# موسوعة الفقه الإسلامي

للفقير إلى عفو ربه محمد بن إبراهيم بن عبدالله التويجري

الجزء الخامس

# جميع حقوق الطبعة محفوظة

الطبعة الأولى ١٤٣٠هـ – ٢٠٠٩م



# الباب السابع عشر

# كتاب القصاص والديات

ويشتمل على ما يلي:

١ - أحكام الجنايات والعقوبات.

٢- أقسام الجنايات، ويشمل ما يلي:

١ - الجناية على النفس، وتشمل:

١ – قتل العمد.

• القصاص في النفس.

٧- قتل شبه العمد.

٣- قتل الخطأ.

٢- الجناية على ما دون النفس، وتشمل:

١ – قطع العضو.

٧- ذهاب المنفعة.

• القصاص فيها دون النفس.

٣- جرح العضو.

٤ - كسر العظم.

٣- أقسام الديات: وتشمل:

١ - دية النفس.

٢ - الدية فيها دون النفس، وتشمل:

١ - دية الأعضاء ومنافعها.

٧- دية الشجاج والجروح.

٣- دية العظام.

# قال الله تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِى ٱلْقَنْلَى ۗ ٱلْحُرُّ بِٱلْحُرِّ وَٱلْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَٱلْأَنْثَى بِالْأَنْثَى بِالْأَنْثَى بِالْأَنْثَى بِالْأَنْثَى بِالْمُعْرُونِ وَأَدَاءً إِلَّهُ مِنْ أَخِيدِ شَى اللهُ عَلَيْ فَالْفِياعُ إِلَّا لَمَعْرُونِ وَأَدَاءً إِلَّهُ مِنَ إِلَيْ فَلَهُ وَيَحْمَةٌ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ إِلَيْهِ بِإِحْسَنِ ۗ ذَلِكَ تَغْفِيثُ مِّن رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابُ أَلِيعٌ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ المَا لَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوةٌ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَابِ لَعَلَىكُمْ مَن تَبِعُونَ الْقِصَاصِ حَيَوةٌ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَابِ لَعَلَىكُمْ تَتَعْوَلَ اللهَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

[البقرة/ ١٧٨ - ١٧٩]

# ١ - أحكام الجنايات والعقوبات

### • الجنايات: جمع جناية.

والجناية: هي كل فعل محرم شرعاً زجر الله عنه بحد أو تعزير.

وأصل الجناية الاعتداء على النفس، أو البدن، أو العرض، أو العقل، أو المال، بما يوجب قصاصاً، أو حداً، أو مالاً.

وتطلق الجريمة على الجناية، والجناية على الجريمة.

### • أسباب الجرائم:

حرَّم الله عز وجل على الإنسان أن يعتدي على غيره في نفسه، أو بدنه، أو عرضه، أو ماله.

ومن رحمة الله أنْ جعل الإيمان بالله يمنع الإنسان من ارتكاب المحرمات والكبائر والصغائر، وكلما زاد الإيمان ازدادت قوة الامتناع عن الجريمة.

ولا يعتدي الإنسان على غيره إلا إذا ضعف عنده الإيمان الذي يدفعه لطاعة الله، ويحجزه عن محارم الله.

#### فيندفع إلى الشر والجريمة:

إما بسبب الشيطان الذي يزين له ويغريه بكل محرم، أو بسبب نفسه الأمارة بالسوء، أو بسبب قرين سوء يحرِّضه على الجريمة، أو بسبب مجتمع فاسد يهيء له سهولة ارتكاب الجريمة، أو بسبب الحسد والحقد الذي يدعوه للتشفى، أو بسبب الغضب والسكر الذي يجعله لا يبالى بمن أمامه.

أو بسبب الهموم والغموم التي لا يطيق الصبر عليها، ونحو ذلك من

الأسباب التي تبعث على الجريمة، وتستخف بالدين والأخلاق.

ومن رحمة الله بعباده أن جعل لكل جريمة عقوبة رادعة تقطع دابرها، وتطفئ نارها، وتغسل آثارها.

ومن أفلت من العقاب في الدنيا فلن يفلت في الآخرة.

## أعظم الذنوب:

أعظم الذنوب ثلاثة:

الشرك.. والقتل.. والزنا.

فأعظم أنواع الشرك أن يجعل العبد لله نداً.

وأعظم أنواع القتل أن يقتل الإنسان ولده خشية أن يَطْعم معه.

وأعظم أنواع الزنا أن يزني بحليلة جاره.

فهذه أمهات الجرائم على الترتيب.

ففي الشرك فساد الأديان.. وفي القتل فساد الأنفس.. وفي الزنا فساد الأنساب.

فهذه كلها جنايات محرمة؛ لما فيها من الفساد والضرر وتعدي الحدود.

ومن اقترف منها شيئاً فقد جنى على نفسه العقوبة، وجنى على غيره الضرر، وتجاوز العدل والإحسان والرحمة إلى الظلم والإساءة والقسوة.

فَإِنَّهُ، يَكُوبُ إِلَى ٱللَّهِ مَتَ ابًا اللهِ ﴾ [الفرقان: ٢٨-٧].

٢- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «اجْتَنِبُوا السَّبْعَ المُوبِقَاتِ». قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: «الشِّرْكُ بِاللهِ، وَالسِّحْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلا بِالحَقِّ، وَأَكْلُ الرِّبَا، وَأَكْلُ مَالِ اليَتِيمِ، وَالتَّولِّي يَوْمَ الزَّحْفِ، وَقَذْفُ المُحْصَنَاتِ المُؤْمِنَاتِ الغَافِلاتِ». متفق عليه (۱).

٣- وَعَنْ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَأَلْتُ النَّبِيَ ﷺ: أَيُّ الذَّنْبِ أَعْظَمُ عِنْدَ اللهِ؟
 قَالَ: «أَنْ تَجْعَلَ للهِ نِدًا وَهُو خَلَقَكَ» قُلْتُ: إِنَّ ذَلِكَ لَعَظِيمٌ، قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟
 قَالَ: «وَأَنْ تَقْتُلَ وَلَدَكَ تَخَافُ أَنْ يَطْعَمَ مَعَكَ». قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: «أَنْ تُزَانِيَ
 خليلة جَارِكَ». منفق عليه (۱).

# • حفظ الضروريات الخمس:

اعتنى الإسلام أعظم عناية بحفظ الضروريات الخمس التي اتفقت الشرائع السماوية على حفظها، وهي:

حفظ الدين.. والنفس.. والعِرض.. والعقل.. والمال.

وجعل الإسلام التعدي عليها جناية وجريمة تستلزم عقاباً مناسباً، وبحفظ هذه الضروريات يسعد المجتمع، ويطمئن كل فرد فيه.

# • عقاب المعرضين عن الإسلام:

سعادة الإنسان في الدنيا والآخرة باتباع شريعة الله؛ لأن الهدى محصور فيها، وغير موجود في غيرها.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٧٦٦)، واللفظ له، ومسلم برقم (٨٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٤٤٧٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (٨٦).

وشقاء الإنسان في الدنيا والآخرة بالإعراض عن شريعة الله عز وجل.

وكل من أعرض عن شريعة الله من الأمم والأفراد عاقبه الله في الدنيا بنوعين من العقاب:

الأول: عقاب يصيب كل من أعرض أو انحرف عن شريعة الله من العصاة.

وأشكال هذا العقاب مختلفة بحسب حجم الجريمة.

فقد يكون بهلاك الأمة .. أو بتسلط أعدائها عليها .. أو تسلط الظلمة والطغاة على الناس .. أو إصابة الناس بالشدة والضيق وغلاء الأسعار .. أو النقص في الأموال والأنفس والثمرات .. أو الخوف وقلة الأمن .. أو انتشار الأمراض.

وكل ذلك سنة ماضية من الله في خلقه.

وهذا النوع من العقوبات إذا نزل بالأمة أصاب الطالح والصالح الذي لم ينكر.

- ١- قال الله تعالى: ﴿ فَكُلًّا أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ قَ فَينْهُم مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبَا وَمِنْهُم مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبَا وَمِنْهُم مَنْ أَغْرَقْنَا \* وَمَا أَخَذَتْهُ ٱلطَّنِيحَةُ وَمِنْهُم مَنْ خَسَفْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ وَمِنْهُم مَنْ أَغْرَقْنَا \* وَمَا كَذَتْهُ ٱلطَّنْهُم مَنْ أَغْرَقْنَا \* وَمَا كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ وَمِنْهُم وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ وَلِيَا العنكبوت: ١٤٠.
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَأَتَـ قُواْ فِتَـٰنَةً لَا تُصِيبَنَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَـةً وَاعْلَمُواْ
   أَبَ ٱللّهَ شكدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ الْأَنْفَال: ٢٥].
- ٣- وَعَنْ زينب عَنْ زَيْنَبَ بِنْتِ جَحْشٍ أَنَّ النَّبِيَ ﷺ اسْتَيْقَظَ مِنْ نَوْمِهِ وَهُو يَقُولُ:
   «لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، وَيْلُ لِلْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِ اقْتَرَب، فُتِحَ اليَوْمَ مِنْ رَدْمِ يَأْجُوجَ
   وَمَأْجُوجَ، مِثْلُ هَذِهِ » وَعَقَدَ سُفْيَانُ، بِيَدِهِ عَشَرَةً. قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ! أَنَهْلِكُ

وَفِينَا الصَّالِحُونَ؟ قَالَ: «نَعَمْ إِذَا كَثُرَ الخَبَثُ». متفق عليه (١٠).

الثاني: عقوبات شرعية نصت عليها الشريعة، وأمرت بتنفيذها في حق كل من ارتكب ما حرمَتُه، أو ترك ما أو جَبَتُه كقتل الجاني، وقطع يد السارق، وتعزير الخائن.

وأما العقاب في الآخرة فهو الأصل، ويكون بخلود الكفار في جهنم، وتعذيب عصاة المؤمنين بقدر ذنوبهم ثم إخراجهم منها.

١ قال الله تعالى: ﴿ وَإِن مِنكُورُ إِلَّا وَارِدُهَا ۚ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًا ﴿ ثُمَّ نُنَجِى اللهِ تعالى: ﴿ وَإِن مِنكُورُ إِلَا وَارِدُهَا ۚ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًا ﴿ ثُلَمْ نُنَجِى اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ

٢- وقال الله تعالى: ﴿ ٱلْقِيَا فِ جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَادٍ عَنِيدٍ ﴿ ثَنَا مَنَاعِ لِلْخَيْرِ مُعْتَدِ تُربِي ﴿ ثَالَتِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

### أقسام الجنايات:

١ - تنقسم الجرائم بالنظر إلى نوع عقوبتها إلى ثلاثة أقسام:

### الأول: جرائم القصاص:

وهي جرائم قتل النفس، وجرح البدن، وقطع الأطراف.

وفي عَمْد هذه الجرائم القصاص، وهو أن يُفعل بالجاني مثل ما فعل بالمجنى عليه، فإن اختاروا الدية فلهم ذلك.

### الثاني: جرائم الحدود:

وهي جرائم القذف والزنا والسرقة ونحوها.

والحد: عقوبة مقدرة شرعاً وجبت لحق الله تعالى، صيانة للمجتمع.

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٣٤٦)، ومسلم برقم (٢٨٨٠)، واللفظ له.

#### الثالث: جرائم التعزير:

وهي كل جناية ليس فيها حد كالخلوة بالأجنبية، وأكل الربا ونحو ذلك.

والتعزير: هو تأديب على معاص لم تُشرع فيها عقوبات مقدرة ابتداء، يقدرها القاضي.

#### ٢- تنقسم الجنايات من حيث نوعها إلى قسمين:

الأول: جناية على النفس بالقتل.

الثاني: جناية فيما دون النفس بالجرح أو القطع أو الضرب.

#### • شروط اعتبار الفعل جريمة:

يكون الفعل جريمة بثلاثة شروط:

١ - أن يكون الفعل أو الترك مما نهى الله ورسوله عنه.

٢- أن يكون الفعل أو الترك محرماً من الله ورسوله.

# ٣- أن يكون للفعل عقوبة في الشرع:

مقدرة في الشرع: كالقصاص والحدود.. أو مفوضة إلى القاضي: كالتعزير. وأساس اعتبار الفعل جريمة هو ما فيه من الأضرار والمفاسد والشرور للأفراد والجماعات والأمم.

### • حكمة مشروعية العقوبات:

## شرع الله العقوبات في الإسلام لما يلي:

رحمة العباد .. وتحقيق المصلحة لهم .. ودرء المفسدة عنهم.

وبذلك يحصل لهم كل خير، ويندفع عنهم كل شر، وتحصل الحياة والسعادة في الدنيا والآخرة.

فأحكام الشريعة الإسلامية كلها مبنية على جلب المصالح، ودرء المفاسد في الدنيا والآخرة، وهي عدل الله بين عباده، ورحمته بين خلقه.

فكل حادثة أو مسألة خرجت من العدل إلى الجور، ومن الرحمة إلى القسوة، ومن المصلحة إلى المفسدة، فليست من الإسلام.

- ١ قال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَ الْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْفِ وَيَنْهَىٰ عَنِ
   الفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكِرِ وَٱلْمَغِيُّ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ النحل: ٩٠].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ
   تَتَّقُونَ ﴿ اللهِ قَالَى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ

# • أصول العقوبات الشرعية:

العقوبات في الإسلام مبنية على الأصول الآتية:

- ١- رحمة العباد والإحسان إليهم بكف الشر عنهم.
- ٢- المساواة بين الجريمة والعقوبة فلا ظلم ولا جور.
- ٣- المساواة بين الناس، فيعاقب كل مجرم، سواء كان حاكماً أو محكوماً، غنياً أو فقيراً، شريفاً أو وضيعاً، رجلاً أو امرأة.
  - ٤- كفاية العقوبة للردع والزجر لقطع دابر الشر.
  - ٥- أن العقوبة لا يؤاخَذ بها إلا من ارتكب موجبها.
  - ٦- إذا ثبتت الجريمة وجب على ولي الأمر تنفيذ عقوبتها؛ إقامة للعدل.
    - ٧- أن تكون العقوبة مشروعة من الله ورسوله بحد أو تعزير.
      - أقسام العقوبات الشرعية:
      - ١ تنقسم العقوبات من حيث النوع إلى قسمين:

الأول: عقوبة أصلية: وهي العقوبة المقدرة شرعاً لكل جريمة كقتل الجاني، وقطع يد السارق.

الثاني: عقوبة بدلية: وهي العقوبة التي تكون بدلاً عن العقوبة الأصلية إذا امتنع تطبيقها لمانع شرعى كالتعزير.

#### ٢- تنقسم العقوبات من حيث تقديرها إلى قسمين:

الأول: عقوبات مقدرة كالجلد في الزنا، والقطع في السرقة ونحوهما.

الثاني: عقوبات غير مقدرة كعقوبات التعزير التي يقدرها القاضي بحسب الحال.

### ٣- تنقسم العقوبات من حيث المحل الذي تصيبه إلى أربعة أقسام:

١ - عقوبة بدنية تصيب جسم الجاني كالقتل، والقطع، والجلد.

٢ - عقوبة مالية تصيب مال الجانى كالديات.

٣- عقوبة مقيَّدة للحرية كالحبس.

٤ - عقوبة نفسية تسبب له ألماً نفسياً كالتوبيخ.

٤ - تنقسم العقوبات من حيث نوع الجرائم إلى ثلاثة أقسام:

#### ١ – عقوبات القصاص والديات:

وهي العقوبات المفروضة على جرائم الاعتداء على النفس أو ما دون النفس.

#### ٢- عقوبات الحدود:

وهي العقوبات المفروضة على جرائم الحدود كالزنا والسرقة وشرب الخمر ونحوها.

#### ٣- عقوبات التعزير:

وهي العقوبات المفروضة على جرائم التعازير، وهي كل ما سوى جرائم القصاص والحدود، مثل جريمة الخلوة بالأجنبية، وأكل الربا، والغش، والخيانة ونحو ذلك.

#### ٥ - تنقسم العقوبات من حيث تنفيذها إلى ثلاث:

الأول: عقوبة أصلية: وهي عقوبة كل جريمة.

الثاني: عقوبة تبعية: وهي التي تصيب الجاني تبعاً للحكم عليه بالعقوبة كحرمان القاتل من الميراث.

الثالث: عقوبة تكميلية: لتحقيق قوة الردع، كتعليق يد السارق في رقبته، وصلب قاطع الطريق بعد قتله.

فما أجمل أحكام هذه الشريعة المبنية على العدل والإنصاف، المشتملة على الرحمة والإحسان، المتميزة بالكمال والتمام.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَذَلًا ۚ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنَتِهِ وَهُو السَّمِيعُ
 الْعَلِيمُ ﴿ الْاَنعَامِ: ١١٥].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ أَفَحُكُم الْجَهِلِيَةِ يَبْغُونَ ۚ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِقَوْمِ
 يُوقِنُونَ ۞ ﴾ [المائدة: ٥٠].

# • حكم إقامة العقوبات الشرعية:

شرع الله عز وجل العقوبات لتنفذ إذا وجد موجبها؛ حفظاً للأمة، وصيانة لها من الشرور والمفاسد.

فإذا ثبتت الجريمة على أحد وجب على ولي الأمر تنفيذ عقوبتها، ولا يجوز لأحد أن يشفع لمجرم لإسقاط عقوبة الحد عنه، ولا يجوز لولي الأمر أو

غيره أن يأخذ من المجرم مالاً لإسقاط الحد عنه، سواء كان المال له، أو لبيت المال.

فتعطيل حدود الله يوجب سخطه، وفساد المجتمع، واضطراب الأمن، وحصول الخوف، وتوالى النقم.

فيجب على ولاة أمور المسلمين أن يقيموا حدود الله في عباده، ولا تأخذهم لومة لائم؛ طاعة لله ورسوله، ورحمة بالعباد، وإحساناً إليهم، لكف الناس عن المنكرات، وزجرهم عن الفواحش، وتخليصهم من الإثم والخطيئة، ولا يجوز أن يكون قصدهم من إقامتها إشفاء غيظ قلوبهم، ولا إرادة العلو والفساد.

إن ولي الأمر بمنزلة الوالد الذي يؤدب ولده رحمة به وإصلاحاً له.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَأَنِ احْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلَ اللّهُ وَلَا تَتَبِعْ أَهْوَآءَهُمْ وَاحْدَرُهُمْ أَن اللهِ تعالى: ﴿ وَأَنِ احْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلَ اللّهُ إِلَيْكُ فَإِن تَوَلَّواْ فَاعْلَمْ أَنَّا يُرِيدُ اللّهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ فَإِن ثَوْلَوْ أَنْ فَاعْلَمْ أَنَّا يُرِيدُ اللّهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَإِنْ كَثِيرًا مِن النّاسِ لَفَاسِقُونَ ( المائدة: ٤٩].

٢- وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّ قُرَيْشاً أَهَمَّتْهُمُ المَرْأَةُ المَخْزُومِيَّةُ الَّتِي سَرَقَتْ، فَقَالُوا: مَنْ يُكَلِّمُ رَسُولَ اللهِ ﷺ، وَمَنْ يَجْتَرِئُ عَلَيْهِ إِلا أَسَامَةُ، حِبُّ رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَعَالَمَ اللهِ ﷺ، فقال: "أَتَشْفَعُ فِي حَدِّ مِنْ حُدُودِ اللهِ». ثُمَّ قَامَ اللهِ ﷺ، فَكَلَّمَ رَسُولَ اللهِ ﷺ، فقال: "أَتَشْفَعُ فِي حَدِّ مِنْ حُدُودِ اللهِ». ثُمَّ قَامَ فَخَطَبَ، قال: "يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّمَا ضَلَّ مَنْ قَبْلَكُمْ، أَنَّهُمْ كَانُوا إِذَا سَرَقَ الشَّرِيفُ تَرَكُوهُ، وَإِذَا سَرَقَ الضَّعِيفُ فِيهِمْ أَقَامُوا عَلَيْهِ الحَدَّ، وَايْمُ اللهِ، لَوْ أَنَّ الشَّرِيفُ تَرَكُوهُ، وَإِذَا سَرَقَ الضَّعِيفُ فِيهِمْ أَقَامُوا عَلَيْهِ الحَدَّ، وَايْمُ اللهِ، لَوْ أَنَّ فَاطِمَةَ بِنْتَ مُحَمَّدٍ سَرَقَتْ لَقَطَعَ مُحَمَّدٌ يَدَهَا». متفق عليه ('').

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٧٨٨)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٨٨).

# ٢- أقسام الجنايات

### ١ - الجناية على النفس

# • أقسام القتل:

ينقسم القتل إلى ثلاثة أقسام:

قتل العمد.. قتل شبه العمد.. قتل الخطأ.

## ١ - قتل العمد

قتل العمد: هو أن يقصد الجاني من يعلمه آدمياً معصوماً فيقتله بما يغلب على الظن موته به.

### • صور قتل العمد:

قتل العمد له صور كثيرة منها:

- ١- أن يجرح الجاني أحداً بمالة نفوذ في البدن كسكين، وبندقية، فيموت بسبب ذلك.
- ٢- أن يدهسه بسيارة، أو يلقي عليه حائطاً، أو يضربه بحجر كبير، أو عصاً غليظة،
   فيموت بسبب ذلك.
- ٣- أن يلقيه بما لا يمكنه التخلص منه كأن يلقيه في ماء فيغرق، أو نار فيحترق،
   أو يسجنه ويمنعه الطعام والشراب فيموت بسبب ذلك.
- ٤ أن يلقيه بزبية أسد، أو يُنهشه حية، أو يُمسكه لكلب عقور فيموت بسبب ذلك.
  - ٥- أن يسقيه سماً لا يعلم به شاربه فيموت.

٦- أن يخنقه أو يشنقه بحبل أو غيره، أو يسد فمه فيموت.

٧- أن يلقيه من شاهق كرأس جبل أو حائط عال فيموت.

٨- أن يصعقه بالكهرباء فيموت بسبب ذلك.

٩- أن يقتله بسحر يقتل غالباً، أو يكرر فعلاً يؤدي إلى الوفاة.

١٠ أن يشهد رجلان على أحد بما يوجب قتله فيُقتل، ثم يقولان عمدنا قتله فيُقتص منهما.

ونحو ذلك من الصور التي يكون فيها قتل العمد جلياً.

أركان القتل العمد:

أركان قتل العمد ثلاثة:

الأول: أن يكون القتيل آدمياً حياً معصوم الدم.

الثاني: أن يموت بسبب فعل الجاني.

الثالث: أن يقصدا لجاني موت المجني عليه.

الآثار المترتبة على قتل العمد:

القتل العمد يوجب أموراً ثلاثة:

١ - الإثم العظيم الموجب لغضب الله ولعنته.

٢- القود، أو العفو إلى الدية، أو العفو مطلقاً وهو أفضل.

٣- الحرمان من الميراث والوصية.

١- قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُثَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ الله عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ السّاء: ٩٣].

# • حكم قتل النفس عمداً:

قتل النفس المعصومة عمداً من أكبر الكبائر بعد الشرك بالله، وجريمة قتل العمد ذنب عظيم موجب للعقاب في الدنيا والآخرة.

- ١- قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُثَمِّدَا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ الله عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ آللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل
- ٢- وَعَنْ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لاَ يَحِلُّ دَمُ امْرِىءٍ مُسْلِمٍ، يَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إلاَّ اللهُ، وَأَنيَّ رَسُولُ اللهِ، إلاَّ بِإِحدَى ثَلاَثِ: الثَّيّبُ النَّانِي، وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ، وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ، المُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ». متفق عليه (۱).
- ٣- وَعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قال: «أَكْبَرُ الكَبَائِرِ: الإِشْرَاكُ بِاللهِ، وَقَتْلُ النَّفْسِ، وَعُقُوقُ الوَالِدَيْنِ، وَقَوْلُ الزُّورِ، أَوْ قال: وَشَهَادَةُ الزُّورِ».
   متفق عليه (٢).

# • حكم قتل الإنسان نفسه متعمداً:

يحرم على الإنسان أن يقتل نفسه، وهو ذنب عظيم موجب للخلود في النار.

١ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: "مَنْ تَرَدَّى مِنْ جَبَلٍ فَقَتَلَ نَفْسَهُ، فَهُوَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ يَتَرَدَّى فِيهِ خَالِداً مُخَلَّداً فِيهَا أَبُداً، وَمَنْ تَحَسَّى سُمَّاً

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٧٨)، ومسلم برقم (١٦٧٦)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٧١)، واللفظ له، ومسلم برقم (٨٨).

فَقَتَلَ نَفْسَهُ، فَسُمُّهُ فِي يَدِهِ يَتَحَسَّاهُ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِداً مُخَلَّداً فِيهَا أَبَداً، وَمَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةٍ، فَحَدِيدَتُهُ فِي يَدِهِ يَجَأُ بِهَا فِي بَطْنِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِداً مُخَلَّداً فِيهَا أَبُداً». متفق عليه (().

٢- وَعَنْ جُنْدَب بن عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: "كَانَ فِيمَنْ كَانَ قَيمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ رَجُلٌ بِهِ جُرْحٌ، فَجَزعَ، فَأَخَذَ سِكِّيناً فَحَزَّ بِهَا يَدَهُ، فَمَا رَقَأَ الدَّمُ كَانَ قَبْلَكُمْ رَجُلٌ بِهِ جُرْحٌ، فَجَزعَ، فَأَخَذَ سِكِّيناً فَحَزَّ بِهَا يَدَهُ، فَمَا رَقَأَ الدَّمُ كَانَ قَبْلَكُمْ رَجُلٌ بِهِ جُرْحٌ، فَجَزعَ، فَأَخذَ سِكِيناً فَحَرَّ بِهَا يَدَهُ، فَمَا رَقَأَ الدَّمُ حَتَى مَاتَ، قال اللهُ تَعَالَى: بَادَرَنِي عَبْدِي بِنَفْسِهِ، حَرَّمْتُ عَلَيْهِ الجَنَّةَ». منفق عليه (۱).

# • حكم قتل الغِيْلة:

قتل الغيلة: هو ما كان عمداً وعدواناً على وجه الحيلة والخداع، أو على وجه يأمن معه المقتول من غائلة القاتل.

كمن يخدع إنساناً ويأخذه إلى مكان لا يراه فيه أحدثم يقتله.

فهذا القتل غيلة من كبائر الذنوب، يُقتل فيه القاتل حداً لا قصاصاً، مسلماً كان القاتل أو كافراً، ولا يصح فيه العفو من أحد، ولا خيرة فيه لأولياء الدم.

٢ - وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُ، أَنَّ يَهُودِيّاً رَضَّ رَأْسَ جَارِيَةٍ بَيْنَ حَجَرَيْنِ، قِيلَ: مَنْ
 فَعَلَ هَذَا بِكِ، أَفُلانٌ؟ أَفُلانٌ حَتَّى شُمِّيَ اليَهُودِيُّ، فَأُومَأَتْ بِرَأْسِهَا، فَأْخِذَ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٥٧٧٨)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٠٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٤ ٦٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١١٣).

اليَهُودِيُّ فَاعْتَرَفَ، فَأَمَرَ بِهِ النَّبِيُّ عَلَيْلاً فَرُضَّ رَأْسُهُ بَيْنَ حَجَرَيْنِ. متفق عليه (١٠).

# • حكم قتل الصائل:

الصائل: هو من يعتدي على نفس الغير، أو عرضه، أو ماله.

ويجوز للمصول عليه أن يدافع عن نفسه بما يرد شره عنه.

### ويشترط لدفع الصائل بقتله:

١- أن يعتدي الصائل في وقت لا يجد فيه المصول عليه فرصة لإبلاغ الجهات الأمنية التي تقوم بحمايته ودفع الصائل عنه.

٢- أن يدفعه بالأسهل، فإن لم يندفع فله قتله إن رآه جازماً على قتله.

ويجب على الإنسان أن يدافع عن أخيه أي اعتداء إزالة للمنكر، ونصرة للمظلوم.

١- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَقَالَ: يَارَسُولَ اللهِ اللهِ عَلَهُ مَالَكَ».
 يَارَسُولَ اللهِ! أَرَأَيْتَ إِنْ جَاءَ رَجُلٌ يُرِيدُ أَخْذَ مَالِي؟ قال: «فَلا تُعْطِهِ مَالَكَ».
 قال: أَرَأَيْتَ إِنْ قَاتَلَنِي؟ قال: «قَاتِلْهُ». قال: أَرَأَيْتَ إِنْ قَتَلَنِي؟ قال: «فَإِنْ قَتَلَنِي؟ قال: «فَوَ فِي النَّارِ». أخرجه مسلم ".
 شَهِيدٌ». قال: أَرَأَيْتَ إِنْ قَتَلْتُهُ؟ قال: «هُوَ فِي النَّارِ». أخرجه مسلم ".

٢- وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكُراً فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الإِيمَانِ». أخرجه مسلم "".

٣- وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «انْصُرْ أَخَاكَ ظَالِماً أَوْ

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٤١٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (١٤٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (٤٩).

مَظْلُوماً». قالوا: يَا رَسُولَ اللهِ، هَذَا نَنْصُرُهُ مَظْلُوماً، فَكَيْفَ نَنْصُرُهُ ظَالِماً؟ قال: «تَأْخُذُ فَوْقَ يَكَيْهِ». أخرجه البخاري (١٠).

## • كيفية دفع الصائل:

يجب على المصول عليه أن يدفع الصائل بأيسر ما يندفع به؛ لأن الإذن له بالدفاع عن نفسه إنما أبيح للضرورة، فيقدَّر بقدْرها.

فيدفعه أو لا بالكلام اللين والتخويف بالله.. ثم بالاستغاثة بغيره إن أمكن.. ثم إذا لم يندفع ضَرَبه بيده أو أمسكه.. فإن لم يندفع جرحه في بدنه.. فإن لم يندفع إلا بالقتل قتله.. فإن قتله الصائل وهو يدافعه فهو شهيد.

# • أقسام القتل العمد:

ينقسم القتل العمد إلى قسمين:

قتل مباشر.. وقتل بالسبب.

١ - القتل المباشر: وهو أن يباشر القاتل إزهاق الروح بنفسه كما لو طعنه بسكين أو مسدس فمات.

### والقتل المباشر ينقسم إلى قسمين:

الأول: أن يقتله بآلة جارحة لها نفوذ في البدن كالسكين والسيف ونحوهما.

الثاني: أن يقتله بغير محدد كأن يضربه بعصاً أو حجر فيموت.

٢- القتل بالسبب: وهو أن لا يكون هو القاتل المباشر، ولكن يتسبب في القتل.

والقتل بالسبب ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

الأول: سبب حسى: كالإكراه على القتل.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٢٤٤٤).

الثاني: سبب شرعي: كأن يشهد زوراً على بريء بالقتل.

الثالث: سبب عرفي: كتقديم طعام مسموم لمن يريد قتله، وحَفْر بئر في الطريق ليقع به من يريد قتله، أو يُنهشه حية، أو يجمعه مع أسد في قفص، أو ألقاه في نار فاحترق، أو رماه في ماء فغرق، أو أدخله في آلة ففرمته وقطعته ونحو ذلك.

وقد تجتمع السببية والمباشرة، كما لو أكره إنساناً على قتل غيره، وهدده بالقتل إن لم يقتله.

وإذا اجتمعت السببية والمباشرة أوجبت القصاص إما على الإثنين كما إذا كانا مكلفين بالغين عاقلين.

وإما على أحدهما دون الآخر كمن أعطى سلاحاً لصغير أو مجنون وأمره بقتل آخر، فلا يُقتل القاتل؛ لأنه غير مكلف، ويُقتص من الآمر بالقتل، لأنه ألجأه إلى القتل.

### صور السببية والمباشرة:

السببية والمباشرة في القتل لها ثلاث صور:

الأولى: تقديم المباشرة على السببية، كما لو ألقاه من شاهق، وقبل وصوله الأرض ضربه آخر بمسدس أو سيف، فالقاتل صاحب السيف أو المسدس لا المردي.

الثانية: تقديم السببية على المباشرة، كما لو شهد شهود على محصن بالزنا فرجم، ثم رجع الشهود عن الشهادة، ويقولون نحن تعمدنا قتله، فيقتل الشهود. الثالثة: أن تجتمع السببية والمباشرة، كما لو هدد أحداً وقال: إن لم تقتل فلاناً قتلتك فقتله، فيُقتص منهما معاً.

أما الآمر فلأنه أكره المأمور على القتل، وأما المأمور فلأنه فدى نفسه بقتل غيره.

# أحكام الآمر بالقتل والمباشر له:

لذلك عدة صور:

الأولى: إذا أمر الإمام أو نائبه أحداً بقتل إنسان فقتله، ثم تبين أن المقتول بريء.

فإن كان المأمور يعلم أن المأمور بقتله معصوم الدم يحرم قَتْله فَقَتله فَقَتله فالقصاص عليه؛ لأنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق.

وإن كان لا يعلم بذلك، ولكن قَتَله تنفيذاً لأمر السلطان فالقصاص على الآمر دون المأمور؛ لوجوب طاعة الإمام في غير معصية، ولأن الأصل أن الحاكم لا يأمر إلا بالحق.

الثانية: إذا أمر السيد عبده أن يقتل شخصاً فقتله.

فإن كان العبد يعلم أن المأمور بقتله معصوم الدم فالقصاص عليه، ويؤدَّب سيده.

وإن كان لا يعلم بذلك فالقصاص على سيده؛ لوجوب طاعة سيده في غير معصية الله.

الثالثة: إذا أمر أحد صبياً أو مجنوناً بقتل شخص فقتله فالقصاص على الآمر؛ لأن المأمور كالآلة بيد الآمر، لأنه غير مكلف.

الرابعة: إذا أمر أحد شخصاً أن يقتل إنساناً فقتله فالقصاص على المأمور لا على

الآمر؛ لأنه لا تلزمه طاعته، ولا عذر له في الجرأة على قتله.

الخامسة: إذا أمر أحد غيره ليقتله فقتله، فلا قصاص على القاتل لوجود الشبهة.

السادسة: إذا أمسك أحد شخصاً فقتله الآخر، فالقصاص على القاتل والممسك له ليقتله، وإن لم يعلم الممسك أن القاتل يريد أن يقتله فلا شيء عليه.

• القسامة: هي أيمان مكررة في دعوى قتل معصوم.

## • حكم القسامة:

تشرع القسامة في القتيل إذا وُجِد ولم يُعلم قاتله، واتُهم به قوم أو شخص ولم تكن بينة، وقامت القرائن على صدق المدعى.

# • شرط القسامة:

# يشترط للقسامة ما يلي:

وجود العداوة .. أو كون المتهم من المعروفين بالقتل .. أو وجود السبب البيِّن كالتفرق عن قتل .. واللطخ وهو التكلم في عرضه .. وأن يتفق الأولياء في الدعوى .. وأن يكون المدعى عليه مكلفاً قادراً على القتل.

#### • صفة القسامة:

١ - يُحضر القاضي المدعين والمدعى عليهم.

٢- يبدأ القاضي بالمدعين فيحلف خمسون رجلاً خمسين يميناً أن فلاناً هو الذي
 قتله، فيثبت بذلك القصاص.

٣- إذا امتنع أولياء الدم عن الحلف، أو لم يكمِلوا الخمسين يميناً، حلف المدعى
 عليهم خمسين يميناً إن رضوا، فإذا حلفوا برئ.

٤- إذا امتنع أولياء الدم عن الأيمان، ولم يرضوا بأيمان المدعي عليهم، فدى

الإمام القتيل بالدية من بيت المال؛ لئلا يضيع دم المعصوم هدراً.

عَنْ سَهْلِ بْنِ أَبِي حَثْمَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنّهُ أَخْبَرَهُ عَنْ رِجَالٍ مِنْ كُبَرَاءِ قَوْمِهِ أَنّ عَبْداللهِ بْنَ سَهْلٍ وَمُحَيَّصَةَ خَرَجَا إِلَى خَيْبَرَ، مِنْ جَهْدٍ أَصَابَهُمْ، فَأَتَى مُحَيَّصَةُ فَأَخْبَرَ أَنّ عَبْداللهِ بْنَ سَهْلٍ قَدْ قُتِلَ وَطُرِحَ فِي عَيْنٍ أَوْ فَقِيرٍ، فَأَتَى يَهُودَ فَقَالَ: فَأَخْبَرَ أَنّ عَبْداللهِ بْنَ سَهْلٍ قَدْ قُتِلَ وَطُرِحَ فِي عَيْنٍ أَوْ فَقِيرٍ، فَأَتَى يَهُودَ فَقَالَ: فَأَنّتُمُ وَاللهِ قَتَلْتُمُوهُ، قَالُوا: وَاللهِ مَا فَتَلْنَاهُ، ثُمّ أَقْبَلَ حَتّى قَدِمَ عَلَى قَوْمِهِ، فَذَكَرَ لَهُمْ ذَلِكَ، ثُمّ أَقْبَلَ هُو وَأَخُوهُ حُويَّصَةُ، وَهُو أَكْبَرُ مِنْهُ، وَعَبْدُالرِّحْمَنِ بْنُ لَهُمْ ذَلِكَ، ثُمّ أَقْبَلَ هُو وَأَخُوهُ حُويَّصَةُ، وَهُو أَكْبَرُ مِنْهُ، وَعَبْدُالرِّحْمَنِ بْنُ لَهُمْ ذَلِكَ، فَمَ أَقْبَلَ مُولَ اللهِ عَلَيْهِ فَلَا مُحْمَيْمَةً لِيَتَكَلّمَ، وَهُو الّذِي كَانَ بِخَيْبَرَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ لِيمَنْ فَلَا لَهُ مُعَيِّصَةً، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ وَلَوْ اللهِ عَلَيْهِ فَي ذَلُوا بِحَرْبٍ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ لِلهُ مَنْ فَوَا لَوْ اللهِ عَلَيْهِ فَلِهُ فَي وَلِكَ، فَكَتَبُوا: إِنّا وَالله مَا قَتْلْنَاهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ لِكُمْ يَهُودُ؟ اللّمَ مَا قَتْلْنَاهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ فَوَالُ رَسُولُ اللهِ عَيْقَ مَنْ عَنْدِهِ مُ فَي ذَلُوا بِحَرْبٍ الْمُعْرَاءُ وَلَا اللهِ عَلَيْهِمُ فِي ذَلُوا لِكَ عَنْ وَلَالًا لَا اللهُ عَلَيْهِمُ فَلَا وَلَا اللهُ عَلَى مَا عَلْمَالُهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَا عَلَا وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

# • حكم الإكراه على القتل:

إذا أكره أحد شخصاً إكراهاً ملجئاً بأن هدده بالقتل إن لم يقتل فلاناً فقتله بغير و جه حق فيجب القصاص عليهما، الآمر المُكْرِه، والمباشر المُكْرَه؛ لأنهما بمنزلة الشريكين في الجريمة.

الآمر بقصده الكامل للقتل العمد، والمأمور بمباشرته القتل، واستبقاء حياته بقتل غيره.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٩٢)، ومسلم برقم (١٦٦٩)، واللفظ له.

### • آجال الخلق:

المقتول ظلماً أو قصاصاً كغيره من الموتى، لا يموت أحد قبل أجله، ولا يتأخر أحد عن أجله.

بل سائر النباتات والحيوانات لها آجال مقدرة، فلا يتقدم أحد، ولا يتأخر عن أجله، والله عَلِم ذلك وكتبه.

فالله وحده يعلم أن هذا يموت بالهدم، أو الغرق، أو الحرق، ويعلم أن هذا يموت مقتولاً بالسم، أو السيف، أو الرصاص، ويعلم أن هذا يموت على فراشه .. وهذا يموت بسبب .. وهذا يموت في المرض .. وهذا يموت فجأة.

فهي آجال مضروبة .. وآثار مكتوبة .. وأنفاس معدودة.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَلِكُلِ أُمَّةٍ أَجَلُ أَنَهُ فَإِذَا جَآءً أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا
 يَسْنَقْدِمُونَ ﴿ الْأَعِرَافَ: ٣٤].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَلَن يُؤَخِّرُ اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجَلُهَا ۚ وَاللَّهُ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ عَالَى اللهِ تعالى :
 المنافقون: ١١].

# • حكم القتل بالسحر:

يحرم قتل الآدمي بغير حق، بأي وسيلة.

فإنْ قَتَله بالسحر فمات وجب القصاص على من سحره، كأن يسحره سحراً يمنعه من الأكل والشرب حتى يموت.

أو يسحره سحراً يمنعه من النوم حتى هلك، أو يسحره سحراً يجعله يعتدي على نفسه فيقتلها ونحو ذلك.

فإذا ثبت ذلك على الساحر أو اعترف به حكم القاضي بالقصاص عليه.

# حكم توبة القاتل عمداً:

كل كافر أو مشرك أو مجرم أو مسلم إذا تاب تاب الله عليه.

والقاتل عمداً إذا تاب توبة نصوحاً تاب الله عليه، ولكن لا تعفيه توبته من عقوبة القصاص، فالقتل العمد يتعلق به ثلاثة حقوق:

حق لله عز وجل.. وحق للمقتول.. وحق لولى الدم.

فإذا سلَّم القاتل نفسه طوعاً إلى الولي، نادماً على ما فعل، وتاب توبة نصوحاً، سقط حق الله بالتوبة، وسقط حق الولي بالقصاص، أو الدية، أو العفو.

وبقي حق المقتول ظلماً، وشرط سقوطه استحلاله، وهو هنا متعذر، فيبقى تحت مشيئة الله.

قال الله تعالى: ﴿ قُلْ يَكِعِبَادِىَ الَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْ نَطُواْ مِن رَحْمَةِ اللَّهِ ۚ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ يَغْفِرُ الدُّنوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ( الرَّمر: ٥٣].

# • الحكم إذا اشترك في القتل من لا يقتص منه:

إذا قام بأحد المشتركين في القتل العمد مانع من القصاص فلا قصاص عليهم، وإنما تجب عليهم الدية بالسوية.

فإذا ثبت أن اشتراك من قام فيه المانع بتدبير من القاتل الآخر لينجو من القصاص، فإنه يجب عليه القصاص؛ رداً لقصده السيء.

ومثاله: أن يشترك صبي أو مجنون مع بالغ عاقل في قتل إنسان.

# • عقوبات قتل العمد:

لقاتل النفس عمداً ثلاث عقوبات في الدنيا:

عقوبة أصلية وهي القصاص.. وعقوبة بدلية وهي الدية إذا عفا الولي عن القصاص.. وعقوبة تبعية وهي الحرمان من الميراث والوصية.

# القصاص في النفس

• القصاص: هو أن يُفعل بالجاني كما فعل.

وقد رخص الله لهذه الأمة ثلاث مراتب:

القصاص.. أو أخذ الدية.. أو العفو.

والأفضل منها يكون بحسب المصلحة:

فإن كانت المصلحة تقتضي القصاص فهو أفضل، وإن كانت المصلحة تقتضي العفو فهو تقتضي أخذ الدية فهي أفضل، وإن كانت المصلحة تقتضي العفو فهو أفضل.

فالله قد أوجب القصاص والديات والحدود بما يحقق المصلحة، ويقطع دابر الشر، وأمر بالعفو ورغَّب بالإحسان لتأليف القلوب.

### • حكمة مشروعية القصاص:

خلق الله الناس، وأرسل إليهم الرسل، وأنزل عليهم الكتب، ليقوموا بعبادة الله وحده لا شريك له، ووعد الله من آمن بالجنة، وتوعد من كفر بالنار.

وفي الناس من لا يستجيب لداعي الإيمان لضعف في عقيدته، أو يستهين بالحاكم لضعف في عقله، فيقوى عنده داعي ارتكاب الكبائر والمحرمات، فيحصل منه تعد على الآخرين في أنفسهم أو أعراضهم أو أموالهم.

فَشَرع العزيز الرحيم عقوبات القصاص والحدود لتمنع الناس من اقتراف هذه الجرائم، لأن مجرد الأمر والنهي لا يكفي بعض الناس عن الوقوف عند حدود الله.

وفي إقامة الحدود والقصاص الأمن العام، وصون الدماء، وحماية الأنفس، وزجر الجناة.

وفي تنفيذ القصاص كف للقتل، وصيانة للمجتمع، وزجر عن العدوان، وحفظ للحياة، وشفاء لما في صدور أولياء المقتول، وتحقيق للأمن والعدل، وردع للقلوب القاسية الخالية من الرحمة والشفقة، وحفظ للأمة من وحشي يقتل الأبرياء، ويبث الرعب في البلاد، ويتسبب في حزن الأهل، وترمّل النساء، ويتم الأطفال.

# • حكم القصاص:

القصاص من الجاني حق واجب لأولياء القتيل، والقصاص من القاتل أو العفو عنه يكفِّر إثم القتل؛ لأن الحدود كفارات لأهلها.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُذِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَنْلَيِّ الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ وَالْعَبْدُ وَالْمُنْدُ عُلِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مِنْ الْخِيدِ شَيْءٌ فَالِبَاعُ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءُ إِلَيْهِ بِإِحْسَنِ اللَّهَ وَالْعَبْدِ وَالْمُنْ عُلِي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مِنْ الْخِيدِ شَيْءٌ فَالِبَاعُ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءُ إِلَيْهِ بِإِحْسَنِ اللَّهِ وَاللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ الللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللْمُلِي اللللللْمُ الللللْمُ ا
- ٢- وَعَنْ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «لاَ يَحِلُّ دَمُ امْرِىءٍ
   مُسْلِمٍ، يَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إلاّ الله، وَأَنيّ رَسُولُ الله، إلاّ بِإِحدَى ثَلاَثٍ: الثّيّبُ
   الزَّانِي، وَالنّفْسُ بِالنّفْسِ، وَالتّارِكُ لِدِينِهِ، المُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ». منفق عليه(١).
- ٣- وَعَنْ عُبَادَةَ بْنَ الصَّامِتِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ، وَحَوْلَهُ عِصَابَةٌ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٧٨)، ومسلم برقم (١٦٧٦)، واللفظ له.

مِنْ أَصْحَابِهِ: «بَايِعُونِي عَلَى أَنْ لا تُشْرِكُوا بِاللهِ شَيْئاً، وَلا تَسْرِقُوا، وَلا تَزْنُوا، وَلا تَوْتُلُوا أَوْلادَكُمْ، وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ تَعْصُوا فِي مَعْرُوفٍ، فَمَنْ وَفَى مِنْكُمْ فَأَجْرُهُ عَلَى اللهِ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئاً ثُمَّ سَتَرَهُ اللهُ شَيْئاً فَعُوقِبَ فِي الدُّنْيَا فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئاً ثُمَّ سَتَرَهُ الله فَهُو كَفَا عَنْهُ وَإِنْ شَاءَ عَاقَبَهُ». بَايَعْنَاهُ عَلَى ذَلِك. متفق عليه (۱).

### ثبوت القصاص:

يثبت القصاص بواحد من أمرين:

الأول: الاعتراف بالقتل.

عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ يَهُودِيّاً رَضَّ رَأْسَ جَارِيَةٍ بَيْنَ حَجَرَيْنِ، فَقِيلَ لَهَا: مَنْ فَعَلَ بِكِ هَذَا؟ أَفُلانٌ أَوْ فُلانٌ، حَتَّى سُمِّيَ اليَهُودِيُّ، فَأْتِيَ بِهِ النَّبِيُّ عَلَيْهُ، فَلَمْ يَزَلْ بِهِ حَتَّى أَقَرَّ بِهِ، فَرُضَّ رَأْسُهُ بِالحِجَارَةِ. منفق عليه (").

### الثاني: شهادة رجلين عدلين:

عَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ أَنَّ ابْنَ مُحَيِّصَةَ الأَصْغَرَ أَصْبَحَ قَتِيلاً عَلَى مَنْ قَتَلَهُ أَدْفَعُهُ عَلَى مَنْ قَتَلَهُ أَدْفَعُهُ عَلَى مَنْ قَتَلَهُ أَدْفَعُهُ إِلَيْكُمْ بِرُمَّتِهِ». أخرجه النسائي (").

### أركان القصاص:

أركان ثبوت القصاص ثلاثة:

الأول: الجاني: وهو من قام بالجناية.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٨)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٠٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٧٦)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٧٢).

<sup>(</sup>٣) حسن/ أخرجه النسائي برقم (٤٧٢٠).

44

الثاني: المجني عليه: وهو الشخص المعتدى عليه.

الثالث: الجناية: وهي فعل الجاني الموجب للقصاص.

أقسام القصاص:

ينقسم القصاص إلى قسمين:

الأول: قصاص في النفس.

الثاني: قصاص فيما دون النفس كالجراح وقطع الأعضاء.

• شروط وجوب القصاص في النفس:

يشترط لوجوب القصاص في النفس شروط:

منها ما يتعلق بالقاتل.. ومنها ما يتعلق بالمقتول.. ومنها ما يتعلق بالقتل.. ومنها ما يتعلق بولي القتيل.

١ - شروط القاتل:

يشترط في القاتل الذي يُقتص منه ما يلى:

١- أن يكون بالغاً عاقلاً.

٢- أن يكون متعمداً القتل.

فلا قصاص على صغير ولا مجنون، ولا على من قتل غيره خطأً.

٢- شروط المقتول:

يشترط في المقتول الذي يثبت به القصاص ما يلي:

١ - أن يكون المقتول إنساناً حياً.

٢- أن يكون مكافئاً للقاتل في الدين، فلا يُقتل مسلم بكافر.

٣- أن يكون المقتول معصوم الدم.

#### ٣- شروط القتل:

يشترط في القتل الذي يثبت به القصاص ما يلي:

- ١- أن يكون القتل فعلاً للجاني كأن يذبحه بسيف أو مسدس، أو نتيجة لفعله
   كأن يحبسه و يمنعه الطعام حتى يموت.
- ٢- أن تزهق روح القتيل بسبب الجناية سواء باشر الفعل كأن يذبحه، أو تسبب
   في قتله كأن يشهد عليه زوراً فيُقتل.

### ٤ - شروط ولى القتيل:

يشترط في ولي القتيل إذا كان أكثر من واحد أن يتفقوا جميعاً على القصاص.

### • الفرق بين قتل القصاص والحرابة:

- ١- أن قتل القصاص يُرجع فيه إلى أولياء القتيل، فلا يقتل الإمام القاتل إلا بطلب أولياء القتيل وإذنهم؛ لأن الحق لهم.
- ٢- أما في قتل الحرابة فلا يَرجع الإمام إلى أولياء القتيل ولا يستأذنهم؛ لأن الحق
   لله، وصيانة للأنفس والأموال من العابثين.

# • حكم قتل الصبي والمجنون:

من قَتل صبياً أو مجنوناً قُتل به قصاصاً.

وإذا قتل الصبي أو المجنون أحداً فلا يقاد به، ولكن تجب عليه الدية؛ لأن القاتل مرفوع عنه القلم، وغير مكلف، وغير مؤاخذ.

وهكذا لو أن غير المكلف قطع عضواً، أو ضرب شخصاً فأتلف عضواً، فإنه

يجب ضمان هذه الجناية، ولا يجب عليه القصاص.

عَنْ عَلِيٍّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: «رُفِعَ القَلَمُ عَنْ ثلاَثةٍ: عَنِ النَّائِمِ عَنْ عَلَيْ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّائِمِ عَنْ عَلَيْهُ قَالَ: «رُفِعَ القَلَمُ عَنْ ثلاَثةٍ: عَنِ النَّائِمِ حَتَّى يَعْقِلَ». أخرجه حَتَّى يَعْقِلَ». أخرجه أحمد وأبو داود (۱).

### • عصمة الإنسان:

يكون الإنسان معصوم الدم بأحد أمرين:

الإيمان.. والأمان.

فالمسلم إيمانه قد عصم دمه وماله.

وأما العصمة بالأمان فهي نوعان:

الأول: أمان مؤبد، وهذا هو عقد الذمة.

الثاني: أمان مؤقت وهذا هو المستأمن.

وهذا الأمان بنوعيه يعقده الإمام مع غير المسلمين، فيصبح الذمي بعقد الذمة من مواطني دار الإسلام لا يجوز الاعتداء عليه.

والأمان المؤقت يمنحه الإمام لمن أراد دخول دار الإسلام لحاجة، ثم يخرج إلى بلده، فهذا يحرم الاعتداء عليه.

قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللَّهِ ثُمَّ أَبَلِغَهُ مَأْمَنَهُ ۚ ذَٰ لِكَ بِإِنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ۚ اللهِ التوبة: ٦].

#### أصناف غير المعصومين:

#### ١- الكافر الحربي:

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (٩٤٠)، وأخرجه أبو داود برقم (٤٤٠٣)، وهذا لفظه.

فلا قصاص على من قتله، سواء قتله في داره، أو في دار الإسلام إذا دخلها متلصصاً بغير أمان؛ لأنه مهدر الدم.

## ٢- المستأمن الذمى:

وهو الكافر الحربي الذي دخل دار الإسلام بأمان إذا ارتكب جرماً صيَّره مهدَر الدم.

# ٣- المرتدعن الإسلام:

فمن قتل المرتد عن الإسلام لا قصاص عليه، لكن يعاقب تعزيراً؛ لافتياته على السلطة العامة.

### ٤ - القاتل عمداً:

فالقاتل عمداً مهدر الدم، فمن قتله من أولياء القتيل لا قصاص عليه؛ لأن الحق لهم فقط، ومن قتله من غيرهم فعليه القصاص.

#### ٥- قاطع الطريق:

فلا قصاص على من قتل قطاع الطريق، لكن يعزر، لافتياته على الحاكم، لأن إقامة الحدود عن طريق الحاكم.

### ٦- الباغي:

وهو من يخرج على الإمام العادل من البغاة بقوة السلاح، وله شوكة ومَنَعة، فيُقتل الباغي بالعادل، ولا يُقتل العادل بالباغي؛ لأن الباغي مهدر الدم.

### ٧- الزاني المحصن:

فلا قصاص ولا دية ولا كفارة على من قتل الزاني المحصن؛ لأنه مباح الدم كالمرتد، ولكن يعزر؛ لافتياته على الحاكم.

### • أولياء القتيل:

أولياء الدم الذين لهم أن يقتصوا أو يعفو هم جميع ورثة المقتول من الرجال والنساء، والكبار والصغار.

فإن اختاروا كلهم القصاص وجب القصاص، وإن عفا أحدهم سقط القصاص أيضاً ولو لم يعف الباقون، وتعيَّن لمن لم يعف نصيبه من الدية.

وإن كثر التحيل لإسقاط القصاص، وخيف اختلال الأمن بكثرة العفو، اختص العفو بالعصبة من الرجال دون النساء.

والحكم يدور مع علته، والضرورة تقدَّر بقدرها.

### • أحكام القصاص:

- ١ يُقتل المسلم إذا قتل مسلماً.. ويقتل الكافر إذا قتل مسلماً أو كافراً.. و لا يُقتل المسلم إذا قتل كافراً؛ لعدم المكافأة في الدين.
- ٢- يُقتل الكافر الذمي بالكافر الذمي، سواء اتفق دينهما أو اختلف.. ولا يُقتل
   كافر ذمي بكافر حربي؛ لأنه مباح الدم، فلا عصمة له.
  - ٣- يُقتل الكافر المستأمن بالكافر المستأمن؛ للمساواة بينهما.
- ٤- يُقتل الحر بالعبد.. والعبد بالحر.. والسيد بعبده.. والعبد بسيده.. والذكر
   بالأنثى.. والأنثى بالذكر.
  - ٥- تُقتل الجماعة بالواحد، ويُقتل الواحد بالجماعة؛ سداً للذرائع، ودفعاً للشر.

وإن طلب بعضهم القصاص، وبعضهم الدية، فيُقتل الجاني لمن أراد القصاص، ويعطى أولياء القتلى الآخرون الديات من مال الجاني؛ لأن لكل نفس معصومة حق مستقل.

### • كيفية تعيين القاتل إذا تعدد الجناة:

إذا اعتدى الجناة على أحدثم مات فلذلك صور:

الأولى: إذا فوَّت الأول الحياة على المجني عليه فهو القاتل، كما لو شق بطنه وأخرج ما فيه، ثم جاء آخر فأجهز عليه، فالقاتل الأول؛ لأنه لا يبقى مع جنايته حياة.

الثانية: إذا ألقى أحد شخصاً من شاهق، ثم تلقاه آخر بسيف أو رصاصة فقتله، فالقاتل الثانى؛ لأنه فوت عليه حياته، لأن الإلقاء يجوز أن يسلم منه.

الثالثة: إذا قطع شخص يد المجني عليه من الكوع، ثم جاء آخر فقطعها من المرفق، ثم مات المجني عليه، فالقصاص عليهما معاً، وإن عفا الأولياء إلى الدية فعليهما معاً دية واحدة.

الرابعة: إذا اجتمع جماعة على إنسان فقال أحدهم: أنا أمسكته ليُقتل، والثاني ذبحه، والثالث بقر بطنه، والرابع أشعل فيه النار، فيقتص منهم جميعاً؛ لاشتراكهم جميعاً في تنفيذ الجريمة.

#### • حكم سراية الجناية:

إذا اعتدى إنسان على آخر فقطع أصبعه، ثم سرت الجناية إلى بدنه فمات. فهذه السراية لها ثلاثة أحوال:

١- إن كانت السراية بسبب إهمال المجني عليه حيث لم يذهب إلى الطبيب حتى تسمم الجرح، فالضمان عليه لا على الجاني.

٢- إن كانت السراية بسبب إهمال الطبيب أو تجاوزه، فالضمان على الطبيب؟
 لأنه يضمن إذا قصر أو اعتدى.

٣- إن كانت السراية بسبب الجناية، فالمجني عليه حضر للطبيب، والطبيب بذل
 ما في وسعه، ولكن المرض استفحل، فالضمان على الجاني.

#### • وظيفة الطب:

الطب في الإسلام له جانبان، إن خرج عنهما فليس بطب:

الأول: إصلاح الفاسد في الجسد، وهي الأمراض والأسقام التي تصيب الأبدان. الثاني: بذل الأسباب التي تَحُول بين الإنسان وبين الوقوع في المرض.

فالأول يسمى الطب العلاجي .. والثاني يسمى الطب الوقائي.

فإن فعل الطبيب بالآدمي غير هذين فقد خرج عن الإذن الشرعي، فلا دخل للطبيب في الحياة والموت والشفاء.

إن أمكنه أن يداوي فليفعل ما في وسعه، وإن لم يمكنه فليقف ولا يتدخل بين المخلوق وخالقه، فالله أرحم بعباده من كل رحيم، يرحم سبحانه بهذه الأمراض من يشاء.. ويرفع درجاتهم.. ويعظ آخرين.. ويزيد في حسنات آخرين.. ويكفِّر سيئات آخرين.. ويبتلي آخرين.. والله حكيم عليم.

### • حكم إنهاء حياة المريض:

إذا كان المريض ميئوساً من علاجه، فلا يجوز لأحد أن يعطيه إبرة تقضي على حياته ليرتاح من عذاب المرض.

والبعض يسمي هذا قتل الرحمة، وهو في الحقيقة ظلم وعدوان، وقتل عمد فيه القصاص.

ومثل ذلك حقن المواد السامة في جسم المجنون أو المشلول ونحوهما، ليرتاح مما نزل به، ويرتاح منه أهله.

- فهذا كله وأمثاله من قتل العمد الذي يوجب القصاص، ومن التعدي على حدود الله بقتل خلقه.
- ١- قال الله تعالى: ﴿ مِنْ أَجَل ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَهِ بِلَ أَنَّهُ مَن قَتَكُلُ نَفْسُا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّهَا ۚ أَخَيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ۚ وَلَقَدْ جَآءَتْهُمْ رُسُلُنَا بِٱلْبَيِّنَتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِّنْهُم بَعْدَ ذَالِكَ فِي ٱلْأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ﴿ المائدة: ٣٢].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُثَمِّعَمِدًا فَجَزَآ وُهُ جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ١٠٠٠ النساء: ٩٣].
- ٣- وَعَنْ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لا يَحِلُّ دَمُ امْرىءٍ مُسْلِم، يَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إلاّ اللهُ، وَأَنِّي رَسُولُ اللهِ، إلاّ بِإِحدَى ثَلاَثٍ: الثَّيّبُ الزَّانِي، وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ، وَالتَّارِكُ لِدِينِهِ، المُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ». متفق عليه (١).

### حكم إسقاط الجنين:

لا يجوز إسقاط الحمل في مختلف مراحله إلا لمبرر شرعى.

- ١- فإن كان الحمل في مدة الأربعين الأولى، وكان في إسقاطه مصلحة شرعية، أو دفع ضرر متوقّع، جاز إسقاطه.
- ٢- لا يجوز إسقاط الحمل إذا كان علقة أو مضغة، إلا إذا قررت لجنة طبية موثوقة أن في بقائه خطر على سلامة أمه.
- ٣- بعد الطور الثالث بعد إكمال أربعة أشهر لا يحل إسقاط الحمل بحال، إلا إذا قررت تلك اللجنة أن في بقاء الجنين في بطن أمه يسبب موتها؛ دفعاً لأعظم

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٧٨)، ومسلم برقم (١٦٧٦)، واللفظ له.

الضررين بأخفهما.

إذا ثبت أن الجنين مشوه تشويها غير قابل للعلاج، وأنه إذا ولد ستكون حياته سيئة وآلاماً عليه وعلى أهله، وكان ذلك قبل تمام أربعة أشهر، وطلب والديه إسقاطه، جاز ذلك للضر ورة.

#### • شروط استيفاء القصاص:

يشترط لاستيفاء القصاص ما يلى:

١- أن يكون ولي الدم بالغاً عاقلاً حاضراً.

فإن كان صغيراً أو غائباً حُبس الجاني حتى يبلغ الصغير، ويقدم الغائب، ثم إن شاء اقتص، أو أخذ الدية، أو عفا وهو الأفضل.

أما المجنون فلا يُنتظر، لأنه لا يرجى زوال جنونه، فيقوم وليه مقامه.

٢- اتفاق جميع أولياء الدم على استيفائه، فإن عفا أحد الأولياء عن القصاص
 سقط، وتعينت الدية.

٣- أن يؤمن عند الاستيفاء التعدى إلى غير القاتل.

فإذا وجب القصاص على امرأة حامل لم يقتص منها حتى تضع ولدها، وتسقيه اللبأ، فإن وجد من يرضعه وإلا أُمهلت حتى تفطمه، ثم اقتص منها.

#### من يستوفي القصاص:

ولي المقتول هو الذي له الحق في استيفاء القصاص.

١- إن كان ولي الدم واحداً فقط، وكان بالغاً عاقلاً قادراً على استيفاء القصاص بنفسه، مكّنه الحاكم منه؛ لأنه حقه، وإن لم يتمكن بنفسه استوفى القصاص الحاكم نيابة عنه.

- ٢- إن كان مستحق القصاص جماعة فلهم أن يوكلوا واحداً منهم في استيفاء
   القصاص، ولهم أن يفوضوا الحاكم باستيفائه نيابة عنهم.
- ٣- إن كان مستحق القصاص صغيراً أو مجنوناً، انتظر بلوغ الصغير؛ لأن الحق
   له، أما المجنون فيقوم وليه مقامه.
  - وإن قَتل الصغير أو المجنون الجاني القاتل فقد استوفى حقه.
- ٤- إن كان من له القصاص جماعة، وفيهم صغير أو غائب، انتظر بلوغ الصغير،
   وقدوم الغائب.
- واذا قتل أحد أولياء الدم الجاني بلا إذن الباقين فلا يجب عليه القصاص، لكن يضمن من الدية حصة شريكه إن اختار الدية، ويدفعها له من ماله.
  - ٦- إذا لم يكن للمقتول وارث فالسلطان وليه في استيفاء القصاص.
- ٧- يجب استئذان الإمام في استيفاء القصاص، ولا يشترط حضور الإمام عند الاستيفاء، وإن حضر فهو أحسن؛ منعاً للجور، وإظهاراً لجدية ولي الأمر في تنفيذ أحكام الله، وإذا لم يحضر الإمام أقام من ينوب عنه.
- قال الله تعالى: ﴿ وَمَن قُئِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَمَلُنَا لِوَلِيِّهِ عَلَظَنَا فَلَا يُسُرِف فِي الْقَدْلُ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ﴿ آَنَ الْإِسراء: ٣٣].

## • حكم تأجيل استيفاء القصاص:

- ١ يجوز لولى المقتول تأجيل استيفاء القصاص بعد ثبوته؛ لأن الحق له.
- ولا يجوز إجباره على سرعة الاستيفاء؛ لاحتمال أن يعفو عن القصاص، أو أخذ الدية.
- ٢- إذا وجب القصاص على امرأة حامل أُمهلت حتى تضع ولدها وترضعه حتى

تفطمه إن لم يوجد من يرضعه.

فإنْ قتلها ولي الدم وهي حامل فهو آثم، وعليه دية الجنين غُرّة عبد أو أمة.

٣- يُحبس القاتل عند تأخر الاستيفاء؛ حفظاً لحق مستحق القصاص، وإن أحضر القاتل كفيلاً لم يُقبل منه؛ لأنه لا يمكن الاستيفاء من الكفيل إذا هرب القاتل.

عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنّ امْرَأَةً مِنْ جُهَيْنَةَ أَتَتْ نَبِيّ اللهِ عَلَيْ، وَهِي حُبْلَى مِنَ الزّنَى. فَقَالَتْ: يَا نَبِيّ الله أَصَبْتُ حَدّاً فَأَوْمُهُ عَلَيّ. فَدَعَا نَبِيّ الله عَلَيْ وَلِيّهَا، فَقَالَ: «أَحْسِنْ إِلَيْهَا. فَإِذَا وَضَعَتْ فَانْتِنِي بِهَا» فَفَعَلَ. فَأَمَرَ بِهَا الله عَلَيْ وَلِيّهَا، فَقَالَ: «أَحْسِنْ إِلَيْهَا، فَإِذَا وَضَعَتْ فَانْتِنِي بِهَا» فَفَعَلَ. فَأَمَرَ بِهَا نَبِيّ الله عَلَيْهَا. فَقَالَ نَبِيّ الله عَلَيْهَا. فَقَالَ لَهُ عُمَرُ: تُصلي عَلَيْهَا يَا نَبِيّ الله وَقَدْ زَنَتْ؟ فَقَالَ: «لَقَدْ تَابَتْ تَوْبَةً لَوْ قُسِمَتْ بَيْنَ سَبْعِينَ مِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ لَوسِعَتْهُمْ، وَهَلْ وَجَدْتَ تَوْبَةً أَفْضَلَ مِنْ أَنْ جَادَتْ بَغْسِهَا لله تَعَالَى ؟». أخرجه مسلم (۱).

#### • مكان استيفاء القصاص:

يُستوفى القصاص في الأماكن العامة، والساحات الواسعة، ويقتص من الجاني ولو كان في الحرم.

فإن التجأ الجاني إلى الكعبة، أو المسجد الحرام، أو غيره من المساجد، أخرج منه وقتل؛ صيانة للمساجد من التلوث.

#### • وقت استيفاء القصاص:

يستوفى القصاص من الجاني في أي وقت في النهار أو الليل، وفي الحر أو

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٦٩٦).

البرد، وفي حال الصحة أو المرض.

والمرأة الحامل لا يقتص منها حتى تضع ولدها كما سبق.

ولا يستوفى القصاص إلا بإذن الإمام أو نائبه.

عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُ أَنَّ يَهُودِيّاً رَضَّ رَأْسَ جَارِيَةٍ بَيْنَ حَجَرَيْنِ، قِيلَ: مَنْ فَعَلَ هَذَا بِكِ، أَفُلانٌ؟ أَفُلانٌ حَتَّى شُمِّيَ اليَهُودِيُّ، فَأَوْمَأَتْ بِرَأْسِهَا، فَأْخِذَ الْيَهُودِيُّ، فَأَوْمَأَتْ بِرَأْسِهَا، فَأْخِذَ اليَهُودِيُّ فَأَوْمَأَتْ بِرَأْسِهَا، فَأْخِذَ اليَهُودِيُّ فَاعْتَرَفَ، فَأَمَرَ بِهِ النَّبِيُّ عَلَيْهِ فَرُضَّ رَأْسُهُ بَيْنَ حَجَرَيْنِ. متفق عليه (۱).

## • حكم أخذ الدية بدل القصاص:

يجوز أخذ الدية بدل القصاص في قتل العمد، ويجوز لولي الدم أخذها في قتل شبه العمد والخطأ، فتؤخذ وتوزع على ورثة القتيل.

- 1- إذا كان القاتل غنياً لا تهمه الدية، وهناك فقراء وضعفاء في قرابة المقتول، فأحب وليه أن يأخذ الدية، ويتصدق بها على الفقراء من أقاربه، فهذا فيه ثواب عظيم، وإحسان بالصدقة على ذوي رحمه.
- ٢- إن كان أولياء القاتل ضعفاء وفقراء لا يستطيعون تحمل الدية، أو يكون
   القاتل عمداً فقيراً لا يستطيع حمل الدية فهنا العفو أفضل وأحسن.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِى ٱلْقَنْلَى ۖ ٱلْحُرُ بِٱلْحُرُ وَٱلْعَبْدُ بِٱلْعَبْدِ وَٱلْأَنْنَ لَا الله تعالى: ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِى ٱلْقَنْلَى ۗ ٱلْحُرُ بِالْحَسَنِ ۗ ذَالِكَ تَخْفِيثُ بِٱلْمُعْرُوفِ وَأَدَاءُ إِلَيْهِ بِإِحْسَنِ ۗ ذَالِكَ تَخْفِيثُ مِنْ أَخِيهُ مَن أَعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَالِكَ فَلَهُ عَذَابُ ٱلِيدُ ﴿ اللهِ مَن اللهِ ال
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَإِن تَعَفُواْ وَتَصَفَحُواْ وَتَغْفِرُواْ فَإِنَ اللهَ عَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ الله عَالَى: ١٤].

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٤١٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٧٢).

#### كيفية استيفاء القصاص:

- ١ إقامة القصاص إذا ثبت واجبة على الإمام أو نائبه إذا طلب أولياء القتيل ذلك
   من الإمام.
  - ٢- يُستوفى القصاص بإذن الإمام أو نائبه، ويحسن حضوره أو من ينيبه.
    - ٣- الأصل في القصاص أن يُقتل الجاني بمثل ما قتل به المجني عليه.
- فلو قتله الجاني بالسيف، أو الرصاص، أو الحجر، أو النار، أو أغرقه، أو جوَّعه، أو دفنه فمات، فلولي القتيل قتل الجاني بمثل ما قتل به.
  - ويجب استيفاء القصاص بآلة ماضية من سيف ونحوه.
- ٤- يجب على ولي المقتول أن يحسن إلى الجاني عند استيفاء القصاص،
   فيقتص منه بآلة حادة لا يتعذب بها الجاني.
- ٥ يسن تذكير الجاني بالتوبة النصوح، وصلاة لم يؤدها، وديوناً لم يقضها،
   والوصية بما له وما عليه.
  - ٦- يجب الرفق بالجاني عند سَوْقه إلى مكان الاستيفاء، وستر عورته.
- ٧- من قتل غيره بمحرم كزنا، أو فِعْل فاحشة قوم لوط، أو شُرب خمر، فلا يقتص
   منه بمثل فعله، ولكن يقتل بالسيف.
- ٨- لا يجوز أن يعطى الجاني المخدِّر عند القتل، قصاصاً أو حداً، أو عند القصاص في الأطراف؛ لأن المجني عليه تألم وتضرر، فيجب أن يتألم الجانى ويتضرر؛ ليتحقق العدل، ويحصل الروع.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ۖ وَلَيِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ
   خَيْرٌ لِلصَّدِينِ ﴿ إِنَّ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ۗ وَلَيِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ
   خَيْرٌ لِلصَّدِينِ ﴿ إِنَّ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ۗ وَلَيْن صَبَرْتُمْ لَهُوَ

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ الْقَهْرُ الْحَرَامُ إِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ فَمَنِ اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْ
 عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ وَاتَّقُواْ اللَّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُنَّقِينَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاتَّقُواْ اللَّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُنَّقِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاتَّقُواْ اللَّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُنَّقِينَ ﴿ اللَّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

٣- وَعَنْ شَدّادِ بْنِ أَوْسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: ثِنْتَانِ حَفِظْتُهُمَا عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ: قِاذَا قَتَلْتُهُمْ فَأَحْسِنُوا القِتْلَةَ، وَإِذَا قَالَ: «إِنّ اللهَ كَتَبَ الإِحْسَانَ عَلَى كُلّ شَيْءٍ، فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا القِتْلَةَ، وَإِذَا ذَبِيحَتُهُ». أحرجه ذَبَيحتُهُ أَحُدُكُمْ شَفْرَتَهُ، فَلْيُرِحْ ذَبِيحَتَهُ». أحرجه مسلم (۱).

### • حكم سب الجاني بعد قتله:

لا يجوز لأحد أن يسب الجاني بعد قتله قصاصاً، أو يشتمه، أو يلعنه، وكذا من أقيم عليه حد الزنا، أو القذف، أو الجلد؛ لأن الله أقامهم أمام العباد اعتباراً، ولم يُقمهم شماتة، فلا يحل لأحد أن يسبهم أو ينتقصهم.

والجاني إذا كان مسلماً واقتص منه يغسل ويصلى عليه، ويدفن في مقابر المسلمين.

عَنْ بُرِيْدَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ فِي قصةِ مَاعِز وفيه قال: فَجَاءَتِ الغَامِدِيّةُ فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنِي قَدْ زَنَيْتُ فَطَهّرْنِي. وَإِنّهُ رَدّهَا. فَلَمّا كَانَ الغَدُ قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنِي قَدْ زَنَيْتُ فَطَهّرْنِي. وَإِنّهُ رَدّهَا. فَلَمّا كَانَ الغَدُ قَالَتْ إِنِي يَا رَسُولَ اللهِ لِمَ تَرُدَّنِي؟ لَعَلّكَ أَنْ تَرُدَّنِي كَمَا رَدَدْتَ مَاعِزاً، فَوَالله إِنِي يَا رَسُولَ اللهِ لِمَ تَرُدَّنِي؟ لَعَلّكَ أَنْ تَرُدَّنِي كَمَا رَدَدْتَ مَاعِزاً، فَوَالله إِنِي لَكُبْلَى. قَالَ: «إِمّا لأَ، فَاذْهَبِي حَتّى تَلِدِي» فَلَمّا وَلَدَتْه أَتَتُهُ بِالصّبِيّ فِي خِرْقَةٍ. قَالَتْ: هَذَا قَدْ وَلَدَتْ. قَالَ: «اذْهَبِي فَأَرْضِعِيهِ حَتّى تَفْطِميهِ». فَلَمّا خَرْقَةً، قَالَتْ هَذَا يَا نَبِيّ الله قَدْ فَطَمْتُهُ، فَطَمْتُهُ أَتَتُهُ بِالصّبِيّ وَفِي يَدِهِ كِسْرَةُ خُبْزٍ فَقَالَتْ هَذَا يَا نَبِيّ الله قَدْ فَطَمْتُهُ، وَأَكَلَ الطّعَامَ. فَدَفَعَ الصّبِيّ إِلَى رَجُلٍ مِنَ المُسْلِمِينَ، ثُمّ أَمَرَ بِهَا فَحُفِرَ لَهَا إِلَى صَدْرِهَا، وَأَمَرَ النّاسَ فَرَجَمُوهَا، فَيُقْبِلُ خَالِدُ بْنُ الولِيدِ بِحَجَرٍ، فَرَمَى إِلَى صَدْرِهَا، وَأَمَرَ النّاسَ فَرَجَمُوهَا، فَيُقْبِلُ خَالِدُ بْنُ الولِيدِ بِحَجَرٍ، فَرَمَى إِلَى صَدْرِهَا، وَأَمَرَ النّاسَ فَرَجَمُوهَا، فَيُقْبِلُ خَالِدُ بْنُ الولِيدِ بِحَجَرٍ، فَرَمَى

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٩٥٥).

رَأْسَهَا. فَتَنَضَّحَ الدَّمُ عَلَى وَجْهِ خَالِدٍ، فَسَبَّهَا. فَسَمِعَ نَبِيّ الله ﷺ سَبّهُ إِيّاهَا. فَقَالَ «مَهْلاً يَا خَالِدُ! فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَقَدْ تَابَتْ تَوْبَةً، لَوْ تَابَهَا صَاحِبُ مَكْسِ لَغُفِرَ لَهُ». ثُمّ أَمَرَ بِهَا فَصَلّى عَلَيْهَا وَدُفِنَتْ. أخرجه مسلم (').

## • حكم التمثيل بجثث القتلى:

التمثيل بجثث القتلى له حالتان:

الأولى: إذا كان التمثيل على وجه القصاص فلا يجوز.

الثانية: إذا كان على وجه العقوبة والنكاية كمن عَظُم جرمه في المسلمين فهذا جائز.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمُ وَلَا تَعَلَّمَ أَ إِنَ اللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمُ وَلَا تَعَلَّمَ أَلُهُ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

٢- وَعَنْ أَنس رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ نَاساً اجْتَوَوْا فِي المَدِينَةِ، فَأَمَرَهُمُ النَّبِيُّ ﷺ أَنْ يَاسِلُ اجْتَوَوْا فِي المَدِينَةِ، فَأَمَرَهُمُ النَّبِيُّ ﷺ أَنْ يَالْجِيهُ، يَلْحَقُوا بِرَاعِيهِ، يَعْنِي الإِبِلَ، فَيَشْرَبُوا مِنْ أَلْبَانِهَا وَأَبُوالِهَا، فَلَحِقُوا بِرَاعِيهِ، فَشَرِبُوا مِنْ أَلْبَانِهَا وَأَبُوالِهَا، حَتَّى صَلَحَتْ أَبْدَانُهُمْ، فَقَتَلُوا الرَّاعِيَ وَسَاقُوا الإِبِلَ، فَبَلَغَ النَّبِيَّ ﷺ، فَبَعَثَ فِي طَلَبِهِمْ فَجِيءَ بِهِمْ، فَقَطَعَ أَيْدِيَهُمْ وَاللَّهِمْ، وَسَمَرَ أَعْيُنَهُمْ. منفق عليه (٢).

### • حكم سراية الجناية والقصاص:

١ - سراية الجناية مضمونة بقصاص أو دية، وسراية القصاص مهدرة.

فلو قطع الجاني رِجْل أحد ثم مات فعليه القصاص، ومن اقتُص منه بقطع

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٦٩٥).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٥٦٨٦)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٧١).

يده ثم مات فلا قصاص ولا دية؛ لأنه استوفى حقه، فلا يضمن ما سواه.

- ٢- من مات في حد كالقطع في السرقة، والجلد في الزنا، أو في قصاص في
   الأطراف فديته من بيت المال.
- ٣- إذا قطع أصبعاً عمداً فعفا عنها المجني عليه، ثم سرت إلى الكف أو النفس،
   وكان العفو على غير شيء، فلا قصاص ولا دية.

وإن كان العفو على مال فله تمام الدية.

#### • سقوط القصاص:

يسقط القصاص عن الجاني بها يلى:

- ١- فوات محل القصاص بموت الجاني، وتتعين الدية في مال القاتل؛ لأنه إذا
   فات القصاص بقي الواجب الآخر وهو الدية.
  - ٢- العفو عن القاتل ممن له حق العفو.
  - ١ إن عفا عنه ثم قتله من عفا فعليه القصاص؛ لأنه قتل معصوم الدم.
- ٢- إذا وجب القصاص على أكثر من واحد فله أن يعفو عن واحد، ويقتص من
   الآخر؛ لأن لولى القتيل حق مستقل على كل واحد.
- ٣- إذا عفا أحد أولياء القتيل سقط القصاص عن القاتل، وانقلب نصيب الآخر
   دية بحسب نصيبه من الدية.
- إن قتل الجاني أكثر من واحد فعفا ولي أحدهما عن القصاص، فللآخر أن يقتص من القاتل؛ لأن له حقاً مستقلاً فيأخذه.
  - ٥- إن عفا المجني عليه قبل موته ثم مات صح عفوه.
- ٦- إذا كان القاتل جماعة فعفا عنهم ولى الدم إلى الدية فعليهم دية واحدة، وإن

عفا عن بعضهم فعلى كل واحد من المعفو عنهم قسطه من الدية.

٣- الصلح مع القاتل بمثل الدية أو أكثر أو أقل.

فإذا تصالحوا على مال بدل القصاص جاز، وإن كانوا أكثر من واحد فصالح بعضهم سقط القصاص، وانقلب نصيب الآخر مالاً.

٤- الإرث: فيسقط القصاص بالإرث، كأن يجب القصاص لشخص فيموت فيرثه القاتل.

كما لو قتل أخ أخاه، وللمقتول ابن فمات؛ فورثه عمه القاتل، فيسقط القصاص عنه.

## ٢- قتل شبه العمد

قتل شبه العمد: هو أن يقصد إنساناً معصوم الدم فيقتله بجناية لا تقتل غالباً ولم يجرحه بها، فيموت بها المجنى عليه.

### • صور قتل شبه العمد:

أن يضرب أحد شخصاً في غير مقتل بعصاً صغيرة أو بسوط، أو لَكَزه بيده ونحو ذلك.

فالضرب مقصود، والقتل غير مقصود، فسمى شبه عمد.

#### الفرق بين قتل العمد وشبه العمد:

قتل العمد وشبه العمد يشتركان في قصد الجناية، وتغليظ الدية، والعفو.

ويختلفان فيما يلي:

١ - العمد فيه القصاص، وشبه العمد لا قصاص فيه.

٧- دية العمد على القاتل، ودية شبه العمد على العاقلة.

٣- العمد ليس فيه كفارة، وشبه العمد فيه كفارة.

٤ - دية العمد تكون حالَّة، ودية شبه العمد مؤجلة على ثلاث سنين.

## • حكم قتل شبه العمد:

قتل شبه العمد من كبائر الذنوب؛ لأنه اعتداء على نفس معصومة بغير حق، وفيه الدية مغلظة على العاقلة.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: اقْتَتَلَتِ امْرَأْتَانِ مِنْ هُذَيْلٍ، فَرَمَتْ إِحْدَاهُمَا الأُخْرَى بِحَجَرِ فَقَتَلَتْهَا وَمَا فِي بَطْنِهَا، فَاخْتَصَمُوا إِلَى النَّبِيِّ ﷺ، فَقَضَى أَنَّ

دِيَةَ جَنِينِهَا غُرَّةٌ، عَبْدٌ أَوْ وَلِيدَةٌ، وَقَضَى أَنَّ دِيَةَ المَرْ أَةِ عَلَى عَاقِلَتِهَا. متفق عليه (١٠).

#### • ما يجب بقتل شبه العمد:

تجب في قتل شبه العمد والخطأ الدية مع الكفارة.

أما الدية فعلى العاقلة، وأما الكفارة فلمحو الإثم الحاصل بسبب التفريط في قتل نفس معصومة.

أما قتل العمد العدوان فلا كفارة له؛ لأن إثمه عظيم، لا يرتفع بالكفارة؛ لشدته وشناعته.

ويجب في قتل شبه العمد ما يلي:

١- الدية المغلظة: وهي مائة من الإبل، أربعون منها في بطونها أولادها، وتتحمل
 العاقلة هذه الدية، وتكون مؤجلة على ثلاث سنين.

عَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرِو رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ خَطَبَ يَوْمَ الفَتْحِ بِمَكَّةَ فَكَبَّرَ ثلاثاً ثمَّ قَالَ: «لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ صَدَقَ وَعْدَهُ وَنَصَرَ عَبْدَهُ وَهَزَمَ الأَحْزَابَ وَحْدَهُ، أَلاَ إِنَّ كُلَّ مَأْثَرَةٍ كَانَتْ فِي الجَاهِلِيَّةِ تُذْكُرُ وَتُدْعَى مِنْ دَمٍ أَوْ الأَحْزَابَ وَحْدَهُ، أَلاَ إِنَّ كُلَّ مَأْثَرَةٍ كَانَتْ فِي الجَاهِلِيَّةِ تُذْكُرُ وَتُدْعَى مِنْ دَمٍ أَوْ مَا لاَحْرَةِ مَا كَانَ مِنْ سِقَايَةِ الحَاجِّ وَسِدَانَةِ البَيْتِ» ثمَّ قَالَ: «أَلاَ إِنَّ مَا كَانَ مِنْ سِقَايَةِ الحَاجِّ وَسِدَانَةِ البَيْتِ» ثمَّ قَالَ: «أَلاَ إِنَّ كُورَةُ وَتُعْمِلُ مِنْهَا أَرْبَعُونَ فِي دِيةَ الخَطَإِ شِبْهِ العَمْدِ مَا كَانَ بالسَّوْطِ وَالعَصَا مِاثَةٌ مِنَ الإبلِ مِنْهَا أَرْبَعُونَ فِي بُطُونِ أَوْلاَدِهَا». أخرجه أبو داود وابن ماجه (٢).

٢ - الكفارة: وهي عتق رقبة مؤمنة، فإن لم يجد صام شهرين متتابعين.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَاكَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَنًا وَمَن قَنْلَ مُؤْمِنًا خَطَنًا فَهُ مَا كَاكُ مُؤْمِنًا فَإِن كَاكَ خَطَنًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةُ إِلَىٰٓ أَهْ لِهِ ۚ إِلَّا أَن يَصَكَدَ قُوا فَإِن كَاك

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٩١٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٨١).

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٤٥٤٧)، وهذا لفظه، وأخرجه ابن ماجه برقم (٢٦٢٨).

مِن قَوْمٍ عَدُوِّ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً وَإِن كَاكَمِن قَوْمِ مِن قَوْمِ مَن قَوْمِ مَن قَوْمِ مَن قَوْمِ مَن قَوْمِن قَوْمِن أَلَّهُ مُكَانَكُ أَلَى اللَّهِ اللَّهِ وَتَحْدِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِن أَلَّ مَن اللَّهِ وَتَحْدِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِن أَلَّهُ عَلِيمًا فَهَن اللَّهُ وَكَان اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا اللَّهُ وَكَان اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا اللَّهُ وَالسَاء: ٩٢].

ويستحب لأولياء القتيل العفو عن الدية، فإن عفو سقطت، وإن عفا بعضهم فللباقي نصيبه من الدية بحسب ميراثه، أما الكفارة فهي لازمة للجاني.

# سر تنوع أحكام القتل:

وجب القصاص في العمد؛ لأن الجاني قصد القتل وفعله.

ولم يجب القصاص في شبه العمد؛ لأن الجاني لم يقصد القتل، ووجبت الدية لضمان النفس المتلفة.

وجُعلت الدية مغلظة؛ لوجود قصد الاعتداء، وجُعلت على العاقلة؛ لأنهم أهل الرحمة والنصرة.

ولزمت الكفارة الجاني خاصة -عتقاً أو صياماً- لمحو الإثم عنه؛ لأن الكفارة حق لله تعالى، فهي عبادة يُلزم بها القاتل لا غيره.

#### عقوبات قتل شبه العمد:

عقوبات قتل شبه العمد ثلاثة أنواع:

١ - عقوبة أصلية: وهي الدية المغلظة، والكفارة.

٢- عقوبة بدلية: وتكون بالتعزير إذا سقطت الدية بسبب ما، والصوم في الكفارة
 إذا عجز عن عتق الرقبة.

٣- عقوبة تبعية: الحرمان من الميراث والوصية.

وقتل النفس من الكبائر التي لا يمحو ذنبها إلا التوبة النصوح.

## ٣- قتل الخطأ

قتل الخطأ: هو أن يفعل الإنسان ما له فعله فيصيب آدمياً معصوم الدم لم يقصده فيقتله.

مثل أن يرمي صيداً أو هدفاً فيصيب إنساناً فيقتله.

### • أقسام قتل الخطأ:

قتل الخطأ نوعان:

الأول: أن يفعل فعلاً لا يريد به إصابة المقتول فيصيبه ويقتله، مثل أن يقصد رمي صيد فيصيب بفعله إنساناً، أو يقصد رجلاً غير معصوم فيصيب غيره.

الثاني: أن يقتل من يظنه مرتداً، أو كافراً حربياً، فإذا هو مسلم، فالأول خطأ في نفس الفعل، والثاني خطأ في ظن الفاعل.

وهذا وهذا، كلاهما قَتْل خطأ، تجب فيه الدية والكفارة، ولا قصاص فيه.

### • ما يُلحق بقتل الخطأ:

يُلحق بقتل الخطأ ما يلى:

- ١ ما هو في معنى الخطأ من كل وجه، وهو ما كان عن طريق المباشرة، كأن ينقلب النائم على إنسان فيقتله بثقله.
- ٢- ما هو في معنى الخطأ من وجه دون وجه، وهو ما كان عن طريق التسبب،
   كما لو حفر حفرة في طريق عام، فسقط فيها إنسان فمات.
- ٣- عمد الصبي والمجنون؛ لأن المجنون لا قصد له، والصغير وهو من دون
   البلوغ غير مكلف.

٤ - السكران إذا شرب الخمر ليقتل؛ لأنه قَصَد الجناية قبل أن يسكر.

#### ما يجب بقتل الخطأ:

قتل الخطأ ينقسم إلى قسمين:

الأول: تجب فيه الكفارة على القاتل، والدية المخففة على العاقلة، وهو قتل المؤمن خطأ في غير صف القتال، أو كان القتيل من قوم بيننا وبينهم ميثاق، وتكون هذه الدية مؤجلة على ثلاث سنين.

عَنْ عَمْرِو بْنِ العاصِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَضَى أَنَّ مَنْ قُتِلَ خَطَأً فَدِيتُهُ مِائَةٌ مِنَ الإبلِ ثلاَثونَ بنْتَ مَخَاضٍ وَثلاَثونَ بنْتَ لَبُونٍ وَثلاَثونَ حِقَّةً وَعَشَرَةُ بَنِي لَبُونٍ ذَكَرٍ. أخرجه أبو داود وابن ماجه (۱).

الثاني: تجب فيه الكفارة فقط، وهو المسلم الذي يقتله المسلمون بين الكفار في بلادهم يظنونه كافراً.

فهذا لا دية على قاتله، وإنما عليه الكفارة عتق رقبة مؤمنة، فإن لم يجد صام شهرين متتابعين.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَاً وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلُ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَا فَتَحْرِرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةُ إِلَىٰ أَهْ لِهِ عَ إِلَّا أَن يَصَكَدُ قُوا فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ مِن قَوْمٍ عَدُو لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَنَحْرِرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ مَن قَوْمٍ عَدُو لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَا عَنَ مُن لَكَم أَو اللهِ عَلَىٰ وَمَن اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ وَتَعْدِيمُ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا عَمَان لَمْ يَحِدُ فَصِيمًا مُن اللهُ عَلِيمًا عَلَىٰ اللهُ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا عَلَىٰ اللهُ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا عَلَىٰ اللهُ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا عَلَىٰ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

(١) حسن/ أخرجه أبو داود برقم (٤٥٤١)، وهذا لفظه، وأخرجه ابن ماجه برقم (٢٦٣٠).

### • ما يترتب على قتل الخطأ:

يترتب على قتل الخطأ ما يلى:

١ - الدية على العاقلة مؤجلة ثلاث سنين.

٢ - الكفارة على القاتل خاصة.

وتسقط الكفارة إذا لم يفرط القاتل، كمن حفر في ملكه بئراً للشرب، فسقط فيها أحد فمات فلا دية عليه ولا كفارة.

وإذا رمى المسلم صف الكفار فقتل مسلماً سقطت الدية، ولزمته الكفارة.

### عقوبة قتل الخطأ:

لا قصاص في قتل شبه العمد والخطأ.

وإنها قتل الخطأ له عقوبتان:

١ - أصلية: وهي الدية على العاقلة، والكفارة على القاتل.

٢- تبعية: وهي الحرمان من الميراث والوصية.

#### الفرق بين قتل العمد والخطأ:

١ - العمد فيه قصاص، والخطأ لا قصاص فيه.

٢- العمد فيه إثم عظيم، والخطأ لا إثم فيه.

٣- العمد ديته مغلظة، والخطأ ديته مخففة.

٤- العمد لا كفارة فيه، والخطأ فيه كفارة.

٥- العمد ديته على القاتل، والخطأ ديته على العاقلة.

#### الفرق بين قتل شبه العمد والخطأ:

### قتل شبه العمد والخطأ يتفقان فيها يلى:

أن الدية تكون مؤجلة.. وتكون على العاقلة.. وجوب الكفارة.. العفو.

ويختص شبه العمد أن فيه قصد الاعتداء، وتجب فيه الدية مغلظة، وفيه الإثم.

ويختص قتل الخطأ بعدم قصد الاعتداء، وتجب فيه الدية مخففة، ولا إثم فيه.

#### • عاقلة الإنسان:

عاقلة الإنسان: هم الذكور من عصبته كلهم، قريبهم وبعيدهم، حاضرهم وغائبهم، ويدخل فيهم أصوله وفروعه، وهم الآباء والأبناء الذكور، والإخوة لغير أم وأبناؤهم، والأعمام وأبناؤهم، يبدأ بالأقرب فالأقرب، ويأخذ الأسهل عليه.

فهؤلاء الذكور أحق العصبات بميراث الجاني، فكانوا أولى الأقارب بنصرته ومواساته وتحمُّل ديته.

### • من لا عقل عليه من الأقارب:

لا تؤخذ الدية من فقير من العاقلة، ولا من أنثى، ولا من غير مكلف كالصغير والمجنون، ولا من مخالف لدين الجاني، ولا رقيق؛ لأن تحمل الدية للنصرة والمواساة، والفقير لا يقدر على المواساة، وغيره ليس من أهل النصرة، والرقيق ماله لسيده.

#### • ما لا تتحمله العاقلة:

تحمل العاقلة الدية في جناية شبه العمد والخطأ.

ولا تحمل العاقلة دية العمد المحض.. ولا تحمل دية العبد جانياً أو مجنياً عليه؛ لأنه كالمال المتلَف، فضمانه على القاتل.

ولا تحمل العاقلة صلحاً عن دعوى قتلِ أنكره المدعى عليه.

ولا تحمل العاقلة اعترافاً من الجاني لم تصدقه به، ولا قيمة متلف.

ولا تحمل العاقلة ما دون ثلث الدية التامة، وهي مائة من الإبل.

فتحمل العاقلة كل دية كاملة في جناية شبه العمد والخطأ.

وتحمل كل دية بلغت ثلث الدية الكاملة فما فوقها، ولا تحمل ما دونها؛ لأنه قليل لا يشق على الجاني تحمله.

### • حكم من لا عاقلة له:

تجب دية جناية شبه العمد والخطأ على عاقلة الجاني، فإن لم يكن له عاقلة فتجب على الجاني نفسه، فإن لم يكن قادراً فتؤدى من بيت مال المسلمين. فالدية حق واجب بسبب الجناية، فيجب ضمانه وأداؤه لمستحقه إلا أن يعفو فيسقط.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: قَضَى رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي جَنِينِ امْرَأَةٍ مِنْ بَنِي لَحْيَانَ، سَقَطَ مَيتاً، بِغُرّةٍ: عَبْدٍ أَوْ أَمَةٍ، ثُمّ إِنّ المَرْأَةَ الّتِي قُضِي عَلَيْهَا بِالغُرّةِ تُوفِّيَتْ. فَقَضَى النّبِي ﷺ بِأَنّ مِيرَاثَهَا لزوجها وَبَنِيهَا، وَأَنّ العَقْلَ عَلَى عَصَبَتِهَا. متفق عليه (۱).

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٧٤٠)، ومسلم برقم (١٦٨١)، واللفظ له.

## • حكم الصيام عن الميت:

من مات وعليه صيام واجب كرمضان أو صوم شهرين متتابعين كفارة، أو صوم نذر فلا يخلو من حالين:

الأولى: أن يكون قادراً على الصيام فلم يصم.

فهذا يصوم عنه وليه أو أولياؤه، يتقاسمون الأيام بشرط التتابع في صيام الكفارة، فيصوم الأول ثم الثاني.. وهكذا حتى تنتهي الأيام.

الثاني: أن يكون معذوراً بمرض ونحوه لم يتمكن معه من الصيام.

فهذا لا يلزم عنه الإطعام ولا الصيام؛ لأنه معذور.

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ صِيَامٌ صَامَ عَنْهُ وَلِيَّهُ ﴾. متفق عليه (').

### • حكم تشريح جثة الإنسان:

يجوز تشريح جثة الميت عند الضرورة لكشف الجريمة، ومعرفة سبب الوفاة، صيانة لحق الميت وحق الجماعة من داء الاعتداء.

كما يجوز عند الضرورة تشريح جثث الموتى من الكفار، لمعرفة المرض، والتعلم والتعليم في مجال الطب.

## أهم وسائل النقل:

أنعم الله على عباده بنوعين من وسائل النقل:

الأول: ما خلقه الله وسخره لخدمة الإنسان من الحيوان كالإبل والخيل والبغال والحمير.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٩٥٢)، ومسلم برقم (١١٤٧).

الثاني: ما هدى الله الإنسان لصناعته و الانتفاع به، وهي وسائل النقل الحديثة في البر والبحر والجو كالسيارات والسفن والطائرات والقطارات.

قال الله تعالى: ﴿ وَالْمُغَالَ وَالْمِعَالَ وَالْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً ۚ وَيَعْلَقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۚ فَنَ وَعَلَى اللّهِ قَصْدُ السَّبِيلِ وَمِنْهَا جَاَيْرٌ ۚ وَلَوْ شَاءَ لَهَدَيْكُمْ أَمُّمُونَ ۚ وَلَوْ شَاءً لَهَدَيْكُمْ أَجْمَعِينَ ۖ وَالنحل: ٨-٩].

## • حكم قيادة السيارة:

ينقسم الناس في استخدام السيارات إلى ثلاثة أقسام:

١ - من يجيد قيادة السيارة، ويعرف واجباتها، ويفهم أنظمة السير.

فهذا يجوز له قيادة السيارة، لأنه أهل لذلك.

٢- من لا يجيد قيادة السيارة، ولا يعرف أنظمة السير.

فهذا مفرط لا يجوز له قيادة السيارة، لئلا يهلك نفسه ويضر غيره.

٣- من يجيد القيادة، ويعرف أنظمة السير، ولكنه لا يطبقها، ويعمد إلى
 مخالفتها.

فهذا جان على نفسه وعلى غيره فيما خالف فيه.

### أحكام حوادث السيارات:

الإصابة بحوادث السيارات تنقسم إلى قسمين:

القسم الأول: أن تكون الإصابة في أحد ركاب السيارة.

ولهذا القسم أربعة أحوال:

الأول: أن يكون السائق مفرطاً في عدم غلق باب السيارة، وعدم تفقد عجلاتها ونحو ذلك.

الثاني: أن يكون السائق متعدياً، كأن يسرع سرعة زائدة، أو يحمِّل السيارة فوق طاقتها، أو يلعب بفرامل السيارة أو مقودها، فيقع بسبب ذلك حادث.

فهذا المفرط والمتعدي إذا مات معه أحد وجب على السائق ما يلى:

١ - كفارة قتل الخطأ وهي عتق رقبة، فإن لم يجد صام شهرين متتابعين.

٢- ضمان كل ما تلف بسبب الحادث من أموال.

٣- وجوب الدية على عاقلة السائق، مؤجلة على ثلاث سنين.

الثالث: أن يكون الحادث بسبب من غير السائق.

كأن ينكسر ذراع السيارة، أو ينفجر العجل، أو يهوي به جسر.

الرابع: أن يتصرف السائق تصرفاً يريد به النجاة والسلامة.

كأن تقابله سيارة مسرعة فينحرف عنها لئلا تصدمه، فتنقلب السيارة ويموت الركاب.

فهذا السائق في الحالتين لم يتعد ولم يفرط، بل هو أمين قائم بما يجب عليه، فلا شيء على السائق.

القسم الثاني: أن تكون الإصابة في غير ركاب سيارته:

ولهذا القسم حالتان:

الأولى: أن يكون المتسبب في الحادث المصاب نفسه.

كأن يفاجئه إنسان فيرمى نفسه أمام سيارة، ولا يمكن تلافي خطره.

فهذا لا يضمنه سائق السيارة؛ لأن المصاب هو الذي تسبب في إصابة نفسه أو قتلها.

الثانية: أن يكون الحادث بسبب من السائق.

كأن يدهس إنساناً يسير أمامه، أو يصدم جداراً أو شجرة ونحوهما فيصيب إنساناً أو غيره، أو يرجع إلى الوراء فيدهس إنساناً.

### فهذا يجب عليه ما يلي:

كفارة قتل الخطأ على السائق.. ضمان ما أتلفه من أموال.. الدية المخففة على عاقلة السائق مؤجلة على ثلاث سنين.

## • حكم التفحيط:

التفحيط: هو العبث بالسيارة بسير غير سوي.

وحكم التفحيط محرم، ويجب أن يعزر من يفعله؛ لما يترتب على فعله من قتل الأنفس، وإتلاف الأموال، وإزعاج الناس، وتعطيل حركة السير.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَا نَقَتُلُوا أَنفُسَكُمُّ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴿ السَّاء: ٢٩].

#### ٢- الجناية على ما دون النفس

الجناية على ما دون النفس: هي كل أذى يقع على جسم الإنسان من غيره من دون أن يودي بحياته.

#### • أقسام الجناية:

تنقسم الجناية إلى قسمين:

الأول: جناية على البهائم والجمادات بالغصب والإتلاف ونحوهما.

الثاني: جناية على الإنسان، وهي نوعان:

١ – جناية على النفس بالقتل كما تقدم.

٢- جناية على ما دون النفس بالضرب، أو القطع، أو الجَرْح ونحو ذلك.

وكل ذلك جناية محرمة يستحق فاعلها الإثم والعقوبة.

• أقسام الجناية فيما دون النفس:

الجناية فيها دون النفس لها أربع حالات:

الأولى: أن تكون الجناية بإتلاف الطرف بقطع ونحوه، كقلع العين أو السن، وقطع الأذن أو اللسان أو اليد أو الأصبع ونحو ذلك.

الثانية: أن تكون الجناية بإذهاب منفعة أحد الأعضاء، كإذهاب حاسة السمع، أو البصر، أو العقل، أو الكلام ونحو ذلك.

الثالثة: أن تكون الجناية بجَرْح البدن، سواء كان الجرح في الرأس أو سائر البدن.

الرابعة: أن تكون الجناية بكسر العظام، سواء كانت عظام الرأس، أو الظهر، أو

الصدر، أو الرقبة أو سائر عظام البدن.

ولكل قسم من هذه الحالات أحكام في القصاص والديات.

## • حكم التعدي على ما دون النفس:

يحرم التعدي على الأطراف بالجرح أو القطع كما يحرم التعدي على النفس، فإذا كان التعدي على ما دون النفس عمداً ففيه القصاص.

وإن كان التعدي خطأ أو شبه عمد فلا قصاص فيه، وإنما تجب فيه الدية.

ومن أقيد بأحد في النفس أقيد به في الطرف والجراح، ومن لا فلا كما سبق.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعَلَّدُوٓا أَ إِنَ اللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ لَا اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

٧- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لاَ تَحَاسَدُوا، وَلاَ تَنَاجَشُوا، وَلاَ تَبَاغَضُوا، وَلاَ تَدَابَرُوا، وَلاَ يَبِعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْضٍ، وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ إِخْوَاناً، المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِمِ، لاَ يَظْلِمُهُ، وَلاَ يَخْذُلُهُ، وَلاَ يَخْذُلُهُ، وَلاَ يَخْوَرُهُ، التَّقُوى هَاهُنَا». وَيُشِيرُ إِلَى صَدْرِهِ ثَلاَثَ مَرَّاتٍ «بِحَسْبِ امْرِئٍ مِنَ يَخْوَرُهُ، التَّقُوى هَاهُنَا». وَيُشِيرُ إِلَى صَدْرِهِ ثَلاَثَ مَرَّاتٍ «بِحَسْبِ امْرِئٍ مِنَ الشَّرِ أَنْ يَخْوَرُهُ المُسْلِمِ حَرَامٌ، دَمُهُ وَمَالُهُ وَعَرْضُهُ». أخرجه مسلم (۱).

#### • طرق إثبات الجناية:

تثبت الجناية بإحدى الطرق الآتية:

الإقرار.. الشهادة.. القرائن.. النكول عن اليمين.. القسامة.

١- الإقرار: هو الإخبار عن ثبوت حق الغير على نفسه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٢٥٦٤).

وهو حجة قاصرة على المقر لا يتعدى أثره إلى غيره.

ويصح من كل بالغ عاقل مختار غير متهم في إقراره.

ولا يجوز الرجوع عن الإقرار إلا في الحدود؛ لأنها تُدرأ بالشبهة.

٢- الشهادة: وهي إخبار صادق لإثبات حق بلفظ الشهادة في مجلس القضاء.

وعدد الشهود اثنان إلا في الزنا فلا يُقبل فيه إلا أربعة شهود.

ولا تقبل شهادة النساء مع الرجال في الجنايات والقصاص والحدود، بل لابد فيها من شهادة رجلين عدلين؛ لخطورتها، وضرورة التأكد من ثبوتها.

٣- القرينة: وهي كل أمارة ظاهرة تقارن شيئاً خفياً فتدل عليه.

ولا يُحكم بالقرائن في الحدود؛ لأنها تُدرأ بالشبهات، ولا في القصاص إلا في القسامة واللَّوْث؛ للاحتياط في أمر الدماء.

٤- النكول عن اليمين: هو الامتناع عن اليمين الموجهة إلى المدعى عليه من جهة القاضي.

ولا يُقضى بالنكول في الحدود؛ لأن الحدود تُدرأ بالشبهات.

ولا يقضى به في القصاص، لكن يُحبس الجاني حتى يقرّ أو يحلف.

٥- القسامة: وهي أيمان مكررة في دعوى قتل معصوم لنفي التهمة، وهي خمسون يميناً.

وإذا حلفها أولياء القتيل وجب القصاص في حال العمد، والدية في حال الخطأ وشبه العمد، وإذا حلفها أولياء القاتل برئ القاتل، فإن لم يكن للقاتل أولياء حلف الخمسين يميناً وبرئ.

#### • فضل العفو عن القصاص:

يستحب العفو عن القصاص في الأطراف والجروح إلى الدية، وأفضل من ذلك العفو مجاناً، ويستحب طلبه ممن يملكه، ومن عفا وأصلح فأجره على الله.

عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: مَا رُفِعَ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ شَيْءٌ فِيهِ القِصَاصُ إِلاَّ أَمَرَ فِيهِ بالعَفْوِ. أخرجه أبو داود وابن ماجه (١).

#### • ما لا ضمان فيه:

كل جناية بسبب من الظالم المعتدي فهي هدر لا قصاص فيها ولا دية، ومن ذلك:

١ - من اطلع في دار أحد بغير إذنهم ففقؤوا عينه فلا دية له ولا قصاص.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قالَ أَبُو القَاسِمِ ﷺ: «لَوْ أَنَّ امْرَءاً اطَّلَعَ عَلَيْكَ بِغَيْرِ إِذْنٍ فَخَذَفْتَهُ بِحَصَاةٍ فَفَقَأْتَ عَيْنَهُ، لَمْ يَكُنْ عَلَيْكَ جُنَاحٌ». متفق عليه ".

٢ من عض غيره بأسنانه، فنزع يده فسقطت أسنان العاض فلا قصاص عليه و لا
 دية؛ لأنه غير معتد.

عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلاً عَضَّ يَدَ رَجُلٍ، فَنَزَعَ يَدَهُ مِنْ فِيهِ، فَوَقَعَتْ ثَنِيَّتَاهُ، فَاخْتَصَمُوا إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فقال: «يَعَضُّ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ كَمَا يَعَضُّ الفَحْلُ؟ لا دِيَةَ لَكَ». متفق عليه (").

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٤٤٩٧)، وأخرجه ابن ماجه برقم (٢٦٩٢)، وهذا لفظه.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٩٠٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢١٥٨).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٩٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٧٣).

٣- من قتل شخصاً أو حيواناً دفاعاً عن نفسه، أو عن نفس غيره، أو عرضه أو ماله
 أو مال غيره، إذا لم يندفع إلا بالقتل فلا قصاص عليه ولا دية.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَقَالَ: يَارَسُولَ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ، فَقَالَ: يَارَسُولَ اللهِ! أَرَأَيْتَ إِنْ جَاءَ رَجُلٌ يُرِيدُ أَخْذَ مَالِي؟ قال: «فَلا تُعْطِهِ مَالَكَ». قال: أَرَأَيْتَ إِنْ قَتَلَنِي؟ قال: «فَأَنْتَ قَال: «فَأَنْتَ اللهُ عَلَيْهِ؟ قال: «هُوَ فِي النَّارِ». أخرجه مسلم (''). شَهِيدٌ». قال: أَرَأَيْتَ إِنْ قَتَلْتُهُ؟ قال: «هُوَ فِي النَّارِ». أخرجه مسلم ('').

#### القصاص فيما دون النفس:

إذا كانت الجناية عمداً فالقصاص فيها دون النفس نوعان:

### الأول: القصاص في الأطراف:

فتؤخذ العين، والأنف، والأذن، والسن، والجفن، والشفة، واليد، والرجل، والإصبع، والكف، والذكر، والخصية ونحوها، يؤخذ كل واحد من ذلك بمثله.

## الثاني: القصاص في الجروح:

فإذا جرح أحد غيره عمداً فعليه القصاص، سواء انتهى الجرح بعظم كالذراع والساق ونحوهما، أو لم ينته بعظم كجرح البطن.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٤٠).

٢- وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ الرَّبَيِّعَ -وَهِيَ ابْنَةُ النَّشِرِ - كَسَرَتْ ثَنِيَّةَ جَارِيَةِ، فَطَلَبُوا الأَرْشَ وَطَلَبُوا العَفْوَ فَأَبُوا، فَأَتُوا النَّبِيَ ﷺ فَأَمَرَهُمْ بِالقِصَاصِ، فقال أَنسُ بْنُ النَّضِرِ: أَتُكْسَرُ ثَنِيَّةُ الرَّبَيِّعِ يَا رَسُولَ اللهِ؟ لا وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالحَقِّ لا تُكْسَرُ ثَنِيَّتُهَا، فَقال: «يَا أَنسُ، كِتَابُ اللهِ القِصَاصُ». فَرَضِيَ القَوْمُ وَعَفَوْا، فَقال النَّبِيُ ﷺ: «إِنَّ مِنْ عِبَادِ اللهِ، مَنْ لَوْ أَقْسَمَ عَلَى اللهِ لاَبَرَّهُ». منفق عليه (۱).

## • شروط القصاص في الأطراف والجراح:

يشترط لثبوت القصاص في الأطراف والجراح ما يلي:

عصمة المجني عليه.. أن يكون الجاني بالغاً عاقلاً.. المكافأة في الدين، فلا يُقتل مسلم بكافر أو يقتص منه، أن تكون الجناية عمداً.

# • شروط استيفاء القصاص في الأطراف والجراح:

إذا ثبت القصاص وجب استيفاء القصاص إذا توفرت الشروط الآتية:

١ - الأمن من الحيف: بأن يكون القطع من مفصل، أو له حد ينتهي إليه.

٢- المماثلة في الاسم: فتؤخذ العين بالعين مثلاً، ولا تؤخذ يمين بشمال، ولا خنصر ببنصر وهكذا...

٣- الاستواء في الصحة والكمال فلا تؤخذ يد أو رجل صحيحة بشلاء، ولا عين
 صحيحة بعين لا تبصر، ويؤخذ عكسه ولا أرش.

فإذا تحققت هذه الشروط جاز استيفاء القصاص.

وإن لم تتحقق سقط القصاص، وتعينت الدية.

٤- إذا كان القصاص في الجروح، فيشترط استيفاء القصاص من غير حيف ولا

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٧٠٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٧٥).

زيادة، فإن لم يمكن سقط القصاص، وتعينت الدية.

#### • حكم سراية الجناية:

- ١ سراية الجناية مضمونة بقود أو دية في النفس فما دونها، فلو قطع الجاني أصبعاً فتآكلت حتى سقطت اليد، وجب القود في اليد، وإن سرت الجناية إلى النفس فمات المجنى عليه وجب القصاص.
- ٢- لا يقتص من طرف أو عضو أو جرح قبل برئه؛ لاحتمال سراية الجناية في
   البدن، ولا يطلب له دية حتى يبرأ؛ لاحتمال السراية إلى غيره.
- ٣- إذا قطع أصبعاً عمداً فعفا عنها المجني عليه، ثم سرت إلى الكف أو النفس،
   وكان العفو على غير شيء فلا قصاص ولا دية، وإن كان العفو على شيء
   فعليه دية ما تلف.
- ٤- من مات في حد كالجلد والسرقة ونحوهما، أو في قصاص في الأطراف والجراح فلا قصاص، ولكن تجب ديته في بيت مال المسلمين؛ لأن سراية القصاص والحدود مهدرة.

# • حكم اشتراك الجماعة في القطع أو الجرح:

إذا اتفق جماعة فقتلوا نفساً معصومة فعليهم جميعاً القصاص.

وإذا اتفقوا فقطعوا طرفاً كيد أو رجل، أو جرحوا جرحاً يوجب القود، فعليهم جميعاً القصاص في الطرف أو الجرح، فكما نقتل خمسة تعمدوا قتل واحد، كذلك نقطع أو نجرح خمسة تعمدوا قطع أو جرح واحد.

## • حكم العدل في القصاص:

العدل في القصاص واجب بحسب الإمكان، فمن ضرب غيره بيده، أو

بعصاً، أو بسوط، أو لَكَزه، أو لَطَمه، أو سبه اقتُص منه، وفُعل بالجاني كما فَعل به. فَعل به.

فضربة بضربة، ولطمة بلطمة، في محلها بالآلة التي لطمه بها أو مثلها إلا أن يعفو.

ويشترط في السب خاصة ألا يكون محرم الجنس، فليس له أن يكفّر من كفّره، أو يكذب على من كذب عليه، أو يلعن أب من لعن أباه؛ لأن ذلك محرم.

ومن أتلف مالاً، أو أفسد شيئاً ضمن مثله، متعمداً أو مخطئاً، فإن عدم المثل ضمن قيمته.

١ - قال الله تعالى: ﴿ الشَّهُ رَاكُوا مُ إِللَّهُ مِ الْحُرَامُ إِللَّهُ مِ الْحُرَامُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْ
 عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ۚ وَاتَّقُواْ اللَّهَ وَاعْلَمُوٓا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُنَّقِينَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَوَاتَقُواْ اللَّهَ وَاعْلَمُوٓا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُنَّقِينَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَوَاتَقُواْ اللَّهَ وَاعْلَمُوٓا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُنْقِينَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَّهُ عَلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْكُمْ أَوْلَالًا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا لَهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْكُمْ أَلَالَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا لَيْهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَّهُ عَلَيْكُمْ أَوْلَالِهُ عَلَيْكُمْ أَوْلَالِهُ عَلَيْهُ إِلَا عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَا لَهُ عَلَيْكُمْ أَلَا عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُولِهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْكُولُولُولُهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَجَزَاقُ السَيِّعَةِ سَيِّعَةُ مِثْلُهَا ۖ فَمَنْ عَفَى اوَأَصْلَحَ فَأَجَرُهُ. عَلَى اللَّهِ ۚ إِنَّهُ لَا يُحِبُ الظَّلِلِمِينَ ﴿ وَكَمَنِ النَّصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ عَأَوْلَكِكَ مَا عَلَيْهِم مِن سَيِيلٍ ﴿ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

### • حكم من اجتمع عليه قصاص طرف ونفس:

من وجب عليه قصاص طرف ونفس وجب تقديم قصاص الطرف على القتل؛ لأجل إمكان الاستيفاء.

فإذا قلع الجاني عيناً، أو قطع يداً أو رجلاً، ثم قتل نفساً، فإنه يقتص لكل عضو منه وجب فيه القصاص، ثم يقتل، سواء تقدم قتل النفس على الجناية على الأطراف أم تأخر، وسواء كانت الجناية على شخص أو أشخاص.

#### • وقت القصاص فيما دون النفس:

وقت الحكم بالقصاص فيما دون النفس بعد بُرء المجني عليه؛ لاحتمال سراية القطع أو الجرح إلى النفس.

وإذا استوفى المجني عليه القصاص دون انتظار، ثم مات بسبب السراية، فلا قصاص؛ لأنه استوفى حقه من قبل.

### • حكم الجناية على الجنين:

إذا ضرب أحد امرأة حاملاً فأجهضت وألقت ما في بطنها:

فإن ألقت الجنين ميتاً، فعقوبة الجاني هي دية الجنين غُرَّة عبد أو أمة، قيمتها خمس من الإبل، وهي نصف عشر الدية.

فإن كانت الجناية عمداً وجبت حالَّة في مال الجاني، وإن كانت الجناية خطأ أو شبه عمد وجبت الدية على العاقلة، وتتعدد الغرة بتعدد الأجنة، ولا يرث الضارب منها شيئاً، وإن انفصل الجنين حياً ثم مات بسبب الجناية فتجب الدية كاملة، فإن مات الأم من الضرب بعد موت الجنين فعلى الضارب ديتان للأم والجنين، ولا يرث منها شيئاً.

وتجب الكفارة في الإجهاض على الضارب، سواء ألقت الجنين حياً أو ميتاً؛ لأنه نفس معصومة مضمونة.

فَمَن لَمْ يَجِدُفَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِّنَ ٱللَّهِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا اللهُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا اللهُ وَالساء: ٩٢].

٢- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: اقْتَتَلَتِ امْرَأْتَانِ مِنْ هُذَيْلٍ، فَرَمَتْ إِحْدَاهُمَا الأُخْرَى بِحَجَرِ فَقَتَلَتْهَا وَمَا فِي بَطْنِهَا، فَاخْتَصَمُوا إِلَى النَّبِيِّ عَيْكِ، وَحَدَاهُمَا الأُخْرَى بِحَجَرِ فَقَتَلَتْهَا وَمَا فِي بَطْنِهَا، فَاخْتَصَمُوا إِلَى النَّبِيِّ عَيْكِ، فَقَضَى أَنَّ دِيَةَ المَرْأَةِ عَلَى عَاقِلَتِهَا. فَقَضَى أَنَّ دِيَةَ المَرْأَةِ عَلَى عَاقِلَتِهَا. متفق عليه (۱).

# عقوبة الجناية على ما دون النفس خطأً:

عقوبة الجناية بقطع أو جرح خطأً هي الدية أو الأرش، فإن كان القطع لِمَا في الإنسان منه شيء واحد كاللسان والذَّكر ونحوهما ففيه الدية كاملة مائة من الإبل.

وإن كان القطع لِمَا في الإنسان منه اثنان كالعين أو الأذن فأرشه نصف الدية وهكذا..

وتتحمل العاقلة الدية في الخطأ وشبه العمد إذا بلغت ثلث الدية فأكثر.

## • حكم نقل الدم من إنسان لآخر:

١- يجوز عند الضرورة نقل الدم من إنسان لآخر، إذا قام به طبيب ماهر، ولم
 يوجد بديل مباح عنه، وغلب على الظن نفع التغذية به، ورضي المأخوذ منه
 مع عدم تضرره، وقبل ذلك المضطر إليه.

فيجوز التغذية به بقدر ما ينقذ المريض من الهلكة.

أما نقل الأعضاء من إنسان حي لآخر حي فلا يجوز، بخلاف الدم فإنه

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٩١٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٨٦).

متجدد يمكن تعويض بدله بالتغذية.

٢- يجوز جمع الدم في (بنوك الدم) تحسباً لوجود المضطر، ومفاجأة الأحوال
 من حوادث، وحالات ولادة، وحالات نزيف الدم ونحو ذلك.

٣- لا يجوز بيع الدم ولا شراؤه إلا لمضطر لم يجد من يبذله له.

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُواْ أَمُولَكُم بَيْنَكُم بِأَلْبَطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ يَجَكَرَةً عَنْ تَرَاضِ مِّنكُمُ ۚ وَلَا نَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا اللهِ الله عَالَى: ٢٩].

# ٣- أقسام الديات

#### ١ - دية النفس

• الدية: هي المال المؤدي إلى المجنى عليه أو ورثته بسبب الجناية.

#### أقسام الدية:

تنقسم الدية إلى قسمين:

دية النفس... دية ما دون النفس.

#### حكمة مشروعية الدية:

الدية جزاء يجمع بين العقوبة والتعويض.

ففيها من الزجر والردع ما يكف الجناة، ويحمى الأنفس.

وفيها من جهة أخرى تعويض لما فات من الأنفس أو الأعضاء بالمال الذي يأخذه المجنى عليه أو ورثته.

# • حكم الدية:

- ١- الدية واجبة في قتل الخطأ وشبه العمد إلا أن يعفو عنها أولياء المقتول.
   وتجب في قتل العمد إذا مات الجاني أو عفا الأولياء عن القصاص إلى الدية.
- ٢- تجب الدية على كل من أتلف إنساناً بمباشرة أو سبب، سواء كان الجاني
   صغيراً أو كبيراً، عاقلاً أو مجنوناً، متعمداً أو مخطئاً.

وسواء كان التالف مسلماً أو كافراً ذمياً، مستأمناً أو معاهداً.

٣- إن كانت الجناية عمداً، ولم يكن قصاص، وجبت الدية حالَّة من مال الجاني.
 وإن كانت الجناية شبه عمد أو خطأ وجبت على عاقلة الجاني مؤجلة ثلاث سنين.

١- قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَّا وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا عَضَا فَكَ مُوْمِنًا إِلَّا خَطَّا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةُ إِلَىٰ أَهْ لِهِ ۗ إِلَّا أَن يَصَكَدُقُوا فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُوِ لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ مِن قَوْمٍ عَدُوِ لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَنَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُو لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَا عَنْ مَن لَمْ اللهِ وَتَعْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً مَن اللهِ وَتَعْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً مَن اللهِ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا عَلَيمًا مَن اللهِ وَاللهِ عَلَيمًا اللهِ وَاللهِ عَلَيمًا اللهِ وَاللهِ وَلَهُ وَلَيْ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَلَيْ وَاللهُ وَلَهُ مِن اللهِ وَاللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلِيلَةً وَلَا اللهُ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَولِي اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الل

٢- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: لَمَّا فَتَحَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ مَكَّة، قَامَ فِي النَّاسِ فَحَمِدَ اللهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: «إِنَّ اللهَ حَبَسَ عَنْ مَكَّة الفِيلَ، وَسَلَّطَ عَلَيْهَا رَسُولَهُ وَالمُؤْمِنِينَ وَإِنَّهَا لَنْ تَحِلَّ لأَحَدِ كَانَ قَبْلِي، وَإِنَّهَا الفِيلَ، وَسَلَّطَ عَلَيْهَا رَسُولَهُ وَالمُؤْمِنِينَ وَإِنَّهَا لَنْ تَحِلَّ لأَحَدِ بَعْدِي، فَلا يُنَقَّرُ صَيْدُهَا، وَلا أُحِلَّتُ لِي سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ، وَإِنَّهَا لَنْ تَحِلَّ لأَحَدِ بَعْدِي، فَلا يُنَقَّرُ صَيْدُهَا، وَلا يُختَلَى شَوْكُهَا، وَلا تَحِلُّ سَاقِطَتُهَا إلا لِمُنْشِدِ، وَمَنْ قُتِلَ لَهُ قَتِيلٌ فَهُو بِخَيْرِ النَّظَرَيْنِ، إِمَّا أَنْ يُقْدَى وَإِمَّا أَنْ يُقْتَلَ». متفق عليه (').

## شروط وجوب الدية:

#### يشترط لوجب الدية ما يلي:

أن يكون المجني عليه معصوم الدم، سواء كان مسلماً أو ذمياً، فلا دية في قتل الحربي، ولا المرتد، ولا الباغي؛ لفقد العصمة.

ولا يشترط الإسلام، ولا البلوغ، ولا العقل في إيجاب الدية، لا في جانب القاتل، ولا في جانب المقتول، فإذا قتل صبي أو مجنون معصومَ الدم وجبت الدية.

وإذا قتل بالغ عاقل صبياً أو مجنوناً وجبت عليه الدية.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٨٠)، ومسلم برقم (١٣٥٥)، واللفظ له.

# • حكم قتل الذمي:

يحرم قتل الذمي مستأمناً أو معاهداً، ومن قتله فقد ارتكب إثماً عظيماً، وتجب عليه ديته، وعلى الحاكم تعزيره.

عَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرِو رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ قَتَلَ مُعَاهَدًا لَمْ يَرِحْ رَائِحَةَ الجَنَّةِ، وَإِنَّ رِيحَهَا تُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَامًا». أخرجه البخاري(١٠).

## • أصل دية المسلم:

أصل دية المسلم ماثة من الإبل، والأصل في الدية الإبل، والأجناس الأخرى أبدال عنها، وإذا غَلَت الإبل أخذ بدلها.

١ - عَنْ عَمْرِو بْنِ حَزْمٍ عَنْ أَبيهِ عَنْ جَدِّهِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَتَبَ إِلَى أَهْلِ اليَمَنِ
 كِتَابًا فِيهِ الفَرَائِضُ وَالسُّنَنُ وَالدِّيَاتُ -وفيه-: وَأَنَّ فِي النَّفْسِ الدِّيَةَ مِائَةً مِنَ
 الإبل. أخرجه النسائي والدارمي<sup>(۱)</sup>.

٧- وَعَنْ عَمرو بنِ شُعيبٍ عَنْ أبيهِ عَنْ جَدهِ قَالَ: كَانَتْ قِيمَةُ الدِّيةِ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ ﷺ ثمَانَ مِائةِ دِينَارٍ أَوْ ثمَانِيَةَ آلاَفِ دِرْهَمٍ وَدِيَةُ أَهْلِ الكِتَابِ يَوْمَئِذِ النِّصْفُ مِنْ دِيةِ المُسْلِمِينَ، قَالَ: فَكَانَ ذلِكَ كَذلِكَ حَتَّى اسْتُخْلِفَ عُمَرُ رَحِمَهُ اللهُ فَقَامَ خَطِيباً فَقَالَ: أَلاَ إِنَّ الإبلَ قَدْ غَلَتْ قَالَ فَفَرَضَهَا عُمَرُ عَلَى أَهْلِ رَحِمَهُ اللهُ فَقَامَ حَلِيباً فَقَالَ: أَلاَ إِنَّ الإبلَ قَدْ غَلَتْ قَالَ فَفَرَضَهَا عُمَرُ عَلَى أَهْلِ الذَهِبِ أَلفاً وَعَلَى أَهْلِ البَقرِ مِائتَيْ عَشَرَ أَلفاً وَعَلَى أَهْلِ البَقرِ مِائتَيْ بَعْرَةٍ وَعَلَى أَهْلِ البَقرِ مِائتَيْ عَشَرَ أَلفاً وَعَلَى أَهْلِ البَقرِ مِائتَيْ بَقرَةٍ وَعَلَى أَهْلِ الشَّاءِ أَلفَيْ شَاةٍ وَعَلَى أَهْلِ الحُللِ مِائتَنِيْ حُلَّةٍ قَالَ وَتَرَكَ دِيَةً أَهْلِ الذِّمَةِ لَمْ يَرْفَعُهَا فِيمَا رَفَعَ مِنَ الدِّيَةِ. أخرجه أبو داود والبيهةي "".

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣١٦٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه النسائي برقم (٤٨٥٣)، وأخرجه الدارمي برقم (٢٢٧٧).

<sup>(</sup>٣) حسن، أخرجه أبو داود برقم (٢٥٤٢)، وأخرجه البيهقي برقم (١٦٧١).

#### • أصناف الدية:

الأصل في الدية هو الإبل، ويجوز أخذها من الأجناس الأخرى إذا غلت الإبل أو عُدمت.

#### وأجناس الدية ستة:

مائة من الإبل وهي الأصل.. ألف مثقال من الذهب.. اثنا عشر ألف درهم من الفضة.. مئتا بقرة.. ألفا شاة.. مئتا حلة (إزار ورداء).

فالأصل الإبل، فإذا أحضر ما سواها فلا بد من موافقة من هي له.

ولولي الأمر أن يجعل الديات من أي صنفٍ من هذه الأصناف إذا رأى فيه المصلحة واليسر على الناس.

مثقال الذهب =  $8,20 \times 1.00 \times 100$  فتكون الدية بالغرام =  $8,20 \times 1.00 \times 100$  فتكون الدية بالغرام ذهب.

وجنيه الفضة =  $\Lambda$  مثاقيل، فتكون الدية بالجنيه = 17...  $\div$   $\Lambda$  = 10... جنيه فضة.

## • أقسام دية النفس:

تنقسم دية النفس إلى قسمين:

الأول: الدية المغلظة: في قتل العمد وشبه العمد.

الثاني: الدية المخففة: في قتل الخطأ.

فالدية المغلظة نوعان، والتغليظ في الإبل فقط كما يلي:

١- تجب أرباعاً: خمس وعشرون بنت مخاض.. وخمس وعشرون بنت لبون..
 وخمس وعشرون حقة.. وخمس وعشرون جذعة.

٢- تجب أثلاثاً: ثلاثون حقة.. وثلاثون جذعة.. وأربعون خلفة في بطونها أولادها.

٧٧

وللإمام أن يعيِّن منهما ما يحقق المصلحة.

#### والدية المخففة تجب أخماساً:

عشرون بنت مخاض.. وعشرون بنت لبون.. وعشرون حقة.. وعشرون جذعة.. وعشرون ابن مخاض.

ولا تعتبر القيمة في ذلك، بل تعتبر الصحة والسلامة.

#### • مقادير ديات النفوس:

١ - دية الرجل المسلم الحر: مائة من الإبل.

٢- دية المرأة المسلمة الحرة نصف دية الرجل: خمسون من الإبل.

٣- دية الكافر سواء كان كتابياً كاليهود والنصارى، أو غير كتابي كالمجوس وعباد الأصنام، وسواء كان ذمياً مستأمناً أو معاهداً نصف دية المسلم: خمسون من الإبل.

٤- دية نساء الكفار نصف دية رجالهم: خمس وعشرون من الإبل.

٥- دية العبد الرقيق قيمته، سواء كان ذكراً أو أنثى، وسواء كان كبيراً أو صغيراً.

٦- دية الجنين عشر دية أمه: خمس من الإبل، سواء كان ذكراً أم أنثى، فإن سقط الجنين حياً ثم مات ففيه الدية كاملة.

١ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: اقْتَتَلَتِ امْرَأْتَانِ مِنْ هُذَيْلٍ، فَرَمَتْ إِحْدَاهُمَا الأُخْرَى بِحَجَرٍ فَقَتَلَتْهَا وَمَا فِي بَطْنِهَا، فَاخْتَصَمُوا إِلَى النَّبِيِّ ﷺ، فَقَضَى أَنَّ دِيَةَ المَرْأَةِ عَلَى عَاقِلَتِهَا. منف عليه (١).
 دِيَةَ جَنِينِهَا غُرَّةٌ، عَبْدٌ أَوْ وَلِيدَةٌ، وَقَضَى أَنَّ دِيَةَ المَرْأَةِ عَلَى عَاقِلَتِهَا. منف عليه (١).

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٩١٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٨١).

٢- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرِ و رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَمَّا دَخَلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مَكَّةَ عَامَ الفَتْحِ، قَامَ فِي النَّاسِ خَطِيبًا، فَقَالَ: «لاَ يُقْتَلُ مُؤْمِنٌ بِكَافِرٍ، دِيَةُ الكَافِرِ نِصْفُ دِيَةِ المُسْلِم». أخرجه أحمد والترمذي (١).

٧٨

# • حكم الدية إذا مات الجاني:

من قتل شخصاً عمداً ثم مات الجاني سقط القصاص، وبقي حق أولياء المقتول في الدية، فتؤخذ من ماله، فإن لم يكن له مال فعلى ورثته، فإن لم يكن له ورثة أخذت من بيت مال المسلمين.

#### موجب دية النفس:

تجب الدية بها يلي:

١ - القتل عمداً إذا عفا ولى الدم عن القصاص.

٢- القتل خطأ أو شبه عمد.

#### • من تجب عليه الدية:

الدية يتحملها أحد ثلاثة، وهم:

١- القاتل: وتجب في ماله خاصة في قتل العمد إذا تنازل أولياء المقتول عن القصاص.

٢- العاقلة: وتجب عليهم الدية في قتل شبه العمد والخطأ.

٣- بيت المال: وتجب الدية من بيت المال إذا لم يكن للقاتل مال ولا عاقلة موسرة ونحو ذلك.

• الحقوق التي يتحملها بيت المال:

يتحمل بيت المال الديون والديات في الأحوال الآتية:

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (٦٦٩٢)، وهذا لفظه، وأخرجه الترمذي برقم (١٤١٣).

- ١ إذا مات أحد المسلمين وعليه دين، ولم يكن له مال ولا وارث يؤدي عنه.
- ٢- إذا قتل أحد خطأ أو شبه عمد ولم تكن له عاقلة موسرة أخذت الدية من الجانى، فإن كان معسراً أخذت من بيت المال.
- ٣- كل مقتول لم يُعلم قاتله كمن مات في زحام، أو طواف أو نحوهما فديته من
   ست المال.
  - ٤- إذا وجبت الدية في خطأ ولي الأمر فيما هو من اختصاص وظيفته.
- ٥- إذا حكم القاضي بالقسامة، ونكل الورثة عن حلف الأيمان، ولم يرضوا بيمين المدعى عليه، فداه الإمام من بيت المال.

## • من تلزمه الدية في الحوادث:

- ١- إذا انقلبت سيارة، أو اصطدمت مع غيرها، وكان ذلك ناتجاً عن تعد أو تفريط من السائق، فإنه يضمن كل ما نتج عن ذلك، وإن مات أحد في ذلك الحادث لز مته الدية والكفارة بعدد من مات.
- ٢- وإن وقع الحادث بغير تعد منه ولا تفريط، كما لو كانت عجلة السيارة سليمة
   ثم انفجرت فلا دية عليه ولا كفارة.

#### • وقت أداء الدية:

- ١- دية قتل العمد عند العفو عن القصاص تجب معجلة في مال الجاني،
   والواجب غير محدود، بل ما يتم التراضي عليه بين الجاني وولي الدم، سواء
   كان مائة من الإبل أو أكثر أو أقل.
- ٢- تجب دية قتل شبه العمد والخطأ على العاقلة مؤجلة على ثلاث سنين،
   تخفيفاً على العاقلة.

# • حكم أخذ الدية:

يجوز أخذ الدية بدل القصاص في قتل العمد.

ويجوز لولي الدم أخذها في قتل شبه العمد والخطأ، فتؤخذ وتوزع على الورثة.

والقصاص، وأخذ الدية، والعفو، يكون بحسب ما يحقق المصلحة العامة و الخاصة، وذلك هو الأفضل.

## حكم من قتل بعد أخذه الدية:

إذا أخذ ولى الدم الدية فلا يحل له أن يقتل القاتل.

وإذا قتله فهو ظالم، وأمره إلى الحاكم يصنع فيه ما يرى، مما يحقق المصلحة، ويقطع دابر الشر.

## • أسباب نقص الدية:

دية الرجل الحر المسلم مائة من الإبل.

#### ولنقص الدية أربعة أسباب:

الكفر.. والرق.. والجنين.. والأنوثة.

فالكفر يردها إلى النصف.. والأنوثة تردها إلى النصف.. والرق يردها إلى القيمة.. وقتل الجنين يردها إلى غرة عبد أو أمة؛ لأنه غير مكتمل.

# الأحوال التي تسقط فيها الدية:

هي كل حالة أذن الشرع فيها لجلب مصلحة، أو درء مفسدة، فلا إثم ولا دية فيما يترتب على التأديب المأذون فيه؛ لأن الإذن بالشيء يسقط تبعته.

## ومن التأديب المشروع:

تأديب الحاكم رعيته.. وتأديب المعلم طلابه.. وتأديب الرجل ولده.. وتأديب الزوج زوجته.

فهؤلاء وأمثالهم يريدون الخير لمن يؤدبونه، ويسعون في مصلحته، ولذلك لا ضمان عليهم، فالتعليم والتأديب مقصود شرعاً.

## شروط التأديب الذي لا يضمن ما تلف به:

#### يشترط للتأديب المشروع خمسة شروط:

أن يكون المؤدَّب قابلاً للتأديب.. وأن يكون مستحقاً له.. وأن يكون المؤدِّب له ولاية التأديب.. وأن يكون قصده التأديب لا الانتقام.. وأن لا يسرف في الضرب والتأديب.

#### حكمة مشر وعية الكفارة:

الكفارة هي: عمل صالح يمحو أثر الذنب عن فاعله.

والغرض من الكفارة: إزالة إثم المعصية بتكليف المسلم بما يزيل إثم معصيته عنه بإلزامه بأشياء، وهي بذاتها قربة وعبادة كعتق رقبة مؤمنة، أو صيام، أو إطعام.

وكفارة قتل الخطأ وشبه العمد عتق رقبة مؤمنة، فإن لم يجد صام شهرين متتابعين.

#### القتل الذي تجب فيه الكفارة:

الكفارة عبادة تجب على القاتل المسلم في قتل الخطأ وشبه العمد، سواء قتل مسلماً أو كافراً معصوم الدم، ولا كفارة في قتل العمد.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَاكَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَعًا فَمَن قَنْلَ مُؤْمِنًا

خَطَّنَا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةِ مُُؤْمِنَةِ وَدِيَةٌ مُسَلَمَةً إِلَىٰ أَهْ لِهِ الْآ أَن يَصَّكَ قُواً فَإِن كَان مِن قَوْمٍ عَدُوِّ لَكُمُ وَهُو مُؤْمِنُ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّوْمِنَةٍ وَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ بَيْنَكُمُ وَبَيْنَهُم مِيثَنَّ فَلِيئٌ مُسَلَّمَةً إِنَى آهْ لِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُسَكَامِعَيْنِ تَوْبَةً مِّنَ ٱللَّهِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا اللهِ السَاء: ٩٢].

## أنواع الكفارات:

الكفارات خمسة أنواع:

#### ١ - كفارة قتل الخطأ:

وهي عتق رقبة مؤمنة، فإن لم يستطع يصوم شهرين متتابعين.

# ٢- كفارة الجماع في نهار رمضان متعمداً من غير عذر:

وهي عتق رقبة، فإن لم يستطع صام شهرين متتابعين، فإن لم يستطع أطعم ستين مسكيناً.

#### ٣- كفارة الظهار:

وهي عتق رقبة مؤمنة، فإن لم يستطع يصوم شهرين متتابعين، فإن لم يستطع أطعم ستين مسكيناً، فإذا كفَّر حلت له امرأته.

#### ٤ - كفارة اليمين:

وهي عتق رقبة، أو إطعام عشرة مساكين، أو كسوتهم، فإن لم يجد صام ثلاثة أيام متتابعة.

#### ٥- كفارة جزاء الصيد:

عليه أن يكفِّر عن إثمه بالصيد: بمثله، أو يقوِّمه بمال، أو عدل ذلك صياماً.

#### ٢- الدية فيما دون النفس

• الدية فيما دون النفس: هي المال الذي يلزم الجاني أو عاقلته دفعه إلى المجنى عليه مقابل الاعتداء عليه.

ويسمى بالأرش أحياناً.

فإن كان الشرع قد حدد مقداره ابتداء فهو الأرش المقدر، وإن ترك الشرع تقديره للقاضى عن طريق حكومة العدل، فهو الأرش غير المقدر.

• أنواع الجنايات على ما دون النفس:

الجناية على ما دون النفس أربعة أنواع:

الأول: قطع الأطراف كاليد و الرجل والأصبع واللسان ونحوها.

الثاني: إذهاب منافع الأطراف كإذهاب البصر مع بقاء العين، وإذهاب السمع مع بقاء الأذن، وشل الرجل مع بقائها.

الثالث: جرح البدن كجرح اليد أو الصدر أو البطن.

الرابع: كسر العظام ككسر عظم اليد أو الساق ونحوهما.

عقوبة الخطأ وشبه العمد الدية، وعقوبة جناية العمد القصاص، أو الدية إذا عفا المجنى عليه.

## • حكم الدية فيما دون النفس:

١- إذا كانت الجناية فيما دون النفس عمداً ففيها القصاص، وإن عفا المجني عليه إلى الدية أو أكثر منها، أو عفا مطلقاً فله ذلك.

٢- إن كانت الجناية خطأ أو شبه عمد ففيها الدية ولا قصاص.

١- قال الله تعالى: ﴿ وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا آنَ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنِ بِالْمَدِنَ وَالْمَيْنِ وَالْمَدَنِ وَالْمَانِينِ وَالْمَدُونَ وَالْمِينِ وَالْمَدُونَ وَالْمَيْنِ وَالْمَدُونَ فَمَن اللهُ فَأُولَانِكَ هُمُ الْفَالِمُونَ ﴿ المائدة: ٤٥].

٢- وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ الرَّبَيِّعَ -وَهِيَ ابْنَةُ النَّشِرِ- كَسَرَتْ ثَنِيَّةَ جَارِيَةِ، فَطَلَبُوا الأَرْشَ وَطَلَبُوا العَفْوَ فَأَبُوا، فَأَتُوا النَّبِيَّ ﷺ فَأَمَرَهُمْ بِالقِصَاصِ، فَقال أَنسُ بْنُ النَّضِرِ: أَتُكْسَرُ ثَنِيَّةُ الرُّبَيِّعِ يَا رَسُولَ اللهِ؟ لا وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالحَقِّ لا تُكْسَرُ ثَنِيَّةُهَا، فَقال: «يَا أَنسُ، كِتَابُ اللهِ القِصَاصُ». فَرَضِيَ القَوْمُ وَعَفَوْا، فَقال النَّبِيُّ ﷺ: «إِنَّ مِنْ عِبَادِ اللهِ مَنْ لَوْ أَقْسَمَ عَلَى اللهِ لاَبْرَهُ». منف عليه (۱).

## أقسام الدية فيما دون النفس:

تنقسم الدية فيها دون النفس إلى ثلاثة أقسام:

#### الأول: دية الأعضاء ومنافعها:

١- ما كان في الإنسان منه شيء واحد ففيه دية النفس كاملة، وهو الأنف،
 واللسان، واللحية، والذكر، والصلب، والجلد.

وتجب الدية كاملة في ذهاب منفعة العضو كالسمع، والبصر، والكلام، والعقل، وشل العضو كاليد والرجل كما لو ضرب عينه فذهب بصره، أو ضرب يده فشلّت ونحو ذلك.

٢- ما كان في الإنسان منه شيئان، ففي كل واحد منهما نصف الدية، وفيهما معاً

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٧٠٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٧٥).

الدية كاملة.

وما في الإنسان منه شيئان هو:

العينان، والأذنان، والشفتان، واليدان، والرجلان، والحاجبان، واللَّحْيان، والأليتان، والخصيتان، والثديان، وأسكتا المرأة ونحو ذلك.

ومن كان له عضو واحد من هذه الأعضاء كفاقد إحدى عينيه أو يديه أو رجليه، فإنه يستحق الدية الكاملة بإتلاف العضو الباقي.

وإذا ذهبت منفعة أحد العضوين ففيه نصف الدية، وإن ذهبت منفعتهما معاً وجبت الدية كاملة.

٣- ما كان في الإنسان منه أربعة أشياء كأجفان العينين، ففي كل واحد إذا قطع
 ربع الدية، وفي جميعها الدية كاملة.

٤ - ما كان في الإنسان منه عشرة كأصابع اليدين، وأصابع الرجلين.

ففي كل أصبع عُشر الدية: عَشر من الإبل، وفي العشرة جميعاً الدية كاملة.

وفي أنملة كل أصبع ثلث دية الأصبع، وفي أنملة الإبهام نصف ديته.

وإذا ذهبت منفعة الأصابع ففيها الدية كاملة، وإذا ذهبت منفعة أصبع ففيه عشر الدية.

#### ٥- الأسنان:

أسنان الإنسان اثنان وثلاثون سناً:

أربع ثنايا، وأربع رباعيات، وأربع أنياب، وعشرون ضرساً، في كل جانب عشرة، خمسة أعلى، وخمسة أسفل.

فيجب في إتلاف كل سن من هذه الأسنان خمس من الإبل، وإذا أتلف

الأسنان كلها و جب عليه أكثر من دية النفس، مائة وستون من الإبل.

٦- تجب الدية كاملة في كل واحد من الشعور الأربعة إذا ذهبت، وهي:

شعر الرأس.. وشعر اللحية.. وشعر الحاجبين.. وأهداب العينين، وفي الحاجب الواحد نصف الدية، وفي الهدب الواحد ربع الدية.

كل عضو أشل فليس فيه دية، بل فيه حكومة إلا الأنف والأذن.

وكل من جنى على عضو فأشله فعليه دية ذلك العضو إلا الأنف والأذن؛ لأن جمالهما باق ولو شُلّا.

- في قطع اليد نصف الدية، سواء قطعها من الكف، أو المرفق، أو الكتف.
- في قطع الرجل نصف الدية سواء قطعها من الكعبين، أو الركبة، أو الورك.
- العضو الباطن كالعضو الظاهر في وجوب الدية ففي الكبد الدية كاملة، وفي الكليتين الدية كاملة، وفي الكلية الواحدة نصف الدية.
  - في المنخرين ثلثا الدية، وفي الحاجز بينهما ثلث الدية.
    - في كل حاسة دية كاملة، وهي:

السمع، والبصر، والشم، والذوق، واللمس.

فإذا جنى على أحد فصار لا يسمع، أو لا يبصر، أو لا يشم، أو لا يذوق، أو لا يحس باللمس فعليه دية كاملة.

تجب في عين الأعور الدية كاملة؛ لذهاب منفعة البصم، وإذا قلع الأعور عين الصحيح المماثلة لعينه الصحيحة عمداً فعليه دية كاملة ولا قصاص، وإن قلع الصحيح عين الأعور الصحيحة عمداً فعليه القصاص، وإن كان خطأ أو شبه عمد فعليه الدية كاملة.

• إذا سرت الجناية فمات المجنى عليه، ففيه دية النفس مائة من الإبل.

#### الثاني: دية الشجاج والجروح:

الشجة: اسم لجرح الرأس والوجه خاصة.

والجروح سواء كانت في البدن أو الرأس عشر:

خمس فيها دية شرعية مقدرة.. وخمس فيها حكومة.

١ - الخمس التي فيها حكومة، هي على الترتيب:

١ - الحارصة: وهي التي تحرص الجلد وتشقه ولا يظهر منه دم.

٢- البازلة: وهي التي يسيل منها الدم القليل.

٣- الباضعة: وهي التي تشق اللحم.

٤ - المتلاحمة: وهي الغائصة في اللحم.

٥- السمحاق: وهي التي بينها وبين العظم قشرة رقيقة تسمى السمحاق.

فهذه الشجاج الخمس ليس فيها دية مقدرة شرعاً، بل فيها حكومة.

والحكومة: كل ما لا قصاص فيه من الجناية فيما دون النفس، وليس له أرش مقدر مثل كسر السن إلا العظم.

والحكومة: أن يُقوِّم أهل الخبرة والمعرفة المجني عليه كأنه عبد لا جناية به، ثم يقوَّم وهي به قد برئت، فما نقص من القيمة فله مثل نسبته من الدية.

كأن تكون قيمته قبل الجناية عشرة آلاف، وقيمته بعد البرء من الجناية تسعة آلاف، فديته العشر من كامل ديته.

٧- أما الخمس التي فيها مقدر شرعى فهي على الترتيب:

١ - الموضحة: وهي التي وصلت إلى العظم وأوضحته.

وديتها المقدرة شرعاً خمس من الإبل.

- ٢- الهاشمة: وهي التي توضح العظم وتهشمه، وفيها عشر من الإبل.
- ٣- المنقِّلة: وهي التي تهشم العظم وتنقله، وفيها خمس عشرة من الإبل.
  - ٤ المأمومة: وهي التي تصل إلى جلدة الدماغ، وفيها ثلث الدية.
  - ٥- الدامغة: وهي التي تخزق جلدة الدماغ، وفيها ثلث الدية أيضاً.

والجرح إذا وصل إلى باطن الجوف أو الظهر أو الصدر أو الحلق ففيه ثلث الدية، ويسمى الجائفة، وإن لم يصل الجرح إلى الباطن ففيه حكومة.

#### الثالث: دية العظام:

تجب الدية في كسر العظام كما يلي:

- ١ الضلع: إذا كُسر ثم جُبر مستقيماً، فديته بعير.
- ٢- الترقوة: إذا كسرت ثم جبرت مستقيمة، ففيها بعير، وفي الترقوتين بعيران.
- ٣- الذراع، أو العضد، أو الساق، أو الفخذ: إذا كُسر ثم جَبر مستقيماً بعيران، وإذا
   لم تنجبر العظام السابقة مستقيمة ففيها حكومة.
- ٤ الصلب: إذا كسر ثم جبر مستقيماً فيه حكومة، وإذا لم ينجبر ففيه الدية كاملة.
  - ٥- بقية العظام ليس فيها شيء مقدر بل فيها حكومة.
- ١- قال الله تعالى: ﴿ وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَيْنِ بِٱلْمَدِنَ وَٱلْمَيْنِ وَٱلْأَذُنِ وَٱلسِّنَ بِٱلسِّنِ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصُ ۚ فَمَن وَٱلْأَنْفَ بِٱلْأَنْفَ بِٱلْأَذُنِ وَٱلسِّنَ بِٱلسِّنِ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصُ ۚ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ عَهُو كَالَّهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ تَصَدَّقَ بِهِ عَهُو كَاللَّهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ الطَّلِمُونَ إِنَا اللهُ فَأُولَتَهِكَ هُمُ الطَّلِمُونَ إِن المائدة: ٤٥].
- ٢- وَعَنْ أَبِي بَكْرِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَمْرِو بْنِ حَزْمٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ

أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَتَبَ إِلَى أَهْلِ اليَمَنِ كِتَابًا فِيهِ الفَرَائِضُ وَالسُّنَ وَالدِّياتُ وَبَعَث بهِ مَعَ عَمْرِو بْنِ حَزْمٍ فَقُرِئَتْ عَلَى أَهْلِ اليَمَنِ هَذِهِ نُسْخَتُهَا مِنْ مُحَمَّدِ النَّبِيِ ﷺ إِلَى شُرَحْبيلَ بْنِ عَبْدِ كُلاَلٍ وَنُعَيْمٍ بْنِ عَبْدِ كُلاَلٍ وَالحَارِثِ بْنِ عَبْدِ كُلاَلٍ قَيْلٍ ذِي رُعَيْنٍ وَمَعَافِرَ وَهَمْدَانَ أَمَّا بَعْدُ وَكَانَ فِي كِتَابِهِ أَنَّ مَنِ اعْتَبَطَ كُلاَلٍ قَيْلٍ ذِي رُعَيْنٍ وَمَعَافِرَ وَهَمْدَانَ أَمَّا بَعْدُ وَكَانَ فِي كِتَابِهِ أَنَّ مَنِ اعْتَبَطَ كُلالٍ قَيْلٍ ذِي رُعَيْنٍ وَمَعَافِرَ وَهَمْدَانَ أَمَّا بَعْدُ وَكَانَ فِي كِتَابِهِ أَنَّ مَنِ اعْتَبَطَ مُؤْمِنًا قَتْلاً عَنْ بَيِّنَةٍ فَإِنَّهُ قَوْدُ إِلاَّ أَنْ يَرْضَى أَوْلِيَاءُ المَقْتُولِ وَأَنَّ فِي النَّفْسِ الدِّيَةَ وَفِي اللَّسَانِ الدِّيَةُ وَفِي اللَّسَانِ الدِّيَةُ وَفِي اللَّسَانِ الدِّيَةُ وَفِي الشَّلِبِ وَفِي اللَّسَانِ الدِّيةُ وَفِي الشَّلِ الدِّيةُ وَفِي المَّمْوَمَةِ ثُلُث الدِّيةُ وَفِي المَّنْ وَفِي المَّامُومَةِ ثُلُث الدِّيةَ وَفِي المَّنَّ وَفِي المَّامُ وَفِي المَّامُومَةِ ثُلُث الدِّيةِ وَفِي المَّوْبَةِ ثُلُث الدِّيةِ وَفِي المَّوْبَةِ وَفِي المَالُونُ وَفِي المَّالِ وَفِي المَّالِ وَفِي المَّالِ وَفِي المَالِي وَفِي المَالِ وَفِي المَالِ وَفِي المَوْرَةِ وَعَلَى أَهْلِ الذَهِبِ وَفِي المَالِ وَفِي المَوْرَةِ وَعَلَى أَهْلِ الذَهِبِ أَلْفُ أَصَابِعِ اليَدِ وَالرِّجِلِ عَشُرٌ مِنَ الإبلِ وَفِي السَّانِي والدارِمِي (۱).

## مقدار دية المرأة:

دية المرأة إذا قُتلت خطأ أو شبه عمد نصف دية الرجل.

ودية أطرافها وجراحاتها على النصف من دية الرجل وجراحاته فيما زاد عن ثلث دية الرجل، ويستوي الرجل والمرأة فيما دون الثلث.

عَنْ شُريحٍ قَالَ: أَتاني عُروةَ البَارِقي مِن عِندِ عُمرَ: أَنَّ جراحاتِ الرِّجالِ وَالنِّساءِ تُستَوي في السِّنِّ وَالموضِّحةِ، وَمَا فَوقَ ذَلكَ فَديَةُ المَرأةِ عَلى النِّصفِ مِن دِيةِ الرَّجُلِ. أخرجه ابن أبي شيبة (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه النسائي برقم (٤٨٥٣)، وأخرجه الدارمي برقم (٢٢٧٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» برقم (٢٧٤٨٧)، انظر «إرواء الغليل» رقم (٢٢٥٠).

#### • ما تحمله العاقلة من الدية فيما دون النفس:

إذا بلغ أرش الجناية فيما دون النفس ثلث الدية الكاملة حملته العاقلة، ويكون مؤجلاً على ثلاث سنين كما في دية النفس، وإن كان الأرش أقل من ثلث الدية فيحمله الجانى وحده.

#### • مقدار الدية فيما دون النفس:

دية الأطراف والجراح تقدَّر من دية الرجل أو المرأة، والمسلم وغير المسلم. فالمرأة ديتها نصف الرجل، ودية الكافر نصف دية المسلم، ونساء الكفار ديتهن نصف دية رجالهم.

ويتساوى الرجال والنساء فيما دون الثلث في دية ما دون النفس، وتقدَّر الدية حسب المجني عليه.

# الباب الثامن عشر

# كتاب الحدود

ويشتمل على ما يلي:

١ – أحكام الحدود.

٢- أقسام الحدود: وتشمل:

١ - حسد الزنسا.

٧- حد القلف.

٣- حـد الخمـر.

٤ - حـد الـسرقة.

٥ - حد قطاع الطريق.

٦-حد البغاة.

٣- حكم المرتــد.

٤ - حكم التعزيسر.

عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصّامِتِ قَالَ: أَخَذَ عَلَيْنَا رَسُولُ الله ﷺ كَمَا أَخَذَ عَلَيْنَا رَسُولُ الله ﷺ كَمَا أَخَذَ عَلَى النّسَاءِ: أَنْ لاَ نُشْرِكَ بِالله شَيْئاً، وَلاَ نَشْرِقَ، وَلاَ نَزْنِيَ، وَلاَ نَقْتُلَ أَوْلاَدَنَا، وَلاَ يَعْضَهَ بَعْضَنَا بَعْضاً. «فَمَنْ وَفَى مِنْكُمْ فَأَجْرُهُ عَلَيْ الله، وَمَنْ أَتَى مِنْكُمْ حَدّاً فَأُقِيمَ عَلَيْهِ فَهُو كَفّارَتُهُ، وَمَنْ سَتَرَهُ الله، وَمَنْ أَتَى مِنْكُمْ حَدّاً فَأُقِيمَ عَلَيْهِ فَهُو كَفّارَتُهُ، وَمَنْ سَتَرَهُ الله عَلَيْهِ فَهُو كَفّارَتُهُ، وَمَنْ سَتَرَهُ الله عَلَيْهِ فَلَهُ عَلَيْهِ فَقُو كَفّارَتُهُ، وَمَنْ سَتَرَهُ الله عَلَيْهِ فَلَمْ وَكُنْ لَهُ الله عَلَيْهِ فَلَا مُنْ الله عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَوْ كَفّارَتُهُ وَمَنْ سَتَرَهُ الله عَلَيْهِ فَلَوْ كَفّارَتُهُ الله عَلَيْهِ فَلَا مُنْ الله عَلَيْهِ فَلَا الله عَلَيْهِ فَلَا مُنْ الله الله عَلَيْهِ فَلَوْ كَفّارَتُهُ الله الله عَلَيْهِ فَلَوْ كَانَا الله عَلَيْهِ فَلَوْ كَانُ شَاءَ غَفَرَ لَهُ الله عَلَيْهِ فَلَا مُنْ الله عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا مُنْ الله عَلَيْهِ فَالْمُ الله عَلَيْهِ فَلَا مَنْ الله عَلَيْهِ فَلَا مُنْ الله عَلَيْهِ فَلَا مُنْ الله عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا لَهُ الله عَلَيْهِ فَلَى الله عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَوْ عَلَيْهُ الله الله عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا مُنْ الله عَلَيْهُ فَلَا مُنْ الله عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا مُ لَا الله عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَاهُ عَلَيْهِ فَلَوْ الله الله عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَاهُ الله الله عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا عَلَاهُ عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا عَلَاهُ الله عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَلَا عَلَاهُ عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَلَا عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَيْهُ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٨٩٣)، ومسلم برقم (١٧٠٩)، واللفظ له.

## كتاب الحدود

# ١ - أحكام الحدود

• الحدود: جمع حد.

والحد: عقوبة مقدرة شرعاً على معصية لأجل حق الله تعالى، لتمنع من الوقوع في مثلها.

أقسام الذنوب من حيث الكفارة وعدمها:

الذنوب ثلاثة أقسام:

١ - قسم فيه الحد فقط بلا كفارة:

فهذا لم تشرع فيه الكفارة؛ اكتفاء بالحد الشرعي وهي الحدود كحد الزنا، والسرقة ونحوهما.

## ٢- قسم فيه الكفارة ولا حد فيه:

كالوطء في نهار رمضان، والوطء في الإحرام، وقتل الخطأ، والحنث في اليمين ونحو ذلك.

## ٣- قسم لم يرتب عليه حد ولا كفارة، وهو نوعان:

أحدهما: ما كان الوازع عنه طبيعياً كأكل العذرة، وشرب البول ونحوهما.

الثاني: ما كانت مفسدته أدنى من مفسدة ما رُتب عليه الحد كالنظر، والقبلة، واللمس، والمحادثة المُريبة للمرأة الأجنبية ونحو ذلك، فهذا فيه التعزير.

## أنواع الكفارات:

## شرع الله الكفارات في ثلاثة أنواع:

الأول: ما كان مباح الأصل، ثم فُرض تحريمه بسبب، فَفَعله في الحالة التي عَرَض فيها التحريم كالوطء في الإحرام والصيام، والوطء حال الحيض والنفاس.

الثاني: ما عقد لله من نذر، أو بالله من يمين، أو حرمه الله ثم أراد حله، فشرع الله حله بالكفارة، وسماها تَحِلّة.

الثالث: ما تكون فيه الكفارة جابرة لما فات ككفارة قتل الخطأ، وإن لم يكن هناك إثم، وكفارة قتل الصيد.

فالأول من باب الزواجر، والثالث من باب الجوابر، والأوسط من باب التجلَّة لما منعه العقد.

ولا يجتمع الحد و التعزير في معصية، بل إن كان فيها حد اكتفي به، وإلا اكتفي بالتعزير.

ولا يجتمع الحد والكفارة في معصية، بل كل معصية فيها حد، فلا كفارة فيها، وما فهي كفارة لا حد فيه.

#### أقسام العقوبات:

تنقسم العقوبات على الذنوب إلى قسمين:

عقوبات قدرية.. وعقوبات شرعية.

١- العقوبات القدرية: هي الآثار المذمومة والمؤلمة التي تحصل للعبد بسبب انتهاك حرمات الله، وارتكاب معاصيه، والعقوبات القدرية نوعان:

الأول: عقوبات على القلوب والنفوس، كظلمة القلب وضعفه وضيقه وحزنه، وزوال أنسه بالله، والوحشة منه، والطبع والرَّيْن على قلبه، وحرمان حلاوة الطاعة، وبغض وكره الله وملائكته وعباده له، والغفلة عن الله والآخرة ونحو ذلك، وهذا أشد العقوبات.

الثاني: عقوبات على الأبدان والأموال، كنقصان الرزق، وارتفاع النعم، وحلول النقم، وحدوث الآفات والأمراض في الأبدان والثمار، وتسلط الرعاة والظلمة على الناس ونحو ذلك، وهذه العقوبات تصيب العاصي وحده إذا لم يجاهر بها.

فإذا جاهر المذنبون بمعاصيهم، ولم ينكر المسلمون عليهم، عمت العقوبة العاصى وغيره.

وعقوبة القلب أشد العقوبتين، وهي أصل عقوبة الأبدان.

وترتب العقوبات على الذنوب كترتب الإحراق على النار، والغرق على الماء، وفساد البدن على السموم.

والعقوبة قد تقارن الذنب.. وقد تتأخر عنه إما يسيراً أو مدة، كما يتأخر المرض عن سببه أو يقارنه.

#### ٢- العقوبات الشرعية، وهي نوعان:

- ١- عقوبات مقدرة: وهي القصاص.. والديات.. والحدود.. والكفارات التي نص عليها الشرع.
- ٢- عقوبات غير مقدرة: وهي التعازير التي يقدرها القاضي في كل جناية لا
   قصاص فيها ولا حد.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ وَلَا أَمَانِيِّ أَهْلِ ٱلْكِتَنبِ ۚ مَن يَعْمَلُ سُوَّءُا

يُجْزَ بِهِ وَلَا يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ أُللِّهِ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا ١٢٣ ﴾ [النساء: ١٢٣].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقَطَ عُوٓا أَيْدِيهُ مَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَلَا مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴿ إِللهَ اللهَ ١٠٥].

#### أقسام الحدود:

## تنقسم الحدود في الإسلام إلى ستة أقسام هي:

حد الزنا.. حد القذف.. حد الخمر.. حد السرقة.. حد قطاع الطريق.. حد البغاة.

ولكل جريمة من هذه الجرائم عقوبة مقدرة شرعاً.

#### حكمة مشر وعية الحدود:

أمر الله عز وجل بعبادته وطاعته، وفِعْل ما أمر به، واجتناب ما نهى عنه، وحد حدوداً لمصالح عباده، ووعد من أطاعه السعادة في الدنيا، والجنة في الآخرة.

وتوعد من عصاه بالشقاء في الدنيا، والنار في الآخرة.

فمن قارف الذنب فقد فتح الله له باب التوبة والاستغفار، فإن أصر على معصية الله، وأبى إلا أن يغشى حماه، ويتجاوز حدوده بالتعدي على أعراض الناس وأموالهم وأنفسهم، فهذا لا بد من كبح جماحه بإقامة حدود الله التي تردعه وتردع غيره، وتحفظ الأمة من الشر والفساد في الأرض.

والحدود كلها رحمة من الله، ونعمة على الجميع.

فهي للمحدود طهرة من إثم المعصية، وكفارة عن عقابها الأخروي، وهي له ولغيره رادعة عن الوقوع في المعاصى، وهي ضمان وأمان للأمة على

دمائهم وأموالهم وأعراضهم، وبإقامتها يصلح الكون، ويسود الأمن والعدل، وتحصل الطمأنينة.

- ٧- وَعَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصّامِتِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: أَخَذَ عَلَيْنَا رَسُولُ الله ﷺ كَمَا أَخَذَ عَلَيْنَا رَسُولُ الله ﷺ كَمَا أَخَذَ عَلَى النّسَاءِ: أَنْ لاَ نُشْرِكَ بِاللهِ شَيْئًا، وَلاَ نَشْرِقَ، وَلاَ نَزْنِيَ، وَلاَ نَقْتُلَ أَوْلاَدَنَا، وَلاَ يَعْضَهَ بَعْضُنَا بَعْضًا. «فَمَنْ وَفَى مِنْكُمْ فَأَجْرُهُ عَلَى اللهِ، وَمَنْ أَتَى مِنْكُمْ كَدًا فَأُوتِهَ عَلَيْهِ فَهُو كَفّارَتُهُ، وَمَنْ سَتَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ فَأَمْرُهُ إِلَى اللهِ، إِنْ شَاءَ عَذَبَهُ، وَإِنْ شَاءَ عَفَرَ لَهُ». متفق عليه (۱).

# أنواع حدود الله:

حدود الله تعالى ثلاثة أنواع:

الأول: حدود الله التي نهي عن تعديها.

وهي كل ما أذن الله تعالى بفعله على سبيل الوجوب أو الندب أو الإباحة، والاعتداء فيها يكون بتجاوزها ومخالفتها، وهي التي أشار الله إليها بقوله سبحانه: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَنْعَدّ حُدُودَ اللّهِ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلظّٰلِمُونَ ﴿ اللّهِ وَاللّهِ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلظّٰلِمُونَ ﴿ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلظّٰلِمُونَ ﴿ اللّهِ وَ اللّهِ وَ اللّهِ وَ اللّهِ وَ اللّهِ وَ اللّهِ وَ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ فَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلَا لَعْدُولُولُولُولُهُ وَاللّهُ وَلَا لَلّهُ وَلّهُ لَهُ لَهُ مُلْكُولُولُولُولُولُولُهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَمْ لَلْمُ وَلّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ الللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٨٩٣)، ومسلم برقم (١٧٠٩)، واللفظ له.

الثاني: المحارم التي نهى الله عنها وهي المحرمات التي نهى الله عن فعلها كالزنا وهي المحرمات التي نهى الله عن فعلها كالزنا وهي التي أشار الله إليه بقوله سبحانه: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا كَذَالِكَ لَا يَبْرَيِّكُ اللَّهُ ءَاينتِهِ اللَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ ﴿ إِلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَالَاتُهُمْ يَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

الثالث: الحدود المقدرة الرادعة عن محارم الله كعقوبة الرجم والجلد والقطع ونحوها.

فهذه يجب الوقوف عندما قدر فيها بلا زيادة ولا نقصان، وهي المقصودة هنا.

#### الفرق بين القصاص والحدود:

١- جرائم القصاص الحق فيها لأولياء القتيل، أو المجني عليه إن كان حياً..
 وذلك من حيث استيفاء القصاص، والحاكم منفذ لطلبهم.

أما الحدود فأمرها إلى الحاكم، فلا يجوز إسقاطها بعد أن تصل إليه.

٢ - جرائم القصاص قد يُعفى عنها إلى بدل كالدية، أو يعفى عنها بلا مقابل؛ لأنها
 حق آدمى.

أما الحدود فلا يجوز العفو عنها، ولا الشفاعة فيها مطلقاً، بعوض أو بدون عوض؛ لأنها حق لله تعالى.

#### • الفرق بين الحدود والتعازير:

١ - عقوبات جرائم القصاص والحدود مقدرة ابتداء في الشرع.

أما عقوبات التعزير فيقدرها القاضي بما يحقق المصلحة حسب حجم الجريمة ونوعها.

٢- يجب على الإمام تنفيذ الحدود، والقصاص إذا لم يكن عفو من ولي الدم.
 أما التعزير فإن كان حقاً لله تعالى وجب تنفيذه، ويجوز العفو والشفاعة إن

رُئي في ذلك مصلحة، وإن كان حقاً للأفراد فلصاحب الحق أن يتركه بعفو أو غيره.

٣- عقوبة القصاص والحدود محددة معينة، أما التعزير فيختلف بحسب اختلاف
 الجريمة، واختلاف الجانى والمجنى عليه.

# • أهداف العقوبة في الإسلام:

العقوبات على الجرائم في الإسلام شرعت لتحقق ما يلى:

١ - زجر الناس وردعهم عن اقتراف الجرائم الموجبة لها.

٢- صيانة المجتمع من الفساد، ومنع وقوع الجريمة أو تكرارها.

٣- زجر المتهم عن الوقوع في الجريمة مرة أخرى.

٤- إصلاح الجاني وتهذيبه لا تعذيبه.

٥ - قطع دابر الجريمة، وعدم إشاعة الفاحشة.

٦- منع عادة الأخذ بالثأر التي تُوسِّع رقعة انتشار الجريمة.

٧- إطفاء نار الحقد والغيظ المضطرمة لدى المعتدى عليه أو أقاربه.

٨- حصول الأمن وتحقيق العدل في شعب الحياة كلها.

- ١- قال الله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ يَكَأُولِي ٱلْأَلْبَـٰبِ لَعَلَّكُمْ
   تَتَقُونَ ﴿ اللهِ قَالِمَةِ قَالِهِ اللهِ قَالِمَ اللهِ قَالِمَ اللهِ قَالِمُ اللهِ قَاللهِ قَالِمُ اللهِ قَالِمُ اللهِ قَالِمُ اللهِ قَالِمُ اللهِ اللهِ قَالِمُ اللهِ الله

## • مبادئ العقاب في الإسلام:

اشتملت الشريعة الإسلامية على أحسن المبادئ والعقوبات التي تكفل سعادة الإنسان في الدنيا والآخرة، وهي:

رحمة الجاني والمجتمع الذي يعيش فيه.. والعدل بين الناس حتى لا تضطرب الأمور.. وحماية الكرامة الإنسانية.. ورعاية المصالح العامة والخاصة حفظاً للأمن.. والمساواة بين الجريمة والعقوبة.. ولا يعاقب أحد بجرم لم يصدر منه.. وعدم الحرص على إيقاع العقوبة؛ ليتمكن المخطئ من إصلاح عيوب نفسه.. والستر على المخطئ غير المجاهر ونصحه.. وتجوز الشفاعة في الحدود قبل بلوغها الحاكم، وتحرم الشفاعة وقبولها بعد بلوغها الحاكم.. ولا تُوْقع عقوبة إلا بعد انتفاء الشبهات.. ولصاحب الحق الخاص كالقصاص العفو عن القاتل أو المخطئ.. والعفو يكون بالاختيار والرضا لا بالإكراه.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ كُتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَقْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا الله تعالى: ﴿ كُتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَقْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَنَ عَمِلَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيدٌ ﴿ الله عام: ١٥٤].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَجَزَرُواْ سَيْئَةٍ سَنْيَئَةٌ مِثْلُهَا ۖ فَمَنْ عَفَى وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ. عَلَى اللهِ إِنْدُ, لَا
   يُحِبُ الظَّلِلِمِينَ ﴿ ﴾ [الشوى: ٤٠].
  - حفظ الضرورات الخمس:

مقاصد الإسلام الكبرى محصورة في خمسة أمور هي:

حفظ الدين.. وحفظ النفوس.. وحفظ النسل.. وحفظ المال.. وحفظ العقل.

فإذا حفظت الأمة هذه الأصول سعدت في الدنيا والآخرة، وإذا ضيعت هذه الأصول شقيت في الدنيا والآخرة.

وبإقامة الحدود والقصاص يتم حفظ هذه الضرورات وحمايتها، فبالقصاص تصان الأنفس.. وبإقامة حد الزنا والقذف تصان الأعراض.. وبإقامة حد السرقة تصان الأموال.. وبإقامة حد الخمر تصان العقول.. وبإقامة حد الحرابة يصان الأمن.

وبإقامة الحدود كلها يصان الدين كله، والحياة كلها.

#### • كيفية حفظ الضرورات الخمس:

حفظ الضرورات الخمس هي مقومات بقاء وسعادة الأمم وهي:

١ - حفظ الدين: فالدين عماد صلاح أمر الدنيا والآخرة.

والدين مبنى على أمرين:

فعل الأوامر.. واجتناب المناهي.

- ٢- حفظ النفوس: وحفظ النفس أمر مقصود لذاته؛ لأن الله خلق الإنسان لعبادته سبحانه، فيجب المحافظة على هذه النفس التي تعبد الله، وتقوم بالخلافة في الأرض.
- حفظ النسل: وحفظ النسل من أعظم أسباب البقاء، ومن أسباب عمارة الأرض.

وحفظ النسل يتم بأمرين:

الأول: وجودي: وذلك بالترغيب بما يحصل به استمرار النسل وبقاؤه، وهو النكاح الشرعي.

الثاني: عدمي: وذلك بتحريم الزنا والمعاقبة عليه، وتحريم مقدماته من النظر والخلوة، وتحريم القذف بالزنا أو فاحشة اللواط، والمعاقبة على ذلك، وتحريم السفور والتبرج، وعدم سفر المرأة بلا محرم، وعدم اختلاطها بالرجال الأجانب، والأمر للرجال والنساء بغض البصر صيانة للعرض.

٤- حفظ العقل: العقل من أعظم النعم التي أنعم الله بها على الإنسان، فلولا العقل لصار الإنسان كالبهيمة.

والعقل مناط التكليف؛ لأن الإنسان يميز به بين المصالح والمفاسد، لذلك كله حرم الله كل ما يفسد العقل أو يضره.

#### ومفسدات العقل نوعان:

الأول: مفسدات حسية: كالخمور والمخدرات التي هي مفتاح كل شر وبلاء.

الثاني: مفسدات معنوية: كالأفكار والتصورات والمبادئ الفاسدة التي تجر الإنسان إلى المعاصى والردة والكفر.

حفظ المال: المال من الضروريات التي لا تتم مصالح الناس إلا بها، فقد
 جعله الله سبباً لحصول المنافع للعباد.

## وحفظ المال في الإسلام بأمرين:

الأول: وجودي: وذلك بالحث على الكسب الحلال، والإنفاق في الوجه الحلال.

الثاني: عدمي: وذلك بتحريم الاعتداء على المال أو إضاعته، ومعاقبة سارقه،

وتحريم الغش والظلم والخيانة في كل معاملة.

١ - قال الله تعالى: ﴿ أَلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ وَالْمَدْةِ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ اللهِ مَا الله تعالى: ﴿ أَلْمِسْلَمُ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ قَدْ جَاءَكُم بَصَآ إِرُ مِن زَيِّكُمْ ۖ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ ۚ وَمَنْ عَمِى فَعَلَيْهَا ۚ
 وَمَا آنَا عَلَيْكُم مِحَفِيظٍ ﴿ الْأَنعَام: ١٠٤].

## • فقه اجتناب المحرمات:

الكف عن المحرمات، واجتناب قربها، ينشأ من أمور هي:

علم العبد بأن الله يراه.. وأنه يعلم نيته وأفعاله..وعلم العبد بقبح المحرمات.. وأن الله حرمها صيانة للعبد من الرذائل.. والعلم بعقوبتها القاسية.

ومنها الحياء ممن تتقلب في نعمه.. والخوف من العزيز الجبار الذي لا يعجزه شيء.

ومنها محبة الله، فالمحب يصبِّر نفسه على مراد محبوبه ونحو ذلك مما يحمل العاقل على تركها ولو لم يَرد على فعلها وعيد.

## • فضل الستر على النفس والغير:

يستحب لمن أتى ذنباً، أو اقترف إثماً، أن يستر نفسه، ويتوب إلى الله.

ويستحب لمن علم به أن يستر عليه ما لم يعلن بفجوره، حتى لا تشيع الفاحشة في الأمة، وعليه أن ينصحه ويرغبه في التوبة.

١ - عَنْ أبي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «كُلُّ أُمَّتِي مُعَافًى إلا المُجَاهِرِينَ، وَإِنَّ مِنَ المُجَاهَرَةِ أَنْ يَعْمَلَ الرَّجُلُ بِاللَّيْلِ عَمَلاً، ثُمَّ

يُصْبِحَ وَقَدْ سَتَرَهُ اللهُ، فَيَقُولَ: يَا فُلانُ، عَمِلْتُ البَارِحَةَ كَذَا وَكَذَا، وَقَدْ بَاتَ يَسْتُرهُ رَبُّهُ، وَيُصْبِحُ يَكْشِفُ سِتْرَ اللهِ عَنْهُ». متفق عليه (١).

٢- وعن أبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ نَفَسَ عَنْ مُؤْمِنٍ كُرْبَةً مِنْ كُرْبِ يَوْمِ القِيَامَةِ، وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ القِيَامَةِ، وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسِرٍ، يَسَّرَ اللهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِماً، سَتَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِماً، سَتَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِماً، سَتَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِماً، الحَرِهِ مسلم ").

# حكم التثبت في الأمور:

يجب على الإنسان أن يحسن الظن، ولا يصدق بكل ما يسمع حتى يثبت؛ لئلا يضر نفسه، ويضر غيره، ويتعرض لسخط الله.

١- قال الله تعالى: ﴿ يَمَا أَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُواْ أَن تُصِيبُواْ قَوْمًا بِعَهَا الله تعالى: ﴿ يَكُلُمُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ ٱجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِ إِنَ بَعْضَ ٱلظَّنِ إِنْهُ ﴾
 [الحجرات: ١٢].

# • ما يفعله المسلم عند سماع الشائعات:

يجب على المسلم أن يحسن الظن بإخوانه المسلمين، ويستر زلاتهم، ويقيل عثراتهم، فإذا رُميت أمامه عفيفة بالزنا، أو أمين بالسرقة، أو تقي بفجور، أو عالم بمسبة، أو عادل بمظلمة، ونحو ذلك من قالة السوء.

فإذا سمع بذلك أحسن الظن بإخوانه وستر عليهم.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٠٦٩)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٩٩٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٢٦٩٩).

- ١ قال الله تعالى: ﴿ لَوْكَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِمِمْ خَيْرًا وَقَالُواْ هَلَااً إِذْكُ مُبِينٌ إِنَّ ﴾ [النور: ١٢].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَلَوْكَآ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَآ أَن نَّتَكَلَمَ بِهَذَا سُبْحَننكَ هَذَا
   بُهْتَنَ عُظِيمٌ ﴿ آلَ ﴾ [النور: ١٦].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَنحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَمُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنيًا وَٱلْآخِرَةِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [النور: ١٩].

# حکم من آوی محدثاً:

من آوى قاتلاً أو سارقاً أو محارباً أو غيرهم ممن وجب عليه حد أو حق لله تعالى أو لآدمي، ومَنَعه أن يستوفى منه الواجب، فهو شريكه في الجرم والإثم، وقد لعنه الله ورسوله، وللإمام عقوبته بما يردعه.

أما لو كان الإنسان أو المال مطلوباً بباطل فإنه لا يجوز الإعلام به.

بل يجب الدفاع عنه، ونصره على من ظلمه.

- ١- عَنْ عَلِيّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «لَعَنَ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ عَلِيّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «لَعَنَ اللهُ مَنْ اَوَى مُحْدِثاً، وَلَعَنَ اللهُ مَنْ اَوَى مُحْدِثاً، وَلَعَنَ اللهُ مَنْ عَيِّرَ مَنَارَ الأَرْضِ». أخرجه مسلم (۱).
- ٢- وَعَنْ أَنسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «انْصُرْ أَخَاكَ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا». فقال رَجُلُ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَنْصُرُهُ إِذَا كَانَ مَظْلُومًا، أَفَرَأَيْتَ إِذَا كَانَ مَظْلُومًا، أَفَرَأَيْتَ إِذَا كَانَ طَلُومًا». ظَالِمًا كَيْفَ أَنْصُرُهُ؟ قَال: «تَحْجُزُهُ، أَوْ تَمْنَعُهُ مِنَ الظُّلْمِ فَإِنَّ ذَلِكَ نَصْرُهُ». أَخْرِجِهِ البخاري (٢).

<sup>-</sup>

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٩٧٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٦٩٥٢).

## • حكم لعن الإنسان:

لا يجوز للمسلم لعن أحد بعينه، مسلماً كان أو كافراً أو دابة، إلا من علمنا بنص شرعي أنه مات على الكفر، كفرعون، أو يموت عليه كإبليس.

أما اللعن بالوصف فجائز، كلعن آكل الربا، والمصورين، والظالمين، والكافرين ونحو ذلك.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «لاَ يَنْبَغِي لِصِدِّيقِ أَنْ يَكُونَ لَعَّاناً». أخرجه مسلم (١٠).

# • حكم التحايل على حدود الله:

ولما وقع منهم التحايل على صيد السمك يوم السبت مسخهم الجبار جل جلاله قردة وخنازير، كما قال سبحانه في عقوبة احتيالهم على ما حرم الله: ﴿ فَلَمَّا عَنَوْا عَنْ مَا نُهُوا عَنْهُ قُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَسِيْينَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اله

# • حكم إقامة الحدود:

يجب إقامة الحد إذا ثبت على من اقترفه؛ صيانة للأمن، ودفعاً للفساد، وحماية للحقوق، وزجراً للمجرمين.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقْطَ عُوٓا أَيَّدِيَهُ مَا جَزَّاءً مِمَا كَسَبَا نَكَلًا مِّنَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٢٥٩٧).

اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِيدٌ ١٠٠٠ [المائدة: ٣٨].

- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ الزَّانِيةُ وَالزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَبَعِدِ مِنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةً وَلَا تَأْخُذُكُم بِهِمَا رَأْفَةً فِي دِينِ اللهِ تعالى: ﴿ الزَّانِيةُ وَالْنَوْمِ الْلَاخِرِ ۚ وَلْيَشْهَدْ عَذَا بَهُمَا طَآبِفَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ نَ اللهِ وَالْيَوْمِ الْلَاخِرِ ۚ وَلْيَشْهَدْ عَذَا بَهُمَا طَآبِفَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ نَ اللهِ وَاللهِ وَالْيَوْمِ الْلَاخِرِ ۚ وَلْيَشْهَدْ عَذَا بَهُمَا طَآبِفَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ نَ اللهِ وَاللهِ وَإِن لَا اللهِ وَإِن لَا اللهِ وَإِن اللهِ وَإِن اللهِ وَالْيَوْمِ اللهِ وَإِنْ اللهِ وَإِنْ إِنْ اللهِ وَإِنْ إِنْ اللهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَلَيْنَا إِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا جَزَّ وَا اللَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُوا أَوْ يُصِكَبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِ مَ وَأَرْجُلُهُم مِّن خِلَفٍ أَوْ يُصَادًا أَن يُقَتَّلُوا أَوْ يُصِكَبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِ مَ وَأَرْجُلُهُم مِّن خِلَفٍ أَوْ يُسَادًا أَن يُعَتَّلُوا مَن اللَّهُ فَي اللَّهُ وَلَهُمْ فِي اللَّهُ فَي اللّهُ فَي اللَّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ اللللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ ال

## • شروط من يقام عليه الحد:

يقام الحد إذا ثبت على كل بالغ، عاقل، متعمد، ذاكر، عالم بالتحريم، ملتزم لأحكام الإسلام، من مسلم وذمي.

- ١ عَنْ عَلِيٍّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «رُفِعَ القَلَمُ عَنْ ثلاَثَةِ، عَنِ النَّائِمِ حَتَّى يَسْتَيْقِظَ وَعَنِ الصَّبِيِّ حَتَّى يَحْتَلِمَ وَعَنِ المَجْنُونِ حَتَّى يَعْقِلَ». أخرجه أحمد وأبو داود(١٠).
- ٢- وَعَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قال: لَمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الآيةُ: ﴿ وَإِن تُبَدُواْ مَا فِيَ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ الله ﴿ )، قال: دَخَلَ قُلُوبَهُمْ مِنْهَا شَيْءٌ لَمْ يَدْخُل قُلُوبَهُمْ مِنْ شَيْءٍ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: ﴿ قُولُوا، سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَسَلَّمْنَا ﴾.
   يَدْخُل قُلُوبَهُمْ مِنْ شَيْءٍ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: ﴿ قُولُوا، سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَسَلَّمْنَا ﴾.
   قال، فألقَى اللهُ الإِيمَانَ فِي قُلُوبِهِمْ، فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَا وُسْعَهَا ً لَهُ الإِيمَانَ فِي قُلُوبِهِمْ، فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ً لَهُ اللهِ اللهُ عَمَلَتُهُ وَكُنْ اللهُ تَعَالَى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (٩٤٠)، وأخرجه أبو داود برقم (٤٤٠٣)، وهذا لفظه.

ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ﴾ (قال: قَدْ فَعَلَتُ) ﴿ وَٱغْفِرْ لَنَا وَٱرْحَمْنَا ۚ أَنْتَ مَوْلَكِنَا ﴾ (قال: قَدْ فَعَلَتُ) ﴿ وَالْحَبْنَا ﴾ (قال: قَدْ فَعَلَتُ). أخرجه مسلم (١).

#### • من يتولى إقامة الحدود:

يتولى إقامة الحد إمام المسلمين، أو من ينيبه، بحضرة طائفة من المؤمنين، فلا يجوز لفرد أن يتولى إقامة الحد بنفسه، إلا السيد فيجوز له أن يقيم حد الجلد على مملوكه.

١- عَنْ ابنِ عَبّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ عُمَرُ بْنُ الخطّابِ، وَهُوَ جَالِسٌ عَلَى مِنْبَرِ رَسُولِ اللهِ ﷺ: إنّ اللهَ قَدْ بَعَثَ مُحَمّداً ﷺ بِالحَقِّ، وَأَنْزَلَ عَلَيْهِ الكِتَابَ، فَكَانَ مِمّا أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيَةُ الرَّجْمِ. قَرَأْنَاهَا وَوَعَيْنَاهَا وَعَقَلْنَاهَا، فَرَجَمَ رَسُولُ اللهِ فَكَانَ مِمّا أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيَةُ الرَّجْمِ. قَرَأْنَاهَا وَوَعَيْنَاهَا وَعَقَلْنَاهَا، فَرَجَمَ رَسُولُ اللهِ عَكَانَ مِمّا أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيَةُ الرَّجْمِ. قَرَأْنَاهَا وَوَعَيْنَاهَا وَعَقَلْنَاهَا، فَرَجَمَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ وَرَجَمْنَا بَعْدَهُ، فَأَخْشَى إنْ طَالَ بِالنّاسِ زَمَانٌ، أَنْ يَقُولَ قَائِلٌ: مَا نَجِدُ الرّجْمَ فِي كِتَابِ اللهِ عَيْ كِتَابِ اللهِ عَيْ كِتَابِ اللهِ عَيْ كَتَابِ اللهِ حَقُّ عَلَى مَنْ زَنَى إِذَا أَحْصَنَ، مِنَ الرّجَالِ وَالنّسَاءِ، إذَا قَامَتِ البَيّنَةُ، أَوْ اللهِ حَقِّ عَلَى مَنْ زَنَى إذَا أَحْصَنَ، مِنَ الرّجَالِ وَالنّسَاءِ، إذَا قَامَتِ البَيّنَةُ، أَوْ اللهِ حَقَّ عَلَى مَنْ زَنَى إذَا أَحْصَنَ، مِنَ الرّجَالِ وَالنّسَاءِ، إذَا قَامَتِ البَيّنَةُ، أَوْ الإعْتِرَافُ. مَنْ عَلَيهُ عَلَى مَنْ الرّجَالِ وَالنّسَاءِ، إذَا قَامَتِ البَيّنَةُ، أَوْ الإعْتِرَافُ. مَنْ عَلَيهُ عَلَى مَنْ رَبَى عَلَى مَنْ مَنْ عَلَيهُ عَلَى اللّهِ عَيْرَافُ.

٢ - وعن أبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «إِذَا زَنَتِ الأَمَةُ فَتَبَيَّنَ زِنَاهَا فَليَجْلِدْهَا وَلا يُثَرِّبْ، ثُمَّ إِنْ زَنَتِ الثَّالِثَةَ فَليَبِعْهَا وَلَوْ بِحَبْل مِنْ شَعَرٍ».

#### • آداب إقامة الحد:

ينوي الإمام بإقامة الحد ثلاثة أمور هي:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٢٦).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٤٦٢)، ومسلم برقم (١٦٩١)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢١٥٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٠٣).

١ - امتثال أمر الله في إقامة الحدود، لا التشفى والانتقام.

٢- دفع الفساد عن الخلق.

٣- إصلاح الخلق.

#### • مكان إقامة الحدود:

يجوز إقامة الحد في أي مكان إلا المسجد؛ لئلا يتقذر.

فيقام حسب المصلحة في مكان عام، أو في مكان العمل ونحو ذلك بشرط أن يحضره طائفة من المؤمنين، ويقام في بلده سواء كانت مكة أو غيرها.

ولكن الأفضل والأولى أن تقام الحدود في الأماكن العامة التي يأتي إليها كل أحد، ليحضرها أكبر عدد من المؤمنين، وبذلك يحصل الردع للجاني وغيره.

قال الله تعالى: ﴿ النَّانِيَةُ وَالنَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَبَعِدِ مِنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذُكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ

اللّهِ إِن كُنتُمْ تُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَآبِفَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ [النور:

# أنواع الجلد في الحدود:

أكثر الجلد في الحدود جلد الزنا.. ثم جلد القذف.. ثم جلد السكر.. ثم التعزير.

### • صفة الجلد في الحدود:

١- يُضرب الرجل في الحد قائماً بسوط لا جديد ولا خَلِق، ولا يمد على الأرض، ولا يربط على جدار أو عامود، ولا يجرد من ثيابه، ويفرَّق الضرب على بدنه كالظهر والأليتين والفخذين والساقين، ولا يبالغ في الضرب بحيث

يشق الجلد.

## ويتقي أثناء الجلد أربعة أشياء:

الرأس.. والوجه.. والفرج.. والمقاتل.

٢- المرأة كالرجل في الجلد، إلا أنها تُضرب جالسة، وتشد عليها ثيابها،
 وتُمسَك يداها عند الحاجة؛ لئلا تنكشف.

### • حكم من اجتمعت عليه حدود:

إذا اجتمعت على الجاني حدود لله تعالى فلها ثلاث حالات:

- ۱- إذا اجتمعت عليه حدود من جنس واحد، بأن زنا مراراً، أو سرق مراراً
   ونحوهما، فهذه تتداخل فلا يُحد إلا مرة واحدة.
- ۲- إن وجبت عليه حدود لله من أجناس مختلفة كبكر زنا وسرق وشرب الخمر
   فلا تتداخل، فتقام عليه كلها.

يُبدأ بالأخف، فيُجلد للشرب، ثم يُجلد للزنا، ثم يُقطع للسرقة.

٣- إن وجبت عليه حدود لله، وحدود خالصة للآدمي كما لو قذف وسرق وقتل.
 فهذه تستوفى كلها، ويُبدأ بالأخف فالأخف، فيُحد للقذف، ثم يُقطع، ثم
 يُقتل؛ لأنها حقوق لله وللآدميين فلا بد من استيفائها.

# حكم تأخير إقامة الحدود:

يجوز تأخير إقامة الحدود لعارض يترتب عليه مصلحة الإسلام كما في الغزو.

أو لعارض يترتب عليه مصلحة المحدود ذاته كما في شدة حر أو برد أو مرض، أو لمصلحةِ مَنْ تعلَّق به كالحمل والرضاع ونحوهما.

عَنْ بُرَيْدَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَتِ الغَامِدِيّةُ فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنِي قَدْ زَنَيْتُ فَطَهَرْنِي. وَإِنّهُ رَدّهَا. فَلَمّا كَانَ الغَدُ قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ لِمَ تَرُدَّنِي؟ لَعَلّكَ أَنْ تَرُدَّنِي كَمَا رَدَدْتَ مَاعِزاً، فَواللهِ إِنِي لَحُبْلَى. قَالَ: «إِمّا لاَ، فَاذْهَبِي لَعَلّكَ أَنْ تَرُدَّنِي كَمَا رَدَدْتَ مَاعِزاً، فَواللهِ إِنِي لَحُبْلَى. قَالَ: «إِمّا لاَ، فَاذْهَبِي كَمّا وَلَدَتْه أَتَتْهُ بِالصّبِيّ فِي خِرْقَةٍ. قَالَتْ: هَذَا قَدْ وَلَدَتْ. قَالَ: «قَالَ: هَذَا قَدْ وَلَدَتْ. قَالَ: «الْهَبِي فَلَمّا وَلَدَتْه أَتَتْهُ بِالصّبِيّ وفي يَدِهِ كِسْرَةُ خُبْرِ «اذْهَبِي فَأَرْضِعِيهِ حَتّى تَفْطِميهِ». فَلَمّا فَطَمَتْهُ أَتَتْهُ بِالصّبِيّ وفي يَدِهِ كِسْرَةُ خُبْرِ فَقَالَتْ هَذَا، يَا نَبِيّ الله قَدْ فَطَمْتُهُ، وأَكَلَ الطّعَامَ. فَدَفَعَ الصّبِيّ إِلَى رَجُلٍ مِنَ المُسْلِمِينَ، ثُمّ أَمَرَ بِهَا فَحُفِرَ لَهَا إِلَى صَدْرِهَا، وَأَمَرَ النّاسَ فَرَجَمُوهَا. أخرجه مسلم (۱).

# • حكم الشفاعة في الحدود:

يجب على الحاكم إقامة الحد على من وجب عليه، سواء كان رجلاً أو المرأة، وسواء كان شريفاً أو وضيعاً، وسواء كان قريباً أو بعيداً.

وإذا بلغت الحدود الحاكم حَرُم أن يشفع في إسقاطها أحد، أو يعمل على تعطيلها.

ويحرم على الحاكم قبول الشفاعة إذا بلغه الحد، ولا يجوز له أخذ المال من الجانى ليسقط عنه الحد.

ومن أخذ المال من الزاني أو السارق أو شارب الخمر ونحوهم ليعطل حدود الله فقد جمع بين فسادين عظيمين:

أكل السحت.. وتعطيل الحد.. وترك الواجب.. وفعل المحرم.

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّ قُرَيْشًا أَهَمَّتْهُمُ المَرْأَةُ المَخْزُومِيَّةُ الَّتِي سَرَقَت،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٦٩٥).

فَقَالُوا: مَنْ يُكَلِّمُ رَسُولَ اللهِ ﷺ، وَمَنْ يَجْتَرِئُ عَلَيْهِ إِلا أَسَامَةُ، حِبُّ رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَكَلَّمَ رَسُولَ اللهِ ﷺ، فَعَامَ اللهِ ﷺ، فَكَلَّمَ رَسُولَ اللهِ ﷺ، فقال: «أَتشْفَعُ فِي حَدِّ مِنْ حُدُودِ اللهِ». ثُمَّ قَامَ فَخَطَبَ، قال: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّمَا ضَلَّ مَنْ قَبْلَكُمْ، أَنَّهُمْ كَانُوا إِذَا سَرَقَ الشِّيفُ فِيهِمْ أَقَامُوا عَلَيْهِ الحَدَّ، وَايْمُ اللهِ، لَوْ أَنَّ الشَّرِيفُ تَرَكُوهُ، وَإِذَا سَرَقَ الضَّعِيفُ فِيهِمْ أَقَامُوا عَلَيْهِ الحَدَّ، وَايْمُ اللهِ، لَوْ أَنَّ فَاطِمَةَ بِنْتَ مُحَمَّدٍ سَرَقَتْ لَقَطَعَ مُحَمَّدٌ يَدَهَا». منفق عليه (۱).

# • حكم توبة الجاني:

إذا تاب الجاني قبل القدرة عليه، وقبل بلوغ الحاكم الأمر، سقط عنه الحد الواجب لله، ولزمه الحق الواجب للآدمي من قصاص أو مال مسروق، أو قذف، أو دية ونحو ذلك؛ لأن التوبة تَجُبّ ما قبلها من حقوق واجبة لله تعالى.

٢ وعَنْ عَمْرو بْنِ العَاصِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ لهُ: «أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ الإِسْلاَمَ يَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلِهَا؟ وَأَنَّ العِجْرَةَ تَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلِهَا؟ وَأَنَّ الحَجَّ يَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلَهُ؟». أخرجه مسلم (٢).

# • حكم الصلاة على المقتول:

المقتول قصاصاً، أو حداً، أو تعزيراً إن كان مسلماً يغسَّل، ويكفَّن، ويُصلى

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٧٨٨)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٨٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (١٢١).

عليه، ويُدفن في مقابر المسلمين؛ لأنه مسلم، وإقامة الحد كفارة لذنبه.

وإن كان المقتول كافراً كالمرتد والذمي فلا يغسل، ولا يكفن، ولا يصلى عليه، بل يلف بثيابه، ويحفر له حفرة في الأرض ويوارى فيها؛ لأنه كافر.

عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنّ امْرَأَةً مِنْ جُهَيْنَةَ أَتَتْ نَبِيّ الله عَيْهُ، وَهِي حُبْلَى مِنَ الزّنَى. فَقَالَتْ: يَا نَبِيّ الله أَصَبْتُ حَدّاً فَأَقِمْهُ عَلَيّ. فَدَعَا نَبِيّ الله عَيْهُ وَلِيّهَا، فَقَالَ: «أَحْسِنْ إلَيْهَا. فَإِذَا وَضَعَتْ فَاثْنِنِي بِهَا» فَفَعَلَ. فَأَمَرَ بِهَا لله عَيْهُ وَلِيّهَا، فَقَالَ: «أَحْسِنْ إلَيْهَا، فَإِذَا وَضَعَتْ فَاثْنِنِي بِهَا» فَفَعَلَ. فَأَمَرَ بِهَا نَبِيّ الله عَيْهُ. فَشُكّتْ عَلَيْهَا ثِيَابُهَا، ثُمّ أَمَرَ بِهَا فَرُجِمَتْ، ثُمّ صَلّى عَلَيْهَا. فَقَالَ نَبِيّ الله عَمْرُ: تُصلي عَلَيْهَا يَا نَبِيّ الله وَقَدْ زَنَتْ؟ فَقَالَ: «لَقَدْ تَابَتْ تَوْبَةً لَوْ قُسِمَتْ بَيْنَ سَبْعِينَ مِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ لَوَسِعَتْهُمْ، وَهَل وَجَدْتَ تَوْبَةً أَفْضَلَ مِنْ أَنْ جَادَتْ بَغْسِهَا للهِ تَعَالَى ؟». أخرجه مسلم (١).

# • حكم من مات في الحد:

من مات في حد الجلد أو القطع ونحوهما فالحق قتله؛ لأن كل ما ترتب على الحق المأذون فيه فليس بمضمون، لكن بشرط عدم التعدي في إقامة الحد على الجاني بزيادة في الكم أو الكيف.

# الفرق بين حق الله وحق الآدمي:

١ - حق الله: هو كل ما ليس للعبد إسقاطه كحد الزنا والسرقة ونحوهما.

وحق العبد: هو كل ما للعبد إسقاطه كالقصاص والدية.

٧- حق الله: أمره ونهيه، وحق العبد مصالحه وتكاليفه.

وما من حق للعبد إلى وفيه حق لله تعالى.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٦٩٦).

# والحقوق في الشرع ثلاثة أنواع:

١ - حق الله تعالى فقط كالإيمان والتوحيد والعبادة.

٢- حق العباد فقط كالديون وأثمان الأشياء ونحو ذلك.

٣- حق مشترك لله وللعبد كحد القذف.

وهذا أوان البدء في بيان أقسام الحدود وأحكامها.

# ٢- أقسام الحدود

#### ١ - حد الزنا

- الزنا: هو فعل الفاحشة في قبل امرأة لا تحل له.
  - حكم الزنا:

٠٧].

الزنا حرام، وفاحشة عظيمة، وهو من أكبر الكبائر بعد الشرك بالله، وقتل النفس بغير حق.

والزنا درجات متفاوتة في الشناعة والقبح.

فالزنا بامرأة عفيفة ذات زوج من أعظم الفواحش.. والزنا بحليلة الجار أعظم.. والزنا بذات محرم كالأم والأخت أشد وأعظم.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا ٱلزِّنَيَّ إِنَّهُ كَانَ فَنحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ﴿ الإسراء:
   ٣٢].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ اَلزَانِ لَا يَنجِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لَا يَنجِحُهَا إِلَّا زَانٍ أَوْ
   مُشْرِكُ وَحُرِّمَ ذَالِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ آَلَ ﴾ [النور: ٣].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ فَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يُضَلَّعَفْ لَهُ ٱلْمَكَذَابُ حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا مِنَ تَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِحًا يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَيَغْلُد فِيهِ مُهَانًا ﴿ أَنَّ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِحًا فَوْمَ الْقِينَمَةِ وَيَغْلُد فِيهِ مُهَانًا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِحًا فَوْمَ الْقِينَمَةِ وَيَغْلُد فِيهِ مُهَانًا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَمَلًا صَلَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ وَاللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ وَيَعِيمًا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الل

٤ - وَعَنْ عَبْدِاللهِ بِنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قُلتُ يَا رَسُولَ اللهِ، أَيُّ الذَّنْبِ أَعْظَمُ؟ قال: «أَنْ تَجْعَلَ للهِ نِدًا وَهُوَ خَلَقَكَ». قُلتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قال: «أَنْ تَقْتُلَ وَلَاكَ مِنْ أَجْلِ أَنْ يَطْعَمَ مَعَكَ». قُلتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قال: «أَنْ تُزَانِيَ حَلِيلَةَ جَارِكَ».
 وَلَدَكَ مِنْ أَجْلِ أَنْ يَطْعَمَ مَعَكَ». قُلتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قال: «أَنْ تُزَانِيَ حَلِيلَةَ جَارِكَ».
 متفق عليه (۱).

### • فضل ترك الفواحش:

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَجْنَنِبُونَ كَبَايِرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَونَحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُواْ هُمْ
   يَغْفِرُونَ (٣٧) ﴾ [الشورى: ٣٧].
- ٢- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قال: «سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ اللهُ فِي ظِلِّهِ، وَرَجُلٌ قَلْبُهُ يَوْمَ لا ظِلَّ إلا ظِلَّهُ: الإمَامُ العَادِلُ، وَشَابٌ نَشَأ فِي عِبَادَةِ رَبِّهِ، وَرَجُلٌ قَلْبُهُ مُعَلَّقٌ فِي المسَاجِدِ، وَرَجُلانِ تَحَابًا فِي اللهِ اجْتَمَعَا عَلَيْهِ وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ، وَرَجُلٌ مَعَلَّقٌ فِي المسَاجِدِ، وَرَجُلانِ تَحَابًا فِي اللهِ اجْتَمَعَا عَلَيْهِ وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ، وَرَجُلٌ طَلَبَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ، فَقال إنِّي أَخَافُ الله، وَرَجُلٌ تَصَدَّقَ، أَخْفَى طَلَبَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ، فَقال إنِّي أَخَافُ الله، وَرَجُلٌ تَصَدَّقَ، أَخْفَى حَتَّى لا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ، وَرَجُلٌ ذَكَرَ الله خَالِيًا، فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ».
- ٣- وَعَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ يَضْمَنْ لِي مَا بَيْنَ لَحْيَيْهِ وَمَا بَيْنَ رِجْلَيْهِ أَضْمَنْ لَهُ الجَنّة). أخرجه البخاري (").

# مفاسد وأضرار الزنا:

مفاسد الزنا من أعظم المفاسد وأشدها وأخطرها.

فالزنا مناقض لصلاح العالم في حفظ الأنساب والأعراض والفروج.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨١١)، واللفظ له، ومسلم برقم (٨٦).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٦٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٠٣١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري برقم (٦٤٧٤).

والزنا يجمع خلال الشركلها، ويفتح على العبد أبواب المعاصي كلها، من ظلم الخلق، وإضاعة أهله وأمواله، وقطيعة الأرحام، وكسب الحرام، ويولِّد الأمراض النفسية والقلبية، ويورث الفقر والمسكنة.

والزنا يولِّد سيماء السواد والفساد في وجه فاعله، ويورث نفرة الناس ووحشتهم منه، وسقوطه من أعينهم.

والزنا يسبب ظلمة القلب، ويولد رائحة كريهة بغيضة في البدن.

#### وللزنا عقوبات شديدة:

أما في الدنيا فبالرجم للمحصن، والجلد لغير المحصن، مع العار والفضيحة.

وأما في الآخرة فالزاني إن لم يتب يُجمع في تنور في نار جهنم مع الزناة والزواني عراة.

الله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَنهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهِ إِلَنهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا إِلَا مَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يُضَلَّعَفْ لَهُ ٱلْعَكَذَابُ يَوْمَ اللَّهُ إِلَّا مَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يُضَلَّعَفْ لَهُ ٱلْعَكَذَابُ يَوْمَ اللَّهُ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَلِيحًا فَأُولَتِهِك الْقِيمَةُ وَيَعْلَلُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَنْ وَاللَّهُ اللَّهُ عَنْ وَاللَّهِ اللهِ قان: ١٨ - ٧٠].

٢- وَعَنْ سَمُرَةُ بْنُ جُنْدُبٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: "إِنَّهُ أَتَانِي اللَّيْلَةَ
 آتِيَانِ، وَإِنَّهُمَا ابْتَعَثَانِي» -وفيه: أَنَّهُمَا قَالا- «وَأَمَّا الرِّجَالُ وَالنِّسَاءُ العُرَاةُ
 الَّذِينَ فِي مِثْل بِنَاءِ التَّنُّورِ، فَإِنَّهُمُ الزُّنَاةُ وَالزَّوَانِي». متفق عليه (۱).

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٤٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٢٧٥).

#### سبل الوقاية من الزنا:

دعا الإسلام إلى الزواج، ورغَّب فيه الرجال والنساء.

ونظم الإسلام بالنكاح الشرعي وملك اليمين أسلم طريقة لتصريف الغريزة الجنسية، وحِفظ النسل.

ومَنَع الإسلام أي تصرف في غير هذا الطريق المشروع.

فأمر بالحجاب، وغض البصر عن الحرام، ومداومة الطاعات.

ونهى عن التبرج، والسفور، والاختلاط.. وخلو الرجل بالمرأة الأجنبية.. وسفر المرأة بلا محرم.. وضرب النساء الأرض بالأرجل.. ومصافحة الرجال.. والخضوع بالقول.. وإظهار الزينة.. والرقص والصور والغناء.. ونحو ذلك من كل ما من شأنه أن يثير الغريزة، أو يدعو إلى الفحش.

وذلك كله من أجل ألا يقع الرجل والمرأة في فاحشة الزنا.

١- قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ قُلُ لِأَزْوَجِكَ وَبَنَانِكَ وَنِسَلَهِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدْنِيكَ عَلَيْهِنَّ مِن الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِي قُلُ لِأَزُونِ إِنَّ وَكَاكَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ اللَّاحِزَابِ: جَلَيْدِيهِنَّ ذَلِكَ أَدْفَى أَن يُعْرَفْنَ فَلَا يُؤَذِّنِنَ وَكَاكَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ اللَّاحِزَابِ: وَاللَّالَةُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ اللَّاحِزَابِ: وَاللَّالَةُ عَنْهُورًا رَّحِيمًا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْدِيهِا اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

٢- وقال الله تعالى: ﴿ قُل اللَّمُ وْمِنِينَ يَعُضُّواْ مِنْ أَبْصَكَرِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فَرُوجَهُمْ ذَالِكَ أَنَكَ لَمُمْ اللَّهُ عَلِيمٌ لِهِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَقُل اللَّمُ وَمِنْكِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَلْمِهِنَ وَيَحْفَظُنَ فَرُوجَهُنَ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَصْرِيْنَ بِحُمُرِهِنَ عَلَى وَيَحْفَظُنَ فَرُوجَهُنَ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَ أَلَا مَا ظَهْرَ مِنْهَا وَلْيَصْرِينَ بِحُمُرِهِنَ عَلَى جَمُوبِينَ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَ أَوْ ءَابَايِهِنَ أَوْ مَالِيمَةُ بَعُولَتِهِنَ أَوْ السَّامِ فَي أَوْ مَا مَلَكُنَ أَيْمَنَهُنَّ أَو السَّيْعِينَ عَيْرِ أُولِي الْإِرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ أَو السَّامِ فَي السَّامِ فَي أَوْلِي اللَّهِ وَلَا يَعْرِينَ وَلَا يَعْرِينَ وَلَا يَعْرِينَ وَلَا يَعْرَفِينَ إِلَيْ اللَّهِ مِنَ الرِّجَالِ أَو السَّيْعِينَ عَيْرِ أُولِي الْإِرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ أَو السَّيْعِينَ وَلَا يَضْرِيْنَ وَأَرْبِهِ مِنَ الرِّجَالِ أَو السَّيْعِينَ وَلا يَضْرِيْنَ وَأَرْبِهُ إِلَيْ الْمُعْلَى اللَّهِ مِنَ الرِّجَالِ أَو السَّيْعِينَ وَلا يَضْرِيْنَ وَأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا كُنْ الْمَاكُونَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ الرَّخِلِهِ اللَّهُ اللَّهُ مِنَ الرَّحِلَةُ لِللّهُ وَلَا يَضْرِيْنَ وَالْمَالُولُ اللَّهِ مِنَ الرَّهُ عَلَى عَوْرَتِ اللَّهُ مَا وَلا يَضْرِيْنَ وَالْمَالِهِ اللَّهِ مِنَ الرَّيَا لَيْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَلَا يَضْرِيْنَ وَالْمَالُولُ اللَّهُ اللَّهُ مَلِي اللْهُ مُولِي الللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِي اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

مِن زِينَتِهِنَّ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيَّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُوْ ثُقْلِحُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الل

- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ يَنِسَاءَ النِّي لَسَتُنَ كَأَحَدِ مِنَ النِّسَاءَ ۚ إِنِ اتَّقَيْتُنَ فَلَا تَغْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ النَّدى فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلَا مَعْرُوفَا ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَعْرُوفَا ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَعْرُوفَا ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَمْرُجُ لَا اللَّهَ اللَّهَ لَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ لَيْتَ وَالْعَنَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُو لَا عَنصَكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُو لَنْ اللَّهُ لِيُدَ اللّهُ لِيُدْهِبَ عَنصَكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُو لَا اللهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الل
- ٤- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «كُتِبَ عَلَى ابْنِ آدَمَ نَصِيبُهُ مِنَ الزِّنَا، مُدْرِكٌ ذَلِكَ لاَ مَحَالَةَ، فَالعَيْنَانِ زِنَاهُمَا النَّظُرُ وَالأُذْنَانِ زِنَاهُمَا النَّظُرُ وَالأُذُنَانِ زِنَاهُمَا النَّظُرُ وَالأَذْنَانِ زِنَاهُمَا النَّطْشُ، وَالرِّجْلُ زِنَاهُ الحُطا، الإسْتِمَاعُ، وَاللِّسَانُ زِنَاهُ الكَلاَمُ، وَاليَدُ زِنَاهَا البَطْشُ، وَالرِّجْلُ زِنَاهَا الخُطا، وَالقَلْبُ يَهْوَى وَيَتَمَنَّى وَيُصَدِّقُ ذَلِكَ الفَرْجُ وَيُكَذِّبُهُ». متفق عليه (١٠).

# أقسام الزناة:

الزاني إما أن يكون محصّناً، أو غير محصّن.

والمحصن: من وطئ امرأته المسلمة أو الكتابية في نكاح صحيح، وهما بالغان، عاقلان، حران، مختاران.

وغير المحصن: من فقد أحد هذه الشروط الستة.

### • خصائص حد الزنا:

خص الله سبحانه حد الزنا من بين الحدود بثلاث خصائص:

الأولى: القتل فيه بأبشع القتلات، وهي الرجم بالحجارة للمحصن.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٢٤٣)، ومسلم برقم (٢٦٥٧)، واللفظ له.

وحيث خففه كما في حد غير المحصن جمع فيه بين العقوبة على البدن بالجلد، وعلى القلب بتغريبه عن وطنه سنة.

الثانية: نهي المؤمنين أن تأخذهم رأفة بالزناة تمنعهم من إقامة الحد عليهم؛ لأن الله أرحم بعباده حيث شرع هذه العقوبة.

الثالثة: أمر الله أن يشهد عذابهما طائفة من المؤمنين ليحصل الردع والزجر.

قال الله تعالى: ﴿ النَّانِيَةُ وَالنَّانِيَةُ وَالنَّانِي فَاجَلِدُوا كُلُّ وَحِدِ مِّنَهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةً وَلَا تَأْخُدُكُم بِهِمَا رَأْفَةً فِي دِينِ اللّهِ إِن كُنتُمْ تُوْمِنُونَ بِأَللّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ وَلْيَشْهَدْ عَدَابَهُمَا طَآبِفَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللّهِ إِن كُنتُمْ تُوْمِنُونَ بِأَللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَدَابَهُمَا طَآبِفَةٌ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللهِ (٢).

## • الشبهات الدارئة لحد الزنا:

الشبهة التي تدرأ الحد ثلاثة أنواع:

١- شبهة في الفاعل: كأن يطأ مطلقته ثلاثاً ما دامت في العدة ظاناً بقاء حلها،
 وكأن يطأ المطلقة البائن على مال أو المختلعة ما دامت في العدة ظاناً حلها.

٧- شبهة في الموطوءة: كوطء الشركاء الجارية المشتركة.

٣- شبهة في السبب المبيح للوطء: كالنكاح بلا ولي، ونكاح الأخت في عدة أختها البائن، ونكاح الخامسة في عدة المرأة الرابعة البائن.

# حكم من أقر بالحد ولم يبينه:

من أقر بحد عند الإمام ولم يبينه، فالسنة للإمام أن يستر عليه ولا يسأله عنه، وإن صرح به عرَّض له بما يدرؤه عنه.

١ - عَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ النَّبِيِّ ﷺ فَجَاءَهُ رَجُلٌ فقال:
 يَا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي أَصَبْتُ حَدًّا، فَأَقِمْهُ عَلَيَّ، قال: وَلَمْ يَسْأَلُهُ عَنْهُ، قال:

وَحَضَرَتِ الصَّلاةُ، فَصَلَّى مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ، فَلَمَّا قَضَى النَّبِيُّ عَلَيْهُ الصَّلاةَ، قَامَ إِلَيْهِ الرَّجُلُ فقال: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي أَصَبْتُ حَدّاً، فَأَقِمْ فِيَّ كتاب اللهِ، قال: «أَلَيْسَ قَدْ صَلَّيْتَ مَعَنَا». قال: نَعَمْ، قال: «فَإِنَّ اللهَ قَدْ غَفَرَ لَكَ ذَنْبَكَ، أَوْ قال: حَدَّكَ». منفق عليه (۱).

٢- وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُمَا قَالَ: لَمَّا أَتَى مَاعِزُ بْنُ مَالِكِ النَّبِيَّ عَلَيْهُ قال لَهُ: «لَعَلَّكَ قَبَّلتَ، أو ْغَمَزْتَ، أوْ نَظَرْتَ». قال: لا يَا رَسُولَ الله، قال: «أَنِكْتَهَا». لا يَكْنِي، قال: فَعِنْدَ ذَلِكَ أَمَرَ بِرَجْمِهِ. متفق عليه (").

# • عقوبة الزاني:

- ١- عقوبة الزاني المحصن: هي أن يُرجم بالحجارة حتى يموت، رجلاً كان أو امرأة، مسلماً كان أو كافراً، ولا جلد مع الرجم؛ لأنه منسوخ.
- ٢- عقوبة الزاني غير المحصن: هي أن يُجلد الحر مائة جلدة، ويغرَّب سنة، رجلاً كان أو امرأة، ولا تغرَّب المرأة إلا إذا وُجِد لها مَحْرم متبرع بالسفر معها، فإذا لم يوجد حُبست سنة في مكان آمن في بلدها.
  - ٣- الرقيق حده أن يجلد خمسين جلدة، رجلاً كان أو امرأة، ويغرَّب نصف سنة.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ النَّانِيَةُ وَالنَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَنَجِدِ مِّنَهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةً وَلَا تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأْفَةً فِي دِينِ
   الله إن كُنتُمْ تُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَآبِفَةً مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ [النور: ٢].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى
   ٱلْمُحْصَنَاتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ [النساء: ٢٥].

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٢٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٧٦٤).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٢٤)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٩٣).

- ٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: أَتَى رَجُلٌ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ وَهُوَ فِي المَسْجِدِ، فَنَادَاهُ فقال: يَا رَسُولَ اللهِ إِنِّي زَنَيْتُ، فَأَعْرَضَ عَنْهُ حَتَّى رَدَّدَ عَلَيْهِ المَسْجِدِ، فَنَادَاهُ فقال: يَا رَسُولَ اللهِ إِنِّي زَنَيْتُ، فَأَعْرَضَ عَنْهُ حَتَّى رَدَّدَ عَلَيْهِ الْمَسْجِدِ، فَنَادَاهُ فقال: «أَبِكَ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ، فَلَمَّا شَهِدَ عَلَى نَفْسِهِ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ، دَعَاهُ النَّبِيُّ عَلَيْ فقال: «أَبِكَ جُنُونُ». قال: لا، قال: «فَهَل أَحْصَنْتَ». قال: نَعَمْ، فقال النَّبِيُّ عَلِيهُ: «اذْهَبُوا بِهِ فَارْجُمُوهُ». متنق عليه (۱).
- ٤- وَعَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصّامِتِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «خُذُوا عَنّي، خُذُوا عَنّي، خُذُوا عَنّي، قَدْ جَعَلَ الله لَهُنّ سَبِيلاً، البِكْرُ بِالبِكْرِ جَلدُ مِائَةٍ وَنَفْيُ سَنَةٍ وَالشّيّب، جَلدُ مِائَةٍ وَالرّجْمُ». أخرجه مسلم (١).
  - ٤- إذا مات الزاني ولم يتب حشر في جهنم في تنور الزناة مع أمثاله.

عَنْ سَمُرَةُ بْنُ جُنْدُبٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ -في حديث الرؤيا مع الملكين، وفيه فقال الملكان-: «وَأَمَّا الرِّجَالُ وَالنِّسَاءُ العُرَاةُ الَّذِينَ فِي مِثْلِ بِنَاءِ التَّنُّورِ، فَإِلَّهُمُ الزُّنَاةُ وَالزَّوَانِي». متفق عليه "".

### • شروط ثبوت حد الزنا:

يشترط لثبوت حد الزنا ما يلى:

١- أن يكون الزاني بالمرأة بالغاً، عاقلاً، حراً، مختاراً، عالماً بالتحريم، مع انتفاء
 الشبهة.

٢- تغييب حشفته الأصلية كلها في قبل امرأة.

٣- انتفاء الشبهة، فلا حد على من وطع امرأة ظنها زوجته.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨١٥)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٦٩١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (١٦٩٠).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٤٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٢٧٥).

#### ٤ - ثبوت الزنا، ويثبت الزنا بما يلي:

١ الإقرار: بأن يقر بالزنا من عُرف بالعقل مرة واحدة، ويقر به أربع مرات مَنْ
 كان متَّهماً في ضعف عقله.

وفي كليهما يصرح بحقيقة الوطء، ويستمر في إقراره إلى إقامة الحد عليه.

٢- الشهادة: بأن يشهد عليه بالزنا أربعة رجال مسلمين عدول.

٣- الحمل: بأن تحمل من لا زوج لها ولا سيد.

١- عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُمَا قالَ: قالَ عُمَرُ: لَقَدْ خَشِيتُ أَنْ يَطُولَ بِالنَّاسِ زَمَانٌ، حَتَّى يَقُولَ قَائِلٌ: لا نَجِدُ الرَّجْمَ فِي كتاب اللهِ، فَيَضِلُّوا بِتَرْكِ فَرِيضَةٍ أَنْ زَمَانٌ، حَتَّى يَقُولَ قَائِلٌ: لا نَجِدُ الرَّجْمَ حَقٌّ عَلَى مَنْ زَنَى وَقَدْ أَحْصَنَ، إِذَا قَامَتِ البَيِّنَةُ، أَوْ أَنْزَلَهَا اللهُ، ألا وَإِنَّ الرَّجْمَ حَقُّ عَلَى مَنْ زَنَى وَقَدْ أَحْصَنَ، إِذَا قَامَتِ البَيِّنَةُ، أَوْ كَانَ الحَبَلُ أو الاعْتِرَافُ ألا وَقَدْ رَجَمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَرَجَمْنَا بَعْدَهُ. متفق عليه (۱).

٧- وَعَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلا مِنْ أَسْلَمَ جَاءَ النَّبِيَّ ﷺ فَاعْتَرَفَ بِالزِّنَا، فَاعْرَضَ عَنْهُ النَّبِيُّ ﷺ حَتَّى شَهِدَ عَلَى نَفْسِهِ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ، قَالَ لَهُ النَّبِيُّ ﷺ : فَأَعْرَضَ عَنْهُ النَّبِيُّ ﷺ خَيْراً، قال: لا، قال: لا، قال: (آحْصَنْتَ». قال: نَعَمْ، فَأَمَرَ بِهِ فَرُجِمَ بِالمُصَلَّى، فَلَمَا أَذْلَقَتْهُ الحِجَارَةُ فَرَّ، فَأُدْرِكَ فَرُجِمَ حَتَّى مَاتَ. فقال لَهُ النَّبِيُّ ﷺ خَيْراً، وَصَلَّى عَلَيْهِ. أخرجه البخاري().

# حكم الرجوع عن الإقرار:

إذا اعترف الزاني بالزنا عند القاضي، ثم رجع عن إقراره بعد الحكم بالحد، أو بعد إقامة بعض الحد، أو هرب، فإنه يسقط عنه الحد؛ لأن الرجوع شبهة،

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٢٩)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٩١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٦٨٢٠).

والحدود تُدرأ بالشبهات.

### • من يقام عليه حد الزنا:

١ يقام حد الزنا على الزاني إذا كان مكلفاً، مختاراً، عالماً بالتحريم، بعد ثبوته
 عند الحاكم بإقرار، أو شهادة، أو حمل، مع انتفاء الشبهة.

٢- إذا زنا المحصن بغير المحصنة فلكل حده من رجم، أو جلد وتغريب.

٣- إذا زنا الحر بأمة، أو عكسه بأن زنت حرة بعبد فلكل واحد حكمه في الحد.

٤ يقام حد الزنا على الزاني، سواء كان مسلماً أو كافراً؛ لأنه حد ترتب على
 وصف، فثبت على من قام به.

١ - عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُمَا قالَ: لَمَّا أَتَى مَاعِزُ بْنُ مَالِكِ النَّبِيَّ عَلَيْهُ قال لَهُ:
 (لَعَلَّكَ قَبَّلتَ، أو ْغَمَزْتَ، أوْ نَظَرْتَ». قال: لا يَا رَسُولَ اللهِ، قال: (أَنِكْتَهَا». لا يَكْنِي، قال: فَعِنْدَ ذَلِكَ أَمَرَ بِرَجْمِهِ. متفق عليه (١٠).

٢- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنهُمَا أَنَّ اليَهُودَ جَاءُوا إِلَى النَّبِيِّ ﷺ بِرَجُلٍ مِنْهُمْ وَامْرَأَةٍ زَنيَا، فَأَمَرَ بِهِمَا فَرُجِمَا، قَرِيبًا مِنْ مَوْضِعِ الجَنَائِزِ عِنْدَ المَسْجِدِ.
 متفق عليه (٢).

## • حكم الزوجية بعد الزنا:

إذا زنا رجل متزوج فلا تَحرُم عليه زوجته، وإذا زنت امرأة متزوجة فلا تَحرُم على زوجها، لكنهما ارتكبا إثماً عظيماً، فعليهما التوبة والاستغفار.

قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٢٤)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٩٣).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٣٢٩)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٩٩).

اللهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ يُضَعَفْ لَهُ ٱلْمَا الْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ مُهَانًا ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَن وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِحًا فَأُولَتِهِكَ يُبَدِّلُ ٱللهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَدتٍ وَكَانَ ٱللهُ عَنْ فُورًا رَّحِيمًا ﴿ اللهِ قان: ٢٨-٧٠].

# • أشد أنواع الزنا:

مفسدة الزنا تتضاعف بتضاعف ما انتهكه الزاني من الحق.

فالزنا بالمرأة التي لها زوج أعظم إثماً وعقوبة من التي لا زوج لها؛ لما فيه من انتهاك حرمة الزوج، وإفساد فراشه، وتعليق نسبٍ إليه لم يكن منه.

فإن كان زوجها جاراً له فذلك أشد وأعظم البوائق.

فإن كان الجار أخاً أو قريباً من أقاربه اجتمع مع ذلك قطيعة الرحم، فيتضاعف الإثم عليه.

فإن كان الجار غائباً في طاعة الله كطلب العلم، أو الحج، أو الدعوة، أو الجهاد، تضاعف له الإثم.

فإن اتفق أن تكون المرأة رحماً منه، انضاف إلى ذلك قطيعة رحمها.

فإن كانت خالته أو عمته، أو أخته أو بنته، فذلك أشد وأعظم وأقبح، نسأل الله السلامة والعافية.

فإن اتفق أن يكون الزاني محصناً كان الإثم والعقوبة أعظم.

فإن كان الزاني شيخاً كبيراً كان أعظم إثماً.

فإن اقترن بذلك أن يكون الزنا في شهر حرام، أو بلد حرام، أو وقت حرام كالصيام والحج، أو وقت معظم كأوقات الصلوات الخمس والجمعة تضاعف الإثم.

- ولهذه المفاسد الكبرى وأمثالها حرَّم الله الزنا، وأغلق جميع الأبواب الموصلة إليه، ونفى كمال الإيمان عمن فعله.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ الزَّانِ لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُ هَا إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكُ أَ
   وَحُرِّمَ ذَالِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ آَلُ وَالنَّورِ: ٣].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا ٱلرِّنَةُ ۚ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ﴿ الْإسراء:
   ٣٢].
- ٣- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بِنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قُلتُ يَا رَسُولَ اللهِ، أَيُّ الذَّنْبِ أَعْظُمُ؟ قال: «أَنْ تَجْعَلَ للهِ نِدّاً وَهُو خَلَقَكَ». قُلتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قال: «أَنْ تَقْتُلَ وَلَاكَ مِنْ أَجْلِ أَنْ يَطْعَمَ مَعَكَ». قُلتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قال: «أَنْ تُزَانِيَ حَلِيلَةَ وَلَدَكَ مِنْ أَجْلِ أَنْ يَطْعَمَ مَعَكَ». قُلتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قال: «أَنْ تُزَانِيَ حَلِيلَةَ جَارِكَ». متفق عليه (۱).
- ٤ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «لا يَزْنِي الزَّانِي حِينَ يَزْنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلا يَشْرَبُ حِينَ يَشْرَبُهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلا يَشْرَبُ حِينَ يَشْرَبُهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلا يَشْرَبُ حِينَ يَشْرَبُهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَالتَّوْبَةُ مَعْرُوضَةٌ بَعْدُ». منفق عليه (١).

# • حكم من زنا بذات محرم:

من زنا بذات محرم كأخته، وبنته، وامرأة أبيه، وهو عالم بتحريم ذلك، وجب قتله محصناً كان أو غير محصن.

عَن الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ بَعَثَ إِلَى رَجُلٍ تَزَوَّجَ امْرَأَةَ أَبِيهِ أَنْ يَقْتُلُهُ. أخرجه أحمد وأبو داود (").

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨١١)، ومسلم برقم (٨٦)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨١٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (٥٧).

<sup>(</sup>٣) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (١٨٦٢٠) وهذا لفظه، وأخرجه أبو داود برقم (٤٤٥٦).

# حكم من أكره على الزنا:

من أكره امرأة على الزنا فزنا بها وجب عليه الحد، والمرأة ليس عليها حد؛ لأنها مكرهة.

ومن أكره رجلاً على الزنا بامرأة فزنا بها فلا حد عليه؛ لأنه مكره، لكن يعزَّر من أكرهه ولا يُحد؛ لأنه لم يزن.

# • صفة إقامة حد الرجم على الزاني:

يقيم حد الرجم على الزاني الإمام أو نائبه في أي مكان عام إلا المسجد، بحضور طائفة من المؤمنين.

أما الحفر للمرجوم فهو راجع إلى الإمام، إن شاء حفر له، وإن شاء ترك، لكن المرأة تشد عليها ثيابها؛ لئلا تنكشف، ومن وجب عليه حد الرجم فلا جلد عليه.

يرجم الرجل قائماً، وترجم المرأة قاعدة، المسلم والكافر في ذلك سواء.

١- عَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ قالَ: إِنَّ اليَهُودَ جَاؤُوا إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ، فَذَكَرُوا لَهُ أَنَّ رَجُلاً مِنْهُمْ وَامْرَأَةً زَنيَا، فقال لَهُمْ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «مَا تَجِدُونَ فِي التَّوْرَاةِ فِي شَأْنِ الرَّجْمِ». فَقَالُوا: نَفْضَحُهُمْ وَيُجْلَدُونَ، قال عَبْدُاللهِ ابْنُ سَلامٍ: كَذَبْتُمْ إِنَّ فِيهَا الرَّجْمَ، فَأَتُوا بِالتَّوْرَاةِ فَنَشَرُوهَا، فَوَضَعَ عَبْدُاللهِ ابْنُ سَلامٍ: كَذَبْتُمْ إِنَّ فِيهَا الرَّجْمَ، فَأَتُوا بِالتَّوْرَاةِ فَنَشَرُوهَا، فَوَضَعَ أَحَدُهُمْ يَدَهُ عَلَى آيَةِ الرَّجْمِ، فَقَرَأ مَا قَبْلَهَا وَمَا بَعْدَهَا، فقال لَهُ عَبْدُاللهِ بْنُ سَلامٍ: ارْفَعْ يَدَهُ فَإِذَا فِيهَا آيَةُ الرَّجْمِ، قَالُوا: صَدَقَ يَا مُحَمَّدُ فِيهَا آيَةُ الرَّجْمِ، قَالُوا: صَدَقَ يَا مُحَمَّدُ فِيهَا آيَةُ الرَّجْمِ، قَالُوا: صَدَقَ يَا مُحَمَّدُ فِيهَا آيَةُ الرَّجْمِ، فَالُوا: صَدَقَ يَا مُحَمَّدُ فِيهَا آيَةُ الرَّجْمِ، فَالُوا: صَدَقَ يَا مُحَمَّدُ فِيهَا آيَةُ الرَّجْم، فَالُوا: صَدَقَ يَا مُحَمَّدُ فِيهَا آيَةُ الرَّجْم، فَأَرُ بِهِمَا رَسُولُ اللهِ عَيْقَةُ فَرُجْمَا، فَرَأَيْتُ الرَّجُم، فَالُوكِ يَعْنِي عَلَى المَرْأَةِ،

يَقِيهَا الحِجَارَةَ. متفق عليه(١).

٢- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَزَيْدِ بْنِ خَالِدِ الجُهَنِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالا: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْ فقال: أَنْشُدُكَ اللهَ إِلا قَضَيْتَ بَيْنَنَا بِكِتَابِ اللهِ، فَقَامَ خَصْمُهُ، وَكَانَ أَفْقَهَ مِنْهُ، فقال: صَدَقَ، اقْضِ بَيْنَنَا بِكِتَابِ اللهِ، وَأَذَنْ لِي يَا رَسُولَ اللهِ، فقالَ النَّبِيُّ عَلَيْ : «قُل». فقال: إِنَّ ابْنِي كَانَ عَسِيفًا فِي أَهْلِ هَذَا، فَزَنَى بِامْرَأْتِهِ، فَافْتَدَيْتُ مِنْهُ بِمِائَةِ شَاةٍ وَخَادِمٍ، وَإِنِّي سَأَلتُ رِجَالاً مِنْ أَهْلِ العِلمِ، فَأَخْبَرُونِي فَالْ: أَنَّ عَلَى ابْنِي جَلدَ مِائَةٍ وَتَغْرِيبَ عَامٍ، وَأَنَّ عَلَى امْرَأَةِ هَذَا الرَّجْمَ، فقال: وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لأَقْضِينَ بَيْنَكُمَا بِكِتَابِ اللهِ، المِائَةُ وَالحَادِمُ رَدُّ عَلَيْكَ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لأَقْضِينَ بَيْنَكُمَا بِكِتَابِ اللهِ، المِائَةُ وَالحَادِمُ رَدُّ عَلَيْكَ، وَعَلَى ابْنِكَ جَلدُ مِائَةٍ وَتَغْرِيبُ عَامٍ، وَيَا أَنَيْسُ اغْدُ عَلَى امْرَأَةِ هَذَا فَسَلَهَا، فَإِن وَعَلَى ابْنِكَ جَلدُ مِائَةٍ وَتَغْرِيبُ عَامٍ، وَيَا أَنَيْسُ اغْدُ عَلَى امْرَأَةِ هَذَا فَسَلَهَا، فَإِن اعْتَرَفَتْ فَارْجُمْهَا». فَاعْتَرَفَتْ فَرَجُمَهَا. منف عليه الله المِثَةُ فَارْجُمْهَا». فَاعْتَرَفَتْ فَرَجُمَهَا. منف عليه المِثَة فَارْجُمْهَا».

# • ما يُرجم به الزاني:

يقام حد الرجم على الزاني المحصن بالضرب بالحجارة المعتدلة بملء الكف، لا بحصيات خفيفة؛ لئلا يطول تعذيبه، ولا بصخرات كبيرة تقضي عليه بسرعة؛ لئلا يفوت التنكيل المقصود.

عَنْ شَدّادِ بْنِ أَوْسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: ثِنْتَانِ حَفِظْتُهُمَا عَنْ رَسُولِ الله ﷺ، قَالَ: ﴿إِنّ اللهَ كَتَبَ الإِحْسَانَ عَلَى كُلّ شَيْءٍ، فَإِذَا قَتَلَتُمْ فَأَحْسِنُوا القِتْلَةَ، وَإِذَا فَتَلَتُمْ فَأَحْسِنُوا القِتْلَةَ، وَإِذَا فَبَكِمْ شَفْرَتَهُ، فَلَيُرِحْ ذَبِيحَتَهُ». أخرجه ذَبَيحَتُهُ، أَخْرِجه فَلْيُرِحْ ذَبِيحَتَهُ». أخرجه مسلم ".

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٤١)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٩٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٥٩)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٩٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (١٩٥٥).

## ما يُفعل بالمرجوم إذا مات:

إذا مات المرجوم بعد الرجم: فإن كان مسلماً يغسل، ويكفن، ويصلى عليه، ويدفن مع المسلمين.

وإن كان كافراً يلف في ثيابه، ويوارى بالتراب في مكان من الأرض.

عَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلا مِنْ أَسْلَمَ، جَاءَ النَّبِيَّ ﷺ فَاعْتَرَفَ بِالزِّنَا، فَأَعْرَضَ عَنْهُ النَّبِيُّ ﷺ: فَأَعْرَضَ عَنْهُ النَّبِيُّ ﷺ: فَأَعْرَضَ عَنْهُ النَّبِيُّ ﷺ: فَأَعْرَضَ عَنْهُ النَّبِيُّ ﷺ خَيْرًا، فَلَا: لاَ، قال: لاَ، قال: (آحْصَنْتَ). قال: نَعَمْ، فَأَمَرَ بِهِ فَرُجِمَ بِالمُصَلَّى، فَلَمَّا أَذْلَقَتْهُ الحِجَارَةُ فَرَّ، فَأَدْرِكَ فَرُجِمَ حَتَّى مَاتَ. فقال لَهُ النَّبِيُّ ﷺ خَيْرًا، فَلَمَّا أَذْلَقَتْهُ الحِجَارَةُ فَرَّ، فَأَدْرِكَ فَرُجِمَ حَتَّى مَاتَ. فقال لَهُ النَّبِيُ ﷺ خَيْرًا، وَصَلَّى عَلَيْهِ. مَنْ عليه (۱).

## • حكم تشبه الرجال بالنساء وعكسه:

المخنثون من الرجال هم الذين يتشبهون بالنساء في حركاتهم ومشيهم ولباسهم وكلامهم ونحو ذلك.

والمترجلات من النساء هن المتشبهات بالرجال في كلامهن وحركاتهن ولباسهن ونحو ذلك.

وقد برزت هذه الظاهرة من مزاحمة النساء للرجال في المكاتب والشركات. وهذا التشبه من المحرمات، ومن كبائر الذنوب؛ لأن اللعنة لا تلحق إلا صاحب كبرة.

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: لَعَنَ النَّبِيُّ ﷺ المُخَنَّثِينَ مِنَ الرِّجَالِ،

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٢٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٩١).

وَالمُتَرَجِّلاتِ مِنَ النِّسَاءِ، وَقَالَ: «أُخْرِجُوهُمْ مِنْ بُيُوتِكُمْ». أخرجه البخاري(١٠٠).

# • حكم عمل قوم لوط:

عمل قوم لوط: هو فعل الفاحشة في الدبر، والاستغناء بالرجال عن النساء.

وعمل قوم لوط من أكبر الجرائم المفسدة للخُلُق والفطرة، وعقوبته أغلظ من عقوبة الزنا؛ لغلظ حرمته، وشناعته، وقبحه.

وهو شذوذ جنسي خطير، حرمه الإسلام لما يسببه من الأمراض والأضرار النفسية والبدنية الخطيرة.

وقد خسف الله بمن فعله وهم قوم لوط، وأمطر عليهم حجارة من سجيل، وطمس أعينهم، ولهم الناريوم القيامة.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٓ أَتَأَتُّونَ ٱلْفَنْحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدِينَ
   ٱلْعَنلَمِينَ ﴿ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَهْوَةً مِّن دُونِ ٱلنِسَاءً بَلُ أَنتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴿ اللَّمِافَ ١٠٠ ١٨].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآة أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرَنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سَجِيلِ مَّنضُودٍ ﴿ أَهُ مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِّكَ وَمَا هِى مِنَ ٱلظَّلْلِمِينَ
   بِبَعِيدٍ ﴿ آ ﴾ [هود: ٨٢-٨٣].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ رَوَدُوهُ عَن ضَيْفِهِ عَظَمَسْنَا آعَيْنَهُمْ فَذُوقُواْ عَذَابِي وَنُذُرِ اللهِ عَالَى .
   [القمر: ٣٧].
  - عقوبة عمل قوم لوط:
     عمل قوم لوط من كبائر الذنوب.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٥٨٨٦).

وعقوبته: أن يُقتل الفاعل والمفعول به، محصناً كان أو غير محصن، مسلماً كان أو غير محصن، مسلماً كان أو كافراً، إذا كان بالغاً، عاقلاً، مختاراً، عالماً بالتحريم.

فيقتله الإمام بما يراه رادعاً له ولغيره من قتلِ بالسيف، أو رجم بالحجارة، بمحضر من المؤمنين.

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ وَجَدْتُمُوهُ يَعْمَلُ عَمْلُ عَمَلَ قَوْمٍ لُوطٍ فَاقْتُلُوا الفَاعِلَ وَالمَفْعُولَ بهِ». أخرجه أبو داود والترمذي(١).

## • مفاسد فاحشة عمل قوم لوط:

فاحشة عمل قوم لوط لها آثار سيئة على الأمة كلها.

فهو من أكبر أسباب زوال النعم، وحلول النقم.

وهو موجب للعنة الله ومقته وعقوبته، وجناية شنيعة على المفعول به وأسرته، بل على المجتمع كله.

وهو يُحدث الهم والغم وسواد الوجه في الفاعل والمفعول به، ومُذهب للغيرة والحياء، مولِّد للنفرة والبغض الشديد بين الفاعل والمفعول به، مسبب لنفرة الناس منهما.

وعمل قوم لوط يحيل الطباع عما ركبها الله إلى طبع منكوس لا يشتهيه حتى الحيوان، وإذا انتكس الطبع انتكس القلب، فاستطاب كل شر وخبيث، ويورث من المهانة والحقارة والسفال ما لا يورثه غيره، ويكسو العبد حلة المقت والبغضاء، واحتقار الناس له.

وهذا الفعل القبيح يفسد حال الفاعل والمفعول به، ويَذهب بمحاسنهما

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٤٤٦٢)، وأخرجه الترمذي برقم (١٤٥٦).

ومودتهما، ويبدلها تباغضاً وتلاعناً.

وعمل قوم لوط يسبب الإصابة بالأمراض الخطيرة كالإيدز المهلك، ويقطع النسل، ويفوِّت حق المرأة في الوطء الحلال.

وإذا كان الله قد حرم الوطء في الفرج من أجل الحيض العارض، فكيف بالحش الذي هو محل الأذى اللازم.

فالدبر محل الأذى والقذر والنجو، فكيف يشتهيه الإنسان مع نفرة الحيوان منه.

فليس من المعاصي أعظم من هذه المفسدة التي تلي مفسدة الكفر.

ولم يسبق قوم لوط في فعلها أحد من العالمين.

قال الله تعالى: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ الْتَأْتُونَ ٱلْفَحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدِمِنَ ٱلْفَكِمِينَ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

#### • حكم الاستمناء:

الاستمناء: هو إنزال المني بشهوة من غير جماع، بيد أو نحوها، من رجل أو المرأة.

والاستمناء محرم؛ لما فيه من التعدي، وصرف الشيء في غير موضعه، وفي الصوم وقاية منه لمن لم يستطع الزواج.

وقد أمر الله بحفظ الفروج إلا في الزواج وملك اليمين، فبقي ما سواهما محرماً.

١- قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَنفِظُونَ ۞ إِلَّا عَلَىٰ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا

مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۞ فَمَنِ ٱبْتَغَىٰ وَرَآءَ ذَالِكَ فَأُولَنَهِكَ هُمُ الْعَادُونَ ۞ ﴿ [المؤمنون: ٥-٧].

٢- وَعَنْ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ لَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ: (يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ مَنِ اسْتَطَاعَ مِنْكُمُ البَاءَةَ فَليَتَزَوَّجْ، فَإِنَّهُ أَغَضُّ لِلبَصَرِ، وَأَحْصَنُ لِلفَرْجِ، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ، فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ، فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءٌ ». متفق عليه (۱).

## • حكم السحاق:

السحاق: هو إتيان المرأة المرأة.

وحكم السحاق محرم، ولا حد فيه، وإنما فيه التعزير.

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الحُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قال: «لا يَنْظُرُ الرَّجُلُ إِلَى عَوْرَةِ المَرْأَةِ، وَلا يُفْضِي الرَّجُلُ إِلَى الرَّجُلِ إِلَى عَوْرَةِ المَرْأَةِ، وَلا يُفْضِي الرَّجُلُ إِلَى الرَّجُلِ فِي تَوْبِ وَاحِدٍ، وَلا تُفْضِي المَرْأَةُ إِلَى المَرْأَةِ فِي النَّوْبِ الوَاحِدِ». أخرجه مسلم (٢).

# • حكم إتيان البهيمة:

إتيان البهيمة: هو فعل الفاحشة في فرج البهيمة.

ووطء البهيمة محرم، وهو جناية قبيحة؛ لأن الطبع السليم يأبى هذا الوطء. وعقوبة هذا الوطء أن يعزَّر فاعله بما يراه الإمام رادعاً من ضربٍ، أو قتلٍ، أو سجن ونحوها.

وأما البهيمة الموطوءة فتذبح ولا تؤكل، وإن كانت لغيره ضمن قيمتها لصاحبها.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٦ ٥٠)، ومسلم برقم (١٤٠٠)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٣٣٨).

#### ٧- حد القذف

- القذف: هو الرمى بزنا أو لواط، أو نفى نسب، موجب للحد فيهما.
  - أنواع القذف:

القذف نوعان:

الأول: قذف يُحد عليه القاذف، وهو رمي المحصن بالزنا أو اللواط، أو نفي نسبه.

الثاني: قذف يعاقب عليه بالتعزير، وهو الرمي بما ليس صريحاً في ذلك.

#### • حكم القذف:

القذف محرم، وهو من الكبائر الموبقة الموجبة للعقوبة في الدنيا والآخرة. فيحرم القذف إن كان كاذباً.

ويجب القذف إذا رأى امرأته تزني في طهر لم يجامعها فيه، ثم تلد ما يمكن أن يكون من الزنا، فيجب قذفها، ونفي ولدها.

والقذف مباح إذا رأى زوجته تزني، ولم تلد ما يلزمه نفيه، فهذا مخير بين فراقها وقذفها، وفراقها أولى من قذفها؛ لأنه أستر لها.

- ٢ وقال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرَمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْعَلَيْتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُوا فِي ٱلدُّنْيَا
   وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُمُ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ إِلَىٰ اللهِ رَبِهِ ٢٣].

٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «اجْتَنِبُوا السَّبْعَ المُوبِقَاتِ». قالوا: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَا هُنَّ؟ قَالَ: «الشِّرْكُ بِاللهِ، وَالسِّحْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلا بِالحَقِّ، وَأَكْلُ الرِّبَا، وَأَكْلُ مَالِ اليَتِيمِ، وَالتَّولِّي يَوْمَ الزَّحْفِ، وَقَذْفُ المُحْصَنَاتِ المُؤْمِنَاتِ الغَافِلاتِ». متفق عليه (۱).

#### • مقدار حد القذف:

مقدار حد القذف ثمانون جلدة، سواء كان القاذف حراً أو عبداً، وسواء كان رجلاً أو امرأة، وسواء كان مسلماً أو كافراً.

قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَاّهَ فَأَجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَمُمْ شَهَادَةً أَبَداً وَأُولَنَهِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴿ ﴾ [النور: ٤].

#### • حكمة مشروعية حد القذف:

حث الإسلام على حفظ الأعراض عما يدنِّسها ويَشِينها، وأمر بالكف عن أعراض الأبرياء، وحرَّم الوقوع في أعراضهم بغير حق؛ وذلك صيانة للأعراض من الدنس، وحماية لها من التلوث.

وبعض النفوس تُقدم على ما حرم الله من قذفٍ وتدنيسٍ لأعراض المسلمين لنوايا مختلفة.

ولما كانت النوايا من الأمور الخفية كُلِّف القاذف أن يأتي بما يثبت قوله بأربعة شهداء، فإن لم يفعل أقيم عليه حد القذف ثمانين جلدة.

#### ألفاظ القذف:

تنقسم ألفاظ القذف إلى قسمين:

الأول: القذف الصريح، وهو كل لفظ لا يحتمل غير معناه كأن يقول لغيره يا

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٧٦٦)، واللفظ له، ومسلم برقم (٨٩).

زاني، يا لوطي ونحوهما، أو يصرح بنفي نسبه.

الثاني: القذف بلفظ الكناية بما يحتمل هذا وهذا، القذف وغيره، كأن يقول يا قَحْبة، يا فاجرة، يا خبيثة ونحو ذلك.

فإن قصد الرمى بالزنا حُدّ للقذف وإن لم يأت ببينة.

وإن لم يقصده لم يُحدّ وعُزِّر.

وكذلك التعريض كأن يقول له عند المنازعة: لست بزان ولا أمي زانية ونحو ذلك.

#### شروط وجوب حد القذف:

يشترط لوجوب حد القذف ما يلى:

#### ١ - شروط القاذف:

أن يكون القاذف بالغاً، عاقلاً، مختاراً، عالماً بالتحريم، ملتزماً بأحكام الإسلام، ولم يثبت قذفه.

#### ٧- شروط المقذوف:

أن يكون المقذوف محصناً، وأن يكون معلوماً، وأن يطالب بالحد.

والمحصن هنا: هو الحر، المسلم، العاقل، العفيف، الذي يجامع مثله، ولا يشترط بلوغه.

#### ٣- شروط القذف:

أن يقذفه بالزنا أو اللواط، أو بنفى نسبه.

#### ثبوت حد القذف:

يثبت حد القذف بواحد مما يلي:

إذا أقر القاذف على نفسه بالقذف.. أو شهد عليه رجلان عدلان بالقذف.

#### • الآثار المترتبة على حد القذف:

إذا ثبت حد القذف ترتب عليه ما يلى:

١ – جلد القاذف ثمانين جلدة.

٢- عدم قبول شهادته بعد جلده حتى يتوب.

٣- الحكم عليه بأنه فاسق إلا إذا تاب.

قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَآءَ فَأَجْلِدُوهُمْ ثَمَنَيِنَ جَلَدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ هُمُّمْ شَهَدَةً أَبَدَأً وَأُولَئِيكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصَلَحُواْ فَإِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيدٌ ﴿ ﴾ [النور: ٤-٥].

# • حكم من قذف غيره بغير الزنا أو اللواط:

إذا قذف الإنسان غيره بغير الزنا أو اللواط وهو كاذب فقد ارتكب محرماً، ويعزر بما يراه الحاكم رادعاً له ولغيره، ولا يُحد حد القذف كأن يرمي شخص أحداً بالكفر أو النفاق أو السرقة أو السكر أو الخيانة ونحو ذلك.

#### • من يملك حد القذف:

حد القذف حق للعبيد، وفيه حق لله تعالى؛ لأن القذف جناية على عِرض المقذوف، وعِرضه حقه، وعقوبة القذف يملكها المقذوف كالقصاص.

وكذلك القذف جريمة تمس الأعراض، وفي إقامة الحد على القاذف تصان مصالح العباد، ويُدفع عنهم الفساد.

إلا أن حق المقذوف أقوى، فيصح للمقذوف ولو بعد رفع الأمر إلى الحاكم إسقاط الحد، والعفو عن القاذف، والصلح بعوض أو بدون عوض؛ لأنه حقه فيملك التصرف فيه، فيجب على المسلم حفظ لسانه عما يضره.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَادَ كُلُّ أُولَتِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا ﴿ ﴾ [الإسراء: ٣٦].

### • حكم قذف الواحد للجماعة:

إذا قذف الإنسان جماعة من الناس: فإن قذفهم بكلمة واحدة كأن يقول: يا زناة، فيُحد للقذف مرة واحدة.

وإن قذف كل واحد بكلمة، كأن يقول لكل واحد: يا زاني، فهذا عليه حد لكل واحد منهم بعدد ما قذف؛ لأن الحد يتعدد بتعدد القذف، ومن أسقط حقه منهم سقط.

### • حكم تكرار القذف:

إذا قذف الإنسان أحداً أكثر من مرة فعليه حد واحد إذا لم يُحد لواحد منها، فإن كان قد حُدّ وعاد إلى القذف حُدّ مرة ثانية؛ لأن الحد يتعدد بتعدد القذف.

### • حكم تحليف القاذف:

إذا لم يأت المقذوف ببينة على القذف، وطلب المقذوف من القاضي أن يستحلف القاذف أنه لم يقذفه، فللقاضي أن يُحلفه، ولا ترد اليمين إذا نكل على المقذوف.

### ما يفعله القاضى لإثبات القذف:

إذا رُفعت دعوى القذف إلى القاضي فإما أن ينكر القاذف أو يقر، فإن أقر القاذف، أو أقام المقذوف البينة على صدور القذف منه أقام حد القذف على

القاذف.

وإن أنكر القاذف طلب من المقذوف أن يُحضر البينة على صحة القذف وصدوره منه، ويمهله ثلاثة أيام، فإن أحضرها أقام حد القذف على القاذف.

وإن لم يأت ببينة سقط الحد عن القاذف.

#### ما يُسقط حد القذف:

يَسقط حد القذف بأحد أربعة أمور:

الأول: إثبات الزنا على المقذوف بالبينة أو بإقراره به.

الثاني: عفو المقذوف عن القاذف.

الثالث: اللعان بين الزوجين.

الرابع: تصديق المقذوف للقاذف فيما رماه به.

#### صفة توية القاذف:

من قذف غيره بالزنا أو اللواط كذباً وأقيم عليه حد القذف:

فهذا القذف يتعلق به حقان:

الأول: حق الله، وتوبته منه باستغفاره من ذنبه، وندمه على ما فعل، وعزمه ألا يعود إليه.

الثاني: حق العبد، وتوبته منه أن يكذِّب نفسه فيما رمى به غيره.

فإذا تاب من هذا وهذا قُبلت شهادته وتوبته.

قال الله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَيْاً وَأُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَمُمَّ شَهَدَةً أَبَداً وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴿ ۚ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصَلَحُواْ فَإِنَّ اللَّهَ فَعُرُدُ رَحِيدُ ﴿ فَا لَهُ مَا لَفَاسِقُونَ ﴿ ۚ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصَلَحُواْ فَإِنَّ اللَّهَ فَعُرُدُ رَحِيدُ ﴾ [النور: ٤-٥].

### ٣- حد الخمر

• الخمر: اسم لكل ما خامر العقل وغطاه من مأكول أو مشروب ونحوهما.

#### • حقيقة السكر:

السكر الذي يجب به الحد هو اللذة والنشوة التي يغيب معها العقل الذي يحصل به التمييز، فلا يعلم صاحبه ما يقول، فإذا علم ما يقول خرج عن حد السكر.

قال الله تعالى: ﴿ يَمَا يُهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقَرَبُوا الصَّكَاوَةَ وَأَنتُمْ سُكَارَىٰ حَتَى تَعَلَمُوا مَا نَقُولُونَ ﴾ [النساء: ٤٣].

# • سبب تسمية المسكر خمراً:

سمي المسكر خمراً لأنها تُغطَّى حتى تدرك وتغلي.. ولأنها تستر العقل وتغطيه.. ولأنها تخامر العقل وتخالطه.

فالخمر تركت، وخمرت حتى أدركت، ثم خالطت العقل، ثم خمرته وسترته وغطته.

## • أسباب السكر:

قد يكون سبب السكر تناول الخمر، وقد يكون سببه ألم شديد يغيب معه العقل، وقد يكون سببه أمر مَخُوف عظيم هجم عليه فغاب عقله، وقد يكون سببه فرح شديد، أو غضب شديد، أو عشق، أو يأس، أو سماع شيطاني ونحو ذلك مما يغيب به العقل.

## أنواع الخمر:

الخمر هي كل ما خامر العقل وغطاه من مأكول أو مشروب أو مشموم، سواء اتُخذ من التمر أو العنب أو العسل أو الحنطة أو الشعير أو غيرها من النباتات والمركبات الكيميائية المخدرة.

١ - عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُما قَالَ: قَامَ عُمَرُ عَلَى المِنْبَرِ، فَقَالَ: أَمَّا بَعْدُ، نَزَلَ تَحْرِيمُ الْخَمْرِ وَهِيَ مِنْ خَمْسَةٍ: العِنَبِ وَالتَّمْرِ وَالعَسَلِ وَالحِنْطَةِ وَالشَّعِيرِ،
 وَالْخَمْرُ مَا خَامَرَ الْعَقْلَ. متفق عليه (۱).

٢- وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: سُئِلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ البِتْعِ، وَهُو نَبِيذُ العَسَلِ، وَكَانَ أَهْلُ اليَمَنِ يَشْرَبُونَهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «كُلُّ شَرَابٍ أَسْكَرَ فَهُو حَرَامٌ». متفق عليه (٢).

# • سد الذرائع الموصلة إلى تناول الخمر:

سد الإسلام كل ذريعة توصل إلى الخمر، ومن ذلك:

تحريم القطرة من الخمر.. وإمساكها لاتخاذها خلاً.. النهي عن الانتباذ فوق ثلاث.. النهي عن الخليطين.. النهي عن الخليطين.. النهي عن الانتباذ في بعض الأوعية كالقرع ونحوه.

١ - عَنْ عَمْرو بْن شُعَيْبٍ عَنْ أبيهِ عَنْ جدّه عَنِ النّبيِّ ﷺ قَالَ: «مَا أَسْكَرَ كَثِيرُهُ فَقَلِيلُهُ حَرَامٌ». أخرجه أحمد والنسائي (٣).

٢- وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ سُئِلَ عَنِ الخَمْرِ تُتَّخَذُ خَلاًّ؟ فَقَالَ:

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٥٥١١)، واللفظ له، ومسلم برقم (٣٠٣٢).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٥٥٨٦)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٠٠١).

<sup>(</sup>٣) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (٦٦٧٤)، والنسائي برقم (٥٦٠٧).

**(لاً).** أخرجه مسلم (۱).

٣- وَعَنْ ابْنِ عَبّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُما قَالَ: خَرَجَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي سَفَرٍ، ثُمّ رَجَعَ وَقَدْ نَبَذَ نَاسٌ مِنْ أَصْحَابِهِ فِي حَنَاتِمَ وَنَقِيرٍ وَدُبّاءٍ، فَأَمَرَ بِهِ فَأُهَرِيقَ، ثُمّ أَمَر بِسِقَاءٍ فَجُعِلَ فِيهِ زَبِيبٌ وَمَاءٌ، فَجُعِلَ مِنَ اللّيْلِ فَأَصْبَحَ، فَشَرِبَ مِنْهُ يَوْمَهُ ذَلِكَ بِسِقَاءٍ فَجُعِلَ فِيهِ زَبِيبٌ وَمَاءٌ، فَجُعِلَ مِنَ اللّيْلِ فَأَصْبَحَ، فَشَرِبَ مِنْهُ يَوْمَهُ ذَلِكَ وَلَيْلَتَهُ المُسْتَقْبِلَةَ، وَمِنَ الغَدِ حَتّى أَمْسَى، فَشَرِبَ وَسَقَى، فَلَمّا أَصْبَحَ أَمَرَ بِمَا بَعْهِ مِنْهُ فَأُهُرِيقَ. أخرجه مسلم ".

٤ - وَعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدالله رَضِيَ اللهُ عَنْهُما أَنَّ النّبِي ﷺ نَهَى أَنْ يُخْلَطَ الزّبِيبُ
 وَالتّمْرُ، وَالبُسْرُ وَالتّمْرُ. مَنفق عليه "".

٥- وَعَنْ زَاذَان قَالَ: قُلتُ لِإِبْنِ عُمَرَ: حَدِّثِنِي بِمَا نَهَى عَنْهُ النَّبِي ﷺ مِنَ الأَشْرِبَةِ بِلُغَتِكَ، وَفَسَّرُهُ لِي بِلُغَتِنَا، فَإِنَّ لَكُمْ لُغَةً سِوَى لُغَتِنَا، فَقَالَ: نَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ الْحَنْتَمِ، وَهِيَ الْجَرِّةُ، وَعَنِ الدَّبّاءِ، وَهِيَ القَرْعَةُ، وعَنِ المُزَفِّتِ، وَهُوَ عَنِ الحَنْتَمِ، وَهِيَ الجَرِّةُ، وَعَنِ الدَّبّاءِ، وَهِيَ القَرْعَةُ، وعَنِ المُزَفِّتِ، وَهُو المُقَيِّرُ، وَهِيَ النَّخْلَةُ تُنسَحُ نَسْحاً، وَتُنقَرُ نَقْراً، وَأَمَرَ أَنْ يُنتَبَذَ فِي الأَسْقِيَةِ. أخرجه مسلم ''.

# • حكم شرب الخمر للدواء:

يحرم التداوي بشرب الخمر؛ لأن الله لم يجعل شفاء هذه الأمة فيما حرم عليها، فهي داء وليست بدواء.

عَنْ وَائِلِ الحَضْرَمِيّ أَنَّ طَارِقَ بْنَ سُويْدِ الجُعَفِيّ سَأَلَ النَّبِيّ ﷺ عَنِ الخَمْرِ؟ فَنَهَاهُ، أَوْ كَرِهَ أَنْ يَصْنَعَهَا، فَقَالَ: إِنَّمَا أَصْنَعُهَا لِلدَّوَاءِ، فَقَالَ: «إِنَّهُ لَيْسَ بِدَوَاءٍ،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٩٨٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٢٠٠٤).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٥٦٠١)، ومسلم برقم (١٩٨٦)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم برقم (١٩٩٧).

وَلَكِنَّهُ دَاءٌ». أخرجه مسلم(١).

## • حكم الخمر:

الخمر كله قليله وكثيره محرم، والخمر أم الخبائث، وهو من الكبائر الموجبة للعقاب في الدنيا والآخرة.

٢ - وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولُ الله ﷺ قَالَ: «كُلِّ مُسْكِرٍ خَمْرٌ، وَكُلِّ مُسْكِرٍ خَمْرٌ، وَكُلِّ مُسْكِرِ حَرَامٌ». أخرجه مسلم (۱).

٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «لا يَزْنِي الزَّانِي حِينَ يَشْرَبُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلا يَشْرَبُ الخَمْرَ حِينَ يَشْرَبُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلا يَسْرِقُ النَّاسُ إِلَيْهِ فِيهَا السَّارِقُ حِينَ يَسْرِقُ وَهُو مُؤْمِنٌ، وَلا يَنْتَهِبُ نُهْبَةً، يَرْفَعُ النَّاسُ إِلَيْهِ فِيهَا السَّارِقُ حِينَ يَسْرِقُ وَهُو مُؤْمِنٌ، وَلا يَنْتَهِبُ نُهْبَةً، يَرْفَعُ النَّاسُ إِلَيْهِ فِيهَا أَبْصَارَهُمْ، وَهُوَ مُؤْمِنٌ». متفق عليه (").

# • حكمة تحريم الخمر:

الخمر أم الخبائث، وقد حرم الإسلام قليلها وكثيرها.

وتحريم المحرمات على هذه الأمة هو تحريم حفظٍ وصيانة، لا تحريم عقوبة وحرمان.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٩٨٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٢٠٠٣).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٧٧٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (٥٧).

ولمًّا كانت الخمر تغطي عقل شاربها، فيتصرف تصرفات تضر البدن والروح، والمال والولد، والعرض والشرف، والفرد والمجتمع ونحو ذلك من المفاسد المترتبة على زوال العقل، ولِمَا تسببه من الأمراض والضغط والبَلَه والجنون، ولِمَا تسببه من العداوة والبغضاء، والصد عن ذكر الله والصلاة، وتعطيل العمل، وانتهاك الحرمات والمحرمات.

ولِمَا في تناولها من الجناية على العقل الذي شرَّف الله به الإنسان على غيره، ولِمَا فيها من الخبث والضرر على القلب والعقل والدماغ والكبد.

فلهذه الأسباب وغيرها حرم الله الخمر من كل وجه تناولاً، أو تجارة فيها، أو زراعة لها، صيانة للعقول من الفساد، وحفظاً للأموال والأعراض والنفوس والأخلاق من التلف والهلاك.

قال الله تعالى: ﴿ يَكَانُهُمُ الَّذِينَ مَامَنُواْ إِنَمَا الْخَتُرُ وَالْمَنْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزَلَمُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ الله تعالى: ﴿ يَكُمُ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

#### ثبوت حد الخمر:

يثبت حد الخمر بأحد أمرين:

الأول: إقرار الإنسان بأنه شرب الخمر.

الثاني: شهادة شاهدين عدلين.

#### • مقدار حد الخمر:

حد الخمر أربعون جلدة، وللإمام أن يبلغ به الثمانين تعزيراً إن رأى انهماك

الناس في الشراب.

١ - عَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنّ النّبِيّ ﷺ أُتِيَ بِرَجُلٍ قَدْ شَرِبَ الحَمْرَ،
 فَجَلَدَهُ بِجَرِيدَتَيْنِ، نَحْوَ أَرْبَعِينَ. أخرجه مسلم (١).

٢- وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ نَبِى اللهِ ﷺ جَلَدَ فِي الْحَمْرِ بِالْجَرِيدِ وَالنِّعَالِ، ثُمَّ جَلَدَ أَبُو بَكْرٍ أَرْبَعِينَ. فَلَمَّا كَانَ عُمَرُ وَدَنَا النَّاسُ مِنَ الرِّيفِ وَالقُرَى، قَالَ: مَا تَرَوْنَ فِي جَلدِ الْخَمْرِ؟ فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفٍ: أَرَى أَنْ تَجْعَلَهَا كَأَخَفِّ تَرَوْنَ فِي جَلدِ الْخَمْرِ؟ فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفٍ: أَرَى أَنْ تَجْعَلَهَا كَأَخَفِّ الْحُدُودِ. قَالَ: فَجَلَدَ عُمَرُ ثَمَانِينَ. متفق عليه "".

# • شروط إقامة حد الخمر:

يشترط لإقامة حد الخمر ما يلى:

البلوغ.. والعقل.. والاختيار.. والعلم بأنه خمر.

ويُجلد شاربها مسلماً كان أو كافراً، حراً أو عبداً.

#### • عقوبة شارب الخمر:

۱- إذا شرب الإنسان الخمر فحده أربعون جلدة، وللإمام أن يزيده إلى ثمانين جلدة إن رأى المصلحة.

٢- من أصر على شرب الخمر جُلد في المرة الأولى، ثم الثانية، ثم الثالثة، فإن
 شرب رابعة فللإمام حبسه أو قتله تعزيراً؛ قطعاً لدابر الشر وأهله.

٣- من شرب الخمر في الدنيا ثم لم يتب منها لم يشربها في الآخر.

ولا يدخل الجنة مدمن خمر، ومن شربها وسكر لم تقبل له صلاة أربعين

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٧٠٦).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٧٧٦)، ومسلم برقم (١٧٠٦)، واللفظ له.

- يوماً، ومن كرر شربها سقاه الله يوم القيامة من عصارة أهل النار، ومن تاب تاب الله عليه.
- ٤- للإمام كسر أواني الخمر، وتحريق أماكن الخمارين، بحسب المصلحة التي تردع عن شربها.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِى اللَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْ نَطُواْ مِن رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الدُّنونِ ؟ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ يَغْفِرُ الدُّنونِ ؟ ٥٠].
- ٢- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ شَرِبَ الخَمْرَ فِي الدُّنْيَا، ثُمَّ لَمْ يَتُبْ مِنْهَا، حُرِمَهَا فِي الآخِرَةِ». متفق عليه (١٠).
- ٣- وَعَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلاً قَدِمَ مِنْ جَيْشَانَ (وَجَيْشَانُ مِنَ اليَمَنِ) فَسَأَلَ النّبِيّ النّبِيّ عَنْ شَرَابٍ يَشْرَبُونَهُ بِأَرْضِهِمْ مِنَ الذّرَةِ يُقَالُ لَهُ المِزْرُ؟ فَقَالَ النّبِيّ النّبِيّ عَنْ عَنْ شَرَابٍ يَشْرَبُ اللّه عَنْ الله عَلَى الله عَرْ وَجَلّ عَهْداً لِمَنْ يَشْرَبُ المُسْكِرَ أَنْ يَسْقِيَهُ مِنْ طِينَةِ الخَبَالِ» عَلَى الله، عَز وَجَلّ عَهْداً لِمَنْ يَشْرَبُ المُسْكِرَ أَنْ يَسْقِيَهُ مِنْ طِينَةِ الخَبَالِ» قَالَ: «عَرَقُ أَهْلِ النّارِ، أَوْ عُصَارَةُ أَهْلِ النّارِ، أَوْ عُصَارَةُ أَهْلِ النّارِ». أخرجه مسلم ".
- ٤- وَعَنِ عَلَيٍّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّه أَمَرَ عَبدَاللهِ بن جَعفَرٍ أَنْ يَجْلِدَ الوَليد بن عُقبةَ فِي الخَمرِ، فلمَّا جَلدَهُ أَرْبَعِينَ، قَالَ عَلِيٌّ: أَمْسِكْ، ثُمَّ قَالَ: جَلدَ النّبِيّ ﷺ قَالَ: جَلدَ النّبِيّ ﷺ وَكُلُّ سُنَةٌ، وَهَذَا أَحَبُّ إِلَيَّ.
   أَرْبَعِينَ، وَجَلَدَ أَبُو بَكْرٍ أَرْبَعِينَ، وَعُمَرُ ثَمَانِينَ، وَكُلُّ سُنَةٌ، وَهَذَا أَحَبُّ إِلَيَّ.
   أخرجه مسلم "".

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٥٧٥)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٠٠٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٢٠٠٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (١٧٠٧).

- ٥- وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا وَنَفَرٍ مِنْ أَصْحَابِ مُحَمَّدٍ ﷺ قَالُوا: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ شَرِبَ الخَمْرَ فَاجْلِدُوهُ ثُمَّ إِنْ شَرِبَ فَاجْلِدُوهُ ثُمَّ إِنْ شَرِبَ فَاجْلِدُوهُ ثُمَّ إِنْ شَرِبَ فَاقْتُلُوهُ». أخرجه النسائي (١٠).
- ٦ وَعَنْ ابنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ شَرِبَ الحَمْرَ لَمْ
   يَقْبَلِ اللهُ لَهُ صَلاَةً أَرْبَعِينَ صَبَاحًا، فَإِنْ تَابَ تَابَ اللهُ عَلَيْهِ، فَإِنْ عَادَ لَمْ يَقْبَلِ اللهُ
   لَهُ صَلاَةً أَرْبَعِينَ صَبَاحًا فَإِنْ تَابَ تَابَ اللهُ عَلَيْهِ». أخرجه أحمد والترمذي (۱).

## • أنواع العقوبات التعزيرية لشارب الخمر:

يجوز للإمام أن يزيد في حد الخمر تعزيراً إذا رأى تهالك الناس، واستهانتهم بحدها.

#### ومن تلك العقوبات التعزيرية:

١ - مضاعفة الحد من أربعين إلى ثمانين تعزيراً.

٢- القتل لمدمن الخمر المصر عليها.

٣- التعزير بالنفي.

٤- التعزير بالحبس.

٥- التعزير بالتشهير.

٦- تكسير دِنَان الخمر.

٧- إحراق محلات بيع الخمر.

ونحو ذلك مما يراه الإمام محققاً للمصلحة، ودافعاً للمفسدة، وذلك

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه النسائي برقم (٥٦٦١).

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (٤٩١٧)، والترمذي برقم (١٨٦٢)، وهذا لفظه.

يختلف في كل زمان ومكان، ويختلف بحسب أرباب الجرائم.

# • حكم الدعاء على من أقيم عليه حد الخمر:

لا يجوز الدعاء على من أقيم عليه حد الخمر، وإنما يناصح ويدعى له بالهداية.

١- عَنْ عُمَرَ بْنِ الخطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلاً عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَلَيْ كَانَ اسْمُهُ عَبْدَاللهِ، وَكَانَ يُلقَّبُ حِمَارًا، وَكَانَ يُضْحِكُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ، وَكَانَ النَّبِيُّ عَلِيْهِ قَدْ جَلَدَهُ فِي الشَّرَابِ، فَأْتِيَ بِهِ يَوْمًا فَأْمَرَ بِهِ فَجُلِدَ، فقال رَجُلٌ مِنَ القَوْمِ: اللهُمَّ جَلَدَهُ فِي الشَّرَابِ، فَأْتِيَ بِهِ يَوْمًا فَأْمَرَ بِهِ فَجُلِدَ، فقال رَجُلٌ مِنَ القَوْمِ: اللهُمَّ العَنْهُ، مَا أَكْثَرَ مَا يُؤْتَى بِهِ؟ فقال النَّبِيُّ عَلِيهِ: «لا تَلعَنُوهُ، فَوَاللهِ مَا عَلِمْتُ إِنَّهُ يُعِيدٍ: «لا تَلعَنُوهُ، فَوَاللهِ مَا عَلِمْتُ إِنَّهُ يُحِبُّ اللهَ وَرَسُولَهُ». أخرجه البخاري (١).

٢- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: أَتِيَ النَّبِيُّ ﷺ بِسَكْرَانَ، فَأَمَرَ بِضَرْبِهِ، فَمِنَّا مَنْ يَضْرِبُهُ بِنَعْلِهِ وَمِنَّا مَنْ يَضْرِبُهُ بِنَوْبِهِ، فَلَمَّا انْصَرَف قال رَسُولُ اللهِ ﷺ: (لا تَكُونُوا عَوْنَ الشَّيْطَانِ عَلَى رَجُلٌ: مَا لَهُ أَخْزَاهُ اللهُ عَلَى رَسُولُ اللهِ ﷺ: (لا تَكُونُوا عَوْنَ الشَّيْطَانِ عَلَى أَخِيهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

## • حكم إقامة حد الخمر بالقرينة الظاهرة:

لا يقام حد الخمر بالرائحة إلا إذا انضم إليها ما ينفي الشبهة، فيقام الحد بالرائحة والقيء في الأحوال الآتية:

١ - أن يكون من وجدت منه الرائحة مشهوراً بإدمان شرب الخمر.

٢- أن يوجد مع الرائحة عوارض السكر والقيء.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٦٧٨٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٦٧٨١).

٣- أن يوجد جماعة بعضهم قد سكر، وبعضهم تنبعث منه الرائحة ونحو ذلك.

## الأحكام المتعلقة بالخمر:

يتعلق بالخمر الأحكام الآتية:

١- يحرم شرب قليل الخمر وكثيرها إلا عند الضرورة لزوال عطش وغصة.

٢- لا يجوز التداوي بالخمر؛ لأنها داء.

٣- يحرم بيعها وشراؤها والتجارة فيها.

٤- يجب على ولي الأمر إتلافها.

٥- يُحد شاربها حَد الخمر.

## • حكم المخدرات:

المخدرات: مواد مركبة تفسد الجسم، وتورثه الخدر والفتور، وتؤثر على العقل بالتغطية أو الإزالة.

والمخدرات داء عضال تسبب الشرور والأمراض المهلكة، فيحرم تعاطيها، وتهريبها، وترويجها، والتجارة فيها؛ لعظيم ضررها وإثمها.

قال الله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوىٰ ۖ وَلَا نَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْمُدُّوَٰنِ وَٱتَّقُواْ الله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْمُدُونَ وَٱلنَّقُواْ اللهُ تَعَالَى اللهُ الل

### عقوبة أهل المخدرات:

يجب على إمام المسلمين عقوبة كل من يتعاطى أو يتاجر في المخدرات بما يحقق المصلحة، ويدفع المفسدة من سجن، أو جلد، أو قتل، أو غرامة.

وذلك لخطرها العظيم، وشرها المستطير، قطعاً لدابر الشر والفساد، وحفظاً للأنفس والأموال والأعراض والعقول.

# وتختلف عقوبة أهل المخدرات بحسب شدة جرمهم كما يلي:

١ - مهرب المخدرات عقوبته القتل؛ لعظيم شره وضرره.

٢- مروِّج المخدرات بالبيع والشراء، أو الإهداء، أو التصنيع، أو الاستيراد:

في المرة الأولى يعزر تعزيراً بليغاً بالحبس، أو الجلد، أو الغرامة المالية، أو بها كلها حسب رأي الحاكم بما يحقق المصلحة، ويدفع المفسدة.

وإن تكرر منه ذلك يعزر بما يقطع شره عن الأمة، حتى ولو كان ذلك بالقتل؛ لأنه بفعله هذا من المفسدين في الأرض.

# • أنواع المخدرات:

المخدرات والمسكرات أنواع متعددة، وكلها تغطي العقل، وتفسد الجسم. وكلها محرمة؛ لما فيها من الضرر المؤكد الحصول.

ومن أشهر أنواع المخدرات:

الحشيش، والأفيون، والكوكايين، والمورفين، والبرش، ونحو ذلك مما يغطي العقل، ويخدر البدن، ويورث الفتور والكسل، ويفسد الجسم.

١ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَا أَسْكَرَ كَثِيرُهُ فَقَلِيلُهُ حَرَامٌ». أخرجه أبو داود والترمذي (١٠).

٢- وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ عَيْلِهُ قَالَ: «كُلُّ مُخْمِرٍ خَمْرٌ وَكُلُّ مُسْكِرٍ حَرَامٌ وَمَنْ شَرِبَ مُسْكِراً بُخِسَتْ صَلاَتُهُ أَرْبَعِينَ صَبَاحاً فَإِنْ تَابَ تَابَ اللهُ عَلَيْهِ فَإِنْ عَادَ الرَّابِعَةَ كَانَ حَقّاً عَلَى اللهِ أَنْ يَسْقِيَهُ مِنْ طِينَةِ الخَبَالِ». قِيلَ: وَمَا طِينَةُ الخَبَالِ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «صَدِيدُ أَهْلِ النَّارِ وَمَنْ سَقَاهُ صَغِيراً لاَ وَمَا طِينَةُ الخَبَالِ يَا رَسُولَ اللهِ؟

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٣٦٨١)، والترمذي برقم (١٨٦٥).

يَعْرِفُ حَلاَلَهُ مِنْ حَرَامِهِ كَانَ حَقّاً عَلَى اللهِ أَنْ يَسْقِيَهُ مِنْ طِينَةِ الخَبَالِ». أخرجه أبو داود (١).

# حكم المفتِّرات:

المفترات: هي كل ما يورث الفتور في البدن، والخدر في الأطراف.

والمفترات سواء كانت نباتية كالقات، أو مصنَّعة كالجراك ونحو ذلك مما لا يصل إلى حد الإسكار، ولا يغيب العقل، كل ذلك محرم، ولا يجوز تعاطيه ولا شربه، لعظيم ضرره.

فالمسكرت والمخدرات والمفترات كلها محرمة؛ لمخامرتها العقل، وتغطيتها له.

وفي المخدرات والمفترات مفاسد الخمر ومضاره، بل هي أكثر ضرراً، وأعظم فساداً من الخمر؛ لأنها تضر الأمة ضرراً بليغاً، أفراداً وجماعات، وتضر دينهم وأبدانهم وصحتهم وعقولهم، وتعطل أعمالهم، وتفسد أموالهم، وتمزق شملهم، وتأكل أوقاتهم، وتفسد حياتهم.

وكل ما يزعمونه في تلك المحرمات من مصالح ومنافع فهي وهمية خادعة. والإسلام يحرم المفاسد والمضار، ويبيح المصالح والمنافع.

١- قال الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَنَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّيِّ الْأُمِّى الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَدَةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَلَهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْتِ ﴾ [الأعراف: ١٥٧].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِى وَنُشْكِى وَعَيْمَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللهُ لَا شَكِ لَهُ وَقَالَ اللهُ الْعَالَمِينَ ﴿ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٣٦٨٠)، انظر الصحيحة رقم (٢٠٣٩).

#### عقوبة المفترات:

المفترات بأنواعها كلها ضارة ومفترة، وكثيرها مخدر.

فيحرم تناولها أو التجارة فيها؛ لأن كل ما يؤدي إلى الحرام فهو حرام، وكل ما يؤدي إلى المعصية فهو معصية، والوسائل لها أحكام المقاصد.

والمفترات كالمخدرات لها عقوبات تعزيرية يقدرها الإمام بما يحقق المصلحة، ويقطع دابر الشر والفساد.

#### • حكم الدخان:

التبغ: شجرة خبيثة يدخنها الإنسان زاعماً أنها تريح بدنه وأعصابه.

وحكم الدخان محرم؛ لأنه من الخبائث الضارة.. مضر بالأبدان.. مؤذ برائحته المدخن ومن حوله من الملائكة والناس.. مضر بالمال لما فيه من التبذير.. مفسد لأعضاء الإنسان كالقلب والحلق والفم.. مفسد لطبيعة الإنسان ومزاجه.

وأعظم من ذلك أنه مضر بدين صاحبه، قاطع له عن الطاعات، محرك له إلى المعاصي، مفسد لأخلاقه، موجب لسخط الله، وبغض عباده و كراهيتهم له. قال الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَتَّيِعُونَ الرَّسُولَ النَّيِّيِّ الْأُمِّى الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَئِةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَنَهُمْ عَنِ الْمُنكِرِ وَيُجُرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْنَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧].

#### ٤ - حد السرقة

- السرقة: هي أخذ مال محترم لغيره، لا شبهة فيه، من موضع مخصوص، بقدر مخصوص، على وجه الخفية.
  - أنواع الاعتداء على الأموال:

الاعتداء على الأموال له حالات هي:

السرقة.. أو الغصب.. أو الاختلاس.. أو النهب.. أو الطَّر.. أو الخيانة.. أو الجحد.

فالسرقة: أخذ مال الغير المحترم خفية من حرزه.

والغصب: أخذ المال علانية قهراً بغير حق.

والاختلاس: أخذ المال بصفة لا يشعر بها المسروق منه.

والنهب: أخذ المال مغالبة والناس ينظرون.

والطَّرَّار: هو النَّشَّال الذي يسرق من جيب الإنسان أو كمه.

والنَّبَّاش: هو من ينبش القبر لأخذ ما فيه.

والخائن: هو الغادر الجاحد للمال.

والجاحد: هو المنكر ما عنده لغيره.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَ مُوٓا أَيَّدِيَهُمَا جَزَآءُ بِمَاكَسَبَا نَكَلَا مِّنَ اللهِ مِّا اللهُ مِّنَا اللهُ مِن اللهُ وَاللهُ عَزِيزُ حَكِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَزِيزُ حَكِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَزِيزُ حَكِيمُ اللهُ الل

٢ - وَعَنْ جَابِرِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «لَيْسَ عَلَى خَائِنِ وَلا مُنتَهِبِ وَلاَ

مُخْتَلِسِ قَطْعٌ". أخرجه أبو داود والترمذي (١١).

• أنواع السرقة:

السرقة نوعان هي:

١ - ما يوجب الحد: وهي السرقة التي توفرت لها شروط إقامة الحد.

٢- ما يوجب التعزير: وهي كل سرقة لم تكتمل فيها شروط إقامة الحد.

والسرقة التي عقوبتها الحد نوعان:

الأول: سرقة كبرى: وهي أخذ المال على سبيل المغالبة وتسمى الحِرَابة، ويجب فيها قطع اليد والرجل من خِلاف.

الثاني: سرقة صغرى: وهي السرقة التي يجب فيها قطع اليد، وهذه هي المقصودة في هذا الباب.

• صفة العمل مع المتهمين في السرقة:

المتهمون في السرقة أو غيرها ثلاثة أصناف:

الأول: معروف بالدين والورع، وليس من أهل التهم، فهذا يخلَّى سبيله.

الثاني: مجهول الحال، فهذا يحبس حتى ينكشف أمره.

الثالث: معروف بالفجور والفسق، فهذا يُمتحن بالضرب حتى يقر بالجناية.

### • حكم السرقة:

السرقة محرمة، وهي من كبائر الذنوب؛ لأنها أكل لأموال الناس بالباطل، واعتداء على أموالهم بغير حق.

(١) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٤٣٩١)، وأخرجه الترمذي برقم (١٤٤٨)، وهذا لفظه.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَلَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَا إِلَى ٱلْحُكَامِ
   لِتَأْكُلُواْ فَرِيقًا مِّنَ أَمْوَلِ ٱلنَّاسِ بِالْإِثْمِ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ [البقرة: ١٨٨].
- ٢- وَعَنْ أَبِي بَكْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ
   وَأَعْرَاضَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ، كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ
   هَذَا». منفق عليه(١٠).
- ٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «لا يَزْنِي الزَّانِي حِينَ يَزْنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلا يَشْرَبُ الحَمْرَ حِينَ يَشْرَبُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلا يَسْرِقُ حِينَ يَشْرَبُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلا يَسْرِقُ حِينَ يَشْرَبُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلا يَسْرِقُ حِينَ يَشْرَبُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَلا يَنْتَهِبُ نُهْبَةً يَرْفَحُ النَّاسُ إِلَيْهِ فِيهَا أَبْصَارَهُمْ حِينَ يَسْرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ». متفق عليه "".

#### • عقوبة السارق:

١- إذا ثبتت السرقة على أحد قُطعت يده اليمنى من مفصل الكف، فإن سرق ثانية قُطعت رجله اليسرى.

فإن سرق بعد ذلك فلا قطع، بل يكون التعزير والنكال بما يراه الحاكم رادعاً لعدوانه من حبس، أو جلدٍ، أو بهما معاً.

- ٢- السارق آخذ لمال غيره بغير حق، ولهذا لعنه الله، وتوعده بالنار يوم القيامة إن
   لم يتب ويرد ما أخذ.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٤٤٠٦)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٧٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٤٧٥)، واللفظ له، ومسلم برقم (٥٧).

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَكَّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابُ مُنهِينُ ﴿ النَّا ﴾ [النساء: ١٤].

٣- وَعَنْ أبي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قال: قال رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لَعَنَ اللهُ السَّارِقَ
 يَسْرِقُ البَيْضَةَ فَتُقْطَعُ يَدُهُ، وَيَسْرِقُ الحَبْلَ فَتُقْطَعُ يَدُهُ». متفق عليه (١٠).

# • حكمة مشروعية حد السرقة:

صان الله الأموال بإيجاب قطع يد السارق، فإن اليد الخائنة بمثابة عضو مريض يجب بتره ليسلم الجسم.

وفي قطع يد السارق التي من شأنها أن تباشر السرقة عبرة لمن تحدثه نفسه بسرقة أموال الناس، وتطهير للسارق من ذنبه، وحفظ لأموال الأمة، وإرساء لقواعد الأمن والطمأنينة في المجتمع.

وقطع يد السارق كفيل بقطع دابر السرقة وتقليلها، وحفظ للسارق أن ينال كسبه من السحت الحرام، ورسالة مكشوفة تردع الصائل، وتكف الباغي. والسارق هو الذي جلب الشر لنفسه، فقُطع لمصلحة نفسه ومصلحة غيره.

#### شروط إقامة حد السرقة:

يجب القطع في حد السرقة إذا توفرت الشروط الآتية:

١- أن يكون السارق بالغاً، عاقلاً، مختاراً، مسلماً كان أو كافراً.

٢- أن يكون المسروق مالاً محترماً، فلا قطع بسرقة آلة لهو، أو خمر ونحوهما.

٣- أن يبلغ المال المسروق نصاباً، وهو ربع دينار من الذهب فصاعداً.

٤- أن يأخذ المال على وجه الخفية، فإن لم يكن كذلك فلا قطع كالاغتصاب،

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٧٩٩)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٨٧).

والاختلاس، والانتهاب ونحوها، وإنما فيها التعزير.

٥- أن يأخذ المال من حرزه كالدكان والدار ونحوهما.

٦- انتفاء الشبهة، فلا قطع على الأب والأم، والابن والبنت، ولا على من وجبت عليه نفقته، ولا على من سرق في المجاعة.

٧- ثبوت السرقة.

#### وتثبت السرقة بأحد أمرين:

١ - الإقرار: بأن يقر السارق على نفسه بالسرقة.

٢- الشهادة: بأن يشهد عليه رجلان عدلان بأنه سرق، ولا تقبل شهادة النساء في الحدود.

فإذا تمت هذه الشروط وجب القطع، وإن اختل شرط منها سقط القطع، وللإمام التعزير بما يراه مناسباً.

### • من لا قطع عليه في السرقة:

١- الأصول كالأب والأم، والفروع كالابن والبنت؛ لشبهة الإنفاق والتبسط.

٢- لا يُقطع أحد الزوجين بسرقته من مال الآخر؛ لشبهة النفقة والتبسط.

٣- سرقة العبد من مال سيده، والسيد من مال مالكه؛ لشبهة النفقة والتبسط.

٤ - السرقة من بيت المال؛ لشبهة حقه في بيت المال.

٥ - الفقير إذا سرق من غَلَّة وقفٍ على الفقراء؛ لشبهة استحقاقه منها.

٦- السرقة من مال له فيه شراكة؛ لأن له نصيباً فيه.

وللإمام أن يعزر من شاء بما يكف شر هذه الجريمة، ويردع السارق وغيره.

#### مقدار نصاب السرقة:

نصاب السرقة الذي تقطع فيه اليد ربع دينار من الذهب فصاعداً، أو عرض يساويه.

والدينار يساوي مثقال، والمثقال يساوي أربعة غرامات تقريباً، فيكون ربع الدينار يساوي غراماً واحداً.

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قالَتْ: قالَ النَّبِيُّ ﷺ: "تُقْطَعُ اليَدُ فِي رُبُعِ دِينَارِ فَصَاعِدًا». متفق عليه().

### • حِرْز الأموال والأشياء:

حرز المال: هو المكان الذي يُحفظ فيه عادة بقفل ونحوه.

والحرز يختلف باختلاف الأموال، والأشياء، والبلدان، وعدل السلطان وجوره، وقوته وضعفه.

فحرز الأموال والجواهر في المصارف، والدكاكين، والبيوت، والصناديق ونحو ذلك مما جرى به العرف.

وحرز الأقمشة والأواني والآلات في الدكاكين، والمستودعات، والبيوت، وراء الأبواب والأغلاق الوثيقة.

وحرز ما يباع في السوق من الفواكه والخضار ونحوها وراء الشبك أو القماش إذا كان للسوق حارس.

وحرز الخشب والحطب في الحظائر والمستودعات.

وحرز البهائم والمواشي والطيور في أماكن تربيتها في البيوت أو المشاريع،

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٧٨٩)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٨٤).

وحرزها في المرعى بالراعي المكلف، ونظره إليها غالباً ونحو ذلك مما جرت به عادة الناس.

فمن سرق من هذه الحروز قطع، ومن سرق من غير حرز لم يقطع، ويعزر ويرد ما أخذ أو قيمته أو بدله.

#### • صفة حد السرقة:

حد السرقة حق خالص لله تعالى.

فإذا ثبت الحد عند الحاكم لم يجز العفو عنه، ولا الإبراء منه، ولا الشفاعة فيه؛ لأنه حق لله، فيجب تنفيذه على من سرق.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطْ عُوَا أَيْدِيهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكَلًا مِّنَ اللَّهِ عَالَى اللّهَ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَزِيزٌ حَكِيدٌ ﴿ اللّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ اللّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ اللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللهَ اللهَ اللهَ عَلَيْهِ اللّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ آلَ ﴾ [المائدة: ٣٨-٣٩].

٧- وَعَنْ صَفْوَانَ بْنِ أُمَيَّةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كُنْتُ نَائِماً فِي الْمَسْجِدِ عَلَيَّ خَمِيصَةٌ لِي ثَمَنُ ثلاَثِينَ دِرْهَماً فَجَاءَ رَجُلٌ فَاخْتَلَسَهَا مِنِّي فَأُخِذ الرَّجُلُ فَأُتِي خَمِيصَةٌ لِي ثَمَنُ ثلاَثِينَ دِرْهَماً فَجَاءَ رَجُلٌ فَاخْتَلَسَهَا مِنِّي فَأُخِذ الرَّجُلُ فَأُتِينَ بِهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَأَمَرَ بِهِ لِيُقْطَعَ، قَالَ: فَأَتَيْتُهُ فَقُلْتُ: أَتَقْطَعُهُ مِنْ أَجْلِ ثلاَثِينَ بِهِ اللهِ عَلَيْ فَأَمَرَ بِهِ لِيُقْطَعَ، قَالَ: «فَهَلاَّ كَانَ هَذا قَبْلَ أَنْ تَأْتِينِي بِهِ». أخرجه لِهُ دَاهِ داود والنسائي (١).

# • مكان القطع في حد السرقة:

مكان القطع في حد السرقة في اليد اليمنى إن وجدت، من مفصل الكف، من الكوع الذي يلي إبهام اليد؛ لأنها آلة الأخذ غالباً.

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أبو داو د برقم (٤٣٩٤)، وهذا لفظه، وأخرجه النسائي برقم (٤٨٨٤).

وإن تكررت منه السرقة قُطع من مفصل القدم اليسرى، من مفصل العقب، ويبقى العقب وهو العرقوب مؤخر القدم الذي تحت الكعب.

ولا يجوز أن يُخَدُّر مكان القطع؛ لأن تأديبه وإيلامه مطلوب.

فإذا تم القطع وجب حسم مكان القطع؛ لئلا ينزف الدم فيموت.

ويكون الحسم بما يوقف الدم بغمسها بزيت يغلي، أو جراحة، أو كيّ بنار ونحو ذلك مما يوقف نزيف الدم.

ويجوز للإمام أن يعلق يده على صدره، أو على خشبة؛ تعزيراً، حسب حجم السرقة، وجناية السارق، وردعاً لغيره.

#### ما يترتب على ثبوت السرقة:

يترتب على ثبوت السرقة ما يلي:

١ - رد المسروق إن وُجد، أو مثله إن فُقد، أو قيمته إن كان تالفاً.

٢- قطع اليد اليمني من مفصل الكف وحسمها.

٣- إذا عاد السارق مرة أخرى قُطعت رجله اليسرى من مفصل القدم.

٤- إن عاد مرة ثالثة حُبس وعُزِّر ولا يُقطع.

# • حكم إعادة العضو المقطوع:

١- يجوز إعادة العضو المقطوع في حد أو قصاص بسبب خطأ في الحكم أو
 التنفيذ.

٢- لا يجوز شرعاً إعادة العضو المقطوع حداً؛ لأن في بقاء أثر الحد تحقيقاً للعقوبة المقررة، وزجراً عن الجريمة، وحذراً من مصادمة حكم الشرع في الظاهر.

## • حكم المال المسروق:

إذا كان المال المسروق موجوداً رده السارق لصاحبه، وإن كان تالفاً ضمن بدله، فإن لم يوجد ضمن قيمته، فإن كان معسراً فنظرة إلى ميسرة.

وقَطْع اليد لا يمنع ضمان رد المسروق؛ لأن الضمان حق الآدمي، والقطع يجب لحق الله، فلا يمنع أحدهما الآخر كالدية والكفارة.

## • حكم من سرق من بيت المال:

بيت المال فيه حق لعموم المسلمين، والسرقة منه أعظم إثماً من غيره.

والسارق من بيت المال يعزر بما يراه الإمام، ويُلزم برد ما أخذه، ولا يُقطع؛ لأن له نصيباً منه، ومثله في الحكم من سرق من الغنيمة أو الخمس.

# • حكم أخذ الثمر من مال الغير:

أخذ الثمر من ملك الغير له ثلاث حالات:

الأولى: أن يمر الإنسان المحتاج بالثمر على رؤوس النخل، أو الثمر في الشجر، أو بماشية فيها لبن، فهذا له أن يأكل ويشرب بقدر حاجته فقط بعد أن يستأذن صاحبه، فإن لم يجده أكل حاجته من غير أن يحمل شيئاً.

الثانية: أن يأخذ من ذلك ويذهب به معه من دون إذن، فهذا محرم؛ لأنه أخذ مال غيره بدون إذنه ولا رضاه، فعليه الغرامة بالمثل أو القيمة، وعليه التعزير بدون قطع؛ لأنه لم يأخذ مالاً من حرزه.

الثالثة: أن يأخذ الطعام من الجَرِين أو البَيْدر أو مستودع الطعام.

فهذا إن بلغ ما أخذ نصاباً فعليه حد القطع؛ لأنه أخذ المال من حرزه.

قال الله تعالى: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقْطَ عُوٓا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَاكَسَبَا نَكَلًا

مِّنَ ٱللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيرٌ حَكِيدٌ ﴿ المائدة: ٣٨].

# حكم الاشتراك في السرقة:

إذا اشترك جماعة في سرقة، فإن بلغ لكل واحد منهم نصاب، فعلى كل واحد منهم القطع.

وإن كان المسروق كله نصاباً، واشترك جماعة في سرقته، فلا يُقطع كل واحد منهم، لكن يعزرهم الحاكم، لأن كل واحد منهم لم يسرق نصاباً يوجب القطع.

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ الله ﷺ يَقْطَعُ السّارِقَ فِي رُبْعِ دِينَارِ فَصَاعِداً. متفق عليه (۱).

### • حكم جاحد العارية:

العارية: أن تعطي أحداً شيئاً لينتفع به لمدة شهر أو سنة مثلاً ثم يرده لك.

والوديعة: أن تعطي أحداً مالاً ليحفظه لك مدة معلومة وليست الخيانة في العارية كالخيانة في الوديعة.

فيُقطع جاحد العارية؛ لأنه قبضها لمصلحة نفسه، ولا يُقطع جاحد الوديعة؛ لأنه قبضها لمصلحة مالكها.

وإذا قُطع جاحد العارية امتنع الناس من جحدها، وإذا لم تقطع تجرأ الناس على جحدها، وفي هذا سد لباب المعروف بين الناس.

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنّ قُرَيْشاً أَهَمّهُمْ شَأْنُ المَرْأَةِ المَخْزُومِيّةِ الّتِي سَرَقَتْ. فَقَالُوا: وَمَنْ يَجْتَرِىءُ عَلَيْهِ إِلاّ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٧٨٩)، ومسلم برقم (١٦٨٤)، واللفظ له.

أُسَامَةُ، حِبُّ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ؟ فَكَلَّمَهُ أُسَامَةُ. فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهِ: «أَتَشْفَعُ فِي حَدِّ مِنْ حُدُود اللهِ؟». ثُمَّ قَامَ فَاخْتَطَبَ فَقَالَ: «أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ قَبْلَكُمْ، أَنَهُمْ كَانُوا إِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الشِّرِيفُ تَرَكُوهُ، وَإِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الضِّعِيفُ قَبْلَكُمْ، أَنَهُمْ كَانُوا إِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الشِّرِيفُ تَرَكُوهُ، وَإِذَا سَرَقَ فِيهِمُ الضِّعِيفُ أَقَامُوا عَلَيْهِ الحَدَّ، وَايْمُ اللهِ لَوْ أَنَّ فَاطِمَةَ بِنْتَ مُحَمّدٍ سَرَقَتْ لَقَطَعْتُ يَدَهَا». منفق عليه (۱).

# • حكم توبة السارق:

لتوبة السارق ثلاث حالات:

١ - أن يتوب مَنْ عليه حد السرقة أو غيرها قبل القدرة عليه.

فهذا يسقط عنه الحد، ولا يشرع له كشف نفسه بعد أن ستره الله، لكن يجب عليه رد ما أخذ من مال، وضمانه إن كان تالفاً.

٢- أن يتوب بعد القدرة عليه.

فهذا لا يسقط عنه الحد بالتوبة؛ لأن الحد تجب إقامته بعد بلوغه الإمام.

٣- أن يتوب بعد إقامة حد القطع عليه.

فهذا من شرط صحة توبته رد ما سرق إن كان موجوداً، وضمانه لربه إن كان تالفاً.

والله عز وجل يقبل التوبة النصوح، لكن لا بد من إقامة الحدود إذا بلغت الحاكم، ورد ما أخذ لمالكه.

قال الله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَاكَسَبَا نَكَلَا مِن اللهِ تعالى: ﴿ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيهُمَا جَزَاءً بِمَاكَسَبَا نَكَلَا مِن اللهِ تَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِثَ اللَّهَ يَتُوبُ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٤٧٥)، ومسلم برقم (١٦٨٨)، واللفظ له.

عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمُ اللَّهِ المائدة: ٣٩-٣٩].

• ما يسقط به حد السرقة بعد وجوبه:

يسقط الحد بعد وجوبه بواحد مما يلى:

تكذيب المسروق منه السارق.. تكذيب المسروق منه من شهد معه.. رجوع السارق عن الإقرار بالسرقة؛ لأن الرجوع عن الإقرار يُقبل في الحدود، ولا يُقبل في المال؛ لأن الحد يسقط بالشبهة.

# ٥- حد قطاع الطريق

• قطاع الطريق: هم الذين يَعْرِضون للناس بالسلاح، ويقطعون الطريق عليهم جهراً بنهب أو قتل.

وقطاع الطريق يسمون مُحَارِبين؛ لأنهم محاربون للناس والدين.

# أقسام قطاع الطريق:

قطاع الطريق: هم كل من أشهر السلاح، وأخاف الطريق، وله قوة بنفسه أو بغيره.

وقطاع الطرق عصابات مختلفة كعصابة القتل.. وعصابة خطف الطائرات.. وعصابة اللصوص التي تسطو على البيوت والمتاجر والبنوك.. وعصابة خطف البنات للفجور بهن.. وعصابة خطف الأطفال لبيعهم أو فعل الفاحشة بهم.. وعصابة قتل الدواب والمواشي أو أخذها.. وعصابة خطف الوجهاء والأغنياء. فهؤلاء وأمثالهم يسمون قطاع الطريق؛ لإخافتهم الناس في طرقهم جهاراً بالسلاح.

### • صفة قطاع الطريق:

- ١ قطاع الطريق يشبهون البغاة، فقطاع الطريق محاربون بغير تأويل، والبغاة محاربون بتأويل.
- ٢- قطع الطريق يشبه السرقة، فقطع الطريق أخذ المال جهراً من الناس، سراً عن الإمام، ويسمى سرقة كبرى؛ لأن فيه ضرراً على أصحاب الأموال والناس، ولهذا غُلِظ فيه الحد.

والسرقة أخذ المال خفية، وتسمى سرقة صغرى؛ لأن ضررها يخص أهل الأموال، ولهذا كانت عقوبتها أخف، وقطع الطريق أخذ المال أو غيره جهراً بتهديد، والسرقة أخذ المال خفية بلا تهديد.

# • حكم قطع الطريق:

الحرابة: هي التعرض للناس وتهديدهم بالسلاح في الصحراء أو البنيان، في البيوت أو وسائل النقل، من أجل سفك دمائهم، أو انتهاك أعراضهم، أو غصب أموالهم ونحو ذلك.

ويدخل في حكم الحرابة كل ما يقع من ذلك في الطرق والمنازل، والسيارات والقطارات، والسفن والطائرات، سواء كان تهديداً بالسلاح، أو زرعاً للمتفجرات، أو نسفاً للمباني، أو حرقاً بالنار، أو أخذاً لرهائن.

وكل ذلك محرم، ومن أعظم الجرائم؛ لما فيه من ترويع الناس، والاعتداء على أنفسهم وأعراضهم وأموالهم بغير حق.

ولهذا كانت عقوبتها من أقسى العقوبات.

- ٢- وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَدِمَ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ نَفَرٌ مِنْ عُكْلٍ، فَأَسْلَمُوا، فَاجْتَوَوُا الْمَدِينَة، فَأَمَرَهُمْ أَنْ يَأْتُوا إِبِلَ الصَّدَقَةِ، فَيَشْرَبُوا مِنْ أَبْوَالِهَا وَأَلْبَانِهَا، فَأَجْتَوُوا الْمَدِينَة، فَأَمْرَهُمْ أَنْ يَأْتُوا إِبِلَ الصَّدَقَةِ، فَيَشْرَبُوا مِنْ أَبُوالِهَا وَأَلْبَانِهَا، فَلَعْتُوا الْإِبِلَ، فَبَعَثَ فِي آثَارِهِمْ، فَفَعَلُوا فَصَحُّوا، فَارْتَدُّوا وَقَتَلُوا رُعَاتَهَا، وَاسْتَاقُوا الْإِبِلَ، فَبَعَثَ فِي آثَارِهِمْ، فَقَطَعَ أَيْدِيَهُمْ وَأَرْجُلَهُمْ، وَسَمَلَ أَعْيُنَهُمْ، ثُمَّ لَمْ يَحْسِمْهُمْ حَتَّى فَأَتِي بِهِمْ، فَقَطَعَ أَيْدِيَهُمْ وَأَرْجُلَهُمْ، وَسَمَلَ أَعْيُنَهُمْ، ثُمَّ لَمْ يَحْسِمْهُمْ حَتَّى

**مَاثُوا.** متفق عليه''<sup>)</sup>.

٣- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلاحَ فَلَيْسَ مِنَّا». متفق عليه (٢).

### • شروط وجوب الحد على قطاع الطريق:

١- أن يكون قاطع الطريق بالغاً عاقلاً، سواء كان مسلماً أو كافراً، ذكراً أو أنثى.

٢- أن يكون المال المأخوذ محترماً مملوكاً لغيره.

٣- أن يأخذ المال من حرز، قليلاً كان أو كثيراً.

٤ - ثبوت قطع الطريق بإقرار أو شهادة رجلين عدلين.

٥ - انتفاء الشبهة كما ذكر في السرقة.

٦- التهديد بالسلاح جهراً في الصحراء أو العمران.

فإذا تمت هذه الشروط أقيم عليه حد الحرابة.

وإن اختل شرط منها عزرهم الإمام بما شاء مما يحقق المصلحة، ويدفع شرهم عن الناس.

# عقوبة قطاع الطريق:

عقوبة قطاع الطريق لها أربع حالات:

١- إذا قَتلوا وأخذوا المال، قُتلوا وصُلبوا.

٢- إذا قَتلوا ولم يأخذوا المال، قُتلوا ولم يُصلبوا.

٣- إذا أخذوا المال ولم يقتلوا، قُطع من كل واحد يده اليمني من مفصل الكف،

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٠٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٧١).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٧٤)، ومسلم برقم (٩٨).

ورجله اليسرى من مفصل العقب.

- إذا لم يقتلوا ولم يأخذوا المال، لكن أخافوا السبيل، فهؤلاء يُنفون من الأرض. وللإمام أن يجتهد في شأنهم بما يراه رادعاً لهم ولغيرهم؛ قطعاً لدابر الشر والفساد.
- ٢- وعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَدِمَ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْ نَفَرٌ مِنْ عُكْلٍ، فَأَسْلَمُوا، فَاجْتَوَوُا الْمَدِينَة، فَأَمْرَهُمْ أَنْ يَأْتُوا إِبِلَ الصَّدَقَة، فَيَشْرَبُوا مِنْ أَبُوالِهَا وَأَلْبَانِهَا، فَاجْتَوَوُا الْمَدِينَة، فَأَمْرَهُمْ أَنْ يَأْتُوا إِبِلَ الصَّدَقَة، فَيَشْرَبُوا مِنْ أَبُوالِهَا وَأَلْبَانِهَا، فَفَعَلُوا فَصَحُّوا، فَارْتَدُّوا وَقَتَلُوا رُعَاتَهَا، وَاسْتَاقُوا الإِبِلَ، فَبَعَثَ فِي آثَارِهِمْ، فَفَعَلُوا فَصَحُّوا، فَارْتَدُّوا وَقَتَلُوا رُعَاتَهَا، وَاسْتَاقُوا الإِبِلَ، فَبَعَثَ فِي آثَارِهِمْ، فَقَطَعَ أَيْدِيَهُمْ وَأَرْجُلَهُمْ، وَسَمَلَ أَعْيُنَهُمْ، ثُمَّ لَمْ يَحْسِمْهُمْ حَتَّى مَاتُوا. متفق عليه (۱).

## • ما يُفعل بقطاع الطريق بعد القتل:

إذا جمع قطاع الطريق بين القتل وأُخذ المال قُتلوا ثم صُلبوا على جدار أو عامود، وللإمام إن رأى المصلحة صَلْب قاطع الطريق، ثم قَتْله وهو مصلوب.

وكيفية الصلب: أن يعلَّق الجاني، وتربط يديه بالعامود من أعلى، ويترك بقدر ما يشتهر أمره.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٠٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٧١).

والقتل يكون بالسيف ونحوه مما يسرع في إزهاق الروح.

وقطاع الطريق إذا قتلوا يُغسَّلون، ويكفنون، ويصلى عليهم، ويدفنون مع المسلمين؛ لأنهم مسلمون.

أما الكافر فلا يغسل، ولا يصلى عليه، فيوارى بثيابه في حفرة من الأرض.

# • كيفية نفي قطاع الطريق:

قطاع الطريق إذا أخافوا الناس ولم يقتلوا ولم يأخذوا المال فإنهم يُنفون من الأرض؛ إتقاء لشرهم، حتى تظهر توبتهم، فإن لم يندفع شرهم حبسهم الإمام؛ لأن هذا أقرب إلى دفع شرهم، لأن الحبس هو سجن الدنيا، فالمسجون ليس في الدنيا مع الناس، وليس في الآخرة مع الأموات، فهو منفي من الأرض.

# • حكم حد قطاع الطريق:

حد قطاع الطريق من حقوق الله الخالصة له، فإذا بلغ الحاكم أمرهم وجب تنفيذ الحد فيهم، ولا يجوز العفو عنهم ولا الإبراء، ولا الصلح ولا الشفاعة لإسقاط الحد عنهم.

وما أخذوه من المال إن كان موجوداً رُدَّ إلى مالكه، وإن كان مفقوداً رُدَّ مثله، فإن لم يوجد مثله رد قيمته إن كان موسراً، فإن كان معسراً فنظرة إلى ميسرة. لأن الحد والغُرْم حقان واجبان، الحد لله، والغُرْم للآدمي، فيجب أداؤهما معاً كالصيد المملوك في الحرم يجب فيه الجزاء للفقراء، والقيمة لمالكه.

# • حكم توبة قطاع الطريق:

التوبة: هي الرجوع من معصية الله إلى طاعته.

- ١ من تاب من قطاع الطريق قبل القدرة عليه فإن الله يغفر له ما قد سلف،
   ويسقط عنه ما وجب لله من نفي، وقطع، وصلب، وتحتم قتل.
- ويؤخذ بما للآدميين من قتل نفس، أو قطع طرف، أو أخذ مال، إلا أن يُعفى له عنها؛ لأن هذا من باب القصاص، لا من باب الحرابة، وللمجني عليه حق في القصاص أو الدية أو العفو.
- ٢- إن قُبض على قطاع الطريق قبل التوبة أقيم عليهم حد قطاع الطريق، ووجب عليهم رد ما أخذوه لمالكه؛ لئلا تُتخذ التوبة ذريعة لتعطيل حدود الله، ولأن توبتهم بعد القدرة عليهم خوفاً من النكال والعقوبة، فلهذا لا تقبل توبتهم.
- ٣- أما الكافر فتقبل توبته وإسلامه ولو بعد القدرة عليه، فيرفع عنه القتل، ويلزمه
   رد ما أخذ لغيره من مال.
- ٤- جميع الحدود إذا تاب الإنسان منها قبل القدرة عليه سقطت عنه؛ لأن جميع حقوق الله مبنية على المسامحة، فتسقط بالتوبة، فإن طالب الجاني بإقامتها عليه، فللإمام أن يقيمها عليه، وإن رجع عن طلب الإقامة بالقول أو الفعل ارتفعت عنه العقوبة.
- الله تعالى: ﴿إِنَّمَا جَزَّاوُا ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللّهَ وَرَسُولُهُ, وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِنْ خِلَفٍ أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِنْ خِلَفٍ أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِنْ خِلَفٍ أَوْ يُصَلِّمُوا أَوْ يُصَلِّمُ فَي اللهُ مِنْ وَلَهُمْ فِي ٱللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَا الله عَدَابُ عَظِيمٌ ﴿ وَلَهُمْ وَاللهُ عَلَيْ مَا الله عَنْ اللهُ عَنْ وَلَا الله عَنْ وَلَيْ اللهُ عَنْ وَلَيْ اللهُ عَنْ وَلَيْ اللهُ عَنْ وَلَيْ اللهُ عَنْ وَلَى اللهُ عَنْ وَلَيْ اللهُ عَنْ وَلَا اللهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَلَا اللهُ عَنْ وَلَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَلَا اللهُ عَنْ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ وَلِي اللّهُ عَنْ وَلَيْ اللّهُ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ وَلِيلُ اللهُ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ مَا اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ اللهِ اللهُ ا
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ قُل لِللَّذِينَ كَفَرُوٓا إِن يَنتَهُوا يُغَفَر لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ وَإِن
   يَعُودُواْ فَقَدْ مَضَتْ سُنَّتُ ٱلْأَوْلِينَ ﴿ آَلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِينَ ﴿ آَلُهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِينَ ﴿ آَلُهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

٣- وَعَنْ أَسَامَةَ بْنَ زَيْدٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُمَا قالَ: بَعَثَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ إِلَى الحُرَقَةِ، فَصَبَّحْنَا القَوْمَ فَهَزَمْنَاهُمْ، وَلَحِقْتُ أَنَا وَرَجُلٌ مِنَ الأنْصَارِ رَجُلاً مِنْهُمْ، فَلَمَّا غَشِينَاهُ قال: لا إِلَهَ إلا الله، فَكَفَّ الأنْصَارِيُّ عنه، فَطَعَنْتُهُ برُمْحِي حَتَّى قَتَلتُهُ، فَلَمَّا قَدِمْنَا بَلَغَ النَّبِيَّ عَلَيْ فَقَالَ: «يَا أُسَامَةُ، أَقَتَلَتَهُ بَعْدَ مَا قال: لا إِلَهَ إِلا اللهُ». قُلتُ: كَانَ مُتَعَوِّذًا، فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا، حَتَّى تَمَنَّيْتُ أَنِّى لَمْ أَكُنْ أَسْلَمْتُ قَبْلَ ذَلِكَ اليَوْمِ. متفق عليه (۱).

# صفة توبة قطاع الطريق:

تقوم توبة قطاع الطريق على أمرين:

الأول: أن يتوبوا توبة نصوحاً فيما بينهم وبين الله عز وجل.

بأن تكون توبتهم خالصة لله تعالى.. وأن يندم الواحد على ما فعل.. ويقلع عن الذنب بتركه.. ورد ما أخذ لصاحبه أو استحلاله.. والعزم على ألا يعود إلى ذلك الذنب.. وأن تكون التوبة قبل حضور الأجل.. وقبل طلوع الشمس من مغربها، فهذه الخمسة شروط التوبة النصوح.

الثانى: أن يُلقى قطاع الطريق السلاح، ويجيئوا إلى الإمام تائبين معتذرين، إما جميعاً، أو يرسلوا رسولاً منهم معه تعهد منهم بتوبتهم، وندمهم على ما فعلوا.

١ - قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَادُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوءَ بِجَهَلَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبِ فَأُولَكِيكَ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِمُّ وَكَاكَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ السَّا الله الساء: ١٧].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّكِيِّعَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٦٩)، واللفظ له، ومسلم برقم (٩٦).

أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ ٱلْتَنَ وَلَا ٱلَّذِينَ يَمُوثُونَ وَهُمْ كُفَّارُّ أُولَتَهِكَ أَعْتَدُنَا لَكُمْ عَذَابًا ٱلِيمَا ﷺ [النساء: ١٨].

## • ما يسقط به حد قطاع الطريق:

يسقط حد قطاع الطريق بعد وجوبه بواحد مما يلى:

١ - تكذيب المقطوع عليه القاطع في إقراره.

٢- رجوع القاطع عن إقراره.

٣- تكذيب المقطوع عليه البينة.

٤ - توبة القاطع قبل القدرة عليه.

# • ما يترتب على سقوط الحد:

إذا سقط حد قطاع الطريق بتوبة أو فوات شرط:

فإن كان ما أخذوه من مال موجوداً وجب رده إلى صاحبه، وإن كان تالفاً وجب ضمانه.

وإن قتلوا أحداً بسلاح وجب القصاص إلا أن يعفوا أولياء القتيل، أو يأخذوا الدية.

وإن جرحوا وجب القصاص في الطرف إلا أن يعفو المجني عليه، أو يأخذ الدية.

# • حكم توبة الزنديق:

الزنديق: هو من يظهر الإسلام، ويبطن الكفر.

والزنديق محارب لله ورسوله ودينه، ومحاربة الزنديق للإسلام بلسانه أعظم من محاربة قاطع الطريق بيده وسنانه، فإن فتنة هذا في الأموال والأبدان، وفتنة الزنديق في القلوب والإيمان؛ لأنه منافق.

فإن تاب الزنديق قبل القدرة عليه فتُقبل توبته، ويُحقن دمه، وأما بعد القدرة عليه فلا تقبل توبته، بل يقتل حداً من غير استتابة، إلا إن علمنا صدق توبته فتقبل توبته ولا نقتله.

قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُنْفِقِينَ فِي الدَّرْكِ الْأَسْفَكِ مِنَ النَّارِ وَلَن يَجِدَ لَهُمَّ نَصِيرًا ﴿ اللهِ عَالَمَ اللهِ اللَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَاَعْتَصَكُمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ فَاَوْلَكِيكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿ السَاء: فَأُولَكِيكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿ السَاء: النساء: 157-151.

## • حكم الصائل:

الصائل: هو من وثب على غيره واستطال عليه بغير حق في نفسه، أو عرضه، أو ماله.

والصائل معتد على غيره بغير حق، والاعتداء على الغير بغير حق محرم.

فيجب دفع الصائل حفظاً للنفوس من الهلاك، والأعراض من الانتهاك، والأموال من التلف.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَقَائِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَائِلُونَكُو وَلَا تَعَلَّدُوٓا اللهِ الله لَا يُحِدثُ اللَّهُ عَلَى الله اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُو إِلَى النَّهَ لَكُوتُ وَأَخْسِنُوا أَ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ
   المُحسِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالَّالَّالَا اللَّهُ اللَّ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللل

#### • كيفية دفع الصائل:

من صال على نفسه وأهله أو ماله آدمي أو بهيمة دَفَعه بأسهل ما يغلب على الظن اندفاعه به.

فإن كان يندفع بالتهديد فلا يضربه.. وإن لم يندفع إلا بالضرب باليد فليضربه.. وإن لم يندفع إلا بالضرب بالعصا فليضربه بالعصا.. يضربه بالأسهل فالأسهل.

وإن لم يندفع إلا بالقتل فليقتله، ولا ضمان عليه؛ لأنه مأذون له بذلك، وكل ما ترتب على المأذون فليس بمضمون.

وإن كان يمكنه دفعه بلا قتل فقتله فإنه يضمنه؛ لأنه دفعه بأكثر مما يجب.

وكذلك يجب دفع الصائل على غيره مع ظن السلامة.

١- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلْهِ مَالَكَ».
 رَسُولَ اللهِ! أَرَأَيْتَ إِنْ جَاءَ رَجُلٌ يُرِيدُ أَخْذَ مَالِي؟ قال: «فَلا تُعْطِهِ مَالَكَ».
 قال: أَرَأَيْتَ إِنْ قَاتَلَنِي؟ قال: «قَاتِلهُ». قال: أَرَأَيْتَ إِنْ قَتَلَنِي؟ قال: «فَأَنْتَ شَهِيدٌ». قال: أَرَأَيْتَ إِنْ قَتَلَتُهُ؟ قال: «هُوَ فِي النَّارِ». أخرجه مسلم (۱).

٢- وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «انْصُرْ أَخَاكَ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا». فقال رَجُلُ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَنْصُرُهُ إِذَا كَانَ مَظْلُومًا، أَفْرَأَيْتَ إِذَا كَانَ مَظْلُومًا، أَفْرَأَيْتَ إِذَا كَانَ طَلُومًا». ظَالِمًا كَيْفَ أَنْصُرُهُ؟ قال: «تَحْجُزُهُ، أَوْ تَمْنَعُهُ مِنَ الظُّلْمِ فَإِنَّ ذَلِكَ نَصْرُهُ». أَخْرجه البخاري (٢٠).

# • حكم قتل الصائل:

إذا لم يندفع الصائل إلا بالقتل فللمجنى عليه قتله، فإن طالب أولياء المقتول

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٤٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٦٩٥٢).

بالقصاص نظرنا في الأمر والقرائن:

فإن كان المقتول معروفاً بالشر والفساد، والقاتل معروفاً بالخير والصلاح، فالقول قول القاتل، ولا ضمان عليه، ولكن لا بد أن يحلف؛ لأن اليمين تكون في جانب أقوى المدَّعين، ولا يصلح أمر الناس إلا بهذا؛ لأن إقامة البينة متعسر بل متعذر.

وأما إذا كان المصول عليه غير معروف بالصلاح فقتله فعليه القصاص إن لم يُقم البينة على أن المقتول صال عليه.

أما البهيمة كجمل أو أسد أو ذئب: فإذا صال عليه، ولم يندفع إلا بالقتل فله قتله، ولا ضمان عليه؛ لأن الصائل مؤذ لا حرمة له.

والمؤذي إن كانت طبيعته الأذى قُتل وإن لم يَصُلُ كالحية والأسد، وإن لم تكن طبيعته الأذى قُتل حال أذيته كالجمل والفرس ونحوهما.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُو وَلَا تَعَلَّدُواْ إِنَ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعُتَدِينَ ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلنَّهَ لَكُوتُ وَأَخْسِنُوا أَ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ اللَّهَ عَالَى: ﴿ وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلنَّهَ لَكُوبُ اللَّهَ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُونُ وَاللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْلُهُ عَلَيْ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولِكُونُ إِلَّا اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُوا عَلَيْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُولُولُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُولُهُ عَلَيْكُولُولُوا عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُ

#### ٦- حد البغاة

البغاة: هم قوم لهم شوكة ومَنَعة يخرجون على إمام المسلمين بتأويل سائغ، فيشقون عصا الطاعة له.

#### • أصناف البغاة:

البغاة هم كل طائفة منعت الحق الذي عليها.. أو تميزت عن إمام المسلمين بحال أو مكان.. أو خلعت طاعته.. أو خرجت عليه تريد خلعه.. ولهم شوكة ومنعة.

فهؤلاء وأمثالهم بغاة ظلمة.

والخارجون عن طاعة إمام المسلمين ثلاثة أصناف:

إما أن يكونوا قطاع طريق.. أو يكونوا بغاة.. أو يكونوا خوارج.

فهؤلاء من مات منهم فحكمه حكم عصاة الموحدين.

# • صفة الخوارج:

الخوارج قوم خرجوا على الإمام علي رضي الله عنه، واستحلوا دمه ودماء المسلمين وأموالهم، وسبي نسائهم، وكفَّروا أصحاب رسول الله ﷺ.

وهؤلاء يكفِّرون مرتكب الكبيرة، ويرون أنه مخلد في النار.

ويسمّون الحَرُوريّة، وقد ظهروا بالعراق، وكانوا متشددين في الدين بلا فقه، فقاتلهم الإمام على رضى الله عنه.

١ - عَنْ عَلِي رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: إِذَا حَدَّثْتُكُمْ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَلأَنْ أَخِرَّ مِنَ
 السَّمَاءِ، أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَقُولَ عَلَيْهِ مَا لَمْ يَقُل، وَإِذَا حَدَّثْتُكُمْ فِيمَا بَيْنِي

وَبَيْنَكُمْ فَإِنَّ الْحَرْبَ خَدْعَةٌ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «سَيَخْرُجُ فِي آخِرِ النَّرِيَّةِ، الزَّمَانِ قَوْمٌ أَحْدَاثُ الأَسْنَانِ، سُفَهَاءُ الأَحْلامِ، يَقُولُونَ مِنْ خَيْرِ قَوْلِ البَرِيَّةِ، يَقْرَؤُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ يَقْرَؤُونَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، فَإِذَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ، فَإِنَّ فِي قَتْلِهِمْ أَجْرًا، لِمَنْ قَتَلَهُمْ عِنْدَ اللهِ يَوْمَ القِيامَةِ». منفق عليه (۱).

٧- وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الحُدْرِيِّ رَضِي اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «يَخْرُجُ فِيكُمْ قَوْمٌ تَحْقِرُونَ صَلاَتَكُمْ مَعَ صَلاَتِهِمْ، وَصِيَامَكُمْ مَعَ صِيَامِهِمْ، وَعَمَلَكُمْ مَعَ عَمَلِهِمْ، وَيَقْرَءُونَ القُرْآنَ لاَ يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، يَنْظُرُ فِي النَّصْلِ فَلاَ يَرَى شَيْئًا، وَيَنْظُرُ فِي الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، يَنْظُرُ فِي النَّصْلِ فَلاَ يَرَى شَيْئًا، وَيَنْظُرُ فِي الوِّيشِ فَلاَ يَرَى شَيْئًا، وَيَتَمَارَى فِي الفُوقِ». القُوقِ».

## • حكم الخروج على إمام المسلمين:

نَصْب الإمام من أعظم واجبات الدين، وبوجوده يتحقق الأمن، وتأمن السبل، ويطمئن الناس على أنفسهم وأموالهم.

فتحرم معصيته والخروج عليه ولو جار و ظلم، ما لم يرتكب كفراً بواحاً عندنا من الله فيه برهان، سواء ثبتت إمامته بإجماع المسلمين.. أو بعهدٍ من الإمام الذي قبله، أو باجتهاد أهل الحل والعقد.. أو بقهره للناس حتى أذعنوا له ودَعَوه إماماً.

ولا يُعزل بفسقه حتى يرتكب كفراً بواحاً عندنا من الله فيه برهان، ومن خرج

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٥٠٥٧)، ومسلم برقم (١٠٦٦)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٥٠٥٨)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٠٦٤).

عليه فيجب قتاله.

عَنْ عَرْفَجَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّهُ سَتَكُونُ هَنَاتٌ وَهَنَاتٌ، فَمَنْ أَرَادَ أَنْ يُفَرِّقَ أَمْرَ هَذِهِ الأُمَّةِ، وَهِيَ جَمِيعٌ، فَاضْرِبُوهُ هِنَاتٌ وَهَنَاتٌ، كَائِناً مَنْ كَانَ». أخرجه مسلم (۱).

## • ما يجب على إمام المسلمين:

إمام المسلمين يجب أن يكون رجلاً مسلماً.

ويلزم الإمام الحكم بكتاب الله وسنة رسوله على .. وحفظ الدين.. وتنفيذ أحكام الله.. وإقامة الحدود.. وجباية الصدقات.. والحكم بالعدل.. وحماية بلاد الإسلام.. وتحصين الثغور.. وجهاد الأعداء.. وتعليم أحكام الإسلام.. والدعوة إلى الله.. ونشر الإسلام.. والنصح للرعية.. والرفق بهم.. وعدم غشهم.

٢- وَعن مَعْقِلَ بْنَ يَسَارٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَا مِنْ عَبْدٍ يَسْتَرْعِيهِ اللهُ رَعِيَّةً، يَمُوتُ يَوْمَ يَمُوتُ وَهُوَ غَاشٌ لِرَعِيَّتِهِ، إلا حَرَّمَ اللهُ عَلْيْهِ الْجَنَّةَ». منفق عليه (۱).

٣- وَعن مَعْقِلَ بْنَ يَسَارٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقُولُ: "مَا مِنْ عَبْدٍ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٨٥٢).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٥١)، ومسلم برقم (١٤٢)، واللفظ له.

اسْتَرْعَاهُ اللهُ رَعِيَّةً، فَلَمْ يَحُطْهَا بِنَصِيحَةٍ، إلا لَمْ يَجِدْ رَائِحَةَ الجَنَّةِ». متفق عليه (١٠).

## ما يجب على الأمة:

يجب على الأمة أن تطيع إمام المسلمين في غير معصية الله، ولا تنزع يداً من طاعة، وتناصحه بالمعروف، وتصبر على جَوره.

- ٢- وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنِ النّبِيّ ﷺ أَنّهُ قَالَ: «عَلَى المَرْءِ المُسْلِمِ السّمْعُ وَالطّاعَةُ، فِيمَا أَحَبّ وَكَرِهَ، إلاّ أَنْ يُؤْمَرَ بِمَعْصِيَةٍ، فَإِنْ أُمِرَ بِمَعْصِيَةٍ، فَلاَ سَمْعَ وَلاَ طَاعَةً». متفق عليه (۱).
- ٣- وَعَنْ تَمِيمِ الدَّارِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «الدِّينُ النَّصِيحَةُ». قُلنَا:
   لِمَنْ؟ قال: «اللهِ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ وَالْأَئِمَّةِ المُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ». أحرجه مسلم (٣).

# موانع التكفير:

لا يجوز لأحد أن يكفِّر أحداً قام به مانع من موانع التكفير.

وموانع التكفير أربعة، وهي:

١- الجهل: كحديث عهد بالإسلام، أو كان في مكان يُعذر فيه كبعض الأماكن
 النائية في البر والبحر.

٢- الخطأ: كمن حكم بغير ما أنزل الله وهو لا يدري، أو فعل شيئاً من الشرك أو

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٥٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٤٢).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٩٥٥)، ومسلم برقم (١٨٣٩)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (٥٥).

المحرمات يظنه جائزاً.

فهذا مخطئ لا يكفر حتى تقام عليه الحجة، ويصر على فعله.

- ٣- التأويل المعتبر: وهو صرف اللفظ عن ظاهره إلى ما يخالفه لدليل منفصل
   عنه، وهو كل ما كان مبنياً على شبهة، وخلصت نية صاحبه لله.
- ٤- الإكراه: من أُكره على الكفر، بأن ضُرب وعُذب ليرتد عن الإسلام، أو يسب
   الإسلام.

فهذا لا يكفر إذا فعل ذلك؛ لأنه مكره.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ رَبُّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأُنا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ بِأَللَهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهُ وَقَلْبُهُ.
   مُطْمَيِنٌ أِالْإِيمَانِ وَلَكِن مَن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِ مْ غَضَبٌ مِن اللّهِ وَلَهُمْ
   عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ ثَنْ ﴾ [النحل: ١٠١].

#### • كيفية معاملة البغاة:

- ١- إذا لم يكن للبغاة منعة فللإمام أن يأخذهم ويحبسهم حتى يتوبوا.
- ٢- إن تأهب البغاة للقتال، وكان لهم شوكة ومنعة، فعلى الإمام أن يراسلهم،
   ويسألهم ما ينقمون منه، فإن ذكروا مظلمة أزالها، وإن ادعوا شبهة كشفها،
   وإن طالبوا بحق أعطاهم إياه.
- ٣- ثم يدعوهم إلى التزام الطاعة، ولزوم جماعة المسلمين، فإن رجعوا وتابوا
   فقد انتهى الأمر.
- ٤- إن لم يرجعوا وعظهم وخوَّفهم القتال، فإن أصروا استعان بالله وقاتلهم،
   وعلى الرعية أن يعينوا الإمام عليهم حتى يندفع شرهم، وتطفأ فتنتهم.

٥- إذا قاتلهم الإمام فلا يقتلهم بما يعمّ كالقذائف المدمرة، والقنابل المحرقة.

ولا يجوز قتل مُذْبرهم، وذريتهم، ومن ترك القتال منهم، ولا الإجهاز على جريحهم، ومن أُسر منهم حُبس حتى تخمد الفتنة، ولا تُغنم أموالهم، ولا تُسبى ذراريهم؛ لأنهم مسلمون.

٦- بعد انقضاء القتال، وخمود الفتنة، ما تلف من أموالهم حال الحرب فهو هدر،
 ومن قُتل منهم فهو غير مضمون، وهم لا يضمنون أنفساً ولاأموالاً تلفت
 حال الحرب.

قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ عَمِلُوا ٱلسَّيِّعَاتِ ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِهَا وَءَامَنُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ عَمِلُوا ٱلسَّيِّعَاتِ ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِهَا لَعَنْوُرٌ رَّحِيمُ ﴿ الْأَعْرَافَ: ١٥٣].

## • ما يجب فعله عند اقتتال طائفتين من المؤمنين:

إذا اقتتلت طائفتان من المؤمنين لعصبية أو رياسة فهما ظالمتان، وتضمن كل واحدة ما أتلفت على الأخرى.

ولا تكفران بهذا القتال؛ لأن قتال المؤمن أو قتله ليس كفراً مخرجاً من الملة.

ويجب الإصلاح بينهم؛ حقناً لدمائهم، وحفظاً لأموالهم وذرياتهم، مع مراعاة العدل والإحسان في الصلح.

فإن لم يستجيبوا قاتل الإمام الباغية منهما حتى تفيء إلى أمر الله؛ قطعاً لدابر الشم، وإخماداً لنار الفتنة.

١- قال الله تعالى: ﴿ وَإِن طَآبِهِ فَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْلَتَلُواْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَ أَ فَإِن بَعَت إِلَى آمْرِ ٱللهِ فَإِن فَآمَتُ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا إِلَى آمْرِ ٱللهِ فَإِن فَآمَتُ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا

بِٱلْعَدْلِ وَأَفْسِطُوٓأً إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ السجرات: ٩].

٢- وَعَنْ عَرْفَجَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ أَتَاكُمْ
 وَأَمْرُكُمْ جَمِيعٌ، عَلَى رَجُلٍ وَاحِدٍ، يُرِيدُ أَنْ يَشُقَّ عَصَاكُمْ، أَوْ يُفَرِّقَ
 جَمَاعَتَكُمْ، فَاقْتُلُوهُ». أخرجه مسلم (۱).

• الحكم إذا لم يستجب الإمام لمطالب البغاة:

للبغاة مع الإمام ثلاث حالات:

١ - أن يكف البغاة عن القتال إذا بيَّن لهم الإمام الأمر، فنكف عنهم.

٢- أن يستمروا في القتال والخروج بعد بيان الأمر لهم.

فهؤلاء يجب قتالهم؛ لإخماد فتنتهم.

٣- إذا لم يكشف لهم الإمام الشبهة، ولم يُزل المظلمة، فليس لهم الخروج عليه،
 ولا يجوز لهم قتاله، وعليهم أن يصبروا.

١- عن حُذَيْفَةُ بْنُ اليَمَانِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قُلتُ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنّا كُنّا بِشَرّ، فَجَاءَ اللهُ بِخَيْرٍ، فَنَحْنُ فِيهِ، فَهَل مِنْ وَرَاءِ هَذَا الخَيْرِ شَرّ؟ قَالَ: «نَعَمْ» قُلتُ: هَل وَرَاءَ ذَلِكَ الخَيْرِ شَرّ؟ قَالَ: «نَعَمْ» قُلتُ: فَهَل وَرَاءَ ذَلِكَ الخَيْرِ شَرّ؟ قَالَ: «نَعَمْ» قُلتُ: فَهَل وَرَاءَ ذَلِكَ الخَيْرِ شَرّ؟ قَالَ: «نَعَمْ» قُلتُ: كَيْف؟ قَالَ: «يَكُونُ بَعْدِي أَئِمّةٌ لاَ يَهْتَدُونَ بِهُدَايَ، وَلاَ يَسْتَنّونَ بِسُنّتِي، وَسَيَقُومُ فِيهِمْ رِجَالٌ قُلُوبُهُمْ قُلُوبُ الشّيَاطِينِ فِي جُثْمَانِ إنْسٍ» قَالَ بِسُنّتِي، وَسَيَقُومُ فِيهِمْ رِجَالٌ قُلُوبُهُمْ قُلُوبُ الشّياطِينِ فِي جُثْمَانِ إنْسٍ» قَالَ فَلُوبُ الشّياطِينِ فِي جُثْمَانِ إنْسٍ» قَالَ قُلُوبُ الله إِنْ أَدْرَكْتُ ذَلِك؟ قَالَ: «تَسْمَعُ وَتُطِيعُ لِلأَمِيرِ، وَإِنْ ضُرِبَ ظَهْرُكَ، وَأُخِذَ مَالُكَ، فَاسْمَعْ وَأَطعْ». أحرجه مسلم (۱).

٢- وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ عَيْكِيْ قَالَ: «مَنْ كَرِهَ مِنْ أَمِيرِهِ شَيئًا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٨٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (١٨٤٧).

فَليَصْبِرْ، فَإِنَّهُ مَنْ خَرَجَ مِنَ السُّلطَانِ شِبْرًا مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً». متفق عليه(١).

#### الفرق بين البغاة والمحاربين:

١- المحارب أو قاطع الطريق يخرج فسقاً وعصياناً على غير تأويل، بل فساداً في
 الأرض.

أما الباغي فهو الذي يحارب على تأويل فيَقتل ويأخذ المال.

٢- إذا أُخذ قاطع الطريق ولم يتب فإنه يقام عليه حد الحرابة، ويرد ما أُخذ من مال.

أما الباغي إذا أُخذ ولم يتب فلا يقام عليه حد الحرابة، ولا يؤخذ منه ما أُخذ من مال إلا إن كان موجوداً بعينه فيرده إلى صاحبه.

٣- البغاة جماعة لهم شوكة ومنعة، وأما قطاع الطريق فليس لهم شوكة فقد
 يكونوا واحداً أو أكثر.

#### • الفرق بين قتال البغاة وقتال المشركين:

أن يقصد الإمام بقتال البغاة ردعهم لا قتلهم.. ويكف عن مُدْبرهم.. ولا يُحْهز على جريحهم.. ولا يقتل أسراهم.. ولا يَغْنم أموالهم.. ولا تُسبى ذراريهم.. ولا يُقذفون بما يهلكهم.. ولا تُحرق بيوتهم ومزارعهم إلا إن فعلوا ذلك بالمسلمين.

أما المشركون فللإمام أن يقاتلهم بمثل ما قاتلوه به؛ لأن البغاة مسلمون بخلاف الكفار.

قال الله تعالى: ﴿ وَقَانِتُلُواْ فِي سَهِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَانِلُونَكُمْ وَلَا نَعَتْ تَدُوٓاً إِنَ اللَّهَ لَا

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٠٥٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٤٩).

يُحِبُ ٱلمُعَسَدِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

# • حكم الصلاة على مَنْ قُتل من البغاة:

البغاة من المسلمين خرجوا على الإمام بتأويل سائغ، فمن قُتل منهم فهو مسلم، يغسّل، ويكفّن، ويصلى عليه، ويُدفن في مقابر المسلمين.

# ٣- حكم المرتد

الردة: هي الرجوع من الإسلام إلى الكفر.

والمرتد: هو من كفر بعد إسلامه طوعاً.

## • أقسام الردة:

الردة تحصل بارتكاب ناقض من نواقض الإسلام.

وتنقسم الردة إلى أربعة أقسام، وهي:

ردة بالاعتقاد.. وردة بالشك.. وردة بالقول.. وردة بالفعل.

#### ١ - الردة بالاعتقاد:

كأن يعتقد الإنسان وجود شريك مع الله في ربوبيته، أو ألوهيته، أو يجحد ربوبيته، أو وحدانيته، أو صفة من صفاته.

أو يعتقد تكذيب رسل الله، أو جحد كتب الله المنزلة، أو ينكر البعث، أو الجنة، أو النار، أو يبغض شيئاً من الدين ولو عمل به.

أو يعتقد جواز الحكم بغير ما أنزل الله، أو يعتقد أن الربا والزنا ونحوهما من محرمات الدين الظاهرة حلال، أو يعتقد أن الصلاة والزكاة ونحوهما من واجبات الدين الظاهر غير واجبة ونحو ذلك مما ثبت وجوبه أو حِلّه أو حُرْمته قطعياً، ومثله لا يجهله، فإنْ جَهِله فلا يكفر، وإن كان يجهله وعرَّفناه حكمه وأصر على اعتقاده كَفَر.

#### ٢ - الردة بالشك:

وتكون بالشك فيما سبق، كمن شك في تحريم الكفر والشرك، أو شك في

تحريم الربا والزنا، أو شك في حل الماء والخبز، أو شك في الرسل، أو الكتب، أو دين الإسلام ونحو ذلك.

#### ٣- الردة بالقول:

كأن يسب الله، أو رسله، أو ملائكته، أو كتبه المنزلة.

وكأن يدعى النبوة، أو يدعو مع الله غيره، أو قال إن لله زوجة وولداً.

وكأن ينكر تحريم شيء من المحرمات الظاهرة كالزنا وشرب الخمر ونحوهما.

وكأن ينكر وجوب الصلاة والزكاة ونحوهما من الواجبات الظاهرة.

أو يستهزئ بالدين أو شيء منه كوعد الله ووعيده والجنة والنار.

أو يسب الصحابة رضي الله عنهم أو أحداً منهم من أجل دينهم، أو قَذَف أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها؛ لأنه كذَّب بصريح القرآن.

#### ٤ – الردة بالفعل:

كأن يسجد لصنم من شجر أو حجر، أو يسجد لغير الله، أو يسجد على القبور، أو يذبح لأهلها.

أو يُعرض عن دين الإسلام لا يتعلمه، ولا يعلمه، ولا يعمل به، أو يحكم بغير ما أنزل الله، أو يتعلم السحر ويعلمه، أو يظاهر المشركين ويعاونهم على المسلمين ونحو ذلك.

## • أسباب الردة:

يمكن حصر أسباب الردة في ثلاثة أمور:

الأول: الكفر بالله والتحلل من الإسلام بسب الله، أو سب نبي، أو سب كتب الله،

أو سب الدين، أو الاستهزاء بشيء من ذلك.

الثاني: إنكار حكم مجمع عليه في الإسلام، كإنكار وجوب الصلاة والزكاة والنعر والصوم والحج ونحو ذلك، وإنكار تحريم الخمر والربا ونحوهما.

الثالث: فعل بعض أفعال الكفر كإلقاء مصحف في القاذورات، وكالسجود لصنم ونحو ذلك.

## • حكم المرتد:

الردة كفر مخرج من الإسلام، وموجب للخلود في النار إن مات ولم يتب منها.

والمرتد أغلظ كفراً من الكافر الأصلي؛ لأن الكافر لم يعرف الحق، والمرتد عرف الحق وخرج عنه إلى الباطل.

وإذا قُتل المرتد أو مات قبل أن يتوب فهو كافر لا يغسل، ولا يكفن، ولا يصلى عليه، ولا يكفن، ولا يصلى عليه، ولا يدفن في مقابر المسلمين.

فالردة أفحش الكفر، وأغلظه حكماً، ومحبطة للعمل إن مات ولم يتب منها.

٢- وَعَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ».
 أخرجه البخاري(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣٠١٧).

#### حكمة مشر وعية قتل المرتد:

الإسلام هو الدين الكامل، والنظام الشامل لكل ما يحتاجه البشر، موافق للفطرة والعقل، قائم على الدليل والبرهان.

والإسلام من أكبر نعم الله على خلقه، وبه تحقق سعادة الدنيا والآخرة.

ومن دخل فيه ثم ارتد عنه فقد انحط إلى أسفل الدركات، وردّ ما رضيه الله لنا من الدين، وخان الله ورسوله.

فهذا يجب قتله؛ لأنه أنكر الحق الذي لا تستقيم الدنيا والآخرة إلا به، وصرف غيره عن الدخول فيه.

١- قال الله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَٰتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ أَلِاسَلَكُمَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَئِمِ دِينَا فَكَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ مِنَ **ٱلْخَلْسِرِينَ الْهُ اللهِ ا** [آل عمران: ٨٥].

## ما يُفعل بالمرتد:

من ارتد عن الإسلام وهو بالغ عاقل مختار دُعي إليه، ورُغِّب فيه، وعُرضت عليه التوبة لعله يتوب، فإن تاب فهو مسلم، وإن لم يتب وأصر على ردته قُتل بالسيف كفراً لا حداً.

عَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلاً أَسْلَمَ ثُمَّ تَهَوَّدَ، فَأَتَى مُعَاذُ بْنُ جَبَل وَهُوَ عِنْدَ أَبِي مُوسَى، فَقَالَ: مَا لِهَذَا؟ قالَ: أَسْلَمَ ثُمَّ تَهَوَّدَ، قالَ: لا أَجْلِسُ حَتَّى أَقْتُكُهُ، قَضَاءُ الله وَرَسُولِه عَلَيْكُ. متفق عليه('').

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٥٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٢٤) كتاب الإمارة.

## أحكام المرتد:

- ١ المرتد عن الإسلام يستتاب ثلاثة أيام، فإن تاب قُبل منه، وإن أبى وجب على
   إمام المسلمين قتله.
- ٢- يُمنع المرتد من التصرف في ماله في مدة استتابته، فإن أسلم فهو له، وإن أصر
   على ردته فماله فيء لبيت مال المسلمين.
  - ٣- يُفرّق بين المرتد وزوجته المسلمة؛ لأنها لا تحل لكافر.
    - ٤ المرتد كافر لا يرث أقاربه المسلمين و لا يرثونه.
- ٥- المرتد كافر، إذا مات لا يغسل، ولا يكفن، ولا يصلى عليه، ولا يدفن في
   مقابر المسلمين، فيوارى في التراب في أي مكان.

## حكم زوجة المرتد:

إذا ارتد الزوج فلا تحل له زوجته المسلمة، ويجوز له مراجعتها بعد التوبة مادامت في العدة، فإن خرجت من العدة ولم يراجعها مَلَكت نفسها، فإن رضيت به تزوجها بعقد ومهر جديدين، وإن شاءت تزوجت غيره.

وإن ارتدت الزوجة، فإن تابت فهي زوجته، وإن أصرت على ردتها فهي كافرة لا تحل له.

#### صفة توبة المرتد:

توبة المرتد وكل كافر هي أن يسلم، والإسلام أن يشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، نطقاً باللسان، واعترافاً بالقلب، وعملاً بالجوارح.

ومن كان كفره بجحد فرض ونحوه فتوبته مع الشهادتين إقراره بالمجحود به. فالكافر الأصلي إسلامه يكون بالشهادتين.

والمرتد إسلامه بالشهادتين، وأن يتوب مما كان سبباً في الحكم عليه بالردة، سواء كان جحد فرض، أو جحد محرم مجمع على تحريمه، أو جحد مُحَلَّل مجمع على حله ونحو ذلك.

١ - قال الله تعالى: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوٰةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَجِيمٌ ﴿ ﴾ [التوبة: ٥].

٢- وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «أُمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لا إِلَهَ إلا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَيُقِيمُوا الصَّلاةَ، وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إلا بِحَقِّ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إلا بِحَقِّ الإِسْلام، وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ». منفق عليه (۱).

# • حكم توبة من سب الله ورسوله ﷺ:

من سب الله بأن طعن في حكمته، أو في صفة من صفاته، أو في شرعه، أو قال إن الله مفتقر للزوجة والولد ونحو ذلك من النقائص التي ينزَّه الله عنها فهو مرتد يجب قتله إن لم يتب، فإن تاب قُبلت توبته، وحكمنا بإسلامه.

ومن سب رسول اللهِ محمداً ﷺ بأن وصفه بما هو نقص في حقه بأن قال إنه كاذب، أو ساحر، أو يخدع الناس ونحو ذلك، فهو مرتد يجب قتله إن لم يتب، فإن تاب قُبلت توبته، وحكمنا بإسلامه.

وكذا من سب الصحابة أو أحداً منهم طاعناً في إيمانهم، فإنه يجب قتله إن لم يتب، فإن تاب قُبلت توبته وحكمنا بإسلامه.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٥)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٢).

- ١ قال الله تعالى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِى اللَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْ نَطُواْ مِن رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّ
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوشُ وَنَلْعَبُ قُلْ
   أَبِاللّهِ وَمَاينِهِ، وَرَسُولِهِ، كُنتُمْ تَسْتَهْزِءُونَ ﴿ لَا تَعْنَذِرُواْ فَدَ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَٰنِكُونَ ﴾ [التوبة: ٢٥-٢٦].
- ٤- وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: قالَ النَّبِيُّ ﷺ: «لا تَسُبُّوا أَصْحَابِي، فَلَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدِ ذَهَبًا، مَا بَلَغَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلا نَصِيفَهُ».
   متفق عليه (۱).

## حکم من تکررت ردته:

من تكررت ردته إذا علمنا صدق توبته قبلناها ولو تكررت؛ لأن الله يقبل التوبة من كل تائب.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ، فِيمَا يَحْكِي عَنْ رَبِّهِ عَزَّ وَجَلَّ قَالَ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي فَقَالَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَذْنَبَ عَبْدِي ذَنْباً، فَعَلِمَ أَنَّ لَهُ رَبَّا يَغْفِرُ الذَّنْبَ وَيَأْخُذُ بِالذَّنْبِ، ثُمَّ عَادَ فَأَذْنَبَ فَقَالَ: عَبْدِي ذَنْباً، فَعَلِمَ أَنَّ لَهُ رَبَّا يَغْفِرُ الذَّنْبَ وَيَأْخُذُ بِالذَّنْبِ، ثُمَّ عَادَ فَأَذْنَبَ فَقَالَ: أَيْ رَبِّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي فَقَالَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: عَبْدِي أَذْنَبَ ذَنْباً فَعَلِمَ أَنَّ لَهُ رَبّاً يَغْفِرُ الذَّنْبَ، وَيَأْخُذُ بِالذَّنْبِ، ثُمَّ عَادَ فَأَذْنَبَ فَقَالَ: أَيْ رَبِّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي فَقَالَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: عَبْدِي أَنْ لَهُ رَبًا يَغْفِرُ الذَّنْبَ وَيَأْخُذُ فِي ذَنْبِي فَقَالَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَيْ رَبِّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي فَقَالَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَنْ لَهُ رَبًا يَغْفِرُ الذَّنْبَ وَيَأْخُذُ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٦٧٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٥٤١).

بِالذَّنْبِ اعْمَل مَا شِئْتَ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكَ ». متفق عليه (١٠).

## • حكم السحر:

السحر: عُقد ورقى يُتوصل بها إلى إيقاع الضرر بالمسحور.

ويحرم تعلم السحر، وتعليمه، وفعله، والدلالة عليه.

والسحر من الكبائر، ولا يمكن أن يحصل إلا بمعونة الشياطين، فإن الساحر يطيعهم في الكفر، فيقضون حاجته، والساحر كافر مرتد، فيستتاب، فإن تاب وإلا قُتل مرتداً؛ قطعاً لدابر الشر والمشعوذين والدجالين.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَفَرُ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَ ٱلشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ الشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ ٱلسِّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكَ يْنِ بِبَائِلَ هَلْرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ مَتَى يَقُولَا إِنَّمَا نَحَنُ فِتْنَةً فَلَا تَكْفُرُ ﴾ [البقرة: ١٠٢].

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٠٠٧)، ومسلم برقم (٢٧٥٨)، واللفظ له.

# ٤- حكم التعزير

• التعزير: هو التأديب في كل معصية لا حد فيها ولا قصاص ولا كفارة. فالتعزير كل ما يحصل به الأدب، والأدب هو تقويم الأخلاق، أو فِعل ما يحصل به التقويم.

#### • الفرق بين الحد والتعزير:

## ١ - الحد يختص بما يلي:

أنه مقدر.. والناس فيه سواء.. وإقامته واجبة.. وتنفيذه مختص بالإمام.. ويُدرأ بالشبهة.. ولا تجوز الشفاعة فيه بعد بلوغه الإمام.

## ٧- التعزير يختص بما يلي:

أنه غير مقدر.. ويختلف باختلاف الفاعل.. ويقام مع وجود الشبهة.. ومقداره ونوعه حسب اجتهاد الإمام.. ويقيمه الإمام أو غيره ممن له حق التأديب كالوالد والزوج و المعلم.. وتجوز الشفاعة فيه ولو بلغ الإمام.

وكلُّ من الحد والتعزير عقوبة على معصية أو جناية.

# أنواع العقوبات على المعاصي:

العقوبات على المعاصي ثلاثة أنواع:

الأول: ما فيه حد مقدر كالزنا والسرقة، فهذا لا كفارة فيه ولا تعزير.

الثاني: ما فيه كفارة ولا حد فيه كالجماع حال الإحرام، وفي نهار رمضان، والقتل خطأ.

الثالث: ما ليس فيه حد ولا كفارة، فهذا فيه التعزير.

## • حكم التعزير:

التعزير يكون على كل معصية لا حد فيها ولا قصاص ولا كفارة.

ويقام بحسب اجتهاد الإمام بما يحقق المصلحة، ويدفع المفسدة، سواء كان على ترك الطاعات، أو على فعل المحرمات، وسواء كان حقاً لله كاستمتاع لا حد فيه، وسرقة لا قطع فيها، أو كان حقاً للآدمي كجناية لا قود فيها، لكن ما ورد به النص من التعزير فلا بد من تنفيذه، ومن ارتكب جناية لا حد فيها، ثم جاء تائباً نادماً فإنه لا يعزر.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ عَمِلُوا ٱلسَّيِّعَاتِ ثُكَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِهَا وَءَامَنُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ
   بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيثُ ﴿ إِنَّ عَمِلُوا ٱلسَّيِّعَاتِ ثُكَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِهَا وَءَامَنُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ
   بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيثُ ﴿ إِنَّ عَمِلُوا ٱلسَّيِّعَاتِ ثُكَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِهَا وَءَامَنُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ
- ٢- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرُو رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مُرُوا أَوْلاَدَكُمْ بِالصَّلاَةِ وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْعِ سِنِينَ وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْرِ وَفَرِّقُوا بَيْنَهُمْ فِي المَضَاجِع». أخرجه أبو داود والترمذي(١).
- ٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «ضَالَّةُ الإبلِ المَكْتُومَةُ
   غَرَامَتُهَا وَمِثْلُهَا مَعَهَا». أخرجه أبو داود (١).
- ٤- وَعَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلاً أَصَابَ مِنِ امْرَأَةٍ قُبْلَةً، فَأَتَى النَّبِيَّ ﷺ فَأَخْبَرَهُ فَأَنْزَلَ اللهُ: ﴿ وَلَقِيمِ الصَّلَوٰةَ طَرَفِي ٱلنَّهَارِ وَزُلِفًا مِّنَ ٱلْيَلِ ۚ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ فَأَخْبَرَهُ فَأَنْزَلَ اللهُ: ﴿ وَلَقِيمِ الصَّلَوٰةَ طَرَفِي ٱلنَّهَارِ وَزُلِفًا مِّنَ ٱلْيَلِ اللهِ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ لَا لَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٤٩٥)، وهذا لفظه، وأخرجه الترمذي برقم (٤٠٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (١٧١٨).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٢٥)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٧٦٣).

#### حكمة مشروعية التعزير:

شرع الله عز وجل عقوبات مقدرة لا يزاد عليها ولا يُنقص منها، على جميع الجرائم المخلة بمقومات الأمة من حفظ الدين، والنفس، والعرض، والعقل، والمال.

وشَرع من أجل حِفظ ذلك عقوبات وحدوداً زاجرة لتنعم الأمة بالأمن والطمأنينة.

ولهذه الحدود شروط وضوابط قد لا يثبت بعضها، فتتحول العقوبة من عقوبة محددة إلى عقوبة غير محددة يراها الإمام، تحقق المصلحة، وتدرأ المفسدة، وهي التعزير.

## أقسام التعزير:

التعزير ينقسم إلى قسمين:

الأول: تعزير التأديب والتربية، كتأديب الوالد لولده، وتأديب الزوج لزوجته، وتأديب السيد لعبده، وتأديب المعلم لتلاميذه، فهذا لا يجوز أن يزيد على عشرة أسواط.

عَنْ أَبِي بُرْدَةَ الأَنْصَارِيَّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قال: سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقُولُ: «لا تَجْلِدُوا فَوْقَ عَشْرَةِ أَسْوَاطٍ إِلا فِي حَدِّ مِنْ حُدُودِ اللهِ». متفق عليه (١).

الثاني: تعزير على المعاصي، إما ترك واجب، أو فعل محرم.

فهذا تجوز فيه الزيادة للحاكم بحسب المصلحة والحاجة، وبحسب حجم المعصية وفحشها، وقلتها وكثرتها وضررها، وليس لها حد معين.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٥٥٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٠٨).

لكن إن كانت المعصية في عقوبتها مقدرة من الشارع كالزنا والسرقة ونحوهما، فلا يبلغ بالتعزير الحد المقدر، وإن لم تكن مقدرة اجتهد الحاكم في عقوبة تحقق المصلحة وتدفع المفسدة عن العباد والبلاد.

## شروط وجوب التعزير:

من ارتكب جناية ليس لها حد مقدر في الشرع فيعزر، ويشترط العقل فقط لوجوب التعزير، فيعزر كل إنسان عاقل، ذكراً كان أو أنثى، مسلماً كان أو كافراً، بالغاً أو صبياً عاقلاً، لأن هؤلاء غير الصبي من أهل العقوبة، أما الصبي فيعزر تأديباً لا عقوبة بما يصلحه.

فكل من ارتكب منكراً أو آذى غيره بغير حق بقول أو فعل أو إشارة فللإمام تعزيره بما يصلحه ويردع غيره.

## • صفة التعزير:

التعزير حق واجب لله تعالى إذا رآه الإمام؛ لأنه زاجر عن المعاصى.

فإن تعلق به حق لآدمي وجب على الإمام إقامته؛ لأن حقوق العباد ليس للحاكم إسقاطها إلا عند العفو، وإن كان حقاً لله تعالى فهو موكول إلى اجتهاد الإمام، إن ظهرت له المصلحة أقامه، وإن ظهر له عدم المصلحة تركه.

١- عَنْ أَنسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النّبِيِّ ﷺ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ!
 أَصَبْتُ حَدّاً فَأَقِمْهُ عَلَيَّ، قَالَ: وَحَضَرَتِ الصَّلاَةُ فَصَلَّى مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ،
 فَلَمَّا قَضَى الصَّلاَةَ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ! إِنِّي أَصَبْتُ حَدّاً فَأَقِمْ فِيَّ كِتَابَ اللهِ،
 قَالَ: «هَل حَضْرْتَ الصَّلاَةَ مَعَنَا؟». قَالَ: نَعَمْ قَالَ: «قَدْ غُفِرَ لَكَ». منفق عليه (۱).

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٨٢٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٧٦٤).

٧- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِنَّ أَثْقَلَ صَلاةٍ عَلَى المُنَافِقِينَ صَلاةُ العِشَاءِ وَصَلاةُ الفَجْرِ، وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِيهِمَا لأَتُوْهُمَا وَلَوْ حَبْوًا، وَلَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ آمُرَ بِالصَّلاةِ فَتُقَامَ، ثُمَّ آمُرَ رَجُلاً فَيُصَلِّي بِالنَّاسِ، ثُمَّ أَمْرَ رَجُلاً فَيْصَلِّي بِللَّالِ اللهِ عَلَيْهِمْ جُزَمٌ مِنْ حَطَبٍ، إِلَى قَوْمٍ لا يَشْهَدُونَ الصَّلاة، فَأُحَرِّقَ عَلَيْهِمْ بُيُوتَهُمْ بِالنَّارِ». منفق عليه (۱).

## أنواع العقوبات التعزيرية:

التعزير عقوبة تختلف باختلاف الناس، واختلاف المعصية، واختلاف الزمان، واختلاف المكان.

## والعقوبات التعزيرية أنواع منها:

- ١ ما يتعلق بالجاه كالتوبيخ، والتشهير، والعزل عن المنصب.
  - ٢- ما يتعلق بتقييد الإرادة كالحبس والنفي.
  - ٣- ما يتعلق بالأموال كالإتلاف والغرامة ومنع التصرف.
    - ٤ ما يتعلق بالأبدان كالقيد والجلد والقتل.
- ٥- ما يتعلق بالأبدان والأموال كجلد السارق من غير حرز مع إضعاف الغُرْم
   عليه.

والتعزير يكون بحسب المصلحة، وعلى قدر الجريمة، ولكل شخص تعزير يؤدبه ويردعه.

ويجوز التعزير بالقتل إذا لم تندفع المفسدة إلا به، مثل قَتْل المفرِّق لجماعة المسلمين، والداعي إلى غير الكتاب والسنة، والداعي للبدعة، والجاسوس

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٤٤)، ومسلم برقم (٢٥١)، واللفظ له.

مسلماً كان أو كافراً.

عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْأَكْوَعِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: أَتَى النَّبِيَّ ﷺ عَيْنٌ مِنَ المُشْرِكِينَ وَهُوَ فِي سَفَرٍ، فَجَلَسَ عِنْدَ أَصْحَابِهِ يَتَحَدَّثُ، ثُمَّ انْفَتَلَ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «اطْلُبُوهُ وَاقْتُلُوهُ». فَقَتَلَهُ فَنَفَّلَهُ سَلَبَهُ. متنق عليه (').

#### • اختيار العقوبة التعزيرية:

التعزير مجموعة من العقوبات تختلف باختلاف الأشخاص، وجنس المعصية، وحجمها، وتكرارها.

وهي على وجه العموم تبدأ بالنصح، والوعظ، والهجر، والتوبيخ، والتهديد، والإنذار، والعزل عن العمل، والتشهير، والغرامة، والنفي ونحو ذلك.

وتنتهي بأشد العقوبات كالحبس والجلد، وقد تصل إلى حد القتل إذا رأى الإمام ذلك كأصحاب الجرائم الخطيرة.

## مقدار عقوبة التعزير:

عقوبة التعزير غير مقدرة.

وللحاكم أن يختار العقوبة التي تناسب الجاني وحجم الجناية، بشرط ألا تخرج عما أمر الله به، أو نهى الله عنه، وذلك يختلف باختلاف الأشخاص والجرائم والأماكن والأزمان.

ولا حد لأقل التعزير، ولا لأكثر التعزير، بل هو مفوَّض إلى رأي الحاكم حسب المصلحة، وحسب حجم الجريمة.

لكن ما ورد به النص من التعزير يجب تنفيذه، ولا خيار للحاكم فيه كتحريق

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٥١ ٣٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٥٤).

رحل الغال، وكتم الضالة ونحوهما.

#### أسباب التعزير:

أسباب التعزير كثيرة، يجمعها فِعل كل معصية لا حد فيها ولا قصاص ولا كفارة.

#### وأسباب التعزير نوعان:

#### ١ - أسباب التعزير على فعل المحرمات.

كالجناية التي لا قود فيها.. والسرقة التي لا قطع فيها.. واستمتاع محرم لا حد فيه.. والغصب والانتهاب والاختلاس.. وبيع المحرمات كالخمور والمخدرات ونحوهما.. والرشوة.. وشهادة الزور.. وتزوير الأوراق والصكوك والوثائق والتوقيعات ونحوها.. وإتيان المرأة المرأة.. والقذف بغير الزنا واللواط كقوله: ياحمار يا كلب ونحوهما.. ولعب الميسر والقمار.. ومشاهدة وتداول الأشرطة والأفلام الخبيثة ونحو ذلك من منكرات الأقوال والأفعال والأخلاق.

## ٢- أسباب التعزير على ترك الواجبات.

كالإخلال بالواجبات الشرعية.. والتهاون في أداء الصلاة.. وتأخير الصلاة المفروضة عن وقتها.. وعدم سداد الغني الدَّين.. وترك الأمر بالمعروف.. وترك النهي عن المنكر.. وحلق اللحى.. وعدم طاعة الوالدين.. وعدم طاعة الزوجة لزوجها ونحو ذلك.

## • من يملك حق التعزير:

التعزير كالحدود والقصاص منوط بالإمام أو نائبه، وليس لأحد حق التعزير

إلا لمن له ولاية التأديب مطلقاً كالأب.. والزوج.. والسيد.. والحاكم.. والمعلم.

فالأب له تأديب ولده الصغير، وتعزيره للتعلم والتخلق بأحسن الأخلاق، وزجره عن سيئها، وأمره بالصلاة، وضربه عند الحاجة، والأم كالأب في أثناء الحضانة.

وللزوج تأديب زوجته وتعزيرها في أمر النشوز وأداء حق الله تعالى كإقامة الصلاة، وأداء الصيام، والبعد عن المحرمات، أداء لواجب القوامة عليها، ونصحاً لها.

والسيد يعزر رقيقه في حق نفسه وفي حق الله تعالى مِنْ تركِ واجب، أو فِعل محرم.

والمعلم يؤدب تلاميذه بما يصلح أحوالهم، ويحسِّن أخلاقهم.

- ١- قال الله تعالى: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّ مُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَكُ اللّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمُولِهِمْ فَالصَّكَ لِحَاتُ قَانِنَاتُ حَافِظَاتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللّهُ وَاللّهِ مَّا أَمُولِهِمْ فَالصَّكَ لِحَاتُ قَانِنَاتُ حَافِظَاتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللّهُ وَاللّهِ عَافُونَ نَشُوزَهُنَ فَعُطُوهُ وَ وَاهْجُرُوهُنَ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَ اللّهُ وَاللّهِ عَالَيْ اللّهُ عَالَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال
- ٧- وَعَنِ عَبْدَاللهِ بِن عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «كُلُّكُمْ رَاعٍ، وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، الإمَامُ رَاعٍ وَمَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالمَرْأَةُ رَاعِيَةٌ فِي بَيْتِ زَوْجِهَا وَالرَّجُلُ رَاعٍ فِي أَهْلِهِ وَهُوَ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالمَرْأَةُ رَاعِيةٌ فِي بَيْتِ زَوْجِهَا وَمَسْئُولَةٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالمَرْأَةُ رَاعِيةٌ فِي بَيْتِ زَوْجِهَا وَمَسْئُولَةٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالحَادِمُ رَاعٍ فِي مَالِ سَيِّدِهِ وَمَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ». قال: وَحَسِبْتُ أَنْ قَدْ قال: «وَالرَّجُلُ رَاعٍ فِي مَالِ أَبِيه وَمَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَكُلُّكُمْ وَحَسِبْتُ أَنْ قَدْ قال: «وَالرَّجُلُ رَاعٍ فِي مَالِ أَبِيه وَمَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَكُلُّكُمْ

رَاعِ وَمَسْتُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ». متفق عليه (١٠).

الأحوال التي يشرع فيها الحبس:

يشرع الحبس فيها يلي:

١ - حبس الجاني لغَيْبة المجنى عليه حفظاً لمحل القصاص.

٢- حبس الممتنع عن دفع الحق إلجاءً إليه.

٣- حبس الآبق سَنَة رجاء أن يُعرف صاحبه.

٤- حبس من أشكل أمره في العسر واليسر ليتبين أمره.

٥- حسب الجاني تعزيراً وردعاً عن المعاصي.

٦- حبس من أقر بمجهول حتى يعيِّنه.

٧- حبس من امتنع من التصرف الواجب في حقوق العباد كحبس من أسلم وتحته أختان، أو امرأة وابنتها، وامتنع من تعيين واحدة، ونحو ذلك من الحالات التي فيها حفظ الحقوق.

١ - عَنْ عَمْرِو بْنِ الشَّرِيدِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ: «لَيُّ الوَاجِدِ يُحِلُّ عَنْ عَمْرِو اللهِ ﷺ قَالَ: «لَيُّ الوَاجِدِ يُحِلُّ عَنْهُ عَنْ مَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ: «لَيُّ الوَاجِدِ يُحِلُّ عَنْهُ عَمْهُ وَعُقُو بَتَهُ». أخرجه أبو داود والنسائي (٢).

٢- وَعَنْ بَهْزِ بْنِ حَكِيمٍ عَنْ أبيهِ عَنْ جَدِه أَنَّ النَّبيَّ ﷺ حَبَسَ رَجُلاً فِي تُهْمَةٍ ثمَّ لَمَّ وَعَنْ بَهْزِ بْنِ حَكِيمٍ عَنْ أبيهِ عَنْ جَدِه أَنَّ النَّبي ﷺ ﷺ عَنْهُ. أخرجه الترمذي والنسائي (٣).

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٨٩٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٢٩).

<sup>(</sup>٢) حسن/ أخرجه أبو داود برقم (٣٦٢٨)، وأخرجه النسائي برقم (٤٦٨٩).

<sup>(</sup>٣) حسن/ أخرجه الترمذي برقم (١٤١٧)، وأخرجه النسائي برقم (٤٨٧٦)، وهذا لفظه.

## أقسام العقوبات المالية:

تنقسم العقوبات المالية إلى ثلاثة أقسام:

الإتلاف.. والتغيير.. والتمليك.

١- الإتلاف: كإتلاف محل المنكرات، كتكسير الأصنام وتحريقها، وتحطيم آلات اللهو، وتكسير وإحراق وإراقة أوعية الخمر، وإتلاف البضاعة المغشوشة من أي نوع.

وهذا التعزير يقوم به الإمام؛ لأنه يحتاج إلى قوة وسلطة.

٢- التغيير: ويكون بتغيير صورة الشيء المحرم.

كقطع رأس التمثال حتى يكون كالشجرة، وقطع الستر الذي فيه صورة ليكون وسائد توطأ، وفك آلات اللهو وما يستعمل في محرم لاستعماله في مباح بعد تغيير صورته.

وهذا التعزير يقوم به الإمام أو نائبه.

٣- التمليك: كمن سرق من التمر المعلق، عليه جلدات نكال، وغُرْمه مرتين، ومن سرق من الماشية قبل أن تُؤوى إلى المراح، عليه جلدات نكال، وغُرْمه مرتين، ومصادرة الأموال المأخوذة من كسب غير مشروع، ويصرفها الإمام فيما فيه مصلحة.

وهذا التعزير يقوم به الإمام أو نائبه.

١ - عَنْ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: دَخَلَ النَّبِيُّ ﷺ مَكَّةَ يَوْمَ الفَتْحِ، وَحَوْلَ البَيْتِ
 ستُّونَ وَثَلاثُ مِائَةِ نُصُبٍ، فَجَعَلَ يَطْعُنُهَا بِعُودٍ فِي يَدِهِ وَيَقُولُ: ﴿ جَآءَ ٱلْحَقُّ

وَزَهَقَ ٱلْبَنطِلُ ﴾. ﴿ جَأَة ٱلْحَقُّ وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَنطِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴿ ﴾. متفق عليه (١٠).

٢- وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قالتْ: دَخَلَ عَلَيَّ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَقَدْ سَتَرْتُ سَهُوةً لِي بِقِرَامٍ فِيهِ تَمَاثِيلُ، فَلَمَّا رَآهُ هَتَكَهُ وَتَلَوِّنَ وَجْهُهُ وَقَالَ: «يَا عَائِشَةُ أَشَدّ النَّاسِ عَذَاباً عِنْد اللهِ يَوْمَ القيَامَةِ، الَّذِينَ يُضَاهُونَ بِخَلقِ اللهِ». قَالَتْ عَائِشَةُ: فَقَطَعْنَاهُ فَجَعَلَنَا مِنْهُ وِسَادَةً أَوْ وِسَادَتَيْنِ. متنق عليه "".

## • طرق إثبات جرائم التعزير:

تثبت الجريمة الموجبة للتعزير بواحد مما يلى:

الإقرار... أو البينة.

فالإقرار أن يقر على نفسه بالجناية والمعصية.

والبينة أن يشهد عليه رجلان عدلان، وتُقبل فيه شهادة النساء مع الرجال.

# • حكم من مات في التعزير:

إذا عزر الإمام أحداً أو حَدَّه فمات بسبب التعزير أو الحد فلا ضمان عليه؛ لأن التعزير عقوبة مشروعة للردع و الزجر والتأديب فلم يضمن مَنْ تلف بها كالحد، ولأن الإمام مأذون له في التعزير، وما ترتب على المأذون فليس بمضمون، لكن بشرط عدم التعدي.

## • صفة الجلد في التعزير:

أشد الجلد جلد التعزير، ثم يليه جلد الزنا، ثم يليه جلد السكر، ثم يليه جلد القذف.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٤٢٨٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٨١).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٥٩٥٤)، ومسلم برقم (٢١٠٧)، واللفظ له.

فالتعزير أشد الضرب؛ لأنه جرى فيه التخفيف من حيث العدد، فلا يخفف من حيث الوصف، وذلك لئلا يؤدي إلى فوات المقصود منه وهو التأديب والردع والزجر.

# الباب التاسع عشر

# كتاب القضاء

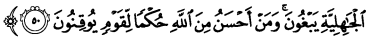
ويشتمل على ما يلي:

 ١ - معنى القضاء وحكمه ٨ - الأيمان ٢ - فضل القضــــاء ١ - معنـــي اليمــين وحكمهــا ٣- خطر القضاء ٢- أقسام اليمين ٤ – أحكام القضاء على العصاء على العصاء العصا ٥ - صفة الدعوى ٩ - النافة السادعوى ٦ - صفة الحكمة الحكمة ٧- طــرق إثبــات الـــدعوى ٢- أقســــام النذر ٧ – الشهادة ٣- اليمــــين

#### قال الله تعالى:

﴿ وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَا آنَزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَبِعُ أَهْوَاءَهُمْ وَٱحْدَرُهُمْ أَن يَفْتِنُولَكَ عَن بَعْضِ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُ فَإِن تَوَلَّوْا فَأَعْلَمُ أَنَّهَا يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يَفْتِنُولَكَ عَن بَعْضِ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُ فَإِن تَوَلَّوْا فَأَعْلَمُ أَنَّهَا يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن

يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِم وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ لَفَسِقُونَ ١٠٠ أَفَحُكُم



[المائدة/ ٤٩ - • ٥]

## كتاب القضاء

## ١ - معنى القضاء وحكمه

• القضاء: هو تبيين الحكم الشرعي الذي يفصل الخصومة، والإلزام به. وسمي القضاء حكماً؛ لما فيه من الإحكام، ولما فيه من الحكمة لكونه يكف الظالم عن ظلمه.

## • حكم القضاء:

القضاء فرض كفاية، إذا قام به من يكفي سقط الإثم عن الباقين.

ولمّا كان الظلم متأصلاً في النفس البشرية، فلا بد من حاكم يُنصف المظلوم من الظالم.

لذا يجب على إمام المسلمين أن ينصب للناس قاضياً أو أكثر في كل إقليم أو بلد، حسب الحاجة، لفصل الخصومات، وإقامة الحدود، والحكم بالحق والعدل بين الناس.

- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِئنَبِ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا أَرَىكَ ٱللَّهُ أَ
   وَلَا تَكُن لِلْخَابِنِينَ خَصِيعًا ﴿ إِنْ النَّاهِ وَالنَّاءَ : ١٠٥].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَا آنَزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَنَّيِعَ أَهْوَآءَهُمْ وَأَحْذَرُهُمْ أَن

يَفْتِنُولَكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُ فَإِن تَوَلَّواْ فَأَعْلَمَ أَنَّهَا يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمٌّ وَلَوْ الْمَائِدة: ٤٩].

٤ - وَعَنْ عَمْرِ و بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: "إِذَا حَكَمَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: "إِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطأَ فَلَهُ أَجْرٌ".
 الحَاكِمُ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَصَابَ فَلَهُ أَجْرَانِ، وَإِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطأَ فَلَهُ أَجْرٌ".
 منفق عليه (۱).

## حكمة مشروعية القضاء:

شرع الله عز وجل القضاء لحفظ الحقوق، وإقامة العدل، وفصل الخصومات والمنازعات، وصيانة الأنفس والأعراض والأموال.

ولما كانت تجري بين الناس كثير من المعاملات كالبيع والشراء والإجارة ونحوها كالنكاح والطلاق ونحوها من العقود والحقوق، فقد وضع الشرع لذلك قواعد وشروطاً تحكم التعامل بين الناس؛ ليسود العدل والأمن بينهم. ولكن قد تحدث بعض المخالفات لتلك الشروط والقواعد إما عمداً، أو جهلاً، أو نسياناً، أو إكراهاً، فتحدث المشاكل، ويحصل النزاع والشقاق والعداوة.

وقد تصل الحال إلى إزهاق الأرواح، ونهب الأموال، وتخريب الديار، واضطراب الأمن.

فشرع الله الحكيم العليم بمصالح عباده القضاء بشرع الله، لإزالة تلك الخصومات، وحل المشكلات، والقضاء بين العباد بالحق والعدل.

قال الله تعالى: ﴿ أَفَحُكُمُ ٱلْجَهِلِيَّةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكُمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ۞ ﴾ [المائدة: ٥٠].

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٣٥٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧١٦).

#### كمال الشريعة الإسلامية:

الله عز وجل أنزل إلينا الدين الكامل.

فأنزل الكتاب الذي فصّل فيه الأحكام والشرائع.

وأنزل الميزان وهو العدل الذي يمثل القوة القضائية.

وأنزل الحديد الذي يمثل القوة التنفيذية المؤيد للأحكام الشرعية.

قال الله تعالى: ﴿لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِنْبُ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنْ فِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَصْرُهُ، وَرُسُلَهُ إِٱلْغَيْبُ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِئٌ عَزِيرٌ ﴿ الحديد: ٢٥].

# ٢- فضل القضاء

#### • فضل القضاء:

القضاء بين الناس وظيفة الأنبياء والرسل عليهم الصلاة والسلام.

وحسن القضاء نعمة من الله، وله فضل عظيم لمن قوي عليه، وأمن على نفسه من الظلم والحَيف.

والقضاء عبادة لله عز وجل، وهو من أفضل القربات؛ لما فيه من الإصلاح بين الناس، وإنصاف المظلوم، ورد الظالم، وإقامة الحدود، وأداء الحقوق إلى أهلها، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، والحكم بالقسط والعدل. فلهذه الأمور العظيمة جعل الله فيه أجراً مع الخطأ، وأسقط إثم الخطأ إذا وقع باجتهاد، فإذا أصاب القاضي فله أجران: أجر الاجتهاد، وأجر الإصابة، وإن اجتهد فأخطأ فله أجر واحد، وهو أجر الاجتهاد، ولا إثم عليه.

١- قال الله تعالى: ﴿ وَإِن حَكَمْتَ فَأَحَكُم بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ ۚ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ
 الْمُقْسِطِينَ ﴿ إِلَى الله الله : ٤٢].

٢- وَعَنْ عَبْداللهِ بن مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لا حَسَدَ إلا في اثْنَتَيْنِ: رَجُلٌ آتَاهُ اللهُ مَالاً فَسَلَّطَهُ عَلَى هَلَكَتِهِ فِي الْحَقِّ، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللهُ حِكْمَةً فَهُوَ يَقْضِى بِهَا وَيُعَلِّمُهَا». متفق عليه (١).

٣- وَعَنْ عَبْداللهِ بْنِ عَمْرو رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إنّ المُقْسِطِينَ
 عِنْد اللهِ عَلَى مَنَابِرَ مِنْ نُورٍ، عَنْ يَمِينِ الرَّحْمَنِ عَزّ وَجَلّ، وَكِلتَا يَدَيْهِ يَمِينٌ،

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٣)، ومسلم برقم (٨١٦)، واللفظ له.

الَّذِينَ يَعْدِلُونَ فِي حُكْمِهِمْ وَأَهْلِيهِمْ وَمَا وَلُوا». أخرجه مسلم(١٠).

٤- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «سَبْعَةٌ يُظِلَّهُمُ اللهُ تَعَالَى فِي ظِلِّهِ يَوْمَ لا ظِلَّ إِلا ظِلَّهُ: إِمَامٌ عَدْلُ، وَشَابٌ نَشَأ فِي عِبَادَةِ اللهِ، وَرَجُلْ قَلْبُهُ مُعَلَّقٌ فِي ظِلِّهِ يَوْمَ لا ظِلَّ إِلا ظِلَّهُ: إِمَامٌ عَدْلُ، وَشَابٌ نَشَأ فِي عِبَادَةِ اللهِ، وَرَجُلْ قَلْبُهُ مُعَلَّقٌ فِي المسَاجِدِ، وَرَجُلانِ تَحَابًا فِي اللهِ، اجْتَمَعَا عَلَيْهِ وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ، وَرَجُلْ تَصَدَّقَ وَرَجُلٌ تَصَدَّقَ وَرَجُلٌ دَعَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ فَقالَ: إِنِّي أَخَافُ اللهَ، وَرَجُلٌ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ، فَأَخْفَاهَا حَتَّى لا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ، وَرَجُلٌ ذَكَرَ اللهَ خالِيًا فَقَاضَتْ عَيْنَاهُ». متفق عليه (").

٥ - وَعَنْ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: "إِذَا حَكَمَ الْحَاكِمُ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطأ فَلَهُ أَجْرًانِ، وَإِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطأ فَلَهُ أَجْرً".

متفق عليه "".

## • منزلة القضاء:

القضاء بين الناس والحكم بينهم بالعدل منصب شريف، ومقام رفيع؛ لما فيه من النفع العام والخاص، والإحسان إلى الخلق، وإقامة الحق والعدل.

ولهذا تولاه الأنبياء والرسل عليهم الصلاة والسلام.

وأول من تولاه في الإسلام رسولنا محمد ﷺ، وخلفاؤه الراشدون أبو بكر وعمر وعثمان وعلي رضي الله عنهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٨٢٧).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٤٢٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٠٣١).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٣٥٢)، ومسلم برقم (١٧١٦).

#### ٣- خطر القضاء

## • خطر القضاء:

- ١ القضاء موضوعه الحكم بين الناس بالحق والعدل، فلذلك خطره عظيم جداً؟
   لأنه يُخشى حصول ميل من القاضي على أحد الخصمين، فيحكم له بغير
   الحق، إما لكونه قريباً له، أو صديقاً له، أو صاحب جاه تُرجى منفعته، أو
   صاحب رئاسة تُخاف سلطته ونحو ذلك، فيجور في الحكم متأثراً بما سبق.
- ٢- القاضي يبذل جهداً كبيراً في معرفة الحكم الشرعي، والبحث في الأدلة،
   وهذا الجهد ينهك بدنه، ويرهقه، ويضعفه.
- ٣- القاضي بشر يضعف إيمانه فيجور إما لهوى، أو لعصبية، أو لعداوة، أو لمحبة، أو لانتقام، أو لطمع.
- والله مع القاضي ما لم يجر، فإذا جار وَكَلَه إلى نفسه، وعذبه في الدنيا والآخرة.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَندَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَخَكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَتِّ وَلَا تَتَّبِع اللَّهَ وَهُ مَ عَذَابُ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا اللَّهَ وَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا اللّهِ مَعْ مَا لَخِسَابِ ﴿ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ إِمَا نَسُوا اللّهِ عَنْ مَا لَخِسَابِ إِلَيْهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ إِمَا نَسُوا اللّهُ عَنْ مَا لَخِسَابِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللللللهُ
- ٢ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: «مَنْ جُعِلَ قَاضِياً بَيْنَ النَّاسِ
   فَقَدْ ذُبِحَ بغَیْر سِکِّینِ». أخرجه أبو داود وابن ماجه(۱).

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٣٥٧٢)، وأخرجه ابن ماجه برقم (٢٣٠٨).

## أقسام القضاة:

القضاة ثلاثة أصناف:

الأول: قاض عرف الحق والحكم الشرعي فقضى به، فهذا من أهل الجنة.

الثاني: قاض عرف الحق، ولهواه حكم بغير الحق، فهذا في النار.

الثالث: قاض لم يعرف الحق، ولم يفهم الحكم الشرعي، فقضى بجهل، فهذا في النار، سواء أصاب في حكمه أو أخطأ.

عَنْ بُرَيْدَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ: «القُضَاةُ ثلاَثَةٌ، اثنَانِ فِي النَّارِ وَوَاحِدٌ فِي الجَنَّةِ، وَرَجُلٌ قَضَى فَوَ فِي الجَنَّةِ، وَرَجُلٌ قَضَى لِلنَّاسِ عَلَى جَهْلٍ فَهُوَ فِي النَّارِ، وَرَجُلٌ جَارَ فِي الحُكْمِ فَهُوَ فِي النَّارِ». أحرجه أبو داود وابن ماجه(۱).

# خطر الحكم بغير ما أنزل الله:

يجب على القاضي أن يحكم بين الناس بما أنزل الله من الشريعة.

والشريعة الإسلامية جاءت بتحقيق مصالح الخلق في الدنيا والآخرة، وهي كفيلة بإصلاح أحوال البشرية في جميع المجالات.

لهذا يجب على القاضي النظر في جميع ما يرد إليه من القضايا مهما كانت، والحكم فيها بما أنزل الله، فدين الله كامل كاف شاف.

ولا يجوز لأحد أن يحكم بغير ما أنزل الله مهما كانت الأحوال؛ لأن الحكم بغير ما أنزل الله كفر وظلم وفسق.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَمَن لَّمْ يَعَكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ ا

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٣٥٧٣)، وأخرجه ابن ماجه برقم (٢٣١٥)، وهذا لفظه.

[المائدة: ٤٤].

- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن لَّمْ يَعْحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَكَمْ فَهُمُ الظَّلِلْمُونَ ﴿ ثَالَكُ ﴾
   [المائدة: ٥٥].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن لَّذ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَكِيكَ هُمُ الْفَسِقُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَأُولَكِيكَ هُمُ الْفَسِقُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْكِ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْكِ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ ع

# • حكم طلب القضاء:

طلب الولايات من قضاء وغيره له حالتان:

- الأولى: أن يطلب القضاء أو الولاية لأنها متعينة عليه، لكونه لا يوجد من هو أهل لها غيره، وإذا تركها تولاها من لا يحسن القيام بها، فيطلبها بهذه النية الحسنة، وفيه قوة وأمانة، كما طلبها يوسف على فهذا مثاب مأجور معان عليها.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱثْنُونِ بِهِ عَ أَسْتَخْلِصَهُ لِنَقْسِى فَلَمَّا كَلَمَهُ قَالَ إِنَّكَ ٱلْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِنُ أَمِينٌ ﴿ قَالَ إِنَّكَ ٱلْمَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينٌ ﴿ قَالَ إِنَّكَ ٱلْمَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينٌ أَمِينٌ ﴿ قَالَ إِنَّكَ ٱلْمَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينًا الله تعالى عَلَى خَرَآبِينِ ٱلْأَرْضِ ۚ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴿ قَالَ إِنَّكَ ٱلْمَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينٌ ﴿ قَالَ إِنَّكَ مَلَى خَرَآبِينِ ٱلْأَرْضِ ۗ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴿ قَالَ إِنَّكَ ٱلْمَوْمَ لَدَيْنَا الله تعالى فَي الله تعالى الله تع
- ٢- وَعَنْ عَبْدِالرَّحْمَنِ بْنِ سَمُرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: قالَ لِيَ النَّبِيُّ ﷺ: "يَا عَبْدَالرَّحْمَنِ بْنَ سَمُرَةَ، لا تَسْأَلِ الإِمَارَةَ، فَإِنَّكَ إِنْ أُعْطِيتَهَا عَنْ مَسْأَلَةٍ وُكِلتَ عَبْدَالرَّحْمَنِ بْنَ سَمُرَةَ، لا تَسْأَلِ الإِمَارَةَ، فَإِنَّكَ إِنْ أُعْطِيتَهَا عَنْ مَسْأَلَةٍ أُعِنْتَ عَلَيْهَا، وَإِذَا حَلَفْتَ عَلَى يَمِينِ، إلَيْهَا، وَإِذَا حَلَفْتَ عَلَى يَمِينِ، فَرَايْتَ غَيْرَهَا خَيْرًا مِنْهَا، فَكَفِّرْ عَنْ يَمِينِكَ واثْتِ الذي هو خَبر». متفق عليه(١٠).

الثانية: أن يقصد من الحصول عليها الجاه، أو الرئاسة أو المال، أو يكون ضعيفاً

\_

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٤٦)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٥٢).

لا يستطيع أن يقوم بحقها، أو ليس أهلاً لها، فهذا طلبه لها مذموم، ويجب منعه منها.

- ١- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: "إِنَّكُمْ سَتَحْرِصُونَ عَلَى الإِمَارَةِ، وَسَتَكُونُ نَدَامَةً يَوْمَ القِيَامَةِ، فَنِعْمَ المُرْضِعَةُ وَبِئْسَتِ الفَاطِمَةُ». أخرجه البخاري (١).
- ٢- وَعَنْ أَبِي ذَرِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قُلتُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَلاَ تَسْتَعْمِلُنِي؟ قَالَ: فَضَرَبَ بِيدِهِ عَلَى مَنْكِبِي، ثُمَّ قَالَ: (يَا أَبَا ذَر إِنَّكَ ضَعِيفٌ، وَإِنهَا أَمَانَةٌ، وَإِنهَا يَوْمَ القِيَامَةِ خِزْيٌ وَنَدَامَةٌ، إلا مَنْ أَخَذَهَا بِحَقِّهَا وَأَدِّى اللّذِي عَلَيْهِ فِيهَا». أخرجه مسلم (۱).
- ٣- وَعَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: دَخَلتُ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ أَنَا وَرَجُلاَنِ مِنْ
   بَنِي عَمِّى، فَقَالَ أَحَدُ الرَّجُلَيْنِ: يَا رَسُولَ اللهِ أَمِّرْنَا عَلَى بَعْضِ مَا وَلاَّكَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ. وَقَالَ الآخَرُ مِثْلَ ذَلِكَ. فَقَالَ: ﴿إِنَّا وَاللهِ لاَ نُولِّى عَلَى هَذَا العَمَلِ أَحَدًا
   سَأَلَهُ وَلاَ أَحَدًا حَرَصَ عَلَيْهِ». متفق عليه (").

# • حكم قبول القضاء:

إذا اختار إمام المسلمين أحداً للقضاء، ولم يكن في البلد أحد يصلح غيره، لزمه قبوله، فإن امتنع فهو عاص، وللحاكم إجباره؛ لأن الناس مضطرون إلى علمه وحكمه ونظره.

وإن وُجد في البلد عدد يصلح للقضاء، فمن وجد في نفسه القدرة فالقبول

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (١١٤٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (١٨٢٥).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٢٦١)، ومسلم برقم (١٨٢٤)، واللفظ له.

أفضل، ومن يعرف من نفسه عدم القدرة فالترك أفضل؛ لما في القضاء من الخطورة.

ويستحب قبول وطلب القضاء لعالم يرجو به نشر علمه بين الناس، ولمن يرجو بعمله إحقاق الحق، ومنع ضياع الحقوق، وتدارك جور بعض القضاة، وعجزهم عن إيصال الحقوق لأهلها، ولمن يريد جزيل الثواب؛ لأن القضاء عبادة لمن حكم بالعدل.

ويكره قبول القضاء لمن يخاف العجز عنه، أو لا يأمن على نفسه الحيف فيه، حتى لا يعرِّض نفسه للعقوبة.

عَنْ عَبْدالله بْنِ عَمْرِو رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّ المُقْسِطِينَ عِنْ عَبْدالله بْنِ عَمْرِو رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّ المُقْسِطِينَ عِنْدَ اللهِ عَلَى مَنَابِرَ مِنْ نُورٍ، عَنْ يَمِينِ الرَّحْمَنِ عَزِّ وَجَلّ، وَكِلتَا يَدَيْهِ يَمِينُ، الّذِينَ يَعْدِلُونَ فِي حُكْمِهِمْ وَأَهْلِيهِمْ وَمَا وَلُوا». أخرجه مسلم (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٨٢٧).

# ٤ - أحكام القضاء

## الفرق بين القاضي والمفتي:

١ - القاضي يبين الحكم الشرعي ويُلزِم به، والمفتي يبينه فقط.

٢- المفتي أوسع دائرة من القاضي؛ لأنه يفتي في الخصومات وغيرها، والقاضي
 يختص حكمه في الأمور المتنازع عليها بين الناس.

#### ٣- القاضي له ثلاث صفات:

فهو من جهة بيان الحكم مفت.. ومن جهة الإلزام بالحكم ذو سلطان.. ومن جهة الإثبات شاهد.

# • محل القضاء:

القضاء يكون في جميع الحقوق والواجبات، سواء كانت حقوقاً لله كالحدود والفرائض الواجبة لله، أو كانت حقوقاً للبشر كالقصاص، والمعاملات كالبيع والإجارة والنكاح ونحو ذلك مما يجري بين الناس.

فالإسلام دين كامل شامل، وفيه وحده حل جميع المسائل والمشاكل في الدنيا والآخرة.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَٱتْمَنْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ اللهِ تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱلْكُمْ لَا يَكُمْ دِينَا ۚ ﴾ [المائدة: ٣].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ ٱللهُ وَلَا تَتَبِعَ أَهْوَآءَهُمْ وَأَحَدَرْهُمْ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمٌ يَعْتِنُولَكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنزَلَ ٱللهُ إِلَيْكَ فَإِن تَوَلَّواْ فَاعْلَمْ أَنَّهَا يُرِيدُ ٱللهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمٌ يَعْضِ ذُنُوبِهِمٌ وَإِنْ كَيْنِهُ إِنَّ كَيْنِهُ مِن اللهِ عَكُمًا لِقَوْمِ وَإِنَّ كَيْنِهُ مِن أَلْنَاسِ لَفَنسِقُونَ (اللهُ أَن حُكُمُ ٱلْجَهِلِيَةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِن ٱللهِ حُكُمًا لِقَوْمِ

يُوقِنُونَ ﴿ إِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

## شروط القاضي:

يشترط في القاضي أن يكون رجلاً، مسلماً، بالغاً، عاقلاً، عدلاً، سميعاً، متكلماً، عالماً بما يقضى به.

والأفضل أن يكون القاضي مع هذا بصيراً، كاتباً، حراً ونحو ذلك من صفات الكمال.

وعلى إمام المسلمين أن يختار لمنصب القضاء الأفضل علماً، وورعاً، وإخلاصاً، وصدقاً، وأمانة، وتقوى.

وشروط القاضي حسب الإمكان، ويجب تولية الأمثل فالأمثل.

ولا يقضي بين الناس إلا من كان عالماً بالكتاب والسنة، فقيهاً في دين الله، قادراً على معرفة الحق من الباطل، بريئاً من الجور والظلم، بعيداً عن الهوى والتعصب.

## آداب القاضي:

١ - يسن أن يكون القاضي قوياً من غير عنف؛ لئلا يطمع فيه الظالم، ليناً من غير ضعف؛ لئلا يهابه صاحب الحق.

٢- ينبغي أن يكون حليماً؛ لئلا يغضب من كلام الخصم، فتأخذه العجلة وعدم التثبت.

٣- ينبغي أن يكون ذا فطنة؛ لئلا يخدعه بعض الخصوم، وأن يكون بصيراً
 بأحكام القضاة قبله؛ ليسهل عليه الحكم.

٤- ينبغي أن يحضر مجلسه الفقهاء والعلماء، وأن يشاورهم فيما يشكل عليه.

- ٥- أن يكون عفيفاً نزيهاً في نفسه وماله عن الحرام، أميناً مخلصاً في عمله لله عز
   وجل، يبتغي بذلك الأجر والثواب، ولا يخاف في الله لومة لائم.
  - ٦- أن يكون رحيماً؛ لئلا ينفر منه الناس.
- ٧- يجب على القاضي أن يسوِّي بين الخصوم في الدخول عليه، والجلوس بين يديه، والإقبال عليهم، والاستماع لهم، والحكم بينهم بما أنزل الله.
- ٨- يجب أن يكون القاضي حين الدعوى مطمئناً هادئاً، فلا يقضي بين الخصوم وهو غضبان، أو حاقن، أو في شدة جوع أو عطش، أو هم، أو ملل، أو كسل، أو نعاس ونحو ذلك مما يشغل عن فهم الخصومة، ويصرفه عن إصابة الحق، فإن خالف وأصاب الحق نفذ حكمه.
- ٩ يسن للقاضي أن يتخذ كاتباً مسلماً، مكلفاً، عدلاً، يكتب له الوقائع والأحكام
   والوثائق ونحو ذلك.
- ١ يحرم على القاضي كغيره قبول رشوة، كما لا يقبل هدية من أحد الخصوم؛ لأن هدايا العمال غلول.
- ٢- وَعَنْ أَبِي بَكْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقُولُ: «لا يَقْضِيَنَ حَكَمٌ
   بَيْنَ اثْنَيْنِ وَهُوَ غَضْبَانُ». متفق عليه().
  - ما يجب على القاضي معرفته:
     القاضي يحتاج عند الحكم إلى معرفة ثلاثة أمور:

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٥٨٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧١٧).

معرفة الأدلة.. معرفة الأسباب.. معرفة البينات.

فالأدلة: معرفة الحكم الشرعي.

والأسباب: معرفة ثبوته في هذا المحل أو انتفاؤه عنه.

والبينات: معرفة طريق الحكم عند التنازع.

فمن أخطأ واحداً من هذه الثلاثة أخطأ في الحكم.

## • صفة حكم القاضي:

قضاء القاضي يَنْفذ ظاهراً لا باطناً، فحكم القاضي لا يحل حراماً، ولا يحرم حلالاً، فمن كسب القضية بباطل كشهادة زور، لحقه الإثم والتبعة وإن حكم له القاضى.

والقاضي مجتهد في حكمه، إن أصاب الحق فله أجران، وإن اجتهد فأخطأ الحق الذي هو مراد الله تعالى فهو مجتهد مخطئ، وله أجر واحد، لاجتهاده في معرفة الحق وحرصه عليه.

ولا إثم عليه، فله أجر اجتهاده؛ لأن الاجتهاد في طلب الحق عبادة، وفاته أجر الإصابة.

١- عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ سَمِعَ جَلَبَةَ خَصْمٍ بِبَابٍ حُجْرَتِهِ، فَخَرَجَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: "إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ، وَإِنَّهُ يَأْتِينِي الخَصْمُ، فَلَعَلّ جُجْرَتِهِ، فَخَرَجَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: "إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ، وَإِنَّهُ يَأْتِينِي الخَصْمُ، فَلَعَلّ بَعْضَهُمْ أَنْ يَكُونَ أَبْلَغَ مِنْ بَعْضٍ، فَأَحْسِبُ أَنّهُ صَادِقٌ، فَأَقْضِي لَهُ، فَمَنْ بَعْضَهُمْ أَنْ يَكُونَ أَبْلَغَ مِنْ بَعْضٍ، فَأَحْسِبُ أَنّهُ صَادِقٌ، فَأَقْضِي لَهُ، فَمَنْ قَضَيْتُ لَهُ بِحَقّ مُسْلِمٍ فَإِنَّمَا هِيَ قِطْعَةٌ مِنَ النّارِ، فَليَحْمِلهَا أَوْ يَذَرْهَا». متفق عليه ".

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٤٥٨)، ومسلم برقم (١٧١٣)، واللفظ له.

٢ - وَعَنْ عَمْرِ و بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ يَقُولُ: "إِذَا حَكَمَ اللهِ عَلَيْهِ يَقُولُ: "إِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطأ فَلَهُ أَجْرً".
 الحَاكِمُ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَصَابَ فَلَهُ أَجْرَانِ، وَإِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطأ فَلَهُ أَجْرً".
 منفق عليه (۱).

### • صلاحيات القاضي:

القاضي ينظر في جميع الأمور، والأحوال، والقضايا.

فيفصل بين المتخاصمين إما بصلح، أو حكم نافذ.. وقمع الظالمين والمعتدين.. ونصرة المظلومين.. وإيصال الحقوق إلى أهلها، والنظر في الدماء والجراح، والأوقاف والوصايا والمواريث، والأموال.. وإقامة الحدود.. والقيام بحقوق الله تعالى.. وعقود النكاح والفسوخ والطلاق ونحوها.. والنظر في مصالح المسلمين العامة.. والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

وإذا ازدحمت الدعاوي، وكثرت المشاكل، فلا مانع من التخصص، فيكون لكل قاض نوع من القضايا كالحدود وأمور النكاح، والمواريث ونحوها.

#### واجبات القضاة:

### يجب على القضاة ما يلي:

١- القضاء في كل حادثة بما يثبت عنده أنه حكم الله تعالى، إما بدليل قطعي من القرآن والسنة، أو بدليل ظاهر موجب للعمل منهما، أو بإجماع، أو قياس. فإن لم يجد الحكم فيما سبق من المصادر اجتهد وعمل بما أدى إليه اجتهاده، وإن لم يكن مجتهداً اختار قول الأفقه والأورع من المجتهدين.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٣٥٢)، ومسلم برقم (١٧١٦).

- ٢- يجب على القاضي أن يحكم بما ثبت عنده بطرق الإثبات الشرعية، وهي:
   الإقرار، والبينة، واليمين.
- ٣- يجب على القاضي نحو المقضي له ألا يكون ممن لا تجوز شهادته لهم
   كالأبوين، وأولاده، وزوجته، وشريكه في المال؛ لوجود التهمة.
- ٤- يجب على القاضي أن يعدل بين الخصمين في لَحْظه ولفظه ومجلسه والدخول عليه.

## • حكم القضاء بين الكفار:

القاضي يحكم بين الناس بشرع الله عز وجل.

وإذا تحاكم الكفار إلى قضاة المسلمين جاز للقاضي أن يحكم بينهم بما أنزل الله، وبما يقضى به بين المسلمين.

قال الله تعالى: ﴿ سَمَنْعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَنُونَ لِلسُّحْتِ ۚ فَإِن جَآءُوكَ فَأَحَكُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضَ عَنْهُمْ ۖ وَإِن تُعْرِضَ عَنْهُمْ فَكُن يَضُرُّوكَ شَيْعًا ۗ وَإِنْ حَكَمْتَ فَأَحْكُمُ بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ اللهَائِدة: ٤٢].

# • حكم تولى المرأة القضاء:

الولايات العامة والقضاء من مناصب الرجال دون النساء، فالرجال قوامون على النساء بالرعاية والحماية والولاية والكفاية، والرجال أقدر على الكسب والتحمل والتصرف في الأمور، ولكمال استعداد الرجال في الخُلْق والفطرة كانت فيهم النبوة والإمامة الكبرى والصغرى، وإقامة الشعائر كالأذان، والخطبة، وإمامة الصلاة وغيرها، فلا تصح ولاية المرأة في هذه الأمور، والأمة التي توليها لن تفلح في دينها ولا دنياها ولا أخراها؛

- لمصادمتها الفطرة، ولكن للمرأة من الحقوق مثل ما للرجل، وعليها من الواجبات مثل ما عليه، كل بحسبه وطاقته.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ الرِّجَالُ قَوَا مُونَ عَلَى النِّسَاءَ بِمَا فَضَكَلَ اللَّهُ بَعْضَهُ مُ عَلَى بَعْضِ
   وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ ﴾ [النساء: ٣٤].
- ٣- وَعَنْ أَبِي بَكْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: لَقَدْ نَفَعَنِي اللهُ بِكَلِمَةٍ سَمِعْتُهَا مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ أَيَّامَ الجَمَلِ، بَعْدَ مَا كِدْتُ أَنْ أَلْحَقَ بِأَصْحَابِ الْجَمَلِ فَأُقَاتِلَ مَعَهُمْ، اللهِ عَلَيْهِ أَيَّامَ اللهِ عَلَيْهِ أَنَّ أَهْلَ فَارِسَ قَدْ مَلَّكُوا عَلَيْهِمْ بِنْتَ كِسْرَى، قال: لَمَّا بَلَغَ رَسُولَ اللهِ عَلِيْهِ أَنَّ أَهْلَ فَارِسَ قَدْ مَلَّكُوا عَلَيْهِمْ بِنْتَ كِسْرَى، قال: لَمَّا بَلَغَ رَسُولَ اللهِ عَلِيْهِ أَنَّ أَهْلَ فَارِسَ قَدْ مَلَّكُوا عَلَيْهِمْ بِنْتَ كِسْرَى، قال: "لَنْ يُفْلِحَ قَوْمٌ وَلَوْا أَمْرَهُمُ أَمْرَأَةً». أخرجه البخاري (۱).

# • حكم شفاعة القاضي:

يستحب للقاضي أن يشفع الشفاعة الحسنة، فيطلب من المتخاصمين أن يصطلحوا، أو يتنازل أحدهم عن بعض حقه.

ويسن أن يرغِّبهم في الصلح والعفو والتسامح؛ لتدوم المودة بين الخصوم، وتصفو النفوس من الغل، وتسلم من التقاطع.

فإن اتضح الحكم الشرعي حكم به.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٤٤٢٥).

٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَيْعَفُواْ وَلَيْصَفَحُواا ۗ أَلَا يُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ ۗ وَاللَّهُ غَفُورٌ .
 رَّحِيمٌ (الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَ

٣- وَعَنْ كَعْبِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ تَقَاضَى ابْنَ أبِي حَدْرَدٍ دَيْنًا كَانَ لَهُ عَلَيْهِ فِي عَلَيْهِ فِي المَسْجِدِ، فَارْتَفَعَتْ أَصْوَاتُهُمَا حَتَّى سَمِعَهَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ وَهُوَ فِي بَيْتِهِ، فَخَرَجَ إلَيْهِمَا، حَتَّى كَشَفَ سِجْفَ حُجْرَتِهِ، فَنَادَى: «يَا كَعْبُ». قالَ: بَيْتِه، فَخَرَجَ إلَيْهِمَا، حَتَّى كَشَفَ سِجْفَ حُجْرَتِهِ، فَنَادَى: «يَا كَعْبُ». قالَ: لَبَيْكَ يَا رَسُولَ الله، قال: «ضَعْ مِنْ دَيْنِكَ هَذَا». وَأَوْمَأَ إلَيْهِ: أي الشَّطْرَ، قال: لَتَهْمُ فَاقْضِهِ». متفق عليه (۱).

## • وقت انتهاء ولاية القاضي:

كل ما تنتهي به الوكالة تنتهي به ولاية القضاء كالعزل، والموت، والجنون، وكل ما تزول به الأهلية.

ولا ينعزل القاضي بموت إمام المسلمين أو ترك منصبه، وللقاضي أن يعزل نفسه؛ لأنه كالوكيل عن الإمام.

## • من يعزل القاضي:

يجوز لإمام المسلمين عزل القاضي فيما يلي:

إذا أخل القاضي بواجبه.. أو كثرت الشكاوي عليه أو منه.. أو وجد من هو أفضل منه.. أو كان في عزله مصلحة للمسلمين ونحو ذلك من الأسباب.

فإن لم يكن شيء مما سبق حرم عزله؛ لأنه عبث منهي عنه.

وينعزل القاضي بنفسه بأحد ثلاثة أسباب:

١- الردة بخروجه عن الإسلام؛ لأنه يكون كافراً.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٤٥٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٥٥٨).

٢- الفسق وهو من يخل بأحكام الشريعة والآداب العامة.

٣- زوال الأهلية بجنون أو إغماء أو تخريف ونحو ذلك.

### • حكم الشفاعة:

الشفاعة قسمان:

#### ١ - الشفاعة الحسنة:

وهي الشفاعة والتوسط للناس ابتغاء مرضاة الله في جلب نفع لهم، أو دفع ضر عنهم، في غير معصية الله، ولا حد من حدود الله، ولا إبطال حق، ولا إحقاق باطل.

فهذه الشفاعة حسنة محمودة مندوب إليها، وفيها أجر عظيم.

#### ومن أمثلة الشفاعة الحسنة:

التوسط لقضاء حاجات الناس، وتفريج كربات المحتاجين، وقضاء حاجات الضعفاء والعاجزين، والتوسط في تخفيف الدين عن المدينين أو إسقاطه أو قضائه، والتوسط في فعل الخير.

١ - قال الله تعالى: ﴿ مَن يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُن لَهُ نَصِيبٌ مِّنْهَا ۖ وَمَن يَشْفَعْ شَفَاعَةً سَفَاعَةً سَيَّنَةً يَكُن لَهُ مِنْهَا وَمَن يَشْفَعْ شَفَاعَةً سَيِّنَةً يَكُن لَهُ كِن لَهُ كِن لَهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ مُقِينًا ﴿ النَسَاء: ٨٥].

٢- وَعَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ، إِذَا أَتَاهُ طَالِبُ حَاجَةٍ
 أَقْبَلَ عَلَى جُلَسَائِهِ فَقَالَ: «اشْفَعُوا فَلتُؤْ جَرُوا، وَليَقْضِ اللهُ عَلَى لِسَانِ نَبِيّهِ مَا
 أَحَتَّ». متفق عليه (١).

#### ٢- الشفاعة السيئة:

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٤٣٢)، ومسلم برقم (٢٦٢٧)، واللفظ له.

وهي محرمة كالشفاعة مقابل رشوة، أو السعي في إسقاط حد، أو السعي في الإثم والعدوان، أو السعي في إحقاق باطل أو إبطال حق، أو تقديم من لا يستحق التقديم، أو الوساطة التي تؤدي إلى تأخير مستحق أو حرمانه ونحو ذلك مما يضر بمصلحة المسلمين.

# • حكم الحِيَل:

الحيل: هي التحول من حال إلى حال بطرق خفية.

#### والحيل تنقسم إلى قسمين:

- ١ حيل محمودة: وهي ما استُعمل للوصول إلى غرض محمود، أو النجاة من الهلاك، كمن احتال لصيد الطير أو النجاة من العدو، أو احتال لدفع مفسدة عظيمة، أو احتال لتحصيل مصلحة جائزة ونحو ذلك.
- ٢- حيل مذمومة: وهي ما استُعمل للوصول إلى غرض ممنوع شرعاً، كالحيل لإفساد البيع، أو إسقاط الميراث، أو إسقاط الحدود، أو إسقاط الحقوق، أو إسقاط الزكاة، أو تحليل ما حرم الله ونحو ذلك.

وهذه الحيل كلها محرمة، بل هي من كبائر الذنوب.

### حكم التورية:

التورية: أن يأتي الإنسان بكلام يحتمل معنيين، ويقصد المعنى الخفي.

والتورية جائزة؛ للمصلحة والحاجة كأن يسألك العدو: من أين أنت؟ فتقول: من ماء، وتقصد أنك مخلوق من ماء، وهو يظن أنك من موضع يقال له ماء ونحو ذلك.

ولا ينبغى الإكثار منها؛ لئلا يظن الناس به الكذب والاحتيال.

#### ٥- صفة الدعوى

- الدعوى: هي طلب المدعي من القاضي حقاً عند غيره بقول أو كتابة.
- البينة: هي كل ما يُبين الحق من شهود، أو يمين، أو قرائن الأحوال ونحوها.
  - أركان الدعوى:

أركان الدعوى ثلاثة:

الأول: المدعي: وهو الذي يطالِب بالحق.

الثاني: المدعى عليه: وهو المطالب بالحق.

الثالث: المدعى به: وهو الشيء أو الحق المطالَب به.

فالمدعي إذا سكت عن المطالبة بالحق تُرك، والمدعى عليه إذا سكت لم يُترك.

والمدعي هو الذي يُكلُّف بإقامة الدليل والبينة على صدق دعواه؛ لأن الأصل في المدعى عليه براءة ذمته.

### • شروط صحة الدعوى:

يشترط لصحة الدعوى ما يلي:

١- أن يكون كلُّ من المدعي والمدعى عليه جائز التصرف، وهو الحر البالغ العاقل الرشيد؛ لأن الدعوى يترتب عليها حكم شرعي، فلم تصح من غير جائز التصرف.

٢- أن يبيِّن المدعى دعواه بالتفصيل أمام القاضي، ويحررها ذاكراً جنسها

وقَدْرها وصنفها وكل ما يميزها؛ لأن الحكم مرتَّب عليها.

٣- أن تكون معلومة المدعى به، وأن يصرح المدعي بطلب الحق أو العين.

٤- أن يكون المدعى به حالاً إن كان ديناً.

٥- أن يكون المدعى عليه معلوماً، حاضراً، أو غائباً، أو ميتاً.

### • إقامة الدعوى:

تقام الدعوى في بلد المدعى عليه؛ لأن الأصل براءة ذمته.

فإذا ماطل المدعى عليه، أو هرب، أو تأخر عن الحضور، من غير عذر، ألزمه القاضى بالحضور وأدبه.

#### • إثبات الدعوى:

لا تثبت دعوى أحد على غيره إلا بدليل يستبين به الحق ويظهر، ويحرم على الإنسان أن يدعى ما ليس له.

- 1 عَنِ ابْنِ عَبّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ النّبِيّ عَلَيْهُ قَالَ: «لَوْ يُعْطَى النّاسُ بِدَعْوَاهُمْ، لَا لَجْيَ عَلَى المُدّعَى عَلَيْهِ». متفق لأدّعَى نَاسٌ دِمَاءَ رِجَالٍ وَأَمْوَالَهُمْ، وَلَكِنّ اليَمِينَ عَلَى المُدّعَى عَلَيْهِ». متفق عليه (۱).
- ٢- وَعَنِ الأَشْعَث بْن قَيْسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ بَيْنِي وَبَيْنَ رَجُلٍ أَرْضٌ بِالْيَمَنِ، فَخَاصَمْتُهُ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ، فَقَالَ: «هَل لَكَ بَيِّنَةٌ؟». فَقُلتُ: لا، قال: «فَيَمِينُهُ». قُلتُ: إذَنْ يَحْلِفُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ، عِنْدَ ذَلِكَ: «مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينِ صَبْرٍ، يَقْتَطِعُ بِهَا مَالَ امْرِئٍ مُسْلِمٍ، هُوَ فِيهَا فَاجِرٌ، لَقِيَ اللهَ وَهُو عَلَى يَمِينِ صَبْرٍ، فَنَزَلَتْ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَأَيْمَنِهِم ثَمَنَا قَلِيلًا ﴾. متفق عَلَيْهِ غَضْبَانُ». فَنَزَلَتْ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَأَيْمَنِهِم ثَمَنَا قَلِيلًا ﴾. متفق

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٤٥٥٦)، ومسلم برقم (١٧١١)، واللفظ له.

عليه(١).

#### أحوال المدعى به:

إذا ادعى المدعي والمدعى عليه عيناً فلا تخلو من ست حالات:

الأولى: إن كانت العين في يد أحدهما فهي له مع يمينه إن لم يكن للخصم بينة، فإن أقام كلُّ منهما بينة فهي لمن هي في يده مع يمينه.

الثانية: أن تكون العين في يديهما ولا بينة، فيتحالفان وتقسم بينهما.

الثالثة: أن تكون العين بيد غيرهما ولا بينة لهما، فيقترعان عليها، فمن خرجت له القرعة حلف وأخذها.

الرابعة: ألا تكون العين بيد أحد، ولا بينة لأحدهما، فيتحالفان ويتناصفاها.

الخامسة: أن يكون لكل واحد بينة، وليست في يد واحد منهما، فهي بينهما على السوية.

السادسة: إذا تنازعا دابة أو سيارة، وأحدهما راكب عليها، والآخر آخذ بزمامها، فهي للراكب بيمينه إن لم تكن بينة.

# • حكم كتاب القاضي إلى القاضي:

يُقبل كتاب القاضي إلى القاضي في كل حق لآدمي في الأموال كالبيع، والإجارة، والوصية ونحوها عند الحاجة.

وفي الحقوق كالنكاح، والطلاق، والجنايات، والقصاص ونحوها.

ولا ينبغي أن يكتب القاضي إلى القاضي في الحدود الواجبة لله كحد الزنا، والسكر ونحوهما؛ لأنها مبنية على الستر، والدرء بالشبهات.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٣٥٦)، ومسلم برقم (١٣٨)، واللفظ له.

# ٦- صفة الحكم

## أقسام الناس في التهم:

الناس في التهم ثلاثة أصناف:

١ - أن يكون المتَّهَم معروفاً عند الناس بالدين والورع.

فهذا لا يحبس ولا يضرب، ويؤدب من يتهمه.

٢- أن يكون المتَّهَم مجهول الحال.

فهذا يحبس حتى تنكشف حاله، حفظاً للحقوق.

٣- أن يكون المتَّهَم معروفاً بالفجور والإجرام، ومثله يقع في الاتهام.

فهذا يُحبس ويُمتحن بالضرب إذا قامت القرائن حتى يقر؛ حفظاً لحقوق العماد.

### • صفة الحكم:

١ - إذا حضر عند القاضي خصمان قال: أيكما المدعي؟

وللقاضي أن يسكت حتى يبدأ أحدهما، فمن سبق بالدعوى قدَّمه، فإن أقر له خصمه حكم له عليه، وإن أنكر الخصم قال القاضي للمدعي: إن كان لك بينة فأحضرها، فإن أحضرها سمعها وحكم بموجبها، ولا يحكم القاضي بعلمه إلا في حالات خاصة ستأتي إن شاء الله.

٢- إذا قال المدعي ليس لي بينة أعلمه القاضي أن له اليمين على خصمه، فإن
 طلب المدعي إحلاف خصمه أحلفه القاضي، وخلى سبيله.

٣- إذا نكل المدعى عليه عن اليمين، وأبى أن يحلف، قضى عليه بالنكول وهو

الامتناع والسكوت؛ لأنه قرينة ظاهرة على صدق المدعي.

وللقاضي أن يرد اليمين على المدعي إذا امتنع عنها المدعى عليه، لا سيما إذا قوي جانب المدعى، فإذا حلف قضى له.

إذا حلف المنكِر، وخلى القاضي سبيله، ثم أحضر المدعي بينة، حكم بها
 القاضى؛ لأن يمين المنكِر مزيلة للخصومة، لا مزيلة للحق.

ولا يُنقض حكم القاضي إلا إذا خالف الكتاب أو السنة أو إجماعاً قطعياً.

# • حكم وعظ الخصوم قبل الحكم:

يستحب للقاضي ترغيب الخصوم في الصلح والعفو.

ويستحب له كذلك وعظهم قبل الحكم، وبيان أن حكم القاضي لا يحل حراماً، ولا يحرم حلالاً.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخُونِكُمْ ۚ وَٱتَّقُوا ٱللَّهَ لَعَلَكُمْ
   مُرْحَمُونَ ﴿ اللَّهِ عَالَى: ١٠].
- ٢- وَعَنْ أُمِّ سَلَمَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: "إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ، وَإِنَّكُمْ تَخْتَصِمُونَ إِلَيَّ، وَلَعَلَّ بَعْضَكُمْ أَنْ يَكُونَ أَلْحَنَ بِحُجَّتِهِ مِنْ بَعْضٍ، فَأَقْضِي عَلَى نَحْوِ مَا أَسْمَعُ، فَمَنْ قَضَيْتُ لَهُ مِنْ حَقِّ أَخِيهِ شَيْئًا فَلا يَأْخُذُهُ، فَإِنَّمَا أَقْطَعُ لَهُ مِنْ حَقِّ أَخِيهِ شَيْئًا فَلا يَأْخُذُهُ، فَإِنَّمَا أَقْطَعُ لَهُ مِنْ النَّارِ». متفق عليه (۱).

## متى يقضي القاضي بعلمه:

لا يقضي القاضي بعلمه في القضية؛ لأن ذلك يفضي إلى تهمته، بل يقضي على نحو ما يسمع من البينات.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٦٩)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧١٣).

ويجوز للقاضي أن يقضي بعلمه إذا لم يخف الظنون والتهمة، أو يكون الأمر قد تواتر عنده وعند غيره، وتواترت به الأخبار، واشترك في العلم به هو وغيره كزواج فلان أو وفاته، أو احتراق دار فلان ونحو ذلك مما يشتهر عادة.

## • حكم القضاء على الغائب:

يجوز للمدعي أن يدعي على الغائب الذي لا وكيل له.

ويجوز للقاضي أن يحكم عليه إذا ثبتت الدعوى؛ لأن الامتناع من القضاء عليه فيه إضاعة للحقوق، وتفويت للمصالح.

فإن حضر فحجته قائمة، ويُعمل بها ولو أدى إلى نقض الحكم الأول؛ لأن الحكم يزيل الخصومة، ولا يفوِّت الحق.

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: دَخَلَتْ هِنْدُّ بِنْتُ عُتْبَةَ، امْرَأَةُ أَبِي سُفْيَانَ، عَلَى رَسُولِ اللهِ إِنَّ أَبَا سُفْيَانَ رَجُلُ شَحِيحٌ، لاَ عَلَى رَسُولِ اللهِ عَلَى رَسُولِ اللهِ إِنَّ أَبَا سُفْيَانَ رَجُلُ شَحِيحٌ، لاَ يُعْطِينِي مِنَ النَّفَقَةِ مَا يَكْفِينِي وَيَكْفِي بَنِيَّ، إلا مَا أَخَذْتُ مِنْ مَالِهِ بِغَيْرِ عِلمِهِ، فَهَل عَلَيّ فِي ذَلِكَ مِنْ جُنَاحٍ؟ فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيٌّ ( خُذِي مِنْ مَالِهِ بِاللهُ عَلَيْ الله عَلَيٌّ ( خُذِي مِنْ مَالِهِ بِالمَعْرُوفِ، مَا يَكْفِيكِ وَيَكْفِى بَنِيكِ». متفق عليه (۱).

### • حكم التناقض:

ينقسم التناقض إلى قسمين:

#### ١ - تناقض الشهود:

فإذا أدى الشهود الشهادة ثم رجعوا عنها، أو تناقضوا فيها:

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٢١١)، ومسلم برقم (١٧١٤)، واللفظ له.

فإن كان ذلك قبل حكم القاضي تكون شهادتهم لاغية ويعزرون، وإن رجعوا عن الشهادة بعد الحكم فلا يُنقض الحكم، ويضمن الشهود ما يترتب على الحكم من ضرر؛ لأن شهادتهم شهادة زور.

### ٧- تناقض المدعى:

إذا سبق من المدعي كلام مناقض لدعواه بطلت الدعوى، كأن يقر بمال لغيره، ثم يدعي أنه له، فهذا الادعاء مبطل لدعواه، ومانع من قبولها.

## • حكم نقض بينة المدعي:

يحق للمدعى عليه أن يقدِّم بينة يُثبت بها براءة ذمته، ويَدفع بها دعوى المدعى.

فإن لم تكن له بينة جاز له أن يقدِّم بينة تشهد بالطعن في عدالة الشهود، وتجرح بينة المدعى.

## حكم الإكراه:

الإكراه: هو حمل الغير على ما يكره بالقوة والتهديد.

وينقسم الإكراه إلى قسمين:

## ١ - إكراه على الكلام:

وهذا الإكراه لا يجب به شيء؛ لأن المكرَه غير مكلف، فإذا نطق بكلمة الكفر فإنه لا يؤاخذ، وإذا أقر بشيء فإنه لا يؤخذ بإقراره، وإذا عقد عَقْد بيع أو زواج أو طلّق فإنه لا ينعقد.

قال الله تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ بِٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ. مُطْمَيِنٌ وَآلِإِيمَنِ وَلَكِن مَن شَرَحَ بِٱلْكُفُرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِن اللَّهِ وَلَهُمْ

عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ النَّهُ ﴾ [النحل: ١٠٦].

#### ٢- إكراه على الفعل:

الإكراه على الفعل قسمان:

#### ١ - إكراه تبيحه الضرورة:

كالإكراه على أكل الميتة، أو شرب الخمر، أو أكل لحم الخنزير ونحو ذلك كالإكراه على الإفطار في رمضان، أو السجود لصنم، أو أكل مال الغير.

فهذا إذا لم يكن له خلاص إلا به، ولا ضرر فيه على أحد، فله فعله ولا إثم عليه مادام مكرهاً عليه، وهو كاره له.

قال الله تعالى: ﴿ وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا تُلقُوا بِأَيْدِيكُرُ إِلَى ٱللَّهَ لَكُوْ وَأَخْسِنُوا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَلَا تُلقُوا بِأَيْدِيكُرُ إِلَى ٱللَّهَ لَكُوْ وَأَخْسِنُو

#### ٧- إكراه لا تبيحه الضرورة:

كالإكراه على القتل، والضرب، وإفساد المال، والزنا ونحوه.

فهذا لا يجوز له الإقدام على قتل غيره ولا انتهاك حرمته، ويصبر على البلاء، ولا يحل له أن يفدي نفسه بغيره.

# • حكم الحبس:

الحبس أو السجن جائز عند الحاجة والضرورة؛ لحفظ حقوق الناس، وحمايتهم من المجرمين، وحفظ الجناة المنتهكين للمحارم، ومنعهم من الإضرار بالناس.

ولا يجوز للإمام أن يحبس أحداً إلا بحق، وإذا حبسه بحق وجب عليه المسارعة بالنظر في أمره:

فإن كان مذنباً أُخذ بذنبه، وإن كان بريئاً أُطلق سراحه، ويحرم ضرب المتهم إلا إذا قامت القرائن على فجوره، فيُضرب ليقر بما فعل.

# • أنواع الحبس:

الحبس نوعان:

حبس عقوبة.. وحبس استظهار.

فالعقوبة تكون في كل واجب من الحقوق مَنَعه.

والاستظهار ليستكشف به عما وراءه.

وينبغي أن يكون السجن واسعاً، وأن يعطى كل واحد من المساجين كفايته من الطعام واللباس، ويحرم إذلال السجين وإهانته بقول أو فعل؛ لما فيه من إهدار كرامته.

ومنع السجين ما يحتاج إليه من الطعام واللباس ونحوها من الحقوق جَور يعاقِب الله عليه مَنْ فَعَله حتى ولو كان حيواناً.

١ - عَنْ عَبْداللهِ بنِ عُمَر رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «عُذّبَتِ امْرَأَةٌ فِي هِرَةٍ سَجَنَتْهَا حَتّى مَاتَتْ فَدَخَلَتْ فِيهَا النّارَ، لاَ هِيَ أَطْعَمَتْهَا وَسَقَتْهَا، إذْ حَبَسَتْهَا، وَلاَ هِي تَرَكَتْهَا تَأْكُلُ مِنْ خَشَاشِ الأَرْضِ». متفق عليه(١).

٢- وَعَنْ عُرْوَةَ قَالَ: مَرَّ هِشَام بْن حَكِيم بْنِ حِزَام بِالشَّامِ عَلَى أُنَاسٍ، وَقَدْ أُقِيمُوا فِي الشَّمْسِ، وَصُبَّ عَلَى رُءُوسِهِمُ الزَّيْتُ، فَقَالَ: مَا هَذَا؟ قِيلَ: يُعَذَّبُونَ فِي الشَّمْسِ، وَصُبَّ عَلَى رُءُوسِهِمُ الزَّيْتُ، فَقَالَ: مَا هَذَا؟ قِيلَ: يُعَذَّبُ الَّذِينَ اللهَ يُعَذِّبُ الَّذِينَ اللهَ يُعَذِّبُ الَّذِينَ يُعُولُ: ﴿إِنَّ اللهَ يُعَذِّبُ الَّذِينَ يُعَدِّبُونَ فِي الدُّنْيَا». أخرجه مسلم ('').

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٣٦٥)، ومسلم برقم (٢٢٤٢)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (١١٨) (٢٦١٣).

### • حكم حبس المدين:

إذا ثبت الدين على أحد فله ثلاث حالات:

١ - أن يكون المدين معسراً أو معدماً لا مال له.

فهذا لا يحكم القاضي بحبسه؛ لأن حبسه ظلم لا فائدة منه، وإنما يُترك ليسعى في الأرض ويكتسب؛ ليتمكن من سداد الدين أو بعضه.

قال الله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُوعُسَرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةً وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَكُمُّ إِلَى مَيْسَرَةً وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَكُمُّ إِلَىٰ مَيْسَرَةً وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَكُمُّ إِن كُنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨٠].

٢- أن يكون مشكوكاً في أمر المدين، هل هو موسر أم معسر.

فهذا يحبسه القاضي لاختباره، بطلب غرمائه، ويفرج عنه إذا تبين عسره، أو سدد ما عليه.

٣- إذا ثبت يسار المدين، وامتنع عن وفاء الدين أو تأخر.

فهذا يأمره القاضي بأداء الدين أو الحق المستحق عليه لصاحبه، فإن أعطاه صاحبه خلى سبيله، وإن امتنع جاز حبسه مدة بحسب المصلحة حتى يسدد ما عليه؛ لأنه مماطل.

وإذا لم يفلح الحبس في دفعه إلى الوفاء بدينه حَجَر عليه القاضي، ويباع ماله جبراً، ثم يُقسم بين غرمائه.

عَنْ الشَّرِيدِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ أَبيهِ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ: «لَيُّ الوَاجِدِ يُحِلُّ عِرْضَهُ وَعُقُوبَتَهُ». أخرجه أبو داود والنسائي().

<sup>(</sup>١) حسن، أخرجه أبو داود برقم (٣٦٢٨)، والنسائي برقم (٢٦٨٩).

### ٧- طرق إثبات الدعوى

تثبت الدعوى بواحد مما يلي:

الإقرار... الشهادة... اليمين.

### ١ - الإقرار

• **الإقرار**: هو إظهار مكلف مختار ما وجب عليه.

والإقرار سيد الأدلة، ويسمى بالشهادة على النفس.

وهو حجة مطلقة؛ لأن الإنسان غير متهم بالإقرار على نفسه كاذباً، وهو من أقوى الأدلة لإثبات دعوى المدعى عليه.

# • حكم الإقرار:

الإقرار هو الاعتراف بالحق، والحكم به واجب، إذا كان المقر مكلفاً مختاراً.

والإقرار حجة قاصرة لا تتعدى غير المقر، فلو أقر على غيره لم يُقبل، بخلاف البينة فإنها حجة متعدية إلى الغير، والإقرار لا يلزم إلا من أقر، ويحكم به القاضي في الدماء، والحدود، والأموال، والحقوق.

٢- وَعَنْ جَابِر رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلاً مِنْ أَسْلَمَ أَتَى النَّبِيَّ عَلَيْ وَهُوَ فِي المَسْجِدِ فَقَالَ: إِنَّهُ قَدْ زَنَى، فَأَعْرَضَ عَنْهُ، فَتَنَحَّى لِشِقِّهِ الَّذِي أَعْرَضَ، فَشَهِدَ عَلَى نَفْسِهِ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ، فَدَعَاهُ فَقَالَ: «هَل بِكَ جُنُونٌ؟ هَل أَحْصَنْتَ». قال: نَعَمْ، فَشُهِد أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ، فَدَعَاهُ فَقَالَ: «هَل بِكَ جُنُونٌ؟ هَل أَحْصَنْتَ». قال: نَعَمْ، فَأَمَرَ بِهِ أَنْ يُرْجَمَ بِالمُصَلَّى، فَلَمَّا أَذْلَقَتْهُ الحِجَارَةُ جَمَزَ حَتَّى أُدْرِكَ بِالحَرِّةِ فَقُتِلَ. متفق عليه (۱).

### شروط صحة الإقرار:

يصح الإقرار من كل بالغ، عاقل، مختار، جائز التصرف.

فلا يصح إقرار الصغير، والمجنون، والمكره، والمحجور عليه، ولا يصح الإقرار بما يحيله العقل أو العادة؛ لأنه كذب، ولا يحل الحكم بالكذب.

### أحوال الإقرار:

إقرار الإنسان على نفسه له حالتان:

١- إقرار واجب: وهو إذا كان في ذمة الإنسان حق لله كالزكاة ونحوها، أو حق لآدمي كالدَّين ونحوه.

٢- إقرار جائز: وهو إذا كان على المكلف حد من حدود الله تعالى كالزنا
 والسرقة ونحوهما، والستر على نفسه والتوبة من ذلك أولى.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: أَتَى رَجُلٌ مِنَ المُسْلِمِينَ رَسُولَ الله ﷺ وَهُوَ فِي المَسْجِدِ، فَنَادَاهُ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنِي زَنَيْتُ، فَأَعْرَضَ عَنْهُ، فَتَنَحّى تِلْقَاءَ وَجْهِهِ، فَقَالَ لَهُ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنِي زَنَيْتُ، فَأَعْرَضَ عَنْهُ حَتّى ثَنَى فَتَنَحّى تِلْقَاءَ وَجْهِهِ، فَقَالَ لَهُ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنِي زَنَيْتُ، فَأَعْرَضَ عَنْهُ حَتّى ثَنَى ذَلِكَ عَلَيْهِ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ، دَعَاهُ رَسُولُ الله ذَلِكَ عَلَيْهِ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ، دَعَاهُ رَسُولُ الله

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٥٢٧٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٩١).

عَيْنِيْ. فَقَالَ: «أَبِكَ جُنُونٌ؟» قَالَ: لاَ. قَالَ: «هَل أَحْصَنْتَ؟» قَالَ: نَعَمْ. فَقَالَ رَسُولُ الله عَيْنِيْهِ: «اذْهَبُوا بِهِ فَارْجُمُوهُ». متفق عليه (۱۰).

# • حكم الرجوع عن الإقرار:

#### إذا صح الإقرار وثبت:

فإن كان متعلقاً بحق من حقوق الآدميين فلا يجوز الرجوع عنه، ولا يُقبل منه.

وإن كان متعلقاً بحق من حقوق الله كحد الزنا، أو الخمر، أو السرقة ونحوها، فإنه يجوز الرجوع عنه؛ لأن الحدود تُدرأ بالشبهات، وحقوق الله مبنية على التسامح والعفو.

## • حكم الإقرار بالدين:

١- إذا أقر الإنسان لأحد ورثته بدين، فإن كان في مرض موته فلا يصح الإقرار إذا صدَّقه باقي الورثة؛ لاحتمال حرمان باقي الورثة، وإن كان الإقرار في حال الصحة جاز.

٢- إذا أقر الإنسان في مرض موته لأجنبي فإقراره صحيح، سواء أقر بدين أو عين.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٧١)، ومسلم برقم (١٦٩١)، واللفظ له.

### ٧- الشهادة

 الشهادة: هي الإخبار بما علمه الإنسان بلفظ أشهد، أو رأيت، أو سمعت ونحو ذلك.

## • حكم الشهادة:

الشهادة مشروعة لإثبات الحقوق وحفظها.

وتحمُّلها وأداؤها عبادة يؤجر عليها الشاهد؛ لما يضمنه من بيان الحق، وحفظ الحقوق.

٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِنكُوْ وَأَقِيمُواْ ٱلشَّهَادَةَ لِلَّهِ ۚ ذَلِكُمْ مُوعَظَ اللهُ تعالى: ﴿ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِنكُوْ وَأَقِيمُواْ ٱلشَّهَادَةَ لِلَّهِ عَالِيهِ قَلْهُ عَجْدَا لَهُ مَغْرَجًا اللهُ الطلاق: ٢].

٣- وَعَنْ زَيْدِ بْنِ خَالِدِ الجُهَنِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنّ النّبِيّ ﷺ قَالَ: «أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِخَيْرِ الشّهَدَاءِ؛ الّذِي يَأْتِي بِشَهَادَتِهِ قَبْلَ أَنْ يُسْأَلَهَا». أخرجه مسلم (١٠).

شروط من تُقبل شهادته:

يشترط فيمن تُقبل شهادته ما يلي:

١ - أن يكون بالغاً عاقلاً، فلا تقبل شهادة الصبيان إلا فيما بينهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٧١٩).

- ٢- الكلام، فلا تقبل شهادة الأخرس إلا إذا أداها بخطه.
- ٣- الإسلام، فلا تجوز شهادة الكافر على المسلم إلا في الوصية أثناء السفر إذا
   لم يوجد مسلم.
  - ٤ الحفظ، فلا تقبل الشهادة من مغفل.
- عدم التهمة، فلا تقبل شهادة من يجلب إلى المشهود له نفعاً، أو يدفع عنه
   ضرراً، أو يجلب تهمةمن زوج، أو والد، أو ولد، أو شريك.
  - ٦- العدالة، والعدالة في كل زمان ومكان بحسبها، ويُعتبر لها شرطان:
    - ١ الصلاح في الدين، وهو أداء الفرائض، واجتناب الكبائر.
- ٢- المروءة، وهي فعل ما يجمِّله كالكرم وحسن الخلق ونحوهما، واجتناب ما
   يدنِّسه من الرذائل والشعوذة ونحوهما.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَأَسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ
   وَأَمْرَأَتَكَانِ مِمْن تَرْضَوْنَ مِنَ ٱلشُّهَدَاءِ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيّةِ ٱللّٰمَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنتُمْ ضَرَيْئُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَدَبَتَكُم مُصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ [المائدة: ١٠٦].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً
   وَلَا نَقْبَلُواْ لَمُمْ شَهَادَةً أَبَداً وَأُولَئِهَكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ
  - ٤ وقال الله تعالى: ﴿ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِّنكُو ﴾ [الطلاق: ٢].
    - حكم أداء الشهادة:
- ١ تحمل الشهادة فرض كفاية إذا كانت في حقوق الآدميين، وأداؤها فرض عين

- على من تحمَّلها إن كانت في حقوق الآدميين، وخيف ضياع الحق بعدم أدائها، ولم يحصل بها ضرر للشهود.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَكْتُمُوا ٱلشَّهَ لَا ذَةً وَمَن يَكَتُمُها فَإِنَّهُ وَاللَّهُ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ ﴿ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّالَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّا الللَّهُ اللَّلْمُ ال
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَأَشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعْتُمْ وَلَا يُضَارَ كَاتِبُ وَلَا شَهِيدُ وَإِن تَقْعَلُوا فَإِنَّهُ. فَسُوقًا بِكُمْ وَاتَّقُوا اللّهَ وَيُعَلِمُكُمُ اللّهُ وَاللّهُ بِكُلِ شَيْءٍ
   عَلِيثُ ( اللّهِ قَدَ ٢٨٢].
- ٣- وَعَنْ زَيْدِ بْنِ خَالِدِ الجُهَنِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النّبِيّ ﷺ قَالَ: «أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِخَيْرِ الشّهَدَاءِ؛ الّذِي يَأْتِي بِشَهَادَتِهِ قَبْلَ أَنْ يُسْأَلَهَا». أخرجه مسلم (١).
- ٢- أداء الشهادة مباح إذا كان في حق الله تعالى كالحدود من زنا، أو سرقة ونحوهما، وتركها أفضل وأولى؛ لاستحباب الستر على المسلم.
- فإن كان الجاني مجاهراً بالفسق، معروفاً بالفساد، فأداؤها أفضل؛ لقطع دابر الفساد والمفسدين.
- عَنْ عَبْداللهِ بْن عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قال: «المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِمُ اللهِ ﷺ قال: اللهُ فِي المُسْلِمُ لَا يُسْلِمُهُ وَ لا يُسْلِمُهُ وَ وَمَنْ كَانَ فِي حَاجَةِ أَخِيهِ كَانَ اللهُ فِي حَاجَةِهِ وَكَانَ اللهُ فِي حَاجَةِهِ وَمَنْ فَرَّجَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَةً فَرَّجَ اللهُ عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرُبَاتِ يَوْمِ القِيَامَةِ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللهُ يَوْمَ القِيَامَةِ». متفق عليه (٢).
- ٣- لا يجوز لأحد أن يشهد على شيء إلا بعلم، والعلم يحصل بالرؤية، أو السماع، أو الاستفاضة وهي الشهرة كزواج أحد أو موته ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٧١٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٤٤٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٥٨٠).

قال الله تعالى: ﴿ وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَال وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞ ﴾ [الزخرف: ٨٦].

#### • أحوال البينة:

- ١ البينة هي الشهادة، وهي تارة تكون بشاهدين، وتارة بشهادة رجل وامرأتين،
   وتارة بثلاثة شهداء، وتارة بأربعة شهداء، وتارة بشاهد ويمين المدعى.
- ٢- يشترط في الشهادة عدالة البينة، ويحكم القاضي بموجبها، وإن علم خلاف
   ما شهدت به لم يجز له الحكم بها، ومن جُهلت عدالته يُسأل عنه.
- وإن جرح الخصمُ الشهود كُلِّف البينة، وأُنظر مدة حسب الحال، فإن لم يأت بينة حكم عليه القاضي.

٣- إذا جهل القاضى حال البينة طلب من المدعى تزكيتهم بشاهدين عدلين.

## • حكم قبول الشهادة على الشهادة:

تقبل الشهادة على الشهادة في كل شيء إلا في الحدود؛ لأنها مبنية على الستر.

فإذا تعذرت شهادة الأصل بموت، أو مرض، أو غَيبة، قَبِل الحاكم والقاضي شهادة الفرع إذا أنابه بقوله: اشهد على شهادتي ونحوه.

## • موانع الشهادة:

الموانع التي تمنع من قبول الشهادة هي:

١ - قرابة الولادة: وهم الآباء وإن علوا، والأولاد وإن سفلوا.

فلا تقبل شهادة بعضهم لبعض؛ للتهمة بقوة القرابة، وتُقبل عليهم، وأما بقية القرابة كالإخوة والأعمام ونحوهم فتقبل لهم وعليهم.

- ٢- الزوجية: فلا تقبل شهادة أحد الزوجين للآخر؛ للتهمة، وتُقبل عليه.
  - ٣- من يجر إلى نفسه نفعاً كشهادته لشريكه، أو رفيقه ونحوهما.
    - ٤ من يدفع عن نفسه ضرراً بتلك الشهادة.
- ٥- العداوة الدنيوية، فلا تقبل شهادته على من يضمر له عداوة وبغضاء؛ لوجود
   العداوة والتهمة.
  - ٦- من شهد عند القاضي ثم ردت شهادته لخيانة ونحوها.
  - ٧- العصبية، فلا تقبل شهادة من عُرف بالعصبية على غيره؛ للتهمة.
- ۸− المملوك والخادم، فلا تقبل شهادة المملوك لسيده، ولا الخادم لمن استخدمه؛ لوجود التهمة.

### أقسام الشهود:

ينقسم الشهود بالنسبة للمشهود به إلى قسمين:

الأول: الشهادة في حقوق الله تعالى، وهي ثلاثة أقسام:

١ - ما لا يُقبل فيه أقل من أربعة شهود عدول من الرجال، وهو الزنا.

قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرَمُونَ الْمُحْصَنَئِتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَاءً فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَنَيِنَ جَلْدَةً وَلاَ نَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَداً وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْفَسِقُونَ ﴿ النَّهِ ﴾ [النور: ٤].

٢- ما يُقبل فيه اثنان من الرجال العدول، وهو كل ما سوى الزنا من الحدود.

٣- ما يُقبل فيه شاهد واحد، وهو هلال دخول رمضان أو غيره.

عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: تَرَاءَى النَّاسُ الهِلاَلَ فَأَخْبَرْتُ رَسُولَ اللهِ عَنْ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ أَنِّى رَأَيْتُهُ فَصَامَهُ، وَأَمَرَ النَّاسَ بصِيَامِهِ. أخرجه أبو داود (').

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٢٣٤٢).

الثاني: الشهادة في حقوق الآدميين، وهي أربعة أقسام:

١- إذا ادعى من عُرف بالغنى أنه فقير ليأخذ من الزكاة.

فهذا لا بدأن يأتي بثلاثة رجال عدول يشهدون بصِدقه ليعطى.

عَنْ قَبِيصَةَ بْنِ مُخَارِقِ الهلالِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: تَحَمَّلتُ حَمَالَةً، فَأَتَيْتَ وَسُولَ اللهِ عَلَيْ أَسْأَلُهُ فِيهَا، فَقَالَ: «أَقِمْ حَتَّى تَأْتِينَا الصَّدَقَةُ، فَنَأْمُرَ لَكَ بِهَا». قال: ثُمَّ قال: «يَا قَبِيصَةُ! إِنَّ المَسْأَلَةَ لا تَحِلُّ إِلا لأَحَدِ ثَلاثَةٍ: رَجُلٍ تَحَمَّلَ قال: ثُمَّ قال: فَحَلَّتْ لَهُ المَسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَهَا ثُمَّ يُمْسِكُ، وَرَجُلٌ أَصَابَتْهُ جَائِحَةٌ اجْتَاحَتْ مَالَهُ فَحَلَّتْ لَهُ المَسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيبَ قِوَامًا مِنْ عَيْشٍ (أَوْ قال سِدَادًا اجْتَاحَتْ مَالَهُ فَحَلَّتْ لَهُ المَسْأَلَةُ حَتَّى يَقُومَ ثَلاثَةٌ مِنْ ذَوِي الحِجَا مِنْ قَوْمِهِ: الْحَنْ أَصَابَتْهُ فَاقَةٌ خَتَّى يَقُومَ ثَلاثَةٌ مِنْ ذَوِي الحِجَا مِنْ قَوْمِهِ: لَقَدْ أَصَابَتْ فُلانًا فَاقَةٌ فَحَلَّتْ لَهُ المَسْأَلَةُ، حَتَّى يُصِيبَ قِوَامًا مِنْ عَيْشٍ (أَوْ قال سِدَادًا لَقَدْ أَصَابَتْ فُلانًا فَاقَةٌ فَحَلَّتْ لَهُ المَسْأَلَةُ، حَتَّى يُصِيبَ قِوَامًا مِنْ عَيْشٍ (أَوْ قال سِدَادًا عَنْ عَيْشٍ (أَوْ قال سِدَادًا مِنْ عَيْشٍ) فَمَا سِوَاهُنَّ مِنَ المَسْأَلَةِ، يَا قَبِيصَةُ! سُحْتًا يَأْكُلُهَا صَاجِبُهَا سُحْتًا». أخرجه مسلم (۱).

٢ ما لا يُقبل فيه إلا شهادة رجلين عدلين، وهو كل ما لا يُقصد منه المال، ويطلع عليه الرجال غالباً، كالقصاص والتعزير ونحوهما.

٣- ما يقبل فيه شهادة رجلين عدلين، أو رجل وامرأتان، أو شاهد ويمين المدعي، وهو كل ما كان القصد منه المال كالبيع، والإجارة، والرهن ونحو ذلك، والحقوق كالنكاح، والطلاق، والرجعة ونحو ذلك من كل ما سوى القصاص والحدود.

ويقبل في الأموال خاصة رجل ويمين المدعي إذا تعذر إتمام الشهود.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَٱسْتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ ۚ فَإِن لَّمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٠٤٤).

- وَأَمْرَأَتَكَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ ٱلشُّهَدَآءِ أَن تَضِلَ إِحْدَنْهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنْهُمَا ٱلْأُخْرَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَأَمْسِكُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ
   وَأَشْمِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِنكُو وَأَقِيمُواْ ٱلشَّهَدَةَ لِلَّهِ ﴾ [الطلاق: ٢].
- ٣- وَعَنِ الْأَشْعَثِ بْنِ قَيسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَتْ بَيْنِي وَبَيْنَ رَجُلٍ خُصُومَةٌ وَعَنِ الْأَشْعَثِ بْنِي وَبَيْنَ رَجُلٍ خُصُومَةٌ فَقَالَ: «شَاهِدَاكَ أَوْ يَمِينُهُ». متفق عليه (١٠).
- ٤ وَعَنِ ابْنِ عَبّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَضَى بِيَمِينٍ وَشَاهِدٍ. أخرجه مسلم (۱).
- ٤- ما يقبل فيه شهادة رجلين عدلين، أو رجل وامرأتان، أو أربع نسوة، ويجوز مع اليمين من رجل عدل أو امرأة عدل، وهو كل ما لا يطلع عليه الرجال غالباً كالحيض، والرضاع، والولادة ونحو ذلك.

# • حكم الرجوع عن الشهادة:

الرجوع عن الشهادة أن يقول الشاهد: رجعت عما شهدت به.

ولا يصح الرجوع إلا في مجلس القضاء؛ لأنه فَسْخ للشهادة، وإثبات الشهادة وفسخها لا يكون إلا في المحكمة.

ولا يصح الرجوع عن الشهادة بعد صدور الحكم من القاضي، وإذا رجعوا لم ينتقض الحكم، ويلزمهم ضمان المال أو التلف الذي تسببوا في إلحاقه بالمشهود عليه من مال، أو دية، أو قذف، ويعزرهم القاضى بما يؤدبهم.

وإن رجع الشهود عن الشهادة قبل الحكم ألغي، فلا حكم ولا ضمان، لكن

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٣٥٦)، ومسلم برقم (١٣٨)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (١٧١٢).

إن رجعوا عن شهادة في زنا حُدُّوا حد القذف.

## • حكم شهادة غير المسلمين:

شهادة غير المسلمين لها حالتان:

الأولى: شهادة غير المسلمين بعضهم على بعض.

فتقبل شهادة الكفار بعضهم على بعض.

قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوْلِيكَا مُ بَعْضٍ ﴾ [الأنفال: ٧٣].

الثانية: شهادة غير المسلمين على المسلمين.

فهذه لا تقبل فيها شهادة الكفار على المسلمين إلا عند الضرورة، إذا لم يوجد غيرهم، حضراً وسفراً.

# • حكم شهادة الزور:

شهادة الزور من أكبر الكبائر، وأعظم الذنوب.

فهي سبب في أكل أموال الناس بالباطل، وسبب لإضاعة الحقوق، وسبب لإضلال الحكام والقضاة ليحكموا بغير الحق، فيجب اجتنابها.

١- قال الله تعالى: ﴿فَاجْتَكِنِبُوا ٱلرِّبْصَى مِنَ ٱلْأَوْثَـٰنِ وَاَجْتَكِنِبُوا فَوْلَــــ
 ٱلزُّورِ ﴿ اللهِ المِلْمِلْ المَالِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

٢- وَعَنْ أَبِي بَكْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: قالَ النَّبِيُّ ﷺ: «أَلا أَنْبَتُكُمْ بِأَكْبَرِ الكَبَائِرِ».
 ثَلاثًا، قالوا: بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ، قالَ: «الإِشْرَاكُ بِاللهِ، وَعُقُوقُ الوَالِدَيْنِ
 - وَجَلَسَ وَكَانَ مُتَّكِئًا، فَقال - أَلا وَقَوْلُ الزُّورِ». قال: فَمَا زَالَ يُكرِّرُهَا حَتَّى قُلنَا: لَيْتَهُ سَكَتَ. منف عليه (۱).

### عقوبة شاهد الزور:

إذا أقر الإنسان أنه شهد زوراً عند القاضي فهو فاسق ترد شهادته.

وللإمام تعزيره بما يردعه بالضرب، أو الحبس، أو التوبيخ، أو يشهِّر به في الأسواق أو بين قومه، ليعرفه الناس ويحذروه.

يفعل القاضي ما يحقق المصلحة، بحسب الناس، وحجم القضية.

وشاهد الزور إذا مات ولم يتب فيعذب في النار بقدر جرمه وكذبه.

عَنْ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: "إِنَّ الصِّدْقَ يَهْدِي إِلَى البِرِّ وَإِنَّ البِرِّ وَإِنَّ البِرِّ وَإِنَّ البَرِّ وَإِنَّ البَرِّ وَإِنَّ البَرِّ وَإِنَّ البَرِّ وَإِنَّ البَرِّ وَإِنَّ اللَّهُورَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ، وَإِنَّ الرَّجُلَ الكَذِبَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ، وَإِنَّ الرَّجُلَ الكَذِبَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ، وَإِنَّ الرَّجُلَ النَّرِبُ حَتَّى يُكْتَبَ كَذَّاباً». متفق عليه ".

# • حكم الرشوة:

الرشوة: هي ما يعطيه الإنسان لحاكم أو غيره ليحكم له، أو يقدمه على غيره، أو يعطيه حق غيره.

والرشوة حرام، سواء كانت للحاكم، أو المسؤول، أو العامل، أو غيرهم.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٦٥٤)، واللفظ له، ومسلم برقم (٨٧).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٠٩٤)، ومسلم برقم (٢٦٠٧)، واللفظ له.

وهي حرام على المعطي والآخذ والوسيط، فكل هؤلاء آثمون، وعليهم العقاب في الدنيا والآخرة.

فالرشوة تفسد القلوب، وتسبب الشحناء بين الناس، وتزيد الظلم والجور، وتطمس معالم العدالة والحق.

١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَلَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى ٱلْحُكَامِ
 لِتَأْكُلُواْ فَرِيقًا مِّنَ أَمْوَلِ ٱلنَّاسِ فِالْإِثْمِ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ [البقرة: ١٨٨].

٧- وَعَنْ أَبِي حُمَيْدِ السّاعِدِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: اسْتَعْمَلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ رَجُلاً مِنْ الأَسْدِ يُقَالُ لَهُ ابْنُ اللَّتْبِيّةِ عَلَى الصّدَقَةِ، فَلَمّا قَدِمَ قَالَ: هَذَا لَكُمْ، وَهَذَا لِي أُهْدِيَ لِي، قَالَ: فَقَامَ رَسُولُ الله ﷺ عَلَى المِنْبَرِ، فَحَمِد الله وَأَثْنَى عَلَيْهِ، لِي أُهْدِيَ لِي، قَالَ: فَقَامَ رَسُولُ الله ﷺ عَلَى المِنْبَرِ، فَحَمِد الله وَأَثْنَى عَلَيْهِ، وَقَالَ: «مَا بَالُ عَامِلٍ أَبْعَثُهُ فَيَقُولُ: هَذَا لَكُمْ وَهَذَا أُهْدِيَ لِي أَفَلاَ قَعَدَ فِي بَيْتِ وَقَالَ: «مَا بَالُ عَامِلٍ أَبْعَثُهُ فَيَقُولُ: هَذَا لَكُمْ وَهَذَا أُهْدِيَ لِي أَفَلاَ قَعَدَ فِي بَيْتِ أَبِهِ أَوْ فِي بَيْتِ أُمِّهِ حَتّى يَنْظُرَ أَيُهْدَى إِلَيْهِ أَمْ لاَ، وَالّذِي نَفْسُ مُحَمِّدِ بِيكِهِ لاَ يَنْلُ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنْهَا شَيْئًا إلاّ جَاءَ بِهِ يَوْمَ القِيَامَةِ يَحْمِلُهُ عَلَى عُنُقِهِ، بَعِيرٌ لَهُ رُغَاءٌ، أَوْ بَقَرَةٌ لَهَا خُوازٌ، أَوْ شَاةٌ تَيْعِرُ». منفق عليه (''.

٣- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرو رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَعَنَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الرَّاشِي
 وَالمُرْتَشِي. أخرجه أبو داود والترمذي(٢).

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٥٩٧)، ومسلم برقم (١٨٣٢)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٣٥٨٠)، وهذا لفظه، وأخرجه الترمذي برقم (١٣٣٦).

## ٣- اليمين

- اليمين: هي الحلف بالله، أو باسم من أسمائه، أو بصفة من صفاته.
  - حكم اليمين:
- ١ تشرع اليمين في دعوى حقوق الآدميين خاصة، فهى التي يُستحلف فيها.

أما حقوق الله تعالى كالعبادات والحدود فلا يُستحلف فيها، فلا يُستحلف إذا قال دفعت زكاة مالي، أو صليت ونحوهما.

ولا يستحلف منكر لحد من حدود الله كالزنا وشرب الخمر؛ لأنه يستحب سترها، والتعريض بالرجوع عنها.

- ٧- إذا عجز المدعى بحق على آخر عن البينة، وأنكر المدعى عليه، فليس له إلا يمين المدعى عليه، وهذا خاص في الأموال والحقوق، ولا يجوز في دعوى القصاص والحدود.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ إِاللَّغُو فِي آيْمَانِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُمُ ٱلْأَيْمُنَ ﴾ [المائدة: ٨٩].
- ٢ وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «لَوْ يُعْطَى النَّاسُ بِدَعْوَاهُمْ، لاَدَّعَى نَاسٌ دِمَاءَ رِجَالٍ وَأَمْوَالَهُمْ، وَلَكِنّ الْيَمِينَ عَلَى المُدَّعَى عَلَيْهِ». متفق
- ٣- وَعَنِ الأَشْعَثِ بْنِ قَيسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: كَانَتْ بَيْنِي وَبَيْنَ رَجُل خُصُومَةٌ

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٥١٤)، ومسلم برقم (١٧١١)، واللفظ له.

فِي بِعْرٍ، فَاخْتَصَمْنَا إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَالَ: «شَاهِدَاكَ أَوْ يَمِينُهُ». متفق عليه(١٠).

#### • حقيقة اليمين:

#### النية في اليمين لها حالتان:

الأولى: اليمين الموجهة من القاضي لفصل الخصومة والنزاع تكون على نية المستحلِف وهو القاضى، فلا يصح فيها التورية أو الاستثناء.

الثانية: إذا حلف الإنسان باختياره، أو طلبها شخص منه دون أن يكون له عليه حق اليمين، فهذه تكون على نية الحالف في كل الأحوال، ويجوز للحالف التورية في يمينه، وله نيته.

١ - عَنْ عُمَرَ بن الخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: "إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِّيَّةِ، وَإِنَّمَا الأَمْرِئِ مَا نَوَى». متفق عليه ".

٢- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «يَمِينُكَ عَلَى مَا يُصَدِّقُكَ عَلَىٰ عَلَى عَلَى مَا يُصَدِّقُكَ عَلَىٰهِ صَاحِمُكَ». أخرجه مسلم ".

#### • صيغة اليمين:

صيغة اليمين أن يقول الحالف:

والله، أو وبالله، أو تالله، أو ورب العالمين، أو والحي الذي لا يموت ونحو ذلك من أسماء الله عز وجل، وهي التي يُحلف بها غالباً.

أو يحلف بصفة من صفات الله عز وجل فيقول الحالف:

وعظمة الله، أو وعزة الله، أو ورحمة الله، أو وقدرة الله، أو وكبريائه، أو

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٣٥٦)، ومسلم برقم (١٣٨)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٦٨٩)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٩٠٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (١٦٥٣).

وكلامه، أو ومشيئته ونحو ذلك.

أو يحلف بكتاب الله، أو القرآن، أو المصحف، أو يحلف بالتوراة والإنجيل والزبور؛ لأنها كلام الله عز وجل، وكلامه سبحانه صفة من صفاته.

## • شروط اليمين:

يشترط في اليمين في مجلس القضاء ما يلى:

١ - أن يكون الحالف بالغاً عاقلاً مختاراً.

٢- أن يكون المدعى عليه منكراً حق المدعى.

٣- أن يطلب الخصم اليمين من القاضي، فيطلبها القاضي من الخصم.

٤- ألا تكون في الحقوق الخالصة لله كالعبادات والحدود.

٥- أن تكون في الحقوق التي يجوز الإقرار بها.

٦- أن يعجز المدعى عن إحضار البينة.

#### • صفة اليمين:

اليمين تقطع الخصومة و لا تُسقط الحق، فمن حكم له القاضي بحق غيره فلا يحل له، وهو عليه حرام.

والبينة على المدعي، واليمين على من أنكر.

ويجوز للقاضي أن يُحَلِّف المدعى عليه، أو يُحَلِّف المدعي، حسب ما يراه. واليمين مشروعة في أقوى الجانبين؛ لأن الأصل براءة الذمة إلا ببينة، فإذا لم تكن اكتفى منه باليمين.

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «لَوْ يُعْطَى النَّاسُ بِدَعْوَاهُمْ، لأَدّعَى نَاسٌ دِمَاءَ رِجَالٍ وَأَمْوَالَهُمْ، وَلَكِنَّ اليَمِينَ عَلَى المُدّعَى عَلَيْهِ». متفق

عليه(١).

### أنواع اليمين:

تنقسم اليمين في مجلس القضاء إلى ثلاثة أنواع:

الأول: يمين الشاهد:

وهي اليمين التي يحلفها الشاهد قبل أداء الشهادة للاطمئنان إلى صدقه، ويلجأ إليها القاضي أحياناً بدلاً من تزكية الشاهد عند ضعف الوازع الديني.

#### الثاني: يمين المدعى عليه:

وهي التي يحلفها المدعى عليه بطلب المدعي؛ لتأكيد جوابه عن الدعوى.

#### الثالث: يمين المدعي:

وهي التي يحلفها المدعي لدفع التهمة عنه، أو لإثبات حقه، أو لرد اليمين عليه.

## وهي ثلاثة أنواع:

#### ١ - اليمين الجالبة:

وهي التي يحلفها المدعي لإثبات حقه إما مع شهادة شاهد واحد، وهي اليمين مع الشاهد، وإما بسبب نكول المدعى عليه عن اليمين الأصلية، وردها القاضي إلى المدعي ليحلف، وهي اليمين المردودة.

وإما لإثبات الجناية على القاتل، وهي أيمان القسامة، وإما لنفي حد القذف عنه، وهي أيمان اللعان، وإما لتأكيد نفي الأمانة، فالقول قول الأمين مع يمينه كالوديع والوكيل ونحوهما.

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٤٥٥٢)، ومسلم برقم (١٧١١)، واللفظ له.

#### ٢- يمين التهمة:

وهي اليمين التي تُطلب من المدعي بقصد رد دعوى غير محقَّقة على المدعى عليه.

#### ٣- يمين التوثق والاستظهار:

وهي التي يحلفها المدعي بطلب القاضي مع الأدلة لدفع التهمة عنه، يلجأ إليها القاضي عادة إذا كانت الدعوى بحق على ميت أو غائب، لاحتمال أنه قد استوفى الدَّين أو أبرأه منه.

فيحلف المدعى، ويأخذ ما ادعاه بالبينة واليمين، لوجود الشك.

### • الآثار المترتبة على اليمين:

اليمين إما أن تكون من المدعي أو المدعى عليه.

فإذا أدى المدعي اليمين مع الشاهد ثبت للمدعي الحق المحلوف عليه.

ويترتب على حلف اليمين من المدعى عليه سقوط الدعوى، وانتهاء النزاع بين المتداعيين، وعدم المطالبة في الحال.

فإن تمكن المدعي من إحضار بينة فيما بعد حَكَم له القاضي بعد ثبوت دعواه؛ لأن اليمين تزيل الخصومة، ولا تزيل الحق.

# أنواع الحقوق التي تجوز فيها اليمين:

١ - يجوز الحلف نفياً أو إثباتاً، في الأموال، وما يؤول إلى الأموال، وفي الحقوق
 التي بين العباد كالجنايات ونحوها.

٢- لا يجوز الحلف في حقوق الله المحضة، سواء كانت حداً كالزنا والسرقة
 ونحوهما، أو كانت عبادة كالصلاة والصوم ونحوهما؛ لأن الحدود تدرأ

بالشبهات، والعبادات علاقة بين العبد وربه، فلا يتدخل فيها أحد.

## • حكم القضاء بالنكول:

إذا امتنع المدعى عليه من اليمين فإنه لا يُقضى عليه بالنكول، ولكن تُردّ اليمين على المدعي في جميع الحقوق إلا الجنايات والحدود، فيحلف المدعي، ويقضي له القاضي بما ادعاه، فإن امتناع المدعى عليه عن اليمين أو سكوته قرينة على عدم صدقه، ودليل على صدق المدعي، وردها إلى المدعي أقوى في إثبات الحق؛ لأنها تشرع في أقوى الجانبين.

## • حكم القضاء بشاهد ويمين:

١ - إذا قدَّم المدعي شاهدين على دعواه، وقُبلت شهادتهما، حكم له القاضي بما
 ادعاه.

٢- إذا عجز المدعى عن البينة، وطلب تحليف المدعى عليه:

١- إن حلف المدعى عليه رُفضت دعوى المدعي عليه.

۲- إن نكل المدعى عليه أو سكت، فلا يقضى عليه بالنكول، ولكن ترد اليمين
 على المدعى فيحلف ثم يأخذ حقه.

٣- إذا أقام المدعي شاهداً، وعجز عن تقديم شاهد آخر، فله أن يحلف مع
 الشاهد في الأموال، وما يؤول إلى الأموال، ما عدا القصاص والحدود.

عَنِ ابْنِ عَبّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَضَى بِيَمِينٍ وَشَاهِدٍ. أخرجه مسلم (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٧١٢).

#### خطر اليمين الكاذبة:

يحرم على الإنسان أن يحلف يميناً كاذبة، ليقتطع بها مال أخيه بغير حق، وهي اليمين الفاجرة، وذلك ظلم موجب لغضب الله و عقوبته في الدنيا والآخرة.

١ عَنْ أَبِي أَمَامَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنِ اقْتَطَعَ حَقَّ امْرِئٍ مُسْلِمٍ بِيَمِينِهِ، فَقَدْ أَوْجَبَ اللهُ لَهُ النَّارَ، وَحَرَّمَ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ». فَقَالَ لَهُ رَجُلُ: وَانْ كَانَ شَيْئًا يَسِيرًا يَا رَسُولَ اللهِ؟ قال: «وَإِنْ قَضِيبًا مِنْ أَرَاكٍ». أخرجه مسلم(١).

٧- وعن عَنْ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينِ يَقْتَطِعُ بِهَا مَالَ امْرِئٍ، مُسْلِمٍ هُوَ عَلَيْهَا فَاجِرٌ، لَقِيَ اللهَ وَهُوَ عَلَيْهِ غَضْبَانُ».
فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشَرُّونَ بِعَهْدِ ٱللّهِ وَٱيْمَنِمِمْ ثَمَنًا قَلِيلًا ﴾ الآية. متفق عليه".

### • حكم تغليظ اليمين:

اليمين تكون بأن يقسم الحالف بالله، أو اسم من أسمائه، أو صفة من صفاته، وبهذه اليمين تثبت الحقوق، سواء كانت من مسلم أو كافر.

ويجوز للقاضي تغليظ اليمين فيما له خطر مما ليس بمال، ولا يقصد به المال كنكاح، وطلاق، ولعان، وجناية ونحو ذلك.

والتغليظ يكون مثلاً بزيادة اسم من أسماء الله، أو صفة من صفاته، كأن يقول المسلم: أقسم بالله الذي لا إله إلا هو، عالم الغيب والشهادة، الذي يعلم السر والعلانية ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٣٧).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٣٥٦)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٣٨).

ويقول اليهودي: أحلف بالله الذي أنزل التوراة على موسى، ونجاه ومن معه من الغرق.

وإن كان على القاضي حرج أُحْلف الخصم في مجلس القضاء.

١- قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ الْوَصِيةِ ٱلنَّذَ ضَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ الْوَصِيةِ ٱلنَّذَ فَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَالْحَصِيةِ ٱلنَّذَ فَرَا عَدْلِ مِنكُمْ أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنتُدْ ضَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَابَتَكُم مُصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ تَخْيِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ الصَّلَوْةِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللهِ إِنِ ٱرْبَبْتُدُ لَا فَأَنْ نَا قُرْبَى وَلَا نَكُتُمُ شَهَادَةَ ٱللهِ إِنَّا إِذَا لَيْنَ ٱلْآثِمِينَ ﴿ اللهِ إِنَا إِذَا لَيْنَ ٱلْآثِمِينَ ﴿ اللهِ إِنَا إِذَا لَيْنَ ٱلْآثِمِينَ ﴿ اللهِ إِنَا إِذَا لَيْنَ ٱلْآثِمِينَ اللهِ إِنَا إِذَا لَيْنَ ٱلْآثِمِينَ اللهِ إِنَا إِذَا لَيْنَ ٱلْآثِمِينَ اللهِ إِنَّا إِذَا لَيْنَ ٱلْآثِمِينَ اللهِ إِنَا إِذَا لَيْنَ ٱلْآلِمِينَ اللهِ إِنَا إِذَا لَيْنَ ٱلْآلِمِينَ اللهِ إِنَّا إِذَا لَيْنَ اللهِ إِنَا إِذَا لَيْنَ اللهِ إِنَّا إِذَا لَيْنَ اللهِ إِنَا إِذَا لَيْنَ اللهُ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَّهُ الْمَنْ إِنَا إِنَا إِلَيْهِ إِنَا إِنَّ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِلَا اللهُ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنْ إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا أَنْ إِنَا أَنَا أَنْ إِنَا إِنْ إِنَا أَنَا أَنْ إِنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا

٢- وَعَنْ ابنِ عُمَر رَضيَ اللهُ عَنهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «مَنْ كَانَ حَالِفًا فَليَحْلِفْ
 باللهِ أَوْ لِيَصْمُتْ». متفق عليه (۱).

## • حكم الحلف بالطلاق:

اليمين بالطلاق لإثبات الحقوق وإنهاء الخصومات حرام، سواء كانت أمام القاضي أو غيره، ولو كان الحالف لا ينزجر إلا بها؛ لأن اليمين لا تكون إلا بالله أو أسمائه أو صفاته، ولأن القسم لتعظيم المقسَم به، ولا يجوز تعظيم غير الله، ولما في ذلك من تمزيق شمل الزوجية، والاستخفاف بالعقود. وإذا طلب الخصم هذا الحلف لم يُجبه القاضي؛ لأنه حرام.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٦٧٩)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٤٦).

# ٨- الأيمان

## ١ - معنى اليمين وحكمها

# • الأيمان: جمع يمين.

واليمين: هي توكيد الأمر المحلوف عليه بذكر الله، أو اسم من أسمائه، أو صفة من صفاته، على وجه مخصوص.

وتسمى القَسَم، أو الحَلِف، أو اليمين.

# • أنواع اليمين:

اليمين إما أن تكون بطلب من القاضي كما سبق بيان أنواعها وأحكامها. وإما أن تكون صادرة من الإنسان بلا طلب من القاضي، وهي المرادة هنا.

#### • صفة اليمين المنعقدة:

اليمين التي تنعقد وتجب بها الكفارة إذا حنث هي اليمين بالله، أو اسم من أسمائه، أو صفة من صفاته.

كأن يقول: والله، وبالله، وتالله، والرحمن، وعظمة الله، ورحمة الله ونحو ذلك.

فإن برّ بيمينه فلا شيء عليه، وإن حنث فعليه الكفارة.

### • حكم اليمين:

### لليمين خمسة أحكام:

١ - يمين واجبة: وهي التي ينقذ بها إنساناً معصوماً من هَلَكة.

٢- يمين مستحبة: كالحلف عند الإصلاح بين الناس.

٣- يمين مباحة: كالحلف على فعل مباح أو تركه، أو توكيد أمر ونحو ذلك.

٤ يمين مكروهة: كالحلف على فعل أمر مكروه، أو ترك مندوب، والحلف في البيع والشراء.

٥- يمين محرمة: كمن حلف كاذباً متعمداً، أو حلف على فعل معصية، أو ترك واجب ونحو ذلك.

### • حفظ اليمين:

#### حفظ اليمين يكون بثلاثة أمور:

عدم كثرة الحلف.. عدم الحنث إلا فيما كان واجباً.. إخراج الكفارة بعد الحنث.

قال الله تعالى: ﴿وَاحْفَظُواْ أَيْمَنَنَكُمْ ۚ كَلَالِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ لَعَلَكُمْ مَشْكُرُونَ ۗ ﴾ [المائدة: ٨٩].

### • حكمة مشروعية اليمين:

شرع الله عز وجل اليمين لتأكيد الأمر المحلوف عليه، وذلك لحمل المخاطب على الثقة بكلام الحالف، أو لتقوية الطلب من المخاطب، وحثه على فعل شيء أو تركه، أو لتقوية عزم الحالف نفسه على فعل شيء يخشى إحجامها عنه، أو ترك شيء يخشى إقدامها عليه.

# ٢- أقسام اليمين

### • أقسام اليمين:

تنقسم اليمين إلى ثلاثة أقسام:

اليمين اللغو.. اليمين الغموس.. اليمين المنعقدة.

#### ١ - اليمين اللغو:

هي الحلف من غير قصد اليمين، كقول الإنسان في حديثه لا والله، وبلى والله، أو والله لتأكلن ونحو ذلك مما لا يقصد به اليمين.

أو أن يحلف على أمر ماض يظن صِدْق نفسه فبان بخلافه.

فهذه اليمين لا تنعقد، ولا كفارة لها، ولا يؤاخذ بها الحالف.

١ - قال الله تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ الله وَالنَّهُ وَالنَّغُوفِ آَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم مِا كَسَبَتَ قُلُوبُكُمْ أَلله وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ عَالَى اللَّهُ وَالنَّهُ اللَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ اللَّهُ وَالنَّهُ اللَّهُ وَالنَّهُ اللَّهُ وَالنَّهُ اللَّهُ وَالنَّهُ اللَّهُ وَالنَّالُ الله تعالى:

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ لَا يُؤَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي آَيمَـٰنِكُمْ وَلَكِمِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُمُ
 ٱلأَيمَـٰنَ ﴾ [المائدة: ٨٩].

#### ٧- اليمين الغموس:

وهي أن يحلف على أمر ماض كاذباً عالماً، وهي محرمة.

وهي من أكبر الكبائر؛ لأن بها تُهضم الحقوق، وتؤكل الأموال بغير حق، ويُقصد بها الفسق والخيانة.

وسميت غموساً لأنها تغمس صاحبها في الإثم، ثم في النار.

وهذه اليمين لا تنعقد، ولا كفارة فيها، وتجب المبادرة بالتوبة منها.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَا لَنَا خِذُوا أَيْمَانَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ فَأَزِلَ قَدَمُ البَعْدَ ثُبُوتِهَا وَتَذُوقُوا الله وَ الله الله وَ الله وَالله وَلَّا له وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاللّه وَالله وَالله وَالله
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشَتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللهِ وَأَيْمَنِهِمْ ثَمَنًا قَلِيلًا أُولَيَهِكَ لَاخَلَقَ لَا خَلَقَ لَهُمْ فِ ٱلْآخِرَةِ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ ٱللهُ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَلَا يُزَكِيهِمْ وَلَهُمْ كَالَّهُ عَدَاجُ ٱلِيمُ ﴿ وَلَهُمْ عَذَاجُ ٱلِيمُ اللهِ ﴾ [آل عمران: ٧٧].
- ٣- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرو رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «الكَبَائِرُ: الإِشْرَاكُ بِاللهِ، وَعُقُوقُ الوَالِدَيْنِ، وَقَتْلُ النَّفْسِ، وَاليَوِينُ الغَمُوسُ». أحرجه البخاري (١٠).

#### ٣- اليمين المنعقدة:

#### شروط اليمين المنعقدة:

يشترط لصحة اليمين التي تجب بها الكفارة ما يلي:

١ - أن يكون الحالف بالغاً، عاقلاً، متعمداً، مختاراً، ذاكراً.

٢- أن يكون قاصداً اليمين.

٣- أن يكون الحلف على أمر مستقبل ممكن.

٤- تجب الكفارة إذا حنث في يمينه بفعل ما حلف على تركه، أو ترك ما حلف على فعله، فإن لم يحنث فلا شيء عليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٦٦٧٥).

# ٣- أحكام اليمين

### • حكم تكرار اليمين:

- ١- إذا كرر اليمين على جنس واحد كأن يقول: والله لا آكل هذا التمر، والله لا
   آكل هذا التمر، فهذه يمين واحدة، ولا تجب بها إلا كفارة واحدة إذا حنث.
- ٢- إذا كرر اليمين على أشياء مختلفة كأن يقول: والله لا آكل هذا اليوم، والله لا أسافر هذا اليوم، فهذا عليه بكل يمين كفارة إن حنث بها.
- ٣- إذا عقد يميناً واحدة على أشياء مختلفة كأن يقول: والله لا أكلت ولا شربت ولا لبست، فهذا عليه كفارة واحدة إذا حنث، فإنه بفعل واحد منها يحنث، وتنحل اليمين.

## • حكم كفارة اليمين:

الكفارة: سميت بذلك لأنها تغطي الإثم وتستره.

وهي ما يخرجه الحانث في يمينه من إطعام، أو كسوة، أو عتق رقبة، أو صيام، تكفيراً لحنثه في يمينه.

وهي واجبة فيمن حنث في يمينه، وتسقط عنه إذا عجز عنها؛ لأن الواجب يسقط بالعجز عنه.

#### • كفارة اليمين:

يخير من لزمته كفارة يمين بين ما يلي:

١- إطعام عشرة مساكين، لكل واحد نصف صاع من قوت البلد، وهو يساوي
 كيلو وربع من بر أو أرز أو تمر ونحوها، وإن غدى العشرة مساكين أو

عشاهم جاز.

٢- كسوة عشرة مساكين مما يُلبس عادة.

٣- عتق رقبة مؤمنة.

وهو مخير في هذه الثلاثة، فإن لم يجد أحدها صام ثلاثة أيام، ولا يجوز الصيام مع القدرة على أحد الثلاثة السابقة.

والكافر يكفِّر بأحد الثلاثة الأولى، لأن الصوم عبادة فلا يصح من كافر.

قال الله تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ ٱللّهُ بِاللّغُو فِي آَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدَتُمُ اللهُ اللهُ تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ ٱللهُ بِاللّغُو فِي آَيْمَنِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِدُكُمْ أَوْكِسُوتُهُمْ الْأَيْمَنَ أَفَكُ اللّهُ اللّهُ مَسْكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكِسُوتُهُمْ أَوْ يَصَوْتُهُمْ أَوْ يَعَنِيكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ أَوْ تَعْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَن لَمْ يَجِد فَصِيامُ ثَلَاثُة أَيّامٍ ذَلِكَ كَفَّرَهُ أَيْمَنِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَأَحْدَ فَلْوَا أَيْمَنِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَاللّهُ اللهُ اللهُواللهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ

# • حكم تقديم كفارة اليمين:

يجوز تقديم كفارة اليمين على الحنث، ويجوز تأخيرها عنه.

فإن قدم الكفارة كانت محلِّلة لليمين، وإن أخرها كانت مكفرة له.

١ - عَنْ عَبْدِالرَّحْمَنِ بْنِ سَمُرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «... وَإِذَا حَلَفْتَ عَنْ عَبْدِالرَّحْمَنِ بْنِ سَمُرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ يَمِينِكَ وَأْتِ الَّذِي هُوَ خَيْرٌ».
 متفق عليه (۱).

٢ - وَعَنْهُ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «... وَإِذَا حَلَفْتَ عَلَى يَمِينٍ،
 فَرَأَيْتَ غَيْرَهَا خَيْرًا مِنْهَا، فَأْتِ الَّذِي هُوَ خَيْرٌ، وَكَفِّرْ عَنْ يَمِينِكَ». متفق عليه (٢).

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٦٢٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٥٢).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٦٢٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٥٢).

## • حكم الحنث في اليمين:

- ١ يسن الحنث في اليمين إذا كان خيراً، فمن حلف على فعل مكروه، أو ترك مندوب، فيفعل الذي هو خير، ويكفِّر عن يمينه.
- ٢- يجب نقض اليمين إذا حلف على ترك واجب، كمن حلف لا يصل رحمه، أو
   حلف على فعل محرم، كمن حلف ليشربن الخمر.

فهذا الحالف يجب عليه نقض اليمين، ويكفِّر عنها.

- ٣- يباح نقض اليمين إذا حلف على فعل مباح، أو حلف على تركه، ويكفِّر عن يمينه.
- ١- قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلُوا اللهَ عُرْضَكَةً لِأَيْمَانِكُمْ أَن تَبَرُّوا وَتَنَقُوا وَتَنَقُوا وَتَنَقُوا وَتَنَقُوا وَتَنَقُوا اللهِ وَتُصلِحُوا بَيْنَ النَّاسِ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيهُ ﴿ إِللهِ وَاللهِ وَ اللهِ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيهُ ﴿ إِللهِ وَ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللهِ وَالللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللّه
- ٢- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: أَعْتَمَ رَجُلٌ عِنْدَ النّبِي ﷺ، ثُمّ رَجَعَ إلَى أَهْلِهِ فَوَجَدَ الصّبْيَةَ قَدْ نَامُوا، فَأَتَاهُ أَهْلُهُ بِطَعَامِهِ، فَحَلَفَ لاَ يَأْكُلُ، مِنْ أَجْلِ صِبْيَتِهِ، ثُمّ بَدَا لَهُ فَأَكَلَ، فَأَتَى رَسُولَ اللهِ ﷺ فَذَكَرَ ذَلِكَ لَهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَذَكَرَ ذَلِكَ لَهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينٍ، فَرَأَى غَيْرَهَا خَيْراً مِنْهَا، فَليَأْتِهَا، وَليُكَفِّرُ عَنْ يَمِينِهِ». أخرجه مسلم (١).

# • حكم من حَرَّم على نفسه الحلال:

لا يجوز للإنسان أن يُحرِّم على نفسه ما أحله الله له.

١- من حرم على نفسه حلالاً مما أباح الله من طعام، أو شراب، أو لباس، أو فعل، لم يَحْرم عليه، ويجب عليه إن فعله كفارة يمين.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٦٥٠).

- قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّيِّ لِمَ تَحْرِّمُ مَا أَحَلُ اللَّهُ لَكُ تَبْنَغِى مَرْضَاتَ أَزْوَجِكَ وَاللَّهُ عَفُورٌ وَحَدِيمَ الله تعالى: ﴿ يَتَا لَيْهُ الْمَا اللَّهُ اللَّهُ مُولَكُمٌ ۖ وَاللَّهُ مُولَكُمٌ ۖ وَالْعَلِيمُ الْعَكِيمُ اللَّهُ لَكُومَ الْعَلِيمُ الْعَكِيمُ اللَّهُ لَكُومَ الْعَلِيمُ الْعَكِيمُ اللَّهُ لَكُومَ الْعَلِيمُ الْعَكِيمُ اللَّهُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُولَكُمُ وَاللَّهُ مُولَكُمُ وَالْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَكِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَولًا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّلْمُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ
- ٢ من حرم على نفسه زوجته فقال: أنت على حرام، فإن نواه ظهاراً أو طلاقاً أو يميناً فهو بحسب نيته، وإن لم ينو شيئاً فهو يمين.
- ٢ وَعَنْ عُمَرَ بن الخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِئٍ مَا نَوَى». متفق عليه (''.

# حكم مَنْ فَعَل ما حلف عليه ناسياً أو مخطئاً:

إذا حلف الإنسان لا يفعل هذا الشيء، ففعله ناسياً، أو جاهلاً، أو مكرهاً، لم يحنث، ولا كفارة عليه، ويمينه باقية.

وإذا حلف على إنسان قاصداً إكرامه، لا يحنث مطلقاً، فإن كان قاصداً إلزامه ولم يفعل فإنه يحنث، وتلزمه الكفارة، ومن حق المسلم على المسلم إبرار قسمه إذا أقسم عليه إذا لم يكن فيه معصية، أو ضرر عليه.

عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قال: لَمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الآيَةُ: ﴿ وَإِن تُبَدُوا مَا فِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: دَخَلَ قُلُوبَهُمْ مِنْهَا شَيْءٌ لَمْ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ ٱللَّهُ ۚ ﴾، قال: دَخَلَ قُلُوبَهُمْ مِنْهَا شَيْءٌ لَمْ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١) واللفظ له، ومسلم برقم (١٩٠٧).

يَدْخُل قُلُوبَهُمْ مِنْ شَيْءٍ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «قُولُوا، سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَسَلَّمْنَا». قال، فَأَلْقَى اللهُ الإِيمَانَ فِي قُلُوبِهِمْ، فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا قَالَ، فَأَلْقَى اللهُ الإِيمَانَ فِي قُلُوبِهِمْ، فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا لَهُ اللهِ اللهُ اللهُ

# حكم الاستثناء في اليمين:

من حلف واستثنى في يمينه لم يحنث، فإذا قال: والله لأفعلن كذا إن شاء الله، أو لأتركن كذا إن شاء الله، فهذا لا يحنث في يمينه إن فعل المحلوف عليه أو تركه.

ويصح الاستثناء في اليمين بثلاثة شروط:

١- أن يقصد تعليق المحلوف عليه بمشيئة الله لا مجرد التبرك.

٢- أن يتصل الاستثناء باليمين معاً.

٣- أن يكون الاستثناء لفظاً ونطقاً، فلا ينفعه الاستثناء بقلبه.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: "قالَ سُلَيْمَانُ: لأَطُوفَنَّ اللَّيْلَةَ عَلَى تِسْعِينَ امْرَأَةً، كُلُّهُنَّ تَأْتِي بِفَارِسٍ يُجَاهِدُ فِي سَبِيلِ اللهِ، فَقَالَ لَهُ صَاحِبُهُ: قُل إِنْ شَاءَ اللهُ، فَلَمْ يَقُل إِنْ شَاءَ اللهُ، فَطَافَ عَلَيْهِنَّ جَمِيعًا فَقَالَ لَهُ صَاحِبُهُ: قُل إِنْ شَاءَ اللهُ، فَلَمْ يَقُل إِنْ شَاءَ اللهُ، فَطَافَ عَلَيْهِنَّ جَمِيعًا فَلَمْ يَحْمِل مِنْهُنَّ إِلا امْرَأَةٌ وَاحِدَةٌ، جَاءَتْ بِشِقِّ رَجُلٍ، وَايْمُ الَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لَوْ قال: إِنْ شَاءَ اللهُ، لَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللهِ فُرْسَانًا أَجْمَعُونَ».

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٢٦).

متفق عليه (١).

## • المعتبر في اليمين:

من حلف على شيء وورَّى بغيره فالعبرة بنيته لا بلفظه، وإنما تعتبر نية الحالف إذا لم يُستحلف، وإذا استحلف القاضي أو غيره أحداً فاليمين على نية المستحلِف.

١- عَنْ سُوَيْدِ بْنِ حَنْظَلَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: خَرَجْنَا نُرِيدُ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَمَعَنَا وَائِلُ بْنُ حُجْرٍ فَأَخَذَهُ عَدُوٌ لَهُ فَتَحَرَّجَ القَوْمُ أَنْ يَحْلِفُوا وَحَلَفْتُ أَنَّهُ أَخِي فَاخَدًى سَبِيلَهُ فَأَتَيْنَا رَسُولَ اللهِ ﷺ فَأَخْبَرْتُهُ أَنَّ القَوْمَ تَحَرَّجُوا أَنْ يَحْلِفُوا وَحَلَفْتُ أَنَّهُ أَخِي، قَالَ: «صَدَقْتَ، المسلِمُ أَخُو المسلِم». أخرجه أبو داود وابن ماحه (٢).

٢ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «يَمِينُكَ عَلَى مَا يُصَدِّقُكَ عَلَيْهِ صَاحِبُكَ». أخرجه مسلم "".

٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «اليَمِينُ عَلَى نِيّةِ المُسْتَحْلِفِ». أخرجه مسلم (١٠).

# • حكم الإصرار على اليمين:

من حلف على يمين فرأى غيرها خيراً منها فلا يصر عليها، بل يفعل ما هو خير، ويكفِّر عن يمينه.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٦٣٩)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٥٤).

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٣٢٥٦)، وهذا لفظه، وأخرجه ابن ماجه برقم (٢١١٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (١٦٥٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم برقم (١٦٥٣).

- ١- قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ اللّهَ عُرْضَكَةً لِأَيْمَانِكُمْ أَن تَبَرُّواْ وَتَنَّقُواْ
   وَتُصْلِحُواْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَاللّهُ سَمِيعٌ عَلِيهُ ﴿ إِللَّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المَالِمُ اللهِ المَالِمُ المَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ
- ٢ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ الله ﷺ قَالَ: «وَالله لأَنْ يَلَجَّ أَحَدُكُمْ إِنَّ أَبِي هُرَشِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَنْ عَلَيه (١).

#### منزلة الحلف بالله:

يجب حفظ الأيمان وعدم الاستهانة بها، وعدم الاحتيال للتخلص من حكمها.

وأصل الحلف توكيد الأمر المحلوف عليه بالله العظيم جل جلاله.

فيجب على من أراد أن يحلف أن يصدق، ولا يكثر من تكرار الأيمان؛ تعظيماً لله، إلا فيما ورد كأيمان اللعان.

ويجب على من خُلِف له بالله أن يرضى ويسلم.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تُطِعْ كُلُّ حَلَّافٍ مَّهِينٍ ١٠ ﴾ [القلم: ١٠].
- ٢- وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعَ النَّبِيُّ عَلَيْ رَجُلاً يَحْلِفُ بأَبِيهِ، فَقَالَ:
   «لاَ تَحْلِفُوا بآبَائِكُمْ، مَنْ حَلَفَ باللهِ فَليَصْدُقْ، وَمَنْ حُلِفَ لَهُ باللهِ فَليَرْضَ
   وَمَنْ لَمْ يَرْضَ باللهِ فَلَيْسَ مِنَ اللهِ». أخرجه ابن ماجه (٢).
- ٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «رَأَى عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ
   رَجُلا يَسْرِقُ، فَقال لَهُ: أَسَرَقْتَ؟ قال: كَلا، وَاللهِ الَّذِي لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ، فَقال عِيسَى: آمَنْتُ بِاللهِ، وَكَذَّبْتُ عَيْنِي». متفق عليه ".

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٦٢٥)، ومسلم برقم (١٦٥٥)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه ابن ماجه برقم (٢١٠١).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٤٤٤)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٣٦٨).

## • أنواع اليمين:

تنقسم اليمين من حيث المحلوف به إلى قسمين:

الأول: الحلف بالله، أو بأسمائه، أو بصفاته، وهذا جائز.

الثاني: الحلف بمخلوق من المخلوقات كالحلف بالأصنام، أو الأنبياء، أو الملائكة، أو السماء، أو الكعبة ونحو ذلك.

وهذا النوع لا كفارة فيه لو فَعَل ما حلف على تركه، أو تَرَك ما حلف على فعله؛ لأن اليمين لا تنعقد إلا بالحلف بالله.

وهو محرم وشرك، لا تكفِّره إلا التوبة النصوح، والنطق بكلمة التوحيد.

## حكم الحلف بغير الله:

الحلف بغير الله شرك أصغر، وهو محرم؛ لأن الحلف تعظيم للمحلوف به، والتعظيم لا يكون إلا لله العلي العظيم، والحلف بغير الله كأن يقول مثلاً: والنبي.. وحياتك.. والقمر.. والكعبة.. والأمانة.. والآباء.. والأوثان ونحو ذلك.

وقد يكون الحلف بغير الله شركاً أكبر، وذلك بحسب ما يقوم بقلب الحالف من تعظيم المحلوف به.

١ - عَنْ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ حَلَفَ بَغَيْرِ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ حَلَفَ بَغَيْرِ اللهِ فَقَدْ أَشْرَكَ». أخرجه أبو داود والترمذي (١٠).

٢ - وَعَنْ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «مَنْ كَانَ حَالِفًا فَليَحْلِفْ بِاللهِ أَوْ

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٣٢٥١)، وهذا لفظه، وأخرجه الترمذي برقم (١٥٣٥).

لِيَصْمُتْ ». متفق عليه (١).

٣- وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قالتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا
 هَذَا مَا لَيْسَ فِيهِ فَهُوَ رَدُّا». منفق عليه (١٠).

### كفارة الحلف بغير الله:

من حلف بغير الله عالماً متعمداً فقد أتى شركاً، وفَعَل محرماً، فعليه أن يتوب إلى الله، ويأتي بكلمة التوحيد، ويتفل عن شماله ثلاثاً، ويتعوذ بالله من الشيطان.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَأَقِيمِ ٱلصَّمَلُوةَ طَرَفِي ٱلنَّهَارِ وَزُلِفَا مِنَ ٱلَيْدِلِ ۚ إِنَّ ٱلْحَسَنَدِ يُذْهِبْنَ
   ٱلسَّيِّعَاتِ ۚ ذَٰلِكَ ذِكْرَىٰ لِلذَّاكِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْمَاتِ عَلَيْكُ إِلْكَ فِلْلِلْكُولِينَ لَكُولِي اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ الللْهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ الللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ الللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ الللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ الللَّهُ عَلَىٰ الللَّهُ عَلَىٰ اللْمُلِيْلُولُكُولُولُهُ عَلَىٰ الللْمُعَلِيْمِ عَلَىٰ الللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ الللْمُعَلِيْمُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ الْمُعَلِّمُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللْعَلَىٰ عَلَىٰ اللللْمُعَلِيْمِ الللْمُعَلِيْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَ
- ٢ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ حَلَفَ فَقَالَ فِي حَلِفِهِ: وَاللاَّتِ وَالعُزَّى، فَليَقُل: لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، وَمَنْ قَالَ لِصَاحِبِهِ: تَعَالَ أُقَامِرْ كَ، فَليَتَصَدَّقْ». منفق عليه (").
- ٣- وَعَنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ حَلَفَ بِاللاَّتِ وَالعُزَّى، فَقَالَ لَهُ أَضْحَابُهُ: قَدْ قُلتَ هُجْراً. فَأَتَى النَّبِيَّ عَلَيْهُ فَقَالَ: إِنَّ العَهْدَ كَانَ حَدِيثاً، وَإِنِّي كَافَتُ مُحْدابُهُ: قُدْ قُلتَ هُجْراً. فَأَتَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ: «قُل لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ ثَلاَثاً، حَلَفْتُ بِاللهِ وَمَنَ الشَّيْطَانِ، وَلاَ تَعُدْ». أخرجه أحمد وابن وَاتْفُل عَنْ شِمَالِكَ ثَلاَثاً، وَتَعَوَّذْ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ، وَلاَ تَعُدْ». أخرجه أحمد وابن ماجه().

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٦٧٩)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٤٦).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٦٩٧)، ومسلم برقم (١٧١٨).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٤٨٦٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٤٧).

<sup>(</sup>٤) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (١٦٢٢)، وهذا لفظه، وأخرجه ابن ماجه برقم (٢٠٩٧).

### ٩ - النذر

### ١ - معنى النذر وحكمه

• النذر: هو إلزام مكلف نفسه شيئاً لله غير لازم بأصل الشرع بكل قول يدل عليه.

#### • صفة النذر:

ليس للنذر صيغة معينة، وإنما ينعقد بكل قول يدل على الالتزام كأن يقول: لله عليَّ أن أترك لله عليَّ أن أترك كذا.. أو لله عليَّ أن أترك كذا ونحو ذلك.

ويصح النذر منَجَّزاً ومعلَّقاً.

فالمنجَّز أن يقول مثلاً: لله عليَّ أن أصوم ثلاثة أيام.

والمعلَّق أن يقول مثلاً: إن شفى الله مريضي فلله عليَّ أن أتصدق بألف ريال.

## • حكم النذر:

١- النذر مشروع في حق مَنْ يعلم مِن نفسه القدرة على الوفاء به، وهذا النذر عبادة؛ لأن الله أمر بالوفاء به، ومدح الموفين به.

٢- النذر مكروه في حق مَنْ يعلم مِن نفسه عدم القدرة على الوفاء به.

فالنذر لا تحمد عقباه، فإن الناذر قد لا يفي، وقد يتعذر الوفاء به، وقد يفعله كارهاً مستثقلاً له، فيلحقه الإثم.

والنذر إذا تعلق به نفع للناذر لم يقع طاعة خالصة، فكأن الناذر يشارط الله ويعاوضه على حصول مطلوبه، والله غني عن العباد و طاعاتهم.

فهذا النذر لا يأت بخير، وليس فيه فائدة شرعية ولا قدرية، لا شرعية فهو لا يأت بخير، ولا قدرية فهو لا يرد قدراً.

١ - قال الله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَيَقْضُواْ تَفَنَهُمْ وَلْيُوفُواْ نُذُورَهُمْ وَلْيَطُوّفُواْ بِالْبَيْتِ
 الْعَتِيقِ ۞ ﴾ [الحج: ٢٩].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِرِ وَيَعَافُونَ يَوْمَاكَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا ﴿ ﴾ [الإنسان: ٧].

٣- وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «مَنْ نَذَرَ أَنْ يُطِيعَ اللهَ فَليُطِعْهُ،
 وَمَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصِيهُ فَلا يَعْصِهِ». أخرجه البخاري (١٠).

٤ - وَعَنْ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنِ النّبِيّ ﷺ أَنّهُ قَالَ: «النّذُرُ لاَ يُقَدِّمُ شَيْئاً،
 وَلاَ يُؤَخِّرُهُ، وَإِنّمَا يُسْتَخْرَجُ بِهِ مِنَ البَخِيلِ». متفق عليه ('').

٥ - وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «لاَ تَنْذِرُوا، فَإنّ النّذْرَ لاَ يُغْذِي مِنَ القَدَرِ شَيْئاً، وَإِنّمَا يُسْتَخْرَجُ بِهِ مِنَ البَخِيلِ». متفق عليه (").

## • من يصح منه النذر:

يصح النذر من كل بالغ، عاقل، مختار، مسلماً كان أو كافراً، فلا يقع من صغير، ولا مجنون، ولا مكرَه.

١ - عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «رُفِعَ القَلَمُ عَنْ ثلاثَةِ، عَنِ
 النَّائِمِ حَتَّى يَسْتَيْقِظَ وَعَنِ المُبْتَلَى حَتَّى يَبْرَأً وَعَنِ الصَّبِيِّ حَتَّى يَكْبُرَ». أخرجه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٦٦٩٦).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٦٩٢)، ومسلم برقم (١٦٣٩)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٦٩٤)، ومسلم برقم (١٦٤٠)، واللفظ له.

أبو داود والنسائي<sup>(١)</sup>.

٢- وَعَنْ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ عُمَرَ سَأَلَ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: كُنْتُ نَذَرْتُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ أَنْ أَعْتَكِفَ لَيْلَةً فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ؟ قال: «فَأَوْفِ بِنَذْرِكَ». متفق عليه (۱).

# ٢- أقسام النذر

## • أقسام النذر:

ينقسم النذر إلى ستة أقسام:

الأول: نذر الطاعة:

وهو نوعان كلاهما صحيح.

سواء كان مطلقاً كقوله: لله علي أن أصوم ثلاثة أيام، أو لله علي أن أتصدق بمائة ريال، وهو أفضل أنواع النذر.

أو كان النذر معلقاً كقوله: إن شفى الله مرضي فلله على أن أتصدق بكذا، أو أصوم شهراً، أو أعتمر ونحو ذلك.

فإذا وُجد الشرط لزمه الوفاء به.

والنذر المطلق عبادة وطاعة وقربة يجب الوفاء به، وقد مدح الله الموفين به، ومن عجز عنه فعليه كفارة يمين.

١ - قال الله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمَاكَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا الله الله تعالى: ٧].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا آَنَفَقَتُم مِن نَفَ قَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِن نَكَذْرِ فَإِنَ ٱللَّهَ يَعْلَمُهُۥ

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٤٣٩٨)، وهذا لفظه، والنسائي برقم (٣٤٣٢).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٠٣٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٥٦).

# وَمَا لِلظَّنلِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ١٠٠٠ ﴾ [البقرة: ٢٧٠].

٣- وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا عَنِ النَّبِيِّ عَالِيَهُ قَالَ: «مَنْ نَذَرَ أَنْ يُطِيعَ اللهَ فَليُطِعْهُ،
 وَمَنْ نَذَرَ أَنْ يَعْصِيَهُ فَلا يَعْصِهِ». أخرجه البخاري().

### الثاني: نذر المباح:

كأن يقول: لله عليّ أن ألبس هذا الثوب، أو أركب هذه السيارة، أو أصعد هذا الجبل.

فهذا فِعْل مباح، يستوي فِعله وتركه، فيخير بين فعله وبين كفارة يمين.

عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ الله ﷺ قَالَ: «كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَاللَّهُ عَنْ مُنْ مُسُولِ اللهُ عَلَيْهُ قَالَ: "كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَاللَّهُ عَنْ رَسُولِ اللهُ اللَّهُ عَنْ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

#### الثالث: نذر المكروه:

كأن يقول: لله عليّ أن آكل هذا الثوم ونحو ذلك من المكروهات.

فهذا يستحب له أن يكفر عن يمينه، ولا يفعل ما نذر.

عَنْ عَدِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِذَا حَلَفَ أَحَدُكُمْ عَلَى اللهِ عَلِي اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَ

### الرابع: نذر المعصية:

وهو نذر فعل محرم، كأن يقول: لله علي أن أقتل فلان، أو لله علي أن أشرب الخمر، أو أصوم يوم العيد، أو أصلي بلا وضوء ونحو ذلك.

فهذا النذر محرم ولا يصح، ويحرم الوفاء به، وعليه أن يكفِّر عنه كفارة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٦٦٩٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (١٦٤٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (١٦٥١).

ہمین.

١ - عَنْ عِمْرَانَ بن حُصَيْنٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النبيَّ ﷺ قَالَ: «لاَ وَفَاءَ لِنَذْرٍ فِي مَعْصِيَةٍ، وَلاَ فِيمَا لاَ يَمْلِكُ العَبْدُ». أخرجه مسلم().

٢ - وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «لاَ نَذرَ فِي مَعْصِيةٍ وَكَفَّارَتُهُ
 كَفَّارَةُ يَمِينِ». أخرجه أبو داود والترمذي (٢).

### الخامس: نذر اللجاج والغضب:

وهو أن يعلق نذره بشرط بقصد المنع منه، أو الحمل عليه، أو التصديق، أو التكذيب، كأن يقول: إن كلمت فلاناً فلله علي صيام شهر، أو يقول: إن لم أفعل كذا فما لي كله هبة، أو عبيدي أحرار، أو يقول مؤكداً لِصِدقه: لله علي إن كان كلامي كذباً أن أصوم شهراً، أو يكذّب أحداً ويقول: إن كان ما تقوله صدقاً فعبيدي أحرار.

فهذا النذر بمعنى اليمين، إن شاء فَعَل ما نذر، وإن شاء كفَّر عنه كفارة يمين. عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ الله ﷺ قَالَ: «كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَفَّارَةُ النَّذِرِ كَاللهُ عَنْهُ عَنْ مَسُولِ الله عَلَيْهِ قَالَ: «كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَالَّالَ اللهُ عَلَيْهِ قَالَ: «كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَالْمَارَةُ اللهُ عَنْهُ عَنْ مَسُولِ اللهُ عَلَيْهِ قَالَ: «كَالرَّةُ النَّذْرِ كَاللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَالَةُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّ

#### السادس: النذر المطلق:

وهو النذر الذي لم يعيَّن فيه شيء، كأن يقول: لله علي نذر، ولم يسم شيئاً. فهذا الناذر تلزمه كفارة يمين، ويتحلل مِنْ نذره.

عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ الله ﷺ قَالَ: «كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَفَّارَةُ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٦٤١).

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٣٢٩٠)، وهذا لفظه، وأخرجه الترمذي برقم (١٥٢٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (١٦٤٥).

اليَمِينِ». أخرجه مسلم (١).

# ٣- أحكام النذر

## • أنواع النذر:

النذر من حيث صفته نوعان:

الأول: نذر إنشائي، ويسمى النذر المطلق، كأن يقول مثلاً: لله علي أن أنحر بدنة وأطعمها الفقراء، أو يقول: لله علي أن أصوم شهراً، أو أتصدق بكذا، فهذا النذر عبادة، وقد مدح الله الموفين به.

الثاني: نذر معلق أو مقيد بمصلحة للناذر، كقوله: لله علي كذا إن شفى الله مرضي، أو ربح مالي، أو قدم أخي، فهذا النذر مكروه كما سبق.

# • حكم النذر فيما يشق على الإنسان:

يكره النذر في كل ما يشق على الإنسان من الأعمال والطاعات.

فمن نذر نذراً لا يطيقه، ويلحقه به مشقة كبيرة، كمن نذر أن يقوم الليل كله، أو يصوم الدهر كله، أو يتصدق بماله كله، أو يحج ماشياً ونحو ذلك.

فهذا لا يجب عليه الوفاء بهذا النذر، وعليه كفارة يمين.

١- قال الله تعالى: ﴿ فَانْقُوا اللّه مَا اَسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَأَنفِقُوا خَيْرًا
 لِإَنفُسِكُمُ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ عَا أُولَيْكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ الله

٢ - وَعَنْ ثَابِتِ بْنِ الضَّحَّاكِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «لَيْسَ عَلَى رَجُلٍ نَعْدِهُ فَي اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «لَيْسَ عَلَى رَجُلٍ نَدُرٌ فِيمَا لا يَمْلكُ». متفق عليه (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٦٤٥).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٠٤٧)، ومسلم برقم (١١٠)، واللفظ له.

٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِي ﷺ أَدْرَكَ شَيْخاً يَمْشِي بَيْنَ ابْنَيْهِ،
 يَتَوَكَّأُ عَلَيْهِمَا، فَقَالَ النَّبِي ﷺ: «مَا شَأْنُ هَذَا؟» قَالَ ابْنَاهُ: يَا رَسُولَ اللهِ كَانَ
 عَلَيْهِ نَذْرٌ، فَقَالَ النَّبِي ﷺ: «ارْكَبْ أَيّهَا الشَّيْخُ فَإِنَّ اللهَ غَنِيٌ عَنْكَ وَعَنْ
 نَذْرِكَ». أخرجه مسلم (۱).

## • حكم الحنث في اليمين:

إذا خالف الحالف مقتضى اليمين بفعل ما حلف على تركه، أو تَرْكُ ما حلف على فعله، فقد حنث.

ويختلف حكم الحنث باختلاف الفعل المحلوف عليه كما يلي:

١ - إذا حلف على ترك واجب كالصلاة، أو فعل محرم كالزنا.

فهذا يجب عليه أن يفعل الواجب، ويترك المحرم، ويكفِّر عن يمينه.

- ٢- إذا حلف على ترك مستحب كالسواك، أو فعل مكروه كالتخصر في الصلاة.
   فهذا يستحب له أن يفعل المستحب، ويترك المكروه، ويكفِّر عن يمينه.
  - ٣- إذا حلف أن يفعل الواجب كأن يصل رحمه، أو يترك المحرم كالزنا.
     فهذا يحرم عليه الحنث.
- إذا حلف على فعل مستحب، أو ترك مكروه، كما لو حلف أن يغتسل يوم
   الجمعة، فهذا يكره له الحنث، فيبر بيمينه.
- إذا حلف على فعل مباح أو تركه، كما لو حلف أن يشتري هذه السيارة مثلاً.
   فهذا مخير، إن شاء حنث فلا يشتريها، وعليه كفارة يمين، وإن شاء اشتراها،
   والأولى أن يفعل الأحسن والأنفع له.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٦٤٣).

## • حكم من عجز عن الوفاء بالنذر:

من نذر فعل طاعة من صلاة أو صدقة أو صيام ونحو ذلك، ثم عجز عن الوفاء بما نذر لكبر أو مرض فإن كان يرجى زوال عجزه انتظر زواله، وإن كان لا يرجى زواله فلا يلزمه الوفاء به؛ لعجزه، وعليه كفارة يمين.

عَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ الله ﷺ قَالَ: «كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَاللَّهُ عَنْ مُنْ مُسُولِ اللهُ عَلَيْهُ قَالَ: "كَالَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ عَنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ عَنْ مُنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللّ

# • حكم من خلط في نذره طاعة ومعصية ومشقة:

من خلط في نذره طاعة بمعصية أو مشقة، لزمه فعل الطاعة، وترك المعصية والمشقة، ولا كفارة عليه.

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: بَيْنَا النَّبِيُّ ﷺ يَخْطُبُ، إِذَا هُوَ بِرَجُلٍ قَائِمٍ، فَسَأَلَ عَنْهُ فَقَالُوا: أَبُو إِسْرَائِيلَ، نَذَرَ أَنْ يَقُومَ وَلا يَقْعُدَ، وَلا يَسْتَظِلَّ، وَلا يَتَكَلَّمُ، وَيَصُومَ. فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: «مُرْهُ فَلَيَتَكَلَّمْ وَليَسْتَظِلَّ وَليَقْعُدْ، وَليُتِمَّ صَوْمَهُ». أخرجه البخاري (٢).

# • حكم من نذر أن يصوم أياماً فوافق يوم عيد:

من نذر أن يصوم أياماً فوافق ذلك يوم عيد الفطر أو الأضحى، فلا يجوز له صوم يوم العيد، ولا كفارة عليه.

عَنْ زِيَادِ بْنِ جُبَيْرِ قَالَ: كُنْتُ مَعَ ابْنِ عُمَرَ، فَسَأَلَهُ رَجُلٌ فَقَالَ: نَذَرْتُ أَنْ أَصُومَ كُلَّ يَوْمِ ثَلاثَاءَ أَوْ أَرْبِعَاءَ مَا عِشْتُ، فَوَافَقْتُ هَذَا اليَوْمَ يَوْمَ النَّحْرِ، فَقَالَ: أَمَرَ اللهُ بِوَفَاءِ النَّذْرِ، وَنُهِينَا أَنْ نَصُومَ يَوْمَ النَّحْرِ، فَأَعَادَ عَلَيْهِ، فَقَالَ مِثْلَهُ، لا يَزِيدُ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٦٤٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٢٧٠٤).

عَلَيْهِ. متفق عليه(١).

## • مصرف النذر:

مصرف النذر بحسب نية صاحبه في حدود الشرع، فإن نوى بالمنذور من طعام أو غيره الفقراء فلا يجوز أن يأكل منه، وإن نوى بنذره أهل بيته، أو رفقته، أو أصحابه، جاز له أن يأكل كواحد منهم.

## • حکم من نذر ثم مات:

من نذر نذراً، ثم مات قبل أن يقضيه: فإن تمكن من القضاء ولم يقضه، قضاه عنه وليه إن كان مما تدخله النيابة كالصوم، والصدقة ونحوهما كالحج، والعمرة.

وإن لم يتمكن من القضاء حتى مات، فلا قضاء عليه ولا كفارة.

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: اسْتَفْتَى سَعْدُ بْنُ عُبَادَةَ رَسُولَ الله ﷺ: «فَاقْضِهِ فِي نَذْرٍ كَانَ عَلَى أُمِّهِ، تُوُفَّيَتْ قَبْلَ أَنْ تَقْضِيَهُ، قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «فَاقْضِهِ عَنْهَا». متفق عليه ".

# • حكم النذر لغير الله:

النذر عبادة من العبادات، فلا يجوز صرفه لغير الله؛ لأنه يتضمن تعظيم المنذور له، والتقرب إليه بالمنذور، فمن نذر لغير الله من قبر، أو صنم، أو مَلك، أو نبي، أو ولي، فقد أشرك بالله الشرك الأكبر، وارتكب محرماً عظيماً، ووضع العبادة في غير موضعها، وصرفها لغير مستحقها، وهو الله عز وجل المستحق للعبادة وحده.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٠٠٦)، واللفظ له، ومسلم برقم (١١٣٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٦٩٨)، ومسلم برقم (١٦٣٨)، واللفظ له.

وهذا النذر باطل يحرم الوفاء به، ولا ينعقد.

قال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُشَكِى وَعَيْمَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللهُ لَا شَرِيكَ لَلْهُ وَيِذَالِكَ أَمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُسْتِلِمِينَ ﴿ اللهُ عَام: ١٦٢-١٦٣].

# • حكم من نذر ثم جُنَّ:

إذا نذر الإنسان نذراً معيناً بيوم أو شهر، ثم جُنَّ قبل أن يصل ذلك اليوم فلا قضاء عليه بالنسبة للعبادات البدنية؛ لأنه مرفوع عنه القلم.

وأما العبادات المالية كالصدقة فيلزم أهله إخراجها من ماله؛ لأنها متعلقة بالمال لا بصاحبه، فلو قال: إن قدم زيد فعلي أن أتصدق بكذا، فقدم زيد وهو مجنون فتلزمه.

### • حكم تعليق النذر بالمشيئة:

إذا علق النذر بالمشيئة كأن يقول: لله علي نذر أن أفعل كذا إن شاء الله تعالى. ففي النذر الذي حكمه حكم اليمين ليس عليه حنث.

وإن نذر فعل طاعة، فإن كان قصده التعليق فلا شيء عليه، وإن كان قصده التحقيق أو التبرك، وجب عليه أن يفعل حسب نيته.

# الباب العشرون

# كتباب الخلافية

ويشتمل على ما يلي:

- ١ معنى الخلافة.
- ٢- أحكــام الخلافــة.
- ٣- أحكام الخليفة.
- ٤ طرق انعقاد الخلافة.
- ٥ البيع\_\_\_\_ة.
- ٦- واجبات الخليفة.
- ٧- واجبات الأمسة.
- ٨- نظام الحكم في الإسلام.
- ٩ حكم الخروج على الأئمة.
- ١٠ انتهاء ولاية الحاكم.

## قال الله تعالى:

[النور/٥٥]

### ١ - معنى الخلافة

• **الخليفة**: هو الإمام الذي يحمل كافة الأمة على مقتضى الشرع، في أمر الدين والدنيا.

ويسمى خليفة الله؛ لأن الله استخلفه في عباده ليقيم شرعه وعدله فيهم.

ويسمى خليفة رسول الله، لأنه خَلَف رسول الله في أمته في العلم، والعبادة، والدعوة، والسياسة ونحو ذلك.

وسمي خليفة؛ لأنه خَلَف مَنْ قبله في الحكم.

#### • أسماء الخليفة:

الخليفة هو الإنسان الذي له السلطة العليا في الدولة، وله أسماء متعددة تختلف باختلاف البلاد مثل:

الخليفة.. إمام المسلمين.. أمير المؤمنين.. الملك.. الرئيس.. السلطان.. الحاكم. والخليفة هو الذي يعيِّن الولاة والأمراء والقضاة في مناطق دولته.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَندَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلْنكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقّ وَلَا تَشَيع اللَّهِ وَهُ مَا لَكُ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُوا اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُوا اللَّهِ لَهُ مَ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُوا اللّهِ وَهُمْ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُوا يَوْمَ ٱلْحِسَابِ ( شَ ) ( ص: ٢٦ ].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَنقَوْمِ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ
   جَعَلَ فِيكُمْ ٱلْبِيآ وَجَعَلَكُم مُلُوكًا وَءَاتَنكُم مَّا لَمْ يُؤْتِ أَحَدًا مِّنَ ٱلْعَالَمِينَ ۞ ﴾

[المائدة: ٢٠].

- ٤- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ أَطَاعَنِي فَقَدْ أَطَاعَنِي،
   فَقَدْ أَطَاعَ الله، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ عَصَى الله، وَمَنْ يُطِعِ الأَمِيرَ فَقَدْ أَطَاعَنِي،
   وَمَنْ يَعْصِ الأَمِيرَ فَقَدْ عَصَانِي». متفق عليه (۱).
- ٥ وَعَنْ سَفِينَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «خِلاَفَةُ النُّبُوَّةِ ثلاَثونَ سَنَةً ثمَّ يُؤْتِي اللهُ المُلكَ أَوْ مُلكَهُ مَنْ يَشَاءُ». أخرجه أبو داود والترمذي (١٠).

#### • مَنْ بيده الملك:

الذي بيده الملك هو الله وحده، يؤتيه من يشاء، وينزعه ممن يشاء، سواء كان مسلماً أو كافراً.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلْمُلْكِ ثُوِّتِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ وَتُعِيرُ مَن تَشَاءُ وَتُعِيرُ مَن تَشَاءٌ مِيكِكَ ٱلْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ الله الله الله عمران ٢٦].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَنقَوْمِ اَذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ
   جَعَلَ فِيكُمْ ٱلْبِيآ : وَجَعَلَكُم مُلُوكًا وَءَاتَنكُم مَّا لَمْ يُؤْتِ ٱحَدًا مِّنَ ٱلْعَلَمِينَ ۚ
   [المائدة: ٢٠].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى حَآجَ إِبْرَهِ عَمَ فِي رَبِّهِ ۚ أَنْ ءَاتَنَهُ ٱللّهُ ٱلْمُلْكَ إِذَ قَالَ إِلَى اللّهِ تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى حَآجَ إِبْرَهِ عَمَ فِي رَبِّهِ ۚ أَنَّ عَالَى اللّهَ اللّهَ عَلَى اللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ الظّليلِمِينَ ﴿ اللّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الطّليلِمِينَ ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٩٥٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٣٥).

<sup>(</sup>٢) حسن/ أخرجه أبو داود برقم (٤٦٤٦)، وهذا لفظه، وأخرجه الترمذي برقم (٢٢٢٦).

# ٢- أحكام الخلافة

### • حكم نصب الخليفة:

1- نَصْب الإمام للمسلمين واجب؛ للحكم بينهم بما أنزل الله، وتدبير أحوال الناس، وإقامة الحدود، واستيفاء الحقوق، وحماية بيضة الإسلام، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، والدعوة إلى الله، وتعليم أحكام الدين، ودفع ضرر الفوضى.

فلا بد للمسلمين من إمام يقيم شعائر الدين، ويحكم بالعدل، وينصف المظلومين من الظالمين.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ اَمَنُواْ أَطِيعُواْ ٱللّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَتْمِ مِنكُمْ أَفُولِ اللهِ وَأَلِيسُولِ إِن كُنكُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ ذَالِكَ خَيْرٌ لَلْكَ خَيْرٌ وَأَخْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ النساء: ٥٩].
- ٣- وَعَنْ عَبْداللهِ بِن عُمَر رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ خَلَعَ يَداً مِنْ طَاعَةٍ، لَقِيَ اللهَ يَوْمَ القِيَامَةِ لاَ حُجّةَ لَهُ، وَمَنْ مَاتَ وَلَيْسَ فِي عُنُقِهِ بَعْةً، مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيّةً». أخرجه مسلم (١).
- ٢- كان النبي ﷺ يحكم بين الناس بما أنزل الله، فلما توفي ﷺ بايع أبا بكر

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٨٥١).

بالخلافة، ثم استخلَف أبو بكر عمر رضي الله عنهما، ثم استخلَف عمر أحد الستة الذين اختاروا عثمان رضي الله عنه.

ثم بعد استشهاد عثمان رضي الله عنه بايع الصحابة رضي الله عنهم علياً رضى الله عنه بالخلافة.

## • من يقوم باختيار الخليفة:

يقوم باختيار ومبايعة الخليفة أهل الحل والعقد من العلماء الربانيين، والرؤساء، ووجوه الناس، فيختارون الإمام نيابة عن الأمة، كما اختار المهاجرون والأنصار الخلفاء الراشدين رضى الله عنهم.

والخلافة فرض كفاية، مخاطَّب بها فريقان من الناس:

أهل الشورى ليختاروا الإمام.. ومن يصلح للإمامة حتى ينتصب للإمامة.

وإذا لم يصلح للإمامة إلا واحد تعيَّن عليه طلبها إن لم يبتدؤه، إن كان الدافع له مصلحة المسلمين.

١ - قال الله تعالى حكاية عن يوسف ﷺ: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱتْنُونِي بِدِ اَسْتَخْلِصْهُ لِنَفْسِى فَلَمَا كَلَمُهُ قَالَ إِنَّكَ ٱلْمَرْمَ لَدَيْنَا مَكِينُ أَمِينٌ ﴿ قَالَ اَجْعَلْنِي عَلَى خَزَابِنِ ٱلْأَرْضِ ۚ إِنِّي حَفِيظٌ كَالَمُهُ وَالَ إِنَّكَ ٱلْمَرْمِ لَلْمَرْ اللَّهِ عَلَى خَزَابِنِ ٱلْأَرْضِ ۚ إِنِّي حَفِيظٌ عَلَى خَزَابِنِ ٱلْأَرْضِ ۚ إِنِّي حَفِيظٌ عَلَيْمُ ﴿ وَهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى خَزَابِنِ ٱلْأَرْضِ ۗ إِنِّي حَفِيظٌ عَلَى خَزَابِينِ ٱلْأَرْضِ ۗ إِنِّي حَفِيظٌ عَلَى خَزَابِينِ ٱلْأَرْضِ ۗ إِنِّي حَفِيظُ عَلَى خَزَابِينِ ٱلْأَرْضِ ۗ إِنِّي حَفِيظُ عَلَى خَزَابِينِ ٱلْأَرْضِ ۗ إِنِّي حَفِيظُ عَلَى خَزَابِينِ ٱللَّهُ عَلَى خَزَابِينِ ٱللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى خَزَابِينِ اللَّهُ عَلَى خَزَابِينِ اللَّهُ عَلَى خَزَابِينِ اللَّهُ عَلَى خَزَابِينِ اللَّهُ عَلَيْ خَزَابِينِ اللَّهُ عَلَيْ خَزَابِينَ اللَّهُ عَلَيْ خَزَابِينِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ خَزَابِينِ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى خَزَابِينِ اللَّهُ عَلَيْ خَزَابِينِ اللَّهُ عَلَيْ خَزَابِينَ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ خَزَابِينِ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونِ إِنْ اللَّهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُونُ اللَّهِ عَلَيْكُونُ اللَّهِ عَلَيْكُونُ اللَّهِ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهِ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهِ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهِ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ أَلْمَالِكُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُونُ الللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونُ

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ [الشورى: ٣٨].

#### مقاصد الخلافة:

الخلافة والإمامة والحكم في الإسلام وسيلة لا غاية، والخلافة من أعظم

العبادات لمن قام بحقها؛ لما يتحقق بها من المقاصد الكبرى.

وأعظم هذه المقاصد إقامة أمر الله عز وجل على الوجه الذي شرع، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، ونشر الخير، والقضاء على كل فساد.

### ويجمع هذه المقاصد مقصدان كبيران هما:

إقامة الدين.. وسياسة الدنيا به.

### ١ - إقامة الدين الحق وهو الإسلام تتمثل في أمرين:

الأول: حفظ القرآن والسنة، والعمل بموجبهما، وحمَّل الناس عليهما؛ ليبقى الدين صافياً محفوظاً منيعاً إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

ويتم ذلك بنشره والدعوة إليه بالقلم واللسان والسنان، من الإمام ورعيته معاً.

وصيانة الدين عن كل ما يسيء إليه بدفع الشبه، ومحاربة البدع والأباطيل التي يروِّجها أعداء الإسلام.

وتوفير الأمن لعموم المسلمين بتحصين الثغور، وحماية البيضة، ليعيش الناس في أمن وسلام على دينهم، وأرواحهم، وأموالهم.

الثاني: تنفيذ الأحكام والحدود الشرعية في الأمة في جميع مجالات الحياة، لتصلح أحوالهم، وحمَّل الناس على الدين الحق بالترغيب والترهيب، واللين والشدة، بحسب اختلاف مقامات الناس.

#### ٢- سياسة الدنيا بالدين:

ويتم ذلك بالحكم بين الناس بما أنزل الله في جميع جوانب الحياة، فالإسلام دين كامل شامل، وهو وحده سبيل السعادة والنجاة في الدنيا والآخرة.

- ومن المقاصد الكبرى إقامة العدل، ورفع الظلم، وجمع كلمة المسلمين، وعدم الفرقة، وعمارة الأرض، واستغلال خيراتها في مصالح المسلمين.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَكَ اوُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَحَكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقّ وَلَا تَتَبِع اللَّهَ وَهَا لَلَّهُ مَا لَكُ مَا لَكُ مَا لَكُ مَا اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُوا اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُوا اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُوا اللَّهِ لَهُ مَ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُوا يَوْمَ ٱلْحِسَابِ اللَّهِ لَهُ مَ عَذَابُ شَدِيدًا إِمَا اللَّهِ لَهُ مَ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُوا يَوْمَ ٱلْحِسَابِ اللهِ لَهُ مَ عَذَابُ شَدِيدًا إِمَا اللَّهِ لَهُ مَ عَذَابُ شَدِيدًا إِمَا لَهُ مَا اللَّهُ لَهُ مَ عَذَابُ شَدِيدًا إِمَا لَكُ مَا اللَّهِ لَهُ مَ عَذَابُ شَدِيدًا إِمَا لَهُ اللَّهُ لَهُ مَا عَذَابُ شَدِيدًا إِمَا لَهُ مَا اللَّهُ لَهُ مَا اللَّهُ لَهُ مَا اللَّهُ لَكُ عَن سَكِيلِ اللَّهِ لَهُ مَ عَذَابُ شَدِيدًا إِمَا اللَّهُ لَهُ مَا عَذَابُ شَدِيدًا إِمَا اللَّهُ لَهُ مَا عَذَابُ شَدِيدًا إِمَا لَهُ اللَّهِ لَهُ مَا عَذَابُ شَدِيدًا إِمَا اللَّهُ لَهُ مَا عَذَابُ شَدِيدًا إِمَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَهُ مَا عَذَابُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَهُ مَا عَذَابُ اللَّهُ لَهُ مَا مَا اللَّهُ لَكُمْ مَا اللَّهُ لَا اللَّهِ لَهُ مَا إِلَيْهِ لَهُ مَا اللَّهُ لَهُ مَا اللَّهُ لَهُ مَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا إِلَيْهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ مَا اللَّهُ لَكُمْ مَا لَهُ إِلَا لَهُ اللَّهُ لَهُ مَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَهُ مَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَلْهُ لَهُ مَا إِلَيْهِ لَهُ اللَّهُ لَا اللَّلَّالَ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ الللللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ اللللّ
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ الْمَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ اللهِ تعالى: ﴿ المائدة: ٣].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبِ تِبْيَنَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِللهِ تعالى: ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبِ تِبْيَنَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ لِللهِ لِللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

# • حكم سياسة الدنيا بغير الدين:

يجب على إمام المسلمين أن يحكم بين الناس بما أنزل الله من القرآن والسنة.

ولا يجوز لأحد أن يحكم بغير ما أنزل الله من حاكم أو غيره، فالحكم بغير ما أنزل الله كفر وظلم وفسق.

- ولا يجتمع الإيمان والتحاكم إلى غير شرع الله في قلب عبد أصلاً، فأحدهما ينافي الآخر، فلا إيمان حقاً إلا بالإيمان بالله والكفر بالطاغوت.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الْكَنفِرُونَ ﴿ اللهُ اللهُ تَعَالَى:
   [المائدة: ٤٤].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن لَّمْ يَعَكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَكَمْ كُمُ الظَّالِمُونَ ﴿ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ الظَّالِمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ الطَّالِمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ الطَّالِمُونَ ﴿ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُ عَلَّا اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولِ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَّا عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ عَلْمُ عَلَّا عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَّا عَلَيْكُول

- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَعْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿ ٢٠٠٠)
   [المائدة: ٤٧].
- ٥- وقال الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى ٱلطَّلغُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَن يَكُفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّاعُلُنُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴿ النساء: ٢٠].

### • حكم الجاهلية:

كل من حكم بغير ما أنزل الله فقد حكم بحكم الجاهلية، ويشمل كل من استولى على مقاليد الحكم من الطغاة، وترك حكم الله ورسوله، وجَعَل حكم الجاهلية شِرعة ومنهاجاً، وألزم الناس بالتحاكم إليه.

والواقع في هذا الجرم العظيم أربعة أصناف، وهم:

١ - المشرّع: وهو الذي يسن القوانين التي يحكم بها الناس.

٢- المدافع: وهو الذي ينفذها ويدافع عنها.

٣- الحاكم: وهو الذي يحكم بها بين الناس.

٤ - المحكوم: إذا رضى وتابع.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ أَفَحُكُمُ الْجَهِلِيَةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ حُكْمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ ﴿ ﴾ المائدة: ٥٠].
- ٢ وَعَنْ أُمّ سَلَمَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «سَتَكُونُ أُمَرَاءُ، فَتَعْرِفُونَ

وَتُنْكِرُونَ، فَمَنْ عَرَفَ بَرِى، وَمَنْ أَنْكَرَ سَلِمَ، وَلَكِنْ مَنْ رَضِيَ وَتَابَعَ». أخرجه مسلم (١).

### • أهل الخلافة:

الخلافة في قريش، والناس تبع لقريش.

- ١- عَنْ مُعَاوِيَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ هَذَا الأَمْرَ فِي النَّارِ عَلَى وَجْهِهِ، مَا أَقَامُوا فِي النَّارِ عَلَى وَجْهِهِ، مَا أَقَامُوا الدِّينَ». أخرجه البخاري(١٠).
- ٢ وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قالَ: «لا يَزَالُ هَذَا الأمْرُ فِي قُرَيْش مَا بَقِيَ مِنْهُمُ اثْنَانِ». متفق عليه "".
- ٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ قَالَ: «النَّاسُ تَبَعٌ لِقُرَيْشٍ فِي هَذَا
   الشَّأْنِ، مُسْلِمُهُمْ تَبَعٌ لِمُسْلِمِهِمْ، وَكَافِرُهُمْ تَبَعٌ لِكَافِرِهِمْ». متفق عليه (٤).

### شروط أهل الحل والعقد:

يشترط فيمن يختار الإمام نيابة عن الأمة ما يلى:

- ١- العدالة التي تحمل صاحبها على المروءة والتقوى، بفعل المأمورات الشرعية، واجتناب المناهى.
  - ٢- العلم الذي يتوصل به إلى معرفة من يستحق الإمامة.
- ٣- الحكمة والرأي السديد المؤديان إلى اختيار الأصلح للإمامة، والأعرف

(١) أخرجه مسلم برقم (١٨٥٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٧١٣٩).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٥٠١)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٢٠).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٤٩٥)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨١٨).

والأقوى على تدبير المصالح.

٤- أن تثق الأمة بهم، وتحترم ذواتهم، وتثق بنصحهم، وحسن اختيارهم.
 وتنعقد البيعة للإمام بأي عدد منهم.

### وظيفة أهل الحل والعقد:

وظيفة أهل الحل والعقد مقصورة على الترشيح والترجيح وفق المصلحة والعدل.

فيتصفحون من يصلح للإمامة من المسلمين، ثم يقدمون بيعة أكثرهم فضلاً، وأكملهم شروطاً، ومن يسرع الناس إلى طاعته، ولا يتوقفون عن بيعته.

فإذا اختاروا واحداً عرضوا عليه الإمامة، فإن أجاب إليها بايعوه عليها، وانعقدت بيعتهم له، ولزم كافة الأمة الدخول في بيعته، والانقياد لطاعته.

وإن امتنع من الإمامة، لم يُجبر عليها، وعُدل عنه إلى سواه ممن يستحقها.

وإن تكافأ للإمامة اثنان قُدِّم الأكبر، والأعلم، والأشجع، ويُختار ما يوجبه حكم الوقت، وظروف البلاد، وحاجة الأمة.

# • ما تُنال به الإمامة:

الإمامة الكبرى والصغرى تُنال بالإيمان والعمل الصالح، والصبر، واليقين.

٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواْ ۖ وَكَانُواْ

# 

# • حكم استعمال الموالي:

الإمامة العظمى لا يتولاها إلا الحر من الرجال، أمّا ما دونها من المناصب فيجوز للإمام استعمال الموالى والعبيد فيها.

- ١- عَنْ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قالَ: كَانَ سَالِمٌ مَوْلَى أَبِي حُذَيْفَةَ يَوُمُّ المُهَاجِرِينَ الأُوَّلِينَ وَأَصْحَابَ النَّبِيِّ عَيْلِهُ فِي مَسْجِدِ قُبَاءٍ، فِيهِمْ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ وَعُمَرُ وَأَبُو سَلَمَةَ وَزَيْدٌ وَعَامِرُ بْنُ رَبِيعَةَ. أخرجه البخاري (١).
- ٢ وَعَنْ أَنسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «اسْمَعُوا وَأَطِيعُوا، وَإِنِ اسْتُعْمِلَ
   حَبَشِيُّ، كَأَنَّ رَأْسَهُ زَبِيبَةٌ ». أخرجه البخاري (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٧١٧٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٦٩٣).

# ٣- أحكام الخليفة

#### شروط الخليفة:

يشترط في الخليفة الذي يتولى أمور المسلمين ما يلي:

- ١ الإسلام، فلا تنعقد إمامة الكافر على المسلمين.
  - ٢- البلوغ، فلا تصح إمامة الصغير.
  - ٣- العقل، فلا تنعقد الإمامة لمجنون.
- ٤- الحرية؛ لأن العبد لا ولاية له على نفسه، فكيف تكون له ولاية على غيره.
  - ٥- العلم، فلا تصح ولاية جاهل بأحكام الله.
    - ٦- العدالة، فلا تنعقد الولاية لفاسق.
  - ٧- الذكورية، فلا تنعقد ولاية المرأة؛ لضعفها ونقصان دينها وعقلها.
    - ٨- حصافة الرأي في القضايا المختلفة من حاجات الأمة.
- ٩- صلابة الصفات الشخصية كالجرأة، والشجاعة، والعدل، والغيرة على
   المحارم، والعزيمة على تنفيذ أحكام الله.
- ١ الكفاية الجسدية، وهي سلامة البدن والأعضاء والحواس التي يؤثر فقدها على الرأي والعمل.
  - ١١ عدم الحرص على الولاية، فلا يولَّى من سألها وحرص عليها.
- 17 القرشية، فقريش أفضل قبائل العرب، والإمامة فيهم ما أقاموا الدين، ويُلحق بها مَنْ كلمته نافذة، ومتبوع من الكثرة الغالبة، ليكون مطاعاً مرضياً عنه، وتحصل به الوحدة، وتزول الفرقة.

فإن تولى الإمامة أحد بطريق الغلبة، وخُشيت الفتنة، فتجب طاعته في غير معصية الله.

# • حكم تولية المرأة الحكم:

كل أمر انعقد سببه في عهد النبي على وأصحابه ولم يفعلوه، مع إمكانية فعله، فهو بدعة لا يجوز فعله، ولا إقراره، ولا العمل به.

فمن رخَّص للمرأة أن تكون ملكة أو رئيسة أو أميرة على الرجال، أو وزيرة أو قاضية أو عضواً في مجلس الشورى، أو غيرها من الولايات العامة التي هي من خصائص الرجال، وتضطر فيها للاختلاط بالرجال، فقد خالف شرع الله، وأحدث في الدين ما ليس منه، وشرع ما لم يأذن به الله.

وقد كان في عصر النبي ﷺ وأصحابه مجلس شورى، ولم يكن من بينهم امرأة واحدة، مع رجحان عقول كثير منهن، خاصة أمهات المؤمنين.

١ - قال الله تعالى: ﴿ الرِّجَالُ قَوَامُونَ عَلَى النِّسَاءَ بِمَا فَضَكَ اللَّهُ بَعْضَهُ مَ عَلَى بَعْضِ
 وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمُولِهِمْ ﴾ [النساء: ٣٤].

٢ - وَعَنْ أَبِي بَكْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: لَقَدْ نَفَعَنِي اللهُ بِكَلِمَةٍ أَيَّامَ الجَمَلِ، لَمَّا بَلَغَ النَّبِيَّ عَلَيْهُ أَنَّ فَارِسًا مَلَّكُوا ابْنَةَ كِسْرَى قَالَ: «لَنْ يُفْلِحَ قَوْمٌ وَلَّوْا أَمْرَهُمُ امْرَأَةً».
 أخرجه البخارى(١).

# • حكم طلب الإمارة:

١- لا يجوز لأحد أن يسأل الإمارة، أو يحرص عليها، ومن سألها فإنه لا يُعطاها.

١ - عَنْ عَبدِالرَّحمنِ بنِ سَمرةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ لي رسولُ الله ﷺ: "يَا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى برقم (٧٠٩٩).

- عبدَالرّحمنِ ابنَ سَمرةَ، لا تسأل الإِمارةَ، فإنْ أُعطيتَها عَن مسْأَلةٍ وُكلتَ إليهَا، وإنْ أُعطيتَها عَنْ غير مسْأَلةٍ أُعنتَ عليه (١٠).
- ٢- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «إِنَّكُمْ سَتَحْرِصُونَ عَلَى الإِمَارَةِ، وَسَتَكُونُ نَدَامَةً يَوْمَ القِيَامَةِ، فَنِعْمَ المُرْضِعَةُ وَبِئْسَتِ الفَاطِمَةُ». أخرجه البخاري (٢).
- ٣- وَعَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: دَخَلتُ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ أَنَا وَرَجُلانِ مِنْ
   قَوْمِي، فَقَالَ أَحَدُ الرَّجُلَيْنِ: أَمِّرْنَا يَا رَسُولَ اللهِ، وَقَالَ الآخَرُ مِثْلَهُ، فَقَالَ: «إِنَّا لا
   نُولِّي هَذَا مَنْ سَأَلَهُ، وَلا مَنْ حَرَصَ عَلَيْهِ». منفق عليه ".
- ٢- يجوز للقادر الأمين طلب الإمارة إذا لم يعرف أفضل منه، كما طلبها يوسف
   على مصر.

قال الله تعالى: ﴿ وَقَالَ الْمَلِكُ اتَّنُونِي بِدِهِ أَسْتَخْلِصَهُ لِنَفْسِى فَلَمَّا كُلَّمَهُ قَالَ إِنَّكَ ٱلْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِنُ أَمِينٌ ﴿ فَا لَا إِنَّكَ الْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِنُ أَمِينٌ ﴿ فَا كَا اللَّهُ عَلَى خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ إِنِّ حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴿ فَا لَا يَعِنُ اللَّهُ عَلَى خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ إِنِّ حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴿ فَا لَا إِنَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

#### • اجتناب الضعفاء الولايات:

الولاية أمانة، والضعيف لن يقوم بحقها، فالأولى له اجتنابها؛ ليسلم من حسابها.

عَنْ أَبِي ذَرِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قُلتُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَلاَ تَسْتَعْمِلُنِي؟ قَالَ: فَضَرَبَ بِيكِهِ عَلَى مَنْكِبِي، ثُمِّ قَالَ: «يَا أَبَا ذَر إِنَّكَ ضَعِيفٌ، وَإِنهَا أَمَانَةٌ، وَإِنهَا

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٤٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٥٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٧١٤٨).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٤٩)، ومسلم برقم (١٧٣٣) كتاب الإمارة.

يَوْمَ القِيَامَةِ خِزْيٌ وَنَدَامَةٌ، إلا مَنْ أَخَذَهَا بِحَقِّهَا وَأَدّى الّذِي عَلَيْهِ فِيهَا». أخرجه مسلم (١٠).

#### وظيفة الخليفة:

- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَا آنَزَلَ ٱللهُ وَلَا تَتَيِعَ ٱهْوَآءَهُمْ وَأَحَدَرُهُمْ أَن يَفْتِنُولَكَ عَنْ بَعْضِ مَا آنَزَلَ ٱللهُ إِلَيْكَ فَإِن تَوَلَّواْ فَاعْلَمْ أَنَّا يُرِيدُ ٱللهُ أَن يُفِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ فَإِن تَوَلَّواْ فَاعْلَمْ أَنَّا يُرِيدُ ٱللهُ أَن يُفِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَإِنْ كَثِيرًا مِن النَّاسِ لَفَاسِ قُونَ ﴿ أَن المائدة: ٤٩].

## • فضيلة الإمام العادل:

- ٧- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ اللهُ تَعَالَى فِي ظِلِّهِ يَوْمَ لا ظِلَّ إِلا ظِللهُ: إِمَامٌ عَدْلٌ، وَشَابٌ نَشَأْ فِي عِبَادَةِ اللهِ، وَرَجُلٌ قَلْبُهُ مُعَلَّقٌ فِي ظِلِّهِ يَوْمَ لا ظِلَّ إِلا ظِللهُ: إِمَامٌ عَدْلٌ، وَشَابٌ نَشَأْ فِي عِبَادَةِ اللهِ، وَرَجُلٌ قَلْبُهُ مُعَلَّقٌ فِي المسَاجِدِ، وَرَجُلانِ تَحَابًا فِي اللهِ، اجْتَمَعَا عَلَيْهِ وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ، وَرَجُلٌ تَصَدَّقَ وَرَجُلٌ دَعَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ، فَقال: إِنِّي أَخَافُ اللهَ، وَرَجُلٌ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ، فَأَخْفَاهَا حَتَّى لا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ، وَرَجُلٌ ذَكَرَ اللهَ خَالِيًا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ». متفق عليه (").

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٨٢٥).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٤٢٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٠٣١).

٣- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرو رَضِيَ اللهُ عَنْهَما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إنّ المُقْسِطِينَ عِنْدَ اللهِ عَلَى مَنَابِرَ مِنْ نُورٍ، عَنْ يَمِينِ الرَّحْمَنِ عَزّ وَجَلّ، وَكِلْتَا يَدُيْهِ يَمِينُ، اللَّذِينَ يَعْدِلُونَ فِي حُكْمِهِمْ وَأَهْلِيهِمْ وَمَا وَلُوا». أحرجه مسلم (١).

## • عقوبة الإمام الجائر:

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَظْلِم مِنكُمْ نُذِقَهُ عَذَابَ اكَيِمِ لَا الله الله تعالى: ﴿ وَمَن يَظْلِم مِنكُمْ نُذِقَهُ عَذَابَ اكَيمِكُمْ اللهُ الله تعالى:

٢- وَعَنْ مَعْقِل بن يَسَارٍ المُزنِيَّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ:
 «مَا مِنْ عَبْدٍ يَسْتَرْعِيهِ اللهُ رَعِيَّةً، يَمُوتُ يَوْمَ يَمُوتُ وَهُوَ غَاشٌ لِرَعِيَّتِهِ، إلا حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الجَنَّةَ». متفق عليه (۱).

# • خيار الأئمة وشرارهم:

عَنْ عَوْفِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ: «خِيَارُ أَيْمَتِكُمُ النَّذِينَ تُحِبّونَهُمْ وَيُحِبّونَكُمْ، وَيُصَلّونَ عَلَيْكُمْ وَتُصَلّونَ عَلَيْهِمْ، وَشِرَارُ أَيْمَتِكُمُ الّذِينَ تُبْغِضُونَهُمْ وَيُبْغِضُونَكُمْ وَتَلعَنُونَهُمْ وَيَلعَنُونَكُمْ وَيَلعَنُونَكُمْ وَيَلعَنُونَكُمْ وَيَلعَنُونَكُمْ وَيَلعَنُونَكُمْ وَيَلعَنُونَكُمْ وَيَلعَنُونَكُمْ وَيَلعَنُونَكُمْ اللّهِ أَفَلاَ نُنَابِذُهُمْ بِالسّيْفِ؟ فَقَالَ: «لاَ، مَا أَقَامُوا فِيكُمُ الصّلاَةَ، وَإِذَا رَسُولَ اللهِ أَفَلاَ نُنَابِذُهُمْ بِالسّيْفِ؟ فَقَالَ: «لاَ، مَا أَقَامُوا فِيكُمُ الصّلاَةَ، وَإِذَا رَأَيتُمْ مِنْ وُلاَتِكُمْ شَيْئاً تَكْرَهُونَهُ، فَاكْرَهُوا عَمَلَهُ، وَلاَ تَنْزِعُوا يَداً مِنْ طَاعَةٍ». أخرجه مسلم "".

# بطانة الإمام وأهل مشورته:

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَا بَعَثَ اللهُ مِنْ نَبِيِّ اللهُ عَنْ أَبِي اللهُ عَنْ اللهُ مِنْ نَبِيِّ اللهُ عَرُوفِ نَبِيِّ ، وَلا اسْتَخْلَفَ مِنْ خَلِيفَةٍ، إِلا كَانَتْ لَهُ بِطَانَتَانِ: بِطَانَةٌ تَأْمُرُهُ بِالمَعْرُوفِ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٨٢٧).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٥٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٤٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (١٨٥٥).

وَتَحُضُّهُ عَلَيْهِ، وَبِطَانَةٌ تَأْمُرُهُ بِالشَّرِّ وَتَحُضُّهُ عَلَيْهِ، فَالمَعْصُومُ مَنْ عَصَمَ اللهُ تَعَالَى». أخرجه البخاري(١).

## • الحكم إذا بويع لخليفتين في بلد واحد:

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: ﴿إِذَا بُويعَ لِخَلِيفَتَيْنِ، فَاقْتُلُوا الآخَرَ مِنْهُمَا﴾. أخرجه مسلم ''

# • حكم غلول الحكام وغيرهم:

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَغُلُّ وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ثُمَّ تُوفَى 
 ٢ - قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَغُلُّ وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةً ثُمَّ تُوفَى 
 ٢٦١ : ١٦١ : هُمُ مَ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٦١].

٢- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَامَ فِينَا النَّبِيُّ ﷺ فَذَكَرَ الغُلُولَ فَعَظَمَهُ وَعَظَّمَ أَمْرَهُ، قَالَ: «لا أَلفِيَنَّ أَحَدَكُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ عَلَى رَقَبَتِهِ شَاةٌ لَهَا ثُغَاءٌ، عَلَى رَقَبَتِهِ فَاقُولُ لا أَمْلِكُ لَكَ شَيْئًا،
 رَقَبَتِهِ فَرَسٌ لَهُ حَمْحَمَةٌ، يَقُولُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَغِثْنِي، فَأَقُولُ لاَ أَمْلِكُ لَكَ شَيْئًا،
 قَدْ أَبْلَغْتُكَ، وَعَلَى رَقَبَتِهِ بَعِيرٌ لَهُ رُغَاءٌ، يَقُولُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَغِثْنِي، فَأَقُولُ: لا أَمْلِكُ لَكَ شَيْئًا قَدْ أَبْلَغْتُكَ، أَوْ عَلَى رَقَبَتِهِ رِقَاعٌ تَخْفِقُ، فَيَقُولُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَغِثْنِي، فَأَقُولُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَغِثْنِي، فَأَقُولُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَغِثْنِي، فَأَقُولُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَغْرُنِي، فَلَقُولُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَغْرُنِي، فَأَقُولُ: يَا أَمْلِكُ لَكَ شَيْئًا قَدْ أَبْلَغْتُكَ، أَوْ عَلَى رَقَبَتِهِ رِقَاعٌ تَخْفِقُ، فَيَقُولُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَغْرُنِي، فَأَقُولُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَغِثْنِي، فَأَقُولُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَغْرُنِي، فَأَقُولُ: لا أَمْلِكُ لَكَ شَيْئًا قَدْ أَبْلَغْتُكَ». مَنفَ عليه مَنفَ عليه أَنْ وَلَهُ اللهِ أَغِثْنِي، فَأَقُولُ: لا أَمْلِكُ لَكَ شَيْئًا قَدْ أَبْلَغْتُكَ». مَنفَ عليه أَنْ عَلَى مَنفَ عليه أَنْ اللهِ أَغْرُنِي، فَأَقُولُ: لا أَمْلِكُ لَكَ شَيْئًا قَدْ أَبْلَغْتُكَ». مَنفَ عليه ("".

٣- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرِوَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُما قَالَ: كَانَ عَلَى ثَقَلِ النَّبِيِّ ﷺ رَجُلُ يُقال لَهُ عَنْهُما قَالَ: هُوَ فِي النَّارِ». فَذَهَبُوا يَنْظُرُونَ يُقْلُرُونَ إِلَيْهِ فَوَجَدُوا عَبَاءَةً قَدْ غَلَّهَا. منفق عليه (١٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٧١٩٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (١٨٥٣).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أُحرجه البخاري برقم (٣٠٧٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٣١).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٠٧٤)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٤٧٦).

# ما يفعله الخليفة إذا وجُّه أميرين إلى موضع:

عَنْ سَعِيدِ بْنِ أَبِي بُرْدَةَ قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي قَالَ: بَعَثَ النَّبِيُّ ﷺ أَبِي وَمُعَاذَ بْنَ جَبَلِ إِلَى النَّمِنِ، فَقَالَ: "يَسِّرَا وَلا تُعَسِّرَا، وَبَشِّرَا وَلا تُنفِّرَا، وَتَطَاوَعَا». متفق عليه (١٠).

## • حكم هدايا العمال:

١- عَنْ أَبِي حُمَيْدِ السّاعِدِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: اسْتَعْمَلَ رَسُولُ الله ﷺ رَجُلاً مِنَ الأَنْدِ عَلَى صَدَقَاتِ بَنِي سُلَيْمٍ، يُدْعَى ابْنَ اللَّتْبِيّةِ، فَلَمّا جَاءَ حَاسَبَهُ، قَالَ: هَذَا مَالُكُمْ، وَهَذَا هَدِيّةٌ، فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «فَهَلاّ جَلَسْتَ فِي بَيْتِ أَبِيكَ وَأُمّكَ حَتّى تَأْتِيكَ هَدِيّتُكَ، إِنْ كُنْتَ صَادِقاً؟» ثُمّ خَطَبَنَا فَحَمِدالله وَأَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمّ قَالَ: «أَمّا بَعْدُ، فَإِني أَسْتَعْمِلُ الرّجُلَ مِنْكُمْ عَلَى العَمَلِ مِمّا وَلاّنِي الله، فَيَأْتِي قَالَ: «أَمّا بَعْدُ، فَإِني أَسْتَعْمِلُ الرّجُلَ مِنْكُمْ عَلَى العَمَلِ مِمّا وَلاّنِي الله، فَيَأْتِي فَلَا جَلَسَ فِي بَيْتِ أَبِيهِ وَأُمّهِ فَيَقُولُ: هَذَا مَالُكُمْ وَهَذَا هَدِيّةٌ أُهْدِيَتْ لِي، أَفَلاَ جَلَسَ فِي بَيْتِ أَبِيهِ وَأُمّهِ حَتّى تَأْتِيهُ هَدِيّتُهُ إِنْ كَانَ صَادِقاً، وَالله لاَ يَأْخُذُ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنْهَا شَيْئاً بِغَيْرِ حَقّهِ حَتّى تَأْتِيهُ هَدِيّتُهُ إِنْ كَانَ صَادِقاً، وَالله لاَ يَأْخُذُ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنْها شَيْئاً بِغَيْرِ حَقّهِ إلاّ لَقِيَ الله تَعَالَى يَحْمِلُهُ يَوْمَ القِيَامَةِ، فَلاَعْرِفَنّ أَحَداً مِنْكُمْ مَقِي الله يَحْمِلُ بَعْرَالًا لَهُ رُغَاءٌ، أَوْ بَقَرَةً لَها خُوارٌ، أَوْ شَاةً تَيْعِرُ»، ثُمّ رَفَعَ يَدَيْهِ حَتّى رُوْيَ بَيَاضُ إِبْطَيْهِ، ثُمْ قَالَ: «اللهم هَل بَلَغْتُ؟» بَصُرَ عَيْنِي وَسَمِعَ أُذُنِي. مَتَفَقَ عليه ").

٢- وَعَنْ عَدِيّ بْنِ عَمِيرَةَ الْكِنْدِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ
 يَقُولُ: «مَنِ اسْتَعْمَلنَاهُ مِنْكُمْ عَلَى عَمَلٍ، فَكَتَمَنَا مِخْيَطاً فَمَا فَوْقَهُ، كَانَ غُلُولاً
 يَأْتِي بِهِ يَوْمَ القِيَامَةِ». أخرجه مسلم (").

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٧٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٣٣).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٥٠٠)، ومسلم برقم (١٨٣٢)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (٦٨٣٣).

## ٤ - طرق انعقاد الخلافة

### طرق ثبوت ولاية الإمام:

تثبت ولاية إمام المسلمين بواحد مما يلي:

١- أن يُختار بإجماع المسلمين، ويتم نصبه بمبايعة أهل الحل والعقد من العلماء والصالحين، ووجوه الناس وأعيانهم.

٢- أن تكون ولايته بنص الإمام الذي قبله.

٣- أن يحصل الأمر شورى في عدد معين محصور من الأتقياء، ثم يتفقون على
 أحدهم.

٤- أن يتولى على الناس قهراً بقوته حتى يذعنوا له، ويَدْعوه إماماً، فيلزم الرعية طاعته في غير معصية الله.

### • طرق تولية الخلفاء الراشدين:

تولى الخلفاء الراشدون الخلافة بطريقتين:

#### الأولى: الاختيار:

والذي يقوم بالاختيار هم أهل الحل والعقد، وهذه الطريقة تمت بها تولية أبى بكر الصديق وعلى بن أبى طالب رضى الله عنهما.

وهذه هي الطريقة الأصل لاختيار الإمام في الإسلام.

#### الثانية: الاستخلاف:

فإذا أحس الخليفة بقرب أجله، وأراد أن يستخلف على الناس، شاور أهل الحل والعقد، فإذا و قع رأيه على من يصلح لهذا المنصب، عهد إليه

بالخلافة من بعده، سواء كان واحداً بعينه كما استخلف أبو بكر عمر رضي الله عنهما بمشاورة كبار المهاجرين والأنصار، أو كان واحداً من مجموعة محصورة متكافئة كما عَهد عمر إلى الستة المبشرين بالجنة أن يختاروا أحدهم، وهم عثمان، وعلي، وطلحة، والزبير، وأبو عبيدة، وعبدالرحمن بن عوف رضي الله عنهم.

وقد اختاروا بعد المشاورة عثمان رضي الله عنه.

١ - عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: قَالَ لِي رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي مَرَضِهِ: «ادْعِي لِي أَبَا بَكْرٍ، أَبَاكِ وَأَخَاكِ، حَتَّى أَكْتُبَ كِتَاباً، فَإِنِّي أَخَافُ أَنْ يَتَمَنَّى مُتَمَنِّ وَيَقُولُ قَائِلٌ أَنَا أَوْلَى، وَيَأْبَى اللهُ وَالمُؤْمِنُونَ إِلاَّ أَبَا بَكْرِ». متفق عليه (١٠).

٧- وَعَنِ الْعِرْبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: وَعَظَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ يَوْمًا بَعْدَ صَلاَةِ الْعَدَاةِ مَوْعِظَةً بَلِيغَةً ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ وَوَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ فَقَالَ رَجُلٌ إِنَّ هَذِهِ مَوْعِظَةً مُوَدِّعٍ فَمَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: «أُوصِيكُمْ بَرَى اخْتِلاَفًا بَتَقْوَى اللهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ عَبْدٌ حَبَشِيُّ فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ يَرَى اخْتِلاَفًا بَتَقُوى اللهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ عَبْدٌ حَبَشِيُّ فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَعَلَيْهِ كَثِيرًا وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثاتِ الأُمُورِ فَإِنَّهَا ضَلاَلَةٌ فَمَنْ أَدْرَكَ ذلِكَ مِنْكُمْ فَعَلَيْهِ بَسُنَتِي وَسُنَّةِ الخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ عَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ». أخرجه أحمد والترمذي ('').

٣- وَعَنْ حُذَيْفَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «اقْتَدُوا باللَّذَيْنِ مِنْ بَعْدِي أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ». أخرجه أحمد والترمذي (٣).

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٥٦٦٦)، ومسلم برقم (٢٣٨٧)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (١٧١٤٤) وأخرجه الترمذي برقم (٢٦٧٦)، وهذا لفظه.

<sup>(</sup>٣) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (٢٣٢٤٥) وأخرجه الترمذي برقم (٣٦٦٢).

### فضائل الخلفاء الراشدين:

- ١- عَنْ أَبِي سَعِيدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ جَلَسَ عَلَى المِنْبَرِ فَقَالَ: «عَبْدٌ خَيْرَهُ اللهُ بَيْنَ أَنْ يُؤْتِيهُ زَهْرَةَ الدُّنْيَا وَبَيْنَ مَا عِنْدَهُ، فَاخْتَارَ مَا عِنْدَهُ». فَبَكَى أَبُو بَكْرٍ، وَبَكَى، فَقَالَ: فَدَيْنَاكَ بِآبَائِنَا وَأُمَّهَاتِنَا، قَالَ: فَكَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ هُوَ المُخَيَّرُ، وَكَانَ أَبُو بَكْرٍ أَعْلَمَنَا بِهِ، وَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّ أَمَنَّ النَّاسِ عَلَيَّ المُخَيَّرُ، وَكَانَ أَبُو بَكْرٍ أَعْلَمَنَا بِهِ، وَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ لاَتَخَذْتُ أَبَا بَكْرٍ خَلِيلاً وَلَيْ كَنْتُ مُتَّخِذاً خَلِيلاً لاَتَخذْتُ أَبَا بَكْرٍ خَلِيلاً، وَلَكِنْ أُخُوّةُ الإِسْلاَمِ، لاَ تُبْقَيَنَّ فِي المَسْجِدِ خَوْخَةٌ إِلاَّ خَوْخَةَ أَبِي بَكْرٍ» متفق عليه ".
- ٢- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «إِنَّهُ قَدْ كَانَ فِيمَا مَضَى قَبْلَكُمْ مِنَ الأُمَمِ مُحَدَّثُونَ، وَإِنَّهُ إِنْ كَانَ فِي أُمَّتِي هَذِهِ مِنْهُمْ فَإِنَّهُ عُمَرُ بْنُ الخَطَّاب». متفق عليه (().
- ٣- وَعَنْ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: كُنَّا نُخَيِّرُ بَيْنَ النَّاسِ فِي زَمَنِ النَّبِيِّ ﷺ
   فَنُخَيِّرُ أَبَا بَكْرٍ، ثُمَّ عُمَرَ بن الخَطَّابِ، ثُمَّ عُثْمَانَ بْنَ عَفَّانَ رَضيَ اللهُ عَنهُ. أخرجه البخاري (").
- ٤- وَعَنْ سَلَمَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ عَلِيٌّ قَدْ تَخَلَّفَ عَنِ النَّبِيِّ عَلِيٌّ فِي خَيْبَرَ،
   وَكَانَ بِهِ رَمَدٌ، فَقَالَ: أَنَا أَتَخَلَّفُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلِيُّةِ، فَخَرَجَ عَلِيٌّ فَلَحِقَ بِالنَّبِيِّ وَكَانَ بِهِ رَمَدٌ، فَقَالَ: أَنَا أَتَخَلَّفُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلِيُّةِ، فَخَرَجَ عَلِيٌّ فَلَحِقَ بِالنَّبِيِّ عَلَيْهِ،
   عَلَا مَسُاءُ اللهُ عَلَيْةِ، فَلَمَّا كَانَ مَسَاءُ اللَّيْلَةِ الَّتِي فَتَحَهَا اللهُ فِي صَبَاحِهَا، قالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْةِ:
   «لأُعْطِيَنَ الرَّايَةَ -أَوْ لَيَأْخُذَنَ الرَّايَةَ غَدًا رَجُلاً يُحِبُّهُ اللهُ وَرَسُولُهُ، أَوْ قالَ:

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٩٠٤)، ومسلم برقم (٢٣٨٢)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٤٦٩) واللفظ له، ومسلم برقم (٣٤٦٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري برقم (٣٦٥٥).

يُحِبُّ اللهَ وَرَسُولَهُ، يَفْتَحُ اللهُ عَلَيْهِ». فَإِذَا نَحْنُ بِعَلِيٍّ وَمَا نَرْجُوهُ، فَقالوا: هَذَا عَلِيٍّ، فَأَعْطَاهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ الرَّايَةَ، فَفَتَحَ اللهُ عَلَيْهِ. منفق عليه (').

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٧٠٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٤٠٧).

#### ٥- البيعة

البيعة: هي إعطاء العهد من المبايع للخليفة على السمع والطاعة في غير معصية الله.

### والخلافة تنعقد بأحد أمرين:

الاختيار.. أو الاستخلاف لمن بعده.

وكلٌ منهما لا بد فيه من البيعة من قِبَل أهل الحل والعقد، ثم من قِبَل عموم المسلمين الذين يتيسر حضورهم.

#### • صفة البيعة:

أهم الأمور التي بايع النبي عليه أصحابه عليها خمسة:

# الأول: البيعة على الإسلام:

وهي آكد أنواع البيعة وأوجبها وأعظمها.

٢- وَعَنْ جَرِيرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: بَايَعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ عَلَى شَهَادَةِ أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ، وَإِقَامِ الصَّلاةِ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ، وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، وَالنَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، وَالنَّمْعِ وَالطَّاعَةِ،
 وَالنَّصْحِ لِكُلِّ مُسْلِمٍ. متفق عليه (١).

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢١٥٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (٥٦).

## الثاني: البيعة على النصرة والمنَعة:

كما بايع وفد الأنصار رسول الله ﷺ على أن يمنعوه وينصروه، وهي بيعة العقبة الثانية في منى.

#### الثالث: البيعة على الجهاد:

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِ اللهُ عَنِ اللهُ عَنِ الْمُوْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ
 مَا فِي قُلُومِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثْبَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا ﴿ وَمَغَانِعَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا مُّ مَا فِي قُلُومِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَة عَلَيْهِمْ وَأَثْبَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا ﴿ وَمَغَانِعَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا مُنْ وَمَغَانِعَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا أَلَا اللهُ عَنِيزًا حَكِيمًا ﴿ اللهَ عَنِيزًا حَكِيمًا ﴿ اللهَ عَنِيزًا حَكِيمًا ﴿ اللهَ عَنْ اللهُ عَنْ إِلَا اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ إِلَيْ اللهُ عَنْ إِلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ إِلَيْ اللهُ اللهُلِي اللهُ ا

#### الرابع: البيعة على الهجرة:

وكانت فرض عين على من أسلم، ثم انتهت بعد فتح مكة، والمراد بالهجرة الهجرة من مكة إلى المدينة، وهذه قد انقطعت، أما الهجرة من بلد الكفر إلى بلد الإسلام فهي باقية إلى قيام الساعة.

عَنْ مُجَاشِع بن مَسْعُودِ السّلَمِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: جِئْتُ بِأَخِي أَبِي مَعْبَدِ إِلَى رَسُولَ الله بَايِعْهُ عَلَى الهِجْرَةِ، قَالَ: إِلَى رَسُولَ الله بَايِعْهُ عَلَى الهِجْرَةِ، قَالَ: «قَلَى الهِجْرَةُ بِأَهْلِهَا» قُلتُ: فَبِأَيِّ شَيْءٍ تُبَايِعُهُ؟ قَالَ: «عَلَى الإِسْلاَمِ وَالجَهَادِ وَالخَيْر». متفق عليه (().

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٩٦٢)، ومسلم برقم (١٨٦٣)، واللفظ له.

### الخامس: البيعة على السمع والطاعة:

وهذه هي التي تعطى للأئمة عند تعيينهم خلفاء للمسلمين، وهي المقصودة في هذا الباب.

- ١ عَنْ عُبَادَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: بَايَعْنَا رَسُولَ اللهِ ﷺ عَلَى السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، فِي العُسْرِ وَاليُسْرِ، وَالمَنْشَطِ وَالمَكْرَهِ، وَعَلَى أَثَرَةٍ عَلَيْنَا، وَعَلَى أَنْ لاَ نُنَازِعَ الأَمْرَ أَهْلَهُ، وَعَلَى أَنْ لَقُولَ بِالحَقِّ أَيْنَمَا كُنّا، لاَ نَخَافُ فِي الله لَوْمَةَ لاَئِم. متفق عليه (١٠).
- ٢- وَعَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصّامِتِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: دَعَانَا رَسُولُ اللهِ ﷺ فَبَايَعْنَاهُ،
   فَكَانَ فِيمَا أَخَذَ عَلَيْنَا، أَنْ بَايَعَنَا عَلَى السّمْعِ وَالطّاعَةِ، فِي مَنْشَطِنَا وَمَكْرَهِنَا،
   وَعُسْرِنَا وَيُسْرِنَا، وَأَثْرَةٍ عَلَيْنَا، وَأَنْ لاَ نُنَازِعَ الأَمْرَ أَهْلَهُ، قَالَ: «إلاّ أَنْ تَرَوْا كُفْراً
   بَوَاحاً عِنْدَكُمْ مِنَ الله فِيهِ بُرْهَانٌ». منفق عليه (\*).

### • أسباب البيعة:

الأحوال التي تؤخذ فيها البيعة هي:

١ - موت الخليفة، فتؤخذ للخليفة من بعده.

٢- خلع الخليفة بسبب، فتبايع الأمة بعده إماماً يقوم بأمورها.

٣- بيعة الخليفة المعهو د إليه بعد وفاة العاهد.

٤- أَخْذ الخليفة البيعة على الناس لمن يكون خليفة بعده.

٥- إذا خرجت ناحية من البلاد عن الطاعة، فيوجِّه إليهم من يأخذ له البيعة عليهم، لينقادوا لأمره.

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٩٩٧)، ومسلم برقم (١٧٠٩)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٠٥٦)، ومسلم برقم (١٧٠٩)، واللفظ له.

### • أقسام البيعة:

البيعة للخليفة قسمان:

#### الأولى: بيعة الانعقاد:

وهي التي يقوم بها أهل الحل والعقد، وبموجبها يكون الشخص المبايع له خليفة للمسلمين، ويكون له حق الطاعة والانقياد، كما فعل كبار الصحابة في سقيفة بني ساعدة، وبايعوا أبا بكر رضى الله عنه بالخلافة.

#### الثانية: البيعة العامة:

وهي البيعة التي يؤديها من تيسر من المسلمين بعد بيعة الانعقاد، كما بايع الصحابة أبا بكر رضي الله عنه في المسجد بعد أن بايعه أهل الحل والعقد قبل في سقيفة بني ساعدة.

ومثل بيعة أبى بكر بقية الخلفاء الراشدين، ثم مَنْ بعدهم من أئمة المسلمين.

### • شروط صحة البيعة:

يشترط لصحة البيعة ما يلى:

١ - أن يكون المتولى لعقد البيعة أهل الحل والعقد.

٢- أن تحقق شروط الإمامة فيمن تؤخذ له البيعة.

٣- أن يقبل المبايع له البيعة، فلو امتنع لم تنعقد إمامته.

٤- أن تكون البيعة لو احد بعينه، فلا تنعقد البيعة لأكثر من واحد.

٥- أن تكون البيعة على كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، بالعمل بموجبهما، وحمل الناس عليهما.

٦- حرية المبايعة، فيبايع كل إنسان باختياره، ولا يكره أحد.

هذه أهم شروط صحة البيعة، فإذا تمت فالبيعة صحيحة، وإن اختل منها شيء لم تنعقد البيعة.

## • من يأخذ البيعة:

الذي يأخذ البيعة من المسلمين هو الخليفة بنفسه، والأقاليم البعيدة: له أن يأخذها منهم بنفسه، أو ينيب عنه من ولاته من يقوم بها.

## • صور البيعة:

للبيعة في عهد النبي على على عدة صور منها:

١ - المصافحة والكلام، كما فعل ذلك النبي ﷺ في بيعة الرضوان.

قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيمٍ مَ فَمَن نَّكَ فَإِنَّمَا يَنكُتُ عَلَى نَفْسِهِ مُّ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَلَهَ دَعَلَيْهُ اللَّهَ فَسَيُّوْتِيهِ أَجَرًا عَظِيمًا ﴿ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَيُّوْتِيهِ أَجَرًا عَظِيمًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

٢- الكلام بدون مصافحة، وهذه عادته عليه في مبايعته النساء، لأنه لا يجوز للمسلم مس يد المرأة الأجنبية.

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يَمْتَحِنُهُنَّ بِهَذِهِ الآيةِ: ﴿ يَكَأَيُّهُا اللهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَلْمُوْمِنَكُ مُهَجِرَتِ فَأَمْتَحِنُوهُنَّ ﴾ إِلَى ﴿ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ آ لَكُونَ مَا مَنْ أَقَرَ بِهَذَا الشَّرْطِ مِنْهُنَّ، قال لَهَا رَسُولُ اللهِ ﷺ: قال عُرْوَةُ: قالتْ عَائِشَةُ: فَمَنْ أَقَرَّ بِهَذَا الشَّرْطِ مِنْهُنَّ، قال لَهَا رَسُولُ اللهِ ﷺ: «قَدْ بَايَعْتُكِ». كَلامًا يُكَلِّمُهَا بِهِ، وَاللهِ مَا مَسَّتْ يَدُهُ يَدَ امْرَأَةٍ قَطُّ فِي المُبَايَعَةِ، وَمَا بَايَعَهُنَّ إِلا بِقَوْلِهِ. مَنْقَ عليه (۱).

٣- الكتابة، كما بايع النجاشي النبي على الإسلام.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٧١٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٦٦).

# • حكم من بايع الخليفة من أجل الدنيا:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: "ثَلاثَةٌ لا يُكَلِّمُهُمُ اللهُ يَوْمَ القِيَامَةِ وَلا يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ: رَجُلٌ عَلَى فَضْلِ مَاءِ بِالطَّرِيقِ يَمْنَعُ مِنْهُ ابْنَ السَّبِيلِ، وَرَجُلٌ بَايَعَ إِمَامًا لا يُبَايِعُهُ إِلا لِدُنْيَاهُ، إِنْ أَعْطَاهُ مَا يُرِيدُ وَفَى مَنْهُ ابْنَ السَّبِيلِ، وَرَجُلٌ بَايَعَ إِمَامًا لا يُبَايِعُهُ إِلا لِدُنْيَاهُ، إِنْ أَعْطَاهُ مَا يُرِيدُ وَفَى لَهُ وَرَجُلٌ بَبَايعُ رَجُلاً بِسِلعَةٍ بَعْدَ العَصْرِ، فَحَلَفَ بِاللهِ لَقَدْ أَعْطِيَ بِهَا كَذَا وَكَذَا فَصَدَّقَهُ، فَأَخَذَهَا وَلَمْ يُعْطَ بِهَا». متفق عليه (۱).

# • كيف يبايع الناس الإمام:

١- عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِت رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: بَايَعْنَا رَسُولَ اللهِ ﷺ عَلَى السَّمْع وَالطَّاعَةِ، فِي العُسْرِ وَاليُسْرِ، وَالمَنْشَطِ وَالمَكْرَهِ، وَعَلَى أَثَرَةٍ عَلَيْنَا، وَعَلَى أَنْ لَأَنْنَا وَعَلَى أَنْ لَا نُخَافُ فِي اللهِ لَوْمَة لاَ نُنَازِعَ الأَمْرَ أَهْلَهُ، وَعَلَى أَنْ نَقُولَ بِالحَقِّ أَيْنَمَا كُنّا، لاَ نَخَافُ فِي اللهِ لَوْمَة لاَئِم. متفق عليه (١).

٢- وَعَنْ جَرِيرِ بْنِ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قال: بَايَعْتُ النَّبِيَّ ﷺ عَلَى السَّمْعِ
 وَالطَّاعَةِ، فَلَقَّنَنِي: "فِيمَا اسْتَطَعْتُ، وَالنَّصْحِ لِكُلِّ مُسْلِمٍ". متفق عليه (").

### • حكم نكث البيعة:

يجب الوفاء بالعهود والعقود، سواء كانت بين المسلمين، أو بين المسلمين والكفار، أو بين الأفراد.

والبيعة بجميع أنواعها داخلة في هذه العقود والعهود.

١ - البيعة على الإسلام إذا نقضها المبايع يكون كافراً مرتداً عن الإسلام.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢١١٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٠٨).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٠٥٦)، ومسلم في الإمارة برقم (١٧٠٩)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٢٠٤)، واللفظ له، ومسلم برقم (٥٦).

والبيعة على الإسلام خاصة بالنبي على ولم يبايع على المسلمين على الإسلام، فإن منهم من أسلم ولم يره، وكثير منهم أسلم ولم يضع يده في يده

- ٢- البيعة على الهجرة انقطعت بعد فتح مكة.
- ٣- نكث البيعة على النصرة أو الجهاد، أو السمع والطاعة، دون مبرر شرعي،
   فهذا مرتكب لكبيرة من الكبائر، وأشدها نكث البيعة على السمع والطاعة.
- ١ قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَعُونَكَ أَنَّهُ مَنْ أَدُونَى بِمَا عَلَهُ مَا عَلَهُ اللّهَ فَسَيُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ اللّهَ فَا يَنْكُ عَلَى نَفْسِهِ \* وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَلَهُ مَا عَلَهُ اللّهَ فَسَيُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ اللّهَ عَلَيْهُ اللّهَ فَسَيُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ إِلَا عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ
- ٢- وَعَنْ ابْنِ عَبّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «مَنْ رَأَى مِنْ أَمِيرِهِ
   شَيْئاً يَكْرَهُهُ، فَليَصْبِرْ، فَإِنّهُ مَنْ فَارَقَ الجَمَاعَةَ شِبْراً فَمَاتَ، فَمِيتَةٌ جَاهِلِيّةٌ».
   متفق عليه(١).
- ٣- وَعَنْ جُنْدُبِ بْنِ عَبْدِاللهِ البَجَلِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ
   يَقُولُ: «مَنْ خَلَعَ يَدًا مِنْ طَاعَةٍ لَقِيَ اللهَ يَوْمَ القِيَامَةِ لاَ حُجَّةَ لَهُ، وَمَنْ مَاتَ وَلَيْسَ فِي عُنُقِهِ بَيْعَةٌ مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً». أخرجه مسلم (١٠).

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٠٥٣)، ومسلم برقم (١٨٤٩)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (١٨٥١).

### ٦- واجبات الخليفة

### يجب على خليفة المسلمين ما يلي:

#### ١ - إقامة الدين:

ويتم ذلك بحفظه، والعمل به، والدعوة إليه، وتعليمه، ودفع الشبه عنه، وحمل الناس عليه، وتنفيذ أحكامه وحدوده، والجهاد في سبيل الله، والحكم بين الناس بما أنزل الله.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَندَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَتِّ وَلَا تَتَّبِع اللَّهَ وَهُ مَ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُوا اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُوا اللّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُوا اللّهُ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُوا اللهِ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ لَهُ مَ عَذَابُ شَدِيدًا بِمَا نَسُوا اللهِ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ لَهُ مَ عَذَابُ شَدِيدًا إِمَا اللهِ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ لَهُ مَ عَذَابُ شَدِيدًا إِمَا اللّهُ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ لَهُ مَ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ لَهُ مَ عَذَابُ شَدِيدًا إِمَا اللّهُ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ لَهُ مَ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ لَهُ مَ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ لَهُ مَ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ لَهُ مَا عَنْ سَبِيلِ اللّهِ عَلَيْكُ عَنْ سَبِيلِ اللّهُ عَنْ سَبِيلِ اللّهُ عَنْ اللّهِ لَهُ مَ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ لَهُ مَا عَنْ سَبِيلِ اللّهِ لَهُ مَا عَنْ اللّهُ عَلَيْكُ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ لَهُ مَا عَنْ سَبُولِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ لِللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا عَلَيْكُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللهُ اللللهُ الللّهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللللهُ اللللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللللهُ اللللهُ الللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ ا
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَن ثُوَدُّوا ٱلْأَمَننَتِ إِلَىٰ آهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ
   أَن تَحَكُّمُواْ بِٱلْعَدْلِ ۚ إِنَّ ٱللهَ نِعِمَا يَعِظُكُم بِلِيَّةٍ إِنَّاللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ ﴾ [النساء: ٥٨].

#### ٢- اختيار الأكفاء للمناصب والولايات:

- ١ قال الله تعالى: ﴿ قَالَتَ إِحْدَنْهُمَا يَثَأْبَتِ ٱسْتَغْجِرُهُ ۚ إِنَ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَغْجَرْتَ ٱلْقَوِيُ الْقَوِيُ الْقَصِينَ ( ) القصص: ٢٦].
- ٢- وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: "مَا بَعَثَ اللهُ مِنْ نَبِيِّ، وَلا اسْتَخْلَفَ مِنْ خَلِيفَةٍ، إلا كَانَتْ لَهُ بِطَانَتَانِ: بِطَانَةٌ تَأْمُرُهُ بِالمَعْرُوفِ نَبِيِّ، وَلا اسْتَخْلَفَ مِنْ خَلِيفَةٍ، إلا كَانَتْ لَهُ بِطَانَتُ تَأْمُرُهُ بِالمَعْرُوفِ وَتَحُضُّهُ عَلَيْهِ، فَالمَعْصُومُ مَنْ عَصَمَ اللهُ تَعَالَى». أخرجه البخاري (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى برقم (٧١٩٨).

#### ٣- تفقد أحوال الرعية، وتدبير أمورها:

عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنِ النّبِي ﷺ أَنّهُ قَالَ: «أَلاَ كُلّكُمْ رَاعٍ، وَكُلّكُمْ مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيّتِهِ، مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيّتِهِ، مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيّتِهِ، وَالْمَرْأَةُ رَاعِيَةٌ عَلَى النّاسِ رَاعٍ، وَهُوَ مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيّتِهِ، وَالرّجُلُ رَاعٍ عَلَى أَهْلِ بَيْتِهِ، وَهُوَ مَسْؤُولٌ عَنْهُمْ، وَالمَرْأَةُ رَاعِيَةٌ عَلَى بَيْتِ بَعْلِهَا وَوَلَدِهِ، وَهِي مَسْؤُولَةٌ عَنْهُمْ، وَالعَبْدُ رَاعٍ عَلَى مَالِ سَيّدِهِ، وَهُوَ مَسْؤُولٌ عَنْهُ، أَلاَ فَكُلّكُمْ رَاعٍ، وَكُلّكُمْ مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيّتِهِ». منف عليه (۱).

### ٤ - الرفق بالرعية، والنصح لهم، وعدم تتبع عوراتهم:

- ١ عَنْ تَمِيمِ الدَّارِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قال: «الدِّينُ النَّصِيحَةُ». قُلنَا:
   لِمَنْ؟ قال: «اللهِ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ وَالْأَئِمَّةِ المُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ». أخرجه مسلم (١٠).
- ٢- وَعَنْ مَعْقِل بن يَسَارٍ المُزنِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ:
   «مَا مِنْ عَبْدٍ يَسْتَرْعِيهِ اللهُ رَعِيَّةً، يَمُوتُ يَوْمَ يَمُوتُ وَهُوَ غَاشٌ لِرَعِيَّتِهِ، إلا حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الجَنَّةُ». متفق عليه (").
- ٣- وَعَنْ مَعْقِل رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَا مِنْ أَمِيرِ يَلِي أَمْرِ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَا مِنْ أَمِيرٍ يَلِي أَمْرَ المُسْلِمِينَ، ثُمَّ لا يَجْهَدُ لَهُمْ وَيَنْصَحُ إِلا لَمْ يَدْخُل مَعَهُمُ الجَنَّةَ». أخرجه مسلم (٠٠).

### ٥- أن يكون قدوة حسنة لرعيته:

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ١ ﴾ [القلم: ٤].

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٨٩٣)، ومسلم برقم (١٨٢٩)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٥٥).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٥٠)، ومسلم برقم (١٤٢)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم برقم (١٤٢).

- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ
   بِعَاينتِنَايُوقِنُونَ ﴿ السجدة: ٢٤].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَنْهِلِينَ
   ١٩٩].

# ٦- محاسبة الولاة والعمال فيما وكَّلهم فيه:

عَنْ أَبِي حُمَيْدِ السَّاعِدِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: اسْتَعْمَلَ النَّبِيُّ ﷺ رَجُلا مِنَ الأَزْدِ، يُقال لَهُ ابْنُ اللتْبِيَّةِ، عَلَى الصَّدَقَةِ، فَلَمَّا قَدِمَ قالَ: هَذَا لَكُمْ وَهَذَا أَهْدِيَ الأَزْدِ، يُقال لَهُ ابْنُ اللتْبِيَّةِ، عَلَى الصَّدَقَةِ، فَلَمَّا قَدِمَ قالَ: هَذَا لَكُمْ وَهَذَا أَهْدِي لِي قَالَ: «فَهَلا جَلَسَ فِي بَيْتِ أَبِيهِ أَوْ بَيْتِ أَمِّهِ، فَيَنْظُرَ يُهْدَى لَهُ أَمْ لا؟ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لا يَأْخُذُ أَحَدٌ مِنْهُ شَيْئًا إِلا جَاءَ بِهِ يَوْمَ القِيَامَةِ يَحْمِلُهُ عَلَى وَالَّذِي نَفْسِي بِيكِهِ، لا يَأْخُذُ أَحَدٌ مِنْهُ شَيْئًا إِلا جَاءَ بِهِ يَوْمَ القِيَامَةِ يَحْمِلُهُ عَلَى وَالَّذِي نَفْسِي بِيكِهِ، إِنْ كَانَ بَعِيرًا لَهُ رُغَاءً، أَوْ بَقَرَةً لَهَا خُوارٌ، أَوْ شَاةً تَيْعَرُ». ثُمَّ رَفَعَ بِيكِهِ حَتَّى رَأَيْنَا عُفْرَةَ إِبْطَيْهِ: «اللَّهُمَّ هَل بَلَّغْتُ، اللَّهُمَّ هَل بَلَّغْتُ». منفق عليه (۱).

### ٧- استيفاء الحقوق المالية لبيت المال، وصرفها في مصارفها الشرعية:

مثل الزكاة، والجزية، والخراج، والفيء، والغنائم ونحوها من الموارد كالبترول والمعادن ونحوها.

قال الله تعالى: ﴿خُذِمِنَ أَمَوْلِهِمْ صَدَفَةُ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّمِهم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُّ لَمُثُمُّ وَاللهِ عَالَي اللهِ عَلَيْهُمُ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُّ لَمُثُمُّ وَاللهُ سَمِيعُ عَلِيمُ اللهُ التوبة: ١٠٣].

## ٨- الدعوة إلى الله، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر:

١- قال الله تعالى: ﴿ آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْلِحَكَمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۚ وَجَدِلْهُم بِاللَّهِ عَالَى الله تعالى: ﴿ آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِهِ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَن سَبِيلِهِ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ اللَّهُ أَعْلَمُ بِاللَّهُ مَا يَن اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

\_

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٥٩٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٣٢).

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْغَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ
 ٱلْمُنكَرِ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ ﴿ إِلَى اللهِ عَمِرانَ ١٠٤].

### ٩ - رعاية مصالح الأمة الداخلية والخارجية.

قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيثُ مَا عَنِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِيثُ مَا عَنِيثُ مَا عَنِيثُ مَا عَنِيثُ مَا عَنِيثُ مَا اللهِ المُنْ المُؤْمِنِينَ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ اللهِ ال

### ١٠ - مشاورة الإمام أهل الشورى:

ليجمع الرأي السديد، ويطيِّب قلوب من يشاور، ويستفيد من طاقتهم لمصلحة الأمة.

قال الله تعالى: ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ۗ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴿ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

### ١١ - عدم موالاة الكفار:

- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا لَنَخِذُوا ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُوا دِينَكُمْ هُزُوا وَلِعِبًا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَالْكُفّارَ أَوْلِيَاءٌ وَاتَّقُوا ٱللّهَ إِن كُنَّم مُوْمِنِينَ ﴿ اللّهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ إِن كُنَّم مُوْمِنِينَ ﴿ اللهَائِدةَ: ٥٧].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ بَشِرِ ٱلْمُنفِقِينَ بِأَنَّ هَمُّمَ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ ٱلَّذِينَ يَنَّخِذُونَ ٱلْكَفْفِرِينَ أَوْلِيَا الله تعالى: ﴿ بَشِرِ ٱلْمُنفِقِينَ بِأَنَّ فَكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ ٱلْمِزَّةَ لِلْهِ جَمِيعًا ﴿ آَلَ وَلَيْنَا أَلْمِنَا أَلَيْ اللَّهِ مُكَمِّمَ الْمِزَّةَ فَإِنَّ الْمِعْرَةَ فَإِنَّ اللَّهِ مُكَمِّمَ فَإِلَّا اللّهِ عَلَيْكُمْ بِهَا وَيُسْتَهُمْزَأُ بِهَا فَلاَنقَعُدُواْ مَعَهُمْ عَلَيْتُ مَن فَي الْمُنفِقِينَ وَالْكَنفِرِينَ فِي حَلَيْتِ عَثْرِهِ عَلَيْهِ إِذَا مِثْلُهُمُ اللّهِ يُكْفِرُ بِهَا وَيُسْتَهُمُ ٱلْمُنفِقِينَ وَالْكَنفِرِينَ فِي حَلَيْتِ عَثْرِهِ عَلَيْهِ إِذَا مِثْلُهُمُ اللّهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَالْمَنفِقِينَ وَالْكَنفِرِينَ فِي حَلَيْنَ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللمُ الللللمُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللمُ الللّهُ الللّهُ الللمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللمُلْفِقِيلَ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللمُ اللللمُ الللمُلْمُ اللللمُ الللمُلْمُ الللمُ الللمُ اللمُلْمُ الللمُلْمُ الللمُ الللمُلْمُ الللمُلْمُ اللمُلْمُ الللّهُ الللمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللمُ الللمُلْمُ الللمُلْمُ اللمُل

### ٧- واجبات الأمة

### يجب للإمام على الرعية ما يلي:

### ١ - السمع والطاعة للإمام في غير معصية الله:

- ٢- وَعَنْ ابنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنِ النّبِيِّ ﷺ قالَ: «السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ عَلَى المَرْءِ المُسْلِمِ فِيمَا أَحَبَّ وَكَرِهَ، مَا لَمْ يُؤْمَرْ بِمَعْصِيةٍ، فَإِذَا أُمِرَ بِمَعْصِيةٍ فَلا سَمْعَ وَلا طَاعَةً». متفق عليه (١).

# ٧- عدم نزع طاعته، فلا يطاع في المعصية، ولا تُنزع طاعته في غيرها:

عَنْ عَلِيٍّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ بَعَثَ جَيْشاً وَأَمَّرَ عَلَيْهِمْ رَجُلاً، فَأَوْقَدَ نَاراً، وَقَالَ الآخرونَ: إنّا قَدْ فَأَوْقَدَ نَاراً، وَقَالَ الآخرونَ: إنّا قَدْ فَرَرْنَا مِنْهَا، فَذُكِرَ ذَلِكَ لِرَسُولِ الله ﷺ فَقَالَ، لِلّذِينَ أَرَادُوا أَنْ يَدْخُلُوهَا: «لَوْ دَخَلتُمُوهَا لَمْ تَزَالُوا فِيهَا إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ» وَقَالَ لِلآخرِينَ قَوْلاً حَسَناً، وَقَالَ: «لاَ طَاعَة فِي مَعْصِيةِ الله، إنّمَا الطّاعَةُ فِي المَعْرُوفِ». متفق عليه ".

٣- المناصحة بتقديم النصح له، والدعاء له، ومن لا يستطيع الوصول إليه يُبلِّغ
 من يُوصِل إليه النصيحة من العلماء والوجهاء:

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٤٤)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٣٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٤٣٤٠)، ومسلم برقم (١٨٤٠)، واللفظ له.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ أَبَلِغُكُمْ رِسَلَكتِ رَبِّي وَأَنَا لَكُونَ نَاصِحُ آمِينُ ﴿ الْعُواف: ٢٨].
- ٢- وَعَنْ تَمِيمِ الدَّارِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال: «الدِّينُ النَّصِيحَةُ». قُلنَا:
   لِمَنْ؟ قال: «اللهِ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ وَالْأَئِمَّةِ المُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ». أحرجه مسلم(١).

### ٤ - نصرة الإمام ومؤازرته في الحق:

## ٥- عدم الغش والخيانة لهم ولغيرهم:

- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَخُونُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَانَدَ كُمْ
   وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ إِلَّانِفَال: ٢٧].
- ٢ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلاحَ فَلَيْسَ مِنَّا، وَمَنْ غَشَّنَا فَلَيْسَ مِنَّا». أخرجه مسلم (١).
- ٣- وَعَنْ زَيْد بن ثَابِتٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «ثَلاَثُ خِصَالٍ لا يَغِلُّ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ مُسْلِمٍ أَبَدًا: إِخْلاَصُ العَمَلِ اللهِ، وَمُنَاصَحَةُ وُلاَةِ خِصَالٍ لا يَغِلُّ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ مُسْلِمٍ أَبَدًا: إِخْلاَصُ العَمَلِ اللهِ، وَمُنَاصَحَةُ وُلاَةِ خِصَالٍ لا يَغِلُّ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ مُسْلِمٍ أَبَدًا: إِخْلاَصُ العَمَلِ اللهِ، وَمُنَاصَحَةُ وُلاَةِ اللهَمْ وَاللهِمْ الجَمَاعَةِ، فَإِنَّ دَعْوَتَهُمْ تُحِيطُ مِنْ وَرَائِهِمْ ». أخرجه أحمد وابن حبان ".

# ٦- لزوم الصبر عند ظلم الولاة واستئثارهم:

١ - عَنْ أَسَيْدِ بْنِ حُضَيْرٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُ أَنَّ رَجُلا مِنَ الأَنْصَارِ قال: يَا رَسُولَ اللهِ، ألا
 تَسْتَعْمِلُنِي كَمَا اسْتَعْمَلتَ فُلانًا؟ قال: "سَتَلقَوْنَ بَعْدِي أَثْرَةً، فَاصْبِرُوا حَتَّى

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٥٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (١٠١).

<sup>(</sup>٣) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (٢١٥٩٠)، وابن حبان برقم (٦٧).

تَلقَوْنِي عَلَى الحَوْضِ». متفق عليه (١).

٢ - وَعَنْ ابْنِ عَبّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ رَأَى مِنْ أَمِيرِهِ
 شَيْئاً يَكْرَهُهُ فَلْيَصْبِرْ، فَإِنّهُ مَنْ فَارَقَ الْجَمَاعَةَ شِبْراً فَمَاتَ، فَمِيتَةٌ جَاهِلِيّةٌ». متفق عليه (۱).

# ٧- طاعة الأمراء وإن منعوا الحقوق:

عَنْ سَلَمَة بن يَزِيد الجُعْفِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: يَا نَبِيّ اللهِ أَرَأَيْتَ إِنْ قَامَتْ عَلَيْنَا أُمْرَاءُ يَسْأَلُونَا حَقّهُمْ وَيَمْنَعُونَا حَقّنَا، فَمَا تَأْمُرُنَا؟ فَأَعْرَضَ عَنْهُ، ثُمّ سَأَلَهُ فَكَ يَسْأَلُهُ وَيَ الثّانِيَةِ أَوْ فِي الثّالِثَةِ فَجَذَبَهُ الأَشْعَثُ بْنُ قَيْسٍ، فَأَعْرَضَ عَنْهُ، ثُمّ سَأَلَهُ فِي الثّانِيَةِ أَوْ فِي الثّالِثَةِ فَجَذَبَهُ الأَشْعَثُ بْنُ قَيْسٍ، وَقَالَ: «اسْمَعُوا وَأَطِيعُوا، فَإِنّمَا عَلَيْهِمْ مَا حُمِّلُوا وَعَلَيْكُمْ مَا حُمِّلتُمْ». أخرجه مسلم ".

# $\Lambda$ لزوم جماعة المسلمين وإمامهم عند ظهور الفتن وفي كل حال:

١- عَنْ حُدَيْفَةَ بْنَ اليَمَانِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: كَانَ النّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ الله عَيْهُ قالَ: عَنِ الحَيْرِ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشّرّ، مَخَافَةَ أَنْ يُدْرِكَنِي، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ الله إِنّا كُنّا فِي جَاهِلِيّةٍ وَشَرّ، فَجَاءَنَا الله بِهَذَا الحَيْرِ، فَهَل بَعْدَ هَذَا الحَيْرِ شَرّ؟ قَالَ: «نَعَمْ» فَقُلتُ: هَل بَعْدَ ذَلِكَ الشّرّ مِنْ خَيْرٍ؟ قَالَ: «نَعَمْ» وَفِيهِ دَخَنٌ» قُلتُ: وَمَا دَخَنُهُ؟ قَالَ: «قَوْمٌ يَسْتَنّونَ بِغَيْرِ سُنتِي، وَيَهْدُونَ بِغَيْرِ هَدْيِي، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَثَيْكُرُ»، فَقُلتُ: هَل بَعْدَ ذَلِكَ الحَيْرِ مِنْ شَرَ؟ قَالَ: «نَعَمْ، دُعَاةٌ عَلَى أَبُوابِ وَتُنْكُرُ»، فَقُلتُ: هَل بَعْدَ ذَلِكَ الحَيْرِ مِنْ شَرَ؟ قَالَ: «نَعَمْ، دُعَاةٌ عَلَى أَبُوابِ جَهَنّمَ، مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا»، فَقُلتُ: يَا رَسُولَ اللهِ صِفْهُمْ لَنَا، قَالَ: حَهَنَمَ، مَنْ أَجَابَهُمْ إِلَيْهَا قَذَفُوهُ فِيهَا»، فَقُلتُ: يَا رَسُولَ اللهِ صِفْهُمْ لَنَا، قَالَ:

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٧٩٢)، ومسلم برقم (١٨٤٩)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٠٥٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٤٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (١٨٤٦).

«نَعَمْ، قَوْمٌ مِنْ جِلدَتِنَا، وَيَتَكَلّمُونَ بِأَلسِنَتِنَا» قُلتُ: يَا رَسُولَ اللهِ فَمَا تَرَى إِنْ أَدْرَكَنِي ذَلِكَ؟ قَالَ: «تَلزَمُ جَمَاعَةَ الْمُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ» فَقُلتُ: فَإِنْ لَمْ تَكُنْ لَهُ تَكُنْ لَهُ مَكَنْ لَهُمْ جَمَاعَةٌ وَلاَ إِمَامٌ؟ قَالَ: «فَاعْتَزِل تِلكَ الفِرَقَ كُلَّهَا، وَلَوْ أَنْ تَعَضّ عَلَى لَهُمْ جَمَاعَةٌ وَلاَ إِمَامٌ؟ قَالَ: «فَاعْتَزِل تِلكَ الفِرَقَ كُلَّهَا، وَلَوْ أَنْ تَعَضّ عَلَى أَصْلِ شَجَرَةٍ حَتّى يُدْرِكَكَ المَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ». متفق عليه (۱).

٧- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النّبِيّ ﷺ أَنّهُ قَالَ: «مَنْ خَرَجَ مِنَ الطّاعَةِ، وَمَنْ قَاتَلَ تَحْتَ رَايَةٍ عُمِّيَةٍ، وَفَارَقَ الجَمَاعَةَ، فَمَاتَ، مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيّةً، وَمَنْ قَاتَلَ تَحْتَ رَايَةٍ عُمِّيَّةٍ، يَغْضَبُ لِعَصَبَةٍ، أَوْ يَنْصُرُ عَصَبَةً، فَقُتِلَ، فَقِتْلَةٌ جَاهِلِيّةً، وَمَنْ خَرَجَ عَلَى أُمِّتِي، يَضْرِبُ بَرَّهَا وَفَاجِرَهَا، وَلاَ يَتَحَاشَ مِنْ مُؤْمِنِهَا، وَلاَ يَتَحَاشَ مِنْ مُؤْمِنِهَا، وَلاَ يَتَحَاشَ مِنْ مُؤْمِنِهَا، وَلاَ يَقِي لِذِي عَهْدٍ عَهْدَهُ، فَلَيْسَ مِنِي وَلَسْتُ مِنْهُ». أخرجه مسلم ".

# ٩- الإنكار على الأمراء فيما يخالف الشرع، وترك قتالهم ما صلوا:

عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «سَتَكُونُ أُمَرَاءُ، فَتَعْرِفُونَ وَتُأْبَعَ» قَالُوا: وَتُنْكِرُ وَنَ، فَمَنْ عَرَفَ بَرِىءَ، وَمَنْ أَنْكَرَ سَلِمَ، وَلَكِنْ مَنْ رَضِيَ وَتَابَعَ» قَالُوا: أَفَلاَ نُقَاتِلُهُمْ؟ قَالَ: «لاَ، مَا صَلَّوْا». أخرجه مسلم ".

- ١٠ عدم الخروج عليهم، وعدم كشف عوراتهم أمام الناس، بل يناصحهم سراً،
   ولا يجوز التشهير بهم على المنابر وفي الصحف ونحوها؛ لما في ذلك من الفتنة:
- ١ قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَنُوا ٱلْتُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَوَ بَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَمُمْ عَذَابُ أَلَوْمِينِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَوَ بَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلْمَ يِقِ ﴿ اللَّهِ وَجَ ١٠].

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٦٠٦)، ومسلم برقم (١٨٤٧)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (١٨٤٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (١٨٥٤).

- ٢- وَعَنْ عَرْفَجَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «مَنْ أَتَاكُمْ وَأَمْرُكُمْ جَمِيعٌ، عَلَى رَجُلٍ وَاحِدٍ، يُرِيدُ أَنْ يَشُقَ عَصَاكُمْ، أَوْ يُفَرِّقَ جَمَاعَتَكُمْ، فَاقْتُلُوهُ». أخرجه مسلم (').
- ١١ البقاء في الحكم مدة صلاحيته للإمامة حتى ينتهي أجله، أو يفقد قدرته وطاقته، ليأمن المِلَق والنفاق:

كما بقي رسول الله ﷺ إلى أن مات، وبقي خلفاؤه الراشدون رضي الله عنهم إلى أن ماتوا.

# • عقوبة طاعة الخلفاء في المعصية:

إذا أطاع الناس حكامهم فيما يبتدعون لهم من البدع، أو فيما يأمرونهم به من المعاصي، خوفاً على ذهاب دنياهم ومصالحهم، أخرج الله من قلوبهم الإيمان، وأسكنها الرعب، وأورثهم الفقر وشدة الأحوال.

فإن تابوا ورجعوا إلى ربهم بدَّل الله أحوالهم أمناً وإيماناً، وطمأنينة وسعادة وغنى.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَكَأْيِن مِن قَرْيَةٍ عَنْتُ عَنْ أَمْرٍ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ مَ فَحَاسَبْنَهَا حِسَابًا شَدِيدًا
   وَعَذَبْنَهَا عَذَابًا ثُكْرًا ﴿ فَذَاقَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَنِقِبَةُ أَمْرِهَا خُمْرًا ﴿ ﴾ [الطلاق: ٨-٩].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا جَاءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِعَايَدِتنَا فَقُلْ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ
   رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوَءً البِحَهَ لَا قِثْمَ تَابَ مِنْ بَعَدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ قَالَ الله عام: ٤٥].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ قُلُ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَكَ ۖ فَإِنْ تَوَلَّوْاْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٨٥٢).

# **ٱلكَفِرِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾** [آل عمران: ٣٢].

# • حكم هجر الإمام أهل المعاصي:

الإمام مسؤول عن رعيته، وله تأديبهم بما يُصلحهم، وذلك يختلف باختلاف المعاصي والمعصية، وباختلاف الإيمان والعلم، والجهل والنسيان والإصرار.

عَنْ عَبْدَاللهِ بْنَ كَعْبِ بْنِ مَالِكٍ -وَكَانَ قَائِدَ كَعْبٍ مِنْ بَنِيهِ حِينَ عَمِيَ - قال: سَمِعْتُ كَعْبَ بْنَ مَالِكٍ قال: لَمَّا تَخَلَّفَ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ فِي غَزْوَةِ تَبُوكَ، فَذَكَرَ حَدِيثَهُ، وَنَهَى رَسُولُ اللهِ ﷺ المُسْلِمِينَ عَنْ كَلامِنَا، فَلَبِثْنَا عَلَى ذَلِكَ خَمْسِينَ لَيْلَةً، وَآذَنَ رَسُولُ اللهِ ﷺ بَتُوْبَةِ اللهِ عَلَيْنَا. متفق عليه (۱).

### • حكم ذي الوجهين:

لا يجوز لأحد أن يثني على الحاكم في مجلسه، وإذا خرج سبه، فهذا نفاق، وشر الناس ذو الوجهين.

١ - عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ شَرَّ النَّاسِ ذُو الوَجْهَيْنِ، الَّذِي يَأْتِي هَؤُلاءِ بِوَجْهٍ وَهَؤُلاءِ بِوَجْهٍ». متفق عليه (٢).

٢- وَعَنْ مُحَمَّدِ بِنِ زَيْدِ بْنِ عَبْدِاللهِ بْنِ عُمَرَ قالَ: قالَ أُنَاسٌ لابْنِ عُمَرَ: إِنَّا نَدْخُلُ
 عَلَى سُلطَانِنَا، فَنَقُولُ لَهُمْ خِلافَ مَا نَتَكَلَّمُ إِذَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِهِمْ، قال: كُنَّا نَعُدُّهَا نِفَاقًا. أخرجه البخاري<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٢٢٥)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٧٩٦).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٧٩)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٥٢٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري برقم (٧١٧٨).

# ٨- نظام الحكم في الإسلام

# • أقسام الخلفاء في الحكم:

ينقسم الخلفاء إلى ثلاثة أقسام:

الأول: الإمام العادل المقسط: فهذا تجب طاعته، ويحرم الخروج عليه.

الثاني: الحاكم الكافر والمرتد: فهذا يجب الخروج عليه، ومنابذته، وعزله؛ لأنه لا ولاية لكافر على المسلمين.

الثالث: الإمام الفاسق، فهذا له حالتان:

١- إن تعدى فسقه إلى غيره، ونَشَر الفساد في الأمة، ودعا إليه، فهذا يجب عزله،
 وتولية من هو أصلح للمؤمنين منه.

٢- إن اقتصر فسقه على نفسه، وغلب على الظن حصول الفتنة بالخروج عليه،
 فهذا لا يجوز الخروج عليه؛ دفعاً للفتنة وإيغار الصدور.

# • سياسة الإمام العادل:

السياسة: هي سلوك كل ما يصلح به الخلق في الدين والدنيا.

والسياسة إما داخلية ... وإما خارجية.

فالداخلية: أن يَسُوس الإمام رعيته بالعدل، وعدم الجور، أما السياسة الخارجية: فهي معاملة غير المسلمين.

### وللإمام العادل مع غير المسلمين أربع مقامات:

المعاهدون.. المستأمنون.. الذميون.. الحربيون.

١ - المعاهدون: الذين عُقد بيننا وبينهم عهد ألا يعتدوا علينا ولا نعتدي عليهم.

فهؤلاء إن استقاموا على العهد وجب علينا أن نستقيم لهم، وإن خانوا ونقضوا العهد انتقض عهدهم وصاروا حربيين، وإن لم ينقضوا العهد، ولكن صرنا لا نأمنهم، فهؤلاء نَنبذ إليهم عهدهم.

٢- المستأمنون: الذين طلبوا الأمان على أنفسهم مدة معينة.

فهؤلاء لا يجوز لأحد الاعتداء عليهم.

٣- الذميون: وهم كل من التزم بدفع الجزية.

وهؤلاء لا يجوز لأحد الاعتداء عليهم، وتوفَّى لهم حقوقهم.

٤ - الحربيون: وهم الكفار المحاربون للمسلمين.

وهؤلاء يجب قتالهم حتى يكون الدين كله لله بأن يسلموا، أو يدفعوا الجزية. أما سياسة الخليفة الداخلية فيخُلُف رسول الله عليه في أربعة أمور:

- ١- العلم، فيكون عالماً بشرع الله، فإن عجز اتخذ بطانة ذات علم بشرع الله،
   عالمة بأحوال العصر.
- ٢- العبادة، بأن يكون قدوة صالحة في عمله، وعبادته، وأخلاقه؛ ليكون أسوة لغيره.
- ٣- الدعوة، بأن يدعو إلى الله، ويكاتب ملوك الأرض ويدعوهم إلى الإسلام،
   ويأمر بالمعروف، وينهى عن المنكر.
  - ٤ السياسة، بأن يسوس الناس بالعدل.

### • قواعد نظام الحكم في الإسلام:

### مبادئ نظام الحكم في الإسلام هي:

#### ١ - الشورى:

فيشاور الإمام بطانته وأهل مشورته في القضايا الدينية والدنيوية.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ [الشورى: ٣٨].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ۖ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى ٱللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ٱللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ٱللهِ عَلَى ٱللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ال

## ٢- العدل بين الناس كلهم، مسلمهم وكافرهم:

قال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى الْقُرْفَ وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمَنُ اللهُ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنَكَرِ وَالْبَغِيُّ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ الْنَاسَ اللهِ النعل:

#### ٣- المساواة بين الناس في الحقوق:

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّ أَسَامَةَ كَلَّمَ النَّبِيَّ ﷺ فِي امْرَأَةٍ، فقال: "إِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، أَنَّهُمْ كَانُوا يُقِيمُونَ الحَدَّ عَلَى الوَضِيعِ وَيَتْرُكُونَ الشَّرِيفَ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَوْ أَنَّ فَاطِمَةَ فَعَلَتْ ذَلِكَ لَقَطَعْتُ يَدَهَا». متفق عليه (۱).

#### ٤- حماية كرامة الإنسان:

فلا يجوز إهدار كرامة أحد، ولا إباحة دمه إلا بحق، سواء كان مسلماً أم كافراً؛ لأن العقاب إصلاح وزجر، لا تنكيل وإهانة.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٧٨٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (٦٦٨٨).

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيٓ ءَادَمَ وَحَمْلَنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ
   ٱلطّيبَنَتِ وَفَضَ لَنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلمُوالمِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله
- ٢- وَعَنْ أَبِي بَكْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ في حجة الوداع: «إِنَّ دِمَاءَكُمْ، وَأَمْوَالْكُمْ، وَأَعْرَاضَكُمْ، بَيْنَكُمْ حَرَامٌ، كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدِكُمْ هَذَا». متفق عليه (۱).

#### ٥- الحرية الإنسانية:

فالحرية ملازمة للكرامة الإنسانية، فلا إكراه في الدين، وقد رغَّب الإسلام في حرية الفكر والقول السديد، وحرية الرأي والنقد الهادف.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ لَآ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِينِ قَد تَبَيّنَ ٱلرُّشَدُمِنَ ٱلْغَيِّ فَمَن يَكُفُر بِٱلطَّعُوتِ
   وَيُؤْمِن بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرَةِ ٱلْوُثْقَىٰ لَا ٱنفِصَامَ لَمَا أَوْاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهِ قَدَاهُ مَا اللَّهُ اللهُ اللَّهُ الللْمُولَةُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُلْمُ اللَّهُ اللللْمُلَا الللَّالَّ الللللِّلْمُ اللَّلْمُ اللللللْمُلْمُ الللَّهُ
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَرَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَمَا تُغَنِي ٱلْآينَتُ وَٱلنَّذُرُ عَن
   قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ

# ٦- رقابة الأمة للحاكم، ورقابة الحاكم للولاة والرعية:

فالخليفة يخضع لرقابة الأمة التي ولَّته، فإن قادهم بكتاب الله وسنة رسوله وجبت طاعته، وإن زاغ خُلع ووُلِّي غيره، والإمام راع، ومسؤول عن رعيته. قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَخُونُوا الله وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَنَاتِكُمُ وَأَنتُمْ تَعَلَى اللهُ تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَخُونُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَنَاتِكُمُ وَأَنتُمْ تَعَلَى اللهُ عَلَيْ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَنَاتِكُمُ وَأَنتُمْ تَعَلَى اللهُ عَلَيْ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَناتِكُمُ وَأَنتُمْ تَعَلَى اللهُ عَلَيْ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَناتِكُمُ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَناتِكُمْ وَاللهُ وَاللهُ وَاللَّهُ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَناتِكُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَناتِكُمُ وَاللَّهُ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمْنَالًا اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٧٩).

## أقسام الولايات في الإسلام:

تنقسم الولايات إلى أربعة أقسام:

- ١ أهل الولايات العامة في الأعمال العامة، وهم الوزراء.
- ٢- أهل الولايات العامة في الأعمال الخاصة، وهم أمراء المناطق؛ لأن ولايتهم
   عامة، لكن تخص بلدهم فقط.
- ٣- أهل الولاية الخاصة في الأعمال العامة، كرئيس القضاة، أو رئيس جباة الصدقات ونحوهم.
  - ٤- أهل الولاية الخاصة في الأعمال الخاصة كقاضي بلد، أو جابي صدقاته.

#### • وظائف الولاة:

تنقسم وظائف الولاة إلى قسمين:

الوزارة.. وإمارة الأقاليم.

#### ١ - الوزارة: وتنقسم إلى قسمين:

- ١- وزارة تفويض: وهي من يفوض الإمام إليه تدبير الأمور برأيه، وهي تشبه رئاسة الوزارة اليوم، وهي أعظم منصب بعد الخلافة؛ لما فيها من كبير الصلاحات.
- ٢- وزارة التنفيذ: وهي أقل مرتبة من وزارة التفويض؛ لأن الوزير ينفذ رأي الإمام
   وتدبيره، وهو وسط بينه وبين الرعية والولاة.
  - ٢- إماراة الأقاليم: وهو من يفوِّض إليه الإمام تدبير أمور بلدٍ ما في مملكته.

## ٩ - حكم الخروج على الأئمة

## حكم الخروج على الإمام العادل:

لا يجوز لفرد أو جماعة الخروج على الإمام العادل، ومن خرج عليه وجب قتاله وقمعه، ورد شره وبغيه.

- ١- قال الله تعالى: ﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱفْنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَا ۚ فَإِنْ بَعْتَ إِلَى آمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتَ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَا إِحْدَنَهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَنِلُواْ ٱلَّتِي تَبْعِى حَقَى تَهْيَءَ إِلَىٰ آمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتَ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِنَهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَنِلُواْ ٱلَّتِي تَبْعِى حَقَى تَهْيَءَ إِلَىٰ آمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتُ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُولُ إِنَّ ٱللَّهُ يَعِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ آلَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ ا
- ٢- وَعَنْ عَرْفَجَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «مَنْ أَتَاكُمْ
   وَأَمْرُكُمْ جَمِيعٌ، عَلَى رَجُلٍ وَاحِدٍ، يُرِيدُ أَنْ يَشُقَ عَصَاكُمْ، أَوْ يُفَرّقَ
   جَمَاعَتَكُمْ، فَاقْتُلُوهُ». أخرجه مسلم (۱).
- ٣- وَعَنْ عَلِيٍّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «سَيَخْرُجُ فِي آخِرِ الزَّمَانِ قَوْمٌ أَحْدَاثُ الأَسْنَانِ، سُفَهَاءُ الأَحْلامِ، يَقُولُونَ مِنْ خَيْرِ قَوْلِ البَرِيَّةِ، يَقُرُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ البَرِيَّةِ، يَقْرَوُونَ القُرْآنَ لا يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ البَرِيَّةِ، يَقْرَوُونَ القُرْآنَ لا يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ، فَإِنَّ فِي قَتْلِهِمْ أَجْرًا لِمَنْ قَتَلَهُمْ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ، فَإِذَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاقْتُلُوهُمْ، فَإِنَّ فِي قَتْلِهِمْ أَجْرًا لِمَنْ قَتَلَهُمْ عِنْدَ اللهِ يَوْمَ القِيَامَةِ». متفق عليه (").

## • حكم الخروج على الإمام الجائر:

لا يجوز الخروج على أئمة الظلم والجور بالسيف، ما لم يصل بهم ظلمهم

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٨٥٢).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٦١١)، ومسلم برقم (١٠٦٦)، واللفظ له.

وجورهم إلى الكفر البواح، وترك الصلاة، أو قيادة الأمة بغير كتاب الله تعالى، إذا كان غالب الظن القدرة عليهم.

ويجب على الأمة الصبر على ظلم الحكام والبغاة، وترك الخروج عليهم، إلى أن يستريح بَرّ، أو يُستراح من فاجر، وذلك خشية الفتنة، وإراقة الدماء، وتمزيق الشمل، فيناصَحُون ويوعظون، ويطاعون في غير معصية الله، ولا تنزع الطاعة لهم.

- ١ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُما قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: "مَنْ رَأَى مِنْ أَمِيرِهِ شَيْئًا فَكَرْهَهُ فَلْيَصْبِرْ، فَإِنَّهُ لَيْسَ أَحَدٌ يُفَارِقُ الجَمَاعَةَ شِبْرًا فَيَمُوتُ، إلا مَاتَ مِيتَةً جَاهِلِيَّةً». متفق عليه (١).
- ٢- وَعَنْ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ عَلَى المَرْءِ
   المُسْلِمِ فِيمَا أَحَبَّ وَكَرِهَ، مَا لَمْ يُؤْمَرْ بِمَعْصِيَةٍ، فَإِذَا أُمِرَ بِمَعْصِيَةٍ فَلا سَمْعَ وَلا طَاعَةً». متفق عليه (٢).
- ٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «عَلَيْكَ السّمْعُ وَالطّاعَةُ، فِي عُسْرِكَ وَيُسْرِكَ، وَمَنْشَطِكَ وَمَكْرَهِكَ، وَأَثْرَةٍ عَلَيْكَ». أخرجه مسلم
- ٤ وَعَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِت رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: بَايَعْنَا رَسُولَ اللهِ ﷺ عَلَى السَّمْع وَالطَّاعَةِ، فِي العُسْرِ وَاليُسْرِ، وَالمَنْشَطِ وَالمَكْرَهِ، وَعَلَى أَثْرَةٍ عَلَيْنَا، وَعَلَى أَنْ
   لاَ نُنَازِعَ الأَمْرَ أَهْلَهُ، وَعَلَى أَنْ نَقُولَ بِالحَقّ أَيْنَمَا كُنّا، لاَ نَخَافُ فِي الله لَوْمَةَ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٤٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٤٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٤٤)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٣٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (١٨٣٦).

- لأَئِم. متفق عليه(١).
- ٥- وَعَنْ أُسَيْدِ بْنِ حُضَيْرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلاً مِنَ الأَنْصَارِ خَلاَ بِرَسُولِ الله عَنْهُ أَنَّ رَجُلاً مِنَ الأَنْصَارِ خَلاَ بِرَسُولِ الله عَنْهُ أَنَّ رَجُلاً مِنَ الأَنْصَارِ خَلاَ بِرَسُولِ الله عَلَى الْمَعْمَلَتَ فُلاَناً؟ فَقَالَ: «إِنّكُمْ سَتَلَقَوْنَ بَعْدِي أَثَرَةً، فَاصْبِرُوا حَتّى تَلقَوْنِي عَلَى الْحَوْضِ». منفق عليه ".

277

- ٧- وَعَنْ عَوْفِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ: «خِيَارُ أَئِمَتِكُمُ النَّهِ عَنْ عَوْفِ اللهِ ﷺ قَالَ: «خِيَارُ أَئِمَتِكُمُ النَّهِ عَلَيْكُمْ وَتُصَلّونَ عَلَيْهِمْ، وَشِرَارُ أَئِمَتِكُمُ النَّهِيمُ، وَشِرَارُ أَئِمَتِكُمُ النَّهِيمُ النَّهِ عَلَيْهِمْ، وَيُلعَنُونَهُمْ وَيَلعَنُونَهُمْ وَيَلعَنُونَهُمْ وَيَلعَنُونَكُمْ» قِيلَ: يَا أَئِمَتِكُمُ النَّهِ أَفَلاَ ثُنَابِذُهُمْ بِالسّيْفِ؟ فَقَالَ: «لاَ، مَا أَقَامُوا فِيكُمُ الصّلاَة، وَإِذَا رَسُولَ اللهِ أَفَلاَ ثُنَابِذُهُمْ بِالسّيْفِ؟ فَقَالَ: «لاَ، مَا أَقَامُوا فِيكُمُ الصّلاَة، وَإِذَا رَسُولَ اللهِ أَفَلاَ ثُنَابِذُهُمْ بِالسّيْفِ؟ فَقَالَ: «لاَ، مَا أَقَامُوا فِيكُمُ الصّلاَة، وَإِذَا رَبّعُولَ يَدا مِنْ طَاعَةٍ».
- ٨ عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا زَوْجِ النّبِيّ ﷺ، عَنِ النّبِيّ ﷺ أَنّهُ قَالَ: «إنّهُ يُسْتَعْمَلُ عَلَيْكُمْ أُمَرَاءُ، فَتَعْرِفُونَ وَتُنْكِرُونَ، فَمَنْ كَرِهَ فَقَدْ بَرِىءَ، وَمَنْ أَنْكَرَ فَقَدْ سَلِمَ، وَلَكِنْ مَنْ رَضِيَ وَتَابَعَ» قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ أَلاَ نُقَاتِلُهُمْ؟ قَالَ: «لاَ،

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٩٩)، ومسلم برقم (١٧٠٩)، واللفظ له – كتاب الإمارة.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٧٩٢)، ومسلم برقم (١٨٤٥)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (١٨٤٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم برقم (١٨٥٥).

مَا صَلُّوا». أخرجه مسلم (۱).

## • أنواع الخروج على الأئمة:

### الخروج على الحاكم له أحوال متفاوتة:

فقد يكون الخروج بعدم الإقرار بإمامة الخليفة، وقد يكون بالتحذير منه، ومن طاعته، ومساعدته، والدخول عليه، وقد يكون بمنابذته ومقاتلته بالسيف.

وهذا الأخير هو المراد، سواء كان الخارجون على الإمام خوارج، أو بغاة، أو قطاع طريق، أو أهل عدل خرجوا على إمام جائر لم يرتكب ما يوجب الخروج عليه.

فلا يجوز الخروج على الإمام المسلم، سواء كان عادلاً، أو فاسقاً، أو جائراً، ما لم يرتكب كفراً بواحاً عندنا فيه من الله برهان.

عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصّامِتِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: دَعَانَا رَسُولُ الله ﷺ فَبَايَعْنَاهُ، فَكَانَ فِي عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصّامِتِ رَضِيَ اللهُ عَلَى السّمْعِ وَالطّاعَةِ، فِي مَنْشَطِنَا وَمَكْرَهِنَا، وَعُسْرِنَا وَيُسْرِنَا، وَأَثْرَةٍ عَلَيْنَا، وَأَنْ لاَ نُنَازِعَ الأَمْرَ أَهْلَهُ، قَالَ: "إلاّ أَنْ تَرَوْا كُفْراً وَعُسْرِنَا وَيُسْرِنَا، وَأَثْرَةٍ عَلَيْنَا، وَأَنْ لاَ نُنَازِعَ الأَمْرَ أَهْلَهُ، قَالَ: "إلاّ أَنْ تَرَوْا كُفْراً بَوَاحاً عِنْدَكُمْ مِنَ اللهِ فِيهِ بُرْهَانٌ». متفق عليه ".

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٨٥٤).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٠٥٦)، ومسلم في الإمارة برقم (١٧٠٩)، واللفظ له.

## ١٠ - انتهاء ولاية الحاكم

#### انتهاء ولاية الحاكم:

تنتهي ولاية الحاكم بأحد ثلاثة أمور هي:

١ - موت الخليفة؛ لأن مدة استخلافه مؤقتة بمدة حياته.

٢- خلع الخليفة نفسه، فلا يكره أحد على البقاء في منصبه، ويقوم خلعه لنفسه مقام موته.

٣- عزله لتغيُّر حاله، والذي يَخرج به عن الإمامة شيئان:

جرح في عدالته، ونقص في بدنه.

فجرح العدالة بالفسق، وهو ارتكاب المحرمات، والإقدام على المنكرات، والانقياد للشهوات المحرمة.

وأما نقص البدن فهو نقص الحواس كزوال العقل، والإغماء والشلل ونحو ذلك مما يؤثر على الرأي أو العمل.

#### أسباب عزل الخليفة:

يُعزل الإمام إذا اتصف بإحدى الصفات التالية:

الكفر والردة عن الإسلام.. وترك الصلاة.. وترك الدعوة إليها.. ترك الحكم بما أنزل الله.. نقص الكفاءة بعجز عقلي أو جسدي له تأثير على الرأي والعمل كزوال العقل، والشلل والصمم والخرس ونحو ذلك.

## • طريقة عزل الإمام العاجز أو المنحرف:

#### لعزل الإمام عدة وسائل:

الأولى: إما أن يعزل الإمام نفسه إذا أحس بعدم القدرة على القيام بأعباء الخلافة، وتصريف أمور الدولة.

الثانية: أن يتقدم أهل الحل والعقد إلى الإمام الذي انحرف، وينذرونه مغبة انحرافه لعله يرجع.

فإن أصر على انحرافه عزلوه بكل وسيلة ممكنة، بشرط ألا يترتب على ذلك مفسدة أكبر من المفسدة المرجو إزالتها.

ولا يواجَه الإمام المنحرف بالسيف والقتال؛ لما يسببه ذلك من حصول الفتن، وسفك الدماء، واضطراب حبل الأمن.

# الباب الحادي والعشرون

# كتاب الدعوة إلى الله

ويشتمل على ما يلي:

- ١ ك مال دين الإسلام.
- ٢- حكمة خلق الإنسان.
- ٣- حاجـة البـشرية إلى الإسـلام.
- ٤ عموم دين الإسلام.
- ٥- أحكام الدعوة إلى الله.
- ٦ أحكـــام الدعـــاة إلى الله.
- ٧- أحكام الملعوين.
- ٨- أصول من دعوة الأنبياء والرسل.

## قال الله تعالى:

﴿ قُلْ هَاذِهِ - سَبِيلِي أَدْعُوَا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۗ وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَآ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ وَمَآ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾

[یوسف/۸۰۸]

## ١ - كمال دين الإسلام

## • السنن الكونية:

الله جل جلاله خلق الكون بقدرته، وسيَّره بسنته، وستر قدرته بسنته.

فخلق سبحانه هذا الكون العظيم، وجعل لكل مخلوق فيه سنة يسير عليها، وبها يتحقق مراد الله منه بالسمع والطاعة والمنفعة.

فالشمس لها سنة .. والقمر له سنة .. والليل له سنة .. والنهار له سنة .. والنبات له سنة .. والحيوان له سنة .. والرياح لها سنة .. والمياه لها سنة .. والبحار لها سنة .. والجبال لها سنة .. والكواكب لها سنة .. والسحب لها سنة .. وهكذا كل مخلوق له سنة من ربه يسير عليها، ويعبد الله بها، ولا تتبدل إلا بأمر الله وحده.

- ١- قال الله تعالى: ﴿ سُبْحَن ٱلَّذِى خَلَق ٱلْأَزْوَجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنْلِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنَ ٱلْفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَءَايَةٌ لَّهُمُ ٱلْيَلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَسُ تَغَرِي لِمُسْتَقَرِّلَهَا أَن اللَّهُ مَسُ الْغَرْبِرِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ مُظْلِمُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَسُ مَعْرِي لِمُسْتَقَرِّلَهَا أَن اللَّهُ مَسُ الْعَرْبِرِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ اللَّهُ مَسُ اللَّهُ مَا وَاللَّهُ مَلَ اللَّهُ مَسُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَسُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَسُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَسُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللللللللللَّهُ الللللللللَّهُ الللَّهُ الللللَّلُولُ الللللللَّهُ الللللَّهُ الللللللللَّالِل
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَتَ الله يَسْجُدُلُهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسُ
   وَالْفَمْرُ وَالنَّجُومُ وَالِجْبَالُ وَالشَّجُرُ وَالدَّوَآبُ وَكَثِيرٌ مِن النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَ عَلَيْهِ
   الْعَذَابُ وَمَن يُمِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن مُّكْرِمِ إِنَّ اللهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاهُ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ ال
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ ٱلسَّمَوَتُ ٱلسَّبَعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيّحُ

بِحَدِهِ وَلَكِن لَّا نَفْقَهُونَ تَسَّبِيحَهُمُّ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا النَّهُ [الإسراء: ٤٤].

٤ - وقال الله تعالى: ﴿ سُنَّةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ ۚ وَلَن يَجِدَ لِسُنَّةِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ﴿ ثَالَ اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِلْمَا عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَ

#### • السنن الشرعية:

خلق الله الإنسان بيده، وكرَّمه وفضَّله على كثير ممن خلق.

والإنسان كذلك مخلوق من مخلوقات الله، وهو محتاج إلى سنة يسير عليها في جميع أحواله، ليسعد في الدنيا والآخرة.

وهذه السنة هي الدين الذي أكرمه الله به، ورضيه له، ولا يقبل منه غيره.

وجعل سبحانه سعادة الإنسان وشقاءه مرتبط بمدى تمسكه بهذا الدين أو إعراضه عنه، وجعله مختاراً في قبوله أو رده.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ آلِيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ الله تعالى: ﴿ آلِيهَ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن رَبِّكُمْ ۖ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُر ۚ ﴾
   [الكهف: ٢٩].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ قُلْنَا ٱهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ۚ فَإِمَّا يَأْتِينَنَكُم مِّنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴿ وَاللَّهِ مَا كَفُرُواْ وَكَذَبُواْ بِعَاينَتِنَا أَوْلَتِهِ فَ أَصْحَبُ النَّارِ ۚ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

## • فضل الله على البشرية:

لما خلق الله الإنسان، سخر له ما في السماوات وما في الأرض، وأسبغ عليه نعمه، وأنزل عليه الكتب، وأرسل إليه الرسل، وزوده بآلات العلم والمعرفة

كالسمع والبصر والعقل، ليتشرف مختاراً بعبادة الله وحده لا شريك له.

- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مِن بُطُونِ أُمَّ هَائِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ
   لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَر وَٱلْأَفْئِدَةُ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُو
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةِ رَّسُولًا أَنِ اَعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ
   الطَّلِخُوتَ ۖ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ ۚ فَسِيرُواْ فِي الطَّلَامُونَ فَانْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ۚ 
   النعل: ٣٦].

## • أعظم النعم:

امتن الله عز وجل على عباده بنعم كثيرة لا تعد ولا تحصى.

وأصول هذه النعم ثلاث هي:

نعمة الإيجاد.. ونعمة الإمداد.. ونعمة الهداية.

وأعظم هذه النعم وأجلها نعمة الإسلام الذي بعث الله به رسله على مر القرون، وختمهم ببعثة سيد المرسلين إلى الناس كافة.

وكل رسول، وكل نبي، أرسله الله لبيان ثلاثة مقاصد:

الأول: تعريف الناس بربهم وخالقهم ورازقهم ليعبدوه ويعظموه ويشكروه.

الثاني: تعريف الناس بالطريق الموصل إلى ربهم وهو الدين.

الثالث: تعريف الناس بما لهم بعد القدوم عليه، الجنة لمن آمن، والنار لمن كفر.

١- قال الله تعالى: ﴿ وَإِن تَعُدُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا تَحْصُوهَمَا ۚ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَظَـُلُومٌ

كَفَّارٌ ﴿ اللَّهُ ﴾ [إبراهيم: ٣٤].

٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةِ فَمِنَ ٱللَّهِ ۚ ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ ٱلظُّرُ فَإِلَيْهِ
 تَخْعُرُونَ ﴿ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ الللَّا اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهُ الللَّهِ اللللَّهِ الللللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهِ الللللَّا اللّهِ الللّهِ اللللللّهِ الللل

## • كمال دين الإسلام:

الإسلام هو الدين الذي أرسل الله به رسله إلى خلقه.

والدين الذي أرسل الله به محمداً على البشرية كلها هو الإسلام الكامل، الشامل؛ العام، الدائم، الصافى.

فكماله؛ لأنه جمع بين الجلال والجمال، وجمعت أحكامه بين العدل والإحسان والتمام.

وشموله؛ لأنه يحقق سعادة الإنسان في الدنيا والآخرة.

وعمومه؛ لأنه رحمة للعالمين، وللناس كافة.

ودوامه؛ لأنه باقٍ إلى يوم القيامة.

وصفاؤه؛ لأن الله تكفل بحفظه، فسلم من التغيير والتبديل، ومن الزيادة والنقصان.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ الْمَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ اللهِ تعالى: ﴿ الْمَائِدة: ٣].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَكَيْمِكُ اللهُ تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْآلِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَكَيْمِكُ أَلَا تَعَافُواْ وَلَا تَعْذَرُواْ وَأَبْشِرُواْ بِالْجَنَّةِ ٱلَّذِي كُنتُمْ قُوكُ وَكَالَمُ فَي الْمَكْمُ فَي الْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيا وَفِي ٱلْآخِرَةِ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى آنَافُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى آنَافُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ مُنْ اللهُ عَلَيْهِ مُنْ اللهُ عَلَيْهِ مُنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ مُنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ مُنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ مُنْ اللهُ عَلَيْهِ مُنْ اللّهُ عَلَيْهِ مُنْ اللّهُ عَلَيْهِ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَكُنْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْلُ عَلَيْهِ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهِ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَلِمُ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ الللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عُلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَل

- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى اَلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْ
   عَلَيْهِمْ ءَاينتِهِ وَيُزَكِّيمِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِذَابُ وَالْحِكْمَةُ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ
   لَغِي ضَلَالٍ مُّبِينِ ﴿ إِن اللهِ عَمِران: ١٦٤].
- ٤- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا وَلَكِكَنَّ أَلَتَاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِلَهُ ﴿ [سِأ: ٢٨].
  - ٥ وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَكُ إِلَّارَحْمَةُ لِلْعَكِمِينَ ﴿ الْأَسِاء: ١٠٧].
  - ٦ وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنِظُونَ ١٠٠ ﴾ [الحجر: ٩].
    - مظاهر الكمال في دين الإسلام:

الإسلام دين كامل يغطي جميع جوانب الحياة، ويفي بجميع الحاجات:

- ١- فهو الدين الحق الذي ينظم علاقة الإنسان مع ربه بعبادته وتوحيده،
   وتعظيمه، وطاعته، وشكره، والتوجه إليه في جميع أموره.
- ٢- وهو الدين الذي يملأ القلب بالإيمان بالله، والحب له، والتوكل عليه،
   والخوف منه، والرجاء له، والاستعانة به، والافتقار إليه، والذل له.
- ٣- وهو الدين الذي يفتح للعقل أبواب معرفة الله بأسمائه وصفاته، ومعرفة النفس البشرية، ومعرفة الدنيا والآخرة، ومعرفة أحكام الشريعة، والعمل بموجب ذلك.
- ٤ والإسلام ينظم علاقة الإنسان مع رسل الله، ويدعو الإنسان للاقتداء بهم.
  وينظم علاقة الإنسان بأفضل رسل الله وسيدهم وآخرهم محمد على الناس بمحبته، وطاعته، وتوقيره، واتباع سنته، وتصديق ما جاء به، والاقتداء به، وأن لا يعبد الله إلا بما شرع.

- ٥- وينظم الإسلام علاقة الإنسان مع غيره من مسلم وكافر، وحاكم ومحكوم، وعالم وجاهل، وغني وفقير، وصديق وعدو، وقريب وبعيد، ويعطي على ذلك الأجر الجزيل.
- ٦- وينظم الإسلام معاملات الإنسان المالية بكسب الحلال، وتجنب الحرام،
   وعدم الغش والخداع.
- ويدعو إلى السماحة في البيع والشراء، والإنفاق في وجوه البر والإحسان، وتحري الصدق، وتجنب الكذب والربا، ويبين كيفية توزيع الصدقات، وقسمة المواريث ونحوها.
- ٧- وينظم الإسلام حياة الرجل والمرأة في حال السراء والضراء، والغنى والفقر،
   والصحة والمرض، والحضر والسفر، والأمن والخوف.
- وينظم حياة الإنسان الزوجية بالعدل والإحسان، وحسن تربية الأولاد، وصيانة الأسرة من الفساد، وحسن معاشرة الزوج والزوجة، ويعطي على ذلك الثواب العظيم.
- ٨- وينظم الإسلام سائر العلاقات على جسور متينة من أحسن الأخلاق كالحب في الله، والبغض في الله، ويدعو إلى مكارم الأخلاق، وجميل الصفات، كالكرم والجود، والعفو والصفح، والحلم والحياء، والصدق والبر، والعدل والإحسان، والرحمة والشفقة، واللطف واللين ونحو ذلك، ويعطي على ذلك الأجر العظيم.
- 9- وينظم الإسلام طريقة الحياة بالأمر بكل خير، والنهي عن كل شر وفساد وظلم وطغيان، كالشرك بالله، والقتل بغير حق، والزنا، والكذب والكبر، والنفاق والخداع، والمكر والكيد، والعداوة والحسد، والغيبة والنميمة،

والغصب والسرقة، والسحر والخمر، وأكل أموال الناس بالباطل ونحو ذلك من الفواحش والمحرمات والكبائر التي تفسد الفرد والمجتمع، ويعاقب على ذلك بما يرفع الظلم.

• ١- وينظم الإسلام بعد ذلك كله حياة الإنسان في الآخرة، ويجعلها مبنية على حياته في الدنيا.

فمن جاء بالإيمان والأعمال الصالحة سعد في الدنيا، ودخل الجنة في الآخرة.

ويجازي الله العباد الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، والسيئة بمثلها.

- ١- قال الله تعالى: ﴿قَدْ جَاءَكُم مِن اللهِ نُورٌ وَكِتَبُ مُبِيثُ ﴿
   يَهْدِى بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَكُهُ سُبُلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴿
   الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿
   المائدة: ١٥-١٦].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُطِع اللّهَ وَرَسُولَهُ لَهُ خَنَاتٍ تَجْرِى مِن تَحْرِى مِن تَحْرِى مِن تَحْرِي اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا اللّهَ عَلَا اللّهَ وَرَسُولَهُ وَكَلِدِينَ فِيهِا وَذَالِكَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ لَدُخِلَهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابُ مَعْمِينُ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ لَهُ لَا خَلَادًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابُ مَعْمِينُ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ لَهُ اللّهَ عَذَابُ اللّهِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَيَسُولُهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

## ٧- حكمة خلق الإنسان

#### • حكمة خلق الكائنات:

خلق الله عز وجل هذا الكون العظيم ليدل به عباده على كمال علمه وقدرته وعظمته، وجعل كل شيء فيه يسبح بحمد ربه.

وإذا عرف الإنسان ذلك، أقبل على عبادة ربه وحده لا شريك له، وحقق مراد الله منه بطاعته وطاعة رسله، وشارك المخلوقات الأخرى في كمال العبودية والطاعة.

١ - قال الله تعالى: ﴿ اللَّهُ اللَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَ يَنْفَزُلُ ٱلْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِنَعْلَمُواْ
 أَنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا ﴿ الطلاق: ١٢].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَا لِيعَبُدُونِ ۞ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّزَقِ
 وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ۞ إِنَّ اللهَ هُوَ ٱلرَّزَاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ۞ [الذاريات: ٥٦ - ٥٥].

## المراحل والدُّور التي يمر بها الإنسان:

خلق الله الإنسان وجعله يمر بمراحل وأزمنة وأمكنة وأحوال ثم ينتهي بالقرار والخلود إما في الجنة أو النار.

والمراحل والدُّور التي يمر بها الإنسان أربع:

## الأولى: بطن الأم:

وهي أول مرحلة يمر بها الإنسان، وأول دار يسكنها، وإقامته فيها تسعة أشهر، هيأ الله العليم القدير له في هذه الدار المظلمة كل ما يحتاجه من

الطعام والشراب، وما يناسبه من السكن والمأوى.

وهو في هذه الدار غير مكلف بعمل؛ لعجزه وضعفه.

والحكمة من وجوده في هذه الدار أمران:

تكميل الأعضاء الداخلية.. وتكميل الأطراف الخارجية.

ثم يخرج إلى الدنيا بعد اكتمال خلقه ظاهراً وباطناً.

#### الثانية: دار الدنيا:

وهذه الدار أوسع من بطن الأم، وهي بالنسبة إليها كالذرة بالنسبة للجبل، والإقامة فيها أكثر مدة من بطن الأم.

وقد هيأ الله للإنسان في هذه الدار كل ما يحتاجه من النعم، وزوده بالعقل والسمع والبصر، وأرسل إليه الرسل، وأنزل عليه الكتب، وأمره بالإيمان به وطاعته، ونهاه عن الكفر والمعاصي، ووعد المؤمنين به الجنة، وتوعد الكفار بالنار.

والحكمة من وجود الإنسان في هذه الدار أمران:

تكميل الإيمان.. وتكميل الأعمال الصالحة.

ثم يخرج الإنسان مع عمله من هذه الدار إلى الدار التي تليها.

١ - قال الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرُواْ أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ

نِعَمَهُ، ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَادِلُ فِ ٱللَّهِ بِغَيْرِعِلْمِ وَلَا هُدَى وَلَا كِنَابٍ مُنِيرٍ ۞﴾ [لقمان: ٢٠].

٢- وقال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُ وَا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ الْمَذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ الْمَلْكُمُ الْمَا وَالسَّمَاةَ بِنَاةَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاةِ مَاةً فَأَخْرَجَ تَتَعَقُونَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ الله وَمَن الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَدُ اللهِ اللهِ أندادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ آللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

#### الثالثة: دار البرزخ:

دار البرزخ في القبر، والقبر أول منازل الآخرة.

ويبقى الإنسان فيه حتى يكتمل موت الخلائق، وتقوم الساعة.

وإقامة الإنسان فيه أكثر من إقامته في دار الدنيا، والأنس والبؤس فيه أوسع وأكمل من دار الدنيا، والجزاء فيه بحسب عمل الإنسان في الدنيا، فهو إما روضة من رياض الجنة، أو حفرة من حفر النار.

يبدأ فيه الجزاء، ثم ينتقل منه إلى دار الخلود إما في الجنة أو النار.

#### الرابعة: الدار الآخرة:

وفي هذه الدار تكون الإقامة المطلقة، وهي دار القرار.

فمن أكمل في الدنيا ما يحب الله من الإيمان والأعمال والأخلاق، أكمل الله

له يوم القيامة ما يحب من الخلود والنعيم، مما لم تره عين، ولم تسمعه أذن، ولم يخطر على قلب بشر.

ومن اشتغل بما يسخط الله من الكفر والشرك والمعاصي فجزاؤه جهنم خالداً فيها.

والداران الأُوليان من عالم الشهادة، والأُخريان من عالم الغيب، وكلُّ حق، وكلُّ سيراه الإنسان ويعلمه.

وكلما خرج المؤمن من دار زهد فيما كان عليه أولاً، حتى يستقر في الجنة.

- ١- قال الله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَ إِذِ يَنْفَرَقُونَ ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ
   وَعَكِيلُواْ ٱلصَّكِلِحَاتِ فَهُمْ فِي رَوْضَكِةٍ يُحْبَرُونَ ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكُذَّبُواْ
   بِنَايَنِنَا وَلِقَآيِ ٱلْآخِرَةِ فَأُولِكَ لِى ٱلْعَذَابِ مُحْضَرُونَ ﴿ وَالروم: ١٤-١١].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَعَدَ اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا الله تعالى: ﴿ وَعَدَ اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ طَيِّبَةً فِ جَنَّاتٍ عَدْنٍ ۚ وَرِضْوَنُ مِّنِ اللّهِ الْمُؤْرِدُ الْعَظِيمُ ﴿ لَا اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

## • كمال نعيم القلب:

خلق الله الإنسان في أحسن تقويم، وكرمه على كثير من خلقه، وجعل لكل عضو من أعضائه كمالاً يسعد به.

فجعل كمال العين بالإبصار، وكمال الأذن بالسمع، وكمال اللسان بالنطق.. وهكذا.

وإذا عدمت هذه الأعضاء كمالها حصل لها الألم والنقص والقلق.

وكذلك جعل الله كمال القلب ونعيمه وسروره ولذته وطمأنينته في معرفة

ربه، ومحبته، وعبادته، والأنس به، والتوكل عليه، والاستعانة به، وطاعته، والعمل بما يرضيه.

وإذا عدم القلب ذلك كان أشد عذاباً واضطراباً من العين التي فقدت النور، والأذن التي فقدت السمع.

ومن جهل ربه وما يجب له، فهو في عذاب دائم؛ لأنه محروم مما يشتهي ويحب، فالقلب السليم يبصر الحق كما تبصر العين الشمس، ويتلذذ بالإيمان والعمل الصالح كما يلتذ الجسم بالطعام والشراب.

وقد خلق الله الإنسان ليكون عبداً، وهو مخير: فإما أن يكون عبداً لله، أو يكون عبداً لله، أو يكون عبداً للشيطان.

فالله يأمر بالإيمان والطاعات والخير، والشيطان يأمر بالكفر والمعاصي والشر.

فمن وجد نفسه في الإيمان والطاعات فهو عبد لله.

ومن وجد نفسه في الكفر والمعاصي فهو عبد للشيطان.

١ - قال الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَينُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ۗ أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ تَطْمَينُ أَلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ ٱللَّهِ تَطْمَينُ أَلَا اللَّهِ عَالَى اللَّهِ تَطْمَينُ أَلُوبُ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ تَطْمَينُ أَلَّا اللَّهِ عَالَى اللَّهِ تَطْمَينُ أَلَّا اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ تَطْمَينُ أَلَّا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالَا اللللَّاللَّالَةُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّا

٢- وقال الله تعالى: ﴿ اللّهُ وَلِي اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَ اللّهِ عَلَى اللّهُ وَلَا الله الله وَ اللّهِ عَلَى اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ اللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِمُلّمُ وَاللّهُ وَلّهُ و

٣- وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوُّ فَالَّغِنْدُوهُ عَدُوًّا ۚ إِنَّمَا يَدَعُواْ حِزْيَهُ لِيَكُونُواْ مِنْ
 أَصْحَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ إِنَّ ٱلطَّرِ: ٦].

#### • فقه العبادة والعبودية:

العبادة جسد، والعبودية روح.

والعبادة لها بداية ونهاية كالصلاة والصوم والحج ونحوها.

والعبودية عمل قلبي لا ينفك عن العبد، شعور دائم أنك عبدٌ لله.

وروح العبادة العبودية، وهي الافتقار الدائم لله.

وروح الكفر الطغيان الاستغناء عن الله.

والله يريد منا تكميل العبودية، وكمالها بأمرين:

العبودية المطلقة .. والعبادة المشروعة .

وتحصل الرغبة في طاعة الله بأربعة أشياء:

اليقين على الله وأسمائه وصفاته.. واليقين على خزائنه.. واليقين على وعده.. واليقين على وعيده.

فإذا جاء الشك في ذلك أو بعضه أحجمت النفس عن الطاعات، وأقبلت على المعاصي، وقعدت على موائد الشيطان.

١ - قال الله تعالى: ﴿ ذَالِكُمُ اللّهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا هُو ۚ خَالِقُ كُلِّ شَيءٍ فَأَعْبُدُوهُ ۚ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيءٍ وَكِيلٌ ﴿ الْأَنعَامِ: ١٠٢].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ فَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْهُ مَا لَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَالِهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَاهُ عَل

## ٣- حاجة البشرية إلى الإسلام

#### • حاجة الخلق إلى الدين:

حاجة الناس إلى الدين أعظم من حاجتهم للطعام والشراب، بل لا نسبة بينهما؛ لأنهم بدون الدين يخسرون الدنيا والآخرة، وبدون الطعام يخسرون الدنيا فقط.

فالدين حياة، ونور، وهدى، وشفاء، وسعادة، وأمن، وفوز، وفلاح، ونجاة. والناس بدون الدين يكونون كالأنعام، والسباع، والشياطين.

فالأنعام ترتع في شهواتها، ولا تبالي بغيرها.

والسباع تفترس مَنْ دونها بلا رحمة.

والشياطين ليس لها عمل إلا نشر الشر والفساد.

ولرفع البشرية من هذه الدركات لا بد من الدعوة إلى الله، وبها يرتفع الناس إلى الأفق السامق الذي يحبه الله ويرضاه كما في حياة الأنبياء والرسل.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْتًا فَأَخْيَيْنَكُهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِى بِهِ عِنْ النَّاسِ كَمَن مَن اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكَ عَلَيْكُوالِكُ عَلَيْكُوالِكُ عَلَيْكُوالِكُ عَلَيْكَا عَلَيْكَا عَلَيْكُوالِكُ عَلَيْكَا عَلَيْكُوالْمُ عَلَيْكُوالِمِ عَلَيْكُوالْمُ عَلَيْكُوالْمُ عَلَيْكَالِمُ عَلَيْكُوالْمُ عَلَيْكُوالْمُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُولِكُ عَلِ
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَنَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَكُمُ وَالنَّارُ مَثْوَى
   مَمْ الله عالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَنَّعُونَ وَيَأْكُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَكُمُ وَالنَّارُ مَثْوَى
   مَمْ الله عالى: ١٢].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلا يَضِلُ وَلا يَشْقَىٰ ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ضَالَ الله تعالى: ﴿ فَمَن أَعْرَضَ عَلَا يَضِلُ وَلَا يَشِعَىٰ ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن فَإِنَّ لَهُ. مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَعْشُ رُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ أَنْ قَالَ رَبِّ لِمَ

حَشَرْتَنِيَ أَعْمَىٰ وَقَدْكُنْتُ بَصِيرًا ﴿ اللَّهِ اَلَكَذَلِكَ أَنَتُكَ ءَايَنَتُنَا فَنَسِينَهَ وَكَذَلِكَ ٱلْيَوْمُ أَسَىٰ ﴿ اللَّهِ وَكَذَلِكَ أَنْتُكَ وَايَنَتُنَا فَلَسِينَهَ وَكَذَلِكَ ٱلْيَوْمُ أَسَىٰ ﴿ اللَّهِ وَكَذَلِكَ أَنْتُكَ وَايَنَتُنَا فَلَسِينَهَ وَلَكَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَىٰ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ وَكَذَلِكَ أَنْكُ وَلَكَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَىٰ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمُ يُومُونُ فِايَكُنِ وَيَهِم اللَّهُ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَدُ وَأَبْقَىٰ اللَّهُ اللَّهُ وَلَكُنْ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

٤ - وقال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ لَكُرْ عَدُوُّ فَاتَخِذُوهُ عَدُوًّا ۚ إِنَّمَا يَدَعُواْ حِزْيَهُ لِيكُونُواْ مِنْ
 أَصْحَكِ ٱلسَّعِيرِ (١٠) ﴿ [فاطر: ٦].

#### • فقه الدنيا والآخرة:

جعل الله عز وجل لكل شيء زينة ومقصداً.

فالنباتات لها زينة، وهي الأوراق والأزهار، ولكن المقصد الحبوب والثمار. والثياب لها زينة وهي الألوان، ولكن المقصد الوقاية وستر العورة.

وكذلك الدنيا زينة، وكل ما عليها زينة لها، ولكن المقصود من الدنيا الإيمان، والعمل الصالح.

فالدنيا زينة، والمقصد الآخرة، وكل من نسي المقصد تعلق بالزينة، واشتغل بالمخلوق عن الخالق.

والأنبياء والرسل وأتباعهم يشتغلون في دنياهم بالمقاصد الكبرى، وهي الإيمان، والعمل الصالح، وأهل الدنيا يشتغلون بالزينات، واللهو، واللعب.

والله سبحانه أمرنا أن نأخذ من الدنيا بقدر الحاجة، ونعمل للآخرة بقدر الطاقة، وكل ما أعان من الدنيا على الدين فهو عبادة.

وإذا تعارضت في حياتنا الأشياء والزينات مع المقصد الأعظم، وهو عبادة الله وحده لا شريك له، وطاعة الله ورسوله، ونشر دينه وإبلاغه، قدَّمنا ما يحبه الله ورسوله على ما تحبه النفس، وقدمنا حاجات الدين على حاجات الدنيا.

ومَنْ أكمل محبوبات الرب في الدنيا من الإيمان والعمل الصالح، أكمل الله محبوباته في الآخرة بكمال النعيم والخلود في الجنة مع رؤية الرب ورضوانه.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَا ٓ ءَاتَىٰكَ ٱللّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ ۖ وَلَا تَسَى نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَا ۗ وَٱخْسِن كَمَا ٱخْسَن ٱللهُ إِلَيْكَ ۗ وَلَا تَبْغ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ ۗ إِنَّ ٱللّهَ لَا يُحِبُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ القصص: ٧٧].

٧- وقال الله تعالى: ﴿ ٱعْلَمُوا أَنَّمَا ٱلْمُيَوْةُ الدُّنْيَا لَعِبُ وَلَمْوٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ ابَيْنَكُمْ وَتُكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَلِ وَالْأَوْلِ اللهِ تعالى: ﴿ ٱعْلَمُوا أَنَّمَا ٱلْمُيَوْةُ الدُّنْيَا لَعِبُ الْكُفّارَ نَبَالُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَنَرَىٰهُ مُضَفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حَطَمَا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ عَذَابُ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللّهِ وَرِضُونٌ وَمَا ٱلْمَيَوْةُ الدُّنْيَا إِلّا مَنَعُ مَطْمَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابُ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللّهِ وَرَضُونَ أَ وَمَا ٱلْمَيكُوةُ الدُّنْيَا إِلّا مَنَعُ الْمُعْرُودِ ﴿ آلَ سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِن رَبِيكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَآءُ وَالْأَرْضِ أُعِدَتُ لِللّهُ مُورِدٍ ﴿ آلَهُ اللّهِ وَرُسُلِهِ عَلَى فَضْلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَاللّهُ ذُو الْفَضْلِ لَلّهُ لِللّهِ مَن يَشَآءُ وَاللّهُ ذُو الْفَضْلِ اللّهِ لَيْ اللّهِ عَلَيْ لِي اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الل

٣- وقال الله تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ
 عَمَلًا ﴿ ﴾ [الكهف: ٧].

#### • قيمة الدنيا بالنسبة للآخرة:

الدنيا بالنسبة للآخرة كالذرة بالنسبة للجبل، وكالقطرة بالنسبة للبحر، والدنيا فانية، والآخرة باقية.

وقد بين الله ورسوله قيمة الدنيا بالنسبة إلى الآخرة بياناً شافياً كافياً كما يلى:

#### ١ - قيمة الدنيا الذاتية:

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا هَلَاِهِ ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا لَهَوُّ وَلِعِبُّ وَإِنَّ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيَوَانُ لَقَ كَالِيَ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيَوَانُ لَقَ كَا أَنْ الْعَنْدُوتِ: ٢٤].

#### ٢- قيمة الدنيا الزمنية:

قال الله تعالى: ﴿ يَكَ أَيُّهُمَا الَّذِينَ ءَامَنُوا مَا لَكُوْ إِذَا قِيلَ لَكُوْ اَنفِرُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ اَثَاقَلْتُمْ إِلَى اَلْأَرْضِ ۚ أَرَضِيتُم بِالْحَيَوْةِ الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَةِ ۚ فَمَا مَتَنعُ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلُ ﴿ آلِهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ

#### ٣- قيمة الدنيا بالكيل:

عَنِ المُسْتَوْرِد أَخَا بَنِي فِهْرِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «وَاللهِ مَا الدُّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ مِثْلُ مَا يَجْعَلُ أَحَدُكُمْ إِصْبَعَهُ هَذِهِ -وَأَشَارَ يَحْيَى بِالسَّبَّابَةِ- فِي اليَمِّ، فَلْيَنْظُرْ بِمَ تَرْجِعُ؟». أخرجه مسلم (''.

## ٤ - قيمة الدنيا بالدراهم:

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ مَرَّ بِالسُّوقِ دَاخِلاً مِنْ بَعْضِ العَالِيَةِ، وَالنَّاسُ كَنَفَتَهُ فَمَرَّ بِجَدْيٍ أَسَكَّ مَيِّتٍ فَتَنَاوَلَهُ فَأَخَذَ بِأُذُنِهِ، ثُمَّ قَالَ: «أَيُّكُمْ يُحِبُّ أَنَّهُ لَنَا بِشَيْءٍ وَمَا قَالُوا: مَا نُحِبُّ أَنَّهُ لَنَا بِشَيْءٍ وَمَا نَصْنَعُ بِهِ قَالَ: «أَيُّكُمْ يُحِبُّ أَنَّهُ لَكُمْ؟» قَالُوا: وَاللهِ لَوْ كَانَ حَيًّا كَانَ عَيْبًا فِيهِ لأَنَّهُ لَصْنَعُ بِهِ قَالَ: «فَوَاللهِ لَلهُ لَلهُ لَلهُ لَوْ كَانَ حَيًّا كَانَ عَيْبًا فِيهِ لأَنَّهُ أَسَكُ، فَكَيْفَ وَهُو مَيِّتُ فَقَالَ: «فَوَاللهِ لَلدُّنْيَا أَهْوَنُ عَلَى اللهِ مِنْ هَذَا عَلَيْكُمْ». أَصْرِجه مسلم (۱).

#### ٥- قيمة الدنيا بالمساحة:

عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ السَّاعِدِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَوْضِعُ سَوْطٍ فِي الجَنَّةِ خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا». متفق عليه "".

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٢٨٥٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٢٩٥٧).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٢٥٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٨١).

#### ٦- قيمة الدنيا المتعية:

قال الله تعالى: ﴿ قُلْ مَنَعُ الدُّنِيَا قَلِيلٌ وَالْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ النَّهَىٰ وَلَا نُظْلَمُونَ فَنِيلًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ

#### ٧- قيمة الدنيا التجارية:

قال الله تعالى: ﴿ لَا يَغُرَّنَكَ تَقَلُّبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي ٱلْبِلَادِ ﴿ مَنَعُ قَلِيلٌ ثُمَّ مَا اللهِ مَا مَنَعُ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأُونَهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ ٱلْمِهَادُ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

## • عقوبة الإعراض عن الدين:

من ترك ما ينفعه ابتلى بها يضره:

فسنة الله جارية على أن كل من ترك ما ينفعه، ابتلي بما يضره، وحُرِم الأول. فالكفار والمشركون لما زهدوا في عبادة الرحمن ابتلوا بعبادة الأوثان.

ولما استكبروا عن الانقياد للرسل ابتلوا بالانقياد لكل مارج العقل والدين.

ولما تركوا اتباع الكتب المنزلة لهداية الناس ابتلوا باتباع أرذل الكتب وأخسها وأضرها للعقول.

ولما تركوا إنفاق أموالهم في طاعة الرحمن ابتلوا بإنفاقها في طاعة النفس والشيطان.

والأمم السابقة لما كذبوا الرسل، وأعرضوا عن الدين، واستغنوا عنه بغيره من الأسباب، دمرهم الله وأهلكهم.

وكان يقين الأمم السابقة ثمانية أنواع:

يقين قوم نوح على الكثرة .. وقوم عاد على القوة .. وقوم ثمود على الصناعة .. وقوم شعيب على التجارة .. وقوم سبأ على الزراعة .. وفرعون

على الملك .. وقوم عيسى على الطب .. وقارون على المال. فكلاً أخذه الله بذنبه.

فأغرق الله قوم نوح وفرعون وقومه، وأهلك عاداً بالريح، وأخذ قوم ثمود بالرجفة والصيحة والصاعقة، وقلَب الديار على قوم لوط، ورجمهم بالحجارة، وخسف بقارون الأرض، وأمطر قوم شعيب بنار من السماء.

- ١- قال الله تعالى: ﴿ فَكُلًّا أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ مِنْ أَنْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَنْ أَغْرَفْنَا وَمَا أَخَذَتْهُ ٱلطَّنِيحَةُ وَمِنْهُم مَّنَ خَسَفْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ وَمِنْهُم مَنْ أَغْرَفْنَا وَمَا كَذَتْهُ ٱلطَّنْهُم مَنْ أَغْرَفْنَا وَمَا كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ وَمِنْهُم وَلَئِكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ الله المنافِق العنكبوت:
   العنكبوت:
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا خَيَّنَا شُعَيْبًا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ. بِرَحْمَةِ مِنَّا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ. بِرَحْمَةِ مِنَّا وَالَّذِينَ طَلَمُواْ الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دِينرِهِمْ جَيْمِينَ ﴿ اللَّهُ الْمُودَ: ٩٤].
- ٥- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَاينِتِنَا وَسُلْطَكَنِ مُّبِينٍ ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ بِرَشِيدٍ ﴿ يَعْمَدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ فَالْمَدُمُ النّارِ وَيِئْسَ الْوِرْدُ الْمَوْرُودُ ﴿ وَأَنْبِعُواْ فِي هَدْدِهِ لَعَنَةً وَيَوْمَ الْقِيكَمَةً عَلَى اللّهِ مَا لَيْ مَا اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ مَا اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ
- ٦- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ

سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ثُوَلِيهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ حَهَ نَدَّ وَسَآءَتَ مَصِيرًا ١١٥) النساء: ١١٥].

## سبيل الفوز والفلاح:

جعل الله عز وجل سعادة الإنسان وشقاءه بحسب ما يصدر منه من الإيمان والأعمال السيئة.

فمن آمن وعمل صالحاً سعد في الدنيا، ثم زادت سعادته عند الموت بملائكة تبشره بما يسره، ثم زادت سعادته إذا أدخل القبر، فيجده روضة من رياض الجنة، ثم تزداد سعادته عند البعث والحشر، ثم تزيد سعادته وتبلغ كمالها في الجنة.

وهكذا إذا كفر الإنسان، وساءت أعماله، شقي في الدنيا، ثم ازداد هذا الشقاء عند الموت، ثم زاد في القبر حيث يجده حفرة من حفر النار، ثم زاد الشقاء والألم عند البعث والحشر، ثم زاد وبلغ كماله في النار.

ومن تنوعت أعماله المرضية لله، المحبوبة له في الدنيا، تنوعت الأقسام التي يتلذذ بها في الجنة، وكثرت بحسب كثرة أعماله الصالحة.

ومن تنوعت أعماله المسخوطة لله، المبغوضة له في هذه الدار، تنوعت الأقسام التي يتألم بها في النار، وكثرت بحسب كثرة أعماله السيئة.

ا - قال الله تعالى: ﴿ قَالَ الْهِيطَا مِنْهَ الْجَيِّعَا اللهِ عَلَى كُمْ لِيَعْضِ عَدُولً فَإِمَّا يَأْنِينَكُم مِنِي هُدَى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَاى فَلا يَضِ لُ وَلا يَشْقَىٰ ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَعْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ وَهَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَعْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ وَاللهِ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِيَ أَعْمَىٰ وَقَدَ كُنتُ بَصِيرًا ﴿ وَاللهِ اللهِ مَا لَكُن اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الهَا اله

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِلَحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أَنْ يَى وَهُو مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِينَكُهُ حَيَوْةً
 طَيِّبَةٌ وَلَنَجْ زِينَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [النحل: ٩٧].

٣- وقال الله تعالى: ﴿إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُ مُحْدِمِ مَا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَعْيَىٰ ﴿ وَمَن يَا أَتِ رَبَّهُ مُحْدِمِ مَا فَإِنَّ لَهُ مُ الدّرَجَاتُ ٱلْعُلَىٰ ﴿ جَنَّتُ عَذْنِ تَحْرِى مِن تَحْلِهَا لَا يَا يَعْمَلُ اللَّهُ مَن تَعْلِهَا لَا اللَّهُ مَن تَعْلِهَا لَا اللَّهُ مَن تَعْلِهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللللللَّا الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

## ٤- عموم دين الإسلام

### الإسلام دين البشرية إلى يوم القيامة:

الإسلام هو دين الله للأولين والآخرين، امتن الله به على خلقه أجمعين، وجعله رحمة للعالمين، وبعث به رسله أجمعين، وأكمله على يد سيد المرسلين، وخاتم النبيين محمد ﷺ، وشرَّف أمته بالعمل به، والدعوة إليه إلى يوم الدين.

١ فالله رب الناس، وليس لهم رب سواه، والله مَلِك الناس، وليس لهم مَلِك سواه، والله إله الناس، وليس لهم إله سواه.

قال الله تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ ﴿ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ﴾ إلنه الله تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ ﴾ ٱلَّذِى يُوسَوِسُ فِ صُدُودِ النَّاسِ ﴾ النَّاسِ ۞ أَلَذِى يُوسَوِسُ فِ صُدُودِ ٱلنَّاسِ ۞ إلناس: ١-٢].

#### ٢- أنزل الله القرآن هدى للناس.

قال الله تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أُنْدِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

## ٣- أرسل الله رسوله محمداً على كافة للناس.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا ۚ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكَذِيرًا وَلَكِكَنَّ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞﴾ [سبأ: ٢٨].

## ٤ - جعل الله الكعبة أول بيت وضع للناس.

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدَّى لِلْعَنكِمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّا الله تعالى: ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدَّى لِلْعَنكِمِينَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

[آل عمران: ٩٦].

٥- اصطفى الله هذه الأمة وجعلها خير أمة أخرجت للناس.

قال الله تعالى: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَن الْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠].

- ٦- الله رب العالمين، أرسل رسوله محمداً على رحمة للعالمين.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ الْحَدَدُ بِلَّهِ رَبِّ الْعَسَامِينَ ﴿ الْفَاتِحَةَ: ٢].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ آَلُهُ وَانَ اللهِ تعالى: ﴿ تَبَارَكُ ٱللَّهِ عَالَى: اللهِ اللهِ تعالى: ١].
  - ٧- شرَّف الله هذه الأمة بالدعوة إلى هذا الدين العظيم إلى يوم القيامة.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِي أَدْعُوٓ أَ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ لَهُ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِلَى اللَّهِ مَا اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٨].
- - ٨- أول نداء في القرآن موجه لكل الناس ليؤمنوا بالله ويعبدوه وحده.

قال الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّ

- ٩- هذه الأمة واحدة، وربها واحد، ودينها واحد لا يقبل الله غيره.
- ١- قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ هَـٰذِهِ أَمَـٰتُكُمْ أَمَـٰةً وَحِـدَةً وَأَنَا رَبُكُمْ فَاعَبُدُونِ ﴿ إِنَّ هَـٰذِهِ أَمَـٰتُكُمْ أَمَـٰةً وَحِـدَةً وَأَنَا رَبُكُمْ فَاعَبُدُونِ ﴿ إِنَّ إِنَانِهِ ١٩٢].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِنْـٰدَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ۗ وَمَا ٱخْتَـٰلَفَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ

- ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمِلْمُ بَغَينًا بَيْنَهُمَّ وَمَن يَكُفُرُ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ فَإِتَ ٱللَّهَ مَرْبِيعُ ٱلْجِسَابِ اللَّهِ اللهِ عَدان: ١٩].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَلِم دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ
   ٱلْخَسِرِينَ ﴿ الله عمران: ٥٥].
- ٤- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ، أَنَّهُ قَالَ: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ! لا يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الأَمَّةِ يَهُودِيُّ وَلا نَصْرَانِيُّ، ثُمَّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أَرْسِلْتُ بِهِ، إلا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ». أخرجه مسلم (١).
  - ١ سيبلغ هذا الدين ما بلغ الليل والنهار، ثم يعود غريباً كما بدأ.
- ١ عَنْ ثَوْبَانَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِنَّ اللهَ زَوَى لِيَ الأَرْضَ،
   فَرَأَيْتُ مَشَارِقَهَا وَمَغَارِبَهَا، وَإِنَّ أُمَّتِي سَيَبْلُغُ مُلْكُهَا مَا زُوِيَ لِي مِنْهَا ...».
   أخرجه مسلم (١).
- ٢- وَعَن تَمِيمِ الدَّارِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «لَيَبْلُغَنَّ هَذَا الأَمْرُ مَا بَلَغَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ، وَلاَ يَتْرُكُ الله بَيْتَ مَدَرٍ وَلاَ وَبَرِ إِلاَّ أَدْخَلَهُ الله هَذَا الأَمْرُ مَا بَلَغَ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ، وَلاَ يَتْرُكُ الله بَيْتَ مَدَرٍ وَلاَ وَبَرِ إِلاَّ أَدْخَلَهُ الله هَ بَهِ هَذَا الدِّينَ، بِعِزِّ عَزِيزٍ أَوْ بِذُلِّ ذَلِيلٍ، عِزَّا يُعِزُّ اللهُ بِهِ الإِسْلاَمَ وَذُلاَّ يُذِلُّ اللهُ بِهِ الكُفْرَ». أخرجه أحمد والحاكم (").
- ٣- وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «إِنَّ الإِسْلامَ بَدَأَ غَرِيباً وَسَيَعُودُ غَرِيباً كَمَا بَدَأَ، وَهُو يَأْرِزُ بَيْنَ الْمَسْجِدَيْنِ كَمَا تَأْرِزُ الْحَيَّةُ فِي جُحْرِهَا». أخرجه مسلم (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٢٨٨٩).

<sup>(</sup>٣) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (١٧٠٨٢)، وهذا لفظه، وأخرجه الحاكم برقم (٨٣٢٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم برقم (١٤٦).

## • بقاء الإسلام إلى يوم القيامة:

الإسلام باق إلى يوم القيامة، فقد أنزل الله القرآن، وتكفل بحفظه، تقوم به في الحياة الدنيا الطائفة المنصورة، حتى يأتى أمر الله وهم ظاهرون.

١ - قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُ لَحَنِظُونَ ١٠ ﴾ [الحجر: ٩].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَكِنَابُ عَزِيزٌ ﴿ اللَّهِ الْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مُـ
 تَنزِيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّاللَّا اللللَّا اللللَّا اللَّا اللَّالَا اللَّهُ اللَّا الللَّهُ الل

٣- وَعَنْ مُعَاوِيَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «لاَ تَزَالُ طَائِفَةٌ
 مِنْ أُمِّتِي قَائِمَةً بِأَمْرِ اللهِ، لاَ يَضُرّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ أَوْ خَالَفَهُمْ، حَتّى يَأْتِيَ أَمْرُ اللهِ
 وَهُمْ ظَاهِرُونَ عَلَى النّاسِ». منفق عليه (١٠).

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١)، ومسلم في كتاب الإمارة برقم (١٧٤) (١٠٣٧)، واللفظ له.

## ٥- أحكام الدعوة إلى الله

#### أهمية الدعوة إلى الله:

حاجة الأمة للدين كحاجة الجسد إلى الروح، فكما أنه إذا خرجت الروح فسد الجسد، فكذلك الأمة إذا فقدت الدين فسدت دنياهم وأخراهم، وبقدر حجم الجسد ينتشر الفساد والنتن في العالم.

والإنسان بلا دين كالعلبة الفارغة لا قيمة له.

وإذا حُرِم الناس من الدين الحق صاروا كالحيوانات يرتعون في الشهوات، وكالسباع في الفساد، وكالشياطين في الشر والمكر والكيد.

ولهذا احتفى الله بهذا الإنسان، وكرمه على غيره فخلقه بيده، ونفخ فيه من روحه، وأسجد له ملائكته، وزوده بآلات العلم وهي السمع والبصر والعقل، وجعله خليفة في الأرض.

ورغّب المسلم ليدعو غير المسلم ليكون مسلماً، ليكون الدين كله لله، وليعبد الناس كلهم ربهم وحده لا شريك له.

ومن أجل أهمية الدعوة إلى الله فصَّلها الله في القرآن الكريم تفصيلاً وافياً كاملاً.

ففصًّل سيرة الأنبياء في الدعوة إلى الله على مر القرون، وذَكَر قصص الأنبياء مع أقوامهم بالتفصيل، فذكر قصة نوح، وهود، وصالح، وإبراهيم، وإسماعيل، وموسى، وعيسى، وداود، وسليمان، ولوط، وشعيب، ويوسف وغيرهم صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

والدعوة أم الأعمال، ولأهيمة الدعوة لم يفصِّل الله عبادات الأنبياء، لا صلاة إبراهيم عليه، ولا حج آدم عليه، ولا صيام داود عليه، لكنه أخبر بها إجمالاً.

فالله سبحانه لم يبين كيفية عبادة نبي واحد في القرآن، ولكنه بيَّن في القرآن بالتفصيل دعوة الأنبياء إلى الله، وذكر سيرتهم وجهدهم في إبلاغ دين الله إلى الناس؛ وذلك لأن هذه الأمة مبعوثة بالدعوة إلى الله، وقدوتها الأنبياء والرسل، لتسير على هديهم في إبلاغ دين الله إلى الناس كافة إلى يوم القيامة.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيِّانَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَشْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَٰذِهِ وَيُزَكِّمِهِمْ
   وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَغِي ضَلَالٍ ثَمِينٍ ﴿ الْحِمَةَ : ٢].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ
   ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ آَنَ ﴾ [نصلت: ٣٣].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُوتَ أَفَعِدُهُم مَّنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الطَّائِقُ أَفْسِيرُوا فِي الطَّائِقُ أَفْسُرُوا كَيْفَ كَابَ عَقِبَهُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴿ ثَلَيْهِ النَّلَا اللهُ اللهُ

#### • منزلة الدعوة إلى الله:

الدعوة إلى الله يتحقق بها مقصود الله من خلقه، وهو عبادة الله وحده لا شريك له.

فالدعوة أم الأعمال، وبها تحيا الفرائض والسنن والآداب، وبها يحيا الدين كله في العالم كله، فالدعوة إلى الله أعظم الوظائف، والعبادة أعظم الأعمال. ووظيفة الدعوة إلى الله كوظيفة الملك، وبقية الوظائف كوظيفة مَنْ دونه من العمال والخدم.

# حكم الدعوة إلى الله:

الدعوة إلى الله واجبة على كل مسلم ومسلمة، كلُّ بحسب علمه وقدرته، ليكون الدين كله لله، وتكون كلمة الله هي العليا.

فهي مسؤولية الأمة جميعاً، وهي كذلك حاجة الأمة جميعاً؛ لأن الدعوة من أعظم أسباب الهداية، وزيادة الإيمان، وكثرة الأعمال.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِي أَدْعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴿ ﴾ [يوسف: ١٠٨].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۚ وَجَدِلْهُم بِاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل
- ٣- قال الله تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْغَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ
   ٱلمُنكَرُّ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلمُفْلِحُونَ ﴿ إِنَّ عَمِرانَ: ١٠٤].
- ٤- وَعَنْ أَبِي بَكْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ فِي حِجةِ الوَداعِ: «.. إِنَّ دِمَاءَكُمْ، وَأَمْوَالَكُمْ، وَأَعْرَاضَكُمْ، بَيْنَكُمْ حَرَامٌ، كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدِكُمْ هَذَا، لِيُبَلِّغ الشَّاهِدُ الغَائِبَ، فَإِنَّ الشَّاهِدَ عَسَى أَنْ يُبَلِّغَ مَنْ هُوَ أَوْعَى لَهُ مِنْهُ». متفق عليه (۱).

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٧٩).

٥- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرِو رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ قَالَ: «بَلِّغُوا عَنِّي وَلُوْ آيَةً، وَحَدِّثُوا عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلا حَرَجَ، وَمَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّداً فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ». أخرجه البخاري (١٠).

## تقرير وجوب الدعوة إلى الله:

١ - قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ - سَبِيلِيَ أَدْعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَبَعَنِي ۖ وَسُبْحَنَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ الللهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ الللهُ عَلَىٰ الللهُ عَلَىٰ الللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّ

فهذا النص عام مطلق في الزمان ليلاً ونهاراً.. ومطلق في المكان شرقاً وغرباً وشمالاً وجنوباً.. ومطلق في النبس العرب والعجم.. ومطلق في النوع الرجال والنساء.. ومطلق في السن الكبار والصغار.. ومطلق في اللون الأبيض والأسود.. ومطلق في الطبقات السادة والعبيد، والأغنياء والفقراء.

٢ - قال الله تعالى: ﴿ هَذَا بَكَنَّ لِلنَّاسِ وَلِيتُنذَرُواْ بِهِ وَلِيَعْلَمُواْ أَنَمَا هُوَ إِلَكُ وَحِدُ وَلِيلَا كُرَّ
 أُولُوا ٱلْأَلْبَنِ ﴿ اللهِ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ ال

فالدعوة لهؤلاء الناس واجبة؛ لأن هذا الدين لكل الناس، والدعوة من هؤلاء إذا أسلموا واجبة؛ لأنهم من أمة محمد على وأتباعه.

٣- على كل أحد مسؤولية نشر الدين كلَّ بحسبه، وأقل نصاب الدعوة حِفظ آية أو سنة، فمن حفظها لزمه إبلاغها.

#### ٤ - المسلمون قسمان:

١- عالم يبين الحق بنفسه، ويدعو الناس إلى اتباعه، كما قال مؤمن آل فرعون:
 ﴿ وَقَالَ اللَّهِ عَامَنَ يَنقُومِ اتَّبِعُونِ أَهَّدِ كُمَّ سَبِيلَ الرَّشَادِ ( اللَّهُ يَنقُومِ إِنَّمَا

(١) أخرجه البخاري برقم (٣٤٦١).

هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا مَتَاعٌ وَإِنَّ ٱلْآخِرَةَ هِيَ دَارُ ٱلْقَكَرادِ الله [غافر: ٣٨-٣٩].

٢- مسلم لكنه غير عالم، فهذا يدعو الناس إلى اتباع الرسل والعلماء، كما قال الله عزوجل عن صاحب يس: ﴿ وَجَاءَ مِنْ أَقَصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلُ يَسْعَىٰ قَالَ يَنقَوْمِ
 ٱتَّبِعُوا ٱلْمُرْسَلِينَ ۚ ﴾ ٱتَّبِعُوا مَن لَا يَسَنَا لُكُرُ أَجْرًا وَهُم مُهْتَدُونَ ﴾ [يس: ١٦-٢٠].

## فالكل يقوم بالدعوة إلى الله:

العالم يبين الحق بنفسه، وغير العالم يرشد الناس إلى اتباع الرسل والعلماء الذين هم أعرف الخلق بالله.

٥ - الدعوة واجبة على كل أحد كلُّ بحسبه؛ لأنها أمْر الله، كما أن الصلاة واجبة على كل أحد؛ لأنها أمر الله.

وكانت العبادة والدعوة في زمن النبي ﷺ واجبة على كل الأمة، ثم صارت العبادة على الأمة، ثم صارت العبادة على الأمة، والدعوة على بعض أفراد الأمة، فضعفت العبادة، وبدأ الناس يخرجون من الدين، ولا يُصلح آخر هذه الأمة إلا بما صَلُح به أولها.

فالعبادة والدعوة أمران واجبان على كل واحد من هذه الأمة بعينه:

- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَرْكَعُواْ وَاسْجُـدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ
   وَافْعَـكُواْ ٱلْخَـنِّرُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۚ وَجَدِلْهُم بِأَلَي هِى أَحْسَنُ ۚ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ۚ وَهُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ۚ وَهُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ۚ وَهُو أَعْلَمُ بِاللّٰهِ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ
- ٦- الدعوة إلى الله مسؤولية كل الأمة، وحاجة كل فرد من الأمة، فبها تحصل الهداية، ويزيد الإيمان، ويزيد المؤمنون.

- قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَهُمْ سُبُلَنَا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾ [العنكبوت: ٦٩].
- ٧- أمر الله المسلمين جميعاً بالاقتداء بالرسول ﷺ في جميع أحواله في الدعوة والعبادة والأخلاق وغيرها.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَٱلْمَوْمَ
   ٱلْآخِرَ وَذَكَر ٱللَّه كَثِيرًا ﴿ الْأَحْزَابِ: ٢١].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ٱلَّذِى لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ لَا إِللَّهَ إِلَّا هُو يُحْي، وَيُمِيثُ فَعَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيّ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَا إِللَّهِ وَكَلِمَنتِهِ، وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَكُمْ اللَّهِ وَكَلِمَنتِهِ، وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَكُمْ تَعَمَّمُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَكَلِمَنتِهِ، وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَكُمْ تَعَمَّمُ لَكُلُمْ مَن اللَّهِ وَكَلِمَنتِهِ، وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَكُمْ تَعَمَّمُ لَعَلَيْكُمْ تَعَمَّمُ اللَّهِ الْعَراف: ١٥٨].
- ٨- الله سبحانه اجتبي هذه الأمة من بين الأمم، وتوَّجها بتاج الأنبياء، وهو الدعوة إلى الله، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر.
- قال الله تعالى: ﴿ كُنتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوُنَ عَنِ ٱلْمُنكَدِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ ءَامَنَ آهَلُ ٱلْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمَّ مِنْهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ ٱلْفَلْسِقُونَ ﴿ اللَّهِ \* [آل عمران: ١١٠].
- 9- هناك فاصل زمني بين الإيمان ونزول الأحكام، وليس هناك فاصل بين الإيمان والدعوة إلى الله؛ لأن هذه الأمة مبعوثة كالأنبياء للدعوة إلى الله، وقد قام أوائل الصحابة رضي الله عنهم بالدعوة من أول يوم، وكان كل نبي يعلم أمته الإيمان ثم الأحكام، وأمر الله محمداً في أن يعلم أمته الإيمان، ثم الدعوة، ثم الأحكام التي نزلت في المدينة؛ لأن هذه الأمة مبعوثة كالأنبياء.
- ١ الله عز وجل وكَّلنا بنشر الحق في العالم، كما وكَّل الشمس بالإنارة، ووكَّل

السحب بتوزيع الماء، ووكَّل الأرض بالإنبات.

وهذه الثلاثة أدت الأمانة، فاستقامت الحياة الدنيا للخلق.

ونحن إذا أدينا أمانة الدعوة إلى الله للبشرية استقامت دنياهم وأخراهم.

فالنور للعالم كله، والماء للعالم كله، والنبات للعالم كله، والحق للعالم كله، والقرآن للعالم كله، والإسلام للعالم كله.

قال الله تعالى: ﴿ هَذَا بَكَنَّ لِلنَّاسِ وَلِيُنذَرُواْ بِهِ وَلِيَعْلَمُواْ أَنَمَا هُوَ إِلَنَّهُ وَحِدُ وَلِيَذَكَرُ اللهِ عَالَى: ﴿ هَذَا بَكَنَّ لِلنَّاسِ وَلِيُنذَرُواْ بِهِ وَلِيَعْلَمُواْ أَنْمَا هُوَ إِلَنَّهُ وَحِدُ وَلِيَذَكَّرَ اللهِ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

## فضائل الدعوة إلى الله:

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ
   ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ ثَلَيْ السَّالَ ﴾ [نصلت: ٣٣].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَلْتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْغَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ
   ٱلْمُنكَرِّ وَأُولَانِيكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْحُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْحُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْحُونَ ﴾ [آل عمران: ١٠٤].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَنهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ شُبُلُنَا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ثُلُهُ وَالَّذِينَ اللَّهُ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ ثُلَّهُ اللَّهَ لَمَعَ اللَّهَ اللَّهَ لَمَعَ اللَّهُ اللَّهَ لَمَعَ اللَّهُ اللَّهَ لَمَعَ اللَّهُ اللَّهُ لَمَعَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَمَعَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَمَعَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا
- ٤ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ دَعَا إِلَى هُدىً كَانَ لَهُ مِنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ دَعَا إِلَى هُدىً كَانَ لَهُ مِنْ أَجُورِ مَنْ تَبِعَهُ لاَ يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ آثَامِهِمْ إِلَى ضَلاَلَةٍ، كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الإِثْمِ مِثْلُ آثَامٍ مَنْ تَبِعَهُ لاَ يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ آثَامِهِمْ أَشَيْئاً». أخرجه مسلم (۱).
- ٥ وَعَنْ سَهْل بن سَعْدِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ لِعَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٢٦٧٤).

يَوْمَ خَيْبَرَ: «انْفُذْ عَلَى رِسْلِكَ حَتَّى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الإِسْلامِ، وَأَخْبِرْهُمْ بِمَا يَجِبُ عَلَيْهِمْ مِنْ حَقِّ اللهِ فِيهِ، فَوَاللهِ لأَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رَجُلاً وَاخْبِرْهُمْ بِمَا يَجِبُ عَلَيْهِمْ مِنْ حَقِّ اللهِ فِيهِ، فَوَاللهِ لأَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رَجُلاً وَاخِداً، خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ حُمْرُ النَّعَم». متفق عليه (۱).

#### • ثمار الدعوة إلى الله:

يكرم الله عز وجل كل من يقوم بالدعوة إلى الله على طريقة النبي على الأجور العظيمة، والثمار الكبيرة، فبسبب الدعوة تحصل للداعي الهداية والاستقامة، وزيادة الإيمان، وزيادة العمل الصالح، وحسن العمل، وتنوع العمل، وكثرة العمل، وكمال اليقين، ويحصل للداعي من الأجر بقدر مَنْ دعاه من الناس، وله مثل أجر من اهتدى بسببه.

# ويكرم الله كل داع إلى الله بأمور، منها:

أن الله يعزه وإن لم تكن عنده أسباب العزة كما أعز بلالاً وسلمان رضي الله عنهما.

ويجعل الله أعمال الدين كلها محبوبة لديه، يقوم بها، ويدعو إليها.

ويجعل الله له محبة في قلوب الخلق وهيبة وإجلالاً.

ويطوي بساط الباطل من حوله، ويؤيده بنُصرة غيبية من عنده، ويستجيب دعاءه، ويرزقه الجنة في الآخرة.

فالدعوة إلى الله جمعت المحاسن كلها، والأجور كلها، والفضائل كلها.

ولأهمية الدعوة إلى الله قام الله بها، وشرَّف رسله بالقيام بها، وامتن على هذه الأمة حين كلفهم بها.

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٢١٠)، ومسلم برقم (٢٤٠٦).

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يَدْعُوا إِلَى دَارِ السَّلَامِ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَاطِ مُسْلَقِيمِ ﴿ ثُسُلَقِيمِ ﴿ ثَالَكُ مِن لَكُ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى اللهِ تعالى اللهِ تعالى الله عالى الله عالى
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِي آَدْعُوٓ أَإِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ آَنَا ْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۗ وَسُبْحَنَ اللَّهِ وَمَاۤ آَنَا ْ مِن ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴿ ﴾ [يوسف: ١٠٨].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ
   ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ آَنُ اللهِ عَالَى: ٣٣].

#### أصول الدعوة إلى الله:

كما أن للعبادة أصولاً فكذلك للدعوة أصول أهمها:

- ١ إخلاص العمل لله، والدعوة إلى الله على طريقة رسوله على الله
- ٢- دعوة الناس جميعاً إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، مع حسن القول،
   وحسن العمل، وإنزال الناس منازلهم.
- ٣- دعوة الناس إلى الإسلام في كل مكان، في المدن والقرى والأسواق
   والبيوت وغيرها.
- ٤ القيام بالدعوة إلى الله في كل وقت من ليل أو نهار، فالعبادة كالصلاة والصيام
   لها أوقات، لكن الدعوة مشروعة في كل وقت، وفي كل مكان.
- ٥- القيام بالدعوة في جميع الأحوال، حال الأمن والخوف، وحال الشدة والرخاء، وحال الغنى والفقر.. وهكذا.
  - ٦- عدم أخذ الأجر على الدعوة؛ لأن أجر الداعي على الله.
- ٧- نقوم بالدعوة بصفة الإحسان، ولا نسأل الناس أجراً، كالشمس طبعها النور
   والعموم وتنير للناس بلا أجر.

- ٨- يكون الداعي قدوة حسنة للناس في سيرته وسريرته وصورته.
- ٩- عرض الدين على الناس بالرفق واللين والرحمة والتواضع، مع الدعاء لهم
   بالهداية، وعدم احتقار أحد من الناس، ونتحمل منهم كل أذى في سبيل الله.
   ومن أعظم أصول الدعوة:

دعوة الناس إلى التوحيد والإيمان وعبادة الله وحده لا شريك له، ونفي تأثير المشاهدات، وتصديق الغيبيات، ونفي المخلوق، وإثبات الخالق، وتجاوز الخلق إلى الخالق، والصور إلى المصور.

ونفي جميع الطرق، وإثبات طريقة النبي على في على في على الأحوال.

وتوجيه الناس من الدنيا إلى الآخرة.. ومن العادات إلى السنن النبوية.. ومن تكميل الأموال والشهوات إلى تكميل الأيمان والأعمال الصالحة.. ومن محبوبات النفس إلى محبوبات الرب.. ومن جهد غير الرسول إلى جهد الرسول على الرسول الله.

وإذا قام الإنسان بالدعوة إلى الله بهذه الأصول تعرض للابتلاء والأذى، فعليه أن يصبر ويعفو ويستغفر، ويلين ولا يكون فظاً غليظاً؛ لئلا ينفِّر الناس.

- ١- قال الله تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ ۚ وَجَدِلْهُم بِاللَّهِ عَالَى اللهِ تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِهِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ فَهِمَا رَحْمَةِ مِنَ اللهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَا نَفَشُوا مِنْ حَوْلِكُ فَاعَفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوكَلَ عَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّ مِن حَوْلِكُ فَأَعَفُ كَانَهُمْ فَلَا اللَّهُ عَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّ اللَّهُ عَلَى ٱللَّهُ عَلَى ٱللَّهُ عَلَى ٱللَّهُ عَلَى ٱللَّهُ عَلَى ٱللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْكُولُكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّا عَلَمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ ۖ وَكِلَّا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا

# يُوقِنُونَ ١٠].

## حكمة بعثة الأنبياء والرسل:

#### بعث الله الأنبياء والرسل بثلاثة أشياء:

بالدعوة إلى الله.. وتعريف الطريق الموصل إليه، وبيان ما للناس بعد القدوم عليه.

فالأول بيان التوحيد والإيمان.. والثاني بيان أحكام الشرع.

والثالث بيان اليوم الآخر وما فيه من الثواب والعقاب، والجنة والنار.

١- الدعوة إلى الله تكون أولاً بتعريف الناس بالله وأسمائه وصفاته وأفعاله،
 وكمال عظمته وقدرته، وجميل إحسانه إلى خلقه.

فنبين للناس أن الله هو العظيم وحده ليعظموه، وأنه الكبير وحده ليكبروه، وأنه المعطي وحده وأنه المعطي وحده ليحبوه، وأنه المعطي وحده ليسألوه، وأن خزائنه مملؤة ليقفوا ببابه وحده.. وهكذا.

ونبين أنه سبحانه هو الخالق وحده وما سواه مخلوق، وهو المالك وما سواه مملوك، وهو الرازق وما سواه مرزوق، وهو الغني وما سواه فقير إليه.. وهكذا.

ونبين أن الله وحده بيده كل شيء، وكل ما سواه ليس بيده شيء، له الخلق والأمر، وله الملك والحمد، وهو على كل شيء قدير.

ونبين للناس أن الله وحده هو المستحق للعبادة وحده دون سواه.

وإذا عرف الناس كمال أسماء الله وصفاته، وكمال عظمته وقدرته، وسعة رحمته وعلمه، وعظمة آياته ومخلوقاته، وجزيل نعمه، آمنوا بالله وعظموه

وأحبوه وأقبلوا على طاعته وعبادته.

ثم نبين بقية أركان الإيمان كالإيمان بالملائكة والكتب والرسل ليقوى التصديق بالغيب.

فهذه أول المراتب وأعظمها وأحسنها، وأعلاها.

- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَا ٱللَّهُ وَٱسْتَغْفِرَ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ
   وَٱلْمُؤْمِنَاتِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّبَكُمْ وَمَثْوَلَكُمْ ﴿ اللَّهِ اللهِ اله
- ٢- ثم يلي الدعوة إلى الله الدعوة لبيان اليوم الآخر وما فيه من البعث والحشر،
   والصراط والميزان، والجنة والنار؛ ليرغَب الناس في الإيمان والطاعات،
   ويتركوا الكفر والمعاصى، ويتنافسوا فى الأعمال الصالحة.
- ١- قال الله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ يَوْمَ إِذِ يَنْفَرَّقُونَ ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَكَنَّبُوا وَعَكَمْ السَّاعَةُ يَوْمَ إِنْ يَنْفَرَقُونَ ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِعَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللهُ ا
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَعَدَ ٱللهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَالُ خَلِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِ جَنَّاتٍ عَدْنٍ وَرِضُونٌ مِّنِ ٱللهِ

# أَحْبَرُ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي

- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ ٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْمُنْفِقَاتِ وَٱلْكُفَّارَ نَارَ جَهَنَّمَ
   خَلِدِينَ فِيهَا ۚ هِيَ حَسَّبُهُمَّ وَلَعَنَهُمُ ٱللَّهُ ۖ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُّقِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ أَوْلَهُمْ عَذَابٌ مُّقِيمٌ ﴿ إِلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَوْلَهُمْ عَذَابٌ مُّقِيمٌ ﴿ إِلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال
- ٣- ثم يلي ذلك الدعوة لبيان أحكام الدين وشرائعه، ببيان الحلال والحرام،
   والواجبات والسنن، والعبادات والمعاملات، والحقوق والحدود.

وهذا كان هدي النبي ﷺ في الدعوة.

ففي مكة كانت الدعوة إلى الله وإلى اليوم الآخر، ومكارم الأخلاق، وبيان أحوال الرسل مع أممهم.

وفي المدينة أكمل الله الدين بالأحكام الشرعية، فتقبَّلها من آمن بالله واليوم الآخر، وشَرِق بها الكافر والمنافق، ثم دخل الناس في دين الله أفواجاً، وكمل الدين.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ الْمَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الله تعالى: ﴿ الْمَائِدَة: ٣].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللّهِ وَالْفَتْحُ ﴿ وَرَأَيْتَ النَّاسَ
   يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ أَفُولَجًا ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرَهُ إِنَّهُ كَانَ
   تَوَّابًا ﴿ وَالنَّصِ ١٠-٣].

## كيفية الدعوة إلى الله:

يَعْرِض الداعي نفسه على الناس وما يحمله من الحق بما يلي:

الهدوء والتدرج.. والتيسير والتبشير.. والرفق واللين.. والمحبة والرحمة.. والبساطة والإلفة.. والدعوة والدعاء.. وطلب رضا الله.. والعزة والتواضع..

والصبر والحلم.. وحسن الظن، لأن سوء الظن يولِّد تسعة أضرار كلها شرور، وهي التجسس، ثم التحسس، ثم الغيبة، ثم النميمة، ثم الشحناء، ثم البغضاء، ثم التقاطع، ثم التدابر.

ونؤلف قلوب الناس بالثناء عليهم، وذكر محاسنهم، وإنزالهم منازلهم، ونحترمهم ونوقرهم، ونكرمهم ونهدي إليهم ما يحبون مما أحل الله.

وبذلك يحبوننا، ويسمعون كلامنا، ويتأثرون بحسن أخلاقنا، ويرغبون في ديننا، ويدخلون في رحمة الله.

ثم نبين لهم عظمة الله، وعظمة أسمائه وصفاته ليعظموه.

ثم نبين كثرة نعمه، وجميل إحسانه إلى عباده، خاصة بهذا الدين؛ ليشكروه ويطيعوه ليزيدهم من فضله.

ثم نطلب منهم توحيد الله بالعبادة والخَلْق والأسماء والصفات، وتوحيد الرسول على الله بالاتباع، فلا معبود بحق إلا الله، ولا متبوع بحق إلا رسول الله على الله بالاتباع، فلا معبود بحق الله بالاتباع، فلا معبود بحق الله بالله بالله بالله بالاتباع، فلا معبود بحق الله بالله بالل

ثم نبين حاجة الناس إلى ربهم، وحاجتهم للدين، ليسعدوا في الدنيا والآخرة.

ثم نبين فضائل الإيمان، وفضائل الأخلاق، وفضائل الأعمال الصالحة.

ثم نبين لهم ما أعد الله للمؤمنين من الجنة وما فيها من النعيم المقيم، وما أعد الله للكفار من النار وما فيها من العذاب.

وإذا عرف الناس ذلك جاءت عندهم الرغبة في الدين، والعمل بالدين، والدعوة إلى الدين، وهان عليهم الصبر على ذلك.

ونبذل كل ما نملك من أجل نشر الدين، وإعلاء كلمة الله، فنضحي من أجل نشر الحق بأنفسنا، وأموالنا، وأوقاتنا، وأهلنا، وديارنا، وشهواتنا، وبكل ما نملك كما فعل ذلك النبي على وأصحابه حتى أظهر الله دينه، وبذلك نحصل على رضوان الله، والسعادة في الدنيا، والجنة في الآخرة.

- ١- قال الله تعالى: ﴿ وَالسَّبِقُونَ الْأُوَلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ اَتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجَدِينَ وَالْأَنصارِ الْأَنْهَارُ لِلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ا
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ لَكِكِنِ ٱلرَّسُولُ وَالَذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ. جَنهَدُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفلِحُونَ ۞ أَعَدَّ ٱللهُ لَهُمْ وَأَنفُسِهِمْ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفلِحُونَ ۞ أَعَدَّ ٱللهُ لَهُمْ جَنَّنَتٍ بَحْرِيمِن تَعْتِهَا ٱلأَنْهَارُ خَللِينَ فِيها ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ۞ ﴿ [التوبة: ٨٨-٨٩].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ فِيمَا رَحْمَةِ مِنَ اللهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانفَضُوا مِنْ حَوْلِكُ فَاعَفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَهَا وِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوكَلَ عَلَى ٱللّهِ ۚ إِنَّ مِنْ حَوْلِكُ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَهَا وِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوكَلَ عَلَى ٱللّهِ ۚ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ ٱلْمُتَوكِلِينَ اللّهِ اللهِ عَمِوان: ١٥٩].
- ٤ وقال الله تعالى: ﴿ ذَالِكُمُ ٱللهُ رَبُكُمْ ۖ لَا إِلَاهُ إِلَّا هُوَ ۚ خَالِقُ كُلِ شَيْءٍ
   قَاعْبُدُوهُ ۚ وَهُوعَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴿ إِنَّ الْاَنْعَامِ: ١٠٢].
- ٥ وقال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَنَ كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَالْيَوْمَ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْ

## وقت الدعوة إلى الله:

الإسلام دين كامل جاء بتنظيم الأفكار والأعمال والأوقات.

فكل عبادة لها وقت ومناسبة، ولها بداية ونهاية كالصلاة والصيام والحج ونحوها. أما الدعوة إلى الله ففي كل وقت، وفي كل حال، وفي كل مكان.

فعلى المسلم أن يقضي وقته على الكيفية التي قضاها رسول الله عَلَيْ ليكون من أتباعه كما فعل الصحابة رضي الله عنهم.

فيؤدي فرائض الله، ويمتثل أمر ربه في كل حال، ويصرف جزءاً يسيراً من وقته في أمور الكسب والمعاش، ويصرف جلّ وقته في الدعوة على الله، كي يعبد الناس ربهم وحده لا شريك له.

فإذا فرغ أو لم يتيسر له من يدعوه تزوَّد من العلم، أو علَّم غيره من المسلمين أحكام الدين، ليتعلم ويرفع الجهل عنه وعن غيره.

فإذا فرغ أو لم يتيسر له من يعلِّمه أو يتعلم منه، اشتغل بخدمة إخوانه المسلمين، وقضاء حاجاتهم، والإحسان إلى الخلق، والتعاون على البر والتقوى.

فإذا فرغ أو لم يتيسر له أن يقوم بذلك اشتغل بنوافل العبادات كالسنن المطلقة والأذكار وتلاوة القرآن ونحوها من القُرَب والأعمال الصالحة.

ويُقدِّم في كل حال ما نفعه أعم للمسلمين وغيرهم في كل حال.

فالمسلم دائم العمل في إصلاح نفسه وإصلاح غيره.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِي أَدْعُوا إِلَى اللّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتّبَعَنِي وَسُبْحَنَ اللّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴿ ﴾ [يوسف: ١٠٨].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَّوْقُوتَ السَّنَ النساء:
   ١٠٣].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَكِن كُونُوا رَبَّانِيِّعِنَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ ٱلْكِئلَبَ وَبِمَا كُنتُمُ
   تَدَّرُسُونَ ﴿ اللهِ عمران: ٧٩].

- ٤ وقال الله تعالى: ﴿ وَٱبْتَغِ فِيمآ ءَاتَنكَ اللهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلَا تَسْن نَصِيبَكَ مِن اللهُ اللهُ
- ٥ وقال الله تعالى: ﴿ وَٱلْعَصْرِ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَغِي خُسْرٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ
   وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّبْرِ ۞ ۞ [العصر: ١-٣].
  - عقوبة ترك الدعوة إلى الله:

الدعوة إلى الله أعظم الوظائف، وفي تركها أعظم العقوبات.

١ - عقوبات ترك الدعوة كثيرة، ومنها:

#### ١ - الاستبدال:

قال الله تعالى: ﴿ وَإِن تَتَوَلَّوا لِمَ تَبْدِلَ فَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَلَكُم ﴿ ١٠٠٠ ].

#### ٢ - اللعن والحرمان من رحمة الله:

#### ٣- العداوة والبغضاء:

قال الله تعالى: ﴿ وَمِنَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّا نَصَكَرَىٰ أَخَذُنَا مِيثَفَهُمْ فَنَسُواْ خَظًا مِّمَا ذُكِوْرُواْ بِهِ فَأَغَرْبَنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغَضَاءَ إِلَى يَوْمِ الْقِيكَمَةِ \* وَسَوْفَ يُنْتِئُهُمُ اللَّهُ بِمَا كَانُواْ يَصَّنَعُونَ اللَّهِ اللهائدة: ١٤].

#### ٤ - التدمير والهلاك:

قال الله تعالى: ﴿ فَلَـمَّانَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِدِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُواَبَ كُلِّ شَى عَكَمَّ إِذَا فَرِحُواْ بِمِا أُونُواْ أَفَوْرِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ﴿ اللهِ لَهُمْ مُثَلِيسُونَ ﴿ اللهِ فَقَطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ وَالْحَادِينَ الْكَامُواْ وَالْعَامِنَ اللهِ مَا اللهِ مَا عَدَادِهُ اللهِ مَا اللهِ مَا عَلَمُواْ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ ا

#### ٥- الفرقة والخلاف والعذاب في الدنيا والآخرة:

قال الله تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةُ يُدَعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْغَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ۚ وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفلِحُوكَ ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاَخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيْنَتُ ۚ وَأَوْلَتِهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَأَخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا

٢- وإذا تركت الأمة الدعوة إلى الله أصابها ثلاث آفات:

الأولى: العناية بالدنيا، وإهمال الآخرة.

الثانية: صرف الأموال والأوقات والأفكار في غير مصلحة الدين.

الثالثة: الاقتداء بالكفار في طريقة الحياة، والتعلم لديهم، لنقل طريقة حياتهم إلى بلاد المسلمين.

٣- إذا قامت الدعوة إلى الله فتحت أبواب الخير كلها، فيدخل الإيمان والأعمال الصالحة في حياة الناس، وتدخل الأخلاق الحسنة من الصبر والعفو والإحسان والرحمة في حياتهم، ويدخل الكفار في الدين، ويدخل العصاة في الطاعات.

وإذا لم نقم بالدعوة إلى الله فُتحت أبواب الشر كلها، ودخل كل شر، وخرج كل خير.

وإذا خرج الإيمان والعمل الصالح والأخلاق الحسنة، دخل مكانها الكفر

- والعمل الفاسد، والأخلاق السيئة، ثم في النهاية يخرج الناس من دين الله أفواجاً، كما دخلوه أفواجاً، سنة الله ولن تجد لسنة الله تبديلاً.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَاتَّقُواْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَنتِ مِنَ ٱلسَّكَمَآءِ
   وَٱلْأَرْضِ وَلَنكِن كَذَّبُواْ فَأَخَذْنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِم بَمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللْمُلْكُولَ اللَّهُ الللللللْمُ الللللْمُلْلَا اللللللْمُ اللللللللْمُلْلِي اللللللللللْمُ اللللللللللْمُ الللللْمُلْلُولُلُولُولُ اللللْم
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِن تُطِيعُوا فَرِبِهَا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِننَبَ يَرُدُّوكُم بَعْدَإِيمَنِكُمْ كَفِرِينَ ﴿ يَكَانَتُ اللّهِ وَفِيكُمْ يَرُدُّوكُم بَعْدَإِيمَنِكُمْ كَفِرِينَ ﴿ أَنَ وَكَيْفَ تَكَفُرُونَ وَٱنتُمْ تُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ ءَايَنَ ٱللّهِ وَفِيكُمْ يَرُدُوكُمْ بَعْدَايِمَ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَالِيَكُ اللّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ وَمَن يَعْنَصِم بِاللّهِ فَقَدْ هُدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْنَقِيمٍ ﴿ أَن عَمران : ١٠١-١٠١].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿مَن يَعْمَلُ سُوٓءًا يُجِّزَ بِهِ وَلَا يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ﴿ النساء: ١٢٣].

## • نواقض الدعوة:

## كما أن للإسلام نواقض، فكذلك للدعوة نواقض منها:

الرياء وعدم الإخلاص.. وأكل الدنيا بالدين.. وبيع كلام الله ورسوله بالأجرة.. والدعوة إلى حمية الجاهلية والأجرة.. والدعوة إلى حمية الجاهلية والعصبية كمن يدعو إلى حزب أو طائفة أو جماعة ولا يقبل الدعوة من غيره، والله أمرنا أن ندعو إليه، ولا ندعو إلى غيره.

# وكل من ترك أصول الدعوة، ودعا على هواه، ابتلي بآفات كثيرة منها:

تزكية النفس.. والعجب والكبر.. والحرص على الجاه والمنصب.. واحتقار الآخرين.. والنظر في عيوب الدعاة إلى الله.. والإنفاق على شهواته، وترك الإنفاق على الدين.. وثقلت عليه الفرائض والأعمال الصالحة.. وتوسع في المباحات.. وهانت عليه إضاعة الأوقات في الجدل والشهوات.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلمُسْلِمِينَ ﴿ ثَالَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اله

### مراتب الدعوة إلى الله:

جعل الله سبحانه مراتب الدعوة بحسب مراتب الخلق.

والناس ثلاثة أقسام:

الأول: من إذا عُرض عليه الحق اعترف به واتبعه.

فهذا يدعى بالحكمة بحسن بيان الحق، ومقاصد الشرع، وسماحة الإسلام.

الثاني: من إذا سمع الحق اعترف به، لكنه لا يسرع لقبوله والعمل به.

فهذا يحتاج مع البيان إلى الموعظة الحسنة، بالتذكير بفضل الله على عباده، والترغيب في الجنة، والتحذير من النار، ليعلم ثواب الطاعات فيُقبل عليها، ويعلم عقوبة المعاصي فيحذر منها، وينشرح صدره للعمل الصالح.

الثالث: من إذا عُرض عليه الحق لا يعترف به، ولا يقبله، بل يرده بالشبهات.

فهذا يجادَل بالتي هي أحسن، وتُضرب له الأمثلة الحسية والعقلية حتى يقتنع، وتزول شبهته.

وقد بين الله ذلك كله بقوله سبحانه: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةُ وَجَدِلْهُم بِٱلْتِي هِيَ أَحْسَنُ ۚ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ۗ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْمَدِينَ ﴿ النحل: ١٢٥].

#### مراحل الدعوة إلى الله:

مرت دعوة النبي على إلى الإسلام بثلاث مراحل:

## الأولى: مرحلة النشر والبلاغ:

وفي هذه المرحلة دعا النبي على إلى التوحيد والإيمان، وعبادة الله وحده لا شريك له، وترك عبادة الأوثان، وبيان قصص الأنبياء مع أممهم، وذكر أحوال اليوم الآخر، وصفة الجنة والنار، والدعوة إلى مكارم الأخلاق، وفضائل الأعمال.

وقد بدأت هذه المرحلة في مكة، واستمرت إلى أن توفي النبي على في المدينة، ثم سار عليها أصحابه رضي الله عنهم من بعده.

#### الثانية: مرحلة البناء والتكوين:

وفي هذه المرحلة اعتنى النبي على بمن أسلم من الصحابة، ورباهم في دار الأرقم بمكة، وزكاهم بالإيمان ومكارم الأخلاق، حتى جاء عندهم الاستعداد للعمل بالدين، والدعوة إليه، فلما كمل استعدادهم، أذن الله لهم بالهجرة إلى المدينة.

#### الثالثة: مرحلة الاستخلاف والتمكين:

وهذه كانت حين هاجر النبي على وأصحابه إلى المدينة، وفي المدينة نزلت الأحكام الشرعية كلها، حين كمل إيمان الصحابة، واستعدوا لامتثال جميع أوامر الله في جميع الأحوال.

فلما جاء فيهم الإيمان والتقوى والعمل الصالح مكَّن الله لهم في الأرض، وقامت الخلافة الإسلامية في المدينة، وانتشر الدين، وبعث النبي ﷺ بعوثه

- وأمراءه في أنحاء الأرض يدعون إلى الله، ويحكمون بالإسلام، ثم توفاه الله عز وجل.
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَٱلسَّنبِقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ ٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّنتِ تَجَـّرِي تَحَتّهَا ٱلْأَنْهَارُ بَإِحْسَنِ رَّضِى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّنتِ تَجَـّرِي تَحَتّها ٱلأَنْهَارُ خَلِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ التوبة: ١٠٠].

# ٦- أحكام الدعاة إلى الله

## • أقسام الناس:

الناس في العمل قسمان:

فمنهم من اجتهد على الدنيا ثم راح وتركها وهم الكفار.

ومنهم من اجتهد على الآخرة ثم مات فوجدها وهم المؤمنون.

والمؤمنون الذين اجتهدوا على الآخرة قسمان:

الأول: من اشتغل بالعبادة فقط، فهذا ينقطع عمله بعد موته، وتغلق صحائف عمله.

الثاني: من اشتغل بالعبادة والدعوة إلى الله، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وتعلَّم وتعليم شرع الله، والإحسان إلى الخلق.

فهذا بأرفع المنازل وأعلاها، وعمله مستمر، وصحائفه مفتوحة تُملأ بالأجور والحسنات كل يوم.

٢- وَعَنْ أَبِي مَسْعُودٍ الْأَنْصَارِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النّبِيّ ﷺ

فَقَالَ: إِنِي أُبْدِعَ بِي فَاحْمِلْنِي، فَقَالَ: «مَا عِنْدِي» فَقَالَ رَجُلُ: يَا رَسُولَ الله أَنَا أَذُلّهُ عَلَى مَنْ يَحْمِلُهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ دَلّ على خَيْرٍ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ فَاعِلِهِ». أخرجه مسلم (۱).

٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ دَعَا إِلَى هُدى كَانَ لَهُ مِنَ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ دَعَا إِلَى هُدى كَانَ لَهُ مِنْ أَجُورِ مِنْ أَجُورِ مَنْ تَبِعَهُ لاَ يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ آثَامِهِمْ إِلَى ضَلاَلَةٍ، كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الإِثْمِ مِثْلُ آثَامِ مَنْ تَبِعَهُ لاَ يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ آثَامِهِمْ شَيْئاً». أخرجه مسلم ".

#### • وظيفة الأمة:

الدعوة إلى الله وظيفة كل الأمة، فهي واجبة على جميع المسلمين، لدعوة غير المسلمين إلى الله؛ لأن الدعوة إلى الله هي التي تحل العقدة الكبرى، عقدة الكفر والشرك في البشرية، وإذا انحلت هذه العقدة انحلت العقد كلها. أما الفتاوى في مسائل الأحكام، فهذا خاص بأهل العلم، فمن علم الحكم أفتى به، ومن جهله دل المستفتي على العلماء الذين اختصهم الله بمزيد من العلم والفقه، والفهم والحفظ، والدال على الخير كفاعله.

وكان الصحابة رضي الله عنهم يتدافعون الفتوى فيما بينهم، والمفتون فيهم قلة كعلي، ومعاذ، وزيد بن ثابت، وابن عباس، وابن عمر رضي الله عنهم. فالفتوى ليست مباحة لكل أحد، لئلا يقول الناس على الله غيرالحق، فالعلماء والفقهاء هم أهل الفتوى كما قال سبحانه: ﴿فَسَنَكُوا أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ النحل: ٢٤].

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٨٩٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٢٦٧٤).

أما الدعوة فكلَّ يدعو إلى الله بحسب ما عنده من العلم وما يعرفه من القرآن، وأقله آية.

فالدعوة إلى الله، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر أعمال واجبة على الأمة كلها.

وقد قام بها أصحاب النبي على من أول يوم، قبل نزول أحكام الصلاة والزكاة وغيرها.

وقد اجتبى الله هذه الأمة كما اجتبى الأنبياء للدعوة إلى الله، وشرفها وكلفها بالدعوة إلى الله إلى يوم القيامة.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أَمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْغَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ
   ١ قال الله تعالى: ﴿ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ إِنَّ عَمِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ ءَامَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْرُهُمُ الْفَلْسِقُونَ ﴿ اللَّهِ \* [آل عمران: ١١٠].
  - واجب المسلم والمسلمة:

على كل مسلم ومسلمة واجبان:

الواجب الأول: العمل بالدين، بعبادة الله وحده لا شريك له، وطاعة الله ورسوله،

وفعل ما أمر الله به، واجتناب ما نهى الله عنه.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَأَعْبُدُوا أَللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْعًا ﴾ [النساء: ٣٦].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ، وَلَا تَوَلَّوا عَنْهُ وَأَنتُمْ
   تَسْمَعُونَ ﴿ ثَالَ الله الله عَالَى : ٢٠].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا ٓ ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـ دُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَٱننَهُوا ۚ وَٱتَّقُوا ٱللَّهُ إِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ نَا الْحَسْرِ: ٧].

الواجب الثاني: الدعوة إلى الله، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْعَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ
   ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أَمُنْكُمْ أَمُنْكُمْ أَلَمُفْلِحُونَ ﴿ اللهِ عَمِ انَ ١٠٤].
- ٢- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرو رَضِيَ اللهُ عَنْهُما أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «بَلِّغُوا عَنِّي وَلَوْ
   آيةً». أخرجه البخاري<sup>(۱)</sup>.
- ٣- وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ:
   «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكُراً فَلْيُغَيِّرْهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الإِيمَانِ». أخرجه مسلم (۱)
  - أحوال الداعي إلى الله:

الداعى إذا قام بالدعوة إلى الله جاءت عليه حالتان:

الأولى: حالة إقبال الناس عليه، كما حصل للنبي ﷺ حين استقبله أهل المدينة، وفرحوا بقدومه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣٤٦١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٤٩).

الثانية: حالة إدبار الناس عنه، كما حصل للنبي على حين رده زعماء أهل الطائف، وأغْرَوا به السفهاء والصبيان حتى ضربوه بالحجارة.

فالله عز وجل لا يُسْلِم أولياءه لأعدائه، ولكنه حكيم عليم يربي الداعي أحياناً، ويربى به أحياناً.

وحالة الإقبال على الداعي أشد وأخطر، فقد يدخله الغرور، وتُعْرَض عليه المناصب، فيكون عرضة للفتنة بالدنيا.

وتلك محاولة الشيطان لسرقة الداعي من الدين، وشغله عن الدين بالدنيا والأموال والأشياء والمناصب.

أما حالة الإدبار والإعراض عنه فهي أحسن وأقوى تربية له.

إذ بها يزداد توجه الداعي إلى الله، والإقبال عليه، والقرب منه، فتأتي بسبب ذلك نصرة الله عز وجل، كما حصل للنبي على لما طرده أهل الطائف دعا الله فأيده بجبريل وملك الجبال، ثم يسر له دخول مكة عزيزاً، ثم أكرمه بالإسراء والمعراج، ثم يسر له الهجرة إلى المدينة، ثم ظهور الإسلام والتمكين في الأرض.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتَرَكُّواْ أَن يَقُولُوٓاْ ءَامَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ فَاللهِ عَالَى اللهُ تعالى : ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتَرَكُواْ أَن يَقُولُوٓاْ ءَامَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴿ وَلَيَعْلَمَنَ اللهُ اللَّهُ اللَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَ الْكَذِينِ الْآ ﴾ [العنكبوت: ٤-٣].
- ٢- وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنْهَا قَالَتْ لِرَسُولِ اللهِ ﷺ: يَا رَسُولَ اللهِ! هَلْ أَتَى عَلَيْكَ يَوْمُ كَانَ أَشَدَّ مِنْ يَوْمِ أُحُدِ؟ فَقَالَ: «لَقَدْ لَقِيتُ مِنْ قَوْمِكِ، وَكَانَ أَشَدّ مَا لَقِيتُ مِنْ هُمْ يَوْمُ العَقَبَةِ، إذْ عَرَضْتُ نَفْسِي عَلَى ابْنِ عَبْدِ يَالِيلَ بْنِ عَبْدِ كُلالٍ، فَلَمْ يُحِبْنِي إِلَى مَا أَرَدْتُ، فَانْطَلَقْتُ وَأَنَا مَهْمُومٌ عَلَى وَجْهِي، فَلَمْ أَسْتَفِقْ إلا فَلَمْ يُحِبْنِي إِلَى مَا أَرَدْتُ، فَانْطَلَقْتُ وَأَنَا مَهْمُومٌ عَلَى وَجْهِي، فَلَمْ أَسْتَفِقْ إلا إلى مَا أَرَدْتُ، فَانْطَلَقْتُ وَأَنَا مَهْمُومٌ عَلَى وَجْهِي، فَلَمْ أَسْتَفِقْ إلا إلى مَا أَرَدْتُ، فَانْطَلَقْتُ وَأَنَا مَهْمُومٌ عَلَى وَجْهِي، فَلَمْ أَسْتَفِقْ إلا إلى مَا أَرَدْتُ مَا اللهِ اللهِ عَلَى وَجْهِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ إلى اللهِ إلى اللهِ الله

بِقَرْنِ الثَّعَالِبِ.

فَرَفَعْتُ رَأْسِي فَإِذَا أَنَا بِسَحَابَةٍ قَدْ أَظَلَّتْنِي، فَنَظَرْتُ فَإِذَا فِيهَا جِبْرِيلُ، فَنَادَانِي. فَقَالَ: إِنَّ الله عَزِّ وَجَلِّ قَدْ سَمِعَ قَوْلَ قَوْمِكَ لَكَ وَمَا رَدّوا عَلَيْكَ، وَقَدْ بَعَثَ إِلَيْكَ مَلَكَ الجِبَالِ وَسَلّمَ إِلَيْكَ مَلَكَ الجِبَالِ اللهِ عَنْ فِيهِمْ. قَالَ: فَنَادَانِي مَلَكُ الجِبَالِ وَسَلّمَ عَلَيْ. ثُمَّ قَالَ: يَا مُحَمِّدُ! إِنَّ الله قَدْ سَمِعَ قَوْلَ قَوْمِكَ لَكَ، وَأَنَا مَلَكُ الجِبَالِ، وَسَلّمَ عَلَيْ. ثُمَّ قَالَ: يَا مُحَمِّدُ! إِنَّ الله قَدْ سَمِعَ قَوْلَ قَوْمِكَ لَكَ، وَأَنَا مَلَكُ الجِبَالِ، وَقَدْ بَعَنَنِي رَبِّكَ إِلَيْكَ لِتَأْمُرنِي بِأَمْرِكَ. فَمَا شِئْتَ؟ إِنْ شِئْتَ أَنْ أُطْبِقَ عَلَيْهِمُ وَقَدْ بَعَنَنِي رَبِّكَ إِلَيْكَ لِتَأْمُرنِي بِأَمْرِكَ. فَمَا شِئْتَ؟ إِنْ شِئْتَ أَنْ أُطْبِقَ عَلَيْهِمُ اللهِ عَنْ أَصْلاَبِهِمْ اللهُ وَحْدَهُ، لاَ يُشْرِكُ بِهِ شَيْئاً». متفق عليه (''.

# عدة الداعي إلى الله:

### أساس الدين أمران:

كمال اليقين على الحق.. وكمال الرحمة للخلق.

فقوة اليقين على الحق سبحانه تمنع عن الداعي شر المخلوقات.

وقوة رحمته للخلق تمنعه أن يضر المخلوقات.

فَنَسْلم من شر الناس كلهم بقوة اليقين، ويَسْلم أهل الشر من الداعي بقوة الرحمة لهم، وبذلك تحصل الهداية والخير، وتجتمع القلوب على الدين.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُو حَسْبُهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِ ۚ قَدْ جَعَلَ ٱللَّهُ لِللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ٱللَّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَمْ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ا

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رَسَالَتَهُ وَالله يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَيْفِرِينَ ﴿ اللهَ اللهَ اللهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَيْفِرِينَ ﴿ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَيْفِرِينَ ﴿ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَيْفِرِينَ ﴿ اللهَ اللهَ اللهَ لَا يَهْدِى اللهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَيْفِرِينَ ﴿ اللهَ اللهُ اللهَ لَا اللهُ لَا يَهْدِى اللهَ لَا يَهْدِى اللهَ لَا يَهْدِى اللهُ لَا اللهُ لَا يَهْدِينَ اللهُ لَا يَعْمَلُ فَا اللهُ لَا يَعْمَلُ اللهُ لَا يَهْدِى اللهُ لَا يَعْمِلُ اللهُ لَا يَهْدِينَ اللهُ اللهُ لَا يَعْمِلُ اللهُ ا

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٢٣١)، ومسلم برقم (١٧٩٥)، واللفظ له.

٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ اللَّهُ ۗ [الأنبياء: ١٠٧].

٤- وَعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهِما أَنَّهُ غَزَا مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ قِبَلَ نَجْدِ، فَلَمَّا قَفَلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ قَفَلَ مَعَهُ، فَأَدْرَكَتْهُمُ القَائِلَةُ فِي وَادٍ كَثِيرِ العِضَاهِ فَنَزَلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَتَفَرّقَ النّاسُ فِي العِضَاهِ يَسْتَظِلُّونَ بِالشَّجَرِ، وَنَزَلَ رَسُولُ اللهِ فَنَزَلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ وَنَوْمَةً، ثُمَّ إِذَا رَسُولُ اللهِ ﷺ وَنَوْمَةً، ثُمَّ إِذَا رَسُولُ اللهِ ﷺ وَنَوْمَةً عَلَى اللهِ عَلَيْهِ مَا سَيْفَي وَأَنَا نَائِمٌ، فَإِذَا عِنْدَهُ أَعْرَابِيٍّ جَالِسٌ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ : «إِنَّ هَذَا اللهِ عَلَيْهِ يَلْمُ وَسُلْ اللهِ ﷺ : «إِنَّ هَذَا اللهُ عَلَيْهِ وَمُنْ اللهِ عَلَيْهِ مَلْ اللهِ عَلَيْهِ عَلَى رَبُه منعت الأعرابي أن ينال الرسول ﷺ بشر، فقوة يقين الرسول ﷺ على ربه منعت الأعرابي أن ينال الرسول ﷺ بشر، وقوة الرحمة للأعرابي من رسول اللهِ ﷺ سَلِمَ بسببها من القتل، وكانت سبباً لهدايته وهداية قومه.

## نية الداعي إلى الله:

هذا الدين رحمة للعالمين، وأجر كل داع إليه بحسب سعة نيته، وقد قام على الله وعبادة الله، مبتدئاً بنفسه، ثم أهله، ثم عشيرته الأقربين، ثم قومه، ثم أهل مكة وما حولها، ثم العرب قاطبة، ثم الناس كافة، مبيئاً أنه رسول الله إلى الناس كافة، وأنه رحمة للعالمين، فدخل الناس في دين الله أفواجاً.

ونية الداعي لها ثمان درجات:

١ - أن يبدأ بنفسه.

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوٓاْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٣٥٤)، واللفظ له، ومسلم برقم (٨٤٣).

عَلَيْهَا مَلَكِيكَةً غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۗ ۞ ﴿

#### ٢- ثم يدعو أهله.

قال الله تعالى: ﴿ وَأَمْرَ أَهَلَكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَآصَطَبِرُ عَلَيْهَا ۚ لَا نَشَّنَالُكَ رِزْقًا ۗ نَحْنُ نَرَزُقُكَ ۗ وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلنَّقُوىٰ ﴿ آٓ ﴾ [طه:١٣٢].

٣- ثم يدعو عشيرته الأقربين.

قال الله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ أَلَأَقَرَبِي ثَنَّ ﴾ [الشعراء: ٢١٤].

٤ - ثم يدعو قومه إلى الله.

قال الله تعالى: ﴿ لِتُنذِرَقُومًا مَا آَنَنَهُم مِن نَّذِيرِ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ﴿ ﴾ والسجدة: ٣].

٥- ثم يدعو أهل بلده وما حولها.

قال الله تعالى: ﴿لِلنَّذِرَأُمُّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلِهَا وَلَنْذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ لَارَيْبَ فِيهِ فَرِيقُ فِي اللهِ عَالَى: ﴿لِنَّالُهُ فَرِيقُ فِي اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِه

٦- ثم يدعو العرب قاطبة.

قال الله تعالى: ﴿ هُوَ اَلَّذِى بَعَثَ فِى ٱلْأُمِيَّةِ نَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَسَّ لُواْعَلَيْهِمْ ءَايَئِهِ، وَيُزَكِّهِمْ وَلُكِيمِمْ وَالْخِيمِةِ وَيُزَكِّهِمْ وَيُؤَكِّهِمْ وَلَيْكِهُ وَيُؤَكِّهِمْ وَلَيْكِهُمُ الْكِنْبَ وَالْحِمَةَ وَإِن كَانُواْمِن فَبْلُ لَغِي ضَلَالٍ ثَمِينٍ ﴿ الْحَمَةَ : ٢].

٧- ثم يدعو الناس كافة.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا ۚ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكَذِيرًا وَلَكِمَنَّ أَلَكُ لِلَّا صَآفَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكَذِيرًا وَلَكِمَنَّ أَلَكُ اللَّهُ عَالَمُونَ ﴿ اللَّهُ ١٨١].

٨- ثم يدعو العالم كله من الناس، والجن إن حضروا لديه.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعَكَمِينَ ﴿ الْأَنبِياء: ١٠٧].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ قُلُ أُوحِى إِلَىٰٓ أَنَهُ اَسْتَمَعَ نَفَرُّ مِنَ ٱلْجِيزِ فَقَا لُوٓ أَ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا ﴿ )
 يَهْدِى إِلَى ٱلرُّشْدِ فَتَامَنَا بِهِ ۗ وَلَن نُشْرِكَ بِرَيِّنَا ٱحْدًا ﴿ ) ﴿ [الجن: ١-٢].

## مسؤولية الداعي إلى الله:

أمر الله عز وجل رسوله محمداً على بأربعة أشياء:

أن يتعلم الوحي.. وأن يعمل به.. وأن يعلِّمه الناس.. وأن يقيم الناس عليه. وهذه المسؤوليات انتقلت إلينا بعد وفاته عليه.

فالدين خطوتان، خطوة للعبادة، وخطوة للدعوة، وحركة في إصلاح النفس، وحركة في إصلاح الغير، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء.

والواجب على المسلم أن يتعلم شيئين:

جهد النبي ﷺ وهو الدعوة.. وحياة النبي ﷺ وهي الدين الكامل.

وإذا كانت الدعوة موجودة في الأمة، وحياة النبي على الست موجودة، فلا يكون في الدعوة فلاح ولا نجاة، ولا تنزل هداية ولا نصر، ولا يحصل تمكين ولا استخلاف، ولا تتحقق عزة ولا أمن.

وقد اجتهد النبي على أصحابه حتى جاء فيهم أمران:

إقامة الدين في حياتهم.. وإقامة الدين في حياة الناس.

فكل مسلم مسؤول سوف يحاسبه الله على العمل الانفرادي، وهو العبادة، وعلى العمل الاجتماعي وهو الدعوة إلى الله، وسوف يسأل الله كلاً من الداعي والمدعو يوم القيامة عما كانوا يعملون في الدنيا.

١- قال الله تعالى: ﴿ فَلَنَسْ عَكُنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْ عَكَ ٱلْمُرْسَلِينَ الْ

فَلْنَقُصَّنَّ عَلَيْهِم بِعِلْمِ وَمَاكُنَا غَآبِيِينَ ﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَبِذِ ٱلْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتَ مَوَزِينُهُ وَالْوَزْنُ يَوْمَبِذِ ٱلْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتَ مَوَزِينُهُ وَالْوَزْنُ يَوْمَبِذِ ٱلْحَقَّ مَوَزِينُهُ فَأُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓ ٱنفُسَهُم بِمَا كَانُوا بِعَايَنْتِنَا يَظْلِمُونَ ﴿ ﴾ وَمَنْ خَفَّتَ مَوْزِينُهُ فَأُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓ ٱنفُسَهُم بِمَا كَانُوا بِعَايَنْتِنَا يَظْلِمُونَ ﴾ والأعراف: ٦-٩].

٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَٱلْعَصْرِ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ
 وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَقَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّبْرِ ۞ ﴾ [العصر: ١-٣].

# • جهد الداعي إلى الله:

ينقسم جهد الداعي إلى الله إلى قسمين:

#### الأول: جهد على النفس:

ويكون بحمل النفس على طاعة الله، والاستقامة على العبادة، والطاعة حتى الممات.

قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلَنَا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾ [العنكبوت: ٦٩].

# الثانى: جهد على الغير، وهو ثلاثة أنواع:

- ١- جهد على الكافر لعله يهتدي كما قال سبحانه: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اَفْتَرَنَهُ ۚ بَلَ هُوَ الْحَقُ مِن رَبِّكَ لِتُنذِرَ فَوْمًا مَّا أَتَنهُم مِن نَّذِيرِ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُم يَهْ تَدُونَ ﴿ آَنَهُم مِن نَّذِيرِ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُم يَهْ تَدُونَ ﴿ آَنَهُم مِن نَّذِيرِ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُم يَهْ تَدُونَ ﴿ آَنَهُم مِن نَّذِيرِ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُم يَهْ تَدُونَ ﴾ [السجدة: ٣].
- ٢- جهد على العاصي ليكون مطيعاً، وعلى الجاهل ليكون عالماً، وعلى الغافل ليكون عالماً، وعلى الغافل ليكون ذاكراً، كما قال سبحانه: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَّةٌ يُدَعُونَ إِلَى الْخُيْرِ وَيَأْمُرُونَ لِيكون ذَاكراً، كما قال سبحانه: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أَلْمُفْلِحُونَ لِنَا اللهِ عَمَانَ ١٠٤].
- ٣- جهد على الصالح ليكون مصلحاً، وعلى العالم ليكون معلِّماً، وعلى الذاكر

ليكون مذكِّراً.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَٱلْعَصْرِ ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيلُواْ
 ٱلصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّبْرِ ﴿ ﴾ [العصر: ١-٣].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ فَذَكِّرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ إِنَّا ﴾ [الغاشية: ٢١].

# • أسباب الهداية:

دخل الناس في الإسلام في عهد النبي ﷺ متأثرين بأسباب كثيرة أهمها:

#### ١ - حسن الأخلاق:

قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ١٠٠ [القلم: ٤].

٢- الدعوة باللسان: كما دعا النبي ﷺ أبا بكر وخديجة وعلياً وغيرهم رضي الله
 عنهم فأسلموا.

قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِيحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلمُسْلِمِينَ ﴿ آَنُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُواللهُ اللهُ اللهُو

- ٣- التعليم: كما أسلم بعض الصحابة في دار الأرقم بمكة، وكما أسلم أسيد بن حضير، وسعد بن معاذ في حلقة التعليم التي أقامها مصعب بن عمير في المدينة.
- ٤- العبادة: كما أسلمت هند بنت عتبة لما رأت المسلمين يصلون عام الفتح في المسجد الحرام.

وكما أسلم ثمامة بن أثال الحنفي رضي الله عنه في المسجد النبوي متأثراً بأخلاق النبي ﷺ وعبادته.

٥- البذل والعطاء: كما أعطى النبي علي عام الفتح صفوان بن أمية، ومعاوية بن

أبي سفيان من الغنائم فأسلموا.

وكما أعطى النبي على رجلاً غنماً بين جبلين فأسلم، وبإسلامه أسلم قومه. وغير ذلك من الأسباب التي جعلها الله أسباباً للهداية.

## • أفضل الدعاة إلى الله:

القائمون بالدعوة ثلاثة أقسام:

الأول: مِن الناس مَنْ يقوم بالدعوة لأنه تأثر بأخلاق الدعاة إلى الله، وإذا حصل له مشكلة مع أحد الدعاة ترك الدعوة، وعادى الدعاة إلى الله.

فهذا صرفه الله لنقص مقصده.

الثاني: من يقوم بالدعوة لأنه وجد فيها حل مشاكله، وتحقيق رغباته، ولما حسنت أحواله، وزادت دنياه، انشغل بذلك عن الدعوة إلى الله.

فهذا صرفه الله؛ لأنه دخل في الدعوة بمقصد ناقص.

الثالث: من يقوم بالدعوة لأن فيها حسنات وأجوراً، فهو يريد تحصيل الأجور، فمقصده لنفسه فقط.

فهذا إذا وجد الحسنات في غير الدعوة أسهل وأيسر ترك الدعوة إلى الله.

الرابع: من يقوم بالدعوة إلى الله لأنها أمر الله الذي أوجبه على كل مسلم.

فهو يقوم بالعبادة لأنها أمر الله، ويقوم بالدعوة لأنها أمر الله.

فهذا مقصده كامل، وبسبب فهمه وكمال نيته يثبته الله ويعينه، ويفرِّغه لهداية البشرية، وتنفيذ أوامر الله، والدعوة إلى الله.

فهذا بأشرف المنازل وأعلاها، وهو خليفة النبي على أمته، نسأل الله أن يجعلنا وإياكم من هذا القسم الذين هم ورثة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلمُسْلِمِينَ ( ) ( انصلت: ٣٣].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَالْمِوْمَ
   ٱلْاَخِرَ وَذَكَر ٱللَّهَ كَذِيرًا ﴿ إِنَّ ﴾ [الأحزاب: ٢١].
  - مراحل دعوة الأنبياء والرسل:
     يمر كل داع إلى الله بأربع مراحل هي:
- ١- فترة الدعوة: وفي هذه المرحلة يقوم الداعي بالدعوة إلى الله بين الناس،
   ويضحي في سبيل ذلك بنفسه، وماله، ووقته، وشهواته، وأهله، وبلده.
  - ١ قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَنهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَّهُمْ شُبُلَنَا ﴾ [العنكبوت: ٦٩].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ لَكِكِنِ ٱلرَّسُولُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ جَنهَدُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ وَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ أَعَدَّ ٱللهُ لَهُمْ وَأَنفُسِهِمْ وَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ أَعَدَّ ٱللهُ لَهُمْ جَنَّنَتٍ بَعْرِيمِن تَعْتِهَا ٱلأَنْهَا رُخَلِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ۞ [التوبة: ٨٨- ٨٩].
- Y- فترة التربية: وفي هذه الفترة يبتلي الله الداعي، ويربيه بما يصلحه، ليمتحن صبره وصدقه، وينشأ عنده الاستعداد لتحمل الشدائد، ورحمة الخلق، والتسليم الكامل للحق، فيبتلى بالخير والشر، والغنى والفقر، والأمن والخوف.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا ءَامَنَكا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ۚ ۞ وَلَقَدْ
   فَتَنَا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَ ٱلْكَذِبِينَ ۚ ۞ ﴿ [العنكبوت: ٢-٣].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَنَبَلُوكُم بِٱلشَّرِّ وَٱلْخَيْرِ فِتَّـنَةً ۚ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴿ الْأَنبِياء:

٥٣].

- ٣- فترة ظهور النصرة: فإذا صبر الداعي على الابتلاء، وقام بالدعوة مع شدة الأحوال، وقلة المعين، وكثرة المعادين، كان الله معه يؤيده وينصره، ويستجيب دعاءه، ويدافع عنه، ويحفظه، ويخذل أعداءه.
- ١- قال الله تعالى: ﴿إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ اللّهِ يَكُرُوا الله تعالى: ﴿إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ اللّهِ عَالَى: ﴿إِلَّا نَصُرُوا فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ كَتُحُولُ الصَّحْجِهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ مَعْنَا أَفَا اللّهُ مَا فِي الْفَارِ إِذْ يَكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الله عَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ ال
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ حَتَى إِذَا ٱسْتَيْفَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَلْنُوٓا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا جَاءَهُمْ
   نَصَرُنَا فَنُجِى مَن نَشَاءً وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَا عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُومِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا
- ٤- فترة العزة والتمكين: فإذا قام الداعي بالدعوة إلى الله، وقام بعبادة الله،
   وتحمَّل كل شيء من أجل الله، وبذل ما يملك في سبيل إعلاء كلمة الله.
- فهذا إما من الأنبياء والرسل، أو من ورثة الأنبياء والرسل، يمكِّن الله له في الأرض، ويعزه في الدنيا، ويدخله الجنة في الآخرة.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَيَنْ صُرَتَ اللهُ مَن يَنْ مُرُهُ وَ إِنَ اللهَ لَقَوِي عَزِيرُ ﴿ اللَّذِينَ اللَّهِ مَا اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

# عَنِ ٱلْمُنكُرِ ۗ وَلِلَّهِ عَنِقِبَةُ ٱلْأَمُورِ ١٠٤٠ [الحج: ٤٠-١٤].

- - سيرة الأنبياء وأتباعهم في الدعوة إلى الله:
  - ١ أعمال الأنبياء، وأخلاق الأنبياء، تؤخذ من سِيرَهم.

فالأنبياء قطعوا المسافات في سبيل الدعوة إلى الله.. واغبرت أقدامهم في سبيل الله.. وبذلوا أنفسهم وأموالهم في سبيل إعلاء كلمة الله.. وعرق جبينهم لإحياء أوامر الله.. وتشققت أقدامهم من أجل نصر دين الله.

لقد ابتُلوا في سبيل إيصال الحق إلى الناس.. وأُوذوا وهاجروا.. وأُخرجوا.. وقُتلوا.. وكُذِّبوا واتُّهِموا.. وضُربوا.. وكُذِّبوا واتُّهِموا.. وضُربوا.. فرحموا وصبروا حتى نصرهم الله، وأهلك أعداءهم.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُذِ بَتْ رُسُلُ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَىٰ مَا كُذِبُواْ وَأُودُواْ حَتَىٰ أَلَنَهُمْ
   الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ حَامَاتُ مِن لَبْ إِن اللهِ عَلَىٰ اللهُ وَلَقَدْ جَاءَكَ مِن نَبْإِي الْمُرْسَلِينَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُلِلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ حَتَى إِذَا ٱسْتَنْتَكَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَلْنُواۤ أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَاءَهُمْ
   نَصْرُنَا فَنُجِى مَن نَشَاءً ۚ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَا عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ

٢- والأنبياء، والرسل عليهم الصلاة والسلام كانوا يسيرون في الأرض، يذكرون الله ويعبدونه، ويَحْملون للناس التوحيد والإيمان والأعمال الصالحة، والأخلاق الحسنة.

وكانت أشواقهم إلى رؤية ربهم.. إلى رضوان الله.. إلى قصور الجنة.. إلى نعيم الجنة.

وقد جاهدوا، وصَدَقوا، وبلَّغوا، وصبروا، فرضي الله عنهم ورضوا عنه، وعقباهم الجنة، وهم قدوة كل داع إلى الله عز وجل.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَلَنتِ ٱللَّهِ وَيَغْشَوْنَهُ. وَلَا يَغْشَوْنَ أَحَدًا إِلَّا ٱللَّهُ وَكَفَى بِٱللَّهِ حَسِيبًا ﴿ الْأَحْزَابِ: ٣٩].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَٱلْمِوْمَ
   ٱلْاَخِرَ وَذَكَر ٱللَّهَ كَثِيرًا ﴿ إِنَّ ﴾ [الأحزاب: ٢١].
  - ٣- جميع الأنبياء والمرسلين دعوا إلى لا إله إلا الله.

فدعوا الناس من الشرك إلى التوحيد.. ومن الكفر إلى الإيمان.. ومن اليقين على المخلوق إلى اليقين على الخالق.. ومن التعلق بالأموال والأشياء إلى الإيمان والأعمال الصالحة.. ومن عادات القبيلة إلى آداب الشريعة.. ومن طاعة النفس والشيطان إلى طاعة الله ورسوله.. ومن دار الفناء إلى دار البقاء. فهذا عمل الأنبياء والرسل في الدعوة وتعليم الشريعة، فعلينا الاقتداء بهم في إيصال الحق إلى البشرية.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ أُولَتِنِكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئنَبَ وَٱلْخُكُرَ وَٱلنُّبُوَةَ فَإِن يَكُفُرُ جَا هَاؤُلَآءَ فَقَدْ
   وَكُلْنَا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُواْ بِهَا بِكَنفِرِينَ ﴿ إِنَّ اللّٰهَامِ: ٨٩].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ أُولَكِيكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَيِهُدَ للهُمُ ٱقْتَدِهُ ۚ قُل لَا ٱسْتَلُكُمُ
   عَلَيْمِهُ أَجْرًا ۚ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرَى لِلْعَالَمِينَ ﴿ الْإِنعَامِ: ٩٠].

## عوائق الداعي إلى الله:

يعرض لكل داع إلى الله عقبات تعوقه، أو تثبطه، أو تقطعه عن سيره إلى الله وإبلاغ دينه، فلا بد من معرفتها، ومعرفة علاجها، والحذر منها.

وهي خطوات الشيطان التي يسلكها ليضل الخلق عن الحق، ويصرفهم عن الدين.

١- إذا قام المسلم بالدعوة إلى الله جاءه العدو الألد (اليأس) ففتت من همته، لما
 يراه من سعة مساحة الكفر والفساد، وكثرة العصاة والطغاة.

وعلاجه بقوله سبحانه: ﴿ أَعَلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يُحِي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا قَدْ بَيْنَا لَكُمُ ٱلْآينتِ لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ لَا اللَّهُ اللَّ

٢- ثم يشن (حب الظهور) هجومه، فيهوي بضرباته على رأس الهمة، فتسقط على الأرض، فيحترق العمل؛ لفقده الإخلاص.

وعلاجه بقوله سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ فَوَّمِينَ لِلَّهِ شُهَدَآءَ بِٱلْقِسَطِّةَ ﴾ [المائدة: ٨].

٣- ثم يبرز إلى الميدان مفسد الأعمال، وهادم البنيان (داء الاستعجال) فتنقلب
 الأعمال على عقبيها، لعدم استوائها، ووضعها في غير محلها.

وعلاج ذلك بقوله سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ أَصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ

- وَأَتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ اللَّهِ [آل عمران: ٢٠٠].
- ٤- ثم يتصدى للدعوة (الرأي الشخصي المستبد) وعدم الشورى، فيبدد
   الأعمال، ويسبب رَفْع نصرة الله، وتمكين الأعداء من إذلال المسلمين.
  - وعلاج ذلك بقوله سبحانه: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ [الشورى: ٣٨].
- ٥- ثم يبرز (الفكر في النفس فقط) فيهتم بنفسه، ويهمل غيره، فلا يتماسك له
   بناء، ولا تثمر له شجرة، وإنما خير الناس أنفعهم للناس.
- وعلاج ذلك بقوله سبحانه: ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقَوَىٰ ۖ وَلَا نَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِنْمِـ وَٱلْمُدُونِ ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ۞ ﴾ [المائدة: ٢].
- ٦- ثم يخرج إلى الساحة عدو آخر ماكر وهو (التقليد) فيجد الفرصة سانحة لتقليد الكسالى والقاعدين، وبه يقصم ظهر الهمة، فيكثر القاعدون، ويزيد الجهل، وتنبت البدع، وتختفى السنن.
- وعلاجه بقوله سبحانه: ﴿ آنفِرُوا خِفَافًا وَثِقَ أَلَا وَجَهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّالَةُ اللَّا اللّلْمُ اللَّالَّالَا اللَّهُ اللَّالَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا
- ٧- ثم يلوح العدو الغدار وهو (التسويف) الناجم عن العجز والكسل، فيؤجل الأعمال الصالحة من اليوم إلى الغد، ثم ينسيه الشيطان إياها، ثم يشغله بضدها.
- وعلاج ذلك بقوله سبحانه: ﴿وَسَارِعُوٓا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّيِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرَّضُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ إِنَّ عَمْلَانَ ١٣٣].
- ٨- ثم يدخل الساحة العدو الملحد وهو (التدخل فيما هو موكول أمره إلى الله)
   فيتهدم البنيان، ويسقط الأعلى على الأسفل، ويتأمر العبد على سيده.

وعلاج ذلك بقوله سبحانه: ﴿ فَلِلنَالِكَ فَأَدْعٌ ۖ وَٱسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتُ وَلَا نَلْيِعُ الْمَوْرَةُ وَلَا نَلْيَعُ الْمَاءُهُمْ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ مِن كِتَنبٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ ۗ اللّهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ ۖ لَنَا أَعْمَلُكُمْ ۖ لَللّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَرَبُكُمْ ۗ لَللّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَلِيَتِهِ الْمُصِيرُ اللّهُ اللّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَلِلْكُونُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ مِنْ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

٩- ثم يقبل داء (حب الراحة) الذي هو أم المصائب، وسوق الخسائر.

وعلاجه بقوله سبحانه: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ۞ وَأَنَّ سَعْيَهُۥ سَوْفَ يُرَىٰ ۞ ثُمَّ يُجْزَنهُ ٱلْجَزَاءَ ٱلْأَوْفَى ۞ ﴿ [النجم: ٣٩-٤].

• ١ - ثم يبرز داء (الكبر والاستغناء)، وبه يطرد الإنسان نفسه من الدين، ويغشى الكبائر المهلكة.

وعلاجه بقوله سبحانه: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِننَبَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ ۚ وَكُثِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [الحديد: ١٦].

# ما يقوله الداعي إذا لم يُتّبع:

قال الله تعالى: ﴿ فَإِن تَوَلَّواْ فَقُلْ حَسْمِ ﴾ اللهُ لاَ إِلَهَ إِلَا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَهُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْمَطْيِمِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ١٢٩].

## • ما يفعله الداعي إذا ضاق صدره:

قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَلَكُ مِمَا يَقُولُونَ ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴾ [الحجر: ٩٧-٩٩].

# ٧- أحكام المدعوين

## • أقسام البشر:

ذكر الله في القرآن ثلاثة أجناس من البشر، وهم:

المؤمنون.. والكفار.. والمنافقون.

١- فالمؤمنون يسعون لزيادة الإيمان والأعمال الصالحة، كما قال سبحانه: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَنَهُهُ رَادَتُهُمْ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنَهُهُ رَادَتُهُمْ إِيمَننًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ أَنَ اللَّهِ اللَّهُ وَمَعْلَوْنَ وَمِمَّا رَزَقْتُهُمْ يُنفِقُونَ أَنْ أَنْ أَنْ أَلْمُؤْمِنُونَ حَقّاً لَمُّمْ دَرَجَاتُ عِندَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كُن اللَّهُ وَالْإِنفال: ٢-٤].

فهؤلاء في أعلى المراتب، فلهم السعادة في الدنيا، والجنة في الآخرة.

٢- والكفار يعملون لزيادة الكفر والمعاصي، والتمتع بالشهوات، كما قال سبحانه: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَنَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَكُم وَالنَّارُ مَنْوَى لَمُمْ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّه

فهؤلاء في أخس المراتب، ولهم جميعاً الشقاء في الدنيا، والنار في الآخرة.

٣- والمنافقون، وهؤلاء أخطر من الكفار، فهم مع المسلمين بألسنتهم، ومع الكفار بقلوبهم، يكيدون للإسلام وأهله من الداخل، كما قال سبحانه: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُواْ تَسْمَعْ لِقَوْلِمِمْ كَأَنَّهُمْ خُشُبُ مُسنَدَهٌ مَّ سَنَدَهُ مَسنَدَهُ مَسنَدَهُ مَسنَدَهُ مَسنَده مَسنَده مَسنَده مَسنَده مَسنَده مَسنَده مَسنَده مَسنَده مَسنون كل يَحْسَبُونَ كُل صَيْحةٍ عَلَيْهِم هُو الْعَدُو فَاحْذَرهم قَن الدنيا في شقاء ورعب، يحسبون كل فهؤلاء في النار في أسفل سافلين، وفي الدنيا في شقاء ورعب، يحسبون كل

صيحة عليهم.

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرْكِ ٱلْأَسْفَكِلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن يَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٤٥].

والمطلوب أن يجتهد القسم الأول بالدعوة إلى الله على القسمين الآخرين.

#### المعارضون للدعوة إلى الله:

ابتلى الله تبارك وتعالى عباده الذين يدعون إليه بثلاثة أصناف من الناس، وكل صنف له أتباع، وله من الكلام والمعاملة والدعوة ما يناسبه.

الأول: من عرف الحق فعاداه حسداً وبغياً كاليهود، أو عرف الحق وضل عنه كالنصارى، كما قال سبحانه: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِنْكِ لَوَ كَالنصارى، كما قال سبحانه: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِنْكِ لَوَ يَرُدُّونَكُم مِّنَ بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّالًا حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّنَ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْحُونُ فَعُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِي اللَّهُ بِأَمْرِهِ ۗ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءِ لَلْهُ بِأَمْرِهِ ۗ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءِ لَا لِمَا اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءِ لَا لَهُ مِأْمُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءِ وَلَا اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَلَا اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَلَا اللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللّهُ ع

الثالث: الذين نشأوا في باطل وجدوا عليه أسلافهم، يظنون أنهم على حق وهم على باطل.

وهؤلاء هم الأكثرون كما قال سبحانه: ﴿إِنَّهُمْ أَلْفَوْاْ ءَابَآءَ هُرْضَآلِينَ ﴿ فَهُمْ عَلَىٰ اللَّهُ فَهُمْ عَلَىٰ ءَاتَدِهِمْ يُهُرْعُونَ ﴿ فَالْمَانَ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى

وهؤلاء مقلدون: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَاۤ أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَأَّ أَوَلَوْ كَانَ ءَابَ ٓ أَوُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْ تَدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا

#### ميادين الدعوة إلى الله:

جميع طبقات البشرية محتاجون إلى الدعوة إلى الله:

- ١ فالكفار والمشركون يُدعون إلى الدخول في الإسلام، والخروج من الكفر،
   ويُلحق بهم كل من فسد فكره من اليهود والنصارى وغيرهم.
- ٢- والمبتدعة يُدعون إلى الله ببيان أحكام الدين الصحيحة، ليعبدوا الله على بصيرة، وحسن اتباع.
- ٣- والعصاة ومن فسدت أخلاقهم يُدعون إلى الله بوعظهم بذكر عظمة الله ليعظموه، وذكر نعمه ليشكروه، وذكر سعة رحمته ليتوبوا إليه، وترغيبهم في الجنة ليطيعوه، وترهيبهم من النارحتى لا يعصوه.
- ٤- وأهل العبادة محتاجون إلى الدعوة؛ ليزيد إيمانهم، ولتحسن أعمالهم،
   ولتتحرك نفوسهم لدعوة غيرهم، ليجمعوا بين الصلاح والإصلاح.
- ٥- والعلماء محتاجون إلى الدعوة؛ ليعملوا بعلمهم، وينشروا علمهم بين الناس.
- ٦- وعامة المسلمين يُدعون إلى الله؛ ليزيد إيمانهم، وتحسن أعمالهم، ويتوبوا
   من ذنوبهم.

فليس أحد يستغني عن الدعوة إلى الله، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، والوعظ والتذكير، والنصح والإرشاد، لا المؤمن ولا الكافر، ولا المطيع ولا العاصي، ولا العالم ولا الجاهل.

وكلُّ يدعو بحسب حاله.. وكلُّ يُدعى بحسب حاله.

١ - قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُمَا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُ قَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ ۚ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنِي ٱلْحَمِيدُ ﴿ ﴾ [فاطر: ١٥].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَلَذِهِ عَسَبِيلِي ٓ أَدْعُوٓ أَ إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۗ وَسُبْحَنَ اللَّهِ وَمَا أَنَّا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ فَنْ اللَّهِ وَمَا أَنَّا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ فَنْ اللَّهِ

## أصناف المدعوين، وكيفية دعوتهم:

الناس مختلفون في الفكر والعمل، وبحسب اختلافهم تختلف أحكام دعوتهم وأمرهم بالمعروف، ونهيهم عن المنكر كما يلي:

### ١ - من عنده نقص في الإيان، وجهل بالأحكام:

فهذا نصبر على جهله، وندعوه ونعلمه بالرفق واللين، ونرشده إلى الأحسن بلطف، كما فعل النبي عليه مع الأعرابي الذي بال في المسجد.

عَنْ أَنَس بِن مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قال: بَيْنَمَا نَحْنُ فِي المَسْجِدِ مَعَ رَسُولِ اللهِ عَيْ إِذْ جَاءَ أَعْرَابِيٌّ، فَقَامَ يَبُولُ فِي المَسْجِدِ، فَقَالَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللهِ عَيْ : مَهْ مَهْ. قالَ: قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لا تُزْرِمُوهُ، دَعُوهُ». فَتَرَكُوهُ حَتَّى بَالَ، ثُمَّ إِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ دَعَاهُ فَقَالَ لَهُ: «إِنَّ هَذِهِ المَسَاجِدَ لا تَصْلُحُ لِشَيْءٍ مِنْ هَذَا البَوْلِ وَلا القَذَرِ، إِنَّمَا هِيَ لِذِكْرِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَالصَّلاةِ، وَقِرَاءَةِ القُرْآنِ». أَوْ كَمَا قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ، قَالَ: فَأَمَرَ رَجُلاً مِنَ القَوْمِ، فَجَاءَ بِدَلْوٍ مِنْ مَاءٍ، فَشَنَّهُ عَكَيْهِ. متفق عليه(١).

## ٢- من عنده نقص في الإيهان، وعلم بالأحكام:

فهذا يدعى إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، وتُضرب له الأمثال الحسية

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢١٩)، ومسلم برقم (٢٨٥)، واللفظ له.

والد لاثل العقلية، ويدعى له بزيادة الإيمان، ليستقيم على طاعة الله ورسوله. عن أَبِي أُمَامَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: إِنَّ فَتَى شَابًا أَتَى النَّبِيَّ عَلَيْهِ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، اثْذَنْ لِي بِالزِّنَا، فَأَقْبَلَ القَوْمُ عَلَيْهِ فَزَجَرُوهُ، قَالُوا: مَهْ مَهْ، فَقَالَ: «ادْنُهْ»، فَدَنَا مِنْهُ قَرِيبًا، قَالَ: فَجَلَس، قَالَ: «أَتُحِبُّهُ لأُمِّكَ؟» قَالَ: لاَ وَاللهِ جَعَلَنِي اللهُ فَدَاءَكَ، قَالَ: «أَفَتُحِبُّهُ لِابْنَتِكَ؟» قَالَ: لاَ وَاللهِ جَعَلَنِي اللهُ فِدَاءَكَ، قَالَ: «وَلاَ النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِبْنَتِهِمْ»، قَالَ: لاَ وَاللهِ جَعَلَنِي اللهُ فِدَاءَكَ، قَالَ: «وَلاَ النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِبْنَتِهِمْ»، قَالَ: لاَ وَاللهِ جَعَلَنِي اللهُ فِدَاءَكَ، قَالَ: «وَلاَ النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِبَنَاتِهِمْ»، قَالَ: لاَ وَاللهِ جَعَلَنِي اللهُ فِدَاءَكَ، قَالَ: «وَلاَ النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِأَخْوَاتِهِمْ»، قَالَ: لاَ وَاللهِ جَعَلَنِي اللهُ فِذَاءَكَ، قَالَ: لاَ وَاللهِ جَعَلَنِي وَقَالَ: «اللَّهُ فِذَاءَكَ، قَالَ: فَوضَعَ يَدَهُ عَلَيْهِ وَقَالَ: «اللَّهُ عَلَى اللهُ الْمَاسُ يُحِبُّونَهُ لِخَالَاتِهِمْ»، قَالَ: فَوضَعَ يَدَهُ عَلَيْهِ وَقَالَ: «اللَّهُ عَنْ وَلَى الْفَتَى يَلْتَفِتُ إِلَى شَعْوِ ذَنْبَهُ، وَطَهُرْ قَلْبُهُ، وَحَصِّنْ فَرْجَهُ».

## ٣- من عنده قوة في الإيهان، وجهل بالأحكام:

فهذا يدعى مباشرة ببيان الحكم الشرعي، وبيان خطر اقتراف المعاصي، وإرشاده لإزالة المنكر الذي وقع فيه.

عَنْ عَبْدالله بْنِ عَبّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنّ رَسُولَ اللهِ ﷺ رَأَى خَاتِماً مِنْ ذَهَبٍ فِي يَدِ رَجُلٍ، فَنَزَعَهُ فَطَرَحَهُ وَقَالَ: «يَعْمِدُ أَحَدُكُمْ إِلَى جَمْرَةٍ مِنْ نَارٍ فَيَجْعَلُهَا فِي يَدِهِ ، فَقِيلَ لِلرَّجُلِ، بَعْدَ مَا ذَهَبَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: خُذْ خَاتَمَكَ انْتَفِعْ بِهِ، قَالَ: لاَ، وَالله لاَ آخُذُهُ أَبَداً، وَقَدْ طَرَحَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ. أخرجه مسلم ".

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (٢٢٥٦٤)، انظر «السلسلة الصحيحة» رقم (٣٧٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٢٠٩٠).

#### ٤ - من عنده قوة في الإيهان، وعلم بالأحكام:

فهذا ليس له عذر، فينكر عليه بقوة، ويعامل معاملة أشد مما سبق؛ لئلا يكون قدوة لغيره في المعصية، كما اعتزل النبي على الثلاثة الذين خُلِفوا في غزوة تبوك خمسين ليلة، وأمر الناس بهجرهم لما تركوا الخروج مع الرسول والناس لغزوة تبوك مع كمال إيمانهم وعلمهم ولا عذر لهم، ثم تاب الله عليهم، وهم هلال بن أمية، وكعب بن مالك، ومرارة بن الربيع رضي الله عنهم.

والقصة مفصلة في الصحيحين(١).

قال الله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلثَلَاثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِفُواْ حَتَّى إِذَا صَاقَتَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتَ وَضَاقَتَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتَ وَضَاقَتَ عَلَيْهِمَ ٱلفَّهُمُ وَظَنُّواْ أَن لَا مَلْجَاً مِنَ ٱللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِكَالِمَ وَظَنُّواْ أَن لَا مَلْجَا مِنَ ٱللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَا مِنْ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

#### ٥- من عنده جهل بالإيان، وجهل بالأحكام:

وهؤلاء هم أكثر الناس من الكفار في أنحاء الأرض.

فهؤلاء يُدعون إلى الإيمان بالله، ويُعَرَّفون بالله وأسمائه وصفاته، وسعة رحمته، وعظيم نعمه، ويُذَكَّرون بوعد الله ووعيده، ويُرغَّبون في الجنة، ويُحَذَّرون من النار، فإذا استقر الإيمان في قلب أحدهم عَرَّفناه بالأحكام تدريجياً، الصلاة وما يلزم لها من الطهارة والوضوء، ثم الزكاة.. وهكذا.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٨)، ومسلم برقم (٢٧٦٩).

٧- وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا: أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ لَمَّا بَعَثَ مُعَاذاً رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَلَى قَوْمٍ أَهْلِ كِتَابٍ، فَلْيَكُنْ أُوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ عِبَادَةُ اللهِ، فَإِذَا عَرَفُوا اللهَ، فَأَخْبِرْهُمْ: أَنَّ اللهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ عِبَادَةُ اللهِ، فَإِذَا عَرَفُوا اللهَ، فَأَخْبِرْهُمْ: أَنَّ اللهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي يَوْمِهِمْ وَلَيْلَتِهِمْ، فَإِذَا فَعَلُوا، فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللهَ فَرَضَ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ زَكَاةً مِنْ أَمْوَالِهِمْ، وَتُرَدُّ عَلَى فُقَرَاثِهِمْ، فَإِذَا أَطَاعُوا بِهَا، فَخُذْ مِنْهُمْ، وَتُوتَ قَلَى فُقَرَاثِهِمْ، فَإِذَا أَطَاعُوا بِهَا، فَخُذْ مِنْهُمْ، وَتُوتَ قَلَى فَقَرَاثِهِمْ، فَإِذَا أَطَاعُوا بِهَا، فَخُذْ مِنْهُمْ، وَتُوتَ قَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ النَّاسِ». متفق عليه (۱).

# ثواب مَنْ قَبِل الإسلام:

١- قال الله تعالى: ﴿ وَبَيْتِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمِلُوا ٱلصَّدَلِحَنتِ أَنَّ لَمُمْ جَنَّنتِ تَجْرِى مِن مَعْتِهَا ٱلأَنْهَا رُزِقْنا مِن أَمْدُوا وَعَكِمْ وَالْحَالَةُ وَالْمَا اللَّذِي رُزِقْنا مِن قَبْلُ مَّ وَأَتُوا بِهِ عَمْتَشَرِهَ مَّ وَلَهُمْ فِيهَا خَدَا ٱلَّذِي رُزِقْنا مِن قَبْلُ وَلَيْ وَأَتُوا بِهِ عَمْتَشَرِهَ مَ وَلَهُمْ فِيهَا خَدَادُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَا فِيهَا خَدَادُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللهُ الله الله تعالى الل

٢ - وقال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِلِحَنْتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّنَتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ﴿
 خَلِدِينَ فِيهَا لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِولًا ﴿
 ﴿ الكهف: ١٠٧ - ١٠٨].

• عقوبة من لم يقبل الإسلام:

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٤٥٨)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٩).

ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَكَّى وَنُصَّلِهِ عَهَ نَمَّ وَسَاءَتَ مَصِيرًا السَّنَ اللهِ السَّاء الساء: ١١٥].

- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ ٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْمُنْفِقَاتِ وَٱلْكُفَّارَ نَارَ جَهَنَّمَ
   خَالِدِينَ فِيهَا ۚ هِي حَسَّبُهُم ۚ وَلَعَنَهُمُ ٱللَّهُ ۗ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُّقِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ أَوْلَهُمْ عَذَابٌ مُّقِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ أَوْلَهُمْ عَذَابٌ مُّقِيمٌ ﴿ إِلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَوْلَهُمْ عَذَابٌ مُّقِيمٌ ﴿ إِلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَوْلَهُمْ عَذَابٌ مُ قَقِيمٌ ﴿ إِلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَوْلَهُمْ عَذَابٌ مُ قَقِيمٌ ﴿ إِلَيْهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ إِلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ ال
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَلِم دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْـ هُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ
   ٱلْخَلْسِرِينَ ﴿ اللهِ عَمَانَ: ٨٥].
- ٤- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ، أَنَّهُ قال: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيلِهِ لا يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الأَمَّةِ يَهُودِيُّ وَلا نَصْرَانِيُّ، ثُمَّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أَرْسِلْتُ بِهِ، إلا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ». أخرجه مسلم (۱).

#### • أحوال الناس بعد الدعوة:

الناس بعد الدعوة إلى الله إما أن يؤمنوا أو لا يؤمنوا:

١ فمن آمن بالله امتحنه الله عز وجل، وابتلاه بالسراء والضراء، ويعاديه الناس ويؤذونه؛ ليتبين الصادق من الكاذب، والمؤمن من المنافق.

قال الله تعالى: ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتَرَكُّواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنَ وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَا اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَنْدِبِينَ ﴿ العنكبوت: ٢-٣].

٢ - من لم يؤمن يعاقبه الله بما يؤلمه أعظم وأدوم.

فلا بد من حصول الألم لكل نفس، سواء آمنت أو كفرت، لكن المؤمن يحصل له الألم في البداية، ثم تكون له العاقبة الحميدة في الدنيا والآخرة. والكافر تحصل له السعادة الوهمية في البداية، ثم تكون له العاقبة السيئة في

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٥٣).

الدنيا، ثم يصير إلى الألم المؤبد في النار في الآخرة.

- ١- قال الله تعالى: ﴿لَا يَغُرَنَكَ تَقَلُّبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي ٱلْبِلَدِ ﴿ مَنَعُ قَلِيلٌ ثُمَّ مَا الله تعالى: ﴿لَا يَغُرَنَكَ تَقَلُّبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي ٱلْبِلَدِ ﴿ اللهِ مَا عَلَيْ ثُمَّ قَلِيلٌ ثُمَّ مَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَ
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ فَالاَ تُعْجِبُكَ أَمَوْلُهُمْ وَلا ٓ أَوْلَندُهُمْ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللهُ لِيُعَذِّبَهُم بِهَا فِي الْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَنَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَنفِرُونَ ﴿ اللهِ بَهَ : ٥٥].

## ٨- أصول من دعوة الأنبياء والرسل

هذه أصول من دعوة الأنبياء والرسل، ليقتدي بها كل داع إلى الله عز وجل:

- الدعوة إلى التوحيد والإيمان بالله وعبادته وحده لا شريك له:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوْحِى إِلَيْهِ أَنَهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَا عَلَى اللهِ تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَا نُوْحِى إِلَيْهِ أَنَهُ لَآ إِلَهَ إِلَا أَنَا فَا عَبُدُونِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴿ آللَهُ الطَّهَدُ ۞ لَمْ يَكِذُ وَلَمْ
   يُولَـدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَدُ ۞ [الإخلاص: ١-٤].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اَعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّنْغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].
  - إبلاغ دين الله إلى الناس، والنصح لهم:
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكٌ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَا بَلَغْتَ رَسَالَتَهُ وَالله يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ۚ إِنَّ ٱلله لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ الله الله:
   ١٦٠].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ هَذَا بَلَنَعُ لِلنَّاسِ وَلِيمُنذَرُواْ بِهِ وَلِيَعْلَمُواْ أَنَما هُوَ إِلَنهُ وَبَعِدُ وَلِيذَكَرَ وَاللهِ عَلَمُواْ أَلْأَلْبَنِ سَ ﴾ [إبراهيم: ٥٢].
  - دعوة الناس وغشيانهم في المدن والقرى والبيوت والأسواق:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ اَذْهَبْ أَنتَ وَأَخُوكَ بِّ اَيْتِي وَلَا نَيْهَا فِي ذِكْرِي ١٠ اَذْهَبَآ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ،

- طَغَىٰ ﴿ ثَا فَقُولَا لَهُ، فَوَلَا لَيِّنَا لَعَلَّهُ، يَنَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴿ فَالَا رَبَّنَا إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَفْرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَىٰ ۞ قَالَ لَا تَخَافَأُ إِنَّنِي مَعَكُماۤ أَسْمَعُ وَأَرَكُ ۞ ۞ [طه: ٢٢-٢١].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَلَاهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ أَتَبَعَنِي وَسُبْحَنَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴿ ﴾ [يوسف: ١٠٨].
- ٣- وكان ﷺ يطوف على الناس في مكة في موسم الحج ويقول لهم: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ قُولُوا: لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله تُفْلِحُوا». أخرجه أحمد (١).
- ٤- وَعَنْ أُسَامَةَ بْنَ زَيْدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النّبِي ﷺ رَكِبَ حِمَاراً، عَلَيْهِ إِكَافَ، تَحْتَهُ قَطِيفَةٌ فَدَكِيّةٌ، وَأَرْدَفَ وَرَاءَهُ أُسَامَةَ، وَهُوَ يَعُودُ سَعْدَ بْنَ عُبَادَةَ فِي بَنِي الْحَارِثِ بْنِ الْحَرْرَجِ، وَذَاكَ قَبْلَ وَقْعَةِ بَدْرٍ، حَتّى مَرّ بِمَجْلِسٍ فِيهِ أَخْلاَطٌ مِنَ الْحَارِثِ بْنِ الْحَرْرَجِ، وَذَاكَ قَبْلَ وَقْعَةِ بَدْرٍ، حَتّى مَرّ بِمَجْلِسٍ فِيهِ أَخْلاطٌ مِنَ الْحَارِثِ بْنِ الْحَرْرَجِ، وَذَاكَ قَبْلَ وَقْعَةِ بَدْرٍ، حَتّى مَرّ بِمَجْلِسٍ فِيهِ أَخْلاطٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَالْمَشْرِكِينَ عَبَدَةِ الأَوْثَانِ، واليَهُودِ. فِيهِمْ عَبْدالله بْنُ أَبِيِّ، وَفِي الْمُحْلِسِ عَبْدالله بْنُ أَبِي مَكْ رَوَاحَةَ، فَلَمّا غَشِيَتِ الْمَجْلِسَ عَجَاجَةُ الدّابّةِ، خَمّرَ الله بْنُ أَبِي أَنْفَهُ بِرِدَائِهِ. ثُمّ قَالَ: لاَ تُغَبِّرُوا عَلَيْنَا. فَسَلّمَ عَلَيْهِمُ النّبِي ﷺ.
  عُبْدالله بْنُ أَبِي أَنْفَهُ بِرِدَائِهِ. ثُمّ قَالَ: لاَ تُغَبِّرُوا عَلَيْنَا. فَسَلّمَ عَلَيْهِمُ النّبِي ﷺ.
  ثُمّ وَقَفَ فَنَزَلَ. فَدَعَاهُمْ إِلَى الله وَقَرَأَ عَلَيْهِمُ القُرْآنَ. مِنْ عليه الله عَلَيْهِمُ النّبي .
  - دوام الثناء على الله، وذكره واستغفاره في جميع الأحوال:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ اللَّذِي وَهَبَ لِى عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَنَ إِنَّ رَبِّي
   لَسَمِيعُ ٱلدُّعَاءِ ﴿ اللَّهِ ﴾ [إبراهيم: ٣٩].
- ٢ وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَذْكُرُ اللهَ عَلَى كُلِّ أَحْيَانِهِ.
   أخرجه مسلم (").

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (١٦٦٠٣).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٦٣)، ومسلم برقم (١٧٩٨)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (٣٧٣).

- ٣- وَعَنِ الْأَغَرِّ المُزَنِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «إِنَّهُ لَيُغَانُ عَلَى
   قَلْبِي، وَإِنِّي لأَسْتَغْفِرُ اللهَ فِي اليَوْمِ مِائَةَ مَرَّةٍ». أحرجه مسلم().
- الدعوة إلى الله، وإلى الطريق الموصل إليه، وما وعد الله به الناس يوم
   القيامة:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ سَبِيلِي آدَعُوٓ أَ إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ اللَّهِ وَمَآ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ لَا اللَّهِ وَمَآ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ لَا اللَّهِ وَمَاۤ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ إِنَّا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ اللَّهِ وَمَآ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَمَآ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَمَا آنَا مُنْ الْمُشْرِكِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّ
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلْتَكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِنُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرى وَمَنْ حَوْلَمَا وَنُنذِرَ
   يَوْمَ ٱلْجَمْعِ لَارَيْبَ فِيدٍ فَرِيقٌ فِى ٱلْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِى ٱلسَّعِيرِ ( ) ﴿ الشورى: ٧].
  - التوازن بين العبادة والدعوة:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلْمُزَّمِلُ ۞ فَرِ ٱلَّيْلَ إِلَّا قَلِيلًا ۞ نَضْفَهُۥ أَوِانقُضْ مِنْهُ قَلِيلًا ۞ أَوْ
   زِدْ عَلَيْهِ وَرَبِّلِ ٱلْقُرْءَ اَن تَرْتِيلًا ۞ ۞ [المزمل: ١-٤].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلْمُدَيِّرُ ۞ فَرَفَالَذِرُ ۞ وَرَبِّكَ فَكَيْرٍ ۞ وَثِيَابَكَ فَطَفِر ۞ وَالرُّجْزَ
   فَأَهْجُرُ ۞ ﴾ [المدثر: ١-٥].
  - التوازن بين العلم والعمل والتعليم:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَكِن كُونُوا رَبَّنِنتِ عَن بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ ٱلْكِئنَب وَبِمَا كُنتُمْ
   تَذَرُسُونَ ﴿ الله عمران: ٧٩].

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٢٧٠٢).

- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ أَمَّنَ هُوَ قَانِتُ ءَانَاءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدًا وَقَاآبِمًا يَحْذُرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ
   رَبِهِ أَقُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعَلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۖ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا ٱلْآلَبَكِ ۚ (آلَامِ:
   ٩].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِٱلْكِنَابِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْصَلِحِينَ ﴿ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُولَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللّ

## • دعوة الناس بلغتهم:

قال الله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ - لِيُسَبَيِّ لَمُمَّ فَيُضِلُ الله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَا مِن رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ - لِيُسَبَيِ كُمُ فَيُضِلُ اللهُ مَن يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ عَالِمُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلْ

- الكتابة إلى ملوك الكفار بالدعوة إلى الله:
- ١ قال الله تعالى حكاية عن ملكة سبأ: ﴿ قَالَتْ يَكَأَيُّهُ ٱلْمَلُوُّا إِنِّ ٱلْقِي إِلِيَّ كِنَبُ كُرِيمُ ﴿ اللهِ عَالَى عَالَمُ مَا اللهِ تعالى حكاية عن ملكة سبأ: ﴿ قَالَتْ يَكَأَيُّهُ ٱلْمَلُوُّا إِنِّ ٱلْقِي إِلِيَّ كِنَبُ كُرِيمُ ﴿ اللهِ إِنَّهُ مِن سُلِمِينَ وَإِنَّهُ مِسْلِمِينَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال
- ٢ وَعَنْ أَنسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنْ نَبِيّ الله ﷺ كَتَبَ إلى كِسْرَى، وَإِلَى قَيْصَرَ، وَإِلَى اللهِ ﷺ
   النّجَاشِي، وَإِلَى كُلّ جَبّارٍ، يَدْعُوهُمْ إِلَى اللهِ تَعَالَى. أخرجه مسلم (١٠).

## • ذكر أحوال الأمم مع الأنبياء للعظة والاعتبار:

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ مُؤَادَكَ ۚ وَجَآءَكَ فِي
   هَذِهِ ٱلْحَقُ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [هود: ١٢٠].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِإَثْولِي ٱلْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَعَك وَلَا اللهِ تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ فَي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِإِنْ اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الل

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٧٧٤).

## لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ الله الله [يوسف: ١١١].

- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ فَأَقْصُصِ ٱلْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكُّرُونَ الله تعالى: ﴿ وَالْعُرَافَ ١٧٦].
  - الاستمرار بالدعوة، وعدم الالتفات إلى المعارضين:
- ١- قال الله تعالى: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ اللَّهِ إِلَالُهَا ءَاخَرَ أَ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا كُفَيْنَكَ اللَّهِ إِلَالُهَا ءَاخَرَ أَ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ آلَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللل
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكٌ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رَسَالَتَهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَفِرِينَ ﴿ اللّهَ اللّهَ اللّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَفِرِينَ ﴿ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللّهُ
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَا يَصُدُنَّكَ عَنْ ءَايَتِ ٱللهِ بَعْدَ إِذْ أُنزِلَتْ إِلَيْكَ وَأَدْعُ إِلَى رَبِّكَ وَلَا يَكُونُنَّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ القصص: ٨٧].
- ٤ وقال الله تعالى: ﴿ فَلَا تُطِعِ ٱلْكَنْفِرِينَ وَجَنْهِدْهُم بِهِ عِهَادًا كَبِيرًا ﴿ الله قال: ٢٥].
  - مداراة الكفار عند الخوف والخطر:
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ مَن كَفَرَ بِاللّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ.
   مُطْمَعِنٌ أَالْإِيمَانِ وَلَكِن مَن شَرَحَ بِالْكُفْرِصَدْرًا فَعَلَتَهِمْ غَضَبٌ مِن اللّهِ وَلَهُمْ
   عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ إِلَيْ النَّالَ النَّالَ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِمْ عَظِيمٌ ﴿ إِلَيْ النَّالِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُمْ اللّهِ النَّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُمْ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

#### • رحمة الناس واللين لهم، والعفو والصفح عنهم:

- ١- قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعَكَمِينَ ﴿ الْأَنبِياء: ١٠٧].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ فِيمَا رَحْمَةِ مِنَ اللهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَا نَفَشُواُ
   مِنْ حَوْلِكُ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْنِ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّ مِنْ حَوْلِكُ فَأَعْفُ اللَّهُ عَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّ اللَّهِ عَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّ عَمِوانَ ١٥٩].
- ٣- وقال الله تعالى لمحمد ﷺ: ﴿ خُذِ ٱلْعَنْوَ وَأَمْنَ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ
   ٱلْجَهِلِينَ ﴿ ﴾ [الأعراف: ١٩٩].
- ٤ وقال الله تعالى لموسى وهارون عليهما الصلاة والسلام: ﴿ أَذْهَبَا إِنَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُۥ
   طَغَىٰ ﴿ اللهِ تعالى لَهُ قُولًا لَيْنَا لَعَلَّهُ مِينَذًا كُرُ أَوْ يَغْشَىٰ ﴿ اللهِ ﴾ [طه: ٤٣-٤٤].
- ٥- وقال الله تعالى لمحمد ﷺ: ﴿وَإِنَ ٱلسَّاعَةَ لَانِيَةٌ ۗ فَأَصْفَحِ ٱلصَّفَحَ الصَّفَحَ ٱلصَّفَحَ الصَّفَحَ الصَّفَعَ الْعَلَمُ اللَّهُ اللللللِّلْمُ اللَّهُ الِلْمُلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ
  - الرأفة والحرص والشفقة على الخلق:
- قال الله تعالى: ﴿ لَقَدُ جَآءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِينُ اللهِ عَالَى: ﴿ لَقَدُ جَآءَكُمُ مِاللَّهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُولِيَّا اللهِ المُلْمُولِيِّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ
  - الصدق في جميع الأمور:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَاللَّذِى جَاءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدْدَقَ بِهِ ۚ أُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴿ آَنَ ﴾
   الزمر: ٣٣].
  - ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَأَذْكُرُ فِي ٱلْكِنْبِ إِبْرَهِيمَ أَيَّاهُ كَانَ صِدِّيقًا نَّبِيًّا ١٠٠ ﴾ [مريم: ١١].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾
   [التوبة: ١١٩].

## الصبر في جميع الأحوال:

- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ فَأَصْبِرَ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ ۖ وَلَا يَسْتَخِفَّنَكَ ٱلَّذِينَ لَا
   يُوقِئُونَ ﴿ الروم: ٦٠].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَأَصْبِرْ وَمَاصَبْرُكَ إِلَّا بِٱللَّهِ ۚ وَلَا يَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَا يَمْ صُحُرُونَ ﴿ قَلَ اللَّهِ اللَّهِ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوا وَٱلَّذِينَ هُم عَمْ الَّذِينَ ٱتَّقَوا وَٱلَّذِينَ هُم عَمْ اللَّذِينَ ٱتَّقَوا وَٱلَّذِينَ هُم عَمْ اللَّذِينَ ٱللَّهُ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱللَّهُ مَعَ اللَّذِينَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَمْ اللَّذِينَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّ

## الإخلاص في جميع الأمور:

- ١ قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَن بِٱلْحَقِّ فَأَعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ ٱلدِّين ﴿ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلْحَثُ لَآ إِلَـٰهَ إِلَّا هُوَ فَ اَدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ٱلْحَـٰمَـٰدُ
   يلّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ هُوَ ٱلْحَـٰثُ لَا إِلَـٰهَ إِلَّا هُوَ فَ اَدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ الْحَالَمِينَ ﴿ وَالْمَا اللّهِ عَلَى اللّهِ مَا إِلَى اللّهِ مَا إِلَّهُ إِلَى اللّهِ مَا إِلَى اللّهِ مَا إِلَى اللّهِ مَا اللّهِ مَا إِلَى اللّهُ اللّهِ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّ
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ
   وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ ۚ وَذَالِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ۞ [البينة: ٥].

#### • الجود والخدمة والتواضع:

- ٢- وقال الله تعالى حكاية عن موسى ﷺ مع المرأتين: ﴿ قَالَ مَا خَطْبُكُما ۚ قَالَتَ الاَ

- نَسْقِى حَتَىٰ يُصْدِرَ ٱلرِّعَآهُ وَأَبُونَا شَيْتُ كَبِيرٌ ﴿ ثَلَى فَسَقَىٰ لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّى إِلَى ٱلظِّلِ فَقَالَرَبِ إِنِي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ ﴿ ثَلَى ﴾ [القصص: ٢٣-٢٤].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَآصِيرُ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ
   وَجْهَةٌ أَهُ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَّ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن وَجْهَةٌ أَوْلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن وَجْهَةً أَوْلَا اللهِ عَنْ إِلَيْهِ اللهِ عَنْ إِلَيْهِ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن وَجْهَةً أَوْلَا اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَلَيْنَا وَاللّهُ اللّهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللّهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل
- ٤- وَعَنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنهُ قالَ: سَمِعْتُ النَّبِيّ ﷺ يَقُولُ: «لا تُطْرُونِي كَمَا أَطْرَتِ النَّصَارَى ابْنَ مَرْيَمَ، فَإِنَّمَا أَنَا عَبْدُهُ، فَقُولُوا: عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ». أخرجه البخاري(١٠).

#### • الإعراض عن زينة الحياة الدنيا:

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَمُدَّنَ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ ۚ أَزْوَجًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحَيَوْةِ الدُّنْيَالِنَفْتِنَهُمْ
 فِيدٍ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴿ ﴿ وَأَمْرَ أَهَلَكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَاصْطَهِرْ عَلَيْهَا ۖ لَا نَسْتَلُكَ رِزْقًا ۖ نَحَنُ وَلَا تَعْمَى ﴿ وَأَمْرَ أَهَلَكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَاصْطَهِرْ عَلَيْهَا ۖ لَا نَسْتَلُكَ رِزْقًا ۖ نَحْنُ وَلَا تَعْمَى ﴿ وَإِلَيْ اللّهِ عَلَيْهَا لَا لَعَنَاكُ لِلْهَا لَهُ عَلَيْهِا لَا لَهُ عَلَيْهَا لَا لَهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهَا لَا عَلَيْهَا لَا عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهَا لَهُ اللّهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُا لَهُ وَالْعَلَى اللّهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهَا لَكُولِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهَا لِيَعْلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهَا لَهُ عَلَيْهِ عَلَيْهَا لللّهُ عَلَيْهِ الللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُواللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِيْكُوا عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَا

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا أُوتِيتُ مِن شَيْءٍ فَمَتَنعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيا وَزِينتُهَا وَمَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ وَقَالَ اللهِ عَلَيْرٌ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرٌ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْرِ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْمُ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْرُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْدِ اللهِ عَلَيْدُ عَلَيْدُوا عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ اللّهِ عَلَيْدُ عَلَيْدُ عَلَيْدُ اللّهِ عَلَيْدُ اللّهِ عَلَيْدُوا عَلَيْكُواللّهِ عَلَيْدُوا عَلَيْدُوا عَلَيْدُ عَلَيْكُوا عَلَيْمُ عَلَيْدُ عَلَيْدُوا عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلَيْدُوا عَلَيْكُوا عَلَ

## المسارعة إلى فعل الخيرات:

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن زَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِوَٱلْأَرْضِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣٤٤٥).

أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ۚ ذَلِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآهُ ۚ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضَّلِ ٱلْعَظِيمِ اللهِ الحديد: ٢١].

٣- وقال الله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَكَا رَغَبَا وَرَهُبَا وَرَهُبَا وَرَهُبَا وَكَانُواْ لَنَا خَاشِعِينَ ﴿ إِلَّانِياءَ: ٩٠].

## • الترغيب في الطاعات، والترهيب من المعاصي:

- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ مَن جَانَة بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ۖ وَمَن جَاءً بِالسَّيِئَةِ فَلا يُجْزَئَ ٢ وقال الله تعالى: ﴿ مَن جَانَة بِالسَّيِئَةِ فَلا يُجْزَئَ ٢ ١٦١].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ, ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ, ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَكًا يَسَرُهُ, ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَكًا يَسَرُهُ, ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَكًا يَسَرُهُ, ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مَن يَعْمَلُ مِنْ يَعْمَلُ مِنْ يَعْمَلُ مِنْ عَلَيْ مِنْ يَعْمَلُ مِنْ عَلَيْ مَنْ يَعْمَلُ مِنْ عَلَيْ مَنْ مِنْ عَلَيْ مَنْ يَعْمَلُ مِنْ عَلَيْ مِنْ يَعْمَلُ مِنْ عَلَيْ مَنْ مِنْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ مَنْ يَعْمَلُ مِنْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ مِنْ عَلَيْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ مِنْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَ

#### • المجاهدة بالنفس والمال لإعلاء كلمة الله:

- ١ قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَنهَدُواْ
   بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ أُولَئَيْكَ هُمُ ٱلصَّدِقُونَ ﴿ الْحَدِات: ١٥].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ لَكِكِنِ ٱلرَّسُولُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مَمَهُ جَنهَدُوا بِأَمْوَلِمِيمَ
   وَأَنفُسِهِمْ وَأُولَاتِهِكَ لَهُمُ ٱلْخَيْرَاتُ وَأُولَاتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ التوبة: ٨٨].
  - الجهاد في سبيل الله:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَكَأَيِّن مِّن نَّبِيِّ قَلْتَلَ مَعَهُ رِبِّيثُونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي

سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا اسْتَكَانُوا أُ وَاللَّهُ يُجِبُّ الصَّدِيرِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ١٤٦].

- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ يَثَالَتُهُمَا ٱلنَّبِينُ جَنِهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغْلُظْ عَلَيْهِمْ ۚ
   وَمَأُونِهُمْ جَهَنَّدُ وَبِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ آلَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ فَإِنِ اَنهَوَا فَلَاعُدُونَ إِلَا
   عَلَى الطّلِمِينَ ﴿ اللّهِ مَا اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

## • الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر:

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلْتَكُن مِنكُمْ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْعَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ
   ٱلْمُنكَرُّ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ أَنَّ ﴾ [آل عمران: ١٠٤].

#### • البشارة والنذارة:

- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَمَا أَيُّهَا ٱلنَّيِيُ إِنَّا آرَسَلَنكَ شَلِهِ دَا وَمُبَشِّرًا وَنَـذِيرًا ﴿ وَدَاعِيًّا إِلَى اللهِ عِالِدَ نِهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا ﴿ وَ وَدَاعِيًّا إِلَى اللهِ عِلْمَ اللهِ فَضَلًا كَبِيرًا ﴿ اللهِ عِلْمَ مِنَ ٱللَّهِ فَضَلًا كَبِيرًا ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ فَضَلًا كَبِيرًا ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ فَضَلًا كَبِيرًا ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ فَضَلًا كَبِيرًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله
  - ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ [الكهف: ٥٦].
- ٣- وَعَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ الله ﷺ، إذَا بَعَثَ أَحَداً مِنْ
   أَصْحَابِهِ فِي بَعْض أَمْرِهِ، قَالَ: «بَشِّرُوا وَلاَ تُنَفِّرِوا، وَيَسِّرُوا وَلاَ تُعَسِّرُوا».

أخرجه مسلم(١).

- ربط قلوب المؤمنين بربهم، ووعدهم بالخير والجنة إذا آمنوا واستقاموا:
- ١- قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ تَسَنَزُلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْهِكُ الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللهُ ثُمَّ ٱللَّهَ مُثَاثَمٌ تُوعَدُونَ ﴿ الْمَلَيْهِ حَلَى الْمَلَيْهِ حَلَى الْمَلَيْهِ حَلَى الْمَلَيْمِ اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا
- ٧- وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: كُنْتُ خَلْفَ رَسُولِ اللهِ ﷺ يَوْماً فَقَالَ: يَا غُلاَمُ إِنِّي أُعَلِّمُكَ كَلِمَاتٍ، احْفَظِ اللهَ يَحْفَظْكَ، احْفَظِ اللهَ تَجِدْهُ تُجَاهَكَ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللهَ وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ باللهِ، وَاعْلَمْ أَنَّ الأُمَّةَ لَوِ اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ لَكَ، وَلَوِ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بشَيْءٍ لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلاَّ بشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ عَلَيْكَ، رُفِعَتِ عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّوكَ إِلاَّ بشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ عَلَيْكَ، رُفِعَتِ عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّوكَ إِلاَّ بشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ عَلَيْكَ، رُفِعَتِ عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّوكَ إِلاَّ بشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ عَلَيْكَ، رُفِعَتِ اللهَ عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الطَّقُلامُ وَجَفَّتِ الصَّحُفُ». أخرجه أحمد والرّمذي ('').
- ٣- وَعَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ يَضْمَنْ لِي مَا بَيْنَ لَحْيَيْهِ وَمَا بَيْنَ رِجْلَيْهِ أَضْمَنْ لَهُ الْجَنَّةَ». أخرجه البخاري<sup>(٣)</sup>.
  - الغلظة والشدة على الكفار والمنافقين المعاندين:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ قَائِلُواْ الَّذِينَ يَلُونَكُمْ مِّنَ الْكُفَّادِ وَلْيَجِدُواْ
   فيكُمْ غِلْظَةً وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُنَّقِينَ ﴿ آلَ ﴾ [التوبة: ١٢٣].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغْلُظَ عَلَيْهِمْ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٧٣٢).

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (٢٦٦٩)، وأخرجه الترمذي برقم (٢٥١٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري برقم (٦٤٧٤).

وَمَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَيِئْسَ ٱلْمَصِيرُ اللهِ [التوبة: ٧٧].

- عدم سؤال أو طلب المال على الدعوة:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ قُلْ مَا سَأَلَتُكُمْ مِنْ أَجْرِ فَهُو لَكُمْ آَنِ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءِ
   شَهِيدٌ ﴿ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُولَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَ
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ۚ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَىٰ رَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ السَّالَهُ عَلَىٰ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ السَّعِرَاء: ١٠٩].
  - طلب العلم وتعليمه الناس:
  - ١ قال الله تعالى: ﴿ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا الله عالى: ﴿ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا الله عالى:
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِى ٱلْأُمِيِّ نَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَسَّ لُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِ وَيُزَكِّيهِمْ
   وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَغِي ضَلَالٍ ثُمِينٍ ﴿ الْحِمَةِ: ٢].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَكِن كُونُوا رَبَّانِيِّ نَهِ مَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ ٱلْكِئلَبَ وَبِمَا كُنتُمُ تَعَلِمُونَ اللهِ تعالى: ﴿ وَلِمَا كُنتُمُ وَ بِمَا كُنتُمُ تَعَلِمُونَ اللهِ تعالى: ٧٩].
  - تطهير النفس، وتقوية الروح والبدن بدوام العبادة والذكر:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ وَكُن السَّاحِدِينَ ﴿ وَالْعَبْدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْمَقِيثُ ﴿ الْحَجِرِ: ٩٩-٩٩].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَذَكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴿ اللَّهِ وَسَبِّحُوهُ بَكُرَهُ وَأَصِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّ
- ٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ فَاطِمَةَ أَتَتِ النَّبِيَّ ﷺ تَسْأَلُهُ خَادِماً، وَشَكَتِ اللهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ فَاطِمَةَ أَتَتِ النَّبِيِّ ﷺ تَسْأَلُهُ خَادِماً، وَشَكَرْ لَكِ مِنْ الْعَمَلَ، فَقَالَ: «مَا أَلْفَيْتِيهِ عِنْدَنَا» قَالَ: «أَلاَ أَدُنُّكِ عَلَى مَا هُوَ خَيْرٌ لَكِ مِنْ خَادِمِ؟ تُسَبِّحِينَ ثَلاَثاً وَثَلاَثِينَ، وَتُحْمَدِينَ ثَلاَثاً وَثَلاَثِينَ، وَتُحْمَدِينَ ثَلاَثاً وَثَلاَثِينَ، وَتُحْمَدِينَ أَرْبَعاً

وَثَلاَثِينَ حِينَ تَأْخُذِينَ مَضْجَعَكِ». متفق عليه(١).

# • الدعاء على من اشتد أذاه للمسلمين:

١- قال الله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبّنَا إِنّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلاَهُۥ زِينَةً وَأَمَوْلاً فِى الْخَيَوْةِ اللهُ تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبّنَا أَطْمِسَ عَلَىٰٓ أَمْوَلِهِ مِ وَاَشَدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلا الْخَيَوْةِ الدُّنْيَا رَبّنَا لِيُضِلُونَ الْمُؤْمَا فَاسْتَقِيمَا وَلا نَتَّيْعَانِ يَوْمِنُواْ حَتَى يَرُواْ الْعَذَابَ الْأَلِيمَ ﴿ فَالَ قَدْ أُجِيبَت دَعْوَتُكُمَا فَاسْتَقِيمَا وَلا نَتَّيعَانِ لَيْ مَنْ مَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَبِ لَا نَذَرْ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَيْفِرِينَ دَيَّارًا ﴿ إِنَّكَ إِن تَذَرَّهُمُ مَا يُضِلُواْ عِبَ ادَكَ وَلَا يَلِدُوٓ أَ إِلَّا فَاجِرًا كَفَارًا ﴿ ﴿ ﴾ [نوح: ٢٦-٢١].

٣- وَعَنْ عَبْدَاللهِ بْنَ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْ كَانَ يُصَلِّي عِنْدَ البَيْتِ وَأَبُو جَهْلٍ وَأَصْحَابٌ لَهُ جُلُوسٌ إِذْ قال بَعْضُهُمْ لِبَعْض: أَيُّكُمْ يَجِيءُ بِسَلَى جَزُورِ بَنِي فُلانٍ، فَيَضَعُهُ عَلَى ظَهْرِ مُحَمَّدٍ إِذَا سَجَدَ؟ فَانْبَعَثَ أَشْقَى القَوْمِ خَزُورِ بَنِي فُلانٍ، فَيضَعُهُ عَلَى ظَهْرِهِ بَيْنَ كَتِفَيْهِ وَأَنَا أَنظُر فَجَاءَ بِهِ، فَنَظَرَ حَتَّى سَجَدَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ، وَضَعَهُ عَلَى ظَهْرِهِ بَيْنَ كَتِفَيْهِ وَأَنَا أَنظُر لا أُغِيِّرُ شَيْئاً، لَوْ كَانَ لِي مَنعَةٌ، قال: فَجَعلُوا يَضْحَكُونَ وَيُحِيلُ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ، وَرَسُولُ اللهِ عَلَيْ سَاجِدُ لا يَرْفَعُ رَأْسَهُ، حَتَّى جَاءَتْهُ فَاطِمَةُ فَطَرَحَتْ عَنْ ظَهْرِهِ، فَرَفَعَ رَأْسَهُ ثُمَّ قال: «اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِقُرَيْشٍ». ثلاثَ مَرَّاتٍ فَشَقَّ عَلَيْهِمْ ظَهْرِهِ، فَرَفَعَ رَأْسَهُ ثُمَّ قال: «اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِقُرَيْشٍ». ثلاثُ مَرَّاتٍ فَشَقَّ عَلَيْهِمْ فَلَيْ وَكُنُوا يَرُونَ أَنَّ الدَّعْوَةَ فِي ذَلِكَ البَلَدِ مُسْتَجَابَةٌ، ثُمَّ سَمَّى: «اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِأَبِي جَهْلٍ، وَعَلَيْكَ بِعُتُبَةً بْنِ رَبِيعَةً، وَشَيْبَةً بْنِ رَبِيعَةً، وَالْمَيَّةُ بْنِ رَبِيعَةً، وَشَيْبَةً بْنِ رَبِيعَةً، وَشَيْبَةً بْنِ رَبِيعَةً، وَالْمَيْقُ صَرْعَى فَلَيْ فَعْرِهُ اللهِ عَلَيْكَ بِعُتُبَةً بْنِ رَبِيعَةً، وَالْمَاتِ عَلَيْكَ بِعُنَهُ مُن اللهِ عَلَيْكَ بِعُرْهُ وَعُلَيْكَ بِعُنْهُ وَلَا لِي مُعَيْطٍ» وَعَدَّ السَّايِعَ فَلَمْ وَالْذِي نَعْرُقُ عَلَى الْمَلِيبِ قَلِيبٍ بَدْرٍ. مَتَفَى عليهِ، لَقَدْ رَأَيْتُ الَّذِينَ عَدَّ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكَ مِنْ عَلِيبٍ بَدْرٍ. مَتَفَى عليه فِي القَلِيبِ قَلِيبٍ بَدْرٍ. مَتَفَى عليه القَلِيبِ قَلِيبٍ بَدْرٍ. مَتَفَى عليه المَد اللهِ اللهِ عَلَى المَلِيبِ قَلْمَ مَنْ عليه القَلِيبِ قَلْمِ القَلْمُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣١١٣)، ومسلم برقم (٢٧٢٨)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٤٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٩٤).

#### الدعاء للكفار والمشركين بالهداية:

١ - قال الله تعالى: ﴿ رَبَّنَا ٱفْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِٱلْحَقِ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْفَلِيحِينَ ﴿ اللهِ عَالَى: ٨٩].

٢- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَدِمَ الطُّفَيْلُ وَأَصْحَابُهُ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ دَوْساً قَدْ كَفَرَتْ وَأَبَتْ، فَادْعُ اللهَ عَلَيْهَا، فَقِيلَ: هَلَكَتْ دَوْسٌ فَقَالَ:
 «اللَّهُ مَ اهْدِ دَوْساً وَائْتِ بِهِمْ». متفق عليه (۱).

٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَة رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كُنْتُ أَدْعُو أُمِّي إِلَى الإِسْلاَمِ وَهِيَ مُشْرِكَةٌ، فَدَعَوْتُهَا يَوْماً فَأَسْمَعَتْنِي فِي رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ مَا أَكْرَهُ، فَأَتَيْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ وَأَنَا أَبْكِي، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ! إِنِّي كُنْتُ أَدْعُو أُمِّي إِلَى الإِسْلاَمِ فَتَأْبَى عَلَيَّ، فَدَعَوْتُهَا اليَوْمَ فَأَسْمَعَتْنِي فِيكَ مَا أَكْرَهُ، فَادْعُ اللهَ أَنْ يَهْدِيَ أُمَّ أَبِي هُرَيْرَةً، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: «اللَّهُمَّ اهْدِ أُمَّ أَبِي هُرَيْرَةً». فَخَرَجْتُ مُسْتَبْشِراً بِدَعْوَةِ نَبِيِّ اللهِ عَلَيْ، فَلَمَّا جِئْتُ فَصِرْتُ إِلَى البَابِ، فَإِذَا هُو مُجَافٌ، فَسَمِعَتْ أُمِّي خَشْفَ قَدَمَيَّ، فَقَالَتْ: مَكَانَكَ! يَا أَبَا هُرَيْرَةً! وَسَمِعْتُ فَصَرْتُ إِلَى البَابِ، فَإِذَا هُو مُجَافٌ، فَسَمِعَتْ أُمِّي خَشْفَ قَدَمَيَّ، فَقَالَتْ: مَكَانَكَ! يَا أَبَا هُرَيْرَةً! وَسَمِعْتُ فَصَرْتُ إِلَى البَابِ، فَإِذَا هُو مُجَافٌ، فَسَمِعَتْ أُمِّي خَشْفَ قَدَمَيَّ، فَقَالَتْ: مَكَانَكَ! يَا أَبَا هُرَيْرَةً! وَسَمِعْتُ فَصَرْتُ إِلَى اللهُ عَنْ خِمَارِهَا، فَشَعَتْ أُمِّي خَشْفَ قَالَتْ، يَاأَبًا هُرَيْرَةً! أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهُ إِلاَ اللهُ، وَأَلْ أَبْهُدُ أَنْ مُ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَلَا أَنْهُ وَقَالَ خَيْرًا وَمُولِ اللهِ عَيْقَ، فَأَتَيْتُهُ وَأَنا أَبْكِي مُرَدِّرَةً! فَحَمِدَ اللهَ وَقَالَ خَيْرًا. أَخْ مِهُ مَلْكَ وَهَدَى أُمَّ مَعْتُ وَهَدَى أُمِّ مَلْ فَوْدَ اللهَ وَقَالَ خَيْرًا. أَخْ مِهُ مَلَا فَكُومَ اللهَ وَقَالَ خَيْرًا. أَخْ مِهُ مَلْكَ أَلُو اللهُ وَقَالَ خَيْرًا. أَخْ مَهُ مَلْتُكَ وَهَدَى أُمَّ أَنْ فَو الْمَاعِهُ اللهَ وَقَالَ فَكُمِدَ اللهُ وَقَالَ خَيْرًا. أَخْ مِهُ مَلْمُ اللهُ وَقَالَ خَيْرًا. أَخْ مَا مُسَلَمُ اللهُ وَقَالَ خَوْمَا لَا فَيْ فَقَالَ فَكُومَ اللهُ وَقَالَ خَيْرًا. أَخْ مِهُ مُسَلَمُ اللهُ وَقَالَ خَيْرًا وَاللهُ وَالْمُعُلُومُ اللهُ وَقَالَ خَيْرًا لَكُومُ مُنْ اللهُ وَيُولُولُ اللهُ وَقَالَ مُحْمِدَ اللهُ وَقَالَ مُعْمِدًا اللهُ وَقَالَ مُعْمِدًا اللهُ وَقَالَ خَيْرًا لَا أَنْ مُعَلِيْكُوا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَالْمُعُولُولُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ

٤ - وَعَنْ عَبْداللهِ بنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى رَسُولِ الله ﷺ.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٩٣٧)، ومسلم برقم (٤٥٢٤)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٢٤٩١).

يَحْكِي نَبِيّا مِنَ الأَنْبِيَاءِ ضَرَبَهُ قَوْمُهُ، وَهُوَ يَمْسَحُ الدَّمَ عَنْ وَجْهِهِ وَيَقُولُ: «رَبّ اغْفِرْ لِقَوْمِي فَإِنهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ». متفق عليه (١).

## • القيام بالدعوة في جميع الأوقات والأحوال:

- ا قال الله تعالى عن نوح ﷺ: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي دَعَوْتُ قَرْمِى لَيْلا وَنَهَا لَا ﴿ قَالَم يَزِدْ هُوْ دُعَآءِ يَ إِلَا الله تعالى عن نوح ﷺ: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي دَعَوْتُهُمْ جَعَلُواْ أَصَدِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِمْ وَالسَّتَغْشَوْاْ ثِيابَهُمْ وَرَارًا ﴿ قَالَ اللهِ عَلَمَ إِنِي دَعَوْتُهُمْ جَعَارًا ﴿ فَ مَا إِنِي أَعْلَنتُ هُمْ وَأَسْرَرْتُ وَأَصَرُواْ وَاسْتَكْبَرُواْ السَّتِكْبَارًا ﴿ فَ مُنْ إِنِي دَعَوْتُهُمْ جِهَارًا ﴿ فَ مُنْ إِنِي أَعْلَنتُ هُمْ وَأَسْرَرْتُ هُمْ إِنْدُرَاتُ اللهُ عَلَى الله عن ا
- ٢- وَعَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصّامِتِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: دَعَانَا رَسُولُ اللهِ ﷺ فَبَايَعْنَاهُ،
   فَكَانَ فِيمَا أَخَذَ عَلَيْنَا، أَنْ بَايَعَنَا عَلَى السّمْعِ وَالطّاعَةِ، فِي مَنْشَطِنَا وَمَكْرَهِنَا،
   وَعُسْرِنَا وَيُسْرِنَا، وَأَثْرَةٍ عَلَيْنَا، وَأَنْ لاَ نُنَازِعَ الأَمْرَ أَهْلَهُ، قَالَ: «إلاّ أَنْ تَرَوْا كُفْراً
   بَوَاحاً عِنْدَكُمْ مِنَ اللهِ فِيهِ بُرْهَانٌ». منف عليه (۱).

#### الشورى:

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ [ [آل عمران: ١٥٩].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ [الشورى: ٣٨].

## قوة اليقين على الله، والتوكل عليه و حده:

ا- قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ اللّهِ يَكُولُ الله وَ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ سَكِينَتُهُ. عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ، بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ مَعَنَا أَنْ فَأَنْ لَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ، بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ مَعَنَا فَأَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ، بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ مَعَنَا أَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ وَكَلِمَةُ اللّهِ هِي الْعُلْيَا وَاللّهُ وَكَلِمَةُ اللّهِ هِي الْعُلْيَا وَاللّهُ وَكَلِمَةُ اللّهِ هِي الْعُلْيَا وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٤٧٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٩٤).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٠٥٥، ٧٠٥٦)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٠٩).

# عَزِيرُ حَكِيمُ اللَّهُ ﴾ [التوبة: ٤٠].

- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا تَرْءَا ٱلْجَمْعَانِ قَالَ أَصْحَبُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴿ قَالَكُلّا إِنَّ مَا كُلّا إِنَّ مَعِى رَبِّ سَيَهْدِينِ ﴿ قَالَفُلَقَ فَكَانَ كُلُ مُوسَى أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرُ فَأَنفَلَقَ فَكَانَ كُلُ مُوسَى أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرُ فَأَنفَلَقَ فَكَانَ كُلُ فَي مَعِى رَبِّ سَيَهْدِينِ ﴿ قَالْفَلَقَ فَكَانَ كُلُ فَي اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَي مُلْكُودٍ ٱلْعَظِيمِ ﴿ اللّهِ عِلَى اللّهِ عِلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَظِيمِ إِنَّ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ الللللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ ا
  - الدعاء والفزع إلى الصلاة في جميع الأحوال:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ كَذَّبَتْ مَبْلَهُمْ قَرْمُ نُوجٍ فَكَذَّبُواْ عَبْدَنَا وَقَالُواْ بَعِنُونٌ وَازْدُجِرَ ﴿ فَدَعَا رَبَّهُ وَاللهِ تعالى: ﴿ كَذَبَهُمْ وَلَى مَعْلُوبٌ فَانْتَصِرٌ ﴿ فَ فَفَخَنَا أَبُوبَ السَّمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهُمِرٍ ﴿ وَفَجَرْنَا الْأَرْضَ عُيُونَا وَيَهُمُ وَلَيْ مَعْلُوبٌ وَلَيْمَ وَلَيْ وَلَيْمَ وَلَيْ اللَّهُ عَلَى ذَاتِ أَلُوجٍ وَدُسُرٍ ﴿ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَ ١٣-٩].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُكُم بِأَلْفِ مِنَ
   ٱلْمَلَتِهِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴿ ﴾ [الأنفال: ٩].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَأَسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوْةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى الْخَنشِعِينَ ﴿ اللَّهُ وَالسَّعِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْخَنشِعِينَ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْخَنشِعِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْخَنشِعِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْخَنشِعِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا
- ٤ وَعَنْ حُذَيْفَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا حَزَبَهُ أَمْرٌ صَلَّى. أخرجه أحمد وأبو داود (').
  - تقديم الشكوى والسؤال إلى الله في جميع الأحوال:
- ١ قال الله تعالى عن يعقوب ﷺ: ﴿قَالَ إِنَّمَا أَشَكُواْ بَثِّي وَحُزْنِي إِلَى اللهِ وَأَعْلَمُ
   مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ [يوسف: ٨٦].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَ أَنِي مَسَّنِي ٱلضَّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّحِينَ اللهِ تعالى: ﴿ وَأَيْوَبِ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَ أَنِي مَسَّنِي ٱلصَّرُ وَأَنْتُ أَهْ لَهُ وَمِثْلَهُم الرَّحِينَ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الل

<sup>(</sup>١) حسن/ أخرجه أحمد برقم (٢٣٦٨٨)، وأخرجه أبو داود برقم (١٣١٩).

مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكْرَىٰ لِلْعَبِدِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

- - لزوم البيئة الصالحة، وهجر بيئة السوء:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّدِقِينَ ﴿ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَالَمَ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَالَمَ اللَّهِ عَالْمَدِقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّ
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَآصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْمَشِيِّ يُرِيدُونَ
   وَجْهَةٌ أَهُ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَّ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن وَجْهَةٌ أَوْلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن وَجْهَةً أَوْلَا نَظِيمٌ وَكَانَ أَمْرُهُ وَفُطًا نَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال
- ٤ وقال الله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يُنسِينَنَكَ ٱلشَّيْطِينُ فَلَا نَقْعُدُ بَعْدَ ٱلذِّكَرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ
   ٱلظَّلِامِينَ ﴿ اللَّنعام: ٦٨].
  - الاعتماد على الله وحده، ونفي النفس، مع فعل الأسباب المشروعة:
- ١ قال الله تعالى: ﴿قُل لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَاءَ ٱللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْفَيْبَ لَا لَمْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا الللْلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللَّ

- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِنَ ٱللَّهَ قَنْلَهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَ ٱللَّهَ مَنْكُ بَلَآءً حَسَنًا ۚ إِنَ ٱللَّهَ سَمِيعُ وَلَكِنَ ٱللَّهَ رَمَٰى ۚ وَلِيسُمِلُ اللَّهَ مَنْكُ بَلَآءً حَسَنًا ۚ إِنَ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ عَلَيْمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ عَلَيْمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الل
- ٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يَقُولُ: «لا إِلَهَ إِلا اللهُ وَحَدَهُ، أَعَزَّ جُنْدَهُ، وَنَصَرَ عَبْدَهُ، وَغَلَبَ الاحْزَابَ وَحْدَهُ فَلا شَيْءَ بَعْدَهُ». متفق عليه (١).

## امتثال أوامر الله عز وجل وإن كانت على خلاف العقل:

كما صنع نوح ﷺ السفينة على اليابسة، وترك إبراهيم ﷺ زوجته وولده بواد غير ذي زرع، وأمر الله موسى ﷺ بأخذ الحية، وضَرْب البحر فَفَعل.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَيَصَنَعُ ٱلْفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلاً مِن قَوْمِهِ سَخِرُوا مِنْهُ قَالَ إِن تَسْخَرُواْ مِنَا فَإِنَا نَسْخَرُ مِنكُمْ كُما تَسْخَرُونَ ﴿ اللَّهِ الْمُودِ: ٣٨].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ رَبَّنَا إِنِّ أَسْكُنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعِ عِندَ بَيْنِكَ
   ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوةَ ﴾ [إبراهيم: ٣٧].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ ﴿ قَالَ هِى عَصَاىَ أَتَوَكَّوُا عَلَيْ عَلَىٰ عَنْمِي وَلِيَ فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ قَالَ أَلْقِهَا يَنْمُوسَىٰ ﴿ قَالَ أَلْقَهَا يَنْمُوسَىٰ ﴿ قَالَ أَلْقَهَا يَنْمُوسَىٰ ﴿ قَالَ أَلْقَالُهَا فَا لَكُونَا هِى حَيْنَةٌ تَسْعَىٰ ﴿ قَالَ خُذْهَا وَلَا تَخَفَّ شَنْعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَىٰ ﴿ قَالَ خُذْهَا وَلَا تَخَفَّ شَنْعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَىٰ ﴿ قَالَ خُذْهَا وَلَا تَخَفَّ شَنْعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَىٰ ﴿ قَالَ خُذْهَا وَلَا تَخَفَ اللَّهُ سَنْعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَىٰ ﴿ قَالَ خُذْهَا وَلَا تَخَفَ اللَّهِ سَنْعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَىٰ ﴿ قَالَ خُذَهَا وَلَا تَخَفَ اللَّهُ سَنْعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَىٰ ﴿ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ
- ٤ وقال الله تعالى: ﴿ فَأُوْجَيْنَاۤ إِلَىٰ مُوسَىٰٓ أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرُ ۚ فَٱنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ
   كَالطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ ( ) ﴿ الشعراء: ٦٣].

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١١٤)، ومسلم برقم (٢٧٢٤).

## تحمل الأذى والطرد في سبيل الله:

- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا لَنَآ أَلَّا نَنُوَكَ لَ عَلَى اللَّهِ وَقَدْ هَدَىٰنَا سُبُلَنَا وَلَنَصْبِرَكَ
   عَلَىٰ مَآ ءَاذَیْتُمُونَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْیَتَوَكِّلِ ٱلْمُتَوَیِّلُونَ ﴿ اِبراهیم: ١٢].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُشِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللّهُ وَاللّهَ خَيْرُ ٱلْمَنْكِرِينَ (آ) ﴾ [الأنفال: ٣٠].
- ٤ وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّهَا قالتْ لِلنَّبِيِّ ﷺ: هَلْ أَتَى عَلَيْكَ يَوْمٌ كَانَ أَشَدَّ مَا لَقِيتُ مِنْهُمْ مِنْ يَوْمٍ أُحُدِ؟ قال: "لَقَدْ لَقِيتُ مِنْ قَوْمِكِ مَا لَقِيتُ، وَكَانَ أَشَدَّ مَا لَقِيتُ مِنْهُمْ يَوْمَ الْعَقَبَةِ، إِذْ عَرَضْتُ نَفْسِي عَلَى ابْنِ عَبْدِيَالِيلَ بْنِ عَبْدِ كُلالٍ، فَلَمْ يُجِبْنِي يَوْمَ الْعَقَبَةِ، إِذْ عَرَضْتُ نَفْسِي عَلَى ابْنِ عَبْدِيَالِيلَ بْنِ عَبْدِ كُلالٍ، فَلَمْ يُجِبْنِي إِلَى مَا أَرَدْتُ، فَانْطَلَقْتُ وَأَنَا مَهْمُومٌ عَلَى وَجْهِي، فَلَمْ أَسْتَفِقْ إلا وَأَنَا بِقَرْنِ الثَّعَالِبِ. متفق عليه (۱).
- ٥- وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لَقَدْ أُخِفْتُ فِي اللهِ وَمَا يُؤْذَى أَحَدٌ وَلَقَدْ أَتَتْ عَلَيَّ ثلاَثُونَ مِنْ يُخَافُ أَحَدٌ وَلَقَدْ أَتَتْ عَلَيَّ ثلاَثُونَ مِنْ بَيْنِ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ وَمَا لِي وَلِبلاَلٍ طَعَامٌ يَأْكُلُهُ ذُو كَبدٍ إِلاَّ شَيْءٌ يُوَارِيهِ إِبْطُ بلاَلٍ». أخرجه الترمذي وابن ماجه (٢).
  - الصبر على الاتهام والتعيير والاستهزاء:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ كَذَالِكَ مَا أَقَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرُ أَوْ بَحَنُونُ ۖ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٢٣١)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٩٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه الترمذي برقم (٢٤٧٢)، وهذا لفظه، وأخرجه ابن ماجه برقم (١٥١).

- أَتُواصُواْ بِهِ عَبِلَهُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ١٥٥-٥٣].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَلَقَادِ ٱسْنُهْزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبْلِكَ فَكَاقَ بِاللَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم 
   مَاكَانُواْبِهِ ـ يَسْنَهْزِءُونَ ﴿ الْأَنعَامَ : ١٠].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ بَلُ قَالُوٓا أَضْغَنْتُ أَحْلَنِم بَلِ اَفْتَرَنَهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ فَلْيَأْنِنَا بِثَايَةٍ
   كَمَا آُرْسِلَ ٱلْأَوْلُونَ ﴿ ﴾ [الأنبياء: ٥].
- ٤ وقال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ فَسَبِحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ فَسَبِحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ عَتَى يَأْنِيكَ ٱلْيَقِينَ ﴿ فَاللَّهِ عَلَى مَا لَكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ
  - إظهار العزة والجَلد أمام الكفار المعاندين:
- ١ قال الله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّنِي هَدَائِي رَقِي إِلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ دِينَاقِيمًا مِّلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا أَ
   وَمَاكَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿إِنَّ ﴾ [الأنعام: ١٦١].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةً فِي إِبْرَهِيمَ وَٱلِّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَء وَالله الله تعالى: ﴿ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةُ وَٱلْبَغْضَكَآءُ أَبَدًا جَنَّ ثُوْمِنُواْ بِاللّهِ وَحْدَهُ وَ ﴾ [المستحنة: ٤].
- ٣- وقال الله تعالى عن سحرة فرعون لما آمنوا: ﴿ قَالُواْ لَن نُوْثِرُكَ عَلَىٰ مَاجَآءَنَا مِن الْبَيِنَتِ وَاللّذِي فَطَرَنا ۖ فَاقْضِ مَا أَنتَ قَاضِ ۗ إِنَّا مَا نَقْضِى هَاذِهِ الْخَيَوْةَ الدُّنْيَا آنَ إِنَّا عَامَنَا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَيْنَا وَمَا أَكْرَهْ مَنَا عَلَيْهِ مِنَ السِّحْرِ وَاللّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَى اللّهِ ﴾ [طه: ٧٢-٧٧].
  - التوكل على الله، والشجاعة والثبات أمام الأعداء وإن كثروا:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَا فَي إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ عَنَقُومِ إِن كَانَ كُبُرُ عَلَيْكُمْ مَقَامِى
   وَتَذْكِيرِى بِثَايَنتِ اللهِ فَعَلَى اللّهِ تَوَكَّلْتُ فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَا عَكُمْ ثُمَ لَا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ ثُمَّ لَا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَمَّةً ثُمَّ لَا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ عَمَّةً ثُمَّ اللهِ فَعَلَى اللّهِ فَوَكُ نُنظِرُونِ اللهِ إِيونس: ١٧].

- ٢- وقال الله تعالى عن هود ﷺ: ﴿قَالَ إِنِّيٓ أَشْهِدُ ٱللَّهَ وَٱشْهِدُوۤا أَنِّي بَرِيٓ ۗ مِّمَّا تُشْرِكُونَ ٣٣٠ مِن دُونِهِۦۚ فَكِيدُونِ جَمِيعًا ثُمَّ لَانْنِظِرُونِ ٣٣٠ إِنِّ تَوَكَّلْتُ عَلَى ٱللَّهِ رَبِّ وَرَبِّكُمْ ۗ مَّامِن دَآبَةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذُ إِنَاصِينِهَا أَإِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَطِ مُّسْتَقِيمٍ ١٥٥٠ [هود: ٥٥-٥٥].
  - الاستفادة من قدرة الله لكشف الكربات، وقضاء الحاجات:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُغَنضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَّقدِرَ عَلَيْهِ فَكَادَىٰ في ٱلظُّلُمَاتِ أَن لَّا إِلَاهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَيْنَكُ مِنَ ٱلْغَيِّ وَكَذَلِكَ نُصْحِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِلَّا اللَّهِ ا .Γλλ-λΥ
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَإِذِ ٱسْـ تَسْـ قَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ۦ فَقُلْنَا ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْحَجَرَ فَأَنفَجَ رَتْ مِنْهُ آثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْـنَا لَقَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسٍ مَّشْرَبَهُمَّ كُلُواْ وَأَشْرَبُوا مِن رِّزْقِ ٱللَّهِ وَلَا تَعْفُواْ فِ ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ اللهِ [البقرة: ١٠].
  - العناية بذوى المكانة من الناس:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَدِيْنَ اوَسُلْطَكَنِ مُبِينٍ ﴿ آَ ۖ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَهَلَمُنَ وَقَلُونَ فَقَالُواْ سَلْحِرُ كَذَّابُ اللَّهُ [غافر: ٢٣-٢٤].
- ٢ وقال الله تعالى لموسى عليه: ﴿ آذْهَبْ أَنتَ وَأَخُوكَ بِاَيْتِي وَلَا نَيْيَا فِي ذِكْرِي اللهَ اَذْهَبَاۤ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَىٰ (٣) فَقُولًا لَهُ، قَوْلًا لَّتِنَا لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَغْشَىٰ (٤٤ · اطه: ٤٢ -.[ ٤ ٤
- ٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «لَوْ آمَنَ بِي عَشَرَةٌ مِنَ اليَهُودِ لآمَنَ بِي اليَهُودُ». متفق عليه (١٠).

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٩٤١)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٧٩٣).

## الاستقامة على الدين ظاهراً وباطناً:

- ١ قال الله تعالى: ﴿ فَأَسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوَّا إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ
   بَصِيرٌ ﴿ الله عَالَى: ﴿ فَأَسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوَّا إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ
- ٢- وقال الله تعالى عن شعيب على: ﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنَ أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَىٰ كُمْ عَنْهُ إِلَى مَا أَنْهَىٰ كُمْ عَنْهُ إِلَا إِلَّهَ إِلَى مَا أَنْهَىٰ كُمْ عَنْهُ إِلَى مَا أَزْهِى كُمْ عَنْهُ إِلَا إِلَيْهِ أَلِيهُ أَلِيهُ أَيْبُ هَا إِلَى اللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ هَا إِلَى إِلَى اللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ هَا إِلَا إِلَى اللهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ هَا إِلَى إِلَى اللهِ عَلَيْهِ وَكُمْ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ أَنِيبُ هَا إِلَيْهِ أُنِيبُ هَا إِلَى مَا أَنْهَىٰ اللهِ عَلَيْهِ أَنِيبُ اللهِ عَلَيْهِ أَنِيبُ هَا إِلَى مَا أَنْهَىٰ اللهِ عَلَيْهِ أَنِيبُ هَا إِلَيْهِ أُنِيبُ إِلَى مَا أَنْهَىٰ اللهِ عَلَيْهِ أَنِيبُ اللهِ عَلَيْهِ أَنْهِ أُنِيبُ اللهِ عَلَيْهِ أَنْهُ إِلَيْهِ أَنْهُ إِلَى مَا أَنْهَا أُنْهِ أُنِيبُ اللهِ عَلَيْهِ أَنِيبُ اللهُ عَلَيْهِ أَنْهُمْ عَلَيْهِ أَنِيبُ اللهِ عَلَيْهِ أَنْهُمْ عَلَيْهِ أَنْهُمْ عَلَيْهِ أَنْهُمْ عَلَيْهِ أَنِيبُ أَلِي اللهُ عَلَيْهِ أَنِيبُ إِلَيْهِ أَنِيبُ إِلَيْهِ أَنْهُمْ عَنْ عَلَيْهِ أَنْهُمْ عَلَيْهِ أَنْهُمْ عَلَيْهِ أَنْهُمْ أَنْهُمْ عَلَيْهُ أَلْهُ إِلَيْهُ أَنْهُمْ عَلَيْهُ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ عَلَيْهِ أَنْهُمْ أَنْهُ أَنِهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُ أَلِيلُهُ أَنِهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أُنْهُمْ أُنْهُمْ أَنْهُمْ أُنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أُنْهُمْ أُنْهُمْ أَنْهُمْ أَلِهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أَنْهُمْ أُلِهُمْ أُنْهُمْ أَنْهُمْ أَلِهُمْ أَنْهُمْ أَلُوالُولُولُكُمْ أُلِلْمُ أُلِهُمْ أُلِكُمْ أُلِكُمْ أَلِهُمْ أَنْهُمْ أَلِهُمْ أُلْمُ أُلُولُولُكُمْ أَلُولُوا أُنْهُمْ أَلُوالْمُعْمُ أَلِهُمْ أُلُولُولُكُمْ أُلِهُمْ أُلِهُمْ أُلِهُمْ أَلُولُولُكُمْ أَلِهُ أَلُوا أُلْمُعْمُ أَلُولُولُكُمْ أُلُولُولُكُمْ أُلُولُولُكُمْ أُلِم

#### • حسن الكلام مع الناس:

- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوَلًا سَدِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى الله تعالى:
   ١٧٠.
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُوا الَّذِي هِى أَحْسَنُ ۚ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمْ ۚ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَاكَ لِلإِنسَانِ عَدُوّاً مُبِينًا ﴿ قَالَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّاللَّهُ اللَّهُولَا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللللللَّاللَّهُ اللللَّا اللللَّهُ اللَّا اللللللللللللَّا الللللَّا اللللللللَّا اللّ
- ٤ وقال الله تعالى: ﴿ أَذْهَبَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُۥ طَغَىٰ ﴿ فَقُولًا لَهُۥ قَوْلًا لَيْنَا لَعَلَهُ. يَتَذَكَّرُ أَوْ
   يَخْشَىٰ ﴿ إِنَّهُ اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّالَاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَا الللَّهُ اللَّا الللَّا اللَّهُ ا

# الباب الثاني والعشرون

# كتاب الجهاد في سبيل الله

### ويشتمل على ما يلي:

١- معنى الجهاد وحكمه. ١٠ أحكام الغنائم والأنفال.

٧- فيضائل الجهاد في سبيل الله. ١١- انتهاء الحرب بالإسلام أوالمعاهدات.

٣- أقــسام الجهاد في سبيل الله. ١٢ - أحكام غير المسلمين: ويشمل:

٥- أحكام المجاهدين في سبيل الله. ٢- أهــــل الهدنـــة.

٦- آداب الجهاد في سبيل الله. ٣- أهال الأمان.

٧- أحكام القتال في سبيل الله. ١٣ - أحكام الرجوع من الجهاد.

٨- أحكام الشهداء في سبيل الله. ١٤ - فضل الحمد والشكر.

٩- أحكام الأسرى والسسبي. ١٥- فضل التوبة والاستغفار.

### قال الله تعالى:

﴿ الَّذِينَ ءَامَنُوا يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ۗ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ

ٱلطَّنغُوتِ فَقَنِيلُوٓا أَوْلِيّآء ٱلشَّيْطَانِ إِنَّ كَيْدَالشَّيْطَنِ كَانَ ضَعِيفًا السَّ

[النساء/ ٧٦]

#### ١ - معنى الجهاد وحكمه

- الجهاد في سبيل الله: هو بذل الطاقة والوسْع في قتال الكفار، ابتغاء وجه الله.
  - حقيقة الجهاد في سبيل الله:

الجهاد لا يسمى جهاداً حقيقياً إلا إذا قُصد به وجه الله، وأريد به إعلاء كلمة الله، وبذل النفس في مرضاة الله، ورفع راية الحق، ومطاردة الباطل.

فإذا أراد به الإنسان شيئاً من حظوظ الدنيا، فإنه لا يسمى جهاداً شرعياً ينال به الأجر، فمن قاتل ليظفر بمغنم، أو يُظهر شجاعة، أو ينال شهرة، أو يحظى بمنصب، فإنه لا نصيب له في الأجر، ولا حظ له في الثواب.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآهَ وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ
 وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ ۚ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴿ السِّنةِ: ٥].

٢- وَعَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللهُ عَنهُ قال: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ فَقال: الرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِلْمَغْنَمِ، وَالرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِلذِّكْرِ، وَالرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِيُرَى مَكَانُهُ، فَمَنْ فِي سَبِيلِ اللهِ».
سَبِيلِ اللهِ؟ قال: «مَنْ قَاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللهِ هِيَ العُلْيَا، فَهُوَ فِي سَبِيلِ اللهِ».
متفق عليه (۱).

#### • منزلة الجهاد في سبيل الله:

الجهاد في سبيل الله ذروة سنام الإسلام؛ لما فيه من المصالح العظيمة في حفظ الإسلام وأهله، ودفع عدوان المعتدين.

ولمكانة الجهاد وعظيم منزلته تمنى أفضل المجاهدين في سبيل الله محمد

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٨١٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٩٠٤).

ﷺ أن يحوز درجة الشهداء في سبيل الله.

١- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنهُ قالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَلَيْهِ يَقُولُ: «وَالَّذِي نَفْسِي، بِيَدِهِ لَوْلا أَنَّ رِجَالاً مِنَ المُؤْمِنِينَ، لا تَطِيبُ أَنْفُسُهُمْ أَنْ يَتَخَلَّفُوا عَنِّي، وَلا أَجْدُ مَا أَحْمِلُهُمْ عَلَيْهِ، مَا تَخَلَّفْتُ عَنْ سَرِيَّةٍ تَغْزُو فِي سَبِيلِ اللهِ، وَالَّذِي أَجِدُ مَا أَحْمِلُهُمْ عَلَيْهِ، مَا تَخَلَّفْتُ عَنْ سَرِيَّةٍ تَغْزُو فِي سَبِيلِ اللهِ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيلِهِ، لَوَدِدْتُ أَنِّي أَقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ ثُمَّ أَحْيَا، ثُمَّ أَقْتلُ ثُمَّ أَقْتلُ ثَمَّ أَقْتلُ مَا عَلَيهِ اللهِ ثُمَّ أَحْيَا، ثُمَّ أَقْتلُ مَى منف عليه (۱).

٧- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قِيلَ لِلنّبِي ﷺ: مَا يَعْدِلُ الجِهَادَ فِي سَبِيلِ اللهِ عَزِ وَجَلّ؟ قَالَ: «لاَ تَسْتَطِيعُونَهُ» قَالَ: فَأَعَادُوا عَلَيْهِ مَرِّ تَيْنِ أَوْ ثَلاَثاً، كُلّ ذَلِكَ يَقُولُ: «لاَ تَسْتَطِيعُونَهُ»، وَقَالَ فِي الثّالِثَةِ: «مَثُلُ المُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللهِ ذَلِكَ يَقُولُ: «لاَ تَسْتَطِيعُونَهُ»، وَقَالَ فِي الثّالِثَةِ: «مَثُلُ المُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثُلِ الصّائِمِ القَائِمِ القَائِمِ القَائِمِ اللهِ تَعَالَى». منفق عليه "ن.

### • مراحل تشريع الجهاد:

مر تشريع الجهاد في سبيل الله بأربع مراحل:

الأولى: لما قام النبي ﷺ بالدعوة إلى الله في مكة ظهر له أعداء عادوه وآذوه، وكان توجيه الله له بالصبر والعفو والصفح، وجهادهم بالدعوة، والقرآن، والحجة.

١ - قال الله تعالى: ﴿ قُل لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللهِ لِيَجْزِى قَوْمًا بِمَا
 كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

٢- وقال الله تعالى: ﴿ فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ ۖ وَكِلَّا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٧٩٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٧٦).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٧٨٥)، ومسلم برقم (١٨٧٨)، واللفظ له.

يُوقِنُونَ اللهِ [الروم: ٦٠].

- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَاۤ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ ٱلسَّاعَةَ
   لَا يِنَةٌ أَفَاصْفَح ٱلصَّفْح ٱلجَمِيلَ ﴿ السَّهُ اللهِ المَحدِ: ٨٥].
- ٤- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَّذِيرًا ﴿ اللهُ قَطِع اللهُ عَلَم اللهُ عَ
- الثانية: لما اشتد الأذى على الرسول ﷺ وأصحابه رضوان الله عليهم، أذن الله له أن يهاجر من مكة إلى المدينة، ويأمر أصحابه بالهجرة إليها، وذلك بعد ثلاث عشرة سنة من البعثة.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ مِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُشِيتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ ٱللَّهُ ۖ وَٱللَّهُ خَيْرُ ٱلْمَنْكِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ
- الثالثة: ثم أذن الله للرسول على والمؤمنين بالقتال في المدينة بعد الهجرة، حين أطبق عليهم الأعداء، وظلموا المؤمنين بالاعتداء عليهم، وإخراجهم من ديارهم بغير حق.
- وأذن الله لهم بالقتال دفاعاً عن النفس، وتأميناً للدين، ودفعاً للظلم والعدوان.
- ١- قال الله تعالى: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَنَّتُلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ

لَقَدِيرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلا دَفْعُ اللَّهُ وَلَوْلاً دَفْعُ اللَّهُ وَلَوْلاً دَفْعُ اللَّهُ وَلَوْلاً دَفْعُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلاً دَفْعُ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللّ

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ ۚ فَإِنِ اَنهَوَا فَلَاعُدُونَ إِلَا عَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ ۚ فَإِنِ اَنهَوَا فَلَاعُدُونَ إِلَا عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ ال

٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمُ وَلَا تَعَلَّدُوا أَ إِنَ اللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

الرابعة: ثم أمر الله رسوله ﷺ والمؤمنين بقتال الكفار كافة؛ ليكون الدين كله لله، ولتفتح الأبواب لكل من رغب في الإسلام.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَقَائِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَافَةً كَمَا يُقَائِلُونَكُمْ كَافَةً
 وَاعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ آلَ التوبة: ٣١].

٢- وَعَنِ ابْنِ عُمَر رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «أُمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لا إِلَهَ إلا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ، وَيُقِيمُوا الصَّلاة، وَيُؤْتُوا الزَّكَاة، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إلا بِحَقِّ وَيُؤْتُوا الزَّكَاة، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إلا بِحَقِّ الإِسْلام، وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ». منفق عليه (۱).

### • حكم الجهاد في سبيل الله:

فرض الله عز وجل القتال في سبيل الله في السنة الثانية من الهجرة.

والجهاد في سبيل الله فرض كفاية، إذا قام به من يكفي سقط الإثم عن

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٥)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٢).

الباقين، بشرط أن يكون عند المسلمين قوة وقدرة يستطيعون بها القتال.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَكُرَهُ لَكُمُ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْعًا وَهُو كَرَهُ لَكُمُ وَالله يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴿ اللهِ قَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴿ اللهِ قَالَهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴿ اللهِ قَالَهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [الله قال ١٤١٦].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَاكَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَافَةٌ فَلُولَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةِ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَكَ فَقَهُواْ فِي الدِّينِ وَلِيتُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوۤ الْإِلَيْمِمُ لَعَلَّهُمْ يَعَذَرُونَ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ الدِّينِ وَلِيتُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوٓ الْإِلَيْمِمُ لَعَلَّهُمْ يَعَذَرُونَ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ فَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ أَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَنْ أَلُولُوا مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَمْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّا مُنْ أَنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَنْ أَنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَلُولُوا مُنْ أَلْمُؤْمِنُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ أَلْمُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّ
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ فَأَنْقُوا اللّهَ مَا السَّطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُواْ وَأَنفِقُواْ خَيْرًا
   لِأَنفُسِكُمْ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ عَأْوُلَيْكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ التعابى: ١٦].
- ٤ وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الحُدْرِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنّ رَسُولَ اللهِ ﷺ بَعَثَ بَعْثاً إِلَى بَنِي لِحُيَانَ، مِنْ هُذَيْلٍ، فَقَالَ: «لِيَنْبَعِثْ مِنْ كُلّ رَجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا، وَالأَجْرُ بَيْنَهُمَا».
   أخرجه مسلم()
  - الأحوال التي يكون فيها الجهاد فرض عين:

يكون الجهاد فرض عين على كل مستطيع في الأحوال الآتية:

#### ١ - إذا حضر المسلم صف القتال:

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاقْبُتُواْ وَٱذْكُرُواْ اللَّهَ كَالْمَالُ اللهُ تَعَالَى اللَّهُ اللَّالَالَاءُ اللَّهُ اللّ

#### ٢- إذا حصر بلده عدو:

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَائِلُواْ ٱلَّذِينَ يَلُونَكُمْ مِّنَ ٱلْكُفَّادِ وَلْيَجِدُواْ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٨٩٦).

فِيكُمْ غِلْظَةً وَأَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُنَّقِينَ اللَّهَ ﴿ [التوبة: ١٢٣].

### ٣- إذا استنفر الإمام الناس، أو أحداً بعينه:

- ٢- وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لا هِجْرَةَ بَعْدَ الفَتْح، وَلَكِنْ جِهَادٌ وَنِيَّةٌ، وَإِذَا اسْتُنْفِرْتُمْ فَانْفِرُوا». متفق عليه(١٠).
  - ٤- إذا دعت الحاجة إليه نفسه في القتال كطبيب وطيار ورام ونحوهم:

قال الله تعالى: ﴿أَنفِرُوا خِفَافًا وَثِقَ اللَّا وَجَنهِدُوا بِأَمُوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الدَّابِةِ: ٤١].

### • حكمة مشروعية الجهاد في سبيل الله:

١ - شرع الله عز وجل الجهاد في سبيل الله لما يلي:

لتكون كلمة الله هي العليا.. ويكون الدين كله لله.. وإخراج الناس من الظلمات إلى النور.. وفتح أبواب الدعوة إلى الله.. وإقامة العدل.. ومنع الظلم.. وحماية المسلمين.. ورد كيد الأعداء والمفسدين.

٢- شرع الله الجهاد ابتلاءً واختباراً لعباده، ليتبين الصادق من الكاذب، والمؤمن
 من المنافق، وليعلم المجاهد والصابر.

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٧٨٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٣٥٣).

- ٣- ليس قتال الكفار لإلزامهم بالإسلام، بل لإلزامهم بالخضوع لأحكام
   الإسلام، حتى يكون الدين كله لله.
- ٤- الجهاد في سبيل الله باب من أبواب الجنة، يُذهب الله به الهم والغم، وتُنال به الدرجات العلى من الجنة، وتُغفر به الذنوب والآثام، وتحصل به محبة الله للعبد.

### شروط وجوب الجهاد في سبيل الله:

يشترط لوجوب الجهاد على الإنسان ما يلى:

الإسلام.. والعقل.. والبلوغ.. والذكورية.. والصحة.. ووجود النفقة.

فلا يجب الجهاد على غير المسلم، ولا على الصبي، ولا على المجنون، ولا على المريض، ولا على المرأة، ولا على العاجز عن النفقة.

فلا حرج على واحد من هؤلاء في التخلف عن الجهاد؛ لعذره.

- ٣- وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُما قَالَ: عَرَضَنِي رَسُولُ الله ﷺ يَوْمَ أُحُدِ فِي القِتَالِ، وَأَنَا ابْنُ أَرْبَعَ عَشْرَةَ سَنَةً، فَلَمْ يُجِزْنِي، وَعَرَضَنِي يَوْمَ الحَنْدَقِ، وَأَنَا ابْنُ خَمْسَ عَشْرَةَ سَنَةً، فَأَجَازَنِي. متفق عليه (۱).

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٦٦٤)، ومسلم برقم (١٨٦٨)، واللفظ له.

٤ - وَعَنْ عَائِشَةَ أُمِّ المُؤْمِنِينَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّهَا قالتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، نَرَى الجِهَادَ أَفْضَلَ الجِهَادِ حَبُّ مَبْرُورٌ». أخرجه أفْضَلَ الجِهَادِ حَبُّ مَبْرُورٌ». أخرجه البخاري().

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (١٥٢٠).

### ٢- فضائل الجهاد في سبيل الله

#### • فضل الجهاد في سبيل الله:

- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ ٱلَّذِينَ يُقَايِبُونَ فِي سَبِيلِهِ عَصَفًا كَأَنَّهُ مِ بُنْيَنُ أَ
   مَرْصُوصٌ ﴿ الصف: ٤].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ مَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ الْعَظَمُ دَرَجَةً عِندَاللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَآيِرُونَ ﴿ يُحْبَدُهُمْ رَبُّهُم بِرَحْمَةِ مِنْهُ وَرِضُونِ وَعَظَمُ دَرَجَةً عِندَاللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَآيِرُونَ ﴿ يُبَشِرُهُمْ مَ رَبُّهُم بِرَحْمَةِ مِنْهُ وَرِضُونِ وَجَنَّتِ لَمْهُمْ فِيهَا نَعِيمُ مُ عَلِيدِينَ فِيهَا أَبَدًا ۚ إِنَّ اللّهَ عِندَهُ وَ أَجْرُهُ وَجَنَّتِ لَمْهُمْ اللّهَ عِندَهُ وَ أَجْرُهُ عَظِيمٌ ﴿ إِللّهِ اللّهِ عِندَهُ وَ النّهِ بِعَرَالُهُ اللّهُ عِندَهُ وَاللّهِ اللّهِ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا
- ٤- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَثَلُ الصَّائِمِ اللهُ جَاهِدِ فِي سَبِيلِهِ، وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَنْ يُجَاهِدُ فِي سَبِيلِهِ، كَمَثَلِ الصَّائِمِ اللهُ جَاهِدِ فِي سَبِيلِهِ بِأَنْ يَتَوَفَّاهُ: أَنْ يُدْخِلَهُ الجَنَّةَ، أَوْ يَرْجِعَهُ سَالِماً مَعَ أَجْرِ أَوْ غَنِيمَةٍ». متفق عليه (۱).
- ٥- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ سُئِلَ: أَيُّ الْعَمَلِ أَفْضَلُ؟ فَقَالَ: «إيمَانٌ بِاللهِ وَرَسُولِهِ». قِيلَ: ثُمَّ مَاذَا؟ قال: «الجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ».

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٧٨٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٧٦).

قِيلَ: ثُمَّ مَاذَا؟ قال: «حَجُّ مَبْرُورٌ». متفق عليه(١٠).

### • فضل الغدوة والروحة في سبيل الله:

١ - عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضيَ اللهُ عَنهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلِيَّ قَالَ: «لَغَدْوَةٌ فِي سَبِيلِ اللهِ أَوْ
 رَوْحَةٌ، خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا». متفق عليه (١).

٢ - وَعَنْ أَبِي أَيُّوبَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «غَدْوَةٌ فِي سَبِيلِ اللهِ
 أَوْ رَوْحَةٌ، خَيْرٌ مِمّا طَلَعَتْ عَلَيْهِ الشّمْسُ وَغَرَبَتْ». أخرجه مسلم ".

### • فضل من أراد الجهاد فحبسه مرض أو عذر:

عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ فِي غَزَاةٍ، فَقالَ: ﴿إِنَّ أَقْوَاماً بِالمَدِينَةِ خَلْفَنَا، مَا سَلَكْنَا شِعْباً وَلا وَادِياً إِلاَّ وَهُمْ مَعَنَا فِيهِ، حَبَسَهُمُ العُذْرُ». أخرجه النخاري ''.

### فضل من جهز غازیاً في سبیل الله:

عَنْ زَيْد بن خَالِدٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ جَهَّزَ غَازِياً فِي سَبِيلِ اللهِ يَظْفِي فَقَدْ غَزَا، وَمَنْ خَلَفَ غَازِياً فِي سَبِيلِ اللهِ بِخَيْرٍ فَقَدْ غَزَا». متفق عليه (٠٠).

#### فضل من بذل نفسه وماله في سبيل الله:

١ - قال الله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَهُ مِينَ ٱلْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّفُواْ عَن رَسُولِ ٱللَّهِ وَلَا يَرْغَبُواْ إِنْفُسِمِ مَّ عَن نَفْسِدٍ \* ذَلِكَ بِأَنَّهُ مُر لَا يُصِيبُهُمْ ظَمَأٌ وَلَا نَصَبُ ـ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٦)، واللفظ له، ومسلم برقم (٨٣).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٧٩٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٨٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (١٨٨٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري برقم (٢٨٣٩).

<sup>(</sup>٥) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٨٤٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٩٥).

وَلاَ عَنْمَصَدَةٌ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلَا يَطَنُونَ مَوْطِئُا يَغِيظُ الْصَّفَارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوِ نَيْلًا إِلّا كُنِبَ لَهُم بِهِ، عَمَلُ صَلِحٌ إِنَ اللّهَ لَا يُضِيعُ أَجَرَ الْمُحْسِنِينَ اللهَ وَلا يُنْفِقُونَ وَادِيًا إِلّا حَتْبَ لَمُمْ وَلَا يُنْفِقُونَ وَادِيًا إِلّا حَتْبَ لَمُمْ اللّهُ وَلا يَنْفِقُونَ وَادِيًا إِلّا حَتْبَ لَمُمْ اللّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ الله اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

٢- وَعَنْ أَبِي عَبْسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقُولُ: «مَنِ اغْبَرَّتْ قَدَمَاهُ فِي سَبِيلِ اللهِ حَرَّمَهُ اللهُ عَلَى النَّارِ». أخرجه البخاري(١).

### • فضل النفقة في سبيل الله:

- ٣- وَعَنْ أَبِي مَسْعُودِ الْأَنْصَارِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ بِنَاقَةٍ مَخْطُومَةٍ،
   فَقَالَ: هَذِه فِي سَبِيلِ اللهِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لَكَ بِهَا يَوْمَ القِيَامَةِ سَبْعُمِائَةِ
   نَاقَةٍ، كُلّهَا مَخْطُومَةٌ». أخرجه مسلم (١٠).
- ٤ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «مَنْ أَنْفَقَ زَوْجَيْنِ فِي سَبِيلِ
   اللهِ دَعَاهُ خَزَنَةُ الجَنَّةِ، كُلُّ خَزَنَةِ بابِ: أَيْ فُلُ هَلُمَّ». متفق عليه "".

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٩٠٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (١٨٩٢).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٨٤١)، ومسلم برقم (١٠٢٧).

## فضل من خرج إلى الجهاد في سبيل الله ثم مات أو قُتل:

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَخْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمُوْتُ فَقَدُ وَقَعَ أَجُوهُ وَكَلَى اللّهِ قَالَى اللّهِ عَلَى اللّهِ قَالَ اللّهِ عَلَى اللّهِ قَالَ اللّهُ عَفُورًا رَّجِيمًا ﴿ النّاءَ : ١٠٠].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَيِن قُتِلْتُمْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ أَوْمُتُمْ لَمَغْفِرَةٌ مِّنَ ٱللّهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ اللهِ عَالَى اللهِ تَعْمَعُونَ ﴿ مَنَ ٱللّهِ عَمْمَعُونَ ﴿ اللّهِ عَمْمَعُونَ ﴿ اللّهِ عَمْمَعُونَ اللهِ عَمْمَعُونَ ﴿ اللّهِ عَمْمَعُونَ اللهِ عَمْمُ اللهِ عَمْمَعُونَ اللهِ عَمْمَعُونَ اللهِ عَمْمَعُونَ اللهُ عَمْمُ اللهِ عَمْمَعُونَ اللهِ عَمْمُ عَمْرُونَ اللهِ عَمْمَعُونَ اللهُ عَمْمُ اللهِ عَمْمُ عَمْمُ اللهِ عَمْمُ عَمْمُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَمْمُ عَمْمُ عَمْمُ عَلَيْ اللهِ عَمْمُ عَلَيْ اللهِ عَمْمُ عَمْمُ عَمْمُ اللهِ عَمْمُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَمْمُ عَلَيْ اللّهُ عَمْمُ عَمْرُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَا اللّهُ عَلَيْكُونَ

### فضل من قُتل في سبيل الله:

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمُواَتًا بَلْ أَحْيَاءُ عِندَ رَبِهِمْ كُرْزَقُونَ ﴿ اللّه تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ اللّهُ مِن فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بَهِم مِنْ خَلْفِهِمْ أَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْذَنُونَ ﴿ ﴿ اللّهِ وَفَضْلِ خَلْفِهِمْ أَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْذَنُونَ ﴿ ﴿ اللّهِ وَفَضْلِ وَأَنَّ اللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرًا لَمُوْمِينِ وَلَا هُمْ يَحْذَنُونَ إِلَا عَمِونَ ١٦٩ ١٧١].
- ٢- وَعَنْ أَبِي قَتَادَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ قَامَ فِيهِمْ فَذَكَرَ لَهُمْ: «أَنَّ الْجِهَادَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالإِيمانَ بِاللهِ أَفْضَلُ الأَعْمَالِ» فَقَامَ رَجُلُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ أَرَأَيْتَ إِنْ قُتِلْتُ فِي سَبِيلِ اللهِ تُكَفِّرُ عَنِّي خَطَايَايَ؟ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ عَنِي خَطَايَايَ؟ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللهِ عَنِي سَبِيلِ اللهِ، وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ غَيْرُ مُدْبِرٍ» ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: «كَيْفَ قُلْت؟» قَالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ قُتِلْتُ فِي سَبِيلِ اللهِ أَنْ تَعْمْ، وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ غَيْرُ مُدْبِرٍ» ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: «نَعَمْ، وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلُ عَيْرُ مُدْبِرٍ، إلاّ الدّيْنَ، فَإِنّ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السّلاَمُ قَالَ لِي ذَلِكَ». أخرجه مُقْبِلٌ غَيْرُ مُدْبِرٍ، إلاّ الدّيْنَ، فَإِنّ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السّلاَمُ قَالَ لِي ذَلِكَ». أخرجه مسلم (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٨٨٥).

### • فضل الصيام في سبيل الله:

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنهُ قالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ صَامَ يَوْماً فِي سَبِيلِ اللهِ، بَعَّدَ اللهُ وَجْهَهُ عَنِ النَّارِ سَبْعِينَ خَرِيفاً». متفق عليه (١٠.

### فضل من احتبس فرساً في سبيل الله:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنهُ قالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «مَنِ احْتَبَسَ فَرَساً فِي سَبِيلِ اللهِ، إِيمَاناً بِاللهِ، وَتَصْدِيقاً بِوَعْدِهِ، فَإِنَّ شِبَعَهُ وَرِيَّهُ وَرَوْثَهُ وَبَوْلَهُ فِي مِيزَانِهِ يَوْمَ القِيَامَةِ». أخرجه البخاري (٢).

### • فضل الغزو في البحر:

عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَدْخُلُ عَلَى أُمِّ حَرَامٍ بِنْتِ مِلْحَانَ فَتُطْعِمُهُ، وَكَانَتْ أَمُّ حَرَامٍ تَحْتَ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ، فَدَخَلَ عَرَامٍ بِنْتِ مِلْحَانَ فَتُطْعِمُهُ، وَكَانَتْ أَمُّ حَرَامٍ تَحْتَ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ، فَدَخَلَ عَلَيْهَا رَسُولُ اللهِ ﷺ ثُمَّ عَلَيْهَا رَسُولُ اللهِ ﷺ ثُمَّ اسْتَيْقَظَ وَهُوَ يَضْحَكُ، قالتْ: فَقُلْتُ: وَمَا يُضْحِكُكَ يَا رَسُولَ اللهِ؟.

قَالَ: «نَاسٌ مِنْ أُمَّتِي، عُرِضُوا عَلَيَّ غُزَاةً فِي سَبِيلِ اللهِ، يَرْكَبُونَ ثَبَجَ هَذَا البَحْرِ مُلُوكاً عَلَى الأسِرَّةِ، أَوْ: مِثْلَ المُلُوكِ عَلَى الأسِرَّةِ» - شَكَّ إِسْحَاقُ - قَالَتْ: فَقُلْتُ: فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللهِ، ادْعُ اللهَ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهِمْ، فَدَعَا لَهَا رَسُولُ اللهِ قَالَتْ: فَقُلْتُ: وَمَا يُضْحِكُ يَا رَسُولَ اللهِ اللهِ؟ قَالَ: وَمَا يُضْحِكُ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قال: «نَاسٌ مِنْ أُمَّتِي، عُرِضُوا عَلَيَّ غُزَاةً فِي سَبِيلِ اللهِ». كَمَا قال فِي اللهِ؟ قال: «نَاسٌ مِنْ أُمَّتِي، عُرِضُوا عَلَيَّ غُزَاةً فِي سَبِيلِ اللهِ». كَمَا قال فِي اللهِ؟ قال: «قَلْتُ يَا رَسُولَ اللهِ، ادْعُ اللهَ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ، قالَ: «أَنْتِ مِنَ اللهَوَلَ اللهِ اللهِ عَمْ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٨٤٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١١٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٢٨٥٣).

حِينَ خَرَجَتْ مِنَ البَحْرِ، فَهَلَكَتْ. متفق عليه (١).

### • فضل الحراسة في سبيل الله:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ، وَعَبْدُ الدِّرْهَمِ، وَعَبْدُ الحَمِيصَةِ، إِنْ أُعْطِيَ رَضِيَ، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ، تَعِسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلا انْتَقَشَ، طُوبَى لِعَبْدٍ آخِذٍ بِعِنَانِ فَرَسِهِ فِي سَبِيلِ اللهِ، وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلا انْتَقَشَ، طُوبَى لِعَبْدٍ آخِذٍ بِعِنَانِ فَرَسِهِ فِي سَبِيلِ اللهِ، أَشْعَثَ رَأْسُهُ، مُغْبَرَّةٍ قَدَمَاهُ، إِنْ كَانَ فِي الحِرَاسَةِ كَانَ فِي الحِرَاسَةِ، وَإِنْ كَانَ فِي الحِرَاسَةِ كَانَ فِي الحِرَاسَةِ، وَإِنْ كَانَ فِي السَّاقَةِ، إِنِ اسْتَأْذَنَ لَمْ يُؤْذَنْ لَهُ، وَإِنْ شَفَعَ لَمْ يُشَفَّعُ». أَخرجه البخاري (۱).

### • فضل الخدمة في سبيل الله:

عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ فِي السَّفَرِ، فَمِنَّا الصَّائِمُ وَمِنَّا المُفْطِرُ، قَالَ: فَنَزَلْنَا مَنْزِلاً فِي يَوْمٍ حَارِّ، أَكْثَرُنَا ظِلاً صَاحِبُ الكِسَاءِ، وَمِنَّا مَنْ يَتَّقِي الشَّمْسَ بِيَدِهِ، قَالَ: فَسَقَطَ الصُّوَّامُ، وَقَامَ المُفْطِرُونَ، فَضَرَبُوا الأَبْنِيَةِ وَسَقَوُا الرِّكَابَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «ذَهَبَ المُفْطِرُونَ اليَوْمَ بِالأَجْرِ». متفق عليه ".

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٧٨٨)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٩١٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٢٨٨٧).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٨٩٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١١١٩).

# ٣- أقسام الجهاد في سبيل الله

### أقسام الجهاد في سبيل الله:

ينقسم الجهاد في سبيل الله إلى قسمين:

الأول: الجهاد بالنفس والمال واللسان، وهو جهاد الدعوة إلى الله بين الناس، حتى يكون الدين كله لله.

وهذا أعظم أنواع الجهاد، وأعظم من قام به الأنبياء والرسل، وهو جهاد حسن لذاته، وهو مقصد بعثة الأنبياء والرسل، وبسببه يؤمن الناس، ويعبدون ربهم وحده لا شريك له.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَلُوْ شِنْنَالَبَعَثَنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَّذِيرًا ﴿ فَالَا تُطِعِ ٱلْكَافِرِينَ
 وَجَاهِدُهُم بِهِ جِهَادًا كَبِيرًا ﴿ قَ النَّرِقَانَ: ٥١ - ٥٢].

الثاني: القتال في سبيل الله، وهو بذل النفس و المال من أجل إعلاء كلمة الله، حتى لا تكون فتنة، ويكون الدين كله لله.

ولم يُفرض هذا الجهاد على جميع الأنبياء، وإنما فُرض على بعضهم كداود وسليمان وموسى عليهم الصلاة والسلام.

وأفضل من جاهد هذا الجهاد سيد الأنبياء والمرسلين محمد علي وأصحابه

رضي الله عنهم، وهو المقصود هنا.

وهذا الجهاد حسن لغيره؛ لأنه يفتح أبواب الدعوة، والدعوة تفتح أبواب الهداية، وكلاهما يفتح أبواب الجنة.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَةُ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ فَإِنِ اَننَهُواْ فَلَاعُدُونَ إِلَّا عَلَى الطَّالِمِينَ ﴿ اللهِ اللهِ عَالَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ ا
- ٢- قال الله تعالى: ﴿ وَقَائِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَائِلُونَكُو وَلَا تَعَلَّدُواْ إِنَ اللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْلَدُونَ ﴿ وَقَائِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْلَدُونَ ﴿ وَقَائِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْلَدُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو
  - أحوال الجهاد في سبيل الله:

للجهاد في سبيل الله أربع حالات:

١- جهاد النفس: وهو جهاد النفس على تعلم الدين، والعمل به، والدعوة إليه،
 والصبر على الأذى فيه.

قال الله تعالى: ﴿وَالْعَصْرِ اللهِ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَغِي خُسْرٍ اللهِ اللهِ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيلُواْ الصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوْا بِالصَّرْرِ العَصر: ١-٣].

٢- جهاد الشيطان: وهو جهاد الشيطان على دفع ما يلقي إلى العبد من الشبهات والشهوات.

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُوْ عَدُوٌّ فَٱتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ۚ إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْيَهُ, لِيكُونُواْ مِنْ أَصْحَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴿ ﴾ [فاطر: ٦].

٣- جهاد أصحاب الظلم والبدع والمنكرات: ويكون باليد إذا قدر، فإن عجز فباللسان، فإن عجز فبالقلب، ويكون بالحكمة حسب الحال والمصلحة حتى لا تحصل فتنة.

- ١- قال الله تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۚ وَجَدِلْهُم بَاللهِ عَالَى الله تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِهِ مَا الله عَالَى اللهِ عَلَى الله عَلَى
- ٢- وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ:
   «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَراً فَلْيُغَيِّرْهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الإِيمَانِ». أخرجه مسلم(١).
- ٤- جهاد الكفار والمنافقين: ويكون بالقلب واللسان والنفس والمال، وهو المقصود هنا.
- ١ قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَنهَدُواْ
   بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ أُولَئِهِكَ هُمُ ٱلصَّدِقُونَ ﴿ الْحَجَرَاتِ: ١٥].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكَفَّارَ وَٱلْمُنكَفِقِينَ وَٱغْلُظْ عَلَيْهِمٌ وَمَأْوَ لَهُمْ
   جَهَنَّدٌ وَبِنْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ ﴾ [التحريم: ٩].
  - أنواع الجهاد في سبيل الله:
- ١- جهاد ضد الكفار والمشركين: وهو أمر لازم لحفظ المسلمين من شرهم،
   ولازم لنشر الإسلام بينهم، ويخيرون فيه على الترتيب بين الإسلام، أو دفع
   الجزية، أو القتال.
- ١- قال الله تعالى: ﴿ قَانِلُوا اللَّذِيكَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيُوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحْرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْحَجَنَبَ حَتَّى يَعْطُوا الْجِزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَنْغِرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّ

(١) أخرجه مسلم برقم (٤٩).

٢- وعَنْ بُرَيْدَة رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا أَمَّرَ أَمِيراً عَلَى جَيْشٍ أو سَرِّيَةٍ أَوْصَاهُ في خَاصَّتِهِ بِتَقَوَى اللهِ وَمَنْ مَعَهُ مِنَ المُسْلِمِينَ خَيْراً، ثُمَّ قَالَ:
 «اغْزُوا باسْمِ اللهِ في سَبيلِ اللهِ، قَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بِاللهِ، اغْزُوا وَلاَ تَغُلُّوا وَلاَ تَغْدُرُوا وَلاَ تَمْنُلُوا وَلاَ تَقْتُلُوا وَلِيهِ.

وإذَا لَقِيتَ عَدُوَّكَ مِنَ المُشْرِكِينَ فَادْعُهُمْ إِلَى ثَلاثِ خِصَالٍ (أَوْ خِلالٍ)، فَأَيَّتُهُنَّ مَا أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إلى الإسلامِ، فإنْ أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ.

ثُمَّ ادْعُهُمْ إلى التَّحَوُّلِ مِنْ دَارِهِمْ إلى دَارِ المُهَاجِرِينَ، وأُخْبِرْهُمْ أَنَّهُمْ إنْ فَعَلُوا ذَلِكَ فَلَهُمْ مَا لِلمُهَاجِرِينَ وَعَلَيْهُمْ مَا عَلَى المُهَاجِرِين، فَإِنْ أَبُوا أَنْ يَتَحَوَّلُوا مِنْهَا فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّهُمْ يَكُونُونَ كَأْعُرَابِ المُسْلِمِينَ يَجْرِي عَلَيْهِمْ يَتَحَوَّلُوا مِنْهَا فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّهُمْ يَكُونُونَ كَأْعُرَابِ المُسْلِمِينَ يَجْرِي عَلَى المُؤْمِنِينَ، وَلاَ يَكُونُ لَهُمْ فِي الغَنِيمَةِ وَالفَيْءِ حُكْمُ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَقَاتِلْهُمْ. أُحرجه أَبُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَقَاتِلْهُمْ. أخرجه مسلم (۱).

٢- جهاد ضد المرتدين عن الإسلام: ويخيرون على الترتيب بين العودة إلى
 الإسلام، أو القتال.

عَنْ ابْن عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمُا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ». أخرجه البخاري (٢).

٣- جهاد ضد البغاة: وهم الذين يخرجون على إمام المسلمين، ويثيرون الفتنة،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٧٣١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٣٠١٧).

فإن رجعوا وإلا قاتلهم، لتخمد فتنتهم.

قال الله تعالى: ﴿ وَإِن طَآمِهَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَهُمَا ۚ فَإِنْ بَعَتَ إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتْ فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا إِحْدَنهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَيْلُواْ ٱلِّتِي تَبْغِى حَتَّى تَفِيءَ إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهُ فَإِن فَآءَتْ فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَفْسِطُواً إِنَّ أَلَمُ فَسِطِينَ ﴿ لَا اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

٤ - جهاد ضد قطاع الطريق: وهم المفسدون في الأرض.

وعقوبتهم حسب جريمتهم بما يراه الإمام من قَتْل، أو صلب، أو قَطْع أيديهم وأرجلهم من خِلاف، أو نفيهم من الأرض كما سبق.

قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا جَزَّوُا ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَكَلَّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ آيَدِيهِ مِّ وَأَرْجُلُهُم مِّن خِلَفٍ أَوْ يُنفَوا مِن ٱلْأَرْضِ ذَالِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي ٱلدُّنْيَ وَلَهُمْ فِي ٱلاَّخِرَةِ عَذَابُ عَظِيمُ ﴿ آ اللَّهُ اللَّذِينَ تَابُوا مِن قَبْلِ أَن تَقَدِرُوا عَلَيْهِمْ فَأَعْلَمُوا أَن اللَّهَ غَفُورُ تَحِيمُ ﴿ آ لِلَا ٱلذِينَ تَابُوا مِن قَبْلِ أَن تَقَدِرُوا عَلَيْهِمْ فَأَعْلَمُوا أَن الله غَفُورُ

# ٤ - أحكام الجهاد في سبيل الله

# • الجهاد أفضل أنواع التطوع:

الجهاد في سبيل الله أفضل أنواع التطوع، فهو أفضل من تطوع الحج والعمرة، ومن تطوع الصلاة والصيام؛ لما فيه من إعلاء كلمة الله، وحفظ الإسلام والمسلمين، وقمع المعتدين، وإزالة الفتن.

وهو من أفضل العبادات؛ لِمَا فيه من رفعة الدرجات، ولِمَا فيه من الزهد في الدنيا، وهجر الرغبات، ومفارقة الأهل والدار، والتضحية بالنفس والمال.

١- قال الله تعالى: ﴿ لا يَسْتَوِى الْقَعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ وَاللَّبُحَهِدُونَ فِي سَبِيلِ
اللّه بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِمٍمْ فَضَلَ اللّهُ اللَّبُحَهِدِينَ بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ عَلَى الْقَعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلًّا وَعَدَ
اللّه الْحُسْنَى وَفَضَلَ الله المُحَيْهِدِينَ عَلَى الْقَعِدِينَ أَحَرًا عَظِيمًا ﴿ ثَنْ اللّهُ الْحَسْنَ وَفَضَلَ الله الله عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ ثَنْ الله عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ ثَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهَ اللّهُ اللّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ ثَنْ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

٢- وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الحُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلاً أَتَى النَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ: أَيِّ اللهِ بِمَالِهِ وَنَفْسِهِ قَالَ: ثُمَّ مَنْ؟
 النَّاسِ أَفْضَلُ؟ فَقَالَ: «رَجُلُ يُجَاهِدُ فِي سَبِيلِ اللهِ بِمَالِهِ وَنَفْسِهِ قَالَ: ثُمَّ مَنْ؟
 قَالَ: «مُؤْمِنٌ فِي شِعْبٍ مِنَ الشَّعَابِ، يَعْبُد الله رَبَّهُ، وَيَدَعُ النَّاسَ مِنْ شَرِّهِ».
 متفق عليه().

٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قِيلَ لِلنّبِيّ ﷺ: مَا يَعْدِلُ الجِهَادَ فِي سَبِيلِ
 اللهِ عَزِّ وَجَلّ؟ قَالَ: «لاَ تَسْتَطِيعُونَهُ» قَالَ: فَأَعَادُوا عَلَيْهِ مَرّتَيْنِ أَوْ ثَلاَثاً، كُلّ ذَلِكَ يَقُولُ: «لاَ تَسْتَطِيعُونَهُ»، وَقَالَ فِي الثّالِثَةِ: «مَثْلُ المُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللهِ

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٧٨٦)، ومسلم برقم (١٨٨٨)، واللفظ له.

كَمَثَلِ الصَّائِمِ القَائِمِ القَانِتِ بِآيَاتِ الله، لاَ يَفْتُرُ مِنْ صِيَامٍ وَلاَ صَلاَةٍ، حَتّى يَوْجِعَ المُجَاهِدُ فِي سَبِيلِ اللهِ تَعَالَىَ». منفق عليه (١٠).

### • حكم الدعوة قبل القتال:

تجب الدعوة إلى الإسلام قبل القتال لمن لم تبلغهم الدعوة، فإن انتشر الإسلام، وعرفه الناس، فالدعوة مستحبة؛ تأكيداً للإعلام والإنذار، وليست بواجبة.

ولا يجوز قتال الكفار إلا بشرطين:

١- إبلاغهم الدعوة إلى الإسلام إذا كانت لم تبلغهم.

٢- أن يكونوا حربيين غير مستأمنين، ولا معاهدين، ولا أهل ذمة؛ لأن دماء هؤلاء
 مصونة معصومة.

فإذا توفر هذان الشرطان جاز قتالهم من دون إنذار سابق.

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٧٨٥)، ومسلم برقم (١٨٧٨)، واللفظ له.

فَأَخْرِرْهُمْ أَنَّهُمْ يَكُونُونَ كَأَعْرَابِ الْمُسْلِمِينَ يَجْرِي عَلَيْهِمْ حُكْمُ اللهِ الَّذي يَجُرِي عَلَيْهِمْ حُكْمُ اللهِ الَّذي يَجُرِي عَلَى المُؤْمِنِينَ، وَلاَ يَكُونُ لَهُمْ في الغَنِيمَةِ وَالفَيْءِ شَيءٌ، إلَّا أَنْ يُجَاهِدُوا مَعَ المُسْلِمِينَ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَسَلْهُمُ الجِزْيَةَ، فَإِنْ هُمْ أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَاسْتَعِنْ بِاللهِ وَقَاتِلْهُمْ. أَخرِجه مسلم (۱).

٢- وَعَنْ ابْن عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَ ﷺ أَغَارَ عَلَى بَنِي المُصْطَلِقِ وَهُمْ
 غَارُّونَ. متفق عليه (٢).

#### • حكم القتال قبل الدعوة:

لا يجوز قتال من لم تبلغهم الدعوة إلا بعد دعوتهم إلى الإسلام، فإن أبوا يطالبون بدفع الجزية، فإن أبوا جاز قتالهم، ويجوز قتال من بلغتهم الدعوة بدون سابق إنذار، فإن مقصد الجهاد في الإسلام إزالة الكفر والشرك، وإخراج الناس من الظلمات إلى النور، ونشر العدل، ورفع الظلم، وإزالة الفتن، وإزاحة من يقوم في وجه من يبلغ الإسلام وينشره.

فإذا حصلت هذه المقاصد العظيمة بدون قتال لم يُحتج إلى القتال.

فالله خلق بني آدم لعبادته، فلا يجوز قتل أحد منهم إلا من آذى وعاند وأصر على الكفر، أو ارتد، أو ظلم الناس، أو منع الناس من الدخول في الإسلام، أو منع الدعاة من الدعوة إلى الله.

وما قاتل رسول الله علي قوماً قط إلا دعاهم إلى الإسلام.

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: مَا قَاتَلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ قَوْماً قَطُّ إِلاَّ دَعَاهُمْ. أخرجه أحمد والدارمي<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٧٣١).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٥٤١)، ومسلم برقم (١٧٣٠).

<sup>(</sup>٣) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (٢١٠٥)، وهذا لفظه، وأخرجه الدارمي برقم (٢٤٤٤).

### • حكم حفظ حدود البلاد:

يجب على إمام المسلمين حفظ حدود بلاد المسلمين من الكفار، إما بعهد وأمان، وإما بسلاح ورجال، حسب ما تقتضيه المصلحة والحال.

قال الله تعالى: ﴿وَدَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَيَّكُمْ فَيَعِيلُونَ عَلَيْكُمْ مَّيْلَةً وَاحِدَةً ۚ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِن مَّطَرٍ أَوْ كُنتُم مَّرْضَىٰ أَن تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ ۗ وَخُذُوا حِذْرَكُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْكَنفِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا اللهِ النساء: ١٠٢].

### • فضل الرباط في سبيل الله:

توجد على حدود بلاد الإسلام منافذ قد يتسلل منها العدو إلى داخل البلاد. وقد رغّب الإسلام في حفظ هذه الثغور بإعداد الجنود الذين يحرسون هذه الثغور، ويرابطون فيها، وأفضل الرباط ما كان بأشد الثغور خوفاً، وأعظمها منفعة.

١ قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَمِانَ ٢٠٠٠].

٢- وَعَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ السَّاعِدِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «رِبَاطُ يَوْمٍ فِي سَبِيلِ اللهِ خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا، وَمَوْضِعُ سَوْطِ أَحَدِكُمْ مِنَ الجَنَّةِ خَيْرٌ مِنَ الجَنَّةِ خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا، وَالرَّوْحَةُ يَرُوحُهَا العَبْدُ فِي سَبِيلِ اللهِ، أو الغَدْوَةُ، خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا». متفق عليه (۱).

٣- وَعَنْ سَلْمَانَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «رِبَاطُ يَوْم

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٨٩٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٨١).

وَلَيْلَةٍ خَيْرٌ مِنْ صِيَامٍ شَهْرٍ وَقِيَامِهِ، وَإِنْ مَاتَ جَرَى عَلَيْهِ عَمَلُهُ الَّذِي كَانَ يَعْمَلُهُ، وَأُجْرِي عَلَيْهِ رِزْقُهُ، وَأَمِنَ الفَتّانَ». اخرجه مسلم (۱).

### • حكم قصد المشقة في العمل:

السنة للمسلم أن يقصد العمل الذي يَعْظُم أجره لعظم مشقته من حيث هو عمل كالجهاد والحج مثلاً.

فإنْ قَصَد نفس المشقة فقد خالف الشرع؛ لأن الله لا يقصد بالتكليف نفس المشقة.

ولا يجوز التقرب إلى الله بالمشاق؛ لأن القُرَب كلها تعظيم للرب سبحانه، وليس عين المشاق تعظيماً ولا توقيراً.

والأجر على قدر منفعة العمل، لا على قدر المشقة والتعب.

وكثرة الثواب مع المشقة لا لأن المشقة مقصودة لذاتها، بل لأن العمل مستلزم للمشقة.

 ٢- وَعَنْ عَائِشَة رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قالتْ: يَا رَسُولَ اللهِ، يَصْدُرُ النَّاسُ بِنُسُكَيْنِ وَأَصْدُرُ بِنُسُكِ؟ فَقِيلَ لَهَا: «انْتَظِرِي، فَإِذَا طَهُرْتِ فَاخْرُجِي إِلَى التَّنْعِيمِ فَأَهِلِّي، ثُمَّ انْتِينَا بِمَكَانِ كَذَا، وَلَكِنَّهَا عَلَى قَدْرِ نَفَقَتِكِ أَوْ نَصَبِكِ». متفق عليه (١٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٩١٣).

<sup>(</sup>٢) م**تفق عليه،** أخرجه البخاري برقم (١٧٨٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٢١١).

#### • حكم من حبسه العذر عن الغزو:

عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ فِي غَزَاةٍ، فَقالَ: ﴿إِنَّ أَقْوَاماً بِالمَدِينَةِ خَلْفَنَا، مَا سَلَكْنَا شِعْباً وَلا وَادِياً إِلاَّ وَهُمْ مَعَنَا فِيهِ، حَبَسَهُمُ العُذْرُ». أخرجه البخاري (''.

### وقت الخروج للجهاد في سبيل الله:

السنة أن يخرج الإمام بالجيش يوم الخميس، فإن كانت مصلحة أو حاجة أو عذر خرج بهم بحسبها في أي يوم.

عَنْ كَعْبِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ خَرَجَ يَوْمَ الخَمِيسِ فِي غَزْوَةِ تَبُوكَ، وَكَانَ يُحِبُّ أَنْ يَخْرُجَ يَوْمَ الخَمِيسِ. متفق عليه (").

### • حكم توديع المجاهدين في سبيل الله:

من السنة توديع المسافرين والمجاهدين في سبيل الله.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنهُ أَنَّهُ قال: بَعَثَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي بَعْثٍ، وَقال لنا: «إِنْ لَقِيتُمْ فُلاناً وَفُلاناً -لِرَجُلَيْنِ مِنْ قُرَيْشٍ سَمَّاهُمَا - فَحَرِّقُوهُمَا بِالنَّارِ». قال: ثُمَّ أَتَيْنَاهُ نُودِّعُهُ حِينَ أَرَدْنَا الخُرُوجَ. فَقالَ: «إِنِّي كُنْتُ أَمَرْتُكُمْ أَنْ تُحَرِّقُوا فُلاناً وَفُلاناً بِالنَّارِ، وَإِنَّ النَّارَ لا يُعَذِّبُ بِهَا إِلاَّ اللهُ، فَإِنْ أَخَذْتُمُوهُمَا فُلاناً وَفُلاناً بِالنَّارِ، وَإِنَّ النَّارَ لا يُعَذِّبُ بِهَا إِلاَّ اللهُ، فَإِنْ أَخَذْتُمُوهُمَا فَاقْتُلُوهُمَا». أخرجه البخاري (").

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٢٨٣٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٩٥٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (٧١٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري برقم (٢٩٥٤).

### ٥- أحوال المجاهدين في سبيل الله

- أحوال المجاهدين في سبيل الله:
- المجاهد في سبيل الله له ثلاث حالات:
- ١ المسلم القادر مالياً وبدنياً، فهذا يجب عليه الجهاد بنفسه وماله.
  - ٢- القادر بدنياً، العاجز مالياً، فهذا يجب عليه الجهاد بنفسه فقط.
- ٣- القادر مالياً، العاجز بدنياً، فهذا يجب عليه الجهاد بماله دون نفسه.
- ٤- العاجز بدنياً ومالياً، فهذا لا يجب عليه الجهاد، فعليه بالدعاء للمسلمين
   المجاهدين.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةُ وَيَكُونَ الَّذِينُ لِلَّهِ ۚ فَإِنِ اَنَهُواْ فَلَاعُدُونَ إِلَّا عَلَى اَلظَّلِمِينَ ﴿ آلِنَا ﴾ [البقرة: ١٩٣].
- ٣- وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبيَّ ﷺ قَالَ: «جَاهِدُوا المُشْرِكِينَ بأَمْوَالِكُمْ
   وَأَنْفُسِكُمْ وَأَلْسِنَتِكُمْ». أخرجه أبو داود والنسائي (١).
  - درجات المجاهدين في سبيل الله:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ لا يَسْتَوِى الْقَعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِى الضَّرَدِ وَالْمُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ
   اللّهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِمٍمْ فَضَّلَ اللّهُ الْمُجَهِدِينَ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِمٍمْ عَلَى الْقَعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلًا وَعَدَ

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٢٥٠٤)، وهذا لفظه، وأخرجه النسائي برقم (٣٠٩٦).

ٱللَّهُ ٱلْحُسْنَىٰ ۚ وَفَضَّلَ اللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ عَلَى ٱلْقَاعِدِينَ أَجَرًا عَظِيمًا ۞ دَرَجَدتٍ مِّنْهُ وَمَغْفِرَةُ وَرَحْمَةً ۗ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ۞﴾ [النساء: ٩٥- ٩٦].

٧- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَبِرَسُولِهِ، وَأَقَامَ الصَّلاةَ، وَصَامَ رَمَضَانَ، كَانَ حَقّاً عَلَى اللهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الجَنَّة، وَصَامَ رَمَضَانَ، كَانَ حَقّاً عَلَى اللهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الجَنَّة، وَعَها كَانَ وَلَا فِيها». فَقالُوا: يَا رَسُولَ جَاهَدَ فِي سَبِيلِ اللهِ، أَوْ جَلَسَ فِي أَرْضِهِ الَّتِي وُلِدَ فِيها». فَقالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، أَفَلا نُبشِّرُ النَّاسَ؟ قال: «إِنَّ فِي الجَنَّةِ مِائَةَ دَرَجَةٍ، أَعَدَّهَا اللهُ لِلمُجَاهِدِينَ فِي سَبِيلِ اللهِ، مَا بَيْنَ الدَّرَجَتَيْنِ كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْض، فَإِذَا سَأَلْتُمُ اللهَ فَاسْأَلُوهُ الفِرْدَوْسَ، فَإِنَّهُ أَوْسَطُ الجَنَّةِ، وَأَعْلَى الجَنَّةِ –أُرَاهُ– فَوْقَهُ عَرْشُ الرَّحْمَن، وَمِنْهُ تَفَجُرُ أَنْهَارُ الجَنَّةِ». أخرجه البخاري (''.

٣- وَعَنْ سَمُرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ ﷺ: «رَأَيْتُ اللَّيْلَةَ رَجُلَيْنِ أَتَيَانِي،
 فَصَعِدَا بِي الشَّجَرَةَ، فَأَدْخَلانِي دَاراً هِيَ أَحْسَنُ وَأَفْضَلُ، لَمْ أَرَ قَطُّ أَحْسَنَ مِنْهَا، قالا: أمَّا هَذِهِ الدَّارُ فَدَارُ الشُّهَدَاءِ». منفق عليه (١٠).

### • حكم جهاد النساء:

القتال في سبيل الله، والإغارة والكر والفر والضرب بالسيوف من خصائص الرجال، ويجوز عند الحاجة خروج النساء مع الرجال لخدمة المجاهدين، ومداواة الجرحى، وسقي الماء ونحو ذلك، مع الاحتشام وعدم الخلوة.

١ - قال الله تعالى: ﴿ الرِّجَالُ قَوَا مُونَ عَلَى النِّسَاءَ بِمَا فَضَكَلَ اللَّهُ بَعْضَهُ مُ عَلَى بَعْضِ
 وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ ﴾ [النساء: ١٤].

٢- وقال الله تعالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَنَرِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمَّ ذَلِكَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٢٧٩٠).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٧٩١)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٢٧٥).

٣- وَعَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَغْزُو بِأُمّ سُلَيْمٍ،
 وَنِسْوَةٌ مِنَ الأَنْصَارِ مَعَهُ إِذَا غَزَا. فَيَسْقِينَ المَاءَ وَيُدَاوِينَ الجَرْحَى. متفق عليه().

### • حكم استئذان الوالدين في الجهاد:

١- لا يجاهد المسلم تطوعاً إلا بإذن والديه؛ لأن الجهاد فرض كفاية، وبر
 الوالدين فرض عين في كل حال.

أما إذا وجب الجهاد كما سبق فيجاهد بلا إذنهما.

٢- كل تطوع فيه منفعة للإنسان، ولا ضرر على والديه فيه، فلا يُحتاج إلى إذنهما
 فيه كقيام الليل، وصيام التطوع ونحوهما.

فإن كان فيه ضرر على الوالدين أو أحدهما كجهاد التطوع فلهما منعه، ويجب عليه أن يمتنع؛ لأن طاعة الوالدين في غير معصية الله واجبة، والتطوع ليس بواجب.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَدُنَّا ﴾ [الإسراء: ٢٣].

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٨١١)، ومسلم برقم (١٨١٠)، واللفظ له.

٢- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بن مَسْعُودٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَأَلْتُ النَّبِيَّ ﷺ: أَيُّ العَمَلِ أَحَبُّ إِلَّهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى وَقْتِهَا». قَالَ: ثُمَّ أَيُّ ؟ قَالَ: «ثُمَّ بِرُّ الوَالِدَيْنِ».
 قال: ثُمَّ أَيُّ ؟ قالَ: «الجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ». متفق عليه (۱).

٣- وَعَنْ عَبْداللهِ بن عَمْرو رَضِيَ اللهُ عَنْهمًا قالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النّبِيِّ ﷺ فَاسْتَأْذَنَهُ فِي الجِهَادِ، فَقالَ: «أَحَيُّ وَالِدَاكَ». قالَ: نَعَمْ، قالَ: «فَفِيهِمَا فَجَاهِدْ». متفق عليه ".

## • حكم استئذان صاحب الدّين:

لا يتطوع بالجهاد مَدِين لا وفاء له، إلا أن يستأذن من صاحب الدين، أما إذا وجب الجهاد فيخرج بلا إذنه.

عَنْ أَبِي قَتَادَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ قَامَ فِيهِمْ فَذَكَرَ لَهُمْ: «أَنَّ الجِهَادَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالإِيمَانَ بِالله أَفْضَلُ الأَعْمَالِ» فَقَامَ رَجُلُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهُ عَلَيْهُ: أَرَأَيْتَ إِنْ قُتِلْتُ فِي سَبِيلِ اللهِ تُكَفِّرُ عَنِي خَطَايَايَ؟ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله عَلَيْهُ: «نَعَمْ، إِنْ قُتِلْتَ فِي سَبِيلِ اللهِ، وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ عَيْرُ مُدْبِرٍ» ثُمّ قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهُ: «نَعَمْ، وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلُ عَيْرُ مُدْبِرٍ» ثُمّ قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهُ: «نَعَمْ، وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلُ عَيْرُ مُدْبِرٍ، خَمْ مُدْبِرٍ، فَمُدْبِرٍ، وَاللهُ عَيْهُ: «نَعَمْ، وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلُ عَيْرُ مُدْبِرٍ، وَطَايَايَ؟ فَقَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهُ: «نَعَمْ، وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلُ عَيْرُ مُدْبِرٍ، إلاّ الدّيْنَ، فَإِنّ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السّلامُ قَالَ لِي ذَلِكَ». أحرجه مسلم ".

# • حكم الكافر إذا قتل المسلم ثم أسلم وقُتل:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضيَ اللهُ عَنهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «يَضْحَكُ اللهُ إِلَى

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٩٧٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (٨٥).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٠٠٤)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٥٤٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (١٨٨٥).

رَجُلَيْنِ، يَقْتُلُ أَحَدُهُمَا الآخَرَ، يَدْخُلانِ الجَنَّةَ: يُقَاتِلُ هَذَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَيُقْتَلُ، ثُمَّ يَتُوبُ اللهُ عَلَى اللهِ فَيُقْتَلُ، ثُمَّ يَتُوبُ اللهُ عَلَى القَاتِلِ، فَيُسْتَشْهَدُ». متفق عليه (().

### عقوبة ترك الجهاد في سبيل الله:

- ١- قال الله تعالى: ﴿ يَمَا أَيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَا لَكُورُ إِذَا قِيلَ لَكُورُ اَنِفِرُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ اَثَّاقَلْتُمْ إِلَى الْأَرْضِ \* أَرَضِيتُم وَالْحَيَوْةِ الدُّنْيَا مِن الْآخِرَةِ \* فَمَا مَتَكُمُ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلُ ﴿ إِلَّا نَفِرُواْ يُعَذِبْكُمْ عَذَابًا الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلُ ﴿ إِلَّا نَفِرُوا يُعَذِبْكُمْ عَذَابًا الْلِمَا وَيَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُوهُ شَيْئًا وَاللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ إِلَيْهِ قَدِيدُ إِلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّه قَدْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه قَدْمُ اللّهُ قَدْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللللّ
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلَا تُلْقُوا بِآيَدِيكُو إِلَى النّهَ لَكُمْ وَأَخْسِنُوا ۚ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ
   الْمُحْسِنِينَ ﴿ اللّهِ مَا اللّهِ وَ اللّهَ اللّهِ وَلَا تُلْقُوا بِآيَدِيكُو إِلَى النّهَ لَكُمْ وَأَخْسِنُوا ۚ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ
- ٣- وَعَنْ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ، يَقُولُ: إِذَا -يَعْنِي ضَنَّ النَّاسُ بِالدِّينَارِ وَالدِّرْهَمِ وَتَبَايَعُوا بِالعِيْنِ، وَاتَّبَعُوا أَذْنَابَ البَقَرِ، وَتَرَكُوا اللهِ عَنْ النَّهُ بِالدِّينَارِ اللهِ اللهِ، أَنْزَلَ الله بِهِمْ بَلاَءً، فَلَمْ يَرْفَعْهُ عَنْهُمْ حَتَّى يُرَاجِعُوا دِينَهُمْ. أخرجه أحمد (۱).
- ٤ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَغْزُ،
   وَلَمْ يُحَدِّثُ بِهِ نَفْسَهُ، مَاتَ عَلَىَ شُعْبَةٍ مِنْ نِفَاقٍ». أخرجه مسلم ".
  - حكم الاستعانة بالفجار والكفار في الجهاد:

الجهاد في سبيل الله عبادة من العبادات، فلا يصح إلا من مسلم.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٨٢٦)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٩٠).

<sup>(</sup>٢) حسن/ أخرجه أحمد برقم (٤٨٢٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (١٩١٠).

وتجوز الاستعانة بالمنافقين والفساق على قتال الكفار، وقد كان عبدالله بن أُبي ومن معه من المنافقين يخرجون للقتال مع رسول الله ﷺ.

وأما قتال الكفار مع المسلمين ضد أعدائهم فلا يجوز إلا بثلاثة شروط:

١ - أن تدعو الحاجة إلى ذلك كقلة المسلمين، وكثرة الكفار.

٢- أن يُعلم من الكفار حسن رأي في الإسلام وميل إليه.

٣- أن يكون الأمر والتدبير بيد المسلمين.

ومتى استعان بهم إمام المسلمين أسهم لمن شارك معه من الغنيمة كالمسلم؛ لأن النبي على استعان بصفوان بن أمية وهو مشرك، وأعطاه من الغنيمة وأكثر، فكان ذلك سبباً في إسلامه.

١ - قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَتَخِذُوا ٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَرَىٰ أَوْلِيَآءُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضِ أَوْلِيَآءُ بَعْضِ أَوْلِيَآءُ بَعْضِ أَوْلِيَآءُ بَعْضِ أَوْلِيَآءُ بَعْضِ أَوْلِيَآءُ بَعْضِ أَلْظَالِمِينَ ﴿ وَمَن يَتُولَكُمْ مَا فَإِنَّهُ مِنْهُمُ أَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ وَالْمَائِدةَ: ١٥].

٢- وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا زَوْجِ النّبِيّ عَلَيْ أَنهَا قَالَتْ: خَرَجَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ قَبَلَ بَدْرٍ، فَلَمّا كَانَ بِحَرّةِ الوَبَرَةِ أَدْرَكَهُ رَجُلٌ، قَدْ كَانَ يُذْكُرُ مِنْهُ جُوْأَةٌ وَنَجْدَةٌ، قَبَلَ بَدْرٍ، فَلَمّا أَدْرَكَهُ قَالَ لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْ فَفَرِحَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ حِينَ رَأُوهُ، فَلَمّا أَدْرَكَهُ قَالَ لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْ فَفَرِحَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ حِينَ رَأُوهُ، فَلَمّا أَدْرَكَهُ قَالَ لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْ فَقَلَ لِمَسُولِ اللهِ عَلَيْ فَقَلَ لِمَسُولِ اللهِ عَلَيْ فَقَلَ لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْ فَقَلَ لَهُ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ . «قَالَ لَهُ وَسُولُ اللهِ عَلَيْ . «قَالَ لَهُ النّبِيّ عَلَى إِنْ أَسْتُولِ ». قَالَتْ: ثُمّ مَضَى، حَتّى إِذَا كُنّا فَالَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

(١) أخرجه مسلم برقم (١٨١٧).

#### • ما يجب على قائد جيش المسلمين:

#### يجب على إمام المسلمين أو من ينوب عنه ما يلى:

- ١- أن يتفقد الجيش والأسلحة عند المسير إلى العدو.
- ٢- أن يرغّب الناس في الجهاد، ويمنع المخذّل والمُرْجف، وكل من لا يصلح
   للجهاد، ولا يستعين بكافر إلا لضرورة.
- ٣- أن يُعد الزاد وما يحتاجه في الجهاد، ويسير بالجيش برفق، ويطلب لهم أحسن الطرق والمنازل.
- ٤- أن يمنع الجنود من الفساد والمعاصي، ويحدِّثهم بما يقوي نفوسهم،
   ويرغِّبهم في الشهادة، ويأمرهم بالصبر والاحتساب، والمحافظة على
   الطاعات.
- ٥- أن يقسم الجيش، ويعيِّن عليهم العرفاء والحراس، ويعقد الألوية والرايات،
   ويسبقهم إلى العدو عند الفزع.
  - ٦- أن يشاور في أمور الجهاد أهل الدين والرأي والخبرة.
  - ٧- أن يبث العيون على الأعداء؛ ليعرف عددهم وأخبارهم.
- ۸- أن يوصي جنوده بالتوكل على الله، وكثرة ذكره، والثناء عليه، ولزوم
   الاستغفار، والرحمة فيما بينهم، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر،
   ولزوم تقوى الله عز وجل.
- ٩- أن يكون قدوة حسنة للمجاهدين معه، وينزلهم منازلهم، ولا يستأثر عليهم بشيء، ولا يأمرهم بمعصية الله.
- ١ أن يزور مرضاهم، ويواسي مصابهم، ويجازي المحسن، ويعاقب المسيء،

ويحسن إلى الضعيف.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ ٱذْلُكُو عَلَى جِعَرَةِ نُنجِيكُو يِّنْ عَذَابٍ ٱلِيمِ ﴿ ثَا تُوَمِّنُونَ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجُهُمِ دُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَلِ كُورُ وَأَنفُسِكُمْ ۚ ذَلِكُو خَيْرٌ لَكُو إِن كُنتُمْ نَعَلَمُونَ ﴿ إِن اللَّهِ قَالَمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ فِي اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْكُونَ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولِكُمْ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُولِكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُولُكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُكُمْ عَلَيْكُولُكُمْ عَلَيْكُولُولُهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُولُولُكُمْ عَلَيْكُولُكُولُولُ عَلَيْكُولُولُكُمْ عَلَيْكُولُكُمْ عَلَيْكُولُكُمْ عَلَيْكُولُكُمْ عَلَيْكُولُكُمْ عَلَيْكُولُكُمْ عَلَيْكُولُكُولُكُولُكُمْ عَلَيْكُولُكُمْ عَلَيْكُولُكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُكُمْ عَلَيْكُ
- ٣- وَعَنْ مَعْقِلَ بْنَ يَسَارِ المُزنِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ:
   «مَا مِنْ عَبْدٍ يَسْتَرْعِيهِ الله رَعِيّةً، يَمُوتُ يَوْمَ يَمُوتُ وَهُوَ غَاشٌ لِرَعِيّتِهِ، إلاّ حَرّمَ اللهُ عَلَيْهِ الجَنّةَ». منفق عليه (١٠).
- ٤- وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ ﷺ أَحْسَنَ النَّاسِ وَأَشْجَعَ النَّاسِ،
   وَأَجُودَ النَّاسِ، وَلَقَدْ فَزِعَ أَهْلُ المَدِينَةِ، فَكَانَ النَّبِيُّ ﷺ سَبَقَهُمْ عَلَى فَرَسٍ،
   وَقَالَ: «وَجَدْنَاهُ بَحْراً». متفق عليه (١٠).
  - ما يجب على المجاهدين في سبيل الله:

يجب على المسلمين المجاهدين في سبيل الله ما يلي:

١ - طاعة الإمام أو نائبه في غير معصية الله.

٢- الصبر على تحمل المشاق في سبيل الله، وعدم الفرار من الزحف، والثبات أمام العدو.

٣- الإخلاص في العمل، ولزوم التقوى.

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧١٥١)، ومسلم برقم (١٨٢٩) واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٨٢٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٣٠٧).

- ٤- التعاون على البر والتقوى، وإظهار القوة والجَلَد أمام الأعداء، والتراحم فيما بينهم.
  - ٥- اجتناب المعاصي، فإنما يُنصر المسلمون بمعصية عدوهم لله.
  - ٦- الاستعانة بالله وحده في جميع الأمور مع الأخذ بالأسباب المشروعة.
- ٧- الاستعداد لامتثال جميع أوامر قائد الجيش المشروعة ليحصل له جزيل ثوابها.
- ٨- عدم الحمل على العدو إلا بإذن القائد، وإن فاجأ المسلمين عدو يخافون
   شره فلهم أن يدافعوا عن أنفسهم.
- ٩- الاشتغال بالطاعات من ذكر وصلاة وتلاوة قرآن، وخدمة المجاهدين،
   والنصح لهم.
- ١ اجتناب الغيبة والنميمة، والقيل والقال، والإشاعات والإرجاف، وإساءة الظن ونحو ذلك مما يقلب الأمور.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواۤ أَطِيعُوا ٱللّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ۖ فَإِن لَكُنُمُ تُوْمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ ذَالِكَ خَيْرٌ لَنَازَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنهُمْ تُوْمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ ذَالِكَ خَيْرٌ لَاكُنْمُ تُوْمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا اللهِ اللّهِ النساء: ٥٩].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِثَةً فَاقْبُتُوا وَاذَكُرُواْ اللّهَ كَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا تَنْزَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ
   ريحُكُمُ وَاصْبِرُوا إِنَّ اللّهَ مَعَ الصَّنبِرِينَ ﴿ وَاللّهِ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَلَا تَنْزَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ
   ريحُكُمُ وَاصْبِرُوا إِنَّ اللّهَ مَعَ الصَّنبِرِينَ ﴿ قَالَهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهَ مَعَ الصَّنبِرِينَ ﴿ قَالُهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدْ آءُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَيْهُمْ رُكّعًا سُجَدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللّهِ وَرِضْوَنَا أُسِيمَا هُمْ فِي وُجُودِ هِ مِرْقِنَا أَثْرِ ٱلسُّجُودِ ﴾ [الفتح: ٢٩].
- ٤ وَعَنْ أَبِي بُرْدَةَ عَنْ أَبِيهِ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ بَعَثَ مُعَاذاً وَأَبَا مُوسَى إِلَى اليَمَنِ، قالَ:

«يَسِّرَا وَلا تُعَسِّرًا، وَبَشِّرَا وَلا تُنفِّرا، وَتَطَاوَعَا وَلا تَخْتَلِفَا». متفق عليه (١٠).

### • حكم من هاجم العدو وحده:

من ألقى نفسه في أرض العدو، أو اقتحم في جيوش الكفار المعتدين، بقصد التنكيل بالأعداء، وزَرْع الرعب في قلوبهم، خاصة مع اليهود المعتدين، ثم قتل، فقد نال أجر الشهداء الصادقين، والمجاهدين الصابرين.

وهذا أقل خسارة، وأكثر نكاية بالأعداء.

ومن خشي الأسر من المسلمين، ولا طاقة له بعدوه، فله أن يُسلِّم نفسه، ويجعل الله له فرجاً، وله أن يقاتل حتى يُقتل أو يغلب، وذلك يختلف باختلاف الإيمان والقدرة.

قال الله تعالى: ﴿وَمَن يُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيُقْتَلُ أَوْ يَغْلِبُ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿ السَّاء: ٧٤].

### • نوم المجاهد بجوار سلاحه:

عَنْ جَابِرَ بْنَ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ غَزَا مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ قِبَلَ نَجْدِ، فَلَمَّا قَفَلَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ قَفَلَ مَعَهُ، فَأَدْرَكَتْهُمُ القَائِلَةُ فِي وَادٍ كَثِيرِ العِضَاهِ، فَنَزَلَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ وَتَفَرَّقَ النَّاسُ يَسْتَظِلُّونَ بِالشَّجَرِ، فَنَزَلَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ وَتَفَرَّقَ النَّاسُ يَسْتَظِلُّونَ بِالشَّجَرِ، فَنَزَلَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ يَدْعُونَا، وَإِذَا تَحْتَ سَمُرَةٍ وَعَلَّقَ بِهَا سَيْفَهُ، وَنِمْنَا نَوْمَةً، فَإِذَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ يَدْعُونَا، وَإِذَا عَنْ مَمْرَةٍ وَعَلَّقَ بِهَا سَيْفَهُ، وَنِمْنَا نَوْمَةً، فَإِذَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ يَدْعُونَا، وَإِذَا عَنْ مَعْدَ أَعْرَابِينٌ، فَقَال: «إِنَّ هَذَا اخْتَرَطَ عَلَيَّ سَيْفِي وَأَنَا نَائِمٌ، فَاسْتَيْقَظْتُ وَهُو عِنْدَهُ أَعْرَابِينٌ، فَقَال: مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّي فَقُلْتُ: «اللهُ –ثَلاثاً–». وَلَمْ يُعَاقِبُهُ وَجَلَسَ، مَنْ عَلِهِ مَا عَلَيْ عَلَيْ عَنْ يَعْقَالُ: مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِي وَقُلْتُ: «اللهُ حَلَالُهُ وَلَا مَا عُلَيْ عَلَيْ مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِي وَاللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ مَا عَلَيْ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالْمُ اللهِ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٠٣٨)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٣٣).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٩١٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (٨٤٣).

# ٦- آداب الجهاد في سبيل الله

- آداب الجهاد في الإسلام:
- أهم آداب الجهاد في الإسلام:
- ١ التوكل على الله، وحسن تقواه، وطلب النصر منه وحده.
- ٢- الدعاء والصبر والإخلاص لله في العمل، وذكر الله وتكبيره.
- ٣- اجتناب المعاصى، فهي أعظم سبب لتسلط الكفار على المسلمين.
- ٤ عرض الإسلام على الكفار الذين لم تبلغهم الدعوة، فإن أبوا فالجزية، فإن أبوا حل قتالهم.
  - ٥- البعد عن الفخر والعجب والرياء.
  - ٦- سؤال الله العافية، وعدم تمني لقاء العدو، والصدق في القتال.
    - ٧- عدم تحريق الآدمي والحيوان بالنار.
- ٨- عدم الغدر، وعدم قتل النساء والأطفال والشيوخ الكبار والرهبان إذا لم
   يقاتلوا، وكل من اجتنب الحرب لا يحل قتله.
  - فإن قاتلوا، أو حرَّضوا، أو كان لهم رأي وتدبير في الحرب قُتلوا.
- ١- قال الله تعالى: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُّكُم بِٱلْفِ مِنَ الْمَكَنِكَةِ مُرْدِفِينَ بِهِ عُلُوبُكُمْ وَمَا جَعَلَهُ ٱللّهُ إِلّا بُشَرَىٰ وَلِتَطْمَعِنَ بِهِ عُلُوبُكُمْ وَمَا الْمَكَنِكَةِ اللّهُ إِلّا بُشَرَىٰ وَلِتَطْمَعِنَ بِهِ عُلُوبُكُمْ وَمَا اللّهَ عَنِيزُ حَكِيمُ ﴿ إِلّا نِفال: ٩-١٠].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿إِن يَنصُرُكُمُ ٱللّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ ۖ وَإِن يَخَذُلُكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِى يَنصُرُكُم مِنْ بَعْدِهِ ۗ وَعَلَى ٱللّهِ فَلْيَتَوَّكُلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللّهِ وَاللّهُ عَدِانَ: ١٦٠].

٣- وقال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيْهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا لَقِيتُهُ فِيكَةً فَاقْبُتُواْ وَاذْكُرُواْ اللّهَ كَاللّهِ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيْهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا لَقِيتُهُ وَلَا تَنَزَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ كَاللّهُ مَعَ الْقَدْوِينَ ﴿ وَالْمَا يَكُونُواْ كَالّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِينَرِهِم بِيكُمُ وَاصْبِرُواْ إِنَّا اللّهَ مَعَ الصّنبِرِينَ ﴿ وَلَا تَنْكُونُواْ كَالّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِينَرِهِم بَطُرًا وَرِثَانَة النّاسِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَاللّه بِمَا يَعْمَلُونَ مُجِيطٌ ﴿ ﴾ بَطُرًا وَرِثَانَة النّاسِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَاللّه بِمَا يَعْمَلُونَ مُجِيطٌ ﴾ [الأنفال: ٥٥-٤٧].

143

وَعَنْ بُرِيْدَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا أَمَّرَ أَمِيراً عَلَى جَيْشٍ أَو سَرِّيةٍ أَوْصَاهُ في خَاصَّتِهِ بِتَقَوَى اللهِ وَمَنْ مَعَهُ مِنَ المُسْلِمِينَ خَيْراً، ثُمَّ قَالَ:
 «اغْزُوا باسْمِ اللهِ في سَبيلِ اللهِ، قَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بِاللهِ، اغْزُوا وَلاَ تَغُلُّوا وَلاَ تَغْلُوا وَلاَ تَغْدُرُوا وَلاَ تَمثُلُوا وَلِيداً، وإِذَا لَقِيتَ عَدُوَّكَ مِنَ المُشْرِكِينَ فَادْعُهُمْ تَغْدُرُوا وَلاَ تَمثُلُوا وَلِيداً، وإِذَا لَقِيتَ عَدُوَّكَ مِنَ المُشْرِكِينَ فَادْعُهُمْ إِلَى ثَلاثِ خِصَالٍ (أَوْ خِلالٍ)، فَأَيْتُهُنَّ مَا أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ أَلَى ثَلَاثِ خِصَالٍ (أَوْ خِلالٍ)، فَأَيْتُهُنَّ مَا أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ إلى الْمُسْلِمِ، فإنْ أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ أَلَى ثَلَاثُ عَلُوا ذَلِكَ فَلَهُمْ اللهِ النَّيْحَوُّلِ مِنْ دَارِهِمْ إلى دَارِ المُهَاجِرِينَ، وأَخْرِرُهُمْ أَنَّهُمْ إِنْ فَعَلُوا ذَلِكَ فَلَهُمْ اللهِ النَّيْحَوُّلِ مِنْ دَارِهِمْ إلى دَارِ المُهَاجِرِينَ، وأَخْرِرُهُمْ أَنَّهُمْ إِلَى فَعَلُوا ذَلِكَ فَلَهُمْ مَا عَلَى المُهَاجِرِينَ، فَإِنْ أَبُوا أَنْ يَتَحَوَّلُوا مِنْهَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَلَهُمْ فَى النَّهُ اللهِ النَّذِي مَا لَلْمُهُمْ اللهِ اللهِ اللهِ وَقَاتِلْهُمْ الْخِرْيَةَ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَسُلْهُمُ الجِرْيَةَ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَسُلْهُمُ الجِرْيَةَ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَسُلْهُمْ الجَوْلَةَ مَا أَوْلُوكَ فَاقْبُلْ مِنْ أَعُهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَسَلْهُمُ الجَوْلَةَ وَقَاتِلْهُمْ. أَخْرِهِ مسلم (١٠).

٥- وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُما قَالَ: وُجِدَتِ امْرَأَةٌ مَقْتُولَةٌ فِي بَعْضِ مَغَاذِي رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ عَنْ قَتْلِ النِّسَاءِ وَالصِّبْيَانِ. متفق عليه (١٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٧٣١).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٠١٥)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٤٤).

- 7- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: بَعَثَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي بَعْثِ فَقالَ: «إِنْ وَجَدْتُمْ فُلاناً وَفُلاناً فَأَحْرِقُوهُمَا بِالنَّارِ». ثُمَّ قال رَسُولُ اللهِ ﷺ حِينَ أَرَدْنَا الخُرُوجَ: «إِنِّي أَمَرْتُكُمْ أَنْ تُحْرِقُوا فُلاناً وَفُلاناً، وَإِنَّ النَّارَ لا يُعَذِّبُ بِهَا إِلاَّ اللهُ، فَإِنْ وَجَدْتُمُوهُمَا فَاقْتُلُوهُمَا». أخرجه البخاري(١).
- ٧- وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ لِمُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ حِينَ بَعَثَهُ إِلَى الْيَمَنِ: ﴿إِنَّكَ سَتَأْتِي قَوْماً أَهْلَ كِتَابٍ، فَإِذَا جِئْتَهُمْ فَادْعُهُمْ إِلَى: أَنْ يَشْهَدُوا أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ يَشْهَدُوا أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ، فَإِنْ هُمْ أَظَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً، تُؤْخَذُ مِنْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ، فَإِنْ هُمْ أَنَّ اللهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً، تُؤْخَذُ مِنْ أَطْاعُوا لَكَ بِذَلِكَ، فَإِينَاتٍ فَي كُلِّ مَنْ اللهِ عَلَى فَقَرَائِهِمْ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ، فَإِيّاكَ وَكَرَائِمَ أَمْوَالِهِمْ، وَاتَّقِ دَعْوَةَ الْمَظْلُومِ، فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللهِ حِجَابٌ». متفق عليه (١).
- ٨- وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قالَ: حَرَّقَ النَّبِيُّ ﷺ نَخْلَ بَنِي النَّضِيرِ. متفق عليه "".

### • ما يقوله المسلم إذا خاف العدو:

١ - «اللَّهُمَّ اكْفِنِيهِمْ بِمَا شِئْتَ». أخرجه مسلم (١).

٢- وَعَنْ أَبِي بُرْدَةَ أَنَّ أَبَاهُ حَدَّثُهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذا خَافَ قَوْماً قَالَ: «اللَّهُمَّ إِنَّا نَجْعَلُكَ فِي نُحُورِهِمْ وَنَعُوذ بكَ مِنْ شُرُورِهِمْ». أخرجه أحمد وأبو داود (٥٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣٠١٦).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٤٩٦)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٩).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٠٢١)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٤٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم برقم (٣٠٠٥).

<sup>(</sup>٥) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (١٩٩٥٨)، وأخرجه أبو داود برقم (١٥٣٧).

#### الاستنصار بالضعفاء:

- ١ عَنْ مُصْعَبِ بْنِ سَعْدٍ قَالَ: رَأَى سَعْدٌ رَضِيَ اللهُ عَنهُ أَنَّ لَهُ فَضْلاً عَلَى مَنْ دُونَهُ،
   فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «هَلْ تُنْصَرُونَ وَتُرْزَقُونَ إِلاَّ بِضُعَفَائِكُمْ». أخرجه البخاري(١٠).
- ٢- وَفِي لفظ: «إِنَّمَا يَنْصُرُ اللهُ هَذِهِ الأُمَّةَ بضَعِيفِهَا بدَعْوَتِهِمْ وَصَلاَتِهِمْ
   وَإِخْلاَصِهِمْ». أخرجه النسائي (٢).
- ٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «رُبَّ أَشْعَثَ مَدْفُوعِ بِالأَبْوَابِ، لَوْ أَقْسَمَ عَلَى اللهِ لأَبَرَّهُ». أخرجه مسلم ".

## • حكم الخدعة والكذب في الحرب:

يجوز في الحرب الخداع والكذب من أجل تضليل العدو، بشرط ألا يشتمل على نقض عهد، أو إخلال بأمان.

ومن الخداع أن يوهم العدو بأن جنود المسلمين كثرة كاثرة، وأسلحته قوة لا تقهر.

ومن الخداع أن الإمام إذا أراد غزو بلد في الشمال مثلاً، أظهر أنه يريد الجنوب، فالحرب خدعة.

#### وفي هذا الفعل فائدتان:

الأولى: أن خسائر الأموال والأرواح تقل بين الطرفين، فتحل الرحمة محل القسوة.

الثانية: توفير طاقة جيش المسلمين لمعركة لا تجدي فيها الخدعة.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٢٨٩٦).

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه النسائي برقم (٣١٧٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (٢٦٢٢).

- ١- عَنْ كَعْبَ بْنَ مَالِكِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ قَلَّمَا يُرِيدُ غَزْوَةً يَبُوكَ، فَغَزَاهَا رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي يَغْزُوهَا إِلاَّ وَرَّى بِغَيْرِهَا، حَتَّى كَانَتْ غَزْوَةُ تَبُوكَ، فَغَزَاهَا رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي حَرِّ شَدِيدٍ، وَاسْتَقْبَلَ سَفَراً بَعِيداً وَمَفَازاً، وَاسْتَقْبَلَ غَزْوَ عَدُوِّ كَثِيرٍ، فَجَلَّى لِمُسْدِيدٍ، وَاسْتَقْبَلَ سَفَراً بَعِيداً وَمَفَازاً، وَاسْتَقْبَلَ غَزْوَ عَدُوِّ كَثِيرٍ، فَجَلَّى لِلْمُسْلِمِينَ أَمْرَهُمْ، لِيَتَأَهَّبُوا أَهْبَةَ عَدُوِّهِمْ، وَأَخْبَرَهُمْ بِوَجْهِهِ الَّذِي يُرِيدُ. منفق عليه (۱).
- ٢ وَعَنْ جَابِرَ بْنَ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «الحَرْبُ خَدْعَةٌ».
   متفق عليه (٢).
- ٣- وَعَنْ أُمِّ كُلْثُومٍ بِنْت عُقْبَةَ بْنِ أَبِي مُعَيْطٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا وَكَانَتْ مِنَ المُهَاجِرَاتِ الأُولِ، اللاَّتِي بَايَعْنَ النَّبِيَ ﷺ أَنَّهَا سَمِعَتْ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَهُو يَقُولُ: «لَيْسَ الأُولِ، اللاَّتِي بَايَعْنَ النَّبِي ﷺ أَنَّهَا سَمِعَتْ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَهُو يَقُولُ: «لَيْسَ الكَذَّابُ اللَّذِي يُصْلِحُ بَيْنَ النَّاسِ، وَيَقُولُ خَيْراً وَيَنْمِي خَيْراً». قَالَ ابْنُ الكَذَّابُ اللَّذِي يُصلِحُ بَيْنَ النَّاسِ، وَيَقُولُ النَّاسُ كَذِبٌ إِلاَّ فِي ثَلاَثٍ، وَلَمْ أَسْمَعْ يُرَخَّصُ فِي شَيْءٍ مِمَّا يَقُولُ النَّاسُ كَذِبٌ إِلاَّ فِي ثَلاَثٍ، المَرْأَة وَحَدِيثُ المَرْأَتَهُ وَحَدِيثُ المَرْأَتَهُ وَحَدِيثُ المَرْأَتَهُ وَحَدِيثُ المَرْأَة وَحَدِيثُ المَرْأَة وَحَدِيثُ المَرْأَتَهُ وَحَدِيثُ المَرْأَتَهُ وَحَدِيثُ المَرْأَة وَحَدِيثُ المَرْأَتَهُ وَحَدِيثُ المَوْبَاءُ مِنْ النَّاسِ، وَحَدِيثُ الرَّجُلِ الْمَرَأَتَهُ وَحَدِيثُ المَرْأَتَهُ وَحَدِيثُ المَرْأَتَهُ وَحَدِيثُ المَرْأَتَهُ وَحَدِيثُ المَورَاتَهُ وَحَدِيثُ المَورَاتَهُ وَحَدِيثُ المَرْأَتَهُ وَحَدِيثُ المَرْأَتَهُ وَحَدِيثُ المَرْأَتَهُ وَالْعِرْمُ اللَّهُ وَالْمَالِ الْمَوْالَةِ الْمَرْأَتَهُ وَحَدِيثُ اللَّاسُ وَالْمَوْلُ الْمَالِ الْمُولُ الْمَالَةُ وَالْمَالُ الْمَالِقُولُ الْمُولِ الْمُولِ الْمُولِ الْمُولِ اللهِ الْمُولُ الْمُ اللَّهُ الْمَلَوْمُ الْمُولُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُولُ النَّاسُ وَالْمُ اللَّهُ الْمُلَاثُ اللْمَالُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ اللَّهُ الْمُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ اللَّهُ الْمُولُ اللْمُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ الللهِ الللهِ اللَّهُ الْمُولُ اللهُ اللَّهُ اللْمُ الْمُولُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الْمُولُ اللللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ الْمُولُ اللللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللهُ اللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الْ

### • ترغيب المجاهدين في قتال العدو:

١- قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَرْضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ ۚ إِن يَكُن مِنكُمْ عِنكُمْ عِشْرُونَ مَنكِرُونَ يَغْلِبُواْ مِاتَنَيْنَ ۚ وَإِن يَكُن مِنكُمْ مِنكُمْ مِاتَةٌ يَغْلِبُواْ ٱلْفَا مِن ٱلَّذِينَ كَنْ مِنكُن مِنكُمْ مِاتَةٌ يَغْلِبُواْ ٱلْفَا مِن ٱلَّذِينَ كَنْ مِنكُمْ مِنْ أَلَانِهُ وَمَ اللَّهُ مُعْمَلُونَ وَإِن يَكُن مِنكُمْ مِنكُمْ مِنْ أَلَانِهُ وَمَا اللَّهُ مُعْمَلُونَ مَن اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَى إِلَانَهُ إِلَى اللَّهُ مَن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَى إِلَى اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَنْ أَيْهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ أَنْهُمُ وَلَى اللّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَنْ أَنْهُمُ مِن اللَّهُ مَنْ أَنْهُمُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ مِن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ مِن اللَّهُ مَنْ مِن اللَّهُ مَنْ مِن اللَّهُ مَنْ أَنْ اللَّهُ مَنْ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ أَلَا إِلَيْنَالَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَنْ أَنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَلْمُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَنْ اللَّهُ مُنْ أَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَلَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ أَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّلْمُ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللّه

٢- وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: خَرَجَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِلَى الخَنْدَقِ، فَإِذَا

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٩٤٨)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٧٦٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٠٣٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٣٩).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٦٩٢)، ومسلم برقم (٢٦٠٥)، واللفظ له.

المُهَاجِرُونَ وَالأنصار يَحْفِرُونَ فِي غَدَاةٍ بَارِدَةٍ، فَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ، عَبِيدٌ يَعْمَلُونَ ذَلِكَ لَهُمْ، فَلَمَّا رَأَى مَا بِهِمْ مِنَ النَّصَبِ وَالجُوع، قَالَ:

«اللَّهُمَّ إِنَّ العَيْشَ عَيْشُ الآخِرَهُ فَاغْفِرْ لِلأَنْصَارِ وَالمُهَاجِرَهْ».

فَقالُوا مُجِيبِينَ لَهُ:

نَحْنُ الَّذِينَ بَايَعُوا مُحَمَّدا عَلَى الجِهَادِ مَا بَقِينَا أَبِدَا. متفق عليه(١٠).

## • فضل الطليعة في الحرب:

عَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قالَ النَّبِيُّ ﷺ: «مَنْ يَأْتِينِي بِخَبَرِ القَوْمِ». يَوْمَ الأَحْزَابِ، قال الزُّبَيْرُ: أَنَا، ثُمَّ قالَ: «مَنْ يَأْتِينِي بِخَبَرِ القَوْمِ». قال الزُّبَيْرُ: أَنَا، فَقَالَ النَّبِيُّ عَوَارِيَّ الزُّبَيْرُ». مَتْفَقَ عليه ().

## • فضل الجهاد على الخيل:

عَنْ عُرْوَةَ البَارِقِي رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «الخَيْلُ مَعْقُودٌ فِي نَوَاصِيهَا الخَيْلُ اللَّهِيَامَةِ الأَجْرَ وَالمَغْنَمَ». متفق عليه ".

## • حكم البيعة عند القتال:

من السنة أن يبايع الإمام المجاهدين على الصبر أو الموت؛ تشجيعاً لهم، وتقوية لمعنوياتهم.

١ - قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَن تَكَثُ وَاللَّهُ عَلَى نَقْسِهِمْ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَنهَدَ عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَيُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿
 الفتح: ١٠].

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٨٣٤)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٠٥).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٨٤٦)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٤١٥).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٨٥٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٧٣).

- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِ اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ
   مَا فِى قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثْنَبَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا ﴿ النَّهَ النَّهَ النَّهَ النَّهَ النَّهَ عَلَيْهِمْ وَأَثْنَبَهُمْ فَتْحًا قَرِيبًا ﴿ النَّهَ النَّهَ النَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللهِ النَّهَ اللهُ الل
- ٣- وَعَنْ يَزِيدَ بْنِ أَبِي عُبَيْدٍ قَالَ: قُلْتُ لِسَلَمَةَ بْنِ الأَكْوَعِ: عَلَى أيِّ شَيْءٍ بَايَعْتُمْ
   رَسُولَ اللهِ ﷺ يَوْمَ الحُدَيْبِيةِ؟ قَالَ: عَلَى المَوْتِ. متفق عليه(١).

## • ما يقوله إذا رأى ملامح النصر:

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ هُمُمُ ٱلْمَنصُورُونَ ﴿ وَإِنَّ وَإِنَّ اللهِ تعالى: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُنْدَنِينَ ﴿ إِنَّ الْمُنْدَنِينَ ﴿ وَالْمَانَاتِ ١٧١ ١٧١].
   يَشْتَعْجِلُونَ ﴿ إِنَّ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتُهِمْ فَسَآءَ صَبَاحُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴿ الصَافاتِ ١٧١ ١٧١].
- ٢- وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُ أَنَّ النَّبِيَ ﷺ خَرَجَ إِلَى خَيْبَرَ، فَجَاءَهَا لَيْلاً، وَكَانَ إِذَا جَاءَ قَوْماً بِلَيْلٍ لا يُغِيرُ عَلَيْهِمْ حَتَّى يُصْبِحَ، فَلَمَّا أَصْبَحَ خَرَجَتْ يَهُودُ بِمَسَاحِيهِمْ وَمَكَاتِلِهِمْ، فَلَمَّا رَأُوهُ قَالُوا: مُحَمَّدٌ وَاللهِ، مُحَمَّدٌ وَاللهِ، مُحَمَّدٌ وَاللهِ، مُحَمَّدٌ وَالخميسُ. فَقَالَ النّبِيُ ﷺ: «اللهُ أَكْبَرُ، خَرِبَتْ خَيْبَرُ، إِنَّا إِذَا نَزَلْنَا بِسَاحَةِ قَوْمٍ فَسَاءَ صَبَاحُ المُنْذَرِينَ». متفق عليه (۱).

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٦٩٤)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٦٠).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٩٤٥)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٣٦٥).

# ٧- أحكام القتال في سبيل الله

# • أثر اليقين والصبر في النصر:

بالصبر واليقين تُنال الإمامة في الدين.

فإذا قام المسلم بالحق.. وكان قيامه بالله.. ولله، لم يقم له شيء، ولو كادته السماوات والأرض وما فيهن لكفاه الله مؤنتها.

وإنما يؤتى العبد من تفريطه أو تقصيره في هذه الأمور الثلاثة أو في بعضها.

١ - من قام في باطل لم يُنصر، وإن نُصر فلا عاقبة له، فهو مذموم مخذول.

قال الله تعالى: ﴿ لَا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ فَنَقَعُدُ مَذْمُومًا تَخْذُولًا ١٠٠ ﴾ [الإسراء: ٢٢].

٢- إن قام في حق، لكن لم يقم لله، وإنما قام لطلب الجاه والحمد من الناس،
 فهذا لا يُنصر؛ لأن النصر لمن جاهد لتكون كلمة الله هي العليا.

وإن نُصر فبحسب ما معه من الحق والصبر، فالصبر منصور أبداً:

فإن كان الصابر محقاً كانت له العاقبة الحسنة، وإن كان مبطلاً لم تكن له عاقبة.

قال الله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُواْ بِعَايَنَتِنَا يُوقِنُونَ ﴿ السَّجِدة: ٢٤].

٣- إن قام بالحق معتمداً على غير الله من الأسباب لم يُنصر.

قال الله تعالى: ﴿ لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ ۗ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ ۚ إِذَ أَعْجَبَتُكُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ ۗ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ ۗ إِذَ أَعْجَبَتُكُمُ اللَّهُ فَعَ تُعْفِي عَنَكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عِمَارَكُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُدّيرِينَ اللهِ اللهِ اللهِ الله عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَنْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ اللهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَنْ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةً مَنْ إِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرًا وَمَنَاقَتُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرًا وَضَاقَتُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكِمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ

### • أقسام القتال:

### ينقسم القتال بين الناس إلى ثلاثة أقسام:

قتال بين المسلمين والكفار... وقتال بين المسلمين مع بعضهم.. وقتال بين الكفار مع بعضهم.

- ١- فإذا كان القتال بين المسلمين والكفار، نَصَر الله المسلمين على الكفار بعد
   استكمال ما يستطيعون من قوة مقرونة بالإخلاص والتوكل على الله وحده.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِن نَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتَ اللَّهَامَكُور ﴿ ﴾
   ١ قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِن نَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتَ اللَّهَامَكُور ﴿ ﴾
   ١ قال الله تعالى: ﴿ يَكَا أَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا إِن نَنصُرُوا اللّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتَ اللَّهَ اللَّهِ عَالَى الله عالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله عالى الله تعالى الل
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَلَيْمَنصُرَكَ ٱللّهُ مَن يَنصُرُهُ ۚ إِنَ ٱللّهَ لَقَوِي عَنِيرٌ ﴿ اللّهِ ٱللّهِ اللّهِ اللهِ عَن ٱلْمُنكَرِ اللّهِ عَنقِبَهُ ٱلْأَمُورِ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ عَن ٱلْمُنكَرِ اللّهِ عَنقِبَهُ ٱلْأَمُورِ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنقِبَهُ ٱلْأَمُورِ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللّهُ اللللهِ الللهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللّهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللّهُ الللهِ اللهِ اللّهِ اللللللللللهِ الللهِ الللهِ الللّهِي الللللّهِ الللهِ الللّهِ الللهِ اللهِ اللللللهِ اللهِ اللهِ الل
- ٢- أما قتال المؤمنين مع بعضهم، فيجب الإصلاح بينهم، فإن لم يمكن الصلح قاتلنا الفئة الباغية لتعود إلى الحق.
- قال الله تعالى: ﴿ وَإِن طَآبِفِنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱفْنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَا ۚ فَإِنْ بَغَتَ إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهِ ۚ فَإِن فَآءَتَ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهِ ۚ فَإِن فَآءَتَ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا عِلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَائِلُوا ٱلِّي تَبْعِى حَتَى تَفِيءَ إِلَىٰ أَمْرِ اللَّهِ فَإِن فَآءَتَ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا عِلَى الْعَدْلِ وَأَقْسِطُورَا إِنَّ اللهُ عَيْمِ اللهُ المُقْسِطِينَ اللهُ اللهِ الدَجِرات: ٩].
- ٣- أما قتال الكفار مع بعضهم، فهؤلاء يهلك الله الظالم بالظالم، ويكلهم إلى أسبابهم، وينصر الدولة الكافرة العادلة على الظالمة، ويسلط بعضهم على بعض، وقتلاهم في النار.
- قال الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُوا يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ۗ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ۗ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ال

### وقت القتال في سبيل الله:

أفضل أوقات القتال أول النهار، فإن لم يكن فبعد زوال الشمس، أما إذا فاجأ العدو المسلمين، وأغار عليهم، فيجب رده وصده في أي وقت أغار فيه.

عَنْ النَّعْمَان بن مُقَرِّنٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: شَهِدْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ إِذَا لَمْ يُقَاتِلْ مِنْ أَوَّلِ النَّعْمُ وَتَهُبَّ الرِّيَاحُ وَيَنْزِلَ النَّصْرُ. وَنَ أُولِ الشَّمْسُ وَتَهُبَّ الرِّيَاحُ وَيَنْزِلَ النَّصْرُ. أَخرجه أبو داود والترمذي().

# • حكم الإغارة ليلاً:

تجوز الإغارة على الكفار ليلاً، ويجوز قتل الكفار مع صبيانهم ونسائهم في حال البيّات، ولا يجوز قتل النساء والصبيان حال التميّز، أما النساء فلضعفهن، وأما الصبيان فلقصورهم عن فعل الكفر، ولما في استبقائهم جميعاً من الانتفاع بهم إما بالرق، أو بالفداء فيمن يجوز أن يفادى به.

عَنِ الصَّعْبِ بْنِ جَثَّامَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سُئِلَ النَّبِيُّ ﷺ عَنِ الذَّرَارِيِّ مِنَ المُشْرِكِينَ يُبَيِّتُونَ فَيُصِيبُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ وَذَرَارِيِّهِمْ. فَقَالَ: «هُمْ مِنْهُمْ». متفق عليه (۱).

# • حكم القتال في الأشهر الحُرم وعند المسجد الحرام:

لا يجوز أن نبدأ الكفار بالقتال في الأشهر الحرم، ولا عند المسجد الحرام، إلا عند الحاجة، فإن قاتلونا فيهما قاتلناهم.

والأشهر الحرم أربعة هي: (ذو القعدة، وذو الحجة، ومحرم، ورجب).

١ - قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ عِـدَّةَ ٱلشُّهُورِ عِندَ ٱللَّهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ ٱللَّهِ يَوْمَ

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٢٦٥٥)، وهذا لفظه، وأخرجه الترمذي برقم (١٦١٣).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٠٢١)، ومسلم برقم (١٧٤٥)، واللفظ له.

خَلَقَ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَا آرَبَعَتُهُ حُرُمٌ ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمْ وَقَائِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَآفَةَ كَمَايُقَائِلُونَكُمْ كَآفَةً وَأَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ آلَ ﴾ [التوبة: ٣١].

- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ قُلْ قِتَ الَّهُ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَكُفْرًا بِهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْ لِهِ عَنْدُ ٱكْبَرُ عِندَ ٱللَّهِ وَٱلْفِتْ نَهُ أَكْبَرُ عِندَ ٱللَّهِ وَٱلْفِتْ نَهُ أَكْبَرُ مِن ٱلْقَتْلُ ﴾ [البقرة: ٢١٧].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَا نُقَٰئِلُوهُمْ عِندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ حَتَّىٰ يُقَٰئِلُوكُمْ فِيهِ ۚ فَإِن قَنْلُوكُمْ
   قَاقْتُلُوهُمُّ كَذَٰلِكَ جَزَآءُ ٱلْكَفْرِينَ ﴿ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ هَا ١٩١].

## • حكم الدعاء عند القتال:

السنة أن يستغيث المجاهدون بربهم، ويسألونه النصر، لأنه الناصر الذي يملك النصر وحده.

- ١- قال الله تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُّكُم بِأَلْفِ مِنَ الله تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَيِّ مُمِدُّكُمْ مِأْلُوبُكُمْ وَمَا الْمَكَيْكُةِ اللهُ إِلَّا بُشْرَىٰ وَلِتَظْمَعِنَ بِهِ مُلُوبُكُمْ وَمَا الْمَكَيْكُ اللهُ إِلَّا بُشْرَىٰ وَلِتَظْمَ إِلَّا مِنْ عِندِ اللَّهِ إِنَّ اللّهَ عَزِيزٌ حَكِيمُ ﴿إِلَّا مِنْ عِندِ اللّهَ إِنَّ اللّهَ عَزِيزٌ حَكِيمُ ﴿إِنَّ اللهَ عَنه اللّهَ إِنَّ اللّهَ عَزِيزٌ حَكِيمُ ﴿ إِنَّا إِللَّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ إِنَّا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ إِنَّا إِللَّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا
   دَعَانٌ فَلْيَسْ تَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ
- ٣- وَعَنْ عَبْدالله بْن أَبِي أَوْفَى رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَن رَسُولَ اللهِ عَلَيْ كَانَ فِي بَعْضِ أَيّامِهِ النّبِي لَقِيَ فِيهَا العَدُق، يَنْتَظِرُ حَتّى إِذَا مَالَتِ الشّمْسُ قَامَ فِيهِمْ فَقَالَ: «يَا أَيّهَا النّاسُ لاَ تَتَمَنّوا لِقَاءَ العَدُوّ وَاسْأَلُوا اللهَ العَافِيَة، فَإِذَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاصْبِرُوا وَاعْلَمُوا أَنّ الجَنّة تَحْتَ ظِلاَلِ السّيُوفِ». ثُمّ قَامَ النّبِي عَلَيْهُ وَقَالَ: «اللّهُمَّ وَاعْرُنَ الجَنّة تَحْتَ ظِلاَلِ السّيُوفِ». ثُمّ قَامَ النّبِي عَلَيْهُ وَقَالَ: «اللّهُمَّ مُنْزِلَ الكِتَابِ، وَمُجْرِيَ السّحَابِ، وَهَازِمَ الأَحْزَابِ، اهْزِمْهُمْ وَانْصُرْنَا مُئْزِلَ الكِتَابِ، وَمُجْرِيَ السّحَابِ، وَهَازِمَ الأَحْزَابِ، اهْزِمْهُمْ وَانْصُرْنَا

عَلَيْهِمْ ». متفق عليه (١).

٤- وَعَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا غَزَا قَالَ:
 «اللَّهُمَّ أَنْتَ عَضُدِي وَنَصِيرِي بِكَ أَحُولُ وَبِكَ أَصُولُ وَبِكَ أُقَاتِلُ». أخرجه أبو داود والترمذي (٢).

# • فضل الرمي في سبيل الله:

١- عَنْ سَلَمَةَ بِنِ الأَكْوَعِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: مَرَّ النَّبِيُّ عَلَى نَفَرٍ مِنْ أَسْلَمَ يَنْتَضِلُونَ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ: «ارْمُوا بَنِي إِسْمَاعِيلَ، فَإِنَّ أَبَاكُمْ كَانَ رَامِياً، ارْمُوا وَأَنَا مَعَ بَنِي فُلانِ». قالَ: فَأَمْسَكَ أَحَدُ الفَرِيقَيْنِ بِأَيْدِيهِمْ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْلِيْ:
 «مَا لَكُمْ لا تَرْمُونَ». قالوا: كَيْفَ نَرْمِي وَأَنْتَ مَعَهُمْ، قالَ النَّبِيُّ عَيْلِيْ: «ارْمُوا فَأَنَا مَعَكُمْ كُلِّكُمْ». أخرجه البخاري (٣).

٢- وَعَنْ عُقْبَةَ بْنَ عَامِرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ، وَهُوَ عَلَى المِنْبَرِ، يَقُولُ: ﴿ وَأَعِدُوا لَهُم مَّا أَسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ ﴾ أَلاَ إِنّ القُوّةَ الرّمْيُ، أَلاَ إِنّ القُوّةَ الرّمْيُ». أخرجه مسلم (ن).

٣- وَعَن أَبِي نَجِيحِ السُّلَمِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: حَاصَرْنَا مَعَ نَبِيِّ اللهِ ﷺ حِصْنَ الطَّائِفِ، فَسَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ بَلَغَ بِسَهْمٍ فَلَهُ دَرَجَةٌ فِي الجَنَّة»، قَالَ: فَبَلَغْتُ يَوْمَئِذٍ سِتَّةَ عَشَرَ سَهْماً، فَسَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ رَمَى قَالَ: فَبَلَغْتُ يَوْمَئِذٍ سِتَّةَ عَشَرَ سَهْماً، فَسَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ رَمَى بِسَهْمٍ فِي سَبِيلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ فَهُوَ عِدْلُ مُحَرَّدٍ». أخرجه أحمد وأبو داود (٥٠).

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٩٦٦)، ومسلم برقم (١٧٤٢)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٣٩٥٣)، وهذا لفظه، وأخرجه الترمذي برقم (٣٥٨٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري برقم (٢٨٩٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم برقم (١٩١٧).

<sup>(</sup>٥) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (١٧٠٢٢) وهذا لفظه، وأخرجه أبو داود برقم (٣٩٦٥).

#### أسباب النصر على الأعداء:

كتب الله على نفسه النصر لأوليائه، ولكنه ربط هذا النصر بأمور:

١ - كمال حقيقة الإيمان بالله في قلوب المجاهدين في سبيل الله.

قال الله تعالى: ﴿ وَكَاكَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ مَا ١٤٧].

٧- استيفاء مقتضيات الإيمان في حياتهم، وهي الأعمال الصالحة.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَيَنْ صُرَكَ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ ۗ إِنَ اللَّهَ لَقَوِيُّ عَزِيزٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

٣- استكمال عدة الجهاد التي يستطيعونها.

قال الله تعالى: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ اللهُ تعالى: ﴿ وَأَعِدُوا لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِن دُونِهِمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُ ٱللهُ يَعْلَمُهُمُّ تُرَهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللهُ يَعْلَمُهُمُّ وَالْخَيْنَ مِن دُونِهِمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُ ٱللهُ يَعْلَمُهُمُّ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فِ سَبِيلِ ٱللهِ يُوفَ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لَا نُظْلَمُونَ ﴿ آَنَ اللهُ اللهُ

٤- بذل الجهد الذي في وسعهم، وبحسب كمال الإيمان يكون كمال الجهد
 وكمال النصر.

قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلَنَا ۚ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ الْعَنْكِوتِ: ٦٩].

الثبات، وكثرة ذكر الله، وطاعة الله ورسوله، وعدم التنازع، ولزوم الصبر.
 قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيْهُمَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا إِذَا لَقِيتُدَ فِئَةً فَاقْبُتُوا وَٱذْكُرُوا ٱللّهَ كَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا تَنَازَعُوا فَنَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ

رِيحُكُمْ وَأَصْبِرُوا أَإِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّدِينِ اللَّهِ ﴿ [الأنفال: ٥٥-٤٦].

- ٦- اجتناب المعاصي، وعدم العجب والبطر والرياء.
- ١- قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللّهُ وَعَدَهُ وَإِذْ تَحُسُونَهُم بِإِذْنِهِ ﴿ وَمَصَدَبْتُم مِنْ بَعْدِ مَا أَرَىنَكُم مّا حَقَى إِذَا فَشِلْتُ مَ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ وَعَصَدَبْتُم مِنْ بَعْدِ مَا أَرَىنَكُم مّا تُحِبُونَ مِن مَرِيدُ الدُّنيَ وَمِنكُم مّن يُرِيدُ الْآخِرة وَ ثُمَّ مَن يُرِيدُ الْآخِرة وَ ثُمَّ مَن يُرِيدُ الْآخِرة وَ ثُمَّ مَن يُرِيدُ الْآخِرة وَ ثُمَّ مِن مُرِيدُ اللهُ فَو فَضَلٍ عَلَى صَرَفَكُم عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمُ وَلَقَدُ عَفَا عَنكُم وَاللّهُ ذُو فَضَلٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِلَيْ ﴿ وَلَقَدُ عَفَا عَنكُم وَاللّهُ ذُو فَضَلٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِلَيْ ﴾ [آل عمران:١٥٢].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِين رِهِم بَطَرًا وَرِئَآةَ النَّاسِ
   وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَاللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهِ وَاللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ اللَّهُ الللللِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْلَالِمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللللْمُ اللللْمُ الللَّهُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَ
  - ٧- كمال اليقين على أن النصر بيد الله وحده لا شريك له.
- ١ قال الله تعالى: ﴿إِن يَنصُرُكُمُ ٱللّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ ۖ وَإِن يَغَذُلَكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِى يَنصُرُكُم مِنْ أَبَعْدِهِ ۗ وَعَلَى ٱللّهِ فَلْيَتَوَّكُلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ عَدانَ ١٦٠].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُّكُم بِٱلْفِ مِنَ الْمَكَيْرِكُم أَنِي مُمِدُّكُم بِٱلْفِ مِنَ الْمَكَيْرِكُم مُرَّدِفِينَ بِهِ عُلُوبُكُم أَومَا الْمَكَيْرِكُم أَومَا النَّصَرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا لِهَالَ ١٠-١].
  - ٨- كمال اليقين على أن الله لا ينصر الكفار على المسلمين أبداً.
  - ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَن يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَنفِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا ﴿ النَّا ﴾ [النساء: ١٤١].
    - ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ الروم: ٤٧].

### أسباب إبطاء النصر:

### قد يؤخر الله النصر للمؤمنين لأسباب لا بد من توفرها منها:

- ١ أن تكون بُنْية الأمة المؤمنة لم تنضج بعد، ولم تحشد بعد طاقتها اللازمة.
- ٢ وقد يبطئ النصر حتى يبذل المؤمنون آخر ما في وسعهم من طاقة وقوة، فلا يبقى عزيز ولا غال إلا بَذَلته رخيصاً في سبيل الله.
- ٣- وقد يتأخر النصر حتى تجرب الأمة آخر ما في طوقها من قوة، لتدرك أن
   قوتها وحدها لا تكفل النصر بدون سند من الله.
  - ٤ وقد يبطئ النصر لتزيد الأمة المؤمنة صلتها بالله.
- وقد يبطئ النصر لأن في الشر الذي يكافحه المؤمنون بقية من خير، يريد الله
   أن يجرد الشر منها ثم يهلكه.
- ٦- وقد يبطئ النصر لأن المؤمنين لم يتجردوا بإخلاص في بذلهم وتضحياتهم لله
   ولدعوته.
- ٧- وقد يبطئ النصر لأن الباطل الذي يحاربه المؤمنون لم ينكشف زيفه للناس،
   ولم يقتنعوا بعد بفساده.
- ٨- وقد يبطئ النصر لأن البيئة لا تصلح بعد لاستقبال الحق والخير، فيبقى
   الصراع قائماً، حتى تتهيأ النفوس لاستقباله ونحو ذلك من الأسباب.

## روح القتال في سبيل الله:

القتال تكرهه النفوس، ولكن النفوس المؤمنة تستلذه إذا كان في سبيل الله؛ لما فيه إحقاق الحق، ودفع الباطل، ورفع الظلم، وحفظ الأمة، وإقامة العدل، ولما فيه من الثواب العظيم، ورضوان الله، ومحبة الله.

- ١- قال الله تعالى: ﴿ فَلْمُعْنَتِلْ فِي سَبِيلِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلْمِ وَكَ الْحَيَوْةَ الدُّنِيَ اللّهِ فَيُقْتَلْ أَوْ يَعْلِبْ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجُرًا فِي سَبِيلِ اللّهِ فَيُقْتَلْ أَوْ يَعْلِبْ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿ النّاء: ٢٤].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ آَمُونَنَ اللَّهِ مَوَانَا عَلَمُ عَندَ رَبِّهِمْ
   ثُرِزَقُونَ ﴿ اللَّهِ عَمران: ١٦٩].
- ٤ وقال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ ٱلَّذِينَ يُقَايِبُونَ فِي سَبِيلِهِ مَفَّا كَأَنَّهُ مِبُنْيَنُ اللهِ عَالَى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ ٱلَّذِينَ يُقَايِبُونَ فِي سَبِيلِهِ مَفَّا كَأَنَّهُ مِبُنْيَنُ اللهِ مَرْصُوصٌ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

# • حكم الفرار من الزحف:

يجب على المسلم الثبات أمام الكفار عند القتال.

وإذا التقى الجيشان فيحرم الفرار من الزحف إلا في حالتين:

التحرف للقتال.. والتحيز إلى فئة.

### حكم التدمير والتخريب لممتلكات الأعداء:

يجوز عند الضرورة أو الحاجة أو المصلحة إحراق حصون الأعداء بالنار، وتخريب بيوتهم وهدمها عليهم، وقطع أشجارهم، وإفساد زروعهم؛ لما في ذلك من كسر شوكتهم، وتوهين عزيمتهم، وتفريق جمعهم.

ويجوز ضرب الكفار بالسلاح ولو تترسوا بالمسلمين؛ للضرورة، وسداً لذريعة الفساد التي قد تترتب على ترك قتلهم.

١- قال الله تعالى: ﴿ مَا قَطَعْتُ مِن لِينَةٍ أَوْ تَرَكَتُمُوهَا قَآبِمَةً عَلَىٰٓ أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ
 وَلِيُخْزِى ٱلْفَاسِقِينَ ۞ ﴾ [الحشر: ٥].

٢ وقال الله تعالى: ﴿ يُحْرِبُونَ بُيُوتَهُم بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِى ٱلْمُؤْمِنِينَ فَأَعْتَبِرُوا يَكَأُولِى اللَّهَ وَالدَّى الْمُؤْمِنِينَ فَأَعْتَبِرُوا يَكَأُولِى الْأَبْصَدِرِ \* نَهُ الدَّهُ الدَّهُ الدَّهُ الدَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا الللَّا اللَّهُ

### • الراية التي يقاتل المسلم تحتها:

لا يجوز للمسلم أن يقاتل الكفار إلا تحت راية إمام المسلمين، فإن وُسِّد الأمر إلى غير أهله، وحَكَم المسلمين كافر، ولم توجد راية شرعية قادرة على النكاية بالعدو، فلا حرج من القتال تحت راية ذلك الحاكم الكافر؛ لصد عدوان الكفار، وحماية بلاد المسلمين، وحفظ دينهم وأعراضهم.

وتجوز مناصرة المسلمين لدولة كافرة على دولة أخرى كافرة إذا كان في ذلك مصلحة راجحة للإسلام والمسلمين، ودرء الشر عنهم، يقدِّرها أهل العلم والورع منهم.

فالشرع قد جاء بتحصيل المصالح وتكميلها، ودرء المفاسد وتقليلها، وفعل خير الخيرين، وأهون الشرين، ومن يرد الله به خيراً يفقهه في الدين.

١ - قال الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلأَمْنِ مِنكُرْ ۖ فَإِن

- نَنَزَعْلُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَىٰٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنْكُمُ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ ذَالِكَ خَيْرٌ ۗ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ۞﴾ [النساء: ٥٩].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَحْزُنُوا وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّ قُومِنِينَ ﴿ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهُ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ لَا يَنْهَ كُو ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَانِلُوكُمْ فِ ٱلدِّينِ وَلَرْ يُخْرِجُوكُم مِن دِينرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتَقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ ﴾ [المستحنة: ٨].
- ٤- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ أَطَاعَنِي، فَقَدْ أَطَاعَ اللهِ عَصَى اللهَ، وَمَنْ يُطِعِ الأَمِيرَ فَقَدْ أَطَاعَنِي، وَقَدْ أَطَاعَ اللهِ، وَمَنْ يُطِعِ الأَمِيرَ فَقَدْ أَطَاعَنِي، وَإِنَّمَا الإِمَامُ جُنَّةٌ، يُقَاتَلُ مِنْ وَرَائِهِ وَيُتَّقَى بِهِ، وَمَنْ يَعْصِ الأَمِيرَ فَقَدْ عَصَانِي، وَإِنَّمَا الإِمَامُ جُنَّةٌ، يُقَاتَلُ مِنْ وَرَائِهِ وَيُتَّقَى بِهِ، فَإِنْ أَمَرَ بِتَقْوَى اللهِ وَعَدَلَ فَإِنَّ لَهُ بِذَلِكَ أَجْراً، وَإِنْ قال بِغَيْرِهِ فَإِنَّ عَلَيْهِ مِنْهُ».

#### • الاستعداد لمواصلة الغزو:

ينبغي للمسلم أن يكون مستعداً للقتال كل وقت، ولو كان حديث عهد به.

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ لَمَّا رَجَعَ يَوْمَ الْخَنْدَقِ، وَوَضَعَ السِّلاحَ وَاغْتَسَلَ، فَأَتَاهُ جِبْرِيلُ وَقَدْ عَصَبَ رَأْسَهُ الغُبَارُ، فَقال: وَضَعْتَ السِّلاحَ، فَوَاللهِ مَا وَضَعْتُهُ. فَقال رَسُولُ اللهِ ﷺ: "فَأَيْنَ". قال: هَا هُنَا، وَأَوْمَأُ اللهِ ﷺ: «فَأَيْنَ". قال: هَا هُنَا، وَأَوْمَأُ إِللهِ ﷺ: متفق عليه "".

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٩٥٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٤١).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٨١٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٦٩).

#### • قتال اليهود:

سيقاتل المسلمون اليهود، ويهزمونهم كما هزمهم النبي ﷺ وأصحابه رضي الله عنهم.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ قَالَ: «لا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تُقَاتِلُوا الْيَهُودِيُّ: يَا مُسْلِمُ، هَذَا يَهُودِيُّ وَرَاءَهُ اليَهُودِيُّ: يَا مُسْلِمُ، هَذَا يَهُودِيُّ وَرَاءَهُ اليَهُودِيُّ: وَرَاءَهُ وَرَاءَهُ اليَهُودِيُّ:

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٩٤٦)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٩٢٢).

# ٨- أحكام الشهداء في سبيل الله

213

- عدد الشهداء في سبيل الله:
- ١- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «الشُّهَدَاءُ خَمْسَةٌ: المَطْعُونُ، وَالمَبْطُونُ، وَالغَرِقُ، وَصَاحِبُ الهَدْمِ، وَالشَّهِيدُ فِي سَبِيلِ اللهِ». متفق عليه (١).
- ٢ وَعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «الطَّاعُونُ شَهَادَةٌ لِكُلِّ مُسْلِم». متفق عليه (۲).
- ٣- وَعَنْ جَابِر بِن عَتِيكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «الشَّهَادَةُ سَبْعٌ سِوَى القَتْلِ فِي سَبيلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ، المَطْعُونُ شَهِيدٌ وَالمَبْطُونُ شَهِيدٌ وَالغَرِيقُ شَهِيدٌ وَصَاحِبُ الهَدَمِ شَهِيدٌ وَصَاحِبُ ذاتِ الجَنْبِ شَهِيدٌ وَصَاحِبُ الحَرَقِ شَهِيدٌ وَالمَرْأَةُ تَمُوتُ بِجُمْعِ شَهِيدَةٌ". أخرجه أبو داود والنسائي (").
- ٤ وَعَنْ سَعِيدِ بْنِ زَيْدٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ قُتِلَ دُونَ مَالِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ وَمَنْ قُتِلَ دُونَ دِينِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ وَمَنْ قُتِلَ دُونَ دَمِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ وَمَنْ قُتِلَ دُونَ أَهْلِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ ». أخرجه أبو داود والترمذي (٤).
  - فضل الشهادة في سبيل الله:
- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمْوَتُنَّا ۚ بَلْ أَحْيَآاً عِندَ رَبِّهِمْ

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٨٢٩)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٩١٤).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٨٣٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٩١٦).

<sup>(</sup>٣) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٣١١١)، وأخرجه النسائي برقم (١٨٤٦)، وهذا لفظه.

<sup>(</sup>٤) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٤٧٧٢)، وأخرجه الترمذي برقم (١٤٢١)، وهذا لفظه.

يُرْزَقُونَ اللهُ فَرِحِينَ بِمَا ءَاتَمْهُمُ اللّهُ مِن فَضْلِهِ وَكِسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِم مِّنَ خَلْفِهِمْ أَلَّا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ اللهِ يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةِ مِّنَ ٱللّهِ وَفَضْلِ وَأَنَّ ٱللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ اللهِ اللهِ اللهِ عمران: ١٦٩-١٧١].

- ٢ وقال الله تعالى: ﴿فَلْيُقَائِلَ فِي سَبِيلِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ يَشْرُونَ الْمُحَيَوْةَ الدُّنْيَ اللّهِ فَيُقْتَلْ أَوْ يَغْلِبُ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿ النّسَاءَ: ٤٤].
- ٣- وَعَنْ أَنَس بِن مَالِكِ رَضِيَ اللهُ عَنهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «مَا أَحَدٌ يَدْخُلُ الجَنَّةَ،
   يُحِبُّ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا، وَلَهُ مَا عَلَى الأرْض مِنْ شَيْءٍ إِلا الشَّهِيدُ، يَتَمَنَّى أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا فَيُقْتَلَ عَشْرَ مَرَّاتٍ، لِمَا يَرَى مِنَ الكَرَامَةِ». متفق عليه (١).
- ٤- وَعَنْ أَنَسَ بْنَ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «مَا مِنْ عَبْدِ يَمُوتُ، لَهُ عِنْدَ اللهِ خَيْرٌ، يَسُرُّهُ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا، وَأَنَّ لَهُ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا، إِلاَّ الشَّهِيدَ،
   لِمَا يَرَى مِنْ فَضْلِ الشَّهَادَةِ، فَإِنَّهُ يَسُرُّهُ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا، فَيُقْتَلَ مَرَّةً لِمَا يَرَى مِنْ فَضْلِ الشَّهَادَةِ، فَإِنَّهُ يَسُرُّهُ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا، فَيُقْتَلَ مَرَّةً إِلَى اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

## كرامات الشهداء في سبيل الله:

١- عَنْ مَسْرُوقِ قَالَ: سَأَلْنَا عَبْدالله (هُوَ ابْنُ مَسْعُودٍ) عَنْ هَذِه الآيةِ: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ اللَّهِ وَيَهُ مَسْرُوقِ قَالَ: أَمَا إِنَّا قَدْ اللَّذِينَ قُتِلُوا فِ سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَتَأَ بَلَّ أَحْيَاءُ عِندَ رَبِهِمْ يُرْزَقُونَ اللَّهِ قَالَ: أَمَا إِنَّا قَدْ سَأَلْنَا عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: «أَرْوَاحُهُمْ فِي جَوْفِ طَيْرٍ خُضْرٍ، لَهَا قَنَادِيلُ مُعَلّقةٌ سَأَنْنَا عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: «أَرْوَاحُهُمْ فِي جَوْفِ طَيْرٍ خُضْرٍ، لَهَا قَنَادِيلُ مُعَلّقةٌ بِالْعَرْشِ تَسْرَحُ مِنَ الجَنّةِ حَيْثُ شَاءَتْ، ثُمّ تَأْوِي إلَى تِلْكَ القَنَادِيلِ، فَاطّلَعَ بِالْعَرْشِ تَسْرَحُ مِنَ الجَنّةِ حَيْثُ شَاءَتْ، ثُمّ تَأْوِي إلَى تِلْكَ القَنَادِيلِ، فَاطّلَعَ إلَيْهِمْ رَبِهُمُ اطّلاَعَةً، فَقَالَ: هَلْ تَشْتَهُونَ شَيْئًا؟ قَالُوا: أَيِّ شَيْءٍ نَشْتَهِي؟

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٨١٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٧٧).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٧٩٥)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٧٧).

وَنَحْنُ نَسْرَحُ مِنَ الجَنّةِ حَيْثُ شِئْنَا، فَفَعَلَ ذَلِكَ بِهِمْ ثَلاَثَ مَرّاتٍ، فَلَمّا رَأَوْا أَنهُمْ لَنْ يُشْرَكُ مِنَ الجَنّةِ حَيْثُ شِئْنَا، فَفَعَلَ ذَلِكَ بِهِمْ ثَلاَثُ مَرّاتِ فَلَمّا وَأَيْ أَنْ يُشْرَكُوا مِنْ أَنْ يُسْأَلُوا، قَالُوا: يَا رَبّ نُرِيدُ أَنْ تَرُدّ أَرْوَاحَنَا فِي أَجْسَادِنَا حَتّى نُقْتَلَ فِي سَبِيلِكَ مَرّةً أُخْرَى، فَلَمّا رَأَى أَنْ لَيْسَ لَهُمْ حَاجَةٌ تُرِكُوا». أخرجه مسلم (۱).

٢- وَعَنْ أَنَس بِن مَالِكِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ أُمَّ الرُّبَيِّع بِنْتَ البَرَاءِ، وَهِيَ أُمُّ حَارِثَةَ بْنِ سُرَاقَةَ، أَنَتِ النَّبِيَّ عَلَيْهِ فَقالَتْ: يَا نَبِيَّ اللهِ، أَلا تُحَدِّثُنِي عَنْ حَارِثَةَ -وَكَانَ قُتِلَ شُرَاقَةَ، أَنَتِ النَّبِيَّ عَلْمُ غَرْبٌ - فَإِنْ كَانَ فِي الجَنَّةِ صَبَرْتُ، وَإِنْ كَانَ غَيْرَ ذَلِك، يَوْمَ بَدْرٍ، أَصَابَهُ سَهْمٌ غَرْبٌ - فَإِنْ كَانَ فِي الجَنَّةِ صَبَرْتُ، وَإِنْ كَانَ غَيْرَ ذَلِك، اجْتَهَدْتُ عَلَيْهِ فِي البُكَاءِ؟ قال: «يَا أُمَّ حَارِثَةَ، إِنَّهَا جِنَانٌ فِي الجَنَّةِ، وَإِنَّ ابْنَكِ اجْتَهَدْتُ عَلَيْهِ فِي البُكَاء؟ قال: «يَا أُمَّ حَارِثَةَ، إِنَّهَا جِنَانٌ فِي الجَنَّةِ، وَإِنَّ ابْنَكِ أَصَابَ الفِرْدَوْسَ الأَعْلَى». أخرجه البخاري(").

٣- وَعَنِ المِقْدَامِ بْنِ مَعْدِي كَرِبَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: "إِنَّ لِلشَّهِيدِ عِنْدَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ خِصَالاً: يُغْفَرُ لَهُ فِي أُوَّلِ دُفْعَةٍ مِنْ دَمِهِ، وَيُرَى مَقْعَدَهُ مِنَ الجَنَّةِ، وَيُحَلِّى حُلَّةَ الإِيْمَانِ، وَيُزَوَّجُ اثْنَتَيْنِ وَسَبْعِينَ زَوْجَةً مِنَ الحُورِ العِينِ، وَيُحَارُ مِنْ عَذَابِ القَبْرِ، وَيَأْمَنُ يَوْمَ الفَزَعِ الأَكْبَرِ، وَيُوضَعُ عَلَى الحُورِ العِينِ، وَيُجَارُ مِنْ عَذَابِ القَبْرِ، وَيَأْمَنُ يَوْمَ الفَزَعِ الأَكْبَرِ، وَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ تَاجُ الوَقَارِ؛ اليَاقُوتَةُ مِنْهُ خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا، وَيُشَفَّعُ فِي سَبْعِينَ رَأْسِهِ تَاجُ الوَقَارِ المَالَقُوتَةُ مِنْهُ خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا، وَيُشَفَّعُ فِي سَبْعِينَ إِنْسَاناً مِنْ أَقَارِبِهِ». أخرجه سعيد بن منصور والبيهةي في "شعب الإيمان".

٤ - وَعَنْ عَبْدِالله بْنِ عَمْرِو بْنِ العَاصِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ:
 «يُغْفَرُ لِلشَّهِيدِ كُلَّ ذَنْبٍ، إلاّ الدَّيْنَ». أخرجه مسلم (١٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٨٨٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٢٨٠٩).

<sup>(</sup>٣) صحيح/ أخرجه سعيد بن منصور برقم (٢٥٦٢)، وأخرجه البيهقي في «شعب الإيمان» برقم (٩٤٩)، انظر السلسلة الصحيحة رقم (٣٢١٣)،

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم برقم (١٨٨٦).

٥- وَعَنْ جَابِر بن عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنهُمَا قَالَ: لَمَّا قُتِلَ أَبِي، جَعَلْتُ أَكْشِفُ التَّوْبَ عَنْ وَجْهِهِ، أَبْكِي وَيَنْهَوْنِي عَنْهُ، وَالنَّبِيُّ ﷺ لاَ يَنْهَانِي، فَجَعَلَتْ عَمَّتِي اللهُ عَنْهُ، وَالنَّبِيُّ ﷺ لاَ يَنْهَانِي، فَجَعَلَتْ عَمَّتِي فَاطِمَةُ تَبْكِينَ، مَا زَالَتِ المَلاَئِكَةُ تُظِلُّهُ فَاطِمَةُ تَبْكِينَ، مَا زَالَتِ المَلاَئِكَةُ تُظِلُّهُ بِأَجْنِحَتِهَا حَتَّى رَفَعْتُمُوهُ». منفق عليه (۱).

## • أحكام الشهداء في سبيل الله:

الشهداء في سبيل الله قسمان:

الأول: من قُتِل في سبيل الله أمام العدو، فهذا لا يغسل، ويكفن في ثيابه التي استُشهد فيها، ويستحب تكفينه بثوب أو أكثر فوق ثيابه.

وشهداء المعركة في سبيل الله الإمام مخير فيهم:

إن شاء صلى عليهم صلاة الجنازة، وإن شاء ترك، والصلاة أفضل، والسنة دفنهم في مصارعهم، كما فعل رسول الله علي في شهداء بدر وأحد.

الثاني: كل ما سوى الشهيد في المعركة في سبيل الله كالغريق، ومن مات دفاعاً عن ماله ونحوهم من الشهداء في ثواب الآخرة، فهؤلاء الشهيد منهم يغسل، ويكفن، ويصلى عليه، ويدفن في مقابر المسلمين كغيره من الأموات.

## • فضل الجرح في سبيل الله:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لا يُكْلَمُ أَحَدٌ فِي سَبِيلِهِ، إِلاَّ جَاءَ يَوْمَ يُكْلَمُ فِي سَبِيلِهِ، إِلاَّ جَاءَ يَوْمَ القِيَامَةِ، وَاللَّوْنُ لَوْنُ الدَّم، وَالرِّيحُ رِيحُ المِسْكِ». متفق عليه (").

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٢٤٤)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٤٧١).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٨٠٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٨٧٦).

## • حكم نقل الأعضاء من إنسان لآخر:

- ١ إذا احتاج حي من مجاهد وغيره إلى نقل عضو أو جزء من إنسان حي:
  - ١- إن كان النقل يؤدي إلى ضرر بالغ كقطع يد أو كِلْية، فهذا محرم.
- ٢- إن كان النقل يؤدي إلى الموت كنزع القلب أو الرئة، فهذا قتل للنفس، وهو
   من أكبر الكبائر بعد الشرك بالله.

#### ٢- إن كان النقل من ميت لإنسان حى:

فهذا إن كانت مصلحة الحي ضرورية تتوقف حياته عليها كنقل القلب، أو الرئة، أو الكِلْية، فهذا يجوز عند الضرورة إذا أذن الميت قبل وفاته، ورضي المنقول إليه، وانحصر التداوى به، وقام بذلك طبيب ماهر.

### • حكم نقل الدم:

يشرع للمسلم بذل الدم لأخيه المسلم المحتاج إليه بدون عوض، وفي ذلك أجر وثواب؛ لما فيه من نفع المحتاج إليه.

وقد يكون فيه إنقاذ لحياة مسلم من موت محقق كما يحصل في الحروب من نزيف الدماء بسبب الجراح، وعند ولادة النساء ونحو ذلك.

وقد يكون في خروجه من جسمه عاقبة حميدة له.

وبيع الدم وأخذ ثمنه حرام، فإن أعطى المتبرع هدية مجازاة على معروفه وإحسانه فلا بأس بأخذها.

# ٩- أحكام الأسرى والسبي

- الأسرى: هم الرجال المقاتلون من الكفار إذا ظفر المسلمون بأشرهم أحياء.
  - السبى: هم نساء وصبيان الكفار إذا ظفر بهم المسلمون أحياء.
    - أقسام الأسرى:

أسرى الحرب من الكفار من جملة الغنائم، وهم على قسمين:

١ - النساء والصبيان، وهؤلاء يُسترقون بمجرد السبي، ويُقسمون مع الغنائم كما
 يُقسم المال.

٢- الرجال المقاتلون، وهؤلاء يخير فيهم الإمام بين أربعة أمور:

المنّ عليهم.. أو الفداء بمال أو بأسرى.. أو قتلهم.. أو استرقاقهم.

يفصل الإمام بما هو الأصلح والأنفع للإسلام والمسلمين.

وتقدير المصلحة يتم بحسب ما يُرى في الأسير من قوة بأس، وشدة نكاية، أو أنه مرجو الإسلام، أو مأمون الخيانة، أو مطاع في قومه، أو أن المسلمين في حاجة إلى المال أو المهنة ونحو ذلك.

- ١- قال الله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِنَبِي أَن يَكُونَ لَهُ وَ أَسْرَىٰ حَقَّى يُثْخِنَ فِي ٱلْأَرْضِ أَ
   تُرِيدُونَ عَرَضَ ٱلدُّنْيَا وَٱللَّهُ يُرِيدُ ٱلْآخِرَةُ وَٱللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ لَلْكُ ﴾ [الأنفال: ٦٧].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَّبَ الرِّقَابِ حَتَى إِذَا أَثْفَنتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَثَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِذَاءٌ حَتَّى تَضَعَ الْحَرَّبُ أَوْزَارَهَا ﴾ [محمد: ٤].

## هدي النبي ﷺ في الأسرى:

### فَعَل النبي عَلَيْ بالأسرى ما فيه المصلحة كما يلي:

- ١- قَتَلَ النبي ﷺ رجال بني قريظة، وقَتَل بعض أسرى بدر، النضر بن الحارث، وعقبة بن أبي معيط، وقتل في أحد أبا عزة الجمحي؛ وذلك لشدة أذاهم وخطرهم على الإسلام وأهله.
- ۲- استرق ﷺ بني المصطلق، واسترق هوازن، واسترق بعض أسرى بدر،
   وخيبر، وقريظة، وحنين، وكل ذلك تمت به مصالح عظيمة.
- ٣- فدى ﷺ رجلين من أصحابه برجل من المشركين من بني عقيل، وفدى
   مسلمَيْن بمكة بامرأة من فزارة، وفدى بعض أسرى بدر بمال.
- ٤ من ﷺ على أهل مكة عام الفتح، ومن على ثمامة بن أثال الحنفي سيد أهل اليمامة فأسلم، ومن على بعض أسرى بدر وهو العاص بن الربيع، والمطلب ابن حنطب.

عَنْ جُبَيْرٍ بِن مطعم رَضيَ اللهُ عَنهُ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ فِي أُسَارَى بَدْرٍ: «لَوْ كَانَ المُطْعِمُ بْنُ عَدِيٍّ حَيَّا، ثُمَّ كَلَّمَنِي فِي هَوُلاءِ النَّتْنَى، لَتَرَكْتُهُمْ لَهُ». أخرجه المطْعِمُ بْنُ عَدِيٍّ حَيَّا، ثُمَّ كَلَّمَنِي فِي هَوُلاءِ النَّتْنَى، لَتَرَكْتُهُمْ لَهُ». أخرجه البخاري(١٠).

### صفة معاملة الأسرى والأرقاء:

الإسلام دين العدل والرحمة والإحسان، مع المسلم والكافر، فيجب الإحسان إلى الأسير، وإكرامه، والعناية به، وإطعامه، وعدم إهانته أو إذلاله، أو الإساءة إليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣١٣٩).

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُيِّهِ مِسْكِمَنَا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا ﴿ إِنَّمَا نَظْعِمْكُمْ لِوَجْهِ ٱللَّهِ
   لَا نُرِيدُ مِنكُرْ جَزَّالَةُ وَلَا شُكُورًا ﴿ ۞ ﴾ [الإنسان: ٨-٩].
- ٢ وَعَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «فُكُّوا العَانِيَ، يَعْنِي:
   الأسِيرَ، وَأَطْعِمُوا الجَائِعَ، وَعُودُوا المَرِيضَ». أخرجه البخاري(١٠).
- ٣- وَعَنِ الْمَعْرُورِ بْنِ سُوَيْدِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: لَقِيتُ أَبَا ذَرِّ بِالرَّبَذَةِ، وَعَلَيْهِ حُلَّةٌ، وَعَلَيْهِ حُلَّةٌ، فَسَأَنْتُهُ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: إنِّي سَابَبْتُ رَجُلاً فَعَيَّرْتُهُ بِأُمِّهِ، وَعَلَى غُلامِهِ حُلَّةٌ، فَسَأَنْتُهُ عَنْ ذَلِكَ، فَقَالَ: إنِّي سَابَبْتُ رَجُلاً فَعَيَّرْتُهُ بِأُمِّهِ؟ إنَّكَ امْرُؤٌ فِيكَ جَاهِلِيَّةٌ، إخْوَانْكُمْ فَقَالَ لِيَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ: «يَا أَبَا ذَرِّ أَعَيَّرْتَهُ بِأُمِّهِ؟ إنَّكَ امْرُؤٌ فِيكَ جَاهِلِيَّةٌ، إخْوَانْكُمْ خَوَلُكُمْ، جَعَلَهُمُ اللهُ تَحْتَ أَيْدِيكُمْ، فَمَنْ كَانَ أَخُوهُ تَحْتَ يَدِهِ، فَلْيُطْعِمْهُ مِمَّا يَلْبَسُ، وَلا تُكَلِّفُوهُمْ مَا يَعْلِبُهُمْ، فَإِنْ كَلَّفْتُمُوهُمْ فَأَعْيَنُوهُمْ مَا يَعْلِبُهُمْ، فَإِنْ كَلَّفْتُمُوهُمْ فَأَعْينُوهُمْ، مَنْ عَلِيهُمْ، مَنْ عَلِيهُ مَا يَعْلِبُهُمْ، مَنْ عَلِيهُ مَا يَعْلِبُهُمْ، مَنْ عَلِيهُ اللهُ اللهُ

## • حكم الرق:

جاء الإسلام وأبواب الرق مفتوحة، فأغلقها إلا باب الأسر في الحرب، وفتح أبواب العتق للتخلص من الرق في كفارة الظهار، واليمين، والفطر في رمضان بالجماع وغيرها.

١- قال الله تعالى: ﴿ وَٱلذِّينَ يُظَهِرُونَ مِن نِسَآيِمِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِّن قَبْلِ أَن يَتَمَا َسَأَ ذَٰلِكُ تُوعَظُونَ بِهِ قَ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مَن يَتَمَا سَا أَ فَكَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مَن يَتَمَا سَا أَ فَمَن لَمْ يَعِدُ فَلَا إِلَا لَهُ مَن اللّهِ مُتَنَاعِكَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَا سَا فَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِينَا فَلِكَ لِتُؤْمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَقِلْكَ حُدُودُ ٱللّهِ وَلِلْكَنفِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَلِلْكَنفِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَلِلْكَنفِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَلِلْكَ لِللّهِ اللّهُ وَلِلْكَنفِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَلِلْكَ اللّهُ وَلِلْكَ اللّهُ وَلِلْكَ عَلْمَ اللّهُ وَلِلْكَ عَلْمَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ ال

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ ٱللَّهُ بِٱللَّقْوِ فِي ٓ أَيْمَانِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَّدتُمُ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣٠٤٦).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٦١).

ٱلأَيْمَانُ فَكَفَّارَنُهُ وَإِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكِسَوتُهُمْ أَوْ كَسَوتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَن لَدْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ ذَالِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمَ وَأَحْفَ ظُوْا أَيْمَانِكُمْ كَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَّكُو نَشْكُرُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَّكُو نَشْكُرُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَّكُو نَشْكُرُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الكُمْ ءَايَتِهِ لَعَلَّكُو نَشْكُرُونَ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

٣- وقال الله تعالى: ﴿ فَلَا أَقْنَحُمُ ٱلْعَقَبَةُ ﴿ أَنَا اللَّهُ مَا ٱلْعَقَبَةُ ﴿ أَنَا فَكُ رَقَبَةٍ ﴿ أَلَّ هَا أَلَمُ مَا ٱلْعَقَبَةُ ﴿ أَنَا فَكُ رَقَبَةٍ ﴿ أَنَا لَهُ عَالَى اللَّهِ تَعَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَالَكُ رَقَبَةٍ ﴿ أَنَّ كُونَا لَا عَلَيْكُ مِنْ الْعَقَبَةُ ﴿ أَن فَلَكُ رَقَبَةٍ ﴿ أَنَّ كُلَّ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ تعالَى اللَّهُ تعالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْكُ مَا الْعَقَبَةُ إِنَّ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْهِ إِنَّ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْهِ إِنَّ عَلَيْهِ إِنَّ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِنَّ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَمْ الْعَقَبَةُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَل

٤- وَعَنْ أَبِي مَسْعُودِ الْأَنْصَارِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كُنْتُ أَضْرِبُ غُلاَماً لِي، فَسَمِعْتُ مِنْ خَلْفِي صَوْتاً: «اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ للهُ أَقْدَرُ عَلَيْكَ مِنْكَ عَلَيْهِ» فَسَمِعْتُ مِنْ خَلْفِي صَوْتاً: «اعْلَمْ أَبَا مَسْعُودٍ للهُ أَقْدَرُ عَلَيْكَ مِنْكَ عَلَيْهِ» فَقَالَ: فَالتَفَتُ فَإِذَا هُوَ رَسُولُ اللهِ ﷺ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ الله هُوَ حُرُّ لِوَجْهِ اللهِ، فَقَالَ: «أَمَا لَوْ لَمْ تَفْعَلْ لَلَفَحَتْكَ النّارُ، أَوْ لَمَسّتْكَ النّارُ». أخرجه مسلم (۱).

### • ما يُفعل بجيف الكفار:

عَنْ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنهُ قالَ: بَيْنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ سَاجِدٌ، وَحَوْلَهُ نَاسٌ مِنْ قُرَيْشٍ مِنَ المُشْرِكِينَ، إِذْ جَاءَ عُقْبَةُ بْنُ أَبِي مُعَيْطٍ بِسَلَى جَزُورٍ، فَقَذَفَهُ عَلَى ظَهْرِ النَّبِيِّ ﷺ فَلَمْ يَرْفَعْ رَأْسَهُ حَتَّى جَاءَتْ فَاطِمَةُ عَلَيْهَا السَّلام، فَأَخَذَتْ مَنْ طَهْرِهِ، وَدَعَتْ عَلَى مَنْ صَنعَ ذَلِكَ، فَقالَ النَّبِيُ ﷺ: "الَّلهُمَّ عَلَيْكَ المَلأُ مِنْ ظَهْرِهِ، وَدَعَتْ عَلَى مَنْ صَنعَ ذَلِكَ، فَقالَ النَّبِيُ ﷺ فَا وَشَيْبَةَ بْنَ رَبِيعَة، وَشَيْبَةَ بْنَ رَبِيعَة، وَشَيْبَةَ بْنَ رَبِيعَة، وَشَيْبَة بْنَ رَبِيعَة، وَعُيْبُة بْنَ رَبِيعَة، وَعُيْبُهُ مُ قُتِلُوا وَعُقْبَةَ بْنَ أَبِي مُعَيْطٍ، وأُمَيَّة بْنَ خَلَفٍ، أَوْ: أُبِيَّ بْنَ خَلَفٍ». فَلَقَدْ رَأَيْتُهُمْ قُتِلُوا يَوْ بَعْرٍ، فَلْقَدْ رَأَيْتُهُمْ قُتِلُوا يَوْ بَعْرٍ، فَلْقَدْ وَأَمِيَّة أَوْ أُبِيٍّ، فَإِنَّهُ كَانَ رَجُلاً ضَخْماً، فَلَمَّا جَرُّوهُ يَوْمَ بَدْرٍ، فَأَلْقُوا فِي بِعْرٍ، غَيْرَ أُمَيَّة أَوْ أُبِيٍّ، فَإِنَّهُ كَانَ رَجُلاً ضَخْماً، فَلَمَّا جَرُّوهُ يَوْمَ بَدْرٍ، فَأَلْقُوا فِي بِعْرٍ، غَيْرَ أُمَيَّة أَوْ أُبِيٍّ، فَإِنَّهُ كَانَ رَجُلاً ضَخْماً، فَلَمَّا جَرُّوهُ يَقَطَعَتْ أَوْصَالُهُ قَبْلَ أَنْ يُلْقَى فِي البِغْرِ. مَنْ عَلِيهِ اللهِ عَنْ البَعْرِ. مَنْ عَلِيهُ اللهُ اللهُ عَنْ الْمَلْ مَنْ عَلِيهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ البَعْرِ. مَنْ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٦٥٩).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣١٨٥)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٩٤).

# ١٠ - أحكام الغنائم والأنفال

- الغنيمة: هي المال المأخوذ من الكفار عن طريق الحرب والقتال.
  - أنواع الغنائم:

الغنائم التي يأخذها المسلمون من الكفار ثلاثة أنواع:

١ - الأموال المنقولة كالنقود والحيوان والطعام.

٢- الأسرى والسبايا كالنساء والأطفال.

٣- الأرض.

وتسمى الأنفال؛ لأنها زيادة في أموال المسلمين.

### حكم الغنائم:

أحل الله الغنائم لهذه الأمة، ولم يحلُّها للأمم السابقة؛ لأن الله عز وجل علم ضعفنا وعجزنا فطيَّبها لنا.

- ١- قال الله تعالى: ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا غَنِمْتُمْ حَلَالًا طَيِّبًا ۚ وَاتَّقُواْ اللَّهَ ۚ إِنَ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٠) ﴾ [الأنفال: ٢٩].
- ٧- وَعَنْ جَابِر بن عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «أَعْطِيتُ خَمْساً، لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ قَبْلِي: نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيرَةَ شَهْرٍ، وَجُعِلَتْ لِيَ الأرْضُ مَسْجِداً وَطَهُوراً، فَأَيُّمَا رَجُل مِنْ أُمَّتِي أَدْرَكَتْهُ الصَّلاةُ فَلْيُصَلِّ، وَأَحِلَّتْ لِيَ المَغَانِمُ وَلَمْ تَحِلُّ لأَحَدٍ قَبْلِي، وَأَعْطِيتُ الشَّفَاعَةَ، وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّةً، وَبُعِثْتُ إِلَى النَّاسِ عَامَّةً». متفق عليه (۱).

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٣٥)، واللفظ له، ومسلم برقم (٥٢١).

### • مَنْ يُعطى من الغنيمة:

الغنيمة لمن شهد الوقعة سواء قاتل أو لم يقاتل.

ولا يُسهم من الغنيمة إلا لمن توفرت فيه خمسة شروط:

الإسلام.. والبلوغ.. والعقل.. والحرية.. والذكورية.

فإن اختل شرط رُضِخ له ولم يُسْهم؛ لأنه ليس من أهل الجهاد.

سَالَ نَجْدَةُ ابْنَ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا: هَلْ كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَغْزُو بِالنّسَاءِ؟ وَهَلْ كَانَ يَضْرِبُ لَهُنّ بِسَهْمٍ؟ .. فَكَتَبَ إلَيْهِ ابْنُ عَبَّاسٍ: كَتَبْتَ تَسْأَلُنِي هَلْ كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَغْزُو بِالنّسَاءِ؟ وَقَدْ كَانَ يَغْزُو بِهِنّ فَيُدَاوِينَ الجَرْحَى كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَغْزُو بِالنّسَاءِ؟ وَقَدْ كَانَ يَغْزُو بِهِنّ فَيُدَاوِينَ الجَرْحَى وَيُحْذَيْنَ مِنَ الغَنِيمَةِ، وَأَمّا بِسَهْم، فَلَمْ يَضْرِبْ لَهُنّ. أخرجه مسلم (۱).

### • كيفية قسمة الغنائم:

الغنيمة لمن شهد الوقعة من أهل القتال، وكيفية قسمة الغنائم كما يلى:

1- يُخرِج الإمام خمس الغنيمة، ويقسمه على خمسة، سهم لله ولرسوله يُصرف في مصالح المسلمين العامة كالفيء، وسهم لذوي القربي، وهم بنو هاشم، وبنو المطلب، الذين آزروا النبي على وناصروه، وسهم لليتامى، وسهم للمساكين، وسهم لأبناء السبيل.

٢- الباقي من الغنيمة وهو أربعة أخماس يُقسم بين الغانمين، للراجل سهم،
 وللفارس ثلاثة أسهم، سهم له، وسهمان لفرسه.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَأَعْلَمُواْ أَنَمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ خُمْسَكُهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْبَىٰ
 وَٱلْمِتَكَمَىٰ وَٱلْمَسَكِكِينِ وَٱبْرِبِ ٱلسَّبِيلِ إِن كُمْتُدْءَامَنتُم بِٱللَّهِ وَمَا آنَزَلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا يَوْمَ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٨١٢).

ٱلْفُرْقَانِيَوْمَ ٱلْنَقَى ٱلْجَمْعَانِ وَٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الا ].

٢ - وَعَنْ عَبْدالله بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَسَمَ فِي النَّفَلِ:
 لِلْفَرَسِ سَهْمَيْنِ وَلِلرِّجُلِ سَهْماً. متفق عليه(١).

## • حكم تنفيل بعض المجاهدين:

النَّفَل: ما يعطاه المجاهد زيادة على سهمه تشجيعاً له.

كأن يقول الإمام من قتل قتيلاً فله سلبه، أو من أصاب شيئاً فله ربعه، أو يقول للسرية: ما أصبتم فهو لكم.

وذلك كله جائز؛ لما فيه من التحريض على القتال.

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّيِّ حَرِّضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ ۚ إِن يَكُن مِّنكُمْ عِلْمُ الله تعالى: ﴿ يَكُن مِّنكُمْ عِنْكُمْ مِاثَةٌ يَقْلِبُوا ٱلْفَا مِنَ ٱلَّذِينَ عَشْرُونَ يَقْلِبُوا أَلْفَا مِنَ ٱلَّذِينَ كُن مِّنكُمُ مِاثَةٌ يَقْلِبُوا ٱلْفَا مِنَ ٱلَّذِينَ كَلُومُ وَالْمَانِهُ وَمَا اللهُ اللهُ

## أنواع التنفيل:

يكون التنفيل للمجاهدين بحسب المصلحة كما يلي:

١- ما يعطيه الإمام لبعض الجيش كالربع بعد إخراج خمس الغنيمة في بداية
 الغزو.

وفي الرجعة من الغزو الثلث بعد الخمس؛ لأن هؤلاء رجع عنهم الجيش فزيدوا، بخلاف البداية فإن الجيش يعاضدهم.

عَنْ حَبِيبِ بْنِ مَسْلَمَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يُنَفِّلُ الرُّبْعَ بَعْدَ

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٨٦٣)، ومسلم برقم (١٧٦٢)، واللفظ له.

الحُمُسِ وَالثلُّث بَعْدَ الحُمُسِ إِذا قَفَلَ. أخرجه أبو داود وابن ماجه (١).

٢- ما يعطيه الإمام من أظهر نكاية في العدو، أو حصل له بلاء في القتال من
 زيادة على سهمه بعد إخراج الخمس.

عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُما أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ بَعَثَ سَرِيَّةً فِيهَا عَبْدُاللهِ بْنُ عُمَرَ وَضِيَ اللهُ عَنْدُمُوا إِبِلاَ كَثِيرَةً، فَكَانَتْ سِهَامُهُمُ اثْنَيْ عَشَرَ بَعِيراً، أَوْ أَحَدَ عَشَرَ بَعِيراً، أَوْ أَحَدَ عَشَرَ بَعِيراً، وَنُفِّلُوا بَعِيراً، مَنْقَ عليه (").

٣- الجُعْل كأن يقول الإمام: من قتل فلاناً فله سلبه ونحو ذلك.

عَنْ سَلَمَةَ بْنِ الأَكْوَعِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: أَتَى النَّبِيَّ ﷺ عَيْنٌ مِنَ المُشْرِكِينَ وَهُوَ فِي سَفَرٍ، فَجَلَسَ عِنْدَ أَصْحَابِهِ يَتَحَدَّثُ، ثُمَّ انْفَتَلَ، فَقال النَّبِيُّ ﷺ: «اطْلُبُوهُ وَاقْتُلُوهُ». فَقَتَلَهُ فَنَفَّلَهُ سَلَبَهُ. مَنْقَ عليه ٣٠.

# • حكم السَّلَب:

السلب: هو ما وجد على المقتول من لباس وسلاح وعدة حرب.

ويستحق القاتل سَلَب المقتول الكافر بدون تخميس إذا قتله وحده بمبارزة أو طلب ونحوهما.

١- عَنْ عَوْفِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَتَلَ رَجُلٌ مِنْ حِمْيَرَ رَجُلاً مِنَ الْعَدُوّ، فَأَرَادَ سَلَبَهُ، فَمَنَعَهُ خَالِدُ بْنُ الولِيدِ، وَكَانَ وَالِياً عَلَيْهِمْ. فَأَتَى رَسُولَ اللهِ ﷺ فَأَرَادَ سَلَبَهُ، فَمَنَعَهُ خَالِدُ بْنُ الولِيدِ، وَكَانَ وَالِياً عَلَيْهِمْ. فَأَتَى رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: عَوْفُ بْنُ مَالِكِ، فَأَخْبَرَهُ. فَقَالَ لِخَالِدٍ: «مَا مَنَعَكَ أَنْ تُعْطِيهُ سَلَبَهُ؟» قَالَ: الله عَوْفُ فَجَر بِردَائِهِ. ثُمَّ السَّكُثُرُ تُهُ، يَا رَسُولَ اللهِ! قَالَ: «ادْفَعْهُ إلَيْهِ» فَمَر خَالِدٌ بِعَوْفٍ فَجَر بِردَائِهِ. ثُمَّ اللهِ اللهُ اللهِ الله

<sup>(</sup>١) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٢٧٤٩)، وأخرجه ابن ماجه برقم (٢٨٥١).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣١٣٤)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٤٩).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٥٠٥١)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٥٤).

قَالَ: هَلْ أَنْجَزْتُ لَكَ مَا ذَكَرْتُ لَكَ مِنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ؟ فَسَمِعَهُ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَاسْتُغْضِبَ. فَقَالَ: «لاَ تُعْطِهِ يَا خَالِدُ لاَ تُعْطِهِ يَا خَالِدُ، هَلْ أَنْتُمْ تَارِكُونَ لِي فَاسْتُغْضِبَ. فَقَالَ: «لاَ تُعْطِهِ يَا خَالِدُ، هَلْ أَنْتُمْ تَارِكُونَ لِي أَمْرَائِي؟ إِنَّمَا مَثَلُكُمْ وَمَثَلُهُمْ كَمَثَلِ رَجُلِ اسْتُرْعِيَ إِبِلاَ أَوْ غَنَما فَرَعَاهَا، ثُمّ تَحَيِّنَ سَقْيَهَا، فَأَوْرَدَهَا حَوْضاً، فَشَرَعَتْ فِيهِ فَشَرِبَتْ صَفْوَهُ وَتَرَكَتْ كَدِرَهُ، فَصَفْوُهُ لَكُمْ وَكَدِرُهُ عَلَيْهِمْ». أخرجه مسلم (۱).

٢ - وَعَنْ عَوْفِ بْنِ مَالِكِ الْأَشْجَعِيِّ وَخَالِدِ بْنِ الْوَلِيدِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُما أَنَّ رَسُولَ
 اللهِ ﷺ قَضَى بالسَّلَب لِلْقَاتِلِ وَلَمْ يُخَمِّسِ السَّلَبَ. أخرجه أبو داود (١٠).

# • حكم الانتفاع بالطعام قبل قسمة الغنائم:

يجوز للمجاهدين في سبيل الله أن يأكلوا من الطعام، ويعلفوا دوابهم، قبل الخمس والقسمة، ما داموا في أرض العدو.

١ - عَنْ عَبْدالله بْنِ مُغَفِّلٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: أَصَبْتُ جِرَاباً مِنْ شَحْمٍ، يَوْمَ خَيْبَرَ،
 قَالَ: فَالتَزَمْتُهُ، فَقُلْتُ: لاَ أُعْطِي اليَوْمَ أَحَداً مِنْ هَذَا شَيْئاً، قَالَ: فَالتَفَتُّ فَإِذَا رَسُولُ اللهِ ﷺ مُتَبَسِّماً. متفق عليه ").

٢- وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُما قالَ: كُنَّا نُصِيبُ فِي مَغَازِينَا العَسَلَ وَالعِنَبَ،
 فَنَأْكُلُهُ وَلا نَرْ فَعُهُ. أخرجه البخاري(٤٠).

# • حكم الغَلول من الغنائم:

الغلول: هو السرقة من الغنائم.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٧٥٣).

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٢٧٢١).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣١٥٣)، ومسلم برقم (١٧٧٢)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري برقم (٣١٥٤).

والغلول محرم، وهو من كبائر الإثم، قَلَّ أو كثر؛ لأنه أكل لأموال المسلمين بالباطل، وإشغال للمقاتلين بالانتهاب عن القتال، وذلك يفضي إلى اختلاف الكلمة، ثم الهزيمة.

ومَنْ غَلَّ من الغنيمة فللإمام أن يؤدبه بما يرى فيه المصلحة له ولغيره من ضرب، أو تحريقِ ما غَلَّ ونحو ذلك.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَعْلُ وَمَن يَعْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ثُمَّ تُوفَى اللهِ تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَعْلُ وَمَن يَعْلُلُ يَأْتِ بِمَا غَلَ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ثُمَّ تُوفَى اللهِ كَمَنُ بَآءَ بِسَخَطٍ
 عَن ٱللّهِ وَمَأْوَنهُ جَهَمّ مُ وَبِئْسَ إُلْمَصِيرُ اللهِ ﴾ [آل عمران: ١٦١-١٦٢].

٢- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرو رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: كَانَ عَلَى ثَقَلِ النَّبِيِّ ﷺ رَجُلُ اللهِ عَلَى ثَقَال اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى النَّارِ». فَذَهَبُوا يَنْظُرُونَ يُظُرُونَ إلَيْهِ فَوَجَدُوا عَبَاءَةً قَدْ خَلَّهَا. أخرجه البخاري (١).

# • مكان قسمة الغنائم:

يَقسم الإمام الغنائم حسب المصلحة.

فله أن يقسمها بين المسلمين المقاتلين في دار الحرب بعد انهزام العدو كما قسم النبي على غنائم بني المصطلق في بلادهم، وكما قسم غنائم خيبر فيها. وله أن يقسم الغنائم في طريقه إلى بلده كما قسم غنائم حنين في الجعرانة قرب مكة، وكما قسم الغنائم بذي الحليفة قرب المدينة.

# • حكم مال المسلم إذا وجده عند العدو:

إذا استرد المسلمون أموالاً لهم بأيدي الأعداء فأربابها أحق بها، وليس

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣٠٧٤).

للمقاتلين منها شيء؛ لأنها ليست من المغانم.

وإذا أسلم الحربي وبيده مال مسلم رده إلى صاحبه.

وإذا أسلم الحربي وهاجر إلى دار الإسلام، واستولى المسلمون على زوجته وذريته وأمواله، فليس للمسلمين قسمة ذلك مع الغنائم؛ لأن للمسلم حرمة نفسه وماله وأهله.

- ١- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قالَ: «أُمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ
   حَتَّى يَقُولُوا: لا إِلَهَ إِلا اللهُ، فَمَنْ قالَ: لا إِلَهَ إِلا اللهُ عَصَمَ مِنِّي مَالَهُ وَنَفْسَهُ إِلا بحَقِّه، وَحِسَابُهُ عَلَى اللهِ». متفق عليه (١).
- ٢- وَعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُما أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «إِنَّ دِمَاءَكُمْ
   وَأَمْوَالَكُمْ حَرَامٌ عَلَيْكُمْ، كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدِكُمْ
   هَذَا». أخرجه مسلم (١).

# • حكم استيلاء الكفار على أموال المسلمين:

يملك الكفار أموال المسلمين إذا استولوا عليها بطريق القتال والقهر والغلبة؛ لأنه زال ملك المسلم عنها باستيلاء العدو عليها.

ولا يثبت تملكهم لها إلا بإحرازها في دار الحرب، فإن تمكَّن المسلمون من غلبتهم، وأخذوا ما في أيديهم، فإنه يرد إلى أصحابه.

### • حكم وطء المسبيات:

النساء المسبيات ينفسخ نكاحهن بمجرد السبي.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٣٩٩)، وأخرجه مسلم برقم (٢١)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (١٢١٨).

ولا يجوز وطؤهن إلا بعد قسمتهن، ثم تُستبرأ الحامل بوضع الحمل، وغير ذات الحمل بحيضة واحدة، وذلك لتُعلم براءة رحمها.

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ فِي سَبَايَا أَوْطَاسَ: «لاَ تُوطَأُ حَامِلٌ حَتَّى تَضِعَ وَلاَ غَيْرُ ذاتِ حَمْلٍ حَتَّى تَحِيضَ حَيْضَةً». أخرجه أبو داود (۱).

# • حكم الأرض المغنومة:

إذا كانت الغنيمة أرضاً فتحها المسلمون عنوة، فيخير الإمام فيها بين أمرين:

الأول: قَسْمُها بين الغانمين.

عَنْ سَهْلِ بْنِ أَبِي حَثْمَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَسَمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ خَيْبَرَ نِصْفَيْنِ نِصْفاً لِنَوَائِبِهِ وَحَاجَتِهِ وَنِصْفاً بَيْنَ المُسْلِمِينَ قَسَمَهَا بَيْنَهُمْ عَلَى ثَمَانِيَةَ عَشَرَ سَهْماً. أخرجه أبو داود(١).

الثاني: أن يقفها على المسلمين، فيقرها بحالها، ويضرب عليها خراجاً مستمراً يدوم نفعه للمسلمين، يؤخذ ممن هي بيده، يكون أجرة لها كل عام، كما فعل عمر رضي الله عنه بما فتحه من أرض الشام ومصر والعراق.

عَنْ أَسْلَم أَنَّهُ سَمِعَ عُمَرَ بْنَ الخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنهُ يَقُولُ: أَمَا وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ، لَوْلا أَنْ أَتْرُكَ آخِرَ النَّاسِ بَبَّاناً لَيْسَ لَهُمْ شَيْءٌ، مَا فُتِحَتْ عَلَيَّ قَرْيَةٌ إِلا قَسَمْ النَّبِيُ عَلَيًّ خَيْبَرَ، وَلَكِنِي أَتْرُكُهَا خِزَانَةً لَهُمْ يَقْتَسِمُونَهَا. قَسَمْ النَّبِيُ عَلَيْهُ خَيْبَرَ، وَلَكِنِي أَتْرُكُهَا خِزَانَةً لَهُمْ يَقْتَسِمُونَهَا. أخرجه البخاري (").

<sup>(</sup>١) حسن/ أخرجه أبو داود برقم (٢١٥٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه أبو داود برقم (٣٠١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري برقم (٤٢٣٥).

# • حكم الفيء:

الفيء: هو ما أخذ من الكفار بلا قتال كالجزية والخراج والعشر وما تركوه فزعاً ونحو ذلك مما لم يتعب المسلمون في تحصيله.

ومصرف الفيء مصرف خمس الغنيمة، فيُصرف في مصالح المسلمين العامة، حسب المصلحة والحاجة؛ لأن نفعها عام.

- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَفَاءَ ٱللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُدْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رَكَابٍ وَقَالِهُ عَلَىٰ جَالِي اللهِ تعالى: ﴿ وَلَا يَكُنَّ أَلْلَهُ عَلَىٰ حَكْلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللهُ عَلَىٰ حَكْلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللهُ عَلَىٰ حَكْلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ حَكْلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ حَكْلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ حَلَيْهِ اللهُ عَلَىٰ مَا يَشَاءُ أَوْ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ الله

# ١١- انتهاء الحرب بالإسلام أو المعاهدات

ينتهى القتال بين المسلمين والكفار بطرق متعددة منها:

الدخول في الإسلام.. أو عقد الأمان.. أو عقد الهدنة.. أو عقد الذمة.

### ١ - انتهاء القتال بالإسلام:

إذا دخل الكفار في الإسلام عُصمت دماؤهم وأموالهم، وصار لهم حكم المسلمين في كل شيء.

وإعلان الإسلام يكون بالنطق بالشهادتين بأن يقول الكافر:

أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً رسول الله.

عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «أَمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَيُقِيمُوا النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَيُقِيمُوا النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَيُقِيمُوا الضَّلاةَ، وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ، فَإِذَا فَعَلُوا عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إِلا بِحَقِّهَا، وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ». منفق عليه (۱).

#### ٢- انتهاء القتال بالأمان:

الأمان: عقد يفيد ترك القتال مع الحربين.

وفائدته ثبوت الأمن والطمأنينة للمستأمنين، فيحرم قتل رجالهم، وسبي ذراريهم، ويصح من كل مسلم، بالغ، عاقل، مختار، وفي الحرب لا يعقده إلا الإمام أو نائبه.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَمَ ٱللَّهِ

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٢٥)، ومسلم برقم (٢٢)، واللفظ له.

ثُمَّ أَتَلِغَهُ مَأْمَنَهُ ۚ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ١٠ ﴾ [التوبة: ٦].

٢- وَعَنْ عَبدِاللهِ بنْ عَمْرو رَضِيَ اللهُ عَنْهُما عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ قَالَ فِي خُطْبَتِهِ، وَهُوَ مُسْنِدٌ ظَهْرَهُ إِلَى الكَعْبَة: «المُسْلِمُونَ تَكَافَأُ دِمَاؤُهُمْ، وَيَسْعَى بِذِمَّتِهِمْ مُسْنِدٌ ظَهْرَهُ إِلَى الكَعْبَة: «المُسْلِمُونَ تَكَافَأُ دِمَاؤُهُمْ، وَيَسْعَى بِذِمَّتِهِمْ مُسْنِدٌ ظَهْرَهُ إِلَى الكَعْبَة: «المُسْلِمُونَ تَكَافَأُ دِمَاؤُهُمْ، وَيَسْعَى بِذِمَّتِهِمْ أَدْنَاهُمْ». أخرجه أحمد وأبو داود (۱).

#### ٣- انتهاء الحرب بالهدنة:

الهدنة: هي مصالحة أهل الحرب على ترك القتال مدة معينة بعوض أو بدون عوض.

وتسمى الصلح أو الموادعة، ولا يعقدها إلا الإمام أو نائبه، يعقدها مع الكفار حسب المصلحة والحاجة.

والأمان والهدنة عقود أمان يترتب عليها انتهاء الحرب، وثبات الأمن والطمأنينة بين الطرفين، وقد رغب فيها الإسلام لما فيها من المصالح.

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَإِن جَنَحُواْ لِلسَّلِمِ فَأَجْنَحُ لَمَا وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ ۚ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ اللهِ ال

#### ٤ - انتهاء القتال بعقد الذمة:

عقد الذمة: التزام إقرار الكفار في ديار المسلمين، وحمايتهم والدفاع عنهم مقابل الجزية التي تؤخذ منهم.

ولا يعقدها إلا الإمام أو نائبه، ويحرم قتال أهل الذمة وقتلهم ما داموا ملتزمين بالعهد.

١ - قال الله تعالى: ﴿ قَائِلُوا ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ

(١) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (٦٧٩٧)، وهذا لفظه، وأخرجه أبو داود برقم (٢٧٥١).

مَا حَكَرَّمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَبَ حَتَى الْمُعْرُونَ وَلَا يَدِينُونَ فَي اللَّهِ اللهِ اللهُ ا

٢- وَعَنْ بُرَيْدَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا أَمَّرَ أَمِيراً عَلَى جَيْشٍ أو سَرِّيةٍ أَوْصَاهُ في خَاصَّتِهِ بِتَقَوَى اللهِ وَمَنْ مَعَهُ مِنَ المُسْلِمِينَ خَيْراً، ثُمَّ قَالَ:
 «اغْزُوا باسْمِ اللهِ في سَبيلِ اللهِ، قَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بِاللهِ، اغْزُوا وَلاَ تَغْلُوا وَلاَ تَغْلُوا وَلاَ تَغْلُوا وَلِيداً، وإِذَا لَقِيتَ عَدُوَّكَ مِنَ المُشْرِكِينَ فَادْعُهُمْ تَغْدُرُوا وَلاَ تَمثُلُوا وَلِيداً، وإِذَا لَقِيتَ عَدُوَّكَ مِنَ المُشْرِكِينَ فَادْعُهُمْ إِلَى اللهِ خِصَالِ (أَوْ خِلالٍ)، فَالْيَّتُهُنَّ مَا أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ إلى الإسلامِ، فإنْ أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وكُفَّ عَنْهُمْ أَلَى مَنْهُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهَ اللهِ المِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمِ المِلْمِ اللهِ اللهِ اللهُ المُلْمِ المُلْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ المِلْمُ المِلْمُ المُلْمِ المُلْمِ المُلْمُ المُلْمُ المُلْمِ المُلْمُ المُلْمِ المِلْمِ اللهِ اللهُ المُلْمُ ا

# • حكم الهجرة من بلاد الكفر:

المسلم المقيم في بلاد الكفر له ثلاث حالات:

الأولى: من لا يمكنه إظهار دينه، ولا أداء واجباته، وهو قادر على الهجرة.

فهذا تجب عليه الهجرة إلى بلاد الإسلام.

الثانية: من يمكنه إظهار دينه، وأداء واجباته، وهو قادر على الهجرة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (١٧٣١).

فهذا تستحب له الهجرة؛ لتكثير سواد المسلمين، والأمن من غدر الكفار، والسلامة من رؤية المنكرات.

الثالثة: عاجز معذور بأسر أو مرض أو غيره.

فهذا تجوز له الإقامة، ومتى تيسرت له الهجرة هاجر.

١ - قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّدِقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّالَا اللَّهُ اللَّا اللّه

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَوا وَنَصَرُوا أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًا لَهُم مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ ﴿ إِلاَ نَفَالَ: ٤٧].

# ١٢ - أحكام غير المسلمين

## • أقسام الكفار:

الكفار قسمان:

أهل حرب.. وأهل عهد.

وأهل العهد ثلاثة أصناف:

أهل ذمة.. وأهل أمان.. وأهل هدنة.

١- أهل الذمة: وهم الكفار المقيمون في دار الإسلام. ويُقرُّون في دار الإسلام
 إذا دفعوا الجزية، والتزموا أحكام الإسلام.

٢- أهل الأمان: وهم الكفار الذين يَقْدمون إلى بلاد المسلمين من غير استيطان
 لها بقصد التجارة أو الزيارة.

فهؤلاء وأمثالهم يُعرض عليهم الإسلام، فإن أجابوا وإلا وجب ردهم إلى مأمنهم.

٣- أهل الهدنة: وهم الكفار الذين في دارهم، وقد عاهدوا المسلمين
 وصالحوهم على ترك القتال مدة معلومة.

وهذه أقسام الناس من غير المسلمين وأحكامهم.

### ١ - أهل الذمة

• عقد الذمة: هو إقرار الكفار على كفرهم بشرط بذل الجزية، والتزام أحكام الإسلام.

### • حكم عقد الذمة:

عقد الذمة لا يعقده إلا الإمام أو نائبه.

ويجوز عقد الذمة لليهود، والنصاري، والمجوس، وكل كافر أو مشرك.

١- قال الله تعالى: ﴿ قَانِلُوا اللَّذِيكَ لَا يُؤْمِنُونَ مِا لِلَّهِ وَلَا بِالْلَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحْرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْحَيْنَ حَتَّى عَدَّمَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْحَرِّيةَ وَلَا يَدِينُونَ هَا اللَّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

٢ - وَعَن المُغِيرَة بْن شُعْبَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ لِعَامِلِ كِسْرَى: أَمَرَنَا نَبِيُّنَا رَسُولُ
 رَبِّنَا ﷺ أَنْ نُقَاتِلَكُمْ حَتَّى تَعْبُدُوا اللهَ وَحْدَهُ أَوْ تُؤدُّوا الجِزْيَةَ. أخرجه البخاري(١).

#### شروط عقد الذمة:

يشترط لصحة عقد الذمة ما يلى:

١ - أن يكون المعقود لهم من الكفار.

٢- أن يكون العقد من الإمام الأعظم أو نائبه.

٣- أن يدفع الكفار الجزية.

٤- أن يلتزمون أحكام الإسلام.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣١٥٩).

فإذا توفرت هذه الشروط أعطاهم الإمام عهداً مستمراً للبقاء في دار الإسلام، أو البقاء في ديارهم، كما عاهد النبي على نصارى نجران في بلادهم.

## • كيفية التزام أهل الذمة بأحكام الإسلام:

يتضمن هذا الالتزام خمسة أمور هي:

- ١ الخضوع لولاية القضاء الإسلامي، والتحاكم إليه.
- ٢- التميز عن المسلمين بما يدل عليهم؛ لئلا يغتر بهم الناس، وللإمام الإلزام به
   أو تركه حسب المصلحة.
- ٣- اجتناب ما فيه غضاضة على المسلمين في دينهم كالتعرض لأحكام الإسلام،
   أو الرسول، أو القرآن، بالنقد أو السخرية أو الاستهزاء ونحو ذلك.
- ٤- اجتناب ما فيه ضرر على المسلمين كالاجتماع على قتال المسلمين، أو التجسس عليهم، أو الزنا، أو شرب الخمور ونحو ذلك.
- ٥- عدم إظهار المنكرات كإحداث البِيَع والكنائس، وإظهار الخمر والخنزير، والضرب بالناقوس، وتعلية البنيان على المسلم، والتعري وعدم الحشمة ونحو ذلك.

#### حكمة أخذ الجزية من الكفار:

الجزية: هي المال المأخوذ من الكفار مقابل الكف عن قتالهم، أو إسكانهم دار الإسلام.

فالذمي يتمتع بحماية الدولة الإسلامية له، ويُعفى من الخدمة العسكرية، ويَنْعم بأمن البلاد وخيراتها، مقابل استقراره في دار الإسلام، وحقن دمه،

والكف عن قتاله.

وسر أخذ الجزية من الكفار وإقامتهم مع المسلمين، تهيئة الجو الإسلامي لهم، لعلهم يسلمون باختيارهم، ولهذا أوجب الإسلام حسن معاملتهم، والإحسان إليهم وعدم الإساءة إليهم.

١ - قال الله تعالى: ﴿ لَا يَنْهَكَكُرُ اللّهُ عَنِ الّذِينَ لَمْ يُقَنِلُوكُمْ فِ الدِّينِ وَلَمْ يُحْرِجُوكُم مِّن دِينرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُواْ إِلَيْهِمْ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴿ اللّهَ اللّهَ عَلَيْ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْكُوعُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ اللّهُ عَلَي عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوعُ عَلَيْكُمْ عَلَ

٢- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرو رَضِيَ اللهُ عَنْهُما عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «مَنْ قَتَلَ مُعَاهَداً لَمْ يَرِحْ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ، وَإِنَّ رِيحَهَا تُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَاماً». أخرجه البخاري(١).

#### • مقدار الجزية:

مقدار الجزية يفرضه الإمام أو نائبه حسب العسر واليسر، وحسب اختلاف المكان والزمان والبلاد.

وتؤخذ من الذهب أو الفضة أو النقود أو غيرها من الأشياء المباحة كالثياب والطعام والحيوان وغيرها مما ينتفع به الإنسان في حياته مما أحله الله، وما بذلوه وجب قبوله، وتؤخذ من الذمى في نهاية العام.

#### • من تجب عليه الجزية:

تجب الجزية على كل من يجب قتله مقابل الكف عنه، وهو كل كافر، بالغ، عاقل، ذكر، حر، صحيح، قادر.

وتسقط الجزية عن الكافر بإسلامه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣١٦٦).

#### من لا تؤخذ منه الجزية:

لا تؤخذ الجزية من الصبي، والمجنون، والمرأة، والرقيق، والمريض، والفقير، والأعمى، والهرم، والراهب ونحوهم ممن لا قدرة له على العمل.

### • أحكام أهل الذمة:

- ١- إذا أدى أهل الذمة الجزية وجب قبولها منهم، وحرم قتالهم، أو إهانتهم، أو الإساءة إليهم.
- ٢- نظهر لهم عند استلام الجزية القوة والعزة، ونستلمها من أيديهم وهم
   صاغرون.
  - ٣- نحترمهم، كلُّ بحسبه؛ تأليفاً لقلوبهم.
- ٤- تجوز عيادتهم، وتعزيتهم، والإحسان إليهم؛ تأليفاً لقلوبهم، وطمعاً في إسلامهم.
- ه- لا يجوز تصدير أهل الذمة في المجالس، ولا القيام لهم، ولا بدئهم بالسلام،
   فإن سلموا علينا وجب الرد عليهم بقولنا: وعليكم.
  - ٦- لا تجوز تهنئة أهل الذمة بأعيادهم، ولا حضور حفلاتهم.
  - ٧- إجراء أحكام الإسلام عليهم في المعاملات والعقوبات الجنائية.
- ١- قال الله تعالى: ﴿ قَائِلُوا اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيُوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ
   مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْصَحِتَنِ حَتَّى
   يُعْطُوا الْبِحِزْيَةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صَنْغِرُونَ ﴿ إِللَّهِ التوبة: ٢٩].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ لَا يَنْهَـٰ كُرُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَنِيلُوكُمْ فِ ٱلدِّينِ وَلَمْ يُحْرِجُوكُمْ مِن دِينَرِكُمْ أَن مَبَرُوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ ٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ ﴾ [الممتحنة: ٨].

- ٣- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «لاَ تَبْدَؤُا اليَهُودَ وَلاَ النّصَارَى بِالسّلاَمِ، فَإِذَا لَقِيتُمْ أَحَدَهُمْ فِي طَرِيقٍ فَاضْطَرّوهُ إِلَى أَضْيَقِهِ».
   اخرجه مسلم (۱).
- ٤ وَعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «إِذَا سَلَّمَ عَلَيْكُمْ
   أَهْلُ الكِتَابِ فَقُولُوا: وَعَلَيْكُمْ». متفق عليه (٢٠).
- ٥- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنهُمَا أَنَّ الْيَهُودَ جَاءُوا إِلَى النَّبِيِّ ﷺ بِرَجُلِ مِنْ مَوْضِعِ الْجَنَائِزِ عِنْدَ الْمَسْجِدِ. مِنْهُمْ وَامْرَأَةٍ زَنَيَا، فَأَمَرَ بِهِمَا فَرُجِمَا، قَرِيباً مِنْ مَوْضِعِ الْجَنَائِزِ عِنْدَ الْمَسْجِدِ. متفق عليه ".
- ٢- وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنهُ قَالَ: كَانَ غُلامٌ يَهُودِيٌّ يَخْدُمُ النَّبِيَّ ﷺ فَمَرضَ، فَأَتَاهُ النَّبِيُّ ﷺ يَعُودُهُ، فَقَعَدَ عِنْدَ رَأْسِهِ، فَقَالَ لَهُ: «أَسْلِمْ». فَنَظَرَ إِلَى أَبِيهِ وَهُو عِنْدَهُ، فَقَالَ لَهُ: "أَسْلِمْ، فَخَرَجَ النَّبِيُّ ﷺ وَهُو يَقُولُ: عِنْدَهُ، فَقَالَ لَهُ: أَطِعْ أَبَا القَاسِمِ ﷺ، فَأَسْلَمَ، فَخَرَجَ النَّبِيُّ ﷺ وَهُو يَقُولُ: «الحَمْدُ للهِ الَّذِي أَنْقَذَهُ مِنَ النَّارِ». أخرجه البخاري(١٠).
  - فضل مَنْ أسلم من أهل الكتاب وغيرهم:
- ١ قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَنْتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ﴿ اللهِ عَالَى اللهِ تعالى اللهِ تعالى اللهِ عَالَى اللهِ اللهِ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ال
- ٢- وَعَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «ثَلاثَةٌ لَهُمْ أَجْرَانِ:
   رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ، آمَنَ بِنَبِيِّهِ وَآمَنَ بِمُحَمَّدٍ ﷺ، وَالعَبْدُ المَمْلُوكُ إِذَا أَدَّى
   حَقَّ اللهِ وَحَقَّ مَوَالِيهِ، وَرَجُلٌ كَانَتْ عِنْدَهُ أَمَةٌ يَطَوُهَا، فَأَذَّبَهَا فَأَحْسَنَ تَأْدِيبَهَا،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٢١٦٧).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٢٢٥)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢١٦٣).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٣٢٩)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٦٩٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخارى برقم (١٣٥٦).

وَعَلَّمَهَا فَأَحْسَنَ تَعْلِيمَهَا، ثُمَّ أَعْتَقَهَا فَتَزَوَّجَهَا، فَلَهُ أَجْرَانِ». متفق عليه (١٠).

## • حكم بقاء الكفار في جزيرة العرب:

لا يجوز إقرار اليهود والنصارى وسائر الكفار في جزيرة العرب للسكنى؛ لئلا يجتمع في جزيرة العرب دينان.

أما استقدامهم للعمل فيجوز عند الضرورة والحاجة بشرط أن نأمن شرهم، فإذا زالت الحاجة أُخرجوا.

عَنْ عُمَر بن الخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «لأُخْرِجَنَّ اللَّهُ وَعُن عُمَر بن الخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «لأُخْرِجَنَّ اليَهُودَ وَالنَّصَارَى مِنْ جَزِيرَةِ العَرَبِ، حَتَّى لاَ أَدَعَ إِلاّ مُسْلِماً». أخرجه مسلم ".

### • حكم دخول الكافر المسجد:

١- لا يجوز للكفار دخول حرم مكة.

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسُّ فَلَا يَقَرَبُواْ الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّا خِفْتُمْ عَيْلَةٌ فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ ٱللهُ مِن الْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَكَذَا وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةٌ فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ ٱللهُ مِن فَضْ لِهِ النَّهِ اللهُ عَلَيْمُ حَكِيمٌ ﴿ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْمُ حَكِيمٌ ﴿ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْمُ حَكِيمٌ ﴿ اللهِ اللهِ اللهُ عَلِيمُ عَلَيْمُ حَكِيمٌ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْمُ حَكِيمٌ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ الله

٢- لا يجوز للكفار دخول بقية المساجد إلا بإذن مسلم لحاجة، أو مصلحة ترجى كإسلامه.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: بَعَثَ النَّبِيُّ ﷺ خَيْلاً قِبَلَ نَجْدٍ، فَجَاءَتْ بِرَجُلٍ مِنْ بَنِي حَنِيفَةَ، يُقَالُ لَهُ ثُمَامَةُ بْنُ أَثَالٍ، فَرَبَطُوهُ بِسَارِيَةٍ مِنْ سَوَارِي بِرَجُلٍ مِنْ بَنِي حَنِيفَةَ، يُقَالُ لَهُ ثُمَامَةُ بْنُ أَثَالٍ، فَرَبَطُوهُ بِسَارِيَةٍ مِنْ سَوَارِي المَسْجِدِ، فَخَرَجَ إلَيْهِ النَّبِيُّ ﷺ فَقَالَ: «أَطْلِقُوا ثُمَامَةً». فَانْطَلَقَ إلَى نَخْلِ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٩٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٥٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (١٧٦٦).

قَرِيبٍ مِنَ المَسْجِدِ، فَاغْتَسَلَ ثُمَّ دَخَلَ المَسْجِدَ، فَقَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ. متفق عليه (').

## • حكم بناء الكنائس والبِيَع:

المساجد بيوت الإيمان، والكنائس والبِيَع بيوت الشرك والكفر.

والمساجد بيوت عبادة الله للمسلمين، والكنائس والبِيَع معابد اليهود والنصارى يعبدون فيها غير الله.

والأرض لله عز وجل، وقد أمر ببناء المساجد وإقامة العبادة فيها لله عز وجل.

ونهى سبحانه عن كل ما يُعبد فيه غير الله؛ لما فيه من إقرار بالباطل، وتهيئة الفرصة للقيام به، وغش الناس بوضعه بينهم.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسْنِجِدَ لِلَّهِ فَلَا نَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ١٨ ﴾ [الجن: ١٨].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَلِم دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْـ لُهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ
 ٱلْخَاسِرِينَ ﴿ الله عمران: ٥٥].

• الأشياء التي ينتقض بها عهد الذمي:

ينتقض عهد الذمي بها يلي:

١ - الامتناع من بذل الجزية.

٢- عدم التزام أحكام الإسلام.

٣- أن يقاتل المسلمين، سواء كان منفرداً أو مع أهل الحرب.

٤ - أن يلتحق الذمى بدار الحرب مقيماً بها.

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٤٦٢)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٧٦٤).

٥- أن يتجسس على المسلمين، وينقل أخبارهم إلى الأعداء.

٦- الزنا بالمرأة المسلمة.

٧- أن يذكر الله تعالى أو كتابه أو رسوله ﷺ بسوء.

وإذا انتقض عهد الذمي حَلّ دمه وماله، وصار حربياً يخير فيه الإمام بين:

القتل.. أو الاسترقاق.. أو المَنّ بلا فدية.. أو الفداء.

يفعل الإمام ما فيه المصلحة بحسب حجم الجريمة.

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الخُدْرِيّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: نَزَلَ أَهْلُ قُرَيْظَةَ عَلَى حُكْمِ سَعْدِ الْبُرِ مُعَاذِ، فَأَرْسَلَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ إلَى سَعْدِ، فَأَتَاهُ عَلَى حِمَادٍ، فَلَمّا دَنَا قريباً مِنَ المَسْجِدِ، قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ لِلأَنْصَارِ: «قُومُوا إِلَى سَيّدِكُمْ» (أَوْ خَيْرِكُمْ). ثُمّ قَالَ: «إنّ هَوُلاَءِ نَزَلُوا عَلَى حُكْمِكَ» قَالَ: تَقْتُلُ مُقَاتِلَتَهُمْ، وَتَسْبِي ثُمّ قَالَ: «قَالَ النّبِيّ عَلَيْ: «قَضَيْتَ بِحُكْمِ الله». متنق عليه (().

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٠٤٣)، ومسلم برقم (١٧٦٨)، واللفظ له.

## ٢- أهل الهدنة

• عقد الهدنة: هو عقد الإمام أو نائبه على ترك قتال العدو مدة معلومة.

### • حكم عقد الهدنة:

عقد الهدنة عقد لازم بين الطرفين.

ويسن هذا العقد عند المصلحة والحاجة، ولا يعقده إلا الإمام أو نائبه، وتجوز الهدنة بعوض أو بدون عوض.

يعقده الإمام أو نائبه عند الحاجة، حيث جاز تأخير الجهاد لعذر كضعف المسلمين، أو تكالب الأعداء ونحو ذلك.

## • الأحوال التي يجب فيها عقد الهدنة:

يجب عقد الهدنة في حالتين:

الأولى: إذا طلب العدو عقد الهدنة أجبناه؛ حقناً للدماء، ورغبة في السلم، كما هادن النبي على مشركي قريش، ووادعهم في صلح الحديبية على ترك القتال عشر سنين.

قال الله تعالى: ﴿ وَإِن جَنَحُواْ لِلسَّلِمِ فَأَجْنَحُ لَمَا وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ ۚ إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ اللهِ وَإِن يُرِيدُواْ أَن يَخْدَعُوكَ فَإِنَ حَسْبَكَ اللهُ ۚ هُوَ الَّذِي آيَدُكَ بِنَصْرِهِ وَالْمَوْمِينِينَ اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

الثانية: البدء بالقتال في الأشهر الحرم (ذو القعدة، وذو الحجة، ومحرم، ورجب).

فنعاهد العدو على ترك القتال في هذه الأشهر، فإن بدأ العدو بالقتال قاتلناه دفاعاً عن أنفسنا وديارنا، وكذا لو دخلت الأشهر والحرب قائمة، ولم

يستجب العدو للموادعة نقاتله.

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ عِـدَةَ ٱلشُّهُورِ عِندَ ٱللَّهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ ٱللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ مِنْهَا آرْبَعَتُهُ حُرُمٌ ذَلِك ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ فَلَا تَظْلِمُواْ فِي عَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّ

#### ما يترتب على عقد الهدنة:

يترتب على عقد الهدنة ما يلي:

إنهاء الحرب بين الطرفين المتحاربين.. أمن الناس على أنفسهم وأموالهم وأهلهم.. كف الأذى.

#### شروط صحة الهدنة:

يشترط لصحة الهدنة ما يلي:

١ - أن يعقدها مع الأعداء الإمام أو نائبه.

٧- أن تُعقد لمصلحة إسلامية كضعف المسلمين، أو رجاء إسلام العدو.

٣- أن تكون مؤقتة بمدة معينة.

وتنتقض الهدنة إذا نقضها العدو بقتال، أو بمناصرة عدو آخر، وبما ينتقض به عقد الذمة كما سبق.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَتَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِذَ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَآءٍ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُ اللهِ عَالَى: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَلَ: ٨٠].

٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَإِن نَكَثُواْ أَيْمَننَهُم مِنْ بَعَدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُمْ فَطَعَنُواْ إِن يُكْثُواْ أَيْمَننَ لَهُمْ لَا أَيْمَن لَهُمْ لَا أَيْمَن لَهُمْ لَا أَيْمَن لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنتَهُونَ اللهِ ﴿ التوبة: ١٢].

## ما يفعله الإمام إذا علم بغدر المعاهدين:

إذا علم إمام المسلمين خيانةً وغدراً من عاهدهم، فلا يحل له محاربتهم إلا بعد إعلامهم بنبذ العهد، حتى لا يؤخذوا على غِرّة.

قال الله تعالى: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَتَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَٱنْبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآءٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْخَابِدِينَ ﴿ الْأَنْفَالِ: ٥٨].

# ٣- أهل الأمان

• الأمان: هو تأمين الكافر في دار الإسلام مدة محدودة.

وهذا الأمان ليس عقداً؛ بل أمان فقط، حتى يبيع المستأمن تجارته في بلاد المسلمين ويرجع، أو حتى يسمع كلام الله ويرجع.

## • من يصح منه الأمان:

يصح الأمان من كل مسلم، بالغ، عاقل، مختار، سواء كان ذكراً أو أنثى، حراً أو عبداً.

فيصح من الإمام لعموم الكفار، ويصح من المسلم للكافر، فيقول له: أنت آمن، أو لا بأس عليك، أو قد أجَرْناك ونحو ذلك.

## • حكم الأمان:

يجوز الأمان من كل مسلم، سواء كان الإمام أو من آحاد الناس المسلمين.

١ قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللَهِ ثُمَّ أَبَلِغُهُ مَأْمَنَهُ ذَلِكَ بِأَنْهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ السَوبة: ٦].

٢- وَعَنْ أُمِّ هَانِئِ بِنْت أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: ذَهَبْتُ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ عَامَ الفَتْح، فَوَجَدْتُهُ يَغْتَسِلُ، وَفَاطِمَةُ ابْنَتُهُ تَسْتُرُهُ، قَالَتْ: فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ، فَقَالَ: «مَنْ هَذِهِ». فَقُلْتُ: أَنَا أُمُّ هَانِئٍ بِنْتُ أَبِي طَالِبٍ، فَقَالَ: «مَرْحَباً بِأُمِّ هَانِئٍ بِنْتُ أَبِي طَالِبٍ، فَقَالَ: «مَرْحَباً بِأُمِّ هَانِئٍ». فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ غُسْلِهِ، قَامَ فَصَلَّى ثَمَانِيَ رَكَعَاتٍ، مُلْتَحِفاً فِي ثَوْبٍ هَانِئٍ». فَلَمَّا انْصَرَف، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، زَعَمَ ابْنُ أُمِّي، أَنَّهُ قَاتِلٌ رَجُلاً قَدْ وَاحِدٍ، فَلَمَّا انْصَرَف، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ، زَعَمَ ابْنُ أُمِّي، أَنَّهُ قَاتِلٌ رَجُلاً قَدْ

أَجَرْتُهُ، فُلانَ ابْنَ هُبَيْرَةَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «قَدْ أَجَرْنَا مَنْ أَجَرْتِ يَا أَمَّ هَانِيٍ». قَالَتْ أَمُّ هَانِيٍ: وَذَاكَ ضُحىً. متفق عليه (١).

## • حقوق المستأمن:

المستأمن: هو الحربي الذي دخل دار الإسلام بأمان دون نية الاستيطان.

فهذا له حق الأمان بالمحافظة على نفسه وماله، وسائر حقوقه ومصالحه، مادام مستمسكاً بحكم الأمان.

وعليه الالتزام بأحكام الإسلام في المعاملات، والخضوع لأحكام الإسلام في الجنايات والعقوبات.

ويحرم على الناس أذاه، أو سبه، أو الإساءة إليه، أو قتله.

١- عَنْ عَلِيّ رَضِيَ اللهُ عَنهُ قالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «ذِمَّةُ المُسْلِمِينَ وَاحِدَةٌ،
 يَسْعَى بِهَا أَدْنَاهُمْ، فَمَنْ أَخْفَرَ مُسْلِماً فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللهِ وَالمَلائِكَةِ وَالنَّاسِ
 أَجْمَعِينَ، لا يُقْبَلُ مِنْهُ يَوْمَ القِيَامَةِ صَرْفٌ وَلا عَدْلُ». متفق عليه (١).

٢- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرو رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ قَتَلَ مُعَاهَداً لَمْ يَرِحْ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ، وَإِنَّ رِيحَهَا تُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَاماً». أخرجه البخاري "".

## • حكم الوفاء بالعهود والعقود:

يجب الوفاء بالعهود والعقود، وعدم الوفاء بها يستوجب مقت الله وغضبه، والوفاء بها خُلُق الأنبياء والمرسلين، سواء كانت مع مسلم أو كافر.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٥٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (٣٣٦).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٦٧٥٥)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٣٧٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري برقم (٣١٦٦).

- ١ قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَوْفُواْ بِٱلْعُقُودِ ﴾ [المائدة: ١].
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَأَوْفُوا بِٱلْعَهْدِ إِنَّ ٱلْعَهْدَكَاكَ مَسْتُولًا ﴿ آ ﴾ [الإسراء: ٣٤].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴿ كَا جَبُرَ مَقْتًا عِندَاللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴿ كَا إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴿ كَا ﴾ [الصف: ٢-٣].
- ٤- وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرو رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «أَرْبَعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ
   كَانَ مُنَافِقاً خَالِصاً، وَمَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنَ النِّفَاقِ
   حَتَّى يَدَعَهَا: إِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ، وَإِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا عَاهَدَ غَدَرَ، وَإِذَا خَاصَمَ
   فَجَرَ». متفق عليه (۱).
  - شروط العهود والعقود:

يشترط في العهود والعقود التي يجب احترامها والوفاء بها ما يلي:

١ - ألا تخالف القرآن والسنة.

٢- أن تكون عن رضا واختيار بين الطرفين.

٣- أن تكون بينة واضحة، لا لبس فيها ولا غموض.

• حكم نقض العهود والعقود:

لا يجوز نقض العهد إلا في إحدى الأحوال الآتية:

١ - إذا كانت مؤقتة بوقت وانتهت مدتها.

قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا الَّذِينَ عَنهَدَّهُم مِنَ الْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمَ يَنقُصُوكُمْ شَيَّا وَلَمْ يُظْنهِرُوا عَلَيْكُمْ أَحَدًا فَأَيْمُوا إِلَيْهِمْ عَهَدَهُمْ إِلَى مُدَّتِهِمٌ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُنَّقِينَ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٤)، واللفظ له، ومسلم برقم (٥٨).

- ٢- إذا أخل العدو بالعهد.
- ١ قال الله تعالى: ﴿ فَمَاأَسْتَقَنْمُوا لَكُمْ فَأَسْتَقِيمُوا لَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُتَقِينَ ﴿ ﴾
   [التوبة: ٧].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ أَلَا نُقَائِلُونَ قَوْمًا نَكَثُواْ أَيْمَنَهُمْ وَهَكُواْ بِإِخْرَاجِ
   الرَّسُولِ وَهُم بَكَ مُوكُمْ أَوَّلَ مَرَّةً أَتَغْشَوْنَهُمْ فَاللَّهُ أَحَقُ أَن تَغْشَوْهُ إِن كُنتُم ثُوْمِنِينَ (آ) ﴾ [التوبة: ١٣].
  - ٣- إذا ظهرت من العدو بوادر الغدر، ودلائل الخيانة.

قال الله تعالى: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَتَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَالْبِذَ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآءٍ ۚ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفَآيِنِينَ ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَالْبِذَ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآءٍ ۚ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفَآيَنِينَ ﴿ وَالْمَنْهَالَ ١٠٨ ].

# ١٣ - أحكام الرجوع من الجهاد

#### ما يقوله إذا قفل من الغزو:

١- عَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ إِذَا قَفَلَ مِنْ غَزْوِ أَوْ
 حَجِّ أَوْ عُمْرَةٍ يُكَبِّرُ عَلَى كُلِّ شَرَفٍ مِنَ الأَرْضِ ثَلاثَ تَكْبِيرَاتٍ، ثُمَّ يَقُولُ: «لا إِلَهَ إِلا اللهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ المُلْكُ وَلَهُ الحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ لَهُ إِلا اللهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ المُلْكُ وَلَهُ الحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَدِيرٌ، آيِبُونَ تَائِبُونَ عَابِدُونَ سَاجِدُونَ لِرَبِّنَا حَامِدُونَ، صَدَقَ اللهُ وَعْدَهُ، وَنَصَرَ عَبْدَهُ، وَهَزَمَ الأَحْزَابَ وَحْدَهُ». متفق عليه (۱).

٧- وَعَنْ أنسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كُنّا مَعَ النّبِيِّ عَلَيْهِ مَقْفَلَهُ مِنْ عُسْفَانَ، وَرَسُولُ اللهِ عَلَي رَاحِلَتِهِ، وَقَدْ أَرْدَفَ صَفِيّةَ بِنْتَ حُيَيِّ، فَعَثَرَتْ نَاقَتُهُ فَصُرِعَا جَمِيعاً، فَاقْتَحَمَ أَبُو طَلْحَةَ فَقال: يَا رَسُولَ اللهِ جَعَلَنِي اللهُ فِدَاءَكَ، فَصُرِعَا جَمِيعاً، فَاقْتَحَمَ أَبُو طَلْحَة فَقال: يَا رَسُولَ اللهِ جَعَلَنِي اللهُ فِذَاءَكَ، قال: «عَلَيْكَ المَرْأَة». فَقَلَبَ ثَوْباً عَلَى وَجْهِهِ وَأَتَاهَا فَأَلْقَاهُ عَلَيْهَا، وَأَصْلَحَ لَقُلْمَا مَرْكَبَهُمَا فَرَكِبَا، وَاكْتَنَفْنَا رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ، فَلَمَّا أَشْرَفْنَا عَلَى المَدِينَةِ، قالَ: «اَيْبُونَ، عَابِدُونَ، لِرَبِّنَا حَامِدُونَ». فَلَمْ يَزَلْ يَقُولُ ذَلِكَ، حَتَّى دَخَلَ المَدِينَةِ. متفق عليه (").

### • ما يفعله عند القدوم من السفر:

١ - عَنْ كَعْبِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ لا يَقْدَمُ مِنْ سَفَرٍ إِلا نَهَاراً فِي الضُّحَى، فَإِذَا قَدِمَ بَدَأَ بِالمَسْجِدِ فَصَلَّى فِيهِ رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ جَلَسَ فِيهِ.

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٧٩٧)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٣٤٤).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٠٨٥)، واللفظ له، ومسلم برقم (١٣٤٥).

متفق عليه (١).

٢- وَعَنْ أَنسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: كَانَ النَّبِيُّ ﷺ لا يَطْرُقُ أَهْلَهُ، كَانَ لا يَدْخُلُ إِلا غُدْوَةً أَوْ عَشِيَّةً. منفق عليه (١).

## • البشارة بالفتوح:

عَنْ جَرِير بن عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللهِ ﷺ: "أَلا تُرِيحُنِي مِنْ ذِي الخَلَصَةِ". وَكَانَ بَيْتًا فِيهِ خَثْعَمُ، يُسَمَّى كَعْبَةَ اليَمَانِيَةِ، فَانْطَلَقْتُ فِي خَمْسِينَ وَمِائَةٍ مِنْ أَحْمَسَ، وَكَانُوا أَصْحَابَ خَيْلٍ، فَأَخْبَرْتُ النَّبِيَ ﷺ أَنِّي لا خَمْسِينَ وَمِائَةٍ مِنْ أَحْمَسَ، وَكَانُوا أَصْحَابَ خَيْلٍ، فَأَخْبَرْتُ النَّبِيَ ﷺ أَنِّي لا أَثْبُتُ عَلَى الخَيْلِ، فَضَرَبَ فِي صَدْرِي حَتَّى رَأَيْتُ أَثَرَ أَصَابِعِهِ فِي صَدْرِي فَقَال: "اللَّهُمَّ ثَبَّنَهُ، وَاجْعَلْهُ هَادِياً مَهْدِيّاً". فَانْطَلَقَ إِلَيْهَا فَكَسَرَهَا وَحَرَّقَهَا، فَقَال: "اللَّهُمَّ ثَبَنَهُ، وَاجْعَلْهُ هَادِياً مَهْدِيّاً". فَانْطَلَقَ إِلَيْهَا فَكَسَرَهَا وَحَرَّقَهَا، فَقَال: "اللَّهُمَّ ثَبَنَهُ، وَاجْعَلْهُ هَادِياً مَهْدِيّاً". فَانْطَلَقَ إِلَيْهَا فَكَسَرَهَا وَحَرَّقَهَا، فَالْرَبَى اللهِ، وَالَّذِي بَعَثَكَ فَالْرَبَى اللهِ، وَالَّذِي بَعَثَكَ فَارُسَلَ إِلَى النَّبِيِ ﷺ يُنَهِّرُهُ، فقال رَسُولُ جَرِيرٍ: يَا رَسُولَ اللهِ، وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ، مَا جِئْتُكَ حَتَّى تَرَكْتُهَا كَأَنَّهَا جَمَلُ أَجْرَبُ، فَبَارَكَ عَلَى خَيْلِ أَحْمَسَ وَرَّاتٍ. مَنْ عَلَى عَيْلِ أَحْمَسَ وَرَجَالِهَا خَمْسَ مَرَّاتٍ. مَنْ عَلِيهُ اللهِ اللهُ وَالَّذِي بَعْنَا لَوْهُ اللهِ اللَّهُ الْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّهُ الْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الْمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهِ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ الل

#### • استقبال الغزاة:

١ - عَنِ السَّائِب بن يَزِيدَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: ذَهَبْنَا نَتَلَقَّى رَسُولَ اللهِ ﷺ مَعَ الصِّبْيَانِ إِلَى ثَنِيَّةِ الوَدَاعِ. أخرجه البخاري<sup>(١)</sup>.

٢ - وَعَنْ عَبْدِاللهِ بْنِ جَعْفَرٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا قَدِمَ مِنْ سَفَرٍ ثَلُقًي بِصِبْيَانِ أَهْلِ بَيْتِهِ، قَالَ: وَإِنَّهُ قَدِمَ مِنْ سَفَرٍ فَسُبِقَ بِي إِلَيْهِ، فَحَمَلَنِي

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٤٤١٨)، ومسلم برقم (٧١٦)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١٨٠٠)، واللفظ له، ومسلم في كتاب الإمارة برقم (٧١٥).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٠٧٦)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٤٧٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري برقم (٣٠٨٣).

بَيْنَ يَدَيْهِ، ثُمَّ جِيءَ بِأَحَدِ ابْنَيْ فَاطِمَةَ، فَأَرْدَفَهُ خَلْفَهُ، قَالَ: فَأَدْخِلْنَا المَدِينَة، ثَلاَثَةً عَلَى دَابَّةٍ. أخرجه مسلم (').

## • الطعام عند القدوم:

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِاللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُما أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ لَمَّا قَدِمَ المَدِينَةَ نَحَرَ جَزُوراً أَوْ بَقَرَةً. متفق عليه (''.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٢٤٢٨).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٣٠٨٩)، واللفظ له، ومسلم برقم (٧١٥).

### ١٤ - فضل الحمد والشكر

نعم الله على العباد:

نعم الله على الناس نوعان:

نعم مادية.. ونعم روحية.

- ١ النعم المادية: وهي كل ما خلقه الله في هذا الكون من أجل الإنسان.
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةِ فَمِنَ ٱللَّهِ ۚ ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ ٱلضُّرُ فَإِلَيْهِ
   تَجْعَرُونَ ﴿ ثُنَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا الللَّا اللَّا
- ٢- النعم الروحية: وهي الدين الذي أرسل الله به رسله لإسعاد البشرية في الدنيا
   والآخرة، وهذه أجَل النعم وأعظمها وأكملها وأتمها.

قال الله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمَّمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ أَلِمُسْلَمَ دِينَا ﴾ [المائدة: ٣].

فلله الحمد والشكر على جميع نعمه المادية والروحية حمداً كثيراً طيباً مباركاً، مل السماء، ومل الأرض، ومل ما شاء الله من شيء بعد.

﴿ فَلِلَّهِ ٱلْمُمَدُّ رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَرَبِّ ٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ الله [الجاثية: ٣٦].

#### • المستحق للحمد:

الله وحده لا شريك له هو المستحق للحمد والشكر:

فهو المحمود على كمال أسمائه وصفاته وحسن أفعاله.

وهو المحمود على نعمه التي لا تعد ولا تحصى.

وهو المحمود على إكرامه لأهل الإيمان والعدل والإحسان.

وهو المحمود على انتقامه من أهل الكفر والظلم والإساءة.

وهو المحمود على حلمه بعد علمه، وعلى عفوه ومغفرته.

وهو سبحانه المحمود على قضاء حاجات العباد، وتدبير أمورهم، وإجابة دعائهم، وقسمة أرزاقهم.

وهو سبحانه المحمود على جماله وجلاله، وعلى نعمه وآلائه، وعلى قضائه وقدره، وعلى دينه وشرعه، وعلى جميع أفعاله

١ - قال الله تعالى: ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِ الْعَسَلَمِينَ ﴿ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴿ مَا لِكِ يَوْمِ اللَّهِ يَوْمِ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ فَلِلّهِ ٱلْحَمَّدُ رَبِ ٱلسَّمَوَتِ وَرَبِ ٱلْأَرْضِ رَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيَا اللهُ عَالَى اللهُ تعالى : ﴿ فَلِلّهِ ٱلْحَرْدِ اللّهَ عَلَيْ اللّهُ وَالْعَرْضِ وَهُو ٱلْعَرْدُ الْحَكِيمُ ﴿ إِن اللّهِ اللّهِ اللهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلْ عَلَيْ عَلَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَا عَلَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَ

#### • أصول الشكر لله:

### أصول الشكر وقواعده التي لا يكمل إلا بها هي:

خضوع الشاكر للمشكور سبحانه .. وحبه له .. واعترافه بنعمه .. وثناؤه عليه بها .. واستعمالها فيما يكره.

ومتى نقص منها واحدة اختلت قاعدة من قواعد الشكر للرب جل جلاله.

#### أسباب الشكر ومنابعه:

#### أسباب الشكر ومنابعه كثيرة:

فحياء العبد من تتابع نعم الله عليه شكر.. والعلم بأن الشكر نعمة من نعم الله شكر.. والعلم بعظيم حلم الله شكر.. والعلم بأن النعم ابتداء من الله بغير استحقاق شكر.. وقلة الاعتراض على قسمة الأرزاق شكر.. وحسن الأدب بين يدي المنعم شكر.. واستعظام صغيرها شكر.. ووضعها في مكانها شكر.. وصرفها في طاعة الله شكر.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَءَاتَىٰكُم مِن كُلِ مَا سَأَلْتُمُوهُ ۚ وَإِن تَعَـُدُوا نِعْمَتَ اللهِ لَا تَحْشُوهَ ۚ إِلَىٰ تَعَلَّمُ اللهِ لَا تَحْشُوهَ ۚ إِلَىٰ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ الله
- ٢ وقال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقْمَنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ اَشْكُرْ لِلَّهِ ۚ وَمَن يَشْكُرْ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ
   لِنَفْسِهِ ۚ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَنَى حَمِيثُ ﴿ إِنَّ اللَّهَانِ: ١٢].

#### أنواع تربية الله لخلقه:

الله عز وجل هو المنعم بجميع النعم وحده، والنعم كلها من آثار رحمته. وتربية الله خلقه نوعان:

١- تربية عامة: وهي خلقه لجميع المرزوقين ورِزْقهم وهدايتهم لما فيه مصلحتهم في الدنيا.

٢- تربية خاصة: وهي تربيته سبحانه لأوليائه المؤمنين.

فيربيهم سبحانه بالإيمان، ويوفقهم له، ويكمله لهم، ويكملهم به، ويدفع عنهم الصوارف التي تحول بينهم وبينه، بتوفيقهم لكل خير، وعصمتهم من كل شر. فلله الحمد أولاً وآخراً، والحمد لله على كل حال، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

﴿ فَلِلَّهِ ٱلْحَمَّدُ رَبِّ السَّمَوَتِ وَرَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيَاءُ فِي السَّمَوَتِ وَالْمَانِينَ الْحَالَمِينَ ﴿ وَلَهُ ٱلْكِبْرِيَاءُ فِي السَّمَوَتِ وَالْمَانِينَ وَهُوَ الْعَالِمَةِ وَلَهُ الْكَبْرِيَاءُ فِي السَّمَوَتِ وَالْمَانِينَ وَهُوَ الْعَالِمُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الْعَالَمِينَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَ

﴿ هُوَ ٱلْحَثُ لَآ إِلَكَ إِلَّا هُوَ فَادَّعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ۗ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﷺ[غافر: ٦٥].

«اللَّهُمَّ لَكَ الحَمْدُ، أَنْتَ قَيِّمُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَنْ فِيهِنَّ، وَلَكَ الحَمْدُ، أَنْتَ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَنْ فِيهِنَّ، وَلَكَ الحَمْدُ، أَنْتَ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ، وَلَكَ الحَمْدُ، أَنْتَ مَلِكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ، وَلَكَ الحَمْدُ، أَنْتَ مَلِكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ، وَلَكَ الحَمْدُ، أَنْتَ الحَقُّ، وَلَقَاؤُكَ حَقَّ، وَقَوْلُكَ حَقَّ، وَالجَنَّةُ حَقَّ، وَالجَنَّةُ حَقَّ، وَالبَّارُ حَقَّ، وَالنَّارُ حَقَّ، وَالنَّارُ حَقَّ، وَالنَّارُ حَقَّ، وَالنَّارُ حَقَّ، وَالنَّارُ حَقَّ، وَالنَّارُ مَقَّ، وَالنَّارُ مَقَّ، وَالنَّارُ مَقَّ، وَالنَّارُ مَقَّ، وَالنَّارُ مَقَّ، وَالسَّاعَةُ حَقَّ، اللَّهُمَّ لَكَ وَالنَّارُ مَقَّ، وَاللَّامُتُ، وَبِكَ خَاصَمْتُ، وَإِلَيْكَ أَنْبُتُ، وَبِكَ خَاصَمْتُ، وَإِلَيْكَ أَنْبُتُ، وَبِكَ خَاصَمْتُ، وَإِلَيْكَ أَنْبُتُ، وَمِكَ خَاصَمْتُ، وَإِلَيْكَ أَنْبُتُ، وَمِكَ خَاصَمْتُ، وَإِلَيْكَ أَنْبُتُ، وَمِكَ خَاصَمْتُ، وَإِلَيْكَ أَنْبُتُ، وَمَا أَخُرْتُ، وَمَا أَخْرُتُ، وَمَا أَخْرُتُ، وَمَا أَخْرُتُ، وَمَا أَخْرُتُ، وَمَا أَنْتَ، أَوْ: لاَ إِلَهَ غَيْرُكَ». منفق عليه (۱).

«رَبَّنَا لَكَ الحَمْدُ، مِلْءُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ، وَمِلْءُ مَا شِئْتَ مِنْ شَيْءٍ بَعْدُ، الْكَ مَنْ اللَّهُمَّ لا مَانِعَ لِمَا أَهْلَ الثَّنَاءِ وَالمَجْدِ، أَحَقُّ مَا قال العَبْدُ، وَكُلُّنَا لَكَ عَبْدٌ، اللَّهُمَّ لا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ، وَلا مُعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ، وَلا يَنْفَعُ ذَا الجَدِّ مِنْكَ الجَدُّ». أحرجه مسلم (١٠).

(١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (١١٢٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (٧٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٤٧٧).

### ١٥ - فضل التوبة والاستغفار

### • أعظم الأمانات:

الدين هو الأمانة الكبرى التي تحمَّلها الإنسان.

فالدين أمانة.. والعمل به أمانة.. وتعلمه وتعليمه أمانة.. والدعوة إليه أمانة.. والمحافظة عليه أمانة، وأعضاء الإنسان كلها أمانة.

فاللسان أمانة.. والقلب أمانة.. والعقل أمانة.. والسمع أمانة.. والبصر أمانة.. والبات أمانة.. والرجل أمانة.. والفكر أمانة.. والوقت أمانة.. والمال أمانة.. وأحكام الدين كلها أمانة.

فالطهارة أمانة.. والصلاة أمانة.. وفعل الواجبات أمانة.. وترك المنهيات أمانة.. والعدل أمانة.. والأخلاق أمانة.

والله سبحانه أمرنا أن تؤدى الأمانات التي تحمَّلناها؛ لنَسْعد وتَسعد البشرية في الدنيا والآخرة، وبذلك يتحقق مراد الله من خلقه بعبادته وحده لا شريك له.

١- قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَٱبَيْنَ أَن كَيْمَانَةً عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَٱبَيْنَ أَن أَنْهُ وَكُلَّ اللهُ ٱلْمُنْفِقِينَ يَجْمِلْنَهَ وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ " وَالْمُنْفِقَاتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ " وَالْمُنْفِقِبَ ٱللهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ " وَالْمُنْفِقَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ " وَالْمُنْفِقَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ اللهُ وَكُانَ اللهُ عَلَى ٱللهُ عَلَى ٱللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَمُ عَلَى اللهِ عَلَا عَلَمُ عَلَا عَلَمُ عَلَى الللّهُ اللهِ عَلَمَ عَلَى

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَنئتِ إِلَىٰ آهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ
 آن تَحَكَّمُواْ بِٱلْعَدْلِ ۚ إِنَّ ٱللَّه نِعِمَا يَعِظُكُم بِلِيَّةٍ إِنَّاللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ النساء: ٥٨].

# • أحوال الإنسان في الحياة:

كل إنسان في هذه الحياة يتقلب بين خمسة أمور:

نعمة من الله يجب عليه شكرها.. وأمر من الله يجب عليه فعله.. ونهي يجب عليه الجتنابه.. وذنب يجب عليه الاستغفار منه.. ومصيبة يجب عليه الصبر عليها.. فهذه أصول واجبات الدين.

وقد ابتلى الله سبحانه كل إنسان بالغفلة والنسيان، والنفس والشيطان، والجهل والخطأ، والعجز والكسل.

والله عز وجل يريد تكميل محبوباته من الإيمان والطاعات.. والنفس تريد تكميل محبوباتها من الشهوات والملذات.. والرسل وأتباعهم يدعون الناس إلى عبادة الله وحده.. والشيطان يريد جر الناس إلى طاعته ليشتغلوا بمعصية الله ثم ينالوا عقابه.

والحرب سجال.. ولا نجاة للعبد إلا بالإيمان بالله.. والتوكل عليه.. ولزوم عبادته وذكره.. ودوام التوبة والاستغفار.. والحذر من طاعة النفس والشيطان وجنوده.

- ١ قال الله تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِى يَقْبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُواْ عَنِ ٱلسَّيِّعَاتِ وَيَعْلَمُ مَا نَفْعَ لُونَ اللهِ تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِى يَقْبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُواْ عَنِ ٱلسَّيِّعَاتِ وَيَعْلَمُ مَا نَفْعَ لُونَ ﴾ [الشورى: ٢٥].
- ٢- وقال الله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمُ مَ وَيُرِيدُ ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلشَّهَوَتِ
   أَن قِيدُوا مَيْلًا عَظِيمًا ﴿ ثُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُم ۚ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴿ ﴿ ثَالَ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللللّهُ
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ لَقَد تَابَ اللهُ عَلَى النَّهِ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ اللهِ تعالى: ﴿ لَقَد تَابَ اللهُ عَلَى النَّهِ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِمْ أَنْ فَي اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهِ اللهُ الل

### • حكم التوبة:

التوبة من الذنوب والمعاصي واجبة على كل أحد، ومن تاب إلى الله فإن الله يتوب عليه.

والناس رجلان: تائب وظالم، والتائب من الذنب كمن لا ذنب له.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُوْ تُقْلِحُونَ ﴿ ٣٠﴾
 النور: ٣١].

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُوٓاْ إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا ﴾ [التحريم: ٨].

٣- وقال الله تعالى: ﴿ وَمَن لَّمَ يَنُبُ فَأُولَكِيكُ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ الله الله تعالى: ﴿ وَالحجرات: ١١].

#### • وقت التوبة:

وقت التوبة مفتوح حتى تطلع الشمس من مغربها.

والتوبة التي يقبلها الله عز وجل من الإنسان هي ما كانت قبل معاينة الموت والعذاب المهلك.

أما بعد حضور الموت فلا يُقبل من الكفار رجوع، ولا من العاصين توبة.

- ٢- وَعَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «إِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ يَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَّهَارِ لِيَتُوبَ مُسِيءُ اللَّيْلِ، حَتَّى بِاللَّيْلِ لِيَتُوبَ مُسِيءُ اللَّيْلِ، حَتَّى

تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا». أخرجه مسلم(١).

#### • شروط التوبة:

شروط التوبة:

إن كانت المعصية بين العبد وربه فشروط التوبة منها خمسة:

أن تكون التوبة خالصة لله.. وأن تكون في وقتها.. وأن يقلع عن المعصية.. وأن يندم على فعلها.. وأن يعزم ألا يعود إليها.

فإن فقد أحد هذه الشروط لم تصح توبته.

وإن كانت المعصية تتعلق بحق آدمي فتزيد مع هذه شرطاً سادساً بأن يَبرأ من حق صاحبها باستحلاله أو ردحقه.

### والتوبة النصوح تتضمن ثلاثة أمور:

التوبة من جميع الذنوب والمعاصي.. إجماع العزم على التوبة.. إخلاص التوبة لله.

قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُوّاْ إِلَى اللّهِ تَوْبَةُ نَصُوعًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّتَاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّتِ بَعْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُحُزِى ٱللّهُ النّبَى وَٱلّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ، فُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَتْمِمْ لَنَا نُورَيْهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَتْمِمْ لَنَا وَوَهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَتْمِمْ لَنَا فَوَرُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِيمُ فَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ الله عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

### • صفة توبة العبد من عمله:

توبة المسلم من عمله تنقسم إلى قسمين:

الأول: توبة العبد من حسناته، وهذه ثلاثة أضرب:

١ - أن يتوب ويستغفر من تقصيره في العبادة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٢٧٥٩).

٢- أن يتوب مما كان يظنه حسنات كحال أهل البدع.

٣- أن يتوب من إعجابه بعمله، ورؤيته أنه فَعَله بقوته وحوله.

الثاني: توبة العبد من فعل السيئات ، وهذه على ضربين:

توبة من ترك مأمور.. وتوبة من فعل محظور.

### أنواع التوبة:

التوبة ثلاثة أنواع:

الأول: التوبة الصحيحة: وهي أن يقترف العبد ذنباً، ثم يتوب منه بصدق.

الثاني: التوبة الأصح: وهي التوبة النصوح، وعلامتها أن يكره العبد المعاصي، ويستقبحها فلا تخطر له على بال، وينزه قلبه عن الذنوب.

الثالث: التوبة الفاسدة: وهي التوبة باللسان، مع بقاء لذة المعصية في القلب.

#### فضل التوبة والاستغفار:

شرع الله التوبة والاستغفار في كل وقت وأكَّد عليها، ورغَّب في التوبة والاستغفار في خواتيم الأعمال الصالحة كالوضوء، والصلاة، وقيام الليل، والحج، ومجالس العلم والذكر، وختام المجلس، والجهاد، والدعوة إلى الله وغير ذلك.

وجميع الناس محتاجون إلى التوبة والاستغفار:

الأنبياء والمرسلون.. والمؤمنون المتقون.. والفجار والفاسقون.. والله يفرح بتوبة كل تائب مهما بلغ ذنبه ويتوب عليه.

١ - قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوَءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ أَثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللهَ يَجِدِ اللهَ غَفُورًا
 تَجِيمًا ﴿ إِلَيْهِ اللهِ عَالَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلْمَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نُقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ

- اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَالْغَفُورُ الرَّحِيمُ ٣٠٠ ].
- ٣- وقال الله تعالى: ﴿ فَنَلَقَنَ ءَادَمُ مِن رَبِهِ عَلَيْمَ فَنَابَ عَلَيْهِ ۚ إِنَّهُ هُو ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ آَنَ ﴾
   [البقرة: ٣٧].
- ٤ وقال الله تعالى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ ٱللّهِ وَٱلْفَـتْحُ ﴿ وَرَأَيْتَ ٱلنّـاسَ
   يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللّهِ أَفُولَجًا ﴿ فَسَيِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكِ وَٱسْتَغْفِرُهُۚ إِنّـهُ كَانَ
   تَوَّابًا ﴿ ﴾ [النصر:١-٣].
- ٥ وقال آدم ﷺ: ﴿رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَمْ تَغْفِر لَنَا وَرَّحَمْنَا لَنَكُونَنَ مِنَ
   ٱلْخَسِرِينَ ﴿ الْأَعْرَافَ: ٢٣].
- ٦- وقال نوح ﷺ: ﴿ رَّبِ آغْفِرُ لِي وَلِوَٰلِدَى وَلِمَان دَخَلَ بَيْقِ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ
   وَٱلْمُؤْمِنَاتِ وَلَانَزِدِ ٱلظَّلِلِينَ إِلَّا بَبَازًا ۞ ﴾ [نوح: ٢٨].
- ٧- وقال إبراهيم ﷺ: ﴿رَبَّنَا نَقَبَلُ مِنَا ۖ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسَلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكُنَا وَبُّ عَلَيْنَا ۗ إِنَّكَ أَنتَ ٱلتَّوَابُ مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكُنَا وَبُّ عَلَيْنَا ۚ إِنَّكَ أَنتَ ٱلتَّوَابُ الرَّحِيمُ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللللَّاللَّهُ اللَّالِمُ الللللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّه
- ٨- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: "وَاللهِ إِنِّي لَا سَتَعْفِرُ اللهَ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ فِي الْيَوْمِ أَكْثَرَ مِنْ سَبْعِينَ مَرَّةً". أخرجه البخاري (١٠).
- ٩ وَعَنِ الْأَغَرِّ المُزَنِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «إِنَّهُ لَيُغَانُ عَلَى
   قَلْبِي، وَإِنِّي لأَسْتَغْفِرُ اللهَ فِي اليَوْمِ مِائَةَ مَرَّةٍ». أخرجه مسلم (١٠).
- ١٠ وَعَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «اللهُ أَفْرَحُ بِتَوْبَةِ عَبْدِهِ مِنْ أَحَدِكُمْ سَقَطَ عَلَى بَعِيرِهِ وَقَدْ أَضَلَّهُ فِي أَرْضِ فَلاقٍ». متفق عليه (").

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٦٣٠٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٢٧٠٢).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٩٠ ٦٣٠)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٧٤٧).

#### الخاتمة

يقول العبد الفقير إلى ربه ومولاه، كاتب هذه الأوراق، ومحرر هذه السطور، محمد بن إبراهيم بن عبدالله التويجري.

أحمد ربي وأشكره على عظيم نعمه، وجميل إحسانه، على ما وفقني إليه من الهداية للإسلام، ويسر لي تحرير هذه الموسوعة بمنه وفضله، وتوفيقه وعونه، أحمده سبحانه على نعمة البدء والختام، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

وأسأله سبحانه أن يجعلها خالصة لوجهه الكريم، وأن يتقبلها، وأن ينفع بها المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها.

وأستغفر الله وأتوب إليه، من كل زلل أو تقصير أو خطأ غير مقصود، وأسأله عز وجل أن يغفر لي، ولوالدي، وأهل بيتي، وجميع المسلمين والمسلمات. وأسأله العفو عن كل ما زل به اللسان، أو طغى به القلم.

أحمد ربي وأشكره على تمام هذه النعمة، وأستغفره وأتوب إليه، وأصلي وأسلم على سيد الأنبياء والمرسلين، رسول رب العالمين إلى الخلق أجمعين، محمد على أفضل من عرف ربه، وأزكى من عبد مولاه وعلم شرعه، ودعا إلى دينه، وبلغ البلاغ المبين، حتى دخل الناس في دين الله أفواجاً.

﴿ زَبَّنَا ٓ إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيَا يُنَادِى لِلْإِيمَنِنِ أَنْ ءَامِنُواْ بِرَتِكُمْ فَعَامَنًا ۚ رَبَّنَا فَأَغْفِرْ لَنَا دُنُوبَنَا وَكَوْفَنَا مَعَ ٱلْأَبْرَارِ ﴿ إِنَّ ﴾ [آل عمران: ١٩٣].

﴿ رَبِّنَا عَامَتُنَا بِمَا أَزَلْتَ وَأَتَّبَعْنَا الرَّسُولَ فَأَكْتُبْنَا مَعَ الشَّلِهِدِينَ ﴿ اللَّهُ الرَّسُولَ فَأَكْتُبْنَا مَعَ الشَّلِهِدِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا

﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأَنا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كُمَا حَمَلْتَهُ، عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِنا رَبَّنا وَلَا تُحَمِّلُنا مَا لَاطَاقَةَ لَنا بِدِي وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنا وَارْحَمْنَا أَنَا اللَّهُ اللَّهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنا وَارْحَمْنَا أَلَا لَا اللَّهُ لَنا بِدِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ رَبَّنَا ظَلَمَنَا آَنَفُسَنَا وَإِن لَرْ تَغْفِرُ لَنَا وَرَّحَمَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ الْعُوافِ: ٢٣].

﴿ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَيِّتْ أَقَدَامَنَا وَأَنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ الْكَامِنَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّال

﴿ زَبِ آغْفِرُ لِي وَلِوَلِدَى وَلِمَن دَخَلَ بَيْقِ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ وَلَا نَزِدِ ٱلظَّلِلِينَ إِلَّا نِبَازًا ۞﴾ [س: ٢٨].

﴿ رَبِّ أَوْزِعْنِيَ أَنْ أَشَكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِيَ أَغْمَعْتَ عَلَىٰ وَعَلَىٰ وَلِدَى وَأَنْ أَعْمَلَ صَلِحًا تَرْضَىلُهُ وَأَصْلِحَ لِي فِي ذُرَيَّتِيَ ۚ إِنِي ثَبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ الْأَحْنَافِ: ١٥].

«اللَّهُمَّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي ظُلْماً كَثِيراً، وَلا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلا أَنْتَ، فَاغْفِرْ لِي مَغْفِرَةً مِنْ عِنْدِكَ، وَارْحَمْنِي، إِنَّك أَنْتَ الغَفُورُ الرَّحِيمُ». متفق عليه''

«سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ». أخرجه أحمد والترمذي (٢).

﴿ سُبْحَانَ رَبِّكِ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ أَوْسَلَامُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ أَلَكُمْ لَلَهُ لِلّهِ وَالْحَمَّدُ لِلّهِ وَالْحَمَّدُ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ أَلُولُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

«سُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ، سُبْحَانَ اللهِ العَظِيمِ». متفق عليه "".

<sup>(</sup>١) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٨٣٤)، ومسلم برقم (٢٧٠٥)، واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) صحيح/ أخرجه أحمد برقم (١٠٤٢٠)، وأخرجه الترمذي برقم (٣٤٣٣)، وهذا لفظه.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، أخرجه البخاري برقم (٧٥٦٣)، واللفظ له، ومسلم برقم (٢٦٩٤).

الموضوع

الصفحة

## فهرس الموضوعات

| ن:  | الباب السابع عشر: كتاب القصاص والديات: ويشما |
|-----|----------------------------------------------|
| 7   | ١ - أحكام الجنايات والعقوبات                 |
| 11  | ٢- أقسام الجنايات: وتشمل:                    |
| 17  | ١ – الجناية على النفس: وتشمل:                |
|     | ١ – قتل العمد                                |
| 30  | القصاص في النفس                              |
| 50  | ٢- قتل شبه العمد                             |
| 53  | ٣- قتل الخطأ                                 |
| 62  | ٢- الجناية على ما دون النفس                  |
|     | ٣- أقسام الديات                              |
|     | ١ – دية النفس                                |
| 83  | ٢- الدية فيها دون النفس                      |
| 91  | الباب الثامن عشر: كتاب الحدود                |
| 93  | كتاب الحدود: ويشمل:                          |
| 93  | ١ - أحكام الحدود                             |
| 115 | ٧- أقسام الحدود: وتشمل:                      |
| 115 | ١ – حد الزنا                                 |
|     | ٢ - حد القذف                                 |
| 140 | ٣ ـ ـ ـ ا لــ ـ                              |

| 153         |     | ٤ - حد السرقة                |
|-------------|-----|------------------------------|
| 165         |     | ٥ - حد قطاع الطريق           |
| 176         |     | ٦- حد البغاة                 |
| 185         |     | ٣- حكم المرتد                |
| 193         |     | ٤- حكم التعزير               |
| 205         |     | لباب التاسع عشر: كتاب القضاء |
| 207         |     | كتاب القضاء: ويشمل:          |
| 207         |     | ١ - معنى القضاء وحكمه        |
| 210         |     | ٢- فضل القضاء                |
| 212         |     | ٣- خطر القضاء                |
| 21 <i>7</i> |     | ٤ – أحكام القضاء             |
| 227         |     | ٥- صفة الدعوى                |
| 230         |     | ٦- صفة الحكم                 |
| 237         | ىل: | ٧- طرق إثبات الدعوى: وتشم    |
| 237         |     | ١ – الإقرار                  |
| 240         |     | ٢ – الشهادة                  |
| 250         |     | ٣– اليمين                    |
| 258         |     | ٨- الأيمان: وتشمل:           |
| 258         |     | ١ - معنى اليمين وحكمها       |
| 260         |     | ٢ – أقسام اليمين             |
| 262         |     | ٣- أحكام اليمين              |
| 271         |     | ٩ – النذر: ويشمل:            |
| 271         |     | ۱ – معنى النذر وحكمه         |
|             |     |                              |

| ٧- أقسام النذر                                           |     |
|----------------------------------------------------------|-----|
| ٣- أحكام النذر                                           |     |
| باب العشرون: كتاب الخلافة: ويشمل:                        | الد |
| ١ – معنى الخلافة١ 283                                    |     |
| ٧- أحكام الخلافة                                         | ,   |
| ٣- أحكام الخليفة                                         | ,   |
| ٤ – طرق انعقاد الخلافة                                   |     |
| ٥ – البيعة                                               | )   |
| ٦- واجبات الخليفة                                        |     |
| ٧- واجبات الأمة                                          | ,   |
| ٨- نظام الحكم في الإسلام                                 |     |
| ٩- حكم الخروج على الأئمة                                 | l   |
| • ١ - انتهاء ولاية الحاكم                                |     |
| باب الحادي والعشرون: الدعوة إلى الله: ويشمل:             | الب |
| ١ – كمال دين الإسلام                                     | i   |
| ٢- حكمة خلق الإنسان                                      | 1   |
| ٣- حاجة البشرية إلى الإسلام                              | ,   |
| ٤- عموم دين الإسلام                                      | ,   |
| ٥- أحكام الدعوة إلى الله                                 | )   |
| ٦ - أحكام الدعاة إلى الله                                | l   |
| ٧- أحكام المدعوين                                        | ,   |
| ٨- أصول من دعوة الأنبياء والرسل٨                         |     |
| باب الثاني والعشرون: كتاب الجهاد في سبيل الله: ويشمل 433 | الب |

| ١ – معنى الجهاد وحكمه١                   | ١        |
|------------------------------------------|----------|
| ٢- فضائل الجهاد في سبيل الله             | 1        |
| ٢- أقسام الجهاد في سبيل الله             |          |
| ٤ – أحكام الجهاد في سبيل الله            | <u>;</u> |
| ٥- أحوال المجاهدين في سبيل الله          | )        |
| ٦ – آداب الجهاد في سبيل الله             | Ĺ        |
| ٧- أحكام القتال في سبيل الله             | /        |
| ١- أحكام الشهداء في سبيل الله            | •        |
| 9- أحكام الأسرى والسبي                   | 1        |
| ١٠ أحكام الغنائم والأنفال                | ı        |
| ١١- انتهاء الحرب بالإسلام أو المعاهدات   | ١        |
| ١١ – أحكام غير المسلمين: وتشمل:          | •        |
| ١ – أهل الذمة                            |          |
| ٧- أهل الهدنة                            |          |
| ٣- أهل الأمان                            |          |
| ١٢ – أحكام الرجوع من الجهاد              |          |
| ١٤ – فضل الحمد والشكر                    |          |
| ١٥ – فضل التوبة والاستغفار               |          |
| فاتهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | اك       |
| رس الموضوعات                             | فه       |