# 

تأليف فضيلَة الأرْتَاز الدكتور فضيلَة الأرْتَاز الدكتور عبرالله بن محسّر المُطلق عضوه ينه كبرالعُلماء وَعضواللجنَة الدّائِمة بلإفناء بالمَلكة العَربيَّة السَّعُوديَّة



ح دار كنوز إشبيليا للنشر والتوزيع، ١٤٢٦هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

ألمطلق ، عبدالله بن محمد

فقه السنة الميسر/عبدالله بن محمد المطلق - الرياض

.... ص؛ ۱۷×۲۲ سم

ردمك: ٤-٨-٨٨٥٩-٢٩٩٩

۱- الطهارة (فقه إسلامي) ۲- الصلاة أ- العنوان
 ديوي ۲۰٫۱ (۱۹۵۸) ديوي ۱۴٬۲۲۲

رقم الإيداع: ٢٤٧/٢٤٧ ردمك: ٤-٨-٨٨٩٩-٩٩٦٠

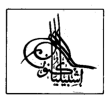
جميع حقوق الطبع محفوظة

الطبعة الأولى ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م

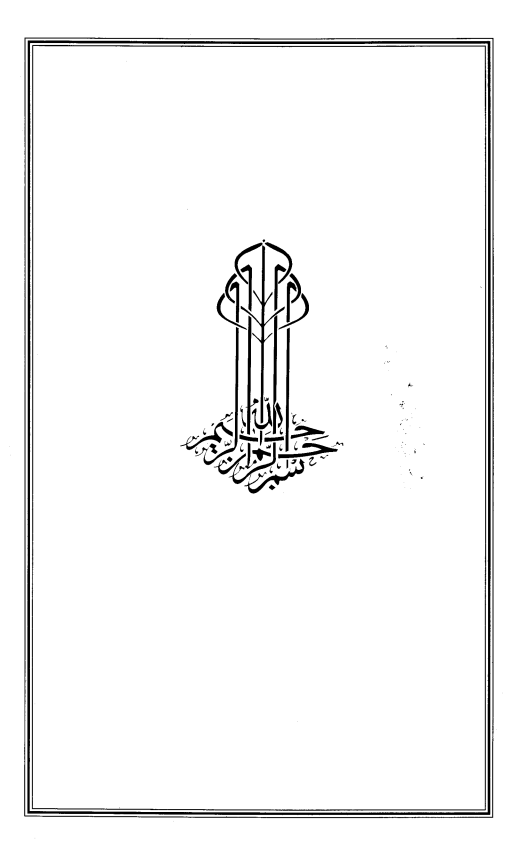
# داركنوز إشبيليا للنشر والتوزيع

المملكة العربية السعودية ص.ب ٢٧٢٦١ الرياض ١١٤١٧ هاتف: ٤٧٩٤٢٤٨ – ٤٧٧٢٩٥٩ فاكس: ٤٧٨٧١٤٠

E-mail: eshbelia@hotmail.com



فِقْكُمُ لَيْنِكُنَى الْمُكِنِّتُ مِنْ الْمُكِنِّتُ مِنْ الْمُكِنِّيِّةُ مِنْ الْمُكِنِّيِّةِ مِنْ الْمُكِنِّيِّةِ مِنْ الْمُكِنِّيِّةِ مِنْ الْمُكِنِّيِّةِ مِنْ الْمُكِنِّيِّةِ مِنْ الْمُكِنِيِّةِ مِنْ الْمُكِنِّيِّةِ مِنْ الْمُكِنِّيِّةِ مِنْ الْمُكِنِيِّةِ مِنْ الْمُكِنِّيِّةِ مِنْ الْمُكِنِيِّةِ مِنْ الْمُلْمِينِيِّةِ مِنْ الْمُكِنِيِّةِ مِنْ الْمُنْ الْمُلْمِي وَلِي مِنْ الْمُعِلَّالِيِّ مِنْ الْمُعِلَّالِيِّ مِنْ الْمُعِلَّالِيِّ مِنْ الْمُعِلِيِّ مِنْ الْمُعِلِيِيِّ مِنْ الْمِلْمِي مِنْ الْمُعِلِيِيِّ لِلْمِنْ الْمِنْ الْمُعِلِيِيِّ لِلْمِلْمِي مِنْ الْمِنْ الْمُعِلِيِيِّ لِلْمِنْ الْمِنْ الْمُعِلِيِيِّ لِلْمِنْ الْمِنْ الْمِلْمِي الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ ال



### مقدّمكة

الحمد لله وحده، الذي أعلى معالم العلم وأعلامه، وأظهر شعائر الدين وأحكامه، ووفق الطالبين لطريق الهدى والسعادة، وبصر بصائر المصدقين منهم بأحكام دينه، وصلى الله وسلم وبارك على خاتم الأنبياء وإمام المرسلين نبينا محمد، المبعوث رحمة للعالمين، ليخرجهم من الظلمات إلى النور، ويهديهم إلى صراط مستقيم، وعلى آله وصحابته أجمعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد: فإن مما لا خلاف فيه أن التفقه في الدين ومعرفة أحكام شرع الله الحكيم بالقدر الذي يحتاج إليه المسلم لعبادة ربه من أوجب الواجبات بعد معرفة أصول الدين؛ إذ به يقف المسلم على الحجج والأدلة الموجبة لطاعة الله جل جلاله التي تمكنه من الفصل بين الحلال والحرام، وبه يقف المسلم على حدود الله ومعالمه وكيفية أداء ما فرضه سبحانه عليه وأوجبه من فروض وواجبات، وما سنه رسوله الأمين من سنن وأحكام، وبدون ذلك كله لا يتمكن المسلم من عبادة الله على بصيرة وعلى الوجه الذي يريده الباري جل شأنه، تلك الوظيفة التي من أجلها خلقه الله تعالى كما قال سبحانه: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ ﴾ (الذاريات:٥٦)، ووعده بها استخلاف الأرض كما قال جل شأنه: ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ هُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِك ٱرْتَضَىٰ هَمْ وَلَيُبَدِّلَهُم مِّنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا ۚ يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيًّا﴾(النور: ٥٥)، وبعث من أجلها النبيين وختمهم بسيد المرسلين وإمام المتقين محمد ﷺ وعلى آله الطيبين كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ آعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّنغُوتَ﴾ (النحل: ٣٦)، وقال عز وجل: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ

أَحَدِ مِن رِجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيَّنَ ۗ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ (الأحزاب: ٤٠). ولهذا كان واجبا على المسلم أن يتفقه في دينه بمقدار ما يحتاجه لعباداته من صلاة وصوم وحج وزكاة ونحو ذلك، وما يحتاجه لمعاملاته من بيع وشراء وسلم وقرض وغير ذلك.

وقد رفع الله شأن التفقه في الدين حيث خصه سبحانه بمن يشاء من أخيار عباده دون غيرهم قال تعالى: ﴿ يُؤْتِي ٱلْحِكُمةَ مَن يَشَآءٌ وَمَن يُؤْت ٱلْحِكُمةَ فَقَد أُوتِي حَيْرًا ﴾ (البقرة: ٢٦٩) قال مجاهد وغيره: الحكمة العلم والفقه والقرآن (١)، وقال كثير (خياركم في الجاهلية خياركم في الإسلام إذا فقهوا)) (٢)، وقال رسول الله ﴿ (من يرد الله به خيرا يفقهه في الدين)) (٣)، قال الحافظ ابن حجر: (ونكر خيرا ليشمل القليل والكثير، والتنكير للتعظيم؛ لأن المقام يقتضيه، ومفهوم الحديث أن من لم يتفقه في الدين أي يتعلم قواعد الإسلام وما يتصل بها من الفروع فقد حرم الخير) (١)، وليس ذلك إلا لأن صحة العبادة وصلاح العمل كلاهما متوقف عليه، ولهذا كان رسول الله يسأل الله الزيادة منه كما في قوله تعالى: ﴿ وَقُل رَّتِ زِدّنِ وَلَهُ اللهُ واضح الدلالة في فضل العلم؛ لأن الله لم يأمر نبيه بطلب الازدياد من شيء عِلمًا ﴾ واضح الدلالة في فضل العلم؛ لأن الله لم يأمر نبيه بطلب الازدياد من شيء إلا من العلم) (٥).

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ١/٥٥٧، تفسير ابن كثير ٣٢٣/١.

<sup>(</sup>٢) البخاري برقم (٣١٩٤)، (٤٤١٢) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٣) البخاري برقم (٧١، ٢٩٤٨، ٢٨٨٢)، ومسلم برقم (١٠٣٧).

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ١٦٥/١.

<sup>(</sup>٥) فتح الباري ١٨٧/١.

ومن فضل التفقه في الدين أنه يكسب صاحبه التقوى بمعرفة الله وكثرة العمل الذي هو الثمرة المطلوبة منه قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَتُوا ﴾ وبه يرفع الله منزلة الشخص بين عباده قال تعالى: ﴿ يَرْفَعِ اللّهُ الّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَالّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَبَتِ ﴾ (الجمادلة: ١١). وقال سبحانه: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الّذِينَ يَعْمُونَ وَالّذِينَ لَعْمُونَ ﴾ (الزمر: ٩)، ومن هنا فضل المصطفى -عليه أفضل الصلاة وأتم التسليم - العلم على العبادة والعمل، ففي حديث حذيفة بن اليمان ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: ((فضل العلم خير من فضل العبادة))(١). فبالتفقه بالدين يتمكن الإنسان من طلب رضا الرحمن واستفتاح أبواب جنانه، وبه ينال العز في الدين والدنيا والفلاح في البدء والعقبى، فهو بلا شك أنفس الأعلاق وأجل مكتسب في الآفاق، والاشتغال به بتعليمه وتدريسه وتصنيفه أفضل العلوم وأجزلها للثواب المقسوم، وأولاها بصرف الفكر إليه، ووقف الرأي الصائب عليه.

ولما كان الأمر كذلك، ونزولا على رغبة كثير من الإخوة من طلبة العلم وغيرهم، فقد رأيت وضع هذا المختصر، وسميته: (فقه السنة الميسر) ليكون سهلا ميسراً للعامة، ومعيناً على تقريب أهم المسائل في أبواب الفقه للخاصة من طلبة العلم، وقد بذلت فيه الجهد في اختيار الراجح من الأقوال، مع الحرص على ذكر الأدلة من الكتاب والسنة والإجماع وما ذكر في كتب الفقه المعتبرة من التعليل المناسب. فما كان فيه من صواب فبتوفيق من الله تعالى، وما كان فيه من خطأ فمني ومن الشيطان. وما توفيقي إلا بالله عليه أتوكل وبه أعتصم، فمن اعتصم به فاز بالخيرات سهمه، ولاح في الصعود نجمه.

### وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

<sup>(</sup>١) قال الهيثمي في المجمع ١٠٠١: (رواه الطبراني في الأوسط والبزار وفيه عبدالله بن عبد القدوس وثقه البخاري وابن حبان وضعفه ابن معين).



# كتاب الطهارة

الطهارة لغة: النظافة من الأقلذار الحسية: كالبول ونحوه، والمعنوية: كالفواحش.

قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرِكُرِّ تَطْهِيرًا ﴾''، وقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلْمُدَّيْرُ ۞ قُمْ فَأَنذِرْ ۞ وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ ۞ وَيُبَابِكَ فَكَبِّرْ ۞ وَيُبَابِكَ فَطَهْرٌ ﴾''.

وهي: في الاصطلاح: رفع الحدث وما في معناه وزوال الخبث.

ويراد بالحدث في التعريف: الوصف المانع مما يشترط له الطهارة كالصلاة، والطواف.

وبقولنا: ما في معناه: يعني ما في معنى رفع الحدث مثل تجديد الوضوء، وغسل يدي القائم من نوم ليل فيسمى طهارة وليس فيه رفع حدث.

ويراد بالخبث: النجاسة العينية الطارئة التي تقبل الإزالة مثل: نجاسة البول، أو الغائط إذا وقعت على ثوب أو بقعة، ومثل: نجاسة لعاب الكلب في الإناء، أما النجاسة العينية غير الطارئة، فلا تطهر أبداً كنجاسة ذات الكلب، والخنزير فلا يطهران، ولو غُسِلا مئات المرات.

والطهارة بقسميها: عبادة يتقرب بها إلى الله تعالى. وقد أثنى الله سبحانه وتعالى على أهل قباء بقوله: ﴿ فِيهِ رِجَالٌ يُحُبُّونَ أَن يَتَطَهَّرُوا ۚ وَٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُطَّهِرِينَ ﴾ (٣)،

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب من الآية ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة المدثر من الآية ١-٤.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة من الآية ١٠٨.

وقسال تعسالى: ﴿ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُرَى مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَحُبُ ٱلتَّوَّ بِينَ وَيُحِبُ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ (()، وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قسال: ((الطُّهُ ور شيطر الإيمان))(().

وقد ابتدأ كثير من الفقهاء كتبهم بالطهارة؛ لأنها مفتاح الصلاة، والصلاة آكد أركان الإسلام العملية؛ ولأنها أول أعمال مريد الصلاة.

وتحصل الطهارة بوسائل هي كما يلي:

أوُّلا: وسائل رفع الحدث:

وهي: المياه سواء كان الحدث أكبر أو أصغر ويدل لذلك قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهُا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالِلَّا اللَّّالِلْمُلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الل

كما تحصل الطهارة: بالتيمم بالتراب الطاهر عند عدم الماء، أو العجز عن استعماله، ويدل لذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُم مَّرْضَىٰۤ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدُّ مِن النَّهَ الْفَالِي الْفَالَم عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة من الآية ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام مسلم في صحيحه في ـ كتاب الطهارة ـ باب فضل الوضوء ـ ج ٢٠٣/، رقم الحديث ٢٠٣٪.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة من الآية ٦.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة من الآية ٦.

رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً)) رواه البخاري(۱)، ومسلم(۲).

### ثانياً: وسائل إزالة الخبث:

وهي: المياه ويدل لذلك ما روته أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما قالت: قال رسول الله ويدل الخيض يصيب الثوب ((تحته ثم تقرصه بالماء ثم تنضحه ثم تصلى فيه)) متفق عليه (٢٠).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على حين بال الأعرابي في المسجد ((هريقوا على بوله سجلاً من ماء)) متفق عليه (١٠٠٠).

كما قد تحصل الطهارة: بالسوائل المزيلة للنجاسة مثل: القاز، والكلوركس، وسائر أنواع المنظفات كالبخار وغيره إذا زالت بها النجاسة.

كما تحصل: بالدباغ ويدل لذلك قوله ﷺ حين ماتت شاة ميمونة رضي الله عنها: ((و أخذتم إهابها )) قالوا: إنها ميتة، فقال ﷺ: ((يطهرها الماء والقرظ))(٥)

<sup>(</sup>۱) في صحيحه ١٢٦/١ واللفظ له، كتاب التيمم، في الباب الأول منه حيث عنون للباب بقوله: حدثنا، رقم الحديث ٣٣٥.

<sup>(</sup>٢) في صحيحه ١/٣٧٠. ٣٧١، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، رقم الحديث ٥٢١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ١١٦/١، كتاب الحيض، باب غسل دم الحيض، رقم الحديث ٣٠٧، وصحيح مسلم ٢٩١، كتاب الطهارة، باب نجاسة الدم وكيفية غسله، رقم الحديث ٢٩١.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٩١/١، كتاب الوضوء، باب صب الماء على البول في المسجد، رقم الحديث ٢٢٠، وصحيح مسلم ٢٣٦/١، كتاب الطهارة، باب وجوب غسل البول وغيره من النجاسات إذا حصلت في المسجد وأن الأرض تطهر بالماء من غير حاجة إلى حفرها، رقم الحديث ٢٨٤.

<sup>(</sup>٥) القرظ: حب شجر السلم يدبغ به. المصباح المنير ٢/١٨٤. ( مادة قرظ).

رواه أحمد(١) والنسائي(٢) وصححه الحاكم(٦).

كما تحصل: بالاستحالة فإذا استحالت الخمر من نفسها فصارت خلاً، طهرت. ويطهر المتنجس الصقيل مثل: الزجاج، وبلاط الرخام بالدلك؛ لزوال عين النجاسة، وأثرها بذلك.

والطهارة المعنوية هي: طهارة القلب من الشرك بالله تعالى ؛ ولهذا فإن المؤمن لا ينجس يدل لذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه حين قابل النبي الله في إحدى طرق المدينة فانخنس عنه ؛ لأنه كان جنباً وذهب واغتسل ثم عاد فسأله النبي الله:

"أين كنت يا أبا هريرة؟" قال: كنت جنباً فكرهت أن أجالسك وأنا على غير طهارة، فقال ﷺ: ((سبحان الله إن المؤمن لا ينجس)) رواه البخاري(١)، ومسلم(٥).

أما المشرك فنجس بنجاسة الشرك في قلبه لكن بدنه لا ينجس إلا بالنجاسة الحسية فلو صافح المؤمن مشركاً مبلول اليد بالماء لا تنجس يده.

وقد أباح الإسلام زواج الكتابية وهي مشركة نجسة ومع ذلك فإن زوجها يمسها ويأكل ما تخبزه ويلبس ما تغسله وقد قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ خَبَسٌ فَلَا يَقْرَبُواْ ٱلْمَشْجِدَ ٱلْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَعْذَا ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) في مسنده (٤١٤/٤٤) ، رقم الحديث ٢٦٨٣٣.

<sup>(</sup>٢) في سننه (٧٤/٧ـ ١٧٥، كتاب الفرع والعتيرة، باب ما يدبغ به جلود الميتة، رقم الحديث ٢٤٨.

<sup>(</sup>٣) الحديث صححه الحاكم وابن السكن كما نقله عنهما الحافظ ابن حجر في التلخيص ١٩٩١، وكذلك نقل التصحيح عنهما الإمام الشوكاني في نيل الأوطار ٨٣/١، وحسنه ابن الملقن في تحف المحتاج إلى أدلة المنهاج ٢١٠/١برقم ١٣١، وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع الصغير ٢/ ٩٢٩، برقم ٥٣٣٤.

<sup>(</sup>٤) في صحيحه ١٠٩/١، كتاب الغسل، باب عرق الجنب وأن المسلم لا ينجس، رقم الحديث ٢٨٣.

<sup>(</sup>٥) في صحيحه ٢٨٢/١، كتاب الحيض، باب الدليل على أن المسلم لا ينجس، رقم الحديث ٣٧١.

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة من الآية ٢٨.

وقد ربط ﷺ ثمامة بن أثال في المسجد، رواه البخاري (۱) ومسلم (۲). وأنزل ﷺ وفد ثقيف (۲)، ووفد نصارى نجران (۱) حين قدموا عليه المسجد.

والأصل في الأعيان الطهارة، ولا ينجس منها إلا ما ثبت النص بنجاسته.

ولا تلازم بين تحريم العين ونجاستها، ومن زعم ذلك فقد أخطأ فإن تحريم العين لا يدل على نجاستها بمطابقة ولا تضمن ولا النزام، فتحريم الخمر والميتة والدم لا يدل على نجاستها(٥).

وإذا ثبتت نجاسة بعض المحرمات فلأدلة أخرى تنص على ذلك كقوله صلى الله عليه وسلم في جلد الميتة ((أيما إهاب دبغ فقد طهر))(١) فدل على أن جلدها قبل الدبغ نجس وكذلك بقية أعضائها.

<sup>(</sup>١) في صحيحه ١٦٨/١، كتاب الصلاة، باب دخول المشرك المسجد، رقم الحديث ٤٦٩.

<sup>(</sup>٢) في صحيحه ١٣٨٦/٣ ، كتاب الجهاد والسير، باب ربط الأسير وحبسه وجواز المنّ عليه، رقم الحدث ١٧٦٤.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ٤٣٨/٢٩ حيث ساق الحديث بسنده إلى الحسن عن عثمان بن أبي العاص: أن وفد ثقيف قدموا على رسول الله ﷺ، فأنزلهم المسجد؛ ليكون أرقَّ لقلوبهم ... رقم الحديث ١٧٩١٣. قال المحقق الشيخ شعيب الأرنؤوط: رجاله ثقات رجال الصحيح غير أن في سماع الحسن من عثمان اختلاف ... وقد ذكر البخاري في التاريخ الكبير ٢١٢/٦ عن الحسن قوله: كنا ندخل على عثمان بن أبي العاص، وهذا يثبت سماعه منه. حاشية المسند ٢٠٧/٢٦.

<sup>(</sup>٤) قال الإمام ابن القيم: قال ابن إسحاق وفد على رسول الله صلى الله عليه وسلم وفد نصارى نجران المدينة حدثني محمد بن جعفر بن الزبير قال: لما قدم وفد نجران على رسول الله صلى الله عليه وسلم، دخلوا عليه مسجده بعد صلاة العصر ... زاد المعاد ٣٢٩/٣ قال المحقق الشيخ شعيب الأرنؤوط: رجاله ثقات لكنه منقطع. وانظر تفسير ابن كثير ٣٦٩/١، والبداية والنهاية ٢٧١/٧، وسيرة ابن هشام ٥٧٤/١.

<sup>(</sup>٥) الدراري المضيّة ١ /٢٨.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الإمام أحمد في المسند ٣٨٢/٣، رقم الحديث ١٨٩٥، قال المحقق الشيخ/ شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح ، وأخرجه مسلم في صحيحه ٢٧٧/١، كتاب الحيض، باب طهارة جلود الميتة بالدباغ، رقم الحديث ٣٦٦، وأخرجه الترمذي في سننه ١٩٣/٤، كتاب اللباس، باب ما جاء في جلود الميت إذا دبغت، رقم الحديث ١٧٢٨، وقال: حسن صحيح.

ولوكان مجرد تحريم العين مستلزماً لنجاستها لكانت النساء المنصوص على تحريهن في القران في قول تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا تُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخُوَاتُكُمْ ﴾ (١) الآية، في عداد الأعيان النجسة، ولم يقل بذلك أحد، بخلاف الحكم بنجاسة العين فيلازمها التحريم؛ لأن كل نجس يحرم قربانه ويمنع من ملامسته.

والخمر المنتنة نجسة ؛ لخبث رائحتها وتغير طبيعتها ففيها شبه بما غيّره الهضم من الطعام، وهي أم الخبائث وهي رجس خبيث ولا يلحق بها ما أسكر من النباتات بأصل الخلقة كالحشيش والأفيون، ولا ما أسكر مما ليس فيه نتن كالكولونيا، والبنزين، والغراء ونحو ذلك مما يستعمله الناس للتنظيف، أو التعقيم، أو التطيب.

<sup>(</sup>١)سورة النساء من الآية ٢٣.

# أحكسام الماء

الماء من أهم عناصر الحياة في الأرض قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ مَى ﴾ (١).

وقد خلقه الله طَهُوراً مطهراً كما قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً طَهُورًا ﴾ (٢).

ثم يخزن منه ما يشاء سبحانه في مستودعات في جوف الأرض لحاجة الخلق قال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً بِقَدَرِ فَأَسْكَنَّهُ فِي ٱلْأَرْضِ ۗ وَإِنَّا عَلَىٰ ذَهَابٍ بِهِ عَلَىٰ لَهَابٍ بِهِ عَلَىٰ لَهُ اللَّهُ عَلَىٰ لَعَلَىٰ لَهُ اللَّهُ عَلَىٰ لَا عَلَىٰ لَهُ اللَّهُ عَلَىٰ لَهُ اللَّهُ عَلَىٰ لَهُ اللَّهُ عَلَىٰ لَهُ اللَّهُ عَلَىٰ لَهُ عَلَىٰ لَا عَلَىٰ لَا عَلَىٰ لَا عَلَىٰ لَا عَلَىٰ لَا عَلَىٰ لَا عَلَىٰ لَهُ عَلَىٰ لَا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ لَعَلَىٰ عَلَىٰ لَمُ عَلَىٰ لَا عَلَىٰ لَا عَلَىٰ لَا عَلَىٰ لَمُ عَلَىٰ لَا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ لَا عَلَىٰ لَا عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ لَا عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ ع

والبحار تمثل غالبية مساحة الأرض وماؤها طَهُور بيَّن ذلك النبي صلى الله عليه وسلم للصحابة عندما سأله رجل عن حالهم إذا ركبوا البحر وليس معهم إلا ماء قليل لا يكفي لشربهم ووضوئهم فقال النبي على حينئذ عن البحر: ((هو الطَهُور ماؤه الحل ميته))(1).

وينقسم الماء من حيث الطهارة وضدها إلى قسمين:

١- الطُّهُور: بفتح الطاء وهو ما يحمل اسم الماء ولم يتغير بنجاسة.

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء من الآية ٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان من الآية ٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون الآية ١٨.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد في المسند ١٧١/١٢، رقم الحديث ٧٢٣٣، قال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: حديث صحيح، وأخرجه الترمذي في سننه ١٠١،١٠١، في أبواب الطهارة، باب ما جاء في ماء البحر أنه طَهُور، رقم الحديث ١٩، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح، وأخرجه أبو داود في سننه ١٠٤١، كتاب الطهارة، باب الوضوء بماء البحر، رقم الحديث ٨٣، وصحح الحديث الشيخ الألباني في إرواء الغليل ٤٢/١، وفي صحيح سنن أبي داود ٣٣/١، رقم الحديث ٨٣.

ويشمل مياه الآبار والأنهار والبحار سواء تغير لونه العادي بطاهر وقع فيه مثل التراب أو قطع كافور أو دهن أو نحو ذلك إذا بقى له اسم الماء.

فإن تغير اسمه بأن أصبح يسمى مرقاً أو شاياً أو بيبسيا فقد خرج من جنس الماء إلى جنس آخر فلا تشمله أحكامه مثل الوضوء به والغسل.

والماء الطهور: هو الذي يرفع الحدث الأصغر بالوضوء به والحدث الأكبر بالاغتسال به ويزيل النجاسة الطارئة إذا غسلت به.

٢- النجس: وهـ و ما تغير لـ ونـ ه أو ريحـ ه أو طعمه بنجاسة لاقته فلو تغير ريحه أو طعمه بمجاورة بخاسة لم ينجس كالماء الذي تغير ريحـ ه وطعمـ ه بمجاورة ميتة.

وتنجس الماء الملاقي للنجاسة بتغيره بها مجمع عليه بين العلماء، ومستند الإجماع حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه في بئر بضاعة وفيه قيل: يا رسول الله أنتوضاً من بئر بضاعة، وهي بئر يُلقى فيها الحيض والنتن ولحوم الكلاب؟ قال: ((الماء طهور لا ينجسه شيء))(۱)، وعند الدار قطني عن ثوبان قال: قال رسول الله على ريحه أو لونه أو طعمه))(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ٣٥٩.٣٨٥/١٧، رقم الحديث ١١٢٥٧، قال الحافظ ابن حجر: صححه أحمد بن حنبل ويحي بن معين وأبو محمد بن حزم ... التلخيص الحبيرا ١٣/. وأخرجه أبو داود في سننه ١٣/١٥٤، في كتاب الطهارة، باب ما جاء في بثر بضاعة، رقم ٢٦. وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٨٨١، برقم ٢٦. وأخرجه الترمذي في جامعه ١٩٥٩، في أبواب الطهارة، باب ما جاء أن الماء لا ينجسه شيء ، رقم الحديث ٢٦. قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح. وأخرجه النسائي ١٩٧٤، في كتاب المياه، باب ذكر بئر بضاعة، رقم الحديث ٢٣٦. وصححه الإمام النووي في المجموع ١١٠١١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدار قطني في سننه ٢٨/١، كتاب الطهارة، باب الماء المتغير، قال: حدثنا محمد بن موسى البزاز نا علي بن السراج نا أبو شرحبيل عيسى بن خالد نا مروان بن محمد نا رشدين بن سعد نا معاوية بن صالح عن راشد بن سعد عن ثوبان رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (الماء طهور إلا ما غلب على ربحه أو على طعمه) قال الدار قطني: لم يرفعه غير رشدين بن سعد عن معاوية بن صالح وليس بالقوي. روى الإمام البيهقي بسنده إلى أن قال: أخبرنا الربيع حدثنا الشافعي قال: =

ويرى كثير من الفقهاء أن هناك قسماً ثالثاً يسمونه الطاهر ويصفونه بأنه غير مطهر ويجعلون منه ما يأتى:

أ- ما تغير لونه أو طعمه أو ريحه بطاهر غير أوصافه أو أحدها إذ لم يَعُد ماءً
 مطلقاً ويرد ذلك بأنه لا يخلو من واحد من حالين:

أحدهما: أن يتغير مع ذلك اسمه كالمرق والقهوة وحينئذ لا يسمى ماء.

والثاني: أن لا يتغير مسماه بل يظل معروفاً باسم الماء وحينئذ فليس في الشرع ما يدل على منع استعماله في الطهارة .

ب - ما رفع بقليله حدث حيث استعمل في طهارة فلا يستعمل مرة أخرى، وليس لهذا دليل يعتمد عليه من نصوص الشارع.

ج- ما غمس فيه يد قائم من نوم ليل ناقض للوضوء وكان قليلاً دون القلتين، ودليل ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " إذا استيقظ أحدكم من نومه فلا يغمس يده في الإناء حتى يغسلها ثلاثاً فإنه لا يدرى أين باتت يده " متفق عليه(۱).

ويُرد ذلك بأن الحديث نص في النهي عن الغمس قبل غسلها ثلاثاً وليس فيه تعرض لحكم الماء وأنه سُلب الطهورية وأيضا فإن الكافر لو غمس يده في الإناء

<sup>=</sup> وما قلت من أنه إذا تغير طعم الماء ولونه وريحه كان نجسا يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم من وجه لا يثبت أهل الحديث مثله وهو قول العامة لا أعلم بينهم خلافا. السنن الكبرى مع الجوهر النقي ٢٦٠١. قال الإمام النووي: اتفقوا على ضعفه وهذا الضعف في آخره وهو الاستثناء . المجموع ١١٠٠١. قال الإمام الزيلعي: هذا الحديث ضعيف فإن رشدين بن سعد جرحه النسائي وابن حبان وأبو حاتم وقال: لا يحتج بمثله. نصب الراية ١٩٤/١.

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ج: ١ ص: ٧٣، كتاب الوضوء، باب الاستجمار وترا، رقم الحديث ١٦٢، صحيح مسلم ج: ١ ص: ٢٣٣، كتاب الطهارة، باب كراهة غمس المتوضئ وغيره يده المشكوك في نجاستها في الإناء قبل غسلها ثلاثا، رقم الحديث ٢٧٨.

لا يسلب الماء الذي فيه الطهورية، والعلة واحدة في النائم مسلماً أو كافراً ولا يسلّم أن العلة تعبدية.

قال الشيخ محمد بن عثيمين رحمه الله: (والصحيح أن الماء قسمان طهور، ونجس وأن الطاهر لا وجود له في الشريعة وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية (۱)، والدليل على هذا عدم الدليل إذ لو كان موجوداً في الشرع لكان أمراً معلوماً مفهوماً تأتي به الأحاديث بينة واضحة لأنه ليس بالأمر الهين إذ يترتب عليه إما أن يصلي بهذا الماء أو يتيمم )(۱).

وقال محمد صديق حسن خان: "وبالجملة فليس في هذا الباب شيء يعتد به ويجب العمل به... ومن المحال أن يكون الله تعالى شرع في هذه المسائل لعباده شيئاً زيادة على ما ينفكُون عنه من الارتفاقات وهي مما يكثر وقوعه وتعم به البلوى ثم لا ينص عليه النبي المحلية ولا يستفيض في الصحابة ومن بعدهم ولا حديث واحد فيه" (٢).

ولا يحل للمسلم أن يبول في الماء الراكد لئلا يفسده على نفسه وعلى إخوانه ولا يختسل فيه بل يتناول منه الماء ويغتسل خارجه، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ((لا يبولن أحدكم في الماء الدائم الذي لا يجري ثم يغتسل فيه)) رواه البخارى().

وعند مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: ((لا يغتسلن أحدكم في الماء الدائم وهو جنب)) فقالوا : يا أبا هريرة كيف يفعل؟ قال: يتناوله تناولاً (٥٠٠).

<sup>(</sup>۱) بجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج: ۲۱ ص: ۲۷.۲۵.

<sup>(</sup>٢) الشرح الممتع على زاد المستقنع ١/٤٤.

<sup>(</sup>٣) الروضة الندية شرخ الدرر البهية ١/٥٨.

<sup>(</sup>٤) في صحيحه ج: ١ ص: ٩٦، في كتاب الوضوء، باب البول في الماء الدائم رقم ٢٣٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في صحيحه ج: ١ ص: ٢٣٦، في كتاب الطهارة، باب النهي عن الاغتسال في الماء الراكد، رقم الحديث ٢٨٣.

ولا يكره البول والاغتسال في البحر والنهر الكثير إن لم يؤذ به أحداً.

ويتوضأ الرجل بفضل طهور المرأة؛ لأن ابن عباس رضي الله عنهما قال: اغتسل بعض أزواج النبي ﷺ ليتوضأ منها أو يغتسل فقالت: يا رسول الله إنى كنت جُنباً، فقال رسول الله ﷺ: ((إن الماء لا يجنب)(١).

ولا تزول طهورية الماء باستعماله في رفع الحدث فقد كان الصحابة رضي الله عنهم يتسابقون إلى ما تساقط من وضوء الرسول ﷺ فيتمسحون به.

رواه البخاري(٢) عن أبي جحيفة.

<sup>(</sup>۱) الحديث أخرجه أبو داود في سننه: ج: ١ ص: ٥٦.٥٥ ، كتاب الطهارة ، باب الماء لا يجنب ، رقم الحديث ٦٨ ، قال المحدث الألباني في الحكم على الحديث: صحيح . صحيح سنن أبي داود ٢٩/١ ، برقم ٦٨ ، وأخرجه الترمذي في جامعه: ج: ١ ص: ٩٤ ، في أبواب الطهارة ، باب ما جاء في الرخصة في ذلك ، رقم الحديث ٥٦ ، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح ، وأخرجه الدار قطني بسنده عن ابن عباس عن ميمونة قالت: أجنبت فاغتسلت من جفنة ففضلت فيها فضلة فجاء النبي تلا يغتسل منه فقلت: إني قد اغتسلت منه فقال: (الماء ليس عليه جنابة فاغتسل منه). سنن الدار قطني ج: ١ ص: ٥٦ ، كتاب الطهارة ، باب استعمال الرجل فضل وضوء المرأة . قال الإمام النووي: حديث ميمونة صحيح صريح . المجموع ٢٩٠١ ، ١٩١ .

<sup>(</sup>٢) في صحيحه ج: ١ ص: ٨١.٨١، كتاب الوضوء، باب استعمال فضل وضوء الناس وأمر جرير بن عبد الله أهله أن يتوضؤوا بفضل سواكه، رقم الحديث ١٨٧، قال: حدثنا آدم قال حدثنا شعبة قال حدثنا الحكم قال سمعت أبا جحيفة يقول: خرج علينا رسول الله بالهاجرة فأتي بوضوء فتوضأ فجعل الناس يأخذون من فضل وضوئه فيتمسحون به ...

## بابالأنية

الآنية: جمع إناء وهو الوعاء الذي يحفظ فيه أو يجمع فيه، وذكر هنا؛ لأن الماء لا بد له من إناء يحفظ فيه إذا أخذه الإنسان من مستقره من البئر، أو النهر، أو البحر. والأصل في الآنية الحل والإباحة يدل لذلك قوله تعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ لَكُم مًا فِي أَلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ (١).

ومن السنة قوله ﷺ: ((وما سكت عنه فهو عفو)) رواه الحاكم (٢) وصححه. ويشترط في الآنية المباحة ثلاثة شروط:

١ - أن تكون طاهرة:

فلا يجوز استعمال النجس كجلد الكلب والخنزير فإنه لا يطهره الدبغ.

وينبغي أن يعلم أن الجلود بالنسبة لطهارتها تنقسم إلى ما يأتي :

أ- جلد الآدمي وهو طاهر ولكن لا يجوز استعماله لحرمته .

ب- جلد الحيوان الذي يحل أكله بالذكاة، وهذا طاهر بالذكاة الشرعية لقوله ﷺ: ((دباغها ذكاتها)) رواه أحمد (٢) والنسائي (١).

ج ـ جلد الحيوان الذي لا يحل أكله بالذكاة. وهو قسمان :

الأول: ما كان نجساً في الحياة كالكلب والخنزير فهذا لا يطهر بالذكاة ولا بالدبغ.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة من الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٢) في مستدركه على الصحيحين ج: ٢ ص: ٤٠٦، رقم الحديث ٣٤١٩، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، وقال الحافظ الهيثمي: إسناده حسن ورجاله موثقون. مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ١٧١/١.

<sup>(</sup>٣) في مسنده ٢٥٤/٣٣، رقم الحديث ٢٠٠٦١.

<sup>(</sup>٤) في سننه ١٧٤/٧، كتاب الفرع والعتيرة، باب جلود الميتة، رقم الحديث ٢٤٦.٤٢٤٦. قال المحدث الألباني في الحكم على الحديث: صحيح. صحيح سنن النسائي ١٤٦/٣، برقم٤٢٥٧.

والثاني : ما كان طاهراً في الحياة كالحمار والبغل والهرة ونحوها فهذا لا تطهره الذكاة، وهل يطهره الدبغ ؟

فيه قولان للعلماء كلاهما اختيار لشيخ الإسلام ابن تيمية ١١٠ رحمه الله.

د - جلد ميتة الحيوان الذي يؤكل لحمه لو ذُكِّي، وهذا يطهر بالدباغ فقد روت أم المؤمنين ميمونة بنت الحارث رضي الله عنها أن النبي شمر بشاة يجرونها فقال: (( لو أخذتم إهابها )) قالوا: إنها ميتة قال: (( يطهرها الماء والقرظ )) رواه أحمد والنسائي والحاكم وصححه (٢). وبهذا نعلم أن ما نستورده من بلاد الكفار من المصنوعات الجلدية كالنعال والحقائب طاهرة ما لم تكن من جلد كلب، أو خنزير ؛ لأنها تدبغ فإن كانت جلد ميتة كفي فيها الدبغ وإلا فهي طاهرة بدونه (٢).

### ٢- أن تكون مملوكة أو مأذوناً في استعمالها :

فلا يباح استعمال الآنية المغصوبة ولا استعمال الآنية المأذون فيها فيما لا يشمله الإذن فإن فعل ذلك أثم وصحت طهارته.

## ٣- أن لا يرد في استعمال جنسها نص محرم:

فلا يجوز استعمال آنية الذهب والفضة وقد ورد في النهي عن استعمالها أحاديث منها حديث حذيفة ابن اليمان رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنها تشربوا في آنية الذهب والفضة ولا تأكلوا في صحافها فإنها لهم في الدنيا ولكم في الآخرة)) متفق عليه (١).

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوي شيخ الإسلام ٢١/٩٥،١١، الفتاوي الكبري ج: ١ ص: ٢٦٦، ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) تقدم ص ٣.

<sup>(</sup>٣) المجموع ١/٢١٦. ٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ٤٤١/٣، في كتاب الأطعمة، باب الأكل في إناء مفضَّض، رقم الحديث ٥٤٢٦، وأخرجه مسلم ٣/ ١٦٣٧، كتاب اللباس والزينة، باب تحريم استعمال إناء الذهب والخرجه مسلم على الرجال والنساء وخاتم الذهب والحرير على الرجل وإباحته للنساء وإباحة العلم ونحوه للرجل مالم يزد على أربع أصابع، رقم الحديث ٢٠٦٧.

وعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((من شرب في آنية الذهب والفضة أو في شيء فيه منهما فإنما يجرجر في بطنه نار جهنم)) رواه الدارقطنى وقال إسناده حسن (۱).

والاستعمال في الوضوء والغسل في معنى الاستعمال في الأكل والشرب المنصوص عليه فإن اتخذ شيئاً منها للقنية والزينة فمذهب الحنابلة المنع من ذلك ؛ لما فيه من الخيلاء وكسر قلوب الفقراء وتحريم الاستعمال والاتخاذ عام للرجال والنساء فإن خالف فاستعمل آنية الذهب أو الفضة في الطهارة أثم وصحت طهارته ؛ لأن النهي لا يعود إلى نفس الوضوء وإنما يعود إلى استعمال إناء الذهب، أو الفضة مطلقاً وهو أمر خارج عنه.

ويجوز استعمال ضبة يسيرة من فضة لحاجة، فعن أنس بن مالك رضي الله عنه أن قدح النبي الله النجاري(٢).

ويباح استعمال أواني الكفار سواء حلت ذبائحهم وهم أهل الكتاب، أو لم تحل ذبائحهم وهم بقية الكفار غير أهل الكتاب، لكن إن علم استعمالها في نجاسة فلا بد

<sup>(</sup>١) سنن الدارقطني ج: ١ ص: ٤٠، كتاب الطهارة، باب أواني الذهب والفضة.

وقال ابن الملقن في كتابه خلاصة البدر المنير١ /٢٦.

حديث من شرب في آنية الذهب والفضة أو إناء فيه شيء من ذلك فإنما يجرجر في جوفه نار جهنم رواه الدارقطني، والبيهقي، والحاكم، في علوم الحديث من رواية ابن عمر وهو حديث ضعيف لا يصح كما قاله ابن القطان في علمه قال البيهقي والمشهور عن ابن عمر في المضبب موقوفا عليه أنه كان لا يشرب في قدح فيه حلقة فضة ولا ضبة فضة.

<sup>(</sup>۲) في صحيحه ج: ۲ ص: ۳۹۰، كتاب فرض الخمس، باب ما ذكر من درع النبي ﷺ، وعصاه، وسيفه، وقدحه، وخاتمه وما استعمل الخلفاء بعده من ذلك مما لم تذكر قسمته ومن شعره ونعله وآنيته مما يتبرك به أصحابه وغيرهم بعد وفاته، رقم الحديث ۳۱۰۹.

من غسلها قبل الاستعمال، وقد توضأ النبي الله وأصحابه من مزادة امرأة مشركة، متفق عليه (۱).

ويباح لبس ثيابهم التي لبسوها لكن إن كانت مما يلي عوراتهم كالسراويل غسلها قبل الاستعمال ؛ لعدم تحرزهم من النجاسات.

ويستحب تغطية الآنية، فعن جابر بن عبدالله رضي الله عنهما قال: قال رسول الله على: ((غطُوا الإناء وأوكوا السقاء فإن في السنة ليلة ينزل فيها وباء لا يمر بإناء ليس عليه غطاء أو سقاء ليس عليه وكاء إلا نزل فيه من ذلك الوباء)) رواه مسلم (٢).

ولا يجوز استعمال الآنية التي صنعت على صورة حيوانات مجسمة ؛ لأن التصوير التجسيمي حرام، فقد ثبت عن ابن عباس رضي الله عنهما قال : سمعت رسول

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ١٢٨/١. ١٣٠، كتاب التيمم، باب الصعيد الطيب وضوء المسلم يكفيه من الماء، رقم الحديث ٣٤٤، وأخرجه مسلم ٤٧٤/١. ٢٧٦، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب قضاء الصلاة الفائتة واستحباب تعجيل قضائها، رقم الحديث ٦٨٢.

<sup>(</sup>٢) في صحيحه ج: ٣ ص: ١٥٩٤، كتاب الأشربة، باب الأمر بتغطية الإناء وإيكاء السقاء وإغلاق الأبواب وذكر اسم الله عليها وإطفاء السراج والنار عند النوم وكف الصبيان والمواشي بعد المغرب، رقم الحديث ٢٠١٤.

<sup>(</sup>٤) في سننه ٤/ ١١٨، كتاب الأشربة، باب في إيكاء الآنية، رقم الحديث ٣٧٣٤. وقد صححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٤٣٣/٢، برقم ٣٧٣٤.

الله ﷺ يقول: ((كل مصور في النار يَجعل له بكل صورة صورها نفسا فتعذُّبه في جهنم)) متفق عليه(١).

وعن أبي الهياج الأسدي قال: قال لي علي بن أبي طالب رضي الله عنه: ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله ﷺ: ((أن لا تدع صورة إلا طمستها ولا قبراً مشرفاً إلا سويته)) رواه مسلم(٢).

وتستحب إعارة الآنية لمن احتاجها إذا لم يُعلم منه إتلافها، أو يظن منه ذلك ظنا غالبا؛ لأنها من الماعون الذي نهى الله عن منعه في قوله تعالى في وصف المكذبين بيوم الدين: ﴿وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ﴾(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ٨٣/٤، كتاب اللباس، باب من لعن المصور، رقم الحديث ٥٩٦٣، وأخرجه مسلم واللفظ له ١٦٧١/٣، كتاب اللباس والزينة، باب تحريم تصوير صورة الحيوان، رقم الحديث ٢١١٠.

<sup>(</sup>٢) في صحيحه ج: ٢ ص: ٦٦٦، في كتاب الجنائز، باب الأمر بتسوية القبر، رقم الحديث ٩٦٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الماعون آية ٧.

### الاستنجاء والاستجمار

الاستنجاء لغة : مصدر استنجى، والنجو: القطع ومنه قول العرب نجوت الشجر. يعنى: قطعتها.

وهو في اصطلاح الفقهاء : إزالة الخارج من السبيلين بالماء أو نحوه.

والاستجمار لغة: مصدر استجمر، والجمار: الحجارة الصغيرة.

وهو في الاصطلاح: إزالة الخارج من السبيلين بالحجارة ونحوها.

والاستنجاء، أو الاستجمار: طهارة مشروعة لمن قضى حاجته يدل على مشروعيتها الكتاب والسنة.

أما الكتاب فقد أثنى الله تعالى على أهل مسجد قباء بقوله: ﴿فِيهِ رِجَالٌ عَلَى أَهُ اللَّهُ عَلَى الله تعالى على أهل مسجد قباء بقوله: ﴿فِيهِ رِجَالٌ عَجُبُورَ أَن يَتَطَهَّرُوا أَو ٱللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُطَّهِرِينَ ﴾ (١) فقد ورد أنها نزلت فيهم ؛ لأنهم كانوا يتبعون الحجارة بالماء في الاستنجاء (٢).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة من الآية ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) قال الإمام البزار: حدثنا عبد الله بن شبيب حدثنا أحمد بن محمد بن عبد العزيز وجدت في كتاب أبي عن الزهرى عن عبيد الله بن عبد الله عن ابن عباس قال: نزلت هذه الآية في أهل قباء "رجال يحبون أن يتطهروا والله يحب المطهرين" فسألهم رسول الله فقالوا: إنا نتبع الحجارة الماء. قال البزار: لا نعلم أحدا رواه عن الزهرى إلا محمد بن عبد العزيز، ولا عنه إلا ابنه. كشف الأستار ١٠٠١. قال الحافظ ابن حجر: محمد بن عبد العزيز ضعفه أبو حاتم فقال: ليس له ولا لأخويه عمران وعبد الله حديث مستقيم، وعبد الله بن شبيب ضعيف أيضا، وقد روى الحاكم من حديث مجاهد عن ابن عباس أصل هذا الحديث، وليس فيه إلا ذكر الاستنجاء بالماء حسب، ولهذا قال النووي في شرح المهذب ١١٩/١ علووف في طرق الحديث أنهم كانوا يستنجون بالماء وليس فيها أنهم كانوا يمعون بين الماء والأحجار، وتبعه ابن الرفعة فقال: لا يوجد هذا في كتب الحديث، وكذا قال الحب الطبري نحوه، ورواية البزار واردة عليهم وإن كانت ضعيف التلخيص الحبيرج: ١ ص: الحب الطبري نحوه، ورواية البزار واردة عليهم وإن كانت ضعيف التلخيص الحبيرج: ١ ص:

وأما السنة فعن عائشة رضى الله عنها قالت : قال رسول الله ﷺ:

((إذا ذهب أحدكم إلى الغائط فليستطب بثلاثة أحجار فإنها تجزئ عنه)) رواه أحمد (۱) وأبو داود (۲) والنسائي (۲) وابن ماجه (۱) والدارقطني وقال: إسناده صحيح (۵).

### = وفي الباب ما يلي:

أ. روى الإمام البيهقي بسنده: عن زائدة عن عبد الملك بن عمير قال: قال علي بن أبي طالب: إنهم كانوا يبعرون بعرا وأنتم تثلطون ثلطا فاتبعوا الحجارة الماء... سنن البيهقي الكبرى ١٠٦/١، كتاب الطهارة، باب الجمع في الاستنجاء بين المسح بالأحجار، والغسل بالماء... قال الحافظ ابن حجر في حكمه على أثر علي رضي الله عنه: إسناده حسن. الدراية في تخريج أحاديث المداية ١٩٦/١٩. ٩٧. قوله: (تثلطون ثلطا) ثلط البعير إذا ألقى بعره رقيقا. مختار الصحاح [مادة ثلط] ص٨٦.

ب- روى ابن ماجه بسنده: عن طلحة بن نافع أبو سفيان قال: حدثني أبو أيوب الأنصاري وجابر بن عبد الله وأنس بن مالك أن هذه الآية نزلت " فيه رجال يحبون أن يتطهروا والله يحب المطهرين" قال رسول الله ﷺ: ((يا معشر الأنصار إن الله قد أثنى عليكم في الطهور فما طهوركم؟)) قالوا: نتوضأ للصلاة، ونغتسل من الجنابة، ونستنجى بالماء. قال: ((فهو ذاك فعليكموه)).

سنن ابن ماجه ج: ١٠ ص: ١٢٧، كتاب الطهارة، باب الاستنجاء بالماء، رقم الحديث: ٣٥٥. وقد صححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه ١ /٦٣، رقم ٢٨٥.

قال الإمام الزيلعي: حديث ابن ماجه ... سنده حسن ... وفي الباب أثر جيد أخرجه البيهقي في سننه عن زائدة عن عبد الملك بن عمير عن علي بن أبي طالب قال: إن من كان قبلكم كانوا يبعرون بعرا وأنتم تثلطون ثلطا فاتبعوا الحجارة الماء...نصب الراية ج: ١ ص: ٢١٨.

- (١) مسند الإمام أحمد ٤٧٠/٤١، رقم الحديث ٢٥٠١٢.
- (٢)سنن أبي داود ج: ١ ص: ١٠ ـ ١١، كتاب الطهارة، باب الاستنجاء بالحجارة، رقم الحديث: ٤٠.
- (٣) سنن النسائي ١/١، كتاب الطهارة، باب الاجتزاء في الاستطابة بالحجارة دون غيرها، رقم الحديث ٤٤.
- (٤) سنن ابن ماجه ج: ١ ص: ١١٤، كتاب الطهارة وسننها، باب الاستنجاء بالحجارة والنهى عن الروث والرمة، رقم الحديث: ٣١٣.
  - (٥) سنن الدارقطني ج: ١ ص:٥٥، كتاب الطهارة، باب الاستنجاء، رقم الحديث: ٤. وقال المحدث الألباني في الحكم على هذا الحديث إنه: صحيح. إرواء الغليل ١٨٤/، رقم ٤٤.

والاستنجاء من إزالة النجاسة فهو من شروط الصلاة لمن أحدث.

وهل الأفضل الاستنجاء بالماء، أو الاستجمار بالحجارة، أو الجمع بينهما؟ الصحيح أن الجمع بينهما أفضل؛ لأنه أقطع للنجاسة وأنظف لليد ثم بعد ذلك الاكتفاء بالماء.

قال محمد صديق حسن خان: "لا شك أن الاستنجاء بالماء أفضل من الاستجمار بالحجارة من دون ماء ؛ لأنه أقطع للنجاسة فلا تبقى بعده عين للنجاسة ولا ريح بخلاف الاستنجاء بالحجارة فإذا لم يبق جزء من عين النجاسة بقي أثر من آثارها وإذا لم يبق شيء من الآثار بقيت الريح"(١).

ويأتي في المرتبة الأخيرة الاكتفاء بالحجارة، وقد ثبت ذلك بالسنة (٢) المطهرة التي لا خلاف في ثبوتها.

ويستحب أن يكون بثلاثة أحجار ؛ لأن أبا هريرة رضي الله عنه قال : كان النبي على الله عنه قال النبي على الله عنه قال النبي على المروثة والرَّمة. رواه أحمد (٢) وأبو داود (١) والنسائي (٥).

<sup>(</sup>١) الروضة الندية ١/١١٠.

<sup>(</sup>۲) منها: ما أخرجه البخاري بسنده عن أبي هريرة قال: اتبعت النبي رخرج لحاجته فكان لا يلتفت، فدنوت منه، فقال: ((ابغني أحجارا أستنفض بها أو نحوه ولا تأتني بعظم ولا روث)) فأتيته بأحجار بطرف ثيابي فوضعتها إلى جنبه وأعرضت عنه فلما قضى أتبعه بهن. صحيح البخاري ١٥٤ كتاب الوضوء، باب الاستنجاء بالحجارة، رقم الحديث ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ١٢/ ٩٠٤، قال المحقق الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده قوي.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود ٣/١، كتاب الطهارة، باب كراهية استقبال القبلة عند قضاء الحاجة، رقم الحديث ٨.

<sup>(</sup>٥) سنن النسائي ١ /٣٨، كتاب الطهارة، باب النهي عن الاستطابة بالروث، رقم الحديث ٤٠ قال المحدث الألباني في الحكم على الحديث: إنه حسن صحيح. صحيح سنن النسائي ١ /٢٣، برقم ٤٠.

وقد نهى النبي ﷺ في هذا الحديث عن الاستنجاء بالرمة وهي العظم وبروث البهائم؛ لأن العظام من طعام الجن، وروث البهائم من علف دوابهم كما ثبت ذلك عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((لا تستنجوا بالروث ولا بالعظام؛ فإنها زاد إخوانكم من الجن)) رواه أبو داود (۱)، والترمذي (۱)، والنسائي (۱). وهو عند مسلم في حديث ابن مسعود حين التقى النبي ﷺ بالجن فقرأ عليهم القرآن (۱).

ويقوم مقام الحجر كل جامد طاهر مزيل لعين النجاسة ليس له حرمة.

وفي هذا النزمن توفر في كثير من دورات المياه مناديل خاصة لإزالة النجاسة فاستعمالها قبل الماء مزيل للقذر، ووقاية لليد أثناء الاستنجاء، فيستحب ذلك لهذا السبب، وتقوم هذه المناديل مقام الحجارة.

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود١/٩ ـ ١٠، كتاب الطهارة، باب ما ينهي عنه أن يستنجي به، رقم الحديث٣٦.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ١ / ٢٩ ، أبواب الطهارة ، باب ما جاء في كراهية ما يستنجى به ، رقم الحديث ١٨.

<sup>(</sup>٣) سنن النسائي ١ /٣٧ ـ ٣٨، كتاب الطهارة، باب النهي عن الاستطابة بالعظم، رقم الحديث ٣٩. قال المحدث الألباني في الحكم على الحديث: إنه صحيح. صحيح سنن النسائي ١ /٢٣، برقم ٣٩.

<sup>(</sup>٤) ونصه ما رواه مسلم بسنده عن عامر قال: سألت علقمة هل كان ابن مسعود شهد مع رسول الله 素 以上 الله الحن قال فقال علقمة: أنا سألت ابن مسعود فقلت: هل شهد أحد منكم مع رسول الله 素 لله الحية الجن قال: لا ولكنا كنا مع رسول الله 素 ذات ليلة ففقدناه فالتمسناه في الأودية، والشعاب فقلنا: استطير: أو اغتيل قال: فبتنا بشر ليلة بات بها قوم فلما أصبحنا إذا هو جاء من قبل حراء قال فقلنا: يا رسول الله فقدناك فطلبناك فلم نجدك فبتنا بشر ليلة بات بها قوم، فقال: ((آتاني داعي الجن فذهبت معه فقرأت عليهم القرآن)) قال: فانطلق بنا فأرانا آثارهم وآثار نيرانهم وسألوه الزاد فقال: ((لكم كل عظم ذكر اسم الله عليه يقع في أيديكم أوفر ما يكون لحما وكل بعرة علف لدوابكم)) فقال رسول الله ﷺ: ((فلا تستنجوا بهما فإنهما طعام إخوانكم)) صحيح مسلم ١/ لاوابكم)) فقال راكم كل عظم بالقراءة في الصبح، والقراءة على الجن، رقم الحديث ٤٥٠.

### ولقضاء الحاجة آداب نلخصها فيما يأتي:

وإذا خرج قال: غفرانك لحديث عائشة رضي الله عنها أن النبي الله كان يقوله: رواه الخمسة (١)، وصححه الحاكم (٥)، والنووي في المجموع (١).

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ٥٠٣/٢ ـ ٥٠٤، أبواب الصلاة، باب ما ذكر من التسمية عند دخول الخلاء، رقم الحديث ١٠٠٠. الحديث حسنه الشيخ/أحمد شاكر محقق سنن الترمذي ٢٠٤، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٣٣٢/١، برقم ٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه ١٠٩/١، كتاب الطهارة، باب ما يقول الرجل إذا دخل الخلاء، رقم الحديث ٢٩٧. قال المحدث الألباني في الحكم على الحديث: إنه صحيح. صحيح سنن ابن ماجه، برقم ٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ج: ١ ص: ٦٦، كتاب الوضوء ، باب ما يقول عند الخلاء ، رقم الحديث ١٤٢٠. صحيح مسلم ج: ١ ص: ٢٨٤، كتاب الحيض، باب ما يقول إذا أراد دخول الخلاء، رقم الحديث ٣٧٥.

<sup>(</sup>٤) مسند الإمام أحمد ج٢٢ص١٢، رقم الحديث: ٢٥٢٠، قال الشيخ/ شعيب الأرنؤوط محقق الكتاب: إسناده حسن. سنن الترمذي ج: ١ ص: ١٢، أبواب الطهارة، باب ما يقول إذا خرج من الخلاء، رقم الحديث ٧. سنن أبي داود ج: ١ ص: ٨، كتاب الطهارة، باب ما يقول الرجل إذا خرج من الخلاء، رقم الحديث ٣٠. سنن ابن ماجه ج: ١ ص: ١١٠، كتاب الطهارة، باب ما يقول إذا خرج من الخلاء، رقم الحديث ٣٠٠. وأخرجه النسائي في عمل اليوم والليلة برقم: ٩٧. قال الشيخ/ الألباني في حكمه على الحديث: إنه صحيح، صحيح سنن ابن ماجه، برقم ٣٠٠.

<sup>(</sup>٥) المستدرك على الصحيحين ٢٦١/١، رقم الحديث٥٦٣، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٦) المجموع: ٧٥/١.

٢- أن يقدم رجله اليسرى عند دخول الخلاء، ورجله اليمنى عند الخروج منه ؟
 لأن النبي گل كان يقدم اليمين في مواطن التكريم كدخول المسجد ولبس النعل،
 واليسرى في ضد ذلك (۱).

٣- إن كان سيقضي حاجته في خلاء فيسن له أن يبعد عن الناس حتى لا يسمعوا صوت الخارج منه، ولا يشموا رائحته فإنه من الآداب الحسنة، وقد كان النبي الله إذا أراد قضاء حاجته أبعد المذهب واستتر عن الناس (٢).

٤- أن يطلب لبوله مكاناً لا يتطاير منه الرشاش إليه، ولا يعود إليه منحدراً ؛ ليسلم من تطاير النجاسة إليه، وقد أمر النبي ﷺ بالتنزه من البول في قوله ﷺ: ((استنزهوا من البول فإن عامة عذاب القبر منه)) رواه الدارقطني بسند صحيح (٢).

<sup>(</sup>۱) دليل ذلك: ما رواه البخاري بسنده عن عائشة قالت: كان النبي صلى الله عليه وسلم يعجبه التيمن في تنعله وترجله وطهوره وفي شأنه كله. صحيح البخاري ٧٤/١، كتاب الوضوء، باب التيمن في الوضوء والغسل، رقم الحديث: ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) دليل ذلك: ما رواه مسلم يسنده عن المغيرة بن شعبة قال: كنت مع النبي على في سفر فقال: يا مغيرة خذ الإداوة فأخذتها ثم خرجت معه فانطلق رسول الله على حتى توارى عني فقضى حاجته، ثم جاء وعليه جبة شامية ضيقة الكمين، فذهب يخرج يده من كمها فضاقت عليه، فأخرج يده من أسفلها، فصببت عليه فتوضأ وضوءه للصلاة، ثم مسح على خفيه ثم صلى. صحيح مسلم ج: ١ أسفلها، كتاب الطهارة، باب المسح على الخفين، رقم الحديث: ٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) سنن الدارقطني ج: ١ ص: ١٢٨، كتاب الطهارة، باب نجاسة البول والأمر بالتنزه منه والحكم في بول ما يؤكل لحمه، رقم الحديث: ٧. قال الدارقطني: الصواب أنه مرسل. وقد روى مسلم بسنده عن بن عباس قال مر رسول الله ﷺ على قبرين فقال: ((أما إنهما ليعذبان وما يعذبان في كبير أما أحدهما فكان يمشي بالنميمة وأما الآخر فكان لا يستتر من بوله))... وفي رواية لمسلم أيضا عن سليمان الأعمش بنفس السند الأول غير أنه قال: "وكان الآخر لا يستنزه عن البول، أو من البول". صحيح مسلم ١ / ٢٤٠ ـ ٢٤١، كتاب الإيمان، باب الدليل على نجاسة البول ووجوب الاستبراء منه، رقم الحديث: ٢٩٢، قال الإمام النووي عند شرحه لهذا الحديث: وأما قوله النبي ﷺ: ((لا يستنزه من بوله)) فروى ثلاث روايات يستتر بتائين مثناتين، ويستنزه بالزاى والهاء ، ويستبرئ بالباء الموحدة والهمزة، ... وكلها صحيحة ومعناها: لا يتجنبه ويتحرز منه. شرح النووي على صحيح مسلم ج: ٣ ص: ٢٠١.

٥- أن يستر عورته عن الناس؛ لأن النبي ﷺ قال: ((لا ينظر الرجل إلى عورة الرجل، ولا المرأة إلى عورة المرأة)) رواه مسلم(١١).

7- أن لا يصطحب معه حال قضاء الحاجة شيئاً له حرمة ، فقد كان النبي الله إذا دخل الخلاء نزع خاتمه رواه أهل السنن<sup>(۲)</sup> ، وصححه الترمذي<sup>(۳)</sup> ، والمنذري<sup>(۱)</sup> ، وابن دقيق العيد<sup>(۵)</sup> .

٧- أن يترك الكلام مع غيره ؛ لأن أبا سعيد رضي الله عنه روى عن النبي ﷺ أنه
 قال : ((لا يخرج الرجلان يضربان الغائط كاشفين عورتهما يتحدثان فإن الله يمقت

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ج: ۱ ص: ٢٦٦، كتاب الحيض، باب تحريم النظر إلى العورات، رقم الحديث: ٣٣٨.

<sup>(</sup>۲) سنن الترمذي ج: ٤ ص: ۲۲۹، كتاب اللباس، باب ما جاء في لبس الخاتم في اليمين، رقم الحديث: ۱۷٤٦. قال أبو عبسى: هذا حديث حسن غريب. وفي سنن الترمذي ط: بيت الأفكار الدولية: ص ٣٠٠، قال أبو عبسى: هذا حديث حسن صحيح غريب، وقال عنه الألباني: ضعيف. ضعيف سنن الترمذي ص ١٩١، برقم ٢٤٢١. السنن الكبرى للنسائي ج: ٥ ص: ٢٥١، كتاب الزينه، باب نزع الخاتم عند دخول الخلاء، رقم الحديث: ٢٤٥٩. قال أبو عبد الرحمن (النسائي): وهذا الحديث غير محفوظ. سنن ابن ماجه ١/١١، كتاب الطهارة، باب ذكر الله عز وجل على الخلاء والخاتم في الخلاء ، رقم الحديث: ٣٠٣. سنن أبي داود ج: ١ ص: ٥، كتاب الطهارة، باب الخاتم يكون فيه ذكر الله يدخل به الخلاء ، رقم الحديث: ١٩. قال أبو داود: هذا حديث منكر وإنما يعرف عن بن جريج عن زياد بن سعد عن الزهري عن أنس أن النبي التخذ خاتما من ورق ثم ألقاه...

<sup>(</sup>٣) في سننه كما مرّ في: ط:بيت الأفكار الدولية: ص٣٠٠، قال أبو عيسى هذا حديث حسن صحيح غريب.

<sup>(</sup>٤) كما في التلخيص الحبيرج: ١ ص: ١٠٨، وقال المنذري الصواب عندي تصحيحه فإن رواته ثقات أثبات.

<sup>(</sup>٥) في كتابه المسمى الاقتراح في معرفة الاصطلاح: ص ١٨٥.

على ذلك)) رواه أحمد(١)، وأبو داود(٢)، وابن ماحه(٦).

٨-أن لا يستقبل القبلة ولا يستدبرها أثناء قضاء الحاجة ؛ لأن أبا أيوب رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ((لا تستقبلوا القبلة ولا تستدبروها بغائط ولا بول ولكن شرّقوا أو غرّبوا)) متفق عليه ((شرقوا أو غربوا)) لأن القبلة في المدينة من ناحية الجنوب لكن من كانت القبلة بالنسبة له في جهة الشرق أو الغرب فليشمّل أو يجنّب.

قال الإمام النووي عند شرحه لهذا الحديث: قوله: [ أن رجلا مر ورسول الله صلى الله عليه وسلم يبول فسلم فلم يرد عليه آ. فيه أن المسلم في هذا الحال لايستحق جوابا وهذا متفق عليه . . . وكذلك يكره الكلام على قضاء الحاجة بأي نوع كان من أنواع الكلام ، ويستثنى من هذا كله موضع الضرورة كما إذا رأى ضريرا يكاد أن يقع في بئر أو رأى حية أو عقربا أو غير ذلك يقصد إنسانا أو نحو ذلك فإن الكلام في هذه المواضع ليس بمكروه بل هو واجب...

<sup>· (</sup>١) في المسند٤١٢/١٧، رقم الحديث: ١١٣١٠.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود ٤/١، كتاب الطهارة، باب كراهية الكلام عند الحاجة، رقم الحديث: ١٥. قال الشيخ الألباني: ضعيف، سنن أبي داود ص٢٦ ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه ١٢٢/ ، كتاب الطهارة ، باب النهي عن الاجتماع على الخلاء ، والحديث عنده ، رقم الحديث ٣٤ قال اللشيخ الألباني : ضعيف ، سنن ابن ماجه ص٥٦ ط : بيت الأفكار الدولية . أقول : يشهد للنهي عن التحدث أثناء قضاء الحاجة ما رواه مسلم بسنده عن ابن عمر أن رجلا مر ورسول الله على يبول فسلم فلم يرد عليه . صحيح مسلم ج : ١ ص : ٢٨١ ، كتاب الحيض ، باب التيمم ، رقم الحديث : ٣٧٠ فإذا لم يرد السلام مع أن الرد واجب فغير السلام من الكلام يكون المنع منه من باب أولى .

شرح النووي على صحيح مسلم ج: ٤ ص: ٦٥.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ج: ١ ص: ٦٦، كتاب الوضوء ، باب لا تستقبل القبلة بغائط أو بول إلا عند البناء جدار أو نحوه، رقم الحديث: ١٤٤. صحيح مسلم ج: ١ ص: ٢٢٤، كتاب الطهارة، باب الاستطابة، رقم الحديث ٢٦٤.

9- أن لا يتخلى في مكان يفسد على الناس الانتفاع به فلا يتخلى في مورد الماء، أو الظل النافع، أو الطريق المسلوك، أو في ماء يستفيد منه الناس، فعن أبي هريرة أن رسول الله والله وا

وعن جابر رضي الله عنه أن النبي رائع الله عنه أن الم

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ٢٢٦/ ، كتاب الطهارة ، باب النهي عن التخلي في الطرق والظلال ، رقم الحديث ٢٦٩

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود ٧/١، كتاب الطهارة، باب المواضع التي نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن البول فيها، رقم الحديث ٢٦.

قال الشيخ/ الألباني في الحكم على الحديث إنه: حسن. صحيح سنن أبي داود ١٩/١، برقم ٢٦.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه ١١٩/١، كتاب الطهارة، باب النهي عن الخلاء على قارعة الطريق، رقم الحدث: ٣٢٨.

قال الشيخ/ الألباني في الحكم على الحديث إنه: حسن. صحيح سنن ابن ماجه ١/٥٩، برقم ٣٢٨.

<sup>(</sup>٤) المستدرك على الصحيحين ٢٧٣/١، كتاب الطهارة، رقم الحديث٤٩٥.

<sup>(</sup>٥) في مسنده: ٢٤٨/١٦، رقم الحديث: ١٠٣٨٥.

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم ١ /٢٣٥، كتاب الطهارة، باب النهى عن البول في الماء الراكد، رقم الحديث: ٢٨١.

<sup>(</sup>٧) سنن النسائي ٢/١، كتاب الطهارة، باب النهى عن البول في الماء الراكد، رقم الحديث: ٣٥.

<sup>(</sup>٨) سنن ابن ماجه ١٢٤/١، كتاب الطهارة، باب النهي عن البول في الماء الراكد، رقم الحديث: ٣٤٣. قال الشيخ/ الألباني في الحكم على الحديث إنه: صحيح. صحيح سنن ابن ماجه ١١/١، برقم ٣٤٤.

۱۰-أن لا يبول في جحر ؛ لأنه قد يكون مأوى حية ، أو مسكن جان فيتأذى الفاعل ، وقد روى عبد الله بن سرجس رضي الله عنه قال : نهى رسول الله أن يبال في الجحر. رواه أحمد (۱) ، والنسائي (۲) ، وأبوداود (۳) ، والحاكم (۱) .

(١) في مسنده: ٢٠٧٧٣/٣٤، قال محققه الشيخ/ شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح.

 <sup>(</sup>۲) سنن النسائى ۱/۳۳، كتاب الطهارة، باب كراهية البول في الجحر، رقم الحديث ٣٤.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ٨/١، كتاب الطهارة، باب النهي عن البول في الجحر ، رقم الحديث: ٢٩.

قال الألباني في الحكم على الحديث: إنه ضعيف. ضعيف سنن أبي داود ص١٥، برقم ٢٩.

<sup>(</sup>٤) المستدرك على الصحيحين ٢٩٧/١، كتاب الطهارة، رقم الحديث: ٦٦٧، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي.

قال الحافظ ابن حجر: صحح هذا الحديث ابن خزيمة، وابن السكن. التلخيص الحبيرا /١٠٦.

### السيواك

السواك لغة: يطلق ويراد به أحد معنيين: الأول التسوك وهو الفعل أي: الاستياك. والثاني المسواك وهو الآلة.

فمن الأول قوله ﷺ: ((السواك مطهرة للفم مرضاة للرب)) رواه أحمد، والنسائي، وعلقه البخاري(١٠).

ومن الثاني حديث حذيفة بن اليمان رضي الله عنه قال: كان رسول الله ﷺ إذا قام من الليل يشوص فاه بالسواك، متفق عليه (٢٠).

وفي الاصطلاح: استعمال عود أو نحوه لتنظيف الأسنان واللثة.

وأحسن أنواع المساويك ما أخذ من جذور الأراك وهو شجر ينبت في الأماكن الحارة. وقد كان مسواك الرسول على عود أراك.

ويسن السواك في الأوقات التالية:

ا عند القيام من النوم، فعن حذيفة بن اليمان رضي الله عنه قال: كان رسول الله ﷺ إذا قام من الليل يشوص فاه بالسواك، رواه البخارى ومسلم.

٢- عند تغير رائحة الفم ، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال : كانوا يدخلون على النبي على أمنى النبي على أمنى النبي الله عنها له الله الله عنها الله

<sup>(</sup>۱) المسند ٢/١٦، ٢٢، ٢٢، ٢٢، والنسائي ١٠/١، في كتاب الطهارة، باب الترغيب في السواك، ورواه البخاري في صحيحه معلقاج: ٢ ص: ٦٨٢، كتاب الصوم، باب السواك الرطب واليابس للصائم. وأخرجه ابن خزيمة في صحيحه ١٠/١، كتاب الوضوء، باب فضل السواك وتطهير الفم به، رقم الحديث: ١٣٥، وصححه الألباني في الإرواء ١٠٥/١.

<sup>(</sup>٢) البخاري ٢١٢/٢، في كتاب الجمعة، باب السواك يوم الجمعة، وفي الوضوء، باب السواك، ورواه ومسلم برقم ٢٥٤، في الطهارة، باب السواك.

<sup>(</sup>٣) القلح: صفرة تعلو الأسنان، ووسخ يركبها. النهاية ٩٩/٤.

لفرضت عليهم السواك كما فرضت عليهم الوضوء)) رواه أحمد والبيهقي وقال البيهقي هو حديث مختلف في إسناده (۱).

٣. عند الوضوء ، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ: ((لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك مع كل وضوء)) رواه أحمد وعلقه البخاري(٢).

3. عند كل صلاة سواء كانت فرضاً أو نفلاً وسواء صلى بطهارة وضوء أو تيمم، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله و ((لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك مع كل صلاة)) متفق عليه (عليه) وقال النووي في المجموع أنه إذا أراد أن يصلي صلاة ذات تسليمات كالتراويح والضحى وأربع ركعات سنة الظهر والعصر والتهجد ونحو ذلك استحب له أن يستاك لكل ركعتين لقوله و ((لأمرتهم بالسواك عند كل أو مع كل صلاة )).

٥- عند قراءة القرآن ، فعن علي رضي الله عنه أنه أمر بالسواك وقال: قال رسول الله ﷺ: ((إن العبد إذا تسوك ثم قام يصلي قام الملك خلف فيستمع لقراءته، فيدنو منه -أو كلمة نحوها- حتى يضع فاه على فيه، فما يخرج من فيه من شيء من

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ٣٣٤/٣٦، برقم ١٨٣٥، وقال محققه الشيخ/شعيب الأرنؤوط: إسناده ضعيف. سنن البيهقي الكبرى ١/ ٣٦، كتاب الطهارة، باب الدليل على أن السواك سنة ليس بواجب، برقم ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) المسند٢/٢١، ٥١٠، وأخرجه البخاري في صحيحه معلّقا ٦٨٢/٢ ، كتاب الصوم، باب السواك الرطب واليابس للصائم، وحسنه الألباني في إرواء الغليل ١١٠/١.

<sup>(</sup>٣) البخاري٣١٢/٢، ٣١١، في الجمعة، باب السواك يوم الجمعة، ومسلم برقم٢٥٢، في الطهارة، باب السواك.

<sup>(</sup>٤) المجموع ج: ١ ص: ٣٣٩.

القرآن إلا صار في جوف الملك، فطهروا أفواهكم للقرآن)) رواه البزار (۱)، وقال الحافظ المنذري: إسناده جيد لا بأس به (۲).

٦- عند دخول المنزل، فعن المقدام بن شريح عن أبيه قال: سألت عائشة رضي الله عنها بأي شيء كان يبدأ النبي الله إذا دخل بيته ؟ قالت: بالسواك، رواه أحمد ومسلم (٢٠).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: "والأفضل أن يستاك باليسرى نص عليه الإمام أحمد وما علمنا أحداً من الأئمة خالف في ذلك، وذلك لأن الاستياك من باب إماطة الأذى فهو كالاستنشاق والامتخاط ونحو ذلك مما فيه إزالة الأذى وذلك باليسرى، كما أن إزالة النجاسات كالاستجمار ونحوه باليسرى"(1).

ولا يستاك بعود الرمان ولا بعود الريحان ولا الأعواد الصلبة ولا من شجر مجهول لأن من المحتمل أن تكون الشجرة سامة فتضر بالجسم.

ومن عدم السواك استاك بأصبعه لما روى أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: (( يجزئ من السواك الأصابع)) أخرجه البيهقى (٥٠).

<sup>(</sup>١) مسند البزار: ٢١٤/٢، برقم ٦٠٣.

<sup>(</sup>٢) الترغيب والترهيب ١٠٠/١، كتاب الطهارة، باب الترغيب في السواك وما جاء في فضله، برقم ٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ١٧٢/٤، برقم ٢٤١٤٤، صحيح مسلم ٢٢٠/١، كتاب الطهارة، باب السواك، برقم ٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاؤي ٢١٠٨/٢١.

<sup>(</sup>٥) في سننه الكبرى ٢٠/١، كتاب الطهارة، باب الاستياك بالأصابع، رقم الحديث ١٧٦، وقال: حديث ضعيف. قال ابن حجر: في إسناده نظر، وقال الضياء المقدسي لا أرى بسنده بأسا. التلخيص الحبير ٢٠/١.

وقال ابن عبدالبر في التمهيد: " وتأول بعض العلماء الحديث المروي أن رسول الله كان يشوص فاه بالسواك أنه كان يدلك أسنانه بأصبعه ويستجزئ بذلك من السواك "(۱).

وتقوم الفرشاة مقام السواك، وهي مع المعجون أنفع للقائم من النوم في نظافة فيه، وليس للاستياك كيفية ملزمة إذ تحصل السنة بأي كيفية كانت متى نظفت الفم، لكن الأفضل أن يستاك في أسنانه عرضاً وعلى كراسي أضراسه طولاً وعرضاً، وإذا استاك في لسانه فيكون طولاً، وأن يكون مبتدأ من الجانب الأيمن من الفهم منتهياً إلى نصفه من داخل الأسنان ومن خارجها.

ويجوز أن يستاك الاثنان بمسواك واحد، وكذلك الجماعة لكن يستحب غسله عند الاستياك به، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان نبي الله على يستاك فيعطيني السواك لأغسله فأبدأ به فأستاك ثم أغسله وأدفعه إليه، رواه أبو داود (٢٠). وإنما تركت عائشة غسله قبل أن تستاك به رجاء البركة بريقه على.

ولا يكره السواك للصائم بعد الزوال بل يبقى على أصل الاستحباب وحديث ((إذا صمتم فاستاكوا بالغداة ولا تستاكوا بالعشي))<sup>(٦)</sup> ضعيف يرده حديث عامر بن ربيعة رضي الله عنه قال: رأيت النبي الله عنه قال: رأيت النبي الله عنه قال: ما لا أحصي يستاك وهو صائم، رواه أحمد وأبو داود والترمذي وعلقه البخاري<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) التمهيد ۲۰۲/۷.

<sup>(</sup>٢) في سننه ٢٠/١، كتاب الطهارة، باب غسل السواك، برقم ٥٢، وحسنه الألباني.

<sup>(</sup>٣) رواه الدار قطني برقم ٢٤٩، وعنه البيهقي ٢٧٤/٤، وضعفاه بأن كيسان أبا عمر ليس بالقوي، ومن بينه وبين على غير معروف، وأقرهما ابن الملقن في خلاصة البدر المنير، إرواء الغليل١٠٦٠.

<sup>(</sup>٤) المسند ٤٤٥/٣، ٤٤٦، وأبو داود برقم ٢٣٦٤، في الصوم، باب السواك للصائم، والترمذي برقم ٧٢٥، في الصوم، باب ماجاء في السواك للصائم، وعلقه البخاري ١٣٦/٤، في الصوم، باب سواك الرطب واليابس للصائم، وحسنه الترمذي، وابن حجر في التلخيص ٢٢/١.

وعن عبد الرحمن بن غنم قال: سألت معاذ بن جبل أتسوك وأنا صائم؟ قال: أي النهار شئت غدوة، وإن شئت عشية. قلت: فإن الناس يكرهونه عشية. قال: ولم ؟ قلت: يقولون: إن رسول الله على قال: ((خلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك))(() قال: سبحان الله لقد أمرهم بالسواك حين أمرهم وهو يعلم أنه لا بد أن يكون بفم الصائم خلوف، وإن استاك، وما كان بالذي يأمرهم أن ينتنوا أفواههم عمداً ما في ذلك من الخير شيء... رواه الطبراني في الكبير(())، وقال الحافظ ابن حجر في التلخيص: سنده جيد().

وقال الإمام ابن القيم: الخلوف لا يزول بالسواك فإن سببه قائم وهو خلو المعدة عن الطعام، وإنما يزول أثره وهو (الوسخ) المنعقد على الأسنان واللثة(١٠).

<sup>(</sup>۱) البخاري ۲/۰/۲، كتاب الصوم، باب فضل الصوم، برقم ۱۷۹۵، ومسلم برقم ۱۱۵۱، كتاب الصيام، باب حفظ اللسان.

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبير ٧٠/٢٠، برقم ١٣٣.

<sup>(</sup>٣) التلخيص ٢٠٢/١.

<sup>(</sup>٤) زاد المعادج: ٤ ص: ٣٢٤.

### سنن الوضوء

السنن جمع سنة وهي لغة: الطريقة. ويراد بها هنا الأفعال المستحبة التي يفعلها المتوضئ طمعاً في ثواب الله. وهي:

#### ١- التسمية مع الذكر:

وقد أوجبها بعض العلماء استدلالاً بقوله ﷺ: ((لا صلاة لمن لا وضوء له، ولا وضوء لم نوله وضوء لمن لم يذكر اسم الله عليه)) رواه أحمد وأبو داود وابن ماجة (۱) وقد حسنه ابن الصلاح وابن كثير والعراقي والألباني وقواه المنذري وابن حجر (۲) ، وضعفه الموفق في المغني ، واستدل بأن الإمام أحمد قال: لا يثبت في هذا الباب شيء (۲) ولأن كثيراً من الذين وصفوا وضوء النبي لله لم يذكروا فيه التسمية ، ولو كانت من الأمور الواجبة التي لا يصح الوضوء إلا بها لذكرت.

فإن ذكر في أثناء الوضوء سمى، واستمر، فإن توضأ في الحمام، سمى بقلبه، وقد سئل الإمام أحمد عن الرجل يعطس في الحمام فقال: يحمد الله بقلبه (١٠).

#### ٢- السواك:

وقد سبق أنه يسن عند الوضوء ودليل ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ ((لولا أن أشق على أمتي الأمرتهم بالسواك مع كل وضوء)) رواه أحمد وعلقه البخارى (٥).

<sup>(</sup>١) المسند ٢٤٣/١٥، برقم ٩٤١٨، وأبو داود ، برقم ١٠١، وابن ماجه برقم ٩٩٣.

<sup>(</sup>٢) إرواء الغليل ١٢٢/١.

<sup>(</sup>٣) المغنى : ٧٣/١.

<sup>(</sup>٤) المبدع: ١/١٨.

<sup>(</sup>٥) سبق في: ص٣٦.

# ٣- غسل الكفين ثلاثاً:

فقد ذكره عثمان رضي الله عنه وهو يصف وضوء النبي صلى الله عليه وسلم ، رواه البخاري ومسلم (۱).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي على قال: ((إذا استيقظ أحدكم من نومه فلا يغمس يده في الإناء حتى يغسلها ثلاثاً فإن أحدكم لا يدري أين باتت يده)) متفق عليه (١).

#### ٤- تقديم المضمضة على الاستنشاق وتقديمها على غسل الوجه:

لأن هذا هو المشهور عن نقلة وضوء النبي ريالياً.

### ٥- المبالغة في المضمضة والاستنشاق لغير صائم:

لحديث لقيط بن صبرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((وبالغ في الاستنشاق إلا أن تكون صائماً)) رواه الأربعة (٢)، وصححه ابن خزيمة (٤).

### ٦-تخليل اللحية الكثيفة:

لأن عثمان رضي الله عنه قال: كان النبي الله يخلل لحيته في الوضوء، أخرجه الترمذي (٥)، وصححه ابن خزيمة (١). أما اللحية الخفيفة التي لا تستر البشرة فيجب غسلها وما تحتها؛ لأن ما تحتها ظاهر معدود من الوجه.

<sup>(</sup>١) البخاري ٦٨٢/٢، برقم ١٨٣٢، ومسلم ٢٠٤/، برقم ٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) مسلم ٢٣٣/١، برقم ٢٧٨، والبخاري٢٧/١، برقم ١٦٠، وورد في البخاري بغير ذكر الثلاث.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ٣٥/١، برقم ١٤٢، سنن النسائي ٦٦/١، برقم ٨٧، سنن ابن ماجه ١٤٢/١، رقم ٤٠٧، سنن الترمذي ١٥٥/٣، برقم ٧٨٨، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٤) صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ٧٨، برقم ١٥٠.

<sup>(</sup>٥) سنن الترمذي برقم ٣١، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٦) صحيح ابن خزيمة ١٨١ برقم ١٥١.

## ٧- تخليل الأصابع في اليدين والرجلين:

لحديث لقيط بن صبرة قال: قال رسول الله ﷺ: ((أسبغ الوضوء وخلل بين الأصابع )) الحديث أخرجه الأربعة (١)، وصححه ابن خزيمة (٢).

ويحصل تخليل أصابع اليدين بأن يدخل بعضها ببعض، ويحصل تخليل أصابع الرجلين بأن يدخل خنصر يده اليسرى بين كل أصبعين من أصابع رجليه مبتدئاً بخنصر رجله اليمنى من الأسفل إلى الإبهام، ثم بإبهام رجله اليسرى إلى الخنصر ؟ لأن هذا مقتضى التيامن.

وقد روى المستورد بن شداد رضي الله عنه قال: رأيت رسول الله ﷺ إذا توضأ يدلك أصابع رجليه بخنصره، رواه أحمد وأبو داود والترمذي وابن ماجه (۲).

وقد ذكر ابن القيم في زاد المعاد أن سنة تخليل اللحية، وسنة تخليل الأصابع إنما كان النبي على يفعلها أحياناً ولم يكن يواظب على ذلك(١٠).

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود، برقم ١٤٢، سنن ابن ماجه، برقم٤٤٨، السنن الكبرى للنسائي، برقم١١٧، سنن الترمذي، برقم٧٨٨، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ٧٨، برقم ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٥٣٧/٢٩ ـ ٥٣٨ ، برقم ١٨٠١ ، سنن الترمذي ، برقم ٤٠ ، سنن أبي داود ، برقم ١٤٨ ، سنن ابن ماجه ، برقم ٤٤٦ ، سنن البيهقي الكبري ١٧٦/ ، برقم ٣٦٤ .

قال الإمام الزيلعي: رواه البيهةي في كتابه بزيادة عمرو بن الحرث، وليث بن سعد مع ابن لهيعة، وذكره ابن القطان في كتابه من طريق ابن لهيعة ثم قال: وابن لهيعة ضعيف إلا أنه قد رواه غيره فصح بإسناد صحيح ثم ذكره بسند البيهةي. نصب الراية ٢٧/١، وحسنه الإمام مالك. التمهيد لابن عبد البر ٢٤/ ٢٥٩.

<sup>(</sup>٤) زاد المعادِ ج: ١ ص: ١٩٧، ١٩٨.

#### ٨- التيامن:

فيبدأ باليمين من اليدين والرجلين في الوضوء؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله على يعجبه التيامن في تنعله، وترجله وطهوره، وفي شأنه كله، متفق عليه(١).

#### ٩- الزيادة على غسلة واحدة:

فإن الغسلة الأولى واجبة، والثانية سنة، والثالثة سنة، وهي أكمل، وقد ثبت أن النبي الله توضأ فغسل مرتين مرتين، وتوضأ فغسل ثلاثاً ثلاثاً.

ولا يجوز تعمد الزيادة على ثلاث؛ لأن عمرو بن شعيب روى عن أبيه عن جده أن أعرابياً جاء إلى النبي الله يسأله عن الوضوء فأراه الوضوء ثلاثاً ثلاثاً، ثم قال: ((هكذا الوضوء فمن زاد على هذا فقد أساء وتعدى، وظلم)) رواه أحمد وأبو داود والنسائي (٢) بإسناد حسن. وعن عبد الله بن مغفل رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله الي يقول: ((إنه سيكون في هذه الأمة قوم يعتدون في الطهور والدعاء)) رواه أحمد وأبو داود (٢) بإسناد قوى.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم: ١٦٦، صحيح مسلم، برقم ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٢٧٧/١١، برقم ٦٦٨٤، سنن النسائي، برقم ١٤٠، وأبو داود، برقم ١٣٥. وقال عنه الألباني: حسن صحيح. صحيح سنن أبي داود١٨٥١، برقم١٣٥.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ١٧٢/٣٤ ـ ١٧٣ ، برقم ٢٠٥٥٤ ، سنن أبي داود ، برقم ٩٦ . وصححه ابن حجر ر في التلخيص الحبير ١٤٤/ . وقال عنه الألباني : صحيح صحيح سنن أبي داود ١٣٥ ـ ٣٦ ، ٣٦ ، برقم ٩٦ .

### ١٠- أن يصل بين المضمضة والاستنشاق:

فيأخذ نصف الغرفة لفمه، ونصفها الآخر لأنفه؛ لحديث عبد الله بن زيد رضي الله عنهما أن رسول الله على تضمض، واستنشق من كف واحدة، فعل ذلك ثلاثاً، متفق عليه (۱).

قال ابن القيم رحمه الله في زاد المعاد: (ولم يجئ الفصل بين المضمضة، والاستنشاق في حديث صحيح البتة)(٢).

### ١١- أن يقتصد في ماء الوضوء:

وقد كان رضي الله تارة، وبثلثيه تارة، وبأزيد منه تارة، وكان من أيسر الناس صباً لماء الوضوء.

ومر رسول الله ﷺ على سعد وهو يتوضأ فقال له: ((لا تسرف في الماء)) فقال وهل في الماء إسراف؟ قال: ((نعم وإن كنت على نهر جار)) رواه أحمد وابن ماجة (٢).

### ١٧- أن يدعو بعد الانتهاء منه بما ورد عن رسول الله ﷺ:

فقد روى عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((ما منكم من أحد يتوضأ فيسبغ الوضوء ثم يقول: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله إلا فتحت له أبواب الجنة الثمانية يدخل من أيها شاء)) رواه مسلم (''). والترمذي، وزاد الترمذي ((اللهم اجعلني من التوابين واجعلني من المتطهرين)) ('۰).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١٨٨، صحيح مسلم، برقم ٢٣٥.

<sup>(</sup>٢) زاد المعادج: ١ ص: ١٩٣ـ١٩٢.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٢٢١، سنن ابن ماجه، برقم ٤٢٥. وضعفه ابن حجر في: التلخيص ١/

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم: ٢٠٩/١. ٢٠١٠ كتاب الطهارة، باب الذكر المستحب عقب الوضوء ، برقم ٢٣٤.

<sup>(</sup>٥) سنن الترمذي ص ٢٨، كتاب الطهارة، باب فيما يقال بعد الوضوء ، برقم ٥٥. ط: بيت الأفكار الدولية. وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ١/٨١ ـ ٤٩، برقم ٥٥٠.

وفي نهاية هذا المبحث أذكر بحديث عبد الله الصنابحي رضي الله عنه أن رسول الله قال: ((إذا توضأ العبد المؤمن فتمضمض خرجت الخطايا من فيه، فإذا استنثر خرجت الخطايا من أنفه، وإذا غسل وجهه خرجت الخطايا من وجهه حتى تخرج من تحت أشفار عينيه، فإذا غسل يديه خرجت الخطايا من يديه حتى تخرج من تحت أظفار يديه، فإذا مسح برأسه خرجت الخطايا من رأسه حتى تخرج من أذنيه، فإذا غسل رجليه خرجت الخطايا من رأسه حتى تخرج من أذنيه، فإذا غسل رجليه خرجت الخطايا من رجليه حتى تخرج من تحت أظفار رجليه، ثم كان غسل رجليه خرجت الخطايا من رجليه حتى تخرج من تحت أظفار رجليه، ثم كان مشيه إلى المسجد وصلاته نافلة له )) أخرجه مالك والنسائي (۱) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>١) موطأ مالك ٣١/١، برقم ٦٠، سنن النسائي ص٢٩، برقم ١٠٣. ط: بيت الأفكار الدولية. الحديث صححه الألباني في صحيح سنن النسائي ٤٣/١، برقم ١٠٣.

### خصال الفطرة

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ين : ((خمس من الفطرة الاستحداد، والختان، وقص الشارب، ونتف الإبط، وتقليم الأظفار)) متفق عليه (١).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: ((عشر من الفطرة قص الشارب، وإعفاء اللحية، والسواك، واستنشاق الماء، وقص الأظفار، وغسل البراجم، ونتف الإبط، وحلق العانة، وانتقاص الماء -يعني الاستنجاء-)) قال مصعب بن شيبة - أحد رواة الحديث -: ونسيت العاشرة إلا أن تكون المضمضة، رواه أحمد ومسلم والنسائي والترمذي(٢).

والفطرة لغة: من الفطر بمعنى الشق طولا، ويطلق ويراد به الاختراع، وقال أبو شامة: أصل الفطرة: الخلقة المبتدأة، ومنه ﴿ فَاطِرِ ٱلسَّمَاوَ تِ وَٱلْأَرْضِ \* (٢) أي: المبتدئ خلقهن (١٠).

أما ما يراد بها في حديث خصال الفطرة فقد قال الخطابي: ذهب أكثر العلماء إلى أنها السنة (٥٠)، وذكر ابن حجر عن طائفة من العلماء أنها الدين (١٠).

وسوف نتناول خصال الفطرة بشيء من التفصيل:

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٥٥٥٠، ٥٥٥، صحيح مسلم، برقم ٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) المسند ١٣٧/٦، صحيح مسلم، برقم ٢٦١، سنن النسائي، برقم ٥٠٤، سنن الترمذي، برقم ٢٧٥٦، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر من الآية ١.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري ١٠/٣٣٩، معجم مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني ص٣٩٦، مادة (فطر).

<sup>(</sup>٥) معالم السنن ٤/١٤. ٥٥. المطبوع في حاشية سنن أبي داود. ط: دار الحديث.

<sup>(</sup>٦) فتح الباري١٠/٣٣٩.

## أولاً: الاستحداد:

والمراد به أخذ شعر العانة بالحديدة ويجوز أخذها بأي وسيلة مباحة ، فقد أخذها سعيد بن جبير بالنّورة ، وفعله أحمد رحمه الله ويجوز أخذها بالمقراض يعني المقص.

# ثانياً: الختان:

وهو في حق الرجل قطع الجلدة التي تغطي حشفة الذكر، وفي حق المرأة قطع جزء من جلدة البظر التي في أعلى الفرج فوق مخرج البول.

والختان واجب على الرجال، سنة في حق النساء، وهو من سنة أبينا إبراهيم عليه السلام فقد اختتن بالقدوم، وعمره ثمانون سنة رواه البخاري ومسلم(١).

وقد قال الله لنبيه محمد ﷺ: ﴿ ثُمَّ أُوحَيْنَاۤ إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا ﴾ (٢).

وعن عثيم بن كليب عن أبيه عن جده أنه جاء إلى النبي على فأسلم فقال له رسول الله على: ((ألق عنك شعر الكفر واختتن)) رواه أحمد وأبو داود (۱٬۰۰ وعن أبي المليح بن أسامة عن أبيه عن النبي الله قال: ((الختان سنة للرجال، مكرمة للنساء)) رواه أحمد والبيهقي (۱٬۰).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٥٩٤٠، صحيح مسلم، رقم الحديث: ٢٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل من الآية ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) المسند: ١٦٣/٢٤، برقم ١٥٤٣٢، وقال محققه الشيخ/ شعيب الأرنؤوط: إسناده ضعيف. سنن أبي داود، برقم ٣٥٦، وقال الحافظ ابن حجر: فيه انقطاع، وعثيم وأبوه مجهولان، قاله ابن القطان. التلخيص ٨٢/٤، وقال الألباني: الحديث حسن ؛ لأن له شاهدين، وقد احتج به شيخ الإسلام. الإرواء ١٨٠/١.

<sup>(</sup>٤) المسند ٣١٩/٣٤، برقم ٢٠٧١، وقال محققه الشيخ/ شعيب الأرنؤوط: إسناده ضعيف. سنن البيهقي الكبرى ج: ٨ ص: ٣٢٤، برقم ١٧٣٤٣، وقال: هذا إسناد ضعيف والمحفوظ موقوف، وضعفه الألباني في الجامع الصغير. ضعيف الجامع الصغير: ص٢٩٣٨، برقم ٢٩٣٨.

والسنة في الحديث تشمل الأعمال المشروعة الواجبة، والمستحبة، كما تدل على ذلك ألفاظ الحديث النبوي، ويدل عليه كلام السلف، وقد روى مسلم عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه في شأن الصلوات الخمس أنه قال: " فإن الله شرع لنبيكم شنن الهدى، وإنهن من سنن الهدى"(۱).

وتخصيص السنة بما يجوز تركه اصطلاح حادث.

## ثالثاً: قص الشارب:

ونقل الطحاوي في شرح معاني الآثار(٢) إحفاء الشارب عن أحد عشر صحابياً.

وعن زيد بن أرقم قال: قال رسول الله ﷺ: ((من لم يأخذ من شاربه فليس منا )) رواه أحمد والترمذي (() بإسناد جيد. وهذا يدل على القص وعدم الإحفاء. ومثله ما ورد في حديث أبي هريرة السابق في خصال الفطرة حيث ذكر منها ((قص الشارب)) (٥).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ٢٥٣/١، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب صلاة الجماعة من سنن الهدى، رقم الحديث ٦٥٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٥٥٥٣، صحيح مسلم، برقم ٢٥٩. واللفظ للبخاري.

<sup>.</sup> ٢٣٢/ ٤ (٣)

<sup>(</sup>٤) المسند ٧/٣١، برقم ١٩٢٦٣ وقال محققه: إسناده صحيح، الترمذي، برقم ٢٧٦١، وقال: هذا حديث حسن صحيح، والنسائي، ص٢٠، برقم ١٣. ط: بيت الأفكار الدولية. وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ١٦/١، برقم ١٣.

<sup>(</sup>٥) تقدم ص ٤٦.

# رابعاً: نتف الإبط:

والمراد به نتف الشعر النابت في الإبط، ويجوز إزالته بالنورة ونحوها، وقد حلقه الشافعي وقال: قد علمتُ أن السنة النتف، ولكن لا أقوى على الوجع (١).

## خامساً: تقليم الأظافر:

## سادساً: إعفاء اللحية:

فعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((خالفوا المشركين وفروا اللحى وأحفوا الشوارب)) متفق عليه، وزاد البخاري وكان ابن عمر إذا حج أو اعتمر قبض على لحيته فما فضل أخذه (١٠).

وقد نقل ابن حزم في مراتب الإجماع أن حلق اللحية مثلة لا تجوز (٠٠).

سابعاً: الاستنشاق والاستنثار:

<sup>(</sup>١) المجموع ج: ١ ص: ٣٥٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ج: ١ ص: ٢٢٢، برقم ٢٥٨، سنن ابن ماجه ج: ١ ص: ١٠٨، برقم ٢٩٥.

<sup>(</sup>٣) المسند ١٢٢/٣، سنن الترمذي، برقم ٢٧٥٨، سنن النسائي ، برقم ١٤، سنن أبي داود، برقم ٢٠٠. وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ١/ ١٧، برقم ١٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٥٥٥٣، صحيح مسلم، برقم ٢٥٩. واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٥) مراتب الإجماع ج: ١ ص: ١٥٧.

وهو إدخال الماء في الأنف بجذبه بريح النفس، أمّا الاستنثار فهو إخراج الماء من الأنف بريح النفس، وذلك لتنقية مجرى التنفس في الأنف.

ويسن في الوضوء وفي غيره متى دعت الحاجة إليه لتنظيف الأنف، وقد روى أبو هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((إذا استيقظ أحدكم من منامه فليستنثر ثلاث مرات فإن الشيطان يبيت على خياشيمه)) متفق عليه (١).

## ثامناً: السواك:

# تاسعاً: غسل البراجم:

والبراجم هي عُقَدُ الأصابع ومفاصلها، ويلتحق بالبراجم ما يجتمع من الوسخ في معاطف الأذن وقعر الصماخ فيزيله بالمسح؛ لأنه ربما أضرت كثرته بالسمع، وكذا ما يجتمع من الوسخ في أي موضع من البدن سواءً كان سببه الغبار أو العرق أو غير ذلك.

## عاشراً: انتقاص الماء:

وفسره وكيع في رواية مسلم(1) بأنه الاستنجاء(٥)، وقيل إن كلمة انتقاص مصحفة

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٣١٢١، صحيح مسلم، برقم ٢٣٨. واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) تقدم ص ٣٥.

<sup>(</sup>٣) تقدم ص٣٥.

<sup>(</sup>٤) المتقدمة في: ص ٣٤.

<sup>(</sup>٥) شرح النووي على صحيح مسلم ج: ٣ ص: ١٥٠.

والصواب انتفاض بالفاء الموحدة والضاد المعجمة، والمراد به نضح الماء على الذكر (۱) والسروال قطعاً للطريق على الوسواس في نقض الوضوء حيث يخيل لبعض الناس خروج الناقض من الذكر فإذا عرف المسلم أن الرطوبة الموجودة في المحل من النضح لم يلتفت إليه.

<sup>(</sup>١) شرح السيوطي على سنن النسائي ج: ٨ ص: ١٢٧ - ١٢٨.

### فروض الوضوء

الوضوء أعظم شروط الصلاة، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ)) متفق عليه (١).

والوضوء بضم الواو فعل المتوضئ، وبفتحها الماء الذي يتوضأ به. وفروض الوضوء يعني: واجباته التي لا يصح إلا إذا أتى بها وهي أركانه.

وفُرِضَ الوضوء عندما فرضت الصلاة.

قال ابن عبد البر: "معلوم عند جميع أهل السير أنه التحرض عليه بمكة الصلاة، والغسل من الجنابة، ومعلوم أن الغسل من الجنابة لم يفرض قبل فرض الوضوء وأنه لم يصل قط بمكة صلاة إلا بوضوء "(۱). وبهذا نعلم أن آية المائدة: ﴿يَا أَيُهُما الَّذِيرَ ءَامَنُوٓا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ فَاعْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الصَّلَوٰةِ فَاعْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الصَّلَوٰةِ وَاعْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى السَّلَوٰةِ وَاعْسِلُوا وَجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى المَعْسِدُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴿ "" وهي مدنية قد نزلت بعد فرض الوضوء بمدة فهي مقررة لحكمه الثابت لا مؤسسة.

وقد أخرج الحاكم أن فاطمة بنت رسول الله الله الله عليه وهي تبكي فقالت: إن هؤلاء الملأ من قريش قد تعاهدوا ليقتلوك، فقال: ((يا بنية ائتني بوضوء)) فتوضأ (١).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٦٥٥٤، صحيح مسلم، برقم ٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) التمهيد ١٩/ ٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة من الآية رقم ٦.

<sup>(</sup>٤) المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٢٦٨، رقم الحديث ٥٨٣، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي.

قال الحاكم رحمه الله: "وهذا يصلح رداً على من أنكر وجود الوضوء قبل الهجرة"(١).

#### وفروض الوضوء ستة:

### الأول: غسل الوجه:

ومنه المضمضة؛ لأنها غسل الفم، والاستنشاق؛ لأنه غسل الأنف، والوجه: ما تحصل به المواجهة من الرأس. وحده طولاً: من منابت شعر الرأس المعتاد إلى أسفل اللحية، وعرضا: من الأذن إلى الأذن. ويجب غسل ما استرسل من اللحية؛ لأنه تحصل به المواجهة.

## الثاني: غسل اليدين إلى المرفقين:

لقول عالى: ﴿ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ ﴾ (") وإلى: بمعنى مع، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمُو ٰ لَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ ﴾ (")، وقد فسر ذلك النبي ﷺ بفعله حيث كان يغسل يده حتى يشرع في العضد، رواه مسلم (ن) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه. والمرفق هو المفصل الذي بين العضد والذراع.

#### الثالث: مسح الرأس كله:

لقوله تعالى: ﴿وَآمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ ﴾(٥).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة من الآية رقم ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء من الآية رقم ٢.

<sup>(</sup>٤) في صحيحه ١٢١٦، كتاب الطهارة، باب استحباب إطالة الغرة والتحجيل في الوضوء، برقم ٢٤٦.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة من الآية رقم ٦.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "اتفق الأئمة كلهم على أن السنة مسح جميع الرأس كما ثبت في الأحاديث الصحيحة والحسنة عن النبي، فإن الذين نقلوا وضوءه لم ينقل عنه أحد منهم أنه اقتصر على مسح بعض رأسه"(١).

ويمسحه مرة واحدة ولا يستحب ثلاث مرات ولا مرتين، ولو مسح ناصيته فقط دون بقية رأسه فإنه لا يجزئه، وما رواه مسلم عن المغيرة بن شعبة رضي الله عنه أن النبي النبي النبي الخفين، ومقدم رأسه، وعلى عمامته) (٢)، فإنما مسح على الناصية مع العمامة التي تغطى بقية الرأس.

وصفة المسح أن يمسح بيديه مبلولتين مبتدأ بمقدم رأسه حتى يذهب بهما إلى قفاه ثم يردهما إلى المكان الذي بدأ منه. كما ثبت ذلك عن النبي الله من حديث عبد الله بن زيد بن عاصم رضي الله عنه عند البخاري ومسلم (٢)

ويسن أن يمسح أذنيه مع رأسه يمسح ظاهرهما وباطنهما، ولم يثبت عن النبي ﷺ أنه أخذ لهما ماءً جديدا<sup>(١)</sup>.

## الرابع: غسل الرجلين إلى الكعبين:

وإلى بمعنى مع، والكعبان: هما العظمان الناتئان من جانبي القدم وهما مجمع مفصل الساق والقدم.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۱ ص: ۱۲۲.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ، برقم ٢٧٤ ، قال الإمام الترمذي: ذكر محمد بن بشار في هذا الحديث في موضع آخر أنه مسح على ناصيته ، وعمامته ، وقد روى هذا الحديث من غير وجه عن المغيرة بن شعبة ذكر بعضهم المسح على الناصية والعمامة ، ولم يذكر بعضهم الناصية ... قال أبو عيسى: حديث المغيرة ابن شعبة حديث حسن صحيح . سنن الترمذي ، رقم الحديث (١٠٠).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم١٨٣، صحيح مسلم، برقم ٢٣٥.

<sup>(</sup>٤) شرح العمدة لشيخ الإسلام ابن تيمية ١٩٠/١.

وقد يتساهل بعض الناس في تكميل هذا العضو فيبقى عقبه أو شيء منه لم يغسل، وقد روى محمد بن زياد قال: سمعت أبا هريرة رضي الله عنه، وكان يمر بنا والناس يتوضؤن من المطهرة قال: أسبغوا الوضوء فإن أبا القاسم على قال: ((ويل للأعقاب من النار)) متفق عليه (۱).

وعن جابر بن عبد الله أنه قال: أخبرني عمر بن الخطاب أن رجلاً توضأ فترك موضع ظفر على قدمه، فأبصره النبي الله فقال: (( ارجع فأحسن وضوءك )) رواه مسلم (۲).

### الخامس: الترتيب بين أعضاء الوضوء:

فإن الله تعالى في آية الوضوء أدخل الممسوح بين المغسولات، فدل على أن الترتيب معتبر، فإن القرآن أبلغ الكلام، ولا يجوز ذلك إلا لغرض وهو الترتيب؛ ولأن جميع الصحابة الذين نقلوا وصف وضوء النبي الله ذكروه مرتباً كما في الآية؛ ولأن النبي الله قال: ((أبدأ بما بدأ الله به)) رواه مسلم (٣).

#### السادس: الموالاة بين الأعضاء:

وهي أن لا يؤخر غسل عضو حتى ينشف الذي قبله في زمن معتدل، ولا يضر ذلك إن كان بسبب أمر يتعلق بالطهارة كما لو انقطع الماء فأخذ يبحث عنه فنشف العضو.

ودليل الموالاة حديث خالد بن معدان عن بعض أصحاب النبي الله أن النبي عليه الصلاة والسلام رأى رجلاً يصلي وفي ظهر قدمه لمعة قدر الدرهم لم يصبها الماء فأمره أن يعيد الوضوء، رواه أحمد وأبو داود (١)، وزاد أبو داود، والصلاة.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١٦٣، صحيح مسلم، برقم٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، برقم٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم٢/٨٨٨، كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ، رقم الحديث١٢١٨.

<sup>(</sup>٤) المسند ٤٢٤/٣، سنن أبي داود ، برقم ١٧٥.

وقد صحح هذا الحديث ابن القيم في تهذيب سنن أبي داود ونقل عن أحمد تصحيحه (۱)، وصححه الألباني في إرواء الغليل (۲).

والنية شرط لصحة الوضوء وهي شرط لصحة العمل وقبوله ؛ يدل لذلك حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ((إنما الأعمال بالنيات)) متفق عليه (٢).

ومحل النية القلب حيث يقصد العمل، ولا يسن أن ينطق بها لا سراً، ولا جهراً لعدم ثبوت ذلك عمن يقتدى به، وكل عاقل مختار إذا عمل عملاً، أراده فلا بد أن يكون مسبوقاً بنية.

وقد قال بعض العلماء: لو أن الله كلفنا عملاً بدون نية لكان من تكليف ما لا يطاق، فلو قال: صلوا ولا تنووا كان ذلك غير ممكن (١٠).

وبهذا نعلم أن ما يعانيه بعض الموسوسين من المشقة العظيمة في استحضار النية وقت النطق؛ ليتوافق ما في قلبه مع ما في لسانه، من التكليف الذي لم يثبت له أصل في الشرع، بل هو من الأغلال التي ابتلى بها الشيطان من سمع نصائحه، وقبل وسوسته.

<sup>(</sup>١) حاشية ابن القيم ج: ١ ص: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) الإرواء ١٧٧١.

<sup>(</sup>٣) البخاري، برقم ١، مسلم، برقم ١٩٠٧.

<sup>(</sup>٤) الشرح الممتع ١٦٠/١.

## المسح عملي الخفين

مسح الخفين، والجوربين، والعمامة، والجبيرة في الوضوء، من مظاهر اليسر في هذه الشريعة المطهرة، وقد ثبت المسح على الخفين عن النبي الأحاديث الصحيحة المتواترة.

قال الحسن البصري حدثني سبعون من أصحاب النبي الله أنه مسح على خفيه (۱۰). ونقل ابن المنذر (۲۰)، وغيره، إجماع العلماء على جوازه. واستدل بعض العلماء بقراءة الكسر في قوله تعالى: ﴿ وأرجلِكم ﴾ (۲) على أن المراد به المسح على الخفين، ويكون معطوفاً على مسح الرأس.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "إن الآية قرئت بالخفض والنصب، فيحمل النصب على غسل الرجلين، والخفض على مسح الخفين، فيكون القرآن كآيتين "(١٠).

وليس غسل الرجلين أفضل من مسحهما إذا كانتا في خفين بل الأفضل في حق كل أحد الأرفق به، وليس من السنة خلع الخفين لغسل القدمين، ولا لبس الخفين للمسح فقط، بل يفعل ما يوافق حاله ويكون أيسر به.

قال ابن القيم: "لم يكن النبي الله يتكلف ضد حاله التي عليها قدماه بل إن كانتا في الخف، مسح عليهما ولم ينزعهما، وإن كانتا مكشوفتين غسل القدمين ولم يلبس الخف؛ ليمسح عليه، وهذا أعدل الأقوال في مسألة الأفضل: المسح، أو الغسل. قاله: شيخنا "(٥).

<sup>(</sup>١) الأوسط لابن المنذرج: ١ ص: ٤٣٣، رقم الحديث ٤٥٧.

<sup>(</sup>٢) في كتابه الأوسط ١ ص: ٤٣٤، وانظر المغنى لابن قدامة ١٧٤/.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة من الآية ٦.

<sup>(</sup>٤) الفتاوي الكبرى ج: ٤ ص: ٣٩٠.

<sup>(</sup>٥) زاد المعادج: ١ ص: ١٩٩، وانظر : الفتاوى الكبرى ج: ٤ ص: ٣٩٠.

ويمسح على الجوارب؛ لأن المغيرة بن شعبة روى أن النبي الشخص على الجوربين، والنعلين، رواه أحمد وأبو داود والترمذي(١)؛ ولأنها في معنى الخف حيث تستر محل الفرض.

ويمسح على العمامة ؛ لأن عمرو بن أمية رضي الله عنه قال: رأيت رسول الله على عمامته ، وخفيه ، رواه البخاري (٢).

ويشترط في الممسوح عليه من خف، أو جورب، أو عمامة ما يأتي:

## ١- أن يكون طاهراً:

فلا يمسح على نجس.

## ٢- أن يكون ساتراً للمفروض:

فلا يمسح على خف لا يستر جميع ما يجب غسله من الرجلين، ويعفى عن الخروق التي لا تمنع أوساط الناس من لبسه فإن كثيراً من الصحابة فقراء وغالب الفقراء لا تخلو خفافهم من خروق، ولم يعرف أن النبي الشي المهم إلى هذا.

#### ٣- أن يلبسها بعد كمال طهارته:

فلو لبسها وهو محدث لا يصح المسح عليها، ولا يجوز أن يلبس أحد الخفين قبل تمام طهارته، وغسل الرجل الأخرى.

# ٤- أن يكون المسح في المدة المأذون فيها بالمسح شرعاً:

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ٢٥٢/٤، سنن أبي داود، برقم ١٥٩، سنن الترمذي، برقم ٩٩، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح، وصححه الألباني في الإرواء ١٣٧/١، برقم ١٠١.

<sup>(</sup>٢) في صحيحه ١/٨٥، كتاب الوضوء، باب المسح على الخفين، برقم ٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ج: ١ ص: ٢٣٢، كتاب الطهارة، باب التوقيت في المسح على الخفين، برقم ٢٧٦.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "ولا تتوقت مدة المسح في حق المسافر الذي يشق اشتغاله بالخلع واللبس، كالبريد المجهز في مصلحة المسلمين، وعليه يحمل قصة عقبة بن عامر(۱)، وهو نص مذهب مالك(۲)، وغيره ممن لا يرى التوقيت "(۲).

## ٥- أن يكون المسح على هذه الممسوحات في حدث أصغر:

حيث يجب خلعها في الحدث الأكبر.

ولا يجوز المسح على محرم كمغصوب ومسروق فإن فعل أثم وصحت طهارته.

ولم يشترط شيخ الإسلام<sup>(3)</sup> في العمامة أن تكون محنكة ، أو ذات ذؤابة ؛ لأنه لا دليل عليه ، والنص الذي ثبت به المسح على العمامة مطلق من هذه القيود فيبقى على إطلاقه ، فمتى ثبتت العمامة جاز المسح عليها ؛ ولأن الحكمة من المسح عليها لا تتعين في مشقة النزع بل قد تكون الحكمة أنه لو حركها ربما تَنْفَلُ أكوارها ؛ ولأن الرأس قد يعرق فإذا نزعها فقد يصاب بضرر من هواء بارد.

ولو كان الرأس ملبداً بحناء أو دواء أو نحو ذلك جاز المسح عليه ؛ لأن ابن عمر سمع رسول الله على يهل ملبدا (٥٠) ، رواه البخاري (١٠) .

<sup>(</sup>۱) روى ابن أبي شيبة بسنده عن يزيد بن أبي حبيب أن أبا عبيدة بن الجراح بعث عقبة بن عامر الجهني إلى عمر بن الخطاب (يبشره) بفتح دمشق فخرج يوم الجمعة، وقدم يوم الجمعة، فسأله عمر متى خرجت، فأخبره وقال: لم أخلع لي خفا مذ خرجت قال عمر: قد أحسنت. وفي شرح معاني الآثار: فقال لي: أصبت السنة. مصنف ابن أبي شيبة ١/ ١٦٨، رقم الأثر ١٩٣٧، شرح معاني الآثارج: ١ ص: ٨٠.

<sup>(</sup>٢) القوانين الفقهية لابن جزى: ص٣٠.

<sup>(</sup>٣) الفتاوى الكبرى ج: ٤ ص: ٣٩١.

<sup>(</sup>٤) تجموع الفتاوي ١٨٦/٢١ ـ ١٨٨.

<sup>(</sup>٥) تَلْبِيد الشَّعَرِ: هو أَنْ يُجْعَل فيه شيءٌ مِن صَمْغ عند الإحْرام لِثلاً يَشْعَثَ، ويَقْمَل إِبْقاءً على الشَّعر وإنَّما يُلَبَّد مَن يَطُول مُكْتُه في الإحْرام. النهاية في غريب الحديث ج: ٤ ص: ٢٢٤.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري ج: ٢ ص: ٥٥٩، كتاب الحج، باب من أهل ملبدا ، برقم ١٤٦٦.

ويمسح على الجبيرة التي على الكسر، وعلى اللفافة التي على الجرح؛ لأن النبي على الجرح؛ لأن النبي على ماحب الشجة: ((إنما يكفيه أن يعصب على جرحه خرقة ثم يمسح عليها)) رواه أبو داود(۱)، ويمسح عليها حتى في الحدث الأكبر، ولا تتوقت بوقت كالخف بل يمسح عليها حتى ينجبر الكسر، ويبرأ الجرح.

ويمسح ظاهر قدم الخف من أصابعه إلى ساقه دون أسفله وعقبه، ويمسح أكثر العمامة، وإن كانت ناصيته ظاهرة مسحها مع العمامة، ويمسح على الجبيرة، واللفافة التي على الجرح من جميع جوانبها.

ومن مسح في سفر ثم أقام، أتم مسح مقيم، وإن مسح وهو مقيم ثم سافر قبل أن تتم مدته فله أن يتم مسح مسافر، لكن إن تمت مدة المسح قبل سفره، وجب عليه أن يخلع ولا يبنى على مدة منتهية.

وتبطل الطهارة التي مسح فيها على الخفين، بنواقض الوضوء، وبانتهاء المدة، وبظهور محل الفرض الذي يجب غسله.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: "ولا ينتقض وضوء الماسح على الخف، والعمامة بنزعهما، ولا بانقضاء المدة، ولا يجب عليه مسح رأسه ولا غسل قدميه وهو مذهب الحسن البصري، كإزالة الشعر الممسوح على الصحيح من مذهب أحمد وقول الجمهور"(۱).

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود برقم ٣٣٦، قال ابن حجر: بسنده ضعف. بلوغ المرام ٩٨/١، برقم ١٤٧، وقال في التلخيص ١٤٧/١: صححه ابن السكن.

<sup>(</sup>٢) الفتاوى الكبرى ٢٤/١ ٣٩، الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية للبعلي ص ٢٤.

## نسواقض السوضسوء

نواقض الوضوء: جمع ناقضة ؛ لأن ناقض لا يجمع على نواقض ، وقيل بل هو جمع ناقض وصف لغير العاقل.

ونواقض الوضوء مفسداته وهي نوعان: أحداث تنقض بنفسها، وأسباب تكون مظنة الأحداث: كالنوم، ومس المرأة بشهوة.

وعدد النواقض ستة:

#### ١- الخارج من السبيلين:

سواءً كان نجساً كالبول، والمذي، والودي، والغائط، والدم، أو كان طاهراً كالمني. وتنقض الريح إذا خرجت من الدبر، وما فتحه الأطباء لخروج البول والغائط منه فله حكم السبيل.

## ٢- زوال العقل:

وعن على رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((العين وكاء السه(٢) فمن نام

<sup>(</sup>١) المسند ٢٤٠/٤، سنن النسائي، برقم١٢٧، سنن الترمذي، برقم ٣٥٣٥.

<sup>(</sup>٢) الوِكَاءُ: الخَيْط الذي يُشَدُّ به رأس القِربة، أو تُشَدُّ به الصُّرَّة، أو يُشَدُّ به الكِيسُ ... السَّهُ: الإست، أو حَلْقَة الدُّبر. حيث جَعل اليَقَظَة للإسْتِ كالوكاء للقِرْبة كما أنّ الوكاء يَمْنعُ ما في القِرْبة أن يَخْرج، كذلك اليَقَظَة تَمْنع الإسْتَ أن تُحْدِث إلا باخْتِيار، وكنّى بالعَيْن عن اليَقَظَة ؛ لأنَّ النَّائِم لا عَيْن لَه تُبْصِر. النهاية في غريب الحديث ٢/ ٢١/٤٢٩.٥

فليتوضأ )) رواه أحمد وأبو داود وابن ماجه، وحسنه المنذري والنووي وابن الصلاح<sup>(۱)</sup>.

ويدل على أن المراد بالنوم في الحديثين المستغرق حديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كان أصحاب رسول الله على ينتظرون العشاء الآخرة حتى تخفق رؤوسهم ثم يصلون ولا يتوضؤون، رواه مسلم، وأبو داود، وصححه الدارقطني (۲).

#### ٣- مس الفرج بشهوة:

ذكراً كان أو أنثى، ولا بد أن يكون المس بالكف، وأن يكون بدون حائل، ويدل لذلك حديث أم حبيبة رضي الله عنها قالت: سمعت رسول الله ﷺ يقول: ((من مس فرجه فليتوضأ)) رواه ابن ماجه (٦)، وصححه أحمد، وأبو زرعة، والحاكم (١٠).

وعن بسرة بنت صفوان رضي الله عنها أن النبي علقال: ((من مس ذكره فلا يصلي حتى يتوضأ)) رواه الخمسة (٥)، وصححه أحمد، والترمذي، ويحيى بن معين، وقال البخاري هو أصح شيء في هذا الباب(١٠).

وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن النبي الله قال: ((أيما رجل مس فرجه فليتوضأ، وأيما امرأة مست فرجها فلتتوضأ)) رواه أحمد(٧)، وقال ابن القيم

<sup>(</sup>۱) المسندا/۱۱۱، سنن أبي داود ، برقم۲۰۳، سنن ابن ماجه، برقم ۷۷۷، وانظر: إرواء الغليل ۱/

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، برقم ٣٧٦، سنن أبي داود، برقم ٢٠٠، سنن الدارقطني ١٣١/١.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه ص٦٤، كتاب الطهارة، باب الوضوء من مسَّ الذكر، برقم ٤٨١.

<sup>(</sup>٤) انظر: التلخيص الحبير ١٢٤/١.

<sup>(</sup>٥) المسند ج ٢٥ ص ٢٧٠، رقم ٢٧٢٩٥، سنن الترمذي، برقم ٨٦، سنن أبي داود، برقم ١٨١، سنن النسائي، برقم ٤٤٤،

<sup>(</sup>٦) التلخيص الحبير ١٢٢/١.

<sup>(</sup>٧) المسند ٦٤٨/١١، برقم ٧٠٧٦، وأخرجه البيهقي في سننه الكبرى ج: ١ ص: ١٣٢، برقم ٦٢٦.

قال الحازمي: إسناده صحيح (١).

ويرى شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: استحباب الوضوء من مس الذكر مطلقاً(۲).

### ٤- أكل لحم الإبل:

ويدل لذلك حديث جابر بن سمرة رضي الله عنه أن رجلاً سأل رسول الله ﷺ: أنتوضاً من لحوم الغنم؟ قال: ((إن شئت توضاً، وإن شئت فلا تتوضاً)) قال: أنتوضاً من لحوم الإبل؟ قال: ((نعم توضاً من لحوم الإبل)) رواه أحمد ومسلم (").

وعن البراء بن عازب مثله، رواه أحمد وأبو داود (١٠)، وصحح الحديثين الإمام أحمد وإسحاق بن راهويه وابن خزيمة والنووي وكثير من المحدثين (٥).

ويشمل لحم الإبل هبرها، وشحمها، وكرشها، وأمعاءها، وكبدها، وكليتها، ولا ينقض الوضوء غير ذلك منها كاللبن، والمرق.

#### ٥- الردة عن الإسلام:

فإنها تحبط العمل، والوضوء عمل صالح فإذا ارتد المتوضى حبط عمله، وبطل وضوؤه فانتقض قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَإِنْ أَشْرَكْتَ لَيَنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) حاشية ابن القيم ج: ١ ص: ٢١٣، وقال ابن حجر: قال الترمذي في العلل عن البخاري هو عندي صحيح. تلخيص الحبير: ج ١ ص: ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي ٢٤١/٢١، الفتاوي الكبري ٣٩٢/٤.

<sup>(</sup>٣) في المسند ١٠٦/٥، ومسلم، برقم ٣٦٠.

<sup>(</sup>٤) في المسند٤/٣٠٣، سنن أبي داود، برقم ١٨٤.

<sup>(</sup>٥) المجموع للنووي ٧٣/٢ ـ ٧٤، خلاصة البدر المنير، ج: ١ ص: ٥١ .

<sup>(</sup>٦) سورة الزمرآية ٦٥.

### ٦- مس المرأة بشهوة:

ويدل لذلك قراءة حمزة الزيات، وعلى الكسائي ﴿أُولَامَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ﴾ (١) والصحيح أنه لا ينقض، والقراءة المشهورة هي: ﴿لامستم النساء﴾ وفسرها ابن عباس بالجماع (٢).

وقد كان النبي الله يصلي آخر الليل وعائشة مضطجعة أمامه فإذا أراد أن يسجد غمزها ؛ لتقبض رجليها عنه وإذا قام مدتها ، رواه البخاري ومسلم (٢٠) .

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: لم يجئ في الوضوء من لمس المرأة حديث عن النبي على أمر فيه به وهو أمر تعم به البلوى، وهذا ؛ لأنه لا ينقض الوضوء (١).

ولاينقض الوضوء نجاسة خرجت من غير سبيل مالم تكن بولاً أو غائطاً، فلو خرج منه دم كثير أو قئ كثير أو خرج منه صديد كثير لم ينتقض وضوءه بذلك.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "الظاهر أنه لا يجب الوضوء من خروج النجاسات من غير السبيلين، فإنه ليس مع الموجبين دليل صحيح بل الأدلة الراجحة تدل على عدم الوجوب لعموم البلوى بذلك، لكن استحباب الوضوء من الحجامة والقيء ونحوهما متوجه ظاهر "(٥)، وهذا مذهب مالك(١) والشافعي (٧).

<sup>(</sup>١) سورة المائدة من الآية ٦، وانظر الميسر في القراءات الأربع عشر ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) الصحيح المسبور من التفسير بالمأثور ١٦٤/٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٤٩٧، ومسلم، برقم ٥١٢.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوی ۲۰/۵۲۰، و:ج ۲۳۸/۲۰.

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوی ۲۰/۲۰ د ۵۲۷ و : ج ۲۳۸/۲۰.

<sup>(</sup>٦) الكافي لابن عبد البر ص١٣.

<sup>(</sup>٧) روضة الطالبين ٧٢/١.

وأجابوا عن حديث ثوبان رضي الله عنه أن النبي الله قاء فأفطر فتوضأ، رواه أحمد والترمذي وأبو داود (۱)، بأنه ضعيف وإن صح فلم يكن الوضوء من أجل القيء، والأحكام التي تحتاج الأمة إلى معرفتها يلزم بيانها بياناً عاماً، ولم ينقل عن النبي صلى الله عليه وسلم بإسناد يثبت أنه أمر بذلك، مع أن الناس كانوا لا يرالون يجتجمون ويقيئون وتصيبهم الجراحات.

وقد جرح عباد بن بشر رضي الله عنه وهو يصلي في غزوة ذات الرقاع فصلى بجراحه، رواه أبو داود (٢٠) بإسناد حسن (٣٠).

وروي عن الصحابة عدم النقض، ومن ذلك ما روي أن ابن عمر عصر بثرة فخرج دم فصلى ولم يتوضأ، وابن أبي أوفى بصق دما ثم صلى ولم يتوضأ، وروي عن غيرهما نحو ذلك(1).

وقال الموفق في المغنى: ولم يعرف لهم مخالف من الصحابة (٥).

ولا تنقض الأحداث الدائمة في الوقت كدم الاستحاضة، وسلس البول فإن المصاب بها إذا توضأ صلى في وقته الفريضة، والنوافل ولا يضره ما خرج منه في الوقت.

<sup>(</sup>۱) المسند ٥٢٥/٤٥، برقم ٢٧٥٣٧، سنن الترمذي، برقم ٨٧، سنن أبي داود، برقم ٢٣٨١، قال أبو عيسى: وقد جود حسين المعلم هذا الحديث، وهو أصح شيء في هذا الباب.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود ص ٦٤، كتاب الطهارة، باب الوضوء من الدم، برقم ١٩٨، عون المعبود ٢٣٠/١.

<sup>(</sup>٣) انظر عون المعبود ٢٢٩/١، وسنن أبي داود ص٤٦، ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٤) مصنف ابن أبي شيبة ج: ١ ص: ١٢٨، مصنف عبد الرزاق ج: ١ ص: ١٤٥، ١٤٨.

<sup>(</sup>٥) المغنى ١٢٠/١.

#### الغسل

الغُسْلُ بضم الغين وفتحها اسم مصدر من الاغتسال، وهو استعمال الماء في جميع البدن.

والغَسْلُ بفتح العين الماء يغتسل به، وبكسرها ما يغسل به الرأس من سدر أو نحوه.

والغُسل من الجنابة عبادة ترفع الحدث فيجب الاهتمام بها، وقد روى أبو هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((إن تحت كل شعرة جنابة فاغسلوا الشعر، وأنقوا البشر)) رواه أبو داود والترمذي، وضعفاه (۱).

وعن سمرة بن جندب رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((من توضأ يوم الجمعة فبها ونعمت، ومن اغتسل فالغُسل أفضل)) رواه الخمسة وحسنه الترمذي (٢). ويجب الغُسل لواحد من الأسباب التالية:

## ١- خروج السائل المنوي من مخرجه دفقاً بلذة من مستيقظ:

أما النائم فلا يشترط لوجوب الغسل عليه ذلك، بل إذا رأى آثار المني على سراويله وجب الغسل وإن لم يذكر احتلاماً، وسواءً كان ذلك من ذكر، أو أنثى ؟ لأن أم سليم رضي الله عنها حين سألت النبي على بقولها: فهل على المرأة من غسل إذا احتلمت؟ فقال لها على (( نعم إذا رأت الماء)) رواه مسلم (7).

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي، برقم ١٠٦، سنن أبي داود، برقم ٢٤٨.

<sup>(</sup>٢) المسنده/١٦، سنن الترمذي، برقم٤٩١، سنن أبي داود، برقم ٣٥٤، سنن النسائي، ١٣٨٠، سنن ابن ماجه، برقم١٩٨١، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٢٨٢/١، برقم ٤٩٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ٢٥١/١، كتاب الطهارة، باب وجوب الغسل على المرأة بخروج المني منها، برقم ٣١٣.

وإذا خرج المني من مستيقظ لبرد، أو مرض أو نحو ذلك من غير شهوة، لم يجب بخروجه غسل؛ لأن علياً رضي الله عنه قال: كنت رجلا مذاء فسألت النبي تلفظ فقال: ((إذا خذفت فاغتسل من الجنابة، وإذا لم تكن خاذفا، فلا تغتسل) رواه أحمد (۱).

وإذا اغتسل الجنب ثم خرج منه بعد ذلك بقية مني من غير لذة ، لم يغتسل له بل يتوضأ ، وقد ورد ذلك عن علي ، وابن عباس رضي الله عنهم (٢).

#### ٢- التقاء الختانين:

ويحصل ذلك بين الرجل والمرأة بغياب الحشفة في الفرج وإن لم يحصل معه إنزال ؛ لأن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: ((إذا جلس بين شعبها الأربع، ومس الختان الختان فقد وجب الغسل)) رواه أحمد ومسلم والترمذي (٣).

ويجب الغسل إذا كان المسيس مع وجود حائل صنع لهذا الغرض مثلما يسمى الآن بالكبوت ؛ لأن لفظ الترمذي ((إذا جاوز الختان الختان فقد وجب الغسل)).

ولو أولج في دبر، أو بهيمة، وجب الغسل وإن لم يحصل معه إنزال؛ لأن الجنابة في لغة العرب تطلق على الجماع وقد حصل.

#### ٣- انقطاع دم الحيض والنفاس:

يدل لذلك قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ ۖ قُلْ هُوَ أَذًى فَآعْتَزِلُوا ٱلنِّسَآءَ فِي الْمَحِيضِ ۗ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ ۖ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَ ۚ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ﴾ (٤)

<sup>(</sup>۱) المسند ۲۰۸/۲، برقم ۸٤۷. قال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط في حكمه على الحديث إنه: حسن لغيره. والخذف هنا: هو إلقاء ورمي المني، والبول متقطعا. انظر المعجم الوسيط: ۲۲۲/۱.

<sup>(</sup>٢) الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار لأبي بكر ابن أبي شيبة ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٣) المسند٢ / ٢٣٤، صحيح مسلم، برقم ٣٤٨، ٣٤٩، سنن الترمذي، برقم: ١٠٨، ١٠٩، قال أبو عيسى: حديث عائشة حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة من الآية ٢٢٢.

ومعنى: ﴿ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ ﴾: يعني اغتسلن، أو تيممن عند عدم الماء أو العجز عن استعماله.

وعن عائشة رضي الله عنها أن فاطمة بنت أبي حبيش كانت تستحاض فسألت النبي وعن عائشة رضي الله عرق وليس بالحيضة فإذا أقبلت الحيضة فدعي الصلاة، وإذا أدبرت فاغتسلي وصلي )) رواه البخاري(١).

والنفاس له حكم الحيض في ذلك بإجماع العلماء.

#### ٤- الموت:

فإن الميت يجب غسله، وقد أمر النبي ﷺ بغسل المحرم الذي وقصته ناقته، متفق عليه (٢).

وأمر النبي ﷺ أم عطية حين ماتت ابنته زينب رضي الله عنها بذلك فقال: ((اغسلنها ثلاثا أو خمسا أو أكثر من ذلك، إن رأيتن ذلك)) متفق عليه (٢٠).

#### ٥- إسالام الكافر:

ويدل لذلك حديث قيس بن عاصم أنه أسلم فأمره النبي الله أن يغتسل بماء وسدر، رواه الخمسة إلا ابن ماجه (٤).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن ثمامة بن أثال أسلم فبعث به النبي ﷺ إلى حائط أبى طلحة فأمره أن يغتسل. رواه أحمد (٥٠).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١٢٢/١، كتاب الحيض، باب إقبال المحيض وإدباره، برقم ٣١٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٧٤٢، صحيح مسلم، برقم ١٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ١١٩٥، صحيح مسلم، برقم ٩٣٩.

<sup>(</sup>٤) المسند ١١/٥، سنن الترمذي، برقم ٢٠٥، سنن أبي داود، برقم ٣٥٥، سنن النسائي، برقم ١٨٨. الحديث: حسنه الترمذي، ورواه ابن خزيمة في صحيحه ١٢٦/١، برقم ٢٥٤، وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ١٧٧، برقم ١٨٨.

<sup>(</sup>٥) المسند ٣٠٤/٢، صحيح ابن خزيمة ١٢٥/١، برقم ٢٥٣، صحيح ابن حبان ٤١/٤ - ٤٢، برقم ١٢٣٨، وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح على شرط الشيخين.

ويرى بعض العلماء أن ذلك غير واجب ؛ لأنه من الأمور العامة التي يجب اشتهارها ، وقد أسلم كثير من الصحابة ولم ينقل أن النبي ﷺ أمرهم به ولا أمر به أمراً عاماً لكل من أسلم.

وقـد رجـح ابـن القيم القول الأول قال في زاد المعاد: "وقد صح أمر النبي ﷺ به، وأصح الأقوال وجوبه على من أجنب في حال كفره، ومن لم يجنب "(١).

ويستحب الاغتسال لكل اجتماع مشروع كالجمعة ، والعيدين ، والكسوف ، والاستسقاء ويتأكد إن زالت به رائحة مؤذية ، فعن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله على يقول: ((من جاء منكم الجمعة فليغتسل)) متفق عليه (٢).

وعن عكرمة مولى ابن عباس رضي الله عنهما قال: جاء أناس من أهل العراق فقالوا لابن عباس: أترى الغسل يوم الجمعة واجباً؟ قال: لا، ولكنه أطهر وخير لمن اغتسل، ومن لم يغتسل، فليس عليه بواجب وسأخبركم كيف بدأ الغسل: كان الناس مجهودين يلبسون الصوف، ويعملون على ظهورهم، وكان مسجدهم ضيقاً مقارب السقف إنما هو عريش فخرج رسول الله في يوم حار، وعرق الناس في ذلك الصوف حتى ثارت منهم رياح آذى بذلك بعضهم بعضاً، فلما وجد رسول الله تلك الريح قال: ((أيها الناس إذا كان هذا اليوم فاغتسلوا، وليمس أحدكم أفضل ما يجد من دهنه وطيبه)) قال ابن عباس: ثم جاء الله بالخير ولبسوا غير الصوف، وكُفُوا العمل، ووُسِّع مسجدهم، وذهب بعض الذي كان يؤذي به بعضهم بعضاً من العرق، رواه أبو داود بإسناد حسن (٢).

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد ۲۲۷/۳.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٨٤٢، صحيح مسلم، برقم ٨٤٤.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ٩٧/١، كتاب الطهارة، باب في الرخصة في ترك الغسل يوم الجمعة، برقم ٣٥٣.

ويستحب الغسل للإحرام فقد روت عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله ﷺ إذا أراد أن يحرم غسل رأسه بخطمي وإشنان ودهنه بشيء من زيت غير كثير، رواه أحمد (۱).

ويستحب غسل من أفاق من إغماء، أو جنون بلا احتلام فقد روت عائشة رضي الله عنها أن رسول الله وقت فقل في مرضه فقال: ((أصلى الناس؟)) قلنا: لا، هم ينتظرونك يا رسول الله، فقال: ((ضعوا لي ماء في المخضب)) قالت: ففعلنا فاغتسل، ثم ذهب لينوء فأغمي عليه، ثم أفاق فقال: ((أصلى الناس؟)) قلنا: لا، هم ينتظرونك يا رسول قال: ((ضعوا لي ماء في المخضب)) قالت: ففعلنا فاغتسل ثم ذهب لينوء فأغمي عليه، ثم أفاق فقال: ((أصلى الناس؟)) فقلنا: لا، هم ينتظرونك يا رسول الله، فذكرت إرساله إلى أبي بكر رضي الله عنه، وتمام الحديث، متفق عليه ().

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في الاختيارات: "ولا يستحب الغسل لدخول مكة، والوقوف بعرفة، والمبيت بمزدلفة، ورمي الجمار، ولطواف الوداع"(٢) وذلك؛ لأن الاستحباب حكم شرعى يحتاج إلى دليل ولم يوجد شيء من ذلك.

#### وصفة الغسل الكامل من الجنابة وغيرها:

أن ينوي المغتسل رفع الحدث، أو استباحة ما يشترط له الغسل، ثم يسمي الله تعالى، وتسقط مع السهو، والجهل، ثم يغسل يديه ثلاثاً، ثم يغسل ما لوثه بالجنابة، ثم يتوضأ وضوءاً كاملا، ويغسل رأسه ثلاثاً يروي فيها أصول شعره، ثم يغسل بقية بدنه، ويبدأ بميامنه.

<sup>(</sup>١) المسند ٦/٨٧، وحسنه ابن الملقن في خلاصة البدر المنير ١/٣٥٦، برقم ١٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٦٥٥، صحيح مسلم، برقم ٤١٨.

<sup>(</sup>٣) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية للبعلي ص٢٦.

ولا تنقض المرأة شعر رأسها للجنابة، وتنقضه لحيض، أو نفاس استحباباً ؛ لحديث عائشة رضي الله عنها أن النبي على قال لها حين طهرت من الحيض: ((انقضي شعرك واغتسلي)) رواه ابن ماجه بإسناد صحيح (۱).

وقد ذكرت عائشة رضي الله عنها أن النبي كان إذا اغتسل من الجنابة يبدأ فيغسل يديه، ثم يقوضاً وضوءه للصلاة، فيغسل يديه، ثم يقوضاً وضوءه للصلاة، ثم يأخذ الماء فيدخل أصابعه في أصول الشعر حتى إذا رأى أن قد استبرأ<sup>(۱)</sup> حفن<sup>(۱)</sup> على رأسه ثلاث حفنات، ثم أفاض على سائر جسده، ثم غسل رجليه. متفق عليه (۱).

وعن أم سلمة رضي الله عنها قالت قلتُ: يا رسول الله إني امرأة أشد ضفر رأسي أفأنقضه لغسل الجنابة؟ قال: ((لا، إنما يكفيك أن تحثي على رأسك ثلاث حثيات من ماء، ثم تفيضين على سائر جسدك الماء فتطهرين)) رواه الجماعة إلا البخاري<sup>(٥)</sup>.

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله ﷺ لا يتوضأ بعد الغسل. رواه الخمسة (١).

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجه ص٧٩، كتاب الطهارة، باب في الحائض كيف تغتسل، برقم ٦٤١.

<sup>(</sup>٢) استبرأ : أوصل البلل إلى جميع رأسه. شرح النووي على صحيح مسلم٢٣١/٣، الديباج ٧٧/٢.

<sup>(</sup>٣) حَفَنَ: أَخَذَ الماء بيديه جميعا... وملء الكفين من أي شيء يسمى حفنة. شرح النووي على صحيح مسلم٢١/٣ ، المصباح١٩٦/١.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٢٦٩، صحيح مسلم، برقم ٣١٦. واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٥) المسند٦/٢٨٩، ٣١٤، صحيح مسلم، برقم ٣٣٠، جامع الترمذي، برقم ١٠٥، سنن أبي داود، برقم ٢٥١،سنن النسائي (المجتبي)، برقم ٢٤١، سنن ابن ماجه، برقم ٢٠٣.

<sup>(</sup>٦) المسند ٦٨/٦، سنن أبي داود برقم ٢٥٠، سنن النسائي (المجتبى) برقم ٢٥٢، سنن ابن ماجه برقم ٥٧٩، سنن الترمذي برقم ١٠٧، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٧٧/١، برقم ١٠٧٨.

ومن أحدث حدثاً أصغر حرمت عليه الصلاة، ومن استمر في الصلاة بعد الحدث أتى ذنباً عظيما كفَّره به بعض العلماء ؛ لأنه يركع ويسجد لغير الله عز وجل حيث يفعل ذلك خجلا من الناس، أو استهزاء بهذه الشعيرة العظيمة.

وحرم عليه الطواف بالبيت الحرام، لما رواه طاووس عن رجل قد أدرك النبي ﷺ أنه ﷺ قال: ((إنما الطواف صلاة فإذا طفتم فأقلوا الكلام)) رواه أحمد والنسائي(١).

وحرم عليه مس المصحف، فقد روى مالك في الموطأ مرسلاً عن عبدالله بن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم أن في الكتاب الذي كتبه رسول الله الله العمرو بن حزم أن لا يمس القرآن إلا طاهر (۱)، وقد صحح حديث عمرو بن حزم لشهرته الإمام الشافعي وابن عبدالبر (۱).

ومن كان حدثه أكبر حرم عليه مع ما تقدم اللبث في المسجد، فلا يحل ذلك لحائض، ولا جنب لكن يجوز المرور معه فقط، لقوله تعالى: ﴿وَلَا جُنبًا إِلَّا عَابِرِى سَبِيلِ حَتَّىٰ تَغْتَسِلُوا ﴾ (١٠) ، فإن توضأ الجنب جاز له اللبث في المسجد.

قال عطاء: رأيت رجالاً من أصحاب رسول الله ﷺ يجلسون في المسجد وهم مجنبون إذا توضؤوا وضوء الصلاة (٥٠).

<sup>(</sup>١) المسند٤/٤٤، السنن الكبرى للنسائي، برقم ٣٩٤٥، وصححه ابن حجر في التلخيص ١٣٠/١.

<sup>(</sup>٢) الموطأ للإمام مالك ج: ١ ص: ١٩٩، كتاب القرآن، باب الأمر بالوضوء لمن مس القرآن، وقد رواه ابن حبان في صحيحه موصولا مطولا ج ١٠١/١٤، برقم ٢٥٥٩.

<sup>(</sup>٣) التلخيص الحبير ١٨/١، التمهيد لابن عبد البر ١٧/ ٣٩٧، وصححه الإمام أحمد كما في التلخيص.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء من الآية ٤٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه سعيد بن منصور في سننه ج: ٤ ص: ١٢٦٩، برقم ٦٤٦، وقال محقق الكتاب الشيخ سعد بن عبد الله آل حميد: سنده حسن لذاته، وصححه الحافظ ابن كثير كما نقل ذلك عنه صاحب عون المعبود ٢٦٩/١.

وهذا من مفردات مذهب الحنابلة، ولا يجيزه بقية الفقهاء الأربعة استدلالاً بالآية السابقة الـتي أجـازت العـبور فقـط، وبحديث: ((لا أحـل المسـجد لحـائض، ولا جنب)) رواه أبو داود، وصححه ابن خزيمة (۱).

ولا يقرأ الجنب القرآن؛ لأن علياً رضي الله عنه قال: كان رسول الله على يقضي حاجته ثم يخرج، فيقرأ القرآن، ويأكل معنا اللحم، ولا يحجزه من القرآن شيء ليس الجنابة، رواه الخمسة، وصححه الترمذي، والحاكم، والبغوي(٢).

أما الحائض فيرى شيخ الإسلام ابن تيمية (٢) رحمه الله أنه لم يثبت في منعها من قراءة القرآن حديث صريح صحيح، ولهذا تبقى على الأصل (الحل) ولا تقاس على الجنب للفارق بينهما، فإن الجنب متى ما أراد رفع حدثه بالغسل، أو التيمم يتيسر له ذلك بخلافها، ومثلها في ذلك النفساء بطريق الأولى؛ لطول مدة النفاس.

#### من آداب الاغتسال:

الاقتصاد في الماء، فعن أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله كان يغتسل بالصاع إلى خمسة أمداد، ويتوضأ بالمد، متفق عليه (١٠).

واللُّه : ملئ كفَّى الإنسان المعتدل إذا ملأهما ومدَّ يديه بهما (٥).

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود ۲۰/۱، كتاب الطهارة، باب في الجنب يدخل المسجد، برقم ۲۳۲، صحيح ابن خزيمة ج: ٢ص: ٢٨٤، برقم ١٣٢٧، وحسنه ابن القطان، وقال أحمد: لا أرى به بأساً. كما نقل ذلك عنهما الحافظ ابن حجر في في كتابه التلخيص الحبير ١٤٠/١، برقم ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ١ ص: ٨٤، سنن أبي داود، برقم ٢٢٩، سنن النسائي (المجتبى) برقم ٢٦٥، سنن الترمذي برقم ١٤٥، سنن ابن ماجه برقم ٥٩٤، المستدرك على الصحيحين ١/ ٢٥٣، برقم ٤١٥، شرح السنة للإمام البغوي ١/٢٤ على برقم ٢٧٣.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي ج: ٢١ ص: ٤٦٠.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ١٩٨، صحيح مسلم، برقم ٣٢٥.

<sup>(</sup>٥) ترتيب القاموس المحيط ٢١٥/٤ ـ ٢١٦.

وقد جاء رجال إلى جابر بن عبدالله رضي الله عنهما فسألوه عن الغسل فقال: يكفي صاع، فقال رجل منهم: ما يكفيني، فقال جابر: كان يكفي من هو أكثر شعراً منك وخير منك، يعني رسول الله على، رواه البخاري ومسلم (۱).

٢- ويستتر المغتسل عن أعين الناس، فقد روى يعلى بن أمية أن رسول الله الله رأى رجلاً يغتسل بالبراز فصعد المنبر فحمد الله، وأثنى عليه، ثم قال: ((إن الله حيي ستير يحب الحياء والستر، فإذا اغتسل أحدكم، فليستتر)) رواه أحمد وأبو داود (٢).

ويستحب للجنب إذا أرد أن يأكل أو ينام أن يتوضأ ؛ لحديث عائشة رضي الله عنها أن النبي الله إذا أراد أن يأكل، أو ينام وهو جنب، توضأ، رواه مسلم (٢٠).

وسأل عمر رضي الله عنه النبي ﷺ أيرقد أحدنا وهو جنب؟ فقال ﷺ: ((نعم إذا توضأ فليرقد)) متفق عليه (ن).

وقد دل على أن الأمر للاستحباب حديث عائشة رضي الله عنها أن النبي الله كان ينام وهو جنب من غير أن يمس ماء، رواه أحمد، وأبو داود، والترمذي (٥٠).

ويستحب الوضوء لمعاودة وطء كما في حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عند مسلم (1).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٢٤٩، صحيح مسلم، ٣٢٩.

<sup>(</sup>٢) المسند ٢٢٤/٤، سنن أبي داود، برقم ٤٠١٢، سنن النسائي (المجتبي)، برقم ٢٠٦، وصححه الألباني في في صحيح سنن أبي داود ٤٩٧/٢، برقم ٤٠١١.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، برقم٥٠٣، وفي صحيح البخاري، برقم٢٨٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري برقم ٢٨٣، صحيح مسلم برقم ٣٠٦.

<sup>(</sup>٥) المسند ١٤٦/٦، سنن الترمذي برقم ١١٨، سنن أبي داود برقم ٢٢٨، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٨٤/١، برقم ١١٨.

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم ج: ١ ص: ٢٤٨، كتاب الحيض، باب جواز نوم الجنب، واستحباب الوضوء له وغسل الفرج إذا أراد أن يأكل أو يشرب، أو ينام، أو يجامع، برقم ٣٠٨.

ومن طاف على نسائه في ليلة ، كفاه غسل واحد ، وإن اغتسل عند كل واحدة كان ذلك أحسن ، فعن أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي كان يطوف على نسائه بغسل واحد ، رواه الجماعة إلا البخارى(١١).

وعن أبي رافع رضي الله عنه مولى رسول الله ﷺ أن الرسول ﷺ طاف على نسائه في ليلة فاغتسل عند كل واحدة منهن وقال: ((هذا أطيب وأطهر)) رواه أحمد وأبو داود (٢٠).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ۳ ص: ۹۹، صحيح مسلم برقم ۳۰۹، سنن الترمذي برقم ۱٤۰، سنن النسائي (۱) مسند أحمد ج: ۳ ص: ۹۶، سنن أبي داود برقم ۲۱۸، سنن ابن ماجه برقم ۵۸۸.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٦ ص: ٣٩١، سنن أبي داود برقم ٢١٩. الحديث: حسنه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٧/١، برقم ٢١٩.

## التيمم

التيمم لغة: مطلق القصد، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَيَمَّمُواْ ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِعَا خِذِيهِ إِلَّا أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ ﴾(١).

واصطلاحاً: القصد إلى الصعيد الطاهر لرفع الحدث على وجه مخصوص.

ودليله من الكتاب العزيز قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُم مَّرْضَىٰ أَوْعَلَىٰ سَفَرٍ أَوْجَآءَ أَحَدُّ مِّن كُمْ مِّن ٱلْغَآبِطِ أَوْ لَامَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَلَمْ تَجَدُواْ مَآءً فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَٱمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُم مِّنَهُ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَاكِن يُرِيدُ لِيُطَهِرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (١).

ومن السنة حديث أبي ذر رضي الله عنه أن رسول الله على قال: ((إن الصعيد الطيب طهور المسلم وإن لم يجد الماء عشر سنين، فإذا وجد الماء فليمسه بشرته)) رواه أحمد، والنسائي، والترمذي وصححه (٢٠).

والصعيد المذكور في الآية والحديث قال عنه الزجاج وغيره: "لا أعلم بين أهل اللغة خلافاً في أن الصعيد وجه الأرض تراباً كان أو غيره"(٤).

لكن يتعين التراب عند وجوده، لما ورد في الأحاديث الصحيحة ومنها حديث حذيفة بن اليمان أن النبي على قال: ((فُضلنا على الناس بثلاث، جعلت صفوفنا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة من الآية ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة من الآية ٦.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٥ ص: ١٤٦، سنن الترمذي برقم ١٢٤، سنن النسائي (المجتبى) برقم ٣٢٢. وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٨٦/١، برقم ١٢٤.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب ٢٥٤/٣، مادة (صعد).

كصفوف الملائكة، وجعلت لنا الأرض كلها مسجداً، وجعلت تربتها لنا طهوراً إذا لم نجد الماء )) رواه مسلم(١).

والتيمم: طهارة بدلية تقوم مقام استعمال الماء في رفع الحدث الأصغر والأكبر، فالطهارة به مشروعة تجب لما تجب به الطهارة بالماء، وتسن لما تسن له، لكن ذلك مؤقت حتى يجد الماء، أو يقدر على استعماله.

وما ذكر بعض الفقهاء عن هذه الطهارة بأنها مبيحة لا رافعة قول مرجوح كما نبه على ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية، قال رحمه الله: وعليه يدل الكتاب، والسنة والاعتبار فإن الله تعالى جعل التيمم مطهراً كما جعل الماء مطهرا حيث قال في ختام آية الوضوء والتيمم: ﴿مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّن حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرِكُم وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّر كُم وفي الحديث: ((وجعلت تربتها لنا طهوراً)) ولأن التيمم بدل فيساوي مبدله إلا ما خرج بالدليل فهو رافع للحدث مطهر لصاحبه، لكن رفعه مؤقت إلى أن يقدر على استعمال الماء (أ).

ومن علم أنه سيدرك الماء قبل خروج وقت الصلاة بلا مشقة، لم يصح تيممه، وفي هذا العصر انتشرت محطات الوقود على الطرق الرئيسة وفي كل محطة مسجد وميضأة، والإنسان في غالب الطرق يمر بعدد منها في سفره في أثناء الوقت الواحد للصلاة، فكيف وقت الجمع بين الصلاتين الذي يتضمن وقتين للصلاة يستمر وقت الظهر مع العصر أكثر من أربع ساعات، ويستمر وقت المغرب مع العشاء أكثر من ذلك.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم١/٣٧١، كتاب المساجد، ومواضع الصلاة، برقم ٥٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة من الآية ٦.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه في الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٤) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٤٣٦/٢١.

ومن الأخطاء التي يقع فيها بعض الناس في التيمم أنهم يتيممون والماء عندهم كثير، حيث يعتقد بعضهم أن التيمم فرض أهل البراري.

ومن وجد ماءً يكفي بعض أعضاء وضوئه استعمله ثم تيمم للباقي ؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ ﴾(١).

ومثل ذلك الجنب إذا وجد ماءً يكفي للوضوء فقط استعمله ناوياً رفع الحدثين أو الطهارة ثم تيمم للباقي، وإذا كان على بدنه نجاسة وهو محدث وعنده ماء لا يكفي لهما غسل النجاسة، وتيمم للحدث.

ومن كان بأحد أعضائه جرح يتضرر بغسله، مسح عليه عند محله من الوضوء وكفاه، فإن تضرر بمسحه تيمم عنه بعد كمال وضوئه، اختار ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية (٢).

ومن وجب عليه غسل فخاف على نفسه استعمال الماء لبرد أو نحوه، تيمم؛ لما روى عمرو بن العاص رضي الله عنه قال: "بعثني رسول الله في غزوة ذات السلاسل (۲) فاحتلمت في ليلة باردة شديدة البرد، فأشفقت إن اغتسلت أن أهلك فتيممت ثم صليت بأصحابي صلاة الصبح، فلما قدمنا على رسول الله في ذكروا ذلك له فقال: ((يا عمرو صليت بأصحابك وأنت جنب؟)) فقلت: ذكرت قول الله عز وجل: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ أَ إِنَّ ٱللّه كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ (ن) فتيممت ثم صليت

<sup>(</sup>١) سورة التغابن من الآية ١٦.

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٢١/٥٥٦ ٤٥٤.

<sup>(</sup>٣) غزوة ذات السَلاسل: وقعت قرب ماء لقبلية جذام وراء وادي القرى، وكان ذلك سنة ثمان. زاد المعاد ٣٨٦/٣. معجم البلدان ٢٣٣/٣، ٢٣٣٨.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء من الآية ٢٩.

فضحك رسول الله ﷺ ولم يقل شيئاً، رواه أحمد، وأبو داود، والدارقطني(١).

ومن استيقظ قرب طلوع الشمس وعليه جنابة وبقربه ماء لكن إن اغتسل فاته وقت الصلاة فلا يجوز له أن يتيمم بل يغتسل ثم يصلي ولو بعد طلوع الشمس، لكن إن وصل المسافر إلى الماء وعليه ناس قبله وعلم أن النوبة عليه لا تصل إليه إلا بعد خروج الوقت صلى بالتيمم ؛ لأن تأخره في النوبة حتى خروج الوقت مثل عدم الماء.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "إذا استيقظ أول الوقت وعلم أنه لا يجد الماء إلا بعد الوقت فإنه يصلى بالتيمم بالإجماع "(٢).

ومن كان عنده ماء فنسيه أو مع رفقته فجهله ثم تيمم وصلى أعاد؛ لقدرته على الماء كمن صلى ناسياً حدثه؛ ولأن الشرط لا يسقط بالنسيان.

ومن حُبس عن الماء مع قربه تيمم ؛ لعدم قدرته على استعماله ، ولا يتيمم لإزالة نجاسة على بدنه يتضرر بغسلها ، بل يصلي على حسب حاله ، كما قال تعالى : ﴿ فَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ مَا ٱسْتَطَعْتُمُ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ٤/ ٢٠٣، سنن الدارقطني ج: ١ ص: ١٧٨، سنن أبي داود برقم ٣٣٤، صحيح ابين حبان ج: ٤ ص: ١٤٣ ـ ١٤٣، برقم ١٣١٥، وقال محققه شعيب الأرنـؤوط: إساده صحيح، وقال الحافظ ابن حجر: إسناده قوي. فتح الباري ٤٥٤/١، وصححه الألباني في إرواء الغليل ١٨١/١، برقم ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٢١/٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة التغابن من الآية ١٦.

معهم ماء فصلوا بغير وضوء، فلما أتوا رسول الله ﷺ شكوا ذلك إليه فأنزل الله آية التيمم، رواه الجماعة إلا الترمذي(١).

ومن دخل عليه وقت الصلاة ولم يجد ماء ولا يعلم أنه سيجد ماء في الوقت فتيمم وصلى ثم وجد الماء، فلا إعادة عليه ؛ لحديث أبي سعيد الخدري قال خرج رجلان في سفر فحضرت الصلاة وليس معهما ماء، فتيمما صعيداً طيباً، فصليا ثم وجدا الماء في الوقت فأعاد أحدهما الوضوء والصلاة ولم يعد الآخر، ثم أتيا رسول الله في فذكرا ذلك له فقال للذي لم يعد: ((أصبت السنة وأجزأتك صلاتك))، وقال للذي توضأ وأعاد: ((لك الأجر مرتين)) رواه أبو داود والنسائي والحاكم (٢).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٦ ص: ٥٧، صحيح البخاري، برقم ٣٥٦٢، صحيح مسلم، ٣٦٧، سنن أبي داود، برقم ٣٦٧، سنن النسائي (المجتبي)، برقم ٣٢٣، سنن ابن ماجه، برقم ٥٦٨.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، برقم ٣٣٨، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٤٣٣، المستدرك على الصحيحين ١/ ٢٨٦، برقم ٦٣٢، وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٠١٠١، ١٠٢، برقم ٣٣٨.

## صفة التيمم

إذا أراد أن يتيمم نوى رفع الحدث سواءً كان أكبر أو أصغر أو هما معاً، وسمى الله تعالى وضرب بيديه التراب مفرَّجتي الأصابع ضربة واحدة خفيفة، ولا يتعمد تلويثهما بالغبار الكثير، ثم ينقله إلى وجهه لما في ذلك من الأذى.

وقد ذكر الفقهاء أن من عَلُقَ بيديه غبار كثير في التيمم نفخه حتى يذهب أكثره، ثم يمسح وجهه بباطن أصابعه، ثم يمسح كفيه براحتيه ملتزماً بالترتيب المذكور في آية التيمم، وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: لا يجب فيه الترتيب(١).

وقد روى عمار بن ياسر رضي الله عنهما قال: أجنبت فلم أصب الماء فتمعكت في التراب وصليت، فقال النبي الله : ((إنما كان يكفيك أن تضرب بيديك الأرض ثم تنفخ ثم تمسح بهما وجهك وكفيك)) متفق عليه (۱).

وإن ضرب الأرض مرتين مرة لوجهه ومرة ليديه جاز.

ويبطل التيمم بوجود الماء مع القدرة على استعماله ؛ لحديث أبي ذر رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ((إن الصعيد طهور المسلم وإن لم يجد الماء عشرسنين، فإذا وجد الماء فليمسه بشرته)) رواه أحمد والنسائي والترمذي وصححه (٢٠).

ويبطل بمبطلات الوضوء، ولا يبطل بخروج الوقت.

يرى شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: أنه لا ينقض التيمم إلا ما ينقض الوضوء، والقدرة على استعماله الماء(٤).

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الكبرى ٣٩٦/٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم ٣٣١، صحيح مسلم برقم ٣٦٨.

<sup>(</sup>٣) تقدم ص ٧٦.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ج: ٢١ ص: ٣٥٤.

وقال رحمه الله: "ويتيمم قبل الوقت كما يتوضأ قبل الوقت، ويبقى بعد الوقت كما تبقى طهارة الماء بعده... وهذا قول كثير من أهل العلم... وهو الصحيح وعليه يدل الكتاب والسنة، والاعتبار فإن الله جعل التيمم مطهرا كما جعل الماء مطهرا" (١).

وقال ابن القيم رحمه الله: "لم يصح عنه الله التيمم لكل صلاة ولا أمر به، بل أطلق التيمم وجعله قائماً مقام الوضوء، وهذا يقتضي أن يكون حكمه حكمه إلا فيما اقتضى الدليل خلافه "(٢).

وكذا قال غير واحد من أهل العلم منهم سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز (٢) والشيخ محمد بن عثيمين (١٤) رحمهما الله وغيرهما.

ومن تيمم لرفع حدث أكبر، لم ينتقض تيممه إلا بموجب للنقض، وما فعله من نواقض الوضوء يجب بها التيمم عن الحدث الأصغر، ولا يعود بها الحدث الأكبر، لكن إذا أجنب في البادية وتيمم ثم وجد الماء بعد شهر مثلاً، وجب عليه غسل الجنابة ؛ لقوله و حديث أبي ذر: ((فإذا وجد الماء فليمسه بشرته)) رواه أحمد والنسائى والترمذي وصححه (٥).

ومثل ذلك الحائض والنفساء إذا تيممت لذلك وبعد مدة وجدت الماء وجب عليها أن تغتسل للحيض والنفاس حيث بطل تيممها لذلك بوجود الماء.

ويحسن بنا هنا أن نبين بعض مسائل يحتاج إليها بعض الناس وهي:

أولاً: يظن بعض الناس أن التيمم إنما يكون لصلاة الفرض، فلا يتيمم لنافلة مثل صلاة الوتر والضحى، ولا يتيمم لقراءة قرآن، ولا يتيمم لصلاة جنازة، وهذا

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۱ ص: ٤٣٦.

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد ۲۰۰۱ ـ ۲۰۱.

<sup>(</sup>٣) مجموع فتاوى ومقالات متنوعة لابن باز(٢٠٣/١٠).

<sup>(</sup>٤) الشرح المتع على زاد المستقنع ٣٤٠/١.

<sup>(</sup>٥) تقدم ص ٧٦.

الظن خطأ، فإن التيمم طهارة مشروعة لما يشرع له الوضوء تجب لما يجب له الوضوء وتسن لما يسن له الوضوء.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في الاختيارات: "ويجوز التيمم لمن يصلي التطوع بالليل وإن كان في البلد، ولا يؤخره ويرده إلى النهار، ويجوز لخوف فوات الجنازة وهو رواية عن أحمد وإسحاق، وهو قول ابن عباس ومذهب أبي حنيفة، وقد ثبت أنه على تيمم لرد السلام (۱) وألحق به من خاف فوات العيد، وقال أبو بكر عبد العزيز والأوزاعي والحنفية: بل لمن خاف فوات الجمعة ممن انتقض وضوءه وهو في المسجد" (۱).

ثانياً: يظن بعض المرضى في المستشفيات أن التيمم إنما يكون بتراب يتصاعد غباره عند ضربه بكثافة ووضوح، ولذلك فهم لا يتيممون من التراب النظيف المجلوب لهذا الغرض ولا من السجادة التي فيها شيء قليل من الغبار، وقد أمرنا الله تعالى أن نقصد الصعيد عند التيمم وهو ما تصاعد على وجه الأرض، وقد مر رسول الله في مغازيه برمال كثيرة ولم ينقل عنه أنه نهى عن التيمم منها ولا أنه كان يحمل معه التراب للتيمم، وقد تيمم النبي من الجدار كما في حديث أبي جهيم رضي الله عنه المتفق عليه (٢).

وعن علقمة أن رجلاً كان به جدري فأمر ابن مسعود رضي الله عنه فقرب له تراب في طست أو تور فتمسح بالتراب، رواه الطبراني في الكبير<sup>(1)</sup>، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد<sup>(0)</sup>: فيه أبان بن أبي عياش وهو ضعيف.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٣٣٠، صحيح مسلم، برقم ٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ص ٢٨، الفتاوى الكبرى ٣٩٥/٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٣٣٠، صحيح مسلم، برقم ٣٦٩.

<sup>(</sup>٤) المعجم الكبيرج: ٩ ص: ٢٥٣، برقم ٩٢٤٨.

<sup>(</sup>٥) مجمع الزوائد ج: ١ ص: ٢٦٠.

ثالثاً: إذا كان على وضوء وهو حاقن وليس عنده ماء لو نقض وضوءه فهل الأفضل في حقه أن يصلي بالوضوء وهو حاقن أو ينقض وضوءه ويزيل الاحتقان ثم يتيمم ويصلي ؟.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "بل يحدث ثم يتيمم، إذ الصلاة بالتيمم وهو غير حاقن أفضل من صلاته بالوضوء وهو حاقن"(۱). وذلك ؛ لأن الصلاة مع الخشوع والتيمم أفضل من الصلاة حاقناً غير خاشع بوضوء.

<sup>(</sup>١) الفتاوي الكبري ٣٩٦/٤.

# باب إزالة النجاسة

النجاسة التي يتعين إزالتها: هي النجاسة الطارئة على العين الطاهرة مثل النجاسة التي تطرؤ على الثوب، أو البدن، أو البقعة التي يصلي فيها، وذلك واجب حتمي لقوله تعالى: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهِرْ ﴾ (١).

وعن عبدالله بن عباس رضي الله عنهما أن النبي الله عنهما أن النبي الله عنهما أن النبي الله مر بقبرين فقال: "إنهما ليعذبان وما يعذبان في كبير، أما أحدهما فكان لا يستتر من البول، وأما الآخر فكان عشى بالنميمة " متفق عليه (٢).

ومعنى لا يستتر من البول أي: لا يتنزه منه.

وعن عبدالله بن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله رعامة عذاب القبر في البول فاستنزهوا من البول) رواه البزار، والطبراني (٢٠٠٠).

وتنقسم النجاسة باعتبار قوة النجاسة وضعفها إلى ثلاثة أقسام:

#### ١- نحاسة مغلظة:

وهي نجاسة الكلب، والخنزير، فإذا ولغ الكلب في الإناء أو بال فيه أو نحو ذلك، فلا يطهر إلا بسبع غسلات إحداهن بالتراب؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ((إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم فليرقه، وليغسله سبع

<sup>(</sup>١) سورة المدثر آية ٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٢١٣، صحيح مسلم، برقم ٣٠١٢.

<sup>(</sup>٣) المعجم الكبيرج: ١١ ص: ٨٤، برقم ١١١٢، مسند البزارج: ٩ ص: ١٠١، برقم ٣٦٣٦، سنن الدارقطني ج: ١ ص: ١٢٧، قال الحافظ ابن حجر: رواه الطبراني وغيره، وإسناده حسن، وقال ابن الملقن: رواه الدارقطني بإسناد حسن. التلخيص الحبير ١٠٦، تحفة المحتاج ١٠١١.

مرار)) رواه مسلم، والنسائي (١)، وفي لفظ لمسلم: ((فليغسله سبع مرات أولاهن بالتراب)) (٢).

وقد ذكر بعض الأطباء المعاصرين أن في لعاب الكلب جرثومة شريطية لا يقتلها إلا التراب، والخنزير يقاس على الكلب في ذلك بطريق الأولى؛ لأنه أخبث منه وأنجس، وبول الكلب مقيس على لعابة.

ويعفى عن لعاب الكلب في الصيد؛ لتجاوز الشرع عنه؛ ولأن حديث النجاسة ورد بلفظ: ((إذا ولغ الكلب في إناء أحدكم))(٢)، والولوغ غير العض الذي يكون في الصيد.

#### ٧- نجاسة مخففة:

وهي بول الغلام الذي لم يأكل الطعام فيكفي في إزالتها النضح ؛ لأن أم قيس بنت محصن ذكرت أنها أتت النبي الله بابن لها صغير لم يأكل الطعام فبال على ثوبه فدعا بماء فنضحه عليه ولم يغسله ، رواه الجماعة (١٠).

ومثله نجاسة المذي على الثوب حيث يطهر بالرش فقط ؛ فعن سهل بن حنيف رضي الله عنه قال: كنت ألقى من المذي شدة وعناء وكنت أكثر منه الاغتسال فذكرت ذلك لرسول الله الله فقال: ((إنما يجزئك من ذلك الوضوء))، فقلت:

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، برقم ٢٧٩، سنن النسائي (المجتبي)، برقم ٦٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، برقم ٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه قريباً.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٦ ص: ٣٥٦، صحيح البخاري، برقم ٢٢١، صحيح مسلم، برقم ٢٨٧، سنن ابن أبي داود، برقم ٣٧٤، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٣٠٢، سنن الترمذي، برقم ٥٢٤.

يا رسول الله كيف بما يصيب ثوبي منه؟ قال: ((يكفيك أن تأخذ كفاً من ماء فتنضح به ثوبك حيث ترى أنه قد أصاب منه)) رواه أبو داود والترمذي وصححه (۱).

## ٣- نجاسة عادية:

وهي ما سوى ذلك من النجاسات، وهي أنواع:

# ١- ما على الثياب والأواني ونحوها:

ويكفي فيها غسلة واحدة تذهب بعين النجاسة (٢)، فعن أسماء رضي الله عنها قالت: جاءت امرأة إلى النبي الله فقالت: إحدانا يصيب ثوبها من دم الحيضة كيف تصنع به؟ فقال: ((تحته ثم تقرصه بالماء ثم تنضحه ثم تصلي فيه)) متفق عليه (٢).

وإذا اجتهدت المرأة في غسل دم الحيض من ثوبها فلم ينقطع أثره بذلك عفي عنه، دل على ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن خولة بنت يسار قالت: يا رسول الله ليس لي إلا ثوب واحد وأنا أحيض فيه قال: ((فإذا طهرت فاغسلي موضع الدم ثم صلي فيه)) قالت: يا رسول الله إن لم يخرج أثره؟ قال: ((يكفيك الماء ولا يضرك أثره)) رواه أحمد وأبو داود(1).

## ٢- النجاسة على الأرض:

فإن كان لها جرم فلا بد من إزالته ثم غسله، وإن لم يكن لها جرم كالبول طُهِّرت الأرض بالماء يصب عليها مكاثرة ولو لم ينفصل الماء عن موضع النجاسة،

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود، برقم ٢١٠، سنن الترمذي، برقم ١١٥. الحديث: حسنه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٥/١، برقم ٢١٠.

<sup>(</sup>٢) قال المرداوي: لا يضر بقاء لون أو ريح أو هما على الصحيح من المذهب... أو يشق إزالته... أو يتضرر المحل بإزالته... فعلى المذهب يطهر المحل مع بقائهما، أو بقاء أحدهما على الصحيح من المذهب. الإنصاف ٢٩٦/٢. المطبوع مع الشرح الكبير.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٢٢٥، صحيح مسلم، برقم ٢٩١.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٣٦٤، سنن أبي داود، برقم ٣٦٥. الحديث صححه الألباني في إرواء الغليل ١٨٩/١، برقم ١٦٨.

لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قام أعرابي فبال في المسجد فقام إليه الناس ليقعوا به فقال النبي رادعوه وأريقوا على بول ه سَجُلاً من ماء، أو ذنوباً من ماء، فإنما بعثتم ميسرين ولم تبعثوا معسرين )) رواه الجماعة إلا مسلماً(١).

وتطهر الأرض بالاستحالة، حيث تذهب عين النجاسة بالشمس، أو الريح.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "وتطهر الأرض النجسة بالشمس والريح إذا لم يبق أثر النجاسة "(٢).

وإذا أصابتها الأمطار والسيول طهرت؛ لأن إزالة النجاسة لا يشترط لها النية.

# ٣- جلد الميتة الطاهرة حال العياة:

يطهر بالدباغ؛ لأنه بالموت ينجس فإذا دبغ طهر؛ لحديث عبدالله بن عباس رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله على يقول: ((أيما إهاب دبغ فقد طهر)) رواه أحمد ومسلم (٣).

ولا فرق بين ما يؤكل لحمه وما لا يؤكل لحمه، وهو مذهب الجمهور واختيار شيخ الإسلام ابن تيمية والشوكاني (١٠).

#### ٤- إذا تنجس أسفل الحذاء:

فإنه يطهر بالدلك في الأرض؛ لحديث أبي سعيد الخدري أن رسول الله على قال: ((إذا جاء أحدكم المسجد فليقلب نعليه ولينظر فيهما فإن رأى خبثاً فليمسحه

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۲/ ۲۸۲، صحيح البخاري، برقم ۲۱۷، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٥٦، سنن ابن ماجه، برقم ٥٢٨، سنن الترمذي، برقم۱٤۷، سنن أبي داود، برقم ٣٨٠.

<sup>(</sup>٢) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ص ٣٢.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ١ ص: ٢١٩، صحيح مسلم، برقم ٣٦٦.

<sup>(</sup>٤) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ٧٦/٩٥/٢١، الفتاوى الكبرى ج: ١ ص: ٢٦٦، ٢٦٧، نيل الأوطار ٧٥/١.

بالأرض ثم ليصل فيهما)) رواه أحمد وأبو داود(١١).

# ٥- ذيل ثياب المرأة وعباءتها:

إذا تنجس ذيل المرأة بمروره على نجس فإنه يطهره إذا مر على طاهر أزال النجاسة، نقل ذلك إسماعيل بن سعيد الشالنجي عن أحمد واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله وصاحب الفائق<sup>(۱)</sup>، ويدل لذلك حديث أم سلمة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله في في ذيل المرأة يمر في المكان القذر: ((يطهره ما بعده)) رواه مالك وأحمد وأبو داود والترمذي وابن ماجة<sup>(۱)</sup>.

#### ٦- الأجسام الصقيلة:

كالسكين والسيف والمرآة تطهر إذا تنجست، بالمسح المزيل للنجاسة وأثرها، وهو مذهب أبي حنيفة ومالك ورواية عن أحمد اختارها أبو الخطاب في الانتصار وشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله(١٠).

## ٧- الدهن:

إذا وقعت فيه نجاسة فإن كان جامداً أزيلت النجاسة وما حولها وبقية الدهن طاهر، وإن كان مائعاً وتغير بالنجاسة فهو نجس، وإن لم يتغير أزيلت النجاسة

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٣ ص: ٢٠، سنن أبي داود، برقم ٢٥٠، صحيح ابن خزيمة ٢٨٤/١، برقم ٢٨٧، صحيح ابن حبان ج: ٥ ص: ٥٦٠، برقم ٢١٨٥، وصححه الألباني في الإرواء ٢١٤/١، برقم ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) الإنصاف للمرداوي ١ /٣٢٤، الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ص ٣١.

<sup>(</sup>٣) موطأ مالك ج: ١ ص: ٢٤، كتاب الطهارة، باب ما لا يجب منه الوضوء، مسند أحمد ٢٥٣٥، سنن الترمذي، برقم ١٤٣٠، سنن أبي داود، برقم ٣٨٣، سنن ابن ماجه، ٥٣١، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ١٩٩١، ٩٠٠، برقم ١٤٣٠.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى ج: ٢١ ص: ٥٢٣، الإنصاف للمرداوي ٣٢٢/١، الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ص ٣١.

وما حولها والباقي طاهر؛ لعدم تغيره بالنجاسة؛ ولحديث ميمونة رضي الله عنها قالت: سئل رسول الله عنها عن فأرة وقعت في سمن فقال: ((ألقوها وما حولها وكلوا سمنكم)) رواه البخاري(١).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١ /٩٣، كتاب الوضوء، باب ما يقع من النجاسات في السمن والماء، برقم ٢٣٣.

## بابالحيض

الحيض لغة: السيلان، تقول العرب حاض الوادي إذا سال، وحاضت الشجرة إذا سال منها الصمغ الأحمر.

واصطلاحاً: دم طبيعة وجبلة يخرج من رحم المرأة البالغة في أوقات معلومة. وقد خلق الله دم الحيض لحكمة بالغة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "كتب الله الحيض على بنات آدم لحكمة غذاء الولد ونباته، فالولد يخلق من ماء الرجل والمرأة ثم يغذى في الرحم بدم الطمث (الحيض)، فإذا ولد تحول الدم لبنا فيرضع منه، فإذا خلت الرحم من ولد اجتمع اللم ثم خرج في أوقات معلومة، قال بعضهم: ولذلك وصى النبي بسبر الأم ثلاث مرات وببر الأب مرة واحدة" (۱).

قال الأطباء في تحليل الحيض (علمياً):

الدورة الطمثية (الحيض) تستغرق ثمانية وعشرين يوما، يبدأ اليوم الأول من النزيف في أول أيام الدورة، وفي اليوم الخامس عندما يتوقف النزيف تبدأ كرات دقيقة في النمو بفعل تنشيط الهرمونات المنطلقة من الغدة النخامية الموجودة داخل المخ، أما في اليوم الرابع عشر من الدورة الشهرية فيكون الرحم قد أعد نفسه لاستقبال بيضة مخصبة للحمل، وينخفض مستوى الهرمونات عما كان عليه في بداية الدورة، ويحل محلها هرمون آخر يعرف باسم: الجعرون، وترتفع نسبة هذا الهرمون ويبقى في حدوث الحمل بينما تنخفض النسبة إذا لم يحدث الحمل ويتقاطر الدم وينخل الرحم فيحدث الحيض (٢).

<sup>(</sup>١) شرح العمدة ١/٤٥٧.

<sup>(</sup>٢) توضيح الأحكام من بلوغ المرام للبسام ٢٩١/١.

وتدور أحكام هذا الباب على العناصر التالية:

أولاً: أن الحيض أمر طبيعي كتبه الله على النساء جميعاً، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله على الله على على عنها قالت: قال رسول الله على الله على بنات آدم )) رواه البخاري ومسلم(۱).

ثانياً: أن الحائض لا يجوز لها أن تؤدي العبادات التي تشترط لها الطهارة مثل الصلاة والطواف ومس المصحف، ولا يجوز لها أن تصوم، فعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((أليست إحداكن إذا حاضت لم تصل ولم تصم)) رواه البخاري ومسلم(٢).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: لما جئنا سرف - في حجة الوداع - حضت فقال النبي ﷺ: ((افعلي ما يفعل الحاج غير أن لا تطوفي بالبيت حتى تطهري))، متفق عليه (٢٠).

ثالثاً: يحرم جماع الحائض، قال تعالى: ﴿ وَيَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ مَعْ أَذًى فَاعْتَرَلُوا ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَىٰ يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَلْ اللَّهُ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَىٰ يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَلُ مُتَا اللَّهُ وَلَا تَقْرَبُوهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّه

فإن وطئ الرجل امرأته وهي حائض أثم، ولزمته الكفارة المذكورة في حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: سئل رسول الله على عن الرجل يأتي امرأته وهي

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٢٩٠، صحيح مسلم، برقم ١٢١١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٢٩٨، صحيح مسلم، برقم ٧٩.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ١٥٦٧، صحيح مسلم، برقم ١٢١١.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة رقم الآية ٢٢٢.

حائض فقال: ((يتصدق بدينار، أو نصف دينار)) رواه الخمسة وصححه الحاكم وابن القطان، ورجح غيرهما وقفه (١).

ويستمتع الرجل من امرأته الحائض بما دون الفرج لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: "كان رسول الله عليه أنرر فيباشرني وأنا حائض" متفق عليه (٢).

والإسلام في ذلك وسط بين طرفين مذمومين، فاليهود يعتزلون المرأة إذا حاضت فلا يؤاكلونها، ولا يشاربونها ولا يجامعونها، والنصارى يفعلون مع الحائض كما يفعلون مع المرأة التي ليس بها حيض حتى إنهم يجامعونها وهي حائض "، فتوسط الإسلام بين هذين الطرفين، وقال رسول الله ﷺ: ((اصنعوا كل شيء إلا النكاح)) رواه مسلم ().

رابعاً: إذا انقطع الدم ولم تغتسل لا يجوز جماعها حتى تغتسل؛ لأن الله تعالى قسال: ﴿ وَلَا تَقْرَبُوهُ نَ حَتَىٰ يَطْهُرْنَ ۖ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُ بَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ

<sup>(</sup>۱) مسئد أحمد ج: ۱ ص: ۲۲۹، سنن الترمذي، برقم ۱۳۷، سنن أبي داود، برقم ۲۱۶، سنن النسائي (المجتبی)، برقم ۲۸۹، سنن ابن ماجه، برقم ۲۵۰. المستدرك علی الصحیحین ج: ۱ ص: ۲۷۸، برقم ۲۱۲، خلاصة البدر المنیر ج: ۱ ص: ۷۹، برقم ۲۲۶، قال ابن الملقن: حدیث ابن عباس مرفوعا ... من روایة عبد الحمید عن مقسم عنه مرفوعا ... قال الحاکم: صحیح علی شرط البخاري وهو کما قال لا کما رد علیه ابن الصلاح ثم النووي لا جرم، صححه ابن القطان وهو الإمام المدقق ومال إلی ذلك صاحب الإمام (ابن دقیق العید) ... تلخیص الحبیر ج: ۱ ص: ۱٦٥، قال الحافظ: قد صححه الحاکم، وابن القطان، وابن دقیق العید وقال الخلال عن أبی داود عن أحمد ما أحسن حدیث عبد الحمید، فقیل له: تذهب إلیه، قال: نعم ... تلخیص الحبیر ج: ۱ ص: ۱۲۵، وقال الحافظ أیضا: قد أمعن بن القطان القول في تصحیح هذا الحدیث والجواب عن طرق الطعن فیه بما یراجع منه وأقر ابن دقیق العید تصحیح ابن القطان وقواه في الإمام وهو الصواب ...

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٢٩٥، صحيح مسلم، برقم ٢٩٣.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ٨١/٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم، برقم ٣٠٢.

ٱللَّهَ يَحُبُ ٱلتَّوَّابِينَ وَيَحُبُ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ (١) فإن قوله: ﴿ تَطَهَّرْنَ ﴾ يعني التطهر من الحدث بالاغتسال.

قال ابن كثير في تفسيره: "اتفق العلماء على أن المرأة إذا انقطع حيضها لا تحل حتى تغتسل بالماء أو تتيمم إن تعذر ذلك عليها بشرطه، إلا أن أبا حنيفة رحمه الله يقول: فيما إذا انقطع دمها لأكثر الحيض وهو عشرة أيام عنده أنها تحل بمجرد الانقطاع ولا تفتقر إلى غسل"(٢).

خامساً: قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "ولا يتقدر أقل الحيض ولا أكثره بل كل ما استقر عادة للمرأة فهو حيض وإن نقص عن يوم أو زاد على الخمسة أو السبعة عشر، ولا حد لأقل سن تحيض فيه المرأة ولا لأكثره، ولا لأقل الطهر بين الحيضتين"(٢).

سادساً: للطهر علامات تعرفها النساء منها القصة البيضاء وهي: سائل أبيض يخرج إذا توقف الحيض، ومن النساء من لا تراها فعلامة طهرها أن ينشف مخرج الدم، فلو احتشت بقطنة بيضاء لم تتلوث بدم.

سابعاً: الصفرة والكدرة لا تعتبر بعد العادة، ولا بعد الطهر حيضاً، فمن كانت عادتها ستاً ثم رأتها في اليوم السابع فلا تعتبر حيضاً، لقول أم عطية رضي الله عنها: كنا لا نعد الكدرة والصفرة شيئاً، رواه البخاري<sup>(1)</sup>، وفي رواية أبي داود: كنا لا نعد الصفرة والكدرة بعد الطهر شيئاً<sup>(0)</sup>.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة رقم الآية ٢٢٢.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ۲۱۱/۱.

<sup>(</sup>٣) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ص ٣٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٣٢٠.

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود، برقم٣٠٧. وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٩٢/١، برقم ٣٠٧.

ومن رأت صفرة أو كدرة في زمن العادة فهو حيض؛ لمفهوم حديث أم عطية السابق، ومن رأتها قبل الحيض واتصل بها الحيض فهي في حكم الحيض.

ثامناً: ومن زادت عادتها أو تقدمت أو تأخرت وعرفت أنه حيض جلسته، والحيض تعرف النساء نوع دمه، وقد قال الله الفاطمة بنت أبي حبيش رضي الله عنها: ((إن دم الحيض دم أسود يعرف فإذا كان ذلك فأمسكي عن الصلاة وإذا كان الآخر فتوضئي وصلي)) رواه أبو داود والنسائي وصححه ابن حبان والحاكم(۱).

تاسعاً: ما نقص عن العادة طهر، فلو كانت عادتها سبعة أيام ثم طهرت لخمسة أيام تطهرت وصلت وصامت وحلت لزوجها فإن عاد الدم بعد الطهر أثناء العادة فهو حيض.

عاشراً: إذا رأت المرأة يوماً دماً ويوماً نقاء وذلك في فترة العادة فلا يعتبر النقاء طهراً حيث يعتاد بعض النساء مثل هذا الجفاف؛ ولأن عائشة رضي الله عنها قالت للنساء وكن يبعثن لها بالقطن وقد احتشين به لتنظر هل طهرن أم لا؟ فقالت لهن: لا تعجلن حتى ترين القصة البيضاء، رواه البخاري(٢).

وبلغ ابنة زيد بن ثابت أن نساء يدعون بالمصابيح من جوف الليل ينظرن إلى الطهر فقالت: ما كان النساء يصنعن هذا وعابت عليهن، رواه البخاري<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، برقم ۲۸٦، سنن النسائي (المجتبى) ، برقم ۲۱۵، صحيح ابن حبان١٨٠/٤، برقم ١٣٤٨، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٢٨١، برقم ٦١٧، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١٢١/١، كتاب الحيض، رقم الباب ١٩، باب إقبال المحيض وإدباره.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ١٢١/ ١٢١٠ ، كتاب الحيض، رقم الباب ١٩، باب إقبال المحيض وإدباره.

#### الاستحاضة

المستحاضة هي التي أصابها نزيف في الرحم فخرج منها دم لا يصلح أن يكون حيضاً، ولا نفاساً، ويسميه الأطباء في هذا العصر النزيف.

وقد وصفه النبي ﷺ بأنه عرق، فعن عائشة رضي الله عنها أن أم حبيبة بنت جحش استحيضت سبع سنين فسألت رسول الله ﷺ عن ذلك فأمرها أن تغتسل وقال: ((هـذا عرق)) رواه البخاري، ومسلم (۱). وعند الترمذي قال ﷺ: ((إنما هي ركضة شيطان))(۱). وقال مجد الدين بن الأثير: أي أن الشيطان قد حرك هذا الدم وليس بدم حيض معتاد (۱).

قال الخطابي: "معناه أن الشيطان قد وجد بذلك طريقاً إلى التلبيس عليها في أمرها وشأن دينها ووقت طهرها وصلاتها حتى أنساها ذلك فصار في التقديركأنه ركضة نالتها من ركضاته"(١٠).

وعن عبدالله بن سفيان قال: كنت جالساً مع ابن عمر فجاءت امرأة تستفتيه فقالت: إني أقبلت أريد أن أطوف بالبيت حتى إذا كنت عند باب المسجد هرقت الدماء فرجعت حتى ذهب ذلك عني ثم أقبلت حتى إذا كنت عند باب المسجد

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٣٢١، صحيح مسلم، برقم ٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ج: ١ ص: ٢٢١. ٢٢٥، كتاب الطهارة، باب ما جاء في المستحاضة أنها تجمع بين الصلاتين في غسل واحد، برقم ١٢٨. قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) جامع الأصول من أحاديث الرسول لابن الأثير٣٦٩/٧.

<sup>(</sup>٤) معالم السنن للخطابي شرح سنن أبي داود ج: ١ ص: ٢٠٠.

هرقت الدماء، فقال ابن عمر: إنما ذلك ركضة من الشيطان فاغتسلي ثم استثفري بثوب ثم طوفي، أخرجه مالك في الموطأ وإسناده صحيح (١).

## وتكون الاستحاضة في الحالات التالية:

أولاً: ما وصفه الطبيب المختص بأنه نزيف، فإن الأطباء هم أهل الخبرة في ذلك فمتى اعتبره الطبيب الثقة رجلاً كان أو امرأة نزيفاً فهو استحاضة.

ثانياً: ما عرفت المرأة أنه نزيف وليس حيضاً، كما لو حدث بها ذلك نتيجة حمل ثقيل أو تعرضها لضربة موجعة ونحو ذلك بعد طهارتها من الحيض بوقت لا تعتاد في مثله رجوعه.

ثالثاً: ما حصل بسبب الإسقاط في فترات الحمل الأولى.

وذلك قبل أن يتخلق مضغة مخلَّقة بأن يسقط قبل أن يتم واحداً وثمانين يوماً.

ومن اختلط عليها الحيض، والاستحاضة فلم تفرق بينهما فإنها ترد إلى عادتها، ثم إلى تميزها، ثم إلى غالب عادات نسائها، ذكر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية (٢) رحمه الله.

ودليل الرد إلى العادة قوله ﷺ لفاطمة بنت أبي حبيش: ((إذا أقبلت الحيضة فدعي الصلاة وإذا أدبرت فاغسلي عنك الدم وصلي)) رواه البخاري ومسلم (٢)، وفي رواية للبخاري: ((ولكن دعي الصلاة قدر الأيام التي كنت تحيضين فيها ثم اغتسلي وصلي))(١).

<sup>(</sup>١) موطأ مالك ج: ١ ص: ٣٧١، كتاب الحج ، باب جامع الطواف، برقم ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ص ٣٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٢٢٥، صحيح مسلم، برقم ٣٣٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٣١٩.

ودليل الرد إلى التمييز قوله ﷺ للمستحاضة: ((إن دم الحيض دم أسود يعرف فإذا كان الآخر فتوضئي)) رواه النسائى(١).

وقال مكحول: النساء لا تخفى عليهن الحيضة إن دمها أود غليظ فإذا ذهب ذلك وصارت صفرة رقيقة فإنها مستحاضة فلتغتسل، ولتصل، رواه أبو داود (۱۰). ودليل الرد إلى غالب عادات نسائها قول النبي الله للمستحاضة: ((إنما هذه ركضة من ركضات الشيطان، فتحيضي ستة أيام أو سبعة أيام في علم الله، ثم اغتسلي حتى إذا رأيت أنك قد طهرت واستنقأت فصلي ثلاثاً وعشرين ليلة أو أربعاً وعشرين ليلة وأيامها، وصومي، فإن ذلك يجزيك، وكذلك فافعلي في كل شهر كما تحيض النساء وكما يطهرن، ميقات حيضهن وطهرهن)) رواه أبو داود (۱۰).

والمستحاضة تصلي وتصوم ويقربها زوجها شأنها شأن الطاهرات غير أنه يجب عليها أن تغسل أثر الدم عنها عند الوضوء، وتتحفظ بما يمنع تلوثها بالدم، ثم تصلي بعد ذلك الفروض والنوافل وتعمل كل ما يشترط له الطهارة.

والنفاس دم يخرج بعد الولادة أو معها أو قبلها بيومين أو ثلاثة مع الطلق، ومتى ولدت المرأة ما تبين فيه خلق إنسان فما خرج منها من الدم مع تلك الولادة فدم نفاس. ولا حد لأقل النفاس، فقد يكون عشرة أيام أو أقل أو أكثر.

<sup>(</sup>۱) تقدم ص۸۰.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، تابع للحديث رقم ٢٨٦، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٨٤/١، برقم ٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، برقم ٢٨٧، وأخرجه الترمذي في سننه، برقم ١٢٨، وقال: هذا حديث حسن صحيح. هذا لفظ أبي داود، وفي الترمذي: بلفظ: (ليقات حيضهن وطهرهن).

وأما أكثر النفاس فأربعون يوماً لغالب النساء، فقد روت أم سلمة رضي الله عنها قالت: كانت النفساء تجلس على عهد رسول الله على مدة أربعين يوماً، رواه أحمد وأبو داود وابن ماجة والحاكم (١).

لكن إن استمر الدم على وتيرة واحدة فإنها تبقى إلى ستين يوماً ثم يعتبر بعد ذلك دم فساد.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في الاختيارات: "ولا حد لأقل النفاس ولا لأكثره ولو زاد على الأربعين أو الستين أو السبعين وانقطع فهو نفاس، ولكن إن اتصل فهو دم فساد، وحينئذ فالأربعون منتهى الغالب"(٢).

وإذا طهرت النفساء في أثناء الأربعين ثم عاد إليها الدم في مدة الأربعين، فإن علمت المرأة أو غلب على ظنها أنه نفاس أو حيض وتعرف النساء ذلك بلون الدم ورائحته وتجمده جلست مدته لا تصوم ولا تصلي ولا يقربها زوجها، وإن علمت أنه دم استحاضة صامت وصلت وحل لها ما يحل للطاهرات.

والنفاس حكمه حكم الحيض فيما يحل كالمباشرة في غير الفرج والمرور بالمسجد مع أمن التلويث، وفيما يحرم كأداء الصوم والصلاة والطواف ومس المصحف والوطء والطلاق، وفيما يجب كالغسل إذا طهرت، وفيما يسقط كالصلاة.

ويفارق النفاس الحيض في أن الحيض يحسب من عدة الطلاق أما النفاس فلا

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٦ ص: ٣٠٠، سنن أبي داود، برقم ٣١١، سنن ابن ماجه، برقم ٣١٨، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٢٨٢، برقم ٣٢٢، وقال: صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي. وقال الكناني في كتابه مصباح الزجاجة ج: ١ ص: ٨٣، برقم ٣٤٦: هذا إسناد صحيح رجاله ثقات. وقال ابن الملقن في كتابه خلاصة البدر المنير ج: ١ ص: ٨٣، برقم ٣٥٦: والحق صحته. قال الخطابي أثنى البخاري على هذا الحديث، وحسنه النووي في المجموع ٤٨٣/٢.

<sup>(</sup>٢) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ص ٣٥، مجموع الفتاوى ٢٣٩/١٩. ٢٤٠.

يحسب من العدة ، وأن الحيض يحسب من مدة الإيلاء (١) ولا يحسب منها النفاس ، وأن ما عاد من الدم في مدة العادة في الحيض بعد الطهر حيض ، وما عاد في مدة النفاس بعد طهر مشكوك فيه تتبين المرأة حاله فتعمل بعلمها فيه.

ويجوز للمرأة استعمال دواء يؤخر الحيض من أجل أن تصوم فرضاً أو نفلاً إلا إذا خافت أن يحدث بها ضرر صحي ؛ لأن المسلم لا يجوز له أن يضر نفسه ولا غيره ؛ لعموم قوله ﷺ: ((لا ضرر، ولا ضرار))(٢).

<sup>(</sup>١) الإيلاء في اللغة : الحلف. يقال: آلَى يُولي إِيلاءً: حَلَفَ، والأَلِيَّة: اليمين. وفي الشرع: حلف زوج - يمكنه الوطء- بالله أو بصفته على ترك وطء زوجته -الممكن جماعها- في قبل أبداً، أو يطلق، أو فوق أربعة أشهر، أو ينويها. لسان العرب٤١/١٤، منتهى الإرادات ٣٤٢/٤.

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه ٧٣٦/١، كتاب الأحكام، باب من بنى في حقه ما يضر بجاره، برقم ٢٣٤٠. الحديث: صححه الألباني في إرواء الغليل ٤٠٨/٣، برقم ٨٩٦.

# كتاب الصلاة

## بياب وجوب الصلاة

الصلاة هي الركن الثاني من أركان الإسلام، وآكد أركانه بعد الشهادتين، فرضها الله على نبيه محمد على وعلى الأمة ليلة المعراج في السماء، وقد كانت مفروضة على الأمم السابقة كما دل ذلك القرآن، قال تعالى عن إبراهيم عليه السلام: ﴿رَبِّ اَجْعَلْنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوةِ وَمِن ذُرِّيِّتِي ثَرَبَّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَآءِ ﴾ (١)، وقال تعالى عن إسماعيل عليه السلام: ﴿وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِٱلصَّلَوةِ وَٱلزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَ رَبِهِ عَن إسماعيل عليه السلام: ﴿وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِٱلصَّلَوةِ وَٱلزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَ رَبِهِ عَن إسماعيل عليه السلام: ﴿وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِٱلصَّلَوةِ وَٱلزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَ رَبِهِ عَن إسماعيل عليه السلام:

وقد سئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: هل كانت الصلاة على من قبلنا من الأمم مثل ما هي علينا؟ فقال: "كانت لهم صلوات في هذه الأوقات لكن ليست ماثلة لصلاتنا في الأوقات والهيئات وغيرهما"(").

والصلوات المفروضة خمس في اليوم والليلة، وقد روى الترمذي عن أنس بن مالك رضي الله عنه أنها فرضت على النبي لله أسري به خمسين صلاة ثم نقصت حتى جعلت خمساً، ثم نودي النبي الله: ((يا محمد إنه لا يبدل القول لدي وإن لك بهذه الخمس خمسين)) رواه الترمذي(١٠).

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم رقم الآية ٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم رقم الآية ٥٥.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي ج: ٢٢ ص: ٥.

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي، برقم ٢١٣، وصححه الألباني في سنن الترمذي ص٥٦، ط: بيت الأفكار الدولية. والحديث أخرجه البخاري مطولا برقم ٣٤٢، ومسلم كذلك أخرجه مطولا برقم ١٦٣.

والصلاة من أعظم نعم الله تعالى على عباده المؤمنين تمحى بها سيئاتهم، وترتفع بها درجاتهم، وتنهاهم عن الفحشاء والمنكر، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: ((أرأيتم لو أن نهرا بباب أحدكم يغتسل منه كل يوم خمس مرات هل يبقى من درنه شيء؟)) قالوا: لا يبقى من درنه شيء؟ قال: ((فذلك مثل الصلوات الخمس يمحو الله بهن الخطايا)) متفق عليه ((

وعن معدان بن أبي طلحة قال: لقيت ثوبان مولى رسول الله على فقلت: أخبرني بعمل يدخلني الجنة، أو قلت: بأحب الأعمال إلى الله؟ فسكت، ثم سألته فسكت، ثم سألته الثالثة فقال: سألت رسول الله على فقال: ((عليك بكثرة السجود فإنك لا تسجد سجدة إلا رفعك الله بها درجة وحط عنك بها خطيئة)) قال معدان: ثم أتيت أبا الدرداء فسألته فقال مثل ما قال لى ثوبان، رواه مسلم (٢٠).

وتجب الصلوات الخمس على كل مسلم بالغ عاقل إلا الحائض والنفساء.

ومن زال عقله بجنون فلا قضاء عليه، ومن زال عقله بسكر أو إغماء، فعليه القضاء لكن إن طالت مدة الإغماء عرفاً فلا قضاء عليه، وقد رمي عمار بن ياسر فأغمى عليه في الظهر والعصر والمغرب والعشاء فأفاق نصف الليل فصلى الظهر ثم العصر ثم المغرب ثم العشاء (٣).

وتصح الصلاة من مميز ويؤمر بها بعد سبع سنوات ويضربه وليه على تركها إذا بلغ عشر سنوات ؛ لحديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: قال رسول

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٥٠٥، صحيح مسلم، برقم٦٦٧. واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، برقم ٤٨٨، والبخاري، برقم ٢٠١٣.

<sup>(</sup>٣) مصنف عبد الرزاق ج: ٢ ص: ٤٧٩، برقم ٤١٥٦، مصنف ابن أبي شيبة ج: ٢ ص: ٧٠، برقم ١٦٩٢، سنن الدارقطني ج: ٢ ص: ٨٠٨ ، برقم ١٦٩٢، سنن الدارقطني ج: ٢ ص: ٨٨.

الله ﷺ: ((مروا أولادكم بالصلاة لسبع واضربوهم عليها لعشر وفرقوا بينهم في المضاجع )) رواه أحمد، وأبو داود، والترمذي، والحاكم(١).

ويحرم تأخير الصلاة عن وقتها المختار إلا لعذر من نوم أو إرادة جمع. قال ابن هبيرة في الإفصاح: "أجمعوا على أنه لا يجوز تأخير الصلاة حتى يخرج وقتها لمن كان مستيقظاً ذاكراً لها قادراً على فعلها غير ذي عذر ولا مريد للجمع "(٢). وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "ولا يجوز تأخير الصلاة عن وقتها لجنابة ولا حدث ولا نجاسة ولا غير ذلك، بل يصلى في الوقت بحسب حاله "(٢).

ومن جحد وجوب الصلاة أو الزكاة أو غيرهما مما علم من الدين بالضرورة، كفر إن كان ممن لا يجهل ذلك؛ لأنه مكذب للقرآن الكريم وللرسول و كالف لإجماع الأمة، لكن إن أقر بوجوب الصلاة وترك أداءها تهاوناً وكسلاً كفر عند المحققين من الفقهاء.

قال ابن القيم: "تارك الصلاة قد شهد بكفره الكتاب والسنة وإجماع الصحابة"(1). قال عبد الله بن شقيق: "لم يكن أصحاب رسول الله الله الله على يرون شيئاً من الأعمال تركه كفر غير الصلاة"(٥).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ۲ ص: ۱۸۰، سنن أبي داود، برقم ٤٩٥، سنن الترمذي، ٤٠٧، وقال: حسن صحيح. المستدرك على الصحيحين ج: ۱ ص: ٣١٧، برقم ٧٢١، وقال: هذا حديث صحيح. (سند الترمذي والحاكم غير سند أحمد وأبي داود).

<sup>(</sup>٢) الإفصاح لابن هبيرة ١٠٣/١.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي٢٢/٣٠.

<sup>(</sup>٤) الصلاة وحكم تاركها لابن القيم ج: ١ ص: ٥٣.

<sup>(</sup>٥) سنن الترمذي، برقم ٢٦٢٢، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٤٨، وقال: صحيح، وصححه الألباني في سنن الترمذي ص ٤٢٥، ط: بيت الأفكار الدولية.

وقال إسحاق بن راهوية: "صح عن النبي ﷺ أن تارك الصلاة كافر وكذلك كان رأي أهل العلم من لدن النبي ﷺ إلى يومنا هذا"(١).

والأدلة على كفر تارك الصلاة كثيرة جداً منها:

١- قول تعالى: ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكَوٰةَ فَإِخْوَ نُكُمْ فِى ٱلدينِ ﴾ (٢) ، فعلَّ ق تعالى أخوتهم للمؤمنين في الدين على أشياء منها فعل الصلاة ، فإذا لم يصلوا لم يكونوا إخوة للمؤمنين.

٢- وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((بين السجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة)). رواه مسلم وأبو داود والنسائي والترمذي (٢).

٣- وعن يزيد بن الحبيب الأسلمي قال: سمعت رسول الله على يقول: ((العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة فمن تركها فقد كفر)) رواه أحمد وأهل السنن<sup>(۱)</sup>.

٤- وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((رأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة وذروة سنامه الجهاد في سبيل الله)). رواه أحمد والترمذي

<sup>(</sup>١) الترغيب والترهيب ج: ١ ص: ٢١٧، برقم ٨٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة من الآية رقم ١١.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، برقم ٨٢، سنن أبي داود، برقم ٤٦٧، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٤٦٤، سنن الترمذي، برقم ٢٦٢٠. واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٣٤٦، صحيح ابن حبان ج: ٤ ص: ٣٠٥، برقم ١٤٥٤، سنن النسائي الترمذي، برقم ٢٦٢، سنن البيهقي الكبرى ج: ٣ ص: ٣٦٦، برقم ٢٦٦، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٣٦٦، سنن ابن ماجه، ١٠٧٩، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٤٨، برقم ١١، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، وصححه الألباني في سنن النسائي ص ٦٦، ط: بيت الأفكار الدولية.

وابن ماجه وصححه الترمذي وابن القيم وغيرهم(١).

٥- وعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((بني الإسلام على خمس شهادة ألا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان)) متفق عليه (٢٠).

وقال ابن القيم رحمه الله: "ومن العجب أن يقع الشك في كفر من أصر على تركها ودعي إلى فعلها على رؤوس الناس وهو يرى بارقة السيف على رأسه ويشد للقتل وعصبت عيناه وقيل له تصلي وإلا قتلناك فيقول: اقتلوني ولا أصلي أبداً"(٢).

ومن تعمد ترك الصلاة خيف عليه أن يحبط عمله الصالح الذي سبق أن كسبه ؛ لحديث بريدة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((من ترك صلاة العصر فقد حبط عمله)) رواه البخاري والنسائي (١٠).

ومن تعمد التقصير في أحد أركانها أو شروطها كان كمن قصر في فعلها، وقد رأى حذيفة بن اليمان رضي الله عنه رجلاً لا يتم ركوعه ولا سجوده فقال له: ما صليت لومت مت على غير الفطرة التي فطر الله عليها محمداً الله البخاري<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٢٣٧، سنن الترمذي، برقم، ٢٦١٦، وقال أبو عيسى هذا حديث حسن صحيح، السنن الكبرى ج: ٦ ص: ٤٢٨، برقم ١١٣٩٤، سنن ابن ماجه، برقم٣٩٧٣، المستدرك على الصحيحين ج: ٢ ص: ٨٦، برقم ٢٤٠٨، وقال: هذا حديث صحيح، الصلاة وحكم تاركها ج: ١ ص: ٦٤، وقال: حديث صحيح، الاستدلال به أنه أخبر أن الصلاة من الإسلام بمنزلة العمود الذي تقوم عليه الخيمة فكما تسقط الخيمة بسقوط عمودها فهكذا يذهب الإسلام بذهاب الصلاة...

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٨، صحيح مسلم، برقم ١٦.

<sup>(</sup>٣) الصلاة وحكم تاركها ج: ١ ص: ٨٢.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٥٢٨، صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ١٧٣، برقم ٣٣٦، صحيح ابن حبان ج: ٤ ص: ٣٣٢، برقم ١٤٧٠، سنن النسائي (المجتبي)، برقم ٤٧٤.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ج: ١ ص: ٢٧٣، كتاب صفة الصلاة، باب إذا لم يتم الركوع، برقم ٧٥٨.

# باب الأذان والإقامة

الأذان لغة: الإعلام، ومنه قوله تعالى: ﴿وَأَذَانٌ مِّرَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٓ إِلَى ٱلنَّاسِ يَوْمَ ٱلْحَجِّ ٱلْأَكْبَرِأَنَّ ٱللَّهَ بَرِيَ ۗ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۚ وَرَسُولُهُ ﴿ (١).

وفي الاصطلاح: إعلام بدخول وقت الصلاة بذكر مخصوص.

والإقامة لغة: مصدر أقام الصلاة أي نادى بقيامها.

وفي الاصطلاح: إعلام بالقيام للصلاة بذكر مخصوص.

والأذان أفضل من الإقامة، وتسمى الإقامة أذاناً كما في قوله ﷺ: ((بين كل أذانين صلاة ))(٢).

واستحب العلماء متابعة المؤذن في الأذان والإقامة ؛ بدليل قوله ﷺ: ((إذا سمعتم النداء فقولوا مثل ما يقول المؤذن))(٢)، يعنى: في الأذان والإقامة.

وقد ورد في فضل الأذان حديث معاوية رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((المؤذنون أطول الناس أعناقاً يوم القيامة)) رواه أحمد ومسلم (١٠).

وعن البراء بن عازب رضي الله عنه أن النبي الله قال: ((إن الله وملائكته يصلون على الصف المقدم، والمؤذن يغفرله بمد صوته، ويصدقه من سمعه من رطب ويابس، وله مثل أجر من صلى معه)) رواه أحمد والنسائي (٥٠).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة من الآية رقم ٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٥٩٨، صحيح مسلم، برقم ٨٣٨.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم٥٨٦، صحيح مسلم٣٨٣.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٣ ص: ١٦٩، صحيح مسلم، برقم ٣٨٧، صحيح ابن حبان ج: ٤ ص: ٥٥٥، برقم ١٦٦٩.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ٢٨٤/٤، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٦٤٥، السنن الكبرى للنسائي ٥٠٢/١ برقم ١٦١٠، وقال ابن حجر في التلخيص ٢٠٥/١: صححه ابن الموطأ، وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ٢١٤/١، برقم ٦٤٥.

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: (( لا يسمع المؤذن جن ولا إنس ولا شيء إلا شهد له يوم القيامة )) رواه البخاري(١).

والأذان والإقامة فرض كفاية على الرجال للصلوات الخمس؛ لحديث أبي المدرداء قال: قال رسول الله ﷺ: ((ما من ثلاثة لا يؤذن ولا تقام فيهم الصلاة إلا استحوذ عليهم الشيطان فعليك بالجماعة فإن الذئب يأكل القاصية)) رواه أحمد (").

وقال ﷺ لمالك بن الحويرث وصاحبه: ((إذا حَضَرَت الصلاة فليؤذن لكم أحدكم وليؤمكم أكبركم )) متفق عليه (٢).

وعن أسماء بنت أبي بكر قالت: قال رسول الله ين : ((ليس على النساء أذان ولا إقامة)) رواه البيهقي مرفوعا وضعفه، ورواه موقوفا على ابن عمر بسند صحيح (١٠).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ج: ١ ص: ٢٢١، كتاب الأذان، باب رفع الصوت بالنداء، برقم ٥٨٤.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ج: ٥ ص: ١٩٦، صحيح ابن خزيمة ج: ٢ ص: ٣٧١، برقم ١٤٨٦، صحيح ابن حبان ج: ٥ ص: ٤٥٧، برقم ٢٠١١، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٣٧٤، برقم ٩٠٠، وقال: هذا حديث صحيح، سنن أبي داود، برقم ٧٤٧، سنن النسائي (الجتبى)، برقم ٧٤٧، وقال النووي: حديث أبي الدرداء رواه أبو داود، والنسائي بإسناد صحيح. المجموع شرح المهذب ١٨٣/٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٦٠٢، صحيح مسلم، برقم ٦٧٤.

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام البيهقي في سننه الكبرى ١/ ٤٠٨ ، برقم ١٧٨٠ ، مرفوعا عن الحكم عن القاسم عن أسماء ، وقال: رواه الحكم بن عبد الله الأيلي وهو ضعيف. وروى البيهقي أيضا في سننه الكبرى ١/ ١٠٨ بسنده عن ابن عمر موقوفا أنه قال: ((ليس على النساء أذان ولا إقامة)). قال ابن حجر في التلخيص الحبيرج: ١ ص: ٢١١: إسناده صحيح. وقال ابن الملقن في خلاصة البدر المنيرج: ١ ص: ٢٠١: أثر ابن عمر "ليس على النساء أذان ولا إقامة" رواه البيهقي بإسناد صحيح، ورواه مرفوعا أيضا بإسناد ضعيف.

والمؤذن أمين على أوقات الصلاة، والصيام، يصلون بأذانه، ويمسكون ويفطرون، وقد روى أبو هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله يلله: ((الإمام ضامن، والمؤذن مؤتمن اللهم أرشد الأئمة واغفر للمؤذنين)) رواه أحمد، وأبو داود والترمذي(۱).

1.4

والأذان خمس عشرة جملة: الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد أن محمداً رسول الله، حي على الصلاة، حي على الصلاة، حي على الفلاح، حي على الفلاح، الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلا الله.

وهذا أذان بلال بن رباح، وعليه عمل أهل المدينة، ورواه أحمد، وأبو داود، والترمذي، وصححه (٢).

فإن رجَّع الشهادتين بأن تشهد أولاً خافضاً صوته، ثم أعادهما رافعاً صوته، صح ذلك وكان الأذان تسع عشرة جملة، وهذا أذان أبي محذورة وعليه عمل أهل مكة، ورواه عنه مسلم والنسائي وأبو داود (٢).

وقد ثبت أيضاً عن النبي ﷺ التكبير في أول الأذان مرتين، وثبت عنه أنه أربع، والتثنية عمل أهل المدينة، والتربيع عمل أهل مكة.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٢٣٢، سنن الترمذي، برقم ٢٠٧، سنن أبي داود، برقم ٢٠١، صحيح ابن خزيمة ١٦٧٢، وصححه الألباني في ابن خزيمة ٢٥١٨، برقم ٢١٧٠.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٤ ص: ٤٢، سنن أبي داود، برقم ٤٩٩، سنن الترمذي، برقم ١٨٩، صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ١٩٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، برقم ٣٧٩، سنن أبي داود، برقم ٥٠٠، سنن النسائي، برقم ٦٣١.

والإقامة إحدى عشرة جملة: الله أكبر، الله أكبر، أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد أن محمداً رسول الله، حي على الصلاة، حي على الضلاة، قد قامت الصلاة، الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلا الله.

لحديث أنس أمر بـ لال أن يشفع الأذان، ويوتر الإقامة إلا الإقامة، رواه الجماعة (١).

وقال ابن عمر: كان الأذان على عهد رسول الله الله على مرتين مرتين والإقامة مرة مرة غير أنه يقول: قد قامت الصلاة قد قامت الصلاة، رواه أحمد وأبو داود (٢٠).

وروى الخمسة (٢) عن أبي محذورة أن رسول الله الله علمه الإقامة سبع عشرة كلمة، قال الترمذي حديث حسن صحيح.

يعني أنها مثل الأذان وزيادة قد قامت الصلاة مرتين، وهذا هو مذهب الحنفية (٤). وقال ابن عبدالبر: "ذهب أحمد بن حنبل، وإسحاق بن راهوية، وداود بن علي ومحمد بن جرير إلى إجازة القول بكل ما روى عن رسول الله ﷺ في ذلك وحملوه

على الإباحة والتخيير"(٥).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٣ ص: ١٠٣، صحيح البخاري، برقم ٥٨٠، صحيح مسلم، برقم ٢٧٨، سنن النمائي، برقم ١٩٣٨، سنن ابن ماجه، الترمذي، برقم ١٩٣٨، سنن ابن ماجه، برقم ٧٣٠.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٨٧، سنن أبي داود، برقم ٥١٠، صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ١٩٣، برقم ٣٧٤، صحيح ابن حبان ١٩٥٤، برقم ١٦٧٤، وحسنه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١ /١٥٤، برقم ١٥٤،

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٣ ص: ٤٠٩، سنن الترمذي، ١٩٢، سنن أبي داود، برقم ٥٠٢، سنن النسائي (الحجتبى)، برقم ١٣٨، سنن ابن ماجه، برقم ٧٠٩، صحيح ابن حبان ٥٧٧/٤، برقم ١٦٨١، وقال الألباني: حسن صحيح سنن أبي داود ١٤٩/١، برقم ٥٠٢.

<sup>(</sup>٤) المبسوط للسرخسي ١٢٩/١، تحفة الفقهاء ج: ١ ص: ١١٠، الدر المختارج: ١ ص: ٣٨٨.

<sup>(</sup>٥) التمهيد لابن عبد البرج: ٢٤ ص: ٣١.

ويرى شيخ الإسلام ابن تيمية (١) رحمه الله أن الخلاف في ذلك خلاف تنوع لا تضاد، وكل منهما أذان صحيح عند جميع سلف الأمة وعامة خلفها، وكل واحد منهما سنة سواءً رجَّع أو لم يرجِّع، ومن قال: إن الترجيع واجب لا بد منه أو إنه مكروه منهي عنه فكلاهما مخطئ، واختيار أحدهما من مسائل الاجتهاد والصواب تسويغ كل ما ثبت في ذلك، ومن تمام السنة في مثل هذا أن يفعل هذا تارة، وهذا تارة.

وقال أيضاً: سواءً أفرد الإقامة أو ثناها فقد أحسن واتبع السنة وبأيهما أقام صحت إقامته عند علماء الإسلام، ومن قال: إن إفراد الإقامة مكروه أو تثنيتها مكروه فقد أخطأ، فقد أمر رسول الله بلالاً بإفراد الإقامة، وأمر أبا محذورة بشفعها، والخطأ أن يُنهى عما أمر به النبي بلا وأما اختيار أحدهما فمن مسائل الاجتهاد(٢).

ويزيد بعد حي على الفلاح في أذان الفجر الصلاة خير من النوم مرتين، رواه أحمد وأبو داود (٣) من حديث أبي محذورة. ·

<sup>(</sup>١) الفتاوي الكبري ج: ٢ ص: ٤٨٧ ـ ٤٨٨ ، مجموع الفتاوي ج: ٢٢ ص: ٢٨٦ ـ ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) المرجعان السابقان.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٣ ص: ٤٠٨، سنن أبي داود، برقم ٥٠٠، السنن الكبرى للنسائي، برقم ١٥٩٧، صحيح ابن حبان ج: ٤ ص: ٥٧٩، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٤٧/١ ـ ١٤٨، برقم ٥٠٠.

كتاب الصلاة كتاب المسلاة

((يقيم أخو صداء فإن من أذن فهو يقيم )) رواه أحمد، وأبو داود والترمذي(١).

ويكره التطريب في الأذان، فقد سمع عبد الله بن عمر رجلاً يطرب في أذانه فكره ذلك (٢٠).

وقال عمر بن عبد العزيز لرجل أطرب (٢) في أذانه: أذن أذاناً سمحاً وإلا فاعتزلنا (١).

(١) مسند أحمد ١٦٩/٤، سنن الترمذي، برقم ١٩٩، سنن أبي داود، برقم ١٥٥.

في سند الحديث عبد الرحمن بن زياد بن أنعم الإفريقي. قال أبو عيسى: الإفريقي ضعيف عند أهل الحديث ضعفه يحيى بن سعيد القطان وغيره، قال أحمد: لا أكتب حديث الإفريقي قال: ورأيت محمد بن إسماعيل (البخاري) يقوي أمره ويقول: هو مقارب الحديث، والعمل على هذا عند أكثر أهل العلم أنَّ من أدَّن فهو يقيم. سنن الترمذي ١ / ٣٨٤. ٣٨٥. قال ابن الملقن في كتابه خلاصة البدر المنير ١ / ١٠٥: حسنه الحازمي. وقال أجمد شاكر: عبد الرحمن بن زياد بن أنعم الإفريقي ثقة ومن ضعفه فلا حجة له... سنن الترمذي (٧٦/١، تحقيق وشرح أحمد محمد شاكر.

(٢) المعجم الكبير للطبراني ج: ١٢ ص: ٢٦٤، برقم ١٣٠٥٩.

رواه بسنده إلى أن قال: عن يحيى البكاء قال: قال رجل لابن عمر: إني لأحبك في الله فقال ابن عمر: لكني أبغضك في الله قال: ولم؟ فقال: إنك تتغنى في آذانك، وتأخذ عليه أجرا. قال الهيثمي في كتابه مجمع الزوائد (ج: ٢ ص: ٣): فيه يحيى البكاء ضعفه أحمد، وأبسو زرعة، وأبو حاتم، وأبو داود، ووثقه يحيى بن سعيد القطان، وقال محمد بن سعد كان ثقة إن شاء الله.

- (٣) قال النووي: قال القاضي: أجمع العلماء على استحباب تحسين الصوت بالقراءة، وترتيلها، والجهر بها كما كان يقرأ الرسول ، ومدح أبا موسى الأشعري على حسن صوته ... قال واختلفوا في القراءة بالألحان (وهي التطريب) فكرهها مالك، والجمهور لخروجها عما جاء القرآن له من الخشوع والتفهم، وأباحها أبو حنيفة وجماعة من السلف... لأن ذلك سبب للرقة وإثارة الخشية، وإقبال النفوس على استماعه قلت: قال الشافعي: في موضع أكره القراءة بالألحان، وقال: في موضع لا أكرهها، قال أصحابنا: ليس له فيها خلاف وإنما هو اختلاف حالين: فحيث كرهها أراد إذا مطط وأخرج الكلام عن موضعه بزيادة أو نقص أو مدّ غير محدود وأدغم ما لا يجوز إدغامه ونحو ذلك، وحيث أباحها أراد إذا لم يكن فيها تغير لموضوع الكلام، ولا إذهاب للخشوع. شرح النووي على صحيح مسلم ٢٠٠٨.
- (٤) أخرجه البخاري في صحيحه ج: ١ ص: ٢٢١، كتاب الأذان، باب رفع الصوت بالنداء، معلقاً، وأخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ج: ١ ص: ٢٠٧، برقم ٢٣٧٥، موصولا.

١١٢ فقه السنة الميسر

ومن قضى فوائت أذن للأولى، ثم أقام لكل فريضة ؛ لحديث عبد الله بن مسعود أن المشركين شغلوا رسول الله على يوم الخندق عن أربع صلوات حتى ذهب من الليل ما شاء الله فأمر بلالاً فأذن ثم أقام فصلى الظهر ثم أقام فصلى العصر ثم أقام فصلى المغرب ثم أقام فصلى العشاء، رواه أحمد والنسائي والترمذي (٢).

ويستحب متابعة المؤذن والمقيم، وأن يقول بعد نهاية ذلك: اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة آت محمداً الوسيلة، والفضيلة، وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته، رواه البخاري (٣) عن جابر مرفوعاً.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم١/١٨، كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ، برقم ١٢١٨.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ١ ص: ٣٧٥، سنن الترمذي، برقم ١٧٩، وساق الحديث بسنده إلى أن قال: عن أبي عبيدة ابن عبد الله بن مسعود قال: قال عبد الله بن مسعود إن المشركين... قال أبو عيسى: حديث عبد الله ليس بإسناده بأس إلا أن أبا عبيدة لم يسمع من عبد الله... سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٦٢، قال الألباني في صحيح سنن النسائي ١٨/١١، برقم ١٦٦: صحيح بما قبله، والذي قبله ما رواه النسائي، برقم ١٦٠، وصححه الألباني في المرجع السابق برقم ١٦٠. وهو ماروا ه النسائي بسنده إلى أن قال: عن عبد الرحمن بن أبي سعيد عن أبيه قال شغلنا المشركون يوم الخندق عن صلاة الظهر حتى غربت الشمس وذلك قبل أن ينزل في القتال ما نزل فأنزل الله عز وجل: ﴿وَكُفّى اللهُ ٱللهُ وَيَهِا لَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله على الله على الله على المغرب فصلاها كما كان يصليها في وقتها، ثم أذن للمغرب فصلاها كما كان يصليها في وقتها، ثم أذن للمغرب فصلاها كما كان يصليها في وقتها، ثم أذن للمغرب فصلاها كما كان يصليها في وقتها، ثم أذن للمغرب فصلاها كما كان يصليها الترمذي، والنسائي من رواية أبي عبيدة بن عبد الله بن مسعود عن أبيه، وأبو عبيدة لم يسمع أباه فهو حديث منقطع لا يحتج به ... وقال أيضا في المجموع ج: ٣ ص: ١٩٤ حديث ابن مسعود رضي الله عنه مرسل فإنه من رواية أبي عبيدة عنه وابنه لم يسمع منه لصغره...

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ج: ١ ص: ٢٢٢، كتاب الأذان، باب الدعاء عند النداء، برقم ٥٨٩.

وروى مسلم بسنده عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنها أنه سمع النبي على يقول: "إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول، ثم صلوا علي، فإنه من صلى على صلاة صلى الله عليه بها عشرا، ثم سلوا الله لي الوسيلة، فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل لي الوسيلة حلت له الشفاعة "(۱).

ويقول المتابع عند قول المؤذن والمقيم حي على الصلاة، حي على الفلاح: لا حول ولا قوة إلا بالله، رواه مسلم وأبو داود (١٠).

وقد روى أنس بن مالك عن رسول الله على قال: "الدعاء لا يرد بين الأذان والإقامة" رواه أحمد وأبو داود والترمذي (٢).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ج: ۱ ص: ۲۸۸، كتاب الصلاة، باب استحباب القول مثل قول المؤذن لمن سمعه ثم يصلى على النبي ﷺ ثم يسأل الله له الوسيلة، برقم ٣٨٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٥٨٨، صحيح مسلم، برقم ٣٨٥، سنن أبي داود، برقم ٥٢٢.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٣ ص: ١١٩، سنن أبي داود، برقم ٥٢١، سنن الترمذي، برقم ٢١٢، قال أبو عيسى: حديث أنس حديث حسن صحيح، الأحاديث المختارة ٣٩٢-٣٩٦، برقم ١٥٦١، وقال: إسناده صحيح.

### شروط الصلاة

الشرط لغة: العلامة، ومنه شروط الساعة، وأشراطها يعني علاماتها.

وهو في الاصطلاح: ما يلزم من عدمه العدم، ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم، لذاته.

ويشترك الشرط والركن في توقف حصول المشروط عليهما، لكن يفترقان في شيئين:

الأول: أن الشرط يكون خارج ماهية المشروط، أما الركن فيكون داخله وجزء منه.

الثاني: أن الشرط يجب استصحابه من أول الفعل إلى نهايته، والركن ينقضي ويأتي غيره.

وشروط الصلاة ستة:

## دخول الوفت

فلا تصح الصلاة المفروضة قبل دخول وقتها، وقد أجمع المسلمون على ذلك(١) ومستند الإجماع قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَبًا مَّوْقُوتًا﴾(٢).

وعن جابر بن عبد الله أن النبي على جاءه جبريل عليه السلام فقال له: قم فصله فصلى العصر فصلى الظهر حين زالت الشمس، ثم جاءه العصر فقال: قم فصله فصلى المغرب حين صار ظل كل شيء مثله، ثم جاءه المغرب فقال: قم فصله فصلى المغرب حين

<sup>(</sup>۱) المغني ٢٢٤/١، مراتب الإجماع ج: ١ ص: ٢٧، بداية المجتهد ج: ١ ص: ٦٧، موسوعة الإجماع ٨٢/١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء من الآية رقم ١٠٣.

وجبت الشمس، ثم جاءه العشاء فقال: قم فصله فصلى العشاء حين غاب الشفق، ثم جاءه الفجر فقال: قم فصله فصلى حين برق الفجر، أو قال حين سطع الفجر، ثم جاءه من الغد للظهر فقال: قم فصله فصلى الظهر حين صار ظل كل شيء مثله، ثم جاءه العصر فقال: قم فصله فصلى العصر حين صار ظل كل شيء مثليه، ثم جاءه المغرب وقتاً واحداً لم يزل عنه، ثم جاءه العشاء حين ذهب نصف الليل أو قال ثلث الليل فصلى العشاء، ثم جاء حين أسفر جداً فقال: قم فصله فصلى الفجر، ثم قال: ما بين هذين الوقتين وقت، رواه أحمد، والنسائي (۱).

وتستحب الصلاة في أول وقتها إلا العشاء، يدل على ذلك الأوامر العامة في القرآن الكريم بالمسارعة إلى الخيرات مثل قوله: ﴿وَسَارِعُوۤاْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَبِّكُمْ ﴾ (١) ، وقوله تعالى: ﴿فَاسْتَبِقُواْ ٱلْخَيْرُاتِ ﴾ (١) ، وقوله تعالى: ﴿سَابِقُوۤا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَبِّكُمْ ﴾ (١) .

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٣ ص: ٣٣٠، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٥٢٦، صحيح ابن حبان ج: ٤ ص: ٣٣٠ ـ ٣٣٠، برقم ١٤٧٠، سنن الترمذي، برقم ١٥٠، قال الترمذي: قال محمد (بن إسماعيل البخاري): أصح شيء في المواقيت حديث جابر، وصححه الألباني في الإرواء ٢٧٠/١، برقم ٢٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران من الآية ١٣٣.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة من الآية ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الحديد من الآية ٢١.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، برقم٤٠٥، صحيح مسلم، برقم ٨٥.

وعن أبي برزة الأسلمي رضي الله عنه قال: كان رسول الله على يستحب أن يؤخر من العشاء التي يدعونها العتمة، وكان يكره النوم قبلها، والحديث بعدها متفق عليه (۱).

ويستحب في شدة الحر أن يؤخر الظهر حتى تنكسر شدته ؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((إذا اشتد الحر فأبردوا بالصلاة فإن شدة الحر من فيح جهنم)) رواه الجماعة (٢).

ولصلاتي العصر والعشاء وقت ضرورة، فوقت العصر يمتد للضرورة إلى غروب الشمس ؛ لحديث: "من أدرك من العصر ركعة قبل أن تغرب الشمس فقد أدرك العصر" متفق عليه (٣).

ووقت العشاء يمتد للضرورة إلى طلوع الفجر.

ويأثم بالتأخير إلى وقت الضرورة لغير عذر.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٥٢٢ ، صحيح مسلم، برقم ٦٤٧.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ج: ۲ ص: ۲۲۹، صحيح البخاري، برقم ٥١٠، صحيح مسلم، ٦١٥، سنن ابن الترمذي، برقم ١٥٠، سنن ابن الترمذي، برقم ١٥٠، سنن أبي داود، برقم ٤٠١، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٠٠، سنن ابن ماجه، ٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٥٥٤، صحيح مسلم، برقم ٦٠٨.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ٢/٧٧، كتاب المساجد، باب أوقات الصلوات الخمس، برقم٢١٢.

قال المرداوي: ووقت المغرب من مغيب الشمس إلى مغيب الشفق الأحمر، هذا المذهب وعليه جماهير الأصحاب... وعنه إلى مغيب الشفق الأبيض في الحضر والأحمر في غيره...

قال ابن قاسم: الشفق بياض تخالطه حمرة ثم تذهب ويبقى بياض خالص وبينهما زمن قليل فيستدل بغيبة البياض على مغيب الحمرة. الإنصاف ١ /٤٣٤، حاشية الروض المربع ١ /٤٧٤.

ومن شغله أمر يضر بخشوعه في الصلاة سن له أن يؤخر الصلاة حتى يفرغ منه، فقد روت عائشة رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ قال: ((لا صلاة بحضرة طعام ولا وهو يدافعه الأخبثان)) رواه مسلم (٢).

ومن نام عن صلاة حتى فات وقتها صلاها إذا استيقظ فذلك وقتها، ومثل ذلك إذا نسيها فإنه يصليها إذا ذكرها؛ لحديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله رضي الله عنه أحدكم عن الصلاة، أو غفل عنها فليصلها إذا ذكرها فإن الله عز وجل يقول: ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِى ﴾)(٣) رواه مسلم(١٠).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ۲ ص: ۲۰۵، صحیح البخاري، برقم ۵۵۵، صحیح مسلم، برقم ۲۰۸، سنن ابن الترمذي، برقم۱۸۱، سنن النسائي (المجتبی)، برقم ۵۱۵، سنن أبي داود، برقم۲۱۲، سنن ابن ماجه، برقم۲۹۹.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٣٩٢/١. ٣٩٣، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب كراهة الصلاة بحضرة الطعام الذي يريد أكله في الحال وكراهة الصلاة مع مدافعة الأخبثين، برقم ٥٦٠.

<sup>(</sup>٣) سورة طه من الآية ١٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ج: ١ ص: ٤٧٧، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب قضاء الصلاة الفائتة واستحباب تعجيل قضائها، برقم ٦٨٤.

الشمس توضأ، ثم أمر بلالاً فأذن، ثم صلى الركعتين قبل الفجر، ثم أقام فصلينا، فقالوا: يا رسول الله ألا نعيدها في وقتها من الغد؟، فقال : ((أينهاكم ربكم تعالى عن الربا ويقبله منكم)) رواه أحمد والنسائى(۱).

وليس من النوم الذي يعذر به المسلم نوم يعزم صاحبه على عدم الاستيقاظ منه حتى ينتهي وقت الصلاة، كما يفعل بعض الناس عندما يتأخر في نوم الليل ويضع منبه الساعة على وقت العمل بعد طلوع الشمس، فإذا قام للعمل صلى الفجر بعد خروج وقتها فإن هذا ترك الاستيقاظ في الوقت عمدا، وهو تعمد لترك الصلاة في وقتها.

ومثل ذلك النوم عن صلاة العصر حتى ينتهي وقتها، وقد روى عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((الذي تفوته صلاة العصر فكأنما وتر أهله وماله)) متفق عليه (٢٠).

وعن بريدة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((من ترك صلاة العصر فقد حبط عمله)) رواه البخاري والنسائي (٢٠).

ومن دخل عليها وقت الصلاة، ثم حاضت أو نفست فلا قضاء عليها ما لم يكن تأخيرها إلى وقت الضرورة بغير عذر.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "والأظهر في الدليل مذهب أبي حنيفة ومالك أنها لا يلزمها شيء؛ لأن القضاء الإيلزمها شيء؛ لأن القضاء القضاء؛ ولأنها أخرت تأخيرًا جائزًا فهي غير مفرطة "(١).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٤ ص: ٤٤١، صحيح مسلم، برقم ٦٨١، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٦٢٣، صحيح أبن حبان ج: ٤ ص: ٣١٩، برقم ١٤٦١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم٥٢٧، صحيح مسلم، برقم ٦٢٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٥٢٨، صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ١٧٣، برقم ٣٣٦، صحيح ابن حبان ج: ٤ ص: ٣٣٨، برقم ١٤٧٠، سنن النسائي (المجتبي)، برقم ٤٧٤.

<sup>(</sup>٤) الفتاوي الكبرى ج: ٢ ص: ٢٨٢.

ومتى طهرت الحائض، أو النفساء قبل خروج الوقت، لزمتها تلك الصلاة وما يجمع إليها قبلها، روى ذلك ابن المنذر(۱) عن ابن عباس رضي الله عنهما، وقال أحمد(۲): هو قول عامة التابعين إلا الحسن.

ويجب قضاء الفوائت مرتبة على الفور ما لم يلحقه بذلك مضرة أو فوات فرض حال أو جماعة ؛ لأن النبي على فاتته صلوات في معركة الخندق فقضاها مرتبة ، روى ذلك الترمذي والنسائي (٢) عن ابن مسعود رضى الله عنه.

ومن ترك الصلاة متهاوناً بها ثم تاب من ذلك فلا قضاء عليه ؛ لأنه يكفر بترك الصلاة ، وتوبة الكافر ، وإسلامه يسقطان عنه القضاء لقوله تعالى : ﴿ قُل لِلَّذِينَ كَفُرُواْ إِن يَنتَهُواْ يُغْفَرْ لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ وَإِن يَعُودُواْ فَقَدْ مَضَتْ سُنَّتُ ٱلْأَوّلِينَ ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) الأوسط لابن المنذرج: ٢ ص: ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) المغني لابن قدامة ج: ١ ص: ٢٣٨ ، الأوسط لابن المنذرج: ٢ ص: ٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) تقدم ص ١١٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال الآية ٣٨.

### سترالعورة

ويقصد بها تغطية ما يقبح ظهوره من البدن، ويدل لذلك قوله تعالى: ﴿ يَسَنِيَ ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُرْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾(١).

وعن عائشة رضي الله عنها أن النبي ﷺ قال: ((لا يقبل الله صلاة حائض إلا بخمار)) رواه الخمسة إلا النسائي (٢٠).

وقال ابن عبد البر: " أجمعوا على فساد صلاة من ترك ثوبه وهو قادر على الاستتار به وصلى عريانا"(٢).

ويحصل الستر بما يغطي العورة عن الأعين، ولا يصف لون البشرة، وتختلف حدود العورة باختلاف أحوال الإنسان كما يأتي:

## ١- عورة الرجل البالغ والصبي الميز:

من السرة إلى الركبة ؛ لحديث علي رضي الله عنه أن رسول الله على قال: ((يا على لا تبرز فخذك ولا تنظر إلى فخذ حي ولا ميت)) رواه أبو داود(١٠).

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف من الآية ٣١.

<sup>(</sup>۲) مسئد أحمد ج: ٦ ص: ١٥٠، سنن أبي داود، برقم ٦٤١، سنن ابن ماجه، برقم ٦٥٥، سنن الترمذي، برقم ٣٧٧، قال أبو عيسى: حديث عائشة حديث حسن، والعمل عليه عند أهل العلم، صحيح ابن حبان ج: ٤ ص: ٦١٢، برقم ١٧١١، صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ٣٨٠، برقم ٧٧٠، المستدرك على الصحيحين ١٣٨٠، برقم ٩١٧، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) التمهيد لابن عبد البرج: ٦ ص: ٣٧٩.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ١ ص: ١٤٦، سنن أبي داود، برقم ٣١٤٠، سنن ابن ماجه، برقم ١٤٦٠، المستدرك على الصحيحين ٢٠٠/، برقم ٧٣٦٠، ورقم ٧٣٦٢، وقال هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي. الإسناد، الأحاديث المختارة ج: ٢ ص: ١٤٥، برقم ٥١٥، قال: إسناده صحيح.

وعن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أن النبي على قال: ((إن الفخذ عورة)) رواه الترمذي (۱).

ويجب ستر عاتقيه في الصلاة، أو أحدهما؛ لأن أبا هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على عاتقيه منه قال رسول الله على عاتقيه منه شيء)) رواه البخاري<sup>(۲)</sup>، ومسلم<sup>(۲)</sup>، ورواه النسائي<sup>(۱)</sup> بلفظ: "عاتقه".

وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن النبي الله قال: ((من لم يجد ثوبين فليصل في ثوب واحد ملتحفاً به فإن كان الثوب قصيراً فليتزر به)) رواه مالك في الموطأ<sup>(٥)</sup>، وفيه دليل على أن من لم يجد ما يستر به عاتقيه، أو أحدهما صلى بالإزار وحده.

## ٢- عورة المرأة البالغة الحرة في الصلاة:

وكلها عورة في الصلاة إلا وجهها وكفيها وقدميها، فإن دنا منها أجنبي وهي تصلي غطت وجهها، وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية (٢) رحمه الله، لكن يستحب تغطية القدمين؛ لحديث أم سلمة رضي الله عنها أنها سألت النبي المراة في درع وخمار، وليس عليها إزار؟ فقال: ((إذا كان الدرع سابغاً يغطي

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ج: ٥ ص: ١١٠، كتاب الأدب، باب ما جاء أن الفخذ عورة، برقم ٢٧٩٥. صححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ١١٥/٣، برقم ٢٧٩٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٣٥٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، برقم ٥١٦.

<sup>(</sup>٤) سنن النسائي ص ٩٨، كتاب القبلة ، باب صلاة الرجل في الثوب الواحد ليس على عاتقه منه شيء، برقم ٧٦٨، وصححه الشيخ المحدث الألباني في صحيح سنن النسائي ٧٦٨، برقم ٧٦٨.

<sup>(</sup>٥) موطأ مالك ج: ١ ص: ١٤١، برقم ٣٢٢، صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ٣٧٧، برقم ٧٦٧.

<sup>(</sup>٦) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ص ٤٣.

ظهور قدميها)) رواه أبو داود، والحاكم (۱)، وقال صحيح على شرط البخاري، وأعلم عبد الحق بأن مالكاً وغيره رووه موقوفاً، ورجح ذلك الحافظ ابن حجر (۲)، وفي إسناده عبد الرحمن بن دينار وفيه مقال (۱)، قال عنه الحافظ في التقريب (۱): صدوق يخطئ.

### ٣- عورة المرأة الأمة في الصلاة:

عورة المرأة الأمة في الصلاة من السرة إلى الركبة، ومثلها أم الولد، والمبعضه، وأجمع الفقهاء على أن رأس الأمة ليس بعورة، نقل ذلك أبو حامد الغزالي وغيره (٥٠).

وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن النبي على قال: ((إذا زوج أحدُكم خادمُه (۱) عبدُه، أو أجيرُه، فلا ينظر إلى ما دون السرة وفوق الركبة)) رواه أحمد، وأبو داود، والدار قطنى (۱) واللفظ لأبى داود.

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود، برقم ٦٤٠، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٣٨٠، برقم ٩١٥.

<sup>(</sup>٢) التلخيص الحبيرج: ١ ص: ٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) قال الشيخ عبد الرحمن بن الجوزي: في هذا الحديث مقال وهو: أن عبد الرحمن بن عبد الله بن دينار قد ضعفه يحيى بن معين، وقال أبو حاتم الرازي: لا يحتج به. التحقيق في أحاديث الخلاف ١/ ٣٢٣.

<sup>(</sup>٤) التقريب ص٥٨٥ برقم ٣٩٣٨.

<sup>(</sup>٥) المجموع ج: ٣ ص: ١٧٢.

<sup>(</sup>٦) قال في عون المعبود (١١٦/٢): المعنى: إذا زوج أحدكم الخادمة أي الأمة من عبده أو أجيره فلا ينظر السيد إلى ما تحت سرة أمته وفوق ركبة أمته...

<sup>(</sup>٧) مسند أحمد ج: ٢ ص: ١٨٧، سنن أبي داود، برقم ٤١١٤، سنن الدار قطني ج: ١ ص: ٢٣٠. الحديث: صححه ابن الجوزي في كتابه التحقيق في أحاديث الخلاف ٢٢٢/١، وحسنه الألباني في سنن أبي داود ص ٤٤٩، ط: بيت الأفكار الدولية.

#### ٤- عورة الحرة الميزة:

من السرة إلى الركبة، فلا يشترط لصلاتها الخمار؛ لأن النبي ﷺ إنما جعل ذلك لمن بلغت الحيض فعن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: (( لا يقبل الله صلاة حائض إلا بخمار)) رواه الخمسة(١) إلا النسائي.

ولا يجوز للمرأة أن تغطي وجهها في الصلاة إن لم يرها أجنبي ؛ لأنه يخل بمباشرتها وجهها الأرض، وما تفعله بعض النساء من الصلاة في البرقع بحضرة زوجها ومحارمها مكروه لذلك.

ويكره السدل (٢) في الصلاة ؛ لأن أبا هريرة رضي الله عنه قال: نهى عن السدل في الصلاة ، رواه أحمد ، وأبو داود ، والترمذي (٢).

<sup>(</sup>۱) مسئد أحمد ج: ٦ ص: ٢١٨، سنن أبي داود، برقم ٦٤١، سنن ابن ماجه، برقم ٦٥٥، سنن الترمذي، برقم ٣٧٧، قال أبو عيسى حديث عائشة حديث حسن والعمل عليه عند أهل العلم، صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ٣٨٠، برقم ٧٧٥، صحيح ابن حبان ج: ٤ ص: ٦١٢، برقم ١٧١١، المستدرك على الصحيحين للحاكم ج: ١ ص: ٣٨٠، برقم ٩١٧، وقال: هذا حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) سدل: سَدَلَ الشَّعرَ والثوبَ والسِّتْرَ يَسْدِلُه، ويَسْدُلُه سَدْلاً: أَرْخاه وأَرْسَلَه... وهو: أن يجعل الشخص ثوبه على رأسه، أو على كتفيه ويرسل أطرافه من جوانبه من غير أن يضمها، أو يرد أحد طرفيه على الكتف الأخرى، أو أن يَلْتَحِف بثوبه ويدخل يديه من داخل فيركع ويسجد وهو كذلك... قال الإمام الشوكاني: ولا مانع من حمل الحديث على جميع هذه المعاني إن كان السدل مشتركا بينها وحمل المشترك على جميع معانيه هو المذهب القوي. الغريب لابن سلام ج: ٣ ص: ٢٨٤، لسان العرب ج: ١١ ص: ٣٣٠، النهاية في غريب الحديث ج: ٢ ص: والألفاظ الفقهية ٢٧٧/٢، نيل الأوطار ج: ٢ ص: ٨٥.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٢٩٥، سنن الترمذي، برقم ٣٧٨، سنن أبي داود، برقم ٦٤٣، صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ٣٧٩، برقم ٢٧٧، صحيح ابن حبان ج: ١ ص: ٦٧، برقم ٢٢٨٩، المستدرك على الصحيحين للحاكم ج: ١ ص: ٣٨٤، برقم ٩٣١، وقال: هذا حديث صحيح، وصححه المحدث الألباني في سنن أبي داود ص ٩٣، ط: بيت الأفكار الدولية.

ويكره اشتمال الصماء (١٠)؛ لأن النبي الشنه عن اشتمال مثل اشتمال السيمال السيمال السيمال السيمال السيمال السيمال السيمال الميمود، رواه أحمد، وأبو داود (٢) بسند صحيح عن ابن عمر رضي الله عنهما.

ويكره أن يصلي في لباس فيه تشبه بالكفار، أو الفسّاق؛ لحديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما) رواه أحمد، وأبو داود ((من تشبه بقوم فهو منهم)) رواه أحمد، وأبو داود (۲) بسند صحيح (۱۰).

ويكره أن يصلي في ثوب فيه ما يشغله ؛ لحديث عائشة رضي الله عنها أن الله على في خميصتي في خميصة فنظر في أعلامها نظرة فلما انصرف قال: ((اذهبوا بخميصتي هذه إلى أبي جهم فإنها ألمتني آنفاً عن صلاتي)) متفق عليه (٧).

<sup>(</sup>۱) اشتمال الصماء عند أهل اللغة هو: أن يغطي جسده بالثوب لا يرفع منه جانبا ولا يبقي ما تخرج منه يده، وإنما قيل لها صَمَّاء؛ لأنه يَسدّ على يديّه ورجْليه المنافذ كُلَّها، كالصَّخرة الصَّماء التي ليس فيها خَرْق، وعند الفقهاء هو: أن يلتحف بالثوب ثم يرفعه من أحد جانبيه فيضعه على منكبيه فيصير فرجه باديا، قال النووي: فعلى تفسير أهل اللغة يكون مكروها؛ لئلا تعرض له حاجة فيتعسر عليه إخراج يده فيلحقه الضرر، وعلى تفسير الفقهاء يحرم لأجل انكشاف العورة. النهاية في غريب الحديث ج: ٣ ص: ٥٤، لسان العرب ج: ١١ ص: ٣٦٨، المجموع ج: ٣ ص: ١٧٨، نيل الأوطار ج: ٢ ص: ٢٥٨.

 <sup>(</sup>۲) مسند أحمد ج: ۲ ص: ۱٤۸، سنن أبي داود، برقم ١٣٥، صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ٣٧،
 برقم ٧٦٦، الأحاديث المختارة ج: ١ ص: ٣٠٩ـ ٣١٠، برقم ٢٠٠، وقال: إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٥٠، سنن أبي داود، برقم ٤٠٣١.

<sup>(</sup>٤) إرواء الغليل ٤٩/٨، برقم ٢٣٨٤.

<sup>(</sup>٥) هي تُوْب صُوف مُعْلَم، وقيل لا تُسَمَّى خَمِيصةً إلا أن تكون سَوْدَاء مُعْلَمة، وكانت من لِبَاسِ الناس قديماً. النهاية في غريب الحديث ج: ٢ ص: ٨١، لسان العرب ج: ٧ ص: ٣١.

<sup>(</sup>٦) منسوبة إلى موضع اسمه انبجاَن، وهي كِساء يُتَّخذ من الصُّوف، وله خَمْل ولا عَلَم له، وهي من أَذُون الثِّياب الغليظة. النهاية في غريب الحديث ج: ١ ص: ٧٣.

<sup>(</sup>٧) صحيح البخاري، برقم ٣٦٦، صحيح مسلم، برقم ٥٥٦.

وأهدى أكيدر دومة الجندل إلى النبي ﷺ قَبَاءً (۱) من حرير له فرج من وراء أو من أمام فلبسه النبي ﷺ، فصلى فيه ثم انصرف فنزعه نزعاً شديداً كالكاره له وقال: ((لا ينبغى هذا للمتقين)) رواه أحمد، والبخارى، ومسلم، والنسائى(۲).

ولا تجوز الصلاة في ثوب مغصوب، ولا حرير، ويحرم الإسبال<sup>(۱)</sup> في ثوب وغيره في الصلاة وغيرها، وهو مع الخيلاء أشد تحريماً، وقد روى ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله تلق قال: ((لا ينظر الله يوم القيامة إلى من جر ثوبه خيلاء)) متفق عله (١٠).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي الله قال: ((ما أسفل من الكعبين من الإزار ففي النار)) رواه البخاري<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>۱) القَبَاءُ: ثوب يلبس فوق الثياب، أو القميص ويتمنطق عليه. المعجم الوسيط ٧١٣/٢. وفي فتح الباري ٢٦٩/١٠: القَبَاءُ: ثوب ضيق الكمين والوسط مشقوق من خلف يلبس في السفر والحرب؛ لأنه أعون على الحركة.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٤ ص: ١٤٩، صحيح البخاري، برقم٣٦٨، صحيح مسلم، برقم ٢٠٧٥، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٧٧٠.

<sup>(</sup>٣) الإسبال مأخوذ من أَسْبَلَ إِزَاره إذا أَرخاه ... يقال: أَسْبَل فلان ثيابه إِذا طوّلها وأَرسلها إِلى الأَرْض إذا الأَرض ... قال ابن الأعرابي وغيره: المُسْيل إزارَه هو الذي يُطَوّل ثوبَه ويُرسلُه إلى الأَرْض إذا مَشْي، وإنما يَفَعل ذلك كِبْراً واختيالاً. النهاية في غريب الحديث ج: ٢ ص: ٣٣٩، لسان العرب ج: ١١ ص: ٣٣٩، ألم العبود ج: ١١ ص: ١٠٣ المستحب أن يكون إزار المسلم إلى نصف الساق، والجائز بلا كراهة ما تحته إلى الكعبين، وما كان أسفل من الكعبين فهو حرام وممنوع.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٣٤٦٥ ، صحيح مسلم، برقم ٢٠٨٥ .

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ٢١٨٢/٥، كتاب اللباس، باب ما أسفل من الكعبين فهو في النار، رقم الحديث ٥٤٥٠.

وعن أبي ذر رضي الله عنه عن النبي الله قال: ((ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة: المنان الذي لا يعطي شيئا إلا منه، والمنفق سلعته بالحلف الفاجر، والمسبل إزاره)) رواه مسلم(۱).

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: ((من أسبل إزاره في صلاته خيلاء فليس من الله في حل<sup>(٢)</sup>ولا حرام )) رواه أبو داود<sup>(٣)</sup> بإسناد صحيح (٤).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ١٠٢/١، كتاب الإيمان، باب بيان غلظ تحريم إسبال الإزار والمن بالعطية وتنفيق السلعة بالحلف، برقم ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) قالَ في عون المعبود ٢٤٠/٢: قوله: ((فليس من الله في حل ولا حرام)) أي: في أن يجعله في حل من الذنوب وهو أن يغفر له، ولا في أن يمنعه ويحفظه من سوء الأعمال...

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، برقم ٦٣٧، السنن الكبرى للنسائي ج: ٥ ص: ٤٨٣، برقم ٩٦٨٠.

<sup>(</sup>٤) الحديث صححه الألباني في سنن أبي داود ص ٩١، برقم ٦٣٧، ط: بيت الأفكار الدولية.

وقال الحافظ ابن حجر: في هذه الأحاديث أن إسبال الإزار للخيلاء كبيرة وأما الإسبال لغير الخيلاء فظاهر أيضاً، ولكن استدل بالتقيد في هذه الأحاديث بالخيلاء على أن الإطلاق في الزجر الوارد في ذم الإسبال محمول على المقيد هنا، فلا يحرم الجر والإسبال إذا سلم من الخيلاء، قال ابن عبد البر: مفهومه أن الجر لغير الخيلاء لا يلحقه الوعيد، إلا أن جر القميص وغيره من الثياب مذموم على كل حال، قال ابن العربي: لا يجوز للرجل أن يجاوز بثوبه كعبه ويقول: أنا لا أجره خيلاء؛ لأن النهي قد تناوله لفظا ولا يجوز لمن تناوله اللفظ حكما أن يقول: لا أمتئله؛ لأن تلك العلة ليست في بل إطالته ذيله دالة على تكبره. والحاصل: أن الإسبال يستلزم جر الثوب وجر الثوب يستلزم الخيلاء ولو لم يقصد اللباس الخيلاء ويؤيده ما أخرجه أحمد عن عمرو بن فلان (زرارة) الأنصاري قال: بينا هو يمشي قد أسبل إزاره إذ لحقه رسول الله ملا وقد أخذ بناصية نفسه وهو يقول: ((اللهم عبدك بن عبدك بن أمتك)) قال عمرو: فقلت: يا رسول الله إني رجل حمش الساقين(دقيق الساقين)، فقال: ((يا عمرو هذا موضع الإزار)) ثم رفعها ثم ضرب بأربع أصابع من تحت الأربع الأول ثم قال: ((يا عمرو هذا موضع الإزار))، ثم رفعها ثم وضعها بأربع أصابع من تحت الأربع الأول ثم قال: ((يا عمرو هذا موضع الإزار))، ورجاله ثقات، وظاهره أن عمراً لم يقصد بإسباله الخيلاء وقد منعه من ذلك لكونه مظنة للخيلاء فتح الباري ٢٦٣/٦-٢٦٤.

وقال محقق المسند الشيخ/ شعيب الأرنؤوط: الحديث صحيح. المسند٢٩/٣٢١، برقم ١٧٧٨٢.

ولا تصح الصلاة في ثوب نجس يعلم نجاسته.

ويستحب أن يتزين بثياب حسنة للصلاة في المسجد فهو مقتضى قول الله تعالى: ﴿ يَسَنِي ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُم عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ (١) ، وفي الحديث: ((إن الله جميل يحب الجمال)) رواه أحمد، ومسلم، وأبو داود، والترمذي (١).

ومن انكشفت عورته في الصلاة، وكان قادراً على سترها، فلم يفعل وطال الزمن عرفاً، بطلت صلاته فإن أعاد ذلك سريعاً، أو لم تفحش، لم تبطل الصلاة ؛ لحديث عمرو بن سلمة الجرمي أنه كان يؤم قومه في الصلاة وهو صبي وعليه بردة صغيرة إذا سجد انكشفت عورته فقالت امرأة ممن يصلين معه: "واروا عنا سوأة قارئكم"، قال: فاشتروا لي قميصاً عمانياً فما فرحت بشيء بعد الإسلام فرحي به، رواه البخاري، وأبو داود(").

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف من الآية ٣١.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ١ ص: ٣٩٩، صحيح مسلم، برقم ٩١، سنن الترمذي، برقم ١٩٩٩، سنن أبي داود، برقم ٤٠٩٦، صحيح ابن حبان ج: ١٢ ص: ٢٨٠، برقم ٥٤٦٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٤٠٥١ ، سنن أبي داود، ٥٨٥، صحيح ابن خزيمة ج: ٣ ص: ٦، برقم ١٥١٢.

### اجتناب النجاسة

وهو أن يتطهر المصلي من النجاسة: يطهر بدنه، وثوبه، ومكان صلاته، وأن لا يحملها معه أثناء الصلاة، ودليل ذلك من الكتاب والسنة فأمَّا الكتاب فقال الله تعالى: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهَرُ ﴾(١) أي: اغسل ثيابك بالماء، وطهرها من النجاسات(٢).

وأمًّا السنة فعن أبي سعيد الخدري قال: بينما رسول الله على يصلي بأصحابه إذ خلع نعليه فوضعهما عن يساره فلما رأى ذلك القوم ألقوا نعالهم فلما قضى رسول الله على الله على القائكم نعالكم) قالوا: رأيناك ألقيت نعليك فألقينا نعالنا، فقال رسول الله على: ((إن جبريل عليه السلام أتاني فأخبرني أن فيهما قذرا)) رواه أحمد، وأبو داود(").

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((تنزهوا من البول فإن عامة عذاب القبر منه)) رواه الدار قطني (٤٠٠).

فمن علم ببدنه، أو ثوبه، أو مصلاه نجاسة وذكرها وكان قادراً على إزالتها فلم يزلها، لم تصح صلاته، ولكن إن علمها ثم نسيها وصلى ثم ذكر بعد انتهاء الصلاة فصلاته صحيحة.

<sup>(</sup>١) سورة المدثر آية رقم ٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن جرير الطبري ١٦٤/١٤ ـ ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) مسئد أحمد ج: ٣ ص: ٢٠، سنن أبي داود، برقم ٢٥، صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ٣٨٤، برقم ٢٨٨، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٢٠٥، برقم ٢١٨٥، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٣٩١، برقم ٩٥٥، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، وصححه الألباني في سنن أبي داود ص ٩٢، ط: بيت الأفكار.

<sup>(</sup>٤) سنن الـدار قطني ١٢٧/١، الحديث: حسنه ابن الملقن في تحفة المحتاج ١/ ٢١٧، وصححه الألباني في إرواء الغليل ٣١٠/١، برقم ٢٨٠.

وإن علم في أثناء الصلاة، واستطاع أن يتخلص مما فيه نجاسة فَعَل كما خلع النبي الله فعل الله في الصلاة حين علم بنجاستهما، وإن لم يستطع بطلت صلاته.

وإذا أصاب ثوبه أو بدنه نجاسة يابسة فنفضها فلم يبق منها شيء وصلى، صحت صلاته، قال النووي: بإجماع العلماء (١٠).

ومن صلى على بساط طاهر في ناحية منه نجاسة، صحت صلاته؛ لأنه لم يصل عليها.

ولا بأس أن يصلي في الثوب الذي يأتي أهله فيه ؛ لأن معاوية رضي الله عنه سأل أم المؤمنين أم حبيبة رضي الله عنها هل كان الرسول على يصلي في الثوب الذي يجامع فيه ؟ قالت: نعم إذا لم يكن فيه أذى ، رواه الخمسة (٢) إلا الترمذي.

وصلى أنس بن مالك على حمار، رواه البخاري، ومسلم (،).

<sup>(</sup>١) المجموع ج: ٣ ص: ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٦ ص: ٢١٧، سنن أبي داود، برقم٣٦٦، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٩٤، سنن ابن ماجه، برقم ٥٤٠، ط: بيت الأفكار.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٤٩٤، صحيح مسلم، برقم ٥٤٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ١٠٤٩، صحيح مسلم، برقم ٧٠٢.

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود، برقم ٢٥٢، صحيح ابن حبان ج: ٥ ص: ٥٦١، برقم ٢١٨٦، وصححه الألباني في سنن أبي داود ص ٩٣، ط: بيت الأفكار الدولية.

لكن لا ينبغي الدخول بالنعال في المساجد المفروشة ؛ لما فيها من إيصال الغبار إلى الفرش، وإيذاء المصلين بذلك حيث تحتفظ الفرشة بالغبار فيؤذي الساجدين.

ولا تجوز الصلاة في المقبرة، والحمام، فقد روى أبو سعيد الخدري رضي الله عنه أن النبي الله قال: ((الأرض كلها مسجد إلا المقبرة والحمام)) رواه الخمسة (۱) إلا النسائي.

وعلة النهي عن الصلاة في المقبرة ما في ذلك من تعظيم صاحب القبر، حيث قد يؤول ذلك إلى الشرك فإن الشيطان يبدأ الناس بإيهامهم أن للصلاة عند القبر منزلة عالية في إجابة الدعاء، وقبول العمل ثم ينتهي بأن صاحب القبر له جاه ومنزلة عند الله فتطلب شفاعته، ويتوجه له بالدعاء، وطلب المدد والنصرة، حيث يُوقِع من فعل ذلك في الشرك الأكبر الذي هو دعاء غير الله، وطلب دفع الضرر وجلب النفع، وليت هؤلاء يتدبرون هذه الآيات: ﴿وَأَنَّ ٱلْمَسَجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ المُدَّا قَلُ إِنَّهُ اللَّهِ عَبْدُ ٱللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴿ قُلْ إِنَّهُ اللَّهِ اللهِ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴿ قُلْ إِنَّهُ اللهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴿ قُلْ إِنِّي لَنْ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلَا رَشَدًا ﴿ قُلْ إِنِي لَنْ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلَا رَشَدًا ﴿ قُلْ إِنِي لَن تَجُيرَنِي وَلَا أَشْرِكُ بِهِ مَ أَحَدًا ﴿ وَلَا اللهِ عَنْ أَلَهُ أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلَا رَشَدًا ﴿ قُلْ إِنِي لَنَ عُمِيرَنِي وَلَا أَشْرِكُ بِهِ مَ أَحَدًا ﴿ فَلَا إِنِي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلَا رَشَدًا ﴾ (٢).

وليت هؤلاء يتأملون حديث جندب بن عبد الله البجلي قال: سمعت رسول الله البحلي قال: عبد الله البحلي قال: سمعت رسول الله قبل أن يموت بخمس وهو يقول: ((إن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٣ ص: ٨٣، سنن الترمذي، برقم ٣١٧، سنن ابن ماجه، برقم ٧٤٥، سنن أبي داود، برقم ٢٩١، صحيح ابن خبرية ج: ٢ ص: داود، برقم ٢٩١، صحيح ابن حبان ج: ٦ ص: ٩٢، برقم ٢٣٢١، قال ابن حجر في التلخيص الحبير ٢٧٧/١: قال النووي في الخلاصة: هو ضعيف، وقال ابن دقيق العيد في كتابه الإمام: حاصل ما علل به هو الإرسال، وإذا كان الواصل له ثقة، فهو مقبول. وصححه الألباني في سنن ابن ماجه ص ٩١، برقم ٧٤٥، ط: بيت الأفكار.

<sup>(</sup>٢) سورة الجن من الآية ١٨ ـ ٢٢.

كتاب الصلاة

وصالحيهم مساجد ألا فلا تتخذوا القبور مساجد إني أنهاكم عن ذلك)) رواه مسلم(١).

ونهى النبي عن الصلاة في أعطان الإبل، رواه أحمد والترمذي (٢) وصححه. ونهى عن الصلاة في المزبلة، والمجزرة، وقارعة الطريق، وفوق ظهر بيت الله، رواه الترمذي وابن ماجه (٢) بسند ضعيف.

وتكره الصلاة في محل فيه ما يشغل المصلي عن الخشوع: كأن توجد فيه تصاوير، أو حركة مزعجة، أو نحو ذلك، وكان ابن عباس يصلي في البيعة إلا بيعة فيها تماثيل، رواه البخاري تعليقا(١٠).

ولا تجوز الصلاة في أرض مغصوبة وفي صحتها خلاف بين العلماء ، ولو زحم رجلً رجلاً آخر حتى أخرجه من المسجد فصلى في مكانه فكمغصوب.

وتصح الصلاة في السفينة، وفي الطائرة، وفي السيارة إذا قدر على أداء أركانها وواجباتها.

ومن اضطر للصلاة المفروضة على الدابة، أو في السيارة، أو الطائرة وهو لا يستطيع أداء جميع أركانها كمن لا يستطيع الوقوف، أو السجود، صحت صلاته للضرورة ؛ لما روى يعلى بن مرة أن النبى الشيائة انتهى إلى مضيق هو وأصحابه وهو

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ٧٧٧/ ٣٧٨، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب النهي عن بناء المساجد على القبور واتخاذ الصور فيها والنهي عن اتخاذ القبور مساجد، رقم ٥٣٢.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٤ ص: ٨٦، سنن الترمذي، برقم ٣٤٨، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٧٣٥. صحيح ابن خزيمة ج: ٢ ص: ٨، برقم ٧٩٥، صحيح ابن حبان ج: ٤ ص: ٥٩٩، برقم ١٧٠٠، وصححه الألباني في سنن النسائي ص ٩٥، ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٣) سَنَن الترمذي، برقم ٣٤٦، سنن ابن ماجه، برقم٧٤٦.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ج: ١ ص: ١٦٧، رقم الباب ٢٢.

على راحلته والسماء فوقهم والبلة من أسفل منهم، فحضرت الصلاة فأمر المؤذن فأذن وأقام ثم تقدم رسول الله على راحلته فصلى بهم يومئ إيماء يجعل السجود أخفض من الركوع، رواه أحمد والترمذي والدارقطني (۱).

وقـال المجد رحمه الله في المنتقى: "إنما تثبت الرخصة إذا كان الضرر بيناً فأما اليسير فلا"<sup>(۲)</sup>.

ومن شروط الصلاة استقبال القبلة وهي: الكعبة لقوله تعالى: ﴿فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُم فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴿ (").

ومن تعذر عليه استقبال عين الكعبة، ففرضه استقبال جهتها؛ لقوله ﷺ: ((ما بين المشرق والمغرب قبلة)) رواه الترمذي، وابن ماجه (١٠).

ومن عجز عن استقبال القبلة كالمريض والمصلوب، سقط عنه ذلك، ومثل ذلك عند اشتداد الحرب مع الكر والفر فإن الله تعالى أمر بالصلاة في تلك الحال رجالاً أو ركباناً، ومعلوم عجزه عن الثبات على استقبال القبلة حتى تنتهي الصلاة، ويشمل جميع هؤلاء قوله الله تعالى: ﴿فَاتَقُواْ اللّهَ مَا استَطعتُمْ ﴿ (٥) ، وقوله ﷺ: ((إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم) (١).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٤ ص: ۱۷۳، سنن الترمذي، برقم ٤١١، سنن الدار قطني ج: ١ ص: ٣٨٠. قال ابن حجر في التلخيص ٢١٢/١: قال عبد الحق إسناده صحيح، وقال: النووي إسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) منتقى الأخبار مع نيل الأوطار ١٦٧/٢.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة من الآية ١٤٤.

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي، برقم ٣٤٤، قال أبو عيسى هذا حديث حسن صحيح، سنن النسائي (الجتبى)، برقم ٢٢٣، سنن ابن ماجه، برقم ١٠١١، المستدرك على الصحيحين ٣٢٣/١، برقم ٧٤١، وقال: هذا حديث صحيح. وصححه الألباني في إرواء الغليل ٣٢٥/١، برقم ٢٩٢.

<sup>(</sup>٥) سورة التغابن من الآية ١٦.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري، برقم ٦٨٥٨، صحيح مسلم، برقم ١٣٣٧.

وقد روى البخاري عن نافع عن ابن عمر أنه كان إذا سئل عن صلاة الخوف وصفها ثم قال: "فإن كان خوف هو أشد من ذلك صلوا رجالاً قياماً على أقدامهم، أو ركبانا مستقبلي القبلة، أو غير مستقبليها" قال مالك: قال نافع: ولا أرى ابن عمر ذكر ذلك إلا عن النبي النبي

ويجوز أن يصلي النافلة على الدابة والسيارة إلى غير القبلة ؛ لأن ابن عمر روى أن النبي الله كان يسبح (٢) على راحلته قبل أي وجهة توجه ويوتر عليها غير أنه لا يصلى عليها المكتوبة ، متفق عليه (٢).

ويحسن أن يبتدئ الصلاة جهة القبلة إن أمكنه بلا مشقة ثم يتوجه بعد ذلك حيث شاء ؛ لحديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كان رسول الله ﷺ إذا أراد أن يصلي على راحلته تطوعاً استقبل القبلة فكبر للصلاة ثم خلَّى عن راحلته فصلى حيثما توجهت، رواه أحمد وأبو داود(1).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٤٢٦١، صحيح ابن خزيمة ج: ٢ ص: ٩٠، برقم ٩٨٠.

<sup>(</sup>٢) أي: يصلي صلاة التطوع. المعجم الوسيط: ٤١٢/١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ١٠٤٧، صحيح مسلم، برقم ٧٠٠.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٣ ص: ٣٠٣، سنن أبي داود، برقم ١٢٢٥، سنن الدارقطني ج: ١ ص: ٣٩٦. قال الشيخ محمد عبد الواحد المقدسي: إسناده صحيح. الأحاديث المختارة ج: ٥ ص: ٢١١، برقم ١٨٤٠. وحسنه الألباني في سنن أبي داود ص ١٤٨، ط: بيت الأفكار الدولية.

## النيلة

النية لغة: القصد والعزم والإرادة.

واصطلاحاً: عزم القلب على فعل الشيء.

والنية لها مكانة عظيمة في قبول العمل ورده، قال عبد الله بن المبارك: رب عمل صغير تعظمه النية، ورب عمل كبير تصغره النية (١).

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: ((إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى)) متفق عليه (٢).

ولهذا فيجب الاجتهاد في تصحيحها فإن في ذلك معتركاً مع إبليس.

قال سفيان الثوري: ما عالجت شيئاً أشد على من نيتي ؛ لأنها تتقلَّبُ عليَّ (").

وقد أجمع العلماء على أن الصلاة لا تصح إلا بنية (أ)، وذهب جمهور العلماء إلى أنها شرط من شروط الصلاة (٥)، وذهب أكثر الشافعية إلى أنها ركن من أركانها (١)، وذهب الحنابلة إلى أنها قبل الصلاة شرط وفيها ركن (٧).

وأقسام النية في الصلاة ثلاثة:

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم ج: ١ ص: ١٣، سير أعلام النبلاء ج: ٨ ص: ٤٠٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، رقم١، صحيح مسلم، رقم٧٠١.

<sup>(</sup>٣) جامع العلوم والحكم ج: ١ ص: ١٣، سير أعلام النبلاء ج: ٧ ص: ٢٥٨.

<sup>(</sup>٤) المجموع ج: ٣ ص: ٣٣٢، بداية المجتهد ج: ١ ص: ٨٧، الإجماع ج: ١ ص: ٣٧.

<sup>(</sup>٥) تحفة الفقهاء ٩٦/٢، منح الجليل ٢٤٣/١، المجموع ٢٣٣/٣، المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف٣٥٩/٣.

<sup>(</sup>٦) المجموع ج: ٣ ص: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٧) الإنصاف المطبوع مع المقنع والشرح الكبير ٣٥٩/٣.

١ - نية الفعل: بأن ينوى فعل الصلاة.

٢- نية التعيين: بأن يعين الصلاة فرضاً كانت أو نفلاً أداءً أو قضاءً، قصراً، أو إتماماً أو جمعاً.

٣- نية التمييز: بأن يميز الصلاة التي يفعلها هل هي الظهر أو العصر أو غير ذلك. وتكفي نية التعيين عن التمييز والعكس، فإذا نوى في الوقت أن يصلي الفريضة صحت بفريضة الوقت وإن لم يميزها.

ولو نوى أن يصلي الظهر صحت وكفى ذلك عن نية الفريضة والأداء.

ولو نوى أن يصلي الفريضة وهو مسافر ولم ينو القصر ثم نواه في الصلاة ، صح ذلك.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "وقالوا لا يشترط للجمع ولا للقصر نية، وهو قول الجمهور من العلماء كمالك وأبي حنيفة وغيرهما، بل قد نص أحمد على أن المسافر له أن يصلي العشاء قبل مغيب الشفق، وعلل ذلك بأنه يجوز له الجمع كما نقله عنه أبو طالب والمروذي، وذكر ذلك القاضي في الجامع الكبير، فعلم أنه لا يشترط في الجمع نية "(۱).

وقال أيضاً: "والنبي الله لما كان يصلي بأصحابه جمعاً وقصراً لم يكن يأمر أحداً منهم بنية الجمع والقصر؛ بل خرج من المدينة إلى مكة يصلي ركعتين من غير جمع ثم صلى بهم الظهر بعرفة ولم يعلمهم أنه يريد أن يصلي العصر بعدها ثم صلى بهم العصر ولم يكونوا نووا الجمع وهذا جمع تقديم"(٢).

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ٢٤ ص: ٥١.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۲۶ ص: ۵۰.

ويصح قضاء بنية أداء وعكسه إذا بان خلاف ظنه، فلو صلى الفجر يظن أن الشمس لم تطلع وكانت قد طلعت صحت وأجزأته، وكذلك لو صلى الفجر قضاء يظن أن الشمس قد طلعت فبانت أنهالم تطلع صحت وأجزأت.

وينوي مع التكبيرة بمعنى أن يكون مستحضراً ما يفعله غير غافل عن الصلاة ، وينبغي أن يكون قلبه مشغولاً بتدبر التكبير واستصحاب عظمة من يقف بين يديه حتى يحصل له الخشوع الممدوح في قوله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهُ مَ فِي صَلَا مِهُمْ فَي صَلَا مِهُمْ خَسْعُونَ ﴾ (١٠).

وليس من السنة ما يفعله بعض الموسوسين من مجاهدة أفكارهم في استحضار النبة.

قال الإمام أحمد: "إذا خرج من بيته يريد الصلاة، فهو نية أتراه كبَّر وهو لا ينوي الصلاة"(٢).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "النية تتبع العلم فمن علم ما يريد فعله قصده ضرورة ويحرم خروجه لشكه في النية للعلم بأنه ما دخل إلا بالنية "(٢).

مسألة: حكم النطق بالنية عند الدخول في صلاة أو غيرها من العبادات.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: نية الصلاة... أو غيرها من العبادات، لا تفتقر إلى نطق اللسان باتفاق أئمة الإسلام بل النية محلها القلب دون اللسان

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون من الآية ١- ٢.

<sup>(</sup>٢) الفروع ج: ١ ص: ٣٤٧، الإنصاف للمرداوي ج: ٢ ص: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي ج: ٢٥ ص: ١٠١، الفتاوي الكبرى ٤٩٥/١، ٢١٨/٢، الاختيارات للبعلي ص. ٥٠.

ولا تشترط نية الإمامة من أول الصلاة، فلو أحرم منفرداً ثم انضم إليه شخص آخر فصلى معه فنوى الإمامة به أثناء الصلاة صحت؛ لأن ابن عباس لما نام عند النبي على في بيت خالته ميمونة فرآه يصلي من الليل قام إلى جنبه فصلى معه، رواه مسلم (۳).

ولا يشترط اتحاد نية الإمام والمأموم، فيجوز أن يصلي الظهر خلف من يصلي العصر وأن يصلي النافلة خلف من يصلي فريضة والعكس، وقد كان معاذ بن جبل

<sup>(</sup>١) المجموع ج: ٣ ص: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الكبرى ج: ١ ص: ٤٩٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ج: ١ ص: ٥٢٨، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه، برقم٧٦٣.

١٣٨ فقه السنة الميسر

رضي الله عنه يصلي مع النبي الله العشاء ثم يرجع إلى قومه فيصلي بهم، رواه البخاري ومسلم (۱).

فتكون صلاته مع قومه نافلة وهم يصلون وراءه الفرض لكن ينبغي أن يجتنب الاختلاف معه ظاهراً فلا يصلي معه المغرب وهو يصلي العشاء من أول الصلاة بل يتأخر عنه حتى يصلي ركعة أو ركعتين ؛ لأن الاختلاف الظاهر يشغل جماعة المصلين عن الخشوع في الصلاة.

وإن قلب منفرد أو مأموم نية الفرض إلى نافلة وكان الوقت متسعاً، جاز كما لو أحرم بنية الفرض منفرداً ثم سمع جماعة تقام فإنَّ طلبَ الكمال مشروع مستحب، ولا يجوز أن يقلب نية النافلة إلى فريضة.

وإن انفرد مؤتم بلا عذر، بطلت صلاته، وإن كان لعذر كغلبة نعاس أو خوف فوات رفقة ونحوها، صح؛ لأن النبي القراق حراماً الصحابي حين فارق معاذ بن جبل، وكان قد دخل معه في الصلاة، فلما رآه أطال القراءة انفرد عنه وتجوز في صلاته، ولحق بنخله يسقيه فلما قضى معاذ الصلاة قبل له: إن حراما دخل المسجد فلما رآك طولت تجوز في صلاته ولحق بنخله يسقيه، قال: إنه لمنافق أيعجل عن الصلاة من أجل سقي نخله، قال: فجاء حرام النبي الله ومعاذ عنده فقال: يا نبي الله إني أردت أن أسقي نخلالي فدخلت المسجد لأصلي مع القوم، فلما طول تجوزت في صلاتي ولحقت بنخلي أسقيه فزعم أني منافق، فأقبل النبي على ععاذ فقال: ((أفتان أنت، أفتان أنت لا تطول بهم، اقرأ بسبح اسم ربك الأعلى، والشمس وضحاها ونحوهما)) رواه أحمد (٢) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم٥٧٥٥، صحيح مسلم، برقم ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ١٢٤/٣ ، وهو في صحيح البخاري، برقم٦٧٣ ، وفي صحيح مسلم، برقم٥٦٥.

وإن حول المأموم نيته إلى الإمامة لعذر خرج به الإمام من الصلاة، صح ذلك ؛ لأن عمر رضي الله عنه حين طُعِن استخلف عبد الرحمن بن عوف وكان مأموماً فأئتم بالناس الصلاة، رواه البخاري(١).

وإن أحرم إمام الحي بمن أحرم بهم نائبه وعاد النائب مؤتماً، صح لما روى سهل بن سعد قال: ذهب رسول الله إلى بني عمرو بن عوف ليصلح بينهم فحانت الصلاة فصلى أبو بكر، فجاء رسول الله والناس في الصلاة فتخلص حتى وقف في الصف، فاستأخر أبو بكر حتى استوى في الصف وتقدم النبي شخ فصلى ثم انصرف. متفق عليه (۲).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١٣٥٤/٣، كتاب فضائل الصحابة، باب قصة البيعة والاتفاق على عثمان بن عفان رضي الله عنه ، برقم ٣٤٩٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٦٥٢، صحيح مسلم، برقم ٤٢١.

١٤٠ فقه السنة الميسر

# آداب المشي إلى الصلاة

المشي إلى الصلاة عبادة فاضلة ، روى أبو هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: ((ألا أدلكم على ما يمحو الله به الخطايا ويرفع به الدرجات؟)) ، قالوا: بلى يا رسول الله ، قال: ((إسباغ الوضوء على المكاره ، وكثرة الخطا إلى المساجد وانتظار الصلاة بعد الصلاة ((أسباغ الرباط (۱) فذلكم الرباط فذلكم الرباط)) رواه مسلم والنسائي والترمذي (۱).

وثبت في تفسير ذلك أن بكل خطوة إلى المسجد تكتب للماشي حسنة وتحط عنه بها خطيئة، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((إذا توضأ فأحسن الوضوء، ثم خرج إلى المسجد لا يخرجه إلا الصلاة لم يخط خطوة إلا رفعت له بها درجة وحط عنه بها خطيئة )) متفق عليه (١٠).

<sup>(</sup>۱) قال الإمام الشوكاني: فيه أن انتظار الصلاة بعد فعل الصلاة من موجبات الأجر وأسباب مباهاة رب العزة لملائكته بمن فعل ذلك. وقال العلامة السندي: يحتمل وجهين: أحدهما الجلوس في المسجد. والثاني: تعلق القلب بالصلاة والاهتمام بها والتأهب لها. نيل الأوطار ٥٤/٢ ، حاشية السندي على سنن النسائي ١٩٠١.

<sup>(</sup>٢) في شرح النووي على صحيح مسلم ١٤١/٣: قال: قوله: (فذلكم الرباط) أي: الرباط المرغب فيه وأصل الرباط الحبس على الشئ كأنه حبس نفسه على هذه الطاعة، قيل: ويحتمل أنه أفضل الرباط... ويحتمل أنه الرباط المتيسر الممكن أي: أنه من أنواع الرباط، وهذه الأعمال تسد طرق الشيطان وتمنع النفس عن الشهوات، وعرف الرباط وكرره للاهتمام به وتعظيما لشأنه. وانظر حاشية السندى على سنن النسائي ١٠/١٩.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، برقم ٢٥١، صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ٦، برقم ٥، صحيح ابن حبان ج: ٣ ص: ٣١٣، برقم ١٠٣٨، سنن الترمذي، برقم ٥٢، قال أبو عيسى حديث أبي هريرة حديث حسن صحيح، سنن النسائي (الجتبى) برقم ١٤٣، سنن ابن ماجه، برقم ٢٧٧.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٤٦٥، صحيح مسلم، برقم ٦٤٩.

كتاب الصلاة كتاب الصلاة

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: ما من رجل يتطهر فيحسن الطهور ثم يعمد إلى المسجد إلا كتب الله له بكل خطوة يخطوها حسنة، ويرفعه بها درجة، ويحط عنه بها سيئة. رواه أحمد ومسلم والنسائي (١).

وعن بريدة أن رسول الله ﷺ قال: ((بشر المشائين في الظلم إلى المساجد بالنور التام يوم القيامة )) رواه أبو داود والترمذي (٢).

وعن أبي بن كعب قال: كان رجل، لا أعلم رجلا أبعد من المسجد منه وكان لا تخطئه صلاة قال فقيل له: أو قلت له: لو اشتريت حمارا تركبه في الظلماء وفي الرمضاء قال ما يسرني أن منزلي إلى جنب المسجد إني أريد أن يُكْتَبَ لي ممشاي إلى المسجد، ورجوعي إذا رجعت إلى أهلي فقال رسول الله على: ((قد جمع الله لك ذلك كله)) رواه مسلم (٣).

أما كيفية المشي إلى الصلاة فإنه يسن أن يكون بسكينة ، ووقار ، فإن أبا هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((إذا سمعتم الإقامة فامشوا إلى الصلاة وعليكم السكينة ، والوقار ولا تسرعوا فما أدركتم فصلوا وما فاتكم فأتموا)) متفق عليه (1).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ٤١٤/١، صحيح مسلم، برقم ٢٥٤، سنن النسائي (المجتبي)، برقم ٨٤٩.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، برقم ٥٦ ، سنن الترمذي، برقم ٢٢٣، صحيح ابن خزيمة ٣٧٧/٢، برقم ١٤٩٨، المستدرك على الصحيحين ٢٣١/١، برقم ٧٦٨، وقال: هذا حديث صحيح، الأحاديث المختارة ج: ٥ ص: ٩٣. ٩٤، برقم ١٧١٤، وقال: إسناده صحيح، وأخرجه الطبراني في المعجم الأوسط ١/٧٥٠ ـ ٢٥٨، برقم ٨٤٣، وقال عنه في مجمع الزوائدج: ٢ ص: ٣٠: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ج: ١ ص: ٤٦٠، كتاب المساجد ومواضع الصلاة ، باب فضل كثرة الخطا إلى المساجد، برقم ٦٦٣. قال الإمام النووي: قوله: (قد جمع الله لك ذلك كله): فيه إثبات الثواب في الخطا في الرجوع من الصلاة كما يثبت في الذهاب. شرح النووي على صحيح مسلم ٥/ ١٦٨.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٦١٠، صحيح مسلم، برقم ٦٠٢.

ويسن إذا خرج من بيته أن يدعو بقوله: بسم الله آمنت بالله اعتصمت بالله توكلت على الله ولا حول ولا قوة إلا بالله اللهم إني أعوذ بك أن أضل أو أضل أو أزل أو أزل أو أظلم أو أظلم أو أجهل أو يُجهل علي، روى نحوه الترمذي وأبو داود عن أم سلمة (۱).

ويقول: اللهم اجعل في قلبي نوراً وفي لساني نوراً، واجعل في سمعي نوراً، واجعل في سمعي نوراً، واجعل من فوقي نوراً ومن أمامي نوراً، واجعل من فوقي نوراً ومن تحتي نوراً اللهم أعطني نوراً، رواه مسلم (٢) عن ابن عباس.

فإذا دخل المسجد قدم رجله اليمنى (٢)، وقال ما ورد من الدعاء عن النبي الله وهو: بسم الله (٤)، أعوذ بالله العظيم وبوجهه الكريم وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم (٥)، اللهم صل على محمد، اللهم اغفر لي ذنوبي (١)، وافتح لي أبواب رحمتك (٧).

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، برقم ٥٠٩٤، سنن الترمذي، برقم ٣٤٢٧، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح، سنن النسائي (الجتبى)، برقم ٥٥٣٩، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٣/ ٢٤، برقم ٣٤٢٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ١/٥٣٠، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الدعاء في صلاة الليل، برقم ٧٦٣. (٣) تقدم ص ٣١.

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجه ص٩٣، كتاب المساجد، باب الدعاء عند دخول المسجد، برقم ٧٧١. ط: بيت الأفكار الدولية. وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه ١٢٨/١، برقم ٧٧١.

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود ص٧٤ ـ ٧٥، كتاب الصلاة، باب فيما يقوله الرجل عند دخوله المسجد، رقم ٢٦٦. وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٣٦/١، برقم ٤٦٦.

<sup>(</sup>٦) سنن الترمذي ص ٧٢ ـ ٧٣، كتاب الصلاة، باب ما جاء ما يقول عند دخول المسجد، رقم ٣١٤. وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ١ /١٨٧، برقم ٣١٤.

<sup>(</sup>٧) صحيح مسلم ج: ١ ص: ٤٩٤، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب ما يقول إذا دخل المسجد، رقم٧١٣.

وإذا خرج من المسجد قدم رجله اليسرى (١)، وقال هذا الدعاء إلا أنه يقول في آخره: وافتح لي أبواب فضلك (٢).

وفي صحيح مسلم عن أبي أسيد قال: قال رسول الله ﷺ: (إذا دخل أحدكم المسجد فليقل: اللهم إني أسألك من فضلك))(").

ثم يصلي تحية المسجد ركعتين لقوله ﷺ: ((إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلى ركعتين)) متفق عليه (() من حديث أبي قتادة.

وإذا جلس في المسجد ينتظر الصلاة فهو في صلاة لقوله ﷺ: ((لا يزال أحدكم في صلاة ما دامت الصلاة تحبسه)) رواه البخارى، ومسلم (٥٠).

<sup>(</sup>۱) تقدم ص۳۰.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ص ٧٢ ـ ٧٣، كتاب الصلاة، باب ما جاء ما يقول عند دخول المسجد، رقم ٣١٤. وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ١٨٧/١، برقم ٣١٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ج: ١ ص: ٤٩٤، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب ما يقول إذا دخل المسجد، رقم٧١٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ١١١٠، صحيح مسلم، برقم ٧١٤.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، برقم ٦٢٨، صحيح مسلم، برقم ٦٤٩.

<sup>(</sup>٦) الاحْتبَاء: هو أن يَضُمّ الإنسان رجْلَيْه إلى بَطْنه بتَوْب يَجْمَهُما به مع ظَهْره، ويَشُدُّه عليها، وقد يكون الاحتباء باليَدَيْن عوض التَّوب، وإنَّما نَهَى عنه ؛ لأنه إذا لم يكن عليه إلاَّ ثوب واحد رُبَّما تَحرَّك أو زال التَّوبُ فَتَبْدُو عَوْرَتُه. النهاية في غريب الحديث ج: ١ ص: ٣٣٥.

۱٤٤ فقه السنة الميسر

فقال: ((إذا كان أحدكم في المسجد فلا يشبكن فان التشبيك من الشيطان، وإن أحدكم لا يزال في صلاة ما دام في المسجد حتى يخرج منه)) رواه أحمد (١٠).

وينبغي استغلال الوقت في المسجد فيما يقرب من الله بالذكر، وقراءة القرآن ولا يرفع بذلك صوته حتى يؤذي به غيره؛ لما روى أبو سعيد الخدري رضي الله عنه قال: اعتكف رسول الله في في المسجد فسمعهم يجهرون بالقراءة فكشف الستر وقال: ((ألا إن كلكم يناجي ربه فلا يؤذين بعضكم بعضاً ولا يرفع بعضكم على بعض في القراءة)) رواه أبو داود(٢) بإسناد صحيح.

فإن لم يتأذ بقراءته أحد وكان أعون لتدبره استحب جهره، وقد روى عبد الله بن أبي قيس قال: سألت عائشة رضي الله عنها كيف كانت قراءة النبي بالليل أكان يسر بالقراءة أم يجهر؟ فقالت: كل ذلك قد كان يفعل ربما أسر بالقراءة وربما جهر، فقلت: الحمد لله الذي جعل في الأمر سعة، رواه أحمد الترمذي وأبو داود وابن ماجة (۲).

ويسن القيام للصلاة إذا شرع المؤذن في الإقامة، ذكر ذلك القاضي عياض (٤) عن عامة العلماء؛ لأن بلالاً لا يقيم إلا إذا رأى النبي الله وكان الصحابة إذا رأوه قاموا

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٣ ص: ٤٢ ـ ٤٣ ، ٥٥. وقال الهيثمي في كتابه مجمع الزوائد ٢/ ٢٥: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، ص ١٦١، كتاب التطوع، باب رفع الصوت بالقراءة في صلاة الليل، برقم ١٣٣٢. وقال عنه الألباني: صحيح. صحيح سنن أبي داود ٣٦٥/١، برقم ١٣٣٢.

<sup>(</sup>۳) مسند أحمد ۲/ ۷۳، سنن الترمذي، برقم ۲۹۲۶، سنن أبي داود، برقم ۲۲۱، سنن ابن ماجه، برقم ۱۳۵۶، صحيح ابن حبان ج: ٦ ص: برقم ۱۳۵۶، صحيح ابن حبان ج: ٦ ص: ۲۰۰، برقم ۲٤٤۷، المستدرك على الصحيحين ١/٥٤، برقم ۱۱٦٧، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١/٩١، برقم ۲۲۲.

<sup>(</sup>٤) شرح النووي على صحيح مسلم ج: ٥ ص: ١٠٣.

امتثالاً لقوله ﷺ: ((إذا أقيمت الصلاة فلا تقوموا حتى تروني قد خرجت)) متفق علمه(١).

وتجب تسوية الصفوف عند الإقامة وبعدها ؛ لقوله رسووا صفوفكم فإن تسوية الصف من تمام الصلاة )) متفق عليه (٢) ، وتعتبر التسوية بمساواة المناكب، والأكعب.

ويسن تراص الصفوف وسد الخلل؛ لحديث: ((سووا صفوفكم وحاذوا بين المناكب وسدوا الخلل ولينوا بأيدي إخوانكم ولا تذروا فرجات للشيطان، ومن وصل صفاً وصله الله، ومن قطعه قطعه الله)) رواه أبو داود (٢٠).

والصف الأول أفضل للرجال، والثاني أفضل من الثالث وهكذا؛ لقوله ﷺ: ((خير صفوف النساء آخرها وشرها أولها)) رواه أحمد ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي(1).

وهذا بالنسبة لصفوف النساء القريبات من الرجال، أمَّا النساء اللاتي يصلين في مكان بعيد من الرجال مثل الأدوار العلوية في المساجد الآن فالصفوف الأولى منها أفضل؛ لانقطاع الصوت، والرؤية بين الرجال والنساء إلاَّ من مكبرات الصوت.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٦١١، صحيح مسلم، برقم ٦٠٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٦٩٠، صحيح مسلم، برقم ٤٣٣. واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، برقم ٦٦٦، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٨١٩، صحيح ابن خزيمة ٣/ ٢٣، برقم ١٥٤٩، وقال: هذا حديث صحيح، برقم ١٥٤٩، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبى، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٩٧/١، برقم ١٩٨٨.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٢٤٧، صحيح مسلم، برقم ٤٤٠، صحيح ابن خزيمة ٢٧/٣، برقم ١٥٦١، سنن أبي داود، برقم ٢٧٨، السنن الكبرى للنسائي، برقم ١٩٩٨، سنن ابن ماجه، برقم ١٠٠٠، سنن الترمذي، برقم ٢٢٤، وقال: حسن صحيح.

وميمنة الصف خير من ميسرته ؛ لقوله ﷺ: ((إن الله وملائكته يصلون على ميامن الصفوف)) رواه أبو داود (١٠ بإسناد حسن.

وليس بين الإقامة والتكبير دعاء مسنون، لكن كل الأوقات صالحة للدعاء ومنها هذا الوقت.

ويدعو بعد تمام الإقامة بما يدعو به عند تمام الأذان ؛ لأنها أذان لقوله ﷺ: ((بين كل أذانين صلاة))(٢) فسماها أذاناً.

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، برقم ٦٧٦، سنن ابن ماجه، برقم ١٠٠٥، صحيح ابن حبان ٥/ ٥٣٣، برقم ٢١٦٠. قال ابن حجر في فتح الباري ٢١٣/٢: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٥٩٨، صحيح مسلم، برقم ٨٣٨.

#### صفة الصلاة

تبدأ الصلاة بتكبيرة الإحرام "الله أكبر" قائماً في فرض مع القدرة، فإن عجز كبر وهو قاعد، فإن عجز فعلى جنبه، وتجوز صلاة النفل عن قعود للقادر.

ويستحضر المصلي ما يدل عليه لفظ التكبير، وعظمة من يقف بين يديه فإن ذلك يسوقه إلى الخشوع الذي به تنال بركة عبادة الصلاة كما قال تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهُ مِنْ مُمْ فِي صَلَا يَهِمْ خَشِعُونَ ﴾ (١).

وقد أجمع العلماء على أنه ليس للمصلي من صلاته إلا ما عقل منها<sup>(۱)</sup>، وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: صلى بنا رسول الله على يوما ثم انصرف فقال: ((يا فلان ألا تحسن صلاتك ألا ينظر المصلي إذا صلى كيف يصلي فإنما يصلي لنفسه)) رواه مسلم<sup>(۱)</sup>.

فإن أتى بالتحريمة راكعاً كما هو حال من يسرع لإدراك الركعة انعقدت صلاته نافلة إن اتسع الوقت وإلا وجب عليه استئناف الصلاة بالتكبير لها عن قيام.

ويرفع يديه عند التكبير حذو منكبيه ؛ لما رواه عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال : رأيت رسول الله ﷺ إذا قام في الصلاة رفع يديه حتى تكونا حذو منكبيه ، وكان يفعل ذلك حين يكبر للركوع ، ... متفق عليه (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون آية رقم ١ ـ ٢.

<sup>(</sup>٢) إعانة الطالبين ج: ١ ص: ١٨٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ٣١٩/١، كتاب الصلاة، باب الأمر بتحسين الصلاة وإتمامها والخشوع فيها، رقم ٢٢٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٧٠٣، صحيح مسلم، برقم ٣٩٠.

فإذا فرغ من التكبير وضع كفَّ يده اليمنى على كوع اليسرى ؛ لأن وائل بن حجر روى عن النبي الله أنه إذا فرغ من التكبير وضع يده اليمنى على اليسرى، رواه مسلم (۱)، قال ابن عبد البر: لم يأت عن النبي الله فيه خلاف (۱).

ويضع يديه على صدره ذلاً بين يدي الله تعالى، قال الحافظ ابن حجر: "قال العلماء: الحكمة في هذه الهيئة أنها صفة السائل الذليل، وهي أمنع من العبث وأقرب إلى الخشوع"(").

وقد روى وائل بن حجر رضي الله عنه قال: رأيت رسول الله على يصلي فوضع يديه على صدره إحداهما على الأخرى رواه ابن خزيمة (١) وصححه.

وينظر إلى موضع سجوده فإنه أدعى للخشوع ؛ لما روت عائشة رضي الله عنها قالت: دخل رسول الله ﷺ الكعبة ما خلف (٥) بصره موضع سجوده حتى خرج منها رواه ابن خزيمة والحاكم (١).

ونقل ابن حجر عن محمد بن سيرين: أن الصحابة كانوا يلتفتون في صلاتهم حتى نزلت: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَسْعُونَ ﴾ (٧) فاقبلوا على صلاتهم ونظروا أمامهم، وكانوا يستحبون أن لا يجاوز بصر أحدهم موضع سجوده (٨).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ٢٠١/١، كتاب الصلاة، باب وضع يده اليمني على اليسرى ...، رقم ٤٠١.

<sup>(</sup>٢) شرح الزرقاني على الموطأ ج: ١ ص: ٤٥٤.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ج: ٢ ص: ٢٢٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ٢٤٣، رقم الحديث: ٤٧٩.

<sup>(</sup>٥) ما جاوز.

<sup>(</sup>٦) صحيح ابن خزيمة ٣٣٢/٤، برقم ٣٠١٢، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٦٥٢، برقم ١٧٦١، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٧) سورة المؤمنون آية رقم ١ ـ ٢.

<sup>(</sup>٨) فتح الباري ج: ٢ ص: ٢٣٤.

ثم يستفتح بأحد الأدعية الثابتة عن رسول الله هي ومنها: ((سبحانك اللهم وبحمدك، وتبارك اسمك، وتعالى جدك ولا إله غيرك)) رواه أحمد أبو داود والترمذي والنسائي والحاكم (۱).

ومنها: اللهم باعد بيني وبين خطاياي كما باعدت بين المشرق والمغرب اللهم نقني من خطاياي كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس اللهم اغسلني من خطاياي بالماء والثلج والبرد، متفق عليه (٢).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ويستحب أن يأتي بهذا تارة وبهذا تارة، والمفضول قد يكون أفضل لمن انتفاعه به أتم (٣).

ثم يتعوذ بالله من الشيطان الرجيم وهو مشروع في بداية كل قراءة امتثالاً لقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ (1) ، ثم يبسمل فيقول: بسم الله الرحمن الرحيم، والاستفتاح، والتعوذ، مندوبان يسقطان بفوات محلهما.

وفي البسملة خلاف؛ لأن بعض العلماء يرى أنها آية من الفاتحة (٥).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ٥٠/٣ ، سنن الترمذي، برقم ٢٤٢، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٨٩٩، سنن أبي داود، برقم ٧٧٥، سنن ابن ماجه، برقم ٨٠٤، المستدرك على الصحيحين ٣٦٠/١، برقم ٨٥٩، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي. وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ١/٩٩٧، برقم ٨٩٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٧١١، صحيح مسلم، برقم ٥٩٨.

<sup>(</sup>٣) الفتاوى الكبرى ج: ٤ ص: ٤١٦.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل آية ٩٨.

<sup>(</sup>٥) قال البغوي: واختلفوا في آية التسمية فذهب قراء المدينة والبصرة وفقهاء الكوفة إلى أنها ليست من فاتحة الكتاب ولا من غيرها من السور، والافتتاح بها للتيمن والتبرك، وذهب قراء مكة وأكثر فقهاء الحجاز إلى أنها ليست من الفاتحة وليست من سائر السور، فإنما كتبت للفصل، وذهب جماعة إلى أنها من الفاتحة ومن كل سورة إلا سورة التوبة وهو قول الثوري وابن المبارك والشافعي في قول ؟ لأنها كتبت في المصحف بخط سائر القرآن تفسير البغوي ج ١ /ص٣٨ - ٣٩.

ثم يقرأ الفاتحة وهي ركن لا تصح الصلاة إلا بها ؛ لحديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب)) متفق عليه (١).

وهذا في حق الإمام، والمنفرد، أما المأموم فقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "قال أكثر السلف إذا سمع المأموم قراءة الإمام أنصت وإذا لم يسمع قرأ بنفسه فإن قراءته أفضل من سكوته والاستماع لقراءة الإمام أفضل من القراءة"(٢).

والاستماع لقراءة الإمام تطبيق لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِي اللَّهُ وَانَ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ اللَّهُ وَالْمَام وَطَبِيق لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِي اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ ال

واختار جماعة من فقهاء الحديث وجوب القراءة في حق المأموم في الجهرية (١) مستدلين بحديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال صلى بنا رسول الله الصبح فتقلت عليه القراءة فلما انصرف قال: ((إني أراكم تقرؤون وراء إمامكم)) قال: قلنا: يا رسول الله إي والله، قال: ((لا تفعلوا إلا بأم القرآن فإنه لا صلاة لمن لم يقرأ بها)) رواه أبو داود، والترمذي (٥) ورواه البخاري في جزء القراءة وصححه (١) وقال الدارقطني: إسناده حسن (٧)، وقال الخطابي: إسناده جيد (٨).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٧٢٣، صحيح مسلم، برقم ٣٩٤.

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الكبرى ج: ٤ ص: ٤١٨، مجموع الفتاوي ج: ٢٣ ص: ٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف آية رقم ٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) المجموع ج: ٣ ص: ٣١٢، عون المعبود ج: ٣ ص: ٣٢، سنن الترمذي، ج: ٢ ص: ١١٧.

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود، برقم٨٢٣، سنن الترمذي، برقم ٣١١، وقال: حديث عبادة حديث حسن.

<sup>(</sup>٦) نيل الأوطار ج: ٢ ص: ٢٣٩.

<sup>(</sup>٧) سنن الدارقطني ج: ١ ص: ٣١٨.

<sup>(</sup>٨) معالم السنن للخطابي المطبوع في حاشية سنن أبي داود ١/ ٥١٥.

وإذا قال الإمام في الصلاة الجهرية ولا الضالين أمَّن وأمَّن المأمومون ؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: ((إذا قال الإمام غير المغضوب عليهم ولا الضالين فقولوا آمين فإن الملائكة تقول آمين وإن الإمام يقول آمين فمن وافق تأمينه تأمين الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه )) رواه أحمد والنسائي (۱).

ويستحب أن يحسن الإمام صوته بالقراءة، وأن يقف على رؤوس الآيات، وأن يختار من القرآن ما ينفع به نفسه، ومن وراءه فإن القراءة موعظة الله لعباده، والإمام داعية قائم مقام الرسول على في ذلك، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَأُوحِىَ إِلَى هَـندَا ٱلْقُرْءَانُ لِأُنذِرَكُم بِهِ وَمَن بَلَغَ ﴾ (٢) وقال الله تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَشِفَآءٌ لِّمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (").

وتدبر القرآن من أعظم ما يعين على الخشوع في الصلاة، وهو عبادة عظيمة لا ينالها إلا أصحاب العقول السليمة، قال تعالى: ﴿ كِتَنْبُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكٌ لِيَدَّبُرُوۤا عَالَى عَالَى: ﴿ كِتَنْبُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكٌ لِيَدَّبُرُوۤا عَالَى: ﴿ كِتَنْبُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكٌ لِيَدَّبُرُوۤا عَالَى عَالَى عَالَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "والقراءة القليلة بتفكر أفضل من الكثيرة بلا تفكر وهو المنصوص عن الصحابة رضي الله عنهم صريحاً ونُقل عن أحمد ما يدل عليه"(٥).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٤٥٩، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٩٢٧. وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ١٧٤٧، وفي صحيح البخاري، برقم ٧٤٧، وفي صحيح مسلم، برقم ٤١٠. مع اختلاف قليل.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام من الآية ١٩.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس الآية ٥٧.

<sup>(</sup>٤) سورة ص آية ٢٩.

<sup>(</sup>٥) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ص ٥٣.

وليس للقراءة بعد الفاتحة حد محدود، وقد استحب الفقهاء أن تكون القراءة في الغالب في الفجر من طوال المفصل، وفي الظهر والعصر والعشاء من أوساطه، وفي المغرب من قصاره.

وقد صح عن النبي على عدم التزام ذلك، حيث ثبت عنه أنه قرأ في المغرب بالطور (۱) والمرسلات (۱) وبالأعراف (۱) وورد عنه أنه قرأ في صلاة الفجر بسورة إذا زلزلت وأعادها في الركعة الثانية، رواه أبو داود والبيهقي (۱) وحسّن إسناده الألباني (۵).

وإذا فرغ المصلي من قراءة السورة بعد الفاتحة في الركعة الأولى سكت قليلاً حتى يرجع إليه نفسه ثم يركع قائلاً: "الله أكبر" رافعاً يديه إلى حذو منكبيه؛ لحديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: رأيت رسول الله الله الذا استفتح الصلاة رفع يديه حتى يحاذي منكبيه وإذا أراد أن يركع، وبعدما يرفع رأسه من الركوع، متفق عليه (1).

ويضع يديه في الركوع على ركبتيه كأنه قابض عليهما ؛ لحديث رفاعة بن رافع قال: قال رسول الله ﷺ: ((وإذا ركعت فضع راحتيك على ركبتيك)) رواه أبو داود (٧٠٠).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، برقم٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٧٢٩.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٧٣٠.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود، برقم ٨١٦، سنن البيهقي الكبرى ج: ٢ ص: ٣٩٠، برقم ٣٨٢٩.

<sup>(</sup>٥) في صحيح سنن أبي داود ٢٣٠/١، برقم٨١٦، وقال الإمام الشوكاني في نيل الأوطار ٢٥٤/٢: ليس في إسناده مطعن بل رجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري، برقم ٧٠٢، صحيح مسلم، برقم ٣٩٠.

<sup>(</sup>۷) سنن أبي داود، برقم ۸۵۹، وهو في مسند أحمد ج: ١ ص: ٢٨٧، وفي صحيح مسلم، برقم ٥٣٥، وفي صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ٣٠٢، برقم ٥٩٧، وفي سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٠٣٢، وحسّنه الألباني بهذا اللفظ في صحيح سنن أبي داود١ /٢٤٢، برقم ٨٥٩.

ووصف أبو مسعود عقبة بن عمرو ركوع النبي الله على فجافى يديه عن جنبيه ووضع يديه على ركبتيه وفرَّج بين أصابعه من وراء ركبتيه وقال: هكذا رأيت رسول الله الله على يصلي، رواه أحمد وأبو داود والنسائي (۱).

ويسوي ظهره ويجعل رأسه حياله، ويدعو في ركوعه بواحد مما ثبت عن رسول الله على من الأذكار وهي:

١ - سبحان ربي العظيم.

وقد رواها حذيفة بن اليمان عن النبي رواه الخمسة (۱) وصححه الترمذي.

وعن عقبة بن عامر قال: لما نزل قوله تعالى: ﴿ فَسَبِّحْ بِٱسْمِرَبِكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ (٢) قال النبي ﷺ: ((اجعلوها في ركوعكم))، ولما نزلت: ﴿ سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ (١) قال: ((اجعلوها في سجودكم)) رواه أحمد وأبو داود وابن ماجه (٥).

٢- سبحانك اللهم ربنا وبحمدك اللهم اغفر لي.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٤ ص: ١٢٠، سنن أبي داود، برقم ٧٣٠، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٢٦٥. الحديث: صححه الألباني في صحيح سنن أبي داود١/٢١١، برقم ٧٢٩.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٣٧١/١، سنن الترمذي، برقم ٢٦٢، وقال: هذا حديث حسن صحيح، سنن أبي داود، برقم ٨٨٨، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٠٠٨، سنن ابن ماجه، برقم ٨٨٨، وهو في صحيح مسلم، برقم ٢٧٢، وفي صحيح ابن خزيمة ١/ ٢٧٢، برقم ٥٤٢، وفي صحيح ابن حبان ٥/ ٢٢٣، برقم ١٨٩٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الواقعة آية رقم ٩٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعلى آية رقم ١.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ١٥٥/٤، سنن أبي داود، برقم ٨٦٩، سنن ابن ماجه، برقم ٨٨٧، صحيح ابن خزيمة ١/٣٠٣، برقم ٣٠٣، برقم ١٨٩٨، المستدرك على الصحيحين ٢/ ٣٠٣، برقم ٣٧٨٣، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي.

لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله الله يكثر أن يقول في ركوعه وسجوده: ((سبحانك اللهم ربنا وبحمدك اللهم اغفر لي)) يتأول القرآن، رواه الجماعة (۱) إلا الترمذي.

### ٣- سبوح قدوس رب الملائكة والروح.

لحديث عائشة رضي الله عنها أن النبي الله كان يقول في ركوعه وسجوده: (سبوح قدوس رب الملائكة والروح))، رواه أحمد ومسلم وأبو داود والنسائي (٢).

ويكرر دعاء الركوع عشر مرات وينبغي أن لا ينقص عن ثـلاث تسبيحات، وتجزئ تسبيحة واحدة، وقد رويت العشر عن عمر بن عبد العزيز<sup>(٣)</sup>.

وعن الحسن البصري قال: التسبيح التام سبع، والوسط خمس، وأدناه ثلاث تسبيحات (١٠).

ثم يرفع رأسه ويقوم منتصباً ؛ لحديث أبي مسعود الأنصاري قال: قال رسول الله : ((لا تجزئ صلاة لا يقيم الرجل فيها صلبه في الركوع والسجود)) رواه الخمسة (٥) وصححه الترمذي.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٦ ص: ٤٣، صحيح البخاري، برقم ٤٦٨٤، صحيح مسلم، برقم ٤٨٤، سنن أبي داود، برقم ٨٧٧، سنن النسائي (الجتبى)، برقم ١١٢٢، سنن أبن ماجه، برقم ٨٨٩، وهو في صحيح أبن خزيمة ج: ١ ص: ٣٠٥، برقم ٢٠٥٠.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٦ ص: ٣٤، صحيح مسلم، برقم ٤٨٧، سنن أبي داود، برقم ٨٧٢، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٠٤٨، وهو في صحيح ابن خزيمة ١٠٢١، برقم ٢٠٦٨.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٣/ ١٦٢، سنن أبي داود، برقم ٨٨٨، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١١٣٥، الأحاديث المختارة ج: ٦ ص: ١٤٥، وقال: إسناده حسن، وصححه ابن ججر في فتح الباري ج: ٢ ص: ٢٨٩.

<sup>(</sup>٤) مصنف ابن أبي شيبة ج: ١ ص: ٢٢٤، برقم ٢٥٦٧، ٨٥٥٨، المغنى ج: ١ ص: ٢٩٧.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ٢٢/٤، سنن أبي داود، برقم ٨٥٥، سنن الترمذي، برقم ٢٦٥، وقال : هذا حديث حسن صحيح، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٠٢، سنن ابن ماجه، برقم ٩٧٠، وهو في صحيح ابن خزيمة ١/٣٣، برقم ٦٦٦، وفي صحيح ابن حبان ج: ٥ ص: ٢١٧، برقم ١٨٩٢، وفي الأحاديث المختارة ج: ٨ ص: ١٦٦، برقم ١٨٢، وقال: إسناده صحيح.

ويقول الإمام والمنفرد: سمع الله لمن حمده، ويقولان ومأموم بعد الاعتدال ربنا ولك الحمد؛ لحديث أنس بن مالك رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال:

((إذا قال الإمام: سمع الله لمن حمده فقولوا: ربنا ولك الحمد)) متفق عله (۱).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي الله كان إذا رفع رأسه من الركوع قال: ((اللهم ربنا لك الحمد ملء السماوات وملء الأرض وما بينهما وملء ما شئت من شيء بعد أهل الثناء والمجد، أحق ما قال العبد، وكلنا لك عبد، اللهم لا مانع لما أعطيت ولا معطي لما منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجد)). رواه أحمد مسلم والنسائي (٢).

ويضع يمينه على شماله كما كان قبل ركوعه وينظر إلى موضع سجوده.

فإذا فرغ من الذكر السابق خرَّ ساجداً، ويكبر أثناء انتقاله، ويضع ركبتيه على الأرض قبل يديه ؛ لحديث وائل بن حُجْر قال: رأيت رسول الله الله الله المحد وضع ركبتيه قبل يديه، وإذا نهض رفع يديه قبل ركبتيه، رواه أهل السنن (٢٠).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١٥٧، صحيح مسلم، برقم ٤٠٤.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٣ ص: ٨٧، صحيح مسلم، برقم ٤٧٧، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٠٦٨، سنن الدارمي ج: ١ ص: ٣٤٤، برقم ١٣١٣، ، سنن ابن ماجه، برقم ٨٧٩.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي، برقم ٢٦٨، سنن أبي داود، برقم ٨٣٨، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٠٨٩، سنن ابن ماجه، برقم ٢٨٨، المستدرك على الصحيحين ٣٤٩/، برقم ٨٢٨، وقال: هذا إسناد صحيح، ووافقه الذهبي، صحيح ابن خزيمة ٣١٨/، برقم ٢٢٦، صحيح ابن حبان ٢٣٧/، برقم ٢٢٦، صحيح ابن حبان ١٩١٧، برقم ٢٩١٢،

<sup>(</sup>٤) زاد المعاد ٢٢٣/١.

وقال الخطابي رحمه الله: حديث وائل بن حجر أثبت من حديث أبي هريرة (۱).

ويسجد المصلي على سبعة أعضاء ؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: أمر
النبي الشي أن يسجد على سبعة أعضاء ، ولا يكف شعراً ، ولا ثوباً: الجبهة ،
واليدين ، والركبتين ، والرجلين ، متفق عليه (۱). والأنف من الجبهة ؛ لحديث ابن
عباس رضى الله عنهما المتفق عليه (۱).

ووصف عبد الله بن بحينة سجود النبي ﷺ في الصلاة فقال: كان ﷺ يُجَنِّحُ في سجوده حتى يرى وضح إبطيه، متفق عليه (١٠).

ومعنى يجنح: يباعد مرفقيه عن عضديه وعضديه عن جنبيه حتى يكونا كالجناح للطائر.

<sup>(</sup>۱) معالم السنن للخطابي المطبوع بحاشية سنن أبي داود ۲۰/۱. وحديث أبي هريرة هو ما رواه النسائي بسنده عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله كان ((إذا سجد أحدكم فليضع يديه قبل ركبتيه ولا يبرك بروك البعير)) سنن النسائي (المجتبي)، برقم ۱۰۹، وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ۲۰۵۱، برقم ۲۹۰، وقال الإمام النووي في المجموع ۳۸۱/۳: إسناده جيد. ورواه الترمذي في سننه برقم ۲۹۹ وقال: حديث أبي هريرة حديث غريب لا نعرفه من حديث أبي الزناد إلا من هذا الوجه، وقد روى هذا الحديث عن عبد الله بن سعيد المقبري عن أبيه عن أبي هريرة عن النبي أن وعبد الله بن سعيد المقبري ضعفه يحيى بن سعيد القطان وغيره. قال ابن خزيمة: باب ذكر الدليل على أن الأمر بوضع اليدين قبل الركبتين عقد السجود منسوخ وأن وضع الركبتين قبل اليدين ناسخ إذ كان الأمر بوضع اليدين قبل الركبتين مقدما والأمر بوضع الركبتين قبل البدين مؤخرا فالمقدم منسوخ والمؤخر ناسخ. قال: أخبرنا أبو طاهر ... إلى أن قال: عن مصعب بن سعد عن سعد قال كنا نضع اليدين قبل الركبتين فأمرنا بالركبتين قبل اليدين. صحيح ابن خزيمة ۱۹۹۱، رقم الحديث: ۲۲۸.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٧٧٦، صحيح مسلم، برقم ٤٩٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٧٧٩، صحيح مسلم، برقم ٤٩٠.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٣٨٣، صحيح مسلم، برقم ٤٩٥.

ووصف أبو حميد الساعدي سجود النبي الله بأنه إذا سجد فرج بين فخذيه غير حامل بطنه على شيء من فخذيه "(۱)، وفي رواية ثم سجد فأمكن أنفه وجبهته من الأرض ونحى يديه عن جنبيه ووضع كفيه حذو منكبيه، رواه أبو داود (۱).

فإن اشتدَّ الحر أو كثر المطر جاز سجوده على حائل يقيه ذلك ؛ لحديث أنس كنا نصلي مع رسول الله ﷺ في شدة الحر فإذا لم يستطع أحدنا أن يمكن جبهته من الأرض بسط ثوبه فسجد عليه ، رواه الجماعة (٢٠).

ويدعو في سجوده بقوله: سبحان ربي الأعلى عشر مرات وذلك أعلى الكمال وأدناه ثلاث مرات، ويجزئ مرة واحدة، وقد سبقت أدلة أدعية السجود مع أدعية الركوع(1).

ويتخير فيها كما يتخير في أدعية الركوع، وقد ثبت عن النبي الله أنه قال: ((أما الركوع فعظموا فيه الرب، وأما السجود، فاجتهدوا في الدعاء فقمن أن يستجاب لكم)) رواه أحمد ومسلم(٥).

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود، برقم ٧٣٥. وضعفه الألباني في ضعيف سنن أبي داود ص ٦٠، برقم ٧٣٥. قال الإمام الشوكاني في نيل الأوطار ٢٨٦/٢: الحديث يدل على مشروعية التفريج بين الفخذين في السجود ورفع البطن عنهما ولا خلاف في ذلك.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، برقم ٧٣٤، وأخرجه الترمذي في سننه، برقم ٢٧٠، وقال: قال أبو عيسى: حديث أبي حميد حديث حسن صحيح، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢١٣/١، برقم ٧٣٤.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ١٠٠/٣، صحيح البخاري، برقم ١١٥٠، صحيح مسلم، برقم ٦٢٠، سنن أبي داود، برقم ١٦١، سنن الترمذي، برقم ٥٨٤، سنن النسائي، برقم ١١١٦، سنن ابن ماجه، برقم ١٠٣٣.

<sup>(</sup>٤) ص ١٣٣ ـ ١٣٤.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ج: ١ ص: ١٥٥، صحيح مسلم، برقم ٤٧٩، وهو في سنن أبي داود، برقم ٢٧٦، وفي صحيح ابن حبان ج: ٥ ص: ٢٢٢، برقم ١٨٩٦.

ثم يرفع المصلي رأسه من السجدة الأولى، ويكبر أثناء الانتقال ويجلس معتدلاً مفترشاً رجله اليسرى ناصباً رجله اليمنى ويثني أصابعها نحو القبلة ويبسط يديه على فخذيه ويقول: رب اغفر لي عشر مرات وأدنى الكمال ثلاثاً ويجزئ مرة واحدة.

وإن زاد الدعاء الوارد فحسن؛ فقد روى ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي ﷺ كان يقول بين السجدتين: ((اللهم أغفر لي وارحمني وعافني واهدني وارزقني)) رواه أبو داود (۱).

وينبغي أن يكون الركوع والرفع منه والسجود والجلسة بين السجدتين متناسبا فإن أكثر الذين نقلوا صفة صلاة النبي الله ذكروا أن بعضها نحواً من بعض، وقد أمر النبي السيء في صلاته بالطمأنينة في هذه الأركان حيث قال له: ((اركع حتى تطمئن راكعاً ثم ارفع حتى تعتدل قائماً ثم اسجد حتى تطمئن ساجداً ثم ارفع حتى تطمئن جالساً ثم اسجد حتى تطمئن ساجداً ثم افعل ذلك في صلاتك كلها )) رواه البخاري، ومسلم (۱).

ثم يسجد المصلي السجدة الثانية كالأولى ثم يرفع مكبراً ويقوم للركعة الثانية ناهضاً على صدور قدميه معتمداً على فخذية إن سهل عليه ذلك، لأن وائل بن حُجر قد قال في صفة صلاة النبي الله: وإذا نهض نهض على ركبتيه واعتمد على فخذيه، رواه أبو داود (٢٠).

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، برقم ۸۳۲، والحديث في مسند أحمد ٣٥٦/٤، وفي صحيح مسلم، برقم ٢٦٩٦، وفي صحيح ابن خزيمة ٢٧٣/١، برقم ٥٤٤، وفي صحيح ابن حبان ٢٢٦/٣، برقم ٩٤٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٧٢٤، صحيح مسلم، برقم ٣٩٧.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، برقم ٧٣٦، سنن البيهقي الكبرى ج: ٢ ص: ٩٨، برقم ٢٤٦١. قال الإمام النووي في المجموع ٤٠٨/٣: حديث وائل ضعيف ؛ لأنه من رواية ابنه عبد الجبار بن وائل عن أبيه، واتفق الحفاظ على أنه لم يسمع من أبيه شيئاً، ولم يدركه، وقيل إنه ولد بعث وفاته بستة أشهر. وضعفه الشيخ الألباني في ضعيف سنن أبي داود ص ٢٦، برقم ٧٣٦.

ويعتمد كبير وعاجز على الأرض؛ لما ثبت في الصحيح عن مالك بن الحويرث في صفة صلاة النبي الله أنه كان يعتمد على الأرض إذا قام (١).

ويجلس شيخ كبير وعاجز للاستراحة استحباباً جلسة خفيفة بعد السجدة الثانية وقبل القيام؛ لأن مالك بن الحويرث حكى ذلك في صفة وتر النبي الله ، رواه الجماعة (٢) إلا مسلماً وابن ماجه .

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله في فتح الباري: "فيه مشروعية جلسة الاستراحة وأخذ بها الشافعي وطائفة من أهل الحديث"(٢).

وقال ابن القيم رحمه الله في زاد المعاد: "واختلف الفقهاء في جلسة الاستراحة هل هي من سنن الصلاة فيستحب لكل أحد أن يفعلها أو ليست من السنن، وإنما يفعلها من يحتاج إليها؟ على قولين هما روايتان عن أحمد، قال الخلال: رجع أحمد إلى حديث مالك بن الحويرث في جلسة الاستراحة، وقال: أخبرني يوسف بن موسى أن أبا أمامة سئل عن النهوض فقال: على صدور القدمين على حديث رفاعة بن رافع، وفي حديث ابن عجلان ما يدل على أنه كان ينهض على صدور قدميه، وقد روي عن عدة من أصحاب النبي أله وسائر من وصف صلاته لم يذكر هذه الجلسة وإنما ذكرت في حديث أبي حميد ومالك بن الحويرث، ولو كان هديه صلى الله عليه وسلم فعلها دائماً لذكرها كل واصف لصلاته وغيرد فعله لها لا يدل على أنها من سنن الصلاة، إلا إذا علم أنه فعلها على أنها سنة فيُقتدى به فيها وأما إذا قدر أنه فعلها للحاجة لم يدل على أنها سنة من سنن الصلاة "(۱).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ج: ۱ ص: ۲۸۳، كتاب صفة الصلاة، باب كيف يعتمد على الأرض إذا قام من الركعة، رقم الحديث: ۷۹۰.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٤٣٦/٣، صحيح البخاري، برقم ٦٤٥، سنن أبي داود، برقم ٨٤٢، سنن النسائي، برقم ١١٥٢، سنن الترمذي، برقم ٢٨٧، وقال: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ج: ٢ ص: ٣٠٢.

<sup>(</sup>٤) زاد المعادج: ١ ص: ٢٤١.

ويصلي الركعة الثانية كالأولى سوى تكبيرة الإحرام، والاستفتاح وبعد فراغه من الركعة الثانية يجلس للتشهد مفترشاً؛ لأن أبا حميد الساعدي روى في صفة صلاة النبي الشانية كان إذا جلس في التشهد الأول جلس على رجله اليسرى ونصب اليمنى، رواه البخاري(١).

ويقرأ التشهد، وقد ورد بعدة ألفاظ ثابتة عن رسول الله الشهرها رواية ابن مسعود رضي الله عنه قال: علمني رسول الله التشهد كفي بين كفيه كما يعلمني السورة من القرآن: ((التحيات لله والصلوات والطيبات السلام عليك أيها النبي ورحمة الله ويركاته السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً عبده ورسوله))، رواه الجماعة (۱).

ومن تشهد بواحد مما ثبت منها صحت صلاته.

وقد رجح الإمام مالك تشهد عمر رضي الله عنه وهو ما رواه مالك في الموطأ عن عبد الرحمن بن عبد القاري أنه سمع عمر بن الخطاب وهو على المنبر يعلم الناس التشهد يقول: "قولوا التحيات لله، الزاكيات لله، الطيبات الصلوات لله، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله"(٢).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١ /٢٨٤. ٢٨٥، كتاب صفة الصلاة، باب سنة الجلوس في التشهد، رقم الحديث: ٧٩٤.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ج: ۱ ص: ۳۷۱، صحيح البخاري، برقم ۱۱٤٤، صحيح مسلم، برقم ۲۰۲، سنن الترمذي، برقم ۲۸۹، سنن أبي داود، برقم ۹۲۸، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ۱۱۲۳ سنن ابن ماجه، برقم ۸۹۹.

<sup>(</sup>٣) موطأ مالك ٩٠/١، برقم ٢٠٣، قال الإمام الزيلعي في نصب الراية ٢١/١٤: إسناده صحيح، وأخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين ٣٩٨/١، برقم ٩٧٩، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي، قال ابن حجر في فتح الباري ٣١٦/٢: اختار مالك وأصحابه تشهد عمر لكونه علمه للناس وهو على المنبر ولم ينكروه فيكون إجماعا... وصححه الحاكم مع كونه موقوفا، وثبت في الموطأ (٩١/١) أيضا عن ابن عمر موقوفا. قال الزرقاني في شرحه للموطأ ٢٦٧٧: قال في الاستذكار: ما أورده مالك عن عمر، وابنه، وعائشة حكمه حكم الرفع ؛ لأن من المعلوم أنه لا يقال بالرأي...

كتاب الصلاة

ورجح الشافعي تشهد ابن عباس رضي الله عنهما وهو ما رواه مسلم بسنده عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال كان رسول الله على يعلمنا التشهد كما يعلمنا السورة من القرآن فكان يقول: "التحيات المباركات الصلوات الطيبات لله السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسولُ الله" (۱).

ويشير بسبابته عند التوحيد في التشهد ثم يصلي على النبي على النبي على النبي التشهد حتى يسلم من اللوم المذكور في حديث: ((البخيل من ذكرت عنده فلم يصل على))(٢).

ثم إن كانت الصلاة ثلاثية، أو رباعية قام فصلى الركعة الثالثة، يقرأ فيها بالفاتحة فقط ويسرها ويرتل في قراءته كما لو جهر فإنما هو ذكر وثناء على ربه جل وعلا.

ومن المؤسف أن بعض الأئمة يقرؤون في هذه الركعة وما بعدها قراءة سريعة عارية من الخشوع والتدبر، حتى لا يستطيع المأمومون إدراكهم في قراءة الفاتحة قبل الركوع، مع أنهم إذا جهروا بالقراءة رتلوا وجودوا حتى يستحسن الناس قراءتهم.

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ١/ ٣٠٢، كتاب الصلاة، باب التشهد في الصلاة، برقم ٤٠٣. قال الإمام النووي في المجموع ٤٠٠٣: بعد ذكره لما اختاره المالكية من التشهد: هذه الأحاديث الواردة في التشهد كلها صحيحة، وأشدها صحة باتفاق المحدثين حديث ابن مسعود، ثم حديث ابن عباس، قال الشافعي والأصحاب وبأيها تشهد أجزأه ...

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ج: ١ ص: ٢٠١، السنن الكبرى للنسائي ج: ٥ ص: ٣٤، برقم ٨١٠، صحيح ابن حبان ج: ٣ ص: ١٨٩، برقم ٩٠٩، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده قوي، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٧٣٤، برقم ٢٠١٥، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي، الأحاديث المختارة ٢٠٢٦، وقال ؟ وقال: إسناده حسن.

ويصلي الركعة الرابعة كالثالثة ثم يجلس للتشهد الأخير متوركاً ؛ لحديث أبي حميد الساعدي في صفة صلاة النبي الله وفيه: فإذا جلس في الركعة الأخيرة قدم رجله اليسرى ونصب الأخرى وقعد على مقعدته ، رواه البخاري(١).

وقد ورد في صفته أيضاً حديث وائل بن حُجر رضي الله عنه قال: ثم قعد فافترش رجله اليسرى، ووضع كفه اليسرى على فخذه وركبته اليسرى، وجعل حد مرفقه الأيمن على فخذه اليمنى، ثم قبض ثنتين من أصابعه وحلق حلقة، ثم رفع إصبعه فرأيته يحركها يدعو بها، رواه أحمد والنسائي وأبو داود(٢).

ويقرأ التشهد ثم يصلي على النبي الله وقد ورد في كيفيتها حديث كعب بن عجرة قال: قلنا يا رسول الله قد علمنا وعرفنا كيف السلام عليك فكيف الصلاة عليك؟ قال: ((قولوا: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد، اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد)) رواه الجماعة (على أن الترمذي وابن ماجه قالا فيه: ((على إبراهيم)) في الموضعين ولم يذكرا آله.

ثم يستعيذ بالله من أربع ؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله : ((إذا فرغ أحدكم من التشهد الأخير فليتعوذ بالله من أربع من عذاب جهنم،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٧٩٤، وهو في صحيح ابن خزيمة ٣٤٧/١، برقم ٧٠٠.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ج: ٤ ص: ٣١٨، سنن أبي داود، برقم ٧٢٧، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٨٨٩، صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ٣٥٤، برقم ٧١٤، صحيح ابن حبان ج: ٥ ص: ١٧٠، برقم ١٨٦٠، وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده قوي، سنن البيهقي الكبرى ج: ٢ ص: ١٣١، برقم ٢٦١٥، وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ١٣٥/، برقم ٨٨٨.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٤ ص: ٢٤٣، صحيح البخاري، برقم ٤٥١٩، صحيح مسلم، برقم ٢٠٦، سنن الترمذي، برقم ٤٨٣، سنن أبي داود، برقم ٩٧٦، السنن الكبرى للنسائي ج: ١ص: ٣٨٢، برقم ١٢١سنن ابن ماجه، برقم ٩٠٤.

كتاب الصلاة كتاب المسلاة

ومن عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والممات، ومن شر المسيح الدجال)) رواه أحمد ومسلم وأبو داود والنسائي(١).

وعن أبي بكر رضي الله عنه أنه قال لرسول الله على: علمني دعاءً أدعو به في صلاتي، قال: ((قل: اللهم إني ظلمت نفسي ظلماً كثيراً ولا يغفر الذنوب إلا أنت فاغفر لي مغفرة من عندك وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم)) متفق عليه (٢).

ثم يسلم تسليمتين عن يمين وشمال يقول فيهما: السلام عليكم ورحمة الله ؛ لقوله ﷺ: ((وتحليلها التسليم)) رواه أصحاب السنن<sup>(۲)</sup>، يلتفت مع كل تسليمة حتى يرى من وراءه خده فإنه ﷺ كان يلتفت حتى يُرى بياض خده، رواه مسلم<sup>(۱)</sup> من حديث سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ۲ ص: ۲۳۷، صحيح مسلم، برقم ٥٨٨، سنن أبي داود، برقم ٩٨٣، السنن الكبرى للنسائي ج: ١ ص: ٣٨٩، برقم ١٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٧٩٩، صحيح مسلم، برقم ٢٧٠٥.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، برقم ٦١، سنن ابن ماجه، برقم ٢٧٥، سنن الترمذي، برقم ٣، وقال أبو عيسى: هذا الحديث أصح شيء في هذا الباب وأحسن، وهو في مسند أحمد ١٢٣/، وفي الأحاديث المختارة ٢/١٣، برقم ٧١٨، وقال: إسناده حسن، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٢٢٣، برقم ٤٥٧، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد على شرط مسلم، وقال النووي في المجموع ٢٤٠/٣: هذا الحديث إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ج: ١ ص: ٤٠٩، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب السلام للتحليل من الصلاة ثم فراغها وكيفيته، برقم ٥٨٦، وهو في صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ٣٥٩، برقم ٧٢٦.

## ما يكره في الصلاة

يكره الالتفات في الصلاة من غير حاجة ؛ لما روى البخاري في صحيحه عن عائشة رضي الله عنها قالت: سألت رسول الله عنها الله عنها قالت: (( اختلاس يختلسه الشيطان من صلاة العبد ))(۱).

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((إياك والالتفات في الصلاة هلكة )) رواه الترمذي وحسنه (٢).

وقال ابن القيم رحمه الله: "الالتفات المنهي عنه في الصلاة قسمان أحدهما: التفات القلب عن الله عز وجل إلى غير الله، الثاني: التفات البصر، وكلاهما منهي عنه ولا يزال الله مقبلاً على عبده ما دام العبد مقبلاً على صلاته فإذا التفت بقلبه أو بصره أعرض الله عنه، ومثل من يلتفت في صلاته ببصره أو قلبه كمثل رجل استدعاه السلطان فأوقفه بين يديه وأقبل يناديه ويخاطبه وهو في خلال ذلك يلتفت عن السلطان يميناً وشمالاً وقد انصرف قلبه عن السلطان فلا يفهم ما يخاطبه به ؛ لأن قلبه ليس حاضراً معه فما ظن هذا الرجل أن يفعل به السلطان أفليس أقل المراتب في حقه أن ينصرف من بين يديه ممقوتاً مبعداً "(٢).

ويجوز الالتفات لحاجة ؛ لحديث سهل بن الحنظلية رضي الله عنه قال: ثُوِّب بالصلاة يعني صلاة الصبح فجعل رسول الله الله على يصلي وهو يلتفت إلى الشعب،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٢٦١/١، كتاب صفة الصلاة، باب الالتفات في الصلاة، رقم الحديث: ٧١٨.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ج: ٢ ص: ٤٨٤، أبواب الصلاة، باب في الالتفات في الصلاة، رقم الحديث: ٥٨٩. قال الإمام الحافظ المنذري في كتابه الترغيب والترهيب ١/ ٢٠٩: رواه الترمذي من رواية علي بن زيد عن سعيد بن المسيب عن أنس وقال: حديث حسن وفي بعض النسخ صحيح.

<sup>(</sup>٣) الوابل الصيب ج: ١ ص: ٣٤ ـ ٣٥.

رواه أبو داود، وقال: وكان رسول الله على قد أرسل فارساً إلى الشعب من الليل يحرس(١).

وإن استدار المصلي بجميع بدنه، أو ترك استقبال القبلة في غير شدة خوف بطلت صلاته.

ويكره تشبيك الأصابع وفرقعتها ؛ لحديث مولى أبي سعيد الخدري قال : بينما أنا مع أبي سعيد وهو مع رسول الله الله الله السجد فإذا رجل جالس في وسط المسجد محتبياً مشبكاً أصابعه بعضها في بعض فأشار إليه رسول الله الله الله المسجد الرجل لإشارة النبي الله فالتفت الله إلى أبي سعيد فقال : ((إذا كان أحدكم في المسجد فلا يشبكن فإن التشبيك من الشيطان وإن أحدكم لا يزال في صلاة ما دام في المسجد حتى يخرج)) رواه أحمد(1) بإسناد حسن.

وعن علي رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: ((لا تفقع ") أصابعك وأنت في الصلاة)) رواه ابن ماجه (١).

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، برقم ٩١٦، وهو في صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ٢٤٥، برقم ٤٨٦، وفي المستدرك على الصحيحين ٢٣ ، برقم ٢٤٣٣ وقال: هذا الإسناد من أوله إلى آخره صحيح، ووافقه الذهبي، السنن الكبرى للنسائي ج: ٥ ص: ٢٧٣، برقم ٨٨٧٠، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٥٦/١، برقم ٩١٦.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٣ ص: ٤٢ ـ ٤٣ ، ٥٥. وقال الهيثمي في كتابه مجمع الزوائد ٢/ ٢٥: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير: التفقيع في الصلاة هي: فرقعة الأصابع وغمز مفاصلها حتى تصوت. النهاية في غريب الحديث ٤٦٤/٣.

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجه ٣١٠/١، كتاب إقامة الصلاة، باب ما يكره في الصلاة، برقم ٩٦٥. قال الإمام الزيلعي في كتابه نصب الراية ٢/ ٨٧: معلول بالحارث بن الأعور وهو ضعيف، وضعفه المحدث الألباني في ضعيف سنن ابن ماجه ص٧٢، برقم ٩٦٥.

ويكره وضع يده على خاصرته ؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ نهى عن الخصر في الصلاة ، رواه أحمد والبخاري ومسلم (١).

ويكره تغميض عينيه لغير حاجة.

قال ابن القيم رحمه الله: "ولم يكن من هديه الله تغميض عينيه والصواب أن يقال: إن كان تفتيحها لا يخل بالخشوع فهو أفضل، وإن كان يحول بينه وبين الخشوع لما في قبلته من الزخرفة والتزويق (٢) أو غيره مما يشوش عليه فهناك لا يكره التغميض قطعاً، والقول باستحبابه في هذه الحال أقرب إلى أصول الشرع ومقاصده من القول بالكراهة" (٢).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٣٩٩، صحيح البخاري، برقم ١١٦١، صحيح مسلم، برقم ٥٤٥.

قال الفيومي في المصباح ٢٣٣/ : الخصر من الإنسان وسطه وهو المستدق فوق الوركين ( اللذين فوق الفخذين)، والاختصار والتخصر في الصلاة وضع اليد على الخصر.

قال الإمام النووي في شرحه لصحيح مسلم ٣٦/٥: قوله: نهى أن يصلي الرجل مختصرا وفي رواية البخاري نهى عن الخصر في الصلاة. اختلف العلماء في معناه فالصحيح الذي عليه المحققون والأكثرون من أهل اللغة والغريب والمحدثين وبه قال أصحابنا في كتب المذهب أن المختصر: هو الذي يصلي ويده على خاصرته ... قيل نهى عنه ؛ لأنه فعل اليهود، وقيل فعل الشيطان، ... وقيل: لأنه فعل المتكبرين.

<sup>(</sup>٢) زوقت الشيء تزويقا : زينته تزيينا، وحسنته تحسينا. المصباح: ٣٥٤/١.

<sup>(</sup>٣) زاد المعادج: ١ ص: ٢٩٤.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٢ ص: ١٤٧، سنن أبي داود، برقم ٩٩٢، وهو في صحيح ابن خزيمة ج: ١ ص: ٣٤٣، برقم ١٩٢، وفي المستدرك على الصحيحين ١٣٥٣، برقم ٨٣٧، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١/ ٢٧٦، برقم ٩٩٢،

لكن إن احتاج إلى ذلك لمرض أو تعب ونحوه جاز ؛ لأنه ﷺ لما أسن اتخذ عموداً في مصلاه يعتمد عليه، رواه أبو داود والبيهقي (١).

ويكره أن يفترش ذراعيه في السجود يلصقهما بالأرض ؛ لأن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله راعتدلوا في السجود ولا يبسط أحدكم ذراعيه انبساط الكلب)) متفق عليه (٢).

قال ابن حجر رحمه الله في الفتح: "والهيئة المنهي عنها مشعرة بالتهاون وقلة الاعتناء بالصلاة"(٢).

ويكره الإقعاء في الجلوس بين السجدتين، واختلف الفقهاء في تفسيره على قولين:

الأول: أن يفرش قدميه ويجلس على عقبيه، وهذا هو اختيار أحمد وعليه عامة علماء الحنابلة (١) لكن يعكر على هذا قوله في الحديث: "فاعتدل على عقبيه وصدور قدميه"(٥).

<sup>(</sup>۱) سنن البيهقي الكبرى ۲۸۸/۲، برقم ۳۳۸٦، وهو في المستدرك على الصحيحين ۲۸۸/۱، برقم ۹۷۰، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ووافقه الذهبي، وفي سنن أبي داود، برقم ۹۲۸. وصححه الألباني: صحيح سنن أبي داود ۲۲٤/۱، برقم ۹۶۸.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٧٨٨، صحيح مسلم، برقم ٤٩٣.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ج: ٢ ص: ٣٠٢.

<sup>(</sup>٤) المغني ١/ ٣٠٨، الإنصاف للمرداوي ٩٢/٢، المبدع ج: ١ ص: ٤٧٨، كشاف القناع ج: ١ ص: ٣٧١.

<sup>(</sup>٥) صحيح ابن خزيمة ٣٣٩/١، برقم ٦٨١، وروى مسلم بسنده عن أبي الزبير أنه سمع طاوسا يقول: قلنا لابن عباس في الإقعاء على القدمين فقال: "هي السنة فقلنا له: إنا لنراه جفاء بالرجل فقال ابن عباس: بل هي سنة نبيك . صحيح مسلم، برقم ٥٣٦. قال ابن حجر في فتح الباري فقال ابن عباس: يحمل على التعدد، وإلا فرواية كان إذا جلس بين السجدتين افترش رجله اليسرى وأقبل بصدر اليمنى على قبلته أرجح.

الثاني: أن يلصق الرجل إليته بالأرض وينصب ساقيه وفخذيه ويضع يديه على الأرض، وهذا اختيار الطحاوي<sup>(۱)</sup> وابن الأثير<sup>(۱)</sup>، ودليل كراهة الإقعاء حديث أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: ((إذا رفعت رأسك من السجود فلا تقع كما يقع الكلب)) رواه ابن ماجه<sup>(۱)</sup>.

وفي صحيح مسلم عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله ﷺ ينهى عن عقبة (١٠) الشيطان (٥٠).

وليس من هذين الحالين ما رواه مسلم (1) عن ابن عباس رضي الله عنهما أن الإقعاء على القدمين سنة ، فقد فسره البيهقي بأن يضع أطراف أصابع رجليه على الأرض ويضع أليتيه على عقبيه ويضع ركبتيه على الأرض (٧) ، وتلك ليست من صفات الإقعاء المذمومة.

<sup>(</sup>١) مختصر اختلاف العلماء ٢٦٦/١، بدائع الصنائع ٢١٥/١، حاشية ابن عابدين ١٦٤٣.

<sup>(</sup>٢) النهاية في غريب الحديث ج: ٤ ص: ٨٩.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه ٢٨٩/١، كتاب إقامة الصلاة، باب الجلوس بين السجدتين، رقم الحديث: ٨٩٦. وضعفه الألباني في ضعيف سنن ابن ماجه ص ٦٨، برقم ٨٩٦. وورد في سنن ابن ماجه عن علي رضي الله عنه قال: قال النبي ي ((يا على لا تُقع إقعاء الكلب)). برقم ٨٩٥. وحسنه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه ١٤٧/١، برقم ٨٩٥.

<sup>(</sup>٤) قال الإمام النووي: عقبة الشيطان: بضم العين ... فسرها أبو عبيد وغيره بالإقعاء المنهي عنه، وهو أن يلصق إليتيه بالأرض وينصب ساقيه ويضع يديه على الأرض كما يُقْعِي الكلّب وغيره من السباع. شرح النووي على صحيح مسلم ٢١٤/٤، وانظر كشاف القناع ٢١٤/١.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم ٣٥٧/١ ـ ٣٥٨، كتاب الصلاة، باب ما يجمع صفة الصلاة ... وصفة الجلوس بين السجدتين وفي التشهد، رقم الحديث: ٤٩٨.

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم، برقم ٥٣٦.

<sup>(</sup>٧) سنن البيهقي الكبرى ج: ٢ ص: ١١٩.

كتاب الصلاة

# بابما يحرم في الصلاة

يحرم في الصلاة تعمد العبث بلحيته، أو بثوبه أو بغير ذلك؛ لما في ذلك من انشغال القلب المنافي للخشوع الذي هو لب الصلاة وعليه على الله الفلاح، قال تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ (١).

وقد نهى النبي عن كثرة اشتغال المصلي بإصلاح موضع سجوده، فعن معيقيب رضي الله عنه عن النبي على قال في الرجل يسوي التراب حيث يسجد قال: ((إن كنت فاعلاً فواحدة)) متفق عليه (().

ورأى سعيد بن المسيب رجلاً يصلي ويعبث في صلاته فقال: لو خشع قلب هذا لخشعت جوارحه (۲).

ويحرم في الصلاة رفع بصره إلى السماء ؛ لحديث أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله على السماء في صلاتهم)) فاشتد وسول الله على قال: ((مابال أقوام يرفعون أبصارهم إلى السماء في صلاتهم)) فاشتد قوله في ذلك حتى قال: ((لينتهين أو لتخطفن أبصارهم)) رواه أحمد والبخاري وأبو داود والنسائي(٤).

بل يستحب للمصلي أن ينظر موضع سجوده فهو أدعى لخشوعه.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون آية رقم ١- ٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١١٤٩، صحيح مسلم، برقم ٥٤٦.

<sup>(</sup>٣) سنن البيهقي الكبرى ج: ٢ ص: ٢٨٥، برقم ٣٣٦٥، مصنف ابن أبي شيبة ج: ٢ ص: ٨٦، برقم ٢٧٨٧، فيض القدير ٣١٩/٥.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٣٣٣، صحيح البخاري، برقم ٧١٧، وهو في صحيح مسلم، برقم ٤٢٨، سنن أبي داود، برقم ٩١٣، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١١٩٣.

١٧٠ فقه السنة الميسر

ومن الأخطاء التي يقع فيها كثير من المصلين كثرة الحركة ومن تعمد ذلك لغير حاجة فقد ضيع خشوعه وأخل بصلاته، وقد نقل ابن مفلح (١) في المبدع إجماع الفقهاء على بطلان الصلاة بالعمل الذي ليس من جنسها إذا طال عرفاً من غير ضرورة ولو سهواً؛ لأنه يذهب الخشوع ويقطع الموالاة ويمنع متابعة الأركان.

فإن كان لضرورة لم يقطعها كما يصلى الخائف إذا طلبه عدو أو سبع.

ويجوز العمل القليل في الصلاة لحاجة ؛ فإن النبي على حمل أمامة بنت أبي العاص بن الربيع في الصلاة كان إذا قام حملها وإذا سجد وضعها، متفق عليه (٢).

وفتح الباب لعائشة وهو في الصلاة حين استفتحته، والباب ناحية القبلة فمشى إليه وفتحه، رواه أبو داود والنسائي والترمذي (٢) بإسناد حسن.

ويجوز للمصلي أن يقتل الحية والعقرب؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي الله عنه أن النبي الله عنه أن النبي الله الأسودين في الصلاة: العقرب، والحية، رواه الخمسة (١) وصححه الترمذي.

<sup>(</sup>١) المبدع ج: ١ ص: ٤٨٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٤٩٤، صحيح مسلم، برقم ٥٤٣.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي، برقم ٦٠١، سنن أبي داود، برقم ٩٢٢، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٢٠٦، وهو في مسند أحمد ج: ٦ ص: ١١٩، وفي صحيح ابن حبان ج: ٦ ص: ١١٩، برقم ٢٣٥٥، وقال محققه المحدث شعيب الأرنؤوط: حديث صحيح، وحسنه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١ /٧٥٧، برقم ٩٢٢.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٢٤٨، سنن الترمذي، برقم ٣٩٠، سنن أبي داود، برقم ٩٢١، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٢٠٨، سنن ابن ماجه، برقم ١٢٤٥. والحديث في صحيح ابن خزيمة ج: ٢ ص: ٤١، برقم ٨٦٩، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٣٨٦ برقم ٩٣٩، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ١٣٨٩، برقم ١٢٠١.

قال الخطابي في معالم السنن: "رخص عامة أهل العلم في قتل الأسودين في الصلاة إلا إبراهيم النخعي والسنة أولى ما اتبع"(١).

وقال الإمام أحمد: "يجوز أن يذهب إلى النعل فيأخذه ويقتل به الحية والعقرب ثم يعيده إلى مكانه"(٢).

ولا تبطل الصلاة بعمل قلب ولو طال؛ لعموم البلوى ومشقة التحرز، وقد ذكر النبي الله الشيطان يخطر بين المرء ونفسه في الصلاة يقول له: اذكر كذا اذكر كذا، متفق عليه (۲)، ولم يأمره الله بالإعادة، لكن يجب عليه دفعه ويجاهد نفسه في ذلك.

ولا نزاع بين العلماء في تحريم تعمد التفكير في أمر الدنيا في الصلاة كما يفعل بعض الجهلة إذا نسي شيئاً أو فقده قام يصلي ويستذكر في الصلاة ؛ لأن الشيطان يذكّره في الصلاة المشروعة ؛ ليشغله ، لكن هذه الصلاة ليست مشروعة ؛ لأنها قصد بها من بدايتها أمر الدنيا وعزم المصلي فيها على ترك الخشوع.

وكان عثمان بن أبي العاص يلاقي من كثرة الخواطر في الصلاة مشقة فشكى ذلك للنبي على قائلاً: يا رسول الله إن الشيطان قد حال بيني وبين صلاتي وبين قراءتي يلبسها علي، فقال الله : ((ذاك شيطان يقال له خنزب فإذا أحسسته فتعوذ بالله منه، واتفل عن يسارك ثلاثاً)) قال: ففعلت فأذهبه الله عني، رواه مسلم (١٠).

وبقدر حضور القلب في الصلاة يكون الأجر، فعن عمّار بن ياسر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله عنهما قال: سمعت رسول الله الله عنهما قال:

<sup>(</sup>١) معالم السنن للخطابي االمطبوع في حاشية سنن أبي داود ٥٦٦/١.

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الكبري٤/٤/٤، الاختيارات الفقهية من فتاوي شيخ الإسلام ابن تيمية ص٥٩.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٥٨٣، صحيح مسلم، برقم ٣٨٩.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ١٧٢٨/٤ ، كتاب السلام، باب التعوذ من شيطان الوسوسة في الصلاة، برقم ٢٢٠٣.

عشر صلاته تسعها ثمنها سبعها سدسها خمسها ربعها ثلثها نصفها )) رواه أبو داود والنسائي(١).

ويحرم على المصلي تعمد ما يفسد صلاته مثل تعمد الكلام لغير مصلحة الصلاة، فعن زيد بن أرقم قال: كنا نتكلم في الصلاة يكلم الرجل منا صاحبه وهو إلى جنبه في الصلاة حتى نزلت: ﴿وَقُومُواْ لِلَّهِ قَينِينَ ﴾ (٢) فأمرنا بالسكوت ونهينا عن الكلام، رواه الجماعة (٣) إلا ابن ماجه.

فإن تكلم ناسياً أو جاهلاً لم تبطل صلاته ؛ لما روى أحمد ومسلم وأبو داود (١٠) عن معاوية بن الحكم السلمي أنه شمت -وهو في الصلاة- عاطساً فنهاه النبي عن ذلك ولم يأمره بالإعادة.

ويحرم على المصلي تعمد الضحك في الصلاة، وقد نقل ابن المنذر إجماع العلماء على بطلان الصلاة بذلك (٥). وإن غلبه الضحك ولم يقو على دفعه فلا تبطل الصلاة به إن كان يسيراً، وتبطل به إن كان كثيراً ومرجع ذلك العرف.

ويحرم اللحن في قراءة القرآن لمن قدر على إصلاحه، وإذا غيَّر المعنى كان أشد حرمة، ويدل ذلك على الاستهانة بالقرآن والتقصير في حقه، فإن الله شرع قراءته في

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، برقم ٧٩٦، السنن الكبرى للنسائي ٢١١/١، برقم ٢١٢. وحسنه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٢٦/١، برقم ٧٩٧.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة من الآية ٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٢٦٣/١، صحيح البخاري، ٤٢٦٠، صحيح مسلم، برقم ٥٣٩، سنن الترمذي، برقم ٤٠٥، سنن أبي داود، برقم ٩٤٩، سنن النسائي (المجتبى)، ١٢١٩.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٤٤٨، صحيح مسلم، برقم ٥٣٧، سنن أبي داود، برقم ٩٣٠.

<sup>(</sup>٥) الأوسط لابن المنذرج: ١ ص: ٢٢٦.

الصلاة وقراءته ملحوناً تحريف لمعانيه وألفاظه كمن يقرأ: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِ العلماء، الْعَلَمِينَ ﴾ (١) بكسر اللام في (العالِمين) فإن المعنى حينئذ الحمد لله رب العلماء، لكن بفتحها العالَمين تعني جميع المخلوقات، فهذا لحن غيَّر المعنى.

ومثله أن يقطع همزة (اهدنا) أو يضم تاء (أنعمت) فإن ذلك يحيل المعنى ويغيره، فيجب تعلم تلاوة القرآن على الوجه الشرعي حتى تصح به الصلاة وتفهم به معاني القرآن التي هي حياة القلوب وشفاؤها كما قال تعالى: ﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٢)، وكما قال تعالى: ﴿وَكَذَالِكَ أُوحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَ أَمْرِنا ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة آية رقم ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء من الآية ٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى من الآية ٥٢.

#### سجود السهو

أي السجود من أجل السهو، والسهو هو النسيان وهو من صفات البشر قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا ۚ إِلَى ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِي وَلَمْ خَدِدْ لَهُ عَزْمًا ﴾ (١).

قال ابن عباس رضي الله عنهما: إنما سمي الإنسان إنساناً؛ لأنه عهد إليه فنسي، رواه عبد الرزاق وابن جرير والطبراني في الصغير (٢).

وقد سها ﷺ في الصلاة عدة مرات رحمة بالأمة وتشريعاً، فقد روى الإمام مالك في الموطأ بلاغاً أن رسول الله ﷺ قال: (( إني لأنسى أو أُنسَّى لأسن ))(٢).

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((إنما أنا بشر أنسى كما تنسون فإذا نسيت فذكروني)) متفق عليه (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة طه آية ١١٥.

<sup>(</sup>٢) مصنف عبد الرزاق ٢٦٣/٣، برقم ٥٥٨١، تفسير الطبري٢١/١٦، المعجم الصغير٢٠٤٠، برقم ٩٢٥، برقم ٩٢٥، فيه أحمد برقم ٩٢٥، وقال: تفرد به أحمد بن عصام. قال الهيثمي في كتابه مجمع الزوائد ١٣٦/٨: فيه أحمد بن عصام وهو ضعيف.

<sup>(</sup>٣) موطأ مالك ج: ١ ص: ١٠٠، كتاب السهو، باب العمل في السهو، رقم ٢٢٥. قال ابن عبد البر في التمهيد ٢٤/٣٧٠: هذا الحديث بهذا اللفظ لا أعلمه يروى عن النبي الروجه من الوجوه مسندا، ولا مقطوعا من غير هذا الوجه، وهو أحد الأحاديث الأربعة في الموطأ التي لا توجد في غيره مسندة، ولا مرسلة، ومعناه صحيح في الأصول. قال ابن حجر في فتح الباري ١٠١٠: حديث (إني لأنسى) لا أصل له، فإنه من بلاغات مالك التي لم توجد موصولة بعد البحث الشديد. قال الإمام الزرقاني في شرحه على الموطأ ٢٩٤١: ما وقع في فتح الباري من أنه لا أصل له (أي من حيث الإسناد أمّا من حيث المعنى) فمعناه صحيح يحتج به ؛ لأن البلاغ من أقسام الضعيف، وليس معناه أنه موضوع معاذ الله إذ ليس البلاغ بموضوع عند أهل الفن لا سيما من مالك كيف وقد قال سفيان: إذا قال مالك: بلغنى فهو إسناد صحيح.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٣٢٩، صحيح مسلم، برقم ٥٧٢.

وعن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله على سمى سجدتي السهو (المرغمتين)(۱)، رواه أبو داود(۲)بسند صحيح.

وسجود السهو يقع في صلاة الفرض والنفل وله باعتبار موضعه حالتان:

الأولى: السجود بعد السلام، وقد ثبت ذلك عن النبي ﷺ في ثلاث حالات:

أ- أن يسلم عن نقص ثم يقوم ليكمل الصلاة، فقد روى أبو هريرة أن النبي السلام عن نقص ثم يقوم ليكمل الصلاة، فقد روى أبو هريرة أن النبي الطهر وسلم بعد ركعتين فقال له ذو اليدين: أنسيت أم قصرت الصلاة؟ فقال فقال النبي النبي الناس فقالوا: نعم فقال النبي الله الناس فقالوا: نعم فقام رسول الله الله الله المحتين ثم سلم ثم سجد سجدتين بعد السلام، رواه البخاري ومسلم والترمذي (7).

<sup>(</sup>۱) المرغمتان: قال ابن الأثير: يقال: أرغم الله أنفه أي: ألصقه بالرغام وهو التراب، هذا هو الأصل ثم استعمل في الذل والعجز عن الانتصاف .. والمعنى المذلتين للشيطان. النهاية في غريب الحديث ٢٣٨/٢. قال الراغب: الرغام التراب الرقيق، ورغم أنف فلان رغما وقع في الرغام معجم مفردات ألفاظ القرآن ص٢٠٤. قال النووي في شرحه على صحيح مسلم ٢٠/٥: قوله: (كانتا ترغيما للشيطان) أي: إغاظة له وإذلالا، مأخوذ من الرغام وهو التراب ومنه أرغم الله أنفه، والمعنى أن الشيطان لبس عليه صلاته وتعرض الإفسادها ونقصها، فجعل الله تعالى للمصلي طريقا إلى جبر صلاته وتدارك ما لبسه عليه وإرغام الشيطان ورده خاسئا مبعدا عن مراده وكملت صلاة ابن آدم وامتثل أمر الله تعالى الذي عصى به إبليس من امتناعه من السجود.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، برقم ١٠٢٥، وهو في صحيح ابن خزيمة ج: ٢ ص: ١٣٤، برقم ١٠٦٣، صحيح ابن حبان ج: ٦ ص: ٣٩٣، برقم ٢٦٥٥، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٣٩٣، برقم ٩٦٢، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٨٤/١، برقم ١٠٢٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٤٦٨، ٦٨٣، صحيح مسلم، برقم ٥٧٣، سنن الترمذي، برقم ٣٩٩، قال أبو عيسى: حديث أبي هريرة حديث حسن صحيح.

ب- أن يصلي فيزيد في عدد الركعات كما لو صلى الرباعية خمساً أو الثلاثية أربعاً أو صلى الفجر ثلاثاً ثم نُبِّه بعد السلام، فقد روى ابن مسعود رضي الله عنه أن النبي شخصلي الرباعية خمساً فقالوا له بعد السلام: إنك صليت خمساً فانفتل ثم سجد سجدتين ثم سلم، متفق عليه (۱).

ج- أن يشك في عدد الركعات أو السجدات ويتحرى فيبني على غالب ظنه وحينئذ يسجد سجدتين بعد السلام، لقول ابن مسعود رضي الله عنه من شك، أو أوهرَمَ في صلاته فليتحر الصواب ثم يسجد سجدتين بعد ما يَفْرُغُ وهو جالس، رواه النسائي (۲).

الثانية: السجود فيها قبل السلام، ويدخل في هذه الحالة جميع السجود المشروع للسهو في غير الحالات السابقة، وقد ثبت من ذلك فيمن سها فترك التشهد الأول روى ذلك عبد الله بن مالك بن بحينة وفيه أنه على سجد قبل السلام، متفق عليه (٢).

وثبت ذلك فيمن شك فبنى على اليقين ؛ لحديث أبي سعيد الخدري قال : قال رسول الله راف الله المحكم في صلاته فلم يدر كم صلى ثلاثاً أو أربعاً فليطرح الشك وليبن على ما استيقن ثم يسجد سجدتين قبل أن يسلم فإن كان صلى خمساً شفعن له وإن كان صلى إتماماً لأربع كانتا ترغيماً للشيطان)) ، أخرجه مسلم (1).

وإذا سها المصلي عن التشهد الأول فإن ذكر قبل أن يستتم قائماً وجب عليه أن يرجع؛ ليقرأ التشهد وإن استتم قائماً ولم يشرع في قراءة الفاتحة، كره رجوعه فإن

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١١٦٨، صحيح مسلم، برقم ٥٧٢.

<sup>(</sup>٢) سنن النسائي (المجتبى) ٢٩/٣، كتاب السهو، باب التحري، برقم ١٢٤٥. وهذا الأثر: صححه الألباني في صحيح سنن النسائي ٢٠١/١، برقم ١٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ١١٦٦، صحيح مسلم، برقم ٥٧٠.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم، برقم ٥٧١.

ابتدأ في القراءة حرم رجوعه ؛ لحديث المغيرة بن شعبة قال: قال النبي رازدا قام الإمام في الركعتين فإن ذكر قبل أن يستوي قائماً فلا يجلس وإذا استوى قائماً فلا يجلس ويسجد سجدتي السهو) رواه أبو داود والترمذي(١).

ويسن سجود السهو إذا أتى المصلي سهواً بقول مشروع في غير موضعه كمن قرأ الفاتحة في محل التشهد، أو قرأ القرآن في ركوع، أو سجود أو قرأ التشهد في القيام، ويدل لذلك عموم قوله ﷺ: ((إذا نسي أحدكم فليسجد سجدتين)) رواه مسلم(٢).

ولا يسجد المصلي إذا شك في ترك واجب كالتشهد الأول وتسبيح الركوع والسجود وكذا لو شك في زيادة بعد انتهائه منها فلا سجود عليه ؛ لأنه شك في سبب وجوب السجود والأصل عدمه لكن إن تيقن الزيادة بعد الشك أو شك في الزيادة حال فعلها(٣) وجب عليه السجود.

ولا يسجد المأموم إلا تبعاً لإمامه، لكن إن كان المأموم مسبوقاً ثم سها فيما فاته سجد للسهو ؛ لأنه انفرد عن إمامه فلا يحصل منه مخالفة له.

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، برقم ١٠٣٦ ، سنن الترمذي، برقم ٣٦٤، سنن ابن ماجه، برقم ١٠٩٨. الحديث: صححه الألباني في صحيح سنن أبي داود١ /٢٨٦، برقم ١٠٣٦، وفي الإرواء ١٠٩٨ ووقال ابن حجر في كتابه التلخيص الحبير٢/٤: مدار الحديث على جابر الجعفي وهو ضعيف جدا، وقال ابن الملقن في كتابه تحفة المحتاج ١٣٩٨: في إسناده جابر الجعفي وهو شيعي غالي وثقة شعبة، والثوري وأطلق الترك عليه النسائي، قال محققه: الحديث صحيح بمجموع طرقه. قال الألباني: وجملة القول إن الحديث بمجموع الطرق والمتابعات صحيح لا سيما وبعض طرقه على انفراده صحيح ... إرواء الغليل ١١١/٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٢/١٠، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب السهو في الصلاة والسجود له، برقم: ٥٧٢.

<sup>(</sup>٣) بأن شك في الركعة الأخيرة هل هي زائدة أو لا؟ أو شك وهو ساجد هل سجوده زائد أو لا؟ فيسجد لذلك جبرا للنقص الحاصل فيه بالشك، ولا يسجد لشكه إذا زال شكه وتبين أنه مصيب فيما فعله ... كشاف القناع ١/ ٤٠٧.

وإذا سجد الإمام بعد السلام والمأموم مسبوق فلا يتابعه ؛ لأنه انفصل عنه بالسلام بل يتم صلاته فإن كان شارك الإمام في السهو، سجد إذا انتهى بعد السلام مثلما فعل إمامه.

وتبطل الصلاة بتعمد ترك سجود السهود الواجب الذي محله قبل السلام، ومن نسي سجود السهو ثم ذكره سجد ما دام لم ينتقض وضؤه.

ومن سها مراراً كفاه سجدتان ؛ لأن الواجب واحد فتداخلت فيه الأسباب.

ومن سها فسبَّح به ثقة لزمه الرجوع، ولا يرجع إن علم صواب نفسه.

ويلزم المأموم تنبيه إمامه إذا سها؛ لأن النبي ﷺ أمر بذلك حين قال: ((إنما أنا بشر أنسى كما تنسون فإذا نسيت فذكروني )) متفق عليه (۱).

وينبهه الرجال بالتسبيح والنساء بالتصفيق لقول النبي ﷺ: ((إذا نابكم أمر فليسبح الرجال وليصفح النساء))(٢).

فإن لم يجزم بصواب نفسه وأصرَّ بطلت صلاته وصلاة من تبعه عالماً بمخالفته. ويعتد مسبوق بركعة زائدة تابع فيها إمامه جاهلاً لاعتقاده واعتقاد إمامه وجوبها.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٣٩٢، صحيح مسلم، برقم ٥٧٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢٦٢٩/٦، كتاب الأحكام، باب الإمام يأتي قوما فيصلح بينهم، برقم ٦٧٦٧.

### صلاة التطوع

شرع الله لكل عبادة أوجبها من أركان الإسلام عبادة تطوعية من جنسها يكمل بها المؤمن ما قد يقع له من نقص في العبادة الواجبة.

فشرع جل وعلا الصلاة النافلة يتم بها العبد نقص الصلاة المفروضة، وشرع الزكاة النافلة والصيام النافلة والحج النافلة لذلك.

وقد ثبت أن أول ما يحاسب فيه العبد من الأعمال التي بينه وبين الله الصلاة فإذا ظهر فيها النقص قال الرب جلا وعلا: ((انظروا هل لعبدي من تطوع))، فيكمل بها ما انتقص من الفريضة ثم يكون سائر عمله على ذلك، رواه أحمد والترمذي (۱). وقال ابن مسعود رضي الله عنه في فضل صلاة التطوع: إنك ما كنت في صلاة فإنك تقرع باب الملك ومن يكثر قرع باب الملك يوشك أن يفتح له، رواه الطبراني في الكبير (۱) ورجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ٢٠٥/٢، سنن الترمذي، برقم ٤١٣، وقال: حسن غريب من هذا الوجه، وهو في سنن أبي داود، برقم ٨٦٤، وفي سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٤٦٥، وفي المستدرك على الصحيحين ٢٩٤/١، برقم ٥٦٥، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي، وفي الأحاديث المختارة ٧ /١٤٥، برقم ٢٥٧٨، وقال: إسناده حسن لشواهده، وفي مجمع الزوائدا/ ٢٩١، وقال: رجاله رجال الصحيح، وفي تحفة المحتاج ٢٣٣١، برقم ٣١٨، وقال: رواه النسائي بإسناد صحيح، وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ١/١٥٧، بزقم ٤٦٥.

<sup>(</sup>٢) المعجم الكبيرج: ٩ ص: ٢٠٥، برقم ٨٩٩٧، وهو في مصنف ابن أبي شيبة ج: ٢ ص: ٢٢٣، برقم ٨٣٥٥، وفي سنن البيهقي الكبرى ج: برقم ٨٣٥٥، وفي سنن البيهقي الكبرى ج: ٢ ص: ٤٨٦، برقم ٤٣٤٥، وفي محمع الزوائد ج: ٢ ص: ٢٥٧، وقال: رواه الطبراني في الكبير ورجاله رجال الصحيح.

وعبن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((الصلاة خير موضوع فمن استطاع أن يستكثر فليستكثر )) رواه أحمد، والطبراني (١).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: مرَّ رسول الله ﷺ بقبر فقال: ((من صاحب هذا القبر؟)) فقالوا: فلان، فقال: ((ركعتان أحب إلى هذا من بقية دنياكم)) رواه الطبراني في الأوسط<sup>(۲)</sup> ورجاله ثقات.

وقد اختلف الفقهاء رحمهم الله في أفضل ما يتطوع به المسلم، فرأى الإمام أحمد رحمه الله أن أفضل التطوع الجهاد<sup>(۱)</sup>، ورأى الإمامان أبو حنيفة ومالك رحمهما الله أنه العلم<sup>(1)</sup>، ورأى الشافعى رحمه الله أنه الصلاة<sup>(0)</sup>.

واستدل الشافعي بحديث ثوبان قال: قال رسول الله ﷺ: ((استقيموا ولن تحصوا(١) واعلموا أن خير أعمالكم الصلاة ولا يحافظ على الوضوء إلا مؤمن)) رواه

<sup>(</sup>۱) مسند أحمده/۱۷۸، المعجم الأوسط ۸٤/۱، برقم ۲٤٣، المعجم الكبير ۲۱۷/۸، برقم ۷۸۷۱، وفي صحيح ابن حبان ۷۱/۲۷، برقم ۳۲۱، وفي مجمع الزوائد ۲٤۹/۲: وقال: فيه عبد المنعم بن بشير وهو ضعيف، وفي التلخيص الحبيرج: ۲ ص: ۲۱، برقم ۵۶۲: وقال: هو خبر مشهور ... رواه أحمد بسند ضعيف، وفي فتح الباري ٤٧٩/٤، وقال: صححه ابن حبان، وفي تحفة الأحوذي ج: ۸ ص: ۱۸٤، وقال: أفضل العبادات الصلاة كما ورد في الحديث الصحيح (الصلاة خير موضوع) أي: خير من كل ما وضعه الله لعباده ليتقربوا إليه، وحسنه الألباني في صحيح الجامع الصغير ۲۱۹/۷، برقم ۳۸۷۰.

<sup>(</sup>٢) المعجم الأوسط ٢٨٢/١، برقم ٩٢٠. وقال الهيثمي في مجمع الزوائد٢٤٩/٢: رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٣) المبدع ج: ٢ ص: ١، الإنصاف للمرداوي ج: ٢ ص: ١٦١.

<sup>(</sup>٤) فتح القدير لابن الهمام ٢٤٣/١، حاشية ابن عابدين ج: ٦ ص: ٤٣١، حاشية الدسوقي ج: ١ ص: ٥٤٨، حاشية العدوي ج: ٢ ص: ٦٦٣، كفاية الطالب ج: ٢ ص: ٦٦٣.

<sup>(</sup>٥) المهذب ج: ١ ص: ٨٢، المجموع ج: ٤ ص: ٤.٥.

<sup>(</sup>٦) في المجموع ٤/٤ : أي: الزموا طريق الاستقامة، وقاربوا وسددوا، فإنكم لا تطيقون جميع أعمال البر، ...، وقيل: لن تحصوا ما لكم في الاستقامة من الثواب العظيم.

أحمد وابن ماجه والدارمي وابن حبان(١).

وبأن الصلاة قدمت في حديث أركان الإسلام على بقية الأعمال (٢).

وبحديث ابن مسعود رضي الله عنه قال: سألت رسول الله هي أي الأعمال أحب إلى الله ؟ فقال: ((الصلاة لوقتها)) متفق عليه (٢).

واستدل الإمام أحمد على تفضيل الجهاد بقوله ﷺ: ((رأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة وذروة سنامه الجهاد)(1)

وقال رجل: يا رسول الله أخبرني بعمل يعدل الجهاد في سبيل الله؟ فقال ﷺ: ((لا تستطيع)) قال: أخبرني به، قال: ((هل تستطيع إذا خرج المجاهد أن تصوم فلا تفطر وتقوم فلا تفتر؟))، قال: لا، قال: ((فذلك الذي يعدل الجهاد في سبيل الله )) متفق عليه (٥).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ٢٧٦/٥، سنن ابن ماجه ١٠١/١، برقم ٢٧٧، سنن الدارمي ج: ١ ص: ١٧٤، برقم ٢٥٥، صحيح ابن حبان ٣١١/٣، برقم ١٠٣٧، وقال محققه الشيخ/ شعيب الأرنؤوط: حديث صحيح، قال الإمام النووي في المجموع ٣/٢٤؛ إسناد رواية ثوبان جيد، وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع الصغير: ٢٢٥/١، برقم ٩٥٢.

<sup>(</sup>Y) في حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: (بني الإسلام على خمس شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، والحج، وصوم رمضان) متفق عليه واللفظ للبخاري. صحيح البخاري، برقم ٨، صحيح مسلم، برقم ٢٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٢٧٤٠، صحيح مسلم، برقم ٤٤٨.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٢٣١، سنن الترمذي، برقم ٢٦١٦، وقال: قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح، السنن الكبرى للنسائي ج: ٦ ص: ٤٢٨، برقم ١١٣٩٤، سنن ابن ماجه، برقم ٣٩٧٣، المستدرك على الصحيحين ج: ٢ ص: ٨٦، برقم ٢٤٠٨ وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، برقم ٢٦٣٣، صحيح مسلم، برقم ١٨٧٨.

واستدل شيخ الإسلام ابن تيمية لهذا الرأي من الاعتبار بقوله: "إنَّ نفع الجهاد عام لفاعله ولغيره في الدين والدنيا، ومشتمل على جميع العبادات الباطنة والظاهرة، فإنه مشتمل من محبة الله تعالى والإخلاص له والتوكل عليه وتسليم النفس والمال له، والصبر والزهد وذكر الله، وسائر أنواع الأعمال على ما لا يشتمل عليه عمل آخر"(۱).

واستدل من فضَّل تعلم العلم وتعليمه بأدلة منها: حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ((أفضل الصدقة أن يتعلم الرجل علماً ثم يعلمه أخاه المسلم)) رواه ابن ماجه (٢).

وقال معاذ بن جبل: عليكم بالعلم فإن طلبه عبادة، وتعلمه لله حسنة، وبذله لأهله قربة، وتعليمه لن لا يعلمه صدقة، والبحث عنه جهاد ومذاكرته تسبيح (٢).

وثبت عن النبي ﷺ: ((إن الله وملائكته يصلون على معلم الناس الخير وإن كل شيء يستغفر له حتى الحيتان في البحر ))(نا).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۸ ص: ۳۵۳.

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه ج: ١ ص: ٨٩، باب ثواب معلم الناس الخير، رقم الحديث ٢٤٣. والحديث: حسَّنه الحافظ المنذري في كتابه الترغيب والترهيب ١٥٤، برقم ١٢٠، وقال في مصباح الزجاجة ج: ١ ص: ٣٥: ضعيف لضعف إسحاق بن إبراهيم، والحسن لم يسمع من أبي هريرة رضي الله عنه، وضعفه الألباني في كتابه ضعيف سنن ابن ماجه ص١٨، برقم ٤٧.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن عبد البر في كتابه جامع بيان العلم وفضله ـ (ص٥٥) ـ بإسناده عن معاذ مرفوعا وقال: وهو حديث حسن جدا، ولكن ليس له إسناد قوي، ورويناه من طرق شتى موقوفا على معاذ. قال الحافظ المنذري في كتابه الترغيب والترهيب ٥٢/١ بعد سياقه للنص: ورفعه غريب جدا. وأخرجه أبو نعيم في كتابه حلية الأولياء ١/ ٢٣٩، وهو أيضا في كتاب الفردوس بمأثور الخطاب ٤١/٢، برقم ٢٢٣٧ عن معاذ بن جبل.

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي، برقم ٢٦٨٥، المعجم الكبير للطبراني ٢٣٤/٨، برقم ٧٩١٧. قال الهيثمي في كتابه محمع الزوائد ١٢٥/١٧٤ : فيه القاسم أبو عبد الرحمن وثقه البخاري، وضعفه أحمد، وقال المنذري في الترغيب والترهيب ٥٦/١، برقم ١٣٠ : رواه الترمذي وقال حديث حسن صحيح، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٧٢٧٧، برقم ٢٦٨٥.

والراجح أن أفضل هذه الأعمال يختلف باختلاف الأشخاص والأزمان.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "والتحقيق أنه قد يكون كل واحد أفضل في حال بحسب المصلحة والحاجة"(١).

ولا يكون التقرب بالتطوع عبادة إلا إذا أديت الفرائض من جنسه، فإن أعظم ما يتقرب به العبد إلى ربه أداء الفرائض؛ يدل على ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على قال: ((يقول الله من عادى لي ولياً فقد بارزني بالمحاربة وما تقرب إليَّ عبدي بمثل أداء ما افترضته عليه ولا يزال عبدي يتقرب إليَّ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يشي عليها، ولئن سألني لأعطينه ولئن استعاذني لأعيذنه)) رواه البخاري(۱).

وصلاة التطوع من أوسع أبواب الخير وأيسرها لعموم المسلمين وهي أنواع كثيرة: منها ما هو مؤقت، ومنها ما ليس له وقت، ومنها ما هو مقيد بسبب، ومنها ما ليس مقيداً بسبب، ومنها ما تشرع له الجماعة، ومنها ما لا تشرع له الجماعة، ومنها ما هو تابع للفرائض، ومنها ما ليس بتابع للفرائض.

وآكد صلاة التطوع الكسوف، فقد أمر بها النبي ﷺ حين قال: (( فإذا رأيتم ذلك فادعوا وكبروا وصلوا وتصدقوا)) متفق عليه (٢). وخرج النبي ﷺ لأدائها فزعاً يجر رداءه. رواه البخاري ومسلم (١٠).

<sup>(</sup>١) الفتاوي الكبرى ج: ٤ ص: ٤٢٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ج: ٥ ص: ٢٣٨٤، كتاب الرقاق، باب التواضع، رقم الحديث: ٦١٣٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٩٩٧، صحيح مسلم، برقم ٩٠١.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٩٩٣، صحيح مسلم، برقم ٩١٢.

ثم الوتر؛ لأن النبي ﷺ لم يتركه في حضر ولا سفر بل أمر به حيث قال: ((اجعلوا آخر صلاتكم بالليل وتراً)) متفق عليه (۱).

ثم الاستسقاء، حيث كان النبي ﷺ يفعله إذا ظهرت حاجة المسلمين للمطر.

ثم قيام الليل، وآكده قيام رمضان.

ثم السنن الرواتب وآكدها سنة الفجر، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: "لم يكن النبي على شيء من النوافل أشد منه تعاهدا على ركعتي الفجر" وفي رواية: "لم يكن يدعهما أبدا" رواهما البخاري(٢).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٩٥٣، صحيح مسلم، برقم ٧٥١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١١١٦، ١١٠٦.

### التراويح والوتر

#### صلاة التراويح:

هي صلة القيام في رمضان ويدخل من ضمنها صلاة الوتر، وسميت بهذا الاسم ؛ لأن الناس في الزمن الأول كانوا يطيلون القيام والركوع والسجود، فإذا صلوا أربعاً استراحوا ثم استأنفوا الصلاة ثم استراحوا وهكذا.

وقد كان السلف يصلون التراويح فيقرؤون البقرة في ثماني ركعات، وكان النبي يلل عالى عشرة ركعة، روت عائشة رضي الله عنها أن النبي الله كان يصلي أربعاً فلا تسأل عن حسنهن وطولهن ثم يصلي أربعاً فلا تسأل عن حسنهن وطولهن ثم يصلي ثلاثاً، متفق عليه (۱۱).

وقد أذن الله عنهما أن رجلاً سأل النبي الله عنهما أن رجلاً الله عنهما أن رجلاً سأل النبي الله عن صلاة الليل فقال: ((صلاة الليل مثنى مثنى فإذا خشي أحدكم الصبح صلى واحدة فأوترت له ما قد صلى)) متفق عليه (١).

وتسن صلاة التراويح جماعة في المسجد؛ لأن عمر رضي الله عنه جمع الناس لها بالمسجد وأمر أبي بن كعب وتميما الداري أن يتعاونا في إمامة الناس (٢).

ويستحب للإمام تحسين القراءة وترتيلها ؛ ليعين من خلفه على تدبر القرآن الكريم.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١٠٩٦، صحيح مسلم، برقم ٧٣٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٤٦٠، صحيح مسلم، برقم ٧٤٩.

<sup>(</sup>٣) موطأ مالك ١١٥/١، صحيح البخاري، برقم ١٩٠٦، صحيح ابن حبان ج: ٦ ص: ٢٨٣. ٢٨٤، برقم ٢٥٤٣، السنن الكبرى للبيهقي ٢٩٣/٢، مصنف عبد الرزاق ج: ٤ ص: ٢٦٠، برقم ٧٧٣٠.

ويستحب للمسلم أن يبحث عما ينفعه من خشوع القلب وتدبره ولو ذهب إلى مسجد بعيد عن بيته ؛ لقوله ﷺ: ((احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجز)) رواه مسلم (۱).

ويستحب أن يكمل مع إمامه ؛ لينال الفضل المذكور في حديث أبي ذر رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ((من قام مع الإمام حتى ينصرف كُتب له قيام ليلة)) رواه أحمد وأبو داود والنسائي(٢).

وينبغي للمصلين أن يوطنوا أنفسهم على طول القيام في التراويح ؛ فإن الله تعالى أشار في آيات كثيرة إلى طول زمن القيام ولم يشر إلى العدد، فتعلق كثير من الناس بالعدد وأهملوا ما أشار إليه جل وعلا في قوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَىٰ مِن ثُلُثِي اللَّيْلِ وَنِصْفَهُ، وَثُلُنَهُ، وَطَآبِفَةٌ مِنَ اللَّذِينَ مَعَكَ ﴾ (")، وقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّمُ تَقِينَ فِي جَنَّنتِ وَعُيُونٍ فَي اَلْخِينَ مَا ءَاتَنهُمْ رَبُهُمْ أَلِبُهُمْ كَانُواْ قَبْلَ ذَالِكَ مُحْسِنِينَ اللَّمُتَّقِينَ فِي جَنَّنتِ وَعُيُونٍ فَي ءَاخِذِينَ مَا ءَاتَنهُمْ رَبُهُمْ أَلِبُهُمْ كَانُواْ قَبْلَ ذَالِكَ مُحْسِنِينَ فَي كَانُواْ قَلِلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ فَي وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ (")، وقال تعالى لرسوله على الله عَلَيلاً فَي نِصْفَهُ وَأُو القُصْ مِنْهُ قَلِيلاً فَي أَوْ إِنْ اللهُ قَلِيلاً فَي نِصْفَهُ وَرَتِل الْفُرْءَانَ تَرْتِيلاً ﴾ (")

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ج: ٤ ص: ٢٠٥٢، كتاب القدر، باب في الأمر بالقوة وترك العجز، برقم ٢٦٦٤.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٥ ص: ١٥٩، سنن أبي داود، برقم ١٣٧٥، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٦٠٥. وهو في صحيح ابن خزيمة ج: ٣ ص: ١٣٧٨، برقم ٢٢٠٦، وفي صحيح ابن حبان ج: ٦ ص: ٢٨٨، برقم ٢٥٤٧ وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده صخيح، وفي سنن الترمذي ج: ٣ ص: ١٦٩، برقم ٢٠٨، وقال: قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح، وصححه المحدث الألباني في صحيح سنن النسائي ٢٥٢١، برقم ١٦٠٤.

<sup>(</sup>٣) سورة المزمل من الآية رقم ٢٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الذاريات من الآية ١٥ ـ ١٨.

<sup>(</sup>٥) سورة المزمل من الآية رقم ١ ـ ٤.

وقد فهم السلف هذه الآيات القرآنية فزادوا في عدد الركعات حين ضعف الناس عن طول القيام الذي كان يفعله ركبار صحابته فأذن عمر رضي الله عنه لأبي بن كعب وتميم الداري أن يصليا بالناس عشرين ركعة ويوترا بثلاث ركعات (۱).

وفي عهد عمر بن عبد العزيز أمرهم أن يصلوا ستاً وثلاثين ركعة ويوتروا بثلاث (٢).

وإنك لتعجب من بعض الناس الذين يلتمسون المحافظة على السنة وينكرون على الناس الزيادة في ركعات التراويح في رمضان، حين يؤدون هذه العبادة المباركة في زمن يقارب نصف ساعة فقط أو يزيد قليلاً، مع أنهم يعلمون أنه يشرع قيام ما يقارب ثلث الليل كما دلت على ذلك آية سورة المزمل.

ومن صلاة التطوع قيام الليل في غير رمضان وأفضله السدس الرابع والخامس من الليل ؛ لحديث عبد الله بن عمرو بن العاص قال: قال رسول الله على: ((أفضل الصلاة صلاة داود كان ينام نصف الليل ويقوم ثلثه وينام سدسه)) متفق عليه (").

والتطوع المطلق بالليل أفضل منه بالنهار ؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ((أفضل الصلاة بعد الفريضة صلاة الليل)) رواه مسلم(؛).

والوتر سنة مؤكدة، واختار شيخ الإسلام ابن تيمية وجوبه على من تهجد بالليل<sup>(٥)</sup> وقال: "أوجبه أبو حنيفة وطائفة من أصحاب أحمد، والجمه ور لا يوجبونه"(١).

<sup>(</sup>۱) موطأ مالك ج: ١ ص: ١١٥، الأحاديث المختارة ج: ٣ ص: ٣٦٧، برقم ١١٦١ وقال: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ج: ٤ ص: ٢٥٣، شرح الزرقاني ج: ١ ص: ٣٤٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ١٠٧٩، صحيح مسلم، برقم ١١٥٩.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ج: ٢ ص: ٨٢١، كتاب الصيام، باب فضل صوم المحرم، برقم ١١٦٣.

<sup>(</sup>٥) الفتاوى الكبرى ج: ٤ ص: ٤٢٧.

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتاوي ج: ٢٣ ص: ٨٨، الفتاوي الكبري ج: ١ ص: ١٨٣.

ويستدل من أوجبه بحديث ((من لم يوتر فليس منا)) رواه أحمد وأبو داود (۱۱) وهو ضعيف. وقال أحمد: ((من ترك الوتر عمداً فهو رجل سوء لا ينبغي أن تقبل له شهادة))(۱).

ووقته ما بين صلاة العشاء والفجر، ولو جمع العشاء مع المغرب جمع تقديم، جاز أن يصلى الوتر بعد العشاء في وقت المغرب.

ومن وثق من نفسه القيام آخر الليل، فهو أفضل ؛ لحديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: قال رسول الله رأيكم خاف أن لا يقوم من آخر الليل فليوتر ثم ليرقد، ومن وثق بقيام من الليل فليوتر من آخره فإن قراءة آخر الليل محضورة وذلك أفضل)) رواه مسلم (٢٠).

وأقل الوتر ركعة واحدة، وأدنى الكمال ثلاث، وأكثره إحدى عشرة ركعة، وورد في صفتها أنها مشنى مشنى ويوتر بواحدة، رواه البخاري، ومسلم(1).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٤٤٣، سنن أبي داود، برقم ١٤١٩.

قال ابن حجر في كتابه الدراية في تخريج أحاديث الهداية ١٨٩/١: إسناده ضعيف، وقال الهيثمي في كتابه مجمع الزوائد٢٠/٢: فيه الخليل بن مرة. ضعفه البخاري، وأبو حاتم، وقال أبو زرعة: شيخ صالح، وقال الزيلعي في كتابه نصب الراية٢١٣/١: منقطع قال أحمد: لم يسمع معاوية بن قرة من أبي هريرة شيئا ولا لقيه، والخليل بن مرة ضعفه يحيى، والنسائي، وقال البخاري: منكر الحديث.

<sup>(</sup>٢) المغني ٢/١٥٤، الإنصاف للمرداوي ١٧٨/٢، الفروع ٤٨٣/٦، المبدع ٣/٢، كشاف القناع ١/ ٤١٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ج: ١ ص: ٥٢٠، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب من خاف أن لا يقوم من آخر الليل فليوتر أوله، رقم الحديث: ٧٥٥.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٤٦٠، صحيح مسلم، برقم ٧٤٩.

وإن أوتر بخمس، أو بسبع، لم يجلس إلا في آخرها؛ لحديث أم سلمة عند أحمد ومسلم (١).

وإن أوتر بتسع، جلس بعد الثامنة وتشهد ولم يسلم ثم قام للتاسعة ثم تشهد، وسلم، رواه مسلم (٢) عن عائشة رضى الله عنها.

ومن أحب أن يوتر مع إمامه ؛ لينال أجر متابعة الإمام حتى ينصرف ثم يصلي بعد ذلك صلى ركعة بعد سلام الإمام تشفع له هذه الركعة ثم صلى بعد ذلك ، وأوتر آخر صلاته ممتثلاً حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال : قال رسول الله ﷺ : ((اجعلوا آخر صلاتكم بالليل وتراً)) متفق عليه (٣).

ويسن أن يقنت في ركعة الوتر ويدعو بالدعاء الذي علمه النبي اللها الحسن بن علي رضي الله عنه: ((اللهم اهدني فيمن هديت وعافني فيمن عافيت وتولني فيمن توليت وبارك لي فيما أعطيت وقني شر ما قضيت إنك تقضي ولا يُقضى عليك إنه لا يذل من واليت ولا يعز من عاديت تباركت ربنا وتعاليت))(1).

ويقنت بعد الركوع، وإن قنت قبله فجائز.

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ج: ٦ ص: ٢٩٠، صحيح مسلم، برقم ٧٣٧، ٧٤٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ١ /٥١٣ ، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب جامع في صلاة الليل، رقم ٧٤٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٩٥٣، صحيح مسلم، برقم ٧٥١.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ١ ص: ٢٠٠، سنن أبي داود، برقم ١٤٢٥، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٧٤٥، سنن الترمذي، برقم ٤٦٤، وقال: قال أبو عيسى: هذا حديث حسن ... ولا نعرف عن النبي ﷺ في القنوت في الوتر شيئا أحسن من هذا، صحيح ابن خزيمة ج: ٢ ص: ١٥١، برقم ١٠٥٥، وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: ١٠٥٥، صحيح ابن حبان ج: ٣ ص: ٢٢٥، برقم ٩٤٥، وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، وقال النووي في المجموع ٣/٢٦٤: رواه النسائي بإسناد صحيح أو حسن. وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ١٥٥٠، برقم ١٧٤٤.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "من الفقهاء من لا يرى القنوت إلا قبل الركوع، ومنهم من لا يراه إلا بعده، أما فقهاء أهل الحديث كأحمد وغيره فيجوزون كلا الأمرين ؛ لجيء السنة الصحيحة بهما، وإن اختاروا القنوت بعده ؛ لأنه أكثر وأقيس"(١).

#### السنن الراتبة:

وهي النوافل التابعة للصلاة المفروضة وهي ثنتا عشرة ركعة: أربع ركعات قبل الظهر، وركعتان بعدها، وركعتان بعد المغرب، وركعتان بعد العشاء وركعتان قبل الفجر.

ويدل لذلك حديث أم حبيبة رضي الله عنها قالت: سمعت رسول الله ﷺ يقول: ((من صلى اثنتي عشرة ركعة في يوم وليلة بُني له بهن بيت في الجنة))، قالت أم حبيبة: فما تركتهن منذ سمعتهن من رسول الله ﷺ، رواه مسلم والترمذي ((أربعاً قبل الظهر وركعتين بعدها وركعتين بعد المغرب وركعتين بعد العشاء وركعتين قبل الفجر)).

وقد شرعت هذه الرواتب؛ لتكميل ما قد يقع من النقص في الفرائض.

وأفضل الرواتب ركعتا الفجر ؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: لم يكن النبي على شيء من النوافل أشد منه تعاهدا على ركعتي الفجر. متفق عليه (٣).

وكان ﷺ إذا سافر ترك الرواتب غير سنة الفجر.

قال ابن القيم رحمه الله: "وكان من هديه الله في سفره الاقتصار على الفرض ولم يحفظ عنه أنه صلى سنة الصلاة قبلها ولا بعدها إلا ما كان من الوتر وسنة الفجر "(ن).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۳ ص: ۱۰۰.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، برقم ٧٢٨، سنن الترمذي، برقم ٤١٥، وقال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ١١١٦، صحيح مسلم، برقم ٧٢٤.

<sup>(</sup>٤) زاد المعادج: ١ ص: ٤٧٣.

وقال ابن مفلح: يوتر المسافر ويركع سنة الفجر، ويخير في غيرهما... وعند شيخنا: يسن تركه غيرهما، قيل لأحمد: التطوع في السفر؟ قال: أرجو أن لا بأس، وأطلق أبو المعالي التخيير في النوافل والسنن، ونقل ابن هانيء: يتطوع أفضل... واختاره شيخنا في غير الرواتب(١).

ويسن تخفيف ركعتي سنة الفجر، لقول عائشة رضي الله عنها: كان النبي ﷺ يخفف الركعتين قبل صلاة الصبح، متفق عليه (٢٠).

ويسن أن يقرأ في الركعة الأولى بسورة: ﴿ قُلْ يَنَأَيُّهَا ٱلْكَ فِرُونَ ﴾ وفي الثانية بسورة: ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾ ؛ لحديث أبي هريرة، رواه مسلم (٢٠).

أو يقرأ في الأولى آية البقرة: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَّا بِاللَّهِ ﴾ ('' وفي الثانية آية آل عمران: ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَىٰ كَلِمَةٍ سَوَآءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا ٱللَّهَ ﴾ ('')، رواه مسلم (۱) عن ابن عباس.

<sup>(</sup>١) الفروع ٢/٥٠، وانظر المبدع٢/١١٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ج: ١ ص: ٣٩٣، كتاب التطوع، باب ما يقرأ في ركعتي الفجر، رقم الحديث: ١١١٨، صحيح مسلم ٢/٥٠٠، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب استحباب ركعتي سنة الفجر...، رقم ٧٢٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ١/٥٠٠، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب استحباب ركعتي سنة الفجر...، رقم ٧٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة رقم الآية ١٣٦.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران رقم الآية ٦٤.

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم ١/٥٠٠، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب استحباب ركعتي سنة الفجر...، رقم ٧٢٧.

ومَنْ فاته شيء من الرواتب سن له قضاؤه ؛ لما روت أم سلمة رضي الله عنها أن رسول الله عنها المعتبن بعد الظهر فقضاهما بعد صلاة العصر، متفق عليه (۱).

وتسن صلاة الضحى ؛ فقد وصى بها ﷺ ثلاثة من الصحابة وهم أبو هريرة (٢) وأبو الدرداء (٢) وأبو ذر (١).

وثبت في فضلها أنها تجزئ عن صدقة المفاصل اليومية في قوله ﷺ: ((يصبح على كلِّ سلامي من أحدكم صدقة فكل تسبيحة صدقة وكل تحميدة صدقة وكل تهليلة صدقة وكل تكبيرة صدقة وأمر بالمعروف صدقة ونهي عن المنكر صدقة ويجزئ من ذلك ركعتان يركعهما من الضحى )) رواه مسلم (٥٠).

وأقل صلاة الضحى ركعتان ولا حد لأكثرها ؛ لأن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله الله يسلم الضحى أربعاً ويزيد ما شاء الله ، رواه مسلم (٦).

ومما يلبس به الشيطان على بعض الناس ليمنعهم من هذه السنة أنهم لو فعلوها لوجب عليهم المداومة عليها، ولذلك فَهُمْ لا يفعلونها بحجة أنهم لا يستطيعون

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١١٧٦، صحيح مسلم، برقم ٨٣٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١١٢٤، صحيح مسلم، برقم ٧٢١.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ج: ١ ص: ٤٩٩، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب صلاة الضحى...، رقم ٧٢٢.

<sup>(</sup>٤) صحيح ابن خزيمة ج: ٢ ص: ١٤٤، برقم ١٠٨٣، سنن النسائي، برقم ٢٤٠٤، وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ١٦٨/٢، برقم ٢٤٠٣.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم ج: ١ ص: ٤٩٨، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب صلاة الضحى...، رقم ٧٢٠.

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم ج: ١ ص: ٤٩٧، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب صلاة الضحى...، رقم ٧١٩.

المداومة عليها، وقد ذكر بعض المحققين من الفقهاء أن السنة في صلاة الضحى تركها أحياناً(١).

ووقت صلاة الضحى يبدأ من خروج وقت النهي بعد طلوع الشمس بربع ساعة إلى ما قبل الزوال بربع ساعة.

ومن جلس في المسجد بعد صلاة الفجر يذكر الله حتى ارتفعت الشمس قيد رمح ثم صلى كانت تلك صلاة الضحى، لكن فعلها بعد ذلك أفضل ؛ لحديث زيد بن أرقم قال: قال رسول الله ﷺ: ((صلاة الأوَّابين (٢) حين ترمض (٣) الفصال (١))) رواه مسلم (٥).

وتسن صلاة الاستخارة في الأفعال المندوبة، والمباحة، ولا يستخير في واجب متعين ولا حرام، ولا يستخير بين أمرين مشروع وممنوع كمن يستخير بين الزواج

<sup>(</sup>١) الفروع ٢/١١، (اد المعاد١/٣٥٣، الشرح الممتع على زاد المستقنع ١١٦/٤.

<sup>(</sup>٢) قال ابن الأثير: الأوّابون: جمع أوّاب، وهو الكثير الرجوع إلى الله تعالى بالتوبة، وقيل: هو المطيع، وقيل: المُسَبَحُ. وقال ابن منظور: قال أهل اللغة: الأوّابُ: الرَّجَّاعُ الذي يَرْجِعُ إلى التَّوْبَةِ والطاعةِ، من آبَ يَوُوبُ إِذَا رَجَعَ. النهاية في غريب الحديث ج: ١ ص: ٧٩، لسان العرب ج: ١ ص: ٢١٩.

<sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير: ترمض الفِصال: هي أن تَحْمَى الرَّمْضاء وهي الرَّمْل فتَبْرك الفَصال من شدّة حرِّها وإحْراقها أخْفافَها. قال ابن منظور: الرَّمَضُ: شدّة وَقْع الشمس على الرمل وغيره، والأَرضُ رَمْضاء: حارة. النهاية في غريب الحديث ج: ٢ ص: ٢٦٤، لسان العرب ج: ٧ ص: ١٦٠.

<sup>(</sup>٤) قال ابن منظور: الفَصِيل: ولد الناقة إِذا فُصِل عن أُمّه بعد فطامه، والجمع فُصْلان وفِصال. لسان العرب ج: ١١ ص: ٥٢٢.

والمقصود أن أفضل وقت لصلاة الضحى يكون عند ارتِفاع النهار وبداية شِدَّة الحَرّ.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم ج: ١ ص: ٥١٥، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب صلاة الأوابين حين ترمض الفصال، رقم الحديث ٧٤٨.

والتبتل مع حاجته للزواج، لكن يستخير بين الزواج بفلانة أو بفلانة ؛ لتحيره بين الأمرين وحاجته لربه جل وعلا في هدايته إلى الأصلح.

وصلاة الاستخارة ركعتان يدعو فيهما بالدعاء المذكور في حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: كان رسول الله الله الاستخارة كما يعلمنا السورة من القرآن يقول: ((إذا هم أحدكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة ثم ليقل: اللهم إني أستخيرك بعلمك وأستقدرك بقدرتك وأسألك من فضلك العظيم فإنك تقدر ولا أقدر وتعلم ولا أعلم وأنت علام الغيوب، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر ويسمي حاجته - خير لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري فقدره لي ويسره لي ثم بارك لي فيه، وإن كنت تعلم أن هذا الأمر شر لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري فاصرفه عني واصرفني عنه، واقدر لي الخير حيث كان ثم رضني به )) رواه البخاري (۱).

ومحل هذا الدعاء قبل السلام، أو بعده، وإن دعا به في السجود فحسن ؛ لحديث: (( أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد فأكثروا الدعاء )) رواه أحمد ومسلم وأبو داود والنسائي (٢).

وتسن الاستشارة مع الاستخارة؛ لقوله تعالى: ﴿وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ (")، وقوله تعالى في شأن المؤمنين : ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ (١) ؛ ولأن النبي ﷺ كان يستشير

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٢٣٤٥/٥، كتاب الدعوات، باب الدعاء عند الاستخارة، برقم ٢٠١٩، وأخرجه أيضا في ج ٢٦٩٠/١، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى ﴿ قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ ﴾ الأنعام من الآية ٦٥، برقم ٦٩٥٥.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٤٢١/٢٤، صحيح مسلم، برقم ٤٨٢، سنن أبي داود، برقم ٨٧٥، سنن النسائي (المجتبي)، برقم ١١٣٧.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران من الآية ١٥٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الشورى من الآية ٣٨.

أصحابه(١).

والمستشار مؤتمن يبذل جهده في بيان مصلحة من طلب منه المشورة ؛ لما رواه عبد الله بن الزبير رضي الله عنهما قال: قال رسول الله الله الله الله عنهما قال: قال رسول الله الله الله الله عنهما قال: والحاكم، والطبراني بسند صحيح (٢).

وتسن صلاة التوبة مع ندم القلب والاستغفار ؛ ويدل لذلك حديث: ((ما من رجل يذنب ذنباً فيتوضأ ويحسن الوضوء فيصلي ركعتين فيستغفر الله إلا غفر له)) رواه أهل السنن<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) منها: ما رواه البخاري ومسلم بسنديهما المتصل عن عائشة رضي الله عنها قالت: لما ذُكِرَ من شأني الله ي ذُكِرَ وما علمت به قام رسول الله تله خطيبا فتشهد فحمد الله وأثنى عليه بما هو أهله ثم قال: (أما بعد: أشيروا علي ) الحديث. صحيح البخاري، برقم ٤٤٧٩، صحيح مسلم، برقم ٢٧٧٠.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٢٧٤، سنن أبي داود، برقم ٥١٢٥، سنن الترمذي، برقم ٢٨٢٠ وقال: هذا حديث حسن، المعجم الكبير ج: ٣٧ ص: ٣٧٦، برقم ١٤٥، المعجم الأوسط ج: ٦ ص: ١٤٥، برقم ١٤٥، المعجم الأوسط ج: ٥ ص: ١٨٥، برقم ٥٨٧٩، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وقال في مجمع الزوائد ج: ٨ ص: ١٤٠ رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح، وقال في مصباح الزجاجة ج: ٤ ص: ١٢٠، برقم ١٣١٠: إسناده صحيح ورجاله ثقات، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٣٦٠/٢، برقم برقم ٨٤٨٥.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ١ ص: ٢، مسند الحميدي ج: ١ ص: ٤، رقم ٤، سنن أبي داود، برقم ١٥٢١، سنن الترمذي، برقم ٢٠٤، وقال: حديث حسن، السنن الكبرى للنسائي ج: ٦ ص: ٣١٥، برقم ١١٥٠، وقال: حديث حسن، السنن الكبرى للنسائي ج: ١ ص: ٤٠٨: برقم ١١٠٧٨، سنن ابن ماجه، برقم ١٣٩٥، قال الحافظ ابن كثير في تفسيره ج: ١ ص: ٤٠٨: حديث حسن، وقال محمد بن عبد الواحد المقدسي في كتابه الأحاديث المختارة ج: ١ ص: ٨٣٠ إسناده صحيح، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٦/١، برقم ١٥٢١.

وتسن الصلاة عقب الوضوء؛ لما ثبت في الصحيحين أن النبي على قال لبلال: ((حدثني بأرجى عمل عملته في الإسلام فإني سمعت دفّ نعليك (۱) بين يدي في الجنة))، فقال: ما عملت عملاً أرجى عندي من أني لم أتطهر في ساعة من ليل أو نهار إلا صليت بذلك الطهور ما كتب لى أن أصليه (۲).

<sup>(</sup>١) هو تحريك القدمين في الأرض بحيث يُسْمَعُ صوتهما عند الوَطءِ عليهما. النهاية في غريب الجديث ٢ /١٠٤، لسان العرب ج: ٩ ص: ١٠٤،١١٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٠٩٨، صحيح مسلم، برقم ٢٤٥٨.

#### سجود التلاوة والشكر

ومن السنة حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: كان رسول الله ﷺ يقرأ علينا السورة فيها السجدة فيسجد ونسجد معه حتى ما يجد أحدنا موضعاً لجبهته، متفق عليه (٣).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((إذا قرأ ابن آدم السجدة فسجد اعتزل الشيطان يبكي يقول: يا ويله أمر ابن آدم بالسجود فسجد فله الجنة وأمرت بالسجود فأبيت فلى النار) رواه مسلم (1).

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء من الآية ١٠٦ ـ ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الانشقاق من الآية ٢٠ ـ ٢١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ١٠٢٥، صحيح مسلم، ٥٧٥.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ١/٨٧، كتاب الإيمان، باب بيان إطلاق اسم الكفر على من ترك الصلاة، برقم ٨١.

وهل يأخذ أحكام الصلاة فتجب له الطهارة واستقبال القبلة وإزالة النجاسة والتكبير في أوله والتسليم في آخره؟ قولان للعلماء:

الأول: يجب ذلك وهو مقتضى المذاهب الأربعة(١).

الثاني: لا يجب ذلك وهو رأي بعض السلف وبه قال ابن حزم (٢) واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية (٢) و تلميذه ابن القيم (١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "ولا يشرع فيه تحريم ولا تحليل هذا هو السنة المعروفة عن النبي الله وعليها عامة السلف، وعلى هذا فليس هو بصلاة فلا يشترط له شروط الصلاة بل يجوز وإن كان على غير طهارة واختاره البخاري لكن السجود بشروط الصلاة أفضل ولا ينبغي أن يخل بذلك إلا لعذر، فالسجود بلا طهارة خير من الإخلال به"(٥).

وإذا سجد القارئ سجد معه مستمع لقراءته ؛ لأن التالي والمستمع شريكان في الأجر ؛ لقوله تعالى: ﴿وَإِذَا قُرِئَ ٱلْقُرْءَانُ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُ، وَأَنصِتُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿(١) ؛ وَلأن ابن عمر رضي الله عنهما قال: كان النبي ﷺ يقرأ علينا السورة فيها السجدة فيسجد ونسجد حتى ما يجد أحدنا موضعا لجبهته ، متفق عليه (٧).

<sup>(</sup>۱) البحر الرائق ج: ١ ص: ٢٠٤، حاشية ابن عابدين ج: ٢ ص: ١٠٦، مواهب الجليل ج: ٢ ص: ١٦٠ الشرح الكبير للدردير مع حاشية الدسوقي ج: ١ ص: ١٢٥، المجموع ج: ٢ ص: ٨٤، مغني المحتاج ٢١٦/ المغني لابن قدامة ج: ١ ص: ٣٥٩، الإنصاف للمرداوي ج: ٢ ص: ١٩٣٠.

<sup>(</sup>۲) المحلى ج: ٥ ص: ١١١.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي ج: ٢٣ ص: ١٦٥.

<sup>(</sup>٤) حاشية ابن القيم على سنن أبي داود ج: ١ ص: ٦٨.

<sup>(</sup>٥) الفتاوي الكبرى ج: ٤ ص: ٤٢٤، مجموع الفتاوي ج: ٢٣ ص: ١٦٥.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف رقم الآية ٢٠٤.

<sup>(</sup>٧) سبق في الصفحة السابقة.

ولا يسجد السامع الذي لم يقصد الاستماع ؛ لأنه لم يشارك القارئ في القراءة بالإنصات والاستماع فلا يشاركه في السجود.

وإذا لم يسجد القارئ لم يسجد المستمع ؛ لأن غلاما قرأ عند النبي السجدة فانتظر الغلام النبي الله أليس في هذه فانتظر الغلام النبي الله أليس في هذه السورة سجدة؟ قال: ((بلى ولكنك كنت إمامنا فيها فلو سجدت لسجدنا)) رواه ابن أبى شيبة (۱).

وإذا كانت السجدة في صلاة كبر فيها للخفض والرفع ؛ لحديث ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعاً أنه كان يكبر في كل رفع وخفض وقيام وقعود ، رواه أحمد والنسائي والترمذي(٢) وصححه.

ويدعو في السجود بما يدعو به في سجود الصلاة وهو قوله: سبحان ربي الأعلى، ويكرر ذلك كما في سجود الصلاة، وإن زاد قوله: سجد وجهي لله الذي خلقه وصوره وشق سمعه وبصره تبارك الله أحسن الخالقين رواه مسلم (٣)، وإن

<sup>(</sup>١) مصنف ابن أبي شيبة ج: ١ ص: ٣٧٩، برقم٤٣٦٣.

قال الحافظ ابن حجر في كتابه فتح الباري ٥٥٦/٢ رجاله ثقات إلاَّ أنه مرسل.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ۱۱۶۱، السنن الكبرى للنسائي ۱۲۸۸، برقم ۱۷۰، سنن النسائي (الجتبى)
۲۲۳، برقم ۱۱۶۲ سنن الترمذي، برقم ۲۵۳، وقال: قال أبو عيسى: حديث عبد الله بن مسعود حديث حسن صحيح والعمل عليه عند أصحاب النبي شمهم: أبو بكر وعمر وعثمان وعلي وغيرهم ومن بعدهم من التابعين وعليه عامة الفقهاء والعلماء. والحديث: في صحيح البخاري ج: ۱ ص: ۲۷۲، برقم ۷۵۷، وفي صحيح ابن خزيمة ج: ۱ ص: ۲۹۰، برقم ۷۷۷، وفي صحيح ابن خزيمة ج: ۱ ص: ۲۹۰، برقم ۱۷۲۳، برقم ۲۸۲، برقم ۲۸۲،

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، برقم ٧٧١، سنن الترمذي، برقم ٥٨٠، وقال: هذا حديث حسن صحيح، وفي صحيح سنن ابن ماجه، برقم ٨٨٨.

زاد: اللهم اكتب لي بها أجراً وضع عني بها وزراً واجعلها لي عندك ذخراً وتقبلها منى كما تقبلتها من عبدك داود، رواه الترمذي والحاكم (۱) وصححه.

وآيات السجود في القرآن خمس عشرة، في الأعراف<sup>(۲)</sup>، والرعد<sup>(۲)</sup>، والنحل<sup>(۱)</sup>، والإسراء<sup>(۵)</sup>، ومريم<sup>(۱)</sup>، وفي الحج اثنتان<sup>(۱)</sup>، وفي الفرقان<sup>(۱)</sup>، والنمل<sup>(۱)</sup>، وألم السجدة<sup>(۱۱)</sup>، وص<sup>(۱۱)</sup>، وفصلت<sup>(۱۱)</sup>، والنجم<sup>(۱۱)</sup>، والانشقاق<sup>(۱۱)</sup>، والعلق<sup>(۱۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي، برقم ٥٧٩: وقال: هذا حديث حسن غريب، المستدرك على الصحيحين ١٠٤١، برقم ٢٩٩، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي. الحديث: أخرجه أيضا ابن ماجه، برقم ١٠٥٣، وحسنه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه، برقم ١٠٥٣، وأخرجه ابن حبان في صحيحه الارتقوط: إسناده ضعيف وقال الحافظ ابن حجر في التلخيص ٢٧٦٨: ضعفه العقيلي بالحسن بن محمد بن عبيد الله بن أبي يزيد فقال: فيه جهالة.

<sup>(</sup>٢) رقم الآية ٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) رقم الآية ١٥.

<sup>(</sup>٤) رقم الآية ٥٠.

<sup>(</sup>٥) رقم الآية ١٠٩.

<sup>(</sup>٦) رقم الآية ٥٨.

<sup>(</sup>٧) رقم الآية ١٨ ، ٧٧.

<sup>(</sup>A) رقم الآية ٦٠ .

<sup>(</sup>٩) رقم الآية ٢٦.

<sup>(</sup>١٠) رقم الآية ١٥.

<sup>(</sup>١١) رقم الآية ٢٤.

<sup>(</sup>١٢) رقم الآية ٣٨.

<sup>(</sup>١٣) رقم الآية ٦٢.

<sup>(</sup>١٤) رقم الآية ٢١.

<sup>(</sup>١٥) رقم الآية ١٩.

ويرى بعض العلماء أن سجدة ص سجدة شكر، فقد قال ابن عباس رضي الله عنهما: ليست ص من عزائم السجود، وقد رأيت النبي الله يسجد فيها، رواه البخاري(۱).

ويستحب سجود الشكر عند تجدد النعم وعند اندفاع النقم التي وجد سببها وحصلت السلامة منها، فعن أبي بكرة قال: كان رسول الله الله الله الله أمر يسره أو يُسر به خرَّ ساجدا شكرا لله عز وجل، رواه أبو داود والترمذي والحاكم (٢) وصححه.

وسجد أبو بكر الصديق عندما بلغه خبر فتح اليمامة (٢)، وسجد علي بن أبي طالب حين رأى في قتلى الخوارج ذا الثدية، رواه أحمد (١)، وسجد كعب بن مالك حين بلغه خبر توبة الله عليه، متفق عليه (٥).

وقال ابن القيم: "لو لم تأت النصوص بالسجود عند تجدد النعم لكان هو محض القياس ومقتضى عبودية الرغبة، كما أن السجود عند الآيات مقتضى عبودية الرهبة"(1).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ج: ١ ص: ٣٦٣، سجود القرآن، باب سجدة ص، رقم١٠١٩.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، برقم ٢٧٧٤، سنن الترمذي، برقم ١٥٧٨، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٤١١، برقم ١٠٢٥، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي. وصححه الألباني في سنن أبي داود ص ٣١٣.ط: بيت الأفكار. وقد روى البيهقي عن البراء بن عازب أن النبي على سجد حين جاءه كتاب علي من اليمن بإسلام همدان. وقال: إسناده صحيح. السنن الكبرى ج: ٢ ص: ٣١٩، برقم ٣٧٤٧.

<sup>(</sup>٣) مصنف عبد الرزاق ج: ٣ ص: ٣٥٨، برقم ٥٩٦٣، السنن الكبرى للبيهقي ٣٧١/٢. قال المحدث الألباني: رجاله ثقات إلا أن فيه رجلا لم يسم. إرواء الغليل ٢٣٠/٢.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ١٠٧/١ ـ ١٠٨، وهو في مصنف عبد الرزاق ٣٥٨/٣، برقم ٥٩٦٢، وفي السنن الكبرى للبيهقي ٣٧١/٢، وحسَّنه الألباني في الإرواء ٢٣٠/٢.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، برقم ٤١٥٦، صحيح مسلم، برقم ٢٧٦٩.

<sup>(</sup>٦) إعلام الموقعين ج: ٢ ص: ٤١٠.

۲۰۲ فقه السنة الميسر

ولا يسجد لدوام النعم ؛ لأنه لا ينقطع بل هو مستمر طول العمر ، فلو شرع له السجود لاستغرق به عمره.

ولا يجوز سجود الشكر في صلاة بل يفعله بعد نهايتها إن تجددت له النعمة في الصلاة وإلا فعند سببه.

وسجود الشكر مثل سجود التلاوة في سائر أحكامه فلا يشترط له طهارة على الصحيح وليس له تحريم بالتكبير ولا تحليل بالتسليم.

ويجوز أن يسجد؛ ليدعو ربه ويتضرع إليه ذكر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية (۱) رحمه الله، ويجوز السجود عند حدوث الآيات الكونية؛ ويدل لذلك حديث عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((إذا رأيتم آية فاسجدوا)) رواه أبو داود والترمذي (۱).

وسجد ابن عباس رضي الله عنهما لما جاءه نعي بعض أزواج النبي ﷺ (١٠).

<sup>(</sup>١) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الاسلام ابن تيمية للبعلى ص ٥٩.

<sup>(</sup>۲) سنن الترمذي، برقم ۳۸۹۱، وقال: هذا حديث حسن غريب، سنن أبي داود، برقم ۱۱۹۷. الحديث: حسَّنه الألباني في صحيح سنن أبي داود١ /٣٢٧، برقم ۱۱۹۷.

<sup>(</sup>٣) المراجع السابقة.

كتاب الصلاة

# أوقسات النهي

هي الأوقات التي نهى الشارع الحكيم عن التطوع بالصلاة فيها، وهي ثلاثة أوقات:

الأول: من صلاة الفجر إلى أن ترتفع الشمس قيد رمح (١)، ويقدر انتهاء هذا الوقت بمضى ربع ساعة بعد الشروق.

الثاني: عند قيام الشمس في وسط النهار حتى تزول.

الثالث: بعد صلاة العصر حتى تغرب الشمس؛ ويدل لذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي الله عن الصلاة بعد الفجر حتى تطلع الشمس، وبعد العصر حتى تغرب الشمس، رواه البخاري، ومسلم (٢). وعن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: ثلاث ساعات كان رسول الله الله ينهانا أن نصلي فيهن، أو أن نقبر فيهن مَوْتانا: حين تطلع الشمس بازغة حتى ترتفع، وحين يقوم قائم الظهيرة (٢) حتى عيل الشمس، وحين تَضيَّفُ (١) الشمس للغروب حتى تغرب، رواه مسلم (٥).

<sup>(</sup>١) أي: حتى ترتفع الشمس وتكون في عين الناظر قدر رمح من رماح العرب الذي قدره اثنا عشر شبرا بالشبر المتوسط. الفواكه الدواني ج: ١ ص: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٥٥٩، صحيح مسلم، برقم ٨٢٥.

<sup>(</sup>٣) حين يقوم قائمُ الظَّهِيرة: أي: قِيامُ الشمس وقْتَ الزَّوال من قولهم: قامت به دابَّتُه أي: وقَفَت، والمعنى: أن الشمس إذا بَلَغت وسَطَ السماء أبْطَأت حركة الظُّلِّ إلى أن تزُول فيَحْسَب الناظرُ المُتأمَّل أنها قد وقَفَت وهي سائرة لكن سَيْرا لا يَظْهَر له أثر سَريع كما يَظْهَر قبل الزَّوال وبعده، فيقال لذلك الوُقوفِ المُشاهَد: قام قائم الظَّهِيرة. قاله ابن الأثير في كتابه النهاية في غريب الحديث ١٢٥/٤.

<sup>(</sup>٤) أي: تميل. النهاية في غريب الحديث ١٠٨/٣.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم ١ /٥٦٨ ، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الأوقات التي نهى عن الصلاة فيها، برقم ٨٣١.

وقد اختلف العلماء في مسائل تتعلق بأوقات النهي منها:

١ - هل النهي متعلق بدخول وقت الفجر، أو بفعل صلاة الفجر:

من رأى أن النهي متعلق بدخول وقت الفجر منع من الوتر بعد طلوع الفجر وقبل الصلاة.

ومن رأى أن النهي متعلق بالصلاة، أجاز الوتر بعد طلوع الفجر وقبل أن يصلي الفجر، وهذه رواية عن الإمام أحمد (۱) واختارها شيخ الإسلام ابن تيمية (۱) واحتج لها بما ورد في الصحيحين (۱) من حديث أبي سعيد رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((لا صلاة بعد صلاة الفجر حتى تطلع الشمس))، وبحديث أبي بصرة في صلاة الوتر قال: قال رسول الله ﷺ: ((إن الله زادكم صلاة وهي الوتر فصلوها فيما بين صلاة العشاء إلى صلاة الفجر)) رواه أحمد (۱).

٢- كراهية الصلاة وسط النهار يوم الجمعة:

فقد رأى ذلك جمهور العلماء(٥) أخذاً بإطلاق الحديث(١)، لكنهم

<sup>(</sup>١) الكافي ١٥٠/١، المبدع ج: ٢ ص: ٣.

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ١٩٨/٢٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٥٦١، صحيح مسلم، برقم ٨٢٧.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٦ ص: ٧، ٣٩٧، المعجم الكبير ج: ٢ ص: ٢٧٩، ج: ١١ ص: ٢٥٣. قال الهيثمي في مجمع الزوائد٢/٢٣٩: رواه أحمد، والطبراني في الكبير، وله إسنادان عند أحمد: أحدهما: رجاله رجال الصحيح خلا علي بن إسحاق السلمي شيخ أحمد وهو ثقة، وقال المنذري في الترغيب والترهيب ٢٠٠١: رواه أحمد والطبراني وأحد إسنادي أحمد رواته رواة الصحيح، وقال ابن حجر في كتابه الدراية في تخريج أحاديث الهداية ١/١٨٩: لم يتفرد به ابن لهيعة بل أخرجه أحمد والطبراني من وجهين جيدين عن عبد الله بن هبيرة. ملحوظة: النص الذي ورد في المتن هو نص الإسناد الصحيح الذي ليس فيه ابن لهيعه.

<sup>(</sup>٥) المغنى ٢ / ٥٣٥ . ٥٣٧ ، فتح الباري ج: ٢ ص: ٦٣.

<sup>(</sup>٦) حاشية رقم ٤ ص١٧٩.

قللوا(١)هذه الساعة.

ورأى الإمام مالك<sup>(۲)</sup> أن يوم الجمعة لا نهي فيه وسط النهار، واختار ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(۲)</sup> وتلميذه ابن القيم<sup>(۱)</sup>، واستدلوا بأن أبا داود روى الاستثناء في سننه<sup>(۵)</sup>، وأن النبي التحب التبكيريوم الجمعة إليها ثم رغب في الصلاة إلى خروج الإمام<sup>(۱)</sup> من غير تخصيص ولا استثناء.

#### ٣- أن التحريم خاص بالصلوات المطلقة:

فلا يشمل ذوات الأسباب مثل تحية المسجد، وركعتي الطواف، وصلاة الكسوف ونحوها، وبه قال جمهور العلماء من الحنابلة(٢)، والشافعية(٨)، وأهل الحديث(٩)

<sup>(</sup>١) قللوها: لقلة زمن وقتها. لسان العرب ١٩٧/٣. قال شيخ الإسلام: إن ضبط هذا الوقت متعسر. مجموع الفتاوي٢٠٧/٢٣.

<sup>(</sup>٢) الكافي لابن عبد البرص ٣٦.

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوي ۲۰۸/۲۳ ـ ۲۰۹.

<sup>(</sup>٤) زاد المعاد ١/٣٧٨.

<sup>(</sup>٥) حيث قال أبو داود: حدثنا محمد بن عيسى حدثنا حسان بن إبراهيم عن ليث عن مجاهد عن أبي الخليل عن أبي قتادة عن النبي الله أنه كره الصلاة نصف النهار إلا يوم الجمعة وقال: (إن جهنم تسجّر إلا يوم الجمعة) قال أبو داود: هو مرسل، مجاهد أكبر من أبي الخليل، وأبو الخليل لم يسمع من أبي قتادة. سنن أبي داود ٢٨٤/١، كتاب الصلاة، باب الصلاة يوم الجمعة قبل الزوال، برقم ١٠٨٣. قال الحافظ في فتح الباري ٢٣/٢: في إسناده انقطاع، وقد ذكر له البيهقي شواهد ضعيفة إذا ضمت قوي الخبر.

<sup>(</sup>٦) حيث روى البخاري بسنده عن سلمان الفارسي قال: قال النبي ﷺ: (لا يغتسل رجل يوم الجمعة، ويتطهر ما استطاع من طهر، ويدهن من دهنه، أو يمس من طيب بيته، ثم يخرج فلا يفرق بين اثنين، ثم يصلي ما كُتِب له، ثم ينصت إذا تكلم الإمام إلا غفر له ما بينه وبين الجمعة الأخرى). صحيح البخاري ١/١/ ٣٠، كتاب الجمعة، باب الدهن للجمعة، رقم ٨٤٣.

<sup>(</sup>٧) المغني ٢/٢٧٥.

<sup>(</sup>٨) المهذب ٩٩/١.

<sup>(</sup>٩) شرح النووي على صحيح مسلم ج: ٦ ص: ١٦٤ ـ ١٦٥.

وغيرهم ؛ لأن عائشة رضي الله عنها قالت: إنما نهى أن يتحرى طلوع الشمس أو غروبها قال: ((لا تحروا بصلاتكم طلوع الشمس ولا غروبها فإنها تطلع بقرني شيطان)) رواه البخاري ومسلم(۱).

وقد أمر النبي رخل المسجد بصلاة ركعتين وقت خطبة الجمعة ، رواه أحمد ومسلم (٢) عن جابر رضي الله عنه ، وعن أبي قتادة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ركعتين ((إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلي ركعتين)) متفق عليه (٢).

ومن ذلك إعادة الجماعة حيث أمر بها ﷺ في قوله للرجلين اللذين لم يصليا معه الفجر حيث صليا في رحالهما فقال ﷺ: ((إذا صليتما في رحالكما ثم أتيتما مسجد جماعة فصليا معهم فإنها لكما نافلة )) رواه الترمذي (١) وصححه.

وقال الله المسلمين عند الكسوف: ((فإذا رأيتموهما فافزعوا إلى الصلاة))(٥)، سواء كان ذلك في وقت نهى أم لا.

وقضى رسول الله على راتبة الظهر بعد العصر، رواه البخاري ومسلم(١).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٥٥٨، صحيح مسلم، برقم ٨٢٨.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٣١٦/٣ ٣١٧، صحيح مسلم، برقم ٨٧٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ١١١٠، صحيح مسلم، برقم ٧١٤.

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي، كتاب الصلاة، باب ما جاء في الرجل يصلي وحده ثم يدرك الجماعة، برقم ٢١٩. والحديث أيضا في مسند أحمد ٢١٠/٤، وفي سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٨٥٨، وفي صحيح ابن حبان٤/٤٤٤، برقم ١٥٦٥، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ١٣٦/١، برقم ٢١٩.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ج: ١ ص: ٣٥٥، كتاب الكسوف، باب خطبة الإمام في الكسوف، برقم ٩٩٩.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري، برقم ١١٧٦، صحيح مسلم، برقم ٨٣٥.

### ٤- قضاء الفرائض في وقت النهي:

يجوز قضاء الفرائض في وقت النهي بل يجب؛ لأنها من قضاء الدين الواجب في الذمة؛ ولأن النبي على جعل وقت الفائتة وقت التمكن من أدائها، فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال نبي الله على: ((من نسي صلاة، أو نام عنها فكفارتها أن يصليها إذا ذكرها)) متفق عليه (().

## ٥- إذا كبر في نفل مطلق في وقت نهي;

فقد رأى بعض الفقهاء أن صلاته لا تنعقد، وأنه يحرم عليه استدامتها، وصوب المرداوي في كتاب الإنصاف (٢) أنه يخفف الصلاة ولا يقطعها؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُبْطِلُواۤ أَعۡمَالُكُمْ ﴾ (١).

### ٦- الصلاة وقت النهي بالمسجد الحرام:

يرى الشافعي رحمه الله أنه لا نهى بالمسجد الحرام (٥)؛ لحديث جبير بن مطعم

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود ج: ۲ ص: ۲۲، كتاب الصلاة ، باب من فاتته متى يقضيها؟، برقم١٢٦٧. الحديث: صححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٣٤٧/١، برقم ١٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٥٧٢، صحيح مسلم، برقم ٦٨٤. واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٣) الإنصاف للمرداوي ٢٠٧/٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الفتح من الآية ٣٣.

<sup>(</sup>٥) المجموع ج: ٤ ص: ١٥٨.

رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((يا بني عبد مناف لا تمنعوا أحداً طاف بهذا البيت، وصلى فيه أية ساعة شاء من ليل أو نهار )) رواه أحمد والنسائي وأبو داود والترمذي(١) وصححه الحاكم(٢) وقال على شرط مسلم ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٤ ص: ٨٠، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٥٨٥، سنن أبي داود، برقم ١٨٩٤، سنن الترمذي، برقم ٨٦٨، وقال أبو عيسى: حديث جبير حديث حسن صحيح، وهو أيضا في صحيح ابن خزيمة ج: ٤ ص: ٢٢٥، برقم ٢٧٤٧، وفي صحيح ابن حبان ج: ٤ ص: ٤٢١، برقم ١٥٥٣، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود١/٨١٥، برقم ١٨٩٤.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٦١٧، برقم ١٦٤٣.

### صلاة الجماعة

صلاة الجماعة في المسجد من أجل الطاعات أثنى الله تعالى على مؤديها بقوله: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ، يُسَبِّحُ لَهُ، فِيهَا بِٱلْغُدُو وَٱلْأَصَالِ ﴿ وَمِالَّ لاَ تُنْهِيمِ مِّ يَحَرَةٌ وَلاَ بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوٰةِ وَإِيتَآءِ ٱلزَّكُوةِ نَحَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ رِجَالٌ لاَ تُلْهِيمِ مِّ يَحَرَةٌ وَلاَ بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوٰةِ وَإِيتَآءِ ٱلزَّكُوةِ نَحَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ وَجَالٌ لاَ تُلْهِيمِ مِّ يَكُولُهُ وَلاَ بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوٰةِ وَإِيتَآءِ ٱلزَّكُوةُ فَن يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱللَّهُ يَرَزُقُ مَن فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱللَّهُ يَرَزُقُ مَن فَضَلِهِ وَاللَّهُ يَرَزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (١).

وهي واجبة على الرجال الأحرار القادرين، وقد صرح بذلك كثير من علماء المذاهب الأربعة ومنهم علاء الدين الكاساني حيث قال في كتاب بدائع الصنائع: "قال عامة مشايخنا: إنها واجبة وذكر الكرخي أنها سنة"(٢) ثم قال بعد ذلك: "وأما بيان من تجب عليه الجماعة فالجماعة إنما تجب على الرجال العاقلين الأحرار القادرين عليها من غير حرج"(٢).

وأما النووي من الشافعية فقد ذكر قولاً للشافعي أنه يرى أنها فرض عين وبه أخذ اثنان من كبار أصحابه المتمكنين في الفقه والحديث وهما: أبو بكر بن خزيمة وأبو بكر بن المنذر(1).

<sup>(</sup>١) سورة النور من الآية ٣٦ ـ ٣٨.

<sup>(</sup>٢) قال الكاساني: وليس هذا اختلافا في الحقيقة بل من حيث العبارة؛ لأن السنة المؤكدة والواجب سواء خصوصا ما كان من شعائر الإسلام ألا ترى أن الكرخي سماها سنة ثم فسرها بالواجب فقال: الجماعة سنة لا يرخص لأحد التأخر عنها إلا لعذر وهذا هو تفسير الواجب عند العامة. بدائع الصنائع ج: ١ ص: ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) المجموع ج: ٤ ص: ١٦١.

وقال الشوكاني في نيل الأوطار: "ذهب عطاء والأزواعي وإسحاق وأحمد وأبو ثور وابن خزيمة وابن المنذر وابن حبان وأهل الظاهر وجماعة من أهل البيت إلى أنها فرض عين واختلفوا: فبعضهم قال هي شرط، روي ذلك عن داود ومن تبعه وروي مثله عن أحمد، وقال الباقون: إنها فرض عين غير شرط"(۱).

ومن أشهر الأدلة على وجوب الجماعة في المسجد ما يأتي:

٢- عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((من سمع النداء فلم يجب فلا صلاة له إلا من عذر )) رواه أبو داود وابن ماجه والحاكم (٦) وصححه على شرط الشيخين.

٣- عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((أثقل الصلاة على المنافقين صلاة العشاء والفجر ولو يعلمون ما فيهما من الأجر لأتوهما ولو حبواً،

<sup>(</sup>١) نيل الأوطارج: ٣ ص: ١٥١.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٢/٢٥١، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب يجب إتيان المسجد على من سمع النداء، برقم ٦٥٣.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ، برقم ٥٥١ ، سنن ابن ماجه ، برقم ٧٩٣ ، المستدرك على الصحيحين ٢٧٢/١، برقم ٨٩٣ . وهو في صحيح ابن حبان ج: ٥ ص: ٤١٥ ، برقم ٢٠٦٤ ، وقال محققه الشيخ/ شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح . قال ابن حجر في التلخيص ٢٠/٣: من سمع النداء فلم يجب فلا صلاة له إلا من عذر مرفوعا هكذا وإسناده صحيح ، لكن قال الحاكم وقفه غندر ، وأكثر أصحاب شعبة . وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٦٤/١ ، برقم ٥٥١ . دون جملة العذر .

والذي نفسي بيده لقد هممت أن آمر بالصلاة فتقام ثم آمر رجلاً فيصلي بالناس ثم أنطلق معي برجال معهم حزم من حطب إلى قوم لا يشهدون الصلاة فأحرق عليهم بيوتهم بالنار)) متفق عليه (١).

3- وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: من سره أن يلقى الله غداً مسلماً فليصل هذه الصلوات الخمس حيث ينادى بهن فإن الله شرع لنبيكم الله سنن الهدى وإنهن من سنن الهدى، ولقد رأيتنا -يعني مع رسول الله الله وما يتخلف عنها إلا منافق معلوم النفاق، ولقد كان الرجل يؤتى به يهادى بين الرجلين حتى يقام في الصف. رواه مسلم (۱).

وعن الإمام أحمد رواية اختارها ابن عقيل وشيخ الإسلام ابن تيمية أن صلاة الجماعة شرط لصحة الصلاة، فلو صلى الرجل منفرداً بلا عذر فصلاته باطلة (صلاة لكن يرد ذلك حديث ابن عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله : ((صلاة الجماعة أفضل من صلاة الفذ بسبع وعشرين درجة)) متفق عليه (أنه أنه يدل على قبول صلاة الفذ وتقييده بالمعذور لا دليل عليه.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٦١٨، صحيح مسلم، برقم ١٥١.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٢ / ٤٥٣، كتاب المساجد ومواضع الصلاة ، باب صلاة الجماعة من سنن الهدى، برقم ٦٥٤.

<sup>(</sup>٣) الإنصاف للمرداوي ج: ٢ ص: ٢١٠، الفتاوى الكبرى ج: ٢ ص: ٤٣٠ وما بعدها، مجموع الفتاوى ج: ٢٣ ص: ٢٢٢ وما بعدها، الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ص ٦٥.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٦١٩، صحيح مسلم، برقم ٦٥٠.

ويرده أيضا قوله ﷺ: ((إذا مرض العبد أو سافر كُتِبَ له من العمل مثلُ ما كان يعمل مقيماً صحيحاً)) رواه البخاري(١).

ولصلاة الجماعة فوائد كثيرة من أهمها:

ا -أن الخطوات إلى المسجد مكتوبة محسوبة ، فكل خطوة يكتب بها حسنة ويحط بها سيئة ، يدل على ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً وفيه ((إذا توضأ الرجل فأحسن الوضوء ثم خرج إلى المسجد لا يخرجه إلا الصلاة لم يخط خطوة إلا رفعت له بها درجة وحط عنه بها خطيئة)) متفق عليه (٢) ورواه مالك في الموطأ (١).

٢- أن المسلم منذ أن يدخل المسجد لأداء صلاة الجماعة فالملائكة تستغفر له
 تقول: اللهم اغفرله اللهم ارحمه حتى ينصرف، أو يحدث، رواه البخاري مسلم (١٠).

٣- أن المأموم إذا قال: آمين ووافق تأمينه تأمين الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه، رواه البخاري ومسلم (٥).

٤- أن من غدا إلى المسجد، أو راح أعد الله لـه في الجنة نزلا<sup>(١)</sup>كلما غدا، أو راح، رواه البخاري ومسلم<sup>(٧)</sup>.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ج: ٣ ص: ١٠٩٢، كتاب الجهاد، بأب يكتب للمسافر مثل ما كان يعمل في الإقامة، برقم ٢٨٣٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٤٦٥ ، صحيح مسلم، برقم ٦٤٩.

<sup>(</sup>٣) موطأ مالك ج: ١ ص: ٣٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٣٠٥٧ ، صحيح مسلم، برقم ٦٤٩.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، برقم ٧٤٧، صحيح مسلم، برقم ٤١٠. ولفظه: (إذا أمَّنَ الإمامُ فأمنوا فإنه من وافق تأمينه تأمين الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه).

<sup>(</sup>٦) قال ابن منظور النُّزُلُ، والنُّزُلُ: هو ما يُهَيَّأُ ويعد للضيف من الإكرام إِذا نزل عليه، ويقال: إِن فلاناً لحسنُ النُّزُل أي: الضيافة. لسان العرب١١/٨٥٨.

<sup>(</sup>٧) صحيح البخاري، برقم ٦٣١، صحيح مسلم، برقم ٦٦٩.

٥-ما فيها من تعارف أهل الحي وتوادهم وتواصلهم، فإن أهل الحي يعرفون المريض والمحتاج والمتوفى بتواصلهم في المسجد فيقومون بالحقوق المشروعة لهؤلاء من الزيارة والمساعدة والتعزية.

٦- المساجد مراكز تعليم إسلامية يستفيد منها المسلم معارف كثيرة في أمور دينه:
 من صلاة، وقراءة قرآن، وسماع خطب، ودرس علمية...

٧- تعويد المسلمين على الانضباط، والطاعة ومحبة الاجتماع ويستفاد ذلك من
 متابعة الإمام في صلاة الجماعة.

### من أحكام صلاة الجماعة

#### إعادة صلاة الجماعة:

وتنقسم إلى قسمين:

الأول: إعادة الجماعة بالنسبة للمصلي حيث يصلي في مسجده مثلاً ثم يأتي إلى مسجد آخر فتقام فيه الصلاة فيستحب حينئذ إعادة الجماعة، ودليل ذلك حديث يزيد بن الأسود قال: شهدت مع رسول الله على حجته فصليت معه صلاة الصبح في مسجد الخيف فلما قضى صلاته انحرف فإذا برجلين في أخرى القوم لم يصليا فقال: ((علي بهما)) فجيء بهما ترعد فرائصهما فقال: ((ما منعكما أن تصليا معنا؟)) فقالا: يا رسول الله إنا كنا قد صلينا في رحالنا، قال: ((فلا تفعلا إذا صليتما في رحالكما ثم أتيتما مسجد جماعة فصليا معهم فإنها لكما نافلة)) رواه أحمد والنسائي والترمذي (().

وإنما يستحب ذلك مع الجماعة الراتبة، أما لو صلى في مسجده فذهب إلى مسجد آخر ووجد فيه أناساً قد فاتتهم الجماعة الراتبة فأقاموا جماعة أخرى فلا يستحب ذلك له ومثل ذلك في مساجد الطرق التي تقام فيه الجماعة عدة مرات.

والصحيح من مذهب الحنابلة لا تستحب إعادة الجماعة في صلاة المغرب(٢)؛ لأنها وتر النهار، فلو أعادها صارت شفعاً.

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ۲۰۶.

<sup>(</sup>٢) الإنصاف للمرداوي٢/٨١٨، المبدع٢٥٨، المحرر في الفقه ج: ١ ص: ٩٦، كشاف القناع ج: ١ ص: ٤٥٨.

وليس لذلك دليل يعتمد عليه بل عموم النصوص الواردة في استحباب إعادة الجماعة تشمل المغرب كما تشمل غيرها من الصلوات الخمس، وهي رواية عن أحمد (١) صححها ابن عقيل واختارها ابن قاضي الجبل وشيخنا الشيخ محمد بن عثيمين (٢).

ولا يسن قصد المساجد لإعادة صلاة الجماعة فإن ذلك لم يعرف عن سلف الأمة الأخبار.

الثاني: إعادة الجماعة في المسجد الواحد وهذه صور لها:

الأولى: أن يقام في المسجد جماعة لكل مذهب وهذا حرام لا يجوز؛ لأنه من التفرق والاختلاف المنهى عنه في الكتاب والسنة.

الثانية: أن تصلى الجماعة الراتبة ثم يأتي آخرون قد فاتتهم الجماعة الأولى فيقيمون جماعة أخرى، وهذا عمل مستحب وهو أفضل من صلاتهم فرادى، ويستدل له بقوله في شأن الرجل الذي فاتته الجماعة: ((من يتصدق على هذا فيصلي معه؟))، فقام أحد القوم فصلى مع الرجل، رواه أحمد والترمذي وحسنه.

<sup>(</sup>١) المغني ١/٤٢٦، الإنصاف للمرداوي ٢١٨/٢، المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف ٢٨٢/٤، رقم المسألة ٥٣٢.

<sup>(</sup>٢) الشرح الممتع على زاد المستقنع ٢٢١/٤.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٣ ص: 80، سنن الترمذي، برقم ٢٢٠. الحديث أيضا في سنن أبي داود، برقم ٥٧٤ وفي صحيح ابن خزيمة ج: ٣ ص: ٦٣، برقم ١٦٣٧، وفي صحيح ابن حبان ج: ٦ ص: ١٥٧، برقم ٢٣٩٧، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، وفي الأحاديث المختارة ج: ٥ ص: ٥٠ ـ ٥٠ ، برقم ١٦٧٠، وقال: إسناده حسن، وقال الزيلعي في نصب الراية ٢٧٥٠: سنده جيد، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٧١/١، برقم ٥٧٤.

وتستوي في ذلك المساجد الثلاثة وغيرها.

وإذا أقيمت الصلاة المفروضة لم يصح ممن يريد أداءها أن يبدأ في نافلة، فإن كان شرع فيها قبل الإقامة أتمها خفيفة إلا إن خاف فوات الركعة الأولى مع الجماعة فيقطعها.

وقد روى عبد الله بن مالك بن بحينة أن رسول الله ﷺ رأى رجلاً - وقد أقيمت الصلاة - يصلي ركعتين، فلما انصرف رسول الله ﷺ لاث به (() الناسُ فقال له رسول الله ﷺ: ((ألصبح أربعاً)) رواه البخارى ومسلم ()).

وعن أبي موسى أن النبي رأى رجلاً صلى ركعتي الفجر حين أخذ المؤذن يقيم فغمز النبي معلى منكبه وقال: ((ألا كان هذا قبل ذا)) رواه الطبراني أن وقال الميثمي (١) رجاله موثوقون وقال العراقي (٥): إسناده جيد.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((إذا أقيمت الصلاة فلا صلاة إلا المكتوبة)) رواه الجماعة (١) إلا البخاري.

<sup>(</sup>١) قال ابن حجر في فتح الباري ١٥٠/٢: قوله: لاث أي: أدار وأحاط. وقال ابن الأثير في النهاية في غريب الحديث ٢٧٥/٤: لاثَ به الناس أي: اجتمعوا حوله.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٦٣٢، صحيح مسلم، برقم ٧١١. واللفظ للبخاري، وأمَّا لفظ مسلم فهو: مر رسول الله 業 برجل يصلي، وقد أقيمت صلاة الصبح فكلمه بشيء لا ندري ما هو فلما انصرفنا أحطنا نقول: ماذا قال لك رسول الله 業؟ قال: قال لي: (يوشك أن يصلي أحدكم الصبح أربعا).

<sup>(</sup>٣) المعجم الصغيرج: ١ ص: ١٠٤، برقم ١٤٦.

<sup>(</sup>٤) مجمع الزوائد ج: ٢ ص: ٧٥.

<sup>(</sup>٥) تحفة الأحوذي ج: ٢ ص: ٣٩٩، نيل الأوطار ج: ٣ ص: ١٠٥.

<sup>(</sup>٦) مسند أحمد ٢٠٥٧ ، صحيح مسلم، برقم ٧١٠، سنن الترمذي، برقم ٤٢١ ، وقال: حديث حسن، سنن أبي داود، برقم ١٢٦٦ ، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٨٦٥ ، سنن ابن ماجه، برقم ١١٥١ .

وتدرك الجماعة بإدراك ركعة ؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: ((من أدرك ركعة من الصلاة مع الإمام فقد أدرك الصلاة كلها )) متفق عليه (۱).

وتدرك الركعة بإدراك الركوع؛ لحديث أبي هريرة قال: قال رسول الله يلله: (إذا جئتم إلى الصلاة ونحن سجود فاسجدوا ولا تعدوها شيئاً ومن أدرك الركعة فقد أدرك الصلاة)) رواه أبو داود(٢).

ومن دخل مسجد جماعة فوجد الإمام قد انتهى من ركوع آخر ركعة فله حالتان:

الأولى: أن يرجو إدراك جماعة أخرى يصلي معها فلا يدخل مع الإمام حينئذ؛ لأن هذه الجماعة قد فاتته فلا يدخل معها وهو يعلم أنه سيدرك الجماعة مع غيرها.

الثانية: أن لا يرجو جماعة أخرى يصلي معها فله أن يدخل مع هذه الجماعة حيث يرى كثير من العلماء أن الجماعة تدرك بإدراك تكبيرة الإحرام قبل سلام الإمام التسليمة الأولى، وهو مذهب الحنفية (٢) والشافعية (١) والخنابلة (٥).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٥٥٥، صحيح مسلم، برقم ٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود ٢٣٦/ ، كتاب الصلاة ، باب في الرجل يدر الإمام ساجدا كيف يصنع؟ ، برقم ٨٩٣ . الحديث أيضا في صحيح ابن خزيمة ٥٧/ ٥٥ ، برقم ١٦٢٢ ، وفي المستدرك على الصحيحين ١٣٣٦/ ، برقم ٧٨٣ ، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي، وحسنه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٥١/ ، برقم ٨٩٣ .

<sup>(</sup>٣) فتح القدير لابن الهمام الحنفي ٣٤٢/١، الدر المختار مع حاشيته رد المحتار ٥٩/٢.

<sup>(</sup>٤) المهذب ١٠٢/١، المجموع ١٩١/٤.

<sup>(</sup>٥) المبدع ج: ٢ ص: ٤٨، الفروع ج: ١ ص: ٥٢٣، كشاف القناع ج: ١ ص: ٤٦٠.

لكن الراجح أنها لا تدرك إلا بإدراك ركعة كما سبق (١) وهو مذهب المالكية (٢) ورواية في مذهب الحنابلة (٢) اختارها شيخ الإسلام ابن تيمية (١) وغيره من المحققين.

ومن أدرك الإمام راكعاً وأراد أن يدخل معه كبر تكبيرة الإحرام قائماً منتصباً قبل أن يهوي؛ لأن القيام مع القدرة في الفرض ركن عند أداء تكبيرة الإحرام، فإن كبر للإحرام وهو راكع انعقدت صلاته نفلاً، وإذا كبر للإحرام قائماً ثم ركع أجزأته عن تكبيرة الركوع، لكن إن كبر للركوع كان أولى وأكمل.

<sup>(</sup>١) في الصفحة السابقة.

<sup>(</sup>٢) الكافي لابن عبد البرص ٤٩، شرح أبي الحسن لرسالة ابن أبي زيد مع حاشية العدوي ٢٦٥/١، ٢٦٩.

<sup>(</sup>٣) المبدع ج: ٢ ص: ٤٨، الفروع ج: ١ ص: ٥٢٣.

<sup>(</sup>٤) الفتاوي الكبرى ٤/٢١١.

كتاب الصلاة كتاب الصلاة

# متابعة المأموم الإمام

يشرع للمأموم متابعة إمامه في أفعال الصلاة فور شروعه فيها دون أن يوافقه ؛ يدل لذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ين ((لا تبادروا الإمام (۱))، إذا كبر فكبروا، وإذا ركع فاركعوا، وإذا قال سمع الله لمن حمده، فقولوا اللهم ربنا لك الحمد، ولا ترفعوا قبله) رواه مسلم (۱).

ولا يجوز للمأموم أن يتخلف عن متابعة إمامه حتى يسبقه الإمام بركن مثل أن يركع الإمام ويرفع من الركوع قبل أن يركع المأموم فإن فعل ذلك لغير عذر، فصلاته باطلة، ومثله ما يقع فيه من يطيل سجود السجدة الأولى حتى يسجد الإمام السجدة الثانية، فإن كان تخلفه لعذر كما لو غفل عن المتابعة، أو لم يسمع انتقال الإمام، لم تبطل صلاته وعليه أن يأتي بما تخلف عنه ويتابع إمامه إلا أن يصل الإمام إلى الركن الذي هو فيه من الركعة التي تليها فإنه يتابع الإمام ويقضي ركعة كاملة بعد السلام، ولا يجوز للمأموم مسابقة إمامه في أفعال الصلاة وهي من كبائر الذنوب؛ يدل على ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على الله على الله عنه أدا رفع رأسه قبل الإمام، أن يجعل الله رأس حمار، أو يجعل الله صورته صورة حمار)) متفق عليه ("أما منه وأس حمار، أو يجعل الله صورته صورة حمار)) متفق عليه ("أسه رأس حمار، أو يجعل الله صورته صورة حمار)) متفق عليه الله الم

<sup>(</sup>۱) بدر: بَدَرْتُ إِلَى الشيء أَبْدُرُ بُدُوراً: أَسْرَعْتُ، وتَبادَرَ القومُ: أَسرعوا، وبَدَر غيره إِليه يَبْدُرُه: عاجَلَهُ؛ وبَدَرَ إِليَّ: عَجِلَ إِليَّ، واستبق، ويقال: ابْتَدَر القومُ أَمراً وتبّادَرُوهُ أَي بادَرَ بعضُهم بعضاً إليه أَيْهُمْ يَسْبِقُ إِليه فَيغْلِبُ عليه، والبادِرةُ من الكلام: التي تَسْبِقُ من الإنسان في الغضب. لسان العرب ج: ٤ ص: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ١ /٣١٠، كتاب الصلاة، باب النهي عن مبادرة الإمام بالتكبير وغيره، برقم ١٥.٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٦٥٩، صحيح مسلم، برقم ٤٢٧.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: الذي يرفع رأسه ويخفضه قبل الإمام فإنما ناصيته بيد شيطان، رواه مالك في الموطأ(١).

فإن ركع أو سجد أو رفع قبل إمامه عامداً بطلت صلاته، قال الإمام أحمد رحمه الله: "ليس لمن سبق الإمام صلاة لو كان له صلاة لرجي له الثواب ولم يخش عليه العقاب"(٢).

لكن قال المرداوي: "لا تبطل صلاته بمجرد ذلك على الصحيح من المذهب وعليه الجمهور"(٢).

وقال ابن مفلح: "الأشهر لا تبطل إن عاد إلى متابعته حتى أدركه فيه<sup>"(؛)</sup>.

أما إن سبق إمامه إلى ركوع، أو سجود، أو رفع ساهياً، أو جاهلاً، فلا تبطل صلاته لكن يلزمه أن يعود لمتابعته.

وإن سبق إمامه بركن كامل مثل أن يركع ويرفع قبل أن يركع إمامه فإن كان عالمًا ذاكراً، بطلت صلاته، وإن كان جاهلاً أو ناسياً، بطلت الركعة فقط إلا إن عاد فأتى بذلك بعد إمامه، ومثل ذلك إذا سبقه بركنين.

وإن سبق المأموم إمامه في الأقوال كقراءة الفاتحة، والتشهد ونحو ذلك، فلا بأس الا أن يكون بتكبيرة الإحرام، فلا تنعقد صلاته إذا كبر قبل إمامه وعليه أن يعيد

<sup>(</sup>۱) موطأ مالك ج: ١ ص: ٩٢، كتاب الصلاة، باب ما يفعل من رفع رأسه قبل الإمام، برقم ٢٠٨، وأخرجه الحميدي في مسنده ج: ٢ ص: ٤٣٥، برقم ٩٨٩. قال ابن عبد البر في كتابه التمهيد وأخرجه الحميدي في مسنده ج: ٢ ص: ٤٣٥ مليه فيه ورواه الدراوردي عن محمد بن عمرو عن مليح عن أبى هريرة عن النبي مرفوعا، ولا يصح إلا موقوفا بهذا الإسناد.

<sup>(</sup>٢) المغنى ١٠/١، الإنصاف ٢٣٤/٢.

<sup>(</sup>٣) الإنصاف ٢٣٤/٢.

<sup>(</sup>٤) الفروع ١/٢٧٥.

التكبير بعد تكبير الإمام، ولا يجوز أن يسلم قبل إمامه فإن فعل عامداً من غير عذر يبيح انفصاله عنه بطلت صلاته، وإن كان ساهياً، لم تبطل صلاته ولا يعتد بسلامه بل يلزمه متابعة إمامه حتى يسلم بعده.

ويتابع المأموم إمامه فيما فعله الإمام معتقداً سنيته، والمأموم يخالفه كما لو قنت في صلاة الفجر، قال ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية (١) وذكره عن الصحابة والتابعين ومن بعدهم فإن منهم من يقرأ البسملة، ومنهم من لا يقرؤها، ومنهم من يجهر بها، ومنهم من لا يجهر بها، ومنهم من لا يقبر بها، ومنهم من يقنت في الفجر، ومنهم من لا يقنت.

وكان الأئمة الأربعة ومن بعدهم من علماء المسلمين يصلي بعضهم خلف بعض مع تنازعهم في هذه المسائل المذكورة وغيرها، وقد كان الشافعي<sup>(۱)</sup> رحمه الله يرى وجوب قراءة البسملة في الصلاة ويصلي خلف المالكية الذين لا يقرؤونها، ويدل لذلك ما رواه البخاري وغيره عن النبي أنه قال: ((يصلون لكم فإن أصابوا فلكم، وإن أخطؤوا فلكم وعليهم))<sup>(۱)</sup> فجعل خطأ الإمام عليه دون المأموم.

وقال في الاختيارات: "وإذا فعل الإمام ما يسوغ فيه الاجتهاد يتبعه المأموم فيه، وإن كان هو لا يراه مثل القنوت في الفجر ووصل الوتر وإذا ائتم من يرى القنوت بمن لا يراه تبعه في تركه"(٤).

وقد استحب الإمام أحمد (٥) وغيره أن يدع الإمام ما هو عنده أفضل إذا كان فيه تأليف المأمومين، مثل أن يكون عنده فصل الوتر أفضل حيث يسلم بعد الشفع ثم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی ج: ۲۳ ص: ۹۱. ۹۲ ، الفتاوی الکبری ج: ۱ ص: ۱۷۸ ، ج: ٤ ص: ٤٣٢.

<sup>(</sup>٢) المجموع ج: ٤ ص: ٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ا /٢٤٦، كتاب الجماعة والإمامة، باب إذا لم يتم الإمام وأتم من خلفه، برقم ٦٦٢.

<sup>(</sup>٤) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ص٦٧.

<sup>(</sup>٥) الفروع ج: ٢ ص: ١٠١، الإنصاف للمرداوي ج: ٢ ص: ٤٩.

يوتر بواحدة وهو يؤم قوماً لا يرون إلا وصل الوتر، فإذا لم يمكنه أن يتقدم إلى الأفضل كانت المصلحة الحاصلة بموافقته لهم بوصل الوتر أرجح من مصلحة فصله مع كراهتهم للصلاة خلفه، وكذلك لو كان ممن يرى المخافتة بالبسملة أفضل أو الجهر بها وكان المأمومون على خلاف رأيه ففعل المفضول عنده لمصلحة الموافقة والتأليف التي هي راجحة على مصلحة تلك الفضيلة كان جائزاً حسناً.

وإذا مرض الإمام الراتب مرضاً أعجزه عن القيام في الصلاة فصلى قاعداً لم يلزم متابعته في القعود بل يصلون قياماً وإمامهم قاعد؛ لأن النبي على في مرضه الذي مات فيه صلى بالصحابة قاعداً وهم قيام كما روت ذلك أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها في حديث متفق عليه (۱).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم ٦٣٣، صحيح مسلم، برقم ٤١٨.

كتاب الصلاة

### ما يسن لإمام الجماعة فعله

يسن لإمام الجماعة التخفيف من غير إخلال بالصلاة ؛ ودليل ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي الله عنه أن النبي الله عنه أن النبي الله عنه أن النبي من قياد الله عنه الضعيف والسقيم والكبير فإذا صلى لنفسه فليطول ما شاء)) متفق عليه (۱).

والتخفيف والتطويل من الأمور الإضافية التي تختلف باختلاف أحوال الناس وعادتهم، وقد أساء قوم من الكسالي فَهْمَ هذا الحديث حتى اعتادوا في صلاتهم على قراءة آية أو آيتين.

وقد رد ذلك ابن القيم في كتابه الصلاة (٢) بكلام جيد وإن من أوضح الأدلة في ذلك قوله الله لمعاذ حين أمره أن يخفف صلاته: ((يا معاذ أفتان أنت أو فاتن ثلاث مرار فلولا صليت بسبح اسم ربك والشمس وضحاها والليل إذا يغشى فإنه يصلى وراءك الكبير والضعيف وذو الحاجة)) متفق عليه (٢).

وعن عبد الله بن عمر قال: إن كان رسول الله ﷺ ليأمرنا بالتخفيف وإن كان ليؤمنا بالصافات، رواه أحمد والنسائي(1).

وقد يعرض لإمام الجماعة ما يسن له به أن يخفف الصلاة ؛ ويدل لذلك حديث أنس عن النبي على قال: ((إني لأدخل في الصلاة وأنا أريد إطالتها فأسمع بكاء

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم ٦٧١، صحيح مسلم، برقم ٤٦٧.

<sup>(</sup>٢) الصلاة وحكم تاركها ١/ ٢٢٠ ـ ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري برقم ٦٧٣، صحيح مسلم، برقم ٤٦٥.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٢٦، سنن النسائي (المجتبى)٩٥/٢، كتاب الإمامة، باب الرخصة للإمام في التطويل، برقم ٨٢٦، وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ٢٧٢/١، برقم ٧٢٥.

الصبي فأتجوز في صلاتي مما أعلم من شدة وجد أمه من بكائه)) متفق عليه (١٠).

ويسن لإمام الجماعة أن يطول الركعة الأولى أكثر من الثانية ؛ لحديث أبي قتادة رضي الله عنه أن النبي الله كان يفعله قال أبو قتادة : فظننا أنه يريد بذلك أن يدرك الناس الركعة الأولى، رواه أبو داود (٢٠).

ويستحب انتظار داخل حتى يدرك الركوع ما لم يشق ذلك على المأمومين ؛ لأن السابق أولى بالمراعاة من اللاحق.

ويسن لإمام الجماعة في الصلاة الجهرية أن يختار قراءة الآيات التي يظن أنها تعالج مشكلات المأمومين؛ لأن الله تعالى أنزل هذا القرآن شفاء لأمراض القلوب، قسال الله تعالى: ﴿ يَنَا يُهُا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُم مَّ وَعِظَةٌ مِن رَّبِكُمْ وَشِفَآءٌ لِّمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٣).

ويسن لإمام الجماعة مراعاة ظروف المأمومين في تقديم الصلاة أو تأخيرها، فمن الشتغل جماعته بالاستعداد لحفل زواج وطلبوا منه تقديم الصلاة لذلك شرع إجابتهم ما لم يؤثر ذلك على أكثر المأمومين، ومثل ذلك ما لو اشتغلوا بتجهيز جنازة وطلبوا منه التأخير، فيشرع له ذلك ما لم يخش خروج الوقت أو يشق على بقية المأمومين.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الاختيارات: "ويلزم الإمام مراعاة المأموم إن تضرر بالصلاة أول الوقت أو آخره، وليس له أن يزيد على القدر المشروع، وينبغي

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٨٣٠، صحيح مسلم، برقم ٤٧٠.

<sup>(</sup>٢) سِنن أبي داود ٢١٢/١، كتاب الصلاة، باب ما جاء في القراءة في الظهر، برقم ٧٩٩، ٨٠٠. وصححهما الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٢٧/١، برقم ٧٩٩، ٨٠٠.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس رقم الآية ٥٧.

أن يفعل غالباً ما كان النبي ﷺ يفعله ويزيد وينقص للمصلحة كما كان النبي ﷺ يزيد وينقص أحياناً "(۱).

ويسن للإمام إذا انتهى من صلاة الجماعة أن يقبل عليهم بوجهه ؛ لأن سمرة بن جندب رضي الله عنه قال: كان النبي الله عنه الله عنه الله عنه قال: كان النبي الله عنه الله عنه

وقال ابن حجر في فتح الباري: "قيل الحكمة فيه تعريف الداخل بأن الصلاة انقضت إذ لو استمر الإمام على حاله لأوهم أنه في التشهد مثلاً، وقال الزين بن المنير: استدبار الإمام المأمومين إنما هو لحق الإمامة فإذا انقضت الصلاة زال السب"(۲).

ويستحب أن ينصرف إلى المأمومين عن يمينه ؛ لأن أنساً رضي الله عنه قال: أكثر ما رأيت رسول الله على ينصرف عن يمينه، رواه مسلم (١٠).

ولا يتعين ذلك بل يجوز أن ينصرف عن يساره ؛ لأن ابن مسعود رضي الله عنه قال: لا يجعل أحدكم للشيطان شيئاً من صلاته يرى أن حقاً عليه أن لا ينصرف إلا عن يمينه لقد رأيت النبي الله كثيرا ينصرف عن يساره ، رواه البخاري ومسلم (٥).

<sup>(</sup>١) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ص٦٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١ / ٢٩٠، كتاب صفة الصلاة، باب يستقبل الإمام الناس إذا سلم، برقم ٨٠٩.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ج: ٢ ص: ٣٣٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ج: ١ ص: ٤٩٢، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب جواز الانصراف من الصلاة عن اليمين والشمال، برقم ٧٠٨.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، برقم ٨١٤، صحيح مسلم، برقم ٧٠٧.

٢٢٦ فقه السنة الميسر

وتحصل الجماعة باثنين فأكثر؛ لحديث أبي أمامة رضي الله عنه أن النبي ﷺ رأى رجلاً يصلي وحده فقال ﷺ: ((ألا رجل يتصدق على هذا فيصلي معه؟))، فقام رجل فصلى معه فقال: ((هذان جماعة)) رواه أحمد(١١).

وإذا استأذنت المرأة لحضور صلاة الجماعة فلا يجوز لوليها أن يمنعها لكن لا يجوز لها أن تتطيب بما يلفت انتباه الرجال إليها ولا تتبرج؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: ((لا تمنعوا إماء الله مساجد الله (الله عنعوا إماء الله مساجد الله الله المحرجن وهن تفلات (الله أحمد وأبو داود (۱)).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((أيما امرأة أصابت بخوراً فلا تشهدن معنا العشاء الآخرة)) رواه مسلم (٥).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٢٥٤، المعجم الكبير للطبراني ج: ٨ ص: ٢١٢، برقم٧٨٥٧.

قال الحافظ في التلخيص ٨٢/٣: روى أحمد من طريق عبيد الله بن زحر عن علي بن يزيد عن القاسم عن أبي أمامة أن رسول الله رأى رجلا يصلي فقال: ((ألا رجل يتصدق على هذا فيصلي معه)) فقام رجل يصلي معه فقال: (هذان جماعة) هذا عندي أمثل طرق هذا الحديث لشهرة رجاله، وإن كان ضعيفا، وقد رواه الطبراني من وجه آخر عن أبي أمامة، وقال البخاري في الصلاة من صحيحه: باب اثنان فما فوقهما جماعة ثم أخرج حديث مالك بن الحويرث (فأذنا وأقيما وليؤمكما أكبركما). حديث مالك بن الحويرث في صحيح البخاري، برقم ٦٢٧، وفي صحيح مسلم، برقم ٦٧٤،

<sup>(</sup>٢) إلى هنا في صحيح البخاري، برقم ٨٥٨، وفي صحيح مسلم، برقم ٤٤٢.

<sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير في كتابه النهاية في غريب الحديث ١٩١/ : التَّفِلُ: هو الذي قدْ تَرك استعمال الطيب من التَّفَل: وهي الريح الكريهة، ومنه الحديث ولْيَخْرُجْنَ وهن تَفِلاَت أي: تاركات للطّيب.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٢ ص: ١٦، سنن أبي داود ج: ١ ص: ١٥٥، كتاب الصلاة، باب ما جاء في خروج النساء إلى المسجد، برقم ٥٦٥. وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٦٩١، برقم ٥٦٥.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم١/٣٢٨، كتاب الصلاة، باب خروج النساء إلى المساجد إذا لم يترتب عليه فتنة، وأنها لا تخرج مطيّبة، برقم٤٤٤.

وصلاة المرأة في بيتها أفضل من صلاتها في المسجد ولو كان أحد الحرمين؛ لأن النبي على قال للصحابة في المدينة: ((لا تمنعوا النساء أن يخرجن إلى المساجد وبيوتهن خير لهن )) رواه أحمد وأبو داود (۱).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٧٦، سنن أبي داود ٣٨٢/١، كتاب الصلاة، باب ما جاء في خروج النساء إلى المساجد، برقم ٥٦٧. وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٦٩/١، برقم ٥٦٧.

# موقف المأمومين

إن كان المأموم واحداً قام عن يمين الإمام ؛ لأن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال : جئت حتى قمت عن يسار رسول الله في فأخذ بيدي فأدارني حتى أقامني عن يمينه ثم جاء جبًار بن صخر فتوضأ ثم جاء فقام عن يسار رسول الله في فأخذ رسول الله بيدينا جميعا فدفعنا حتى أقامنا خلفه ، رواه مسلم (۱).

وإن كان المأموم رجلاً وامرأة صلى الرجل إلى يمين الإمام والمرأة خلفهم ؛ لحديث أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي على صلى به وبأمه أو خالته قال: فأقامني عن يمينه وأقام المرأة خلفنا، رواه أحمد ومسلم وأبو داود (٢).

وإن كان المأمومون رجلين فأكثر وقفوا خلف الإمام؛ لأن سمرة بن جندب رضي الله عنه قال: أمرنا رسول الله ﷺ إذا كنا ثلاثة أن يتقدمنا أحدنا، رواه الترمذي وقال: حديث حسن غريب والعمل على هذا عند أهل العلم (٢٠).

وعن أنس رضي الله عنه قال: صففت أنا واليتيم وراء رسول الله ﷺ، والعجوز من ورائنا فصلى لنا رسول الله ﷺ ركعتين ثم انصرف(<sup>1)</sup>.

وإن كان المكان ضيقاً جاز أن يتوسط الإمام بينهم كما فعل ابن مسعود مع الأسود بن يزيد وعمه علقمة حين صلى بهما في بيته، رواه أحمد (٥٠).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ج: ٤ ص: ٢٣٠٥، كتاب الزهد والرقاق، باب حديث جابر الطويل وقصة أبي اليسر، برقم ٣٠٠٩.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٣/ ٢٥٨، صحيح مسلم، برقم ٦٦٠، سنن أبي داود، برقم ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي ج: ١ ص: ٤٥٢. ٤٥٣، كنتاب الصلاة، باب ما جاء في الرجل يصلي مع الرجلين، برقم ٢٣٣. وضعفه الألباني في سنن الترمذي ص٥٨. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ١٤٩/، كتاب الصلاة، باب الصلاة على الحصير، برقم ٣٧٣.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ١/٤٥٩. قال ابن عبد البر في كتابه التمهيد ١/٢٦٧: هذا الحديث لا يصح رفعه، والصحيح عندهم فيه التوقيف على ابن مسعود أنه كذلك صلى بعلقمة والأسود.

وإذا صلت المرأة بالنساء وقفت في صفهن ؛ لأن ذلك قد ثبت من فعل عائشة وأم سلمة رضي الله عنهما، رواه عبد الرزاق وابن أبي شيبة والدارقطني واحتج به ابن حزم في المحلى(١).

والمرأة الواحدة إذا صلت مقتدية بإمام رجل وجب أن تقف خلفه، ولا يجوز أن تقف بجانبه ولو كان زوجها أو ابنها، وإذا صلت مقتدية بامرأة وقفت عن يمينها.

ويقف إمام العراة في وسطهم ما لم يكن هناك ما يمنعهم من رؤية عورته كحائل أو ظلمة.

ولا يجوز أن يصلي المأموم قدام الإمام فإن فعل من غير عذر فصلاته باطلة ، واختار شيخ الإسلام ابن تيمية (٢) ، وتلميذه ابن القيم (٣) أنها تصح مع العذر مثل ما إذا كان زحام فلم يمكنه أن يصلي الجمعة أو الجنازة إلا قدام الإمام فتكون صلاته قدام الإمام خيراً له من تركه الصلاة ، وقال رحمه الله في الفتاوى: "وهذا قول طائفة من العلماء وهو قول في مذهب أحمد وغيره وهو أعدل الأقوال وأرجحها وذلك ؛ لأن ترك التقدم على الإمام غايته أن يكون واجباً من واجبات الصلاة في الجماعة ، والواجبات كلها تسقط بالعذر وإن كانت واجبة في أصل الصلاة ، فالواجب في

<sup>(</sup>۱) أمَّا أثر عائشة رضي الله عنها فقد أخرجه عبد الرزاق الصنعاني في مصنفه ۱٤١/۳، برقم ٥٠٨٦، وأبو بكر ابن أبي شيبة في مصنفه ٨٩/٢، والدار قطني في سننه ٤٠٤/١، وابن حزم في كتابه المحلى ١٣٦/٣، رقم المسألة ٤٩١، وقال: إسناده كالذهب، والبيهقي في السنن الكبري١٣١/٣، وأمًّا أثر أم سلمة رضي الله عنها فقد أخرجه عبد الرزاق الصنعاني في مصنفه ١٤٠/٣، برقم ٥٠٨٢، وأبو بكر ابن أبي شيبة في مصنفه ٨٨/٢، والـدار قطني في سننه ١٥٥/١، وابن حزم في كتابه المحلى ١٣٦/٣، رقم المسألة ٤٩١، وقال: إسناده كالذهب، والبيهقي في السنن الكبري١٣١/٣.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي ج: ٢٣ ص: ٤٠٤ . ٤٠٥ ، الفتاوي الكبري ج: ٢ ص: ٤٢٨ .

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين ج: ٢ ص: ٤١.

الجماعة أولى بالسقوط، ولهذا يسقط عن المصلي ما يعجز عنه من القيام والقراءة واللباس والطهارة وغير ذلك"(١).

ولا يجوز أن يقف عن يسار الإمام مع خلو يمينه سواء كأن خلفه مأمومون أو لا ؟ لأن النبي للله المن المن عباس عن يساره أخذ برأسه فجعله عن يمينه، متفق عليه (٢٠).

وعن جابر بن عبد الله قال: قام رسول الله ﷺ ليصلي فجئت فقمت عن يساره فأخذ بيدي فأدارني حتى أقامني عن يمينه، رواه مسلم (٢٠).

ولا تصح صلاة الفذ خلف الصف لغير عذر؛ لأن النبي ﷺ قال: ((لا صلاة لمنفرد خلف الصف)) رواه أحمد (أ) وحسنه ورواه ابن ماجه (٥) وصححه البوصيري (١). وعن وابصة بن معبد رضي الله عنه أن النبي ﷺ رأى رجلاً يصلي وحده خلف الصف فأمره أن يعيد الصلاة، رواه أحمد وأبو داود والترمذي (٧) وحسنه.

واستدل شيخ الإسلام (^)بصحة الصلاة خلف الصف مع العذر بأن جميع واجبات الصلاة تسقط بالعجز وبقوله تعالى: ﴿فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ ﴿ (\*).

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ٢٣ ص: ٤٠٤ . ٤٠٥ ، الفتاوي الكبري ج: ٢ ص: ٤٢٨ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم١٢٨، صحيح مسلم، برقم ٧٦٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه، برقم٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) مسند الإمام أحمد ٢٣/٤.

<sup>(</sup>٥) سنن ابن ماجه ٣١٨/١، كتاب إقامة الصلاة، باب صلاة الرجل خلف الصف وحده، برقم ١٠٠٣.

<sup>(</sup>٦) في مصباح الزجاجة ج: ١ ص: ١٢٢، برقم ٣٦٥، قال في تحفة الأحوذي٢٠/٢: إسناده حسن روى الأثرم عن أحمد أنه قال: حديث حسن، قال ابن سيد الناس: رواته ثقات معروفون، وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه ١٦٥/١، برقم ١٠٠٣.

<sup>(</sup>٧) مسند أحمد ٢٢٨/٤، سنن أبي داود، برقم ٦٨٢، سنن الترمذي، برقم ٢٣٠. الحديث: صححه المحدث الألباني في إرواء الغليل ٣٢٣/٢، برقم ٥٤١.

<sup>(</sup>۸) مجموع الفتاوی ج: ۲۱ ص: ۲۲۸.

<sup>(</sup>٩) سورة التغابن من الآية رقم١٦.

ولا يجوز لمن وقف خلف الصف وحده أن يجذب رجلاً من الصف ليقف معه ؛ لما فيه من إزعاج المجذوب وفتح فرجة في الصف يتحرك بسببها نصفه حتى يقفلها.

وما رواه الطبراني والبيهقي (۱) في حديث وابصة أن النبي على قال للذي صلى خلف الصف: ((ألا دخلت معهم أو جررت رجلاً)) قال فيه الحافظ ابن حجر في التلخيص (۱): فيه السري بن إسماعيل وهو متروك.

والسنة في ترتيب المصلين إذا أقيمت الصلاة وهم حاضرون أن يلي الإمام الرجال البالغون، ثم الصبيان، ثم تصف النساء خلفهم، لكن إن كان في اجتماع الصبيان ما يسهل عليهم العبث والتشويش في المسجد فرقوا في الصف بين الرجال؛ لأن درء المفاسد مقدم على جلب المصالح.

ولا يقام الصبي من مكان سبق إليه في المسجد ليصلي فيه بالغ ؛ لأن النبي على الله عنه أن يقيم الرجل أخاه من مكانه ثم يجلس فيه ، رواه البخاري ومسلم (٦٠).

ولا يخالف ذلك ما ثبت عن النبي الله على حين قال: ((ليلني منكم أولوا الأحلام والنهى)) رواه مسلم (1)، فإن معنى هذا الحديث حث هؤلاء على أن يتقدموا إلى المجيء للمسجد لا أن يقيموا غيرهم من الصف الأول ليجلسوا فيه.

<sup>(</sup>۱) المعجم الكبيرج: ٢٢ ص: ١٤٥، برقم ٣٩٤، سنن البيهقي الكبرى ج: ٣ ص: ١٠٥، برقم ٢٩٩٠ المعجم الكبيري ج: ٣ ص: ١٠٥، برقم

<sup>(</sup>٢) التلخيص الحبيرج: ٢ ص: ٣٧، برقم ٥٨٣، وانظر خلاصة البدر المنيرج: ١ ص: ١٩٣، برقم ٦٧١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٥٩١٤، صحيح مسلم، برقم ٢١٧٧.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ١ /٣٢٣، كتاب الصلاة، باب تسوية الصفوف وإقامتها وفضل الأول فالأول منها والازدحام على الصف الأول والمسابقة إليها وتقديم أولي الفضل وتقريبهم من الإمام، برقم ٤٣٢.

# الأعذار في ترك الجماعة

يسقط وجوب الجماعة عن الرجل المسلم المكلف أحد الأعذار التالية:

أولاً: المرض الذي يمنع من الذهاب إلى المسجد أو يلحقه منه مشقة ؛ ويدل لذلك قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَجٌ ﴾ (١).

ولما مرض النبي ﷺ تخلف عن الجماعة(١٠).

ثانياً: أن يخاف ضياع ماله، أو مال أو عمل أوكل إليه حراسته والمحافظة عليه؛ لما في ذلك من انشغال قلبه عن الصلاة.

ثالثاً: أن يخاف على نفسه ضررا كمن في طريقه إلى المسجد كلب عقور، أو قاطع طريق، أو ريح شديدة باردة، أو مطر شديد، أو يخاف موت قريبه وهو غير حاضر كمن احتضر أبوه وخاف أن تخرج روحه وهو في المسجد وأحب أن يبقى عنده ؛ ليلقنه الشهادة، أو احتاج إليه مريض يشق عليه فراقه.

رابعاً: أن يخاف فوات رفقة في سفر لما في الذهاب إلى الجماعة من انشغال القلب بخوف الفوات.

خامساً: غلبة النعاس التي تذهب خشوعه في الصلاة وتجعله لا يعي ما يقول من أذكار الصلاة لقوله على: ((إذا نعس أحدكم في الصلاة فليرقد حتى يذهب عنه النوم

<sup>(</sup>١) سورة الفتح من الآية ١٧.

<sup>(</sup>۲) يدل على ذلك ما رواه البخاري بسنده عن أبي موسى رضي الله عنه قال: مرض النبي الشي الشي الله عنه قال: مرض النبي الناس مرضه فقال: (مروا أبا بكر فليصل بالناس) قالت: عائشة إنه رجل رقيق إذا قام مقامك لم يستطيع أن يصلي بالناس، قال: (مروا أبا بكر فليصل بالناس) فعادت، فقال: (مري أبا بكر فليصل بالناس، فإنكن صواحب يوسف) فأتاه الرسول، فصلى بالناس في حياة النبي الله صحيح البخاري المحامة والإمامة، باب أهل العلم والفضل أحق بالإمامة، برقم ٦٤٦. وهو في صحيح مسلم، برقم ٨١٤. وقال في المرة الثالثة (مروا أبا بكر فليصل بالناس).

كتاب الصلاة كتاب

فإن أحدكم إذا صلى وهو ناعس لعله يذهب يستغفر فيسب نفسه)) رواه البخاري ومسلم(١).

سادساً: مدافعة الأخبثين، وغازات البطن لما في ذلك من المضرة وانشغال القلب عن الخشوع؛ ولقوله روا الله عضرة الطعام ولا هو يدافعه الأخبثان) رواه أحمد ومسلم (٢).

وقال أبو الدرداء: من فقه الرجل إقباله على حاجته حتى يقبل على صلاته وقلبه فارغ. رواه البخاري<sup>(۲)</sup>.

وليس من مدافعة الأخبثين ما يجده المسلم عند الأذان أو بعده من حاجة طارئة فإن ذلك من الوسوسة غالبا حيث لم يجد ذلك إلا عند تهيؤه للصلاة ؛ ليشغله الشيطان بطول مكث عند قضاء الحاجة حتى تفوته صلاة الجماعة.

سابعاً: حضور طعام يحتاج إليه ويتمكن من تناوله ؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قال: قال رسول الله على: ((إذا وضع العشاء، وأقيمت الصلاة، فابدؤوا بالعشاء)) متفق عليه (1).

ثامناً: إذا كان الإمام يقصّر في أداء واجبات الصلاة كمن يسرع سرعة زائدة لا يتمكن معها المأموم من أداء الواجبات أو كان يلحن في قراءة الفاتحة لحناً يحيل المعنى ولم يقبل النصح والتوجيه، فيجوز للمأموم أن يترك صلاة الجماعة معه لكن تجب عليه الجماعة في مسجد آخر يسمع أذانه، فإن لم يكن هناك مسجد آخر صلى وحده.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٢٠٩، صحيح مسلم، برقم ٧٨٦.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٦ ص: ٤٣، صحيح مسلم، برقم ٥٦٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري / ٢٣٨، كتاب الجماعة والإمامة، باب إذا حضر الطعام وأقيمت الصلاة، رقم الباب ١٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٦٤٠، صحيح مسلم ، برقم ٥٦٠.

٢٣٤ فقه السنة الميسر

تاسعاً: من كان معه رائحة أو مرض يتأذى منه الجماعة في المسجد أو من يجاوره في صلاة الجماعة كمن أكل ثوماً أو بصلاً أو كراثاً أو كانت به رائحة منتنه لم يستطع إزالتها، فعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((من أكل البصل والثوم والكراث فلا يقربن مسجدنا فإن الملائكة تتأذى بما يتأذى به بنو آدم)) متفق عليه (۱).

ومن طبخ هذه البقول حتى يذهب ريحها وأكلها لم تمنعه من الذهاب للمسجد، ولا يجوز أكل ذات الرائحة الكريهة ليتحيل به على إسقاط الجماعة.

ويدل للمريض بمرض معد حديث الشريد بن سويد رضي الله عنه قال: كان في وفد ثقيف رجل مجذوم فأرسل إليه النبي ﷺ: ((إنا قد بايعناك فارجع)) رواه مسلم (۲)، وقوله ﷺ: ((لا يَحُلُّ الممرض على المصح وليحلل المصح حيث شاء)) فقالوا: يا رسول الله وما ذاك؟ فقال: ((إنه أذى)) رواه مالك (۲) في الموطأ.

فإن طرأ في أثناء صلاة الجماعة ما يعذر به في تركها أتمها خفيفة إن أمكن ؛ لقصة الصحابي الذي انفرد عن معاذ حين أطال الصلاة ، فقد روى بريدة الأسلمي أن معاذ

قال ابن عبد البر في التمهيد ١٨٨/٢٤: الحديث من بلاغات مالك هكذا رواه يحيى، وتابعه قوم، والحديث محفوظ لأبي هريرة عن النبي رضي من وجوه كثيرة صحاح من حديث ابن شهاب وغيره، وليس عند مالك فيه غير ما في الموطأ... ولم يرو هذا الحديث أحد من ثقات أصحاب مالك.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٨١٥، صحيح مسلم، برقم ٥٦٤. واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ١٧٥٢/٤، كتاب السلام، باب اجتناب المجذوم ونحوه، برقم ٢٢٣١.

<sup>(</sup>٣) موطأ مالك ٩٤٦/٢، كتاب العين، باب عيادة المريض والطيرة.

قال الإمام البيهقي في سننه الكبرى ٢١٧/٧: هذا الحديث غريب بهذا الإسناد... وقد روى البخاري بسنده عن أبي هريرة قال: إن رسول الله ﷺ قال: (لا عدوى) قال أبو سلمة بن عبد الرحمن سمعت أبا هريرة عن النبي ﷺ قال: (لا توردوا الممرض على المصح). صحيح البخاري، برقم ٥٤٣٩، وأيضا أخرجه مسلم في صحيحه، برقم ٢٢٢١.

ابن جبل صلى بأصحابه العشاء فقرأ فيها اقتربت الساعة فقام رجل من قبل أن يفرغ فصلى وذهب فقال له معاذ: قولاً شديداً فأتى النبي وعندر إليه قال: إني كنت أعمل في نخلي وخفت على الماء، فقال رسول الله وضعاها ونحوها من السور)) رواه أحمد (١) بإسناد صحيح (٢).

والأعذار السابقة يعذر بها المسلم في ترك الجمعة كما عذر بها في ترك الجماعة، مع أن أمر الجمعة أشد لعدم تكررها؛ ولأن الجمعة لا بدل لها فمن فاتته مع المسلمين صلاها ظهراً.

وينبغي أن نعلم أن كثيراً من الأعذار التي يتعلق بها المتهاونون بصلاة الجماعة لا تصح ولا يعذرون بسببها ومنها:

1- كراهية الإمام، فإن بعض الجماعة يكره الإمام لأمر من أمور الدنيا فينقطع عن الصلاة في المسجد بحجة أنه لا يريد الصلاة خلف إمام يكرهه، وهذا خطأ فإن الكراهة الدنيوية لا يجوز أن تفرق بين المسلمين، بل إن الكراهة الدينية لم يجعلها النبي على عذراً لترك الجماعة، فقد ثبت عنه الله أنه قال: ((صلوا خلف كل بروفاجر))(1).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٣٥٥.

<sup>(</sup>٢) منتقى الأخبار مع شرحه نيل الأوطار ج: ٣ ص: ١٧٧.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ١٦٢/١، كتاب الصلاة، باب إمامة البر والفاجر، برقم ٥٩٤، سنن البيهقي الكبرى ج: ٤ ص: ١٩، برقم ٦٦٢٣. قال ابن حجر في التلخيص ٣٥/٢: منقطع... ونقل ابن الجوزي عن أحمد أنه سئل عنه فقال ما سمعنا بهذا. وقال ابن الملقن في خلاصة البدر المنيرا /١٩٢: ضعيف.

قال الإمام الشوكاني في نيل الأوطار ٢٩/١: وحديث صلوا خلف كل بر وفاجر ونحوهما ضعيفة أيضا، ولكنها متأيدة بما هو الأصل الأصيل، وهو أن من صحت صلاته لنفسه صحت لغيره، فلا ننتقل عن هذا الأصل إلى غيره إلا لدليل ناهض...

فقه السنة الميسر

ومثل ذلك كراهية مؤذن المسجد وبعض جماعته.

٧- أنه يمكن أن يقيم الجماعة في بيته فيصلي مع زوجته وولده وخدمه وهذا خطأ؛ لأن المقصود جماعة المسجد التي هي من شعائر هذا الدين العظيمة وهي من مظاهر اجتماع المسلمين، ولو كان هذا العذر صحيحاً ما صلى أحد في المسجد؛ لأن كل بيت يضم اثنين فأكثر ويمكن منهما تكوين جماعة يسقط بها وجوب الجماعة كما يزعم هذا المتهاون، وقد قال : ((من سمع النداء فلم يجب فلا صلاة له إلا من عذر)) رواه أبو داود وابن ماجه(1).

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، برقم ٥٥١، سنن ابن ماجه، برقم ٧٩٣، وهو في صحيح ابن حبان ج: ٥ ص: ٤١٥ برقم ٢٠٦٤، برقم ٢٠٦٤، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، وصححه ابن حزم في المحلى ١٩١/٤، وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه ١٣٢/١، برقم ٧٩٣.

كتاب الصلاة كتاب المسلاة

## صلاة المريض

المريض من اعتلت صحته ولو باختياره، ولا تسقط الصلاة بالمرض ما دام معه عقل، لكن ما عجز عنه سقط عنه ولزمه أن يأتي منه ما استطاع، يدل على ذلك قول الله تعالى: ﴿ فَأَتَّقُواْ اللهُ مَا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (١) وقول ه تعالى: ﴿ فَأَتَّقُواْ اللهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ (١).

وعن عمران بن حصين رضي الله عنه قال: كانت بي بواسير فسألت النبي على عن الصلاة فقال: ((صل قائماً فإن لم تستطع فقاعداً فإن لم تستطع فعلى جنب)) رواه الجماعة (") إلا مسلماً، وزاد فيه النسائي: ((فإن لم تستطع فمستلقياً لا يكلف الله نفساً إلا وسعها)).

ومن قدر على صلاة الفرض قائماً لزمه ذلك، أما النافلة فتجوز من قاعد مع القدرة لكن له أجر نصف القائم، فإن لم يستطع القيام صلى قاعداً متربعاً، وكذلك لو استطاع لكن بمشقة تذهب خشوعه في الصلاة، وإن افترش حال قعوده أو احتبى جاز ذلك ؛ لأن قوله ﷺ: ((فإن لم تستطع فقاعداً)) يشمل جميع ذلك.

ومن عجز عن الركوع والسجود صلى قائماً وأوماً بالركوع وهو قائم ثم جلس وأوماً بالسجود وهو جالس.

فإن عجز عن الصلاة قاعداً صلى على جنبه الأيمن أو الأيسر يختار أيسرهما عليه، لقوله ﷺ: ((فإن لم تستطع فعلى جنب)) ولم يبين أي الجنبين فرجع الاختيار إليه.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة من الآية ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) سورة التغابن من الآية ١٦.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٤ ص: ٤٢٦، صحيح البخاري، برقم ١٠٦٦، سنن الترمذي، برقم ٣٧٢، سنن أبي داود، برقم ٩٥٢.

فإن تساوى الجنبان فالجنب الأيمن أفضل؛ لأن النبي الله كان يعجبه التيمن في تنعله وترجله وطهوره وفي شأنه كله، متفق عليه (١١).

فإن صلى المريض العاجز عن القعود مستلقياً ورجلاه إلى القبلة صح، ومن قدر على على قيام وقعود وعجز عن ركوع وسجود أوماً بركوع قائماً وأوماً بسجود قاعداً.

ومن عجز عن حركة الركوع والرفع منه والسجود والرفع منه أوماً برأسه إيماء بحسب حاله.

فإن عجز عن ذلك سقطت عنه أفعال الصلاة وأتى بما يستطيع من الأقوال فيها وأومأ بطرفه للانتقال.

فإن عجز عن الأفعال والأقوال سقطت عنه الصلاة، اختار ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، بل إنه يرى أنها تسقط ولو قدر أن يومئ بعينه، وحكى ذلك رواية عن أحمد وهو قول أبى حنيفة (٢).

ومن منعه الطبيب المسلم من ركوع أو سجود أو قيام سقط ذلك عنه وأتى بما لم عنعه منه.

ويجب طاعة الطبيب فيما يعلم المضرة أو يظنها بمخالفته ؛ لأن المسلم يحرم عليه أن يضر نفسه أو غيره كما قال تعالى: ﴿ وَلَا تَقْتُلُوۤا أَنفُسَكُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴿ وَلَا تَقْتُلُوۤا أَنفُسَكُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَسِيرًا ﴾ (٢).

ومن صُلب فلم يستطع الركوع والسجود صلى على حسب حاله وأومأ بركوعه وسجوده، وكذلك لو حُبس قاعداً أو مضطجعاً سقط عنه ما عجز عنه وأوما برأسه عنه.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١٦٦، صحيح مسلم ، برقم ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية للبعلى ص ٦٩.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء من الآية ٢٩، والآية ٣٠.

ومن أدركته الصلاة في الطائرة ولم يجد محلاً يصلي فيه وليست الصلاة مما تجمع إلى ما بعدها صلى على حسب قدرته، فإن استطاع أن يصلي بقيام وركوع ورفع منه ولم يستطع السجود سقط عنه وأشار إليه.

ومن اضطر لصلاة الفرض في السيارة فعل وسقط عنه ما عجز عنه من الأركان وأومأ إليه، فقد روى أحمد والترمذي<sup>(۱)</sup> عن يعلى بن أمية رضي الله عنه قال: انتهى النبي الله عضيق هو وأصحابه وهو على راحلته والسماء فوقهم والبلة من أسفل منهم فحضرت الصلاة فأمر المؤذن فأذن وأقام ثم تقدم النبي فصلى بهم يومئ إيماء يجعل السجود أخفض من الركوع، وقال الترمذي<sup>(۱)</sup>: العمل عليه عند أهل العلم.

ولا تصح صلاة الفريضة في السفينة قاعداً وهو قادر على القيام لاتساع المكان وسهولة الحركة، لكن إن لم يستطع ذلك لشدة حركة السفينة مع الموج أو نحو ذلك صلى قاعداً.

ومن منعه عدو كافر من الصلاة وخاف على نفسه صلى على حسب حاله وسقط عنه ركوع وسجود وأومأ إليهما إن كان لا يشعر به أحد، فإن خاف من الإيماء والقراءة سقط عنه ذلك وصلى بالنية لقوله تعالى: ﴿فَاَتَّقُوا اللَّهَ مَا اَسْتَطَعْتُمْ ﴾ (٢) وقوله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (١).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٤ ص: ۱۷۳، سنن الترمذي، برقم ٤١١. وأخرجه البيهةي في سننه الكبرى ٢/ ٧، برقم ٢٠٥٦، وقال: في إسناده ضعف ولم يثبت من عدالة بعض رواته ما يوجب قبول خبره ويحتمل أن يكون ذلك في شدة الخوف، وقال ابن حجر في التلخيص ٢١٢/١: قال عبد الحق: إسناده صحيح، وقال النووى: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي، ج: ٢ ص: ٢٦٨.

<sup>(</sup>٣) سورة التغابن من الآية ١٦.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة من الآية ٢٨٦.

ومن منعه المرض أو السفر أو الخوف عن أداء الصلاة على الوجه المعتاد فأداها حسب حاله لم ينقص أجره لذلك ؛ لأن أبا موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ((إذا مرض العبد، أو سافر، كُتِبَ له مِثْلُ ما كان يعمل صحيحاً مقيماً )) رواه البخارى(۱).

وقد سئل شيخ الإسلام ابن تيمية عن رجل شيخ كبير وقد انحلت أعضاؤه لا يستطيع أن يأكل أو يشرب ولا يتحرك ولا يستنجي بالماء وإذا سجد ما يستطيع الرفع فكيف يصلي؟ فأجاب رحمه الله: "أما الصلاة فإنه يفعل ما يقدر عليه ويصلي قاعداً إذا لم يستطع القيام، ويؤمئ برأسه إيماء بحسب حاله، وإن سجد على فخذه جاز، ويمسح بخرقة إذا تخلى، ويوضئه غيره إذا أمكن، ويجمع بين الصلاتين فيوضئه في آخر وقت الظهر فيصلي الظهر والعصر بلا قصر، ثم إذا دخل وقت المغرب صلى المغرب والعشاء، ويوضئه الفجر فإن لم يستطع الصلاة قاعداً صلى على جنبه ووجهه إلى القبلة، وإن لم يكن عنده من يوضئه أو ييممه صلى على حسب حاله سواءً كان على قفاه ورجلاه إلى القبلة أو على جنبه ووجهه إلى القبلة، وإن لم يكن عنده من يوجهه الى القبلة وإن لم يكن

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري١٠٩٢/٣، كتاب الجهاد، باب يكتب للمسافر مثل ما كان يعمل في الإقامة، برقم ٢٨٣٤.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ج: ۲۶ ص: ۵.٦.

#### صلاة المسافر

يسن للمسافر أن يقصر الصلاة الرباعية ، ولقد أجمعت الأمة على ذلك (١) وسند الإجماع سنة النبي الله الفعلية ، والقولية ، وقال ابن عمر رضي الله عنهما : صحبت النبي الله فكان لا يزيد في السفر على ركعتين وأبا بكر وعمر وعثمان كذلك ، متفق عليه (٢).

وعن يعلى بن أمية قال: قلت لعمر بن الخطاب: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَقْصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوٰةِ إِنْ خِفْتُمْ أَن يَفْتِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ (") فقد أمن الناس! فقال: عجبت مما عجبت منه فسألت رسول الله على عن ذلك فقال: ((صدقة تصدق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته)) رواه الجماعة (أ) إلا البخاري. وقال على الأهل مكة زمن الفتح: ((أتموا صلاتكم فإنا قوم سفر)) (ه).

وقال ابن القيم في زاد المعاد: "كان هديه الله يقصر الصلاة الرباعية فيصليها ركعتين من حين يخرج مسافراً إلى أن يرجع إلى المدينة، ولم يثبت عنه أنه أتم الرباعية

<sup>(</sup>١) المغنى لابن قدامة ١٠٤/٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٠٥١، صحيح مسلم، برقم ٦٨٩. واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء من الآية ١٠١.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ١ ص: ٢٥، صحيح مسلم، برقم ٢٨٦، سنن الترمذي، برقم ٣٠٣٤، وقال: هذا حديث حسن صحيح، سنن أبي داود، برقم ١١٩٩، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٤٣٣، سنن ابن ماجه، برقم ١٠٦٥.

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود، برقم ١٢٢٩، سنن الترمذي، برقم ٥٤٥، وقال: هذا حديث حسن صحيح. وقال الحافظ في التلخيص ٢٨٢٦: حسنه الترمذي، وعلي بن زيد بن جدعان ضعيف، وإنما حسن الترمذي حديثه لشواهده ... وضعفه الألباني في ضعيف سنن أبي داود ص ١٢٢٩/٩٤. وقال ابن حجر في الدراية في تخريج أحاديث الهداية ١٢٢/١: صححه الترمذي...

في سفر البتة، وأما حديث عائشة أنه ﷺ كان يقصر في السفر ويتم ويفطر ويصوم (١) فلا يصح، وسمعت شيخ الإسلام ابن تيمية يقول: هو كذب على رسول الله ﷺ (٢٠).

وذهب جماعة من الصحابة والتابعين وعلماء السلف إلى وجوب القصر في السفر، وهم: عمر، وعلي، وجابر، وابين عمر، وابين عباس، وعمر بين عبدالعزيز، والحسن، وقتادة، وحماد بين أبي سليمان (٦)، ومالك بين أنس (١٠)، والحنفة (٥).

والسفر المبيح للقصر هو ما عدّه العرف سفراً من غير تقييد بمسافة ؛ لأن التحديد يحتاج إلى توقيف وليس في ذلك قول لمن يقتدى به فنرجع إلى العرف وهو من أدلة الشرع فيما لم يرد له حد في النصوص.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "وتقصر الصلاة في كل ما يسمى سفراً سواءً قل أو كثر ولا يتقدر بمدة وهو مذهب الظاهرية، ونصره صاحب المغني فيه، وسواءً كان مباحاً أو محرماً ونصره ابن عقيل في موضع "(1). وقرر شيخ الإسلام قاعدة نافعة وهي: "أن ما أطلقه الشارع بعمل يطلق مسماه ووجوده ولم يجز تقديره وتحديده بمدة "(۷).

وصلاة السفر ركعتان تمام لا قصر، قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: "صلاة السفر ركعتان، وصلاة الخمعة السفر ركعتان، وصلاة الجمعة

<sup>(</sup>١) سنن الدارقطني ج: ٢ ص: ١٨٩، وقال: طلحة بن عمرو ضعيف.

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد ٢/٤٦٤.

<sup>(</sup>٣) المغني١٢٢/٣، المجموع ٢٨٣/٤، نيل الأوطار ٢٣٩/٣.

<sup>(</sup>٤) الكافي لابن عبد البر ص٦٧.

<sup>(</sup>٥) الدر المختار مع حاشيته رد المحتار ١٢٣/٢.

<sup>(</sup>٦) الفتاوي الكبرى ج: ٤ ص: ٤٣٤.

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق، الاختيارات الفقهية للبعلي ص٦٩.

ركعتان تمام من غير قصر على لسان محمد الله" رواه أحمد، والنسائي، وابن ماجه (۱).

وعن عائشة أم المؤمنين قالت: فرض الله الصلاة حين فرضها ركعتين ركعتين في الحضر والسفر فأقرت صلاة السفر وزيد في صلاة الحضر، رواه البخاري ومسلم (٢).

وإذا أتم مسافر فصلى أربعاً، بطلت صلاته عند بعض العلماء منهم حماد ابن أبي سلمان (٢).

وقال أبو حنيفة: تبطل إن لم يقعد في التشهد في الثانية، فإن قعد تم فرضه ولكنه أساء، والأخريان نفل<sup>(1)</sup>.

وقال مالك: يعيد ما دام في الوقت (٥)، وقيل: الإتمام مكروه قال أحمد: لا يعجبني الإتمام (١) واختار الكراهة شيخ الإسلام ابن تيمية (٧) وتلميذه ابن مفلح (٨).

ويبدأ القصر إذا فارق عامر قريته ؛ لأن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: صليت الظهر مع النبي على بالمدينة أربعا والعصر بذي الحليفة ركعتين، متفق عليه (١).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ج: ١ ص: ٣٧، سنن النسائي، برقم ١٤٢٠، سنن ابن ماجه، برقم ١٠٦٣.

الحديث: صححه الألباني في صحيح سنن النسائي ١٤٥٧، برقم ١٤١٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٣٤٣، صحيح مسلم، برقم ٦٨٥.

<sup>(</sup>٣) المغنى ١٢٢/٣ ، رقم المسألة ٢٧١.

<sup>(</sup>٤) الدر المختار مع حاشيته رد المحتار ١٢٨/٢.

<sup>(</sup>٥) الكافي لابن عبد البر ص٦٧.

<sup>(</sup>٦) المغنى ١٢٥/٣ ، رقم المسألة ٢٧٢.

<sup>(</sup>٧) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية للبعلي ص ٦٩.

<sup>(</sup>٨) الفروع ج: ٢ ص: ٥٠.

<sup>(</sup>٩) صحيح البخاري، برقم ١٠٣٩، صحيح مسلم، برقم ٦٩٠.

وعن علي بن ربيعة الأسدي قال خرجنا مع علي ونحن ننظر إلى الكوفة فصلى ركعتين، ثم رجع فصلى ركعتين وهو ينظر إلى القرية فقلنا له: ألا تصلي أربعا؟ قال: حتى ندخلها، رواه عبد الرزاق(١١).

ولا يشترط مجاوزة المزارع التابعة للقرية بعيداً عنها، ومتى كان المطار أو الميناء تابعاً لمساكن المدينة لم يجز القصر فيه، وإن كان منفصلاً عنها جاز القصر فيه.

ومتى اتصلت مدينتان قصر إذا فارق مدينته، ومن سمع الأذان وهو مقيم ثم سافر جاز له القصر.

وإذا ائتم مسافر بمقيم أتم، وكان ابن عمر إذا سافر وصلى مع إمام مقيم صلى أربعا، وإذا صلى وحده صلى ركعتين، رواه مسلم (٢)، وقال ابن عباس: تلك سنة أبي القاسم رواه أحمد (٢) وصححه الألباني (٤).

وإذا كبر المسافر ولم ينو القصر قصر؛ لأن الأصل في صلاة المسافر القصر، قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوى: "وهو الصحيح الذي تدل عليه سنة النبي النه كان يقصر بأصحابه ولا يعلمهم قبل الدخول في الصلاة أنه يقصر ولا يأمرهم بنية القصر ... وكذلك لما جمع بهم لم يعلمهم أنه جمع قبل الدخول بل لم يكونوا

<sup>(</sup>۱) مصنف عبد الرزاق ج: ۲ ص: ٥٣٠، برقم ٤٣٢١ ، وهو في سنن البيهقي الكبرى ج: ٣ ص: ١٤٦، برقم ٥٣٣٥. قال ابن حجر في كتابه تغليق التعليق ٢/ ٤٢١: إسناده صحيح. وذكره البخاري في صحيحه تعليقا من غير سند فقال: وخرج علي فقصر وهو يرى البيوت، فلما رجع قيل له: هذه الكوفة، قال: لا، حتى ندخلها. صحيح البخاري ١/٣٦٩، كتاب تقصير الصلاة، باب يقصر إذا خرج من موضعه، رقم الباب ٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ١ /٤٨٢، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب قصر الصلاة بمني، برقم ٦٩٤، وهو في مصنف ابن أبي شيبة ج: ٣ ص: ٢٥٦، برقم ١٣٩٧٨.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٢١٦/١.

<sup>(</sup>٤) في إرواء الغليل ٢١/٣، برقم ٥٧١.

يعلمون أنه يجمع حتى يقضي الصلاة الأولى، فُعلم أيضاً أن الجمع لا يفتقر إلى أن ينوي حين الشروع في الأولى كقول الجمهور والمنصوص عن أحمد يوافق ذلك"(١).

والجمع بين الظهرين والعشاءين سنة ثابتة عن الرسول الله إذا جد به السير، رواها البخاري ومسلم(1) عن ابن عمر.

وجمع النبي على بين الظهر والعصر بعرفة وبين المغرب والعشاء في مزدلفة ، رواه مسلم (٣) وغيره عن جابر بن عبد الله.

ويجوز الجمع لمريض يلحقه بتركه مشقة ومع الحاجة في مطر شديد أو ريح باردة ؛ لما روى نافع أن ابن عمر أذن بالصلاة في ليلة ذات برد وريح ثم قال: ألا صلوا في الرحال، ثم قال: إن رسول الله كان يأمر المؤذن إذا كانت ليلة ذات برد ومطر يقول: ((ألا صلوا في الرحال)). متفق عليه (3).

ويجوز الجمع للمستحاضة ومن يشق عليه أداء الصلاة في وقتها كمن ينزل بئر يحفرها، أو يدخل لإجراء عملية تستغرق عليه وقت الصلاة.

قال في الاختيارات: "وأوسع المذاهب في الجمع مذهب أحمد فإنه جوز الجمع إذا كان له شغل كما روى النسائي (٥) ذلك مرفوعاً إلى

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۶ ص: ۲۱.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٠٥٥، صحيح مسلم، برقم ٧٠٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم١/١٨٩٠ كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ، رقم الحديث:١٢١٨.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٦٣٥، صحيح مسلم، برقم ٦٩٧.

<sup>(</sup>٥) روى النسائي بسنده عن جابر بن زيد عن ابن عباس أنه صلى بالبصرة الأولى (الظهر) والعصر، ليس بينهما شيء، والمغرب والعشاء ليس بينهما شيء، فعل ذلك من شُغْل، وزعم ابن عباس أنه صلى مع رسول الله بالملدينة الأولى (الظهر) والعصر ثمان سجدات (ركعات) ليس بينهما شيء. سنن النسائي (المجتبى) ٢٨٦/١، كتاب المواقيت، باب الوقت الذي يجمع فيه المقيم، برقم ٥٩٠. الحديث: صححه الألباني في صحيح سنن النسائي ١٩٧/١، برقم ٥٩٥.

النبي ﷺ"(۱).

والأفضل في الجمع الأرفق من تقديم أو تأخير، فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كان النبي الله عنه قال: كان النبي الله إذا ارتحل قبل أن تزيغ الشمس، أخر الظهر إلى وقت العصر، ثم يجمع بينهما، وإذا زاغت، صلى الظهر ثم ركب، رواه أحمد، والبخاري، ومسلم، وأبو داود (۱).

(١) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية للبعلي ص٧٠، وانظر الإنصاف للمرداوي ٣٣٦/٢

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ۲۳۰/۱۰۰ ، صحيح البخاري، برقم ۱۰٦۰، صحيح مسلم، برقم ۷۰۶، سنن أبي داود، برقم ۱۲۱۸، وهو في سنن النسائي (المجتبى)، برقم ۵۸٦.

## صلاة الخسوف

المراد بصلاة الخوف صلاة الفريضة في وقت الخوف، فإن الخوف عذر يبيح للمصلي تغيير حركات الصلاة وصفتها ويسقط بعض واجباتها، وهي مشروعة بالكتاب الكريم والسنة النبوية المطهرة.

وقد ورد ذكر صفات صلاة الخوف في السنة النبوية على خمسة أوجه:

الصفة الأولى: أشهرها عن صالح بن خوَّات عمن صلى مع النبي على يوم ذات الرقاع (٢٠) صلاة الخوف أن طائفة من أصحاب النبي على صفت معه، وطائفة وجاه

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية رقم ٢٣٨ - ٢٣٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء برقم الآية ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) غزا رسول الله و غزوة ذات الرقاع وهي غزوة نجد؛ لأنه سمع باجتماع بني أنمار، أو بني ثعلبة، وببني محارب من غطفان، فأسرع بالخروج إليهم في أربعمائة، أو سبعمائة من أصحابه، واستعمل على المدينة أبا ذر، أو عثمان بن عفان رضي الله عنهما وسار فتوغل في بلادهم حتى وصل إلى موضع يقال له: نخل، على بعد يومين من المدينة ولقي جمعا من غطفان، فتقاربوا، وأخاف بعضهم بعضا ولم يكن بينهم قتال... روى الإمام البخاري ومسلم عن أبي موسى رضي الله عنه قال: خرجنا مع النبي في غزاة ونحن ستة نفر، بيننا بعير نعتقبه، فنقبت أقدامنا، ونقبت قدماي وسقطت أظفاري، وكنا نلف على أرجلنا الخرق، فسميت غزوة ذات الرقاع لما كنا نعصب من الخرق على أرجلنا ... زاد المعاد ٣/٠٥٠، الرحيق المختوم ص٤٠٥، صحيح البخاري، برقم ١٨١٦، صحيح مسلم، برقم ١٨١٦.

العدو فصلى بالذين معه ركعة ، ثم ثبت قائماً وأتموا لأنفسهم ، ثم انصرفوا فصفوا وجاه العدو وجاءت الطائفة الأخرى فصلى بهم الركعة التي بقيت ثم ثبت جالساً وأتموا لأنفسهم ثم سلم بهم ، متفق عليه (١) واللفظ لمسلم.

الصفة الثانية: وردت في حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنه قال: غزوت مع رسول الله على قبل نجد فوازينا العدو فصاففنا لهم، فقام رسول الله في فصلى بنا فقامت طائفة معه تصلي، وأقبلت طائفة على العدو، وركع بمن معه وسجد سجدتين، ثم انصرفوا مكان الطائفة التي لم تصل، فجاؤوا فركع بهم ركعة وسجد سجدتين، ثم سلم، فقام كل واحد منهم فركع لنفسه ركعة وسجد عليه (٢) واللفظ للبخاري.

الصفة الثالثة: وردت في حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: شهدت مع رسول الله على صلاة الخوف فصففنا صفين: صفّ خلف رسول الله والعدو بيننا وبين القبلة، فكبر سول الله وكبرنا جميعاً، ثم ركع وركعنا جميعاً، ثم رفع رأسه من الركوع ورفعنا جميعاً، ثم انحدر بالسجود والصف الذي يليه، وقام الصف المؤخر في نحر العدو، فلما قضى السجود وقام الصف الذي يليه انحدر الصف المؤخر بالسجود وقاموا، ثم تقدم الصف المؤخر وتأخر الصف المقدم ثم ركع النبي وركعنا جميعاً ثم رفع رأسه من الركوع ورفعنا جميعاً ثم انحدر للسجود والصف الذي يليه المؤخر والعدو، الله وركعنا بميعاً ثم رفع رأسه من الركوع ورفعنا جميعاً ثم الخدر للسجود والعدو، الذي يليه الذي كان مؤخرا في الركعة الأولى، وقام الصف المؤخر في نحور العدو،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٣٩٠٠، صحيح مسلم، برقم ٨٤٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٩٠٠، صحيح مسلم، برقم ٨٣٩.

فلما قضى النبي السجود والصف الذي يليه انحدر الصف المؤخر بالسجود فسجدوا ثم سلم النبي الله وسلمنا جميعاً، رواه مسلم(۱).

والصفة الرابعة: وردت في حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أنه صلى مع النبي على صلاة الخوف فصلى رسول الله على بإحدى الطائفة ين ركعتين، ثم صلى بالطائفة الأخرى ركعتين فصلى رسول الله على أربع ركعات، وصلى بكل طائفة ركعتين، رواه مسلم (٢).

والصفة الخامسة: إذا اشتد الخوف والتحم القتال، أو كان المسلم هارباً من عدو أو سبع، أو حريق ونحوه فإنه يصلي على قدر طاقته راجلاً أو راكباً إلى القبلة إن أمكن وإلى غيرها إن عجز بركوع وسجود مع القدرة وبالإيماء مع عدمها، وإن عجز عن الإيماء سقط، وقد ورد عن نافع عن ابن عمر قال: فإن كان خوف هو أشد من ذلك صلوا رجالاً قياماً على أقدامهم، أو ركبانا مستقبلي القبلة أو غير مستقبليها، قال مالك: قال نافع: لا أرى عبد الله بن عمر ذكر ذلك إلاً عن رسول الله والله البخاري ومسلم (٣).

وإن كان المسلم طالباً لعدوه يخشى إن اشتغل بالصلاة التامة فواته صلاها راجلاً بالإيماء؛ لحديث عبد الله بن أنيس قال: بعثني رسول الله الله إلى خالد بن سفيان الهذلي وكان نحو عرنه وعرفات، فقال: (اذهب فاقتله)، قال: فرأيته وحضرت صلاة العصر، فقلت: إني أخاف أن يكون بيني وبينه ما يؤخر الصلاة فانطلقت أمشى وأنا أصلى أومئ إيماء فلما دنوت منه قال لي: من أنت؟ قلت: رجل من

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ٥٧٥/١، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب صلاة الخوف، برقم ٨٤٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ١/٥٧٦، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب صلاة الخوف، برقم ٨٤٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٤٢٦١، صحيح مسلم، برقم ٨٣٩.

العرب بلغني أنك تجمع لهذا الرجل فجئتك في ذاك، قال: إني لفي ذاك، فمشيت معه ساعة حتى إذا أمكنني علوته بسيفي حتى برد، رواه أحمد وأبو داود (١) واللفظ له.

وقد جمع ابن القيم<sup>(۲)</sup> بين هذه الأحاديث وذكر أنه إذا كان العدو في جهة القبلة فالعمل على حديث جابر<sup>(۲)</sup> الذي رواه مسلم.

أمَّا إذا كان العدو في غير جهة القبلة فله أن يصلي بأي صفة من الصفات السابقة غير الصفة الثالثة.

وذكر أيضاً صفات أخرى منها ما رواه حذيفة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ صلى بإحدى الطائفة تين ركعة والأخرى مقابلة للعدو ثم انصرفت هذه الطائفة ، وجاءت الأخرى فصلت معه ﷺ ركعة ثم سلم بهم ولم يقضوا شيئاً ، رواه أحمد والنسائي والحاكم (۱) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ٢٩٦/٣٤، سنن أبي داود ٢١/٢، كتاب الصلاة، باب صلاة الطالب، برقم ١١٤، برقم ١٢٤٩. الحديث: أخرجه أيضا ابن خزيمة في صحيحه ج: ٢ ص: ٩١، برقم ٩٨٢، وقال الحافظ في كتابه فتح الباري ٤٣٧/٢٤: إسناده حسن.

<sup>(</sup>۲) زاد المعاد ۱/۲۹هـ ۳۱.

<sup>(</sup>٣) المذكور في الصفة الثالثة.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ٣٩٥/٥، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٥٣٠، المستدرك على الصحيحين ١٨٥/١، برقم ١٢٤٥، وقيال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي. وهو في سنن أبي داود، برقم ١٢٤٦، وفي صحيح ابن خزيمة ج: ٢ ص: ٢٩٣، برقم ١٣٤٦، وفي صحيح ابن حبان ج: ٤ ص: ٣٠٢، برقم ١٤٥٢، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، وصححه الألباني في سنن النسائي ص ١٨٠. ط: بيت الأفكار الدولية.

وقال الإمام أحمد: كل حديث يروى في أبواب صلاة الخوف فالعمل به جائز (۱)، وقال أيضاً: من ذهب إليها كلها فحسن (۲).

وإذا اشتد الخوف وبلغت القلوب الحناجر وتعذر أداء الصلاة وتدبر ما فيها من القراءة والذكر جاز تأخيرها على القول الراجح كما ثبت عن النبي على يوم الخندق عندما أخر صلاة العصر حتى غربت الشمس، رواه البخاري ومسلم (٢) من حديث جابر بن عبد الله.

ويرى آخرون أن ذلك منسوخ وأنه لا يجوز تأخير الصلاة عن وقتها بحال بل تؤدى حسب الطاقة. والله الموفق.

<sup>(</sup>١) المغنى ج: ٢ ص: ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف٥/١١٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٣٨٨٦، صحيح مسلم، برقم ٦٣١.

### صلاة الجمعة

يوم الجمعة عيد الأسبوع ورد في فضله أحاديث كثيرة منها حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله رضي الله عنه قال: قال رسول الله الله عنها ((خيريوم طلعت عليه الشمس يوم الجمعة فيه خلق آدم، وفيه أدخل الجنة، وفيه أخرج منها )) رواه مسلم (۱).

وعن أوس بن أوس رضي الله عنه قال: ((إن من أفضل أيامكم يوم الجمعة))، رواه أحمد وأبو داود والنسائي<sup>(٢)</sup>.

وصلاة الجمعة فرض عين على كل مسلم بالغ عاقل ذكر مستوطن، وقد روى طارق بن شهاب قال: قال رسول الله : ((الجمعة حق واجب على كل مسلم في جماعة إلا أربعة: عبد مملوك، أو امرأة، أو صبي، أو مريض))، رواه أبو داود (٢٠)، وقال الحافظ في التلخيص (١٠): ورواه الحاكم من حديث طارق هذا عن أبي موسى وصححه غير واحد.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ج: ٢ ص: ٥٨٥، كتاب الجمعة، باب فضل يوم الجمعة، برقم ٨٥٤.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ج: ٤ ص: ٨، سنن أبي داود، برقم ١٠٤٧، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٣٧٤. وهـ و في صحيح ابن حبان ج: ٣ ص: وهـ و في صحيح ابن حبان ج: ٣ ص: ١٩١، برقم ١٩٢، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٩١، برقم ١٠٢، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٤١٣، برقم ١٠٢٩، وقال: هـذا حديث صحيح عـلى شـرط البخاري، ووافقه الذهبى، وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ٤٤٣/١، برقم ١٣٧٣.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ٢٨٠/١، كتاب الصلاة، باب الجمعة للمملوك والمرأة، برقم ١٠٦٧. وهو أيضا في سنن البيهقي الكبري ١٧٢/٣، برقم ٥٣٦٨، وفي المستدرك على الصحيحين للحاكم ١٠٥١، برقم ١٠٦٢، برقم ١٠٦٢، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي، وقال ابن الملقن في تحفة المحتاج ١٠٤١؛ رواه أبو داود بإسناد على شرط الصحيح، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٠٤٤، برقم ١٠٦٧، برقم ٢٩٤،

<sup>(</sup>٤) التلخيص الحبيرج: ٢ ص: ٦٥، برقم ٢٥٠.

وتقام في كل جماعة مستوطنين ببناء معتاد لا يظعنون عنه شتاء ولا صيفاً سواءً كان بناؤهم من مدر أو قصب أو جريد أو خشب أو غير ذلك، ولا تجب على أهل الخيام وبيوت الشعر والبيوت المتنقلة إذا كانوا ينتقلون وراء مواشيهم بحثاً عن الكلأ أو تبعاً لانتقال أعمالهم كالذين يحفرون الآبار ويقيمون السدود ونحوها من المشاريع. ومن كان مسكنه خارج المدن والقرى ويسمع الأذان لها وجبت عليه لقوله على كل من سمع النداء)) رواه أبو داود (٢).

وهو ظاهر قول الله تعالى: ﴿إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْاْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ (٣).

وتجب على المسافر إذا كان في البلد ولم يشتغل بأمر سفره، أمَّا إذا لم يكن في بلد أو كان في بلد وهو مشتغل بأمر سفره فلا تجب عليه الجمعة ولو سمع النداء، فقد

<sup>(</sup>١) ظَعَنَ يَظْعَنُ ظَعْناً وظَعَناً: ذهب، وسار، وارتحل.

النهاية في غريب الحديث ٣/ ١٥٧، لسان العرب ٢٧٠/١٣، المصباح المنير٢٥٢٥.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود ٢٧٨/، كتاب الصلاة، باب من تجب عليه الجمعة، برقم ٢٥٠١، قال أبو داود: روى هذا الحديث جماعة عن سفيان مقصورا على عبد الله بن عمرو، ولم يرفعوه، وإنما أسنده قبيصة، وأخرجه الإمام البيهقي في السنن الكبرى ١٧٣/٣، برقم ٥٣٧١، وقال: قبيصة بن عقبة من الثقات، ومحمد بن سعيد هذا هو الطائفي ثقه...، وأخرجه أيضا في السنن الصغرى ٢٥٥١، برقم ٢٤٠، وقال: روينا عن عبد الله بن عمرو بن العاص مرفوعا وموقوفا "الجمعة على من سمع النداء". واخرجه الدارقطني في سننه ٢/٢، وقال: محمد بن سعيد هو الطائفي ثقة وهذه سنة تفرد بها أهل الطائف، وقال ابن الملقن في تحفة المحتاج ٢١٠١، برقم ٥٥٠: قبيصة المذكور ثقة إلا في الثوري وهذا الحديث من روايته عنه وفيه معه مجهولان ...، وقال في خلاصة البدر المنيرا /٢١٧، برقم ٢٠٠: إسناده ضعيف وقال عبد الحق: وقفه هو الصحيح...، قال الألباني: ضعيف، والصحيح وقفه. ضعيف سنن أبي داود ص ٨٥، برقم ٢٠٠١، وقال في إرواء الغليل ٣٠٠٠: الحديث حسن إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>٣) سورة الجمعة من الآية ٩.

كان رسول الله على يكونوا يصلون الحبح وفي غيره ولم يكونوا يصلون الجمعة (١).

ويبدأ وقت الجمعة قبل الزوال بساعة والأفضل أن لا يؤذن لها ولا يصليها إلا بعد الزوال كالظهر فإنه الأكثر من فعل النبي ﷺ، فقد روى سلمة بن الأكوع قال: "كنا نجمع مع النبي ﷺ إذا زالت الشمس" رواه البخاري ومسلم(٢).

كما ثبت عن النبي ﷺ أنه كان يصليها أحياناً قبل الزوال، فقدر روى جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: كان النبي ﷺ يصلي الجمعة ثم نذهب إلى جمالنا فنريحها حين تزول الشمس، رواه مسلم (٣).

وينتهي وقتها بما ينتهي به وقت الظهر، ويجوز لمن لا تجب عليه الجمعة كالمرأة والمريض والمسافر أن يصلي الظهر بعد دخول وقته قبل صلاة الإمام الجمعة.

ومن وجبت عليه الجمعة لم يجز له السفر بعد الزوال إلا إذا أدركها في مسجد آخر، ويكره سفره قبل الزوال إن لم يدركها في مسجد آخر.

وقد أجمع الفقهاء على اشتراط الجماعة للجمعة، وتنعقد بثلاثة اثنين يستمعان وواحد يخطب، اختاره شيخ الإسلام ابن تيمية (١) وغيره.

<sup>(</sup>۱) في حديث جابر الطويل في حجة النبي الله على حيث قال: ثم أذن، ثم أقام فصلى الظهر، ثم أقام فصلى الطهر، ثم أقام فصلى العصر، ولم يصل بينهما شيئا... صحيح مسلم ١٠٨١، كتاب الحج، باب حجة النبي الله برقم ١٢١٨. قال شمس الدين ابن قدامة: كان رسول الله الله الله الله الله الله الله على الجمعة في سفره، وكان في حجة الوداع يوم عرفة يوم جمعة فصلى الظهر والعصر جمع بينهما ولم يصل جمعة... المقنع والشرح الكبير ومعهما الانصاف ١٦٩٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٨٦٢، صحيح مسلم، برقم ٨٦٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ٢/٥٨٨ ، كتاب الجمعة ، باب صلاة الجمعة حين تزول الشمس ، برقم ٨٥٨.

<sup>(</sup>٤) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية للبعلى ص٧٤.

كتاب الصلاة كتاب الصلاة

ومن أدرك مع الإمام ركعة، فقد أدرك الجمعة، وإن فاته الركوع من الركعة الثانية صلاها ظهراً إذا نوى ذلك وإلا صارت له نافلة ووجبت عليه صلاة الظهر.

ويشترط لصلاة الجمعة تقديم خطبتين ؛ فقد ثبت عن ابن عمر أن النبي ﷺ كان يخطب خطبتين وهو قائم يفصل بينهما بجلوس ، متفق عليه (١٠).

ويحمد الله تعالى في أول خطبته ويأتي بالشهادتين ويصلي على النبي الله ويوصي المسلمين بتقوى الله وطاعته ويرغبهم في ذلك ويحذرهم من المخالفة، وليس ذلك من الشروط التي لا تصح الخطبة إلا بها.

قال الشيخ عبد الرحمن بن سعدي: "وأما اشتراط تلك الشروط في الخطبتين الحمد لله، والصلاة على رسوله ، وقراءة آية من كتاب الله، فليس على اشتراط ذلك دليل، والصواب أنه إذا خطب خطبة يحصل بها المقصود والموعظة أن ذلك كاف وإن لم يلتزم بتلك المذكورات نعم من كمال الخطبة الثناء فيها على الله وعلى رسوله ، وأن تشتمل على قراءة شيء من كتاب الله "(٢).

وقال الشيخ محمد صديق خان: "اعلم أن الخطبة المشروعة هي ما كان يعتاده النبي بي من ترغيب الناس وترهيبهم، فهذا في الحقيقة روح الخطبة الذي لأجله شرعت، وأما اشتراط الحمد لله، أو الصلاة على رسوله بي أو قراءة شي من القرآن، فجميعه خارج عن معظم المقصود من شرعية الخطبة، واتفاق مثل ذلك في خطبه للا يدل على أنه مقصود متحتم وشرط لازم، ولا يشك منصف أن معظم مقصود الخطبة هي الوعظ دون ما يقع قبله من الحمد لله والصلاة على رسوله بي "").

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٨٧٨، صحيح مسلم، برقم ٨٦١.

<sup>(</sup>٢) فقه الشيخ ابن سعدي ٣٤٩/٢ ٣٥٠.

<sup>(</sup>٣) الروضة الندية ٢/١٣٤.

ويستحب التركيز في خطبة الجمعة وتقصيرها ؛ لحديث واصل بن حيان قال : قال أبو وائل خطبنا عمار فأوجز وأبلغ فلما نزل قلنا : يا أبا اليقظان لقد أبلغت وأوجزت فلو كنت تنفست (۱) ، فقال : إني سمعت رسول الله على يقول : ((إن طول صلاة الرجل وقصر خطبته مَرْنَةٌ (۱) من فقهه فأطيلوا الصلاة وأقصروا الخطبة ، وإن من البيان سحراً (۱) ) ، رواه مسلم (۱) .

وعن جابر بن سمرة رضي الله عنه قال: كان النبي الله على الموعظة يوم الجمعة إنما هن كلمات يسيرات، رواه أبو داود (٥٠).

ويسن أن يكون الخطيب في هيئة حسنة ، ويتفاعل مع خطبته ، ويقصد ما يحتاجه مَنْ يسمعه من العلم والموعظة ويدعو للمسلمين ويدعو لنفسه والحاضرين ولإمام المسلمين ، ويختمها بالاستغفار كما ذكر ذلك ابن القيم (١) رحمه الله.

<sup>(</sup>١) قال ابن الأثير في النهاية في غريب الحديث ٥/ ٩٣: أي أطلْتَ، وأصله أن المُتَكَلم إذا تَنَفَّسَ اسْتَأَنف القول وسَهُلت عليه الإطالة.

<sup>(</sup>٢) قال ابن الأثير في النهاية في غريب الحديث٢٩٠/٤ : أي أنّ ذلك مما يُعرف به فقه الرجل وكل شيء دلّ على شيء فهو مَثِنّةً له أي علامة.

<sup>(</sup>٣) قال النووي: قوله: (وإن من البيان سحرا) قال أبو عبيد: هو من الفهم، وذكاء القلب. وقال القاضي عياض: فيه تأويلان: أحدهما أنه ذم؛ لأنه إمالة القلوب وصرفها بمقاطع الكلام إليه حتى يكسب من الإثم به كما يكسب بالسحر ... والثاني: أنه مدح؛ لأن الله تعالى امتن على عباده بتعليمهم البيان وشبهه بالسحر لميل القلوب إليه، وأصل السحر الصرف، فالبيان يصرف القلوب، ويميلها إلى ما تدعو إليه. وهذا التأويل الثاني هو الصحيح المختار. شرح النووي على صحيح مسلم ج: ٦ ص: ٩ ص. ٩ ص.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ٢/١٩٥، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، رقم الحديث ٥٧٠.

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود ٢٨٩/١، كتاب الصلاة، باب إقصار الخطب، برقم ١١٠٦. وهو في المستدرك على الصحيحين ٢٦٦١، وقال الشوكاني: رجال الصحيحين ٢٦٦١، برقم ٣٢٨/٣، وقال ابن الملقن: إسناده صحيح لا جرم. تحفة المحتاج ٢٦٠١، و

<sup>(</sup>٦) زاد المعاد ١/١٨٦، ٣٩٨، ٣٢٤ ـ ٢٤٤، ٤٤١.

ويجب استماع الخطبة والإنصات لها ويحرم الكلام في أثنائها ولو برد السلام ؛ فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((إذا قلت لصاحبك أنصت والإمام يخطب فقد لغوت)) متفق عليه (١).

وعند أحمد وأبي داود عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((من قال لصاحبه يوم الجمعة صه فقد لغا ومن لغا فليس له في جمعته تلك شيء ))(٢).

ويجوز للإمام أثناء الخطبة أن يتكلم مع أحد المأمومين لمصلحة كما تكلم النبي على مع الرجل الذي طلب منه أن يستغيث (٢)، وكما كلم من جلس ولم يؤد تحية المسجد (١).

ولا يجوز أن يتخطى رقاب الناس يوم الجمعة ليصل إلى صف متقدم ؛ فقد روى عبد الله بن بسر رضى الله عنه قال: جاء رجل يتخطى رقاب الناس يوم الجمعة

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٨٩٢، صحيح مسلم، برقم ٨٥١.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ١ ص: ٩٣، سنن أبي داود ٢٧٦/١، كتاب الصلاة، باب فضل الجمعة، برقم ١٠٥١. قال الإمام الشوكاني: حديث علي في إسناده رجل مجهول؛ لأن عطاء الخراساني رواه عن مولى امرأته أم عثمان قال: سمعت عليا الحديث، وعطاء الخراساني وثقه يحيى بن معين وأثنى عليه، وتكلم فيه ابن حبان، وكذبه سعيد بن المسيب. نيل الأوطار ٣٣٤/٣، وضعفه الألباني في ضعيف سنن أبي داود ص ٨٤، برقم ١٠٥١.

<sup>(</sup>٣) روى أنس بن مالك رضي الله عنه أن رجلا دخل المسجد يوم جمعة ورسول الله ﷺ قائم يخطب فاستقبل رسول الله ﷺ قائما ثم قال: يا رسول الله هلكت الأموال وانقطعت السبل فادع الله يغثنا قال: فرفع رسول الله ﷺ يديه ثم قال: (اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، المهم أغثنا، اللهم أغثنا، المهم أغثنا، اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، المهم أغثنا، اللهم أغثنا، المهم أغثنا، اللهم أغثنا، الهم أغثنا، اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، اله

<sup>(</sup>٤) لحديث جابر بن عبد الله قال: بينا النبي ﷺ يخطب يوم الجمعة إذ جاء رجل فقال له النبي ﷺ: (أصليت يا فلان؟) قال: (قم فاركم).

صحيح مسلم ج: ٢ ص: ٥٩٦ ، كتاب الجمعة ، باب التحية والإمام يخطب ، برقم ٨٧٥ .

والنبي ﷺ يخطب فقال لـه رسول الله ﷺ: ((اجلس فقد آذيت))، رواه أحمد وأبو داود والنسائي(١٠).

ومن نعس في موضع من المسجد شرع له أن يقوم منه إلى غيره ؛ لحديث ابن عمر قال: قال رسول الله على: ((إذا نعس أحدكم في مجلسه يوم الجمعة فليتحول إلى غيره))، رواه أحمد والترمذي(٢) وصححه.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٤ ص: ۱۸۸، سنن أبي داود، برقم ۱۱۱۸، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ۱۳۹۹. وهو في صحيح ابن خزيمة ج: ٢ ص: ٣٥٣، برقم ۱٤٥٣، بزيادة: وآنيت، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٤٢٤، برقم ١٠٦١، بزيادة: (وآنيت)، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبى، وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ١/١٥١، برقم ١٣٩٨.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٢٢، سنن الترمذي ٤٠٤/٢، أبواب الصلاة، باب ما جاء فيمن نعس يوم الجمعة أنه يتحول من مجلسه، برقم ٥٢٦. وهو في سنن أبي داود، برقم ١١١٩، وفي صحيح ابن حبان ج: ٧ ص: ٣٢، برقم ٢٧٩٢، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده قوي، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٤٢٨، برقم ١٠٧٥، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٢٩٥/١، برقم ٥٢٦.

### سنن الجمعة

يسن لمن وجبت عليه الجمعة ما يأتي:

أولاً: أن يغتسل ويزيل ما على جسمه من الروائح الكريهة ويتطيب ؛ لحديث سلمان الفارسي قال: قال رسول الله ﷺ: ((لا يغتسل رجل يوم الجمعة ويتطهر بما استطاع من طهر ويدهن من دهنه أو يمس من طيب بيته ثم يروح إلى المسجد ولا يفرق بين اثنين ثم يصلي ما كتب الله له ثم ينصت للإمام إذا تكلم إلا غفر الله له ما بينه وبين الجمعة الأخرى ))، رواه أحمذ والبخاري (۱).

وكان النبي على قد أوجب غسل الجمعة أول الإسلام في المدينة حيث كان المسجد ضيقاً متقارب السقف؛ روى الإمام أحمد بسنده عن ابن عباس رضي الله عنهما وسأله رجل عن الغسل يوم الجمعة أواجب هو؟ قال: لا، من شاء اغتسل، وسأحدثكم عن بدء الغسل: كان الناس محتاجين، وكانوا يلبسون الصوف، وكانوا يسقون النخل على ظهورهم، وكان مسجد النبي شي ضيقا متقارب السقف، فراح الناس في الصوف فعرقوا، وكان منبر النبي قصيرا، إنما هو ثلاث درجات، فعرق الناس في الصوف فعرقوا، وكان منبر النبي قصيرا، إنما هو ثلاث درجات، فعرق الناس في الصوف فعارت أرواحهم، أرواح الصوف، فتأذى بعضهم ببعض، حتى الناس في الصوف فثارت أرواحهم، أرواح الصوف، فتأذى بعضهم ببعض، حتى المغت أرواحهم رسول الله وهو على المنبر، فقال: ((يا أيها الناس، إذا جئتم الجمعة فاغتسلوا، وليمس أحدكم من أطيب طيب إن كان عنده))(٢). قال ابن

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٤٣٨، صحيح البخاري ٣٠١/١، كتاب الجمعة ، باب الدهن للجمعة، برقم ٨٤٣.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٢٦٨/ ٢٠٨. قال الهيثمي في مجمع الزوائد ١٧٢/ ٢: رجاله رجال الصحيح، وأخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين ٢٠٩/٤، برقم ٧٣٩٤، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي.

عباس: ثم جاء الله بالخير ولبسوا غير الصوف، وكفوا العمل، ووسع مسجدهم، وذهب بعض الذي كان يؤذي بعضهم بعضا من العرق. رواه أبو داود والطحاوي(١).

وبهذا نجمع بين أدلة الوجوب ومنها: حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله رضي الله عنه ((غسل يوم الجمعة واجب على كل محتلم))، رواه البخاري<sup>(۲)</sup>، وبين أحاديث الندب ومنها: حديث سمرة بن جندب رضي الله عنه أن النبي رضي الله عنه أن النبي و قال: ((من توضأ يوم الجمعة فيها ونعمت ومن اغتسل فالغسل أفضل)) رواه أحمد، وأبو داود، والترمذي، والنسائي<sup>(۳)</sup>.

ثانياً: أن يلبس ثياباً حسنة يتجمل بها؛ لحديث أبي أيوب رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ((من اغتسل يوم الجمعة، ومس من طيب إن كان عنده، ولبس من أحسن ثيابه ثم خرج وعليه السكينة حتى يأتي المسجد فيركع ولم يؤذ أحداً ثم أنصت إذا خرج إمامه حتى يصلي كانت كفارة لما بينها وبين الجمعة الأخرى))، رواه أحمد(1).

ثالثاً: أن يبكر في خروجه إلى الجمعة ويمشي إليها بسكينة ووقار ؛ فعن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه عن النبي على قال: ((إذا كان يوم الجمعة قعدت الملائكة على

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود ۹۷/۱، كتاب الطهارة، باب في الرخصة في ترك الغسل يوم الجمعة، برقم ٣٥٣، شرح معاني الآثارج: ١ ص: ١١٦، وحسنه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٠٥١، ١٠٦٠، برقم ٣٥٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢٠٠١، كتاب الجمعة، باب فضل الغسل يوم الجمعة، برقم ٨٣٩.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٥ ص: ١٦، سنن أبي داود، برقم ٣٥٤، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٣٨٠، سنن الترمذي، برقم ٤٩٧، وقال: حديث حسن، وصححه الألباني في سنن النسائي ص١٦٣. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٤٢٠ ـ ٤٢١، وهو في صحيح ابن حبان ج: ٧ ص: ١٦، برقم ٢٧٧٨، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده قوي، وقال الهيثمي: رجاله ثقات. في مجمع الزوائد٢/١٧١.

كتاب الصلاة

أبواب المساجد فيكتبون من جاء من الناس على منازلهم فرجل قدم جزوراً ورجل قدم بقرة، ورجل قدم شاة، ورجل قدم دجاجة، ورجل قدم بيضة، فإذا أذن المؤذن وجلس الإمام على المنبر طويت الصحف، ودخلوا المسجد يستمعون الذكر)) رواه أحمد (۱) ورجاله ثقات (۲).

وورد في حديث أبي أيوب السابق: ((ثم خرج وعليه السكينة)) رواه أحمد. والمشي إلى الجمعة أفضل من الركوب؛ لحديث أوس بن أوس الثقفي قال: سمعت رسول الله على يقول: ((من غسل يوم الجمعة واغتسل<sup>(٣)</sup> وبكر وابتكر<sup>(١)</sup> ومشى ولم يركب ودنا من الإمام ولم يلغ واستمع كان له بكل خطوة أجر عمل سنة صيامها وقيامها))، رواه أحمد وأبو داود والنسائي<sup>(٥)</sup>.

رابعاً: أن يدنو من الإمام؛ لحديث أوس بن أوس السابق؛ ولقوله ﷺ: ((ليلني منكم أولو الأحلام والنهي))(١).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٣ ص: ٨١. وهو في سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٣٨٥. قال الحافظ المنذري: إسناده حسن. الترغيب والترهيب ٢٨٩١، برقم ٢٠١٦. وصححه الألباني في سنن النسائي ص

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائدج: ٢ ص: ١٧٧.

<sup>(</sup>٣) معناه غسل الرأس خاصة وذلك ؛ لأن العرب لهم لم وشعور فأفرد ذكر غسل الرأس من أجل ذلك، وقوله: (اغتسل) معناه غسل سائر الجسد. وذهب البعض إلى أنه من الكلام المتظاهر الذي يراد به التوكيد. عون المعبود ج: ٢ ص: ٨.

<sup>(</sup>٤) قوله: (بكر). أي أتى الصلاة أول وقتها، وابتكر أي: أدرك أول الخطبة، وقيل: معنى اللفظين واحد وإنما كرر للمبالغة والتوكيد. شرح سنن ابن ماجه ج: ١ ص: ٧٧.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ج: ٤ ص: ٩، سنن أبي داود، برقم ٣٤٥، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٣٨١. وهو في سنن الترمذي، برقم ٤٩٦، وقال أبو عيسى: حديث أوس بن أوس حديث حسن، و في صحيح ابن حبان ج: ٧ ص: ١٩- ٢٠ ، برقم ٢٧٨١، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٢٨١/١، برقم ٤٩٦.

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم ١/٣٢٣، كتاب الصلاة، باب تسوية الصفوف، وإقامتها، وفضل الأول فالأول منها والازدحام على الصف الأول، والمسابقة إليها وتقديم أولى الفضل وتقريبهم من الإمام، برقم ٤٣٢.

خامساً: ويقرأ سورة الكهف في يومها؛ فقد روى الحاكم في المستدرك عن أبي سعيد الخدري عن النبي على قال: ((من قرأ سورة الكهف يوم الجمعة أضاء له من النور ما بينه وبين الجمعتين ))(١).

سادساً: ويكثر فيها من الصلاة على النبي ﷺ؛ لحديث أوس بن أوس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((إن من أفضل أيامكم يوم الجمعة فأكثروا عليً من الصلاة فيه فإن صلاتكم معروضة عليً ))، رواه أحمد وأبو داود والنسائي (٢).

سابعاً: ويكثر الدعاء في يومها ويتأكد ذلك فيما يظن أنه يوافق ساعة الإجابة وهي آخر ساعة من يوم الجمعة ؛ وقد ورد في فضلها أنه لا يوافقها عبد مسلم وهو قائم يصلي - يعني يدعو - يسأل الله شيئاً إلا أعطاه إياه وأشار بيده يقللها، متفق عليه (٢٠).

<sup>(</sup>۱) المستدرك على الصحيحين ٣٩٩/٢، برقم ٣٣٩٢، وقال: حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وقال الإمام الذهبي: نعيم بن حماد ذو مناكير، وقال ابن الملقن: فيه نعيم بن حماد وقد أخرج له البخاري ووثقه أحمد وجماعة، وتكلم فيه غيرهم. تحفة المحتاج ج: ١ ص: ٥٢٢، برقم ١٥٨، وقد رواه البيهةي في السنن الكبرى ج: ٣ ص: ٢٤٩، برقم ٥٧٩٢. وقال ابن حجر: قال النسائي بعد أن رواه مرفوعا وموقوفا وقفه أصح. التلخيص الحبير ج: ٢ ص: ٧٢. وصححه الألباني في إرواء الغليل ٩٣/٣، برقم ١٦٢٦.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ۸/٤، سنن أبي داود، برقم ۱۰٤٧، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ۱۳۷٤. وهو في صحيح ابن خزيمة ج: ٣ ص: ١٩٠ وفي صحيح ابن حبان ج: ٣ ص: ١٩٠ والم ١٩٠، برقم ١٩٠، وفي صحيح، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٤١٣، برقم ١٠٢٩، وقال: هذا حديث صحيح على شرط البخاري، ووافقه الذهبى، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٩٠/١، برقم ١٠٤٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٨٩٣، صحيح مسلم، برقم ٨٥٢.

وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((التمسوها - يعني ساعة الإجابة - آخر ساعة بعد العصر)) رواه أبو داود والنسائي (۱).

ومن دخل والإمام يخطب، لم يجلس حتى يصلي ركعتين يوجز فيهما ؛ لحديث جابر بن عبد الله قال جاء سليك الغطفاني يوم الجمعة ورسول الله على يخطب، فجلس، فقال له: (يا سليك قم فاركع ركعتين وتجوز فيهما)، ثم قال: (إذا جاء أحدكم يوم الجمعة والإمام يخطب فليركع ركعتين وليتجوز فيهما) (٢).

ويتنفل بعد صلاة الجمعة أربعاً راتبة الجمعة، وإن شاء اثنتين، وكل ذلك قد ثبت عن النبي الشرائ ، وجمع شيخ الإسلام (')بين الأحاديث المثبتة لذلك فقال: إذا صلى راتبة الجمعة في المسجد صلى أربعاً، وإن صلاها في البيت صلى ركعتين ؛ لحديث ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي الشيخ كان يصلي بعد الجمعة ركعتين في بيته، متفق عليه (٥).

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، برقم ۱۰٤۸، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ۱۳۸۹. قال ابن حجر: إسناده حسن. فتح الباري ج: ۲ ص: ٤٢٠، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ۲۹۰/۱، برقم ۱۰٤۸.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٥٩٧/٢، كتاب الجمعة، باب التحية والإمام يخطب، رقم الحديث ٨٧٥.

<sup>(</sup>٣) من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: ((إذا صلى أحدكم الجمعة فليصل بعدها أربعا)). صحيح مسلم ٢٠٠/، كتاب الجمعة، باب الصلاة بعد الجمعة، برقم ٨٨١.

ومن حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: صليت مع النبي ﷺ: سجدتين قبل الظهر، وسجدتين بعد الظهر، وسجدتين بعد الظهر، وسجدتين بعد الغرب وسجدتين بعد الغرب والعشاء، وسجدتين بعد الجمعة، فأما المغرب والعشاء ففي بيته، وحدثتني أختي حفصة أن النبي ﷺ كان يصلي سجدتين خفيفتين بعد ما يطلع الفجر، وكانت ساعة لا أدخل على النبي ﷺ فيها. صحيح البخاري ٣٩٣/١، كتاب التطوع، باب التطوع بعد المكتوبة، برقم ١١١٩.

<sup>(</sup>٤) زاد المعاد ١/٠٤٤.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، برقم ٨٩٥، صحيح مسلم، برقم ٨٨١.

## صلاة العيدين

العيدان: هما عيد الفطر، وعيد الأضحى، وكل منهما يتضمن فرحة، وشكراً بختام مناسبة فاضلة، فعيد الفطر في ختام رمضان، وعيد الأضحى في ختام عشر ذي الحجة، وما من أمة إلا ولها أعياد تحييها وتفرح بعودتها، وقد كان للعرب في الجاهلية أعياد، وقد قال النبي الله النبي بكر رضي الله عنه: ((يا أبا بكر إن لكل قوم عيداً وهذا عيدنا)) رواه البخاري(۱).

وحين قدم رسول الله ﷺ المدينة وجد الأهلها عيدين يلعبون فيهما فقال ﷺ: (إن الله قد أبدلكم بخير منهما عيد الفطر وعيد الأضحى))، رواه أحمد وأبو داود والنسائي والحاكم (٢٠).

وصلاة العيدين فرض عين على كل من تجب عليه الصلوات الخمس، فعن أم عطية قالت: أمرنا رسول الله وأن نخرج العواتق والحيض وذوات الخدور في الفطر، والأضحى فأما الحيض فيعتزلن الصلاة ويشهدن الخير ودعوة المسلمين قلت: يا رسول الله إحدانا لا يكون لها جلباب، قال: ((لتلبسها أختها من جلبابها)) متفق عليه (").

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ٩٠٩، صحيح مسلم، برقم ٨٩٢.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٣ ص: ١٠٣، سنن أبي داود، برقم ١١٣، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١١٥٦، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٤٣٤، برقم ١٠٩، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وأخرجه الشيخ محمد بن عبد الواحد المقدسي في الأحاديث المختارة ج: ٥ ص: ٢٧٥، برقم ١٩١٠، وقال: إسناده صحيح، وقال ابن حجر في فتح الباري ٤٤٢/٢ إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم٣١٨، صحيح مسلم، برقم ٨٩٠.

وممن ذهب إلى هذا الرأي الحنفية (١)، وهو رواية عن أحمد (٢) اختاره شيخ الإسلام ابن تيمية (٢).

ووقت صلاة العيد من ارتفاع الشمس قيد رمح بعد زوال وقت النهي ويمتد إلى زوال الشمس، فإذا لم يعلم بالعيد إلا بعد الزوال صلوها من الغد كما فعل ذلك النبي الله المحمد وأبو داود والنسائي (١) وصححه الخطابي (٥) والنووي (١).

وتسن صلاة العيد في الصحراء كما صلاها رسول الله ﷺوالخلفاء من بعده.

وتجوز في مساجد الأحياء للحاجة، ولم يزل المسلمون في مكة من زمن النبي ﷺ إلى الآن يصلونها في المسجد الحرام.

ويسن تقديم صلاة الأضحى وتأخير صلاة الفطر قليلاً ؛ لحديث جندب قال : كان النبي الله يسلي بنا يوم الفطر والشمس على قيد رمح، رواه الحسن بن أحمد البنا في كتاب الأضاحي ذكره ابن حجر في التلخيص (٧).

<sup>(</sup>۱) نقـل الكاسـاني ثلاثـة أقـوال في المذهـب: الأول أن صـلاة العـيد واجـبة، الـثاني أنهـا فـرض عـلى الكفاية، الثالث أنها سنة مؤكدة. ثم قال: والصحيح أنها واجبة. بدائع الصنائع ٢٧٤/١. ٢٧٥. (٢) الإنصاف٢٠/٢.

<sup>(</sup>٣) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية للبعلي ص٧٦، الفروع ج: ٢ ص: ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٥٨، سنن أبي داود، برقم ١١٥٧، سنن النسائي، برقم ١٥٥٧. ونصه: عن أبي عمير بن أنس قال حدثني عمومة لي من الأنصار من أصحاب رسول الله ﷺ قال: غم علينا هلال شوال فأصبحنا صياما فجاء ركب من آخر النهار فشهدوا عند رسول الله ﷺ أنهم رأوا الهلال بالأمس فأمر رسول الله ﷺ أن يفطروا من يومهم، وأن يخرجوا لعيدهم من الغد.

<sup>(</sup>٥) في معالم السنن المطبوع في حاشية سنن أبي داود ١ /٦٨٤. حيث قال: صحيح، والمصير إليه واجب.

<sup>(</sup>٦) في المجموع٣٢/٥: حيث قال: حديث صحيح رواه أبو داود والنسائي وغيرهما بأسانيد صحيحة. وصححه الحافظ ابن حجر في بلوغ المرام ٣٠٠/١، برقم ٥١٥.

<sup>(</sup>٧) التلخيص الحبيرج: ٢ ص: ٨٣، برقم ٦٨٤. قال الإمام الشوكاني: أحسن ما ورد من الأحاديث في تعيين وقت صلاة العيدين حديث جندب ... أورده الحافظ في التلخيص ولم يتكلم عليه. نيل الأوطار ٣٦٠/٣ ـ ٣٦١.

٢٦٦ فقه السنة الميسر

ويسن تبكير مأموم إلى صلاة العيد ماشياً وأن يأكل قبل أن يخرج إليها في الفطر تمرات وتراً وأن يلبس أحسن ثيابه ويتطيب وأن يكون مشيه إليها بسكينة ووقار وأن يذهب من طريق ويرجع من آخر ؛ فقد روى جابر قال: كان رسول الله الله الخاري (۱).

ويستحب أن يكبر في طريقه إلى المسجد وفيه حتى تقام الصلاة ؛ روى ذلك نافع عن ابن عمر (٢).

وصلاة العيد ركعتان يسن أن يقرأ فيهما بسبح، والغاشية (٢)، أو بسورة (ق) واقتربت الساعة لثبوت ذلك عن النبي الله المرادة (١٤).

وإذا كبر للإحرام في صلاة العيد سن له قراءة الاستفتاح ثم يكبر ست تكبيرات ثم يستعيذ بالله من الشيطان الرجيم ويسمي ويقرأ الفاتحة ، فإذا قام للركعة الثانية كبر بعد تكبيرة القيام خمس تكبيرات ؛ لحديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن رسول الله على كبر في العيد ثنتي عشرة تكبيرة سبعاً في الأولى وخمساً في الثانية ، رواه أحمد وأبو داود (٥٠).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٢/١٣٤، كتاب العيدين ، باب من خالف الطريق إذا رجع يوم العيد، برقم ٩٤٣.

<sup>(</sup>٢) سنن الدارقطني ج: ٢ ص: ٤٥. وقال الألباني: صحيح. إرواء الغليل ١٢٢/٣، برقم ٦٥٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ٢ / ٥٩٨ ، كتاب الجمعة ، باب ما يقرأ في صلاة الجمعة ، برقم ٨٧٨.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم٢/٧٦، كتاب صلاة العيدين، باب ما يقرأ به في صلاة العيدين، برقم ٨٩١.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ١٨٠/٢، سنن أبي داود ٢٨١/٦، كتاب الصلاة، باب التكبير في العيدين، برقم ١١٥١. قال الإمام الشوكاني: حديث عمرو بن شعيب قال العراقي: إسناده صالح، ونقل الترمذي في العلل المفردة عن البخاري أنه قال: إنه حديث صحيح. نيل الأوطار ٣٦٦/٣، وصححه الألباني في العلل المفردة عن البخاري أنه قال ابن عبد البر: قد روي عن النبي عليه الصلاة والسلام أنه كبر في العيدين: سبعا في الأولى، وخمسا في الثانية من طرق كثيرة حسان. التمهيد ٢١/٣٦.

كتاب الصلاة

والأمر في عدد التكبيرات واسع كما ثبت ذلك عن الإمام أحمد (۱) ودليله ثبوت اختلاف الصحابة فيه، وعدم إنكار بعضهم على بعض، ويرفع يديه مع كل تكبيرة ويسكت بين كل تكبيرتين سكتة خفيفة، ويذكر الله فيها ثم إذا انتهى من صلاة العيد خطب خطبتين كخطبتي الجمعة ؛ لما روى جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: شهدت مع النبي وم العيد فبدأ بالصلاة قبل الخطبة بغير أذان ولا إقامة، ثم قام متوكأ على بلال فأمر بتقوى الله وحث على طاعته ووعظ الناس وذكرهم ثم مضى حتى أتى النساء فوعظهن وذكرهن، رواه أحمد والبخاري مسلم والنسائي (۱).

وعن عبيد الله بن عبد الله بن عتبة قال: السنة أن يخطب الإمام في العيد خطبتين يفصل بينهما بجلوس، رواه الشافعي (٣٠).

ويسن للمأموم البقاء لحضور الخطبة ويجوز له أن ينصرف ؛ لحديث عبد الله بن السائب قال: ((إنا نخطب فمن السائب قال: ((إنا نخطب فمن أحب أن يذهب فليذهب)) رواه أبو داود(١٠).

<sup>(</sup>١) الشرح الكبير ومعه الإنصاف٣٤١/٥.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ١/ ٣٥٧، صحيح البخاري، برقم ٨٢٥، صحيح مسلم، برقم ٨٨٥، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٥٨٦.

<sup>(</sup>٣) مسند الشافعي ج: ١ ص: ٧٧، الأم ج: ١ ص: ٢٣٨. قال النووي في المجموع ٢٨/٥: إسناد ضعيف. وقال الإمام شمس الدين ابن قدامة المقدسي: وصفة خطبتي العيد كصفة خطبتي الجمعة قياسا عليهما. الشرح الكبير ومعه الإنصاف ٣٥١/٥. وقد ثبت في خطبتي الجمعة حديث جابر بن سمرة قال: كانت للنبي ﷺ خطبتان يجلس بينهما. صحيح مسلم ٥٨٩/٢، كتاب الجمعة، باب ذكر الخطبتين قبل الصلاة وما فيهما من الجلسة، برقم ٨٦٢. وقال الإمام الشوكاني: يرجح حديث عبيد الله القياس على الجمعة. نيل الأوطار ٣٦٢/٣.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود، برقم ١١٥٥، قال أبو داود: هذا مرسل عن عطاء عن النبي رقم ١١٥٥، وفي سنن الدارقطني ج: ٢ ص: ٥٠، النسائي، برقم ١٥٧، وفي سنن الدارقطني ج: ٢ ص: ٥٠، وفي السندرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٤٣٤، برقم ١٠٩٣، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه ٢١٧/١، برقم

ويكثر في خطبتي العيد من التكبير ويحثهم على الأعمال المشروعة في ذلك اليوم وما بعده، وينهاهم عن كبائر الذنوب.

وليس لصلاة العيد أذان، ولا إقامة، ولا سنة راتبة لكن إن أقيمت صلاة العيد في المسجد الجامع شرعت تحية المسجد؛ لما رواه أبو قتادة بن ربعي الأنصاري رضي الله عنه قال: قال النبي الله : ((إذا دخل أحدكم المسجد، فلا يجلس حتى يصلي ركعتين)) متفق عليه (۱).

ومن فاتته صلاة العيد قضاها على هيئتها، ومن فاته بعضها فكذلك يقضيها على هيئتها، ويرى شيخ الإسلام ابن تيمية (٢) أنها لا تقضى إذا فاتت كلها؛ لأنها صلاة ذات اجتماع معين فلا تشرع إلا كذلك؛ ولأنه لم يرد في السنة ما يدل على مشروعية قضائها.

ويسن التكبير المطلق في ليلة عيد الفطر؛ لقول تعالى: ﴿ وَلِتُكُمِلُواْ ٱلْعِدَّةَ وَلِيَّكُمِلُواْ ٱلْعِدَّةَ وَلِيَّكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (٣).

ويسن في تسع ذي الحجة وليلة عيد النحر إلى صلاة العيد.

ويسن التكبير المقيد بعد صلاة الفريضة ، ويبدأ من صلاة الفجر يوم عرفة إلى عصر آخر أيام التشريق ، لكن المحرم يبدؤه بعد أول فريضة يصليها بعد قطع التلبية في الحج وهي ظهر يوم النحر ؛ لأنه قبل ذلك مشغول عقب الفريضة بالتلبية.

فال الشيخ محمد بن صالح العثيمين يرحمه الله: التكبير المطلق في ليلتي العيدين من غروب الشمس إلى أن تبدأ صلاة العيد (٤).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١١١٠، صحيح مسلم، برقم ٧١٤.

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الكبرى ج: ٤ ص: ٤٤١.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة من الآية ١٨٥.

<sup>(</sup>٤) الشرح الممتع ٥/٥١٥.

### صلاة الكسوف

الكسوف: احتجاب ضوء أحد النيرين، أو بعضه بسبب غير معتاد، ومثله الخسوف لكن إن اجتمعت الكلمتان كان الكسوف للشمس والخسوف للقمر.

ويقع كسوف الشمس إذا حال القمر بينها وبين الأرض فحجب ضوءها عن الأرض (١).

ويقع خسوف القمر إذا حالت الأرض بينه وبين الشمس<sup>(۲)</sup>؛ لأن القمر يستمد نوره من الشمس كالمرآة أمام القنديل<sup>(۲)</sup>.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "أجرى الله العادة أن الشمس لا تكسف إلا وقت الاستسرار<sup>(3)</sup>، وأن القمر لا يخسف إلا وقت الأبدار، ووقت إبداره هي الليالي البيض التي يستحب صيام أيامها ليلة الثالث عشر، والرابع عشر، والخامس عشر فالقمر لا يخسف إلا في هذه الليالي، والهلال يستسر أخر الشهر إمّا ليلة، وإمّا ليلتين، ليلة تسع وعشرين، وليلة ثلاثين، والشمس لا تكسف إلا وقت استسراره"(٥).

وحين وقع الكسوف في عهده الله نادى الصلاة جامعة وخرج إلى المسجد فزعاً وأمر المسلمين بالفزع إلى الصلاة، قالت عائشة رضي الله عنها: خطب النبي الناس حين خسفت الشمس فأثنى على الله بما هو أهله وقال: ((إن الشمس والقمر آيتان من آيات

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج: ۲۵ ص: ۱۸۵.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) الشرح الممتع ٢٣١/٥.

<sup>(</sup>٤) استسر القمر أي: خفي ليلة السرار وهي آخر ليلة من الشهر، والاختفاء ربما يكون ليلة أو ليلتين آخر الشهر. مختار الصحاح ص٢٩٥.

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوى ج: ٢٤ ص: ٢٥٥.٢٥٦.

الله عز وجل لا يخسفان لموت أحد ولا لحياته فإذا رأيتموهما فافزعوا إلى الصلاة)) متفق عليه (١).

والخوف من الله والفزع إليه عبادة يحبها المسلم ويبحث عن أسبابها ويعتزبها، ويهذا نعلم أن استهجان بعض الناس للخوف من الكسوف حيث علموا به قبل وقوعه جهل بآيات الله الكونية والشرعية، فإن القادر على التحكم في هذه المخلوقات الكبيرة وسلبها بعض مزاياها قادر على ما هو أضعف منها وهو الإنسان، وقد قال جل وعلا: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِي أَنفُسِمْ حَتَىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنّهُ آلَيُ فَي اللهُ الله

وصلاة الكسوف فرض كفاية لأمر النبي الشيابي الحديث السابق وهو قول بعض الحنابلة (٢٠) وبعض الحنفية (٤٠) وقواه ابن القيم (٥) في كتاب الصلاة.

وتصلى جماعة وينادى لها الصلاة جامعة وتصلى ركعتين في كل ركعة ركوعان وسجودان إذا قام من الركوع الأول قرأ الفاتحة وقرأ بعدها شيئاً من القرآن، قالت

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٩٩٩، صحيح مسلم، برقم ٩٠٤.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت من الآية ٥٣.

<sup>(</sup>٣) الإنصاف ٤٤٣/٢.

<sup>(</sup>٤) قال في الدر المختار: في "العيني": صلاة الكسوف سنة، واختار في "الأسرار" وجوبها. قال ابن عابدين قلتُ: ورجح الوجوب صاحب البدائع؛ للأمر بها في الحديث، ولكن في " العناية" أن العامة على القول بالسنيّة ... والأمر للندب، وقوى السنيّة في فتح القدير. الدر المختار مع حاشيته رد المحتار ١٨٣/٢. قال الكاساني: قال بعض مشايخنا إنها واجبة؛ لأن مطلق الأمر الوارد في الحديث يفيد الوجوب...

بدائع الصنائع ٢٨٠/١. قال ابن الهمام: صلاة الكسوف سنة بلا خلاف بين الجمهور، أو واجبة على قول. فتح القدير ٢٣٢/١.

<sup>(</sup>٥) الصلاة وحكم تاركها ج: ١ ص: ٥٥.

كتاب الصلاة كتاب الصلاة

عائشة رضي الله عنها: خسفت الشمس على عهد رسول الله النبي على فبعث منادياً الصلاة جامعة فقام فصلى أربع ركعات في ركعتين وأربع سجدات، متفق عليه (١٠).

ويطيل القراءة والركوع والسجود ويكون في الثانية أخف من الأولى ويجهر بالقراءة فيها ؛ لحديث عائشة رضي الله عنها أن النبي على جهر في صلاة الخسوف بقراءته، متفق عليه (٢).

وإذا تجلى الكسوف وهو في الصلاة أتمها خفيفة ؛ لأن النبي على قال: ((فإذا رأيتموهما فادعوا الله وصلوا حتى ينجلي )) متفق عليه (٢).

فإن انتهى من صلاة الكسوف قبل أن ينجلي جلس يذكر الله ويثني عليه ويدعوه حتى ينجلي كما روى ذلك أبي بن كعب رضي الله عنه عن رسول الله على أبو داود (١٠).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٩٩٩، ١٠١٦، صحيح مسلم، برقم ٩٠٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٣٦١/١، كتاب الكسوف، باب الجهر بالقراءة في الكسوف، برقم ١٠١٦. صحيح مسلم ٢/٠٢، كتاب الكسوف، باب صلاة الكسوف، برقم ٩٠١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ١٠١١، صحيح مسلم، برقم ٩٠٤. واللفظ للبخاري، وفي مسلم (حتى تنجلي).

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود ١٩٩١، كتاب الصلاة، باب من قال: أربع ركعات، برقم ١١٨٢.

الحديث: ضعفه الألباني في ضعيف سنن أبي داود ص ٩١، برقم ١١٨٢. لكن روى مسلم بسنده عن أبي مسعود الأنصاري قال: قال رسول الله ﷺ: ((إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله يخوف الله بهما عباده وإنهما لا ينكسفان لموت أحد من الناس فإذا رأيتم منها شيئا فصلوا وادعوا الله حتى يكشف ما بكم)). صحيح مسلم ٢٠٨٧، كتاب الكسوف، برقم ٩١١. قال الإمام الشوكاني عند شرحه لهذا الحديث: وفي الحديث أنها تستحب ملازمة الصلاة، والذكر إلى الانجلاء، وقال الطحاوي: إن قوله: ((فصلوا وادعوا)) يدل على أن من سلم من الصلاة قبل الانجلاء يتشاغل بالدعاء حتى تنجلي وقرره ابن دقيق العيد قال: لأنه جعل الغاية لمجموع الأمرين (الصلاة والدعاء) ولا يلزم من ذلك أن يكون غاية لكل واحد منهما على انفراده فجاز أن يكون الدعاء ممتدا إلى غاية الانجلاء بعد الصلاة فيصير غاية للمجموع ولا يلزم منه تطويل الصلاة ولا تكريرها. نيل الأوطار ٢٦/٤.

ويسن أن يعظ الإمام المأمومين بعد الصلاة، ويحثهم على الدعاء والذكر والصدقة ؛ فقد روى أبو موسى الأشعري أن النبي به بعد أن فرغ من صلاة الكسوف قام فقال: ((هذه الآيات التي يرسل الله لا تكون لموت أحد ولا لحياته ولكن يخوف الله بها عباده فإذا رأيتم شيئاً من ذلك فافزعوا إلى ذكره ودعائه واستغفاره)) رواه البخاري ومسلم (٢).

وعن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنها قالت: لقد أمر النبي الله بالعتاقة في كسوف الشمس، رواه البخاري<sup>(٢)</sup>.

وإذا كسفت الشمس آخر النهار صلى حتى يدخل الليل أو تنجلي، وكذا لو خسف القمر مع طلوع الفجر صلى حتى ينجلي أو تطلع الشمس.

وإذا لم يعلم كسوف الشمس حتى غابت، أو خسوف القمر حتى طلعت الشمس لم يصل؛ لأن سلطان المكسوف قد زال بظهور الآخر، وكذا لو لم يعلم بالكسوف إلا بعد زواله لم يصل؛ لأن كل عبادة مقرونة بسبب إذا زال السبب زالت مشروعيتها.

وإذا وجدت آية كالبركان، والرياح الشديدة، وسواد النهار ونحو ذلك شرعت الصلاة ؛ لأن النبي على كان إذا حزبه أمر صلى (١٠).

<sup>(</sup>١) نيل الأوطار ٢٦/٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٠١٠، صحيح مسلم، برقم ٩١٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ١/٣٥٩، كتاب الكسوف، باب من أحب العتاقة في كسوف الشمس، برقم ١٠٠٦.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٣٨٨، سنن أبي داود ج: ٢ ص: ٣٥، كتاب التطوع، باب وقت قيام النبي رقم ١٣١٨. قال ابن حجر في فتح الباري ١٧٢/٣: إسناده حسن.

وعن ابن عباس أنه صلى في زلزلة وقعت بالبصرة فأطال القنوت، ثم ركع ثم رفع رأسه فأطال القنوت، ثم ركع فسجد ثم رفع رأسه فأطال القنوت، ثم ركع فسجد ثم قال قام في الثانية ففعل كذلك فصارت صلاته ست ركعات وأربع سجدات ... ثم قال ابن عباس: هكذا صلاة الآيات، رواه عبد الرزاق والبيهقي (۱) وإسناده صحيح (۲).

والركوع الثاني في صلاة الكسوف سنة لا تدرك به الركعة ، ولو صلى صلاة الكسوف بركوع واحد صحت ؛ وقد ورد عن النبي الله أنه صلى في كل ركعة ثلاث ركوعات ، رواه أحمد ومسلم وأبو داود (٢) عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما أنه ﷺ صلى في كل ركعة أربع ركوعات، رواه أحمد ومسلم والنسائي(١٠).

وعن أبي بن كعب رضي الله عنه أن رسول الله رسي على في كل ركعة خمس ركوعات، رواه أبو داود (٥٠).

وقد رأى جماعة من الفقهاء العمل بجميع هذه الروايات، وأن النبي الله فعلها مراراً.

<sup>(</sup>۱) مصنف عبد الرزاق ج: ٣ ص: ١٠٢، برقم ٤٩٣١، سنن البيهقي الكبرى ج: ٣ ص: ٣٤٣، برقم ٦١٧٥.

<sup>(</sup>٢) التلخيص الحبيرج: ٢ ص: ٩٤.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٣١٧/٣، صحيح مسلم، برقم ٩٠٤، سنن أبي داود، برقم ١١٧٨.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ٢٢٥/١، صحيح مسلم، ٩٠٨، سنن النسائي، برقم ١٤٦٧.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ١٣٤/٥، سنن أبي داود ٢٩٩/١، كتاب الصلاة، باب من قال: أربع ركعات، برقم ١١٨٢. وهبو في المستدرك على الصحيحين ٢٨١/١: برقم ١٢٣٧، وقال: الشيخان قد هجرا أبا جعفر الرازي ولم يخرجا عنه وحاله عند سائر الأئمة أحسن الحال، وهذا الحديث رواته صادقون، وقال الإمام الذهبي: خبر منكر، وعبد الله بن أبي جعفر ليس بشيء، وأبوه فيه لين. وضعفه الألباني في ضعيف سنن أبي داود ص ٩١، برقم ١١٨٢.

ورجح أحمد (۱) حديث عائشة أنه الله صلى في كل ركعة ركوعين وسجودين (۲) واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية (۲).

<sup>(</sup>١) المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف٤٠٢/٥. ٢٠٣.

<sup>(</sup>۲) تقدم ص ۲۷۱.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي ٢٥٦/١٨، ١٨/ ١٨.

#### صلاة الاستسقاء

الاستسقاء: طلب السقيا، وتسن الصلاة له إذا أجدبت الأرض، أو غارت الآبار، أو نقص ماء الأنهار، ومستند ذلك من السنة أحاديث كثيرة منها:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: شكى الناس إلى رسول الله وحوط المطر (۱) فأمر بمنبر فوضع له في المصلى، ووعد الناس يوما يخرجون فيه، قالت عائشة: فخرج رسول الله وحين بدا حاجب الشمس (۱) فقعد على المنبر، فكبر وحمد الله عز وجل، ثم قال: ((إنكم شكوتم جدب دياركم، واستئخار المطرعن إبّان زمانه عنكم، وقد أمركم الله عز وجل أن تدعوه، ووعدكم أن يستجيب لكم)) ثم قال: ((الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحيم ملك يوم الدين لا إله إلا الله يفعل ما يريد اللهم أنت الله لا إله إلا أنت، أنت الغني ونحن الفقراء، أنزل علينا الغيث، واجعل ما أنزلت لنا قوة وبلاغا إلى حين)) ثم رفع يديه فلم يزل في الرفع حتى بدا بياض ما أنزلت لنا قوة وبلاغا إلى حين)) ثم رفع يديه فلم يزل في الرفع حتى بدا بياض على الناس، ونزل فصلى ركعتين، فأنشأ الله سحابة فرعدت وبرقت، ثم أمطرت على الناس، ونزل فصلى ركعتين، فأنشأ الله سحابة فرعدت وبرقت، ثم أمطرت بإذن الله، فلم يأت مسجده حتى سالت السيول، فلما رأى سرعتهم إلى الكن ضحك على حتى بدت نواجذه (أشهد أن الله على كل شيء قدير، وأني

<sup>(</sup>١) قال ابن الأثير: قُحِطَ المطر وقَحَط: إذا احْتَبَسَ وانْقَطع، وأَفْحَط الناس إذا لم يُمْطَروا. والقَحْطُ: الجَدْبُ؛ لأنه من أثره. النهاية في غريب الحديث ج: ٤ ص: ١٧.

<sup>(</sup>٢) حاجب الشمس: ضوؤها، أو ناحية من قرصها حين تبدأ في الطانوع، وسمي ضوء الشمس حاجبا؛ لأنه يحجب جرمها عن الإدراك. لسان العرب ٢٩٩/١. مادة "حجب".

<sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير: النَّواجِدُ من الأسْنان الضَّواجِك وهي التي تَبدُو عند الضَّحِك، والأكثر الأشْهَر أنها أقْصَى الأسْنان، والمراد الأوَّل؛ لأن رسول الله ﷺ ما كان يَبْلُغ به الضَّحِك حتى تَبْدُوَ أواخِرُ أضراسِه. النهاية في غريب الحديث ج: ٥ ص: ١٩.

عبد الله ورسوله)). قال أبو داود: وهذا حديث غريب إسناده جيد (١).

ويسن أن يستسقي في خطبة الجمعة ؛ لحديث أنس بن مالك: أن رجلا دخل المسجد يوم جمعة ، من باب كان نحو دار القضاء ، ورسول الله هي قائم يخطب ، فاستقبل رسول الله هي قائما ، ثم قال: يا رسول الله هلكت الأموال ، وانقطعت السبل ، فادع الله يغثنا ، فرفع رسول الله هي يديه ثم قال: ((اللهم أغثنا اللهم أغثنا اللهم أغثنا اللهم أغثنا)) قال أنس: ولا والله ، ما نرى في السماء من سحاب ، ولا قزعة (الهم أغثنا وبين سلع (اللهم أغثنا ولا دار قال: فطلعت من ورائه سحابة مثل الترس فلما توسطت السماء انتشرت ، ثم أمطرت ، فلا والله ، ما رأينا الشمس ستا ، ثم فلما توسطت السماء انتشرت ، ثم أمطرت ، فلا والله ، ما رأينا الشمس ستا ، ثم فلما توسطت السبل فادع الله فاستقبله قائما ، فقال: يا رسول الله هلكت الأموال ، وانقطعت السبل فادع الله فاستقبله قائما ، فقال: يا رسول الله هلكت الأموال ، وانقطعت السبل فادع اللهم على الآكام (ه) ، والظراب (۱) ، وبطون الأودية ، ومنابت الشجر )) قال: فأقلعت على الآكام (ه) ، والظراب (۱) ، وبطون الأودية ، ومنابت الشجر )) قال: فأقلعت

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود ج: ١ ص: ٣٠٤، كتاب الصلاة، باب رفع اليدين في الاستسقاء، برقم ١١٧٣. وهو في صحيح ابن حبان ج: ٣ ص: ٢٧١، برقم ٩٩١، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده حسن، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٤٧٦، برقم ١٢٢٥، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وقال الإمام الشوكاني: صححه ابن السكن. نيل الأوطار ١/٤، وحسنه الألباني في سنن أبي داود ص ١٤٣. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٢) القزع: قطع من السحاب الرقيق المتفرق، وأكثر ما يجيء في الخريف. النهاية في غريب الحديث٤/٥٩.

<sup>(</sup>٣) جبل بقرب المدينة. النهاية في غريب الحديث ٩٤/٤.

<sup>(</sup>٤) الـترس: هـو نـوع مـن السلاح: يتوقى به من ضرب السيوف، ووجه الشبه الاستدارة، ولم يرد أنها مثله في القدر. لسان العرب ج: ٦ ص: ٣٢، نيل الأوطار ١٩/٤.

<sup>(</sup>٥) الأُكَمَة: هي مادون الجبل، وقيل: هو الموضع الذي هو أَشدُّ ارتفاعاً ممَّا حَوْلَه وهو غليظ، أو الهضبة الضخمة، أو التراب المجتمع لسان العرب٢١/١، نيل الأوطار ٢٠/٤.

<sup>(</sup>٦) الظراب مفردها ظُرِب: وهي الجبل المنبسط الذي ليس بالعالي، أو الرابية (ما ارتفع من الأرض) الصغيرة، أو الجبل الصغير. لسان العرب١ /٥٦٩.

وخرجنا نمشى في الشمس متفق عليه(١٠).

وفي هذا الحديث أن النبي الله استسقى للجدب أولاً، ودعا لرفع المطر ثانياً حين أضرت كثرته بالناس.

ولو صلوا فرادى ودعا كل واحد منهم كان ذلك حسناً، والأفضل أن يصلوها جماعة ؛ لفعل الرسول الشراع والصحابة (٢).

وصلاة الاستسقاء مشل صلاة العيد في وقتها، وموضعها حيث تسن في المصلى بالصحراء، وفي عدد ركعاتها، والتكبير فيها، والجهر في القراءة، وفي الخطبة بعدها.

والتكبيرات الـزوائد في صلاة الاستسقاء سنة كصلاة العيد يكبر في الأولى ستاً بعد تكبيرة الإحرام والاستفتاح، ويكبر في الثانية خمساً ويقرأ فيهما بسبح، والغاشية.

ويستحب أن يحث الإمام المسلمين على أسباب قبول الدعاء ورفع المصائب من التوبة والاستغفار وإصلاح ذات البين والإحسان إلى الناس فإن ذلك من أسباب نزول رحمة الله كما قال تعالى: ﴿إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّرَ لَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾(١).

ويخرج إلى صلاة الاستسقاء متواضعاً متذللاً ويخشع ويتضرع في دعائه ؛ لحديث عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: خرج رسول الله على للاستسقاء متذللاً

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٩٦٨، صحيح مسلم، برقم ٨٩٧.

<sup>(</sup>۲) تقدم ص ۲۷٦.

<sup>(</sup>٣) وأما فعل الصحابة فعن أنس أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان إذا قَحَطُوا استسقى بالعباس بن عبد المطلب فقال: اللهم إنا كنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، وإنا نتوسل إليك بعم نبينا فاسقنا، قال: فيسقون. صحيح البخاري ج: ١ ص: ٣٤٢، كتاب الاستسقاء، باب سؤال الناس الإمام الاستسقاء إذا قحطوا، برقم ٩٦٤٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف من الآية ٥٦.

متواضعاً متخشعاً متضرعاً، رواه أحمد، والترمذي، وأبـو داود والنسـائي<sup>(۱)</sup> وصححه الترمذي<sup>(۱)</sup>.

ويجوز الاستشفاع بدعاء من يظن إجابته كما استشفع عمر رضي الله عنه بدعاء العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه، رواه البخاري (٣).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: (خرج سليمان عليه السلام يستسقي فرأى نملة مستلقية على ظهرها رافعة قوائمها إلى السماء تقول: اللهم إنا خلق من خلقك ليس بنا غنى عن سقياك، فقال: ارجعوا فقد سقيتم بدعوة غيركم) رواه الحاكم (١) وصححه.

ويخطب في الاستسقاء بعد الصلاة خطبة واحدة يفتتحها بالتكبير، أو بالحمد ويكثر فيها حمد الله، والثناء عليه، والاستغفار، والصلاة على النبي على الله الله عليه،

وعن عمر رضي الله عنه أنه خرج يستسقي فلم يزد على الاستغفار فقالوا: ما رأيناك استسقيت؟ فقال: لقد طلبت الغيث بمجاديح (٥) السماء الذي يستنزل

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۲۳۰/۱، سنن الترمذي، برقم ٥٥٨، سنن أبي داود، برقم ١١٦٥، سنن النسائي، برقم ١٥٢١.

<sup>(</sup>٢) في سننه حديث رقم ٥٥٨، وحسَّنه الألباني في سنن النسائي ص ١٧٩. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٣٤٢/١، كتاب الاستسقاء ، باب سؤال الناس الإمام الاستسقاء إذا قحطوا، برقم ٩٦٤.

<sup>(</sup>٤) المستدرك على الصحيحين ٢٩٢٨، وقال: صحيح، ووافقه الذهبي، وهو في مصنف ابن أبي شيبة ٦٢/٦، برقم ٢٩٤٨، وضعفه المرزاق ج: ٣ ص: ٩٥، برقم ٢٩٤٨. وضعفه الألباني في الإرواء ١٣٧/٣، برقم ٦٧٠.

<sup>(</sup>٥) قال ابن الأثير: المِجْدَح: عُود مُجَنَّح الرأس يُخَوِّض به الأشْرِبه، وربَّما يكون له ثلاث شُعب. والجَادِيح: واحِدُها مِجْدَح، والياء زائدة للإِشباع، والقياس أن يكون واحدها مِجْدَاح، و ألمِجْدَح: نَجْم من النجوم، وقيل: هو ثلاثة كواكب كالأثاني؛ تَشْبِيها بالمِجْدَح الذي له ثلاث شُعَب، وهو عند العرب من الأثواء الدَّالَة عَلَى المَطر، فَجعل عمرُ الاستِغفارَ مُشَبَّها بالأنواء، مُخاطَبة لهم بما يعرفونه، لا قوْلاً بالآثواء ... النهاية في غريب الحديث ٢٤٣٨.

به المطر ثم قرأ: ﴿ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴿ السَّمَآءَ عَلَيْكُم مِدْرَارًا ﴾ (۱) ﴿ وَيَعَوْمِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوٓاْ إِلَيْهِ يُرْسِلِ ٱلسَّمَآءَ عَلَيْكُم مِدْرَارًا ﴾ (۱) (۱) .

ثم يدعو بطلب السقيا ويلح في الدعاء ويرفع يديه ؛ فقد كان رفعها حتى يرى بياض إبطيه، متفق عليه (١٠).

ويدعو بما ثبت عن النبي ﷺ في ذلك، وقد ثبت في صحيح البخاري أن الرسول ﷺ أعاد كلمة اللهم ﷺ أعاد كلمة اللهم السقنا ثلاث مرات (١).

وعن جابر أنه سمع النبي على يدعو في الاستسقاء فقال: (اللهم اسقنا غيثاً مغيثاً (١)

<sup>(</sup>١) سورة نوح من الآية ١٠ ـ ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة هود من الآية ٥٢.

<sup>(</sup>٣) سنن سعيد بن منصور ج: ٥ ص: ٣٥٣، برقم ١٠٩٥.

السنن الكبرى للبيهقي ج: ٣ ص: ٣٥١، برقم ٦٢١٦.

وقال: وجدته في كتابي: لقد طلبت الغيث بمفاتيح السماء.

ورواه غيره عن مطرف، فقال: بمجاديح السماء.

الأثر: ضعفه الألباني في إرواء الغليل ٣/ ١٤١، برقم ٦٧٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٩٨٤، صحيح مسلم، برقم ٨٩٥.

<sup>(</sup>٥) تقدم ص ۲۷۷.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري ١ /٣٤٣، كتاب الاستسقاء، باب الاستسقاء في المسجد الجامع، برقم ١٦ ٩.

<sup>(</sup>٧) مُغِيثًا : بضم أوله أي: معينا من الإغاثة بمعنى الإعانة، أو منقذا من الشّدة. عون المعبود ٢٣/٤، نيل الأوطار ٣٦/٤.

مريثاً (١) مريعاً <sup>(٢)</sup> نافعاً غير ضار عاجلاً غير آجل) رواه أبو داود<sup>(٣)</sup>.

وعن عمرو بن شعيب أن النبي ﷺ كان يقول: إذا استسقى ((اللهم أسق عبادك ويهاثمك وانشر رحمتك وأحى بلدك الميت)) رواه مالك(1) وأبو داود(٥).

وإذا انتهى من الخطبة حول رداءه بأن يجعل الأيمن على الأيسر، والأيسر على الأيمن حيث قال أبو هريرة رضي الله عنه: خرج رسول الله يشي يوما يستسقي فصلى بنا ركعتين بلا أذان ولا إقامة، ثم خطبنا، ودعا الله، وحول وجهه نحو القبلة رافعا يديه، ثم قلب رداءه فجعل الأيمن على الأيسر، والأيسر على الأيمن. رواه أحمد، وابن ماجه (١).

<sup>(</sup>١) مريئا: أي هنيئا محمود العاقبة كثير الخير لا ضرر فيه من الغرق والهدم. عون المعبود٢٣/٤، نيل الأوطار٣٦/٤، النهاية في غريب الحديث٢١٣/٤.

<sup>(</sup>٢) مَرِيْعا: يروى على وجهين بالياء والباء فمن رواه بالياء جعله من المراعة وهو الخصب يقال: أمرع المكان إذا أخصب ومن رواه مُرْبِعا كان معناه منبتا للربيع. عون المعبود ٢٣/٤، نيل الأوطار ٣٦/٤، النهاية في غريب الحديث ٣٢٠/٤.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ج: ١ ص: ٣٠٣، كتاب الصلاة ، باب رفع اليدين في الاستسقاء ، برقم ١١٦٩. وهو في صحيح ابن خزيمة ٣٣٥/٢ ، برقم ١٤١٦ ، وفي المستدرك على الصحيحين ٤٧٥/١ ، برقم ١٢٢٢ ، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ، ووافقه الذهبي ، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٠٠/١ ، برقم ١١٦٩.

<sup>(</sup>٤) موطأ مالك ج: ١ ص: ١٩٠، كتاب الاستسقاء، باب ما جاء في الاستسقاء، برقم ٤٤٩. قال ابن عبد البر: هكذا رواه مالك عن يحيى عن عمرو بن شعيب مرسلا، وتابعه جماعة على إرساله، ... ورواه جماعة عن يحيى بن سعيد عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده مسندا منهم... الثوري ... عند أبي داود... التمهيد لابن عبد البر ٢٣٢/٢٣.

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود ج: ١ ص: ٣٠٥، كتاب الصلاة ، باب رفع اليدين في الاستسقاء، برقم ١١٧٦. الحديث: حسَّنه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٣٢٢/١، برقم ١١٧٦.

<sup>(</sup>٦) مسند أحمد ٧٣/١٤، برقم ٨٣٢٧، سنن ابن ماجه ٤٠٢/١، برقم ١٢٦٨. قال الحافظ ابن حجر: إسناده حسن الدراية في تخرج أحاديث الهداية ٢٢٦/١، برقم ٢٩٤.

وثبت في الصحيحين من حديث عباد بن تميم عن عمه قال: رأيت النبي يلا يوم خرج يستسقي، قال: فحول إلى الناس ظهره، واستقبل القبلة يدعو، ثم حول رداءه، ثم صلى ركعتين، يجهر فيهما بالقراءة (١)(٢).

ويتوجه إلى القبلة، ويدعو ويفعل مثله من صلى معه، فإن سقوا وإلاَّ عادوا ثانياً وثالثاً حتى يسقوا مع الإلحاح في الدعاء والتوبة وعمل أسباب الإجابة.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٩٧٩، صحيح مسلم، برقم ٨٩٤.

<sup>(</sup>٢) تحويل الرداء تابع للخطبة ومحل الخطبة. قال شمس الدين ابن قدامة: الصحيح أنها بعد الصلاة ... و في رواية ثانية أنها قبل الصلاة ... و في رواية ثالثة أن الإمام مخير في الخطبة قبل الصلاة وبعدها ؛ لورد الأخبار بكلا الأمرين، ودلالتها على كلتا الصفتين فَحُمِلَ على أن النبي على فعل الأمرين، وأيا ما فعل من ذلك فهو جائز ؛ لأن الخطبة غير واجبة على جميع الروايات، والأولى أن يخطب بعد الصلاة كالعيد... قال: ويستقبل القبلة في أثناء الخطبة ويدعو، ويحول رداءه ... ويستحب أن يحول رداءه حال استقبال القبلة. الشرح الكبير على المقنع ومعهما الإنصاف ١١/١٤ - ٢٢٤، يحول رداءه حال ابن مفلح: يستحب استقبال القبلة في أثناء كلامه، قبل: بعد خطبته، وقبل: فيها، ويدعوا سرا، ويحول رداءه بعد استقباله. الفروع ج: ٢ ص: ١٢٨.

# أحكسام الجنائز

الجنائز بفتح الجيم، وجنازة بكسر الجيم وفتحها، ويقال: إنه بالفتح اسم للميت، وبالكسر، اسم للنعش عليه الميت.

والموت: مفارقة الروح الجسد، أما الروح فإنها لا تفنى بل تنتقل إلى مستقر آخر حتى تخلد في مستقرها الأخير في الجنة أو النار.

ويستحب تذكر الموت وعمل الأسباب التي تعين عليه من زيارة القبور، وتغسيل الأموات، والتفكر في مصارع الظلمة، فعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: دخل رسول الله مصلاه فرأى ناسا كأنهم يكتشرون أقال: (أما إنكم لو أكثرتم ذكر هادم اللذات لشغلكم عما أرى (الموت)، فأكثروا من ذكر هادم اللذات (الموت) فإنه لم يأت على القبريوم إلا تكلم فيه فيقول: أنا بيت الغربة، وأنا بيت الوحدة، وأنا بيت التراب، وأنا بيت الدود) رواه الترمذي ألى الموت).

والمرض بريد الموت ويجب الصبر عليه، ولا ينافيه التداوي بل هو من عمل الأسباب المشروعة ؛ فقد قال رسول الله ﷺ: ((تداووا فإن الله تعالى لم يضع داء إلا

<sup>(</sup>١) أي: يضحكون من الكشر وهو ظهور الأسنان للضحك، وكاشرَه إذا ضَحِك في وجُهه وباسطه. النهاية في غريب الحديث ١٧٦/٤.

<sup>(</sup>٢) هـادم اللـذات: من هـدم البناء، والمراد: الموت وهو هادم اللذات إمَّا؛ لأن ذكره يزهد في اللذات، أو ؛ لأنه إذا جاء لا يبقى من لذائذ الدنيا شيئا. حاشية السندي على سنن النسائي ٤/٤.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي ٢٣٩/٤، كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، باب رقم ٢١، رقم الحديث ٢٤٦٠ قال الحافظ المنذري: رواه الترمذي من طريق عبيد الله بن الوليد الوصافي وهو واه. الترغيب والترهيب ١٩٧٤. قال الحافظ ابن حجر: عبيد الله بن الوليد الوصافي، بفتح الواو وتشديد المهملة، أبو إسماعيل الكوفي، العجلي، ضعيف. تقريب التهذيب ص ٦٤٦، رقم الترجمة ٢٣٨١. وقال الألباني: ضعيف جداً. ضعيف سنن الترمذي ص ٢٦٥، برقم ٢٤٦٠.

وضع له دواء غير داء واحد وهو الهرم)) رواه أحمد وأبو داود والترمذي (١) وإسناده صحيح.

لكن لا يجوز التداوي بالمحرمات كالسموم والمخدرات والنجاسات والشعوذة ، لحديث أبي الدرداء رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: ((إن الله أنزل الداء والدواء وجعل لكل داء دواء فتداووا ولا تداووا بحرام)) ، رواه أبو داود (٢٠).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: نهى رسول الله صلى على عن الدواء الخبيث (٢)، رواه أحمد وأبو داود والترمذي (١) وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٤ ص: ٢٧٨، سنن أبي داود، برقم ٣٨٥٥، السنن الكبرى للنسائي ج: ٤ ص: ٣٦٨، برقم ٧٥٥٣، السنن الكبرى للنسائي ج: ٤ ص: ٣٦٨، برقم ٧٥٥٣، وقال: هذا حديث حسن صحيح، وهو في صحيح ابن حبان ج: ١٣ ص: ٤٢٦، برقم ٢٠٢٦، وقال: قال سفيان (بن عيينة): ما على وجه الأرض اليوم إسناد أجود من هذا، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ٤ ص: ٤٤١، برقم ٢٠٢٨، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد فقد رواه عشرة من أئمة المسلمين وثقاتهم، ووافقه الإمام الذهبي، وفي الأحاديث المختارة ج: ٤ ص: ١٦٨ . وقال: برقم ١٦٨٦، وقال: إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود ج: ٤ ص: ٧، كتاب الطب، باب في الأدوية المكروة، برقم ٣٨٧٤.

قال الحافظ ابن حجر: أخرجه أبو داود بإسناد حمصي. الدراية في تخريج أحاديث الهداية ٢ ص: ٢٤٢. في سند الحديث إسماعيل بن عياش قال ابن حجر في التقريب: إسماعيل بن عياش بن سليم العنسي الحمصي، صدوق في روايته عن أهل بلده، مخلط في غيرهم. التقريب ص١٤٢، رقم الترجمة ٤٧٧. قال الإمام الشوكاني: إسماعيل بن عياش إذا حدث عن أهل الشام فهو ثقة، وإنما يضعف في الحجازيين وهو ههنا حدث عن أهل الشام. نيل الأوطار ٩٣/٩. وضعفه الألباني في ضعيف سنن أبي داود ص٢١١، برقم ٣٨٧٤.

<sup>(</sup>٣) الخبيث: قيل هو النجس، أو الحرام، أو ما ينفر عنه الطبع مثل السم... تحفة الأحوذي ١٦٧/٦.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٣٠٥، سنن أبي داود، برقم ٣٨٧٠، سنن الترمذي، برقم ٢٠٤٥. وهو في المستدرك على الصحيحين ج: ٤ ص: ٤٥٥، برقم ٨٢٦٠، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ١/٣٩٩، برقم ٢٠٤٥.

ويكره تمني الموت لضر نزل به أو ضيق نفسي ألمَّ به ؛ لحديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله رالا يتمنين أحدكم الموت من ضر أصابه فإن كان لا بد فاعلاً فليقل اللهم أحييني ما كانت الحياة خيراً لي وتوفني إذا كانت الوفاة خيراً لي)، متفق عليه (۱).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: ((لا يتمنين أحدكم الموت، ولا يدع به من قبل أن يأتيه، إنه إذا مات أحدكم انقطع عمله، وإنه لا يزيد المؤمن عمرُه إلا خيراً))، رواه مسلم(٢).

ويجوز تمني الموت إذا خاف على دينه لحديث: ((وإذا أردت بعبادك فتنة فاقبضني إليك غير مفتون))(٢).

ويستحب تمني الشهادة لثبوت ذلك عن الصحابة ؛ ولأنها منزلة رفيعة ، وقد قال عمر رضي الله عنه : اللهم ارزقني شهادة في سبيلك واجعل موتي في بلد رسولك (١٠). وعيادة المريض سنة مؤكدة وهي من حق المسلم على أخيه ، وقد روى أبو موسى

الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله : ((أطعموا الجائع وعودوا المريض، وفكوا العاني (ه)) رواه البخاري وأبو داود (١).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٥٣٤٧، صحيح مسلم، برقم ٢٦٨٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٢٠٦٥/٤، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب كراهة تمني الموت لضر نزل به، برقم ٢٦٨٢.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ١ ص: ٣٦٨، سنن الترمذي ٣٦٦/٥، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة ص، رقم٣٢٣٣. قال الهيثمي: رجاله ثقات. مجمع الزوائد ج: ٧ ص: ١٧٦. وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٣١٦/٣، برقم ٣٢٣٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٦٦٨/٢، أبواب فضائل المدينة، باب كراهية النبي الله أن تُعْرَى المدينة، يرقم ١٧٩١.

<sup>(</sup>٥) قال ابن الأثير: العاني: الأسيرُ، وكلُّ من ذَلَّ واسْتكان وخَضَع فقد عَنا... النهاية في غريب الحديث ٣١٤/٣.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري، برقم ٥٠٥٨، سنن أبي داود، برقم ٣١٠٥.

ويسن تكرارها، لما روت عائشة رضى الله عنها قالت: أصيب سعد (بن معاذ) يوم الخندق في الأكْحَلِ (١) فضرب النبي الله لله خيمة في المسجد؛ ليعوده من قريب، رواه البخاري (٢).

فإن كان المريض غير مسلم، فلا يعاد إلا إذا اقتضت المصلحة ذلك بحيث نعوده ؛ لنعرض عليه الإسلام، ونسمعه الخير فهنا تشرع عيادته لما روى أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كان غلام يهودي يخدم النبي الله عنه قال النبي الله يعوده، فقعد عند رأسه، فقال له: (أسلم) فنظر إلى أبيه وهو عنده، فقال له: أطع أبا القاسم المنام، فخرج النبي الله وهو يقول: ((الحمد لله الذي أنقذه من النار)) رواه أحمد، والبخاري، وأبو داود (٢).

ولما روى سعيد بن المسيب، عن أبيه أنه أخبره: أنه لما حضرت أبا طالب الوفاة، جاءه رسول الله على، فوجد عنده أبا جهل بن هشام، وعبد الله بن أبي أمية بن المغيرة، قال رسول الله لله لأبي طالب: ((يا عم قل لا إله إلا الله، كلمة أشهد لك بها عند الله)) فقال أبو جهل وعبد الله بن أبي أمية: يا أبا طالب أترغب عن ملة عبد المطلب، فلم يزل رسول الله لله يعرضها عليه، ويعودان بتلك المقالة حتى قال أبو طالب آخر ما كلمهم: هو على ملة عبد المطلب، وأبي أن يقول لا إله إلا الله، رواه البخاري(1).

<sup>(</sup>١) قال ابن الأثير: الأكْحَلُ: عِرْق في وسط الدّراع يَكْثُر فَصْدُه. النهاية في غريب الحديث ١٥٤/٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١٧٧/ ، كتاب المساجد، باب الخيمة في المسجد للمرضى وغيرهم، برقم ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٣ ص: ١٧٥ ، صحيح البخاري، برقم ١٢٩٠ ، سنن أبي داود، برقم ٣٠٩٥.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ١ / ٤٥٧، كتاب الجنائز، باب إذا قال المشرك عند الموت: لا إله إلا الله، برقم ١٢٩٤.

ولا تكره عيادة رجل لامرأة غير محرم مع أمن الفتنة ؛ فقد عاد أبو بكر رضي الله عنه أم أيمن رضي الله عنها (١).

وإذا عاد مريضاً دعا له وقال: لا بأس طهور إن شاء الله، رواه البخاري<sup>(۱)</sup> عن ابن عباس رضي الله عنهما مرفوعاً.

ولا يحدثه بما يجلب له الهم ويزيد عليه الألم، بل يطيب خاطره وينفس له في أجله، ويحثه على الصبر ويبين له فضله وفضل العمل بالأسباب، ويحثه على التوبة الصادقة ويبين له أنها مطلوبة من المسلم في كل حين كما قال تعالى: ﴿وَتُوبُواْ إِلَى اللهِ مَمِيعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (٢).

ويسن أن يذكره الوصية ويبين له ما يجب منها: وهو الوصية بما عليه من الحقوق الواجبة للغير، وما يسن منها: وهو التبرع في وجوه الخير وأعمال القرب، ويوصيه بأن يعلق قلبه بالله ويتوكل عليه في رعاية أهله من بعده مع عمل الأسباب المشروعة في ذلك من وصية الصالحين بهم.

وإذا حانت ساعة الاحتضار حضره أرفق أهله به، وأصلحهم وسن له تعاهده ببل ريقه ويندي شفتيه بقطنة ؛ لأن ذلك يبرد ما نزل به من شدة النزع، ويلقنه كلمة

<sup>(</sup>۱) روى مسلم بسنده عن أنس قال: قال أبو بكر رضي الله عنه، بعد وفاة رسول الله ﷺ لعمر: انطلق بنا إلى أم أيمن نزورها، كما كان رسول الله ﷺ يزورها، فلما انتهينا إليها بكت، فقالا لها ما يبكيك؟ ما عند الله خير لرسوله ﷺ، فقالت: ما أبكي أن لا أكون أعلم أن ما عند الله خير لرسوله ﷺ، ولكن أبكي أن الوحي قد انقطع من السماء فهيجتهما على البكاء فجعلا يبكيان معها. طرسوله ﷺ، ولكن أبكي أن الوحي قد انقطع من السماء فهيجتهما على البكاء فجعلا يبكيان معها. صحيح مسلم ١٩٠٧/٤، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل أم أيمن رضي الله عنها، برقم عدد ٢٤٥٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١٣٢٤/٣، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، رقم الحديث: ٣٤٠٠. (٣) سورة النور من الآية ٣١.

التوحيد؛ لحديث أبي سعيد الخدري: ((لقنوا موتاكم (۱) لا إله إلا الله)) رواه مسلم (۲). وإذا قالها مرة فلا تعاد عليه حتى يتكلم بعدها وإن خاف عليه الضجر منها ترك تلقينه لكن يتشهد عنده حتى يسمع.

قال الإمام الترمذي: وروي عن ابن المبارك أنه لما حضرته الوفاة جعل رجل يلقنه لا إله إلا الله وأكثر عليه، فقال له عبد الله: إذا قلتُ مرة فأنا على ذلك ما لم أتكلم بكلام (٣).

ويسن أن يقرأ عنده سورة (يس)؛ لحديث معقل بن يسار رضي الله عنه أن رسول الله تله قال: ((اقرؤوا يس على موتاكم)) رواه أحمد، وأبو داود، والنسائي، وابن ماجه، والحاكم (،)، وقوله تله: ((موتاكم)) أي: المحتضرين وسمي المحتضر ميتاً باعتبار ما يؤول إليه.

<sup>(</sup>۱) قال الإمام النووي في شرحه على صحيح مسلم ٢١٩/٦: معناه من حضره الموت، والمراد ذكروه لا الله إلا الله ؛ لتكون آخر كلامه كما في الحديث: (من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة) رواه أبو داود في سننه برقم ٣١١٦، وصححه الحاكم في المستدرك على الصحيحين ٢٠٣/١، برقم ١٢٩٩، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٧٩/٢، برقم ٣١١٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٢/٦٣١، كتاب الجنائز، باب تلقين الموتى لا إله إلا الله، برقم ٢١٦.

 <sup>(</sup>٣) سنن الترمذي ج: ٣ ص: ٣٠٧، كتاب الجنائز، باب ما جاء في تلقين المريض عند الموت والدعاء عنده، برقم ٩٧٧.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٢٦، سنن ابن ماجه، برقم ١٤٤٨، سنن أبي داود، برقم ٢٦١، السنن الكبرى للنسائي ج: ٦ ص: ٢٦٥، برقم ١٠٩١٦، المستدرك على الصحيحين ٢٠٥٧، برقم ٢٠٧٤ وقال: أوقفه يحيى بن سعيد وغيره عن سليمان التيمي، والقول فيه قول ابن المبارك إذ الزيادة من الثقة مقبولة، قال الإمام الذهبي: رفعه ابن المبارك، ووقفه يحيى القطان، وقال الحافظ ابن حجر: أعله ابن القطان بالاضطراب، وبالوقف، وبجهالة حال أبي عثمان وأبيه، ونقل أبو بكر ابن العربي عن الدارقطني أنه قال: هذا حديث ضعيف الإسناد، مجهول المتن، ولا يصح في الباب حديث سالتخيص الحبير ج: ٢ ص: ١٠٤، برقم ٢٣٤. وقال الميثمي في مجمع الزوائدة ١٥٠١، برقم فيه راو لم يسم وبقية رجاله رجال الصحيح، وضعفه المحدث الألباني في الإرواء ١٥٠/٣، برقم

٨٨٨ فقه السنة الميسر

وفي هذه السورة فرحة العبد الصالح بالمآل الحسن حين أدخل الجنة قال تعالى: ﴿قِيلَ ٱدْخُلِ ٱلْجُنَّةُ قَالَ يَلَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴿ بِمَا غَفَرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾ (١).

ويسن توجيه الميت إلى القبلة عند النزع؛ لحديث أبي قتادة رضي الله عنه أن البراء ابن معرور أوصى عند موته أن يستقبل به القبلة فبلغ ذلك النبي على فقال: ((أصاب الفطرة )) رواه الحاكم (٢) وصححه.

وإذا مات سُن تغميضه ؛ لأن النبي على حين دخل على أبي سلمة بعد موته ورأى بصره قد شق ((\*) أغمضه ، ثم قال : ((إن الروح إذا قبض تبعه البصر (\*)) رواه مسلم (۰).

<sup>(</sup>١) سورة (يس) الآية ٢٦ ، ٢٧.

<sup>(</sup>۲) المستدرك على الصحيحين ١٥٠٥، برقم ١٣٠٥، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي، وانظر: السنن الكبرى للبيهقي ٣٨٤/٣، برقم ١٣٩٦. وأعله الألباني بعلتين: الأولى: فيه نعيم بن حماد وهو ضعيف. الثانية: بالإرسال. إرواء الغليل ١٥٢/٣. وقد روى أبو داود بسنده عن عبيد بن عمير عن أبيه أنه حدثه وكانت له صحبه أن رجلا سأله فقال: يا رسول الله ما الكبائر؟ فقال: (عن تسع) فذكر معناه زاد (وعقوق الوالدين المسلمين، واستحلال البيت الحرام قبلتكم أحياء وأمواته) سنن أبي داود، برقم ٢٨٧٥. الحديث: صححه الحاكم في المستدرك على الصحيحين ٢٨٨/٤، برقم ٢٦٦٦، ووافقه الذهبي، وحسنّه الحافظ المنذري في الترغيب والترهيب ١٩٨٨، وحسنّه الألباني في سنن أبي داود ص ٣٢٥.

<sup>(</sup>٣) شَـقَّ بصر الميت: وهو الـذي حضره الموت وصار ينظر إلى الشيء لا يرتد إليه طرفه. شرح النووي على صحيح مسلم ٢٢٣/٦.

<sup>(</sup>٤) إن الروح إذا قبض تبعه البصر: معناه إذا خرج الروح من الجسد يتبعه البصر ناظرا أين يذهب، وفي الروح لغتان التذكير، والتأنيث وهذا الحديث دليل للتذكير. شرح النووي على صحيح مسلم ٢٢٣/٦.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم٢/١٣٤، كتاب الجنائز، باب في إغماض الميت والدعاء له إذا حضر، برقم ٩٢٠.

### تجهيزاليت

يسن الإسراع في تجهيز الميت مالم يمت فجأة ؛ وقد أمر النبي الإسراع بالجنازة وقال الإسراع في تجهيز الميت مالم أن تحبس بين ظهراني أهله) رواه أبو داود (()، وقال الحمد: كرامة الميت تعجيله (). ولهذا لا يجوز تأجيل دفنه لحضور قرابته بعد يوم أو يومين.

ويبدأ في تجهيزه بغسله وهو فرض كفاية ويغسله ثقة يحفظ الأسرار، ويعرف أحكام الغسل، وأولى الناس بغسله وصيه، ثم أقرب عصبته، والمرأة تغسلها وصيتها، ثم القربي فالقربي من نسائها.

ويجوز لكل واحد من الزوجين أن يغسل الآخر(٢) إلا الزوجة الذمية فلا تغسل

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود ج: ٣ ص: ٢٠٠، كتاب الجنائز، باب التعجيل بالجنازة وكراهية حبسها، برقم ٥ ٣٠٠. قال الإمام الشوكاني: في إسناد هذا الحديث عروة بن سعيد الأنصاري، ويقال: عزرة عن أبيه وهو وأبوه مجهولان. نيل الأوطار ٣٠/٤، وضعفه الألباني في سنن أبي داود ص٣٥٦. لكن قد روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي على قال: (أسرعوا بالجِنَازة، فإن تك صالحة فخير تقدمونها، وإن يك سوى ذلك، فشر تضعونه عن رقابكم) صحيح البخاري، برقم ١٢٥٢، واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٢) المغنى ١٦٢/٢، كشاف القناع ٨٤/٢.

<sup>(</sup>٣) لما رواه أحمد بسنده عن عائشة رضي الله عنها قالت: رجع إليَّ رسول الله ﷺ ذات يوم من جنازة بالبقيع وأنا أجد صداعا في رأسي وأنا أقول: وا رأساه، قال: (وما ضرك لومت قبلي فغسلتك، وكفنتك، وصليت عليك، ثم دفنتك).

مسند أحمد ٢٧٨٦، وهو أيضا في السنن الكبرى للنسائي ٢٥٢/٤، برقم ٧٠٧٩، وفي سنن ابن ماجه، برقم ١٥٦٥، وفي صحيح ابن حبان١٥٤/١٤، برقم ٢٥٨٦، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده قوي، وقال في مصباح الزجاجة ٢٥/٢: هذا إسناد رجاله ثقات، وصححه الألباني في إرواء الغليل ١٦٠/٣. قال الإمام الشوكاني: قوله فغسلتك: فيه دليل على أن المرأة يغسلها زوجها إذا ماتت، وهي تغسله قياسا، وبغسل أسماء لأبي بكر، وعلي لفاطمة كما أخرجه البيهقي بإسناد حسن، ولم يقع من سائر الصحابة إنكار على علي وأسماء فكان إجماعا. نيل الأوطار ١٥٨٤.

زوجها المسلم؛ لأنها ليست أهلا للغسل، وقد غسل علي رضي الله عنه فاطمة (۱) رضى الله عنها.

وأوصى أبو بكر رضي الله عنه أن تغسله زوجته أسماء بنت عميس<sup>(۲)</sup> رضي الله عنها.

وإذا كان الميت صغيراً لا يشتهى ذكراً كان أو أنثى، جاز أن يغسله رجل أو امرأة. قال ابن المنذر: "أجمع كل من نحفظ عنه أن المرأة تغسل الصبى الصغير "(٣).

وإن مات رجل بين نسوة ليس فيهن زوجة ولا أمة مباحة له، يُمم، ومثله لو ماتت امرأة مع رجال ليس فيهم زوج ولا سيد.

ولا يجوز للرجل أن يغسل أُمَّه الميتة ، ولا أخته ؛ لأنه لا يحل له النظر إلى عورتها. ولا يغسل المسلم ميتاً كافراً كمن كان كفره بترك الصلاة بل يدفن بدون غسل كما ثبت أن النبي على قال لعلي رضي الله عنه عندما مات أبو طالب: ((اذهب فواره)) رواه النسائي وأبو داود(1) ، ولم يأمره بغسله.

وإذا أراد أن يبدأ في غسله جعله في مكان مستور حتى لا يراه الناس ؛ لأن حرمة الميت كحرمة الحي ثم يجرده من الثياب إلا ما يستر عورته فيجب سترها.

<sup>(</sup>١) السنن الكبرى للبيهقي٣٩٦/٣. وحسَّنه الحافظ ابن حجر في التلخيص ١٤٣/٢.

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى للبيهقي٣٩٧/٣، وقال: وقال: راويه محمد بن عمر الواقدي صاحب التاريخ ليس بالقوي، ولـه شواهد مراسيل، وضعفه الألباني في إرواء الغليل١٥٨/٣، برقم ٦٩٦. انظر الحاشية رقم٣ في الصفحة السابقة.

<sup>(</sup>٣) الإجماع ٢/١٤.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ١٩٧١، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٩٠، سنن أبي داود، برقم ٣٢١٤. قال محمد بن عبد الواحد المقدسي في الأحاديث المختارة ٣٦٣/: إسناده صحيح، وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ١٨/١، برقم ١٩٠.

ويكره لغير مُعِين في غسله حضوره ويغسل على سرير ويرفع رأسه برفق إلى قريب من جلوسه ويعصر بطنه برفق ليخرج من بطنه ما كان متهيئاً للخروج ويكثر صب الماء حينئذ ثم يلف على يده خرقة فينجيه بها، ولا يحل مس عورته إلا أن يكون صغيراً دون سبع سنين، ثم يغسل مواضع الوضوء ويبدأ بالميامن.

ولا يُدْخِل الماء في فمه ولا أنفه بل يضع على أصبعيه خرقة نظيفة ويبلها بالماء ثم يسح أسنانه وينظف بها منخريه ويجعل في ماء الغسل سدراً مطحوناً، وإن استعمل الشامبو فحسن.

ثم يغسل شقه الأيمن، ثم الأيسر، ثم يفيض الماء على جميع بدنه ثلاث غسلات، فإن لم يُنَقَّ زاد حتى يصل إلى خمس، فإن لم يُنَقَّ زاد إلى سبع، وإذا لم يُنَقَّ زاد حتى يطهر ويُنَقَّى، ويقطع على وتر.

ويجعل في الغسلة الأخيرة شيئاً من الكافور ؛ لقوله ﷺ للنساء اللاتي غسلن ابنته : (واجعلن في الأخيرة كافوراً، أو شيئاً من كافور) رواه البخاري ومسلم (۱) من حديث أم عطية.

ثم ينشف حتى لا يبلل الكفن ويؤخذ ما فحش من الميت من شارب، وإبط وظفر.

ولا يسرح شعره، أما شعر المرأة فيجعل ثلاث ضفائر ويسدل من ورائها؛ لأن النبي الله أمر النساء اللاتي غسلن ابنته أن يضفرن شعرها ثلاثة قرون ويسدلنه من ورائها، متفق عليه (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١٢٠٤، صحيح مسلم، برقم ٩٣٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٢٠٤، صحيح مسلم، برقم ٩٣٩.

ولا ينزع من الميت سن ذهب، أو فضة إذا حدث بخلعه مُثْلَةٌ (١) ؛ لأن حرمته ميتاً كحرمته حياً ، فإن خرج من الميت نجاسة بعد غسله أزالها وغسل مكانها ويعاد وضوءه فإن كان ذلك بعد التكفين لم يعد غسله دفعاً للمشقة.

وإذا مات المحرم لم يغسل بما فيه رائحة الطيب كالصابون المطيب، والشامبو المطيب ولا يجعل في غسله كافوراً؛ لأنه طيب إلاَّ أن يكون قد تحلل التحلل الأول.

ولا يؤخذ شيء من شعره ولا ظفره ولا يكفن المحرم الذكر في المخيط ولا يغطى رأسه، ولا وجه أنثى محرمة ؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي قلق قال في المحرم الذي وقصته ناقته: ((اغسلوه بماء وسدر وكفنوه في ثوبيه ولا تحنطوه ولا تخمروا رأسه فإنه يبعث يوم القيامة ملبياً)) متفق عليه (٢).

ولا يُغَسَّل شهيد معركة قاتل لإعلاء كلمة الله ليبقى أثر العبادة عليه ؛ لأن النبي الله ليبقى أثر العبادة عليه ؛ لأن النبي الله يغسل شهداء أحد بل أمر بدفنهم بدمائهم وقال: ((لا تغسلوهم فإن كل جرح أو كل دم يفوح مسكاً يوم القيامة)) رواه أحمد (٢) وروى البخاري (١) نحوه عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما.

ويدفن الشهيد بثيابه التي قتل فيها بعد نزع السلاح وأدوات المعركة، وإن سلب ثيابه كفن في غيرها.

<sup>(</sup>۱) لو رأى زيدٌ عمراً محتاجا إلى ربط أسنانه بذهب فأعطاه خيطا من ذهب، أو أنفا من ذهب فأعطاه فربطه به ومات لم يجب قلعه ورده ؛ لأن فيه مُثْلَةٌ. الإنصاف للمرداوي ج٢/ص٥٥٥. لو مات زيد وله أنف ذهب، لم يقلع ؛ لما فيه من المُثْلَةِ لكن إن كان بائعه لم يأخذ ثمنه أخذه من تركته كسائر الديون ومع عدم التركة يأخذه ربه إذا بلي الميت جمعا بين المصلحتين. كشاف القناع ج٢/ص١٤٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٢٠٦، صحيح مسلم، برقم ١٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) في المسند ٩٧/٢٢. وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ١ / ٠٥٠ ـ ١٥١، كتاب الجنائز، باب الصلاة على الشهيد، برقم ١٢٧٨.

كتاب الصلاة كتاب الصلاة

ولا يصلى عليه ؛ فقد روى البخاري عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن النبي على جمع بين الرجلين من قتلى أحد في ثوب واحد، وكان يقول: ((أيهم أكثر أخذاً للقرآن)) فإذا أشير له إلى أحدهما قدمه في اللحد وقال: ((أنا شهيد على هؤلاء يوم القيامة))، وأمر بدفنهم في دمائهم ولم يغسلوا ولم يصل عليهم (۱).

أما حديث عقبة بن عامر رضي الله عنه أن النبي رجم يوماً فصلى على أهل أحد صلاته على الميت، رواه البخاري<sup>(۲)</sup>، فقد أجاب عنه الشافعي<sup>(۲)</sup> في الأم بأنه قد ورد في الحديث<sup>(۱)</sup> أن ذلك كان بعد ثمان سنوات من استشهادهم، وكأن النبي معلى ذلك حين علم قرب أجله مودعاً لهم بذلك.

ولعل الحكمة في عدم الصلاة عليه علو مقام الشهادة واستغناء الشهيد عن الشفاعة فإنه يشفع في سبعين من أهله، رواه أبو داود، وابن حبان في صحيحه (٥).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١ / ٤٥٠ ـ ١ ٤٥٠ كتاب الجنائز، باب الصلاة على الشهيد، برقم ١٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١ / ٤٥١ ، كتاب الجنائز، باب الصلاة على الشهيد، برقم ١٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) الأم ج: ١ ص: ٢٦٧، فتح الباري ج: ٣ ص: ٢١٠.

وقال الإمام النووي: وأما حديث عقبة فأجاب أصحابنا بأن المراد من الصلاة هنا: الدعاء، وقوله: صلاته على الميت أي : دعا لهم كدعاء صلاة الميت، وهذا التأويل لا بد منه، وليس المراد صلاة الجنازة المعروفة بالإجماع؛ لأنه إنما فعله عند موته بعد دفنهم بثمان سنين، ولو كان صلاة الجنازة المعروفة لما أخرها ثمان سنين. المجموع ٢٢٠/٥.

<sup>(</sup>٤) الحديث هو ما رواه الإمام أحمد بسنده عن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: إن رسول الله ﷺ صلى على قتلى أخد بعد ثمان سنين كالمودع للأحياء والأموات. مسند أحمد ١٥٤/٤، وهو في سنن أبي داود، برقم ٣٢٢٤، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٣٠٥/٢.

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود، برقم ٢٥٢٢، صحيح ابن حبان ١٠٧/١٠، برقم ٢٦٦٠. وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٥٢٢، برقم٢٥٢٢.

أما الشهيد حكماً وهو من مات بغرق، أو حرق، أو هدم (۱)، أو قتل دون ماله، أو عرضه، أو نفسه (۲)، أو النفساء إذا ماتت في نفاسها (۲)، فإنهم يغسلون ويكفنون ويصلى عليهم.

لما روى سمرة بن جندب رضي الله عنه قال: صليت خلف النبي ﷺ وصلى على أم كعب -رضى الله عنها- ماتت وهي نفساء فقام رسول الله ﷺ وسطها(١٠).

وقد غُسِّل عمر (٥) وعلي (٦) رضي الله عنهما وصلى عليهما المسلمون وهما شهيدان (٧).

<sup>(</sup>۱) لما روى مسلم عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: ((بينما رجل يمشي بطريق، وجد غصن شوك على الطريق، فأخره فشكر الله له فغفر له))، وقال: ((الشهداء خمسة: المطعون (الطاعون)، والمبطون (الإسهال)، والغرق، وصاحب الهدم، والشهيد في سبيل الله عز وجل)). صحيح مسلم ١٩١٤، برقم ١٩١٤.

<sup>(</sup>٢) لما رواه الضياء في المختارة عن سعيد بن زيد رضي الله عنه قال: سمعت النبي على يقول: ((من قتل دون دينه فهو شهيد، ومن قتل دون دينه فهو شهيد، ومن قتل دون دينه فهو شهيد، ومن قتل دون أهله فهو شهيد)). إسناده حسن. الأحاديث المختارة ج: ٣ ص: ٢٩٢، برقم ٢٩٢.

<sup>(</sup>٣) لما رواه الضياء في المختارة عن عبادة بن الصامت وساق الحديث وفيه، قال: قال رسول الله ﷺ: (والمرأة تموت في نفاسها شهادة)). إسناده حسن. الأحاديث المختارة ج: ٨ ص: ٢٥٤ـ ٢٥٥، برقم ٢٠٨.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ٢/٦٦٤، كتاب الجنائز، باب أين يقوم الإمام من الميت للصلاة عليه، برقم ٩٦٤.

<sup>(</sup>٥) مصنف ابن أبي شيبة ج: ٦ ص: ٤٤٨، برقم ٣٢٨٢.

<sup>(</sup>٦) مصنف عبد الرزاق ج: ٣ ص: ٥٤٤، برقم١٦٤٦.

<sup>(</sup>٧) لما روى الترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ، كان على حراء هو وأبو بكر وعمر وعلي وعثمان وطلحة والزبير رضي الله عنهم، فتحركت الصخرة، فقال النبي ﷺ: ((اهدأ إنما عليك نبي، أو صديق، أو شهيد)). قال أبو عيسى: هذا حديث صحيح. سنن الترمذي ٥/١٢٤، كتاب المناقب، باب في مناقب عثمان بن عفان رضي الله عنه، برقم ٣٦٩٦. وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٥/١٤/٣، برقم ٣٦٩٦.

والسقط إذا تبين فيه خلق إنسان غُسِّل، وكفن وصلي عليه ويسمى حتى يدعى باسمه يوم القيامة(١).

ومن تعذر غسله يُمم وكيفيته: أن يضرب الغاسل بيديه على الأرض ثم يسمح بهما وجه الميت وكفيه.

<sup>(</sup>١) الشرح الكبير على المقنع ومعه الإنصاف ١٠٧/٦. ١١١١ .

#### تكفين الميت والصلاة عليه

تكفين الميت: فرض كفاية على من حضره، ومؤنة ذلك من مال الميت ويقدم على الدين وغيره فإن لم يكن ففي بيت مال المسلمين.

ويستحب تكفين الرجل في ثلاث لفائف بيض ؛ لحديث عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: أمر النبي الله أن نلبس البياض، وأن نكفن فيه موتانا وقال: ((فإنها خير ثيابكم)) رواه أحمد، والترمذي، وابن ماجه(۱).

وقد كُفن رسول الله ﷺ في ثلاث لفائف بيض سَحُوليَّة (٢) ليس فيها قميص ولا عمامة ، متفق عليه (٣).

وترش هذه اللفائف بماء خفيف ثم تبخر بالعود المندي ثم تبسط بعضها فوق بعض ويجعل الحَنُوْط(١) فيما بينها ثم يوضع عليها الميت مستلقياً، وتؤخذ قطنة

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۱۲۷۷، سنن الترمذي، برقم ۹۹۶، وقال: حديث حسن صحيح، سنن ابن ماجه، برقم ۱۶۷۷، وهو في سنن أبي داود، برقم ۳۸۷۸، وفي سنن النسائي (الجتبی)، برقم ۵۲۲۳، وفي صحيح ابن حبان ج: ۱۲ ص: ۲۶۲، برقم ۵۲۲۳، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح على شرط مسلم، المستدرك على الصحيحين ج: ۱ ص: ٥٠٦، برقم ۱۳۰۸ وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، قال الإمام ابن كثير في تفسيره (۲۱۱/۲): هذا حديث جيد الإسناد رجاله على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٢) سُحُولِيَّة: يروى بفتح السين وضمها، فالفتح منسوب إلى السَّحُول وهو القَصَّار؛ لأَنه يَسْحَلُها أي: يَغْسِلُها، أو إلى سَحُول قرية باليمن يجلب منها الثياب، وأما الضم فهو جمع سَحْل وهو الثوب الأبيض النَّقِيُّ ولا يكون إلا من قطن. لسان العرب ٣٢٨/١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ١٢١٤، صحيح مسلم، برقم ٩٤١.

<sup>(</sup>٤) الحَنُوط والحِنَاط واحد: وهو ما يُخْلط من الطّيب لأكفان الموْتيَ وأَجْسَامِهم خاصَّه. النهاية في غريب الحديث ١ / ٤٥٠.

ويجعل فيها حنوط وتجعل بين أليتيه لئلا يخرج من دبره شيء ويشد عليها خرقة كالسروال القصير ويجعل شيء من الحنوط على منافذ وجهه ومواضع سجوده.

وإن طيب كل بدنه فحسن ثم يرد طرف اللفافة العليا على شقه الأيمن ويرد طرفها الآخر من فوقه، ثم الثانية والثالثة كذلك ويجعل أكثر الفاضل من الكفن من جهة رأسه ثم يعقد اللفائف لئلا تتفرق وتحل هذه العقد إذا أدخل القبر.

وتكفن المرأة في إزار وخمار وقميص ولفافتين يعم بها جميع الجسد(١).

ويرى بعض المحققين أن المرأة تكفن في مثل ما يكفن به الرجل<sup>(۱)</sup>؛ لأن حديث ليلى الثقفية في الصفة السابقة ضعيف، فيه نوح بن حكيم الثقفي، قال في نصب الراية<sup>(۱)</sup> قال ابن القطان: ونوح بن حكيم رجل مجهول.

والواجب في كفن الرجل والمرأة ثوب واحد يستر جميع الجسد، فإن لم يجد ما يكفي جميع الجسد جعل الكفن من جهة الرأس، وجعل على الرجلين حشيشاً أو

<sup>(</sup>٢) الشرح المتع ٥/٣٩٣.

<sup>(</sup>٣) نصب الراية ج: ٢ ص: ٢٥٨.

نحوه من النبات؛ لأن النبي على حين استشهد مصعب ابن عمير رضي الله عنه فلم يوجد له شيء يكفن فيه إلا نمرة (() إذا وضعوها على رأسه خرجت رجلاه وإذا وضعوها على رجليه خرج رأسه فقال رسول الله على: ((ضعوها مما يلي رأسه واجعلوا على رجليه الإذخر(۲))) متفق عليه (۳).

وبعد تكفينه يصلى عليه وهي فرض كفاية وفيها فضل كبير، فقد روى أبو هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله رسول الله الجنازة حتى يُصلَّى عليها فله قيراط، ومن شهدها حتى تدفن فله قيراطان) قيل: وما القيراطان؟ قال: ((مثلُ الجبلين العظيمين)) متفق عليه (١٠).

وفي رواية قال رسول الله ﷺ: ((كل قيراط مثل أحد)) رواه مسلم(٥).

وكيفية الصلاة على الميت: أن يقوم الإمام عند رأس الرجل، وعند وسط المرأة ويستقبل القبلة، ويكبر أربع تكبيرات، يرفع يديه مع كل تكبيرة، ويقرأ بعد الأولى بفاتحة الكتاب، وبعد الثانية يصلي على النبي على النبي ملك كما يصلي في التشهد، وبعد الثالثة يدعو للميت فإن كان يعرف الدعاء المأثور عن النبي الله دعا به، وإن لم يعرفه دعا للميت بالمغفرة والرحمة ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) كل شَمْلَةٍ مُخَطَّطة من مَآزِر الأعراب فهي نَمِرة وجمعُها نِمار كأنها أخذت من لون النَّمرِ لما فيها من السَّواد والبَياض. النهاية في غريب الحديث ١١٧/٥.

<sup>(</sup>٢) الإذخرُ بكسر الهمزة : حشيش طيب الرائحةِ تُسَقَفُ بها البُيُوت فوق الخشب. النهاية في غريب الحديث ١ /٣٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٣٨٥٤، صحيح مسلم، برقم ٩٤٠.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ١٢٦١، صحيح مسلم، برقم ٩٤٥.

<sup>(</sup>٥) المرجع الأخير.

وقد روى عوف بن مالك رضي الله عنه قال: صلى على على جَنازة فحفظت من دعائه: ((اللهم اغفر له، وارحمه، وعافه، واعف عنه وأكرم نزله، ووسع مدخله، واغسله بالماء والثلج والبرد، ونقه من الخطايا كما نقيت الثوب الأبيض من الدنس، وأبدله داراً خيراً من داره وأهلاً خيراً من أهله، وزوجاً خيراً من زوجه، وأدخله الجنة، وقه فتنة القبر وعذاب النار)) رواه مسلم (۱).

ويستحب أن يخلص في الدعاء؛ لأنه شفاعة، وقد روى أبو هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: ((إذا صليتم على الميت فأخلصوا له الدعاء)) رواه أبو داود وابن ماجه (٢) وصححه ابن حبان (٣).

وإن كان الميت طفلاً فقد روى البخاري عن الحسن أنه قال: "اللهم اجعله سلفاً وفرطاً (١٠) وذخراً وأجراً "(٥)، وإن دعا بغيره مما يلائم فلا بأس.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ٢٦٢/٢ . ٦٦٣ ، كتاب الجنائز ، باب الدعاء للميت في الصلاة ، برقم ٩٦٣ .

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، برقم ٣١٩٩، سنن ابن ماجه، برقم ١٤٩٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح ابن حبان ج: ٧ ص: ٣٤٥، برقم٣٠٧٦، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده قوي. وحسنه الألباني في إرواء الغليل ١٧٩/٣، برقم ٧٣٢.

<sup>(</sup>٤) قال ابن الأثير: فَرَط يَفْرِط، فَهُو فارِطٌ وفَرَطٌ إذا تقَدَّم وسَبَق القوم ليَرْتَاد لهم الماء، ويُهيّء لهم الدِّلاء والأرْشِيَة ومنه الدعاء للطَّفل الميِّت اللهم اجْعَلْه لنا فَرَطا أي: أَجْراً يَتَقَدَّمنا. يقال: افْتَرط فُلان ابْناً له صَغير إذا مات قَبْله.

النهاية في غريب الحديث٣٤/٣٤.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ١ /٤٤٨، كتاب الجنائز، باب قراءة فاتحة الكتاب على الجَنازة.

قال الحافظ: وصله عبد الوهاب بن عطاء في كتاب الجنائز له عن سعيد بن أبي عروبة أنه سئل عن الصلاة على الصبي فأخبرهم عن قتادة عن الحسن أنه كان يكبر ثم يقرأ فاتحة الكتاب ثم يقول: "اللهم اجعله لنا سلفا وفرطا وأجرا". فتح الباري ج: ٣ ص: ٢٠٣.

وأخرجه أبو بكر ابن أبي شيبة في مصنفه ج: ٦ ص: ١٠٥، برقم ٢٩٨٣٨.

ثم يكبر الرابعة ويدعو قليلاً (١)، ثم يسلم واحدة عن يمينه (٢)، وإن سلم عن يمينه وعن يساره فلا بأس (٣)؛ لورود السنة بذلك كله.

وقد اختار بعض العلماء (١) أن يدعو بعد التكبيرة الرابعة يقول: ﴿ رَبَّنَا ءَاتِنَا فِي اللَّهُ مَا يَعُنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ (٥) حيث يختم به في الطواف وفي غيره، وهذا الدعاء من أجمع الأدعية.

<sup>(</sup>۱) كما رواه الإمام أحمد بسنده عن إبراهيم الهجري عن عبد الله بن أبي أوفي وكان من أصحاب الشجرة فماتت ابنة له وكان يتبع جنازتها على بغلة خلفها فجعل النساء يبكين فقال: لا ترثين فان رسول الله نهى عن المراثي فتفيض إحداكن من عبرتها ما شاءت، ثم كبر عليها أربعا، ثم قام بعد الرابعة قدر ما بين التكبيرتين يدعو، ثم قال: كان رسول الله نه يصنع في الجنازة هكذا. مسند أحمد ج: ٤ ص: ٣٥٦، وأخرجه الحاكم في المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٣٥٦، برقم ١٣٣٠، وقال: هذا حديث صحيح ولم يخرجاه، وإبراهيم بن مسلم الهجري لم ينقم عليه بحجة، وقال الإمام الذهبي: ضعفوا إبراهيم بن مسلم الهجري. وقال الحافظ: إبراهيم بن مسلم العبدي، أبو إسحاق الهجري، لين الحديث. القريب ص ١١٠. رقم الترجمة ٢٥٤. وضعفه الألباني في إرواء الغليل ١٨٢٠، برقم ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) لما رواه الحاكم بسنده عن أبي أمامة بن سهل بن حنيف وكان من كبراء الأنصار وعلمائهم وأبناء الذين شهدوا بدرا مع رسول الله الشاخية أخبره رجال من أصحاب رسول الله الشاخي الصلاة على الجنازة أن يكبر الإمام، ثم يصلي على النبي الشاويخات الصلاة في التكبيرات الثلاث، ثم يسلم تسليما خفيا حين ينصرف، والسنة أن يفعل من ورائه مثل ما فعل أمامه... وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، وليس في التسليمة الواحدة على الجنازة أصح منه... ووافقه الذهبي. المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٥١٢، برقم ١٣٣١.

<sup>(</sup>٣) لما روى البيهقي بسنده عن علقمة والأسود عن عبد الله قال: ثلاث خلال كان رسول الله ﷺ يفعلهن تركهن الناس: إحداهن التسليم على الجنازة مثل التسليم في الصلاة. السنن الكبرى٤/ ٤٣. برقم ٦٧٨٠. قال الإمام النووي: إسناده جيد. المجموع ١٩٥/٥.

<sup>(</sup>٤) المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف ٦/٥٥/.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة من الآية ٢٠١.

ويُصلى على الغائب الذي لم يصل عليه في موضعه مثل الصلاة على الميت الحاضر لحديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: لما توفي النجاشي قال الله: ((إن أخاً لكم قد مات فقوموا فصلوا عليه)) قال فقمنا فصففنا صفين، رواه مسلم(۱).

ومن فاته شيء من صلاة الجنازة قضاه على صفته، ومن فاتته الصلاة على الميت صلى على القبر؛ لحديث يزيد بن ثابت رضي الله عنه - وكان أكبر من زيد- قال: إنهم خرجوا مع رسول الله ي ذات يوم فرأى قبراً جديداً فقال: ((ما هذا؟)) قالوا: هذه فلانة مولاة فلان فعرفها رسول الله ، وقالوا: إنها ماتت ظهراً وأنت صائم قائل فلم نحب أن نوقظك بها، فقام رسول الله وصف الناس خلفه فكبر عليها أربعاً، رواه أحمد، والنسائي (٢).

ومتى قدم شخص البلد وقد مات بعض قرابته أو معارفه وأحب أن يصلي على قبره، استحب له ذلك.

قال ابن القيم رحمه الله: "صلى النبي ﷺ على القبر بعد ليلة (٢) ومرة بعد ثلاث (١)

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ٢/٦٥٧، كتاب الجنائز، باب في التكبير على الجنازة، رقم الحديث٩٥٢.

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ٣٨٨/٤، السنن الكبرى للنسائي ج: ١ ص: ٦٥١، برقم ٢١٤٩، سنن النسائي ( المجتبى )، برقم ٢٠٢٢، سنن ابن ماجه، برقم ١٥٢٨. الحديث صححه الألباني في إرواء الغليل ١٨٥/٣.

<sup>(</sup>٣) دليله ما رواه البخاري بسنده عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ مرَّ بقبر قد دفن ليلا، فقال: "متى دفن هذا؟" قالوا: البارحة، قال: "أفلا آذنتموني" قالوا: دفناه في ظلمة الليل، فكرهنا أن نوقظك، فقام فصففنا خلفه، قال ابن عباس: وأنا فيهم فصلى عليه. صحيح البخاري ١٤٤٤، كتاب الجنائز، باب صفوف الصبيان مع الرجال على الجنائز، برقم ١٢٥٨.

<sup>(</sup>٤) دليله ما رواه البيهقي بسنده عن الشعبي عن ابن عباس أن رسول الله ﷺ صلى على ميت بعد موته بثلاث سنن البيهقي الكبرى ج: ٤ ص: ٤٦، برقم ٦٧٩٤.

ومرة بعد شهر (١) ولم يوقت في ذلك وقتاً "(١).

وإن وُجد عضو من إنسان ميت صلي عليه، فقد روى عبد الله بن أحمد أن أبا أيوب صلى على رجْل إنسان (٢).

لكن إن كان هذا العضو من حي لم يصل عليه ؛ لأن الصلاة شفاعة مشروعة للأموات وهذا حي والعضو لا حكم له في الثواب والعقاب.

<sup>(</sup>۱) دليله ما رواه البيهقي بسنده عن قتادة عن سعيد بن المسيب أن رسول الله على أم سعد بعد موتها بشهر، وكذلك رواه ابن أبي عروبة عن قتادة. وهو مرسل صحيح. سنن البيهقي الكبرى ج: ٤ ص: ٤٨، برقم ٦٨١٢. قال الحافظ: إسناده مرسل صحيح. التلخيص الحبير ٢٠٥/٠.

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد في هدى خير العباد ١/١٢٥.

<sup>(</sup>٣) المغني ٤٨٠/٣. وقد روى أبو بكر ابن أبي شيبة قال حدثنا وكيع عن سفيان عن رجل أن أبا أيوب صلى على رِجْلٍ. مصنف ابن أبي شيبة ج: ٣ ص: ٣٨، برقم ١١٩٠٢. وفيه راو لم يسم. وأورده الحافظ في التلخيص ١٤٤٢/٢. وسكت عنه.

كتاب الصلاة

### دفن الميت وإهداء القرب إليه

يسن الإسراع في حمل الجنازة ويحمل الكبير على النعش ومن تبع جنازة لم يجلس حتى توضع على الأرض ؛ لحديث أبي سعيد الخدري المتفق عليه (١).

ويستحب لمن مرت به جنازة أن يقوم ؛ لقوله ﷺ: (إن الموت فزع فإذا رأيتم الجنازة فقوموا)، رواه مسلم (٢٠).

وكره أن تتبع الجنازة بصوت ولو بقراءة أو ذكر ولا تتبع بنار إلا لحاجة ، فإن النبي على قال: (لا تتبع الجنازة بصوت ولا نار) ، رواه أبو داود(٢٠).

ويكره الضحك عند حمل الجنازة، ودفنها كما يكره الاشتغال أثناء ذلك بالدنيا.

ويسن الخشوع، والاتعاظ بالموت، والتفكير فيما يصير إليه الميت، ويسجى قبر المرأة عند إدخالها فيه؛ لئلا ينكشف منها شيء، وإذا أنزل الميت في لحده قال مدخله: بسم الله وعلى ملة رسول الله رسول الله الله الله عمر رواه أحمد، وأبو داود والنسائي (١٠).

ويضعه في لحده على شقه الأيمن مستقبلاً القبلة، ويغلق اللحد باللبن، والطين ثم يهال عليه التراب، وتوضع عليه حصباء ثم يرش بالماء؛ ليثبت التراب.

<sup>(</sup>۱) ونصه ما رواه البخاري ومسلم بسنديهما عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله ﷺ قال: (إذا رأيتم الجنازة فقوموا فمن تبعها فلا يجلس حتى توضع). صحيح البخاري، برقم ١٢٤٨، صحيح مسلم، برقم ٩٥٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم٢/٦٦٠، كتاب الجنائز، باب القيام للجنازة، رقم الحديث٩٦٠.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ج: ٣ ص: ٢٠٣، كتاب الجنائز، باب في الناريتبع بها الميت، برقم ٣١٧. قال ابن الملقن: رواه أبو داود وفي إسناده مجهولان. تحفة المحتاج ج: ٢ ص: ٢٢. برقم ٨٧٠.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ٢٠٨/ ٤، سنن أبي داود، برقم ٣٢١٣، السنن الكبرى للنسائي ٢٦٨/٦، برقم ١٠٩٢٧. وهو في صحيح ابن حبان ج: ٧ ص: ٣٧٥، برقم ٣١٠٩، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، المستدرك عل الصحيحين ٢٠٥/١، برقم ١٣٥٣، وقال: صحيح، ووافقه الذهبي إلا أنه قال: وقد وقفه شعبة، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٣٠٣/٢، برقم ٣٢١٣.

وبعد الدفن يستحب الوقوف عند القبر قليلاً ؛ للدعاء للميت والاستغفار له ؛ لحديث عثمان رضي الله عنه قال: كان رسول الله الله الذا فرغ من دفن الميت وقف عليه وقال: ((استغفروا لأخيكم واسألوا له التثبيت فإنه الآن يُسأل)) رواه أبو داود(۱) وصححه الحاكم(۲).

ولا يلقن الميت، والحديث الذي روي في ذلك (٢) لا يصح قاله ابن القيم (١) وغيره. ويكره رفع القبر كثيراً ؛ لما رواه مسلم بسنده عن أبي الهياج الأسدي قال: قال لي علي بن أبي طالب: " ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله الله الله الله الله عثالا الا طمسته، ولا قبرا مشرفا إلا سويته (٥)، لكن رفعه بقدر شبر مستحب حتى يُعرف فلا يمتهن.

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود ٢١٥/٣، كتاب الجنائز، باب الاستغفار عند القبر للميت في وقت الانصراف، برقم ٢٢٢١.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين ٥٢٦/١، برقم١٣٧٢، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الإمام الذهبي. وصححه الألباني في سنن أبي داود ص٣٦٣. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٣) وهو ما رواه الطبراني بسنده عن عبد الله الأودي قال: شهدت أبا أمامة وهو في النزع فقال: إذا أنا مت فاصنعوا بي كما أمرنا رسول الله هي أن نصنع بموتانا، أمرنا رسول الله في فقال: (إذا مات أحد من إخوانكم فسويتم التراب على قبره فليقم أحدكم على رأس قبره ثم ليقل يا فلان بن فلانة فإنه يسمعه ولا يجيب، ثم يقول: يا فلان بن فلانة فإنه يستوي قاعدا، ثم يقول: يا فلان بن فلانة فإنه يقول: أرشدنا رحمك الله ولكن لا تشعرون فليقل: أذكر ما خرجت عليه من الدنيا شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله، وأنك رضيت بالله ربا وبالإسلام دينا وبمحمد نبيا وبالقرآن إماما، فإن منكرا ونكيرا يأخذ كل واحد منهما بيد صاحبه ويقول: انطلق بنا ما نقعد عند من قد لقن حجته فيكون الله حجيجه دونهما) فقال رجل: يا رسول الله فإن لم يعرف أمه؟ قال: (فينسبه إلى حواء يا فلان بن حواء). المعجم الكبيرج: ٨ ص: ٢٤٩، برقم ٢٩٧٩. قال الهيثمي: رواه الطبراني في الكبير وفي إسناده جماعة لم أعرفهم. مجمع الزوائد ٢٥/٣، وضعفه النووي في المجموع٥ الطبراني في الإرواء ٢٠٣/٣، برقم ٢٥٧٠.

<sup>(</sup>٤) زاد المعاد ١/٥٢٣.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم ج: ٢ ص: ٦٦٦، كتاب الجنائز، باب الأمر بتسوية القبر، برقم ٩٦٩.

ويكره تجصيص القبر وتبخيره وتطييبه، ووضع الزهور عليه وأن يبنى عليه، وأن يقعد عليه؛ لحديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: نهى رسول الله الله أن يجصص القبر وأن يقعد عليه وأن يبنى عليه، رواه مسلم (۱).

ويكره كتابة المدح والثناء على القبور والوطء عليها والاتكاء قال ابن القيم: "القبور دار الموتى ومنازلهم ومحل تزاورهم وعليها تنزل الرحمة... ومن تدبر نهي النبي عن الجلوس على القبر والاتكاء عليه، والوطء عليه علم أن النهي إنما كان احتراماً لسكانها أن يوطأ بالنعال فوق رؤوسهم"(٢).

ويحرم بناء المساجد على القبور وإضاءتها بالمصابيح ونحوها ؛ لحديث عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله الله الله التعالي التعالى الله عنهما أن رسول الله الله التعالى المساجد والسرج، رواه أبو داود والترمذي والنسائي (٢٠).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم٢/٦٦٧، كتاب الجنائز، باب النهي عن تجصيص القبر والبناء عليه، برقم ٩٧٠.

<sup>(</sup>٢) حاشية ابن القيم ج: ٩ ص: ٣٧.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٢٢٩/١، سنن أبي داود، برقم ٣٢٣٦، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٠٤٣، سنن الترمذي، برقم ٣٢٠، وقال: حديث ابن عباس حديث حسن، وأبو صالح هذا هو مولى أم هاني بنت أبي طالب واسمه باذان ويقال باذام. في سند الحديث أبو صالح اختلف فيه. فقال ابن الملقِّن: قال الترمذي: حسن، وصححه ابن السكن، قلتُ: واختلف في أبي صالح هذا هل هو باذام، الكذاب، أو السمان، المتفق على الاحتجاج به، أو ميزان، الذي هو ثقة على ثلاثة أقوال. تحفة المحتاج ٣٢/٢. وصحح الحديث ابن حبان، وقال: أبو صالح، ميزان: ثقة وليس بصاحب الكلبي، ذاك اسمه باذام. قال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح إن كان أبو صالح هذا ميزانا كما جزم به المؤلف... وإن كان باذام مولى أم هاني بنت أبي طالب كما قال الترمذي، فهو ضعيف، ثم قال: وجزم بكونه مولى أم هانيء الحاكم، وعبد الحق الإشبيلي، وابن القطان، والمنذري، ... وهو الصواب، فالسند ضعيف. قال ابن حجر: الجمهور على أن أبا صالح هو مولى أم هاني، وهو ضعيف. التلخيص ١٣٧/٢. قال المنذري: قال الحافظ: وأبو صالح هذا هو باذام ويقال: باذان مكي مولى أم هاني، وهو قيل لم يسمع من ابن عباس وتكلم فيه البخاري والنسائي وغيرهما. الترغيب والترهيب٤/١٩٠، قال الشوكاني: في إسناد الحديث أبو صالح باذام ويقال: باذان مولى أم هاني، بنت أبي طالب وهو قد قيل إنه لم يسمع من ابن عباس وقد تكلم فيه جماعة من الأئمة قال ابن عدي ولا أعلم أحدا من المتقدمين رضيه، وقد روي عن يجيى بن سعيد أنه كان يحسن أمره. نيل الأوطار ١٤٠/٤، وضعفه الألباني في الإرواء ٢١٢/٣، برقم ٧٦١.

ويحرم الصلاة إليها لما في ذلك من الذريعة إلى الشرك.

ويحرم نبش القبر لغير حاجة والقبر وقف على الميت ما دام منه شيء موجود فيه فإذا فني عاد القبر مباحاً يدفن فيه غيره، أو ينتفع به في غير ذلك.

ويجوز الدفن ليلاً وقد دفن الصحابة أبا بكر ليلاً(١).

ويكره الدفن عند طلوع الشمس وعند غروبها وعند قيامها حتى تزول ؛ لحديث عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: ثلاث ساعات كان رسول الله يشي ينهانا أن نصلي فيهن، أو نقبر فيهن موتانا حين تطلع الشمس بازغة حتى ترتفع، وحين يقوم قائم الظهيرة حتى تميل الشمس، وحين تضيف الشمس للغروب حتى تغرب، رواه مسلم وأبو داود والترمذي والنسائي (۱).

وإذا أوصى أن يدفن في بلد آخر، جاز نقله ما لم يشق ولا يجب تنفيذ الوصية. ولو أوصى أن يقرأ على قبره القرآن، حرم تنفيذها ؛ لأن ذلك بدعة تشبه العكوف الذي يعتاده عباد القبور.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "استئجار الناس ليقرؤوا القرآن ويهدوه إلى الميت لله ليس بمشروع ولا استحبه أحد من العلماء، فإن القرآن الذي يصل هو ما قرئ لله

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه تعليقا ۱/۹٤، كتاب الجنائز، باب الدفن بالليل. ثم روى بسنده عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: صلى النبي على على رجل بعد ما دفن بليلة، قام هو وأصحابه، وكان سأل عنه فقال: (من هذا؟) فقالوا: فلان دفن البارحة فصلوا عليه. رقم الحديث ١٢٧٥. وروى أيضا بسنده عن بن عباس رضي الله عنهما قال: مات إنسان كان رسول الله يعوده فمات بالليل فدفنوه ليلا فلما أصبح أخبروه فقال: (ما منعكم أن تعلموني؟) قالوا: كان الليل فكرهنا، وكانت ظلمة أن نشق عليك فأتى قبره فصلى عليه. صحيح البخاري، برقم ١١٩٠. والأثر المذكور وصله أبو بكر ابن أبي شيبة في مصنفه ٢ ص: ٨٩، برقم ٢٨٢٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، برقم ٨٣١، سنن أبي داود، برقم ٣١٩٢، سنن الترمذي، برقم ١٠٣٠، وقال: هذا حديث حسن صحيح، سنن النسائي (المجتبي)، برقم ٥٦٠.

فإذا كان قد استؤجر للقراءة لله، والمستأجر لم يتصدق عن الميت بل استأجر من يقرأ عبادة لله عز وجل لم يصل إليه؛ لكن إن تصدق عن الميت على من يقرأ القرآن أو غيرهم ينفعه ذلك باتفاق المسلمين وكذلك من قرأ القرآن محتسباً وأهداه إلى الميت نفعه "(۱).

والميت المسلم ينتفع بدعاء المسلمين له، وبما يُعمل عنه من الحقوق الواجبة عليه كالحج، والصيام وبما يتصدق عنه، وقد ورد بذلك كله نصوص من السنة النبوية، وقد ورد الدعاء في صلاة الجنازة (٢)، والدعاء عند زيارة القبور (٢)، وحديث ((إذا مات الإنسان انقطع عنه عمله إلا من ثلاثة)) وذكر منها: ((أو ولد صالح يدعو له))(١).

وورد في الحج الواجب عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: أتى رجل إلى النبي الله فقال النبي الله: إن أختي نذرت أن تحج وإنها ماتت، فقال النبي الله: ((لو كان عليها دين أكنت قاضيه؟))، قال: نعم، قال: ((فاقض الله فهو أحق بالقضاء)) رواه البخاري(٥).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ج: ۲۶ ص: ۳۰۰.

<sup>(</sup>۲) تقدم ص ۲۹۹.

<sup>(</sup>٣) ومنه: ما رواه مسلم بسنده عن سليمان بن بريدة عن أبيه قال: كان رسول الله ريعلمهم إذا خرجوا إلى المقابر فكان قائلهم يقول (في رواية أبي بكر): السلام على أهل الديار، (وفي رواية زهير): السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا إن شاء الله للاحقون، أسأل الله لنا ولكم العافية. وفي رواية: "السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين ويرحم الله المستقدمين منا والمستأخرين وإنا إن شاء الله بكم للاحقون "صحيح مسلم ٢٠٠٢ - ٢٧١، كتاب الجنائز، باب ما يقال عند دخول القبور والدعاء الأهلها، برقم ٩٧٤، ٩٧٥.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ١٢٥٥/٣ ، كتاب الوصية ، باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته ، برقم ١٦٣١ .

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ٢٤٦٤/، كتاب الأيمان والنذور، باب من ما وعليه نذر، رقم الحديث ٦٣٢.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري، برقم ١٨٥١، صحيح مسلم، برقم ١١٤٧.

وورد في الصدقة حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رجلا قال للنبي ﷺ: إن أبي مات وترك مالا ولم يـوص فهـل يُكَفِّر عنه أن أتصـدق عنه؟ قـال: "نعـم". رواه مسلم (١٠).

وقد اختلف العلماء في إهداء ثواب القرب البدنية التطوعية إلى الأموات، والراجح جواز ذلك ووصول الثواب إليهم لكن الأفضل الاقتصار على ما وردت به السنة وثبت عن السلف من الدعاء وصدقة المال.

قال ابن القيم رحمه الله: من صام أو صلى أو تصدق وجعل ثوابه لغيره من الأموات والأحياء، جاز ويصل ثوابها إليهم عند أهل السنة والجماعة ويحصل له الثواب ولكن تخصيص صاحب الطاعة نفسه أفضل، ويدعو كما ورد في الكتاب والسنة (۲).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ١٢٥٤/٣، كتاب الوصية، باب وصول ثواب الصدقات إلى الميت، رقم الحديث ١٦٣٠.

<sup>(</sup>٢) قـال ابن القيم رحمه الله : هل تنتفع أرواح الموتى بشيء من سعى الأحياء أم لا؟ الجواب أنها تنتفع من سعى الأحياء بأمرين مجمع عليهما بين أهل السنة من الفقهاء وأهل الحديث والتفسير، أحدهما: ما تسبب إليه الميت في حياته. والثاني: دعاء المسلمين له واستغفارهم له... واختلفوا في العبادة البدنية كالصوم والصلاة وقراءة القرآن والذكر فمذهب الإمام أحمد وجمهور السلف وصولها... نص على هذا الإمام أحمد في رواية محمد بن يحيى الكحال قال: قيل لأبي عبد الله: الرجل يعمل الشيء من الخير من صلاة أو صدقة أو غير ذلك فيجعل نصفه لأبيه أو لأمه؟ قال: أرجو أو قال: الميت يصل إليه كل شيء من صدقة أو غيرها وقال أيضاً: اقرأ آية الكرسي ثلاث مرات، وقل هو الله أحد، وقل: اللهم إن فضله لأهل المقابر... وقال أيضا: يجوز للعبد المسلم أن ينفع والديه ورحمه وإخوانه من المسلمين - في أعظم أوقات حاجاتهم - بشيء من الخير وذلك بأن يهدي من ثواب عمله ما شاء إلى من شاء من المسلمين والذي أوصل ثواب الحج والصدقة والعتق هو بعينه الذي يوصل ثواب الصيام والصلاة والقراءة والاعتكاف وهو إسلام المهدى وتبرع المهدى وإحسانه وعدم حجر الشارع عليه في الإحسان بل ندبه إلى الإحسان بكل طريق... وقال أيضًا: فإن ثواب العمل حق المهدى الواهب فإذا جعله للميت انتقل إليه كما أن ما على الميت من الحقوق من الدين وغيره هو محض حق الحي فإذا أبرأه وصل الإبراء إليه وسقط من ذمته فكلاهما حق للحي فأي نص أو قياس أو قاعدة من قواعد الشرع يوجب وصول أحدهما ويمنع وصول الآخر... الروح ج. ۱ ص: ۱۱۷، ۱۲۲، ۱۳۲.

# كتاب الزكاة

الزكاة لغة: النماء، والزيادة، والتطهير، والمدح، يقال: زكا الزرع إذا نما وزاد، وقال تعالى: ﴿خُذْ مِنْ أُمْوَا لِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيمِ بِهَا﴾ (١) أي: تطهرهم بها من البخل والذنوب، وقال تعالى: ﴿فَلَا تُرْتُحُوۤا أَنفُسَكُمْ ﴾ (٢) أي: لا تمدحوها.

والزكاة في الاصطلاح: حق واجب في المال الكثير لطائفة مخصوصة. وضابط المال الكثير ما بلغ نصاباً.

قال ابن القيم في حكمة مشروعيتها: "... طهرةً للمال وصاحبه، وقيداً للنعمة وحفظاً وتنمية، ودفعاً للآفات، وحصناً وحارساً "(٢).

ولهذا شواهد من السنة المطهرة، فعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((إذا أديت زكاة مالك فقد أذهبت عنك شره)) رواه الحاكم(١٠).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((إن الله لم يفرض الزكاة إلا ليطيب بها ما بقي من أموالكم )) رواه أبو داود (٥٠).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة من الآية ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم من الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٣) زاد المعاد ٢/٥.

<sup>(</sup>٤) في المستدرك على الصحيحين ١٤٣٩، برقم ١٤٣٩، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي. وهو في صحيح ابن خزيمة ج: ٤ ص: ١٣، برقم ٢٢٥٨. وقال ابن حجر: رجح أبو زرعة والبيهقي وغيرهما وقفه. فتح الباري ٢٧٢/٣.

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود ج: ٢ ص: ١٢٦، كتاب الزكاة، باب في حقوق المال، برقم ١٦٦٤. وهو في المستدرك على الصحيحين ج: ٢ ص: ٣٦٣، برقم ٣٢٨، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ولم يوافقه الذهبي، وفي سنن البيهقي الكبرى ج: ٤ ص: ٨٣، برقم ٧٠٢٧. وضعفه الألباني في ضعيف سنن أبي داود ص ١٦٦، برقم ١٦٦٤.

والزكاة أحد أركان الإسلام، وقد أجمع المسلمون على وجوبها(۱)، وأجمع الصحابة في عهد أبي بكر رضي الله عنه على قتال تاركها(۲)، روى أبو هريرة رضي الله عنه على قتال تاركها(۲)، روى أبو هريرة رضي الله عنه قال: لما توفي رسول الله وكان أبو بكر، وكفر من كفر من العرب؛ قال عمر لأبي بكر: كيف تقاتل الناس؟ وقد قال رسول الله في: ((أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فمن قالها فقد عصم مني ماله ونفسه إلا بحقه، وحسابه على الله)، فقال أبو بكر: والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة، فإن الزكاة حق المال، والله لو منعوني عناقاً(۲) كانوا يؤدونها إلى رسول الله في لقاتلتهم على منعها، قال عمر: فوالله ما هو إلا أن قد شرح الله صدر أبي بكر للقتال، فعرفت أنه الحق. متفق عليه (۱).

### تجب الزكاة في الأموال التالية:

١- سائمة بهيمة الأنعام.

٢- الخارج من الأرض.

٣- الأثمان.

٤- عروض التجارة.

والشروط العامة لوجوب الزكاة خمسة:

#### الأول: الإسلام:

فلا تجب الزكاة على كافر، ودليل ذلك حديث معاذ رضى الله عنه حين بعثه ﷺ إلى اليمن وأمره أن يدعوهم أولاً إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله،

<sup>(</sup>١) المغنى ٥/٤، المجموع ٣٢٦/٥.

<sup>(</sup>٢) المغنى ١/٥.

<sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير: العناق: هي الأنثى من أولاد المعز ما لـم يَتِمَّ له سَنَة. النهايـة في غـريب الحديث المارس.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ١٣٣٥، صحيح مسلم، برقم ٢٠.

فإن أجابوا دعاهم إلى الصلاة، فإن أجابوا دعاهم إلى الزكاة. متفق عليه (١). فلم يدعهم إلى الزكاة حتى دخلوا في الإسلام.

### الثاني: الحرية:

فلا تجب الزكاة على عبد؛ لأنه وما يملك لسيده، فوجوبها فيما يُمَلِّكُهُ السيدُ عبدَ معلى السيد؛ لأنه المالك الحقيقي لمال العبد، والمكاتب عبد ما بقي عليه درهم (۲)، فلا زكاة في ماله.

#### الثالث: ملك النصاب:

وقد ذكر الإجماع على ذلك كثيرٌ من الفقهاء، منهم النووي<sup>(۱)</sup> وغيره، ومن أدلته: حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: قال رسول الله الله فيما دون خمس أواق من الورق صدقة، وليس فيما دون خمس ذود من الإبل صدقة، وليس فيما دون خمسة أوسق من التمر صدقة)) رواه أحمد، والبخاري، ومسلم<sup>(۱)</sup>.

#### الرابع: استقرار النصاب:

ونعني به كمال الملك حتى لا يتعلق به حق للغير، فلا زكاة في دين الكتابة ؛ لأن المكاتب يملك تعجيز نفسه، ولا في كامل المهر قبل الدخول، بل تجب الزكاة في النصف لاستقراره.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم١٣٨٩، صحيح مسلم، برقم ١٩.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، برقم ٣٩٢٦، سنن الترمذي، برقم ١٢٦٠، سنن ابن ماجه، برقم ٢٥١٩ الحديث: صححه ابن الملقن في خلاصة البدر المنير٢٥١٨، برقم ٢٨٠٠، وحسنه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٧٩/٢، برقم ٣٩٢٦. ولفظه عند أبي داود" المكاتب عبد ما بقي عليه من مكاتبته درهم". (٣) في المجموع ٣١٧٠٠.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ٧٩/٣، صحيح البخاري، برقم ١٣٤٠، صحيح مسلم، برقم ٩٨٠.

٣١٢ فقه السنة الميسر

#### الخامس: مضي الحول على ملك النصاب:

يشترط هذا الشرط في الأثمان، وعروض التجارة، والماشية، ولا يشترط في الخارج من الأرض.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "الحول شرط في وجوب الزكاة في العين والماشية، كما كان النبي صلى الله عليه وسلم يبعث عماله على الصدقة كل عام، وعمل بذلك الخلفاء لما علموه من سنته"(١).

وقال البيهقي: "المعتمد في اشتراط الحول على الآثار الصحيحة عن أبي بكر وعثمان وابن عمر وغيرهم"(٢).

ولا يعتبر لنتاج السائمة وربح التجارة حول، بل حولهما حول أصليهما، فيضمان إلى النصاب الذي عنده؛ لقول عمر رضي الله عنه: اعتد عليهم بالسخلة (٢) ولا تأخذها منهم. رواه مالك (١٠).

وإنما يحتسب الحول من تمام النصاب، ومتى انخرم النصاب أثناء الحول انقطع، فإن وفي مرة أخرى ابتدأ حولاً جديداً.

ومن استفاد مالاً بإرث أو هبة أو أجرة أو صداق ونحوها فلا زكاة فيه حتى يحول عليه الحول منذ ملكه.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ج: ٢٥ ص: ١٤.

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى للبيهقي ج: ٤ ص: ٩٥.

<sup>(</sup>٣) قال الإمام مالك: السخلة: هي الصغيرة حين تُنتَج أي: ساعة تولد. قال الأزهري: تقول العرب لأولاد الغنم ساعة تضعها أمهاتها من الضأن، أو المعز ذكرا كان، أو أنثى سخلة. المصباح المنيرا/ ٣٦٦، شرح الزرقاني ١٦٤/٢.

<sup>(</sup>٤) موطأ مالك ج: ١ ص: ٢٦٥، برقم ٢٠١. وهو في مصنف عبد الرزاق١٠/٤، برقم٢٥٠٦، سنن البيهقي الكبرى ج: ٤ ص: ٢٠١، برقم ٧٠٩٣، المعجم الكبير ج: ٧ ص: ٦٨، برقم ٦٣٩٥. قال الهيثمي رواه الطبران في الكبير وفيه رجل لم يسم وبقية رجاله ثقات. مجمع الزوائد٧٥/٣.

ولا يبني الوارث على حول الموروث، وإذا تأخرت قسمة التركة حتى حال عليها الحول بعد موت المورث وجبت فيها الزكاة إن كانت مما تجب فيه الزكاة وبلغ نصيب الوارث نصابا، ويتعلق الوجوب بذمة الوارث بمقدار نصيبه منها فيؤديه في الحال، والمذهب أنه يؤدى زكاته إذا قبضه لما مضى من السنن.

ومثل ذلك الدين المؤجل على مليء باذل فإنه يزكيه كل سنة مضت إذا قبضه، أمَّا إذا كان الدين على معسر، أو مماطل فإنه يزكيه إذا قبضه لسنة واحدة، اختار هذا شيخ الإسلام ابن تيمية (۱).

ومؤخر الصداق الذي لا يحل إلا بالفرقة ، لا زكاة فيه حتى تقبضه ، ويحول عليه الحول عند أبي حنيفة (١) ، وعند مالك (١) تزكيه إذا قبضته لسنة واحدة ، وهما قولان في مذهب أحمد (١).

ولا زكاة في مال مسروق، ولا مغصوب ولا ضائع، ولا مجحود؛ لأن الزكاة في مقابلة الانتفاع بالنماء حقيقة، أو مظنة، وهو مفقود هنا، وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية (٥)، وذكر أيضاً أن دين الابن على أبيه بمنزلة الضال فإنه غير متمكن من المطالبة به، بل هو بمنزلة دين الكتابة (٢)(٧).

<sup>(</sup>١) الفتاوى الكبرى ج: ٤ ص: ٤٥٢.

<sup>(</sup>٢) الدر المختار مع حاشيته رد المحتار ٣٠٦/٢.

<sup>(</sup>٣) المدونة الكبرى ٢٥١/٢.

<sup>(</sup>٤) المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف ٣٢٢/٦، ٣٢٥.

<sup>(</sup>٥) الفتاوي الكبرى ج: ٤ ص: ٤٥٢.

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق.

 <sup>(</sup>٧) ودين الكتابة لا زكاة فيه ؛ لنقصان الملك فيه فإن المكاتب له أن يعجز نفسه ويمتنع من أدائه.
 المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف ٢١٤/٦.

ومن كان عليه دين يريد أن يقضيه منع وجوب الزكاة في أمواله الباطنة كالنقدين وعروض التجارة، ودليل ذلك ما رواه مالك عن السائب قال: سمعت عثمان بن عفان رضي الله عنه يقول: هذا شهر زكاتكم، فمن كان عليه دين فليؤده حتى تخلص أموالكم تؤدون منها الزكاة (۱).

ولا يمنع الدين وجوب الزكاة في الأموال الظاهرة كالخارج من الأرض، وسائمة بهيمة الأنعام؛ لأن النبي كان يبعث السعاة لأخذ الزكاة من أحياء العرب، ولم ينقل أنه والله كان يوصيهم بأن يسألوا أرباب تلك الأموال هل عليكم دين (١٠)، وكذلك فعل الخلفاء الراشدون (١٦) ومن بعدهم.

ومن كانت تجارته في الماشية، والحبوب زكاها زكاة عروض تجارة.

وتجب الزكاة في الذمة، وتتعلق بالنصاب، ولا يعتبر في وجوبها إمكان الأداء، بل هو شرط للإخراج، ومتى تلف المال الزكوي قبل إخراج الزكاة بدون تعد، أو تفريط سقطت زكاته، اختاره شيخ الإسلام ابن تيمية (١٠).

<sup>(</sup>۱) مصنف ابن أبي شيبة ج: ۲ ص: ٤١٤، برقم ١٠٥٥٥، وأخرجه مالك في الموطأ ج: ١ ص: ٢٥٣، برقم ٥٩٣، وأخرجه عبد الرزاق في مصنفه ٤ ص: ٩٢، برقم ٥٩٣، وأخرجه الشافعي في الأم ج: ٢ ص: ٥٠، باب الدين مع الصدقة، والبيهقي في سننه الكبرى ج: ٤ ص: ١٤٨، برقم ٧٣٩٥.

قال الإمام النووي: الأثر المذكور عن عثمان صحيح. المجموع ج: ٦ ص: ١٤٥.

قال ابن الملقن في الحكم على الأثر: إسناده صحيح. خلاصة البدر المنيرج: ١ ص: ٢٩٨.

قال الألباني في حكمه على الأثر: صحيح. إرواء الغليل ٢٦٠/٣.

<sup>(</sup>٢) المغني ٤/٢٦٠ ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية للبعلى ص٨٩.

# زكاة بهيمة الأنعام

بهيمة الأنعام: هي الإبل، والبقر، والغنم، ومن البقر الجواميس، والغنم تشمل: الضأن، والمعز بجميع أنواعها الأهلية.

والأنعام أكثر أموال العرب في زمن النبوة، وقد بدأ بها النبي على حين كتب مقادير الزكاة كما في حديث أبي بكر رضي الله عنه أخرجه أحمد والنسائي وأبو داود ورواه البخاري في صحيحه مفرقاً(۱).

وهذا نصه عند أحمد وأبي داود والنسائي عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن أبا بكر كتب لهم: إن هذه فرائض الصدقة التي فرضها رسول الله على المسلمين التي أمر الله بها رسوله على سُئِلَها من المسلمين على وجهها فليعطها، ومن سئل فوق ذلك فلا يعطه، فيما دون خمس وعشرين من الإبل الغنم في كل خمس ذود شاة، فإذا بلغت خمساً وعشرين ففيها بنت مخاض (٢) إلى خمس وثلاثين، فإن

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ۱ ص: ۱۱، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ۲٤٤٧، سنن أبي داود، برقم ۱٥٦٧ صحيح البخاري، برقم ۱۳۸۰، ۱۳۸۵، ۱۳۸۸.

الحديث أيضا في صحيح ابن حبان ج: ٨ ص: ٥٨، برقم ٣٢٦٦، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: حديث صحيح، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٥٤٨، برقم ١٤٤١ وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وفي سنن الدارقطني ج: ٢ ص: ١١٥، وقال: إسناد صحيح وكلهم ثقات، وفي المحلى ج: ٦ ص: ٢٠، وقال: هذا الحديث في نهاية الصحة وعمل أبي بكر الصديق بحضرة جميع الصحابة لا يعرف له منهم مخالف أصلا.

<sup>(</sup>٢) المخاض اسم للنُّوق الحوامل، وينت المخاض ما دَخلت في السنة الثانية ؛ لأنَّ أمَّها قد لَحِقَت بالمخاض أي: بالحَوامِل وإن لم تكن حاملا ؛ لأنه قد حان وقت حملها. النهاية في غريب الحديث ٢٠٦/٤.

لم تكن بنت مخاض فابن ليون (١٠ ذكر ، فإذا بلغت ستاً وثلاثين ففيها بنت ليون إلى خمس وأربعين، فإذا بلغت ستة وأربعين ففيها حِقَّةً(٢) طروقة الفحل إلى ستين، فإذا بلغت واحدة وستين ففيها جذعة (٢) إلى خمس وسبعين، فإذا بلغت ستاً وسبعين ففيها بنتا لبون إلى تسعين، فإذا بلغت واحدة وتسعين ففيها حقتان طروقتا الفحل إلى عشرين ومائة، فإذا زادت على عشرين ومائة ففي كل أربعين ابنة لبون، وفي كل خمسين حقة، فإذا تباين أسنان الإبل في فرائض الصدقات فمن بلغت عنده صدقة الجذعة وليست عنده جذعة، وعنده حقة، فإنها تقبل منه الحقة، ويجعل معها شاتين إن استيسرتا له، أو عشرين درهما، ومن بلغت عنده صدقة الحقة وليست عنده حقة وعنده جذعة فإنها تقبل منه ويعطيه المصدق(٤) عشرين درهماً أو شاتين إن استبسرتا له، ومن بلغت عنده صدقة الحقة وليست عنده، وعنده ابنة لبون، فإنها تقبل منه، ويجعل معها شاتين إن استيسرتا له أو عشرين درهما، ومن بلغت عنده صدقة ابنة لبون، وليست عند إلا حقة، فإنها تقبل منه ويعطيه المصدق عشرين درهما أو شاتين، ومن بلغت عنده صدقة ابنة لبون، وليست عنده صدقة ابنة لبون، وعنده ابنة مخاض، فإنها تقبل منه، ويجعل معها شاتين إن استيسرتا له، أو عِشرين درهما،

<sup>(</sup>۱) ابنُ لَبُون: يقال لولد الناقة إذا استكمل سنتين وطعن في الثالثة ابنُ لَبُون، والأُنثى ابنةُ لَبُون، والأُنثى؛ لأَن أُمّه وضعت غيره فصار لها لبن. لسان العرب ج: ١٣٠ ص: ٣٧٥.

<sup>(</sup>٢) الحِقة جمعها حقاق وهي التي دَخلت في السَّنة الرابعة، وعند ذلك يُتَمكَّن من ركوبها وتَحْميلها. النهاية في غريب الحديث ج: ١ ص: ٤١٥.

<sup>(</sup>٣) الأنشى جذعة والذكر جذع والبعيرُ يجْذعُ عند اسْتِكماله أربعة أعوام ودخوله في السنة الخامسة، وهو قَبْلَ حِقَّ. لسان العرب ج: ٨ ص: ٤٣.

<sup>(</sup>٤) هو عاملُ الزَّكاةِ الذي يَسْتَوْفِيها من أَرْبابها، يقال صدَّقهم يُصدُّقهم فهو مُصَدِّق. النهاية في غريب الحديث ج: ٣ ص: ١٨.

ومن بلغت عنده صدقة ابنة مخاض، وليس عنده إلا ابن لبون ذكر، فإنه يقبل منه وليس معه شيء ، ومن لم يكن عنده إلا أربع من الإبل فليس فيها شيء إلا أن يشاء ربها، وفي صدقة الغنم في سائمتها إذا كانت أربعين ففيها شاة إلى عشرين ومائة ، فإذا زادت واحدة ففيها ثلاث شياه إلى فإذا زادت واحدة ففيها ثلاث شياه إلى ثلاثمائة ، فإذا زادت ففي كل مائة شاة ولا يؤخذ في الصدقة هرمة (۱۱) ولا ذات عوار (۱۱) ولا تيس الغنم إلا أن يشاء المصدق، ولا يجمع بين متفرق ، ولا يفرق بين عبيم خشية الصدقة ، وما كان من خليطين فإنهما يتراجعان بينهما بالسوية ، فإذا كانت سائمة الرجل ناقصة من أربعين شأة شأة ، فليس فيها شيء إلا أن يشاء ربها ، وفي الرقة (۱۲) ربع العشر ، فإذا لم يكن المال إلا تسعين ومائة درهم فليس فيها شيء إلا أن يشاء ربها ،

وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: بعثني رسول الله الله اليمن وأمرني أن آخذ من كل ثلاثين من البقر تبيعاً ، أو تبيعة (١)، ومن كل أربعين مسنة (٥).

<sup>(</sup>١) الهرمة هي الكبيرة التي سقطت أسنانها. النهاية في غريب الحديث ج: ١ ص: ٢١٨.

<sup>(</sup>٢) العَوار بالفتح: العَيْب وقد يُضَمُّ، وقيل بالفتح العيب، وبالضم العور.

النهاية في غريب الحديث ج: ٣ ص: ٣١٨، نيل الأوطار ١٥٤/٤.

<sup>(</sup>٣) الرُّقَة: يريد الفِضَّة، والدُّراهم المَضْروبة منها، وأصْل اللَّفظة الوَرِق وهي الدَّراهم المضروبة خاصَّة. النهاية في غريب الحديث ج: ٢ ص: ٢٥٤.

<sup>(</sup>٤) التَّبيعُ: وَلد البَقرة في أوَّل سنة، وبقَرَة مُتْبع: معها ولدُها. النهاية في غريب الحديث ج: ١ ص: ١٧٩.

قال البهوتي: التبيع أو التبيعة لكل منهما سنة. كشاف القناع ١٩١/٢. وفي توضيح الأحكام: التبيع أو التبيعة ما تم لكل منهما سنة ودخل في الثانية. ١٧/٣.

<sup>(</sup>٥) المسنة: هي ثنية البقر ألقت سنا غالبا وهي التي لها سنتان . كشاف القناع ١٩١/٢. وفي توضيح الأحكام: المسنة : هي التي أتمت السنة الثانية ودخلت في الثالثة. ١٨/٣.

رواه الخمسة<sup>(۱)</sup>.

ويشترط لوجوب الزكاة في بهيمة الأنعام سوى الشروط العامة السابقة ما يأتي:

۱- أن ترعى الحول أو أكثره؛ لحديث بهز بن حكيم عن أبيه عن جده قال:
سمعت رسول الله وله يقول: ((في كل إبل سائمة (۱) في كل أربعين ابنة لبون)) رواه
أحمد وأبو داود والنسائي (۱)، وفي حديث أنس السابق: ((وفي صدقة الغنم في
سائمتها إذا كانت أربعين ففيها شاة)) رواه أحمد وأبو داود والنسائي (۱).

٢- أن تكون للدر<sup>(٥)</sup> والنسل، فإن كانت للعمل فلا زكاة فيها؛ لحديث علي رضي الله عنه: ((ليس في العوامل شيء)) رواه أبو داود<sup>(١)</sup> مشكوكاً في رفعه، وجزم به الدارقطني<sup>(٧)</sup> وصحح إسناده ابن القطان<sup>(٨)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٢٣٠، سنن أبي داود، برقم ١٥٧٦، سنن النسائي (المجتبى) ، برقم ٢٤٥٠ ، سنن ابن ماجه، برقم ١٨٠٣، سنن الترمذي، برقم ٢٢٣، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن، ورواه ابن أبي شيبة ج: ٢ ص: ٣٦٢، برقم ٩٩١٩، وعبد الرزاق في مصنفه ٢١/٤، برقم ٦٨٤١. قال ابن عبد البر: هذا حديث صحيح. التمهيد لابن عبد البر ٢/١٣٠. وانظر: صحيح ابن حبان ج: ١١ ص: ٢٤٥، برقم ٤٨٨٦، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: حديث صحيح.

<sup>(</sup>٢) السَّائمة من الماشية هي التي ترعى بنفسها. النهاية في غريب الحديث ٤٢٦/٢، المصباح ٤٠٤/١.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٤، سنن أبي داود، برقم ١٥٧٥، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٤٤٤. وهو في صحيح ابن خزيمة ج: ٤ ص: ١٨، برقم٢٢٦٦، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٥٥٤، برقم١٤٤٨، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي، وحسَّنه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٣٦/١، برقم ١٥٧٥.

<sup>(</sup>٤) تقدم ص ٣١٥.

<sup>(</sup>٥) الدُّرُ: اللبن. المصباح ١ /٢٦٠.

<sup>(</sup>٦) سنن أبي داود، برقم ١٥٧٢.

<sup>(</sup>٧) سنن الدارقطني ج: ٢ ص: ٩٤.

<sup>(</sup>٨) نصب الزاية ٢ /٣٥٢، خلاصة البدر المنيرج: ١ ص: ٢٩٢، تحفة المحتاج، ج: ٢ ص: ٤٩. وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢ /٤٣٤، برقم ١٥٧٢.

وإن كانت سائمة لغرض التجارة فزكاتها زكاة عروض التجارة كما سبق.

ويجب في السائمة من صفتها، فيجب في الكرام كريمة، وفي المتوسط والرديء منه وإن أخرج أفضل من الواجب عليه قبله الساعي ودعا له ؛ لحديث أبي بن كعب رضي الله عنه قال: بعثني رسول الله الله مصدقاً فمررت برجل فقلت له: أد بنت مخاض فإنها صدقتك، فقال: ذلك ما لا لبن فيه، ولا ظهر، وما كنت لأقرض الله ما لا لبن فيه، ولا ظهر، ولكن هذه ناقة فتية سمينة فخذها، فقلت: ما أنا بآخذ ما لم أومر، وهذا رسول الله وإن أحببت أن تعرض عليه ما عرضت علي فافعل، فخرج بها معي حتى قدمنا عليه، فقال له: ((ذلك الذي عليك فإن تطوعت بخير آجرك الله فيه وقبلناه منك))، فقال: ها هي ذه، فقبلها ودعا له بالبركة. رواه أحمد وأبو داود والحاكم وصححه(۱).

وقد نما مال هذا الرجل حتى بلغت زكاته في زمن معاوية رضي الله عنه ثلاثين حقة زكاة ألف وخمسمائة من الإبل. رواه ابن خزيمة في صحيحه (٢).

وإذا كان النصاب كله ذكوراً أخرج منه ؛ لأن الزكاة مواساة فلا يكلفها من غير ماله ، ومتى خير الساعي رب المال بين إخراج السن المطلوب وبين قيمته ، جاز إخراج القيمة ؛ لقول معاذ بن جبل رضى الله عنه حين بعثه رسول الله ﷺ

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٥ ص: ١٤٢، سنن أبي داود، برقم ١٥٨٣. وهو في صحيح ابن خزيمة ج: ٤ ص: ٧٥، برقم ١٤٥٧، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٥٥٦، برقم ١٤٥٧، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وفي الأحاديث المختارة ج: ٤ ص: ٢٤، برقم ١٢٥٤، وقال: إسناده حسن، وحسَّنه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٨٥١، وقال: إسناده حسن، وحسَّنه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٨٥١، برقم ١٥٨٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح ابن خزيمة ج: ٤ ص: ٧٥، برقم ٢٣٨٠. وهو في الأحاديث المختارة ج: ٤ ص: ٢٤، برقم ١٢٥٤، وقال: إسناده حسن.

إلى اليمن لأخذ زكاتهم: ائتوني بعرض ثياب خميص (١) أو لبيس في الصدقة مكان الشعير والذرة أهون عليكم وخير لأصحاب الشيالة المدينة. رواه البخاري (٢) معلقاً.

(۱) الخميصة: كساء أَسُودُ مُربَّع لـه عَلَمانِ فإِن لـم يكن مُعْلـماً فليس بخميصة، وقال أبو عبيد: هو كساء مربع له علمان. لسان العرب ج: ٧ ص: ٣١، فتح الباري ج: ١ ص: ٤٨٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ج: ٢ ص: ٥٢٥، كتاب الزكاة، باب العرض في الزكاة.

قال الحافظ ابن حجر بعد ذكر سند أثر معاذ رضي الله عنه: قلتُ وهو إلى طاوس إسناد صحيح لكنه لم يسمع من معاذ فهو منقطع. تغليق التعليق ١٣/٣، وهو في سنن الدارقطني ١٠٠/٢، وقال: هذا مرسل طاوس لم يدرك معاذا.

# زكاة الخارج من الأرض

الخارج من الأرض قسمان:

#### الأول: الخارج بالزراعة:

والمراد به الحبوب التي تدخر، وتقتات، وهي الحنطة، والشعير، والأرز، والذرة والدخن، والفول، والعدس، والحمص ونحوها، ومثلها الثمار التي تقتات وتدخر كالتمر والزبيب، والفستق، والبندق، واللوز. ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿وَءَاتُواْ حَقَهُ رُيَوْمَ حَصَادِه عَلَى: ﴿ وَءَاتُواْ وَمُ مَصَادِه عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَلْكُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّ

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((ليس فيما دون خمسة أوسق صدقة )) رواه الجماعة (٢).

وعن عتاب بن أسيد رضي الله عنه أن النبي الله كان يبعث على الناس من يخرص على على الناس من يخرص على على الناس من يخرص عليهم كرومهم (٢) وثمارهم. رواه الترمذي وابن ماجه (١).

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام من الآية ١٤١.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٢٠٢، صحيح البخاري، برقم ١٣٤٠، صحيح مسلم، برقم ٩٧٩، سنن الترمذي، برقم ١٢٢، سنن أبي داود، برقم ١٥٥٨، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ١٧٩٤، سنن ابن ماجه، برقم ١٧٩٤.

<sup>(</sup>٣) الكُرْم: العِنَب. المصباح٢/٧٢٩.

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجه، برقم ١٨١٩، سنن الترمذي، برقم ٦٤٤، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن غريب. وهو في صحيح ابن حبان ٧٣/٨، برقم ٣٢٧٨، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: حديث صحيح.

ولا تجب الزكاة في الخضروات والفواكه والبقول التي لا تدخر ولا تكال ؛ لحديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: قال رسول الله الله الله الخضروات صدقة)) رواه الدارقطني (۱) ، ورواه الترمذي عن معاذ (۲).

واستدل الخطابي وغيره على ذلك بحديث: ((ليس فيما دون خمسة أوسق صدقة))(٢) لأنها لا توسق أي: لا تكال(١٠).

ونصاب الحبوب والثمار خمسة أوْسُق، والوَسْق: ستون صاعاً نبوياً، فيكون مجموع النصاب ثلاثمائة صاع نبوي، وهي من البر الجيد تعادل بالصاع النجدي مائتين وواحداً وثلاثين صاعاً نجدياً، فنسبة الصاع النبوي إلى الصاع النجدي تعادل ٧٧٪.

<sup>(</sup>۱) العلل المتناهية ٢٩٨/، برقم ٢٢٨، قال: وقال ابن حبان: ليس هذا من كلام رسول الله ﷺ وإنما يعرف بإسناد منقطع ...، علل الدارقطني ٢٠٣/، برقم ٥١٠. قال ابن حجر: حديث ليس في الخضروات صدقة ... ثم نقل كلام الترمذي الآتي... ثم قال: وفي الباب عن عليًّ، وعائشة، ومحمد بن جحش في الدارقطني وكلها أسانيدها ضعيفة. الدراية في تخريج أحاديث الهداية ج: ١ ص: ٢٦٣، برقم ٣٣٩.

<sup>(</sup>۲) روى الترمذي في سننه، برقم ٦٣٨، قال: حدثنا علي بن خشرم أخبرنا عيسى بن يونس عن الحسن بن عمارة عن محمد بن عبد الرحمن بن عبيد عن عيسى بن طلحة عن معاذ أنه كتب إلى النبي راح يسأله عن الخضروات وهي البقول، فقال: (ليس فيها شيء). قال أبوعيسى: إسناد هذا الحديث ليس بصحيح، وليس يصح في هذا الباب عن النبي شيء، وإنما يروى هذا عن موسى ابن طلحة عن النبي مرسلا. والعمل على هذا عند أهل العلم أن ليس في الخضروات صدقة. قال أبو عيسى: والحسن هو بن عمارة وهو ضعيف عند أهل الحديث ضعفه شعبة، وغيره وتركه ابن المبارك. الحديث صححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٢٥٠/١، برقم ٦٣٨.

<sup>(</sup>٣) تقدم في الصفحة السابقة.

<sup>(</sup>٤) معالم السنن للخطابي المطبوع في حاشية سنن أبي داود ٢٠٩/٢. ط: دار الحديث. بيروت.

وتضم أنواع الجنس الواحد من ثمرة العام الواحد، وزرعه إلى بعضها لتكميل النصاب، فلو كان عنده أنواع من التمر كثيرة ضم بعضها إلى بعض في تكميل النصاب، ومثل ذلك أنواع البر، والأرز، والذرة، والدخن ونحوها.

ولو كانت الذرة تحمل مرتين في العام صيفية وشتوية ضمت إحداهما إلى الأخرى في تكميل النصاب، وإن كانت كل واحدة منهما نصاباً زكاها في وقتها.

ويرى شيخ الإسلام ابن تيمية أن الأجناس المتقاربة كالبر، والشعير، والسلت (1) يضم بعضها إلى بعض في تكميل النصاب، ومثل ذلك أجناس القطاني (٢) يضم بعضها إلى بعض ولو كان بعضها صيفياً وبعضها شتوياً، إذا كانت لمالك واحد وإلا فلا (٢).

ولا تجب الزكاة في زرع أو ثمر ملكه أجرة حصاد أو بالتقاط من المحاصد؛ لأنه لم يملكه وقت وجوب الزكاة، وهو بدو صلاح الثمرة، وكذا لو ملكه بالشراء أو الإرث أو نحوها بعد بدو الصلاح؛ لأنه لم يكن مالكاً له وقت الوجوب.

ويختلف مقدار الواجب في الزكاة باختلاف مصدر الري، فما سقى بمؤنة كزروع الآبار والدواليب<sup>(1)</sup>؛ ففيه نصف العشر، وما سقى بلا مؤنة كالزروع التي تشرب من السماء والأنهار، وكالبعول<sup>(0)</sup> ففيها العشر، وهذا مما أجمع عليه الفقهاء<sup>(1)</sup>، ومستند الإجماع أحاديث كثيرة منها:

<sup>(</sup>١) السُّلت ضَرَّب من الشَّعير أبيضُ لا قشر له. النهاية في غريب الحديث٢٨٨٨٢.

<sup>(</sup>٢) القَطَانِي: كالعَدَس والحِمُّص واللُّويياء ونحوها. النهاية في غريب الحديث ١٨٥/٤.

<sup>(</sup>٣) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٢٣/٢٥.

<sup>(</sup>٤) الدواليب جمع دولاب وهي آلة تديرها الدابة ليستقى بها. المعجم الوسيط١ /٣٠٥.

<sup>(</sup>٥) البَعْلُ: هو ما شرِب من الشجر أو الزروع بعُرُوقه من الأرض من غير سَقْى سَماء ولا غيرها. أو: هو ما يَنْبُت في أرضٍ يَقْرُب ماؤها، فرسَخَت عُرُوقها في الماء، واسْتَغْنَت عن ماء السماء والأنهار وغيرها. النهاية في غريب الحديث ١٤١/١، لسان العرب ٥٧/١١، المغني١٦٤/٤.

<sup>(</sup>٦) المغنى ١٦٤/٤.

حديث ابن عمر رضي الله عنه عن النبي العشر)) رواه أحمد والبخاري<sup>(۲)</sup>.

وإذا سقي الزرع بمؤنة، وبلا مؤنة، فإن كان نصفين ؛ ففيه ثلاثة أرباع العشر ؛ لأن كل واحد منهما لو وجد وحده لأوجب مقتضاه، فإذا وجد نصفه، أوجب نصفه وإن تفاوتا فالاعتبار بأكثرهما نفعاً، ومع عدم العلم بأكثرهما نفعاً يجب العشر، حتى يخرج من عهدة الواجب بيقين.

ويصدق المالك فيما سقى به بلا يمين ؛ لأنه مؤتمن في ذلك ، ما لم يدل الحال على خلافه.

وإذا اشتد الحب بدا صلاحه، أو احمر البلح أو اصفر بدا صلاحه ووجبت الزكاة، وإن باع الثمرة من أصلها قبل بدو صلاحها لم تلزمه الزكاة، ووجبت على المشتري، وإن باعها بعد بدو الصلاح لزمته ولا تلزم المشتري إلا بالشرط، وإن قطع الثمرة قبل بدو الصلاح لم تلزمه الزكاة، إلا إن كان قصده الفرار من الزكاة، فإنها تجب عليه لتفويته الواجب عقوبة له بنقيض قصده.

وإذا تلف المال الزكوي من الحبوب والثمار ونحوها، بعد الجذاذ<sup>(1)</sup> وقبل إخراج الزكاة بلا تعد ولا تفريط ؛ سقطت الزكاة.

<sup>(</sup>١) العثري: هو من النبات الذي يَشْرب بعُروقه من ماء المطر يجتمِع في حَفِيرة النهاية في غريب الحديث ١٨٢/٣.

<sup>(</sup>٢) قال الفيومي: نضح البعير الماء: حمله من نهر أو بئر لسقي الزرع فهو ناضح سمي ناضحا ؛ لأنه ينضح العطش أي: يبله بالماء الذي يحمله هذا أصله، ثم استعمل الناضح في كل بعير وإن لم يحمل الماء. المصباح ٨٣٧/٢٨.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٣ ص: ٣٤١، صحيح البخاري، برقم ١٤١٢.

<sup>(</sup>٤) جدَّ النخل جدًّا : قطع ثمره وجناه. المعجم الوسيط ١١٢/١.

ويلزم في المُخْرَج من الحبوب اليبس والتصفية، ويلزم الجفاف في المُخْرَج من الثمار لأن عتاب بن أسيد ذكر أن النبي الشائم أمره أن يأخذ زكاة العنب زبيباً كما تؤخذ زكاة النخل تمراً. رواه أبو داود والترمذي والنسائي (۱).

ويسن للإمام أن يرسل لأهل الزروع والثمار من يخرص عليهم زروعهم وشمارهم، والخرص: التقدير والحزر، ويعتبر أن يكون الخارص من أهل الخبرة في ذلك، وأن يكون خروجه بعد اشتداد الحب وبدو صلاح الثمرة، فقد كان النبي يخيعث إلى الناس من يخرص عليهم كرومهم وثمارهم. رواه الترمذي والنسائي وابن ماجه (۲) عن عتاب بن أسيد.

وقد قالت عائشة رضي الله عنها في حكمة ذلك: لكي تحصى الزكاة قبل أن تؤكل الثمار وتفرق. رواه أحمد (٢)، وأبو داود (٤).

ويجب أن يترك الخارص الثلث أو الربع مؤنة لأهل الزروع والثمار ولأجل ما يخرج من الثمرة للضيافة وإطعام ابن السبيل ؛ لحديث سهل بن أبي حثمة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((إذا خرصتم فخذوا ودعوا الثلث، فإن لم تدعو

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، برقم ١٦٠٣، سنن الترمذي، برقم ١٦٤، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٦١٨، برقم ٢٦١٨، برقم ١٣٤، وفي صحيح ابن حبان ج: ٨ ص: ٧٤، برقم ٣٢٧٩. وفي الحديث انقطاع فإن سعيد بن المسيب لم يدرك عتابا رضي الله عنه. قال أبو حاتم: الصحيح عن سعيد بن المسيب أن النبي أمر عتابا، مرسل...

قال النووي: هذا الحديث وإن كان مرسلا لكنه اعتضد بقول الأئمة... التلخيص الحبيرج: ٢ ص: ١٧١ ، برقم ٨٤٦.

<sup>(</sup>۲) تقدم ص۳۲۱.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٤٢ ص: ١٨٥، برقم ٢٥٣٠٥، وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده ضعيف لانقطاعه.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود، برقم ١٦٠٦. وضعفه الألباني في ضعيف سنن أبي داود ص١٢٤، برقم١٦٠٦.

الثلث فدعوا الربع )) رواه الخمسة(١) إلا ابن ماجه.

# القسم الثاني من الخارج من الأرض: المعادن:

وهي المعادن المملوكة التي يستخرجها الإنسان من أرضه أو من مباح، فيمتلكها وتجب فيها الزكاة؛ لقول تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ ٱلْأَرْض ﴾ (٢).

ومن السنة ما رواه مالك في الموطأ وأبو داود في سننه عن ربيعة بن أبي عبد الرحمن عن غير واحد أن رسول الله في أقطع بلال بن الحارث المزني معادن القبلية (٢) وهي من ناحية الفُرُعُ (١)، فتلك المعادن لا يؤخذ منها إلا الزكاة إلى اليوم (٥).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۲/٤ ـ ٣، سنن أبي داود، برقم ١٦٠٥، سنن النسائي (الجتبى)، برقم ٢٤٩١، سنن الترمذي، برقم ٦٤٣، قال أبو عيسى: والعمل على حديث سهل بن أبي حثمة عند أكثر أهل العلم في الخرص. وهو في المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٥٦٠، برقم ١٤٦٤، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، وله شاهد بإسناد متفق على صحته أن عمر بن الخطاب أمر به ... وساق الأثر بسنده إلى سهل بن أبي حثمة أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه بعثه إلى خرص التمر، وقال: إذا أتيت أرضا فأخرصها ودع لهم قدر ما يأكلون. ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة من الآية ٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) قـال ابن الأثـير القَبلـيَّة: منسـوبة إلى قَبَل بفـتح القـاف والباء وهـي ناحية من ساحل البحر بينها وبين المدينة خمسة أيام، وقيل: هـي من ناحية الفُرُع. النهاية في غريب الحديث ج: ٤ ص: ١٠.

<sup>(</sup>٤) الفُرُعُ: وادٍ من أودية الحجاز يمر على ١٥٠ كيلا جنوب المدينة المنورة، كثير العيون والنخل والنزل، سكانه بنو عمرو بن حرب، وكان عند البعثة لمزينة. معجم المعالم الجغرافية في السيرة النبوية ص٢٣٦، وانظر معجم البلدان٤٢٧/٨.

<sup>(</sup>ه) الموطأ ٢٤٨/١ ، ٢٤٩، كتاب الزكاة، باب الزكاة في المعادن، سنن أبي داود، برقم ٣٠٦١. قال ابن عبد البر: هكذا هو في الموطأ عند جميع الرواة مرسلا، ولم يختلف فيه عن مالك. التمهيد لابن عبد البر ٣٧٧٣. وضعفه الألباني في ضعيف سنن أبي داود ص٢٤٦، برقم ٣٠٦١. قال الإمام الشوكاني: في هذا الحديث دليل لمن قال: إن الواجب في المعادن الزكاة وهي ربع العشر... ومن أدلتهم أيضا قوله على: (وفي الرقة ربع العشر) ويقاس غيرها عليها...نيل الأوطار ج: ٤ ص: ٢١١.

كتاب الزكاة كتاب الزكاة

ويجب فيها ربع العشر (في الحال) إذا بلغت نصاباً إن كان المعدن ذهباً، أو فضة، وإن كان غيرهما فالواجب ربع عشر قيمته إذا بلغت نصاباً.

ويجب في الركاز (١) الخمس (في الحال قلَّ، أو كثر)؛ لقوله ﷺ في حديث أبي هريرة: ((وفي الركاز الخمس)) رواه الجماعة (٢).

وإن كان على شيء منه علامة المسلمين، أو كان في دار الإسلام، وليس عليه علامة الجاهلية، فلقطة تجري فيه أحكام اللقطة من التعريف وغيره.

<sup>(</sup>۱) قال ابن الأثير: الرّكاز عند أهل الحِجاز كُنوز الجاهلية المدْفونَة في الأرض، وعند أهل الِعراق المَعادِن والقَوْلان تَحْتَمِلُهما اللغة؛ لأنّ كلاً مِنهما مَرْكوز في الأرض أي: ثابت يقال: ركزَه يَرْكُزه ركْزاً إذا دَفَنه وأرْكَزَ الرجلُ إذا وجَد الرّكاز، والحديث إنَّما جاء في التفسير الأوّل وهو الكَنز الجاهلية وهذا مذهبنا المُجاهِليُّ...النهاية في غريب الحديث ٢٥٨/٢. قال النووي: الركاز هو دفين الجاهلية وهذا مذهبنا ومذهب أهل الحجاز وجمهور العلماء وقال أبو حنيفة وغيره من أهل العراق هوالمعدن وهما عندهم لفظان مترادفان وهذا الحديث يرد عليهم؛ لأن النبي الله فرق بينهما وعطف أحدهما على الآخر وأصل الركاز في اللغة الثبوت والله أعلم. شرح النووي على صحيح مسلم ٢٢٦/١.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٢٢٨، صحيح البخاري، برقم ١٤٢٨، صحيح مسلم، برقم ١٧١٠، سنن الترمذي، برقم ٦٤٩٧، سنن البي داود، برقم ٤٥٩٣، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٤٩٧، سنن ابن ماجه، برقم ٢٦٧٣.

## زكاة النقود

الأصل في النقود الذهب والفضة، ووجوب الزكاة فيهما ثابت بالكتاب والسنة والإجماع، أما الكتاب فقوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَكْنِرُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَة وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوّنَ بِهَا يُنفِقُونَهُمْ وَخُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ أَهَا مَا كَنتُمْ لِأَنفُسِكُمْ فَذُوتُواْ مَا كُنتُمْ تَكْنِرُونَ ﴾ (١٠).

وأمًّا السنة فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال رسول الله ﷺ: ((ما من صاحب ذهب ولا فضة لا يؤدي منها حقها إلا إذا كان يوم القيامة صفحت له صفائح من نار فأحمي عليها في نار جهنم فيكوى بها جنبه وجبينه وظهره كلما بردت أعيدت له في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة حتى يقضى بين العباد فيرى سبيله إما إلى الجنة وإما إلى النار)) رواه مسلم (٢).

وأمَّا الإجماع فقد أجمع فقهاء الإسلام على وجوب الزكاة فيهما، نقل ذلك ابن المنذر (٢) وغيره (١).

ونصاب الذهب عشرون مثقالاً، وهي عشرون ديناراً إسلامياً، ووزنها بالغرامات خمسة وثمانون غراماً (٥٠).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة من الآية رقم ٣٤، والآية رقم ٣٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٢/ ١٨٠، كتاب الزكاة، باب إثم مانع الزكاة، برقم ٩٨٧.

<sup>(</sup>٣) الإجماع لابن المنذر ج: ١ ص: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) المغني لابن قدامة ٢٠٨/٤ ـ ٢٠٩.

<sup>(</sup>٥) أبحاث وأعمال الندوة التاسعة لقضايا الزكاة المعاصرة المنعقدة في عمَّان من ١٠ - ١٣ محرم عام ١٤٢٠ هـ. ص ١٣٥، ١٣٧.

كتاب الزكاة

ونصاب الفضة مائتا درهم إسلامي، ووزنها بالغرامات خمسمائة وخمسة وتسعون غراماً (١).

444

ويجب في ذلك كله ربع العشر، ودليل ذلك حديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: (إذا كانت لك ماثتا درهم وحال عليها الحول ففيها خمسة دراهم، وليس عليك شيء في الذهب حتى يكون لك عشرون ديناراً، فإذا كان لك عشرون ديناراً وحال عليها الحول ففيها نصف دينار)) رواه أبو داود(٢).

ويضم الذهب إلى الفضة في تكميل النصاب بالأجزاء، كالنصف والربع ونحوها، فلو ملك عشرة دنانير من الذهب ومائة درهم فكل منهما نصف نصاب ومجموعهما نصاب، وتضم إليهما النقود الورقية لتكميل النصاب، وتضم قيمة العروض إلى كل منهما.

وتجب الزكاة في الذهب، والفضة ولو كانت سبائك، أو حلياً أو غير ذلك (٣)، والمذهب عدم وجوب الزكاة في الحلي المعد للاستعمال أو العارية (١٠)، وهو مذهب

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص١٤٢.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود ٢٠٠/، كتاب الزكاة، باب في زكاة السائمة، برقم ١٥٧٣. وهو في الأحاديث المختارة ج: ٢ ص: ١٥٤، برقم ٥٢٨، وقال: إسناده صحيح، قال الزيلعي: فيه عاصم بن ضمرة، والحارث الأعور فعاصم وثقه ابن المديني وابن معين والنسائي وتكلم فيه ابن حبان وابن عدي، فالحديث حسن، قال النووي رحمه الله في الخلاصة: وهو حديث صحيح أو حسن انتهى، ولا يقدح فيه ضعف الحارث لمتابعة عاصم له. نصب الراية ٢٨٨٣. وصححه البخاري، وحسنه ابن حجر كما نقل ذلك الشوكاني في النيل ١٩٩٤. وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١/ ٤٣٧ برقم ١٥٧٦.

<sup>(</sup>٣) إذا بلغت نصابًا، وحال عليها الحول. مجموع فتاوى ومقالات متنوعة لابن باز ٨٨/١٤.

<sup>(</sup>٤) المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف ٢٣/٧.

۳۳۰ فقه السبنة الميسر

مالك (١) والشافعي (٢) ، وبه قالت عائشة (٣) وأسماء (١) ابنتا أبي بكر وأنس (٥) وجابر (١) وابن عمر (٧).

قال أحمد: "خمسة من أصحاب النبي الله يكاني يكاني الله يكاني الحلي زكاة (١٠٠٠)، وري مرفوعا عن جابر رضى الله: "ليس في الحلى زكاة (١٠٠٠).

(١) المدونة الكبرى ٢٤٥/٢.

- (٢) قال الإمام الشيرازي: من ملك مصوغا من الذهب والفضة ... إن كان لاستعمال مباح كحلي النساء وما أعد لهن وخاتم الفضة للرجل ففيه قولان: أحدهما لا تجب فيه الزكاة ... والثاني: تجب فيه الزكاة ، واستخار الله فيه الشافعي واختاره ... المهذب ١٦٥/١٦٦١ قال الإمام النووي: قال الشافعي والأصحاب: فكل متخذ من الذهب والفضة من حلي وغيره إذا حكم بتحريم استعماله أو كراهته وجبت فيه الزكاة بلا خلاف، ونقلوا فيه إجماع المسلمين، وإن كان استعماله مباحاً كحلي النساء وخاتم الفضة للرجل والمنطقة وغير ذلك ففي وجوب الزكاة فيه قولان مشهوران أصحهما عند الأصحاب لا تجب ... المجموع ج: ٦ ص: ٣٠.
- (٣) أثر عائشة: رواه عبد الرزاق ٨٣/٤، برقم ٧٠٥٦، والبيهقي في سننه الكبرى ١٣٨/٤، برقم ٧٣٢٦. قال النووي: إسناده صحيح. المجموع ٢/٤٣.
- (٤) أثر أسماء: رواه البيهقي في سننه الكبرى ١٣٨/٤، برقم ٧٣٣٣، والدارقطني في سننه ج: ٢ ص: ١٠٩.
- (٥) أثر أنس: رواه البيهقي في سننه الكبرى ١٣٨/٤، برقم ٧٣٣٢، والدارقطني في سننه ج: ٢ ص: ١٠٩
  - (٦) أثر جابر: رواه عبد الرزاق ٨٢/٤، برقم ٧٠٤٦، والبيهقي الكبرى١٣٨/٤، برقم٧٣٣٠. صحح إسناده النووي في المجموع ٣٤/٦.
    - (۷) أثر ابن عمر: رواه عبد الرزاق٨٢/٤، برقم ٧٠٤٧، والبيهقي الكبرى ١٣٨/٤، برقم ٧٣٢٧، والدارقطني في سننه ١٠٩/٢. وصحح إسناده ابن حجر في الدراية ٢٦٠/١.
      - (٨) المغنى ٢٢١/٤. تحقيق التركي.
- (٩) أخرجه عبد الرحمن بن الجوزي في كتابه التحقيق في أحاديث الخلاف ٤٢/٢، برقم ٩٨١، حيث روي الحديث بسنده إلى أن قال: حدثنا إبراهيم بن أيوب حدثنا عافية ابن أيوب عن ليث بن سعد عن أبي الزبير عن جابر عن النبي أنه قال: (ليس في الحلي زكاة). قالوا: عافية ضعيف، قلنا: ما عرفنا أحدا طعن فيه، قالوا: فقد روي هذا الحديث موقوفا على جابر، قلنا: الراوي قد يسند الشيء تارة ويفتى به أخرى.

ويرى بعض المحققين من علمائنا ومنهم سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز وجوب الزكاة فيه (۱۱) ، وهو رواية عن أحمد (۲) ومذهب الحنفية (۱۲) .

ودليلهم حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده رضي الله عنه أن امرأة أتت النبي النبي النبة لها، وفي يد ابنتها مسكتان غليظتان من ذهب، فقال لها: ((أتعطين زكاة هذا))؟ قالت: لا، قال: ((أيسرك أن يسورك الله بهما يوم القيامة سوارين من نار))؟ فألقتهما. رواه أبو داود(أن)، وقال ابن حجر: إسناده قوي(أن)، وصححه الحاكم(1) من حديث عائشة.

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوي ومقالات متنوعة لابن باز ١٤/١٤.

<sup>(</sup>٢) المغنى ٢٢٠/٤. تحقيق التركي.

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع ١٦/٢ ـ ١٧.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود ج: ٢ ص: ٩٥، كتاب الزكاة ، باب الكنز ما هو؟ وزكاة الحلي، برقم ١٥٦٣. قال النووي رواه أبو داود وغيره عن أبي كامل عن خالد بن الحارث عن حسين المعلم عن عمرو ابن شعيب عن أبيه عن جده وهذا إسناد حسن. المجموع ٣٣/٦. قال الزيلعي: قال ابن القطان في كتابه: إسناده صحيح، وقال المنذري في مختصره: إسناده لا مقال فيه. نصب الراية ٣٧٠/٢، وحسنه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٨٠/١ – ٤٢٩، برقم ١٥٦٣.

<sup>(</sup>٥) بلوغ المرام ١/٥٨٥، برقم ٦٤٧.

<sup>(</sup>۱) ونصه عن عائشة زوج النبي ﷺ، قالت: دخل علي ً رسول الله ﷺ فرأى في يدي سخابا (قلادة) من ورق (فضة)، فقال: (ما هذا يا عائشة)؟ فقلت: صنعتهن أتزين لك فيهن يا رسول الله، فقال: (أتودين زكاتهن؟) فقلت: لا، أو ما شاء الله من ذلك، قال: (هي حسبك من النار) هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي. المستدرك على الصحيحين ١٧٤/٥، برقم ١٤٣٧. وقال ابن حجر: قال ابن دقيق العيد: هو على شرط مسلم. الدراية ١٧٥١. وحسنه النووي في المجموع ٣٣/٦، وصححه الألباني في الإرواء ٣٧٧٣.

وعن أم سلمة رضي الله عنها أنها كانت تلبس أوضاحاً (۱) من ذهب فقالت: يا رسول الله أكنز هو؟، قال: ((إذا أديت زكاته فليس بكنز))، رواه أبو داود والدار قطني وصححه الحاكم (۲).

ولا زكاة في حلي من الجواهر واللآلئ والياقوت ونحوها ولو كثرت قيمتها؛ لأنها ليست أثماناً كالذهب والفضة، وإنما تجب فيها الزكاة إذا أعدت للتجارة.

وقد أجمعت المجامع الفقهية على أن الأحكام المذكورة في الفقه الإسلامي في النقود من الذهب والفضة ؛ منوطة بالورق النقدي المتداول الآن بين الناس بجامع الثمنية فيهما، حيث صار الحكم للأوراق النقدية الآن في أبواب الديات والربا والصرف والزكاة وأثمان المبيعات ونحوها (٢).

ويجوز للرجل أن يلبس خاتماً من فضة ، وقد كان للنبي على خاتم من فضة اتخذه حين أراد الكتابة لبعض ملوك العجم فقيل له: إنهم لا يقبلون كتاباً إلا عليه خاتم (١).

وقد روى مسلم أنه كان يجعله في خنصر يده اليسرى (٥٠).

<sup>(</sup>١) قال ابن منظور: الأوضاحُ: حلَّى من الدراهم الصحاح. لسان العرب ٦٣٥/٢.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، برقم ١٥٦٤، سنن أبي داود، برقم ١٥٦٤، المستدرك على الصحيحين ١٥٤١، برقم ١٤٣٨، وقال: هذا حديث صحيح على شرط البخاري، ووافقه الذهبي. وحَسَّنَ إسناده النووي في المجموع ٣٣/٦. وقال الحافظ ابن حجر: صححه ابن القطان... وذكر شيخنا (الحافظ العراقي) في شرح الترمذي أنَّ سنده جيد. فتح الباري ج: ٣ ص: ٢٧٢. وحسنه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٧٢، برقم ١٥٦٤.

<sup>(</sup>٣) توضيح الأحكام من بلوغ المرام للشيخ عبد الله البسام ١٩/٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٥٥٣٧، صحيح مسلم، برقم ٢٠٩٢.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم ١٦٥٩/٣ ، كتاب اللباس والزينة ، باب في لبس الخاتم في الخنصر من اليد ، برقم ٢٠٩٥.

وروى البخاري عن أنس قال: كان خاتم النبي الله في يده، وفي يد أبي بكر بعده، وفي يد أبي بكر بعده، وفي يد عمر بعد أبي بكر، فلما كان عثمان جلس على بئر أريس (۱) وأخرج الخاتم، فجعل يعبث به فسقط، قال أنس: فاختلفنا ثلاثة أيام مع عثمان فنُزح البئر فلم نجده (۲).

ويباح للنساء التحلي بالذهب، والفضة ما لم يكن إسرافا أو مخيلة (1)؛ لقوله ﷺ: ((أحل الذهب والحرير للإناث من أمتي وحُرِّم على ذكورها)). رواه أحمد وأبو داود (٥).

<sup>(</sup>١) قال ابن الأثير: بئر أريس هي بفتح الهمزة وتخفيف الراء بئر معروفة قريبا من مسجد قُباء عند المدينة. النهاية في غريب الحديث ١٩٩١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ٢٢٠٥/٥، كتاب اللباس، باب هل يجعل نقش الخاتم ثلاثة أسطر، برقم ٥٥٤٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ١٦٥٤/٣، كتاب اللباس والزينة، باب تحريم خاتم الذهب على الرجال...، برقم ٢٠٨٩.

<sup>(</sup>٤) قال ابن الأثير: يقال: خالِ الرجُل يخُول واخْتال يَخْتال وهو ذو مَخيلة إذا تَكَبَّر. النهاية في غريب الحديث٨٩/٢.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ج: ٤ ص: ٤٠٧، سنن أبي داود، برقم ٤٠٥٧. وهو في سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٥١٤٨، سنن الترمذي، برقم ١٧٢٠، وقال: حديث حسن صحيح. وصححه ابن حزم كما نقل ذلك ابن حجر في التلخيص ٥٣/١. وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٢٦٥/٢، برقم ١٧٢٠.

وروى البخاري في صحيحه معلقاً أن عائشة كانت تلبس خواتيم من ذهب. ويباح للمرأة أن تتحلى بالجواهر الثمينة كالألماس واللؤلؤ والياقوت والزمرد (٢٠). واختلف في جواز ذلك للرجال، ومذهب الحنابلة جوازه ما لم يكن فيه تشبه فيحرم (٣٠)؛ لأنه ثبت عن النبي الله أنه لعن المتشبهات من النساء بالرجال والمتشبهين من الرجال بالنساء (١٠).

(۱) صحيح البخاري ٢٢٠٦/٥، كتاب اللباس، باب الخاتم للنساء، رقم الباب٥٥. قال ابن حجر: وصله ابن سعد من طريق عمرو بن أبي عمرو مولى المطلب قال: سألت القاسم بن محمد فقال: لقد رأيت والله عائشة تلبس المعصفر، وتلبس خواتيم الذهب. فتح الباري ٢٣٠/١٠.

<sup>(</sup>٢) وتسمى أيضا الأحجار الكريمة. تحفة الملوك ١٢٨/١.

<sup>(</sup>٣) المبدع ٣٧٥/٢، الفروع٢٠/٢، الإنصاف للمرداوي١٥٢/٣، كشاف القناع ٢٣٩/٢.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ٢٥٤/١، صحيح البخاري ٢٢٠٧/، برقم ٥٥٤٧، سنن أبي داود، برقم ٤٠٩٧، سنن الترمذي، برقم ٢٧٨٤، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح.

## زكاة عروض التجارة

العُرُوضُ جمع عَرْضٍ بفتح العين وإسكان الراء، وهي ما أُعد للتجارة لأجل الربح، ويسميها بعض الفقهاء زكاة التجارة (١).

وبوجوب الزكاة فيها قال جماهير العلماء (٢)، واتفقت عليه المذاهب الأربعة (٢)، وقال المجد ابن تيمية: إنه إجماع (١٠).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: "الأئمة الأربعة وسائر الأمة إلا من شذ متفقون على وجوبها في عروض التجارة سواء كان التاجر مقيماً، أو مسافراً، وسواء كان متربصاً وهو الذي يشتري التجارة وقت رخصها ويدخرها إلى وقت ارتفاع السعر، أو مديراً كالتجار الذين في الحوانيت "(٥)(١).

<sup>(</sup>١) كالشافعية. حيث قال الإمام النووي: زكاة التجارة واجبة. روضة الطالبين ج: ٢ ص: ١٢٧.

 <sup>(</sup>۲) نقل هذا الإمام الكاساني في بدائع الصنائع: ۲۰/۲، وابن عبد البر في التمهيد: ۱۲٦/۱۷،
 والنووي في المجموع ج: ٦ ص: ٤١، وابن قدامة في المغنى ٢٤٨/٤.

<sup>(</sup>٣) المبسوط: ١٩٠/٢، موطـــأ مالك ج: ١ ص: ٢٥٥، روضــة الطالبين ج: ٢ ص: ١٢٧، المغني ٢٤٨/٤.

<sup>(</sup>٤) المبدع ج: ٢ ص: ٣٧٧.

وقال ابن المنذر: وأجمعوا على أن في العروض التي تدار للتجارة الزكاة... الإجماع ج: ١ ص: ٤٥.

<sup>(</sup>٥) الحوانيت: المحلات التجارية . المعجم الوسيط ١٠١/٢٠.

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتاوي ج: ٢٥ ص: ٤٥.

٣٣٦ فقه السنة الميسر

وعبد الغني المقدسي وقال إسناده مقارب، وحسنه ابن عبد البر<sup>(۱)</sup>، وضعف إسناده الذهبي وابن حجر العسقلاني، والألباني<sup>(۲)</sup>.

وروى الشافعي، والدار قطني، والبيهقي<sup>(۱)</sup> عن أبي عمرو بن حماس عن أبيه قال: مر بي عمر فقال: يا حماس أد زكاة مالك، فقلت: مالي مال إلا جعاب<sup>(١)</sup> وأدم<sup>(٥)</sup>. فقال: قومها قيمة ثم أد زكاتها. وضعفه الذهبي<sup>(١)</sup> والألباني<sup>(٧)</sup>.

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، برقم ۲۰۲۱، سنن الدارقطني ۱۲۷/۲، لعجم الكبير للطبراني ج: ۷ ص: ۲۰۳، برقم ۷۰۲۹، سنن البيهقي الكبرى ج: ٤ ص: ۱٤٦، برقم ۷۳۸۸. قال ابن الملقن: قال عبد الغني المقدسي: إسناده مقارب، وحسنه غيره خلاصة البدر المنيرا / ۳۱۰. وقال النووي بعد سياقه للحديث: في إسناده جماعة لا أعرف حالهم، ولكن لم يضعفه أبو داود وقد قدمنا أن ما لم يضعفه فهو حسن عنده المجموع ۲۸۸. قال الزيلعي، وابن الهمام: فصل في العروض ٠٠٠ وفي الباب أحاديث مرفوعة ٠٠٠ فمن المرفوعة ما أخرجه أبو داود عن سمرة بن جندب أن رسول الله كان يأمرنا أن نخرج الصدقة من الذي يعد للبيع. سكت عنه أبو داود، ثم المنذري بعده وهذا تحسين منهما، وصرح ابن عبد البربأن إسناده حسن. نصب الراية ۲۷۵۲- ۳۷۲، فتح القدير ج: ۱ ص:

<sup>(</sup>٢) الدراية في تخريج أحاديث الهداية ١/٢٦٠، وقال الألباني : ضعيف. الإرواء٣١١/٣٠.

<sup>(</sup>٣) الأم ج: ٢ ص: ٤٦، سنن الدارقطني ج: ٢ ص: ١٢٥، سنن البيهقي الكبرى ج: ٤ ص: ١٤٧ برقم ٧٠٩٦، وفي مصنف ابن أبي الابرقم ٧٠٩٦، وهو في مصنف عبد الرزاق ج: ٤ ص: ٩٦، برقم ٧٠٩٦، وفي مصنف ابن أبي شيبة ٢٠٦/، برقم ١٠٤٥. قال ابن الملقن: أثر أبي عمرو بن حماس عن أبيه ... رواه البيهقي بإسناد صحيح لا أعلم به بأسا. خلاصة البدر المنير ج: ١ ص: ٣٠٩، برقم ١٠٧١.

<sup>(</sup>٤) الجَعْبَةُ: وعاء السهام والنبال والجمع جِعَابٌ. المعجم الوسيط: ١٢٤/١.

<sup>(</sup>٥) الأديمُ: الجِلْد ما كان، وقيل: الأَحْمَر، وقيل: هو المَدَّبُوغ، وجمعه أُدُمّ. لسان العرب٩/١٢.

<sup>(</sup>٦) في ميزان الاعتدال في نقد الرجال٧٦٠٤، برقم ١٠٤٧٣. حيث قال: أبو عمرو بن حماس ... مجهول.

<sup>(</sup>٧) في إرواء الغليل ٣١١/٣، برقم ٨٢٨.

ويشترط لوجوب الزكاة في العروض شرطان:

## الأول: أن يملكها بفعله:

سواء ملكها بطريق المعاوضة المحضة كالبيع والإجارة ونحوها أم ملكها بغير معاوضة كالهبة المطلقة والوصية، وتَمَلِّكِ المباحات كالاحتشاش والاحتطاب.

## الثاني: نية التجارة في جميع الحول:

فلو نوى بعرض التجارة القنية سقطت عنه الزكاة.

قال الموفق ابن قدامة: "لا يختلف المذهب أنه إذا نوى بعرض التجارة القنية أنه يصير للقنية (۱)، وهو قول الشافعي (۲) وأصحاب الرأي (۳)".

وكيفية زكاة العروض أن تقوم عند نهاية حول المال، فلو وهبت له مائة ألف ريال في محرم ثم اشترى بها عروضاً في رجب ونوى بها التجارة، فإذا حال الحول في محرم قوَّم العروض بالنقود ثم زكاها.

ولو أخرج زكاة العروض عرضاً جاز، وهو اختيار شيخ الإسلام أبن تيمية (أنه والمذهب أنها لا تجزئ (أه) ؛ لأن عمر رضي الله عنه قال لحماس: أد زكاة مالك، فقال: مالى مال إلا جعاب، وأدم، فقال: قومها قيمة ثم أد زكاتها (1).

ومن ورث عروضاً تصلح للتجارة ولم ينوها للتجارة، فلا زكاة فيها، لكن إن ورثها ثم عرضها للبيع بنية التجارة صارت مالاً زكوياً بذلك، حيث وجدت نية

<sup>(</sup>١) المغني ٢٥٦/٤ ـ ٢٥٧. تحقيق التركي.

<sup>(</sup>٢) المهذب ج: ١ ص: ١٦٦، إعانة الطالبين ج: ٢ ص: ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع ٢١/٢، فتح القدير ١/٢٧٥.

<sup>(</sup>٤) الفتاوي الكبرى ج: ٤ ص: ٥٥٤.

<sup>(</sup>٥) المذهب تخرج زكاة العروض من قيمتها دون عينها. المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف٧/٥٥.

<sup>(</sup>٦) تقدم في الصفحة السابقة.

التجارة والعرض، وإن عرضها بنية بيعها والاستفادة من ثمنها في غير التجارة، فالزكاة في ثمنها إذا حال عليه الحول، وذلك من زكاة الأثمان لا من زكاة العروض.

ولا يعتبر عند تقييم العروض ثمن الشراء، بل المعتبر قيمة العرض عند تمام الحول، فلو اشترى أَسْهُما أو عقاراً بنية التجارة بمائة ألف ريال وعند تمام حوله رخصت قيمته حتى بلغت سبعين ألف ريال، فيزكي عن سبعين ألف ريال، ومثل ذلك ما لو زادت قيمته فلو اشتراه بمائة ألف ريال وعند تمام حوله غلت قيمته حتى صارت مائة وخمسين ألف ريال زكى مائة وخمسين ألف ريال.

ومن كانت تجارته في الماشية أو الحبوب أو حلي الذهب والفضة قومها في نهاية الحول بالأثمان، وزكاها زكاة عروض التجارة، فلو كانت عنده ثلاثون شاة في نهاية الحول يتجر فيها قومها وزكاها زكاة عروض التجارة، مع أنها لو لم تكن للتجارة لم تجب فيها الزكاة.

وتقدر قيمة عروض التجارة عند نهاية الحول بالأحظ للفقراء من ذهب أو فضة ، فإذا بلغت قيمتها نصاباً بأحدهما دون الآخر اعتبرت به.

وإن اشترى عرضاً بنصاب من أثمان أو عروض بنى على حوله ؛ لأن الزكاة في الموضعين تتعلق بالقيمة وهي الأثمان، والأثمان يبنى حول بعضها على بعض ؛ ولأن وضع التجارة قائم على التقليب والاستبدال بالعروض والأثمان، فلو انقطع الحول به لبطلت زكاة التجارة.

ومن كانت تجارته شراء الأراضي العقارية وبناءها ثم بيعها، فإنه يقوِّم ما عنده من العقار المعد للتجارة عند نهاية الحول ويخرج زكاته.

ومن كانت تجارته بقالة يبيع فيها المواد الغذائية أو محل بيع مواد بناء أو نحو ذلك قوَّمها في نهاية الحول وأضاف إلى القيمة ما يملكه من الأثمان، وما له في ذمة غيره من الدين غير المعدوم وزكا ذلك كله.

ولا يدخل في التقويم لغرض الزكاة الثوابت في تجارة العروض، مثل أرفف العرض في البقالة، وثلاجات التبريد بها، ونحو ذلك؛ لأنها لم تعرض للبيع، ومثل ذلك جميع أدوات الإنتاج مثل مكائن المخابز ومكائن الخياطة ونحو ذلك عما يَنْتِجُ عروض التجارة.

ولا زكاة فيما أُعد للإجارة من عقار وسيارات ومعدات وغيرها، بل تجب الزكاة في أجرتها إذا حال عليها الحول.

ولا زكاة فيما أعد للقنية ولو غلت قيمته ؛ لقوله ﷺ: ((ليس على المسلم في عبده ولا فرسه صدقة)) متفق عليه (١).

قال النووي: "هذا الحديث أصل في أن أموال القنية لا زكاة فيها... وبهذا قال العلماء كافة..."(٢).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١٣٩٥، صحيح مسلم، برقم ٩٨٢.

<sup>(</sup>٢) شرح النووي على صحيح مسلم ج: ٧ ص: ٥٥.

## إخراج الزكاة

يجب إخراج الزكاة على الفور مع إمكانه عند نهاية الحول، وعند وجوبها في زكاة الحبوب ونحوها مما لا يشترط له الحول<sup>(۱)</sup>، وعند طلب الساعي لها فيما يأخذه سعاة الإمام، ودليل الوجوب ما يدل عليه الأمر المطلق من الفورية، وقول الله تعالى في المعشرات من الحبوب ونحوها: ﴿وَءَاتُواْ حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ عَلَى الْحَبُوبِ وَنحوها: ﴿وَءَاتُواْ حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ عَلَى اللهِ عَلَى المعشرات من الحبوب ونحوها: ﴿وَءَاتُواْ حَقَّهُ مِن المُعْمِلُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ ع

قال ابن مفلح في الفروع: "لا يجوز لمن لزمته تأخير إخراجها عنه مع القدرة، نص عليه، وهو مذهب الأئمة الثلاثة (٢) بناء على أن الأمر المطلق للفور؛ ولأنها للفور بطلب الساعي، فكذا بطلب الله تعالى كعين مغصوبة، قال صاحب المحرر: بل أولى، ولئلا يختل المقصود من شرع الزكاة، ولهذا قاله الشافعية مع أن الأمر عندهم ليس للفور، وكذا قال الشيخ وغيره: لو لم يكن الأمر للفور قلنا به هنا"(١).

ويجوز تأخيرها في الحالات التالية:

ان يكون التأخير قليلاً ؛ لأن الحاجة قد تدعو إليه ، ولا يفوت المقصود ،
 وقياساً على جواز الخروج من الفريضة إلى النافلة مع اتساع الوقت.

٢- أن يؤخرها لمن حاجته أشد، نقل عن أحمد: "لا أحب تأخيرها إلا أن لا يجد قوماً مثلهم في الحاجة فيؤخرها لهم"(٥).

<sup>(</sup>١) انظر: ص ٣٢١، ٣٢٣، ٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام من الآية ١٤١.

<sup>(</sup>٣) فتح القدير ٤٨٢/١ ـ ٤٨٣، الكافي لابن عبد البرص ٩٩ ـ ١٠٠، القوانين الفقهية ص ٦٨، المجموع . ٣٠١/٥

<sup>(</sup>٤) الفروع ج: ٢ ص: ٤١٣.

<sup>(</sup>٥) الفروع ج: ٢ ص: ٤١٣، الإنصاف للمرداوي ج: ٣ ص: ١٨٧.

٣- أن يؤخر بعضها لحاجة أهلها، كمن يؤخر شيئاً من زكاته ليدفعها للفقراء في شدة البرد، أو وقت الأزمات، أو الأعياد، أو بداية العام الدراسي وقد روي عن الإمام أحمد ما يدل على أنه يجوز لصاحب المال أن يعطي قريبه كل شهر شيئاً من الزكاة (١)، ولو عجل الزكاة في ذلك قبل الحول كان أحسن.

وعدم إخراج الزكاة من أسباب هلاك الأموال ومحق بركتها ؛ لحديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((ما تلف مال في بر ولا بحر إلا بحبس الزكاة)) رواه الطبراني (٢).

وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: قال رجل من القوم: يا رسول الله أرأيت إن أدى الرجل زكاة ماله؟، فقال رسول الله ين (من أدى زكاة ماله فقد ذهب عنه شره)) رواه الطبراني في الأوسط<sup>(۱)</sup> بإسناد حسن.

ومن منع الزكاة جحداً لوجوبها وعرف أنها من أركان الإسلام كفر؛ لأنه مكذب لله تعالى ورسوله وتؤخذ منه الزكاة وجوباً؛ لأنها حق الفقراء ومن معهم، واستتابه الإمام أو نائبه ثلاثة أيام ثلاث مرات فإن تاب وإلا قتل مرتداً كافراً، فلا يغسل ولا يصلى عليه ولا يدفن في مقابر المسلمين.

<sup>(</sup>١) الإنصاف للمرداوي ج: ٣ ص: ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في كتابه مسند الشاميين ج: ١ ص: ٣٤، برقم ١٨.

<sup>(</sup>٣) المعجم الأوسط خ: ٢ ص: ١٦١، برقم ١٥٧٩.

وهنو في صحيح ابن خزيمة ١٣/٤، برقم ٢٢٥٨، وفي المستدرك على الصحيحين ١٥٤٧، برقم ١٤٣٩، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي.

وقال الهيثمي: إسناده حسن. مجمع الزوائد ج: ٣ ص: ٦٣.

ومن منعها بخلاً غير جاحد لوجوبها أخذها منه إمام المسلمين قهراً وعزره بسجن أو جلد أو غرامة مالية ، يدل على ذلك قوله وشي شأن مانع الزكاة: ((إنا آخذوها وشطر ماله عزمة من عزمات ربنا(١))(٢).

وقد قاتل أبو بكر رضي الله عنه مانعي الزكاة وقال: ((والله لأقاتلن من فرق بين الصلاة والزكاة))(٢٠).

والمسلم مؤتمن على زكاته يقبل قوله في إخراجها أو نقص نصابها ولا يحلف على ذلك، ويجب عليه طاعة ولى الأمر فيما ينظمه في ذلك.

وأداء الزكاة عبادة يشترط لها النية ، كما يشترط لغيرها من العبادات كالصلاة والحج، وينبغي أن تقارن النية الأداء إذا أداها بنفسه ، فإن عزلها عن ماله فأداها غيره من ذلك المال أو أداها ولم يستحضر النية عند أدائها كفت نيته عند العزل.

ويجتهد في البحث عن مستحقيها ويفرقها بنفسه، فإن لم يجتهد ودفعها إلى من ظنه فقيراً فبان غنياً فقد قصر في هذه العبادة، وهل تجزئه تلك وتسقط عنه الواجب؟

 <sup>(</sup>١) قال ابن الأثير: عزمة من عزمات رينا. أي حقٌ من حُقُوقهِ وواجبٌ من واجباته.
 النهاية في غريب الحديث٣/٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٤، سنن أبي داود، برقم ١٥٧٥، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٤٤٩، صحيح ابن خزيمة ج: ٤ ص: ١٨، برقم ٢٢٦٦، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٥٥٤، برقم ١٤٤٨، وقيال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي، قال ابن قدامة: ذكر هذا الحديث لأحمد فقال: ما أدري ما وجهه؟ وسئل عن إسناده، فقال: هو عندي صالح الإسناد. المغنى ٤/٧.

قال، ابن القيم: قال علي بن المديني: حديث بهز بن حكيم عن أبيه عن جده صحيح، وقال الإمام أحمد: بهز بن حكيم عن أبيه عن جده صحيح، وليس لمن رد هذا الحديث حجة...

حاشية ابن القيم ٣١٩/٤، وحسنه الألباني في سنن أبي داود ص١٨٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٢٥٢٦، صحيح مسلم، برقم ٢٠.

قولان للعلماء:

الأول: أنها لا تجزئه ؛ لأنه لا يعذر بالجهالة مع وضوح الأمر ؛ ولأنها دين دفع لغير مستحقه فيضمن.

الثاني: أنه يعذر؛ لأن الظن يقوم مقام العلم؛ ولأن النبي الله أتاه رجلان قويان فسألاه من الصدقة، فقلب فيهما البصر ورآهما جلدين فقال لهما: ((إن شئتما أعطيتكما ولا حظ فيها لغني ولا لقوي مكتسب) رواه أحمد وأبو داود والنسائي (۱).

وقال ﷺ في حديث معن بن يزيد رضي الله عنهما، حين أخذ زكاة والده ممن وضعها عنده في السجد ليفرقها على الفقراء: ((لك ما نويت يا يزيد ولك ما أخذت يا معن)) رواه البخاري(٢).

قال ابن رجب في جامع العلوم والحكم: "وقد أخذ الإمام أحمد بهذا الحديث وعمل به في المنصوص عنه، وإن كان أكثر أصحابه على خلافه، فإن الرجل إنما منع من دفع الصدقة إلى ولده خشية أن تكون محاباة، فإذا وصلت إلى ولده من حيث لا يشعر كانت المحاباة منتفية، وهو من أهل استحقاق الصدقة في نفس الأمر، ولهذا لو دفع صدقته إلى من يظنه فقيراً وكان غنياً في نفس الأمر أجزأته على الصحيح ؟ لأنه إنما دفع إلى من يعتقد استحقاقه، والفقر أمر خفي لا يكاد يطلع على حقيقته "(٢).

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۲۲٤/٤، سنن أبي داود، برقم ۱٦٣٣، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٥٩٨. وهـو في المعجم الأوسـط ج: ٣ ص: ١٣٧، برقم ٢٧٢٢. قال ابن حجر: قال أحمد بن حنبل: ما أجوده من حديث. التلخيص الحبير ١٠٨/٣، برقم ١٤١٢.

قال الهيثمي: رواه الطبراني في الأوسط ورجاله رجال الصحيح. مجمع الزوائد ج: ٣ ص: ٩٢. وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٥٤/١، برقم ١٦٣٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١٧/٢ ٥، كتاب الزكاة، باب إذا تصدق على ابنه وهو لا يشعر، برقم ١٣٥٦.

<sup>(</sup>٣) جامع العلوم والحكم ج: ١ ص: ٢٠.

ومن علم حاجة آخذ الزكاة كره إعلامه بأنها زكاة ؛ لما في ذلك من إبذائه.

قال الإمام أحمد: "لِمَ يُبكُّتُه؟ يعطيه ويسكت، ما حاجته إلى أن يقرعه!"(١). ويسن إظهار الزكاة؛ لما في ذلك من نفي تهمة البخل بها، وليقتدي به غيره.

ويسن أن يفرقها بنفسه لكن إن دفعها لجميعات البرالتي تبحث عن أحوال الفقراء وتعرف حاجتهم كان ذلك أحسن ؛ لما في ذلك من التنظيم وتعميم الخير.

ويسن أن يفرح المسلم بأداء زكاته، ويحمد ربه على ذلك، ويدعو بما رواه ابن ماجه في سننه عن أبي هريرة مرفوعا بإسناد فيه ضعف: اللهم اجعلها مغنماً ولا تجعلها مغرماً<sup>(۱)</sup>، ويدعو آخذها لصاحبها بالبركة والمغفرة، ويدعو الساعي لمن بذل زكاته إليه؛ لأنه الله كان إذا أتاه قوم بصدقتهم قال: (اللهم صل عليهم). رواه مسلم<sup>(۱)</sup>.

والأفضل إخراج زكاة المال في فقراء بلده، ويجوز نقلها لمصلحة شرعية.

ومتى طلب الإمام الزكاة وجب دفعها إليه، ويجوز تعجيل الزكاة سنة أو سنتين لمصلحة ؛ لما روى الترمذي بسنده عن على أن النبي على قال لعمر: (إنا قد أخذنا

<sup>(</sup>١) الفروع ٤٢٢/٢، الإنصاف للمرداوي ٢٠٠/، كشاف القناع ٢٦٣/.

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه ١ /٥٧٣ ، كتاب الزكاة ، باب ما يقال عند إخراج الزكاة ، برقم ١٧٩٧ .

<sup>(</sup>٣) روى مسلم بسنده عن عبد الله بن أبي أوفى قال: كان رسول الله الذا أتاه قوم بصدقتهم قال: (اللهم صل عليهم) فأتاه أبي، أبو أوفى بصدقته، فقال: (اللهم صل علي آل أبي أوفى). صحيح مسلم، برقم ١٠٧٨، ورواه البخاري أيضا في صحيحه برقم ٣٩٣٣. قال النووي: معناه الدعاء لهم وهو امتئالا لقول الله عز وجل: ﴿وَصَلِّ عَلَيْهِم ﴾. (سورة التوبة من الآية ١٠٣) شرح النووي على صحيح مسلم١٨٤/ قال الإمام ابن كثير: أي ادع لهم واستغفر لهم. تفسير ابن كثير٢/

زكاة العباس عام الأول للعام(١))، وروى أيضا بسنده عن علي أن العباس سأل رسول الله على في تعجيل صدقته قبل أن تحل فرخص له في ذلك(١).

<sup>(</sup>١) المعنى: إنا قد أخذنا زكاته العام الأول لهذا العام. تحفة الأحوذي٣٨٦/٣.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي٦٣/٣، كتاب الزكاة، باب ما جاء في تعجيل الزكاة، برقم ٦٧٨، ٦٧٩. وحسَّنهما الألباني في صحيح سنن الترمذي ٢٦٦/١، برقم ٦٧٨، ٦٧٩.

### المستحقون للزكاة

عن زياد بن الحارث رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((إن الله لم يرض بحكم نبي ولا غيره في الصدقات حتى حكم فيها هو، فجزأها ثمانية أجزاء)) رواه أبو داود (١٠).

ويشير هذا الحديث إلى آية سورة التوبة وهي قول الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّمَا اللهُ سَبَحَانُهُ وَيَعَالَى: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَنْتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَاكِينِ وَٱلْعَنْمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِى ٱلرِّقَابِ وَٱلْغَنْرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَآبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَةً مِنَ ٱللَّهُ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ (٢).

والأصناف الثمانية في الآية تشمل أصحاب الحاجات في المجتمع، فلا يوجد محتاج إلا ويدخل في واحد من هذه الأصناف.

والحاجة المعتبرة شرعاً هي ما لا يكون فيها معصية، بل يرى شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "أنه لا ينبغي أن يعطى منها من لا يستعين بها على طاعة الله، فإن الله فرضها معونة على طاعته لمن يحتاج إليها من المؤمنين"(").

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود ۱۱۷/۲، كتاب الزكاة، باب من يعطى من الصدقة وحد الغنى، برقم ١٦٣٠. قال الإمام ابن كثير: رواه أبو داود من حديث عبد الرحمن بن زياد بن أنعم وفيه ضعف. تفسير ابن كثير ج: ٢ ص: ٣٦٥. قال ابن الجوزي: قالوا: عبد الرحمن بن زياد هو الإفريقي وهو ضعيف، قلنا: قد قوى أمره البخاري وقال: هو مقارب الحديث التحقيق في أحاديث الخلاف ج: ١ ص: ٧٠٣. قال الحافظ ابن حجر: عبد الرحمن بن زياد بن أنعم الإفريقي قاضيها، ضعيف في حفظه، وكان رجلا صالحاً. التقريب ص٥٧٨، رقم الترجمة ٢٨٨٧ ط: دار العاصمة الرياض، وضعفه الألباني في ضعيف سنن أبي داود ص١٢٧، برقم ١٦٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة رقم الآية ٦٠.

<sup>(</sup>٣) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية للبعلى ص ٩٣.

وبناء على ذلك لا تعطى لمن يصرفها في آلات اللهو ووسائل الفساد، ولا يعطى منها تارك الصلاة إلا إذا كان ذلك من أجل دعوته وتأليفه، ولا يجوز أن يأخذ الزكاة غير مستحقها، فإن أخذها أثم بذلك وأفسدت بركة ماله، وفي حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قال رسول الله نلله : ((إن أحدكم ليخرج بصدقته من عندي وإنما هي له نار)) فقلت: يا رسول الله كيف تعطيه وقد علمت أنها له نار؟ قال: ((فما أصنع يأتوني يسألوني، ويأبى الله عز وجل لي البخل))، رواه أحمد وأبو يعلى والحاكم (۱).

ويجوز لصاحب المال قسمة زكاته على هذه الأصناف، وأن يخص بها بعض هذه الأصناف، فليس ذكر هذه الأصناف لقسمة الصدقة بينها بالتساوي، بل لبيان أن الصدقة لا تخرج عنها إلى غيرها.

والمتأمل في علة إعطاء هذه الأصناف يجد أنها أحد سببين:

الأول: سد حاجة فئة من المسلمين. وتشمل: الفقراء، والمساكين، والرقاب، والغارمين، وابن السبيل.

والثاني: نصرة الإسلام، ونشره. وتشمل: في سبيل الله، والمؤلفة قلوبهم، والعاملين عليها.

وسنرتب الحديث عن مستحقي الزكاة بناء على هذا التقسيم:

أولاً: مَنْ يِأْخِذَ الزكاة لسد حاجته:

وهم خمسة أصناف:

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٣ ص: ٤، مسند أبي يعلى ج: ٢ ص: ٤٩٠، برقم ١٣٢٧، المستدرك على الصحيحين ١٩٠١، برقم ١٤٣، وقال هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وفي الأحاديث المختارة ١٩٩١. ٢٠٠، برقم ١٠٣، وقال: إسناده حسن، قال الحافظ المنذري: رواه أحمد وأبو يعلى ورجال أحمد رجال الصحيح، ورواية أبي يعلى جيدة. الترغيب والترهيب ج: ١ ص: ٣٣٠، برقم ١٢١٢. قال الهيثمى: ورجاله ثقات. مجمع الزوائد ج: ٣ ص: ٩٥.

#### أ.الفقراء:

وهم أشد الناس حاجة للزكاة، ولذلك بدأ بهم في الآية.

والفقير من لا يجد شيئاً من كفايته، أو يجد منها دون النصف، سواء حصل له ذلك لعلمة مزمنة كالشلل، أو العمى، أو المرض، أو حصل له ذلك لأمر عارض كسجن، أو لاشتغاله بعلم، أو تمريض والد ونحوه.

### ب. المساكين:

وهم من يجدون أكثر الكفاية أو نصفها، ويدل لذلك ما ذكره الله عن أصحاب السفينة التي خرقها العبد الصالح حيث قال: ﴿ أَمَّا ٱلسَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسْكِينَ وَصَعَابِ السفينة التي خرقها العبد الصالح عيث قال: ﴿ أَمَّا ٱلسَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسْكِينَ وَمَ عَلَى وَمَا عَلَى يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ ﴾ (١) فوصفهم بأنهم مساكين وهم يملكون سفينة يؤجرونها على الناس.

ولا يفرق بين الفقير والمسكين إلا في الزكاة، أمَّا في بقية الأحكام فهما صنف واحد، وقد ورد وصف الفقير بالمسكين في قول تعالى: ﴿ أُوْ إِطْعَامُ فِي يَوْمِ ذِي مَسْغَبَةٍ ﴿ أَوْ إِطْعَامُ فِي يَوْمِ ذِي مَسْغَبَةٍ ﴿ أَنْ يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ ﴾ (٢).

وحد الفقر والمسكنة يختلف باختلاف كفاية الناس.

قال الإمام الشافعي رحمه الله: "قد يكون الرجل غنيا بالدرهم مع الكسب ولا يغنيه الألف مع ضعفه في نفسه وكثرة عياله"(٢).

<sup>(</sup>١) سورة الكهف من الآية رقم ٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة البلد رقم الآية ١٦.

قال ابن كثير: وقوله تعالى: ﴿ أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَثْرَبَةٍ ﴾ أي فقيرا لاصقا بالتراب من الفقر والحاجة ليس له شيء. تفسير ابن كثير٤/٥١٥.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ج: ٣ ص: ٣٤٢.

وقال الإمام أحمد: "إذا كان له عقار يستغله، أو ضيعة (١) يستغلها عشرة آلاف أو أكثر لا تكفيه يأخذ من الزكاة "(١).

فمن كان دخله من وظيفة، أو صنعة لا يكفيه، يجوز له أن يأخذ من الزكاة تمام كفايته.

ولا يجوز إعطاء المسرف من الزكاة، ويعطى منها من يمونهم، ويجوز أن يعطى الفقير ليؤسس عملاً يكون فيه كفايته، أو يبدأ تجارة يكون فيها كفايته، مثال الأول: لو ساعد الغني الفقير من الزكاة ليفتح له ورشة سمكرة، أو سباكة أو نحوها.

ومثال الثاني: لو ساعده في ابتداء تجارة في مبسط خضار أو نحوها.

والغنى في باب الزكاة نوعان:

النوع الأول: غنى يوجب الزكاة. وهو ملك النصاب مع استكمال بقية شروط الوجوب (٣).

النوع الثاني: غنى يمنع أخذ الزكاة. وهو ملك الإنسان ما يكفيه ؛ لأنه ليس بمحتاج.

ويعطى الفقير والمسكين من الزكاة ما يكفيه وعائلته سنة.

<sup>(</sup>۱) قال ابن الأثير ضيعة الرجل: ما يكون منه معاشه، كالصنّعة، والتّجارة، والزّراعة، وغير ذلك. النهاية في غريب الحديث ج: ٣ ص: ١٠٨. قال ابن منظور: ضَيْعة الرجل حِرْفَته وصِناعته، ومعاشه وكسبه. قال الأزهري: الضيّعة عند الحاضرة مال الرجل من النخل، والكرم (العنب)، والأرض، والعرب لا تعرف الضيّعة إلا الحرفة والصّناعة، قال: وسمعتهم ويقولون: ضَيْعة فلان الحِزارة، وضيعة الآخر الفَتْلُ ... وعَمَلُ النخل، ورَعْيُ الإبل وما أشبه ذلك كالصّنعة والزّراعة وغير ذلك. لسان العرب ج: ٨ ص: ٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) المبدع ٤١٦/٢، الإنصاف للمرداوي ٢٢١/٣، كشاف القناع ٢٧٢/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر ص ٣١٠- ٣١٢.

ويعطى الأعزب الفقير من الزكاة ما يتزوج به ؛ لأن النكاح من أهم الحاجات.

ويجب إعطاء السائلين من الزكاة إن ظن صدقهم لقول الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِيرَ فِي أَمْوَ اللَّهِ عَالَى: ﴿ وَٱلَّذِيرَ فِي أَمْوَ اللَّهِ مَتَّى مَعْلُومٌ ﴿ وَٱلْمَحْرُومِ ﴾ (١٠).

واستدل الإمام أحمد بقوله ﷺ: ((لو صدق السائل ما أفلح من رده))(٢) وسنده ضعيف. وإن ظهر كذب السائل لم يجب إعطاؤه، وإن علم غناه وامتهانه حرفة السؤال لم يجز إعطاؤه ؛ لأن ذلك إعانة له على المعصية.

قال ابن حزم: "اتفق العلماء على أن المسألة حرام على كل قوي على الكسب أو غنى، إلا من تحمل حمالة، أو سأل سلطاناً، أو ما لا بد منه"(٣).

### ج.الرقاب:

وهي جمع رقبة ، والمراد إعتاق الرقاب ، فيُعطى من الزكاة المكاتبون وهم الأرقاء الذين اشتروا أنفسهم من أسيادهم بمال يدفعونه منجماً (١٠) ، وعقد الكتابة من العقود المشروعة بنص القرآن قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبْتَعُونَ ٱلْكِتَبَ مِمَّا مَلَكَتَ أَيْمَن كُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً وَءَاتُوهُم مِّن مَّالِ ٱللَّهِ ٱلَّذِي ءَاتَنكُمْ ﴾(٥).

<sup>(</sup>١) سورة المعارج رقم الآية ٢٤، ٢٥.

<sup>(</sup>۲) قال ابن عبد البر: روى عمر بن راشد عن مالك بن أنس عن جعفر بن محمد عن أبيه عن جده قال دخل رسول الله ﷺ: (لو صدق السائل ما أفلح من رده). هذا حديث منكر لا أصل له في حديث مالك، ولا يصح عنه. التمهيد لابن عبد البرج: ٥ ص: ٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) مراتب الإجماع لابن حزم ١٥٥/١، وانظر: المحلى١٥٨/٩. ١٥٩، رقم المسألة١٦٤٠.

<sup>(</sup>٤) نَجَّمَ المالَ تنجيما: إذا أدَّاه أقساطا. المعجم الوسيط٢/٩٠٤.

<sup>(</sup>٥) سورة النور من الآية ٣٣.

كتاب الزكاة

ويعطى المكاتب المحتاج ما يعينه في أداء نجوم كتابته، ويجوز دفع الزكاة إلى سيد المكاتب لسداد دين الكتابة، كقضاء دين الغريم بلا إذنه.

ويرى بعض الفقهاء (١) أن هذا الصنف يشمل بالإضافة إلى المكاتبين أن يشتري عبيداً من الزكاة فيعتقهم، وأن يفدي منها الأسير المسلم بأيدي الكفار، وأن يعين منها في إعتاق الرقبة المؤمنة.

#### د.الغارمون:

وهم نوعان:

# الأول ـ الغارمون لإصلاح ذات البين:

وهم من لحقهم الدين والغرم بسبب التزامهم ـ في عقد صلح بين شخصين ، أو فئتين من الناس ـ مبلغاً من المال يؤدونه لإنهاء النزاع ، ولو أدى الغارم من ماله بنية الرجوع به في الزكاة ، جاز إعطاؤه منها تشجيعاً له على فعل الخير والإحسان ، لكن إن دفع من ماله بنية التقرب إلى الله ، لم يجز له الرجوع ؛ لتبرعه بذلك.

## الثاني ـ الغارم لإصلاح نفسه:

كمن لحقه الدين بسبب زواج، أو علاج، أو بناء مسكن ونحو ذلك، ويعطى من الزكاة لسداد دينه، ويجوز أن نعطي الدائن لإسقاطها عنه، وينظر دافع الزكاة إلى الأصلح للغارم من ذلك، ومن كان دينه في محرم كإسراف، أو لهو ولم يتب، فلا يجوز إعطاؤه من الزكاة ؛ لما في ذلك من إعانته على المنكر والإثم.

ولا يقضى دين الميت من الزكاة ؛ لأنه إن كان للميت تركة فحق الدين فيها مقدم على الإرث والوصية ، وإن لم يكن له تركة فوفاؤه من بيت المال ؛ لحديث: ((من

<sup>(</sup>١) انظر: المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف ٧/٢٣٩ ـ ٢٤١، رقم المسألة ٩٩٨، ٩٩٩.

ترك مالا فلأهله، ومن ترك دينا، أو ضياعا(١) فإليَّ وعليَّ))، رواه أحمد والبخاري ومسلم(٢).

فإذا لم يتيسر قضاء دين الميت من بيت المال جاز أن يقضى من الزكاة في رواية لأحمد (٢) اختارها شيخ الإسلام ابن تيمية (٤) وبها أفتت اللجنة الدائمة للإفتاء (٥).

فإن لم يقم بيت المال بذلك، جاز قضاؤه من الزكاة، وهو قول عند المالكية (١) ورواية عن أحمد (٧)، واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية (٨).

وإن دفع إلى الغارم ما يقضى به دينه، لم يجز صرفه في غيره، وإن كان فقيراً، وكذا المكاتب، والمجاهد لا يصرف ما يأخذه إلا في جهته.

وإن دفع إلى الغارم لفقره، جاز أن يقضى به دينه، وأن يصرفه في حاجاته.

ويأخذ الغارم لذات البين من الزكاة قبل حلول دينه، وكذلك الغارم لإصلاح

<sup>(</sup>١) قال ابن الأثير: الضَّياعُ: العِيالُ. النهاية في غريب الحديث١٠٧/٣.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٣١٠/٣، صحيح البخاري، برقم ٢٢٦٩، صحيح مسلم، برقم ٨٦٧.

<sup>(</sup>٣) الإنصاف ٢٣٤/٣.

<sup>(</sup>٤) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٨٠/٢٥ .

<sup>(</sup>٥) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء ٢٤/١٠.

<sup>(</sup>٦) قال أحمد الدردير: يعطى من الزكاة مدين ما يوفى به دينه إن كان حرا مسلما غير هاشمي، ولو مات المدين فيوفى دينه منها... قال الدسوقي: بل قال بعضهم دين الميت أحق من دين الحي في أخذه من الزكاة ؛ لأنه لا يرجى قضاؤه بخلاف دين الحي... الشرح الكبير للدردير على مختصر خليل مع حاشية الدسوقي ١/٩٦٦. قال محمد بن يوسف الشهير بالمواق: قال ابن عرفة: في صرف الزكاة في دين الميت قولان لابن حبيب ومحمد بن عبد الحكم. التاج والإكليل على مختصر خليل المطبوع بهامش مواهب الجليل ٢/٠٥٣.

<sup>(</sup>٧) الإنصاف للمرداوي ج: ٣ ص: ٢٣٤.

<sup>(</sup>٨) قال ابن مفلح: واختاره شيخنا: (ابن تيمية) وذكره إحدى الروايتين عن أحمد. الفروع ج: ٢ ص: ٤٦٩.

وإن دفع زكاته إلى مدينه فأعادها إليه في سداد دينه، جاز ذلك ما لم يشترط عليه المزكي، ويكون ذلك حيلة لاستيفاء دينه وحفظ ماله؛ لأن الزكاة لله، فلا يجوز صرفها لنفعه.

#### ه - ابن السبيل:

وهو المسافر الذي انقطعت نفقته في السفر المباح، ولا يعطى في سفر المعصية حتى يظهر التوبة.

ومن أنشأ السفر من بلده فيأخذ ما يوصله إلى البلد المقصود إذا احتاج إلى ذلك في سفره (١٠).

ويأخذ ابن السبيل المنقطع ولو كان غنياً ببلده، ويعطى ابن السبيل ما يوصله إلى غاية سفره ثم يرجعه إلى بلده، إلا إن تمكن من قضاء حاجته من ماله قبل ذلك، وما فضل مما أخذه يصرفه في مصارف الزكاة بعد وصوله ؛ لأن الأخذ قارنه يسار سابق يقتضي التحريم لولا الحاجة المعترضة، فإذا زالت الحاجة المعترضة عاد حكم الأصل.

# ثانياً: من يأخذ الزكاة لنصرة الإسلام ونشره.

وهم ثلاثة أصناف:

# أ- من يأخذ لعمله في سبيل الله:

وسيبل الله في القرآن يطلق على الجهاد، والجهاد من وسائل الدعوة إلى الله، فإنَّ أول ما يقوم به الجاهدون دعوة الناس إلى دين الله، فإن أجابوا لذلك علموهم الدين، فإن لم يستجيبوا للدعوة طلبوا منهم الخضوع للدولة الإسلامية ودفع الجزية، فإن أبوا قاتلوهم.

<sup>(</sup>١) الإنصاف للمرداوي ٢٣٨/٣، المجموع ٢١٤/٦.ط: دار الفكر.

٣٥٤ فقه السنة الميسر

فهذا المصرف يشمل جميع ما يدعم الجهاد من تدريب المجاهدين، وشراء الأسلحة لهم، ومكافآت الأدلاء والخبراء، ووسائل الدعوة التي تسبق الجهاد والتي هي من أعماله والتي تتبع الجهاد لتمكين الفتح ونشر الدين وتقوية الإيمان في قلوب المسلمين حديثاً، وكل ما يحتاجه المجاهدون لتقوية الجهاد واستثماره في نشر الإسلام ومحاربة الكفر والإلحاد.

وقد صدر قرار المجمع الفقهي برابطة العالم الإسلامي باعتبار الدعوة إلى الله وما يعين عليها ويدعم أعمالها من سبيل الله(١).

وقال مفتي المملكة سابقاً الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ رحمه الله: "وهناك أمر هام يصح أن تصرف فيه الزكاة وهو إعداد قوة مالية للدعوة إلى الله، ولكشف الشبه عن الدين، وهذا يدخل في الجهاد، وهذا من أعظم طرق سبيل الله"(٢).

أمًّا المرافق العامة مثل بناء المساجد، والقناطر (")، ومغاسل الموتى فلا تصرف فيها الزكاة عند جماهير فقهاء المسلمين (1).

ويعطى من هذا المصرف فقراء المسلمين للحج والعمرة الواجبين، فقد ثبت عن النبي الله الله الله الله الله الله والحاكم وصححه على شرط مسلم ووافقه الذهبي (٥).

<sup>(</sup>١) نقل هذا القرار الشيخ عبد الله البسام في كتابه توضيح الأحكام من بلوغ المرام ١١٠/٣ ـ ١١١٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

 <sup>(</sup>٣) قنطر: القَنْطُرة: جسر متقوس يبنى فوق الماء يعبر عليه، وجمعها قناطر. لسان العرب٥/١١٨،
 المعجم الوسيط٢/٧٦٢.

<sup>(</sup>٤) المغني١٢٥/٤، رقم المسألة ٤٣١، الإفصاح لابن هبيرة ٢٣١/١.

<sup>(</sup>٥) مسند الإمام أحمد ٢٦٠/٤٥ ، ٢٦١ ، برقم ٢٧٢٨ ، المستدرك على الصحيحين ٢٥٦/١ ، برقم ١٧٧٤ . قال الشيخ شعيب الأرنؤوط محقق المسند: (الحج في سبيل الله) بدون ذكر العمرة. هو حديث صحيح بشواهده. أمّا لفظ: "العمرة" فمنكر ؛ لأن فيه إبراهيم بن مهاجر ولم يتابع عليه. قال الزيلعي: إبراهيم بن مهاجر متكلم فيه. نصب الراية ج: ٢ ص: ٣٩٥. والحديث أخرجه أبو داود برقم ١٩٨٩ ، ولفظه: (فإن الحج في سبيل الله). وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٩٨٩ ، برقم ١٩٨٩ ، برقم ١٩٨٩ .

كتاب الزكاة كتاب الزكاة

### ب. المؤلفة فلوبهم:

جمع مؤلف مشتق من التأليف وهو جمع القلوب، وهم قسمان مسلمون وكفار، فيعطى المسلم من الزكاة تأليفاً في الحالات التالية:

١ - أن يرجى بإعطائه من الزكاة قوة إيمانه، فقد أعطى النبي ﷺ زعماء القبائل الذين أسلموا ولم يتمكن الإيمان من قلوبهم، مثل: عيينة بن حصن، والأقرع بن حابس، وزيد الخيل، والعباس بن مرداس، والطلقاء الذين أسلموا يوم الفتح(١).

وقد روى أنس بن مالك رضي الله عنه أن رجلا سأل النبي الله عنما بين جبلين، فأتى قومه فقال يا قوم أسلموا قإن محمداً يعطي عطاء رجل لا يخاف الفاقة، وإن كان الرجل ليجئ إليه ما يريد إلا الدنيا فما يمسي حتى يكون دينه أحب إليه من الدنيا وما فيها. رواه الإمام أحمد (٢).

<sup>(</sup>۱) روى البخاري ومسلم بسنديهما عن أبي سعيد الخدري قال: بعث علي بن أبي طالب إلى رسول الله هي من اليمن بذهبة في أديم مقروظ (جلد مدبوغ بالقرظ) لم تُحَصَّل (تصفى) من ترابها قال: فقسمها بين أربعة نفر: بين عيينة بن حصن، والأقرع بن حابس، وزيد الخيل، وعلقمة بن علائة العامري ... صحيح البخاري، برقم ١٩٦٥، صحيح مسلم، برقم ١٠١٤. وروى مسلم بسنده عن رافع بن خديج قال: أعطى رسول الله هي أبا سفيان ابن حرب، وصفوان بن أمية، وعيينة بن حصن، والأقرع بن حابس، كل إنسان منهم مائة من الإبل وأعطى عباس بن مرداس دون ذلك فقال عباس بن مرداس: أتجعل نهبي ونهب العبيد بين عيينة والأقرع فما كان حصن ولا حابس يفوقان مرداس في المجمع وما كنت دون امرئ منهما ومن تخفض اليوم لا يرفع قال: فأتم له رسول الله هي مائة. صحيح مسلم ٢٧٣٧، كتاب الزكاة، باب إعطاء المؤلفة قلوبهم على الإسلام وتصبر من قوي إيمانه، برقم ١٠٦٠.

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ج: ٣ ص: ٢٥٩. وهـ و في صحيح ابن حبان ج: ١٤ ص: ٢٨٧، برقم ٦٣٧٣، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده قوي، و هو في مسند أبي يعلى ج: ٦ ص: ٣٩٨، برقم ٣٧٥٠. وقال الهيثمي: رجاله رجال الصحيح. مجمع الزوائد ج: ٣ ص: ١٠٤.

٣٥٦ فقه السنة الميسر

٢- أن يرجى بإعطائه إسلام نظيره، فقد أعطى أبو بكر رضي الله عنه عدي بن حاتم الطائي، والزبرقان بن بدر رجاء إسلام نظرائهما(۱).

- ٣- أن يرجى بإعطائه نصحه في الجهاد وذبه عن بلاد المسلمين.
- ٤- أن يرجى بإعطائه جباية الزكاة من مانعيها أو كف شره عن المسلمين.

ويعطى الكافر من الزكاة في الحالات التالية:

١- أن يرجى بإعطائه من الزكاة إسلامه، وقد أعطى النبي ﷺ صفوان بن أمية مائة من الإبل قبل أن يسلم<sup>(۱)</sup>، وقال ابن عباس كانوا يأتون النبي ﷺ، وكان يرضخ<sup>(۱)</sup> لهم من الصدقات، فإذا أعطاهم قالوا: هذا دين صالح وإلا عابوه<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) أثرٌ: إنَّ أبا بكر رضي الله عنه أعطى عدى بن حاتم والزبرقان بن بدر مع حسن نياتهما وإسلامهما رجاء إسلام نظرائهما. قال المحدث الألباني: لم أقف له على إسناد. إرواء الغليل ٣٦٩/٣، برقم ٨٦٦. وذكر بعضه الإمام البيهقي عن الشافعي حيث قال: أجاز لي أبو عبد الله الحافظ روايته عنه عن أبى العباس قال: حدثنا الربيع قال: قال الشافعي رحمه الله: وللمؤلفة قلوبهم في قسم الصدقات سهم، والذي أحفظ فيه من متقدم الخبر أن عدى بن حاتم جاء إلى أبي بكر الصديق رضى الله عنه أحسبه قال بثلاثمائة من الإبل من صدقات قومه، فأعطاه أبو بكر رضى الله عنه منها ثلاثين بعيرا وأمره أن يلحق بخالد بن الوليد بمن أطاعه من قومه، فجاء بزهاء ألف رجل وأبلى بلاء حسنا وليس في الخبر من أين أعطاه أن الذي يكاد أن يعرف القلب بالاستدلال بالأخبار - والله أعلم - أنه أعطاه إياها من سهم المؤلفة قلوبهم، فإما زاده ليرغبه فيما صنع وإما أعطاه ليتألف به غيره من قومه عمن لا يثق به بمثل ما يثق به من عدى بن حاتم، فأرى أن يعطى من سهم المؤلفة قلوبهم، في مثل هذا المعنى إن نزلت نازلة بالمسلمين ولن تنزل إن شاء الله، سنن البيهقى الكبرى١٩/٧، كتاب الصدقات، باب من يعطى من المؤلفة قلوبهم من سهم الصدقات. قال ابن الملقن: أثر أبي بكر أنه أعطى عدي بن حاتم رواه البيهقي بإسناد صحيح. خلاصة البدر المنيرج: ٢ ص: ١٦٤، برقم ١٨٥٣. وقال ابن حجر بعد سياقه لكلام البيهقي السابق: ذكر أبو الربيع بن سالم في السيرة له أن عديا لما أسلم وأراد الرجوع إلى بلاده، اعتذر إليه رسول الله ﷺ من الزاد وقال ولكن ترجع فيكون خيرا فلذلك أعطاه الصديق ثلاثين من إبل الصدقة. التلخيص الحبير١١٣/٣.

<sup>(</sup>٢) تقدم ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير: الرَّضْخُ: العَطِّية القليلة. النهاية في غريب الحديث٢٢٨/٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبرى ج: ٦، الجزء ١٠ ص: ١٦١.

۲- أن يرجى بإعطائه من الزكاة كف شره عن المسلمين، حيث يخشى على
 أنفسهم أو أموالهم أو أعراضهم، أو أفكارهم منه.

ولا يعطى الكافر من الزكاة تأليفاً وهو لا يرجى إسلامه ولا كف شره بقرائن تظهر للمسلم قبل إعطائه من الزكاة.

وهذا الصنف من أهل الزكاة محكم لم ينسخ، فقد فعله النبي الله وفعله أبو بكر رضي الله عنه بعده (۱) ، وإنما منعه عمر رضي الله عنه في عصره ؛ لعدم الحاجة إلى التأليف، حيث أعز الله الإسلام في زمانه حتى استغنى المسلمون عن تأليف ضعفاء الإيمان من أمراء القبائل أو من الكفار (۱).

ودعوى النسخ لا تصح ؛ لأنه إنما يكون في حياة النبي صلى الله عليه وسلم ؛ لأن النسخ إنما يكون بنص من كتاب أو سنة ، ولا يكون ذلك بعد موت النبي على وانقطاع الوحي.

وما ورد عن عمر قول صحابي لا ينسخ الأحكام الثابتة بالكتاب والسنة ، واستغناء الإسلام بعزه عن إعطاء المؤلفة قلوبهم لا يوجب رفع حكمهم ، بل يمنع إعطاءهم حال الغنى عنهم ، ومتى احتاج المسلمون إليهم أعطوهم ، فحكم إعطائهم يدور مع علة الإعطاء وجوداً وعدماً إذا وجدت العلة وجد الحكم ، وإذا انتفت انتفى (٣). والله أعلم.

#### ج. العاملون على الزكاة:

وهم الموظفون الذين يجعل إليهم الإمام جباية الزكاة وحفظها وقسمتها.

<sup>(</sup>١) تقدم ص٣٥٥، وص٣٥٦.

<sup>(</sup>٢) أنظر التلخيص الحبير ١١٣/٣.

<sup>(</sup>٣) المغنى ١٢٤/٤ ـ ١٢٥. تحقيق: التركى.

وقد بعث النبي الله عنه النبي الله عنه النبي الله عنه الزكاة فبعث عمر رضي الله عنه رواه البخاري ومسلم (۱)، وبعث عمران بن حصين روى ذلك أبو داود (۲)، وبعث ابن اللتبية روى ذلك البخاري ومسلم (۱)، وبعث أبا مسعود البدري رواه أبو داود (۱)، وجعل إلى معاذ حين بعثه على اليمن جمع الزكاة وتفريقها (۱).

والعمل على الزكاة من الوظائف المشروعة، روى رافع بن خديج رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: ((العامل على الصدقة بالحق كالغازي في سبيل الله حتى يرجع إلى بيته)) أخرجه أحمد، والترمذي، وأبو داود (١) بسند حسن.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، ١٣٩٩، صحيح مسلم، برقم ٩٨٣.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود ١١٥/٢، كتاب الزكاة، باب في الزكاة هل تحمل من بلد إلى بلد، برقم ١٦٢٥. وهو في المستدرك على الصحيحين٥٣٥/٣، برقم ٥٩٨٩، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي. وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٤٥٠/١، برقم ١٦٢٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٦٢٦٠، صحيح مسلم، برقم ١٨٣٢.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داودج: ٣ ص: ١٣٥، كتاب الخراج، باب في غلول الصدقة، برقم ٢٩٤٧. وهو في المعجم الكبير للطبراني ج: ١٧ ص: ٢٤٧، برقم ٦٨٨. قال الهيثمي: رواه الطبراني في الكبير ورجاله رجال الصحيح. مجمع الزوائد ٨٦/٣٨. وقال الألباني أخرجه أبوداود بسند صحيح. إرواء الغليل ٣٦٥/٣٨.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ٥٢٩/٢، كتاب الزكاة، باب لا تؤخذ كرائم أموال الناس في الصدقة، برقم ١٣٨٩، وأخرجه مسلم، برقم ١٩.

<sup>(</sup>٦) مسند أحمد ١٤٣/٤، سنن أبي داود، برقم ٢٩٣٦، سنن الترمذي، برقم ٦٤٥، قال أبو عيسى: حديث رافع بن خديج حديث حسن صحيح. وهو في سنن ابن ماجه، برقم ١٨٠٩، وفي صحيح ابن خزيمة ١٨٠٤، برقم ٢٣٣٤، وفي المستدرك على الصحيحين ١٥١٤، برقم ١٤٧٤، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وقال الألباني: حسن صحيح. صحيح سنن ابن ماجه ٢٠٣١، برقم ١٨٠٩.

ثم قال: ((انطلق أبا مسعود لا ألفينك تجيء يوم القيامة على ظهرك بعير من إبل الصدقة له رغاء قد غللته)) قال: فقلت: إذاً لا أنطلق، قال: ((إذاً لا أكرهك)) رواه أبو داود(١٠).

وعن عدي بن عميرة الكندي رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: ((من استعملناه منكم على عمل، فكتمنا مخيطاً (((من استعملناه منكم على عمل، فكتمنا مخيطاً (((من القيامة))) قال: فقام إليه رجل أسود من الأنصار كأني أنظر إليه فقال: يا رسول الله الله الله الله قبل عني عملك، قال رسول الله ﷺ: ((وما لك؟)) قال: سمعتك تقول كذا وكذا، قال: ((وأنا أقوله الآن من استعملناه منكم على عمل فليجئ بقليله وكثيره، فما أُوتِيَ منه أُخَذَ، وما نُهِيَ عنه انتهى)) رواه أحمد، ومسلم وأبو داود (()).

ولقد حذر رسول الله على عامل الصدقة من قبول الهدية التي تهدى إليه من أجل عمله، فعن أبي حميد الساعدي رضي الله عنه قال: استعمل النبي الرجلاً من الأزديقال له ابن اللتبية على الصدقة، فلما قدم قال: هذا لكم وهذا أهدي إليّ، قال: فقام رسول الله في فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: ((أما بعد: فإني أستعمل الرجل منكم على العمل مما ولاني الله، فيأتي فيقول: هذا لكم وهذا هدية أهديت إليّ، أفلا جلس في بيت أبيه وأمه حتى تأتيه هديته إن كان صادقاً؟، والله لا يأخذ

<sup>(</sup>١) تقدم ص٣٥٨، حاشية رقم٤.

<sup>(</sup>٢) المخيط: آلة الخياطة كالإبرة ونحوها. المعجم الوسيط ٢٦٥/١.

<sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير: غلل: الغُلُول هو الخيانة في المغْنَم، والسَّرِقَة من الغَنيمة قبل القِسْمة، يقال: غَلَّ في المغَنْم يَعُلُ عُلُولاً ؛ لأن الأيدي فيها مَعلولة: أي مَمْنوعة مَجْعُول فيها غُلٌ: وهو الحَديدة التي تَجْمَعُ يَد الأسير إلى عُنْقه. النهاية في غريب الحديث ج: ٣ ص: ٣٨٠.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٤ ص: ١٩٢، صحيح مسلم، برقم ١٨٣٣، سنن أبي داود، برقم ٣٥٨١.

أحد منكم شيئاً بغير حقه إلا لقي الله يحمله يوم القيامة ، فلا أعرفن أحداً منكم لقي الله يحمل بعيراً له رغاء أو بقرة لها خوار أو شاة تيعر)) ، ثم رفع الله يديه حتى رؤي بياض إبطيه يقول: ((اللهم هل بلغت)) متفق عليه (١٠).

وقد جعل رسول الله الله العامل المعتدي في جباية الزكاة مثل إثم مانعها ؛ لأنه يتسبب بظلمه في منعها وكتمانها ، فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال : قال رسول الله الله الله المعتدي في الصدقة كمانعها (۱) رواه أبو داود ، والترمذي ، وابن ماجه (۱).

ولا يجوز أن يتولى جباية الزكاة وحفظها وقسمتها خائن ولا كافر؛ لأنها ولاية إسلامية من شرطها العدل والأمانة والإسلام.

ويعطي ولي الأمر العامل أجرته من الزكاة، وإن جعل له راتباً من غيرها لم يحل له أن يأخذ منها شيئا إلا أن يأذن له به ولى أمر المسلمين.

الرجال١٧٩/٣ ـ ١٨٠ ، التقريب ص ٣٦٩. وحسَّنه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٤٤٠/١ ،

برقم ۱۵۸۵.

<sup>(</sup>١) تقدم ص ٣٥٨، حاشية رقم٤.

<sup>(</sup>٢) معنى الحديث أن على المعتدي في الصدقة من الإثم ما على المانع ؛ لأن العامل إذا اعتدى في الصدقة بأن أخذ خيار المال، أو الزيادة على المقدار الواجب ربما يمنعها المالك في السنة الأخرى فيكون في الإثم كالمانع. والاعتداء: مجاوزة الحد. جامع الأصول لابن الأثير: ٢٥٠/٤، تحفة الأحوذي ج: ٣ ص: ٢٤٨.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، برقم ١٥٨٥، سنن ابن ماجه، برقم ١٨٠٨، سنن الترمذي، برقم ٢٤٦. الحديث: فيه سعد بن سنان، ويقال: سنان بن سعد ضعفه النسائي والدار قطني واختلف قول أحمد فيه، ونقل ابن القطان أن أحمد يوثقه وحسنه الترمذي والألباني. ميزان الاعتدال في نقد

# من تدفع له الزكاة

يجوز للمسلم أن يدفع زكاته إلى أقاربه الذين لا تلزمه نفقتهم إذا كانوا من أهلها، وهم أولى بها من غيرهم مع استواء الحاجة ؛ لحديث سلمان بن عامر رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ((إن الصدقة على المسكين صدقة، وعلى ذي الرحم اثنتان صدقة وصلة)) رواه أحمد، والنسائى، والترمذي(۱).

لكن لا يدفع الزكاة إلى أصله: كأبيه، وأمه، وأجداده، وجداته، ولا إلى فرعه: وهم أولاده، وأولادهم.

واختار شيخ الإسلام ابن تيمية جواز دفع الزكاة إلى الوالدين، والأولاد إذا كانوا فقراء وهو عاجز عن الإنفاق عليهم؛ لأن المقتضي لأخذهم لها موجود: وهو الفقر، والمانع مفقود، حيث لا يوجد نص يمنع ذلك، فوجب العمل بالمقتضي السالم من المعارض المقاوم (٢).

ويجوز للابن أن يدفع من زكاته في سداد دين والده والعكس ؛ حيث لا يلزم كل واحد منهما سداد دين الآخر.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٤ ص: ۱۷، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ۲۰۸۲، سنن الترمذي، برقم ۲۰۸۸ قال أبو عيسى: حديث سلمان بن عامر حديث حسن. وهو في صحيح ابن خزيمة ۲۷/۵، برقم ۲۳۸۵، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: حديث صحيح، وفي المستدرك على الصحيحين ١٦٤/١، برقم ١٤٧٦، وقال: إسناده صحيح، ووافقه الذهبي. وصححة الألباني في سنن النسائي ص ۲۷۸. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٢) الفتاوى الكبرى ج: ٤ ص: ٤٥٧.

ولا يجوز للزوج أن يدفع زكاته لزوجته؛ لأنها مستغنية بنفقته عليها، ويجوز للمرأة أن تدفع زكاتها لزوجها إن كان يصرفها في غير نفقتها (۱۱)؛ لحديث زينب امرأة ابن مسعود حين سألت رسول الله بي : أتجزئ الصدقة على زوجها وعلى أيتام في حجرها؟، فقال الرسول إ: ((لها أجران أجر القرابة وأجر الصدقة)) متفق عليه (۲).

ويعطي جاره من الصدقة وهو أولى من غيره لحق الجوار، وإن كان البعيد أحوج للصدقة من هؤلاء أعطاه معهم، ويقدم العالم والعابد وذا الأسرة الكبيرة.

وقد ورد في أفضل وجوه الصدقة حديث أم كلثوم بنت عقبة أن النبي الله قال: (أفضل الصدقة الصدقة على ذي الرحم الكاشح (٢))، رواه أحمد والحاكم وصححه، ورواه الطبراني في الكبير (١) وإسناده حسن.

<sup>(</sup>۱) قال ابن قدامة: هل للمرأة دفع زكاتها إلى زوجها على روايتين إحداهما: يجوز؛ لأن النبي على قال لزينب امرأة ابن مسعود: (زوجك وولدك أحق من تصدقت به عليهم) رواه البخاري؛ ولأنه لا لزينب امرأة ابن مسعود غليه زكاتها كالأجنبي. والثانية: لا يجوز؛ لأنها تنتفع بدفعها إليه؛ لوجوب نفقتها عليه، وتبسطها في ماله عادة فلم يجز دفعها إليه كالولد. الكافي في فقه ابن حنبل ١/٣٩٨. فقال ابن مفلح بعد ذكره للخلاف: وقيل في الزوجين: يجوز لغرم لنفسه ...؛ لأنه لا يدفع عنه نفقة واجبة ...الفروع ٤٧٩/٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٣٩٧، صحيح مسلم، برقم ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير: الكاشح: العَدُوُّ الذي يُضْمِر عَداوَته، ويَطْوِي عليها كَشْحَه أي: باطِنَه، والكَشْح: الخَصْر. النهاية في غريب الحديث ١٧٥/٤.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٣ ص: ٢٠٢، المستدرك على الصحيحين ١٥٦٤، برقم ١٤٧٥، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، المعجم الكبير ج: ٣ ص: ٢٠٢، برقم ٢١٢٦. وهو في صحيح ابن خزيمة ج: ٤ ص: ٧٨، برقم ٢٣٨٦، قال الحافظ المنذري: رواه أحمد والطبراني وإسناد أحمد حسن. الترغيب والترهيب ١٧/٢، برقم ١٣٢٣. قال الهيثمي: رواه أحمد والطبراني في الكبير وإسناده حسن. مجمع الزوائد ج: ٣ ص: ١١٦.

وورد في فضل الصدقة حديث أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (صنائع المعروف تقي مصارع السوء، وصدقة السر تطفئ غضب الرب وصلة الرحم تزيد في العمر)) رواه الطبراني في الكبير(١) وإسناده حسن(١).

وإذا تبرع مسلم بالنفقة على يتيم، أو أرملة، أو معاق ونحوهم، جاز صرف زكاته إليهم إذا كانوا فقراء، وقد سألت امرأة عبد الله بن مسعود رضي الله عنهما رسول الله عن بني أخ لها أيتام في حجرها أفتعطيهم زكاتها؟ قال: ((نعم))(٢).

وقد قال الإمام أحمد: "كانت العلماء تقول في الزكاة لا يدفع بها مذمة (١)، ولا يحابى (٥) بها قريباً "(١).

وقال أيضاً: "لا يجوز أن يقي بها ماله، وهو أن يكون قد عوَّد قوماً براً من ماله، فيعطيهم من الزكاة ليدفع ما عودهم، هذا واجب وذاك تطوع، وهذا إذا كان المعطّى غير مستحق للزكاة "(٧).

<sup>(</sup>١) المعجم الكبيرج: ٨ ص: ٢٦١، برقم٨٠١٤.

قال الحافظ المنذري: رواه الطبراني في الكبير بإسناد حسن. الترغيب والترهيب١٣١٧،١٥١٠.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ج: ٣ ص: ١١٥.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه ١٠٥٧، كتاب الزكاة، باب الصدقة على ذي القرابة، برقم ١٨٣٥، مصنف ابن أبي شيبة ٢٢/٢، برقم ١٦٥٣، مسند الطيالسي ج: ١ ص: ٢٣٠، برقم ١٦٥٣، مسند إسحاق بن راهويه ١١٥١، ١٦٦، برقم ١٣٤، وقال: صحيح رجاله ثقات كلهم. وصححه الألباني في سنن ابن ماجه ص ١٩٩، برقم ١٨٣٥.

<sup>(</sup>٤) أي: يدَّفع عن نفسه العيب واللوم. لسان العرب١٢٠/١٢، المعجم الوسيط ٢١٥/١.

<sup>(</sup>٥) المحاباة: المسامحة والمساهلة مأخوذ من الحباء أي العطاء. عون المعبود٢٩٢/٩، حاشية ابن عابدين ٦٦٨/٦.

<sup>(</sup>٦) الفروع ج: ٢ ص: ٤٧٨.

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق.

وإنما منعوا من ذلك؛ لأن الله قد جعل لهم نصيباً من الخمس، فإذا منعوا الخمس، أو تعطل الجهاد واحتاجوا أخذوا من الزكاة.

وقد قال بهذا القول جماعة من الحنابلة (٢)، واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية (١).

وقد روي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((رغبت لكم عن غسالة الأيدي؛ لأن لكم في خمس الخمس ما يغنيكم، أو يكفيكم))(٥٠).

ولا يجوز دفعها إلى موالي بني هاشم ؛ لحديث أبي رافع مولى رسول الله على قال: بعث رسول الله على الصدقة من بني مخزوم ، قال أبو رافع: فقال لي الصحبني فإنك تصيب منها معي ، قلتُ: حتى أسأل رسول الله على ، فانطلق إلى النبي على فسأله ، فقال: ((مولى القوم من أنفسهم ، وإنا لا تحل لنا الصدقة)) ، رواه أبو داود والترمذي (1).

<sup>(</sup>١) قال المرداوي: ويدخل فيهم آل العباس، وآل علي، وآل جعفر، وآل عقيل، وآل الحارث بن عبد المطلب، وآل أبي لهب. الإنصاف ٢٥٦/٣.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٤ ص: ١٦٦، صحيح مسلم، برقم ١٠٧٢، سنن أبي داود، برقم ٢٩٨٥، السنن الكبرى للنسائي ج: ٢ ص: ٥٨، برقم ٢٣٩١.

<sup>(</sup>٣) الإنصاف ٢٥٥/٣.

<sup>(</sup>٤) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ص٩٣.

<sup>(</sup>٥) المعجم الكبير للطبراني ج: ١١ ص: ٢١٧، برقم ١٥٤٣. قال الإمام ابن كثير في تفسيره ج: ٢ ص: ٣١٤، والزيلعي في نصب الراية ج: ٣ ص: ٤٢٤. حديث حسن.

<sup>(</sup>٦) سنن أبي داود، برقم ١٦٥٠، سنن الترمذي، برقم ١٦٥، وقال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح. وهو في مسند أحمد ج: ٦ ص: ٣٩٠، وفي صحيح البخاري ٢٤٨٤/٦، كتاب الفرائض، باب مولى القوم من أنفسهم، برقم ١٣٨٠، وفي سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٦١٢، وفي المستدرك على الصحيحين ١٥٦١/١، برقم ١٤٦٨، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في سنن الترمذي ص ١٢٨، برقم ١٥٧. ط: بيت الأفكار الدولية.

وصدقة التطوع مستحبة في كل وقت، وتتأكد في زمن مجاعة، وعند الحاجة، وهي من العبادات التي يتعدى نفعها إلى الغير؛ ولهذا ذكر غير واحد من العلماء أنها أفضل من الحج وأفضل من العتق<sup>(۱)</sup>، ويدل لذلك قول الرسول على الميمونة أم المؤمنين حين أعتقت وليدتها: ((لو أعطيتها أخوالك كان أعظم لأجرك)) متفق عليه (۱).

وينبغي للمؤمن أن لا يحتقر الصدقة بما تيسر له، فقد ثبت في الصحيحين: ((من تصدق بعدل تمرة من كسب طيب ولا يصعد إليه إلا الطيب، فإن الله يقبلها بيمينه ثم يربيها لصاحبها حتى تكون مثل الجبل)(").

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أنه قال: يا رسول الله أيُّ الصدقة أفضل؟ قال: (جهد المقل (1)، وابدأ بمن تعول)). رواه أحمد وأبو داود والنسائي والحاكم وصححه ووافقه الذهبي (٥).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((سبق درهم مائة ألف)) فقال رجل: وكيف ذاك يا رسول الله؟ قال: ((رجل له مال كثير أخذ من عُرْضه (١) مائة ألف، فتصدق بها، ورجل ليس له إلا درهمان، فأخذ أحدهما فتصدق به))،

<sup>(</sup>١) الإنصاف ٢٦٥/٣ ـ ٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٢٤٥٢، صحيح مسلم، برقم ٩٩٩.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٦٩٩٣، صحيح مسلم، برقم١٠١٤.

<sup>(</sup>٤) قال ابن الأثير: جُهْد المقِل: أي قَدْر ما يَحْتَمِله حال القَليل الْمال. النهاية في غريب الحديث ٢٠٠/١.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٣٥٨، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٥٢٦، سنن أبي داود، برقم ١٦٧٧ ، محيح ابن خزيمة ٩٩/٤، محيح ابن حبان ١٩٤٨، برقم ٣٣٤٦، وقال عققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، المستدرك على الصحيحين ١٥٧٤، برقم ١٥٠٩، وقال وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الإمام الذهبي. قال الإمام ابن كثير: قد ثبت في الصحيح عن رسول الله و أنه قال: ((أفضل الصدقة جهد المقل)). تفسير ابن كثير ٢٣٩٤، وصححه ابن حزم في المحلى ج: ٨ ص: ١٤، وصححه الألباني في سنن أبي داود ص ١٩٧، برقم وصححه ابن حزم في المحلى الدولية.

<sup>(</sup>٦) أي: جانبه. حاشية السندي٥/٥٥.

رواه النسائي والحاكم وصححه ووافقه الذهبي(١).

ويتأكد فضلها في زمان فاضل: كرمضان، وعشر ذي الحجة، وعند اشتداد الحاجة.

ولا يتصدق بما يحتاجه أهله لنفقتهم ؛ لحديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: قال رسول الله رضي الله عنهما الله عنهما عنه المحكم بما يملك فيقول: هذه صدقة ثم يقعد يتكفف الناس، خير الصدقة ما كان عن ظهر غنى)) رواه أبو داود والحاكم (٢).

ومن كان عليه دين حالُّ، فسداده أفضل من الصدقة ؛ لأنه حق لآدمي واجب السداد، فلا يجوز تأخيره مع القدرة على أدائه.

<sup>(</sup>۱) سنن النسائي (المجتبى)، برقم ۲۵۲۷، صحيح ابن خزيمة ج: ٤ ص: ٩٩، برقم ٢٤٤٣، صحيح ابن حبان ج: ٨ ص: ١٣٥، برقم ٣٣٤٧، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده حسن، المستدرك على الصحيحين ١٥٧٦/، برقم ١٥١٩، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الإمام الذهبي، وصححه الإمام ابن حزم في المحلى ج: ٨ ص: ١٤. وحسنه الألباني في سنن النسائي ص ٢٧٢، برقم ٢٥٢٧، ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود، برقم ١٦٧٣، المستدرك على الصحيحين ١٥٠١، برقم ١٥٠٧، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الإمام الذهبي. قال الحافظ ابن حجر: رجال إسناده ثقات، وإنما علته عنعنة ابن إسحاق لكني وجدته في مسند أبي يعلى قال: حدثنا القواريري حدثنا يزيد بن زريع عن محمد بن إسحاق حدثني عاصم فذكره. تغليق التعليق ج: ٣ ص: ٣٢٣. حيث صرح ابن إسحاق بالتحديث فزالت علة العنعنة. وقد أخرجه البخاري ومسلم بلفظ: ((خير الصدقة ما كان عن ظهر غنى وابدأ بمن تعول)). صحيح البخاري، برقم ١٣٦٠، صحيح مسلم، برقم ١٣٠٤.قال الإمام الشوكاني: قوله: ((ما كان عن ظهر غنى)) فيه دليل على أن صدقة مَنْ كان غير محتاج لنفسه إلى ما تصدق به بل مستغنيا عنه أفضل مِنْ صدقة المحتاج إلى ما تصدق به ويعارضه حديث أبي هريرة أيضا ((سبق درهم مائة ألف درهم))... ويمكن الجمع: بأن الأفضل لمن كان يتكفف الناس إذا تصدق بجميع ماله أن يتصدق عن ظهر غنى، والأفضل لمن يصبر على الفاقة أن يكون متصدقا بما يبلغ إليه جهده، وإن لم يكن مستغنيا عنه... نيل الأوطار ٧ ص: ١٣٣.

كتاب الزكاة كتاب الزكاة

## زكساة الفطر

الفطر اسم مصدر، وأضيفت إليه الزكاة؛ لأنه سبب وجوبها، وهي زكاة البدن تجب بالفطر من رمضان طهرة للصائم من اللغو<sup>(۱)</sup> والرفث<sup>(۲)</sup>، ومساعدة للمساكين في يوم العيد.

وقد أجمع فقهاء الأمة على وجوبها<sup>(۱)</sup>، ومستند ذلك حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: فرض رسول الله الشاخ زكاة الفطر صاعاً من تمر أو صاعاً من شعير على العبد والحر والذكر والأنثى والصغير والكبير من المسلمين، وأمر بها أن تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة. متفق عليه (١).

ويدل لبيان حكمتها ما ورد بإسناد ضعيف عند الدار قطني، والبيهقي (أعن ابن عمر قال: قال رسول الله راغنوهم عن الطواف في هذا اليوم) وما ورد عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: فرض رسول الله ركاة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث، وطعمة للمساكين، فمن أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة، ومن

<sup>(</sup>١) اللَّغْو: السَّقَطُ وما لا يُعتّد به من كلام وغيره ولا يُحصَل منه على فائدة ولا نفع. واللَّغْو: ما كان من الكلام غير معقود عليه. لسان العرب٥٠/١٠.

<sup>(</sup>٢) الرفث: هـو ما قُبُح وفحش من الكلام، والرفث: كلام النساء في الجماع ... لسان العرب ١٥٣/٢.

<sup>(</sup>٣) الإجماع لابن المنذر ٤٥/١، المغنى لابن قدامة ٢٨١/٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ١٤٣٢، صحيح مسلم، برقم ٩٨٤.

<sup>(</sup>٥) سنن الدارقطني ج: ٢ ص: ١٥٢، برقم ٦٧، السنن الكبرى للبيهقي ١٧٥/٤. وفي سنده أبو معشر نجيح السندي المديني. ضعفه ابن الملقن. تحفة المحتاج ٢٠٠٧، برقم ٩٤٧. وضعفه كذلك الحافظ ابن حجر في فتح الباري ٣٧٥/٣.

أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات. رواه أبو داود وابن ماجه والحاكم (١) وصححه، وحسنه الدار قطني (٢) والنووي (٣).

وتجب زكاة الفطر على كل مسلم صغيرا أو كبيرا، ذكرا أو أنثى، حرا، أو عبدا، كما ثبت ذلك في حديث ابن عمر السابق.

ويشترط لوجوبها أن تفضل عن نفقته ونفقة من يمونه يوم العيد فمن لم يجد إلا النفقة لم تجب عليه ؛ لقوله ين ((ابدأ بنفسك فتصدق عليها)) رواه مسلم (١٠).

وإن لم يجد إلا بعض الواجب أخرجه ؛ لقوله ﷺ: ((ما أمرتكم به فافعلوا منه ما استطعتم )) رواه مسلم (٥).

ومقدار زكاة الفطر صاع عن كل نفس ؛ لأنه الله في فرضها صاعاً كما سبق في حديث ابن عمر (١) ، والصاع النبوي يعادل في هذا العصر بالكيلو غرام كيلوين ونصف الكيلو تقريباً (١).

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، برقم ۱٦٠٩، سنن ابن ماجه، برقم ۱۸۲۷، المستدرك على الصحيحين ١٨٢٥، برقم ١٤٨٨، وقال: هذا حديث صحيح على شرط البخاري، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) سنن الدارقطني ١٣٨/٢ ، كتاب زكاة الفطر، برقم١ ، وقال: ليس فيهم مجروح.

<sup>(</sup>٣) في المجموع ١٢٦/٦. وقـال ابن قدامة: إسناده حسن. المغني ٢٨٤/٤، وحسنه الألباني في الإرواء٣/ ٣٣٢.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ٦٩٢/٢، كتاب الزكاة، باب الابتداء في النفقة بالنفس ثم أهله ثم القرابة، برقم ٩٩٧.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم ١٨٣٠/٤، كتاب الفضائل، باب توقيره ﷺ، وترك إكثار سؤاله عما لا ضرورة إليه، أو لا يتعلق به تكليف، وما لا يقع، ونحو ذلك، رقم الحديث١٣٣٧.

<sup>(</sup>٦) تقدم في أول الصفحة السابقة.

<sup>(</sup>۷) يرى الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله أن الصاع النبوي يقارب ثلاثة كيلو جرام. مجموع فتاوى ومقالات متنوعة ٢٠١/١٤. وكذلك الفتوى الصادرة من اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء برقم ١٢٥٧٢، أن الصاع النبوي مقداره ثلاثة كيلو تقريبا. فتاوى اللجنة الدائمة ج٩: ص٧٣١. وقال الشيخ محمد بن صالح العثيمين: الصاع النبوي يساوي كيلوين وأربعين جراما من البر. الشرح الممتح ٢٠/٢.

وتخرج من الأصناف المذكورة في حديث أبي سعيد الخدري قال: كنا نخرج زكاة الفطر صاعا من طعام، أو صاعا من أقط (۱)، أو صاعا من زبيب. متفق عليه (۲).

وهذه الأصناف كانت غالب قوت المسلمين في المدينة وما حولها من البادية في زمن النبي ريخ، ويجزئ إخراجها من قوت بلده.

قال ابن القيم رحمه الله تعالى بعد أن ذكر الأنواع الخمسة: "وهذه كانت غالب أقواتهم في المدينة، أمَّا إذا كان أهل بلد أو محلة قوتهم غير ذلك فإنما عليهم صاع من قوتهم فإن كان قوتهم غير الحبوب كاللبن واللحم والسمك أخرجوا فطرتهم من قوتهم كائناً ما كان، هذا قول جمهور العلماء، وهو الصواب الذي لا يقال بغيره، إذ المقصود سد خلة المساكين يوم العيد، ومواساتهم من جنس ما يقتات أهل بلدهم"(٣).

وأفضل الأنواع أغلاها، وأحبها إلى الفقراء، فإن دفع ذلك من تعظيم شعائر الله، وقد قال تعالى: ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمْ شَعَتْهِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَك ٱلْقُلُوبِ ﴾ (١٠).

وفي هذا العصر إخراج الأرز الطيب الذي يتشوف إليه الفقراء من أفضل ما يُخْرَجُ في زكاة الفطر، ولا يجوز إخراج القيمة مع تيسر القوت، وحاجة الفقراء إليه ؛ لأن الأدلة الشرعية إنما دلت على إخراجها من الطعام، ولا يجوز العدول عن ذلك.

ويلزمه إخراجها عن نفسه، وعمن يمونه من المسلمين، ويستحب إخراجها عن الجنين ؛ حيث ورد ذلك عن عثمان بن عفان رضي الله عنه (٥).

<sup>(</sup>١) الأقط: هو لَبَنّ جامدٌ مُسْتَحْجِر. النهاية في غريب الحديث ١٢٢٨/.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٤٣٥، صحيح مسلم، برقم ٩٨٥.

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين ١٢/٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الحج رقم الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٥) مصنف ابن أبي شيبة ٤٣٢/٢، برقم ١٠٧٣٧. قال الألباني: ضعيف. إرواء الغليل ٣٣١/٣.

ومن كان عنده في بيته أجراء مثل الخادمة والسائق فزكاتهم تجب عليهم، وإن أخرجها عنهم صاحب البيت فحسن، لكن يخبرهم بذلك ؛ لأنها عبادة تلزم فيها النبة.

وتجب زكاة الفطر بغروب شمس ليلة عيد الفطر(١) لقول ابن عباس رضي الله عنهما: فرض النبي على صدقة الفطر(١) طهرة للصائم من اللغو والرفث، وطعمة للمساكين. رواه أبو داود(٢).

ويبدأ وقت إخراجها في آخر رمضان قبل العيد بيوم، أو يومين، ويجوز دفعها للجمعيات الخيرية من أول الشهر؛ لأن هذه الجمعيات تجمعها ولا توزعها إلا في الوقت المشروع، وإيصالها إلى الجمعية بمنزلة إيصالها إلى وكيل المزكّى.

وينتهي وقت زكاة الفطر بصلاة العيد؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله رسول الله المحالة العبد العلاة فهي زكاة مقبولة، ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات)) رواه أبو داود وابن ماجه والحاكم وصححه (١٠).

ومن أخرها عن وقتها متعمداً فقد أثم، وعليه أن يتوب إلى الله تعالى ويستغفره وأن يخرجها للفقراء.

<sup>(</sup>۱) قال المرداوي: هذا الصحيح من المذهب نقله الجماعة عن الإمام أحمد رحمه الله وعليه أكثر الأصحاب، وعنه يمتد وقت الوجوب إلى طلوع الفجر الثاني من يوم الفطر ... وعنه تجب بطلوع الفجر من يوم الفطر قال في الإرشاد: ويجب إخراج زكاة الفطر بعد طلوع الفجر الثاني من يوم الفطر قبل صلاة العيد، وعنه يمتد الوجوب إلى أن يصلى العيد ... الإنصاف ج: ٣ ص: ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) حيث أضاف الصدقة إلى الفطر فكانت واجبة به ؛ لأن الإضافة تقتضي الاختصاص، وأول فطر يقع من جميع رمضان بمغيب الشمس من ليلة الفطر. كشاف القناع ج: ٢ ص: ٢٥١.

<sup>(</sup>٣) تقدم في ص ٣٦٨.

<sup>(</sup>٤) تقدم في ص ٣٦٨.

ولا يجوز للقائمين على الجمعيات الخيرية أن يدخروا شيئاً من زكاة الفطرة ليوزعوه على الفقراء بعد ذلك في أوقات الحاجة ؛ لأن زكاة الفطر لها وقت محدود لا يجوز أن تسبقه ولا أن تتأخر عنه.

ومن دفع إلى الجمعية مالاً لتشتري به زكاة فطر، وجب على القائمين عليها الشراء وتوزيعه في الوقت المحدد؛ لأنه بذلك قد وكل الجمعية، والوكيل أمين يجب عليه النصح لمن ائتمنه.

وإذا أخذ الفقير زكاة الفطر ملكها وجاز له بيعها وإخراج زكاته منها، ويجوز له توكيل من يقبضها له ويبيعها ونحو ذلك.

وزكاة الفطر تتبع البدن فيخرجها حيث يقيم، لكن إن كان أهله في بلد وهو في بلد جاز له أن يخرج زكاته وأهله في أحد البلدين.

ولا تجب زكاة الفطر لزوجة ناشز؛ لأنه لا تجب عليه نفقتها، ولا زوجة صغيرة لم تسلم إليه، ولا من تلزمه مؤنته من الكفار؛ لأنها طهرة للمخرَج عنه ولا ينتفع بذلك الكافر مع بقائه على الكفر.

ولا يجوز للمسلمين أن يتنازعوا في مسألة اختلف فيها سلفهم الصالح، مثل إخراج القيمة في زكاة الفطر، فقد قال به عمر بن عبد العزيز (۱) وأبو حنيفة (۱) والبخاري (۳)، وهي من مسائل الفروع التي جرى الخلاف فيها بين سلف الأمة، وما شنع أحد منهم على صاحبه، ولم يتفرقوا من أجل ذلك في مساجدهم ولا في اجتماعاتهم، بل كل منهم يعرف أن صاحبه مجتهد إما مصيب مأجور، أو مخطئ معذور. والله ولى التوفيق.

<sup>(</sup>١) مصنف ابن أبي شيبة ج: ٢ ص: ٣٩٨، برقم ١٠٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) المداية مع فتح القدير ٤٠/٢، الدر المختار مع حاشية ابن عابدين٢/٣٦٦.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ج: ٣ ص: ٣٥٢.

# كتاب الصيام

الصيام لغة: الإمساك، ومنه قوله تعالى في قصة مريم: ﴿إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكِيِّمَ ٱلْيَوْمَ إِنسِيًّا ﴾(١). أي: إمساكا عن الكلام.

وفي الاصطلاح: إمساك جميع النهار عن المفطرات بنية العبادة (٢).

ووجوب الصوم ثابت بالقرآن والسنة وإجماع المسلمين، فمن أدلة الكتاب قوله تعسلى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَصَيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (٣)، وقال تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتٍ مِن ٱلْهُدَى وَٱلْفُرْقَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ (١٠).

ومن السنة حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم رمضان)) رواه البخاري ومسلم (٥٠).

وفرض صوم شهر رمضان في السنة الثانية من الهجرة، فصام رسول الله الله تسع رمضانات، وقد أجمع المسلمون على وجوب صيام شهر رمضان<sup>(1)</sup> على المسلم

<sup>(</sup>١) سورة مريم من الآية ٢٦.

<sup>(</sup>٢) قال موسى الحجَّاوي: الصوم شرعا: إمساك عن أشياء مخصوصة، بنيَّة، في زمن معيَّن، من شخص مخصوص. الإقناع ٤٨٥/١.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة رقم الآية ١٨٣.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة من الآية رقم ١٨٥.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، برقم ٨، صحيح مسلم، برقم ١٦.

<sup>(</sup>٦) المغني ٣٢٤/٤، المجموع٢٨٨٦.

البالغ العاقل القادر على الصوم، ما لم يكن متلبساً بمرخص للفطر، كأن يكون مسافراً أو تكون المرأة حائضاً.

ويجب صيام رمضان برؤية هلاله؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم علق ذلك عليه، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله الله الموالية وأفطروا لرؤيته وأفطروا لرؤيته، فإن غبي (١) عليكم فأكملوا عدة شعبان ثلاثين))، رواه البخاري (١).

والرؤية أمر محسوس يدركه عامة المسلمين، وهذا من يسر الشريعة الإسلامية.

ولا يعتمد في دخول شهر رمضان على الحساب الفلكي لمنازل القمر.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "المعتمد على الحساب في الهلال، كما أنه ضال في الشريعة مبتدع في الدين، فهو مخطى، في العقل، وعلم الحساب، فان العلماء بالهيئة يعرفون أن الرؤية لا تنضبط بأمر حسابي، وإنما غاية الحساب منهم إذا عدل أن يُعرف كم بين الهلال والشمس من درجة وقت الغروب مثلا؛ لكن الرؤية ليست مضبوطة بدرجات محدودة، فإنها تختلف باختلاف حدة النظر وكلاله، وارتفاع المكان الذي يتراءى فيه الهلال وانخفاضه، وباختلاف صفاء الجو وكدره، وقد يراه بعض الناس لثمان درجات وآخر لا يراه لثنتي عشر درجة، فيجب طرحه، وأن يعول عليه الشرع"(٢).

وقد تقدمت التقنية في هذا العصر، وأصبح المختصون يرون الهلال بواسطة أجهزة الرصد طوال اليوم، ويحددون قربه وبعده من الشمس في كل وقت، حيث

<sup>(</sup>١) قال ابن الأثير: فإن غَبِيَ عليكُم أي: خَفِيَ، ورواه بعضهم غُبِّيَ بضم الغين وتشديد الباء المكسورة لِما لم يُسنَمُّ فاعِله من الغباء شبه الغَبَرة في السماء. النهاية في غريب الحديث٣٤٢/٣.

 <sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ۲۷٤/۲، کتاب الصوم، باب قول النبی 業: (إذا رأیتم الهلال فصوموا وإذا رأیتموه فأفطروا)، برقم ۱۸۱۰، ورواه مسلم برقم ۱۰۸۱.

<sup>(</sup>٣) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج: ٢٥ ص: ٢٠٧ ـ ٢٠٨.

يرونه بواسطة الجهاز المقرب، وتلك رؤية متيقنة وليست من قبيل إثبات الشهر بالحساب، بل هي من إثباته بالرؤية المشاهدة.

وقد أفتى بذلك علماؤنا في لجنة الفتوى فتوى رقم ٣١٩ وهذا نصها:

"تجوز الاستعانة بآلات الرصد في رؤية الهلال، ولا يجوز الاعتماد على العلوم الفلكية في إثبات بدء شهر رمضان المبارك أو الفطر؛ لأن الله لم يشرع لنا ذلك، لا في كتابه ولا في سنة نبيه هي وإنما شرع لنا إثبات بدء شهر رمضان ونهايته برؤية هلال شهر رمضان في بدء الصوم، ورؤية هلال شوال في الإفطار والاجتماع لصلاة عيد الفطر، وجعل الأهلة مواقيت للناس وللحج، فلا يجوز لمسلم أن يوقت بغيرها شيئاً من العبادات"(۱).

وورد في قرار هيئة كبار العلماء بالمملكة رقم ٢ وتاريخ ١٣٩٢/٨/٠ هـ:

"نظر مجلس الهيئة في مسألة ثبوت الأهلة بالحساب وبعد دراسة ما أعدته اللجنة اللائمة في ذلك، وبعد الرجوع إلى ما ذكره أهل العلم، فقد قرروا بإجماع عدم اعتبار حساب النجوم في ثبوت الأهلة في المسائل الشرعية؛ لقوله ﷺ: ((صوموا لرؤيته ))(٢) الحديث، وقوله ﷺ: ((لا تصوموا حتى تروه، ولا تفطروا حتى تروه))(١) الحديث، وما في معنى ذلك من الأدلة "(١).

<sup>(</sup>١) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء ج١٠ص٩٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٧٥٩/٢، كتاب الصيام، باب وجوب صوم رمضان لرؤية الهلال، والفطر لرؤية الهلال، والفطر لرؤية الهلال، برقم ١٠٨٠.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) أبحاث هيئة كبار العلماء بالمملكة العربية السعودية ٣٤/٣، وانظر ما ورد من أدلة في المسألة من ص١٣. ٢٠ من نفس المرجع.

ومن كان في بلد صام برؤيتهم، فإذا سافر إلى بلد آخر وانتهى رمضان وهو فيه أفطر برؤيتهم، سواء صام شهراً أو أقل أو أكثر من شهر، لكنه إن صام ثمانية وعشرين يوماً؛ قضى يوماً بعد العيد؛ لأن الشهر لا ينقص عن تسعة وعشرين يوماً. وبنحو هذا أجابت اللجنة الدائمة للإفتاء في الفتوى رقم ٥٠٨٤ وهذا نصها:

"العبرة في ابتداء الصيام في البلد الذي سافر منه، وفي نهايته في البلد الذي قدم إليه، وإذا كان مجموع ما صامه ثمانية وعشرين يوماً وجب عليه قضاء يوم؛ لأن الشهر القمري لا يكون أقل من تسعة وعشرين يوماً، وإن كان قد أتم صيام ثلاثين يوماً في البلد الذي سافر إليه، وبقي على أهل هذا البلد صيام يوم مثلاً، وجب عليه أن يصوم معهم حتى يفطر بفطرهم يوم العيد، ويصلي معهم صلاة العيد"(١).

وتثبت الرؤية بشهادة مسلم عدل؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما أن أعرابياً جاء إلى النبي فقال: إني رأيت البهلال، فقال: ((أتشهد أن لا إله إلا الله؟))، قال: نعم، قال: ((فأذن في قال: نعم، قال: ((فأذن في الناس يا بلال أن يصوموا غداً)) رواه الخمسة إلا أحمد (() وصححه ابن خزيمة وابن حبان، ورجح النسائي إرساله.

<sup>(</sup>١) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء ج١٠ص١٠٩.

<sup>(</sup>۲) سنن أبي داود، برقم ۲۳٤، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ۲۱۱۲، سنن ابن ماجه، برقم ۱۲۵۲. سنن الترمذي، برقم ۲۹۱، قال أبو عيسى: حديث ابن عباس فيه اختلاف، وروى سفيان الثوري وغيره عن سماك عن عكرمة عن النبي همرسلا، وأكثر أصحاب سماك رووا عن سماك عن عكرمة عن النبي مرسلا، والعمل على هذا الحديث عند أكثر أهل العلم، قالوا: تقبل شهادة رجل واحد في الصيام، صحيح ابن خزيمة ۲۰۸۳، برقم ۱۹۲۳، صحيح ابن حبان ۲۲۹/۸، برقم ۲۶۶۳، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: رجاله ثقات رجال الصحيح غير سماك، وهو صدوق إلا أن في روايته عن عكرمة اضطرابا، وقد اختلفوا عليه في هذا الحديث فروي مرسلا، ورجح المرسل غير واحد من الأئمة، لكن يشهد له حديث ابن عمر الآتي وهو صحيح فيتقوى به المستدرك على الصحيحين ج: ۱ ص: ۷۸۷، برقم ۲۵۲۱، وقال: قد احتج البخاري بأحاديث صحيح، ووافقه الذهبي.

٢٧٦ فقه السنة الميسر

ورأى ابن عمر الهلال فأخبر النبي رضام وأمر الناس بالصيام. رواه أبو داود وصححه الحاكم وابن حبان (۱).

ولا يجوز للمسلم أن يصوم يوم الشك احتياطاً ؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((لا تقدموا رمضان بصوم يوم أو يومين إلا رجل كان يصوم صوماً فليصمه)) متفق عليه (٢).

وعن عمار بن ياسر رضي الله عنهما قال: من صام اليوم الذي يشك فيه، فقد عصى أبا القاسم على ذكره البخاري تعليقاً (٢)، ووصله الأربعة، وصححه ابن خزيمة وابن حبان (١٠).

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود۳۰۲/۲، كتاب الصوم، باب في شهادة الواحد على رؤية هلال رمضان، برقم ٢٣٤٢. وهو في سنن الدارمي ج: ٢ ص: ٩، برقم١٦٩١، وفي سنن الدارقطني ج: ٢ ص: ١٥٦.

المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٥٨٥، برقم ١٥٤١، وقال: صحيح على شرط مسلم، قال الألباني: ووافقه الذهبي وهو كما قالا. الإرواء ١٦٤٨. صحيح ابن حبان ٢٣١/٨، برقم ٣٤٤٧، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح على شرط مسلم. وروى ابن حزم بسنده عن ابن عمر قال: تراءى الناس الهلال فأخبرت رسول الله المائية أني رأيته فصام وأمر الناس بصيامه. وهذا خبر صحيح. المحلى ج: ٦ ص: ٢٣٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٨١٥، صحيح مسلم، برقم ١٠٨٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٦٧٤/٢، كتاب الصوم، باب قول النبي ﷺ: (إذا رأيتم الهلال فصوموا، وإذا رأيتم الهلال فصوموا، وإذا رأيتموه فأفطروا)، وقال صلة عن عمار: من صام يوم الشك فقد عصى أبا القاسم ﷺ، رقم الباب ١٤٠ وقل وصله ابن حجر في كتابه تغليق التعليق ١٤٠/٣ ، وقال: هذا حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود، برقم ٢٨٣، سنن النسائي المجتبى، برقم ٢١٨٨، سنن ابن ماجه، برقم ١٦٤٥، سنن الترمذي، برقم ٢٨٦، قال أبو عيسى: حديث عمار حديث حسن صحيح، والعمل على هذا عنذ أكثر أهل العلم من أصحاب النبي رقم ومن بعدهم من التابعين... سنن الدار قطني ج: ٢ ص: ١٥٧، وقال: هذا إسناد حسن صحيح ورواته كلهم ثقات. المستدرك على الصحيحين ١/ ٥٥، برقم ٢٥٤١، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، ووافقه الإمام الذهبي، صحيح ابن خزيمة ج: ٣ ص: ٢٠٤، برقم ١٩١٤. صحيح ابن حبان ١٥٨٨، برقم ٣٥١٨، وقال محققه شعيب الأرزؤوط: حديث صحيح.

### من يجب عليه صوم رمضان

يجب صوم رمضان على كل مسلم، بالغ، عاقل، قادر على الصيام؛ لقول الله تعالى: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيْسُرَ وَلَا يُريدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ (١).

ولا يجب الصوم على كافر حتى يسلم، فإذا أسلم صام ما بقي من الشهر، ولم يقض ما ذهب منه وهو كافر؛ لحديث وفد ثقيف حيث قدموا على النبي وهم كفار، فأسكنهم النبي في مسجده حيث ضرب عليهم قبة فيه، فلما أسلموا صاموا ما بقي من الشهر، ولم يؤمروا بالقضاء (٢).

ولا يقضي المسلم الجديد اليوم الذي أسلم فيه إذا أمسك بقيته، بناء على أن العبادات لا تلزم المكلف قبل بلوغها له، قال ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية (٢) وغيره.

(٣) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية للبعلى ص ٩٦.

قال البوصيري: انفرد به ابن ماجه عن الكتب التسعة، وفي إسناده محمد بن إسحاق وهو مدلس وقد رواه هنا بالعنعنة ولم يصرح بالتحديث، وقد انفرد به عن عيسى بن عبد الله، وقال ابن المديني: إن عيسى هذا مجهول. كفاية الحاجة في تحقيق سنن ابن ماجة للبوصيري. المطبوع في حاشية سنن ابن ماجه. قال الألباني: ضعيف. سنن ابن ماجه ص ١٩١، برقم ١٧٦٠. ط: بيت الأفكار، وزد المعاد ٣/٨٩٤ . ٥٠٥. قال الإمام الشيرازي: الكافر إن كان أصلياً لم يجب عليه الصوم، وإذا أسلم لا يخاطب بقضائه لقوله تعالى: ﴿قُل لِلَّذِينَ كَفُرُواْ إِن يَنتَهُواْ يُغْفَر لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ ﴾ [ الأنفال من الآية ١٣٨]؛ ولأن في إيجاب قضاء ما فات في حال الكفر تنفيرا لهم عن الإسلام فعفي عنه. المهذب ١٧٥٠، المجموع ٢٥٢/ ٢٠٥٠.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة من الآية ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه ١٩٤١، كتاب الصيام، باب فيمن أسلم في شهر رمضان، برقم ١٧٦٠.

٣٧٨ فقه السبنة الميسر

ولا يجب الصوم على صبي، لكن يأمره به وليه إذا أطاق ويدربه عليه، وقد روت الربيع بنت معوذ رضي الله عنها قالت: أرسل رسول الله على غداة عاشوراء إلى قرى الأنصار التي حول المدينة، ((من كان أصبح صائماً فليتم صومه، ومن كان مفطراً فليتم بقية يومه))، فكنا بعد ذلك نصومه ويصومه صبياننا الصغار، ونذهب إلى المسجد فنجعل لهم اللعبة من العهن (۱۱)، فإذا بكى أحدهم على الطعام أعطيناها إياه حتى يكون عند الإفطار. رواه البخاري ومسلم (۱۱).

ويجب الصوم في الذمة على حائض، ونفساء، ومغمى عليه، ويجب عليهم القضاء بعد زوال المانع، وإذا زال المانع أثناء اليوم وجب الإمساك والقضاء، ولا يصح صوم مع حيض، أو نفاس ويحرم ذلك.

والسفر، والمرض من الأعذار التي تبيح الفطر، ويصح معها الصوم.

وسنتعرض لها بمزيد من الشرح والإيضاح في موضعها(٢٠) إن شاء الله تعالى.

ويجب تبييت النية لصوم رمضان حتى تكون النية في جميع اليوم ؛ لحديث أم المؤمنين حفصة بنت عمر بن الخطاب رضي الله عنهما أن النبي الله قال : ((من لم يبيت الصيام قبل الفجر فلا صيام له)) رواه الخمسة (أ) ، وقال الحافظ في بلوغ المرام (٥) : مال الترمذي والنسائي (١) إلى ترجيح وقفه ، وصححه مرفوعاً ابن خزيمة

<sup>(</sup>١) قال الراغب الأصفهاني: العِهْنُ: الصُّوفُ المصُّوغُ. معجم مفردات ألفاظ القرآن ص٣٦٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٨٥٩، صحيح مسلم، برقم ١١٣٦.

<sup>(</sup>٣) انظر ص ٣٨٢، ٣٨٧.

<sup>(</sup>٤) مسند الإمام أحمد ٢ /٢٨٧، سنن أبي داود، برقم ٢٤٥٤، سنن الترمذي، برقم ٧٣٠، سنن النسائي (المجتبي)، برقم ٢٣٣١، سنن ابن ماجه، برقم ١٧٠٠.

<sup>(</sup>٥) ج: ١ ص ٤١٣.

<sup>(</sup>٦) سنن الترمذي ١٠٨/٣، كتاب الصيام، باب ما جاء لا صيام لمن لم يعزم من الليل، برقم ٧٣٠، على الترمذي للقاضي ١١٨/١، سنن النسائي المجتبى ١٩٧/٤، النية في الصيام، ذكر اختلاف الناقلين لخبر حفصة، برقم من رقم ٢٣٣١ ـ ٢٣٤١.

وابن حبان<sup>(۱)</sup>.

ويصح صوم النفل بنية من النهار قبل الزوال وبعده ؛ لحديث عائشة بنت طلحة عن عائشة أم المؤمنين قالت: دخل علي النبي النبي النبي النبي الذات يوم فقال: (هل عندكم شيء)؟ فقلنا: لا، قال: (فإني إذن صائم) ثم أتانا يوما آخر فقلنا: يا رسول الله أهدي لنا حيس (٢) فقال: (أرينيه فلقد أصبحت صائما) فأكل. رواه مسلم (٣).

(١) صحيح ابن خزيمة ٢١٢/٣، برقم ١٩٣٣، كتاب المجروحين لابن حبان ٤٦/٢، برقم ٥٨٩.

قال ابن الملقن: قال البيهقي في خلافياته: رواته ثقات، وصححه مرفوعا في سننه أيضا، والدارقطني، والخطابي، وعبد الحق، وابن الجوزي، وموقوفا الترمذي، وأبو حاتم، وإليه يميل كلام أبي داود. خلاصة البدر المنيرج: ١ ص: ٣١٩، برقم ١٠٩٥.

وقال الخطابي: أسنده عبد الله بن أبي بكر بن عمرو بن حزم، وزيادة الثقة مقبولة. معالم السنن المطبوع في حاشية سنن أبي داود ٨٢٤/٢. وقال الإمام ابن حزم: إسناده صحيح، ولا يضر إسناد ابن جريج له أن أوقفه معمر ومالك وعبيد الله ويونس وابن عبينة فابن جريج لا يتأخر عن أحد من هؤلاء في الثقة والحفظ، و الزهري واسع الرواية فمرة يرويه عن سالم عن أبيه، ومرة عن حمزة عن أبيه وكلاهما ثقة و ابن عمر كذلك، مرة رواه مسندا ومرة روى أن حفصة أفتت به ومرة أفتى هو به وكل هذا قوة للخبر. المحلى ١٦٢/٦٢.

وقال الإمام الشوكاني: قد تقرر في الأصول وعلم الاصطلاح أن الرفع من الثقة زيادة مقبولة وإنما قال ابن حزم أن الاختلاف يزيد الخبر قوة ؛ لأن من رواه مرفوعا فقد رواه موقوفا باعتبار الطرق. نيل الأوطار ج: ٤ ص: ٢٧٥. وصححه الألباني في سنن أبي داود ص ٢٧٨، برقم ٢٤٥٤. ط: بيت الأفكار الدولية.

- (٢) قال ابن الأثير: الحيس: هو الطَّعام المَّتخذ من التَّمر والأقِط والسَّمْن، وقد يُجْعل عِوَض الأقِط التَّقيق، أو الفَتِيتُ. النهاية في غريب الحديث ١ /٤٦٧.
- (٣) صحيح مسلم ج: ٢ ص: ٨٠٩، كتاب الصيام، باب جواز صوم النافلة بنية من النهار قبل الزوال، وجواز فطر الصائم نفلا من غير عذر، برقم ١١٥٤.

وينتهي الصوم بغروب الشمس، ويستحب تعجيل الفطر؛ لحديث سهل بن سعد رضي الله عنه أن رسول الله على قال: ((لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر)) متفق عليه (۱).

ولو غادر المسلم البلد التي صام فيها عن طريق الطائرة فرأى الشمس وقد غربت على أهل البلد؛ فليس له أن يفطر وهو يرى الشمس، هذا إذا أحب إكمال صومه، فإن أحب قطعه من أجل السفر جاز ويقضيه بعد ذلك، لكن إن غابت الشمس وهو في البلد ثم رآها بعد ذلك؛ فقد أفطر حيث انتهى النهار وهو في البلد.

ويجوز أن تستعمل المرأة دواء في رمضان يمنع عنها الحيض؛ لتصوم مع الناس، إذا علمت أن ذلك الدواء لا يضرها، وخير لها أن تكف عن ذلك وأن تأخذ برخصة الله في الفطر، وتقضى بعد ذلك كما شرعه الله لها.

ومن عجز عن الصيام لكبر سن كالشيخ الكبير، والمرأة العجوز، أو عجز عنه لمرض لا يرجى برؤه، رخص له في الفطر ووجب عليه أن يطعم عن كل يوم مسكيناً نصف صاع من بر، أو تمر، أو أرز، أو نحو ذلك تما يطعمه أهله؛ لقوله تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (٢) وروى البخاري بسنده عن عطاء: سمع ابن عباس يقرأ: ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذَيّةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ (٢) قال ابن عباس: ليست بمنسوخة، هي في الشيخ الكبير، والمرأة الكبيرة، لا يستطيعان أن يصوما، فيطعمان مكان كل يوم مسكينا (١).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١٨٥٦، صحيح مسلم، برقم ١٠٩٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة من الآية ٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة من الآية ١٨٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ج: ٤ ص: ١٦٣٨، كتاب التفسير، باب قوله: ﴿ أَيَّامًا مَّعْدُودَ سَوَّ فَمَن كَارَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةً مِّنَ أَيَّامٍ أُخَرُ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ، فِذْيَةً طَعَامُ مِسْكِينٍ ۖ فَمَن تَطَوَّعَ خَيَّراً فَهُوَ خَيْرًا لَهُۥ وَأَن تَصُومُوا خَيْرٌ لِّكُنَّةً تَعْلَمُونَ﴾.

ومتى عجزت الحامل عن الصيام خوفاً على نفسها، أو على حملها، أو أفطرت المرضع خوفاً على نفسها، أو رضيعها من ضرر الصوم، جاز لهما الفطر، وعليهما القضاء بعدده أياماً أخر.

ويرى جمهور الفقهاء (۱) أن الحامل والمرضع إذا أفطرتا خوفاً على أولادهما أطعمتا مع القضاء عن كل يوم مسكيناً ؛ لأن فطرهما لمصلحة غيرهما، ولقول ابن عباس رضي الله عنهما: والحبلى والمرضع إذا خافتا [على أولادهما أفطرتا وأطعمتا]. رواه أبو داود (۲).

ويجب الإطعام على من وجبت عليه نفقة الحمل، أو الرضيع؛ لأن الفطر بسببه. ومن أفطر لمصلحة غيره مثل: أن يفطر لإطفاء حريق، أو إنقاذ غريق، أو يفطر الطبيب لإجراء عملية جراحية لا تتحمل التأخير، قضى ولا إطعام عليه.

ومثل ذلك: ما لو أفطر الجنود لملاحقة مجرمين، أو إبطال عملية تهريب، ونحو ذلك مما هو من المصالح العامة التي يعود نفعها على الأمة، بل إن فطرهم في تلك الحال عند حاجتهم إليه عبادة يتقربون بها إلى الله تعالى، وهو أفضل من فطر المسافر ؛ لأن فطره مشروع لمنفعة نفسه فقط، وهذا مشروع لمنفعة المسلمين.

<sup>(</sup>١) المغني ٣٩٤/٤، المجموع ٢٦٨/٦ ـ ٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود ٧٣٩/٢ ، كتاب الصوم، باب من قال : هي مثبتة للشيخ والحبلى، برقم ٢٣١٨. وما بين المعقوفين تفسيرا من أبي داود . وصححه الدار قطني في سننه ج: ٢ ص: ٢٠٧ ، وانظر التلخيص ٢٠٩/٢.

# صوم المسافر والمريض

لما ذكر الله فريضة الصيام على المسلمين ذكر رخصة الإفطار للمريض، والمسافر قال تعالى: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِن أَيَّامٍ أُخَرَ لَي يُريدُ الله بِكُمُ ٱليُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ وَلِتُكمِلُوا ٱلْعِدَة وَلِتُكَيِّرُوا ٱللهَ عَلَىٰ مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (١).

وقد ثبت في الأحاديث الصحيحة أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا يسافرون مع النبي رضي الله عنهم من يصوم في السفر، ومنهم من يفطر، ولا يعيب بعضهم على بعض، روى أنس بن مالك رضي الله عنه قال: كنا نسافر مع رسول الله الله عنه الصائم على المفطر ولا المفطر على الصائم. متفق عليه (٢).

وعن أبي سعيد وجابر رضي الله عنهما قالا: سافرنا مع رسول الله ﷺ، فيصوم الصائم ويفطر المفطر، فلا يعيب بعضهم على بعض. رواه مسلم<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة من الآية ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٨٤٥، صحيح مسلم، برقم ١١١٨.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ٢٨٧/٢، كتاب الصيام، باب جواز الصوم والفطر في شهر رمضان للمسافر...، برقم ١١١٧.

كتاب الصيام كتاب الصيام

آخر، فقال: ((إنكم مصبحوا عدوكم، والفطر أقوى لكم فأفطروا)) فكانت عزمة فأفطرنا. رواه أحمد ومسلم وأبو داود (١٠).

ومن أطاق الصوم في السفر بلا مشقة، فالأفضل في حقه أن يصوم ؛ براءة لذمته. هذا مذهب الجمهور (۱) ؛ لأن النبي في حديث أبي سعيد السابق (۱) صام وصام معه المسلمون في السفر، وإنما ندبهم إلى الفطر حين دنوا من عدوهم ؛ لأن ذلك يشق عليهم ؛ ولحديث سلمة بن الحبَّق الهذلي رضي الله عنه قال: قال رسول الله في: ((من كانت له حمولة تأوي إلى شببَع (۱) فليصم رمضان حيث أدركه )) رواه أبو داود (۵).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ج: ٣ ص: ٣٥، صحيح مسلم، برقم ١١٢٠، سنن أبي داود، برقم ٢٤٠٦.

<sup>(</sup>٢) المغني ٤٠٧/٤ ـ ٤٠٨، المجموع ٢٦٥/٦.

<sup>(</sup>٣) الصفحة السابقة.

<sup>(</sup>٤) قال في عون المعبود: حمولة بفتح الحاء أي مركوب وهو كل ما يحمل عليه من إبل أو حمر أو غيرها وفعول يدخله الهاء إذا كان بمعنى مفعول أي من كان له دابة تأوي أي تأويه... والمعنى تؤوي صاحبها أو تأوي بصاحبها إلى شبع ... يعني من كانت له حمولة تأويه إلى حال شبع ورفاهية أو إلى مقام يقدر على الشبع فيه ولم يلحقه في سفره تعب ومشقة وعناء فليصم رمضان حيث أدركه. عون المعبود ج: ٧ ص: ٣٧.

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود ج: ٢ ص: ٣١٨، كتاب الصوم، باب من اختار الصيام، برقم ٢٤١. وهو في مسند أحمد ج: ٥ ص: ٧، وفي السنن الكبرى للبيهقي ٢٤٥/٤، برقم ٧٩٥٨ وقال: قال البخاري: عبد الصمد بن حبيب (في سند الحديث) منكر الحديث ذاهب، ولم يعد البخاري هذا الحديث شيئا، وفي المحلى ج: ٦ ص: ٢٤٩، وقال: حديث ساقط؛ لأنه من رواية عبدالصمد بن حبيب وهو بصري لين الحديث عن سنان بن سلمة بن المحبق وهو مجهول... قال في عون المعبود: قال المنذري: في إسناده عبد الصمد بن حبيب الأزدي العوذي المصري. قال يحيى بن معين: ليس به بأس، وقال أبو حاتم الرازي: يكتب حديثه، وليس بالمتروك، وقال يحيى من كبار الضعفاء، وقال البخاري لين الحديث ضعفه أحمد بن حنبل... عون المعبود ج: ٧ ص: ٣٨. قال النووي: حديث ضعيف رواه البيهقي وضعفه . المجموع ٢٦٦٦٨. وضعفه الألباني في سنن أبي داود ص ٣٧٧، بوقم ٢٤١٠. ط: بيت الأفكار الدولية.

وذهب الإمام أحمد إلى أن فطر المسافر أفضل من صيامه وإن لم يشق عليه صومه (۱) واستدل بحديث حمزة بن عمرو الأسلمي أنه قال: يا رسول الله أجد بي قوة على الصيام في السفر، فهل علي جناح؟ فقال رسول الله على: ((هي رخصة من الله، فمن أخذ بها فحسن، ومن أحب أن يصوم فلا جناح عليه)) رواه مسلم (۱). ولقوله على: ((إن الله يحب أن تؤتى رخصه كما يحب أن تؤتى عزائمه)) (۱).

ومتى أضر الصوم بالمسافر، كره صومه، أو حرم، بناء على مقدار المضرة التي تحصل له، وقد روى جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: كان رسول الله في في سفر فرأى رجلاً قد اجتمع الناس عليه، وقد ظلل عليه، فقال في: ((ما له؟)) قالوا: رجل صائم، فقال رسول الله في: ((ليس من البرأن تصوموا في السفر)) رواه البخاري، ومسلم (1).

وعن جابر رضي الله عنه أن رسول الله وعلى خرج إلى مكة عام الفتح فصام حتى بلغ كُراع الغَميم (٥)، وصام الناس معه، فقيل له: إن الناس قد شق عليهم الصيام،

<sup>(</sup>١) المغنى٤/٧٠٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٧٩٠/٢، كتاب الصيام، باب التخيير في الصوم والفطر في السفر، برقم ١٠٧. وهو في صحيح البخاري ٦٨٦/٢، كتاب الصوم، باب الصوم في السفر والإفطار، برقم ١٨٤١.

<sup>(</sup>٣) المعجم الكبيرج: ٨ ص: ١٥٣، برقم ٧٦٦١، المعجم الأوسط ج: ٨ ص: ٨٦، برقم ٨٠٨٢، المعجم الأوسط ج: ٨ ص: ٢٩، برقم ١٩٠٨، سنن البيهقي الكبرى ج: ٣ ص: ١٤٠، برقم ٥١٩٩، صحيح ابن حبان ج: ٢ ص: ٦٩، برقم ٣٥٤، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، قال الهيثمي: رواه الطبراني في الكبير والبزار ورجال البزار ثقات وكذلك رجال الطبراني بجمع الزوائد ١٦٢/٣، قال المنذري: إسناده حسن الترغيب والترهيب ج: ٢ ص: ٨٨، برقم ١٦١١.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ١٨٤٤، صحيح مسلم، برقم ١١١٥.

<sup>(</sup>٥) الغَميم بفتح الغين...هـو واد أمام عسفان... يضاف إليه هـذا الكراع، وهو جبل أسود متصل به، والكُراع كل أنف سال من جبل... شرح النووي على صحيح مسلم ٢٣٠/٧.

وإن الناس ينظرون فيما فعلت، فدعا بقدح من ماء بعد العصر فشرب، والناس ينظرون إليه، فأفطر بعضهم وصام بعضهم، فبلغه أن ناساً صاموا، فقال: ((أولئك العصاق)) رواه مسلم والنسائى والترمذي(١).

وإذا سافر المقيم في نهار رمضان ؛ جاز له أن يفطر إذا فارق عامر قريته ؛ لأنه لا يسمى مسافراً إلا إذا فارق العامر من قريته.

وقد أجاز بعض العلماء له أن يفطر متى ركب دابة السفر، واستدلوا بما روى عبيد بن جبر قال: ركبت مع أبي بصرة الغفاري صاحب رسول الله على في سفينة من الفسطاط<sup>(۲)</sup> في رمضان، فدفع<sup>(۳)</sup> ثم قرب غداءه، ثم قال: اقترب، فقلت: ألست بين البيوت؟، فقال أبو بصرة: أرغبت عن سنة رسول الله على؟. رواه أحمد وأبو داود<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، برقم ۱۱۱۶، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ۲۲۲۳، سنن الترمذي، برقم ۷۱۰ وقال أبو عيسى: حديث جابر حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) قال ابن الأثير: الفُسطاط: هو بالضم والكسر: المدينة التي فيها مُجْتَمَعُ الناس، وكلُّ مدينة فُسطاط، ... ويقال لِصْر، والبَصْرة: الفُسطاط. النهاية في غريب الحديث ج: ٣ ص: ٤٤٥.

قال في عون المعبود ٧/ ٤٠: وفي رواية قال: ركبت مع أبي بصرة من الفسطاط إلى الإسكندرية في سفينة... قال الإمام الشوكاني: الفسطاط: اسم علم لمصر العتيقة التي بناها عمرو بن العاص. نيل الأوطار ٣١١/٤.

<sup>(</sup>٣) قال في عون المعبود ٧/٤٠: وفي رواية فلما دفعنا من مرسانا أمر بسفرته فقربت غداؤه أي: طعام أول النهار.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٦ ص: ٣٩٨، سنن أبي داود، برقم ٢٤١٢. قال الإمام الشوكاني: سكت عنه أبو داود والمنذري والحافظ في التلخيص ورجال إسناده ثقات. نيل الأوطار ج: ٤ ص: ٣١١. وصححه الألباني في سنن أبي داود ص ٢٧٣، برقم ٢٤١٢. ط: بيت الأفكار الدولية.

وإذا ابتدأ الصيام مقيماً ثم سافر في أثناء اليوم، جاز له الفطر؛ لحديث عبيد بن جبر السابق، ولما رواه الإمام أحمد بسنده عن ابن عباس قال: خرج رسول الله على عام الفتح إلى مكة في شهر رمضان فصام حتى مر بغدير (() في الطريق، وذلك في نجر الظهيرة (())، قال: فعطش الناس، وجعلوا يمدون أعناقهم، وتتوق أنفسهم إليه، قال: فدعا رسول الله على بقدح فيه ماء فامسكه على يده حتى رآه الناس ثم شرب، فشرب الناس (()).

# أمًّا المريض فله مع الصوم أحوال هي:

الأولى: أن لا يتأثر بالصوم ولا يشق عليه مثل: من كان مرضه زكاماً خفيفاً، أو دوسنتاريا خفيفة، أو التهاب جيوب أنفية، فهذا يجب عليه الصوم، ولا يحل له أن يفطر؛ لأن هذه الأمراض لا تضعف الجسد، ولا يسمى صاحبها مريضاً عرفاً.

الثانية: أن يشق عليه الصوم ولكن لا يضره ضرراً بيناً مثل: من طرحته الحمى في الفراش، أو شق عليه الصداع، ونحو ذلك، فهذا يسن له أن يفطر، ويكره له أن يصوم؛ أخذاً بقول تعالى: ﴿ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَّ لَي يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ ٱلنّهُ مِن كُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) قال ابن منظور: الغدير: القطعة من الماء يغادرها السيل أي: يتركها. لسان العرب٥/٨.

<sup>(</sup>٢) قال ابن الأثير: نَحرُ الظَّهيرة: هو حين تَبْلُغ الشمسُ مُنْتَهاها من الارتِفاع كأنها وَصَلَت إلى النَّحرِ وهو أعلى الصَّدْر. النهاية في غريب الحديث ج: ٥ ص: ٢٦. قال ابن منظور: نحر الظهيرة: أولها. لسان العرب١٩٦/٥.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ٤١٩/٥، برقم ٣٤٦٠. وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة من الآية ١٨٥.

الثالثة: أن يشق عليه الصوم ويضره، إما بزيادة مرضه، أو بتأخر برئه، أو خوف هلكته، فيحرم عليه حينئذ الصوم؛ لأنه لا يجوز للمسلم أن يضر نفسه، والله تعالى يقول: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ (١).

ومتى حذره طبيب ثقة من الصوم، حرم عليه أن يصوم، ولو خالفه وصام فهل يجزئه الصوم؟ فيه قولان للعلماء:

الأول: أنه يجزئه صومه ويأثم.

الثاني: أنه لا يجزئه بناء على القاعدة المشهورة أن ما نهي عنه لذاته لا يقع مجزئاً. ومثل ذلك من صام يوم العيد قضاء، فإن صومه لا يصح ولا ينفعه في القضاء؛

لأن صوم يوم العيد قد نهى عنه لذاته لا لأمر خارج عنه.

قال الشيخ محمد بن صالح العثيمين في الشرح الممتع "": "وبهذا نعرف خطأ المرضى الذين يشق عليهم الصوم، وربحا يضرهم، ولكنهم يأبون أن يفطروا، فنقول: إن هؤلاء قد أخطؤوا حيث لم يقبلوا كرم الله عز وجل، ولم يقبلوا رخصته، وأضروا بأنفسهم، والله عز وجل يقول: ﴿وَلَا تَقْتُلُوۤا أَنفُسَكُمْ ﴾"(").

<sup>(</sup>١) سورة النساء من الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٢) على زاد المستقنع ٦/٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء من الآية ٢٩.

٣٨٨ فقه السنة الميسر

### المفطرات

شرع الله الصيام وسيلة للسلامة من المعاصي الموصلة إلى النار، وقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((الصيام جُنَّة، فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث يومئذ، ولا يسخب(۱)، فإن سابه أحد، أو قاتله، فليقل إني امرؤ صائم))(۱).

وعن أبي عبيدة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((الصوم جُنَّة (٢) ما لم يخرقها(١))) رواه النسائي والدارمي(٥).

وقد روى أبو هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((من لم يدع قول الزور والعمل به ؛ فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه )) رواه البخاري(١٠).

<sup>(</sup>١) قال ابن الأثير: السَّخَب والصَّخَب: الصياح. النهاية في غريب الحديث ٣٤٩/٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٧٩٥، صحيح مسلم، برقم ١١٥١. واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ: الجنة بضم الجيم: الوقاية والستر ... من النار، وبهذا جزم ابن عبد البر... وقال القاضي عياض: معناه سُترة من الآثام، أو من النار، أو من جميع ذلك وبالأخير جزم النووي، وقال ابن العربي: إنما كان الصوم جنة من النار؛ لأنه إمساك عن الشهوات، والنار محفوفة بالشهوات، فالحاصل: أنه إذا كف نفسه عن الشهوات في الدنيا كان ذلك ساتراً له من النار في الآخرة... فتح الباري ١٠٤/٤.

<sup>(</sup>٤) ما لم يخرقها: أي بالمعاصي فإنه إذا اغتاب، أو كذب فقد خرق ذلك الساتر له من النار بفعله. فيض القدير٢٥٠/٤.

<sup>(</sup>٥) سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٢٣٣، سنن الدارمي ج: ٢ ص: ٢٦، برقم ١٧٣٢. وهو في مسند الإمام أحمد ٢٠٠/٣، برقم ١٦٩٠، وقال محققه شعيب الأرنـؤوط: إسناده حسن، وفي الأحاديث المختارة ٢٢٠٣، برقم ١١٢٠، وقال: إسناده حسن، وحسنه الحافظ المنذري في الترغيب والترهيب ٢٤٤، برقم ١٦٤٣.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري ٦٧٣/٢، كتاب الصوم، باب من لم يدع قول الزور والعمل به في الصوم، برقم ١٨٠٤.

ويحرم على المسلم أن يفطر في نهار رمضان بغير عذر، وذلك من كبائر الذنوب، وقد روى أبو هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: ((من أفطر يوماً من رمضان من غير رخصة ولا مرض ؛ لم يقضه صوم الدهر كله وإن صامه)) رواه الترمذي (۱).

## والمفطرات التي تفسد الصوم نوعان:

## الأول: جبلي لا حيلة للإنسان في دفعه:

وهو الحيض والنفاس، فمتى نزل على المرأة ذلك أفطرت ولو كان ذلك قبيل الغروب.

وقد وجد في هذا العصر علاج يؤخر دورة الحيض إلى ما بعد شهر رمضان، وإذا حصل ذلك للمرأة بلا ضرر فهو جائز، لكن من الأفضل ترك الأمر على طبيعته، حيث أكد كثير من الأطباء على مضرة هذه الموانع، وذكروا أن آثار ذلك قد يتأخر ظهورها، فمن الخير تركها والأخذ برخصة الله تعالى.

ولا يجوز للمرأة أن تأخذ دواء لإنزال الحيض في رمضان في غير وقته من أجل أن تفطر.

#### الثاني: مكتسبة:

وتعمدها في نهار رمضان حرام مفسد للصوم وهي:

### ١- الأكل:

فمتى أكل في نهار رمضان متعمداً فسد صومه ووجب عليه القضاء.

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ج: ٣ ص: ١٠١، كتاب الصوم، باب ما جاء في الإفطار متعمدا، برقم ٧٢٣. وهو في السنن الكبرى للنسائي ج: ٢ ص: ٢٤٤، برقم ٣٢٧٨. الحديث: ضعفه ابن عبد البر في التمهيد ج: ٧ ص: ١٧٣. والحافظ في فتح الباري ١٦١/٤.

#### ٧- الشرب:

ودليلهما قول الله تعالى: ﴿ فَٱلْكَنَ بَشِرُوهُنَّ وَٱبْتَغُواْ مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ ۚ وَكُلُواْ وَٱلْمَا خَتَىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ مِنَ ٱلْفَجْرِ ۖ ثُمَّ أَتِمُواْ السَّامَ إِلَى ٱلَّيْلِ ﴾ (().

ومن نسي فأكل، أو شرب في نهار رمضان، لم يفسد صومه، ووجب على من رآه أن ينبهه، أمراً بالمعروف ونهياً عن المنكر، وتواصياً بالحق، ولحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله رضي الله عنه قال: قال رسول الله الله عليه ((من نسي وهو صائم فأكل أو شرب فليتم صومه، فإنما أطعمه الله وسقاه)) متفق عليه (۲).

ومثل الأكل والشرب ما أدى غرضه مثل: الإبر المغذية، ومثل: حقن الدم، فإنها تؤدي الوظيفة التي يؤديها الأكل، والشرب من التغذية وبناء البدن، أما الإبر التي لا تغذي فتجوز في نهار رمضان ولا يفطر الصائم بتناولها سواء أخذها الصائم في العضل أو في الوريد.

وقد جاء في فتوى اللجنة الدائمة للإفتاء رقم ٥١٧٦ ما نصه: "يجوز التداوي بالحقن في العضل والوريد للصائم في نهار رمضان، ولا يجوز للصائم تعاطي حقن التغذية في نهار رمضان؛ لأنه في حكم تناول الطعام والشراب، فتعاطي تلك الحقن يعتبر حيلة على الإفطار في رمضان، وإن تيسر تعاطي الحقن في العضل والوريد ليلاً فهو أولى "(٣).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة من الآية ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٦٢٩٢، صحيح مسلم، برقم ١١٥٥.

<sup>(</sup>٣) فتاوي اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء ٢٥٢/١٠ ـ ٢٥٣.

### ٣- الجماع:

# ٤- إذا أنزل المني مختاراً بدون جماع:

سواء كان سببه لمس، أو قبلة، أو تكرار نظر، أو استعمال يد، ودليل ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ركل عمل ابن آدم يضاعف الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، قال الله عز وجل: إلا الصوم فإنه لى وأنا أجزي به، يدع شهوته، وطعامه من أجلى)) متفق عليه (١).

<sup>(</sup>۱) ص ۳۹۰.

<sup>(</sup>٢) قال ابن الأثير: العَرَقُ: زَبِيلٌ مَنْسوج من نَسائج الخُوص وكل شيء مَضْفُور فهو عَرَق. النهاية في غريب الحديث ج: ٣ ص: ٢١٩.

<sup>(</sup>٣) الحرة: الأرض التي فيها حجارة سود. المصباح ١٧٧/١.

<sup>(</sup>٤) قال ابن الأثير: النَّاب السَّن التي خلف الرباعية. النهاية في غريب الحديث٥/١٣٩.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، برقم ١٨٣٤، صحيح مسلم، برقم ١١١١. واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري، برقم ٧٠٥٤، صحيح مسلم، برقم ١١٥١. واللفظ لمسلم.

وإنزال المني بالوسائل السابقة من الشهوة فيحرم فعله ويكون مفطرا.

ولا يفسد الصيام بالاحتلام؛ لأنه بغير اختيار الصائم؛ ولأن النائم مرفوع عنه القلم حتى يستيقظ، فلا يؤاخذ بأعماله في نومه.

ولا يفسد الصوم بتقبيل الزوجة ؛ فقد روت عائشة رضي الله عنها أن النبي ﷺ كان يقبل وهو صائم ، ولكنه كان أملككم لإربه (١٠).

### ٥- إخراج الدم بالحجامة أو الفصد أو التبرع به.

لحديث شداد بن أوس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((أفطر الحاجم والمحجوم)) رواه أحمد وأبو داود والنسائي وابن ماجه، وصححه ابن المديني والدارمي، وقال البخاري ليس في الباب أصح منه (٢).

ويرى جمع من العلماء أن الحجامة لا تفطر (١) لما رواه أنس بن مالك رضي الله عنه: أول ما كرهت الحجامة للصائم أن جعفر بن أبي طالب احتجم وهو صائم

<sup>(</sup>١) قال أبو عمر: قولها أملككم لإربه يعني أملك لنفسه ولشهوته. التمهيد لابن عبد البر٢٦٦/٢٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٨٢٦، صحيح مسلم، برقم ١١٠٦.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ١٢٢/٤، سنن أبي داود، برقم ٢٣٦٩، السنن الكبرى للنسائي ٢١٨/٢، برقم ٣٥٤١ سنن ابن ماجه، برقم ١٦٨١. وهو في صحيح ابن حبان ٣٠٢/٨، برقم ٣٥٣٣، وقال محققه الشيخ شعيب الأرنووط: إسناده صحيح، وفي المستدرك على الصحيحين ١٩٩٥، برقم ١٥٦٣، وقال وقال: هذا إسناد صحيح تقوم به الحجة... وقال أيضاً في ١٩٤١: سمعت عثمان بن سعيد الدارمي يقول: قد صح عندي حديث أفطر الحاجم، والمحجوم لحديث ثوبان وشداد بن أوس وأقول به، وسمعت أحمد بن حنبل يقول به ويذكر أنه صح عنده حديث ثوبان وشداد بن أوس. قال الزيلعي: قال الترمذي في علله الكبرى: قال البخاري: ليس في هذا الباب أصح من حديث ثوبان وشداد بن أوس ... وصححه أحمد، وابن المديني وإسحاق بن راهويه. نصب الراية ٢٧٢/٤.

<sup>(</sup>٤) السنن الكبرى للبيهقي ج: ٤ ص: ٢٦٨، حاشية ابن القيم ج: ٦ ص: ٣٥٧.

فمر به النبي رفع فقال: (أفطر هذان) ثم رخص النبي رفع الحجامة للصائم وكان أنس يحتجم وهو صائم، رواه الدار قطني وقال كلهم ثقات، ولا أعلم له علة (۱)، وقال في فتح الباري: رواته كلهم من رجال البخاري (۲).

أما إخراج الدم للتحليل، أو خروجه برعاف، أو قلع سن أو جرح، فلا يفسد الصوم؛ لعدم صحة قياسه على الحجامة؛ لما فيها من إرادة الإخراج وكثرة المخرج.

# ٦- التقيؤ عمداً:

بأن يتعمد عصر بطنه، أو غمز حلقه، أو شم شيء له رائحة كريهة، ونحو ذلك؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي شي قال: ((من ذرعه (٢) القيء فليس عليه قضاء، ومن استقاء عمداً فليقض) رواه الخمسة (١) إلا النسائي، وصححه الحاكم.

<sup>(</sup>١) سنن الدارقطني ج: ٢ ص: ١٨٢. ورواه الضياء في الأحاديث المختارة ج: ٥ ص: ١٢٦، برقم ١٧٤٨.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ج: ٤ ص: ١٧٨.

<sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير: ذَرَعَه: أي سبَقَه وغَلبه في الخرَوج. النهاية في غريب الحديث٢٥٨/٢.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٤٩٨، سنن أبي داود، برقم ٢٣٨٠، سنن ابن ماجه، برقم ١٦٧٦، سنن الترمذي، برقم ٢٧٠، قال: أبو عيسى: حديث أبي هريرة حديث حسن غريب...وقال محمد (البخاري) لا أراه محفوظاً، وقد رُوِي هذا الحديث من غير وجه عن أبي هريرة عن النبي ، ولا يصح إسناده... والعمل عند أهل العلم عليه. وهو في صحيح ابن حبان ج: ٨ ص: ٢٨٥ ـ ٢٨٥، برقم ٢٥١٨، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٨٨٥، برقم ١٥٥٧، وقال: صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي. قال ابن الملقن: صححه ابن حبان، وقال الدارقطني رواته كلهم ثقات، وقال عبد الحق كل رجاله ثقات. خلاصة البدر المنيرا ١٩٧٨، برقم ١٩٧٩. وصححه الألباني في سنن ابن ماجه ص١٨٣، برقم ١٦٧٦. ط: بيت الأفكار الدولية.

قال ابن النذر: أجمعوا على إبطال صوم من استقاء عامدا. الإجماع١ /٤٧ ، رقم المسألة٢٦٪.

ولا تفطر القطرة في العين، والأذن؛ لأنها ليست بمنافذ(١)، ولا يفطر الكحل، ولا الاغتسال في الماء للتبرد ونحوه، وقد روى مالك وأبو داود(٢) عن بعض أصحاب النبي رأسه وهو صائم من العكر على الماء على رأسه وهو صائم من العطش أو من الحر.

(١) مجموع الفتاوي لابن تيمية ٢٣٣/٢٥ ـ ٢٣٤، مجموع فتاوى ومقالات متنوعة لابن باز ١٥/٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) الموطأ للإمام مالك ٢٩٤/١، كتاب الصيام، باب ما جاء في الصيام في السفر، رقم ٢٢، سنن أبي داود، برقم ٢٣٦٥، وهو في مصنف عبد الرزاق ج: ٤ ص: ٢٠٧، برقم ٧٥٠٩. وصححه الألباني في سنن أبي داود ص ٢٦٩، برقم ٢٣٦٥. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٣) العَرْجُ: واد فحل من أودية الحجاز التهامية جنوب المدينة على بعد ١٣ ميلا. معالم جغرافية في السيرة النبوية ص٢١٣.

كتاب الصيام

## من آداب الصيام

يسن للصائم تأخير السحور إن لم يخش طلوع الفجر الثاني، وتعجيل الإفطار بعد غروب الشمس؛ لحديث أبي ذر رضي الله عنه أن النبي الله كان يقول: (( لا تزال أمتي بخير ما أخروا السحور، وعجلوا الفطر)) رواه أحمد (۱).

وعن سهل بن سعد أن النبي الله قال: ((لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر)) متفق عليه (۱).

وليحرص المسلم على أكلة السخر، فقد ورد في فضلها حديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله : ((تسحروا فإن في السحور بركة)) متفق عليه (٢٠).

وعن عمرو بن العاص رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((إن فصل ما بين صيامنا وصيام أهل الكتاب أكلة السحر)) رواه مسلم (ن).

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ٣٩٩/٣٥، برقم ٢١٥٠٧، وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده ضعيف. قال الهيثمي: في سنده سليمان بن أبي عثمان قال أبو حاتم: مجهول. مجمع الزوائد ١٥٤/٣٠. الحديث يدل على شيئين الثاني منهما سنية تعجيل الفطر. وهذا يستدل له بالحديث الثاني من أحاديث المتن المتفق عليه. الشيء الأول: سنية تأخير السحور. وهذا يستدل له بما رواه مسلم بسنده عن سالم بن عبد الله عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله وقول: (إنَّ بلالا يؤذن بليل، فكلوا، واشربوا حتى تسمعوا أذان ابن أم مكتوم). صحيح مسلم ٢/٨٦٧، كتاب الصيام، باب بيان أن الدخول في الصوم يحصل بطلوع الفجر، وأن له الأكل وغيره حتى يطلع الفجر ...، برقم ٢٩٨٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٨٥٦، صحيح مسلم، برقم ١٠٩٨.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، ١٨٢٣، صحيح مسلم، برقم ١٠٩٥.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ج: ٢ ص: ٧٧٠، ٧٢١، كتاب، باب فضل السحور وتأكيد استحبابه واستحباب تأخيره وتعجيل الفطر، برقم١٠٩٦.

وقد كان رطبات، فإن لم تكن رطبات، فإن لم تكن رطبات في وقد كان رطبات من ماء. رواه أحمد وأبو داود والترمذي (٢).

ومن غابت عليه الشمس وليس عنده أكل، أو شراب يفطر عليه نوى الإفطار بقلبه ؛ لتحصل له فضيلة تعجيل الفطر، وصار بذلك مفطراً.

وينبغي للصائم أن يحذر من الإسراف في تناول الطعام، والشراب في الإفطار والسحور؛ لما في ذلك من إثارة الخمول عن الطاعة، وإتعاب الجهاز الهضمي بما يضره، وليتنا نتأمل حديث المقدام بن معديكرب رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: ((ما ملا آدمي وعاءً شراً من بطنه، بحسب ابن آدم أكلات يقمن صلبه، فإن كان لا محالة فثلث لطعامه، وثلث لشرابه، وثلث لنفسه)) رواه أحمد والنسائي والترمذي (٢)، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي (١).

<sup>(</sup>١) الحُسْوة بالضَّم: ملء الفم مما يحسى مرَّة واحدة، والحَسْوة بالفتح: المرَّة . النهاية في غريب الحديث ١٨٧/١، المصباح ١٨٧/١.

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ١١٠/٢٠، برقم ١٢٦٧٦، وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، سنن أبي داود، برقم ٢٣٥٦، سنن الترمذي، برقم ٢٩٦. وهو في سنن الدارقطني ج: ٢ ص: ١٨٥، ص: ١٨٥، برقم ٢٩٦، وقال: إسناده صحيح. وفي المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ١٩٥، برقم ١٥٧٥، وقال صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وفي الأحاديث المختارة ج: ٤ ص: ٢٢٨، برقم ١٥٨٥، وقال: إسناده صحيح، وقال الألباني: حسن صحيح. سنن أبي داود ص

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ١٣٢/٤، النسائي في السنن الكبرى ج: ٤ ص: ١٧٨، برقم ٢٧٧، سنن الترمذي ١٧٨، وقم ٢٣٨، النسائي في السنن الكبرى ج: ٤ ص: ١٧٨، برقم ٢٣٨، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح. ورواه ابن حبان في صحيحه ج: ٢ ص: ٤٤٩، برقم ٢٧٤، وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح على شرط مسلم، وصححه الألباني في سنن الترمذي ص٠٣٠، برقم ٢٣٨٠. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٤) المستدرك على الصحيحين ج: ٤ ص: ٣٦٧، برقم ٧٩٤٥.

وقد روى نافع مولى ابن عمر رضي الله عنهما قال: كان ابن عمر لا يأكل حتى يؤتى بمسكين يأكل معه، فأدخلتُ رجلاً يأكل معه فأكل كثيراً، فقال: يا نافع لا تدخل هذا علي، سمعت رسول الله على يقول: ((المؤمن يأكل في مِعى واحد والكافر يأكل في سبعة أمعاء)) متفق عليه (١).

وقد أهدى رجل من العراق إلى ابن عمر دواء يسمى جوارش فقال: ما يصنع بهذا؟ قال: إذا كظك الطعام أخذت منه، فقال ابن عمر: والله ما شبعت منذ كذا وكذا لا حاجة لي فيه (٢).

ويستحب أن يدعو عند الإفطار بما رواه عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: كان رسول الله رضي الله عنهما قال: ((ذهب الظمأ وابتلت العروق وثبت الأجر إن شاء الله )) رواه أبو داود (٣) بإسناد حسن.

وللصائم عند فطره دعوة مستجابة، فليجعلها فيما يعم نفعه المسلمين، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله رشي (ثلاثة لا ترد دعوتهم: الإمام العادل، والصائم حتى يفطر، ودعوة المظلوم يرفعها الله فوق الغمام وتفتح لها أبواب السماء، ويقول الله تعالى: وعزتي لأنصرنك ولو بعد حين)) رواه أحمد

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٥٠٧٨، صحيح مسلم، برقم ٢٠٦٠. واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٢) كتاب الزهد لابن أبي عاصم ج: ١ ص: ١٨٩، حلية الأولياء لأبي نعيم ج: ١ ص: ٣٠٠، سير أعلام النبلاء للذهبي ج: ٣ ص: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ج: ٢ ص: ٣٠٦، كتاب الصوم، باب القول عند الإفطار، برقم ٢٣٥٧. وهو في سنن الدارقطني ج: ٢ ص: ١٨٥، برقم ٢٥، وقال: إسناده حسن، وفي السنن الكبرى للنسائي ج: ٢ ص: ٢٥٥، برقم ٣٣٢٩، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٥٨٤، برقم ١٥٣٦، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٥٨٤، برقم وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي، وحسنه الألباني في سنن أبي داود ص ٢٦٨، برقم ٢٣٥٧. ط: بيت الأفكار الدولية.

والترمذي وابن ماجه<sup>(۱)</sup>.

وتفطير الصائمين المحتاجين، وتسحيرهم من أعظم القربات في شهر الصوم، وقد روى أحمد والنسائي والترمذي وابن ماجه (عن رسول الله ﷺ: ((من فطر صائماً كان له مثل أجره غير أنه لا ينقص من أجر الصائم شيئا)).

وكان النبي ﷺ إذا أفطر عند أهل بيت قال: ((أكل طعامكم الأبرار، وصلت عليكم الملائكة، وأفطر عندكم الصائمون)) رواه أحمد (٣).

ومن آداب الصيام اشتغال الصائم بالطاعات، ومباعدته عن السيئات، قال الإمام أحمد: "ينبغي للصائم أن يتعاهد صومه من لسانه ولا يماري ويصون صومه،

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۳۰۰/۲، سنن الترمذي، برقم ۳۰۹۸، وقال: هذا حديث حسن، سنن ابن ماجه، برقم ۱۷۰۲، وهو في صحيح ابن خزيمة ج: ٣ ص: ١٩٩، برقم ١٩٠١، وفي صحيح ابن حبان ج: ٨ ص: ٢١٥، برقم ٣٤٢٨، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: في سنده أبو المدلة. مولى عائشة لم يوثقه غير المؤلف وسماه عبيد الله بن عبد الله، وقال ابن المديني: أبو مدلة مولى عائشة لا يعرف اسمه مجهول... وباقي رجاله ثقات، وقال الحافظ في أمالي الأذكار فيما نقله عنه ابن علان في "شرح الأذكار" عمرة الحديث حسن.

<sup>(</sup>۲) مسند الإمام أحمد ج: ٥ ص: ١٩٢، السنن الكبرى للنسائي ج: ٢ ص: ٢٥٦، برقم ٣٣٣١، سنن الترمذي، برقم ٨٠٧، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح، سنن ابن ماجه، برقم ١٧٤٦. وهو في صحيح ابن خزيمة ج: ٣ ص: ١٩١، برقم ١٨٨٧، وفي صحيح ابن حبان ج: ٨ ص: ٢١٦، برقم ٣٤٢٩، وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، وصححه الألباني في سنن الترمذي ص ٨٠٨، برقم ٨٠٨٠ ط: بيت الأفكار.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ٣٩٧/١٩. ٣٩٨، برقم ٢٠٤٠، وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح. وهو في الأحاديث المختارة ج: ٥ ص: ١٥٧ ـ ١٥٨، برقم ١٧٨٣، وقال: إسناده صحيح. وفي سنن أبي داود، برقم ٣٨٥٤. قال ابن الملقن: إسناده صحيح. خلاصة البدر المنير٢١١/٢، برقم ٢٠٥٠. وقال الحافظ: إسناده صحيح. التلخيص الحبير٣/١٩٩، برقم ١٥٧٠.

وكانوا إذا صاموا قعدوا في المساجد وقالوا: نحفظ صيامنا ولا نغتاب أحداً، ولا يعمل عملاً يجرح به صومه"(١).

وقد روى أبو هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((إذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث، ولا يصخب، فإن شاتمه أحد، أو قاتله فليقل: إني امرؤ صائم)) متفق عليه (٢).

ويسن للصائم الإكثار من قراءة القرآن، ومن ذكر الله تعالى، وكان النبي النبي على الله عبريل في رمضان فيدارسه القرآن (٢). وكان إبراهيم النخعي يختم القرآن في شهر رمضان في كل ثلاث فإذا دخلت العشر يختم في ليلتين (١٠).

وقال محمد بن شهاب الزهري: تسبيحة في رمضان أفضل من ألف تسبيحة في غيره (٥).

ويسن فيه الصدقة، وقد كان ﷺ أجود الناس وكان أجود ما يكون في رمضان (١٠).

<sup>(</sup>١) المغني ج: ٣ ص: ٥٩، الفروع ج: ٣ ص: ٤٨، كشاف القناع ج: ٢ ص: ٣٣٠.

<sup>(</sup>۲) تقدم ص ۳۸۸.

<sup>(</sup>٣) روى البخاري بسنده عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان النبي هي أجود الناس، وأجود ما يكون في رمضان، حين يلقاه جبريل، وكان جبريل عليه السلام يلقاه في كل ليلة من رمضان في رمضان، فلرسول الله هي أجود بالخير من الربح المرسلة. صحيح البخاري١٣٠٤/٣، كتاب المناقب، باب صفة النبي هي، رقم الحديث: ٣٣٦١.

<sup>(</sup>٤) مصنف عبد الرزاق ج: ٤ ص: ٢٥٤، برقم ٧٧٠٥.

<sup>(</sup>٥) سنن الترمذي ج: ٥ ص: ٥١٤، برقم ٣٤٧٢، مصنف ابن أبي شيبة ج: ٦ ص: ١٠٦، برقم ٢٩٨٤، تهذيب التهذيب ج: ١٢ ص: ٢٥. وقال الألباني: ضعيف. سنن الترمذي ص٥٤٨، برقم ٣٤٧٢، ط: بيت الأفكار.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري١٣٠٤/٣، كتاب المناقب، باب صفة النبي ﷺ، رقم الحديث: ٣٣٦١.

وفي الصدقة عشر خصال محمودة، خمس في الدنيا، وخمس في الآخرة: فأولها: تطهير المال كما قال النبي را النبي الله التجار إن هذا البيع يحضره اللغو(١)، والحلف، والكذب، فشوبوه بالصدقة) رواه أحمد وأبو داود والنسائي(١). والثانية: أن فيها تطهير القلب، والبدن من الذنوب كما قال الله عز وجل: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَ لِهِمْ صَدَقَةً تُطَهّرُهُمْ وَتُزكِيهم بها ﴾ (١).

والثالثة: أن فيها دفع البلاء، والأمراض كما روى الحسن مرسلا عن النبي ﷺ: ((داووا مرضاكم بالصدقة))(1). وروى الترمذي بسند ضعيف عن أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: ((الصدقة تطفىء غضب الرب، وتدفع ميتة السوء))(٥).

<sup>(</sup>١) قال ابن الأثير: لَغَا الإنسان يَلْغُو... إذا تَكلَّم بالمُطْرَح من القَول، ومَا لا يَعْنِي، وأَلْغَى إذا أَسْقَطَ... النهاية في غريب الحديث ج: ٤ ص: ٢٥٧.قال ابن منظور اللَّغُو: السَّقَط وما لا يُعتد به من كلام وغيره ولا يُحصَل منه على فائدة ولا نفع، وقال في التهذيب اللَّغُو: ما كان من الكلام غير معقود عليه. لسان العرب ١٥٠/١٥.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج: ٤ ص: ٦، سنن أبي داود، برقم ٣٣٢٦، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٣٧٩٨، سنن ابن ماجه، برقم ٢١٣٨، المستدرك على الصحيحين ج: ٢ ص: ٥، برقم ٢١٣٨، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود٢/٣٣٣، برقم ٣٣٢٦.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة من الآية ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) سنن البيهقي الكبرى ج: ٣ ص: ٣٨٢، برقم ٦٣٨٥، المعجم الكبير ١٢٨/١، برقم ١٠١٩، المعجم الكبير ١٢٨/١، برقم ١٠١٠، المعجم الأوسط ج: ٢ ص: ٢٧٤، برقم ١٩٦٣، المراسيل لأبي داود ج: ١ ص: ١٢٧ـ١٢٨، برقم ١٠٠٥ قال الحافظ المنذري: رواه أبو داود في المراسيل، ورواه الطبراني، والبيهقي وغيرهم عن جماعة من الصحابة مرفوعا متصلا، والمرسل أشبه الترغيب والترهيب ٢٠١١، برقم ١١١٢٠.

<sup>(</sup>٥) سنن الترمذي، برقم ٦٦٤. قال أبو عيسى: هذا حديث حسن غريب. قال الألباني: الشطر الأول منه صحيح. الإأرواء برقم ١٠٤/٨ لحديث أخرجه ابن حبان في صحيحه ١٠٤/٨، برقم ٣٣٠٩، وأخرجه الضياء المقدسى في الأحاديث المختارة ج: ٥ ص: ٢٢٠، برقم ١٨٤٨ وقال: إسناده صحيح.

وعن رافع بن خديج رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((الصدقة تسد سبعين بابا من السوء)) رواه الطبراني في الكبري<sup>(۱)</sup> وفيه حماد بن شعيب وهو ضعيف<sup>(۱)</sup>.

والرابعة: أن فيها إدخال السرور على المساكين، وذلك من أفضل الأعمال.

والخامسة: أنها سبب لإنزال البركة في المال، وهي سبب في حسن الخلف، كما قال تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَنفَقْتُم مِّن شَيْءٍ فَهُوَ مُخْلِفُهُ أَلَّ وَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّازِقِينَ ﴾ (٣).

وأما الخمس التي في الآخرة:

فأولها: أن الصدقة تكون لصاحبها ظلاً في شدة الحر.

والثانية: أنها سبب لخفة الحساب.

والثالثة: أنها تثقل الميزان.

والرابعة: أنها سبب في سهولة الجواز على الصراط.

والخامسة: أنها سبب في زيادة الدرجات في الجنة، وفيها دعاء المساكين، وهو مما يطلبه عقلاء المسلمين ويتحرون استجابته.

<sup>(</sup>١) المعجم الكبيرج: ٤ ص: ٢٧٤، برقم ٤٤٠٢.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد ج: ٣ ص: ١٠٩، برقم ٨١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ من الآية ٣٩.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة الآية ٢٦٨.

# العشر الأخيرة من رمضان

الليالي العشر الأخيرة من رمضان هي أفضل ليالي السنة، وكان ﷺ يخصها بمزيد عبادة، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله ﷺ إذا دخل العشر، أحيا الليل، وأيقظ أهله، وجدَّ وشد المئزر(١). متفق عليه(٢).

وعنها رضي الله عنها قالت: كان رسول الله ﷺ يجتهد في العشر الأواخر ما لا يجتهد في غيرها. رواه أحمد ومسلم والنسائي (٢).

وقد سئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله عن عشر ذي الحجة ، والعشر الأواخر من رمضان ، أيهما أفضل ؟ فأجاب: "أيام عشر ذي الحجة أفضل من أيام العشر من رمضان ، والليالي العشر الأواخر من رمضان أفضل من ليالي عشر ذي الحجة"(1).

وقد علق على ذلك تلميذه ابن القيم فقال: "إذا تأمل الفاضل اللبيب هذا الجواب وجده شافياً كافياً، فإنه ليس من أيام العمل فيها أحب إلى الله من أيام عشر

<sup>(</sup>۱) قال الإمام النووي: شد المئزر: قيل هو الاجتهاد في العبادات زيادة على عادته ﷺ في غير رمضان، ومعناه التشمير في العبادات يقال: شددت لهذا الأمر مئزري أي: تشمرت له وتفرغت. وقيل: هو كناية عن اعتزال النساء للاشتغال بالعبادات، وقولها أحيا الليل: أي استغرقه بالسهر في الصلاة وغيرها، وقولها وأيقظ أهله: أي أيقظهم للصلاة في الليل، وجدَّ في العبادة زيادة على العادة، ففي هذا الحديث أنه يستحب أن يزاد من العبادات في العشر الأواخر من رمضان... والمِنْزر: هو الإزار. والله أعلم. شرح النووي على صحيح مسلم ٧١/٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٩٢٠، صحيح مسلم، برقم ١١٧٤. واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ١٨٢/، صحيح مسلم، ١١٧٥، السنن الكبرى للنسائي ٢٧٠/٢، برقم ٣٣٩٠.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي ج: ٢٥ ص: ٢٨٧، الفتاوي الكبري ج: ٤ ص: ٤٦٣.

ذي الحجة، وفيها يوم عرفة، ويوم النحر، ويوم التروية، وأما ليالي عشر رمضان فهي ليالي الإحياء التي كان رسول الله على يحييها كلها، وفيها ليلة خير من ألف شهر، فمن أجاب بغير هذا التفصيل لم يمكنه أن يدلي بحجة صحيحة "(۱).

وكان على يعتكف العشر الأواخر من رمضان، ثبت ذلك عن عائشة وابن عمر رضي الله عنهم عند البخاري ومسلم (٢)، وقد ذكرت عائشة رضي الله عنها أيضاً أن النبي كان إذا أراد أن يعتكف صلى الفجر، ثم دخل معتكفه وأمر بخبائه فضرب، وفي إحدى السنوات حين فعل ذلك أمرت زينب بخبائها فضرب، وأمرت غيرها من أزواج النبي بخبائها فضرب، فلما صلى رسول الله الفجر، نظر فإذا الأخبية، فقال بن (آلبر تردن؟)) فأمر بخبائه فَقُوِّضَ (٣) وترك الاعتكاف في شهر رمضان حتى اعتكف في العشر الأول من شوال. متفق عليه (١).

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد ج: ٣ ص: ٦٨٣ ، مجموع الفتاوي٢٨٧/٠٠.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٩٢١، صحيح مسلم، برقم ١١٧٢.

<sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير: قُوِّضَ أي: قُلِع وأُزِيلَ. النهاية في غريب الحديث ١٢١/٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ١٩٢٨، صحيح مسلم، برقم ١١٧٣.

<sup>(</sup>٥) سنن ابن ماجه ١٥٠١، كتاب الصيام، باب في المعتكف يلزم مكانا من المسجد، برقم ١٧٧٤. وهو في صحيح ابن خزيمة ٣٥٠/٣، برقم ٢٢٣٦، وفي سنن البيهقي الكبرى ٢٤٧/٥، برقم ١٧٠٦، وفي المعجم الكبير ١٣٥/١/٣، برقم ١٣٤٢، وفي المعجم الأوسط ٩٤/٨، برقم ١٣٤٢، وفي المعجم الأوسط ٩٤/٨، برقم ١٠٠٦٤ قال البوصيري: هذا إسناد صحيح رجاله ثقات رواه البيهقي في الكبرى من طريق عبد العزيز بن محمد عن عيسى بن عمر. مصباح الزجاجة ١٨٤٨.

قال الإمام الشوكاني: الحديث رجال إسناده في سنن ابن ماجه ثقات. نيل الأوطار ٢٥٦/٤. وضعفه الألباني في سنن ابن ماجه ص١٩٢، برقم ١٧٧٤. ط: بيت الأفكار الدولية.

ويصح الاعتكاف بلا صوم؛ لأن عمر نذر أن يعتكف ليلة في المسجد الحرام، فقال له ﷺ: ((أوف بنذرك)) رواه البخاري ومسلم(١).

والليل ليس محلاً للصوم، وليس لأقله حد متى قصد الاعتكاف، ويستحب أن لا ينقص عن ليلة أو يوم، خروجاً من الخلاف<sup>(۲)</sup>.

ولا يصح الاعتكاف إلا في مسجد تقام فيه الجماعة ؛ لما روى أبو داود عن عائشة رضي الله عنها قالت: لا اعتكاف إلا في مسجد جامع (٣).

ولأن الاعتكاف في مسجد لا تقام الجماعة فيه يفضي إلى فوات صلاة الجماعة، أو تكرر خروج المعتكف مع إمكان التحرز منه، وهو منافي للاعتكاف.

ولا يخرج المعتكف إلا لما لا بد له منه، ولا يعود المعتكف مريضاً، ولا يشهد جنازة لاشتغاله بعبادة الاعتكاف، قالت عائشة رضي الله عنها: السنة للمعتكف أن لا يعود مريضاً، ولا يشهد جنازة، ولا يمس امرأة ولا يباشرها، ولا يخرج لحاجة إلا لما لا بد منه. رواه أبو داود (1).

ويستحب تفرغ المعتكف للقُرَبِ من ذكر، وقراءة قرآن، وصلاة وغير ذلك، ويجتنب ما لا يعنيه من فضول الكلام، والقراءة والاستماع.

ويتحرى المسلمون في ليالي العشر الأخيرة ليلة القدر، وهي أفضل ليالي العام، وأحرى ما تكون في أوتار العشر الأخيرة من رمضان، وقد أخفى الله تعالى تحديدها، كما أخفى تحديد ساعة الإجابة يوم الجمعة؛ ليجدَّ المؤمنون في الطلب.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١٩٢٧، صحيح مسلم، برقم ١٦٥٦.

<sup>(</sup>٢) المغني ٤٩٣/٤، المجموع ٤٩١/٦.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ج: ٢ ص: ٣٣٣، كتاب الصوم، باب المعتكف يعود المريض، برقم ٢٤٧٣. قال الألباني: حسن صحيح. سنن أبي داود ص ٢٨٠. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

وقد اختلف العلماء في أرجى الليالي بأن تكون ليلة القدر على أقوال كثيرة، أشهرها ما يلى:

### القول الأول:

أنها ليلة إحدى وعشرين، وإليه مال الشافعي<sup>(۱)</sup>، ودليله حديث أبي سعيد الخدري أن رسول الله على قال: ((قد أُرِيتُ هذه الليلةَ ثم أُنسيتُها، وقد رأيتُني أسجد في ماء وطين من صبيحتها، فالتمسوها في العشر الأواخر، والتمسوها في كل وتر)) فمطرت السماء تلك الليلة، وكان المسجد على عريش<sup>(۱)</sup>، فوكف<sup>(۱)</sup> المسجد، فبصرت عيناي رسول الله على جبهته أثر الماء والطين، من صبح إحدى وعشرين. رواه البخاري<sup>(1)</sup>.

# القول الثاني:

أن أرجاها ليلة ثلاث وعشرين، وبه قال معاوية (٥)، وعبد الله بن أنيس (١)، وسعيد ابن المسيب (٧)، ومكحول (٨) وغيرهم، ودليل ذلك حديث عبد الله بن أنيس

<sup>(</sup>١) المجموع٦/٤٤٩، فتح الباري ج: ٤ ص: ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ: عريش أي: مثل العريش وإلاً فالعريش هو نفس سقفه، والمراد أنه كان مظللا بالجريد، والخوص ولم يكن محكم البناء بحيث يُكِنُّ من المطر الكثير. فتح الباري٢٥٨/٤.

<sup>(</sup>٣)قال الحافظ: فوكف المسجد: أي قطر الماء من سقفه. فتح الباري٢٥٨/٤. قال ابن الأثير: وَكُف البيت والدَّمْعُ إذا تَقَاطَر. النهاية في غريب الحديث٢١٩/٥.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٧١٣/٢ ـ ٧١٤، كتاب الاعتكاف، باب الاعتكاف في العشر الأواخر، برقم ١٩٢٣. وهو في صحيح مسلم، برقم ١١٦٧.

<sup>(</sup>٥) مصنف ابن أبي شيبة ٢ / ٣٢٦، برقم ٩٥٣٧. قال الحافظ: إسناده صحيح. فتح الباري ٢٦٤/٤.

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم ٨٢٧/٢، كتاب الصيام، باب فضل ليلة القدر، والحث على طلبها، وبيان محلها، وأرجى أوقات طلبها، برقم ١١٦٥.

<sup>(</sup>٧) مصنف عبد الرزاق ٢٤٩/٤ ، برقم ٧٦٨٧ .

<sup>(</sup>٨) مصنف عبد الرزاق ٢٥١/٤ ، برقم ٧٦٩٣ .

رضي الله عنه قال: قلتُ: يا رسول الله، إن لي بادية أكون فيها، وأنا أصلي فيها بحمد الله، فمرني بليلة أنزلها إلى هذا المسجد، فقال: "أنزل ليلة ثلاث وعشرين". رواه أبو داود (١٠).

### القول الثالث:

أرجاها ليلة سبع وعشرين، وبه جزم أبي بن كعب رضي الله عنه، وكان يحلف عليه. رواه مسلم (٢٠).

واختار هذا القول الإمام أحمد<sup>(٣)</sup>، وحكاه صاحب الحلية من الشافعية عن أكثر العلماء<sup>(١)</sup>.

(۱) سنن أبي داود ٥٢/٢، كتاب شهر رمضان، باب في ليلة القدر، برقم ١٣٨٠. وهو في صحيح ابن خزيمة ٣٣٤/٣، برقم ٢٢٠٠، وفي سنن البيهقي الكبرى ٣٠٩/٤، برقم ٨٣٢١. الحديث: في سنده محمد بن إسحاق.

قال ابن حجر: محمد بن إسحاق بن يسار المدني نزيل العراق إمام المغازي صدوق يدلس... تقريب التهذيب ص ٨٢٥. قال الهيثمي: فيه محمد بن إسحاق، وهو ثقة ولكنه مدلس. مجمع الزوائد٣/ ١٦٨. وقال الألباني: حسن صحيح. سنن أبي داود ص ١٦٧. ط: بيت الأفكار الدولية. وقد روى مسلم بسنده عن بسر بن سعيد عن عبد الله بن أنيس أن رسول الله تقال: (أريت ليلة القدر ثم أنسيتها، وأراني صبحها أسجد في ماء وطين) قال: فمطرنا ليلة ثلاث وعشرين، فصلى بنا رسول الله على جبهته وأنفه. قال: وكان عبد الله بن أنيس يقول: ثلاث وعشرون.

صحيح مسلم ٨٢٧/٢، كتاب الصيام، باب فضل ليلة القدر، والحث على طلبها، وبيان محلها، وأرجى أوقات طلبها، برقم ١١٦٥.

- (٢) صحيح مسلم ٨٢٨/٢، كتاب الصيام، باب فضل ليلة القدر، والحث على طلبها، وبيان محلها، وأرجى أوقات طلبها، برقم ٧٦٢. وفي صحيح مسلم أيضاً في ٥٢٥/١ ، برقم ٧٦٢.
  - (٣) الإنصاف للمرداوي٣/٥٥/٠.
  - (٤) نقل هذا القول ابن حجر في فتح الباري ٢٦٥/٤.

#### القول الرابع:

أنها متنقلة في العشر الأواخر، قاله أبو قلابة (١١)، والإمام مالك (٢) والثوري (١٦) وأحمد (١٤) وإسحاق (٥).

ودليل ذلك حديث عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله على يجاور (أ) في العشر الأواخر من رمضان، ويقول: ((تحرّوا ليلة القدر في العشر الأواخر من رمضان)). رواه البخاري (٧).

قال ابن حجر بعد أن ساق أقوالاً كثيرة في ذلك: "وأرجحها كلها أنها في وتر من العشر الأخير، وأنها تنتقل كما يفهم من أحاديث هذا الباب، وأرجاها أوتار العشر عند الشافعية ليلة إحدى وعشرين، أو ثلاث وعشرين، على ما في حديث أبي سعيد (١)، وعبد الله بن أنيس (١)، وأرجاها عند الجمهور ليلة سبع وعشرين "(١٠).

<sup>(</sup>۱) مصنف عبد الرزاق٢٥٢/٤، برقم ٧٦٩٩، مصنف ابن أبي شيبة٧٦/٣، سنن الترمذي ١٥٩/٣، كتاب الصوم، باب ما جاء في ليلة القدر، برقم ٧٩٢. وصححه الألباني في سنن الترمذي ١٤٩، برقم ٧٩٢. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٢) التمهيد لابن عبد البر ٢٠٨/٢ ، شرح الزرقاني على الموطأ ٢٩٠/٢.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٢٦٥/٤.

<sup>(</sup>٤) الإنصاف للمرداوي٣٥٥/٣، وقال: وهو الصواب الذي لا شك فيه. قلت وفيه احتياط وجمع بين الأدلة.

<sup>(</sup>٥) فتح الباري ٢٦٥/٤.

<sup>(</sup>٦) قال ابن الأثير: يجاور: أي يَعْتَكِف. النهاية في غريب الحديث ١ ٣١٣.

<sup>(</sup>٧) صحيح البخاري ٧١٠/٢، كتاب صلاة التراويح، باب تحري ليلة القدر في الوتر من العشر الأواخر، برقم ١٩١٦، وهو في صحيح مسلم من حديث ابن عمر ٢/ ٨٢٣، برقم ١١٦٥.

<sup>(</sup>٨) تقدم ص ٤٠٥، حاشية (٤).

<sup>(</sup>٩) تقدم ص ٤٠٥ حاشية (٦).

<sup>(</sup>١٠) فتح الباري ٤/ ٢٦٦.

### أحكام قضاء رمضان

يجب قضاء ما فات المسلم المكلف من صيام رمضان بعدده؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ (١).

ويستحب أن يكون القضاء بعد العيد متتابعاً ؛ لأنه أسرع لإبراء الذمة ، فإن الإنسان لا يدري ما يحدث له.

ولا يجوز تأخيره إلى رمضان آخر من غير عذر، فإن فعل فقد فرط، وعليه أن يستغفر ويتوب إلى الله من ذلك ويقضيه، ويطعم عن كل يوم مسكيناً، وبه أفتى عبد الله ابن عباس رضي الله عنهما. رواه البيهقي (٢) وصححه النووي (٢)، وأبو هريرة رواه الدارقطني وصححه (١).

وإن أخره من عذر قضاه ولا فدية.

ومن وجب عليه قضاء صوم من رمضان، لم يصح تطوعه بنافلة من الصيام في شوال، ولا في غيره حتى يقضيه ؛ لأن النافلة لا تؤدى قبل الفريضة ؛ ولأن النبي على قال في صيام ست شوال: ((من صام رمضان ثم أتبعه ستا من شوال كان كصيام الدهر)) رواه مسلم (٥٠).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة من الآية ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى للبيهقي ٤/ ٢٥٣، برقم ٨٠٠٠. وهو في سنن الدارقطني ١٩٦/٢، برقم ٨٦.

<sup>(</sup>٣) في المجموع ج: ٦ ص: ٣٨٥.

<sup>(</sup>٤) سنن الدارقطني ١٩٧/٢، برقم ٨٨. وهو في السنن الكبرى للبيهقي ٢٥٣/٤، برقم ٨٠٠١. وقال الدارقطني: إسناده صحيح موقوف.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم ج: ٢ ص: ٨٢٢، كتاب الصيام، باب استحباب صوم ستة أيام من شوال إتباعا لرمضان، برقم ١١٦٤.

ومن صام الست من شوال وعليه قضاء لا يصدق عليه أنه صام رمضان، ثم أتبعه ستا من شوال، بل صام بعضه ثم أتبعه بالست.

وذهب جمهور العلماء من الحنفية (۱) والمالكية (۲) والشافعية (۱) إلى صحة التطوع قبل القضاء ما دام الوقت موسعاً قياساً على الصلاة ؛ ولحديث عائشة رضي الله عنها قالت: كان يكون علي الصوم من رمضان فما أستطيع أن أقضيه إلا في شعبان. متفق عليه (۱) وهو رواية عن أحمد (۱) اختارها صاحب التنقيح (۱) وتصحيح الفروع (۱) وآخرون.

ومن تلبس بصيام القضاء وجب عليه إتمامه، وحرم عليه إفساده إلا من عذر ؟ لأن القضاء يحكى الأداء.

ولا يحل لزوج المرأة أن يأمرها بالفطر إذا كانت تقضي صوم رمضان، ولا يجوز له أن يجامعها، ويحرم عليها أن تطيعه، فإن أكرهها فلا شيء عليها، ويأثم، وإن طاوعته وجب عليها القضاء والتوبة، وليس عليها كفارة؛ لأن الكفارة تجب لحرمة الزمان في شهر رمضان، والقضاء لا يقع في شهر رمضان.

ومن وجب عليه قضاء من رمضان فصام يوم عرفة، ويوم عاشوراء بنية القضاء أجزأه ذلك، وإن صام بنية التطوع لم يجزه عن القضاء ؛ لقوله ﷺ: ((إنما الأعمال

<sup>(</sup>١) فتح القدير ٨١/٢، العناية على الهداية٢/٨١. المطبوع في حاشية فتح القدير.

<sup>(</sup>٢) منح الجليل شرح على مختصر خليل ١٢١/٢ ـ ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) مغنى المحتاج ١/٤٤٧.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ١٨٤٩، صحيح مسلم، برقم ١١٤٦.

<sup>(</sup>٥) المغني ٤١/٣، الشرح الكبير على المقنع ومعهما الإنصاف ٥٠٤/٧، الفروع ج: ٣ ص: ٩٦.

<sup>(</sup>٦) التنقيح المُشْبِع في تحرير أحكام المقنع للمرداوي ص٩٣.

<sup>(</sup>٧) تصحيح الفروع للمرداوي مطبوع في حاشية الفروع لابن مفلح ١٣٠/٣ ١٣١.

بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى )) متفق عليه<sup>(١)</sup>.

ومن أفطر في رمضان لعذر ولم يتمكن من القضاء حتى مات فلا قضاء عليه ، ولا إطعام وذلك: كمن مرض ولم يصم واستمر به المرض حتى مات ، لكن إذا شفي المريض وأمكنه أن يقضي ، ولكنه تكاسل وفرط حتى مات ، فيستحب لوليه أن يقضي عنه ؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله نها: ((من مات وعليه صيام صام عنه وليه)) متفق عليه (٢). والولي هو القريب ، وأقرب الأولياء الورثة.

ولو كان على ميت صيام عشرة أيام، وله ولدان، فصام كل واحد منهما خمسة أيام، صح ذلك وأجزأه، فإن لم يتبرع أحد من الورثة بالصيام عنه، أُطعِمَ عنه عن كل يوم مسكيناً ؛ لأن الله تعالى شرع للعاجز عن الصوم الفدية (٣)، وقد أصبح الميت عاجزاً حين لم يتبرع وليه بالصيام عنه.

ومن مات وعليه صوم نذر، أو حج نذر، أو اعتكاف نذر، أو صلاة نذر أمكنه فعلها ولم يفعلها استحب لوليه أن يقضي عنه ؛ لحديث سعد بن عبادة رضي الله عنه أنه قال النبي الله الله عنه أنه قال الله الله الله عنها) وعليها نذر لم تقضه، فقال الله الله عنها) رواه أبو داود والنسائي (١) بسند صحيح (٥).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١، صحيح مسلم، برقم ١٩٠٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٨٥١، صحيح مسلم، برقم ١١٤٧.

<sup>(</sup>٣) تقدم في ص ٣٨٠.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود، برقم ٣٣٠٧، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٣٦٦٣. الحديث في صحيح البخاري، برقم ٢٦١٠، وفي صحيح ابن حبان١٠١٠، برقم ٤٣٩٣.

<sup>(</sup>٥) نيل الأوطارج: ٩ ص: ١٥٥.

ولحديث ابن عباس رضي الله عنهما أن امرأة سألت النبي الله أن أمها نذرت أن تحج فلم تحج حتى ماتت أفأحج عنها؟ قال: ((نعم)) رواه البخاري(١)، ومثله في الصحيحين(٢) في نذر الصوم.

ومن نذر صوم أيام معينة فمات قبل أن يبلغها فلا قضاء ؛ لأنها لم تثبت في ذمته ، ولو ثبت بعضها في ذمته قُضي الثابت فقط.

ويجوز أن يستأجر من يصوم عن الميت ما وجب في ذمته قياساً على جواز استئجار من يحج عنه.

ومن وجب عليه صوم متتابع في كفارة قتل، أو ظهار، أو جماع في رمضان، شرع لوليه أن يصوم عنه متتابعاً؛ لأن القضاء يحكي الأداء، ولا تصح النيابة فيه إلا من واحد، فإن لم يفعل ذلك وليه أطعم عن كل يوم مسكيناً<sup>(٣)</sup>.

قال الشيخ محمد بن عثيمين: "إذا وجب على الميت صيام شهرين متتابعين فإما أن ينتدب لها واحد من الورثة ويصومها، وإما أن يطعموا عن كل يوم مسكيناً"(٤).

ومن أفطر يوماً متعمداً وهو من أهل القبلة المصلين، وجب عليه القضاء والتوبة.

ويرى شيخ الإسلام ابن تيمية أنه لا يقضي من ترك الصيام متعمداً بلا عذر، وكذلك الصلاة، وقال: لا تصح منه، وقال: ليس في الأدلة ما يخالف هذا<sup>(٥)</sup>.

وهذا الذي ذكره رحمه الله من مفردات مذهب الحنابلة(١٠).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ج: ٢ ص: ٦٥٦، أبواب الإحصار وجزاء الصيد، باب الحج والنذور عن الميت والرجل يحج عن المرأة، برقم ١٧٥٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٨٥٢، صحيح مسلم، برقم ١١٤٨.

<sup>(</sup>٣) الفروع ٧٤/٣ ـ ٧٥، الإنصاف ٣٣٦/٣.

<sup>(</sup>٤) الشرح الممتع على زاد المستقنع ٥٨/٦.

<sup>(</sup>٥) الفتاوي الكبري ج: ٤ ص: ٤٦٠.

<sup>(</sup>٦) الإنصاف ٣١١/٣. المغنى ٣٧٢/٤، المجموع ٣٣١/٦.

### صيام التطوع

التطوع بالصيام من أفضل العبادات؛ يدل لذلك حديث أبي أمامة رضي الله عنه أنه سأل النبي راعية الله عنه أي العمل أفضل؟ فقال راعليك بالصوم فإنه لا عدل له) رواه النسائي بسند صحيح، ورواه الحاكم وصححه (۱).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي الله عنه أن النبي الله عنه أبن آدم يضاعف الحسنة عشرُ أمثالها إلى سبعمائة ضعف، قال الله عز وجل: إلاَّ الصوم فإنه لي وأنا أجزي به، يدع شهوته، وطعامه من أجلي )) متفق عليه (٢).

وقد شرع الله صيام التطوع؛ ليكمل به العبد ما قد يقع في صيام الفرض من النقص، فقد روى أبو هريرة عن رسول الله الله التطوع تكمل به الفرائض يوم القيامة. رواه الخمسة، والحاكم وصححه (٣)، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>۱) سنن النسائي (المجتبى)، برقم ۲۲۲۲، المستدرك على الصحيحين ۱۵۲/۱، برقم ۱۵۳۳، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي. الحديث في مسند أحمد ج: ٥ ص: ۲٤٩، وفي صحيح ابن خزيمة ج: ٣ ص: ١٩٤، برقم ١٨٩٣، وفي صحيح ابن حبان ج: ٨ ص: ٢١٣، برقم ٣٤٢٦، وقي صحيح، وصححه الألباني في سنن برقم ٣٤٢٦، وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، وصححه الألباني في سنن النسائي ص ٢٤٥، برقم ٢٢٢٢. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٧٩٥، ورقم ٥٥٨٣، ورقم ٧٠٥٤، صحيح مسلم، برقم ١١٥١. واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٤٢٥، سنن الترمذي، برقم ٤١٣، سنن أبي داود، برقم ٨٦٤، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٤٦٥، سنن ابن ماجه، برقم ١٤٢٥، المستدرك على الصحيحين ١٩٩٤، برقم ٩٦٥، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي. قال الشوكاني: وأخرجه النسائي من طريق إسنادها جيد ورجالها رجال الصحيح كما قال العراقي وصححها ابن القطان نيل الأوطار ج: ١ ص: ٣٧٤.

وصححه الألباني في سنن ابن ماجه ص ١٥٨، برقم ١٤٢٥. ولفظه ما رواه ابن ماجه بسنده عن أنس بن حكيم الضبي قال: قال لي أبو هريرة :إذا أتيت أهل مصرك فأخبرهم أني سمعت رسول الله والله الله والله و

# وقد وردت السنة بصيام أيام تطوعاً وهي:

## ١- صيام الاثنين والخميس من كل أسبوع:

ويدل لذلك حديث أسامة بن زيد رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (ذانك يومان تعرض فيهما الأعمال على رب العالمين، وأحب أن يعرض عملي وأنا صائم)) رواه أحمد والنسائي (١).

وعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ كان يتحرى صيام يوم الاثنين والخميس. رواه الترمذي والنسائي وابن ماجه (٢) بإسناد صحيح.

## ٢- صيام ثلاثة أيام من كل شهر:

ويمكن أن يصومها المسلم في أيام البيض، وهي ثلاثة عشر وأربعة عشر وغمسة عشر، ودليل ذلك حديث أبي ذر رضي الله عنه قال: أمرنا رسول الله الله نصوم من الشهر ثلاثة أيام البيض ثلاث عشرة وأربع عشرة وخمس عشرة.

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٢٠١، سنن النسائي (المجتبي)، برقم ٢٣٥٨.

الحديث في صحيح مسلم، برقم ٢٥٦٥، وفي سنن الترمذي، برقم ٧٤٧، وفي سنن ابن ماجه، برقم ١٧٤، وفي الأحاديث المختارة ١٤٢/٤ ـ ١٤٣، برقم ١٣٥٦، ورقم ١٣٥٧، وقال: إسناده حسن.

وقال ابن الملقن: رواه ابن ماجه بإسناد صحيح. تحفة المحتاج ج: ٢ ص: ١٠٦، برقم ١٠١٠. وصححه الألباني في سنن الترمذي ص١٤٢، برقم ٧٤٧. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي، برقم ٧٤٥، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٣٦٠، سنن ابن ماجه، برقم ١٧٣٩. الحديث أيضا في مسند الإمام أحمد ج: ٦ ص: ٨٩، وفي صحيح ابن حبان ج: ٨ ص: ٤٠٤، برقم ٣٦٤٣، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، وصححه الألباني في سنن الترمذي ص ١٤٢، برقم ٧٤٥. ط: بيت الأفكار الدولية.

رواه النسائي(١).

ويمكن أن يصومها أيام الاثنين والخميس؛ لحديث حفصة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله على يصوم ثلاثة أيام من الشهر الاثنين والخميس والاثنين من الجمعة الأخرى. رواه أبو داود والنسائي (٢).

#### ٣- صيام ست من شوال:

لحديث أبي أيوب رضي الله عنه أن رسول الله على قال: ((من صام رمضان وأتبعه ستا من شوال كان كصيام الدهر)) رواه مسلم والترمذي (۲).

ومن لم يتمكن من صومها في شوال صام بعد ذلك.

<sup>(</sup>۱) سنن النسائي (المجتبى) ج: ٤ ص: ٢٢٢، كتاب الصيام، ذكر الاختلاف على موسى بن طلحة في الخبر في صيام ثلاثة أيام من الشهر، برقم ٢٤٢٠ من حديث جرير، ورقم ٢٤٢٢ من حديث أبي ذر. الجديث أيضا في مسند الإمام أحمد ٢٨/٥، وفي صحيح البخاري ٢٩٩٢، كتاب الصوم، باب: صيام أيام البيض ثلاث عشرة وأربع عشرة وخمس عشرة، برقم ١٨٨، سنن الترمذي، برقم ٢٦١، وقال: حديث حسن، صحيح ابن حبان ج: ٨ ص: ٤١٥، برقم ٣٦٥٣. قال الحافظ المنذري: إسناده جيد. الترغيب والترهيب ٢٨/٧، برقم ١٥٦٠ قال الشوكاني: رواه النسائي من حديث جرير مرفوعا قال الحافظ: وإسناده صحيح. نيل الأوطار ٢٤١٤، وصحيحه الألباني في سنن الترمذي ص ١٤٤، برقم ٢٦١، وله ٢٠٠ الدولية.

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ٤٤ /٦٠، برقم ٢٦٤٦، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده ضعيف، سنن أبي داود، برقم ٢٤٥١، سنن النسائي المجتبى ، برقم ٢٤١٥، ٢٤١٩. وحسَّنه الألباني في سنن أبي داود ص ٢٧٨، برقم ٢٤٥١. ط: بيت الأفكار الدولية.

وقد روى مسلم بسنده عن معاذة العدوية أنها سألت عائشة زوج النبي ﷺ: أكان رسول الله ﷺ يصوم من كل شهر ثلاثة أيام؟ قالت: نعم، فقلتُ لها: من أيِّ أيام الشهر كان يصوم؟ قالت: لم يكن يبالي من أيِّ أيام الشهر يصوم. صحيح مسلم ٨١٨/٢، كتاب الصيام، باب استحباب صيام ثلاثة أيام من كل شهر، وصوم يوم عرفة وعاشوراء، والاثنين والخميس، برقم ١١٦٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، برقم ١١٦٤، سنن الترمذي، برقم ٧٥٩، وقال: حديث أبي أيوب حديث حسن صحيح.

كتاب الصيام

قال ابن مفلح في الفروع: "ويتوجه احتمال تحصل الفضيلة بصومها في غير شوال وفاقاً لبعض العلماء، ذكره القرطبي<sup>(۱)</sup>؛ لأن فضيلتها كون الحسنة بعشر أمثالها، كما في خبر ثوبان<sup>(۱)</sup>، ويكون تقييده بشوال؛ لسهولة الصوم لاعتياده رخصة، والرخصة أولى، ويتوجه تحصيل فضيلتها لمن صامها وقضاء رمضان، وقد أفطره لعذر، ولعله مراد الأصحاب، وما ظاهره خلافه خرج على الغالب المعتاد"(۱).

### ٤- صيام تسع ذي الحجة:

لحديث هنيدة بن خالد عن امرأته عن بعض أزواج النبي على قالت: كان رسول الله على يصوم تسع ذي الحجة. رواه أحمد وأبو داود والنسائي(١) بإسناد حسن.

وآكد أيام تسع ذي الحجة يوم عرفة لغير الحاج؛ لحديث أبي قتادة رضي الله عنه أن النبي على الله أن يكفر السنة التي قبله، والنبي الله أن يكفر السنة التي قبله، والسنة التي بعده)) رواه مسلم، والترمذي، وابن ماجه (٥)

<sup>(</sup>١) في كتابه المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم ٢٣٨/٣.

<sup>(</sup>۲) ونصه ما رواه ابن ماجه بسنده عن ثوبان مولى رسول الله ﷺ، عن رسول الله ﷺ، أنه قال: (من صام ستة أيام بعد الفطر، كان تمام السنة)، ﴿مَن جَآءَ بِاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَشْرُ أَمْنَالِهَا ﴾. سورة الأنعام من الآية ١٦٠. سنن ابن ماجه ١٧١٠ ، كتاب الصيام، باب صيام ستة أيام من شوال، برقم ١٧١٥. وصححه الألباني في سنن ابن ماجه ص١٨٧. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٣) الفروع ٨٠/٣.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٢٧١، سنن أبي داود، برقم ٢٤٣٧، سنن النسائي المجتبي، برقم ٢٣٧٢. قال الزيلعي: ضعيف قال المنذري: في مختصره اختلف فيه على هنيدة، فروي عن امرأته عن بعض أزواج النبي هيء وروي عنه عن حفصة زوج النبي هيء وروي عنه عن أبيه عن أم سلمة. نصب الراية ج: ٢ ص: ١٥٦. وصححه الألباني في سنن النسائي ص ٢٥٦، برقم ٢٣٧٢. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم، برقم ١١٦٢، واللفظ له، سنن الترمذي، برقم ٧٤٩، سنن ابن ماجه، برقم ١٧٣٠.

#### ٥- صيام يوم عاشوراء:

وقد صامه ﷺ وأمر بصيامه (۱)، وقال في حديث أبي قتادة: ((أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله)) رواه مسلم (۱).

ويسن أن يصوم يوماً قبله، أو يوماً بعده، والتاسع آكد؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: حين صام رسول الله يلي يوم عاشوراء وأمر بصيامه قالوا: يا رسول الله إنه يوم تعظمه اليهود والنصارى، فقال رسول الله يلي: ((فإذا كان العام المقبل، إن شاء الله، صمنا اليوم التاسع)) رواه مسلم (٢٠).

وفي رواية عن ابن عباس أيضا: قال: قال رسول الله ﷺ: ((لئن بقيت إلى قابل الأصومن التاسع)) رواه مسلم (٤٠).

وروى الترمذي بسنده عن ابن عباس قال: أمر رسول الله رسوم عاشوراء يوم العاشر (٥٠).

وروى الخلال<sup>(۱)</sup> بسنده عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: ((لثن بقيت إلى قابل الأصومنُ التاسع والعاشر)). قال ابن مفلح: إسناده جيد، واحتج به أحمد (۷).

<sup>(</sup>۱) دليل ذلك ما رواه مسلم بسنده عن عائشة رضي الله عنها قالت: كانت قريش تصوم عاشوراء في الجاهلية، وكان رسول الله وسيامه فلما هاجر إلى المدينة، صامه وأمر بصيامه فلما فرض شهر رمضان قال: (من شاء صامه ومن شاء تركه). صحيح مسلم ٧٩٢/٢، كتاب الصيام، باب صوم يوم عاشوراء، برقم ١١٢٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٨١٩/٢، كتاب الصيام، باب استحباب صيام ثلاثة أيام من كل شهر، وصوم يوم عرفة، وعاشوراء ... برقم ١١٦٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم٢/٧٩٧ ـ ٧٩٨ كتاب الصيام، باب أي يوم يصام في عاشوراء، برقم ١١٣٤.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ٢/٧٩٨، كتاب الصيام، باب أي يوم يصام في عاشوراء، برقم ١١٣٤.

<sup>(</sup>٥) سنن الترمذي ١٢٨/٣، كتاب الصوم، باب ما جاء في عاشوراء أي يوم هو، برقم ٧٥٥. قال أبو عيسى: حديث ابن عباس حسن صحيح... وروي عن ابن عباس أنه قال: صوموا التاسع والعاشر وخالفوا اليهود.

<sup>(</sup>٦) الفروع ٨٣/٣.

<sup>(</sup>٧) الفروع ٨٤/٣.

كتاب الصيام

#### ٦- صيام يوم وإفطاريوم:

وهذا أفضل صيام التطوع لمن لا يشق عليه ؛ لما ورد في حديث عبد الله بن عمرو حين قال له النبي الله السلام وهو أفطر يوماً فذلك صيام داود عليه السلام وهو أفضل الصيام) فقال عبد الله: فإني أطيق أفضل من ذلك، فقال: ((لا أفضل من ذلك)) متفق عليه (۱).

قال في الفروع: "قال ابن الجوزي في كتاب أسباب الهداية يستحب صوم الأشهر الحرم وشعبان كله، وهو ظاهر ما ذكره في المحرر في الأشهر الحرم، وقد روى أحمد وأبو داود (٢) وغيرهما من رواية مجيبة الباهلي . ولا يعرف . عن رجل من باهلة أنه عليه الصلاة والسلام أمره بصيام الأشهر الحرم، وفي الخبر اختلاف، وضعفه بعضهم ... وصوم شعبان كله إلا قليلاً في الصحيحين (٢) عن عائشة "(١).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم١٨٧٥، صحيح مسلم، برقم ١١٥٩.

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ٢٨/٥، سنن أبي داود، برقم ٢٤٢٨، الحديث أيضا في السنن الكبرى للنسائي ج: ٢ ص: ١٣٩، برقم ٢٧٤٣. وفي سنن ابن ماجه، برقم ١٧٤١، ونصه ما رواه ابن ماجه بسنده عن أبي مجيبة الباهلي عن أبيه، أو عن عمه، قال: أتيت النبي الله أنا الرجل الذي أتيتك عام الأول قال: (فمالي أرى جسمك ناحلا؟) قال: يا رسول الله ما أكلت طعاما بالنهار، ما أكلته إلا بالليل، قال: (من أمرك أن تعذب نفسك) قلت: يا رسول الله إني أقوى، قال: (صم شهر الصبر ويومين بعده) قلت: إني أقوى، قال: (صم شهر الصبر، ويومين بعده) قلت: إني أقوى، قال: (صم أشهر الحرم). قال الشيخ شعيب الأرنؤوط: أقوى، قال: (صم شهر العبره سهر وهذا إسناد ضعيف لجهالة مجيبة حيث ذكر بعضهم أن مجيبة امرأة، وذكر بعضهم أن مجيبة رجل، وقيل فيه أبو مجيبة سمسند الإمام أحمد٣٢٠/٣٣٤. ٣٣٣. وضعفه الشيخ الألباني في سنن أبي داود ص ٢٧٦، برقم ٢٤٢٨. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ١٨٦٩، صحيح مسلم، برقم ١١٥٦. ولفظ مسلم عن أبي سلمة قال: سألت عائشة رضي الله عنها عن صيام رسول الله ، فقالت: كان يصوم حتى نقول: قد صام، ويفطر حتى نقول: قد أفطر، ولم أره صائما من شهر قط أكثر من صيامه من شعبان، كان يصوم شعبان كله، كان يصوم شعبان إلا قليلا.

<sup>(</sup>٤) الفروع لابن مفلح ٨٨/٣ ـ ٨٩.

ويحرم صوم يومي العيدين؛ للنهي المتفق عليه من حديثي عمر (۱) وأبي هريرة (۲). وكذا يحرم صيام أيام التشريق نفلاً؛ لحديث كعب بن مالك رضي الله عنه أن النبي على بعثه، وأوس بن الحدثان أيام التشريق، فناديا أنه لا يدخل الجنة إلا مؤمن، وأيام منى أيام أكل وشرب وذكر لله. رواه مسلم (۲).

ويجوز صومها للحاج عن دم التمتع والقران.

ويحرم صيام يوم الشك ؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على قال : ((لا يتقدمن أحدكم رمضان بصوم يوم أو يومين، إلا أن يكون رجل كان يصوم صومه، فليصم ذلك اليوم)). أخرجه البخاري، ومسلم ()).

ولقول عمار بن ياسر رضي الله عنه: من صام يوم الشك فقد عصى أبا القاسم على الله عنه: من صام يوم الشك فقد عصى أبا القاسم الله الأربعة (٥).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٥٢٥١، صحيح مسلم، برقم ١١٣٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٨٩١، صحيح مسلم، برقم ١١٣٨. ولفظه ما رواه مسلم بسنده عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ نهى عن صيام يومين: يوم الأضحى، ويوم الفطر.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، برقم ١١٤١، ١١٤٢.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ١٨١٥، صحيح مسلم، برقم ١٠٨٢.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ٢٠٤/٢، كتاب الصوم، باب قول النبي ﷺ: (إذا رأيتم الهلال فصوموا، وإذا رأيتموه فأفطروا)، رقم الباب ١١. سنن الترمذي، برقم ٢٨٦، وقال: حديث عمار حديث حسن صحيح، سنن أبي داود، برقم ٢٣٣٤، سنن النسائي (المجتبي)، برقم ١٩١٤، سنن ابن ماجه، برقم ١٩١٥. الحديث أيضا في صحيح ابن خزيمة ٣٠٤/، برقم ١٩١٤، وفي صحيح ابن حبان ٨/٥، برقم ٣٥٨٥، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: حديث صحيح ورجاله ثقات، وفي المستدرك على الصحيحين ١٥٥/، برقم ١٥٤٢، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه على اللهجبي، وفي سنن الدارقطني ٢/ ١٥٧، برقم ٥، وقال: هذا إسناد حسن صحيح ورواته كلهم ثقات. قال الحافظ: قد وصله أبو داود والترمذي والنسائي وابن خزيمة وابن حبان والحاكم ... واستدل به على تحرم صوم يوم الشك؛ لأن الصحابي لا يقول ذلك من قبل رأيه فيكون من قبيل المرفوع، قال ابن عبد البر: هو مسند عندهم لا يختلفون في ذلك، وخالفهم الجوهري المالكي فقال: هو موقوف. والجواب: أنه موقوف لفظا مرفوع حكما ... فتح الباري ١٢٠٤. وقد وصله ابن حجر في كتابه تغليق التعليق ١٤٠٠. وانظر التمهيد لابن عبد البر، ١٧٥١.

ويكره تعمد الجمعة بتخصيص صوم ؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله يلله : ((لا تختصوا ليلة الجمعة بقيام من بين الليالي، ولا تختصوا يوم الجمعة بصيام من بين الأيام إلا أن يكون في صوم يصومه أحدكم)). رواه مسلم (۱).

ودخل رسول الله على زوجته جويرية في يوم جمعة وهي صائمة فقال لها: ((أصمت أمس؟)) قالت: لا، قال: ((أصمت أمس؟)) واله البخاري<sup>(۱)</sup>.

ويكره إفراد رجب بالصوم، نص عليه أحمد $^{(7)}$  ورواه عن عمر $^{(1)}$  وابنه $^{(6)}$  وأبي بكرة $^{(1)}$ .

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم١/٢م، كتاب الصيام، باب كراهة صيام يوم الجمعة منفردا، برقم ١١٤٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري٧٠١/٢، كتاب الصوم، باب صوم يوم الجمعة، برقم١٨٨٥.

<sup>(</sup>٣) المغني ٤٢٩/٤، الفروع ٨٨/٣.

<sup>(</sup>٤) أثر عمر رواه ابن أبي شيبة بسنده عن خرشة بن الحرقال: رأيت عمر يضرب أكف الناس في رجب حتى يضعوها في الجفان، ويقول: كلوا فإنما هو شهر كان يعظمه أهل الجاهلية. مصنف ابن أبي شيبة ٧٥/٢، برقم ٩٧٥٨، برقم ٩٧٥٨، المعجم الأوسط٧/٣٢٧، برقم ٦٦٣٧. الأثر: صححه ابن مفلح في كتابه الفروع ٨٨/٣، و صححه الألباني في كتابه إرواء الغليل ١١٣/٤.

<sup>(</sup>٥) أثر ابن عمر رواه ابن أبي شيبة بسنده عن عاصم بن محمد عن أبيه قال: كان ابن عمر إذا رأى الناس وما يعدون لرجب كره ذلك. مصنف ابن أبي شيبة ٣٤٥/٢، برقم ٩٧٦١، السنن الكبرى للبيهقي ٢٧٠/٣، برقم ٥٨٧٩، الأثر: صححه الألباني في إرواء الغليل ١١٤/٤.

<sup>(</sup>٢) أثر أبي بكرة: قال ابن قدامة عند استدلاله على كراهة إفراد رجب بالصوم: ووجه ذلك ما روى أحمد بإسناده عن أبي بكرة أنه دخل على أهله وعندهم سلال جدد وكيزان، فقال: ما هذا؟ فقالوا: رجب نصومه. قال: أجعلتم رجب رمضان! فأكفأ السلال، وكسر الكيزان. قال أحمد: من كان يصوم السَّنة صامه وإلاَّ فلا يصومه متواليا يفطر فيه ولا يشبَّه برمضان. المغنى ٥٣/٣٥.

# كتاب المناسك

المناسك: جمع منسك بفتح السين، وكسرها، وهو بفتحها مصدر بمعنى التعبد، وبكسرها اسم لموضع العبادة (۱).

والمناسك: مواضع العبادات في الحج، والمنسك: الذبح، والنسيكة: الذبيحة. والمناسك عند الفقهاء: أعمال الحج والعمرة.

والحج<sup>(۲)</sup> ركن من أركان الإسلام، ثبت وجوبه بالكتاب، والسنة، والإجماع، أمَّا الكتاب فقوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيًّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (۲). ففي هذه الآية وجوب الحج، وتهديد شديد لمن تركه.

وقال ابن العربي: "ذكر الله سبحانه الحج بأبلغ ألفاظ الوجوب؛ تأكيداً لحقه، وتعظيماً لحرمته، وتقوية لفرضه"(٤).

وأمًّا السنة فقد ثبت عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: خطبنا رسول الله ﷺ فقال: ((أَيُها الناسُ قد فرض الله عليكم الحج فحجوا))، فقال رجل: أكلَّ عام يا رسول الله؟ فسكت، حتى قالها ثلاثاً، فقال رسول الله ﷺ: ((لو قلت: نعم

<sup>(</sup>۱) قال ابن الأثير: المَنَاسِكُ جمع مُنْسِكٍ بفتح السين وكسرها وهو المُتَعَبَّد ويَقَع على المصدر والزمان والمكان ثم سُمَيَّت أمورُ الحجِّ كلها منَاسِكَ والمُنْسِك المُنْبَحُ. النهاية في غريب الحديث ج: ٥ ص: ٤٧.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران من الآية ٩٧.

<sup>(</sup>٤) أحكام القرآن لابن العربي ١/٢٨٥.

لوجبت، ولما استطعتم)) رواه أحمد ومسلم والنسائي(١).

وأما الإجماع فقد أجمعت الأمة على وجوب الحج على المستطيع في العمر مرة واحدة (٢). والعمرة (٣) واجبة على غير المكي (٤) قال شيخ الإسلام ابن تيمية على ذلك نصوص أحمد (٥)، ودليل الوجوب حديث أبي رَزِين العُقيلي أنه أتى النبي الشي فقال: إن أبي شيخ كبير لا يستطيع الحج ولا العمرة ولا الظعن (١)، فقال رسول الله الله الحج عن أبيك واعتمر)) رواه الخمسة (٧) وصححه الترمذي.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ۵۰۸/۲، صحيح مسلم، برقم ۱۳۳۷، السنن الكبرى للنسائي ۳۱۹/۲، برقم ۲۵۹۸

<sup>(</sup>٢) المغني ٦/٥، المفهم ٢٥٦/٣، المجموع٧/٧. ط: دار الفكر.

<sup>(</sup>٣) العمرة لغة الزيارة. وشرعا: زيارة البيت على وجه مخصوص. كشاف القناع٢٧٦/٣٧.

<sup>(</sup>٤) قال ابن مفلح: العمرة فرض كالحج، ذكره الأصحاب، وقال القاضي وغيره: أطلق أحمد وجوبها في مواضع، فيدخل فيه المكي وغيره ... وعنه العمرة سنة اختاره شيخنا( ابن تيمية) ... الفروع ١٥١/٣ ، ١٥٦.

<sup>(</sup>٥) وقد سأله عبد الله وغيره من أبن يعتمر أهل مكة؟ قال: ليس عليهم عمرة؛ لأن ذلك قول ابن عباس، لكنه من رواية إسماعيل بن مسلم المكي وهو ضعيف، وقاله عطاء، وطاووس؛ لأن ركن العمرة ومعظمها الطواف وهم يفعلونه. الفروع ١٥٥/٣.

<sup>(</sup>٦) قال السندي: الظعن بفتحتين أو سكون الثاني مصدر ظعن يُظْعَن بالضم إذا سار، وفي المجمع: الظُّعْنُ: الراحلة أي لا يقوى على السير ولا على الركوب من كبر السن. حاشية السندي ١١١٥.

<sup>(</sup>٧) مسند أحمد ١٠/٤، سنن الترمذي ج: ٣ ص: ٢٦٩، برقم ٩٣٠، سنن أبي داود، برقم ١٨١، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٦٢١، سنن ابن ماجه، برقم ٢٩٠٦. درجة الحديث: قال أبو عيسى هذا حديث حسن صحيح. وهو في سنن الدارقطني ٢٨٣/٢، برقم ٢٠٠٩، وقال: رجاله كلهم ثقات. وفي صحيح ابن خزيمة ٤٠٥٤، برقم ٣٠٤، وفي صحيح ابن حبان ١٥٤/٩، برقم ٢٩٩١، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، وفي المستدرك على الصحيحين ١٥٤/١، برقم ١٧٦٨، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، تحفة المحتاج ٢/ برقم ١٧٢١، وقال: قال البيهقي في خلافياته: رواته ثقات، وقال أحمد: لا أعلم في إيجاب العمرة حديثا أجود منه ولا أصح منه، وصححه النووي في المجموع ١٥/٥، وجوّد إسناده ابن مفلح في الفروع ٣٠٤٠.

ولحديث عائشة رضي الله عنها قالت قلتُ: يا رسول الله هل على النساء من جهاد؟ قال: (نعم عليهن جهاد لا قتال فيه: الحج والعمرة). رواه أحمد وابن ماجه (۱) بإسناد صحيح.

وعبادة الحج، والعمرة تجب في العمر مرَّة واحدة على الفور؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((أيها الناس قد فرض الله عليكم الحج فحجوا)) رواه مسلم(٢). والأمر يجب امتثاله على الفور إلاَّ بقرينة.

ولقوله ﷺ: ((تَعَجَّلُوا إلى الحج -يعني الفريضة- فإن أحدكم لا يدري ما يعرض له)) رواه أحمد (٢٠).

وإنما يجب الحج والعمرة على المسلم الحر البالغ العاقل المستطيع. والاستطاعة المشروطة في الحج قوامها أمران:

#### الأول: الاستطاعة البدنية:

وتعني السلامة من الأمراض التي لا يستطيع معها سفر الحج، والسلامة من الموانع التي تصد عن البيت.

## الثاني: الاستطاعة المالية:

وتعني قدرته على زاد وراحلة توصله إلى البيت، فمن وجد نفقة الحج وأجرة الطائرة، أو السيارة؛ فقد ملك زاداً وراحلة.

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ٦ ص: ١٦٥، سنن ابن ماجه، برقم ٢٩٠١.

الحديث أيضا في صحيح ابن خزيمة ٣٥٩/٤، برقم ٣٠٧٤، وفي سنن الدارقطني ٢٨٤/٢، برقم ٢١٥. وقال المحدث ٢١٥. درجة الحديث: قال الحافظ: إسناده صحيح. بلوغ المرام ٢٤٤٦، برقم ٢٣٦. وقال المحدث الألباني: صحيح. إرواء الغليل ١٥١/٤، برقم ٩٨١.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٩٧٥/٢، كتاب الحج، باب فرض الحج مرة في العمر، برقم ١٣٣٧.

<sup>(</sup>٣) في المسندج: ٥ ص: ٥٨، برقم ٢٨٦٧. الحديث: قال فيه الشوكاني: حسن لغيره بمجموع طرقه وهو محتج به عند الجمهور. نيل الأوطار ٣٣٧/٤. وحسنه الألباني في إرواء الغليل ١٦٨/٤، برقم ٩٩٠.

ويعتبرأن يكون ذلك بعد قضاء الواجب في ذمته، من نفقة تعلقت بها، أو دين. ولا يمنع الدين من الحج، إلا إذا كان في ترك الحج توفير مبلغ يقضي منه الدين، أو بعضه، وقُدِّم الدين على الحج الواجب؛ لأن الدين حق العبد، والحج حق الله تعالى، وحقوق العباد المالية مقدمة على حق الله تعالى؛ لما فيها من المشاحة، أما حقوق الله تعالى، فمبناها على المسامحة والعفو عند عدم القدرة.

## حج المسرأة

يجب الحج على المرأة كما يجب على الرجل، لكن يشترط لوجوبه عليها وجود محرم يسافر معها للحج، قال الإمام أحمد (١) المحرم من السبيل المذكور في قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ (١).

وعن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أنه سمع رسول الله ﷺ يخطب يقول: ((لا يخلون رجل بامرأة إلا ومعها ذو محرم، ولا تسافر المرأة إلا مع ذي محرم)) فقام رجل فقال: يا رسول الله إن امرأتي خرجت حاجة، وإني اكتتبت في غزوة كذا وكذا، قال: ((انطلق فحج مع امرأتك)) متفق عليه (٢).

وقد اختلف الفقهاء في المحرم، هل هو شرط لوجوب الحج على المرأة، أو هو شرط لوجوب الحجوب الأداء. شرط لوجوب الأداء.

وثمرة الخلاف في ذلك أن من جعله شرطاً لوجوب الحج، لا يوجب عليها في تركتها شيئاً إذا ماتت قبل تمكنها من الحج مع المحرم، ومن جعله شرطاً لوجوب الأداء، أوجب عليها في تركتها مالاً يحج به عنها ؛ حيث تعلق وجوب الحج في ذمتها (٤).

ومحرم المرأة زوجها، أو من تحرم عليه على التأبيد، بنسب، أو سبب مباح من مصاهرة، أو رضاع.

<sup>(</sup>١) الفروع ١٧٥/٣.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران من الآية ٩٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٢٨٤٤، صحيح مسلم، برقم ١٣٤١. واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٤) الفروع١٧٦/٣ وقال: وعن أحمد المحرم من شرائط لزوم الأداء ... فعلى هذا يحج عنها لموت أو مرض لا يرجى برؤه ويلزمها أن توصي به.

وعن أحمد رواية أخرى أنه لا يشترط المحرم في الحج الواجب؛ لأنها تخرج مع النساء، ومع كل مَنْ أمنته (۱).

وقال مالك: تخرج مع جماعة من النساء (٢).

وقال الشافعي: تخرج مع حرة مسلمة ثقة، والصحيح عند الشافعية يلزمها مع نسوة ثقات، ويجوز لها مع امرأة واحدة (٣).

وقال به ابن حزم الظاهري(١).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: وتحج كل امرأة آمنة مع عدم محرم، قال: وهذا متوجه في سفر كل طاعة (٥٠).

واحتج هؤلاء بحديث عدي بن حاتم الطائي رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ أخبره أن الظعينة (٦) ترتحل من الحيرة (٧) حتى تطوف بالكعبة ، لا تخاف أحداً إلاَّ الله. رواه البخاري (٨).

<sup>(</sup>١) الشرح الكبير المطبوع معه المقنع والإنصاف ٧٨/٨، الفروع ٣/ ١٧٦ـ ١٧٧.

<sup>(</sup>٢) الشرح الصغير للدردير ٢٤٦/١، منح الجليل ١٩٩/٢.

<sup>(</sup>٣) المهذب مع شرحه المسمى بالمجموع ٨٦/٧. ط: دار الفكر.

<sup>(</sup>٤) المجلى ١٩/٥، ٢٢. ٢٤.

<sup>(</sup>٥) الفتاوى الكبرى ج: ٤ ص: ٤٦٥.

<sup>(</sup>٦) قال ابن الأثير: الظُّعُنُ: النِّساءُ، واحدتها: ظَعينة، وأصلُ الظَّعينة: الرَّاحلةُ التي يُرْحَل، ويُظْعَن عليها: أي يُسار، وقيل للمرأة ظَعينة؛ لأنها تَظْعَن( تسير) مع الزَّوج حيثُما ظَعَنَ، أو لأنّها تُحْمَل عليها: أي يُسار، وقيل للمرأة ظَعينة: المرأةُ في الهودج، ثم قيل للهودَج بلا امْرأة، ولِلمَرْأة بلا هُودَج: ظَعينَة. النهاية في غريب الحديث ج: ٣ ص: ١٥٧.

<sup>(</sup>٧) الحِيرةُ: مدينة كانت على ثلاثة أميال من الكوفة على موضع يقال له: النجف... كانت مسكن ملوك العرب في الجاهلية... معجم البلدان ج: ٢ ص: ٣٢٨.

<sup>(</sup>٨) صحيح البخاري١٣١٦/٣، كتاب المناقب، باب: علامات النبوة في الإسلام، رقم الحديث .٣٤٠٠

٤٢٦ فقه السنة الميسر

وبأن الرسول ﷺ فسر السبيل: بالزاد والراحلة. رواه ابن ماجه عن ابن عباس رضى الله عنهما، و الدار قطنى (١) عن أنس بن مالك رضى الله عنه.

والخادمة إذا أرادت الحج وليس معها محرم، فتحج مع النساء الثقات؛ لأنها في البيت الذي تخدم فيه ليس معها محرم، فبقاؤها في البيت بدون محرم، وسفرها للحج بدون محرم، والحج من أعمال الطاعة وهو خير ما تشتغل به؛ فلذلك تحج مع النساء الثقات.

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجه، برقم ٢٨٩٦ من حديث ابن عمر، ٢٨٩٧ من حديث ابن عباس، سنن الدارقطني٢ /٢١٦، رقم ٦. وهو أيضاً في المستدرك على الصحيحين١/٩٠١، برقم ١٦١٣، من حديث أنس، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وفي سنن الترمذي، برقم ٢٩٩٨، من حديث ابن عمر ، وقال: حديث حسن. نقل هذا التحسينَ الحافظُ المنذري في الترغيب والترهيب٢/١١٨. وحسُّن الحافظ المنذري ما رواه ابن ماجه من حديث ابن عمر. الترغيب والترهيب ١١٨/٢، برقم ١٧٤١. قال ابن الملقن: قال البيهقي في خلافياته: هكذا روى بهذا الإسناد عن قتادة عن أنس، والمحفوظ عن قتادة وغيره عن الحسن عن رسول الله ﷺ، وقال في سننه ٣٣٠/٤: رواه حماد بن سلمة وسعيد ابن أبي عروبة عن قتادة عن أنس مرفوعا، ولا أراه إلاً وهما والصواب عن قتادة عن الحسن البصري مرفوعا وهو مرسل. قلتُ: وهذا تضعيف للحديث بلا دليل فيحمل على أن لقتادة فيه إسنادين وأي مانع من هذا، وقد صح لا جرم قال الحافظ ضياء الدين بعد أن قال: رواه ابن مردويه في تفسيره من حديث أنس رواه من غير طريق ولا أرى ببعض طرقه بأساً. تحفة المحتاج٢/١٣٤، وكذلك قال ابن التركماني في الجوهر النقى ٣٣١/٤. وصححه الشنقيطي في أضواء البيان ٨٩/٥. قال ابن كثير: قد روى هذا الجديث من طرق أخرى من حديث أنس وعبد الله بن عباس وابن مسعود وعائشة كلها مرفوعة ولكن في أسانيدها مقال. تفسير ابن كثيرا /٣٨٧. قال ابن حجر: قال عبد الحق: إن طرقه كلها ضعيفة، وقال أبو بكر بن المنذر: لا يثبت الحديث في ذلك مسندا، والصحيح من الروايات رواية الحسن المرسلة. التلخيص الحبير٢ / ٢٢١. قال الشوكاني بعد ذكره لكلام عبد الحق: ولا يخفى أن هذه الطرق يقوي بعضها بعضا فتصلح للاحتجاج بها. نيل الأوطار١/٤ ٣٤.

ويشترط في المحرم أن يكون ذكراً، بالغاً، عاقلاً، مسلماً، مأموناً على المرأة، ونفقته عليها؛ لأنه سافر لمصلحتها إلا أن يتطوع.

وإذا حجت المرأة بلا محرم، حرم سفرها، وصح حجها وأجزأها عن الفريضة. وإحرام المرأة في وجهها. رواه الدارقطني (١) عن ابن عمر بإسناد جيد (٢).

فيحرم عليها تغطيته ببرقع (٢) أو نقاب (١) أو غيره.

قال ابن المنذر: كراهية البرقع ثابتة عن سعد وابن عمر وابن عباس وعائشة، ولا نعلم أحداً خالف فيه (٥).

وروى البخاري في صحيحه عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((لا تنتقب المرأة المحرمة، ولا تلبس القفازين (١))().

<sup>(</sup>۱) ونصه ما رواه الدار قطني بسنده عن عبيد الله بن عمر عن نافع عن ابن عمر أن النبي الله قال: (إحرام المرأة في وجهها، وإحرام الرجل في رأسه). سنن الدار قطني ٢٩٤/٢، برقم ٢٦٠. وبهذا الطريق يكون هذا الحديث مرفوعا. ورواه البيهقي في سننه الكبرى ج: ٥ ص: ٤٧، برقم ٨٨٣٠ عن ابن عمر موقوفا. ورجح الزيلعي رفعه . نصب الراية ٩٣/٣.

<sup>(</sup>٢) الفروع ٥/٣٣٢.

<sup>(</sup>٣) البرقع: قناع النساء يقال: برقعت المرأة وجهها: غطته بالبرقع. قال الليث: البرقع: ما تُلْبَسُها نساء الأعراب وفيه خَرْقان للعينين. لسان العرب ٩/٨، المعجم الوسيط١/١٥.

<sup>(</sup>٤) النقاب: هو الخمار الذي تشده المرأة على الأنف أو تحت المحاجر ( مَحْجِر العين ما يبدو من النقاب) وإن قرب من العين حتى لا يبدو أجفانها ... فإن نزل إلى طرف الأنف فهو اللفاف، فإن نزل إلى الفم ولم يكن على الأرنبة منه شيء فهو اللثام. شرح الزرقاني ٣١٣/٢.

<sup>(</sup>٥) مصنف ابن أبي شيبة ج: ٣ ص: ٢٨٣ـ ٢٨٤ برقم ١٤٢٣٧، ١٤٢٣٧، المنتقى لابن الجارود ج: ١ ص: ١١١، برقم ٤١٨، المغنى ج: ٣ ص: ١٥٤.

<sup>(</sup>٦) القَفَّازُ: ما تلبسه المرأة في يديها فتغطي أصابعها وكفيها... وهو لليد كالخف للرِّجُل. فتح الباري 8/ ٥٣.

<sup>(</sup>٧) صحيح البخاري٢/٦٥٣، كتاب الإحصار وجزاء الصيد، باب ما ينهى من الطيب للمحرم والمحرم، برقم ١٧٤١.

لكن إذا رأت الرجال الأجانب تسدل (۱۱ غطاءها على وجهها ؛ لقول عائشة رضي الله عنها : كان الركبان يمرون بنا ونحن مع رسول الله الله عنها : كان الركبان يمرون بنا ونحن مع رسول الله الله عنها : فإذا حاذونا أسدلت إحدانا جلبابها (۱۲) من رأسها على وجهها ، فإذا جاوزونا كشفناه . رواه أحمد وأبو داود وابن ماجه والدار قطني (۱۲) .

وعن فاطمة بنت المنذر قالت: كنا نخمر وجوهنا ونحن محرمات مع أسماء بنت أبى بكر. رواه مالك(٤).

<sup>(</sup>١) قال ابن منظور: سدل الشُّعَرَ والثوبَ والسُّتْرَ يَسْدِلُه سَدْلاً أي أَرْخاه وأَرْسَلَه. لسان العرب١١ ٣٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) الجِلْبابُ: ثوب أوسَعُ من الخِمار ... تُغَطِّي به المرأةُ رأْسَها وصَدْرَها...

وقيل: هو ثوب واسع تَلْبُسه المرأةُ...وقيل: هو ما تُغَطّي به المرأةُ الثيابَ من فَوق تشتمل به، وقيل: هو الخِمارُ. لسان العرب ٢٧٢/١ ـ ٢٧٣.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ٢٠٩٦، سنن أبي داود، برقم ١٨٣٣، سنن ابن ماجه، برقم ٢٩٣٥، سنن الدار قطني ٢٠٩٧، الحديث أيضا في صحيح ابن خزيمة ٢٠٣٨، برقم ٢٦٩١، وفي المعجم الكبير للطبراني ج: ٣٢ ص: ٣٩١، برقم ٩٣٤. قال ابن حجر: في إسناده يزيد بن أبي زياد وهو ضعيف. الدراية في تخريج أحاديث الهداية ٢٧٢٠. قال الهيثمي: فيه يزيد بن أبي زياد وثقه ابن المبارك وغيره وضعفه جماعة. مجمع الزوائد ٢٠٢٠. قال الشوكاني: قال المنذري قد اختار جماعة العمل بظاهر هذا الحديث... ويزيد بن أبي زياد المذكور - في سند الحديث -قد أخرج له مسلم في الخلاصة - كتاب للإمام مسلم - عن الذهبي أنه صدوق، وقد أعل الحديث أيضا بأنه من رواية مجاهد عن عائشة وقد ذكر يحيى بن سعيد القطان وابن معين أنه لم يسمع منها، وقال أبو حاتم الرازي مجاهد عن عائشة نيل مرسل، وقد احتج البخاري ومسلم في صحيحيهما بأحاديث من رواية مجاهد عن عائشة. نيل الأوطار ٢١/٥. وقد روى البيهقي بسنده عن معاذة عن عائشة رضي الله عنها قالت: المحرمة تلبس من الثياب ما شاءت إلا ثوبا مسه ورس، أو زعفران، ولا تتبرقع، ولا تلثم، وتسدل الثوب على وجهها إن شاءت. السنن الكبرى للبيهقي ٥/٧٤. قال الشيخ/شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح. مسند الإمام أحمد ١٢٠/٤.

<sup>(</sup>٤) موطأ الإمام مالك ج: ١ ص: ٣٢٨، كتاب الحج، باب تخمير المحرم وجهه، برقم ٧١٨. قال الشيخ/شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح. مسند الإمام أحمد ٢٣/٤٠.

وتلبس المحرمة المخيط، ويكره لها لباس الزينة، ويستحب خضابها بحناء للإحرام، وكذا تطيبها بما يظهر لونه ويخفي ريحه؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: كنا نخرج مع رسول الله ويضي فنضمد (۱) جباهنا بالسُّك (۲) المطيب عند الإحرام، فإذا عرقت إحدانا سال على وجهها، فيراها النبي رسي فلا ينكره عليها. رواه أبو داود (۲) بإسناد جيد (۱).

ولا يمنع الإحرام حيض ، ولا نفاس ، فقد أمر الله أسماء بنت عميس بالإحرام وهي نفساء (٥) ، وحاضت عائشة رضي الله عنها وهي محرمة بالعمرة ، فأدخلت الحج على العمرة وصارت قارنة (١) ؛ لعدم تمكنها من الطواف بالبيت وأداء العمرة.

وهكذا تفعل كلُّ امرأة أحرمت بعمرة التمتع، ثم حاضت قبل الطواف، وأدركها يوم عرفة قبل الطهر (٧).

وتجتنب المرأة في طوافها مزاحمة الرجال، ورفع صوتها بالتلبية؛ لما في ذلك من إثارة الفتنة في قلوب بعض الرجال.

<sup>(</sup>١) فَنُضَمِّدُ: أي نلطخ. نيل الأوطاره /٧٧.

<sup>(</sup>٢) السُّكُّ نوع من الطيب يُركَّبُ من مِسْك وغيره من الطيب ويستعمل. النهاية في غريب الحديث ٢٨٤/٢، لسان العرب ٤٤٢/١٠.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ج: ٢ ص: ١٦٦، كتاب المناسك، باب ما يلبس المحرم، برقم ١٨٣٠. وهو أيضا في السنن الكبرى للبيهقي ج: ٥ ص: ٤٨، برقم ٨٨٣٤. وصححه الألباني في سنن أبي داود ص ٢١٣، برقم ١٨٣٠. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٤) الفروع ٣٣٣/٣.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم ج: ٢ ص: ٨٨٧، كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ، برقم ١٢١٨.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري، برقم ٥٢٢٨، صحيح مسلم، برقم ١٢١٣.

<sup>(</sup>٧) المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف ١٩٤/٨ ، رقم المسألة ١١٦٦ ، الشرح الممتع ١١٠٠/٠ .

ولا يسن في حقها رمل<sup>(۱)</sup> في طواف القدوم، ولا الإسراع بين العلمين في السعي ؛ لأن مبنى أمورها على الستر والصون.

وتُقَصِّرُ المرأة من رأسها قدر الأنملة في العمرة، ومثله في الحج، تجمع شعر ضفائرها ثم تأخذه منها، ولا يجوز لها أن تحلق رأسها؛ لما فيه من المثلة.

ومن قدرت على أداء الرمي بنفسها في حج الفرض ؛ لم يجز لها أن تنيب فيه ، وتجتنب أوقات الزحام ، وترمي ليلاً ؛ حيث يشق على النساء الرمي نهاراً في هذا الزمن ؛ لكثرة الحجاج وازدحامهم عند الجمرات.

ولا يجوز للرجل النيابة عن زوجته في رمي الجمرات بدون إذنها؛ لأنها عبادة تحتاج إلى نية من الناسك.

وإذا حاضت المرأة قبل طواف الإفاضة؛ لم تنفر حتى تطهر (٢) ثم تطوف، ولو نفرت قبل ذلك لزمها العود له؛ لأنه ركن الحج، وقد روت عائشة رضي الله عنها قالت: حاضت صفية بنت حيي بعدما أفاضت، فذكرت ذلك لرسول الله على فقال: ((أحابستنا هي؟)) قلت: يا رسول الله إنها قد أفاضت وطافت بالبيت، ثم حاضت بعد الإفاضة، قال: ((فلتنفر معكم)) متفق عليه (٢).

وقال ﷺ لعائشة: ((افعلي كما يفعل الحاج غير أن لا تطوفي بالبيت حتى تطهري)) متفق عليه (١٠).

<sup>(</sup>١) الرَّمَلُ: الهَرْولة وهو فوق المشي، ودون العَدْو، ويقال: رَمَل الرَّجلُ يَرْمُل رَمَلاناً إِذا أَسرع في مِشيته، وهزَّ منكبيه... النهاية في غريب الحديث٢٦٥/٢، لسان العرب٢٩٥/١.

<sup>(</sup>٢) وهذا مذهب الجمهور من المالكية والشافعية والحنابلة. القوانين الفقهية ص٨٩، المجموع١٧/٨، الانصاف١٦/٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٤١٤٠، صحيح مسلم، برقم ١٢١١.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ١٥٦٧، صحيح مسلم، برقم ١٢١١. واللفظ للبخاري. ولفظ مسلم (٤) صحيح البخاري، ولفظ مسلم (فاقضى ما يقضى الحاج غير ألاً تطوفي بالبيت حتى تغتسلى). برقم ١٢١١.

وذهب الإمام أبو حنيفة إلى أن الحائض في حال القدرة على الطهارة إذا طافت مع الحيض أجزأها وعليها دم ؛ لأن الطهارة ليست شرطا للطواف على هذا القول.

قال الكاساني: فأمّا الطهارة عن الحدث والجنابة والحيض والنفاس فليست بشرط لجواز الطواف، وليست بفرض عندنا بل واجبة حتى يجوز الطواف بدونها ... ولنا قوله تعالى: ﴿وَلْيَطَّوَّفُوا بِٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقَ﴾ (١)

أمر بالطواف مطلقا عن شرط الطهارة، ولا يجوز تقييد مطلق الكتاب بخبر الواحد... فإن طاف من غير طهارة فما دام بمكة تجب عليه الإعادة... وإن لم يعد ورجع إلى أهله فعليه دم (٢)...

قال المرداوي: إذا طاف محدثا فالصحيح من المذهب وعليه الأصحاب أنه لا يجزيه... وعنه يجزيه ويجبره بدم... وعنه يصح الطواف من الحائض وتجبره بدم (٢٠)...

وقول الكاساني: ولا يجوز تقييد مطلق الكتاب بخبر الواحد. هذا الكلام غير مسلم؛ لأن الجمهور يجوِّزن تقييد مطلق الكتاب بخبر الواحد (<sup>1)</sup>.

وذهب بعض الفقهاء (٥) إلى أنَّ من اضطرت للطواف حال حيضها خوف فوات الرفقة ونحوها (١) عليها أن تستثفر (٧) حتى لا تلوث المسجد، وتطوف ويجزؤها ذلك

<sup>(</sup>١) سورة الحج من الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ٢/١٢٩.

<sup>(</sup>٣) الإنصاف١٦/٤.

<sup>(</sup>٤) شرح مختصر الروضة للطوفي ٦٣٦/٢، المجموع للنووي ١٨/٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٢٠٨/٢٦.

<sup>(</sup>٦) أو عدم النفقة، أو لا يمكنها المقام بمكة لخوف الضرر على نفسها، أو ما لها ... مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٢٢٤/٢٦.

<sup>(</sup>٧) قال ابن الأثير: أن تستَثْفِر، أو تتَلَجَّم أي: أن تَجْعل موضعَ خروج الدَّم عِصابةً تَمنع الدَّم تشبيها بوضْع اللَّجام في فَم الدابة. النهاية في غريب الحديث ٢٣٥/٤.

في طواف الإفاضة والعمرة وليس عليها دم، وبهذا أفتى شيخ الإسلام ابن تيمية (١) رحمه الله.

وهذه الفتوى مقبولة في حال الضرورة، أما في حال الاختيار، فإن أدلة الجمهور السابقة تدل دلالة واضحة على أن الحائض لا تطوف بالبيت، وأنها إذا بقي عليها طواف الإفاضة تحبس رفقتها، حيث قال في في شأن صفية بنت حيى: ((أحابستنا هي؟)) فقالت عائشة رضي الله عنها: إنها قد أفاضت وطافت البيت ثم حاضت بعد الإفاضة، فقال رسول الله في: ((فلتنفر)) متفق عليه (٢).

ويسقط طواف الوداع عن المرأة الحائض ؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنه قال: أمر الناس أن يكون آخر عهدهم بالبيت إلا أنه خفف عن المرأة الحائض. متفق عليه (٢٠).

وروى البخاري في صحيحه أن أهل المدينة سألوا ابن عباس رضي الله عنهما عن امرأة طافت ثم حاضت؟ فقال لهم: تنفر، فقالوا: لا نأخذ بقولك وندع قول زيد بن ثابت فقال: إذا قدمتم المدينة فسلوا، فقدموا المدينة، وسألوا، فكان فيمن سألوا أم سليم، فذكرت حديث صفية (١٠)، تعني في الإذن لها بأن تنفر.

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٢٦/ ٢١٤، ٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) تقدم في ص ٤٣٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ١٦٦٨، صحيح مسلم، برقم ١٣٢٨.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٦٢٥/٢، كتاب الحج، باب إذا حاضت المرأة بعد ما أفاضت، برقم ١٦٧١. ورواه مسلم أيضا ٩٦٣/٢، كتاب الحج، باب وجوب طواف الوداع وسقوطه عن الحائض، برقم ١٣٢٨.

## المواقيت

المواقيت جمع ميقات، ويراد بها في المناسك المواقيت المكانية، وقد تطلق على المواقيت الزمانية.

ومواقيت الحج الزمانية أشار إليها القرآن في قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَبَّ أَشَهُرٌ مَّعْلُومَتُ ﴾ (١) وهي شوال، وذو القعدة، وعشر من ذي الحجة، وعند الإمام مالك (٢) رحمه الله أشهر الحج ثلاثة: شوال، وذو القعدة، وذو الحجة كله؛ لأن من أعمال الحج ما لا يفعل إلا بعد العشر كالرمي والمبيت بعد اليوم العاشر.

وميقات العمرة الزماني جميع العام، فلا تكره في وقت من الأوقات لا في يوم النحر ولا في يوم عرفة، ولا في أيام التشريق لغير المتلبس بالحج.

أما المواقيت المكانية فهي مواضع تقع على طرق الناس إلى مكة ، حددها رايع على طرق الناس إلى مكة ، حددها رايع المحرم منها مريد الحج أو العمرة ، وهذه المواضع هي:

#### ١- ذو الحليفة:

وهي ميقات أهل المدينة ومن مَرَّ على طريقهم، وهي الآن من أحياء المدينة وتسمى بآبار على، وهي أبعد المواقيت المكانية عن مكة.

#### ٢- الجحفة:

وهي قرية قديمة قرب مدينة رابغ، وهي ميقات من يمر على ساحل البحر الأحمر، من أهل ينبع، وأملج، وظبأ ونحوهم، أو يمر بها من أهل الشام ومصر والمغرب وغيرهم.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة من الآية ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) الشرح الكبير للدردير مع حاشية الدسوقي ج: ٢ ص: ٢١.

#### ٣- يلملم:

ويسمى الآن السعدية، وهي على الساحل جنوب مكة، ويحرم منها من يمر مع طريق الساحل الجنوبي.

## ٤- قرن المنازل:

ويسمى الآن السيل الكبير، ويحرم منه من يمر به من أهل نجد ومن سار على طريقهم، ويحاذيه وادي محرم من طريق الهدا، وقد بنت الدولة - وفقها الله - في هذه المواضع مواضئ ومغاسل ومظلات، وجعلت في كل ميقات مسجداً كبيراً، ومتعهداً يؤمن له الماء الكافي طول السنة.

## ٥- ذات عرق:

وتسمى الآن الضريبة، وقد كانت ميقاتاً لأهل المشرق؛ لأنها على طريق طريق السيل الكبير أو من طريق المدينة.

وعن عائشة رضي الله عنها أن النبي ﷺ: ((وقت الأهل العراق ذات عرق(٢)))

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١٤٥٢، صحيح مسلم، برقم ١١٨١.

<sup>(</sup>٢) ذات عِرْق: سمي بذلك؛ لأن فيه عرقا وهو الجبل الصغير، وهي أرض سبخة تنبت الطرفاء بينها وبين مكمة مرحلتان والمسافمة اثنان وأربعون ميلا وهو الحد الفاصل بين نجد وتهامة. فتح الباري ٣٨٩/٣.

رواه أبو داود والنسائي(١)، وعن جابر نحوه مرفوعاً. رواه مسلم(١).

وقد روي... أن الذي وقت ذات عرق لأهل المشرق عمر بن الخطاب<sup>(٣)</sup> رضي الله عنه في خلافته.

وهذه المواقيت المذكورة محيطة بمكة من جميع جهات البَرِّ، ومن لم يكن طريقه إلى واحد منها حذا حذوه وأحرم بإزائه، كما ورد عن عمر رضي الله عنه أنه قال لأهل العراق: انظروا إلى حذوها من طريقكم (١٠).

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، برقم ۱۷۳۹، سنن النسائي (المجتبى) ، برقم ۲٦٥٣، ٢٦٥٦. وهو في مسند أحمد ج: ٢ ص: ٧٨، وفي سنن ابن ماجه، برقم ٢٩١٥. قال ابن الملقن إسناده صحيح. خلاصة البدر المنير ١٠٠٣، برقم ١٢٠٠. قال ابن حجر: الحديث بمجموع الطرق يقوى. فتح الباري ٣٩٠/٣٠. وصححه الألباني في إرواء الغليل ١٧٥/٤، برقم ٩٩٨.

<sup>(</sup>۲) ونصه ما رواه مسلم بسنده عن أبي الزبير أنه سمع جابر بن عبد الله رضي الله عنهما يسأل عن المهل؟ فقال: سمعت أحسبه رفع إلى النبي غلافقال: (مهل أهل المدينة من ذي الحليفة، والطريق الآخر الجحفة، ومهل أهل العراق من ذات عرق، ومهل أهل نجد من قرن، ومهل أهل اليمن من يلملم). صحيح مسلم، برقم ١١٨٣. قال ابن حجر: حديث جابر رواه مسلم إلا أنه مشكوك في رفعه... فتح الباري٣٠٠٣٣.

قال الألباني: قلتُ: وقد روى هذا الحديث ابن وهب عن ابن لهيعة أخرجه البيهقي (٢٧/٥) بسند صحيح - على سبيل الجزم- عن عبد الله بن وهب أخبرني ابن لهيعة عن أبي الزبير المكي عن جابر بن عبد الله قال: سمعت رسول الله تقول: (ومهل العراق من ذات عرق). إرواء الغليل ١٧٦/٤. قال النووي: الإجماع على أن ذات عرق ميقات أهل العراق ومن في معناهم. شرح النووى على صحيح مسلم ٨٦/٨.

<sup>(</sup>٣) روى البخاري بسنده عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: لما فتح هذان المصران - البصرة والكوفة - أتوا عمر، فقالوا: يا أمير المؤمنين، إن رسول الله على حدًّ لأهل نجد قرنا وهو جور -مائل وبعيد عن طريقنا، وإنا إن أردنا قرنا شق علينا، قال: فانظروا حذوها من طزيقكم فحدًّ لهم ذات عرق صحيح البخاري ١٤٥٥، كتاب الحج، باب ذات عرق لأهل العراق، برقم ١٤٥٨. قال مجد الدين عبد السلام ابن تيمية: إن ثبت النص ـ في ميقات أهل العراق ـ فليس ببدع وقوع اجتهاد عمر على وفقه فإنه كان موفقا للصواب. وعلى هذا يكون النص لم يبلغه. نيل الأوطار ٢٥٢/٤.

<sup>(</sup>٤) انظر التعليق السابق.

ومن أتى من غير طريق بلده فمرَّ على واحد منها أحرم منه، كما لو خرج النجدي إلى المدينة المنورة؛ فإنه يحرم من ذي الحليفة.

ومن كانت قريته دون المواقيت أحرم منها، ولا يخرج إلى الميقات ليحرم منه، مثل أهل الجموم (١)، وبحرة (٢)، والشرائع (٣) ونحو ذلك.

ومن أتى إلى مكة عن طريق الجو، أحرم إذا حاذى الميقات، ولا يجوز له تأخير الإحرام إلى جدة ؛ لأنه مرَّ على الميقات وهو يريد النسك، فوجب عليه أن يحرم منه.

أما أهل مكة فيحرمون بالحج من مساكنهم ؛ لأنهم يخرجون منه إلى عرفة وهي من الحل ، أما العمرة فلا بد أن يحرموا بها من الحل حتى يجمعوا بين الحل والحرم، وقد أمر النبي على عبد الرحمن بن أبي بكر رضي الله عنهما أن يعمر أخته عائشة رضى الله عنها من التنعيم، وهو أدنى الحل. متفق عليه (1).

وقد أحرم النبي الله اللعمرة من الجعرانة ، حين قدم من الطائف بعد معركة حنين (٥).

ولا يجب الإحرام على من مرَّ من الميقات وهو يريد مكة لحاجة غير النسك ؛ لأن حديث المواقيت قيد الإحرام بإرادة الحج، أو العمرة ؛ ولأنه لو وجب لوجبت العمرة أكثر من مرة في العمر.

ومن مرَّ بالميقات وهو لا يريد الحج، أو العمرة، ثم طرأ له قصد بعد ذلك، أحرم من المحل الذي طرأ عليه قصدهما منه، فلو أن شخصاً خرج إلى مكة لزواج، وبعد نهاية الزواج طرأ له قصد العمرة، أحرم من الحل القريب من مكة واعتمر.

<sup>(</sup>١) بلدة تقع بالقرب من مكة على طريق المدينة شمال مكة.

<sup>(</sup>٢) بلدة تقع بالقرب من مكة على طريق جدة غرب مكة.

<sup>(</sup>٣) بلدة تقع بالقرب من مكة على طريق السيل الطائف شرق مكة.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٣١٠، صحيح مسلم، برقم ١٢١١.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ١٥٢٥/٤، كتاب المغازي، باب غزوة الحديبية، رقم ٣٩١٧.

ومن تجاوز الميقات بدون إحرام وهو يريد النسك، فإن كان متعمداً، أثم وعليه أن يرجع ليحرم من الميقات، فإن لم يرجع بل أحرم دونه، فعليه دم، وإن كان جاهلاً أو ناسياً، رجع إلى الميقات، فأحرم منه ولا إثم عليه، وإن لم يرجع بل أحرم دونه، فعليه دم.

ويستحب لمن قصد مكة لغير النسك أن يحرم بعمرة، أو حج؛ لقوله ﷺ: ((العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة)) متفق عليه(۱).

وإذا مرت المرأة بالميقات وهي حائض، أو نفساء وهي تريد الحج، أو العمرة، اغتسلت وأحرمت؛ حيث أمر النبي بللله أسماء بنت عميس حين نفست بابنها محمد بن أبي بكر في ذي الحليفة بحجة الوداع. رواه مسلم(٢).

وأمر به عائشة رضي الله عنها حين حاضت وأرادت أن تهل بالحج لتدخله على العمرة. متفق عليه (٣).

ولو أن امرأة حاضت في الميقات وعلمت أنها لن تطهر قبل خروج أهلها من مكة فلم تحرم، ثم تأخر أهلها في مكة حتى طهرت، أحرمت من أقرب الحل واعتمرت، ولم يجب عليها أن ترجع للميقات؛ لأنها إنما استحدثت نية العمرة بمكة.

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٦٢٩/٢، أبواب العمرة، باب وجوب العمرة وفضلها، برقم ١٦٨٣. صحيح مسلم ٩٨٣/٢، كتاب الحج، باب فضل الحج والعمرة ويوم عرفة، برقم ١٣٤٩. وسبق في ص

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ٢/٨٨٧، كتاب الحج، باب حجة النبي ً ، برقم ١٢١٨.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٥٢٢٨، صحيح مسلم، برقم ١٢١٣.

### الإحسرام

الإحرام: مصدر أحرم، يقال: أحرم فلان إذا دخل في الإحرام، أو دخل في الإحرام: الصلاة، وهو نية الدخول في النسك، فإن المسلم إذا نوى الدخول في النسك حرم على نفسه الطيب، والجماع، وسائر محظورات الإحرام.

ويسن لمن أراد الإحرام أن يعمل الآتي:

#### ١- الغسل:

فقد اغتسل ﷺ عند الإحرام (۱)، وأمر به عائشة حين أرادت الإهلال بالحج وإدخاله على العمرة (۲). وأمر به أسماء بنت عميس زوجة أبي بكر رضي الله عنهما، وكانت نفساء. رواه مسلم (۳).

والطفل يغسله وليه.

ومن اغتسل في الطائف، أو قريباً من الميقات كفاه ذلك، ومن عجز عن استعمال الماء أو فقده، تيمم.

وقال الموفق: "فإن لم يجد ماء، لم يسن له التيمم... لأنه غسل مسنون، فلم يستحب التيمم عند عدم الماء كغسل الجمعة... والفرق بين الواجب والمسنون، أن

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي ١٩٢/٣ ـ ١٩٣١، كتاب الحج، باب ما جاء في الاغتسال عند الإحرام، برقم ٥٣٠. الخديث: صححه الألباني في سنن الترمذي ص ١٥٥، برقم ٥٣٠. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٥٢٢٨، صحيح مسلم، برقم ١٢١٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ج: ٢ ص: ٨٨٧، كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ، برقم ١٢١٨.

الواجب يراد لإباحة الصلاة، والتيمم يقوم مقامه في ذلك، والمسنون يراد للتنظيف وقطع الرائحة، والتيمم لا يُحَصِّل هذا، بل يزيد شَعَثاً (١) وتَغْبِيْراً "(٢).

#### ٧- التنظف:

يسن للمحرم التنظف بأخذ الزوائد من خصال الفطرة، من قص الشارب، وتقليم الأظفار، ونتف الإبط، وحلق العانة، ما لم يكن ذلك في عشر ذي الحجة وقد عزم على الأضحية؛ لحديث أم سلمة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله عنها أرإذا دخلت العشر، وأراد أحدكم أن يضحي، فلا يمس من شعره، وبشره شيئاً)) رواه مسلم (٣).

وفي رواية لها أيضا قالت: قال رسول الله ﷺ: ((من كان له ذبح يذبحه فإذا أهل هلال ذي الحجة، فلا يأخذن من شعره ولا من أظفاره شيئاً حتى يضحي)) رواه مسلم(1).

### ٣- التطيب:

يسن للمحرم التطيب؛ لقول عائشة رضي الله عنها: كنت أطيب رسول الله ﷺ لإحرامه قبل أن يحرم، ولحله قبل أن يطوف بالبيت. متفق عليه (٥٠).

<sup>(</sup>١) قال الفيومي: شعث الشعر تغير وتلبد لقلة تعهده بالدهن، والشعث أيضا: الوسخ ورجل شعث وسخ الجسد، والشعر، وهو أشعث: أغبر من غير استحداد وتنظف، والشعث أيضا: الانتشار والتفرق... المصباح ٢٨/١.

<sup>(</sup>۲) المغنى ۲/۱۲۰.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ١٥٦٥/٣، كتاب الأضاحي، باب نهي من دخل عليه عشر ذي الحجة، وهو مريد التضحية، أن يأخذ من شعره وأظفاره شيئا، رقم ١٩٧٧.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، برقم ١٤٦٥، صحيح مسلم، برقم ١١٨٩.

فيطيب المحرم بدنه قبل الإحرام، ولو بقي أثره بعده لا يضر؛ لأن عائشة رضي الله عنها قالت: كأني أنظر إلى وبيص (١) المسك في مفارق رسول الله على وهو محرم. متفق عليه (١).

ويكره أن يطيب الثياب التي سيلبسها في الإحرام بطيب يظهر لونه ؛ لقوله ﷺ: ((لا تلبسوا ثوباً مسه الزعفران (٣) ، والورس (١) )) متفق عليه (٥).

ويحرم لبسها بعد الإحرام.

### ٤- التجرد من المخيط عند الإحرام:

يجب أن يتجرد من المخيط عند الإحرام؛ لأن النبي ﷺ تجرد لإحرامه (١)، وقال:

<sup>(</sup>١) الوَييص البَرِيق، واللمعان وقد وَبَص الشيء يَبِصُ وَبِيصاً إذا لمع وبرق. النهاية في غريب الحديث ٥ /١٤٥، المصباح ٨٨٨/٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٢٦٨، صحيح مسلم، برقم ١١٩٠.

<sup>(</sup>٣) قال ابن منظور: الزعفران: صبغ معروف وهو نوع من الطيب. لسان العرب٣٢٤. وفي المعجم الوسيط: الزعفران: نبات بصلي معمَّر من الفصيلة السوسنية، منه أنواع بريّة، ونوع صبغيّ طبيّ، يقال: زعفر الثوب: صبغه بالزعفران، وتزعفر: تطيب بالزعفران. ٢٩٤/١.

<sup>(</sup>٤) الورس بفتح الواو وسكون الراء: نَبْتُ أصفر طيب الريح يصبغ به الثياب. قال ابن العربي: ليس الورس بطيب ولكنه نبه به على اجتناب الطيب، وما يشبهه في ملاءمة الشم، فيؤخذ منه تحريم أنواع الطيب على المحرم وهو مجمع عليه فيما يقصد به التطيب... تحرير ألفاظ التنبيه ص١١٠، فتح الباري٤٠٤/٣.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، برقم ١٧٤٥، صحيح مسلم، برقم ١١٧٧.

<sup>(</sup>٦) سنن الترمذي، برقم ٨٣٠، صحيح ابن خزيمة ١٦١/٤، برقم ٢٥٩٥، سنن الدارمي ج: ٢ ص: ٨٤، برقم ٢٧٩١، ونصه ما رواه الترمذي بسنده عن زيد بن ثابت عن أبيه أنه رأى النبي تلا تجرد لإهلاله واغتسل. قال ابن الملقن: رواه الترمذي من رواية زيد بن ثابت وقال: حسن وذكره ابن السكن في صحاحه وضعفه ابن القطان. خلاصة البدر المنير ١٣٥٦، برقم ١٢٣٥، قال ابن حجر: رواه الترمذي ... من حديث زيد بن ثابت وحسنه، وضعفه العقيلي... التلخيص الحبير ٢٣٥٧، برقم ٩٩٢، وصححه الألباني في سنن الترمذي ص

((لتأخذوا مناسككم ))<sup>(۱)</sup>.

ولو أحرم وعليه ثيابه، صح لكن يجب عليه أن ينزع المخيط، فإن استدامه فعليه الفدية.

### ٥- لبس الإزار والرداء:

يسن أن يلبس الذكر إزاراً ورداء أبيضين ؛ لحديث: ((خير ثيابكم البياض)) رواه النسائي (٢) ؛ ولحديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: ((ليحرم أحدكم في إزار ورداء ونعلين)) رواه أحمد (٢) بسند صحيح.

وتحرم المرأة بما شاءت من الثياب إذا لم يكن فيها تبرج(؛) ولا تشبه بالرجال.

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ج: ٢ ص: ٩٤٣، كتاب الحج، باب استحباب رمي جمرة العقبة يوم النحر راكبا، وبيان قوله ﷺ لتأخذوا مناسككم، برقم ١٢٩٧.

<sup>(</sup>٢) سنن النسائي (المجتبى) ٢٠٥/٨، كتاب الزينة، الأمر بلبس البيض من الثياب، برقم ٥٩٢٥. الحديث أيضا في مسند الإمام أحمد ٢٤٧/١،، وفي سنن الترمذي، برقم ٩٩٤ من حديث ابن عباس، قال أبو عيسى: حديث ابن عباس حديث حسن صحيح، وفي سنن أبي داود، برقم ٣٨٧٨، وفي المستدرك على الصحيحين ٢٠٥/٤، برقم ٧٣٧٥، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي، وفي صحيح ابن حبان ٢٤٢/١٢، برقم ٣٤٤٥، قال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، قال العلامة ابن كثير: هذا حديث جيد الإسناد. تفسير ابن كثير ٢١١/٢٠٠

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٣٤، وهو في صحيح ابن خزيمة ج: ٤ ص: ١٦٣، برقم ٢٦٠، وفي المنتقى لابن الجارود ج: ١ ص: ١١١، برقم ٤١٦. قال ابن الملقن: قال ابن المنذر: ثبت أن النبي الله قال: (وليحرم أحدكم في إزار ورداء ونعلين) تحفة المحتاج ١٥٠/٢، برقم ١٠٨٠.

قال الحافظ: رواه ابن المنذر في الأوسط وأبو عوانة في صحيحه بسند على شرط الصحيح من رواية عبد الرزاق عن معمر عن الزهري عن سالم عن ابن عمر... التلخيص الحبير٢٣٧/٢، برقم ٩٩٨. وصححه الألباني في الإرواء ٢٩٣/٤، برقم ١٠٩٦.

<sup>(</sup>٤) قال ابن منظور: التَّبَرُّج: إِظهار المرأة زينتَها ومحاسنَها للرجال الأجانب، و تَبَرَّجَت المرأةُ: أَظهَرت وَجْهَها، وإِذا أَبدت المرأة محاسن جِيْدِها(عنقها) ووجهها، قيل: تَبَرَّجَتْ، .. والتَّبرُّجُ: إِظهار الزينة وما يُسْتَدَعَى به شهوة الرجل من التكسر في المشية ... لسان العرب ٢١٢/٢.

ولا بأس بأن يبدل المحرم ثيابه، وأن يغسلها.

#### ٦- الإحرام عقب صلاة:

يسن أن يحرم عقب صلاة، فإن صلى فرضاً أحرم عقيبه، كما أحرم النبي الله بعد أن صلى الظهر بذي الحليفة. رواه مسلم(١).

وإن لم يكن وقت فرض صلى ركعتين تطوعاً ثم أحرم ؛ لما روى البخاري في صحيحه عن عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((أتاني آت من ربي فقال: صل في هذا الوادي المبارك، وقل عمرة في حجة ))(١).

### ٧- الإهلال بالإحرام:

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم ٩١٢/٢، كتاب الحج، باب تقليد الهدي وإشعاره عند الإحرام، برقم ١٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري٢/٥٥٦، كتاب الحج، باب قول النبي ﷺ: (العقيق واد مبارك)، برقم١٤٦١.

<sup>(</sup>٣) أوجب فلان الشيء جعله لازما، وألزَم نَفْسَه به. النهاية في غريب الحديث ١٥٢/٥، المعجم الوسيط١٠١٢/٢.

<sup>(</sup>٤) أرسالا: أي أفواجا وفرقا. عون المعبود ١٣٠/٥.

حين استقلت به ناقته، ثم مضى رسول الله ﷺ فلما علا على شرف البيداء (۱) أهل، وأدرك ذلك منه أقوام، فقالوا: إنما أهل رسول الله ﷺ حين علا على شرف البيداء (۲).

### ٨- التلفظ بما أحرم به:

يستحب التلفظ بما أحرم به، فينطق بالنوع الذي يختاره من النسك، فيقول مثلاً: لبيك عمرة، أو لبيك حجاً، أو لبيك حجاً وعمرة (٢)، ونحو ذلك.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "ولا يكون الرجل محرماً بمجرد ما في قلبه من قصد الحج ونيته، فإن القصد ما زال في القلب منذ خرج من بلده، بل لا بد من قول، أو عمل يصير به محرماً، هذا هو الصحيح من القولين "(١٠).

ولا يستحب النطق بالنية، فلا يقول: اللهم إني نويت العمرة، أو الحج، ولا اللهم إني أريد العمرة، أو الحج؛ لأن التلفظ بالنية لم يثبت عن المصطفى اللهم إني أريد العمرة،

<sup>(</sup>١) شرف البيداء: الشرف: المكان المرتفع، والبيداء بالمد القفر، وكل صحراء فهي بيداء، كأنها تبيد سالكها أي تكاد تهلكه، والبيداء هنا محل بذي الحليفة. والمعنى: لما ارتفعت وتعالت ناقة رسول الله وق الصحراء أهل أي: لبي. عون المعبود ١١٣/١، المصباح ٤٢٢/١.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ١٨٨/٤، رقم ٢٣٥٨، سنن أبي داود، برقم ١٧٧٠، مسند أبي يعلى ٢٩١/٤، برقم ٢٥١٣. الحديث: في إسناده محمد بن إسحاق، وفيه خصيف بن عبد الرحمن الحراني وهو ضعيف، قال الشيخ أحمد شاكر: هو حديث صحيح، فإن ابن إسحاق ثقة، زعموا أنه يدلس، ومع هذا فقد صرح في هذا الإسناد بالتحديث، وخصيف ثقة، ومن تكلم فيه فلا حجة له. من حاشية سنن أبي داود ٢٧٣/٢، ط: دار الحديث لبنان، تعليق عزت الدعاس. قال الإمام الشوكاني: حديث ابن عباس الذي رواه عنه سعيد بن جبير في إسناده خصيف بن عبد الرحمن الحراني وهو ضعيف، ومحمد بن إسلاق ولكنه صرح بالتحديث. قال شعيب الأرنؤوط محقق المسند: الحديث حسن لغيره.

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوى ج: ۲٦ ص: ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي ج: ٢٦ ص: ١٠٨.

ومبنى العبادات على الاتباع، وما ذكره بعض الفقهاء من استحباب قول: اللهم إني أريد نسك كذا فيسره لى ليس بجيد؛ لأنه من هذا الجنس<sup>(۱)</sup>.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "والصواب المقطوع به أنه لا يستحب شيء من ذلك، ولا كان يتكلم قبل التلبية بشيء من ألفاظ النية لا هو ولا أصحابه، بل لما أمر ضباعة بنت الزبير بالاشتراط عند عقد نية الحج قالت: فكيف أقول؟ قال: ((حجي واشترطي وقولي: اللهم محلي حيث حبستني))(١)، لكن المقصود بهذا اللفظ أنه أمرها بالاشتراط في التلبية، ولم يأمرها أن تقول قبل التلبية شيئاً، وكان يقول في تلبيته: ((لبيك عمرة وحجاً))"(١).

#### ٩- الاشتراط للخانف:

يستحب لمن أحرم وخاف أن يحصره مرض، أو عدو، أو غير ذلك، أن يشترط التحلل عند حصول ذلك الأمر؛ فعن عائشة رضي الله عنها قالت: دخل رسول الله على ضباعة بنت الزبير، فقال لها: ((لعلك أردت الحج)) قالت: والله لا أجدني إلا وجعة، فقال لها: ((حجي واشترطي، قولي: اللهم محلي حيث حبستني)). رواه البخاري ومسلم (٥).

<sup>(</sup>۱) قال النووي: ينبغي لمريد الإحرام أن ينويه بقلبه ويلفظ بذلك بلسانه، ويلبي فيقول: بقلبه ولسانه نويت الحج، وأحرمت به لله تعالى، لبيك اللهم لبيك إلى آخر التلبية... المجموع ۲۰۱/۷. وقال الكاساني: يستحب لمن أراد الإحرام أن يتكلم بلسانه ما نوى بقلبه فيقول إذا أراد أن يحرم بالحج: اللهم إنى أريد الحج فيسره لى وتقبله منى... بدائع الصنائم ١٤٤/٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٤٨٠١، صحيح مسلم، برقم ١٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ٢/٩٠٥، كتاب الحج، باب في الإفراد والقران بالحج والعمرة، برقم ١٢٣٢.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي ج: ٢٦ ص: ١٠٥ ـ ١٠٦.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، برقم ٤٨٠١، صحيح مسلم، برقم ١٢٠٧.

وفائدة هذا الشرط أنه متى حصل ما يمنعها، أو يشق عليها معه أداء النسك، فإنها تحل من غير هدى.

ولا يشرع الاشتراط لغير الخائف، فإن النبي الله لله للم يعلمه الصحابة وإنما علمه ضباعة حين خافت أن يحصرها المرض.

وإن نوى الاشتراط ولم يتلفظ به ؛ لم ينفعه ذلك، وإن اشترط أن يحل متى أراد من غير عذر يمنعه، لم يصح الشرط وصح الإحرام معه.

## أنسواع نسك الحج

أنواع نسك الحج ثلاثة: التمتع، والإفراد، والقران.

وقد أحرم بهذه الأنساك الصحابة مع النبي ﷺ في حجة الوداع، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: خرجنا مع رسول الله ﷺ، فمنا من أهل بحج، ومنا من أهل بعمرة، ومنا من أهل بحجة وعمرة، وأهل رسول الله ﷺ بالحج. متفق عليه (۱).

فقولها رضي الله عنها: منا من أهل بحج، تعني أهل مفرداً، وقولها: ومنا من أهل بعمرة، تعني أهل أهل بعمرة، تعني أهل قارناً.

والتمتع: هو الإحرام بالعمرة في أشهر الحج، ثم يحل منها ويحج من عامه ذلك. والإفراد: أن يحرم بالحج وحده ليس معه عمرة حتى ينتهي منه.

والقران: أن يقرن بين العمرة والحج في الإهلال، ويدخل العمرة في الحج، أو يحرم بالعمرة ثم لا يتمكن من أدائها فيدخل عليها الحج قبل أن يطوف.

وقد اختلف الأئمة الأربعة في أفضل هذه الأنساك، فذهب الإمام أحمد- في المشهور عنه- إلى أن أفضلها التمتع واستدل على ذلك بأمر النبي الله للصحابة الذين حجوا معه أن يفسخوا إحرامهم بالحج إلى عمرة أن ويتمتعوا بعد أن كانوا مفردين فعن ابن عباس رضي الله عنهما أنه سئل عن متعة الحج؟ فقال: أهل المهاجرون والأنصار وأزواج النبي في حجة الوداع وأهللنا، فلما قدمنا مكة، قال رسول الله الله المهاجرون والإنصار وأزواج النبي الحج عمرة، إلا من قلد الهدي)، فطفنا بالبيت

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٤١٤٦، صحيح مسلم، برقم ١٢١١.

<sup>(</sup>٢) قال ابن قدامة: أجمع أهل العلم على جواز الإحرام بأي الأنساك الثلاثة شاء، واختلفوا في أفضلها، فاختار إمامُنا التمتع ... المغنى ٨٢/٥. تحقيق التركي.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم١٠/٢، كتاب الحج، باب جواز العمرة في أشهر الحج، برقم١٢٤٠.

وبالصفا والمروة، وأتينا النساء، ولبسنا الثياب، وقال: (من قلد الهدي فإنه لا يحل له حتى يبلغ الهدي محله) ثم أمرنا عشية يوم التروية أن نُهل بالحج، فإذا فرغنا من المناسك، جئنا فطفنا بالبيت، وبالصفا والمروة، فقد تم حجنا، وعلينا الهدي، كما قال الله تعالى: ﴿فَمَن تَمَتَّعَ بِٱلْعُمْرَةِ إِلَى ٱلحُبَحِ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدِي فَمَن لَمْ يَكُن فَصِيامُ ثَلَيْتَةِ أَيّامٍ فِي ٱلْحَبِ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُم تُ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذَالِكَ لِمَن لَمْ يَكُن أَهْلُهُ حَاضِرِي ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ (١). رواه البخاري (٢).

وذهب الإمام أبو حنيفة إلى أن أفضل الأنساك القران واستدل بأن النبي ﷺ حج قارناً، فقد روى عمران بن حصين رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ جمع بين حجة وعمرة، ثم لم ينه عنه حتى مات، ولم ينزل فيه قرآن يحرمه. رواه مسلم (''.

وقد روى حج القران عدد من الصحابة، منهم سراقة بن مالك (٥)، وأبو قتادة (١)،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة من الآية ١٩٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ج: ٢ ص: ٥٧٠، كتاب الحج، باب قول الله تعالى: "ذلك لمن لم يكن أهله حاضري المسجد الحرام"، برقم ١٤٩٧.

<sup>(</sup>٣) قال الكاساني: أفضل أنواع ما يحرم به في ظاهر الرواية عن أصحابنا القران بدائع الصنائع ١٧٤/٢.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم١/٨٩٩، كتاب الحج، باب جواز التمتع، رقم الحديث: ١٢٢٦.

<sup>(</sup>٥) ولفظه ما رواه أحمد بسنده قال: حدثنا داود يعني ابن يزيد قال: سمعت عبد الملك الزراد يقول: سمعت النزال ابن يزيد بن سبرة صاحب علي يقول: سمعت سراقة يقول: سمعت رسول الله ﷺ في حجة الوداع. مسند يقول: (دخلت العمرة في الحج إلى يوم القيامة) قال: وقرن رسول الله ﷺ في حجة الوداع. مسند أحمد ١٢٣/٢٩، برقم ١٧٥٨٣. قال الهيثمي: فيه داود بن يزيد الأودي وهو ضعيف. مجمع الزوائد ٣٥/٣٠. قال شعيب الأرنؤوط محقق المسند: صحيح لغيره، وهذا إسناد ضعيف لضعف داود بن يزيد الأودي لكنه قد توبع... وقال في حاشية زاد المعاد ١١٠٤/٢: فمثله حسن في الشواهد.

<sup>(</sup>٦) ولفظه ما رواه الحاكم بسنده عن عبد الله بن أبي قتادة عن أبيه رضي الله عنه قال: إنما جمع رسول الله ﷺ بين الحج والعمرة ؛ لأنه علم أنه ليس بحاج بعدها. هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي. المستدرك على الصحيحين ١٢٥/١، برقم ١٧٣٧.

والهرماس الباهلي(1)، وجابر بن عبد الله(1) وأنس بن مالك(1) وغيرهم.

وذهب الإمامان مالك<sup>(1)</sup> والشافعي<sup>(0)</sup> إلى تفضيل الإفراد، واستدلوا بحديث عائشة رضي الله عنها قالت: خرجنا مع رسول الله على عام حجة الوداع، فمنا من أهل بعمرة، ومنا من أهل بحجة وعمرة، ومنا من أهل بالحج، وأهل رسول الله على الحج. متفق عليه<sup>(1)</sup>.

واختار شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "أن الحاج إذا قدم في أشهر الحج، ولم يسق الهدي فالتمتع أفضل له، أما إذا ساق الهدي، فالقران أفضل (<sup>(۷)</sup>... وإذا أفرد الحج بسفرة والعمرة بسفرة، فهذا الإفراد أفضل له من التمتع، قال ذلك الإمام أحمد في غير موضع، وذكره أصحابه، كالقاضي أبي يعلى في تعليقه وغيره، وكذلك

<sup>(</sup>۱) ولفظه ما رواه الطبراني بسنده عن الهرماس بن زياد قال: كنت رِدف أبي فرأيت النبي روم الله على على على على بعير وهو يقول: (لبيك بحجة وعمرة معا). المعجم الأوسط ٣٢٢/٤، برقم ٤٣٢٧. قال الهيثمي: رجاله ثقات. مجمع الزوائد٣/٥٣٨.

<sup>(</sup>٢) ولفظه ما رواه الترمذي بسنده عن جابر أن رسول الله على قرن الحج والعمرة فطاف لهما طوافا واحدا. قال أبو عيسى: حديث جابر حديث حسن. سنن الترمذي، برقم ٩٤٧. وصححه الألباني في سنن الترمذي ص ١٧٢. ط: بيت الأفكار الدولية.

<sup>(</sup>٣) ولفظه ما رواه مسلم بسنده عن أنس رضي الله عنه قال: سمعت النبي ﷺ يلبي بالحج والعمرة جميعا. صحيح مسلم، برقم ١٢٣٢.

<sup>(</sup>٤) قال ابن عبد البر : وإفراد الحج عندنا أفضل . الكافي لابن عبد البر ص١٣٨.

<sup>(</sup>٥) قال الإمام النووي: الأفضل من هذه الأنواع الثلاثة فيه طرق وأقوال منتشرة الصحيح منها الإفراد ثم التمتع ثم القران هذا هو المنصوص للشافعي في عامة كتبه والمشهور من مذهبه. القول الثاني: أفضلها أفضلها التمتع ثم الإفراد وهذا القول الثاني نصه في كتاب اختلاف الحديث... القول الثالث: أفضلها الإفراد ثم القران ثم التمتع ... نص عليه في أحكام القرآن...المجموع١٥١/٧٥. ط: دار الفكر.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري، برقم ١٤٧٨، صحيح مسلم، برقم ١٢١١.

<sup>(</sup>٧) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٣٣/٢٦.

مذهب سائر العلماء، حتى أصحاب أبي حنيفة، فإنهم نصوا على أن العمرة الكوفية أفضل من القران (١) مع أن القران عندهم أفضل "(٢).

وإذا أحرم الحاج بالإفراد، أو القران، ولم يسق الهدي، استحب له أن يفسخ إحرامه إلى عمرة تمتع يحل منها إذا كان ذلك قبل إحرام المتمتعين بالحج في اليوم الثامن؛ ودليل ذلك حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قدم النبي وأصحابه صبيحة رابعة مهلين بالحج، فأمرهم أن يجعلوها عمرة، فتعاظم ذلك عندهم، فقالوا: يا رسول الله أي الحل؟ فقال رسول الله ﷺ: ((الحل كله)). متفق عليه (٣).

ورأى بعض الفقهاء ('') أن ذلك خاص بالصحابة الذين أحرموا مع النبي الله فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كانوا ('') يرون أن العمرة في أشهر الحج من أفجر الفجور في الأرض، ويجعلون المحرم صفرا ('')، ويقولون: إذا بَراً الدَّبَر ('')، وانسلخ صفر، حَلَّت العمرة لمن اعتمر. متفق عليه ('').

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع ج: ٢ ص: ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٣٩/٢٦ . ٤٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٣٦٢٠، صحيح مسلم، برقم ١٢٤٠.

<sup>(</sup>٤) انظر المجموع شرح المهذب ١٦٨/٧. ط: دار الفكر.

<sup>(</sup>٥) الضمير في كانوا يعود إلى أهل الجاهلية أي كانوا في الجاهلية. شرح النووي على صحيح مسلم ٨/ ٢٢٥.

<sup>(</sup>٦) قال النووي قال العلماء المراد الإخبار عن النسئ الذي كانوا يفعلونه في الجاهلية فكانوا يسمون المحرم صفرا ويحلونه، وينسئون المحرم أي يؤخرون تحريم المحرم إلى نفس صفر لئلا تتوالى عليهم ثلاثة أشهر محرمة، فيضيق عليهم فيها ما اعتادوه من المقاتلة وإغارة بعضهم على بعض، فضللهم الله في ذلك فقال: ﴿إِنَّمَا ٱلنَّسِيَّةُ زِيَادَةٌ فِي ٱلْكُفْرِ ﴾ من الآية ٣٧ من سورة التوبة ... شرح النووي على صحيح مسلم ٢٢٥/٨، وانظر فتح البارى ٢٢٦/٣.

<sup>(</sup>٧) الدَّبَرُ: الجرح الذي يكون في ظهر البعير، أي زال عنها الجروح التي حصلت بسبب السفر عليها إلى الحج. حاشية السندي ١٨٠/٥.

<sup>(</sup>٨) أي: اندرس وامّحى أثر الإبل وغيرها في سيرها، أو أثر الدبر المذكور. فتح الباري٤٢٦/٣.

<sup>(</sup>٩) صحيح البخاري، برقم ٣٦٢٠، صحيح مسلم، برقم ١٢٤٠.

ويُرَدُّ ذلك بحديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن سراقة بن مالك سأل رسول الله هي لنا وسول الله هي لنا أو للأبد؟ فقال: يا رسول الله هي لنا أو للأبد؟ فقال: ((لا، بل للأبد)) رواه البخاري (١).

ويرى ابن القيم رحمه الله وجوب فسخ الحج إلى عمرة لمن لم يسق الهدي، قال: "ونحن نشهد الله علينا أنا لو أحرمنا بحج، لرأينا فرضاً علينا فسخه إلى عمرة؛ تفادياً من غضب رسول الله في، واتباعاً لأمره (٢)، فوالله ما نُسِخَ هذا في حياته ولا بعده، ولا صحح حرف واحد يعارضه، ولا خص به أصحابه دون من بعدهم، بل أجرى الله سبحانه على لسان سراقة أن يسأله: هل هذا مختص بهم؟ فأجاب: بأن ذلك كان لأبد الأبد الأبد (٦)، فما ندري ما نقدم على هذه الأحاديث، وهذا الأمر المؤكد الذي غضب رسول الله على من خالفه... وفي صحيح مسلم أن رجلاً من بني الهجيم قال لابن عباس رضي الله عنهما: ما هذه الفتيا التي قد تَشَعّبت (١) بالناس أن من طاف بالبيت فقد حلّ وقال: هذه سنة نبيكم أن رغمتم (١) (١) وصدق ابن عباس رضي الله عنهما، كل من طاف بالبيت عمن لا هدي معه من مفرد، أو قارن، أو متمتع، فقد حل إمّا وجوباً، وإما حكماً، هذه هي السنة التي لا راد لها ولا

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ٢/٨٨٥. ٨٨٦، كتاب الشركة، باب الاشتراك في الهدي والبدن ...، برقم ٢٣٧١.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ٨٨٥/٢. ٨٨٨، كتاب الشركة، باب الاشتراك في الهدي والبدن ...، برقم ٢٣٧١.

<sup>(</sup>٤) أي : خلطت عليهم أمرهم. شرح النووي على صحيح مسلم ٢٢٩/٨.

<sup>(</sup>٥) الرَّغام: هو التراب هذا هو الأصلُ ثم استُعْمل في الذُّل والعَجْز عن الائتصاف، والائقياد، والمعنى وإنْ ذَللتم وانقدتم كَارهين. النهاية في غريب الحديث٢/٢٣٨ ـ ٢٣٩.

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم ٩١٢/٢ ، كتاب الحج، باب تقليد الهدي وإشعاره عند الإحرام برقم ١٢٤٤.

مدفع، وهذا كقوله على: ((إذا أقبل الليل من هاهنا، وأدبر النهار من هاهنا، وغربت الشمس، فقد أفطر الصائم)) متفق عليه (() فمعناه: إمّا أن يكون أفطر حكماً أو دخل وقت إفطاره، وصار الوقت في حقه وقت إفطار، فهكذا الذي قد طاف بالبيت، إما أن يكون قد حل حكماً، وإما أن يكون ذلك الوقت في حقه ليس وقت إحرام بل هو وقت حل ليس إلا، ما لم يكن معه هدي، وهذا صريح السنة (()).

واختار شيخ الإسلام ابن تيمية (٢) رحمه الله أن وجوب فسخ الحج إلى عمرة خاص بالصحابة الذين حجوا مع النبي رضي الله عنه أنه قال: كانت المتعة في الحج الأصحاب محمد الله عنه أنه قال: كانت المتعة في الحج الأصحاب محمد الله عنه أنه قال:

وأما من بعد الصحابة، فتختلف الحال بحسب حال الإنسان في تفضيل أحد الأنساك الثلاثة، كما سبق عنه (٥) رحمه الله.

وجُمِعَ بين ما روي عن أبي ذر وبين حديث سراقة (١) بأن ما يروى عن أبي ذر إنما هو في جواز هو في جواز الفسخ، فهو الخاص بالصحابة، وما روي عن سراقة هو في جواز الفسخ، وهو الذي لأبد الأبد (٧).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١٨٥٣، صحيح مسلم، برقم ١١٠٠.

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد ٢/ ١٨٢ ـ ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي٢٦/ ٥٢،٥٨.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ج: ٢ ص: ٨٩٧، كتاب الحج، باب جواز التمتع، برقم ١٢٢٤.

<sup>(</sup>٥) تقدم ص ٤٤٦.

<sup>(</sup>٦) حديث سراقة تقدم في: ص ٤١١، وحديث أبي ذر تقدم في: ص ٤١٤.

<sup>(</sup>٧) حاشية ابن القيم ٥/١٧٠، الشرح الممتع٧/٨٧ ـ ٨٩، ١٠٩ ـ ١٠٩.

# النيابة في الحج

إن من تيسير الله تعالى لعباده المؤمنين أن شرع لهم الإنابة في الحج والعمرة عند العجز، أو عدم التمكن بسبب الموت فإن الحج والعمرة عبادة العمر حيث تجب مرة واحدة في عمر الإنسان؛ ودليل ذلك ما رواه عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أن امرأة من خثعم قالت: يا رسول الله إن أبي أدركته فريضة الله في الحج شيخاً كبيراً لا يستطيع أن يستوي على ظهر بعيره، فقال ﷺ: ((حجي عنه)) رواه الجماعة ((حجي عنه))

ومثله عن علي رضي الله عنه عند أحمد والترمذي(٢) وصححه.

ومثله أيضاً عن عبد الله بن الزبير رضي الله عنهما عند أحمد والنسائي<sup>(۱)</sup>، وقال الحافظ<sup>(۱)</sup>: إسناده صالح، وفيه أن السائل رجل من خثعم.

وعن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: أتى النبي الله رجل فقال: إن أبي مات وعليه حجة الإسلام، أفأحج عنه، قال: ((أرأيت لو أن أباك ترك ديناً عليه أتقضيه عنه؟)) قال: نعم، قال: ((فاحجج عن أبيك)) رواه النسائي، والدارقطني

<sup>(</sup>۱) مسند أحمد ج: ۱ ص: ۲۱۹، صحيح البخاري ، برقم ۱٤٤٢، صحيح مسلم، برقم ۱۳۳٤، سنن الترمذي، برقم ۹۲۸، سنن البي داود، برقم ۱۸۰۹، سنن النسائي (الجتبى)، برقم ۲۹٤۱، سنن ابن ماجه، برقم ۲۹۰۹.

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد ٧٦/١، وسنن الترمذي ٢٣٢/٣، كتاب الحج، باب ما جاء أن عرفة كلها موقف، برقم ٨٨٥.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ٤٧/٢٦، برقم ١٦١٢٥، سنن النسائي " المجتبى" ، برقم ٢٦٣٨.

<sup>(</sup>٤) في التلخيص الحبيرج: ٢ ص: ٢٢٥.

وابن حبان<sup>(۱)</sup>.

وقد استدل الجمهور<sup>(۲)</sup> بهذه الأحاديث على وجوب النيابة في الحج عن المريض الذي لا يستطيع حجة الإسلام، ويسميه الفقهاء المعضوب<sup>(۲)</sup>.

وحينئذ فإنه يجب على ورثته أن ينيبوا من يحج عنه من رأس مال التركة، كما أن قضاء الديون تكون من رأس مال التركة.

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى للنسائي ج: ٢ ص: ٣٢٤، برقم ٣٦١٩، سنن الدارقطني ج: ٢ ص: ٣٦٠ صحيح ابن حبان ج: ٩ ص: ٣٠٥، برقم ٣٩٩٢. وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده حسن. وروى الطبراني بسنده عن أنس رضي الله عنه قال: إن رجلا أتى النبي فقال: إن أبي مات ولم يحج أفأحج عنه؟ قال: "أرأيت لو كان على أبيك دين فقضيته أقضي عنه؟" قال: نعم، قال: "حج عن أبيك". المعجم الكبيرج: ١ ص: ٢٥٨، برقم ٧٤٨، المعجم الأوسط ج: ١ ص: ٣٨٠ برقم ٧٤٨، المعجم الأوسط ج: ١ ص: ٢٨٨.

<sup>(</sup>٢) المغني ١٩/٥ ـ ٢٠. تحقيق التركي.

<sup>(</sup>٣) قال البهوتي: فإن عجز عن السعي إلى الحج والعمرة؛ لكبر، أو زمانة، أو مرض لا يرجى برؤه كالسل أو ثقل لا يقدر معه أن يركب إلا بمشقة شديدة، أوكان نضو الخلقة وهو المهزول لا يقدر على الثبوت على الراحلة إلا بمشقة غير محتملة، ويسمى العاجز عن السعي لزمانة ونحوها عن تقدم ذكرهم المعضوب من العضب بالعين المهملة والضاد المعجمة وهو القطع كأنه قطع عن كمال الحركة والتصرف ويقال: بالصاد المهملة كأنه ضرب على عصبه فانقطعت أعضاؤه ... كشاف القناع ٢ / ٢٠٠٠. وانظر الفروع ج: ٣ ص: ١٨٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري٢/٦٥٦، كتاب الحج، باب الحج والنذور عن الميت والرجل يحج عن المرأة، برقم ١٧٥٤.

ويرى الإمام مالك (١٠ رحمه الله أن النيابة في الحج غير واجبة ؛ لأن الله تعالى علق وجوب الحج على الاستطاعة في قوله تعالى: ﴿ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ (٢)، وهذا غير مستطيع بنفسه ؛ ولأن الحج عبادة لا تدخلها النيابة مع القدرة، فلا تدخلها مع العجز كالصلاة والصوم.

وتجوز النيابة في حج التطوع وعمرة التطوع، ولو كان المنيب مستطيعاً.

وتنوب المرأة عن الرجل، والرجل عن المرأة، فقد أمر ﷺ المرأة الخثعمية أن تحج عن أبيها (٢).

ولا يجوز النيابة في الحج الواجب عن الحي العاجز بدون علمه، فلو أن رجلاً يقيم في المملكة العربية السعودية، وأراد أن يحج عن أمه التي في بلاده، ولا تستطيع حجة الإسلام، فلا بد من إذنها، فإن فعل من دون إذنها، لم يجزئها ذلك عن حجة الإسلام.

أما الميت فيقع الحج عنه ولو لم يأذن وليه بذلك؛ لعدم تصور صدور الإذن منه. وينوي النائبُ الحجَ أو العمرة عن المستنيب، ويسميه عند الإحرام، فيقول: لبيك بحجة، أو عمرة عن فلان بن فلان، فإن نسي اسمه ذكره بالوصف الذي يعرفه به، فيقول مثلاً: لبيك بحجة عن الذي دفع إلي المال لأحج عنه.

ويجوز أن يحج جماعة عن واحد، كما لو حج ثلاثة أبناء عن أمهم في سنة واحدة، فإن لم تكن حجت حجة الإسلام، فينوي أحدهم الفريضة، والبقية ينوون تطوعاً.

<sup>(</sup>١) الكافي لابن عبد البر ص١٣٣، منح الجليل شرح مختصر خليل ٢١٣/٢، القوانين الفقهية ٨٧.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران من الآية ٩٧.

<sup>(</sup>٣) تقدم ص ٤٥٢. قال ابن قدامة: يجوز أن ينوب الرجل عن الرجل والمرأة، والمرأة عن الرجل والمرأة، في الحج، في قول عامة أهل العلم، لا نعلم فيه مخالفا، إلا الحسن بن صالح، فإنه كره حج المرأة عن الرجل، قال ابن المنذر: هذه غفلة عن ظاهر السنة فإن النبي ﷺ أمر المرأة (الخثعمية) أن تحج عن أبيها. المغنى ٢٧/٠.

ويستحب أن يحج عن والديه (١)، وتقدم الأم على الأب؛ لتقديمها في البر (١)، لكن يقدم فرض الأب على نافلة الأم.

ولا يجوز أن يشرك والديه في حجة واحدة ، بخلاف الأضحية.

ويقع لبعض المسلمين أخطاء في النيابة في الحج يحسن التنبيه عملى أهمها وهي:

1- أن بعض الناس يتخذها وسيلة كسب، فيحج عن الغير من أجل أخذ الأجرة، ولذلك تجده يماكس فيها، ولا يأتي في نيته أن يستعين بالأجرة على زيارة البلاد المقدسة، ومشاركة وفد الله في دعائهم، وقربتهم، ونفع أخيه المحتاج الذي لا يستطيع الحج بنفسه، ومثل هذا لا يجوز إنابته؛ لتمحض قصده للدنيا الخسيسة، وغياب قصد الآخرة عن قلبه، فإنَّ من كان قصده المال لا أجر له، حيث قال الله تعالى: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوفِ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا يُبْخَسُونَ ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوفِ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا يُبْخَسُونَ ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوفِ إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لا يُبْخَسُونَ ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱللَّذِينَ لَيْسَ هُمْ فِي ٱلْاَخِرَةِ إِلاَّ ٱلنَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنعُوا فِيهَا وَبَطِلٌ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>۱) لما رواه الطبراني بسنده عن أنس رضي الله عنه قال: إن رجلا أتى النبي فقال: إن أبي مات ولم يحج أفأحج عنه؟ قال: (أرأيت لو كان على أبيك دين فقضيته أقضي عنه؟) قال: نعم، قال: (حج عن أبيك). المعجم الكبيرج: ١ ص: ٢٥٨، برقم ٧٤٨، المعجم الأوسط ج: ١ ص: ٣٨، برقم ٢٨٢.

<sup>(</sup>۲) لما رواه البخاري ومسلم بسنديهما عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى رسول الله ﷺ، فقال: يا رسول الله، من أحق الناس بحسن صحابتي؟ قال: (أمك) قال: ثم من؟ قال: ثم من؟ قال: (ثم أبوك). صحيح البخاري، برقم أمك)، قال: ثم من؟ قال: (ثم أبوك). صحيح البخاري، برقم ٥٦٢٦، صحيح مسلم، برقم ٢٥٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة هود رقم الآية ١٥، ١٦.

ويجب أن يكون قصد النائب فعل الخير والإحسان إلى من ناب عنه، والوصول إلى تلك البقاع الطاهرة، ومشاركة الحجيج في المواقف والدعاء، وبهذا نعلم أن ما يفعله بعض النائبين من المماكسة في الجعل<sup>(۱)</sup> أمر لا يجوز، وقد كره كثير من السلف الإجارة في حج النيابة، وقالوا: إنما يأخذ نفقته (۲).

٢-أن بعض المسلمين يعتقد أن أفضل قربة يهديها لوالديه أن ينيب من يحج عنهما تطوعاً، أو يعتمر، أو يضحي، ولذلك تجده يجتهد في إهداء ثبواب هذه القرب لوالديه، ولو أن هؤلاء عمدوا إلى الطاعات التي يتعدى نفعها للناس، مثل الجهاد في سبيل الله، وتعليم الناس الخير، والإنفاق في مصالح المسلمين، لكان ذلك أنفع للميت وللأحياء من المسلمين.

٣- أن بعض المسلمين يحج نيابة عن الغير قبل أن يحج عن نفسه ، وقد سمع رسول الله ﷺ : ((من شبرمة؟)) قال : أخ لي ، أو قريب لي ، قال : ((حججت عن نفسك؟)) قال : لا ، قال : ((حج عن نفسك ثم حج عن شبرمة)) رواه أبو داود ، وابن ماجه ، وصححه البيهقي وابن حبان (") والألباني في إرواء الغليل (").

<sup>(</sup>١) السجُعْل: الاسم، بالضم، والمصدر بالفتح، يقال: جَعَل لك جَعْلاً، وجُعْلاً وهو الأَجر على الشيء فعلاً أو قولاً. لسان العرب ج: ١١ ص: ١١١.

<sup>(</sup>٢) المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف٨٨٥ ـ ٦٠.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، برقم ١٨١١، سنن ابن ماجه، برقم ٢٩٠٣. الحديث أيضا في صحيح ابن خزيمة ٤/ ٥٤٥، برقم ٣٠٩٨، وفي صحيح ابن حبان ١٩٩٩، برقم ٣٩٨٨، وقال محققه شعيب الأرنؤوط: اسناده صحيح على شرط مسلم. وفي سنن البيهقي الكبرى ج: ٤ ص: ٣٣٦، برقم ١٤٢٨، وفي سنن الدارقطني ٢٦٧/٢، برقم ١٤٢١، وفي المعجم الأوسط ج: ٣ ص: ٧، برقم ٢٣٠٠. درجة الحديث: قال البيهقي: هذا إسناد صحيح ليس في هذا الباب أصح منه.. ورواه غندر عن سعيد ابن أبي عروبة موقوفا على ابن عباس، ومن رواه مرفوعا حافظ ثقة فلا يضره خلاف من خالفه... السنن الكبرى للبيهقي ٢٣٦/٤، برقم ٨٥٤٨. قال ابن الملقن: إسناده على شرط الصحيح. تحفة المحتاج ١٢٥٠١، برقم ٢٥٥١. قال الحافظ ابن حجر: سنده صحيح. فتح الباري ج: ١٢ ص: ٣٢٧.

<sup>(</sup>٤) إرواء الغليل ١٧١/٤، برقم ٩٩٤.

3- أن بعض الناس عندما يريد أن يسمي من له الحجة، يذكر اسمه واسم أمه، ولا ينسبه لأبيه، ويقول: إن ذلك هو اليقين؛ لأن الوالد مشكوك فيه، فقد يكون ابن زنا، وهذا حرام لا يجوز، والله تعالى يقول في القرآن الكريم: ﴿ٱدْعُوهُمْ لِأَبَابِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ ٱللهِ ﴾(١)، وهذا من وساوس الشيطان؛ ليشكك الناس في أنسابهم ويضعف ثقتهم بأمهاتهم.

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب من الآية ٥.

# حـج الصبي(۱)

وعن السائب بن يزيد قال: حُجَّ بي مع رسول الله ﷺ في حجة الوداع وأنا ابن سبع سنين. رواه أحمد والبخاري والترمذي (٥).

<sup>(</sup>۱) الصبي: هو الغلام من حين يولد إلى أن يشب. لسان العرب ٤٠٢/١، المعجم الوسيط٢/٦٦٠. قال ابن منظور: الصبي (يسمي صبيا) من لدن يولد إلى أن يفطم، والصبي: الغلام. لسان العرب ٤٥٠/١٤. قال الفيومي: الصبي: الابن الصغير، والجمع صبية، وصبيان، والصبا: الصغر. المصباح ٤٥٣/١٤. ٤٥٤.

<sup>(</sup>٢) الرَّكْبُ رُكْبانُ الإِيلِ، اسم للجمع... والرَّكْبُ: أَصحابُ الإِيلِ في السَّفَر دُونَ الدَّوابِّ، وقال الأَخفش: الركب جَمْعٌ وهُم العَشَرة فما فوقَهُم، وأُرى أَن الرَّكْبَ قد يكونُ للخَيْل والإِيلِ... وفي التنزيل العزيز: "و الرَّكْبُ أَسفَلَ منكُم" فقد يجوز أَن يكونوا رَكْبَ خَيْلٍ، وأَن يكونوا رَكْبَ إِيل، وقد يجوزُ أَن يكونَ الجيشُ منهما جميعاً. لسان العرب ١ / ٤٢٩.

<sup>(</sup>٣) الروحاء: بفتح الراء وسكون الواو، وبالحاء المهملة، ممدود: بئر على الطريق الساحلي بين مكة والمدينة وتبعد عن المدينة ب(٧٣)كم، يوجد بها المقاهي واستراحة وتسميها العامة بئر الرحاء أو بئر الراحة، وخف شأنها الآن بعد أن أحدث الطريق السريع الذي لا يمر بها. معجم المعالم الجغرافية في السيرة النبوية ص١٤٣٠، توضيح الأحكام ٢٦٧/٣٠.

<sup>(</sup>٤) مسند الإمام أحمد ٢١٩/١، صحيح مسلم، برقم ١٣٣٦، سنن أبي داود، برقم ١٧٣٦، سنن النسائي(المجتبى)، برقم ٢٦٤٨.

<sup>(</sup>٥) مسند الإمام أحمد ٤٤٩/٣، صحيح البخاري ٢٥٨/٢، أبواب الإحصار وجزاء الصيد، باب حج الصبيان، برقم ١٧٦٠، سنن الترمذي، برقم ٩٢٥، وقال: حديث حسن صحيح. واللفظ له.

ويصح حج الصبي نافلة له، ولمن قام على تدبير أموره في الحج أجر الدلالة على الخير، ولا تكفيه عن حجة الإسلام الواجبة بل إذا بلغ فعليه أن يؤدي الحج الواجب؛ يدل لذلك حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: (أيما صبى حج ثم بلغ، فعليه حجة أخرى)) رواه الطبراني، والبيهقي (۱).

ونقل الترمذي (٢) وابن عبد البر (٦) والوزير ابن هبيرة (٤) وغيرهم إجماع الأئمة من أهل العلم على أن الصبي إذا حج قبل أن يبلغ، فعليه الحج إذا وَجَدَ، وبَلَغَ، ولا تجزئه تلك الحجة عن حجة الإسلام، وكذا عمرته.

<sup>(</sup>۱) المعجم الأوسط ج: ٣ ص: ١٤٠، برقم ٢٧٣١، السنن الكبرى للبيهقي ٢٢٥/٤، برقم ٨٣٩٦، وأخرجه أيضاً في ج: ٥ ص: ١٧٩، برقم ٩٦٣٠.

قال الهيثمي: رواه الطبراني في الأوسط ورجاله رجال الصحيح. مجمع الزوائد ٢٠٦/٣.

قال البيهةي: تفرد برفعه محمد بن المنهال عن يزيد بن زريع عن شعبة، ورواه غيره عن شعبة موقوفا، وكذلك رواه سفيان الثوري عن الأعمش موقوفا وهو الصواب. قال الحافظ ابن حجر: صححه ابن حزم (الحلي ٤٥/٥)، والخطيب في التاريخ من حديث محمد بن المنهال عن يزيد بن زريع عن شعبة عن الأعمش عن أبي ظبيان عنه قال ابن خزيمة: الصحيح موقوف...وقال البيهقي: تفرد برفعه محمد بن المنهال، ورواه الثوري عن شعبة موقوفا، قلت لكن هو عند الإسماعيلي، والخطيب عن الحارث بن سريج عن يزيد بن زريع متابعة لمحمد بن المنهال، ويؤيد صحة رفعه ما رواه ابن أبي شيبة في مصنفه (٣٥٥/٣) حدثنا أبو معاوية عن الأعمش عن أبي ظبيان عن ابن عباس قال: احفظوا عني ولا تقولوا: قال ابن عباس ـ فذكره ـ وهذا ظاهره أنه أراد أنه مرفوع (بل رفعه قطعي. تفدة المحتاج ٢ / ١٣٢)، فلهذا نهاهم عن نسبته إليه. التلخيص الحبير ٢٠/٢٠. قال ابن الملقن: قال البيهقي: تفرد برفعه محمد بن المنهال عن يزيد بن زريع قلت ؛ لم ينفرد به بل تابعه عليه ثقات. خلاصة البدر المنيرا / ٣٤٣، وصححه الألباني في إرواء الغليل ٢٥/٤، برقم ٩٨٦.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٢٦٥/٣. بعد حديث رقم ٩٢٦.

<sup>(</sup>٣) التمهيد ١٠٦/١.

<sup>(</sup>٤) الإفصاح ٢٦٦/١.

والصبي إمَّا أن يكون مميزاً يعرف الوضوء، ويعقل أمور العبادة، فيحرم بنفسه، لكن اشترط بعض العلماء إذن وليه في المال(١)؛ لما يترتب على الإحرام من النفقة والهدي.

وإن كان الصبي غير مميز أحرم عنه وليه في المال، فإن عدم ولي المال قام غيره مقامه وهو ظاهر قول النبي الله الله: ((ولك أجر))(٢) من غير أن يستفصل.

والصبي الذي لا يميز إذا أراد والده أن يطوف به، طهره من النجاسة ووضأه، والميز يؤمر بالطهارة، والوضوء للطواف.

ويجرد الصبي الذكر للإحرام، فقد روى الأثرم عن أبي بكر الصديق أنه طاف بعبد الله بن الزبير في خرقة (٢)، وكانت عائشة تجرد الصبيان للإحرام (٤)، وكلما أمكن الصبي أن يقوم به بنفسه من أفعال المناسك، لزمه فعله، وما عجز عنه، عمله وَلِيّهُ عنه ؟ يدل لذلك حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: حججنا مع رسول الله عنها النساء والصبيان، فلبينا عن الصبيان، ورمينا عنهم. رواه أحمد وابن ماجه (٥).

ولا يجوز أن يرمي عنه إلاَّ من تلبس بالحج في عامه، ولا يعتد برمي حلال لم يحج؛ لأنه لا يصح لنفسه رمي فلا يصح عن غيره.

<sup>(</sup>١) المغنى ٥١/٥. تحقيق التركي.

<sup>(</sup>٢) تقدم ص ٤٥٨.

<sup>(</sup>٣) مصنف ابن أبي شيبة ج: ٣ ص: ٣٥٥، برقم ١٤٨٨٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: مصنف ابن أبي شيبة ج: ٣ ص: ٣٥٥، برقم ١٤٨٨٣، ورقم ١٤٨٨٤.

<sup>(</sup>٥) مسند الإمام أحمد ٢٦٩/٢٢، برقم ١٤٣٧، سنن الترمذي، برقم ٣٠٣٨.

في سند الحديث أشعث بن سوَّار . ضعفه الحافظ ابن حجر في التلخيص الحبير٢ ، ٢٧٠ ، برقم ١٠٧٨ . وقال ابن الملقن : مضطرب وضعيف كما قاله ابن القطان. خلاصة البدر المنير٢ ، ٢٩ ، برقم ١٣٦٢ . وضعفه الألباني في سنن ابن ماجه ص ٣٢٩ ، برقم ٣٠٣٨ ط: بيت الأفكار الدولية.

ويرمي الحاج عن نفسه، ثم عن موكله، وإذا حمله فطاف به وسعى به، ونوى ذلك عنه، وعن الصبى الذي يحمله، صح ذلك وأجزأ عنهما.

وإذا فعل الصبي ما تجب به الفدية ، أخرجت عنه من مال وَلِيَّهِ الذي أحرم به ، وقيل: من مال الصبي (١).

ومتى كان حجه تمتعاً، أو قراناً، وجب عليه الهدي إن أيسر به وليه، وإلا عدل إلى الصيام.

<sup>(</sup>١) المغني ٥٤/٥. تحقيق التركي.

## محظورات(١) الإحرام

إذا أحرم الإنسان بأن نوى الدخول في الحج، أو العمرة حرم عليه تسعة أشياء كانت مباحة له قبل ذلك وهي:

## أولاً: حلق الشعر من رأسه أو سائر جسده:

ومثل الحلق إزالته بأي وسيلة، وهذا محل إجماع بين العلماء (٢) ومستنده قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْلِقُوا رُءُوسَكُمْ حَتَىٰ يَبْلُغَ ٱلْهَدْئُ مَحِلَّهُ ﴿ (٢).

ويجوز للمحرم حك رأسه، وغسله بالماء وصابون لا عطر فيه، ويكره للمحرم تسريح شعره بمشط، وقد ورد أن النبي الشي غسل رأسه وهو محرم، ثم حرك رأسه بيديه، فأقبل بهما وأدبر. متفق عليه (١) من حديث أبي أيوب.

## ثانياً: تقليم الأظفار:

وقد نقل الإجماع على ذلك ابن المنذر(٥) والموفق في المغني(١).

## ثالثاً: تغطية رأس الرجل:

وقد أجمع على ذلك العلماء (٧)، ومستند الإجماع نهي الرسول للمحرم الذَّكَرِ أن يلبس العمامة والبرنس (٨). متفق عليه (٩).

<sup>(</sup>١) أي: الممنوع على المحرم فعلهن أو فعل واحد منها بسبب دخوله في الإحرام .كشَّاف القناع٢١/٢٤.

<sup>(</sup>٢) المغنى ١٤٥/٥. تحقيق التركي.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة من الآية ١٩٦.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ١٧٤٣، صحيح مسلم، برقم ١٢٠٥.

<sup>(</sup>٥) الإجماع لابن المنذرج: ١ ص: ٤٩.

<sup>(</sup>٦) المغنى ١٤٦/٥. تحقيق التركي.

<sup>(</sup>٧) الإجماع لابن المنذرج: ١ ص: ٥٠.

<sup>(</sup>٨) البُرْنُسُ: هو كل ثوب رأسه منه مُلْتَزق به. النهاية في غريب الحديث ج: ١ ص: ١٢٢.

<sup>(</sup>٩) صحيح البخاري، برقم ١٤٦٨، صحيح مسلم، برقم ١١٧٧.

وقوله ﷺ في الرجل الذي وقصته ناقته فمات: ((لا تخمروا<sup>(۱)</sup> رأسه فإنه يبعث يوم القيامة ملبياً)) متفق عليه (۱).

ويجوز للمحرم أن يحمل متاعه على رأسه، ما لم يكن قصده تغطية الرأس، ويجوز له أن يستظل بالمظلة ونحوها كسقف السيارة والطائرة، فعن أم الحصين رضي الله عنها قالت: حججت مع رسول الله والآخر رافع ثوبه يستره من الحر، حتى رمى وأحدهما آخذ بخطام ناقة النبي ، والآخر رافع ثوبه يستره من الحر، حتى رمى جمرة العقبة. رواه مسلم (٢٠).

## رابعاً: لبس الرجل المخيط:

وهو ما خيط على قدر العضو فيشمل: الثوب، والسروال، والفنيلة، والجوارب<sup>(۱)</sup> والخفاف ونحوها.

وهذا مما أجمع عليه العلماء (٥)، ومستند الإجماع حديث ابن عمر رضي الله عنه أن النبي الله عما يلبس المحرم؟ فقال: ((لا يلبس القميص، ولا العمامة ولا البرنس (١)، ولا السراويل، ولا ثوباً مسه ورس (٧) ولا زعفران (١)، ولا الخفين، إلا أن لا يجد نعلين فليقطعهما حتى يكونا أسفل من الكعبين)) متفق عليه (١).

<sup>(</sup>١) التَّخْمير: التَّغْطِية. النهاية في غريب الحديث ج: ٢ ص: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٢٠٦، صحيح مسلم، برقم ١٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ٩٤٤. ٩٤٣/٢ ، كتاب الحج، باب استحباب رمي جمرة العقبة ... ، برقم ١٢٩٨.

<sup>(</sup>٤) اسم لكل ما يلبس في الرجل على هيئة الخف من غير الجلد (وهو المعروف بالشراب). كشاف القناع ج: ١ ص: ١١١، الروض المربع مع حاشية ابن قاسم ٢٢٠/١.

<sup>(</sup>٥) الإجماع ج: ١ ص: ٥٠.

<sup>(</sup>٦) تقدم الصفحة السابقة.

<sup>(</sup>۷) تقدم ص ٤٤٠.

<sup>(</sup>۸) تقدم ص ٤٤٠.

<sup>(</sup>٩) صحيح البخاري، برقم ١٤٦٨، صحيح مسلم، برقم ١١٧٧.

ولو اتزر بقميص فلا بأس، وإذا لم يجد الإزار جاز له أن يحرم في السراويل؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله ي يخطب بعرفات: ((من لم يجد نعلين فليلبس الخفين، ومن لم يجد إزاراً فليلبس السراويل)) متفق عليه (().

ومن لم يجد نعلين لبس الخفين، ولا يشرع قطعهما؛ لتأخر حديث ابن عباس، فهو في عرفات، وحديث القطع في المدينة قبل الخروج للحج.

ويرى شيخ الإسلام ابن تيمية (٢) بأن خبر ابن عباس رضي الله عنهما في لبس الخفين من دون ذكر القطع فيه زيادة حكم وهو جواز اللبس بلا قطع، وزيادة الثقة مقبولة.

ويجوز للمحرم لبس الهميان الذي تسميه العامة الكمر ؛ ليحفظ به نفقته.

قال ابن عبدالبر: ((أجاز ذلك جماعة فقهاء الأمصار متقدموهم ومتأخروهم))(T).

ولا بأس بجمع طرفي الرداء بمشبك ونحوه.

### خامساً: الطيب:

وقد أجمع العلماء على تحريم الطيب على المحرم (')، ومستنده حديث يعلى ابن أمية رضي الله عنه أن النبي على الله عنه أن النبي على جاءه رجل متضمخ (۵) بطيب، فقال: يا رسول الله

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١٧٤٤، صحيح مسلم، برقم ١١٧٩.

<sup>(</sup>٢) شرح العمدة ج: ٣ ص: ٣٨.

<sup>(</sup>٣) التمهيد لابن عبد البرج١٥/ص١١٨.

<sup>(</sup>٤) الإجماع لابن المنذرج ١/ص٥٠، الشرح الكبير لشمس الدين ابن قدامة ٢٦٠/٨.

<sup>(</sup>٥) قال ابن منظور: ضمخ: الضَّمْخُ: لطخ الجسد بالطيب حتى كأنما يقطر... وضمَّخه تضميخاً: لطخه، وتضمخ به: تلطخ به، والتضمخ: التلطخ بالطيب وغيره والإِكثار منه. لسان العرب ج: ٣ ص: ٣٦.

كيف ترى في رجل أحرم في جبة (۱) بعدما تضمخ بطيب؟ فنظر إليه ساعة ، فجاءه الوحي، ثم سري عنه (۱) ، فقال: ((أين الذي سألني عن العمرة آنفاً؟)) فالتُمس الرجل، فجيء به ، فقال في: ((أما الطيب الذي بك فاغسله ثلاث مرات، وأما الجبة فانزعها، ثم اصنع في عمرتك كما تصنع في حجك (۱)) متفق عليه (۱).

فلا يجوز للمحرم استعمال الطيب في بدنه، ولا ثوبه، ولا لمسه، ولا التبخر به، ولا قصد شمه، وله أن يدهن بدهن لا طيب فيه، كزيت ونحوه، فقد فعله ابن عباس رضي الله عنهما ذكره البخاري<sup>(٥)</sup>، وذكره ابن عمر عن النبي الله عنهما ذكره البخاري<sup>(١)</sup>، وذكره ابن عمر عن النبي الله عنهما والترمذي وابن ماجه<sup>(١)</sup> بسند ضعيف<sup>(٧)</sup>.

وإذا فعل المحرم شيئاً من هذه المحظورات الخمسة ناسياً أو جاهلاً فلا شيء عليه، يدل لذلك حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله على: ((إن الله

<sup>(</sup>۱) الجُبَّةُ: ما قطع من الثياب مشمراً ... فتح الباري ج: ٦ ص: ١٠٠. الجبة : ضرب من مقطَّعات الثياب تلبس ... والجبة من أسماء الدرع. لسان العرب ٢٤٩/١. الجبة: نوع من اللباس مقطوع اليد. مفردات ألفاظ القرآن ص٨٢.

<sup>(</sup>٢) سُرِّيَ عنه: أي أزيل ما به وكشف عنه. شرح النووي على صحيح مسلم ج:  $\Lambda = \Lambda$ .

<sup>(</sup>٣) قال ابن العربي: كأنهم كانوا في الجاهلية يخلعون الثياب، ويجتنبون الطيب في الإحرام إذا حجوا وكانوا يتساهلون في ذلك في العمرة فأخبره النبي الله أن مجراهما واحد. عون المعبود ١٨٦/٥. قال النووي: هذا الحديث ظاهر في أن هذا السائل كان عالما بصفة الحج دون العمرة، فلهذا قال له الله واصنع في عمرتك ما أنت صانع في حجك). شرح النووي على صحيح مسلم ج: ٨ ص: ٧٨.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ، برقم ٤٧٠٠ ، صحيح مسلم، برقم ١١٨٠.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري ٥٥٨/٢، كتاب الحج ، باب الطيب عند الإحرام ...، رقم الباب ١٧.

<sup>(</sup>٦) مسند الإمام أحمد ٢٩/٢، سنن الترمذي، برقم ٩٦٢، سنن ابن ماجه، برقم ٣٠٨٣.

<sup>(</sup>٧) ضعيف سنن الترمذي ص ١١٤، برقم ٩٦٢.

وضع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه)) رواه ابن ماجه (١٠). لكن عليه أن يتخلص من المحظور بعد تذكره، أو علمه، فإن كان مخيطاً خلعه، وإن كان غطاء رأس وضعه، وإن كان طيباً غسله إن كان في بدنه، وأن كان في ثوبه خلعه.

## سادسا: فتل الصيد البري واصطياده، والإعانة على ذلك:

ودليل ذلك من كتاب الله قوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقْتُلُوا ٱلصَّيْدَ وَاللهُ مُرُم ﴿ وَأَنتُمْ حُرُم ﴾ (٢).

وروى البخاري ومسلم (٢) عن أبي قتادة رضي الله عنه أنه صاد حمارا وحشيًا وأصحابه محرمون فسألوا عنه النبي ﷺ، فقال: (أمنكم أحد أمره أن يحمل عليها، أو أشار إليها؟)، قالوا: لا، قال: (فكلوا ما بقي من لحمها).

وإذا صاد المحرم صيدا بريّا لم يملكه، فإن تلف في يده، فعليه جزاؤه، وإن أمسكه حتى حلَّ، لزمه إرساله.

وإذا قتل المحرم الصيد، أو ذبحه صار ميتة، وحرم أكله على جميع الناس، ووجبت عليه الفدية المذكورة في قوله تعالى: ﴿ وَمَن قَتَلَهُ مِنكُم مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآ ۗ مِنْلُ مَا قَتَلَ مِن ٱلنَّعَمِ يَحَكُمُ بِهِ - ذَوَا عَدْلٍ مِنكُمْ هَدْيًا بَلِغَ ٱلْكَعْبَةِ أَوْ كَفَّرَةٌ طَعَامُ مَسَكِينَ مَا قَتَلَ مِن ٱلنَّعَمِ يَحَكُمُ بِهِ - ذَوَا عَدْلٍ مِنكُمْ هَدْيًا بَلِغَ ٱلْكَعْبَةِ أَوْ كَفَرَةٌ طَعَامُ مَسَكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَالِكَ صِيَامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ - \* عَفَا ٱللَّهُ عَمَّا سَلَفٌ وَمَنْ عَادَ فَيَنتَقِمُ ٱللَّهُ

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه، برقم ۲۰٤٥، وهو في المستدرك على الصحيحين ۲۱٦/۲، برقم ۲۰۰۱، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي. وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه ۲۰۲۸، برقم ۲۰٤٥.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة من الآية ٩٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٢٤٣١، صحيح مسلم، برقم ١١٩٦. واللفظ لمسلم.

مِنْهُ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ ذُو آنتِقَامٍ ﴾(١).

# سابعاً: عقد النكاح له، أو لغيره:

فمتى تَزَوَّج المحرم، أو زَوَّجَ، أو زُوِّجت المرأة (٢) ، فالنكاح باطل في قول جمهور العلماء (٣) ؛ لحديث عثمان بن عفان رضي الله عنه، قال: قال: رسول الله الله الله عنه عثمان بن عفان رواه مسلم (٥) ، وروى مالك، والشافعي وغيرهما أن

قال فقيه الحنابلة: "النوع الثاني (أي من الفدية) من الضرب الذي على التخيير جزاء الصيد يخير فيه بين إخراج المثل فإن اختاره ذبحه، وتصدق به على مساكين الحرم، ولا يجزئه أن يتصدق به حيا؛ لأن الله تعالى سماه هديا، والهدي يجب ذبحه، وله ذبحه أي وقت شاء فلا يختص بأيام النحر؛ لأن الأمر به مطلق، أو تقويم المثل بدراهم ويكون التقويم بالموضع الذي أتلف الصيد فيه، أو بقربه أي قرب محل تلف الصيد... ليشتري بها أي الدراهم طعاما يجزي في الفطرة ... وإن أحب أخرج من طعام مجزي يملكه بقدر القيمة متحريا العدل لحصول المقصود من الشراء، ولا يجوز أن يتصدق بالدراهم؛ لأن الله تعالى ذكر في الآية التخيير بين ثلاثة أشياء، وهذا ليس منها فيطعم كل مسكين من مساكين الحرم؛ لأنه بدل الهدي الواجب لهم مداً من حنطة، أو نصف صاع من غيره ... أو يصوم عن طعام كل مسكين يوما... ولا يجب التتابع في هذا الصوم لعدم الدليل عليه والأمر به مطلق، فتناول الحالين... وإن كان الصيد مما لا مثل له، خيربين أن يشتري بقيمته طعاما يجزي في مطلق، فتناول الحالين... وإن كان الصيد مما لا مثل له، خيربين أن يشتري بقيمته طعاما يجزي في الفطرة، وإن أحب أخرج من طعام يملكه بقدر القيمة ويطعمه المساكين كل مسكين مد بر، أو نصف صاع من غيره، وبين أن يصوم عن طعام كل مسكين يوما لتعذر المثل". كشاف القناع ج: ٢ ص: صاع من غيره، وبين أن يصوم عن طعام كل مسكين يوما لتعذر المثل". كشاف القناع ج: ٢ ص:

- (٢) قال ابن قدامة: قوله لا يتزوج: أي لا يقبل المحرم النكاح لنفسه، ولا يزوج، أي لا يكون وليا في النكاح، ولا وكيلا فيه، ولا يجوز تزويج المحرمة. المغنى ج: ٣ ص: ١٥٨.
- (٣) الاستذكار ج٤/ص١١٨، المغني ١٥٨/٣، المفهم ١٠٥/٤، شرح النووي على صحيح مسلم ج: ٩ ص: ١٩٤.
- (٤) قال النووي: اعلم أن النهى عن النكاح والإنكاح في حال الإحرام نهى تحريم فلو عقد لم ينعقد سواء كان المحرم هو الزوج والزوجة، أو العاقد لهما بولاية، أو وكالة فالنكاح باطل في كل ذلك... شرح النووي على صحيح مسلم ١٩٥٨.
  - (٥) صحيح مسلم٢/١٠٣٠، كتاب النكاح، باب تحريم نكاح المحرم وكراهة خطبته، برقم ١٤٠٩.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة من الآية ٩٥.

رجلا تزوج امرأة وهو محرم، فرد عمر نكاحه (۱) ولا فدية عليه في ذلك كشراء الصيد، ولو راجع المحرم امرأته المطلقة، صحت بلا كراهة؛ لأن الرجعة إمساك لما هو مباح فلا يشمله النهي.

# ثامناً: الجماع وهو أشدّ المعظورات:

لأنه يفسد الحج قبل التحلل الأول، ويفسد العمرة قبل الطواف، قال ابن المنذر: أجمع أهل العلم على أن الحج لا يفسد بإتيان شيء في حال الإحرام إلا الجماع "(٢).

والناسي والجاهل حكمهما كالعامد عند الجمهور<sup>(۱)</sup>، وقال الشافعي في الجديد: لا يفسد حجهما<sup>(۱)</sup>، وهو رواية عن أحمد<sup>(۱)</sup> اختارها شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(۱)</sup> وتلميذيه في الفائق<sup>(۱)</sup> والفروع<sup>(۱)</sup> وفدية الجماع قبل التحلل الأول بدنة، وبعده شاة<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>۱) موطأ مالك ج: ۱ ص: ۳٤۹، برقم ۷۷۳، الأم ج: ٥ ص: ۱۷۸، مسند الشافعي ج: ١ ص: ٢٥٤، السنن الكبرى للبيهقي ج: ٧ ص: ٢١٣، برقم ١٣٩٢.

<sup>(</sup>٢) الإجماع لابن المنذرج: ١ ص: ٤٩، المغني ج: ٣ ص: ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) المغني ج: ٣ ص: ١٦٣، الشرح الكبير مع المقنع والإنصاف ٣٣٤/٨.

<sup>(</sup>٤) روضة الطالبين ج: ٣ ص: ١٤٣.

<sup>(</sup>٥) الشرح الكبير مع المقنع والإنصاف ٣٣٤/٨.

<sup>(</sup>٦) الفروع ٢٨٨/٣.

<sup>(</sup>٧) الإنصاف مع الشرح الكبير المقنع ٣٣٥/٨.

<sup>(</sup>٨) الفروع ٢٨٨/٣.

<sup>(</sup>٩) إذا جامع بعد التحلل الأول فإنه يجب عليه أن يخرج إلى الحل ويحرم أي: يخلع ثياب الحل ويلبس إزارا ورداءً ليطوف طواف الإفاضة محرما؛ لأنه فسد ما تبقى من إحرامه فوجب عليه أن يجدده، وعليه شاة، وعليه الإثم، مثاله: رجل رمى وحلق يوم العيد ثم جامع أهله قبل أن يطوف ويسعى فعليه: الإثم، والفدية، وفسد إحرامه، وعليه الخروج إلى الحل ليحرم فيطوف محرما، لا بثيابه؛ لأن إحرامه فسد. الشرح الممتع ١٨٤/٧.

### تاسعاً: المباشرة بشهوة دون الفرج:

ودليل ذلك قول الله تعالى: ﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَ ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا خِدَالَ فِي ٱلْحَجِ ﴾ (١).

فإن الرفث يشمل الجماع، والمباشرة فإنها داعية الجماع، فإن أنزل بمباشرة، أو تكرار نظر، أو إدامة لمس بشهوة، أو بقبلة، أو استمناء، فعليه شاة (٢)، وإن لم ينزل (٣)، أو أمذى فلا فدية في ذلك، ويأثم بفعل المحظور متعمدا ولو لم تجب فدية (١).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة من الآية ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) الإنصاف مع الشرح الكبير والمقنع ١٨٦٨، الشرح الممتع١٨٦٧.

<sup>(</sup>٣) قال المرداوي: قوله: وإن لم ينزل فعليه شاة. هذا المذهب وإحدى الروايتين، قال الشارح: فعليه شاة في الصحيح، وضححه الناظم، قال الزركشي: هذا الأشهر، وجزم به الخرقي، وصاحب الوجيز، والكافي، ... وعنه، بدنة. نصرها القاضي، وأصحابه قاله: الزركشي، وأطلقهما في الفروع... الإنصاف ج: ٣ ص: ٥٢٣.

<sup>(</sup>٤) الإنصاف للمرداوي ج: ٣ ص: ٥٢٤ ـ ٥٢٥.

### صفة العمرة(١)

مريد العمرة لـ ثلاث حالات: إما أن يكون خارج المواقيت، أو يكون داخلها وليس في حرم مكة، أو يكون في حرم مكة.

فإن كان خارج المواقيت، أحرم بالعمرة إذا مرّ بالميقات برّاً، أو جوّاً، وإن كان داخل المواقيت وليس من أهل الحرم، أحرم من مكانه، وإن كان من أهل الحرم، أحرم بالعمرة من الحل ؛ لأن ميقات المكي الحل فقد أخرج النبي على عائشة من الخبطح (٢) إلى التنعيم وهو: أدنى الحل فأحرمت منه بالعمرة (٢) وهو مخصص لعموم قوله على في حديث ابن عباس: ((حتى أهل مكة يهلون من مكة))(١) وحينئذ فيبقى

<sup>(</sup>۱) العمرة لغة الزيارة يقال: اعتمره إذا زاره، وشرعا: زيارة البيت على وجه مخصوص. المبدع ٣/ ٨٣، الفروع ١٥١/٣، الروض المربع ٤٥٣/١، المصباح المنير٥٨٧/٢.

<sup>(</sup>۲) الأبطح: أي البطحاء التي بين مكة ومنى وهي ما انبطح من الوادي واتسع وهي التي يقال لها: المحصب، والمعرس، وحدها ما بين الجبلين إلى المقبرة (مقبرة المعلا) قاله الحافظ، وقال النووي: المحصب، والحصبة، والأبطح، والبطحاء، وخيف بني كنانة اسم لشيء واحد تحفة الأحوذي ٣/ ٥٧٣، معجم البلدان ٣٥٢، قال ابن عبد البر: وأما المحصب فيقال له: الأبطح وهو موضع قرب مكة وفيه مقبرة مكة نزله رسول الله و حجته قبل دخوله مكة وفي خروجه عنها منصرفا . التمهيد لابن عبد البرج: ٢٤ ص: ٢٩٤. قال عاتق البلادي: الأبطح: منعطف من وادي مكة بين المنحنى إلى الحجون، ثم تليه البطحاء إلى المسجد الحرام، وكلاهما من المعلا، وقد سُمّي اليوم الشارع المار من المنحنى إلى ربع الحجون (شارع الأبطح) وهو شارع واسع كثير العمائر والأسواق من الجانبين وعليه طريق الحاج إلى منى. معجم المعالم الجغرافية في السيرة النبوية ص ١٣ ـ ١٤، معالم مكة التأريخية والأثرية ص ١٤، وانظر: توضيح الأحكام ٣٥٥٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ١٦٧٣، صحيح مسلم، برقم ١٢١١.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ١٤٥٦، صحيح مسلم، برقم ١١٨١.

حديث ابن عباس في الحج فيهل المكي، والمتمتع به من الحرم، فإن أحرم بالعمرة من الحرم انعقد إحرامه ووجب عليه دم لتركه واجبا وهو الإحرام من ميقات العمرة الحل.

فإذا أحرم بالعمرة عن غيره ذكره فيقول: لبيك عمرة عن فلان بن فلان، ويلبي المعتمر، ويكبر فإذا بدأ في طواف العمرة قطع التلبية.

ويدخل مكة مع أيسر الطرق لدخوله وقد دخلها رسول الله الله من أعلاها من ذي طوى (۱) (العتيبية)؛ لأن ذلك كان الأيسر للقادم من المدينة، ودخل المسجد من باب بني شيبة المسمى الآن (باب السلام) وهو مقابل لتلك الجهة وهو أمام باب الكعبة وفي أشرف جهاتها.

والأفضل لكل قادم أن يعمل الأيسر عليه وعلى صحبته من النساء وغيرهم، فإذا دخل المسجد قدم رجله اليمنى ودعا بدعاء دخول المسجد<sup>(۲)</sup>، ويستحب له أن يبدأ بالطواف<sup>(۲)</sup>؛ لأنه تحية البيت للقادم، ولا يشرع ذلك لمن استقر في مكة ودخل المسجد أن يطوف كلّما دخل للصلاة.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١٤٩٨، صحيح مسلم، برقم ١٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) وهو ما أخرجه مسلم بسنده عن أبي أسيد قال: قال رسول الله روزا دخل أحدكم المسجد، فليقل: اللهم افتح لي أبواب رحمتك، وإذا خرج، فليقل: اللهم إني أسألك من فضلك).

صحيح مسلم ٢٩٤/١، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب ما يقول إذا دخل المسجد، برقم ٧١٣.

<sup>(</sup>٣) لما أخرجه مسلم بسنده عن عائشة رضي الله عنها قالت: إن أول شيء بدأ به رسول الله ﷺ حين قدم مكة أنه توضأ ثم طاف بالبيت.

صحيح مسلم ج٢/ص٩٠٦، كتاب الحج ، باب ما يلزم من طاف بالبيت وسعى من البقاء على الإحرام وترك التحلل ، برقم ١٢٠٥. وهو في صحيح البخاري ج٢/ص٢٠١، برقم ١٦٠٦.

ويطوف المعتمر سبعة أشواط يضطبع<sup>(۱)</sup> في جميعها ويرمل<sup>(۲)</sup> الأفقي<sup>(۲)</sup> في ثلاثة أشواط منها.

ويبدأ الطواف من محاذاة الحجر الأسود فإن استطاع أن يقبله وإلا استلمه بيمينه وإلا أشار إليه، وقال: بسم الله والله أكبر (ئ)، ولا يجوز أن يؤذي غيره ليصل إلى هذه السنة؛ لأن أذية المسلمين حرام وهي في هذا المكان أشد حرمة، فإذا حاذى الطائف الركن اليماني استلمه من دون مزاحمة، وإن لم يحصل لم يشر إليه، ويشتغل في طوافه بالذكر امتثالا لقوله ﷺ: ((إنما جعل الطواف بالبيت وبين الصفا والمروة ورمي الجمار لإقامة ذكر الله))(٥).

ولا يرفع صوته بذلك فيؤذي غيره لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: خرج رسول الله على فوجدهم يرفعون أصواتهم بالقرآن فقال: ((كلكم يناجي ربه فلا

<sup>(</sup>۱) الاضطباع: أن يجعل المحرم وسط ردائه تحت عاتقه الأيمن ويجعل طرفيه على عاتقه الأيسر. كشاف القناع٤٧٧/٢.

<sup>(</sup>٢) الرمل: الإسراع في المشي مع تقارب الخطى من غير وثب. كشاف القناع ٢٨١/٢.

<sup>(</sup>٣) الأفقي : هو الذي أحرم من بعيد عن مكة من الميقات، أو ما دونه إذا كان بعيدا. الروض المربع ٢/١،٥٠، الشرح الممتع ٢٦٧/٧.

<sup>(</sup>٤) دليل ذلك ما رواه البيهقي بسنده عن نافع قال: كان ابن عمر يدخل مكة ضحى فيأتي البيت ويستلم الحجر، ويقول: بسم الله والله أكبر.

السنن الكبرى ٧٩/٥، قال ابن حجر : سنده صحيح. التلخيص الحبير ٢٤٧/٢.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ج: ٦ ص: ٦٤، سنن أبي داود، برقم ١٨٨٨، سنن الترمذي، برقم ٩٠٧، وقال: هذا حديث حسن صحيح، المستدرك على الصحيحين ٢٠/١، برقم ١٦٨٥، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي، وضعفه الألباني في ضعيف سنن الترمذي ص ١٠٩، برقم ٢٠٢.

يؤذين بعضكم بعضا))(()، ويقول الطائف كلما حاذى الحجر: الله أكبر، ويقول بين الركن اليماني والحجر الأسود: ﴿رَبَّنَآ ءَاتِنَا فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ﴾((). رواه أحمد وأبو داود().

ولو أقيمت صلاة الفريضة فقطع الطواف اعتبر ما مضى من الأشواط وأكمل بقيتها ولا يعتد بالشوط الذي لم يكمله (ئ) ، فإذا انتهى من الطواف صلى ركعتين عند مقام إبراهيم ، وإن وجد زحاما صلاها في أي موضع من المسجد فقد نقل ابن حجر في فتح الباري عن ابن المنذر الإجماع على أن الطائف تجزئه ركعتا الطواف حيث شاء (٥) ، ويقرأ فيهما بسورتي الإخلاص (١) بعد الفاتحة ، ثم بعد ذلك يخرج إلى الصفا

<sup>(</sup>۱) السنن الكبرى للنسائي ج: ٥ ص: ٣٢، برقم ٨٠٩٢، سنن البيهقي الكبرى ج: ٣ ص: ١١، برقم ٤٥٤، برقم ١١٦٩، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة من الآية ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٣ ص: ٤١١، سنن أبي داود ج: ٢ ص: ١٧٩، كتاب المناسك، باب الدعاء في الطواف، برقم ١٨٩٢. صححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٥٢٨/١، برقم ١٨٩٢.

ونصه ما رواه أبو داود بسنده عن عبد الله بن السائب رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: (ما بين الركنين رينا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار).

<sup>(</sup>٤) ويبدأ الشوط الذي قطعه من الحَجَر الأسود. المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف١١٨٩ ـ ١١٩.

<sup>(</sup>٥) فتح الباري ج: ٣ ص: ٤٨٨.

قال ابن المنذر: وأجمعوا على أن الطائف يجزئه أن يصلي الركعتين حيث شاء، وانفرد مالك فقال: لا يجزئه أن يصليهما في الحِجْر. الإجماع ج: ١ ص: ٥٣.

<sup>(</sup>٦) فقل يا أيها الكافرون فيها إخلاص القصد، وقل هو الله أحد فيها إخلاص العقيدة، فالتوحيد في قل هو الله أحد توحيد علمي عقدي، وفي قل يا أيها الكافرون توحيد عملي إرادي. الشرح الممتع ٣٠٣/٧.

لأداء عبادة السعي ويصعد على الصفا ويقرأ الآية: ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ اللهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أُو ٱعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَفَ بِهِمَا وَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ ٱللّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾ (١) ويستقبل البيت ويكبر الله، ويحمده، ويهلله ويدعو بما تيسر، ثم ينزل فيمشي إلى المروة، ويسرع فيما بين العلمين الأخضرين، ويفعل على المروة مثلما فعل على الصفا ثم يعود إلى الصفا يفعل ذلك سبع مرات: ذهابه شوط، ورجوعه شوط، ويشتغل في سعيه بذكر الله تعالى ويدعو بما تيسر وليس لأشواط السعي والطواف ذكر مخصوص وما يوجد في بعض الكتب من تخصيص كل شوط بدعاء لا أصل له، فإذا انتهى من السعي حلق رأسه أو قصره، والحلق للرجل أفضل إلا إذا اعتمر المتمتع في عشر ذي الحجة فيسن له التقصير ليؤخر الحلق إلى الحج وقد أمر النبي على صحابته المتمتعين بالتقصير ").

ولا بد في التقصير من تعميم الرأس ولا يكفي تقصير بعضه.

أمّا المرأة فتقصر من رأسها قدر أنمله (٢)، وإن كان مدرّجا أخذت من كل طبقة بقدر الأنملة، ولا يحل للمرأة حلق رأسها في حج أو غيره.

فإذا فعل المعتمر ذلك فقد تمت عمرته، وحلُّ من إحرامه.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) روى البخاري ومسلم بسنديهما عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: فلما قدم النبي الله مكة قال للناس: (من كان منكم أهدى فإنه لا يحل لشيء حرم منه حتى يقضي حجة، ومن لم يكن منكم أهدى فليطف بالبيت وبالصفا والمروة، وليقصر، وليحلل، ثم ليهل بالحج). صحيح البخاري، برقم ١٦٠٦، صحيح مسلم، برقم ١٢٢٧.

 <sup>(</sup>٣) الأنملة: رأس الإصبع من المفصل الأعلى، والمشروع لـلمرأة التقصير دون الحلـق بغير خـلاف.
 الشرح الكبير مع المقنع والإنصاف ٢٠٩/٩.

## صفة الحج(١)

الذين يحرمون بالحج إمَّا أن يحرموا به من مكة ، أو يحرم به من المواقيت ، فإن أحرموا به من مكة وهم أهل مكة ، والمتمتعون سن أن يكون ذلك يوم التروية (٢) قبل الزوال ، ويصلي الظهر بمنى ويجزىء إحرامه حيث شاء من مكة ، ومن أحرم بالحج من المواقيت أو دونها سن له أن يؤدي طواف القدوم ويصلي الظهر بمنى يوم التروية ويجزي من قدم إلى مكة قارنا ، أو مفردا أن يتوجه إلى منى ، أو عرفة ؛ لأن ما قبل عرفة سنن لا يلزم الإتيان بها لكن من تكاسل عنها فاته خير كثير فهي سنة النبي على فعلها وقال للأمة : ((لتأخذوا مناسككم))(٣).

ويبيت الحاج بمنى تلك الليلة فإذا طلعت الشمس سن له أن يتوجه إلى عرفة حيث كثر عدد الحجاج في هذه الأزمنة وأصبح البقاء في نمرة إلى الزوال متعذرا على عامة الحجيج.

ويسن الصلاة مع الإمام وسماع الخطبة، ومن شق عليه ذلك أمكن سماعها من المذياع، ويجمع بين الظهر والعصر تقديما مقصورتين ؛ ليتفرغ بعد ذلك للدعاء، وينبغى له أن يقدم دعاء الثناء على دعاء المسألة فيكثر من الذكر فقد قال الله تعالى:

<sup>(</sup>١) سبق تعريف الحج ص ٤٢٠.

<sup>(</sup>٢) قال ابن مفلح: يوم التروية: قيل سمي بذلك ؛ لأن عرفة لم يكن بها ماء فكانوا يتروون من الماء إليها، وقيل: لأن إبراهيم عليه السلام رأى ليلة التروية الأمر بذبح ابنه فأصبح يتروى هل هو من الله أو حلم؟ فلما رآه الليلة الثانية عرف أنه من الله. الفروع ٨١/٣. قال منصور البهوتي: يوم التروية: هو ثامن ذي الحجة سمى بذلك ؛ لأن الناس كانوا يتروون فيه الماء لما بعده. الروض المربع ١٠٧١.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ج: ٢ ص: ٩٤٣، كتاب الحج، باب استحباب رمي جمرة العقبة يوم النحر راكبا وبيان قوله ﷺ: (لتأخذوا مناسككم)، برقم ١٢٩٧.

((من شغله ذكري عن مسألتي أعطيته أفضل ما أعطي السائلين))(١٠).

وقد قال ﷺ: ((خير الدعاء: دعاء يوم عرفة، وخير ما قلتُ أنا والنبيون من قبلي: لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير))(١).

<sup>(</sup>۱) مصنف ابن أبي شيبة ٢٩٢٦، برقم ٢٩٢٧، شعب الإيمان ١٣/١، برقم برقم برقم ٢٥٥، خلق أفعال العباد ١٩٤١. قال الحافظ: في سنده لين. فتح الباري ج: ١١ ص: ١٣٤. قال الحافظ: في سنده لين. فتح الباري ج: ١١ ص: ١٣٤. قال الحافظ: وبكير بن عتيق وهما رجلان صالحان. التمهيد لابن عبد البرج: ٢ ص: ٤٦. قال الإمام الزيلعي في كتابه تخريج الأحاديث والآثار ج٣/ص ٢٢: وفي الحديث الصحيح من شغله ذكري عن مسألتي أعطيته أفضل ما أعطي السائلين.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ج٥/ص٥٧٢، كتاب الدعوات ، باب في دعاء يوم عرفة، برقم٥٨٥. وحسنه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٤٧٢/٣، برقم ٣٥٨٥.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى ج: ٢٦ ص: ١٣١.

<sup>(</sup>٤) سنن البيهقي الكبرى ج: ٥ ص: ١١٧، يرقم ٩٢٥٧، المعجم الأوسط ج: ٣ ص: ١٨٩، برقم ٢٨٩٢. قال البيثمي: رواه الطبراني في الأوسط وفيه الحسين بن عبد الله بن عبيد الله وهو ضعيف بجمع الزوائد ١٨٩٠.

<sup>(</sup>٥) سورة يونس من الآية ١٠.

والوقوف بعرفة من أعظم أركان الحج، وعشيَّتُه أفضلُ وقت نهار في السَّنة ينزل فيها الرب إلى السماء الدنيا فيباهي بعباده الحجاج ملائكة السماء ويقول: ((انظروا إلى عبادي أتونى شعثاً غبراً(١))(٢).

ووقت الوقوف من زوال يوم عرفة إلى طلوع الفجر ليلة العاشر، فمن وقف بعرفة في ذلك الوقت صحّ حجه ولو لم يعلم أنها عرفة.

ولا يدفع من عرفة قبل غروب الشمس، فإذا غربت الشمس دفع إلى مزدلفة بسكينة عند الزحام، ويسرع عند تيسر ذلك له بدون أذى ويشتغل في الطريق بالتلبية والتكبير وغير ذلك من الذكر.

والسنة أن يؤخر صلاة المغرب مع العشاء حتى يصليهما في المزدلفة جمعا كما فعل النبي الله عيث صلاهما بأذان واحد وإقامتين (٢) وليكن فعل ذلك أول ما يصل مزدلفة ويستقر في المكان الذي ينوي الجلوس فيه فقد صلى النبي المغرب قبل أن يحط رحله ثم حط رحله وصلى العشاء (١).

ويبيت بمزدلفة تلك الليلة ويكثر من ذكر الله تعالى قبل النوم، وبعد الفجر امتثالا للم الله تعالى: ﴿ فَإِذَاۤ أَفَضْتُم مِّرِ ۚ عَرَفَتٍ فَادَّكُرُواْ ٱللَّهَ عِندَ ٱلْمَشْعَرِ ٱلْجَرَامِ

<sup>(</sup>۱) الشعث: شَعِث الشعر تغير وتلبد واغْبَرَّ لقلة تعهده بالدهن، والشعث: الوسخ، ورجل شَعِثٌ: مغبر البدن، مُغْبَرُ الرأس، وهو أشعث أغبر: أي من غير استحداد ولا تنظف، والشَّعَثُ: التفرق والانتشار كما يتشعث ويتفرق: رأس المسواك. لسان العرب٢١٦٠/، المصباح ٤٢٨/١، تحفة الأحوذي٠١/٠٠٠.

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ج: ۲ ص: ۲۲٤، ۳۰۵، المستدرك على الصحيحين ۱۳۲۱، برقم ۱۷۰۸، وقال: صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، وقال الهيثمي: رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح. محمع الزوائد ۲۵۲/۳.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم ١٢١٨، كتاب الحج، باب حجة النبي ﷺ، رقم ١٢١٨. ضمن حديث جابر الطويل في صفة حج النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ١٣٩، صحيح مسلم، برقم ١٢٨٠.

وَآذَكُرُوهُ كَمَا هَدَنكُمْ وَإِن كُنتُم مِن قَبْلِهِ لَمِنَ ٱلضَّالِينَ (() ويجوز للضعفة ومن معهم أن يدفعوا من مزدلفة بعد نصف الليل وأجاز ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية (٢) ، وابن القيم (٣) بعد غياب القمر مستدلين بحديث أسماء بنت أبي بكر رضى الله عنهما (أ) وإنما يكون ذلك بعد نصف الليل بأكثر من ساعة ، ويصلي الحاج الفجر بمزدلفة أول وقتها ويتوجه بعد الصلاة بالذكر والدعاء مستقبل القبلة رافعا يديه يستمر على ذلك حتى يسفر جدا (٥) ثم ينصرف إلى منى قبل طلوع الشمس ، ويكثر من التلبية ، والذكر ، فإذا دخل في وادى محسر استحب له أن يسرع قليلا (١).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة من الآية ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) شرح العمدة لشيخ الإسلام ابن تيمية ٥٢٣،٥٢٤/٣، ٥٢٥.

<sup>(</sup>٣) زاد المعاد٢/٨٤٨، ٢٥٠، ٢٥١، ٢٥٢.

<sup>(</sup>٤) وهو ما رواه البخاري ومسلم بسنديهما عن عبد الله، مولى أسماء، عن أسماء رضي الله عنها: أنها نزلت ليلة جمع عند المزدلفة، فقامت تصلي، فصلت ساعة ثم قالت: يا بني هل غاب القمر؟ قلت: لا، فصلت ساعة ثم قالت: هل غاب القمر؟ قلت: نعم، قالت: فارتحلوا، فارتحلنا ومضينا، حتى رمت الجمرة، ثم رجعت فصلت الصبح في منزلها، فقلت لها: يا هنتاه (يا هذه)، ما أرانا إلا قد غلسنا (تقدمنا على الوقت المشروع)، قالت: يا بني، إن رسول الله ﷺ أذن للظُعُنِ (للنساء). صحيح البخاري، برقم ١٥٩٥، صحيح مسلم، برقم ١٢٩١.

<sup>(</sup>٥) أسفر الصبح إسفارا: أضاء وانكشف واتضح ورأى الناس بعضهم بعضا. المصباح ١/٣٧٩.

<sup>(</sup>٦) وادي محسر: فاصل بين مزدلفة ومنى، سمي بذلك؛ لأنه يحسر سالكه (يتعبه، ويعييه)؛ لأن أرضه رخوة لينه فيحتاج أن يحرك الإنسان دابته؛ لأن مشي الدابة على الأرض الصلبة أسرع من مشيها على الأرض الرخوة، فيحرك من أجل أن يتساوى سيرها في الأرض الصلبة وسيرها في الأرض الرخوة، وعلى هذا فالملاحظ هنا هو مصلحة السير فقط. كشاف القناع ٤٩٨/٢. قال جابر: حتى أتى بطن محسر حرك قليلا. صحيح مسلم، برقم ١٢١٨. قال الفيومي: وادي محسر: سمي بذلك؛ لأن فيل أبرهة كلَّ فيه وأعيا فحسر أصحابه بفعله وأوقعهم في الحسرات. المصباح ١٨٦١، وقيل: يسرع؛ لأن الله أهلك فيه أصحاب الفيل، فينبغي أن يسرع؛ لأن المشروع للإنسان إذا مر بأراضي العذاب أن يسرع كما فعل النبي على حين مر بديار ثمود. وقيل: إن النبي الشياسع؛ لأنهم بأراضي الجاهلية يقفون في هذا الوادي ويذكرون أمجاد آبائهم فأراد النبي الله أن يخالفهم كما خالفهم في الخروج من مزدلفه. الشرح الممتع ٤٤٧.

وإذا وصل إلى منى استحب له المبادرة برمي جمرة العقبة بسبع حصيات يكبر مع كل حصاة (۱) ويستحب أن يرميها من بطن الوادي (۲) بحيث تكون الكعبة عن يساره ومنى عن يمينه وليحذر من رميها من الجهة الشرقية التي لا حوض فيها فإن ذلك مع الزحام رمي في غير الحوض ، والمقاس المستحب في حصى الجمار أن تكون بحجم حب الفول ، ورميها بأكبر من ذلك من الغلو المنهى عنه.

وبعد الرمي يستحب له أن ينحر هدية، وتوكيل البنك الإسلامي في ذبح الهدي جائز وهو أفضل لمن لا يحسن إيصاله للفقراء، ويستحب أن يأكل من هديه، ويهدي، ويتصدق.

ويمتد وقت الذبح إلى غروب شمس اليوم الثالث عشر ثم يحلق رأسه، أو يقصره، والحلق للرجل أفضل ؛ لأن النبي الشهد دعا بالرحمة للمحلقين ثلاثا، وللمقصرين واحدة (٢)، ولا يكفي تقصير بعض الرأس بل لا بد من تعميمه كالحلق والمسح.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم من حديث جابر الطويل برقم ١٢١٨.

<sup>(</sup>۲) قال الشيخ محمد العثيمين رحمه الله: كانت الجمرة - وقد أدركتها - في ظهر جبل لاصقة به، لكنه جبل ليس بالرفيع في عَقبَة، ولهذا تسمى جمرة العقبة يصعد الناس إليها، وكانت تحتها واد يمشي، فالنبي الرماها من بطن الوادي - (قال جابر: رمى من بطن الوادي. صحيح مسلم، برقم ما ١٢١٨) - ولم يصعد على الجبل ليرمي من فوقه، وإذا رمى من بطن الوادي تكون مكة عن يساره ومنى عن يمينه ... وهذا إن تيسر، وفي الوقت الحاضر قد يكون صعبا، وقد ذكرنا قاعدة نافعة: "أن مراعاة ذات العبادة أولى من مراعاة مكانها"، فإذا أتاها من الشمال وكان أيسر له؛ لعدم المانع من جبل أو عقبة فليكن من الشمال، المهم أنك ترميها من مكان يكون أيسر لك، وأن تؤديها بخشوع، وأن تستحضر أنك في عبادة. الشرح الممتم ٣٥٩٧٪.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، برقم ١٦٤٠، ومسلم، برقم ١٣٠١.

وتقصر المرأة من كل شعرها قدر أنمله، وإذا فعل المحرم ذلك فقد حل له كل شيء حرم عليه بالإحرام إلا النساء، وقد طيبت عائشة رضي الله عنها النبي على عند ذلك حينما أراد أن يطوف بالبيت (۱).

ويبقى من أعمال يوم النحر طواف الإفاضة (٢) وهو ركن الحج المذكور في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لِيَقَضُواْ تَفَتُهُمْ وَلْيُوفُواْ نُذُورَهُمْ وَلْيَطُّوَّفُواْ بِٱلْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴾ (٢) ويجوز تأخيره عن هذا اليوم، وإن أخره فطافه عند سفره كفاه عن طواف الوداع.

وبعد طواف الإفاضة يسعى المتمتع سعي الحج، أما المفرد والقارن فإن كان سعى بعد طواف القدوم كفاه ذلك، وإن لم يكن سعى لزمه أن يسعى للحج بعد طواف الإفاضة.

ويبيت الحاج في منى ليالي التشريق<sup>(ئ)</sup>، وإن ضاق منى ولم يجد له سكنا سكن مع الحجاج الذين امتد سكنهم من منى قياسا على المسجد إذا امتلأ فإن المصلين يصفون في الشوارع والأرض المجاورة له ويصلون مقتدين بإمام المسجد.

ويرمي أيام التشريق الجمرات الثلاث مبتدأ بالصغرى، ثم الوسطى، ثم جمرة العقبة، كل جمرة بسبع حصيات يكبر مع كل حصاة كما مرده، ويمتد الرمي من

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه، برقم ١٤٦٥، ومسلم، برقم ١١٨٩.

<sup>(</sup>٢) فاض السيل يفيض فيضا: كثر وسال من شفة الوادي، وفاض الخير كثر، وأفاض الناس من عرفات دفعوا منها، وكل دفعة إفاضة، وأفاضوا من منى إلى مكة يوم النحر: رجعوا إليها ومنه طواف الإفاضة أي: طواف الرجوع إلى مكة. قال جابر: ثم ركب رسول الله ﷺ فأفاض إلى البيت. صحيح مسلم، برقم ١٢١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج رقم الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٤) أيام التشريق ثلاثة وهي بعد يوم النحر، قيل سميت بذلك ؛ لأن لحوم الأضاحي تُشَرَّقُ فيها أي: تُقَدَّدُ في الشَّرْقَةِ وهي الشمس، وقيل: تشريقها تقطيعها وتشريحها، وشرقت الشاة شرقا: إذا كانت مشقوقة الأذن باثنتين فهي شرقاء. المصباح ٢٢٢/١.

<sup>(</sup>٥) في ص ٤٧٩.

الزوال إلى الفجر، وإن رمى يوم النفر قبل الزوال أجزأه (١١)، وإذا رمى الجمرة

(۱) قال السرخسي: روى الحسن عن أبي حنيفة رحمهما الله تعالى إن كان من قصد الحاج أن يتعجل في النفر الأول فلا بأس بأن يرمي في اليوم الثالث قبل الزوال؛ لأنه إذا كان من قصده التعجيل فربما وإن لم يكن ذلك من قصده فلا يجزئه الرمي إلا بعد الزوال! لأنه إذا كان من قصده التعجيل فربما يلحقه بعض الحرج في تأخير الرمي إلى ما بعد الزوال بأن لا يصل إلى مكة إلا بالليل فهو محتاج إلى أن يرمي قبل الزوال ليصل إلى مكة بالنهار فيرى موضع نزوله فيرخص له في ذلك، والأفضل ما هو العزيمة وهو الرمي بعد الزوال، وفي ظاهر الرواية يقول: هذا اليوم نظير اليوم الثاني فإن النبي رمى فيه بعد الزوال فلا يجزئه الرمي فيه قبل الزوال ... وإن صبر إلى اليوم الرابع جاز له أن يرمي الجمار فيه قبل الزوال استحسانا في قول أبي حنيفة رحمه الله تعالى وعلى قولهما لا يجزئه بمنزلة اليوم الثاني والثالث؛ لأنه يوم ترمى فيه الجمار الثلاث فلا يجوز إلا بعد الزوال. المبسوط للسرخسي ج٤ /ص٦٨، ٦٩. قال ابن مفلح: فصل: ثم يرجع فيصلي ظهر يوم النحر بمنى فيبيت بمنى ثلاث ليال ويرمي في غد بعد الزوال نص عليه، ويستحب قبل الصلاة وجوزه ابن الجوزي قبل الزوال... وعنه يجوز رمي متعجل قبل الزوال وينفر بعده، ونقل ابن منصور إن رمى عند طلوعها متعجل ثم نفر كأنه لم ير عليه دما الفروع ج: ٣ ص: ٣٨٢.

قال المرداوي: ويرمي الجمرات في أيام التشريق بعد الزوال هذا الصحيح من المذهب وعليه جماهير الأصحاب وقطع به كثير منهم ونص عليه، قال ابن الجوزي في المذهب، ومسبوك الذهب: إذا رمى في اليومين الأولين من أيام منى قبل الزوال لم يجزئه، رواية واحدة فأمّا في اليوم الأخير فيجوز في إحدى الروايتين. الإنصاف للمرداوي ٤٥/٤. قال النووي: وأمّا أيام التشريق فمذهبنا ومذهب مالك وأحمد وجماهير العلماء أنه لا يجوز الرمي في الأيام الثلاثة إلا بعد الزوال للأحاديث الصححاح، وقال طاوس وعطاء: يجزئه في الأيام الثلاثة قبل الزوال، وقال أبو حنيفة وإسحاق بن راهويه: يجوز في اليوم الثالث قبل الزوال. دليلنا: حديث جابر أن النبي الشرمي الجمرة يوم النحر ضحى ثم لم يرم بعد ذلك حتى زالت الشمس رواه مسلم، برقم ١٢٩٩، وعن ابن عمر قال: كنا نتحين فإذا زالت الشمس رمينا. رواه البخاري، برقم ١٦٩٩، وقال الشاخذوا مناسككم، رواه مسلم، برقم ١٢٩٩، وقال المجموع جم/ص رواه مسلم، برقم ١٢٩٠، القرافي: يرمي في كل يوم من الأيام الثلاثة التي بعد يوم النحر في كل مرة سبع حصيات ماشيا بعد الزوال فإن قدم قبله أعاد بعده ... الذخيرة ج٣/ص٧٢٥.

الصغرى أسهل (١) قليلا ذات اليمين، ورفع يديه ودعا، وإذا رمى الجمرة الوسطى أسهل قليلا وأخذ ذات الشمال ودعا رافعا يديه، ولا يقف بعد العقبة ولا يدعو.

وينبغي أن يستغل هذه الأيام في ذكر الله تعالى، والدعوة إلى الله، والتعرف على إخوانه الحجاج، ونفعهم، فإن ذلك من المنافع التي أمر الله عباده الحجاج أن يشهدوها<sup>(۲)</sup> في هذا الموسم العظيم، ومن تعجل في يومين نفر في اليوم الثاني عشر بعد الرمي وطواف الوداع، ومن تأخر نفر في اليوم الثالث عشر وهو آخر أيام الحج، ومتى أراد الحاج الخروج من مكة لزمه طواف الوداع<sup>(۲)</sup> إن لم يكن خرج ليعود له، فإن خرج وفي نيته العود لطواف الوداع ثم رجع لم يلزمه شيء وأجزأه طوافه عن الوداع.

<sup>(</sup>۱) أي: يقصد المكان السهل المطمئن من الأرض، ويتقدم من الجمرة إلى مكان بحيث لا يصيبه ويتطاير إليه الحصى. المصباح ٣٩٨/١. روى البخاري بسنده عن ابن عمر رضي الله عنهما: أنه كان يرمي الجمرة الدنيا بسبع حصيات، يكبر على إثر كل حصاة، ثم يتقدم حتى يسهل، فيقوم مستقبل القبلة، فيقوم طويلا، ويدعو ويرفع يديه، ثم يرمي الوسطى، ثم يأخذ ذات الشمال فيسهل، ويقوم مستقبل القبلة فيقوم طويلا، ويدعو ويرفع يديه، ويقوم طويلا، ثم يرمي جمرة ذات العقبة من بطن الوادي، ولا يقف عندها، ثم ينصرف، فيقول: هكذا رأيت النبي بي يفعله. صحيح البخاري ٢٣٢/٢، باب إذا رمى الجمرتين يقوم ويسهل مستقبل القبلة، برقم ١٦٦٤.

<sup>(</sup>٢) قال الله تعالى: ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَتِي يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِدَ فَي مِن كُلِّ فَنَج عَمِيقِ ﴿ ٢) قال الله تعالى: ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنَّالِهِ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُوالِي اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَ

<sup>(</sup>٣) روى البخاري مسلم بسنديهما عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: أُمِرَ الناسُ أن يكون آخر عهدهم بالبيت إلا أنه خفف عن المرأة الحائض صحيح البخاري، برقم ١٦٦٨، صحيح مسلم، برقم ١٣٢٨.

صفة العمرة

### زيارة المسجد النبوي

إن زيارة مسجد الحبيب المصطفى على من الأعمال الصالحة التي يجوز لها السفر (۱)، فهو مسجد رسول الله على ومسجد حرم المدينة ، الصلاة فيه تعدل ألف صلاة فيما سواه إلا في المسجد الحرام بمكة ، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ((صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة فيما سواه من المساجد إلا المسجد الحرام)) متفق عليه (۱).

ومثله عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما عند مسلم والنسائي<sup>(٣)</sup>، وعن ميمونة رضي الله عنها عند النسائي<sup>(١)</sup>.

وفي زاوية المسجد يوجد حجرة أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، وفيها قبر المصطفى ، وصاحبيه أبي بكر وعمر رضي الله عنهما، فإذا دخل المسلم المسجد وصلى تحية المسجد، استحب له زيارة قبر النبي ، والسلام عليه وعلى صاحبيه رضي الله عنهما، فإن للنبي مكانة عظيمة في قلب كل مسلم، فهو أحب إلى المسلم من نفسه وولده ووالديه والناس أجمعين، ولا يتم إيمان المسلم إلا بذلك، فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: ((لا يؤمن

<sup>(</sup>۱) روى البخاري بسنده عن أبي هريرة رضيّ الله عنه، عن النبي ﷺ قال: (لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجد الرسول ﷺ، ومسجد الأقصى). صحيح البخاري ١٩٩٨، أبواب التطوع، باب فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة، برقم ١١٣٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١١٣٣، صحيح مسلم، برقم ١٣٩٤.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، برقم ١٣٩٥، سنن النسائي (المجتبي)، برقم ٢٨٩٧.

<sup>(</sup>٤)سنن النسائي (المجتبى) ٣٣/٢، كتاب المساجد، باب فضل الصلاة في المسجد الحرام، برقم ١٩١. وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي ١ /٢٢٨، برقم ١٩٠.

أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده، وولده، والناس أجمعين)) متفق عليه (١).

وقد أنكر النبي الله على عمر بن الخطاب عندما قال: لأنت أحب إلى من كل شيء يا رسول الله إلا من نفسي، فقال الله الله والذي نفسي بيده، حتى أكون أحب إليك من نفسك)) فقال له عمر: فإنه الآن، والله، لأنت أحب إلي من نفسي، فقال الله ((الآن يا عمر)) رواه البخاري(٢).

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر كما يكره أن يلقى في النار)) متفق عليه (٢٠).

وأول ثمرات محبة الرسول الله عنه على مراده النفس، بل هي مقتضى شهادة أن محمداً رسول الله، حيث تقتضي أربعة أشياء هي: طاعته فيما أمر، وتصديقه فيما أخبر، واجتناب ما عنه نهى وزجر، وأن لا يعبد الله إلا بما شرع. ومن نقص واحداً من هذه الأركان الأربعة فقد نقص تطبيقه لهذه الشهادة العظيمة شهادة أن محمداً رسول الله.

وينبغي أن يعلم المسلم المتبع لسنة النبي ﷺ أن بعض العلماء يذكرون أحاديث لا تصح في مشروعية زيارة قبره ﷺ، منها:

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ١٥، صحيح مسلم، برقم ٤٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري٢ /٢٤٤٥، كتاب الأيمان والنذور، باب كيف كانت يمين النبي ﷺ، برقم ٦٢٥٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ١٦، صحيح مسلم، برقم ٤٣.

أ- حديث: ((من حج فلم يزرني فقد جفاني))(۱). ضعفه الحافظ ابن حجر (۲)، وقال ابن الجوزي والصغاني(۲): بل هو موضوع.

ب- حديث: ((من حج فزار قبري بعد وفاتي فكأنما زارني في حياتي)) (4). ضعفه الإمام النووي (٥) وقال الإمام ابن تيمية (١): موضوع، وقال ابن عبد الهادي (٧): منكر المتن ساقط الإسناد لم يصححه أحد من الحفاظ.

وإذا أراد الزائر السلام على النبي هي، فليستقبل الحجرة، وليقل: السلام عليك يا رسول الله ورحمة الله وبركاته، وإن زاد الثناء على النبي هي بما اشتهر من صفاته فحسن، كأن يقول: أشهد أنك بلغت الرسالة، وأديت الأمانة ونصحت للأمة، وجاهدت في الله حق جهاده ونحو ذلك، ثم يسلم على صاحبه وخليفته أبي بكر، ثم يسلم على صاحبه وخليفة أبي بكر، ثم يسلم على صاحبه وخليفة خليفته عمر بن الخطاب رضي الله عنهما.

وينبغي للمسلم الزائر أن يعلم أن بعض الزائرين يقع في معاص كبيرة في هذه البقعة الطيبة يغضبون بها الله ورسوله وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً، ومنها:

<sup>(</sup>۱) قال الإمام الذهبي: قال ابن عدي: حدثنا علي بن إسحاق حدثنا محمد بن النعمان بن شبل حدثني أبي حدثني مالك عن نافع عن أبن عمر مرفوعا: (من حج فلم يزرني، فقد جفاني). هذا موضوع. والنعمان بن شبل الباهلي بصري روى عن أبي عوانة، ومالك، قال موسى بن هارون: كان متهما، وقال ابن حبّان: يأتي بالطامات. ميزان الاعتدال في نقد الرجال للذهبي ٣٩/٧.

<sup>(</sup>٢) في التلخيص الحبير ٢٦٧/٢.

<sup>(</sup>٣) قال العجلوني: من حج ولم يزرني فقد جفاني. قال الصغاني كابن الجوزي موضوع.كشف الخفاء ٣٢٠/٢، برقم ٢٦٤٠.

<sup>(</sup>٤) سنن الدارقطني ج٢/ص٢٧٨، برقم ١٩٢،سنن البيهقي الكبرى ج٥/ص٢٤٦، برقم ١٠٠٥٤. وقال: تفرد به حفض بن أبي داود. وهو ضعيف.

<sup>(</sup>٥) قال الإمام النووي: رواه الدار قطني والبيهقي بإسنادين ضعيفين. المجموع٢٧٢/٨.

<sup>(</sup>٦) الفتاوي الكبري ج: ٢ ص: ٥.

<sup>(</sup>٧) الصارم المنكى في الرد على السبكى ص ٥٦، ٦٧.

#### أ- الطواف بالحجرة الشريفة:

وهي معصية كبيرة بإجماع علماء المسلمين، فقد اتفق العلماء على أنه لا يجوز الطواف بنية العبادة بغير الكعبة (١).

#### ب- الدعاء مستقبل الحجرة

اعتقاد أن الدعاء مستقبل الحجرة قربة يتقرب بها إلى الله حيث يدعو الإنسان لنفسه هناك ؛ لأنه لم يثبت ذلك عن أحد من الصحابة، وقد قال ﷺ: ((اللهم لا تجعل قبري وثنا، لعن الله قوما اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد))(٢)، والمقصود مكان عبادة ؛ لأن المسجد هو مكان العبادة.

### ج- التمسح بجدار الحجرة واعتقاد البركة في ذلك:

فإن هذا من وسائل الشرك التي نهى عنها النبي الله عنها التوحيد، وسداً لذرائع الشرك فإن الشرك هو المصيبة العظمى التي تحبط الأعمال الصالحة، ولا يغفرها الله تعالى، كما قال عز وجل: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءٌ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴿ (").

أخي المسلم يجب أن تتذكر وأنت تعلم أن رسول الله رسال الله المتقين، وأشرف خلق الله أجمعين، وصاحب المنزلة المقام المحمود والشفاعة العظمى يوم القيامة يجب أن تتذكر أنه عبد الله ورسوله أنزل الله عليه في القرآن الكريم: ﴿ قُلُ إِنَّمَاۤ أَدْعُواْ رَبِّي

<sup>(</sup>١) الفروع ٣٨٦/٣.

<sup>(</sup>٢) موطأ مالك ١٧٢/١، برقم ٤١٤، مصنف عبد الرزاق ٢٠٦/١، برقم ١٥٨٧، مسند الإمام أحمد ٢٠١٥ ، برقم ١٥٨٧، برقم ٢٠١٨، والبر: الحديث ٣١٤/١٢، برقم ٢٠١٥، قال الإمام ابن عبد البر: الحديث صحيح. التمهيد لابن عبد البره ٤٢/١، وقال محقق المسند الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده قوي.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء الآية ١١٦.

وَلاَ أُشْرِكُ بِهِ - أَحَدًا ﴿ قُلْ إِنِي لاَ أُمْلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلا رَشَدًا ﴿ قُلْ إِنِي لَن يُجِيرِنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدٌ وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ - مُلْتَحَدًا ﴾ (()) وقوله تعالى في سورة الأعراف: ﴿ قُل لا آلَهُ أُولُو كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لا سَتَحُثَرْتُ مِنَ أُمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لا سَتَحُثَرْتُ مِنَ ٱللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لا سَتَحُثَرْتُ مِنَ ٱللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لا سَتَحَثَرْتُ مِنَ ٱللَّهُ وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لا سَتَحَثَرْتُ مِنَ ٱللَّهُ وَلَا أَنَا إِلّا نَذِيرٌ وَمَا مَسَنِيَ ٱلسُّوءُ أَنِ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَمَا مَسَنِيَ ٱلسُّوءُ أَنِ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَمَا مَسَنِيَ ٱلسُّوءُ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَمَا مَسَنِيَ ٱلسُّوءُ أَلِهُ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّ

الجن الآيات من ٢٠ ـ ٢٢.

<sup>(</sup>٢) رقم الآية ١٨٨.

٨٨٤ فقه السنة الميسر

#### الفوات والإحصار

الفوات (۱): عدم إدراك الحج فلا يصل إلى عرفة إلا بعد أن يطلع فجريوم النحر (۲)، قال جابر بن عبد الله رضي الله عنهما: لا يفوت الحج حتى يطلع الفجر من ليلة جمع قبل ليلة جمع أذنا من قوله على: ((الحج عرفة (۱) من جاء ليلة جمع قبل طلوع الفجر فقد أدرك الحج)) رواه الترمذي (۵).

<sup>(</sup>۱) قال ابن فارس: فوت: الفاء والواو والتاء أصل صحيح يدل على خلاف إدراك الشيء والوصول إليه يقال: فاته الشيء فوتا ... أي لم يدرك هذا ذاك. معجم مقاييس اللغة ٤٥٧/٤، مادة (فوت). قال ابن منظور: يقال: فاتني كذا أي: سَبَقَني وفُت أنا. لسان العرب ج ٢ ص ٦٩.

<sup>(</sup>٢) كشاف القناع ٢/٥٢٣.

<sup>(</sup>٣) السنن الكبرى للبيهقي ١٧٤/٥، كتاب الحج، باب إدراك الحج بإدراك عرفة قبل طلوع الفجر من يوم النحر. قال الألباني في سنده مدلسان. إرواء الغليل ٣٤٤/٤، برقم ١١٣١.

<sup>(</sup>٤) قال الشوكاني: الحج عرفة أي الحج الصحيح حج من أدرك يوم عرفة نيل الأوطار ج: ٥ ص: ١٣٦. . قال السندي: الحج عرفة قيل: التقدير مُعْظَمُ الحج وقوف يوم عرفة، وقيل: إدراك الحج إدراك وقوف يوم عرفة، ويتم حجه أي: يأمن وقوف يوم عرفة، ويتم حجه أي: يأمن من الفوات وإلا فلا بد من الطواف ...حاشية السندي ج: ٥ ص: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٥) سنن الترمذي ٢٣٧/٣، كتاب الحج، باب ما جاء فيمن أدرك الإمام بجمع فقد أدرك الحج، برقم ٨٨٩، وقال: قال سفيان بن عيينة: هذا أجود حديث رواه سفيان الثوري... وقال وكيع هذا الحديث أم المناسك، وهو في مسند أحمد ج: ٤ ص: ٣٠٩، وفي سنن ابن ماجه ج: ٢ ص: ١٠٠٣، برقم ٢٠٠٥، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٦٣٥، برقم ٣٠١٥، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي. قال الإمام مسلم بن الحجاج: تواطأت الأخبار عن رسول الله وعن الصحابة والتابعين من بعدهم من علماء الأمصار أن إدراك الحج هو أن يطأ المرء عرفات مع الناس أو بعد ذلك إلى قرب الصبح من ليلة جمع فإن أدركه الصبح ولما يدخل عرفات قبل ذلك فقد فاته الحج ولا اختلاف بين أهل العلم في ذلك... التمييز ج: ١ ص: ٢٠١، وصحح الحديث أيضاً الألباني في صحيح سنن الترمذي ١٨٥١، و٥٩٠، برقم ٨٨٩.

ويتحلل من فاته الحج بعمرة فقد روى مالك في الموطأ أن هبّار بن الأسود جاء يوم النحر وعمر بن الخطاب رضي الله عنه ينحر هديه ، فقال: يا أمير المؤمنين أخطأنا العِدَّة كنا نرى أن هذا اليوم يوم عرفة ، فقال عمر رضي الله عنه: " اذهب إلى مكة ، فطف أنت ومن معك ، وانحروا هديا إن كان معكم ، ثم احلقوا ، أو قصروا ، وارجعوا ، فإذا كان عام قابل فحجوا ، واهدوا ، فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيّام في الحج وسبعة إذا رجع "(۱) ، وبمثل ذلك أيضا أفتى عمر رضي الله عنه أبا أيوب الأنصاري حين فاته الحج ، رواه مالك في الموطأ (۱).

ومن اشترط عند إحرامه، لم يلزمه هدي، ولا قضاء مالم يكن الحج واجبا قبل في ذمته لقوله ﷺ: ((فإن لك على ربك ما استثنيت)) رواه النسائي (٣).

وفي الصحيحين من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: دخل رسول الله على ضباعة بنت الزبير فقال لها: ((حجي واشترطي فقال لها: ((حجي واشترطي قولي: اللهم مجلي حيث حبستني)). صحيح البخاري، برقم ٤٨٠١، صحيح مسلم، برقم ١٢٠٧.

<sup>(</sup>١) الموطأ للإمام مالك ٣٨٣/١، كتاب الحج، باب هدي من فاته الحج، برقم ١٥٤. وأخرجه البيهقي في السنن الكبرى١٧٤/٥. قال الألباني: صحيح. الإرواء ٢٦٠/٤، برقم ١٠٦٨.

<sup>(</sup>٢) الموطأ للإمام مالك ٣٨٣/١، كتاب الحج، باب هدي من فاته الحج، برقم ١٥٣. وأخرجه البيهقي في السنن الكبري١٠٦٨. قال الألباني: إسناد صحيح. الإرواء ٢٦٠/٤، برقم ١٠٦٨.

<sup>(</sup>٣) بسنده عن ابن عباس أن ضباعة بنت الزبير بن عبد المطلب أتت النبي ﷺ فقالت: يا رسول الله إني أريد الحج فكيف أقول؟ قال: ((قولي لبيك اللهم لبيك ومحلي من الأرض حيث تحبسني فإن لك على ربك ما استثنيت)). سنن النسائي (المجتبى)٥/١٦ ، كتاب مناسك الحج ، باب كيف يقول إذا اشترط، برقم ٢٧٦٦. وهو في مسند الإمام أحمد ج: ٦ ص: ٣٦٠، وفي سنن الترمذي، برقم ١٩٤١، وقال: قال أبو عيسى: حديث ابن عباس حديث حسن صحيح، وفي سنن أبي داود، برقم ٢٧٧١، وفي سنن الدارمي ج: ٢ ص: ٥٥، برقم ١٨١١، وفي السنن الكبرى للنسائي ج: ٢ ص: ٣٥٨، برقم ١٨١١، وفي السنن الكبرى للنسائي ج: ٢ ص: ٣٥٨، برقم ١٨١١، وفي السنن الكبرى المقيلي: روى برقم ١٩٤٩. قال الحقيلي: روى ابن عباس قصة ضباعة بأسانيد ثابتة جياد. التلخيص الحبير ٢٨٨٨/، وقال الألباني في حكمه على هذا الحديث إنه حسن صحيح. صحيح سنن النسائي ٢٧٨/، برقم ٢٧٨٥.

والإحصار: مصدر أحصره بمعنى منعه، وحبسه (١).

واصطلاحاً: منع الحاج، أو المعتمر من إتمام نسكه، أو أحد أركانه (٢).

ويحصل الحصر بمرض، أو عدوّ، ومتى منع من النسك، أو أحد أركانه، نحر هديا إنْ وجدَه (٢)، ثم حلق رأسه، أو قصَّر وحلَّ لقول الله تعالى: ﴿ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا السَّيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدِى ﴾ (١)؛ ولأن النبي ﷺ أمر أصحابه بالنحر والحلق في الحديبية (٥).

ومن أحصِرَ عن عرفة تحلل بعمرة ولا دم عليه (1)، ومن أحصِرَ عن طواف الإفاضة، وعلم استمرار الحصر تحلل وأهدى (٧) لعموم قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أُحْصِرْتُمُ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدَى ﴾ (٨)

وقيل: بل ينيب من يطوف عنه لجواز النيابة في كل الحج فجازت في بعض أفعاله. ويستدل من يرى أن المحصر بالمرض يتحلل بحديث الحجاج بن عمرو الأنصاري رضي الله عنه قال سمعت رسول الله ﷺ يقول: "مَنْ كُسِرَ، أو عَرَجَ، أو مَرِضَ، فقد

<sup>(</sup>١) قال ابن فارس: الحاء والصاد والراء أصل واحد وهو الحبس والمنع ... يقال: حصرني الشيءُ وأحصرني إذا حبسني ومنعني ... معجم مقاييس اللغة ٧٢/٢ مادة: (حصر).

<sup>(</sup>٢) كشاف القناع ٢ /٥٢٥ ، طلبة الطلبة ص٦٨.

<sup>(</sup>٣) الشرح المتع ٤٤٧/٧ ـ ٤٤٨.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة من الآية ١٩٦.

<sup>(</sup>٥) روى البخاري بسنده عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: خرجنا مع النبي رقم عتمرين، فحال كفار قريش دون البيت، فنحر رسول الله بي بُدُنه وحلق رأسه. صحيح البخاري ٦٤٣/٢، أبواب الإحصار وجزاء الصيد، باب النحر قبل الحلق في الحصر، برقم ١٧١٧.

<sup>(</sup>٦) الفروع ٣٩٥/٣.

<sup>(</sup>٧) حاشية الروض المربع لعبد الرحمن بن قاسم النجدي ٢١٢/٤.

<sup>(</sup>٨) سورة البقرة من الآية ١٩٦.

حلَّ وعليه الحجُ من قابل "رواه أبو داود(١١).

ويستدل من يرى أنه يتداوى فإذا شفي تحلل بعمرة بما رواه مالك في الموطأ عن سليمان بن يسار أن سعيد بن حزابة المخزومي، صرع ببعض طرق مكة وهو محرم، فسأل على ذلك الماء الذي كان عليه؟ فوجد عبد الله بن عمر، وعبد الله بن الزبير، ومروان بن الحكم فذكر لهم ذلك الذي عرض له فكلهم أمره أن يتداوى بما لا بد منه ويفتدي فإذا صح اعتمر فحل من إحرامه ثم عليه حج من قابل ويهدي ما استيسر من الهدي "(۲).

ومن اشترط عند إحرامه أن محِلي حيث حبستني فحبسه مرض أو عدو تحلل ولا شيء عليه ؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: دخل رسول الله على ضباعة بنت الزبير فقال لها: (لعلك أردت الحج) قالت: والله لا أجدني إلا وجعة ، فقال لها: "حجي واشترطي قولي: (اللهم محِلي حيث حبستني). متفق عليه (٢٠).

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود وابن ماجه بهذا اللفظ. سنن أبي داود، برقم ١٨٦٣، سنن ابن ماجه، برقم ٣٠٧٨، وفي وهـو في مسند أحمـد ج: ٣ ص: ٤٥٠، وفي سنن الدارمي ج: ٢ ص: ٨٥، برقم ١٨٩٤، وفي المستدرك عـلى الصحيحين ج: ١ ص: ٦٤٢، برقم ١٧٢٥، وقال: حديث صحيح، ووافقه الذهبي، وفي سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٦٨٠، وفي سنن البيهقي الكبرى ج: ٥ ص: ٢٢٠، برقم ٨٨٨٨. الحديث: صححه النووي في المجموع ٨/ ٣٠٩، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٨٦٧، برقم ١٨٦٧.

<sup>(</sup>٢) الموطأ للإمام مالك ٣٦٢/١، كتاب الحج، باب ما جاء فيمن أحصر بغير عدو، برقم ٣٠٢. وقم ٩٨٧٦. وهو في مسند الشافعي ج: ١ ص: ١٢٤، وفي سنن البيهقي الكبرى ج: ٥ ص: ٢٢٠، برقم ٩٨٧٦. قال الإمام الشوكاني: الأثر الذي رواه سليمان بن يسار رواه مالك عن يحيي بن سعيد عنه، ولكن سليمان بن يسار لم يدرك القصة. نيل الأوطار ١٠٩/٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٤٨٠١، صحيح مسلم، برقم ١٢٠٧.

#### الهـــدي

الهدي (۱): ما يهدى للحرم من بهائم يحل أكلها تذبح تقربا لله تعالى وأكثر ما يكون ذلك من بهيمة الأنعام (۲)، وقد كان العرب في الجاهلية يهدون بهيمة الأنعام إلى الحرم تعظيما له وإطعاما لأهله وزائريه، وقد أهدى النبي في حجه (۱)، وأهدى في عمرته (۱)، وروى مالك في الموطأ عن عبد الله بن دينار أنه كان يرى عبد الله بن عمر يهدي في الحج بدنتين بدنتين، وفي العمرة بدنة بدنة (۱)، وفي الموطأ بلاغا عن رسول الله في أنه نحر هدية في الحج بمنى، وقال: (هذا المنحر وكل منى منحر)، وقال في العمرة: (هذا المنحر) - يعني المروة - (وكل فجاج مكة وطرقها منحر) (۱).

<sup>(</sup>١) الهَدِيُّ بالتشديد كالهَدْي بالتخفيف وهو ما يُهْدى إلى البيت الحرام من النَّعَم. فأهل الحجاز وبنو أسد يُخَفِّفُون، وتَيْم... يُتَمَّلُون وقَد قرئ بهما، وواحد الهَدْي والهَدِيِّ هَدْيةٌ وهَدِيَّة وجَمع المَخَفَّف أهداء. النهاية في غريب الحديث ج: ٥ ص: ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) كشاف القناع ٥٣٠/٢، الشرح الممتع ٤٥٣/٧.

<sup>(</sup>٣) قال جابر بن عبد الله رضي الله عهما ـ في حديثه الطول في وصف حجة النبي 素 ـ : قال : فكان جماعة الهدي الذي قدم به علي من اليمن ، والذي أتى به النبي 素 مائة ... صحيح مسلم ١٨٨٨ - ٨٨٨ ، كتاب الحج ، باب حجة النبي 業 ، برقم ١٢١٨ .

<sup>(</sup>٤) روى البخاري بسنده عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: خرجنا مع النبي رضي الله بن عمر رضي الله عنهما قال: خرجنا مع النبي معتمرين، فحال كفار قريش دون البيت، فنحر رسول الله بخريد وحلق رأسه. صحيح البخاري ١٤٣/٢، أبواب الإحصار وجزاء الصيد، باب النحر قبل الحلق في الحصر، برقم ١٧١٧.

<sup>(</sup>٥) الموطأ للإمام مالك ٧٨/١، كتاب الحج، باب ما يجوز من الهدي، برقم ٨٤٣. وهو في مصنف ابن أبي شيبة ج: ٣ ص: ٢٤٧، برقم ١٣٨٩٩.

<sup>(</sup>٦) موطأ مالك ج: ١ ص: ٣٩٣، كتاب الحج، باب ما جاء في النحر في الحج، برقم ٨٨٠. قال ابن عبد البر: بلاغات مالك، ومرسلاته مما بلغه عن الرجال الثقات، وما أرسله عن نفسه في موطئه ورفعه إلى النبي وذلك واحد وستون حديثا... التمهيد لابن عبد البرج: ٢٤ ص: ١٦١. قلتُ: الحديث في سنن أبي داود، برقم ٢٣٢٤، وفي سنن ابن ماجه، برقم ٣٠٤٨. وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٠٠٥، برقم ٢٣٢٤.

وكان رسول الله على يبعث الهدي إلى مكة مع الحجاج والمعتمرين وهو مقيم في المدينة فقد روى مسروق بن الأجدع أنه سأل عائشة رضي الله عنها فقال لها: يا أم المؤمنين إن رجلا يبعث بالهدي إلى الكعبة ويجلس في المصر، فيوصي أن تقلّد (۱) بدئته، فلا يزال من ذلك اليوم محرما حتى يحلّل الناس قال: فسمعت تصفيقها من وراء الحجاب، وقالت: لقد كنت أفتل (۱) قلائد هدي رسول الله على، فيبعث به إلى الكعبة، فما يحرم عليه شيء مما حل للرجل من أهله، حتى يرجع الناس متفق عليه (۱).

والهدي في أحكام ما يجزىء منه، وما لا يجزىء مثل الأضحية (٥٠).

ووقت ذبحه في الحج مثل ذلك (١)، أمَّا هدي العمرة فيذبح بعد السعي، ويأكل منه ويهدي ويتصدق كما سيرد في الأضحية (٧).

<sup>(</sup>١) تقليدُ البُدْنِ: أَن يُجْعَلَ في عُنُقِها شِعارٌ (مثل الخيوط المفتولة) يُعْلَمُ به أَنها هَدْي. لسان العرب٣/ ٣٦٧.

<sup>(</sup>٢) وهو أن تضرب المرأة بطن كفها الأيمن على ظهر كفها الأيسر. شرح النووي على صحيح مسلم ٤/ ١٤٥. قال الحافظ: قوله: فسمعت تصفيقها من وراء الحجاب. أي: ضربت إحدى يديها على الأخرى تعجبا، أو تأسفا على وقوع ذلك. فتح الباري ج: ١٠ ص: ٣٣. قال المناوي: وللمرأة أن تصفق بضرب بطن كف أو ظهرها على ظهر أخرى أو ضرب ظهرها على بطن أخرى. فيض القدير ج: ٣ ص: ٢٨١.

<sup>(</sup>٣) فتل الحبل وغيره فتلا: لواه وبرمه فهو مفتول وفتيل. المعجم الوسيط ٦٧٣/٢.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، بوقم ٥٢٤٦، صحيح مسلم، بوقم ١٣٢١.

<sup>(</sup>٥) سيأتي في صفحة ٤٥٦ ـ ٤٥٨.

<sup>(</sup>٦) أي: سيأتي في الأضحية ص ٤٥٨.

<sup>(</sup>۷) ص ۵۰۰.

#### الأضحية

الأضحية: بضم الهمزة وسكون الضاد، ويقال: ضحية بفتح الضاد وكسر الحاء وياء مشددة مفتوحة (۱)، وهي ما يذبحه مسلم غير حاج من بهيمة الأنعام أيّام النحر تقربا إلى الله تعالى (۲).

وقد أجمع المسلمون على مشروعيتها (")، ومستند الإجماع من القرآن قول الله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوْتُرَ ﴿ فَصَلِّ لِرَبِكَ وَٱخْرَ ﴾ (١)، ومن السنة حديث أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله على ضحى بالمدينة بكبشين أملحين (٥) أقرنين رواه أحمد والبخاري، ومسلم، وأبو داود، والنسائي (١).

<sup>(</sup>١) قال ابن منظور: قال ابن الأعرابي: الضَّحِيَّة الشاةُ التي تُذْبَحُ ضَحْوَةٌ مثل غَدِيَّةٍ وعَشِيَّة. وفي الضَّحِيَّة أُربعُ لغاتٍ: أُضْحِيَّةٌ وإضْحيَّةٌ والجمع أَضاحيُّ، وضَحِيَّةٌ، والجمع ضَحايا، وأَضْحاةٌ، والجمع أَضْحُى... وبها سُمِّي يومُ الأَضْحى. لسان العرب ج: ١٤ ص: ٤٧٧.

<sup>(</sup>٢) كشَّاف القناع ٢/٥٣٠.

<sup>(</sup>٣) المغني ج: ١٣ ص: ٣٦٠. تحقيق التركي.

<sup>(</sup>٤) سورة الكوثر رقم الآية ١، ٢.

<sup>(</sup>٥) الأمُلَـ الذي فيه بياض وسواد ويكون البياض أكثر، وقيل هو النقيُّ البياض، وقيل ليس بخالص البياض بل مخلوط بالسواد، وقيل: المُلْحة بياض تعلوه حمرة كلون الظبي، وقيل: هو الأغبر. النهاية في غريب الحديث ٣٥٤/٤، لسان العرب ٢٠٢/٢، ترتيب القاموس ٢٧٦/٤، المصباح ٢/ المصباح ٢/ ٥٩٥، فتح الباري ١٠/١٠.

<sup>(</sup>٦) مسند أحمد ٩٩/٣، صحيح البخاري، برقم ١٦٢٦، صحيح مسلم، برقم ١٩٦٦، سنن أبي داود، برقم ٢٧٩٣، سنن النسائي (المجتبي)، برقم ٤٣٨٧.

وهي سنة مؤكدة عند الجمهور (١١) داوم رسول الله ﷺ على فعلها فقد روى عبد الله ابن عمر رضي الله عنهما قال: أقام رسول الله ﷺ بالمدينة عشر سنين يضحي رواه الترمذي (١٦).

وذهب أبو حنيفة إلى أنها واجبة على الموسرين المقيمين (٢)، وهي رواية عن أحمد (١) اختارها شيخ الإسلام ابن تيمية (٥).

واستدلوا بحديث مخنف بن سليم رضي الله عنه قال: كنا وقوفا مع رسول الله ﷺ بعرفة فسمعته يقول: (يا أيها الناس إن على أهل كل بيت في كل عام أضحية) رواه

<sup>(</sup>١) المغنى ج: ١٣ ص: ٣٦٠. تحقيق التركى.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ج: ٤ ص: ٩٢، كتاب الأضاحي، باب الدليل على أن الأضحية سنة، برقم ١٥٠٧، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن، والعمل على هذا عند أهل العلم أن الأضحية ليست بواجبة ولكنها سنة من سنن رسول الله على يستحب أن يعمل بها. وأخرجه الإمام أحمد في المسند ١٩/٩، برقم ٤٩٥٥.

قال في تحفة الأحوذي ١٠٠٨: قول هذا حديث حسن. في إسناده حجاج بن أرطأة وهو كثير الخطأ والتدليس ورواه عن نافع بالعنعنة، وضعفه الألباني في ضعيف سنن الترمذي ص ١٧١، برقم ١٥٠٧. وقد روى النسائي بسنده عن نافع عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، أن رسول الله من نحر يوم الأضحى بالمدينة، قال: وقد كان إذا لم ينحر يذبح بالمصلى. سنن النسائي (المجتبى) ٢١٣٧٠ - ٢١٤، كتاب الضحايا، باب ذبح الإمام أضحيته بالمصلى، برقم ٤٣٦٧. الحديث: صححه الألباني في صحيح سنن النسائي ٣١٧١٠، برقم ٤٣٦٧. وروى البخاري بسنده عن نافع أن ابن عمر رضي الله عنهما أخبره قال: كان رسول الله لله يذبح وينحر بالمصلى. صحيح البخاري ج: ٥ ص: ٢١١١، كتاب الأضحى والمنحر بالمصلى، برقم ٥٣٣٧.

<sup>(</sup>٣) تحفة الفقهاء ٨١/٣، الهداية شرح البداية٤/٧٠، فتح القدير٣٢٦/٢، البحر الرائق١٩٧/٨.

<sup>(</sup>٤) الفروع ٤٠٥/٣، الإنصاف المطبوع مع المقنع والشرح الكبير ١٩/٩. قال: وعنه أنها واجبة مع الغِنَى.

<sup>(</sup>٥) الفتاوي الكبرى ج: ٤ ص: ٦٨.

أحمد وأهل السنن (۱) ، وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (من وجد سعة فلم يضح فلا يقربن مصلانا) رواه أحمد وابن ماجه والحاكم (۱).

ويكفي في الأضحية شاة واحدة عن الرجل وأهل بيته ويدخل في ذلك نساؤه، وذريته الذين معه فقد ضحى رسول الله على بشاة واحدة عنه وعن أهل بيته، وعنده

(۱) مسند أحمد ج: ٤ ص: ٢١٥، سنن أبي داود، ٢٧٨٨، سنن الترمذي، ١٥١٨، وقال: هذا حديث حسن غريب، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٤٢٢٤، سنن ابن ماجه، ٣١٢٥. قال ابن حجر في فتح الباري ٩/٧٩: ضعفه الخطابي لكن حسنه الترمذي، وقال في نفس الكتاب ٤/١: وقد احتج من قال بالوجوب بما ورد في حديث مخنف بن سليم رفعه على أهل كل بيت أضحية أخرجه أحمد والأربعة بسند قوي ولا حجة فيه ؛ لأن الصيغة ليست صريحة في الوجوب المطلق وقد ذكر معها العتيرة وليست بواجبة.

وقال الزيلعي في نصب الراية ٢١٠/٤: قال عبد الحق: إسناده ضعيف، وقال ابن القطان: وعلته الجهل بحال أبي رملة واسمه عامر فإنه لا يعرف إلا بهذا يرويه عنه ابن عون وقد رواه عنه أيضا ابنه حبيب بن مخنف وهو مجهول أيضا كأبيه. قال الإمام الشوكاني: حديث مخنف ... في إسناده أبو رملة واسمه عامر، قال الخطابي: هو مجهول، والحديث ضعيف، وقال أبو بكر المعافري: حديث مخنف بن سليم ضعيف لا يختج به. نيل الأوطار ٢٣٢/٥. وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ١٦٥/٢، برقم ١٥٥٨.

(۲) مسند أحمد ج: ۲ ص: ۳۲۱، سنن ابن ماجه، برقم ۳۱۲۳، المستدرك على الصحيحين ٢٥٨/٥، برقم ٧٥٦٥، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي، وهو في سنن الدارقطني ج: ٤ ص: ٧٨٥، برقم ٥٣٠ قال أبو عمر: الأغلب عندي في هذا الحديث أنه موقوف على أبي هريرة التمهيد لابن عبد البر ١٩١/٢٣. قال ابن كثير: رواه أحمد، وابن ماجه بإسناد رجاله كلهم ثقات عن أبي هريرة مرفوعا... على أن فيه غرابة واستنكره أحمد بن حنبل. تفسير ابن كثير ج: ٣ ص: ٢٢٥. قال ابن حجر: أخرجه ابن ماجة وأحمد ورجاله ثقات لكن اختلف في رفعه ووقفه والموقوف أشبه بالصواب قاله الطحاوي وغيره. فتح الباري ج: ١٠ ص: ٣٠ قال في مصباح الزجاجة ٣٢٢٢؛ فيه عبد الله بن عياش... ضعفه أبو داود والنسائي، وقال أبو حاتم: صدوق وقال ابن يونس: منكر الحديث وذكره ابن حبان في الثقات. وحسنه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه ١٩٩/٢، برقم ٣١٢٣.

تسع زوجات (۱)، وقد قال أبو أيوب الأنصاري رضي الله عنه: كان الرجل في عهد رسول الله ﷺ يضحي بالشاة عنه وعن أهل بيته فيأكلون ويطعمون حتى تباهى الناس فصار كما ترى رواه الترمذي وابن ماجه (۱)، وأمًّا ذريته المستقلون عنه في بيوت أخرى بعيدة عنه فعلى أهل كل بيت أضحية.

وليس في الأضحية عن الميت دليل يعتمد عليه، ولم يضح النبي على عن أحد مات قبله من أهله.

ويجزىء في الأضحية الجذع<sup>(۱)</sup> من الضأن وهو ما أوفى<sup>(1)</sup> ستة أشهر، والثني<sup>(۵)</sup> من غيرها، وتسمى مسنة<sup>(1)</sup> فقد روى جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: قال رسول

<sup>(</sup>۱) دليل ذلك ما رواه مسلم بسنده عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله هي أمر بكبش أقرن يطأ في سواد، ويبرك في سواد، وينظر في سواد فأتى به ليُضحي به فقال لها: (يا عائشة هلمي المدية) ثم قال: (اشحنيها بحجر) ففعلت ثم أخذها، وأخذ الكبش فأضجعه، ثم ذبحه، ثم قال: (باسم الله اللهم تقبل من محمد وآل محمد، ومن أمة محمد) ثم ضحى به. صحيح مسلم ١٥٥٧/٣، كتاب الأضاحي، باب استحباب الضحية، وذبحها مباشرة بلا توكيل، والتسمية والتكبير، برقم ١٩٦٧. قال النووي: أقرن: له قرنان حسنان... قوله يطأ في سواد، ويبرك في سواد، وينظر في سواد: فمعناه أن قوائمه وبطنه وما حول عينيه أسود، ...هلمي المدية: أي هاتيها، والمدية: هي السكين، قوله هي الشحذيها: أي حدديها ...قوله وأخذ الكبش فأضجعه ثم ذبحه ثم قال بسم الله اللهم تقبل من محمد وآل محمد ومن أمة محمد ثم ضحى به. هذا الكلام فيه تقديم وتأخير وتقديره: فأضجعه وأخذ في ذبحه قائلا: (باسم الله اللهم تقبل من محمد وآل محمد وأمنه). شرح النووي على صحيح مسلم ١٢/١٣ . ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي، برقم ١٥٠٥، وقال: هذا حديث حسن صحيح، سنن ابن ماجه، برقم ٣١٤٧، وهو في المعجم الكبير للطبراني ج: ٤ ص: ١٣٧، برقم ٣٩٢٠. وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه ٢٠٣/٢، برقم ٣١٤٧.

<sup>(</sup>٣) الجذع من الضأن : هو ما له ستة أشهر... والفرق بين جذع الضأن والمعز أن جذع الضأن ينزو فيلقح بخلاف الجذع من المعز... ويعرف كونه قد أجذع بنوم الصوف على ظهره، قال الخرقي : سمعت أبي يقول: سألت بعض أهل البادية كيف تعرفون الضأن إذا أجذع؟ قالوا: لا تزال الصوفة قائمة على ظهره ما دام حملا، فإذا نامت الصوفة على ظهره علم أنه قد أجذع. كشاف القناع ٥٣١/٢٥.

<sup>(</sup>٤) أوفى: أي أتم، وأكمل. عون المعبود ٢٨٠/١.

<sup>(</sup>٥) إنما سمي ثنيا ؛ لأنه ألقى ثنيته كشاف القناع ٥٣٢/٢.

<sup>(</sup>٦) قال النووي: قال العلماء: المسنّة هي الثنية من كل شيء من الإبل والبقر والغنم فما فوقها. شرح النووي على صحيح مسلم ج: ١٣ ص: ١١٧.

الله ﷺ: (لا تذبحوا إلا مسنة، إلا أن يعسر عليكم فاذبحوا جذعة من الضأن) رواه مسلم (١).

وثنى المعز ما أوفى سنة، ومن البقر ما أوفى سنتين، ومن الإبل ما أوفى خمس سنين.

ولا تجزيء في الأضحية أربع هن: العوراء البين عورها، والمريضة البين مرضها، والعرجاء البين ظلعها<sup>(۱)</sup>، والعجفاء التي لا تنقي<sup>(۱)</sup>. روى ذلك الترمذي<sup>(۱)</sup> عن رسول الله على في سننه بسند حسن.

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ۱۹۵۳، كتاب الأضاحي، باب سن الأضحية، برقم ١٩٦٣. وهو في مسند أحمد ٣١٢/٣، وفي سنن أبي داود، برقم ٢٧٩٧، وفي سنن النسائي (الجتبى)، برقم ٤٣٧٨، وفي سنن ابن ماجه، برقم ٣١٤١. قال الحافظ: وقد صح فيه حديث جابر رفعه لا تذبحوا إلا مسنة إلا أن يعسر عليكم فتذبحوا جذعة من الضأن أخرجه مسلم. فتح الباري ج: ١٠ ص: ١٥. وضعفه الألباني في إرواء الغليل ٤٨٥٨، برقم ١١٤٥.

<sup>(</sup>٢) ظلعها بفتح الظاء المعجمة وإسكان اللام أي: عرجها وهي التي لا تلحق الغنم في مشيها شرح الزرقاني ٩٣/٣.

<sup>(</sup>٣) العجفاء : الضعيفة ، المهزولة ، والتي لا تنقي يريد التي لا شيء فيها من الشحم والنقي الشحم. التمهيد لابن عبد البر ١٦٨/٢٠ ، شرح الزرقاني ٩٣/٣.

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي ج: ٤ ص: ٨٥، كتاب الأضاحي، باب مالا يجوز من الأضاحي، برقم ١٤٩٧، وقال: هذا حديث حسن صحيح...والعمل على هذا الحديث عند أهل العلم. وهو في موطأ مالك ج: ٢ ص: ٤٨٢، برقم ١٠٢٤، وفي سنن أبي داود، برقم ٢٨٠٧، وفي السنن الكبرى للنسائي ج: ٣ ص: ٥٥، برقم ٢٤٤، وفي سنن ابن ماجه، برقم ٤١٤٤، وفي صحيح ابن خزيمة ج: ٤ ص: ٢٩٢، برقم ٢٩١٧، وفي صحيح ابن حبان ج: ٣١ ص: ٤٢٤، برقم ٢٩٢١، وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ٤٦، برقم ١٧١٨، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه الذهبي، قال ابن الملقن: قال أحمد: ما أحسنه من حديث خلاصة البدر المنير ٢٩٧٧، برقم ٢٦٦٠.قال أبو عمر: أما العيوب الأربعة المذكورة في هذا الحديث فمجع عليها لا أعلم خلافا بين العلماء فيها ومعلوم أن ما كان في معناها داخل فيها ولا سيما إذا كانت العلة فيها أبين، ألا ترى أن العوراء إذا لم تجز فالعمياء أحرى ألا تجوز وإذا لم تجز العرجاء فالمقطوعة الرجل أو التي لا رجل لها المقعدة أحرى ألا تجوز، وهذا كله واضح لا خلاف فيه والحمد لله. التمهيد لابن عبد البر ٢٩٨٠،

ويلحق بذلك ما قيس عليها بطريق الأولى كالعمياء، والجرباء (١)، ونحو ذلك، وقد روى مالك في الموطأ عن عروة بن الزبير أنه كان يقول لبنيه: "يا بَنيَّ لا يُهْدِيَنَّ أحدكم من البدن شيئا يستحي أن يهديه لكريمه فإن الله أكرم الكرماء، وأحق من اختير له"(٢).

ويجوز في الأضحية الخصي (٢)؛ لأن لحمه أطيب؛ ولأن النبي رضحى بكبشين سمينين عظيمين أملحين أقرنين موجوءين (١) رواه أحمد (٥).

ويأكل من لحم الأضحية، ويتصدق، ويهدي.

ووقت ذبح الأضحية من بعد صلاة العيد إلى آخر أيام التشريق، ومن لا يصلي العيد كأهل البادية والمسافرين فوقت الذبح عندهم من بعد مضى قدر الصلاة بعد

<sup>(</sup>۱) الجرب: خِلْط غليظ يحدث تحت الجلد من مخالطة البلغم الملح للدم يكون معه بثور يَعْلُو أَبْدانَ الناسِ والإِبلِ تبدأ حمرا ومعها حكة شديدة وربما تقيحت وهي على نوعين رطب ويابس وربما حصل معه هزال لكثرته. التعاريف ج: ١ ص: ٢٣٧، لسان العرب ج ١ ص ٢٥٩، المصباح ١٣٠/١.

<sup>(</sup>٢) موطأ مالك ٢ / ٣٨٠، كتاب الحج، باب العمل في الهدي حين يساق، برقم ٨٥٠. وهو في مصنف عبد الرزاق ج: ٤ ص: ٣٨٦، برقم ٨١٥٨.

قال أبو عمر: لما قال رسول الله ﷺ حين سئل عن أفضل الرقاب أغلاها ثمنا وأنفسها عند أهلها كان ذلك ندبا إلى اختيار ما يهدى إلى الله عز وجل ويبتغي به مرضاته. الاستذكار ج٤/ص٢٥١.

<sup>(</sup>٣) الخصية: البيضة فإذا ثنيت قلت: خصيان ولم تلحقه التاء...خَصَى الفحلَ خِصاءً: سَلَّ خُصيَيه، والخُصيان الجلدتان الليان فيهما البيضتان. لسان العرب٢٣٠/١٤، مختار الصحاح ٧٥/١. قال البهوتى: الخصى: هو الذي قطعت خصيتاه، أو سلتا، أو رضتا. كشاف القناع ٦/٣.

<sup>(</sup>٤) موجوءين. أي: خصيين، والوجاء أن ترض أي: تدق أنثيا الفحل رضا شديدا يذهب شهوة الجماع، وقيل: هو أن يوجأ العروق والخصيتان بحالهما. النهاية في غريب الحديث ١٥١/٥، عون المعبود ٧/ ٢٥١.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ج: ٦ ص: ٢٢٠، سنن ابن ماجه، برقم ٣١٢٢. قال الهيثمي: رواه أحمد وإسناده حسن مجمع الزوائد ج: ٤ ص: ٢١٠. قال ابن الملقن: رواه ابن ماجه بسند جيد لا جرم. تحفة المحتاج ج: ٢ ص: ٥٣١٠. وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه ١٩٩/٢، برقم ٣١٢٢.

دخول وقتها، ومن ذبح قبل صلاة العيد لم تصح أضحيته ؛ لحديث البراء بن عازب رضي الله عنه أن النبي على قال: (إن أول ما نبدأ به في يومنا هذا نصلي، ثم نرجع فننحر فمن فعل ذلك فقد أصاب سنتنا، ومن نحر قبل الصلاة فإنما هو لحم قدمه لأهله ليس من النسك(۱) في شيء) متفق عليه(۱).

وكان رسول الله ﷺ يذبح وينحر بالمصلى. رواه البخاري(٦٠).

ومتى فات وقت الأضحية بعذر كجهل، أو نسيان، أو ضياع ثم وجدها بعد الوقت ذبح وأجزأه ذلك قياسا على قوله ﷺ: (من نسي صلاة فليصلها إذا ذكرها لا كفارة لها إلا ذلك)(1).

وتتعين الأضحية بالقول، والفعل، وإذا تعينت صارت كالوقف لا يجوز بيعها، ولا إبدالها إلا بخير منها، ولا يجوز بيع صوفها، ولا جلدها؛ لأنه أخرجها لله تعالى. ومتى عَيَّنَ الأضحية فتعيَّبت بغير تعدُّ منه، ولا تفريط ذبحها وأجزأته إلا أن تكون واجبة في ذمته قبل التعيين كالمنذورة، وهدي التمتع فإنه يلزمه البدل حينئذ (٥).

<sup>(</sup>۱) قال ابن منظور: النَّسْكُ والنَّسُك: العبادة والطاعة وكل ما تُقُرب به إِلى الله. لسان العرب ٤٩٨/١٠. قال النووي: قال أهل اللغة: النسك العبادة وأصله من النسيكة وهي الفضة المذابة المصفاة من كل خلط والنسيكة أيضا كل ما يتقرب به إلى الله تعالى. شرح النووي على صحيح مسلم ٥٨/١٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٩٢٢، صحيح مسلم، برقم ١٩٦١.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ج٥/ص١١١، كتاب الأضاحي، باب الأضحى والمنحر بالمصلى، برقم ٥٢٣٥.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٥٧٢، صحيح مسلم، برقم ٦٨٤.

وفي صحيح مسلم أيضا من حديث أنس بن مالك قال: قال نبي الله ﷺ: (من نسي صلاة، أو نام عنها، فكفارتها أن يصليها إذا ذكرها) وفيه أيضا عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ: (إذا رقد أحدكم عن الصلاة، أو غفل عنها، فليصلها إذا ذكرها، فإن الله يقول: ﴿وَأُقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِذِكِرِى﴾). (طه/الآية ١٤). صحيح مسلم ١/ ٤٧٧، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب قضاء الصلاة الفائتة...، برقم ١٨٤.

<sup>(</sup>٥) المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف ٣٩٨/٩. ٢٠٠.

### العقيقة

العقيقة: هي الذبيحة (١) التي تذبح شكرا لله تعالى على نعمة الولد. وهي سنة مؤكدة (٢)، دليلها قول النبي الله وفعله.

أمَّا قوله فعن سلمان بن عامر الضبي قال: سمعت رسول الله هُمُّا، يقول: (مع الغلام عقيقة فاهريقوا عنه دما<sup>(۱)</sup>، وأميطوا عنه الأذى<sup>(1)</sup>)) رواه البخاري و أبو داود والنسائي والترمذي<sup>(۱)</sup>، وعن سمرة بن جندب رضي الله عنه أن رسول الله هُمُّ قال:

<sup>(</sup>۱) قال أبو عبيد: الأصل في العقيقة الشعر الذي على المولود وجمعها عقائق، ثم إن العرب سمت الذبيحة عند حلق شعر المولود: عقيقة على عادتهم في تسمية الشيء باسم سببه، أو ما يجاوره، ثم اشتهر ذلك حتى صار من الأسماء العرفية وصارت الحقيقة مغمورة فيه بحيث لا يفهم من العقيقة عند الإطلاق إلا الذبيحة. وقال ابن عبد البر: أنكر أحمد هذا التفسير، وقال: إنما العقيقة الذبح نفسه، ووجهه أن أصل العق القطع، ومنه عق والديه، إذا قطعهما، والذبح قطع الحلقوم والمريء والودجين، وقيل: العقيقة الطعام الذي يصنع ويدعى إليه من أجل المولود. النهاية ٢٧٦/٣، لسان العرب ٢٥٧/١، التمهيد لابن عبد البرج٤/ص ٣١٠، الاستذكار ج٥/ص٣١٤، المغني ٣١/

<sup>(</sup>٢) الفروع ٤٠٧/٣، كشاف القناع ٢٤/٣.

<sup>(</sup>٣) فأهريقوا عنه دما. أي: أسيلوا، ومعناه اذبحوا عن الغلام شاتين وعن الجارية شاة. تحفة الأحوذي ٨٩/٥.

<sup>(</sup>٤) قال السندي: أميطوا عنه الأذى: أي: أزيلوه وذلك بحلق شعر رأسه، وقيل: هو نهى عما كانوا يفعلونه في الجاهلية من تلطيخ رأس المولود بالدم، وقيل: المراد الختان. حاشية السندي ١٦٤/٧. قال ابن الأثير: الأذى في حديث العقَيقة: يريد الشعر والنَّجَاسة وما يَخْرُج على رأس الصبي حين يُولد، يُحْلَق عنه يومَ سابعه. النهاية في غريب الحديث ١٣٤/١.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، ٥١٥٤، سنن الترمذي، برقم ١٥١٥، وقال: هذا حديث حسن صحيح، سنن أبي داود، برقم ٢٨٣٩، سنن النسائي المجتبى، برقم ٤٢١٥. وهو في مسند أحمد ج: ٤ ص: ١٨، وفي سنن ابن ماجه، برقم ٣١٦٤.

# (كل غلام رهينة (١) بعقيقته تذبح عنه يوم السابع ويحلق رأسه ويسمى).

رواه أحمد، وأبو داود، والترمذي، والنسائي (٢).

وأمَّــا فعلـــه فقــد عـــق رســول الله ﷺ عــن الحســن والحســين . رواه أبــو داود والنسائي (٣).

والعقيقة كالأضحية فلا تكون إلا من بهيمة الأنعام التي بلغت السن الجزىء، وسلمت من العيوب المانعة من الإجزاء (١) لكن لا يجزىء فيها شرك في دم.

وتذبح في اليوم السابع (٥) من الولادة فإن فات ففي اليوم الرابع عشر أو الواحد

<sup>(</sup>۱) كل غلام رهينة بعقيقته أي: مرهونة والتاء للمبالغة، قال الخطابي: اختلف الناس في هذا وأجود ما قيل فيه ما ذهب إليه أحمد بن حنبل قال: هذا في الشفاعة يريد أنه إذا لم يعق عنه فمات طفلا لم يشفع في أبويه، وقيل: معناه أن العقيقة لازمة لا بد منها فشبه المولود في لزومها له وعدم انفكاكه منها بالرهن في يد المرتهن، وقيل: إنه مرهون بعقيقته بمعنى أنه لا يسمى ولا يحلق شعره إلا بعد ذبحها. نيل الأوطار ٢٢٥/٥، عون المعبود ٢٧/٨.

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ٧/٥، سنن أبي داود، برقم ٢٨٣٧، سنن النسائي (الجتبى)، برقم ٤٢٢٠، سنن ابن ماجه، برقم ٣١٦٥، سنن الترمذي، برقم ١٥٢٢، وقال: هذا حديث حسن صحيح، والعمل عليه عند أهل العلم. وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه ٢٠٦/٢، برقم ٣١٦٥.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، برقم ٢٨٤١، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٦١٨ . وهو في مسند أحمد ج: ٥ ص: ٥٥٥، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ٤ ص: ٢٦٤، برقم ٧٥٨٨، وقال: حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي، وفي صحيح ابن حبان ج: ١١ ص: ١٢٥، برقم ٥٣٠٩، وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: حديث صحيح، وفي معجم أبي يعلى ج: ١ ص: ١٤١، برقم ١٥٢٠قال الهيثمي: رواه أبو يعلى باختصار ورجاله ثقات. مجمع الزوائد ٥٧/٤.

قال الحافظ: ففي صحيحي ابن حبان والحاكم بسند صحيح عن عائشة قالت: عق رسول الله رسول الله عن الحسن والحسين ... فتح الباري ج: ٩ ص: ٥٨٩. وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢/ ١٩٧٠ ، برقم ٢٨٤١.

<sup>(</sup>٤) كما مرّ تفصيل ذلك في ص ٤٩٧ ـ ٥٠٠.

<sup>(</sup>٥) فإذا ولد يوم السبت فتذبح يوم الجمعة، وإذا ولد يوم الخميس فتذبح يوم الأربعاء وهلم جرا.

والعشرين، ومتى ذبحها بعد ذلك أجزأته مالم يطل الزمن عرفا(۱)، ويأكل منها ويتصدق، ويهدي.

ويجوز أن يدعو الناس إليها بعد طبخها.

ولا تسن عن الجنين إذا مات في بطن أمه، ولا عن مولود مات قبل سابعه ؛ لأن قوله على: (كل غلام) يفهم منه أنها لا تشرع للجنين ؛ لأنه لا يسمى غلاما(١٦)، وقوله عنه يوم سابعه) يفهم منه أنَّ من مات قبل اليوم السابع فلا تشرع في حقه.

وحيث إن العقيقة ذبيحة شكرا لنعمة الولد فقد اختلفت باختلاف نوع النعمة فإنها تشرع في حق الابن بشاتين، وفي حق البنت بشاة واحدة ؛ لحديث أم كرز رضي الله عنها قالت: سمعت النبي على يقول: ((عن الغلام شاتان مكافئتان (٢) وعن الجارية شاة)). رواه أبو داود، والترمذي (١٠).

<sup>(</sup>١) الفروع ٤١١/٣.

<sup>(</sup>٢) الغلام: الابن الصغير وجمعه غلمان... قال الأزهري: وسمعت العرب تقول: للمولود حين يولد ذكرا غلام... المصباح ٢١٩/٢.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود، برقم ٢٨٣٤، سنن الترمذي، برقم ١٥١٣، قال أبو عيسى: حديث حسن صحيح. وهو في مسند أحمد ٢١٦٦، وفي سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٢٢١٦، وفي سنن ابن ماجه، برقم ٢٦٦٣، وفي سنن الدارمي ١١١١/٢، برقم ٢٦٥١، وفي المستدرك على الصحيحين ج: ٤ ص: ٢٦٥، برقم ٧٥٩١، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي، وفي صحيح ابن حبان ج: ١٢ ص: ١٢٦، برقم ٥٣١٠، وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٩٥٧، برقم ٢٨٣٤.

ويسن في حق الموسر أن يختارها سمينة طيبة ؛ لأن ذلك من تعظيم شعائر الله قال الله تعالى: ﴿ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّم شَعَتَهِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴾(١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: ثبت في الصحيح (٢) عن النبي الله أنه سئل أي الرقاب أفضل؟ فقال: ((أغلاها ثمنا، وأنفسها عند أهلها)) وقد قال تعالى: ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَيْرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴿ وقد قيل: من تعظيمها استحسانها واستسمانها والمغالات في أثمانها (٣).

قال الشيخ ابن سعدي: والمراد بالشعائر أعلام الدين الظاهرة: منها المناسك كلها... ومنها المهدايا فتعظيمها باستحسانها واستسمانها وأن تكون مكملة من كل وجه فتعظيم شعائر الله صادر من تقوى القلوب فالمعظم لها يبرهن على تقواه وصحة إيمانه ؟ لأن تعظيمها تابع لتعظيم الله وإجلاله(1).

(١) سورة الحج الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٢٣٨٢، صحيح مسلم، برقم ٨٤.

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي ٤٨٥/١٧ ، وج: ٢٥١/٣١.

<sup>(</sup>٤) تفسير السعدي ج١ /ص٥٣٨.

# كتاب الجهاد

الجهاد لغة: مصدر جاهد يجاهد أي بالغ في قتال عدوه حسب وسعه (۱). واصطلاحاً: بذل الجهد في قتال الكفار خاصة (۱).

ويكون بالنفس وباللسان وبالمال، يدل لذلك حديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله رجاهدوا المشركين بأموالكم وأيديكم وألسنتكم)) رواه أحمد وأبو داود والنسائي<sup>(۲)</sup>.

والجهاد فرض كفاية على الأمة في قول جمهور الفقهاء ('')، ودليل ذلك قول الله تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى الْقَعَعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ وَاللَّهَ لِهُونَ فِي سَبِيلِ اللهُ وَاللَّهَ عَلَى اللَّهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة ٤٨٦/١، المصباح ١٥٥/١.

<sup>(</sup>٢) كشَّاف القناع ٣٢/٣، فتح الباري ج: ٦ ص: ٣.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٣ ص: ١٢٤، سنن أبي داود، برقم ٢٥٠٤، سنن النسائي (الجحتبي)، برقم ٢٠٩٦. وهو في المستدرك على الصحيحين ج: ٢ ص: ٩١، برقم ٢٤٢٧، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وفي صحيح ابن حبان ج: ١١ ص: ٦، برقم ٤٧٠٨، وقال محققه الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح على شرط الشيخين، وفي الأحاديث المختارة ج: ٥ ص: ٢٧١، برقم ١٩٠٢، وقال:إسناده صحيح، وقال الشوكاني: رجال إسناده رجال الصحيح، وصححه النسائي. نيل الأوطار ٢٨/٨. وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢/

<sup>(</sup>٤) المغني ٦/١٣، بداية المجتهد ٢٧٨/١.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء من الآية ٩٥. قال الإمام ابن قدامة: وهذا يدل على أن القاعدين غير آئمين مع جهاد غيرهم. المغني ١٣/٦٠، قال الإمام ابن كثير: فيه دلالة على أن الجهاد ليس بفرض عين بل هو فرض على الكفاية. تفسير ابن كثير ١ / ٥٤٠، وانظر: طريق الهجرتين ج: ١ ص: ٥٣٠.

فَلُوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَآبِفَةٌ ﴾('' وقال تعالى: ﴿هَتَأْنتُمْ هَتَوُلَآءِ تُدْعَوْنَ لِتُنفِقُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَمِنكُم مَّن يَبْخَلُ وَمَن يَبْخَلْ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَن نَفْسِهِ وَٱللَّهُ ٱلْغَنِيُّ وَأَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ وَإِن تَتَوَلَّواْ يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُواْ أَمْثَلَكُمُ ﴾(''). فهذه الآية في الجهاد بالمال''').

ومن السنة حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: ((من مات ولم يغزُ، ولم يحدث به نفسه، مات على شعبة من نفاق )) رواه مسلم (١٠٠٠).

وقد أمر الله تعالى رسوله بالجهاد وهو بمكة بعد أن بعثه رسولاً، فقال: ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَّذِيراً ﴿ فَلَا تُطِعِ ٱلْكَنفِرِينَ وَجَهِدْهُم بِهِ عِجهَادًا كَبِيراً ﴾ (٥).

قال ابن القيم رحمه الله: "فهذه سورة (الفرقان) مكية أمر فيها بجهاد الكفار بالحجة والبيان وتبليغ الحجة وإلا فهم

<sup>(</sup>۱) سورة التوبة من الآية ۱۲۲. قال ابن قدامة: ولأن رسول الله كان يبعث السرايا ويقيم هو وأصحابه. المغني ٧/١٣، وقال ابن رشد: ولم يخرج قط رسول الله 素 للغزو إلا وترك بعض الناس، فإذا اجتمعت هذه الأدلة اقتضى ذلك كون هذه الوظيفة فرضا على الكفاية. بداية المجتهد ٢٧٨/١.

<sup>(</sup>٢) سورة محمد رقم الآية ٣٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح القدير للشوكاني ٥/٥٠.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ١٥١٧/٣، كتاب الإمارة، باب ذم من مات ولم يغز، ولم يحدث نفسه بالغزو، رقم ١٩١٠.

قال القرطبي: فيه ما يدل على أن من لم يتمكن من عمل الخير فينبغي له أن يعزم على فعله إذا تمكن منه وأن ينويه فيكون ذلك بدلا من فعله في تلك الحال، فأمّا إذا أخلى نفسه عن ذلك العمل ظاهرا وباطنا عن نيّته فذلك حال المنافق الذي لا يعمل الخير، ولا ينويه، وخصوصا الجهاد الذي به أعزّ الله الإسلام، وأظهر به الدين حتى علا على كل الأديان ولوكره الكافرون. المفهم ٧٥٠٠٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان رقم الآية ٥١، ٥٢.

كتاب الجهاد كتاب الجهاد

تحت قهر أهل الإسلام، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّ النَّبِي جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَٱغَلُظْ عَلَيْمٍ مَّ وَمَأُونَهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئُسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (١) فجهاد المنافقين أصعب من جهاد الكفار، وهو جهاد خواص الأمة، وورثة الرسل، والقائمون به أفراد العالم، والمشاركون فيه والمعاونون عليه وإن كانوا هم الأقلين عدداً، فهم الأعظمون عند الله قدراً "(٢).

وجهاد النفس بحملها على الواجبات وزجرها عن المنهيات فهذا من أسمى أنواع الجهاد يدل لذلك حديث فضالة بن عبيد رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ((الجاهد من جاهد نفسه في طاعة الله، والمهاجر من هجر الخطايا والذنوب)) رواه الحاكم (٢٠) وصححه وسكت عنه الذهبي.

وقد أمر الله المؤمنين أن يجاهدوا في الله حق جهاده، وقد فسر ذلك ابن القيم بأنه "أن يجاهد العبد نفسه ؛ ليُسْلِم قلبه ولسانه وجوارحه لله، فيكون كله لله، وبالله، لا لنفسه ولا بنفسه، ويجاهد شيطانه بتكذيب وعده، ومعصية أمره، وارتكاب نهيه، فإنه يعد الأماني ويُمنِّي الغُرور(1)، ويعد الفقر، ويأمر بالفحشاء، وينهى عن

<sup>(</sup>١) سورة التوبة رقم الآية ٧٣.

<sup>(</sup>٢) زاد المعاد ٧/٥.

<sup>(</sup>٣) المستدرك على الصحيحين ٥٤/١، برقم ٢٤، وهو في مسند الإمام أحمد ٢١/٦، وفي سنن الترمذي، برقم ١٦٣١، وقال: وقال حديث فضالة حديث حسن صحيح، وفي صحيح ابن حبان ٢٠٤/١، برقم ٢٨٦٢، وقال شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح. وفي مسند البزار ٢٠٦/٩، برقم ٣٧٥٢، قال البيثمي: رجال البزار ثقات بجمع الزوائد ج: ٣ ص: ٢٦٨. وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٢٢٢/٢، برقم ١٦٢١.

<sup>(</sup>٤) أي: الشيطان يحمل الإنسان على معصية الله والأمن من عقابه فيزيَّن له المعاصي والأمانيَّ الكاذبة فيرتكب الكبائر، ولم يَخفُ من الله ويأمن عذابه، وهذا أمن من مكر الله وعدم الخوف منه. قال ابن منظور: غَرَّه يَغُرُّه غَرَّا وغُروراً، فهو مغرور: خدعه وأطمعه بالباطل... والغُرُور: ما غُرَّك من إنسان وشيطان وغيرهما... والغَرُور: الشيطان يَعُرُّ الناس بالوعد الكاذب والتَّمْنِية، قال الزجاج: ويجوز الغرور، بضم الغين، وقال في تفسيره: الغُرور: الأباطيل... والغُرور: ما اغْتُرَّ به من متاع الدنيا... لسان العرب ج: ٥ ص: ١١، ١٢.

التقى والمدى، والعفة والصبر، وأخلاق الإيمان كلها"(١).

## والجهاد في سبيل الله من أفضل أعمال التطوع

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: اتفق العلماء فيما أعلمه أنه ليس في التطوعات أفضل من الجهاد (٢) وفي الصحيحين عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله رضي الله وروحة في سبيل الله خير من الدنيا وما فيها) (٣)، وفي الصحيحين أيضاً عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ران في الصحيحين أيضاً عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله الله المجاهدين في سبيله، ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض) (١٠)، وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رجلا أتى النبي الله عنه أن رجلا أتى النبي الله عاله ونفسه) (١٠)،

ومن قُتل في سبيل الله وهو صابر محتسب كفَّر الله عنه خطاياه إلاَّ الدين ؛ لحديث أبي قتادة رضي الله عنه أن رجلاً قال: يا رسول الله أرأيت إن قُتِلْت في سبيل الله، وأنت تُكفَّرُ عني خطاياي؟ فقال له رسول الله ﷺ: ((نعم إن قُتلت في سبيل الله، وأنت صابر محتسب مقبل غيرُ مدبر)) ثم قال رسول الله ﷺ: ((كيف قلت؟)) قال: أرأيت إن قُتلت في سبيل الله أتتكفَّرُ عني خطاياي؟ فقال رسول الله ﷺ: ((نعم وأنت صابر محتسب مقبل غير مدبر إلاَّ الدين فإن جبريل عليه السلام قال لي ذلك)) رواه أحمد ومسلم والنسائي والترمذي(1).

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد ۸/۳.

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٢٨/٢٨.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٢٦٤٠، صحيح مسلم، برقم ١٨٨١.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم٢٦٣٧، صحيح مسلم، برقم ١٨٨٤.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ج: ٣ ص: ٣٧، صحيح مسلم ج: ٣ ص: ١٥٠٣، كتاب الإمارة، باب فضل الجهاد والرباط، برقم ١٨٨٨.

<sup>(</sup>٦) مسند أحمد ج: ٢ ص: ٣٠٨، صحيح مسلم، برقم ١٨٨٥، سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٣١٥٥، سنن الترمذي، برقم ١٧١٢، وقال: هذا حديث حسن صحيح.

كتاب الجهاد كتاب الجهاد

ومن عجز عن الجهاد ببدنه وقدر عليه بماله وجب عليه الجهاد بماله، فيجب على النساء الموسرات الجهاد بالمال.

#### ويتعين وجوب الجهاد في الحالات التالية:

### ١- إذا استنفره الإمام:

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآية ٣٨، ٣٩.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ١٧٣٧، صحيح مسلم، برقم ١٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) قال الإمام النووي: قال العلماء معناه تجب طاعة ولاة الأمور فيما يشق وتكرهه النفوس وغيره مما ليس بمعصية، فإن كانت معصية فلا سمع ولا طاعة كما صرح به في الأحاديث الباقية فتحمل هذه الأحاديث المطلقة لوجوب طاعة ولاة الأمور على موافقة تلك الأحاديث المصرحة بأنه لا سمع ولا طاعة في المعصية. شرح النووي على صحيح مسلم ج: ١٢ ص: ٢٢٤

<sup>(</sup>٤) هما مصدران ميميان، واسما زمان، أو مكان والمعنى أي فيما يوافق طبعك وما لا يوافقه . فيض القدير ٤/ ٣٢٩.

<sup>(</sup>٥) قال الإمام النووي: والأثرة بفتح الهمزة والثاء ...هي الاستثثار والاختصاص بأمور الدنيا عليكم أي: اسمعوا وأطيعوا وإن اختص الأمراء بالدنيا ولم يوصلوكم حقكم مما عندهم، وهذه الأحاديث في الحث على السمع والطاعة في جميع الأحوال وسببها اجتماع كلمة المسلمين فإن الخلاف سبب لفساد أحوالهم في دينهم ودنياهم. شرح النووي على صحيح مسلم ج: ١٢ ص: ٢٢٥.

رواه أحمد ومسلم(١).

## ٢- إذا هجم العدو على بلد المسلمين وجب عليهم الدفاع عنها:

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "وأما قتال الدفع فهو أشد أنواع دفع الصائل عن الحرمة والدين فواجب إجماعا، فالعدو الصائل الذي يفسد الدين والدنيا لا شيء أوجب بعد الإيمان من دفعه، فلا يشترط له شرط بل يدفع بحسب الإمكان"(٢).

### ٣- إذا حضر القتال:

فلا يجوز له أن يتولى<sup>(٣)</sup> عن الزحف<sup>(١)</sup>، وقد قال الله تعالى: ﴿وَمَن يُولِّهِمْ يَوْمَبِنْهِ دُبُرَهُ ۚ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِيَقِتَالٍ أَوْ مُتَحَيِّزًا إِلَىٰ فِئَةٍ فَقَدْ بَآءَ بِغَضَبٍ مِّرَ ۖ ٱللَّهِ ﴾<sup>(٥)</sup>.

(٥) سورة الأنفال من الآية ١٦.

قول عنالى: إلا متحرفا لقتال أو متحيزا إلى فئة. التحرف: الزوال عن جهة الاستواء، والمراد به هنا التحرف من جانب إلى جانب في المعركة طلبا لمكاثد الحرب وخدعا للعدو فهو غير منهزم، أو كمن يوهم أنه منهزم ليتبعه العدو فيكر عليه ويتمكن منه، ونحو ذلك من مكاثد الحرب فإن الحرب خدعة. والتحيز: الفرار من أمام العدو إلى جماعة من المسلمين - غير الجماعة المقابلة للعدوليستعين بهم فيرجع إلى القتال، غير منهزم أيضاً؛ لأن الحرب كرّ، وفرّ. تفسير القرطبي ٣٨٣/٧، تضير القرطبي ٢٩٤٣،

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد بن حنبل ج٢/ص٣٨١، صحيح مسلم ج٣/ص١٤٦٧، كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية، وتحريمها في المعصية، برقم ١٨٣٦.

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الكبرى ج: ٤ ص: ٦٠٨.

<sup>(</sup>٣) أي: فلا يجوز للمسلم أن ينهزم ويفر أمام الكفّار، يقال: ولّى فلان هاربا، وتولّى فلان هاربا. المعجم الوسيط١٠٥٧/٢.

<sup>(</sup>٤) الزحف: الدنو قليلا قليلا، وأصله الاندفاع على الإلية، ثم سمي كل ماش في الحرب إلى آخر زاحفا، والتزاحف: التداني والتقارب، يقال: زحف إلى العدو زحفا، وازدحف القوم: أي مشى بعضهم إلى بعض. لسان العرب ١٢٩/٩، تفسير القرطبي ج: ٧ ص: ٣٨٠.

وجعل رسول الله ﷺ التولي يوم الزحف من السبع الموبقات (١)، لكن يجوز إذا كان العدو أكثر من مثليهم ؛ لمفهوم الآية (٢).

والرباط من أعلى مقامات الجهاد، وهو لزوم حدود المسلمين المتاخمة (٢٠) للعدو للحراسة وإرهاب العدو والدفاع عن دولة المسلمين.

ويدل على فضله أحاديث كثيرة منها:

حديث سهل بن سعد رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: ((رباط يوم في سبيل الله خير من الدنيا وما عليها)) متفق عليه (١٠٠٠).

وعن سلمان الفارسي قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: ((رباط يوم وليلة خير من صيام شهر وقيامه، وأجري عليه عمله الذي كان يعمله، وأجري عليه رزقُه وأمن الفتّان(٥)) رواه أحمد ومسلم(١).

<sup>(</sup>۱) ضمن حديث في صحيح البخاري، برقم ٢٦١٥، وفي صحيح مسلم، برقم ٨٩. والموبقات: المعاصى والذنوب المهلكة. المصباح ٨٩٩/٢.

 <sup>(</sup>٢) والآيسة هي : قبول الله تعالى : ﴿ آلْكَنَ خَفْفَ اللهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ ضَعْفًا ۚ فَإِن يَكُن مِنكُمْ أَلْفَ يَعْلِبُوا أَلْفَهُن بِإِذْن اللهِ وَاللهُ مَعَ الطّبيرين ﴾ . الأنفال الآية ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) التَّخم: الحد الفاصل بين أرضين، ومنتهى الأرض، وتخوم الأرض: حدودها، وتاخم الموضعُ الموضعَ: جاوره ولاصقه. المعجم الوسيط ٨٣/١.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، برقم ٢٧٣٥، صحيح مسلم، برقم ١٩١٣. واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٥) الشوكاني: قول من الفتّان. قال في القاموس: الفتان اللص، والشيطان...والفتانان الدرهم واللدينار، ومنكر ونكير، قال في النهاية: هو الشيطان؛ لأنه يفتن الناس عن الدين... والمراد ههنا الشيطان، أو منكر ونكير، نيل الأوطار ٢٩/٨. السيوطي: الفتّان: مسألة منكر ونكير من الفتنة وهي الامتحان والاختبار قريبا من فتنة الدجال، قال الكرماني: وجه الشبه بين الفتنتين الشدة والهول والعموم. شرح السيوطي ١٠٤٤. ابن عبد البر: قول تفتنون في قبوركم فإنه أراد فتنة الملكين: منكر ونكير حين يسألان العبد من ربك وما دينك ومن نبيك والآثار في هذا متواترة وأهل السنة والجماعة كلهم على الإيمان بذلك. التمهيد لابن عبد البر٢٤٧/٢٢.

<sup>(</sup>٦) مسند أحمد ج: ٥ ص: ٤٤١، صحيح مسلم ١٥٢٠/٣، كتاب الإمارة، باب فضل الرباط، برقم ١٩١٣.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٢): "المقام في ثغور المسلمين أفضل من المجاورة في المساجد الثلاثة بلا نزاع؛ لأن الرباط من جنس الجهاد، والمجاورة من جنس الحج، وجنس الجهاد أفضل من جنس الحج، وقد قال الله تعالى: ﴿لَا يَسْتَوُنَ عِندَ اللَّهِ الرباط أربعون يوماً (١)، وأقله ساعة (٥).

## إذا كان الجهاد تطوعاً لم يشرع في حق من يأتى:

#### ١- من منعه والداه المسلمان أو أحدهما منه:

وذلك؛ لأن بر الوالدين فرض عين، وجهاد التطوع فرض كفاية، وفرض العين مقدم على فرض الكفاية، ويدل لذلك حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: أتى رجل رسول الله على فقال: يا رسول الله إني جئت أريد الجهاد معك، أبتغي وجه الله والدار الآخرة، ولقد أتيت وإن والديَّ ليبكيان، فقال على: ((ارجع إليهما، فأضحكهما كما أبكيتهما)) رواه أحمد وأبو داود وابن ماجه (1).

<sup>(</sup>١) مصنف عبد الرزاق ج: ٥ ص: ٢٨٠، برقم ٩٦١٦، كتاب السنن ج: ٢ ص: ١٩٣، برقم ٢٤١٠.

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الكبرى ج: ٤ ص: ٣٣٠، مجموع الفتاوي ج: ٢٧ ص: ٤٠، ٢٤، ٥٢، ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة من الآية ١٩.

<sup>(</sup>٤) المعجم الكبير ج: ٨ ص: ١٣٣، برقم ٢٦٠٦، مصنف ابن أبي شيبة ج: ٤ ص: ٢١٩. قال الهيثمي: فيه أيوب بن مدرك وهو متروك بجمع الزوائد ج: ٥ ص: ٢٩٠. ونصه ما رواه الطبراني بسنده عن أيوب بن مدرك عن مكحول عن أبي أمامة قال: قال رسول الله : (تمام الرباط أربعين يوما).

<sup>(</sup>٥) قال الإمام أحمد: يوم رباط، وليلة رباط، وساعة رباط. المغني ١٩/١٣. تحقيق التركي.

<sup>(</sup>٦) مسند أحمد ج: ٢ ص: ١٦٠، سنن أبي داود، برقم ٢٥٢٨، سنن ابن ماجه، برقم ٢٧٨٢. وهو في سنن النسائي (المجتبى)، برقم ٤١٦٣، وفي صحيح ابن حبان ١٦٦/٢، برقم ٤٢٣، قال شعيب الأرنؤوط: الحديث صحيح، وفي المستدرك على الصحيحين ١٦٨/٤، برقم ٧٢٥، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي. وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه ١٢٦/٢، برقم ٢٧٨٧.

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، أن رجلاً هاجر إلى النبي الله من اليمن، فقال: ((هل لك أحد باليمن؟))، قال: أبواي، قال: ((أذنا لك؟))، قال: لا، قال: ((ارجع إليهما فاستأذنهما، فإن أذنا لك فجاهد، وإلا فَبرَّهُمَا)) رواه أبو داود(۱).

لكن إذا تعين الجهاد وجب عليه، ولا يجوز له طاعة أحد في تركه؛ لأنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق (٢).

ويعتبر في إذن الوالد رضاه، قال الإمام أحمد لرجل سأله عن إذن والدته في الجهاد: انظر سرورها، فإن أذنت من غير أن يكون في قلبها شيء وإلا فلا تغزُ (٣).

#### ٢- من منعه الإمام من الجهاد:

فلا يجوز الجهاد لمن منعه الإمام منه. قال في الفروع: "ويحرم الجهاد بلا إذن إمام إلا لحاجة، نص عليه"(٤).

## ٣- من عليه دين حال لأدمي لا يستطيع وفاءه:

فلا يجاهد إلا بإذن الدائن؛ لأن الجهاد يطلب به القتل شهيداً، وذلك يفوت حق

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود ج: ٣ ص: ١٧، كتاب الجهاد، باب في الرجل يغزو وأبواه كارهان، برقم ٢٥٣٠. وهو في مسند أحمد ٧٥/٣، وفي صحيح ابن حبان ١٦٥/٢، برقم ٢٥٠١، وفي المستدرك على الصحيحين ١١٤/٢، برقم ٢٥٠١، وقال: حديث صحيح الإسناد، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٥٠٢، برقم ٢٥٣٠.

<sup>(</sup>٢) روى الترمذي بسنده عن ابن عمر قال: قال رسول الله ﷺ: (السمع والطاعة على المرء المسلم، فيما أحب وكره، ما لم يؤمر بمعصية، فإن أمر بمعصية، فلا سمع عليه ولا طاعة). قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح سنن الترمذي ج: ٤ ص: ٢٠٩، كتاب الجهاد، باب ما جاء لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، برقم ١٧٠٧. وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٢٥٨/٢.

<sup>(</sup>٣) الفروع لابن مفلح ٦/١٨٧.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ٦/١٨٨.

الآدمي في الوفاء، أما إذا كان الدين مؤجلاً؛ فلا يلزمه الاستئذان؛ لأنه لا يتوجه إليه الطلب إلا بعد حلوله (١٠).

ومن كان لدينه وفاء لا يلزمه الاستئذان؛ لأنه لا خطر على حق الغريم، فلو قُتِلَ المدين وقع الدين في تركته، وقد كان عبد الله بن حرام الأنصاري خرج للقتال في معركة أحد، وسأل الله الشهادة، وعليه ديون كثيرة، فاستشهد وقضاها ابنه جابر من تركته، ولم يذكر عنه استئذان الغرماء عند الخروج للمعركة (٢) ولم ينكر عليه النبي على مع علمه بحاله وغرمائه، بل مدحه الله وقال: ((ما زالت الملائكة تظله بأجنحتها حتى رفعتموه)) متفق عليه (٢).

ويجب على المسلم أن يهاجر من بلد يخاف على دينه فيها إذا قدر عليها، يدل على ذلك قول على أن يُقالُوا فيمَ كُنتُمُ قَالُوا فيمَ كُنتُمُ قَالُوا فِيمَ كُنتُمُ قَالُوا فِيمَ كُنتُمُ قَالُوا كُنتُمُ قَالُوا كُنتُم قَالُوا فِيمَ كُنتُم قَالُوا كُنّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضَ قَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ ٱللَّهِ وَاسِعَةً فَتُهَا حِرُوا فِيهَا (٤).

وعن جرير بن عبد الله البجلي رضي الله عنه أن رسول الله بعث سرية إلى خثعم، فاعتصم ناس بالسجود (٥)، فأسرع فيهم القتل، فبلغ ذلك النبي رهم الشرع فيهم القتل، فبلغ ذلك النبي اللهم بنصف العقل -يعني الدية - وقال رانا بريء من كل مسلم يقيم بين أظهر

<sup>(</sup>١) الفروع ٦/ ١٨٧، الإنصاف مع الشرح الكبير والمقنع ٣٩/١٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: مسند الإمام أحمد ٤١٩/٢٣، برقم ١٥٢٨١، سنن الدارمي ١/ ٣٥، برقم ٤٥. قال الهيثمي: قلت هو في الصحيح وغيره باختصار رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح خلا نبيح العنزي وهو ثقة مجمع الزوائدج: ٤ ص: ١٣٧. قال الشيخ شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح رجاله ثقات رجال الشيخين غير نبيح العنزي فقد روى له أصحاب السنن وهو ثقة.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٣٨٥٢، صحيح مسلم، برقم ٢٤٧١.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء من الآية ٩٧.

<sup>(</sup>٥) قوله فاعتصم ناس بالسجود: أي ناس من المسلمين الساكنين مع الكفار سجدوا باعتماد أن جيش الإسلام يتركوهم عن القتل حيث يرونهم ساجدين ؛ لأن الصلاة علامة الإيمان. تحفة الأحوذي٥/ ١٨٩٨.

المشركين))، قالوا: يا رسول الله، ولم؟ قال: ((لا تَرَاءَى ناراهُما(۱))) رواه أبو داود والترمذي والنسائي(۲).

وأحكام الهجرة من بلد يخاف فيها المسلم على دينه إلى بلد يأمن فيها عليه باقية إلى يوم القيامة ؛ يدل على ذلك حديث: ((لا تنقطع الهجرة حتى تنقطع التوبة، ولا تنقطع التوبة حتى تطلع الشمس من مغربها)) رواه أحمد وأبو داود (").

قال ابن الملقن: رواه أبو داود وقال: رواه جماعة مرسلا وعليه اقتصر النسائي، ورواه الترمذي متصلا ومرسلا وقال: هذا أصح، ونقل عن البخاري أنه الصحيح، وقال صاحب الإلمام الذي أسنده عندهم ثقة أي فيقدم على رواية الإرسال جريا على القاعدة. تحفة المحتاج ج: ٢ص: ٥١٤، برقم ١٦٥٨.

<sup>(</sup>۱) رواية النسائي: ألا لا تَرَاءَى ناراهما: من الترائي تفاعل من الرؤية يقال: تراءى القوم إذا رأى بعضهم بعضا تراءى لي الشيء أي: ظهر حتى رأيته، أي: لا ينبغي للمسلم أن ينزل بقرب الكافر بحيث يقابل نار كل منهما نار صاحبه حتى كأن نار كل منهما ترى نار صاحبه، ولكنه ينزل مع المسلمين وهو حث على الهجرة. تحفة الأحوذي ١٩٠/٥، حاشية السندي٨٣٦٨. قال الشوكاني: لا تتراىء ناراهما يعني لا ينبغي أن يكونا بموضع بحيث تكون نار كل واحد منهما في مقابلة الأخرى على وجه لو كانت متمكنة من الأبصار لأبصرت الأخرى فإثبات الرؤية للنار مجاز. نيل الأوطار ٨ /٧٧٧.

<sup>(</sup>۲) سنن الترمذي ١٥٥/٤، كتاب السير، باب ما جاء في كراهية المقام بين أظهر المشركين، برقم ١٦٠٤ سنن أبي داود ج: ٣ ص: ٤٥، كتاب الجهاد، باب النهي عن قتل من اعتصم بالسجود، برقم ٢٦٤٥. سنن النسائي ٣٦/٨، كتاب القسامة، باب القود بغير حديدة، برقم ٤٧٨٠. قال الألباني صحيح دون جملة العقل. صحيح سنن أبي داود ١٣٥/٢، برقم ٢٦٤٥.

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد ج: ٤ ص: ٩٩، سنن أبي داود ج: ٣ ص: ٣، برقم ٢٤٧٩. وهو في صحيح ابن حبان ج: ١١ ص: ٢٠٧، برقم ٤٨٦٦، وفي المعجم الكبير ج: ١٩ ص: ٢٠٧، برقم ٢٠٨، وفي المعجم الكبير ج: ١٩ ص: ٢٠٧، برقم ٢٥١٣، الحديث: حسنه الإمام ابن كثير في تفسيره (٢/١٩١، وقال الميثمي: رجال أحمد ثقات بجمع الزوائد (٢٥١/٥، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٠/٢، برقم ٢٤٧٩.

٥١٦ فقه السنة الميسر

وقالت عائشة رضي الله عنها: لا هجرة اليوم (بعد الفتح)، كان المؤمنون يفر أحدهم بدينه إلى الله تعالى وإلى رسوله رسوله أن يفتن عليه، فأمّا اليوم فقد أظهر الله الإسلام، والمؤمن يعبد ربه حيث شاء، ولكن جهاد ونية (١) رواه البخاري (٢).

أما حديث ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي على قال: ((لا هجرة بعد الفتح، ولكن جهاد ونية)) متفق عليه (٢). فمعناه لا هجرة من مكة إلى المدينة بعد الفتح الأن مكة بالفتح صارت بلدًا إسلامياً، فليس هناك بعد الفتح داع لهجرة أهلها إلى المدينة.

ومن قدر في بلده على إظهار دينه، والدعوة إلى الله، وإنكار المنكر؛ لم تشرع له الهجرة منه.

وإذا وجبت المجرة على امرأة خافت على دينها لم يشترط لها في السفر المحرم ؛ لأنه يجوز ارتكاب أخف الضررين لدفع أشدهما.

وكان النبي ﷺ يختار الأوقات المناسبة للغزو، ويستحب القتال أول النهار، أو آخره بعد أن تزول الشمس وتنكسر حدة الحر، وتهب الرياح، وينزل النصر (١٠).

<sup>(</sup>۱) ولكن جهاد ونية: قال الطيبي وغيره: هذا الاستدراك يقتضي مخالفة حكم ما بعده لما قبله، والمعنى أن الهجرة التي هي مفارقة الوطن التي كانت مطلوبة على الأعيان إلى المدينة انقطعت إلا أن المفارقة بسبب الجهاد باقية وكذلك المفارقة بسبب نية صالحة كالفرار من دار الكفر، والخروج في طلب العلم، والفرار بالدين من الفتن والنية في جميع ذلك نيل الأوطار ج: ٨ ص: ١٧٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١٤١٦/٣، فضائل الصحابة، باب هجرة النبي ﷺ وأصحابه إلى المدينة، برقم ٣٦٨٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٢٦٣١، صحيح مسلم، برقم ١٨٦٤.

<sup>(</sup>٤) الدليل: ما رواه البخاري بسنده عن النعمان بن مقرن رضي الله عنه قال: شهدت القتال مع رسول الله هي كان إذا لم يقاتل في أول النهار، انتظر حتى تهب الأرواح، وتحضر الصلوات. صحيح البخاري ١١٥٢/٣، الجزية، باب الجزية والموادعة مع أهل الذمة والحرب، برقم ٢٩٨٩.

وكان الشيخلف في ساقة (١) الجيش فيزجي (٥) الضعيف ويردف (١) المنقطع (٧) ويرفق بهم في المسير، وكان يرتب الجيش ويختار الشجعان الأكفاء

<sup>(</sup>۱) روى مسلم بسنده عن جابر قال: لم نبايع رسول الله ﷺ على الموت إنما بايعناه على أن لا نفر. صحيح مسلم ١٤٨٣/٣٨، كتاب الإمارة، باب خيار الأئمة وشرارهم، برقم ١٨٥٦.

<sup>(</sup>٢) روى مسلم بسنده عن يزيد بن أبي عبيد مولى سلمة بن الأكوع، قال: قلت لسلمة: على أي شيء بايعتم رسول الله على يوم الحديبية؟ قال: على الموت. صحيح مسلم ١٤٨٦/٣، كتاب الإمارة، باب خيار الأثمة وشرارهم، برقم ١٨٦٠. قال الإمام النووي: قوله في رواية جابر، ورواية معقل بن يسار: بايعناه يوم الحديبية على أن لا نفر، ولم نبايعه على الموت، وفي رواية سلمة: أنهم بايعوه يومئذ على الموت، وهو معنى رواية عبد الله بن زيد بن عاصم، وفي رواية مجاشع بن مسعود: البيعة على المهجرة، والبيعة على الإسلام، والجهاد، وفي حديث ابن عمر، وعبادة، بايعنا على السمع، والطاعة، وأن لا ننازع الأمر أهله، وفي رواية عن ابن عمر في غير صحيح مسلم، البيعة على الصبر. قال العلماء: هذه الرواية تجمع المعاني كلها، وتبين مقصود كل الروايات: فالبيعة على أن لا نفري: معناه الصبر حتى نظفر بعدونا، أو نقتل وهو معنى البيعة على الموت أي: نصبر وإن آل بنا ذلك إلى الموت لا أن الموت مقصود في نفسه، وكذا البيعة على الجهاد أي: والصبر فيه. والله أعلم. شرح النووي على صحيح مسلم ١٢/٢-٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح ابن حبان ٢١٧/١١، قال الشيخ شعيب الأرنؤوط: حديث صحيح.

<sup>(</sup>٤) الساقة من الجيش: مُؤخَّرُهُ. المعجم الوسيط ١ /٤٦٤.

<sup>(</sup>٥) زجا: التزجية دفع الشيء لينساق كتزجية الريح للسحاب. والمقصود هنا القيام بالإعانة والمساعدة للضعيف. معجم مفردات ألفاظ القرآن ص٢١٦.

<sup>(</sup>٦) الرديف: هو الذي تحمله خلفك على ظهر الدابة، وأردفتَ زيدا إذا أركبتَه خلفك. المصباح١/٣٠٦.

<sup>(</sup>٧) المنقطع: العاجز عن السفر بسبب ذهاب نفقته، أو هلاك راحلته، أو تعبت فلم تقدر على الحركة المعتادة فيفوته الركب، أو أتاه أمر أعاقه عن التحرك ... لسان العرب ٢٧٩/٨. مادة: قطع.

للمراكز المهمة (١٠).

ويستحب للرجل أن يقاتل تحت راية قومه (")، وقد أذن الله في المبارزة في معركتي بدر")، والخندق (أ)، وكان في المعركة يجمع الاستعداد بن المادي والروحي، فيأخذ للحرب عدته، فيلبس الدرع (أ)، ويأخذ السلاح، ويكثر من ذكر الله ودعائه وطلب نصره (أ)، امت ثالاً لقول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِذَا لَقِيتُم فِئَةً فَٱتَّبُتُوا وَالله وَكُونَ الله وَكُونَا الله وَكُونَ الله وَكُونَ الله وَكُونَ الله وَكُونَ الله وَكُونَ الله وَكُونَا الله وَكُونَا الله وَكُونَ الله وَكُونَا وَكُونَا وَكُونَا وَكُونَا وَكُونَا وَلَا الله وَكُونَا وَكُونَا وَكُونَا وَلَهُ وَلَا الله وَكُونَا وَلَا وَكُونَا وَلَا الله وَكُونَا وَكُونَا وَلَهُ الله وَكُو

وكان إذا أراد أن يغير على قوم انتظر، فإن سمع عندهم مؤذناً كف عنهم، وإلا أغار عليهم (٨)، وإذا كان العدو قد بلغتهم الدعوة فوقفوا ضدها ربما بيتهم ليلاً (١٠)، وربما فاجأهم نهاراً (١٠).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري١٥٥٤/٤، كتاب المغازي، باب غزوة مؤتة من أرض الشام، رقم ٤٠١٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ١٥٥٩/٤، كتاب المغازي، باب أين ركنز النبي ﷺ الراية يوم الفتح، رقم ٤٠٣٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، برقم ٣٧٥١، صحيح مسلم، برقم ٣٠٣٣.

<sup>(</sup>٤) المستدرك على الصحيحين ٣٣/٣، برقم ٤٣٢٦، وقال: حديث صحيح، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٥) المستدرك على الصحيحين ٢٨/٣، برقم ٤٣١٢، وقال: حديث صحيح، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم ١٣٦٢/٣ ، كتاب الجهاد والسير، باب استحباب الدعاء بالنصر عند لقاء العدو، برقم ١٧٤٢.

<sup>(</sup>٧) سورة الأنفال- الآية ٤٥.

<sup>(</sup>٨) صحيح البخاري ج: ١ ص: ٢٢١، كتاب الأذان، باب ما يحقن بالأذان من الدماء، برقم ٥٨٥.

<sup>(</sup>٩) صحيح مسلم ج: ٣ ص: ١٣٦٤، كتاب الجهاد والسير، باب جواز قتل النساء والصبيان في البيات من غير تعمد، برقم ١٧٤٥.

<sup>(</sup>١٠) صحيح مسلم ج: ٣ ص: ١٣٥٦، كتاب الجهاد والسير، باب جواز الإغارة على الكفار الذين بلغتهم دعوة الإسلام من غير تقدم الإعلام بالإغارة ، برقم ١٧٣٠.

وكان ﷺ ينهى في مغازيه عن النهبة (۱) من الغنائم، وعن التمثيل (۲) بالقتلى، وعن قتل من لا يقاتل من النساء والـذرية (۲) والعجزة والرهبان (۱). وكان ﷺ إذا انتصر على أهل بلد؛ أقام بعرصتهم (۵) ثلاثاً ثم قفل (۱).

<sup>(</sup>۱) النّهبة: بضم النون فُعلى من النهب وهو أخذ المرء ما ليس له جهارا، ونهب مال الغير غير جائز فتح الباري ١٢٠/٥. النّهبةُ: اسم للشيء المنهوب من الغنيمة أو غيرها لكن المراد به هنا الغنيمة. فيض القدير ٢٠٢٨ النّهبةُ: اسم لما ينتهب من المال أي: يؤخذ من غير قسمة ولا تقدير، ومنه سُميّت الغنيمة نُهبى ؛ لأنها تؤخذ من غير تقدير، ولا يجوز اكتساب المال على طريق الهجوم والمغالبة المفهم ٢٥٥١ ٢٤٦، ٢٤٦، لسان العرب ٢/ ٧٧٣. النّهبةُ: أي أخذ المال بالغارة يعني أن يأخذ كل واحد من الجيش ما وجد من الغنيمة من الكفار فهذا غير جائز بل يلزمهم جمع الغنيمة ثم الإمام يقسم بينهم بحكم الشرع. فيض القدير ٢٥٥٦، النهاية في غريب الحديث ١٣٢٥. (٢) المُنْلَةُ: هي تنكيل وتشويه القتيل كجدع أنفه، أو قطع أذنه أو غيرهما من الأعضاء . المعجم الوسيط ٢٥٥٠٨.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ١٣٦٤/٣، كتاب الجهاد، باب تحريم قتل النساء والصبيان في الحرب، رقم ١٧٤٤.

<sup>(</sup>٤) مسئد الإمام أحمد ٤٦١/٤، برقم ٢٧٢٨، قال الشيخ شعيب الأرنؤوط: حسن لغيره، وهذا إسناد ضعيف. سنن البيهقي الكبرى ٨٩/٩. ٩١، كتاب السير، باب ترك قتل من لا قتال فيه من الرهبان والكبير، وغيرهما. ثم بعد سياقه للحديث قال: في هذا الإسناد إرسال، وضعف وهو بشواهده مع ما فيه من الآثار يقوى.

<sup>(</sup>٥) عَرْصَة: هي البقعة الواسعة التي ليس فيها بناء، وسميت ساحة الدار عرصة ؛ لأن الصبيان يعترصون فيها أي: يلعبون المصباح٢/٥٥٠.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري١١١٦/٣ كتاب الجهاد، باب من غلب العدو فأقام على عرصتهم ثلاثا، برقم ٢٩٠٠. وقفل من سفره: رجع. المصباح ٧٠٢/٢.

#### قسمة الغنائم

الغنيمة والمغنم: مأخوذة من الغُنْم وهو الربح والنماء (١)، قال ﷺ في الرهن: ((لا يغلق الرهن (١)) له غنمه وعليه غرمه (٣)).

والغنيمة في الاصطلاح: المال المأخوذ من المشركين قهراً بالقتال(٥٠).

وإحلال الغنائم من خصائص هذه الأمة، فقد ذكر الله في حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما: أنه أعطي خمساً لم يعطهن نبي قبل، ومنها: تحليل الغنائم. متفق عليه (١).

وقد دل القرآن على إباحة الغنائم، قال الله تعالى: ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا غَنِمْتُمْ حَلَالًا طَيْبًا ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) والفوز بالشيء من غير مشقة. لسان العرب ٤٤٥/١٢. مادة: (غنم).

<sup>(</sup>٢) قال ابن الأثير: لا يَغْلَقُ الرَّهْن: يقال: عَلِقَ الرَّهْنُ يَغْلَق عُلُوقا إذا بَقِيَ فِي يَدِ المُرْتَهِن لا يَقْدرُ رَاهِنُه على تَخْليصِه. والمعنى: أنه لا يَسْتَحقّه المُرْتَهِن إذا لم يَسْتَفكّه صاحبُه، وكان هذا من فِعْل الجاهلية، أنّ الرَّاهن إذا لم يؤدِّ مَا عليه في الوقت المُعَيَّن مَلَك المُرْتَهِنُ الرَّهْنَ ، فأَبْطَله الاسلام... النهاية في غريب الحديث ٣٧٩/٣.

<sup>(</sup>٣) قال البيهقي: قال الشافعي: غنمه: زيادته، وغرمه: نقصه وهلاكه سنن البيهقي الكبرى٦/٣٩.

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجه ج: ٢ ص: ٨١٦، برقم ٢٤٤١، صحيح ابن حبان ج: ١٣ ص: ٢٥٨، برقم ٥٩٣٤، صحيح ابن حبان ج: ١٣ ص: ٢٥٨، برقم ٥٩٣٤ وقال: هذا إسناد حسن متصل، المستدرك على الصحيحين ج: ٢ ص: ٥٨، برقم ٢٣١٥، وقال: حديث صحيح، ووافقه الذهبي. قال ابن حجر: صححه ابن عبد البر، وعبد الحق. الدراية في تخريج أحاديث الهداية ٢٥٧٧، برقم ٢٠٠١.

<sup>(</sup>٥) المغنى ج: ٦ ص: ٣١٢، المبدع ج: ٣ ص: ٣٥٤.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري، برقم ٣٢٨، صحيح مسلم، برقم ٥٢١.

<sup>(</sup>٧) سورة الأنفال من الآية ٦٩.

وتملك الغنيمة لعموم الجيش بالاستيلاء عليها، وهي أمانة في يد المستولي حتى يؤديها لقائد الجيش النائب عن الإمام، فإذا قسمها ملكها من آلت إليه.

وما أخذه المجاهد من الغنيمة قبل القسمة فهو غلول (() محرم من كبائر الذنوب، وقد غلَّ رجل من الجيش شملة (() يوم خيبر، ثم رُمِي بسهم فكان فيه موته فقال الصحابة: هنيئا له الشهادة يا رسول الله، فقال رسول الله الشهادة يا رسول الله الشام التي أصابها يوم خيبر من المغانم لم تصبها المقاسم (الشمت الشمت النبي المنام الله النبي المنام عليه نارا)) (() وفي البخاري عن عبد الله بن عمرو قال: كان على ثقل (() النبي الشرون إليه يقال له: كَرْكَرَة فمات، فقال رسول الله الله الله النار))، فذهبوا ينظرون إليه فوجدوا عباءة (() قد غلها. (())

<sup>(</sup>۱) قال ابن الأثير: غلل: الغُلُول هو الخيانة في المغْنَم، والسَّرِقَة من الغَنِيمة قبل القِسْمة، يقال: غَلَّ في المغَنْم، يَعْلُ غُلُولاً ؛ لأن الايْدِي المغَنْم، يَعْلُ غُلُولاً ؛ لأن الايْدِي فيها مَغلولة: أي مَمْنوعة مَجْعُول فيها غُلٌ، وهو الحَديدة التي تَجْمَع يَد الأسير إلى عُنُقه ... النهاية في غريب الحديث ٣٠٠٨. قال النووي: الغُلول بضم الغين: الخيانة، وأصله السرقة من مال الغنيمة قبل القسمة. شرح النووي على صحيح مسلم ١٠٣/٣.

<sup>(</sup>٢) قال الفيومي: الشملة: كساء صغير يؤتزر به. المصباح ١/٤٤٠.

وقال الزرقاني: الشملة: كساء يُشتمل به ويلتف فيه، وقيل إنما تسمى شملة إذا كان لها هدب. شرح الزرقاني ٤٣/٣.

<sup>(</sup>٣) لم تصبها المقاسم: أي أخذها قبل القسمة فكان غلولا ؛ لأنها كانت مشتركة بين الغانمين. عون المعبود ٢٧١/٧.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ج٤/ص١٥٤٧، كتاب المغازي، باب غزوة خيبر، برقم٣٩٩٣، وفي صحيح مسلم، برقم١١٥.

<sup>(</sup>٥) على تُقَـل الـنبي ﷺ بفتح الثاء المثلثة والقاف: هو العيال وما يثقل حمله من الأمتعة، ويقال: الثقل متاع المسافر. عمدة القاري ج١٥/ص٨.

<sup>(</sup>٦) قال ابن الأثير: العباءة: ضَرْبٌ من الأكْسِيَةِ الواحدةُ عَباءة، وعَبايَة، وجمعها عباءات. النهاية في غريب الحديث ١٧٥/٣.

<sup>(</sup>٧) صحيح البخاري ج: ٣ ص: ١١١٩، كتاب الجهاد، باب الغُلُول، برقم ٢٩٠٩.

**270** فقه السنة الميسر

وللإمام أن يعزره بتحريق رحله ، سوى السلاح والمصحف والحيوان ، وحرمانه من نصيبه من المغنم إذا رأى المصلحة في ذلك ، وقد حرق الله الغال ، رواه أحمد ((امتنع رسول الله عن الصلاة على الغال ولم يحرق متاعه))(٢).

وما احتاج إليه المجاهد في غزوه له أو لدابته، أخذه وليس من المغنم.

والغنيمة لمن شهد المعركة من أهل القتال ؛ لقول عمر رضي الله عنه: الغنيمة لمن شهد الوقعة. رواه الشافعي<sup>(۲)</sup>.

(۱) مسند أحمد ۲۲/۱، المستدرك على الصحيحين ۱٤٢/۲، برقم ٢٥٩١، سنن الدارمي ٣٠٣/٢، برقم ٢٥٩٠، سنن أبي داود ج: ٣ ص: ٦٩، برقم ٢٧١٣، سنن الترمذي ج: ٤ ص: ٦١، برقم ١٤٦١، وقال: سألت محمداً (البخاري) عن هذا الحديث فقال: إنما روى هذا صالح بن محمد بن زائدة أبو واقد الليثي وهو منكرالحديث.

قال الإمام ابن كثير: قال علي بن المديني والبخاري وغيرهما: هذا حديث منكر من رواية أبي واقد صالح بن محمد بن زائدة، وقال الدارقطني: الصحيح أنه من فتوى سالم بن عبد الله فقط.

قال ابن حجر: أخرجه أبو داود من طريق صالح بن محمد بن زائدة الليثي المدني أحد الضعفاء ...ثم ساقه من وجه آخر عن سالم موقوفا قال أبو داود: هذا أصح، وقال البخاري في التاريخ: يحتجون بهذا الحديث في إحراق رحل الغال، وهو باطل ليس له أصل وراويه لا يعتمد عليه. فتح الباري ج: ٦ ص: ١٨٧.

- (٢) التاريخ الصغير للبخاري ج: ٢ ص: ١٠٣، برقم١٩٥١.
- (٣) الأم ج: ٧ ص: ٣٤٤، وهو في صحيح البخاري٣/ ١١٣٦، أبواب الخمس، باب الغنيمة لمن شهد الوقعة، برقم ٢٩٥٧، وفي مصنف عبد الرزاق ٣٠٢/٥، برقم ٩٦٨٩، وفي المعجم الكبير٨/ ٣٢١، برقم ٨٢٠٣، قال الهيثمي: رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح. مجمع الزوائد ج: ٥ ص: ٣٤٠. قال ابن حجر: هذا لفظ أثر أخرجه عبد الرزاق بإسناد صحيح فتح الباري ج: ٦ ص: ٢٢٤.

وسواء اشتركوا في القتال أو كانوا في خدمة الجيش، مثل الطبيب، والممرض والطباخ ونحوهم.

وإذا أراد قسمة الغنائم ابتدأ بإرجاع الأموال المحترمة ، فما عرف في الغنيمة من مال مسلم أو ذمي رده إليه ، ثم يدفع السلب<sup>(۱)</sup> إلى من أحرزه ؛ لأن ذلك مقتضى شرط الإمام حين يقول للجيش: من قتل قتيلاً فله سلبه.

ثم يخرج بعد ذلك أجرة مَنْ جمع الغنيمة، وحملها، وحفظها، وجُعْلُ<sup>(٣)</sup> مَنْ دله على طريق، أو غره (٤) للعدو.

ثم يخرج خمس الغنيمة ويصرفه في مصارفه المذكورة في سورة الأنفال، قال تعسسالى: ﴿ وَٱعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْمَسَاكِينِ وَٱبْرِ السَّبِيلِ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود ج: ٣ ص: ٧٣، كتاب الجهاد، باب فيمن جاء بعد الغنيمة لاسهم له، برقم ٢٧٢٣. الحديث: صححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٦٢/٢، برقم ٢٧٢٣.

<sup>(</sup>٢) السَّلَب: هو ما يأخذه أحدُ القِرْنَين في الحرب من قِرْنِه مما يكون عليه ومعه مِنْ سِلاح وثِياب وغيرهما وهو فَعلٌ بمعنى مَفْعُول أي مسلُوب. النهاية في غريب الحديث ج: ٢ ص: ٣٨٧. يقال: أخذ سلب القتيل: أي ما معه من ثياب وسلاح ودابّة. المعجم الوسيط ١١/١٤.

<sup>(</sup>٣) الجُعْلُ: الاسم بالضَّم والمَصْدَرُ بالفتح، يقال: جَعَلَتَ كذا جَعْلا وجُعْلا، وهو الأجْرة على الشيء فعْلاً، أو قولا. النهاية في غريب الحديث ج: ١ ص: ٢٧٦.

<sup>(</sup>٤) غرّ فلان فلانا أي: طلب غفلته. المعجم الوسيط ٢٤٨/٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنفال من الآية ٤١.

وخمس الغنيمة يعادل عشرين بالمائة منها، يقسم في خمس جهات كل جهة يعطيها الإمام منه ما يرى فيه المصلحة، فما كان لله والرسول منه يأخذه ولي الأمر؛ لحديث أبي الطفيل قال: جاءت فاطمة رضي الله عنها إلى أبي بكر رضي الله عنه تطلب ميراثها من رسول الله هي، قال: فقال أبو بكر رضي الله عنه: سمعت النبي يقول: ((إن الله إذا أطعم نبياً طعمة فهي للذي يقوم من بعده، وإني رأيت أن أرده على المسلمين)) رواه أبو داود(۱).

وأما سهم ذوي القربى، فيصرف لقرابة النبي رهم بنو هاشم، وبنو المطلب، غنيهم وفقيرهم، للذكر مثل حظ الأنثيين.

أما سهم اليتامى، فيصرف إلى اليتامى الفقراء، وسهم المساكين يعطى منه فقراء المسلمين، وسهم أبناء السبيل يصرف للمسافرين الذين انقطعت بهم النفقة، واحتاجوا في سفرهم.

وقد اختار شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله أن مصرف الخمس كمصرف الفيء يجعله الإمام في مصالح المسلمين (٢)، وهو مذهب مالك (٢) ورواية عن أحمد (٤).

وبعد أن يخرج الخمس ينظر الإمام في مستحقي النفل (٥)، وهم كل من كلفه الإمام بعمل لخدمة الجيش ووعده عليه بالزيادة على سهمه، كما ينظر في

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود، برقم ۲۹۷۳. وهو في مسند أحمد ۱۸۶۱، وفي سنن البيهقي الكبرى ٣٠٣/٦، برقم ١٢٥٢٦، وفي الأحاديث المختارة ١٢٩/١ ـ ١٣٠، برقم٤٢، وقال: إسناده صحيح.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱۷ ص: ٤٩٥، الفروع ج: ٦ ص: ٢١٢.

<sup>(</sup>٣) قال ابن عبد البر: العمل في قسمة الفيء وقسمة خمس الغنيمة سواء والأمر عند مالك فيهما إلى الإمام ... الكافي ج: ١ ص: ٢١٦.

<sup>(</sup>٤) الفروع ج: ٦ ص: ٢١٢.

<sup>(</sup>٥) النَّفَلُ بالتحريك الغَنِيمة وجمعه أَنْفَال، والنَّفْلُ بالسكون وقد يُحرَّك الزّيادة. أي الزيادة على سهام الغنيمة... وسُمِّيت النَّوافل في العِباداتِ؛ لأنَّها زائدةٌ على الفَرائض. النهاية في غريب الجديث ٩٨/٥.

مستحقي الرضخ (۱) ممن حضر القتال، وليس له حظ في قسمة الغنائم كالمرأة، والصبي المميز، والعبد، ثم بعد ذلك يقسم الإمام الغنيمة، فيعطي الراجل سهماً، والفارس ثلاثة أسهم: سهم له وسهمان لفرسه؛ لحديث ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله على خعل للفرس سهمين ولصاحبه سهما. متفق عليه (۱).

ويجوز للإمام أن يرضخ للبغال، والحمير وما ينتفع به من الدواب في الحرب.

وإذا غنم المسلمون أرضاً خُيِّر الإمام في عمل الأصلح للمسلمين، من قسمها بين الغانمين، أو وقفها وضرب عليها خراجاً " يؤخذ ممن هي بيده كل سنة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ومذهب الأكثرين أن الإمام يفعل ما هو الأصلح للمسلمين من قسمها، أو حبسها<sup>(۱)</sup>، وقد قسم رسول الله الله الله نصف خيبر، ووقف نصفها لنوائبه (۱). رواه أبو داود (۱).

<sup>(</sup>١) الرَّضْخُ: العَطِّية القَليلة. النهاية في غريب الحديث ٢٢٨/٢، لسان العرب١٩/٣. الرضخ: أن يعطوا شيئا من الغنيمة دون السهم. الشرح الكبير المطبوع معه المقنع والإنصاف ٢٤٢/١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، برقم ٢٧٠٨، صحيح مسلم، برقم ١٧٦٢. واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٣) الخراج: شيء من المال مقدر بالكيل، أو بالوزن، أو بالعد. عون المعبود ١٩٦٨.

<sup>(</sup>٤) الفتاوى الكبرى ج: ٤ ص: ٣٥.

<sup>(</sup>٥) لنواثبه. أي: لحوائجه وحوادثه من الضيفان والرسل وغير ذلك من السلاح والكراع (اسم يجمع الخيل) ... قال الطبيي: هي جمع ناثبة وهي ما ينوب الإنسان أي: ينزل به من المهمات والحواثج لأبناء السبيل وغير ذلك. عون المعبود ج: ٨ ص: ١٣٤.

<sup>(</sup>٦) سنن أبي داود ج: ٣ ص: ١٥٩، كتاب الخراج، باب ما جاء في حكم أرض خيبر، برقم ٣٠١٠. قال الحافظ: رواه أبو داود بإسناد صحيح. فتح الباري ج: ٦ ص: ٢٠٣.

## الأمسان

الأمان: هو الاطمئنان، وعدم الخوف، وهو عبارة عن تأمين الكافر مدّة محدودة أي: يؤمَّن حتى يبيع تجارته ويرجع، أو حتى يشاهد بلاد المسلمين ويرجع، وبذله واجب لمن أراد التعرف على الإسلام، وسماع كلام الرحمن، ويطلع على هداية القرآن ثم يرجع (١). قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأُجِرْهُ حَتَى يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللهِ ثُمَّ أَبْلِغَهُ مَأْمَنَهُ (١).

ويصح بكل لفظ دل عليه، وبالإشارة المفهمة، وقد روى سعيد بن منصور عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: لو أن أحدكم أشار بأصبعه إلى السماء إلى مشرك، فنزل بأمانه فقتله، لقتلته به (٣).

<sup>(</sup>١) الشرح المتع ٤٨/٨، المطلع ٢٢٠١، المعجم الوسيط ٢٨/١.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة من الآية ٦.

<sup>(</sup>٣) سنن سعيد بن منصور ٢٧٠/٢، كتاب الجهاد، باب الإشارة إلى المشركين والوفاء بالعهد، برقم ٢٥٩٧.

((قد أجرنا من أجرت يا أم هانئ))(١).

ويصح الأمان منجزاً كأنت آمن، ومعلقاً كأنت آمن إذا فعلت كذا، وقد قال ﷺ في معركة الفتح: ((من دخل دار أبي سفيان فهو آمن))(٢).

ويصح الأمان من الإمام لعموم المشركين؛ لأن ولايته عامة، ويصح أمان أمير لأهل بلدة جعل بازائهم (٢)، ويصح أمان واحد من المسلمين لواحد واثنين وجماعة قليلة.

وإذا صح الأمان حرم به قتل، ورق، وأسر، وتعرض لمال ونحوه؛ لأن الأمان عصمة من ذلك.

ومن دخل دار الإسلام بغير أمان فادعى أنه رسول، قُيلَ منه ؛ لأن الحاجة داعية إلى ذلك إذ لو قتل لفاتت مصلحة المراسلة، وقد أقر النبي غلى ذلك حين شهد عنده رسولا مسيلمة بالكفر، فقال غلى: ((لو لا أن الرسل لا تقتل لضربت أعناقكما))(1).

وإن دخل دار الإسلام للتجسس، خير الإمام فيه تخيير مصلحة كما يخير في الأسير.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، برقم ٣٥٠، صحيح مسلم، برقم ٣٣٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ١٤٠٥/٣ ، كتاب الجهاد والسير، باب فتح مكة ، برقم ١٧٨٠ .

<sup>(</sup>٣) بازائهم: أي بحذائهم، وقد آزيته أي: حاذيته. المطلع١/٢٢٠.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ٤٨٧/٣، سنن أبي داود ٨٣/٣، برقم ٢٧٦١، السنن الكبرى للنسائي ٢٠٥/٥، برقم ٨٦٧٥، المستدرك على الصحيحين ١٥٥/٢، برقم ٢٠٥٨، صحيح ابن حبان ٢٣٥/١، برقم ٤٨٧٨، المستدرك على الصحيحين ١٥٥/٢، برقم ٢٦٣٢، وقال: حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وقال الهيثمي: إسناده حسن. ٤٦٣.

وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ١٧٤/٢، برقم ٢٧٦١.

وإذا أودع المستأمن ماله مسلماً، أو أقرضه إياه ثم عاد إلى دار الحرب، بقي الأمان في ماله، ويبعث إليه إن طلبه، فإن مات فهو لوارثه؛ لأنه معصوم بالأمان.

#### الهدنية

الهدنة: المعاهدة والمسالمة(١).

واصطلاحاً: عقد يبرمه الإمام أو نائبه على ترك القتال مدة معلومة (٢).

ويدل على جوازها من القرآن قول الله تعالى: ﴿ وَإِن جَنَحُواْ لِلسَّلْمِ فَٱجْنَحُ لَمَا ﴾ (٢).

ومن السنة عقد النبي الله الهدنة مع كفار قريش في الحديبية (١٠)، حيث اتفقوا على وضع القتال عشر سنين (٥٠).

ولا يعقد الهدنة إلا الإمام أو نائبه، فمتى رأى المصلحة في ذلك عقدها مدة معلومة ولو طويلة (١٠).

وتجوز الهدنة للمسلمين بمال في حال الضعف؛ للضرورة، ويحتج لذلك بعزم النبي على بذل ثلث ثمار المدينة للأحزاب في غزوة الخندق(٧).

<sup>(</sup>۱) وأصل الهُدْنةِ السكونُ بعد الهَيْج، والهُدْنة الصُلْح والمُوادَعة بين المُسْلمين والكُفَّار وبين كل مُتَحارِيين يقال: هَدَنت الرَّجُل وأهْدَنْته إذا سَكَّنته ... وهَادَنَه مُهَادَنة: صَالَحه، والاسم منهما الهُدنة ... النهاية في غريب الحديث ٢٥١/٥، لسان العرب ٤٣٤/١٣ . ٤٣٥.

<sup>(</sup>٢) الشرح الكبير مع المقنع ومعهما الإنصاف١١١٧٠، الكشَّاف القناع ١١١١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال من الآية ٦١.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ج: ٢ ص: ٩٧٤، كتاب الشروط، باب الشروط في الجهاد، والمصالحة مع أهل الحرب، وكتابة الشروط، برقم ٢٥٨١، ٢٥٨٢.

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد ٣٢٥/٤، سنن أبي داودج: ٣ ص: ٨٦، كتاب الجهاد، باب في صلح العدو، برقم ٢٧٦٦، الطبقات الكبرى ج: ٢ ص: ٩٧. الحديث: صححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢/ ١٧٧، برقم ٢٧٦٦، برقم ٢٧٦٦.

<sup>(</sup>٦) المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف ١٠/٣٧٨.

<sup>(</sup>٧) زاد المعاد ج: ٣ ص: ٢٧٣، البداية والنهاية ٣٩/٦، فتح الباري ج٧/ص٤٠٠.

وإن عقد الهدنة مطلقة غير محددة، صحت ولكنها لا تلزم بل يجوز نبذها إليهم على سواء بين يعلمه أقصاهم وأدناهم (١٠).

ولا يجوز الغدر بنقض العهد، وهو من كبائر الذنوب، وقد أرشد الله نبيه الله الله نبيه الله الله نبيه الله الله نبيه الله الله على من قوم قرائن يخاف منها الخيانة أن ينبذ إليهم عهدهم بوضوح تام، حيث قسال تعالى: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَرَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَٱنْبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآءٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَحُبُ اللهُ ا

فإن قيل: كيف يجوز نقض العهد مع خوف الخيانة، والخوف ظن لا يقين معه، فكيف يسقط يقين العهد بظن الخيانة؟.

قيل: إذا ظهرت آثار الخيانة، وقامت القرائن على وجودها، وجب نبذ العهد اليهم على سواء، أي بطريقة فيها عدل وحكمة وإمهال بريئة من الغدر والخيانة حتى لا يُخدع المسلم، ولا يوقعه وفاؤه بالعهد في الملكة المدبرة.

وإذا تحقق الإمام الخيانة بيقين، جاز له أن يبيتهم ليلا من غير نبذ إليهم ؛ لأن الله تعالى إنما جعل النبذ لمن يخاف خيانته العهد، فإذا تحققها صاروا نابذين لعهده، وقد غزا على مكة عام الفتح من غير أن ينبذ إليهم عهدهم، حيث تيقن نقضهم للعهد ومساعدتهم حلفاءهم بني بكر على حلفاء النبي على خزاعة في الحرب التي كانت بينهم (٢).

<sup>(</sup>۱) الفروع ۲۳۱/٦، فتح القدير ٤٤٨/٢، الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية للبعلى ص٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال الآية ٥٨.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ١٥٥٩/٤، كتاب المغازي، باب: أين ركز النبي صلى الله عليه وسلم الراية يوم الفتح، برقم ٤٠٣٠، صحيح مسلم ١٤٠٥/٣، كتاب الجهاد والسير، باب فتح مكة، برقم ١٧٨، البداية والنهاية ٥٠٨/٦ وما بعدها، غزوة الفتح الأعظم ... تحقيق التركى.

ويجوز في عقد الهدنة ـ مع مراعاة مصلحة المسلمين ـ قبولُ مثل الشروط التي قبلها ويه هدنة الحديبية ، وقد شرطوا على المسلمين أن لا يأتيهم رجل من المشركين قد أسلم إلا ردوه عليهم. رواه البخاري (۱) ، ورواه مسلم عن أنس بن مالك رضي الله عنه بلفظ: فاشترطوا على النبي أن من جاء منكم لم نرده عليكم ، ومن جاءكم منا رددتموه علينا ، فقال الصحابة: يا رسول الله أنكتب هذا؟ قال: ((نعم ، إنه من ذهب منا إليهم فأبعده الله ، ومن جاءنا منهم سيجعل الله له فرجاً ومخرجاً ))(۱).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ج: ٢ ص: ٩٧٧، كتاب الشروط، باب الشروط في الجهاد، والمصالحة مع أهل الحرب، وكتابة الشروط، برقم ٢٥٨١، ٢٥٨٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم١٤١١، كتاب الجهاد والسير، باب صلح الحديبية في الحديبية، برقم ١٧٨٤.

#### عقدالندمة

الذمة لغة: تعنى العهد على الأمان والضمان(١١).

وفي الاصطلاح: إقرار ولي أمر المسلمين الكافر على كفره مقيماً في بلد المسلمين، بشرط بذل الجزية، والتزام أحكام الملة ظاهراً(").

وتعقد الذمة لأي كافر كتابياً كان أو غير كتابي عربياً كان أو غير عربي، وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية (٢)، وهو رواية عن أحمد (١) ومذهب الإمام مالك (٥) إلا أنه يستثنى مشركى قريش.

<sup>(</sup>١) المصباح المنير ١/٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) كشاف القناع ١١٦/٣ ـ ١١٧.

<sup>(</sup>٣) الفتاوى الكبرى ج: ٤ ص: ٦١٥، الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية للبعلي ص ٢٦٥.

<sup>(</sup>٤) الفروع ٦/٢٣٧.

<sup>(</sup>٥) قال ابن عبد البر: وتقبل الجزية عند مالك من كل كافر كتابي، ومجوسي، ووثني، وغيرهم من أصناف أهل الكفر، عربا، وعجما إلا المرتدين فإنه لا تقبل منهم جزية ؛ لأنهم لا يقرون على درتهم ... الكافي لابن عبد البرج ١ /ص٢١٧، الاستذكار ج٣/ص٢٤٢.

قال القرافي: تؤخذ الجزية من كل كافر ذكر بالغ حر قادر على أدائها يجوز إقراره على دينه... قال في الجواهر: هذا ظاهر المذهب ...وروي عن مالك استثناء الفرس...واستثنى ابن الجهم كفار قريش إما إكراما لهم عن صغار الجزية، أو لأنهم أسلموا يوم الفتح... الذخيرة ج٣/ص٤٥١.

<sup>(</sup>٦) الجزية: عبارة عن الْمَال الذي يُعْقَد للْكِتَابي عليه الذَّمَّة، وهي فِعْلة من الجَزاء كأنها جَزَت عن قتله. النهاية في غريب الحديث ٢٧١/١ الجزية: بكسر الجيم وهي مال مأخوذ من أهل الذمة لإسكاننا إياهم في دارنا، أو لحقن دمائهم وذراريهم وأموالهم، أو لكفنا عن قتالهم. عون المعبود ١٩٨/٨.

وقدوم أبي عبيدة بمال من البحرين معروف (١١) ، والنبي الله يخص العرب بحكم في الدين لا بمنع الجزية ولا منع الاسترقاق، ولا تقديمهم في الإمامة، ولا بجعل غيرهم ليس كفؤاً لهم في النكاح، ولا يحل ما استطابوه دون ما استطابه غيرهم، بل إنما علق الأحكام بالأسماء المذكورة في القرآن كالمؤمن والكافر، والبر والفاجر (١٦).

ويعقد الذمة الإمام أو نائبه، وقد عقدها النبي الله على وعقدها عمر (١) رضي الله عنه، وأمر النبي الله قائد الجيش في حديث بريدة بمطالبتهم بالجزية إذا لم يؤمنوا (٥) دليل على جواز إنابة الإمام في ذلك.

وبعقد الذمة يعصمون دماءهم، وأموالهم، وأعراضهم، فيحرم الاعتداء عليهم، أو إيذاؤهم، وقد روى العرباض بن سارية رضي الله عنه عن النبي را الله عزّ وجلّ لم يحلّ لكم أن تدخلوا بيوت أهل الكتاب إلا بإذن، ولا ضرب نسائهم، ولا أكل ثمارهم، إذا أعطوكم الذي عليهم )) رواه أبو داود (1).

وعن صفوان بن سليم عن عدة من أبناء أصحاب رسول الله رسي عن آبائهم، عن رسول الله رسول الله رسول الله وقاد : ((ألا من ظلم معاهداً، أو انتقصه حقه، أو كلفه فوق

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ج: ٤ ص: ١٤٧٣، كتاب المغازي، باب شهود الملائكة بدرا، برقم ٢٩٩١. صحيح مسلم ج: ٤ ص: ٢٢٧٣، كتاب الزهد والرقائق، برقم ٢٩٦١.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى ج: ۱۹ ص: ۱۸.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ج: ٣ ص: ١١٥١، أبواب الجزية والموادعة، باب الجزية والموادعة مع أهل الذمة والحرب، برقم ٢٩٨٧.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم ١٣٥٦/٣، كتاب الجهاد والسير، باب تأمير الإمام الأمراء على البعوث، ووصيته إياهم بآداب الغزو وغيرها، برقم ١٧٣١.

<sup>(</sup>٦) سنن أبي داود ١٧٠/٣ ، كتاب الخراج والإمارة والفيء، باب في تعشير أهل الذمة إذا اختلفوا بالتجارات، برقم ٣٠٥٠. الحديث ضعفه الألباني في ضعيف سنن أبي داود ص ٢٤٥، برقم ٣٠٥٠.

طاقته، أو أخذ منه شيئاً بغير طيب نفس، فأنا حجيجه (۱) يوم القيامة )) رواه أبو داود (۲).

ويلزم ولي الأمر الدفاع عنهم، وتمكينهم من الدفاع عن أنفسهم بالوسائل المشروعة، ولا تؤخذ الجزية من الصبي، ولا من المجنون، ولا من المريض المزمن مرضه، ولا من الشيخ الفاني، ولا من أعمى، ولا فقير يعجز عنها، ولا من راهب منقطع للعبادة، ولا من امرأة ما لم تكن تاجرة، وتقديرها وتحديد وقت دفعها راجع إلى اجتهاد الإمام في ذلك.

ولا يجوز أن يجعل عليهم في الجزية ما يعجزون عن دفعه، وقد أمر النبي ﷺ معاذ ابن جبل رضي الله عنه حين أرسله لليمن أن يأخذ من كل حالم (٢) ديناراً، رواه أحمد وأبو داود والترمذي والنسائي، وصححه ابن حبان والحاكم (١).

<sup>(</sup>١) حجيجه: أي خصمة ومحاجة ومغالبه بإظهار الحجج عليه، والحجة الدليل والبرهان. عون المعبود ٢١١/٨.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود ١٧٠/٣، كتاب الخراج والإمارة والفيء، باب في تعشير أهل الذمة إذا اختلفوا بالتجارات، برقم ٣٠٥٣. قال الحافظ المنذري: الأبناء مجهولون. الترغيب والترهيب ٧/٤. وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٦١/٢، برقم ٣٠٥٢.

<sup>(</sup>٣) قولـه من كـل حـالم دينارا: أراد بالحـالم مَنْ بلغ الحُلُم وجرى عليه حكم الرجال سواء احتلم أم لا، والمراد به أخذ الجزية من الذي لم يُسلم. تحفة الأحوذي ج: ٣ ص: ٢٠٧.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ٢٣٠/٥ ، سنن أبي داود ، برقم ١٥٧٦ ، سنن النسائي (الجبتي) ، برقم ٢٥٠ ، سنن الترمذي ، برقم ٢٦٣ ، وقال: هذا حديث حسن ، سنن الدارقطني ١٠٢/٢ ، برقم ٢٦٣ ، صحيح ابن خزيمة ١٩/٤ ، برقم ٢٢٦ ، مصنف ابن أبي شيبة ج: ٢ ص: ٣٦٢ ، برقم ٩٩٢ ، مصنف عبد الرزاق ج: ٤ ص: ٢١ ، برقم ١٩٤١ ، عبدالرزاق عن معمر والثوري عن الأعمش عن أبي وائل عن مسروق عن معاذ بن جبل رضي الله عنه ... قال ابن عبد البر: روي عن معاذ هذا الخبر بإسناد متصل صحيح ثابت ، وساق السند الذي ذكره عبد الرزاق . التمهيد لابن عبد البرج: ٢ ص: ٧٥٠ . صحيح ابن حبان ج: ١١ ص: ٢٤٥ ، برقم ٤٨٨٦ ، وقال محقق شعيب الأرنؤوط : حديث صحيح ، المستدرك على الصحيحين ١٥٥٥ ، برقم ١١٤٤ ، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ، ووافقه الذهبي وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٢٤٧/١ ، برقم ١٥٧٦ .

كتاب الجهاد كتاب الجهاد

ويرى جمهور الفقهاء (١) جواز عيادة مريضهم، وتعزيتهم عند المصائب، وتهنئتهم عند حصول ما يفرحون به، كالزواج والمولود.

واختار شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله جوازه لمصلحة راجحة كرجاء إسلامه (۲)، وقربه من الدعوة، وقد نقل أبو داود عن أحمد إن كان يريد أن يدعوه للإسلام فنعم (۲)، واختاره الآجري وذكر أنه قول العلماء يعاد ويعرض عليه الإسلام (١).

وتجب دعوتهم للدين الإسلامي، ويحسن معاملتهم في مرحلة الدعوة قولاً وعملاً، ويدل لإحسان القول قول الله تعالى: ﴿وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا ﴾ (٥)، ويدل لإحسان العمل قوله ﷺ: ((وخالق الناس بخلق حسن)) رواه الترمذي (١).

ويجوز في هذه المرحلة بداءته بألفاظ التحية غير السلام، كأن يقول له: كيف أصبحت، أو كيف أمسيت، أو كيف حالك، أو أهلاً وسهلاً، ونحو ذلك.

<sup>(</sup>۱) مواهب الجليل ۲۳۲/۲، المجموع ۲۷۰/۵، روضة الطالبين۱٤٥/۲، مغني المحتاج ۳۵۵/۱. الإقناع للشربيني ۲۰۹/۱، التنبيه ۵۳/۱، المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف۲۰/۱۰.

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الكبرى ج: ٤ ص: ٦١٥.

<sup>(</sup>٣) الفروع ج: ٦ ص: ٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) الإنصاف ٢٣٤/٤.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة من الآية ٨٣.

<sup>(</sup>٦) مسند أحمد ١٥٣/٥، المستدرك على الصحيحين ج: ١ ص: ١٢١، برقم ١٧٨، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي، سنن الترمذي ج: ٤ ص: ٣٥٥، كتاب البر، باب ما جاء في معاشرة الناس، برقم ١٩٨٧، وقال: هذا حديث حسن صحيح، سنن الدارمي ٢٩٥٨، برقم ٢٧٦١، المعجم الكبير ج: ٢٠ ص: ١٤٤، برقم ٢٩٦١. وحسنّه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٢٧٣/٢، برقم ١٩٨٧.

ولو دعا للذمي بما يدل على هدايته جاز ذلك مثل أن يقول: أكرمك الله، أو نور الله بصيرتك، ونحو ذلك.

وإذا سلَّم الذمي وجب رد التحية عملاً بعموم قول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا حُيِيتُم الله عَلَى الله عَلَى الله على ا بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْرُدُّوهَا ﴾ (١) ، لكن إن علم تحريفه السلام رد عليه بقوله: وعليكم (٢).

ويمنع الكافر من دخول المسجد إلا لمصلحة ، كأن يسمعوا الذكر ويروا المسلمين ؛ لحديث عثمان بن أبي العاص أن وفد ثقيف قدموا على النبي الله المسجد ليكون أرق لقلوبهم. رواه أبو داود بإسناد (٢) جيد.

ويجوز بناء الكافر للمسجد.

<sup>(</sup>١) سورة النساء من الآية ٨٦.

<sup>(</sup>۲) روى البخاري بسنده عن عائشة رضي الله عنها زوج النبي ﷺ قالت: دخل رهط من اليهود على رسول الله ﷺ، فقالوا: السام عليكم، قالت عائشة: ففهمتها فقلت: وعليكم السام واللعنة، قالت: فقال رسول الله ﷺ: ((مهلايا عائشة إن الله يحب الرفق في الأمر كله))، فقلت: يا رسول، أو لم تسمع ما قالوا؟ قال رسول الله ﷺ: ((قد قلت: وعليكم)). صحيح البخاري ٥/ ٢١٢٠، كتاب الأدب، باب الرفق في الأمر كله، برقم ٥٧٨، وفي صحيح مسلم، برقم ٢١٦٦.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ج: ٣ ص: ١٦٣، كتاب الخراج، باب ما جاء في خبر الطائف، ٣٠٢٦. وهو في مسند الإمام أحمد ٤٣٨/٢٩ ـ ٤٣٩، برقم ١٧٩١. وفي صحيح ابن خزيمة ج: ٢ ص: ٢٨٥، برقم ١٧٩٨. وفي صحيح ابن خزيمة ج: ٢ ص: ٢٨٥، برقم ١٣٢٨، قال الشيخ شعيب الأرنؤوط محقق المسند: رجاله ثقات رجال الصحيح غير أن في سماع الحسن البصري من عثمان بن أبي العاص اختلاف، فقال المزي: قيل: لم يسمع منه، هكذا أورده بصيغة التمريض، وجزم الحافظ في التهذيب بعدم سماعه منه، ولكن يعكر عليه ما أورده البخاري في التاريخ الكبير ٢١٢/٦ عن الحسن قوله: كنا ندخل على عثمان بن أبي العاص، وهذا يثبت سماعه منه. وضعفه الألباني في ضعيف سنن أبي داود ص ٢٤٠، برقم ٣٠٢٦.

قال في الفروع: "وتجوز عمارة كل مسجد، وكسوته وإشعاله بمال كل كافر، وأن يبنيه بيده، ذكره في الرعاية وغيرها، وهو ظاهر كلامهم في وقفه عليه ووصيته له"(١).

وينتقض عقد الذمة بالامتناع عن بذل الجزية، والامتناع عن التزام أحكام الإسلام ظاهراً، أو التجسس على المسلمين، أو إيواء الجواسيس، أو قتل مسلم، أو قطع الطريق عليه، أو اعتداء على عرضه، أو إشعال فتنة، أو سب الله، أو رسوله الله، أو دين الإسلام (۲).

<sup>(</sup>١) الفروع لابن مفلح ٢٥٢/٦.

<sup>(</sup>٢) المقنع والشرح الكبير ومعهما الإنصاف ٢/١٠.

## النضيء

الفيء لغة: الرجوع.

وفي الاصطلاح: مال مأخوذ من كافر بطرق مشروعة غير القتال(١).

وتتلخص موارد الفيء فيما يأتي:

## ١- الجزيسة:

وهي المال المضروب على بدن الكافر بعقد الذمة (٢).

## ٢- الخسراج:

وهو المال المضروب على الأرض التي وقفها الإمام بعد الغنيمة، وهو أجرة تؤخذ ممن بيده الأرض، مسلماً كان أو كافراً (٢).

## ٣- العُشْر:

وهو المال المأخوذ من تجار أهل الذمة ونحوهم ؛ لأنه لا زكاة عليهم(؛).

# ٤- ما تركه الحربيون فزعاً واستولى عليه جيش المسلمين بغير فتال:

وعليه تدل آيتا سورة الحشر: ﴿ وَمَا أَفَاءَ ٱللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفَتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رِكَاسِحٍ وَلَكِئَ ٱللَّهُ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ مَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ حَكُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ مَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْنَ مَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْنَ مَسْكِينِ وَٱلْنَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي اللَّهُ مَنْ أَهْلِ اللَّهُ مَنْ أَهْلِ اللَّهُ مَا أَنْهُ اللَّهُ عَلَىٰ مَسُولِهِ عَلَىٰ مَنْ أَهْلِ اللَّهُ مَا أَنْهُ اللَّهُ عَلَىٰ مَا أَنْهُ اللَّهُ عَلَىٰ مَا أَنْهَا أَنْهُ اللَّهُ عَلَىٰ مَا أَنْهُ اللَّهُ عَلَىٰ مَا أَنْهُ اللَّهُ عَلَىٰ مَا اللَّهُ عَلَىٰ مَا أَنْهَا اللَّهُ عَلَىٰ مَا أَنْهُ اللَّهُ عَلَىٰ مَا أَنْهُ اللَّهُ عَلَىٰ مَا أَنْهَا عَلَىٰ مَا أَنْهُ اللَّهُ عَلَىٰ مَا أَنْهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ مَا عَلَىٰ مَا عَلَىٰ مَنْ أَنْهُ عَلَىٰ مَنْ أَمْ عَلَىٰ مَنْ أَنْهُ اللَّهُ عَلَىٰ مَنْ أَنْهُ اللَّهُ عَلَىٰ مَنْ اللَّهُ عَلَىٰ مَنْ اللَّهُ عَلَىٰ مَا الللَّهُ عَلَىٰ عَلَيْكُ مِنْ أَنْهُ عَلَىٰ مَا مُنْ أَنْ اللَّهُ عَلَىٰ مَا مُنْ أَنْهُ عَلَىٰ مَا عَلَىٰ مَا لَا اللَّهُ عَلَىٰ مَا مُنْ أَلَا لَا عَلَىٰ مَا مُؤْلِقُولُ اللَّهُ عَلَىٰ مَا مُنْ اللَّهُ عَلَىٰ مَا عَلَىٰ مَالِلْمُ اللَّهُ عَلَىٰ مَا عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَىٰ مَا عَلَيْهُ عَلَىٰ مَا عَلَيْكُ مِنْ أَنْ اللَّهُ عَلَىٰ مَا عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَىٰ مَا عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ مَا عَلَىٰ مَا عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ مَا عَلَىٰ مَا عَلَيْكُ مِنْ اللَّهُ عَلَىٰ مَا أَنْهُ عَلَىٰ مَا أَنْ عَلَىٰ عَلَىٰ مَا عَلَالِكُ عَلَىٰ مَا أَنْ عَلَالِهُ عَلَىٰ مَا أَنْهُ عَلَىٰ مَا أَنْ عَلَالِمُ عَلَىٰ مَا أَنْ أَنْ عَلَالِكُ عَلَىٰ مَا أَنْ عَلَالِمُ عَلَىٰ مَا أَنْ عَلَىٰ مَا أَنْ عَلَالِمُ عَلَىٰ مَا أَنْ عَلَالَا عَلَىٰ مَا أَنْ عَلَالِمُ عَلَى مَا أَنْ عَلَالِكُولُولُولُولِ عَلَالْمُ عَلَىٰ مَا أَنْعُولُولُولُولُولُولُولُولُ عَلَىٰ مَال

<sup>(</sup>١) كشاف القناع ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) المغني ٢٦٣/٩، الفروع ٢٦٣/٦، كشاف القناع١١٧/٣، المطلع٢١٨/١. وانظر ص ٤٦٩.

<sup>(</sup>٣) الفروع ج: ٤ ص: ٣١٤، المبدع ج: ٥ ص: ٥٧، التعريفات ج: ١ ص: ١٣٢.

<sup>(</sup>٤) المغني ج: ٩ ص: ٢٨١، الإنصاف للمرداوي ج: ٤ ص: ٢٤٤، كشاف القناع ج: ٦ ص: ٣٦٧.

ٱلسَّبِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَآءِ مِنكُمْ وَمَا ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا هَنكُمْ عَنْهُ فَاسْتِيلِ كَيْ لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَآءِ مِنكُمْ وَمَا ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا هَنكُمْ عَنْهُ فَانتَهُواْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ (١).

#### 7- مال المرتد:

إذا مات المرتد أو قتل على ردته، فقد روي عن الإمام أحمد أن ماله يكون فيئاً في بيت مال المسلمين (٢)، وهو قول الإمامين مالك (٣) والشافعي (٤).

# ومصارف الفيء هي مصالح المسلمين يجتهد الإمام في وضعه فيها.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: يفتقر إلى اجتهاد الإمام؛ لعدم تعيين مصرفه؛ ولأن به يجتمع الجند على باب السلطان، فينفذ أحكام الشرع، ويحمي البيضة، ويمنع القوي من ظلم الضعيف، ويوصل كل ذي حق حقه، فلو فرقه غيره تفرقوا عنه، وزالت حشمته وهيبته، وطمع فيه فَجَرَّ ذلك إلى الفساد"(٥).

وقال أيضاً: "وبيت المال ملك للمسلمين، يضمنه متلفه، ويحرم الأخذ منه إلا بإذن الإمام، ولا يجوز الصدقة به، بل يسلمه للإمام "(١).

وبهذا نعرف أن ما يفعله بعض الناس إذا تاب من مال سبق أن أخذه بغير حق من بيت مال المسلمين، حين يتصدق به بنية التخلص منه قبل يوم القيامة ؛ فإن ذلك خطأ ؛ لأن التخلص بطريق الصدقة إنما يكون للمال الذي لا يعرف صاحبه، أما مال

سورة الحشر الآية ٦.٧.

<sup>(</sup>٢) المغنى ج٦/ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) الكافي لابن عبد البرج ١ /ص٥٨٤.

<sup>(</sup>٤) الأم ج٦/ص١٦١.

<sup>(</sup>٥) الفروع ج: ٦ ص: ٢٢٥، مجموع الفتاوي ٤٩٥/١٧، ج١٦٥/٢٨.

<sup>(</sup>٦) الفروع ٢/٥/٦، مجموع الفتاوي ج: ٢٨ ص: ٥٨٧.

بيت مال المسلمين فصاحبه معروف، وعليه أن يرده إلى الإمام أو نائبه على ذلك حتى تبرأ ذمته.

ولا حظ في الفيء لمن يسب الصحابة، ويشتم السلف؛ لأن الله تعالى لما ذكر المستحقين للفيء، ذكر فقراء المهاجرين، والأنصار، ثم قال بعد ذلك: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَاءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا جَعْلَ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُونَ رَحِيمٌ ﴾ (١)، فقد ذكر جل وعلا في حفتهم أنهم يستغفرون لمن سبقهم من المؤمنين، وأوّلُ من يدخل في ذلك الوصف صحابة رسول الله على من المهاجرين، والأنصار ثم الذين اتبعوهم بعد ذلك بإحسان، والذين يسبونهم، ويشتمونهم لا يستغفرون لهم، بل قلوبهم مملوءة عليهم غلاً وحقداً، فلا تشملهم هذه الآية.

ومذهب جمهور الفقهاء أن الفيء لا يخمَّس (٢)، وهو قول أبي حنيفة (٢) ومالك (١) وأحمد (٥)، فإن السنة الثابتة عن رسول الله الله الله على وخلفائه تقتضي أنهم لم يخمسوا الفيء (٢)، وقال عمر رضي الله عنه بعد أن قرأ آيات الفيء: هذه استوعبت

<sup>(</sup>١) سورة الحشر الآية ١٠.

<sup>(</sup>۲) المغنى ج: ٦ ص: ٣١٣.

<sup>(</sup>٣) تحفة الفقهاء ج: ٣ ص: ٢٩٨، بدائع الصنائع ج: ٧ ص: ١١٦.

<sup>(</sup>٤) المدونة الكبرى ج: ٣ ص: ٢٦، الكافي لابن عبد البرج: إ ص: ٢١٦.

<sup>(</sup>٥) في ظاهر المذهب. الشرح الكبير مع المقنع والإنصاف ٣٢٩/١٠. ٣٣٠.

<sup>(</sup>٦) دليل ذلك ما رواه مسلم بسنده عن عمر رضي الله عنه قال: كانت أموال بني النضير مما أفاء الله على رسوله مما لم يوجف عليه المسلمون بخيل ولا ركاب فكانت للنبي رخاصة فكان ينفق على أهله نفقة سنة وما بقي يجعله في الكراع والسلاح عُدَّة في سبيل الله. صحيح مسلم ١٣٧٦/٣، كتاب الجهاد والسير، باب حكم الفيء، برقم ١٧٥٦.

جميع المسلمين(١).

وذهب الشافعي<sup>(۱)</sup> وأحمد<sup>(۱)</sup> في رواية إلى أن الفيء يخمس، واستدل بظاهر آية الفيء <sup>(1)</sup>، وبما روى معاوية بن قرة عن أبيه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم، بعث أباه جد معاوية إلى رجل عرس بامرأة أبيه فضرب عنقه وخمس ماله. رواه النسائي، والبيهقي (۱)(۱).

<sup>(</sup>۱) سنن البيهقي الكبرى ٣٥١/٦، كتاب قسم الفيء والغنيمة، باب ما جاء في قول أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه ما من أحد من المسلمين إلا له حق في هذا المال، برقم ١٢٧٨٢، شرح معاني الآثار ج: ص: ٣٠٧.

<sup>(</sup>٢) المهذب ج: ٢ ص: ٢٤٧، روضة الطالبين ج: ٦ ص: ٣٥٥.

<sup>(</sup>٣) الشرح الكبير مع المقنع والإنصاف ٢١٩/١٠. ٣٣٠.

<sup>(</sup>٤) تقدمت في ص ٥٣٨-٥٣٩.

<sup>(</sup>٥) السنن الكبرى للنسائي ج: ٤ ص: ٢٩٦، كتاب الرجم، من أتى ذات محرم، برقم ٧٢٢٤. السنن الكبرى للبيهقي ٢٩٥/٦، كتاب قسم الفيء والغنيمة، باب وجوب الخمس في الغنيمة والفيء، برقم ١٢٥٠٦. وأخرجه ابن حزم في المحلى ٢٥٣/١، وقال: قال أحمد بن إبراهيم قال يحيى بن معين هذا الحديث صحيح. وقال ابن حجر: إسناده حسن. الإصابة ج: ١ ص: ١٦٨.

<sup>(</sup>٦) قال الإمام الطحاوي: لما أمر رسول الله وله الله الحديث بأخذ مال المتزوج بامرأة أبيه، وتخميسه دل ذلك أن المتزوج كان بتزوجه مرتدا محاريا فوجب أن يقتل لردته وكان ماله كمال الحربيين... شرح معاني الآثار ١٥٠/٣.مسألة: قال (الحرقي): فخمس الفيء والغنيمة مقسوم على خمسة أسهم قال ابن قدامة: في هذه المسألة فصول الفصل الأول أن الفيء مخموس كما تخمس الغنيمة في إحدى الروايتين، وهو مذهب الشافعي. والرواية الثانية لا يخمس نقلها أبو طالب فقال إنما تخمس الغنيمة ... ووجه الأولى: قول الله تعالى: ﴿ مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ القُرْى فَلِلهِ وَللرَّسُولِ وَلِذِى القُرْيَىٰ وَالْمَسَجِينِ وَآبْنِ السَّبِيلِ كَى لا يَكُونَ دُولةً بَيْنَ الْأَغْنِيمَاءِ مِن مُحلم (الحشر: ٧) فظاهر هذا أن جميعه لهؤلاء، وهم أهل الخمس وجاءت الأخبار عن عمر دالة على اشتراك جميع المسلمين فيه، فوجب الجمع بينهما، كيلا تتناقض الآية والأخبار وتتعارض، وفي إيجاب الخمس فيه جمع بينهما وتوفيق، فإن خمسه للذي سمي في الآية، وسائره ينصرف إلى من في الخبر، كالغنيمة؛ ولأنه مال مشترك مظهور عليه، فوجب أن يخمس كالغنيمة .. المغني ج: ٢ ص: ٣١٣.

وقد اختلف الخلفاء الراشدون رضي الله عنهم في قسم الفيء بين أهله: فذهب أبو بكر رضي الله عنه إلى التسوية بينهم (١)، وهو المشهور عن علي (١) رضي الله عنه، وقال أبو بكر عندما ناقشه عمر رضي الله عنه ليفضل السابقين إلى الإسلام: إنما عملوا لله، وإنما أجورهم على الله، وإنما الدنيا بلاغ (١).

وذهب عمر (') وعثمان (°) رضي الله عنهما إلى التفضيل، وقال عمر: لا أجعل عطاء من قاتل رسول الله ﷺ كمن قاتل معه (۱).

وقد اختار الإمامان الشافعي (٧) وأحمد في رواية (٨) التسوية.

قال الشافعي رحمه الله: إني رأيت الله قسم المواريث على العدد، وقد يكون الإخوة متفاضلين في الغَنَاء(١) عن الميت، والصلة في الحياة، والحفظ بعد الموت، فلا

<sup>(</sup>١) السنن الكبرى للبيهقي ج: ٦ ص: ٣٤٨، كتاب قسم الفيء والغنيمة، باب التسوية بين الناس في القسمة.

<sup>(</sup>٢) السنن الكبرى للبيهقي ج: ٦ ص: ٣٤٩، كتاب قسم الفيء والغنيمة، باب التسوية بين الناس في القسمة.

<sup>(</sup>٣) الأم ج: ٤ ص: ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ١٤٢٤/٣، كتاب فضائل الصحابة، باب هجرة النبي الله وأصحابه إلى المدينة، برقم ٣٤٩. السنن الكبرى للبيهقي ج: ٦ ص: ٣٤٩، كتاب قسم الفيء والغنيمة، باب التفضيل على السابقة والنسب.

<sup>(</sup>٥) فتح الباري ج: ٦ ص: ٢٦٩.

<sup>(</sup>٦) مجمع الزوائد ج: ٦ ص: ٤.

<sup>(</sup>٧) الأم ج: ٤ ص: ١٥٥.

<sup>(</sup>٨) الإنصاف للمرداوي ج: ٤ ص: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٩) الغُنَاء بالفتح والمد: النفع. لسان العرب ج: ١٤ ص: ١٣٥، مختار الصحاح ص٤٨٣.

يفضلون، وقسم رسول الله الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه الم

والصحيح من مذهب الحنابلة جواز المفاضلة بينهم لمعنى فيهم (٢)، اختاره شيخ الإسلام ابن تيمية (١).

ورجح الموفق في المغني أن التسوية، والمفاضلة أمر مفوض إلى اجتهاد الإمام يفعل ما يراه مصلحة للمسلمين (٥).

<sup>(</sup>۱) الدليل ما رواه ابن حبان بسنده عن عبد الله بن عمرو قال: كان رسول الله إذا أصاب مغنما، أمر بلالا فنادى في الناس، فيجيءُ الناس بغنائمهم، فيخمسها ويقسمها... صحيح ابن حبان ج: ١١ ص: ١٣٨، برقم ٤٨٠٩.قال محققه شعيب الأرنؤوط: إسناده حسن. السنن الكبرى للبيهقي ٦/

<sup>(</sup>٢) الأم ج: ٤ ص: ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) الإنصاف للمرداوي ج: ٤ ص: ٢٠٠. لعني فيهم . كسابقة إسلام أو هجرة ، أو زيادة منفعة...

<sup>(</sup>٤) الاختيارات الفقهية من فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٥) المغنى ٣٠١/٩. تحقيق التركي.

## فهرس موضوعات ومسائل المجلد الأول على سبيل الإجمال

| المصوض وع                                              | الصفحة    |
|--------------------------------------------------------|-----------|
| كتاب الطهارة                                           | ٩         |
| تحصل الطهارة بوسائل                                    | ١.        |
| أحكام الماء                                            | 10        |
| نقسم الماء من حيث الطهارة وضدها إلى قسمين              | 10        |
| باب الآنية                                             | ۲.        |
| يشترط في الآنية المباحة ثلاثة شروط                     | ۲.        |
| الاستنجاء والاستجمار                                   | <b>70</b> |
| لقضاء الحاجة آداب                                      | 44        |
| السواك                                                 | ٣0        |
| سنن الوضوء                                             | ٤٠        |
| خصال الفطرة                                            | ٢3        |
| فروض الوضوء                                            | ٥٢        |
| فروض الوضوء ستة                                        | ٥٣        |
| ﻟﺴﺢ ﻋﻠﻰ ﺍﻟﺨﻔﻴﻦ                                         | ٥٧        |
| بشترط في الممسوح عليه من خف، أو جورب، أو عمامة ما يأتي | • • A     |
| واقض الوضوء                                            | 17        |
| عدد النواقض ستة                                        | 11        |

| نسل                                               | 77    |
|---------------------------------------------------|-------|
| ب الغُسل لواحد من الأسباب التالية                 | 77    |
| للله الغسل الكامل من الجنابة وغيرها               | ٧.    |
| ن آداب الاغتسال                                   | ٧٣    |
| نيمم                                              | ٧٦    |
| ن الأخطاء التي يقع فيها بعض الناس في التيمم       | ٧٨    |
| يفة التيمم                                        | ٧٨    |
| ب إزالة النجاسة                                   | A o   |
| ب الحيض                                           | 91    |
| استحاضة                                           | 97    |
| كون الإستحاضة في الحالات التالية                  | 9 V   |
| تاب الصلاة                                        | 1.1   |
| ب وجوب الصلاة                                     | 1.1   |
| صلوات المفروضة خمس في اليوم والليلة               | 1 • 1 |
| ن جحد وجوب الصلاة أو الزكاة                       | ۱۰۳   |
| أدلة على كفر تارك الصلاة كثيرة جداً منها          | ١٠٤   |
| ب الأذان والإقامة                                 | 1.7   |
| ستحب العلماء متابعة المؤذن في الأذان، والإقامة    | ١٠٦   |
| لأذان والإقامة فرض كفاية على الرجال للصلوات الخمس | 1.4   |
| لأذان خمس عشرة جملة                               | ١٠٨   |
| اقامة إحدى عشرة جملة                              | 1 • 9 |

| يستحب أن يؤذن قائماً على طهارة مستقبل القبلة                  | 11.     |
|---------------------------------------------------------------|---------|
| يكره التطريب في الأذان                                        | 111     |
| شروط الصلاة                                                   | 118     |
| شروط الصلاة ستة                                               | ۱۱٤     |
| ستر العورة                                                    | . 1 7 • |
| اجتناب النجاسة                                                | ۱۲۸     |
| من اضطر للصلاة المفروضة على الدابة، أو في السيارة، أو الطائرة | 121     |
| من تعذر عليه استقبال عين الكعبة                               | ١٣٢     |
| النية                                                         | ١٣٤     |
| أقسام النية في الصلاة ثلاثة                                   | ١٣٤     |
| ليس من السنة ما يفعله بعض الموسوسين من مجاهدة أفكارهم في      |         |
| استحضار النية                                                 | ١٣٦     |
| آداب المشي إلى الصلاة                                         | 18.     |
| صفة الصلاة                                                    | ۱٤٧     |
| يستحب أن يحسِّن الإمام صوته بالقراءة في الصلاة الجهرية        | 101     |
| تدبر القرآن من أعظم ما يعين على الخشوع في الصلاة              | 101     |
| يسجد المصلي على سبعة أعضاء                                    | 107     |
| ما يكره في الصلاة                                             | 178     |
| باب ما يحرم في الصلاة                                         | 179     |
| سجود السهو                                                    | ۱۷٤     |
| سجود السهو يقع في صلاة الفرض والنفل وله باعتبار موضعه حالتا   | 140     |
| صلاة التطوع                                                   | 179     |

| اختلف الفقهاء رحمهم الله في أفضل ما يتطوع به المسلم       | 14.    |
|-----------------------------------------------------------|--------|
| والراجح أن أفضل هذه الأعمال يختلف باختلاف الأشخاص         |        |
| والأزمان                                                  | ١٨٣    |
| لا يكون التقرب بالتطوع عبادة إلا إذا أديت الفرائض من جنسه | ١٨٣    |
| التراويح والوتر                                           | 110    |
| ومن صَّلاة التطوع قيام الليل في غير رمضان                 | ۱۸۷    |
| الوتر سنة مؤكدة                                           | ۱۸۷    |
| السنن الراتبة: وهي النوافل التابعة للصلاة المفروضة        | 19.    |
| تسن صلاة الاستخارة في الأفعال المندوية                    | 198    |
| سجود التلاوة والشكر                                       | 197    |
| آيات السجود في القرآن خمس عشرة سجدة                       | ۲      |
| أوقات النهي                                               | ۲۰۳    |
| قد اختلف العلماء في مسائل تتعلق بأوقات النهي              | 7. • 8 |
| صلاة الجماعة                                              | 7 • 9  |
| من أشهر الأدلة على وجوب الجماعة في المسجد                 | 71.    |
| لصلاة الجماعة فوائد كثيرة من أهمها                        | 717    |
| من أحكام صلاة الجماعة                                     | 317    |
| إعادة صلاة الجماعة                                        | 317    |
| تدرك الجماعة بإدراك ركعة                                  | * 1 V  |
| متابعة المأموم الإمام                                     | 719    |
| ما يسن لإمام الجماعة فعله                                 | 777    |
| تحصل الجماعة باثنين فأكثر                                 | 777    |

| موقف المأمومين                                                 | 777   |
|----------------------------------------------------------------|-------|
| لا تصح صلاة الفذ خلف الصف لغير عذر                             | ۲۳.   |
| الأعذار في ترك الجماعة                                         | 747   |
| صلاة المريض                                                    | ۲۳۷   |
| صلاة المسافر                                                   | 7 £ 1 |
|                                                                | Y     |
| صلاة الجمعة                                                    | 707   |
| سنن الجمعة                                                     | 709   |
| صلاة العيدين                                                   | 778   |
| صلاة الكسوف                                                    | 779   |
| صلاة الاستسقاء                                                 | 440   |
| أحكام الجنائز                                                  | 7.7.7 |
| إذا حانت ساعة الاحتضار حضره أرفق أهله به                       | ۲۸۲   |
| تجهيز الميت                                                    | ٩٨٢   |
| تكفين الميت والصلاة عليه                                       | 797   |
|                                                                | ۳.۳   |
|                                                                | ٣.٧   |
| اختلف العلماء في إهداء ثواب القرب البدنية التطوعية إلى الأموات | ۳۰۸   |
| كتاب النزكاة                                                   | ٣٠٩   |
| تجب الزكاة في الأموال التالية                                  | ٣١.   |
| ١- سائمة بهيمة الأنعام                                         | · ٣1• |
| ٢- الخارج من الأرض                                             | ۳۱.   |

| ٣- الأثمان                                             | ٣1.  |
|--------------------------------------------------------|------|
| ٤- عروض التجارة                                        | ٣١.  |
| الشروط العامة لوجوب الزكاة خمسة                        | ٣١.  |
| زكاة بهيمة الأنعام                                     | ٣١٥  |
| زكاة الخارج من الأرض                                   | 441  |
| زكاة النقود                                            | ۸۲۳  |
| زكاة عروض التجارة                                      | 440  |
| يشترط لوجوب الزكاة في العروض شرطان                     | 227  |
| إخراج الزكاة                                           | 78.  |
| المستحقون للزكاة                                       | 451  |
| المتأمل في علة إعطاء هذه الأصناف يجد أنها أحد سببين    | 451  |
| مَنْ يأخذ الزكاة لسد حاجته خمسة أصناف                  | 4.5  |
| من يأخذ الزكاة لنصرة الإسلام ونشره ثلاثة أصناف         | 707  |
| من تدفع له الزكاة                                      | 411  |
| زكاة الفطر                                             | ۳٦٧  |
| مقدار زكاة الفطر صاع عن كل نفس                         | ٣٦٨  |
| يبدأ وقت إخراجها في آخر رمضان قبل العيد بيوم، أو يومين | ٣٧.  |
| كتاب الصيام                                            | ۳۷۲  |
| من يجب عليه صوم رمضان                                  | ***  |
| صوم المسافر والمريض                                    | * ** |
| المريض له مع الصوم أحوال                               | ۳۸٦  |
| المفطرات                                               | ٣٨٨  |

| المفطرات التي تفسد الصوم نوعان                                    | 444    |
|-------------------------------------------------------------------|--------|
| من آداب الصيام                                                    | 490    |
| العشر الأخيرة من رمضان                                            | ٤٠٢    |
| يتحرى المسلمون في ليالي العشر الأخيرة ليلة القدر؛ وهي أفضل        |        |
| ليالي العام                                                       | ٤٠٤    |
| وقد اختلف العلماء في أرجح الليالي هي على أقوال كثيرة، أشهرها      | ٤٠٥    |
| أحكام قضاء رمضان                                                  | ξ • Λ· |
| صيام التطوع                                                       | 113    |
| قد وردت السنة بصيام أيام تطوعاً وهي                               | ٤١٣    |
| كتـاب المناسـك                                                    | ٤٢٠    |
| يجب الحج والعمرة على المسلم الحر البالغ العاقل المستطيع           | 277    |
| حج المرأة                                                         | 373    |
| المواقيت                                                          | ٤٣٣    |
| الإحرام                                                           | ٤٣٨    |
| أنواع نسك الحج                                                    | 287    |
| النيابة في الحجم                                                  | 207    |
| يقع لبعض المسلمين أخطاء في النيابة في الحج يحسن التنبيه على أهمها |        |
| وهي                                                               | 200    |
| حج الصبي                                                          | ٤٥٨    |
| محظورات الإحرام                                                   | 277    |
| صفة العمرة                                                        | ٤٧٠    |
| صفة الحج                                                          | ٤٧٥    |

| زيارة المسجد النبوي                                            | ¥ ለ ፕ |
|----------------------------------------------------------------|-------|
| ينبغي أن يعلم المسلم المتبع لسنة النبي ﷺ أن بعض العلماء يذكرون |       |
| أحاديث لا تصح في مشروعية زيارة قبره ﷺ؛ منها                    | ٤٨٤   |
| ينبغي للمسلم الزائر أن يعلم أن بعض الزائرين يقع في معاص كبيرة  |       |
| في هذه البقعة الطيبة يغضبون بها الله ورسوله وهم يحسبون أنهم    |       |
| يحسنون صنعاً؛ ومنها                                            | ٤٨٥   |
| الفوات والإحصار                                                | ٤٨٨   |
| الهدي                                                          | 297   |
| الأضحية                                                        | ٤٩٤   |
| العقيقة                                                        | ٥٠١   |
| كتاب الجهاد                                                    | 0.40  |
| الجهاد في سبيل الله من أفضل أعمال التطوع                       | ٥٠٨   |
| يتعين وجوب الجهاد في الحالات التالية                           | 0 • 9 |
| والرباط من أعلى مقامات الجهاد                                  | 011   |
| ويدل على فضله أحاديث كثيرة منها                                | 011   |
| إذا كان الجهاد تطوعاً لم يشرع في حق من يأتي                    | ٥١٢   |
| يجب على المسلم أن يهاجر من بلد يخاف على دينه فيها إذا قدر      | ٥١٤   |
| قسمة الغنائم                                                   | ٥٢٠   |
| الأمان                                                         | ٢٢٥   |
| الهدنة                                                         | 079   |
| عقد الذمة                                                      | ٥٣٢   |
| الفيء                                                          | ٥٣٨   |
|                                                                |       |

| الميسر | السنة | فقه |
|--------|-------|-----|
|--------|-------|-----|

| مصارف الفيء هي مصالح المسلمين يجتهد الإمام في وضعه فيها    | ٥٣٩   |
|------------------------------------------------------------|-------|
| اختلف الخلفاء الراشدون رضي الله عنهم في قسم الفيء بين أهله | 0 2 7 |
| فهرس الموضوعات                                             | ٥٤٤   |