

والملائح المراي

يتكون الجزء الأول من مقدمة وثلاثة أبواب:

الباب الأول: وفيه خمسة مباحث:

المبحث الأول: المبادىء العشرة لفن علم أصول الفقه.

المبحث الثاني: تعريف أصول الفقه.

المبحث الثالث: الفرق بين الفقه وأصول الفقه.

المبحث الرابع: الفرق بين القواعد الفقهية وأصول الفقه.

المبحث الخامس: تعريفات أولية.

الباب الثاني: الأحكام الشرعية وفيه التمهيد وأربعة مباحث:

المبحث الأول: أحكام التكليف.

المبحث الثانبي: شروط التكليف.

المبحث الثالث: الأحكام الوضعية.

المبحث الوابع: الأداء \_ التعجيل \_ الإعادة \_ القضاء \_

العزيمة \_ الرخصة .

الباب الثالث: أدلة الأحكام: وفيه ستة مباحث:

المبحث الأول: التعريف بأدلة الأحكام.

المبحث الثانعي: أصل الأصول ( الكتاب ) .

المبحث الفالث: السنة.

المبحث الرابع: الإجماع.

المبحث الخامس: قول الصحابي.

المبحث السادس: القياس.

تمهيد:

الحمد الله ، وبفضل من الله عز وجل الجواد الكريم تصدر الطبعة الثالثة من هذا الكتاب المبارك ، بعد أن نفدت الطبعتين الأولى والثانية في فترة قصيرة ، وازداد الطلب على الكتاب ، وأثنى عليه كثير من العلماء والفقهاء والمختصين بالفقه وعلومه ، وأقبل عليه العديد من طلبة العلم في شتى الأقطار الإسلامية إقبالأ يبشر بالخير ويبعث في النفس التفاؤل والغبطة . وذلك لسهولة الأسلوب وروعة العرض ، وشمول الفكرة ، وصحة المعلومات ، ووضع ملخص بعد كل باب ، يسهل حفظه (كمتون كتب السلف رحمهم الله تعالى) ، ووضع أسئلة بعد كل باب حتى يتأكد القارىء من فهم المعلومه وتوثيقها ورضوخها في ذهنه ، وارتباط الفقرات ببعضها والمواضيع والأبواب مما يساعد على التركيز ويبعد عن السرحان والنسيان .

فجزى الله عز وجل مؤلفه خير الجزاء ، ونفع به وبعلمه المسلمين ، وجعله نورًا بين يديه يوم يقوم الناس لرب العالمين ولقد قام بنفسه حفظه الله بمراجعة بروفات هذه الطبعة بعد ضم الجزئين (كما في الطبعات السابقة) في جزء واحد ونقّع فيها وأجاد .

ونحمد الله عز وجل أن خصنا بالإشراف على هذا العمل الجليل فى كل خطواته حتى خرج بهذه الصورة المشرفة . وخدمة لهذه الكتب القيمه ، والعلوم النافعة ، والتراث العظيم . ونشكره سبحانه أن مَّن علينا بخدمة علوم الكتاب والسنة ( العلوم النافعة المثمرة ) ولعل ما سقناه إليك من النقول العزيزة فى تلك الفرصة القليلة تغنيك عن غيرها إن شاء الله تعالى .

فإن كنت ممن لا يزدرى مساعى الناس ، ولا يغمط حقوقهم ، فأجزني على قلى وكثرى بدعوة صالحه ، يجزيك الله ، ويرفعك . وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

الناشر مكتبة الحرمين للعلوم النافعه

#### المقدمة

إن الحمد لله ، نحمده ، ونستعينه ، ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادي له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله .

﴿ يَآ يُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ والله عدان : ١٠٢]

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَّفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءٌ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَ لُونَ بِهِ عَوَالْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ . [ النساء: ١]

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يَنَا يَكُمُ أَعْمَلُكُمْ وَكُمْ أَوْبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ، فَعَمَدُ مَا كُمْ أَنْ وَبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ، فَعَمَدُ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ . ( الأحزاب ٧٠ : ٧٠ ]

#### أما بعد :

فإن أصدق الحديث كتاب الله ، وأحسن الهدي هدي محمدٍ عَيْظَةٍ ، وشر

الأمور محدثاتها ، وكل محدثة بدعة ، وكل بدعة ضلالة ، وكل ضلالة في النار .

يحاول تيار الكفر والضلال ، أن يسوق الأمة الإسلامية بعصاه ، ليلقي بها في مهاوي الضياع والفناء . وحشد أنصار الجاهلية الحديثة جهدهم ، ونصبوا شباكهم ، وجمعوا جندهم ، ليمنعوا أمتنا العزيزة من العودة إلى الطريق ، الطريق الصحيح ، الذي أرشدنا إليه النبي عَلَيْكُم مصداقًا لقول الله عز وجل :

﴿ قُلْ هَا دُهِ عَسَبِيلِي آدْعُو أَإِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ اللَّهِ وَمُأَ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ [يوسف: ١٠٨]

وهذا الطريق القويم لا يمكن العودة إليه إلاَّ بالعودة إلى كتاب ربنا عز وجل، وسنة نبينا عَيِّلِيَّةٍ ، وأن نفهمهما على فهم السلف الصالح رضوان الله عليهم .

ورحم الله القائل :

العلم قال الله ، قال رسوله قال الصحابة ليس خُلف فيه

وما هذه الفوضى التي انتشرت بين الناس ، فأصبحوا في حيرةٍ وضياع وتيه وغموض وارتجال إلاَّ لأنهم أرادوا أن يقيموا دين رب العالمين ، وينصروه بغير طريق السلف الصالح .

فعرفوا الفروع حفظًا ، وأفتوا الناس بها كلّ على مذهبه ، وهم يظنون أنهم تعلّموا ... كلا بل حفظوا وقلّدوا فهل تستوي الأرض الطيبة النقية ، والأرض الجدباء ؟!

بل هي طريقة القيعان لا تمسك ماءً ولا تنبت الكلاً والعشب.

فمازالت الألسن أعجمية ، والعقول كليلة إلاَّ من رحم الله ... وكان حرى بهم أن يزيلوا هذا الكلل وتلك العُجمة بدراسة الأصول ، دراسة عميقة ، حتى يوجهوا كلام الشارع الوجهة الصحيحة ، دون إلحادٍ ولا تعسف ولا تكلُّف .

قال تعالى : ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِيَّ أَنزَلَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَتِّي وَٱلْمِيزَانُّ ﴾ [الشورى: ١٧]

فالكتاب هو النص ، والميزان هو العدل .

وقال تعالى :

# ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّحْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَّكُّرُونَ

[ النحل : ٤٤ ]

فهذه لفتة ناصح لدراسة الأصول ، لكل من أراد أن ينفق في هذا السوق ، فعليكم بدراسة أصول الحديث التي بها يعرف الصحيح من السقيم ، ودراسة أصول الفقه التي بها تُوجه النصوص التوجيه السليم ومن ذاق طعم هذين الأصلين ، تعجب من أقوام بعضهم يرد أحاديث النبي عَيِّقَهُ الآحادية ولا يعتبرها في العقيدة ، وليس معه سلطان من الله بهذا .

وهم وآخرون يردونها تارةً أخرى ، لأنها تخالف ظاهر القرآن بزعمهم ، فبدلًا من أن يتهموا عقولهم بأنها خالفت طاهر القرآن ، قالوا إن السنة هي التي خالفت ! فأثبتوا لما فهموه بعقولهم القطع وأثبتوا لسنة الحبيب عَلَيْكُ الوهم .

وهم وآخرون يردونها تارةً بدعوى أن فيها زيادة على النص وقالوا لو أثبتناها لكانت ناسخة للنص ، وإن لم يكن بينها وبين النص منافاة . وغير ذلك الكثير والله المستعان على ما يصفون .

ولكن يأبى الله إلا أن يتم نوره ، فلا تجدون لهؤلاء دليلًا، بل هم أول من خالفوا ما أصلوا بعقولهم في مئات المواضع .. وادعوا لمن خالفهم الكلالة في العقل وهم أهل النجابة والوجاهة .

أخي الكريم طالب العلم شمَّر عن ساعديك واستعن بالله ، وأخلص النية ، وتعلم دين ربك كما تعلمه السلف الصالح ولا تتعجل ورحم الله القائل :

« من استعجل الشيء قبل آوانه عوقب بحرمانه »

وإياك أن تفصل بين الشقيقين: أصول الفقه وأصول الحديث .. فبهما يستقيم فهمك ويستروح بالك وتكتب لك النجاة في الدارين .

فهاك أخي الكريم جهد مُقل ، أقدمه بين يديك ، وهي بحوث كتبتها تذكرةً لنفسي ، ولمن أراد أن ينتفع بها ، فسلكت مَبْدَأ أن الأصل في التأصيل هو المنقول ، ونحوت ترتيبًا مرضيًا إن شاء الله وسرَّحت في الأسفار ، وجئت بلطائف من الرسالة للشافعي ، وتُحف شيخ الإسلام ابن تيمية ، وتحقيقات القيم ابن القيم ، ونتف الشاطبي ودقائق الشوكاني ، وبدائع من كتب المتقدمين والمتأخرين .

ومع هذا كلّه جمعتُ فيه إلى غزارة المادَّة ، سهولة المأخذ ، وإلى جودة الترتيب دقة العبارة وإلى كثرة الأمثلة حسن الاختيار ، لينتفع به طالب العلم .

وقد جمعت تلك البحوث في كتاب سميته « التأسيس » في أصول الفقه على ضوء الكتاب والسنة ، واسأل الله العلي العظيم ، أن ينفع بها ، ويجعلها خالصة لوجه الكريم ، فإنه ولى ذلك والقادر عليه .

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

أبو إسلام / مصطفى بن محمد بن سلامة .

## الباب الأول

#### وفيه خمسة مباحث:

المبحث الأول: المبادىء العشرة لفن علم أصول الفقه.

المبحث الثاني : تعريف أصول الفقه .

المبحث الثالث : الفرق بين الفقه وأصول الفقه .

المبحث الرابع : الفرق بين القواعد الفقهية وأصول الفقه .

المبحث الخامس: تعريفات أولية.



## المبحث الأول

#### المبادىء العشرة لفن أصول الفقه

جمع الصَّبان المبادىء العشرة في:

إنَّ مبادىء كلِّ فنَّ عشرة وفضلُه ونسبة والواضيع

ومحصنه وتسبه والواصيع

الحدُّ والموضوع ثم الثمرة والاسمُ الاستمدادُ حكم الشارع ومَنْ دَري الجميع حاز الشّرفا

#### الشرح

الحد : حد علم أصول الفقه : هو العلم بالقواعد ، التي يتوصل بها إلى الأحكام الشرعية العملية من أدلتها التفصيلية .

الموضوع: بيان طرق الاستنباط.

الفائدة: العلم بالأحكام الشرعية ، على ضوء قواعد وضوابط ، تقال بها العثرات ، وكذلك به يفهم معاني الألفاظ ودلالتها ، وبه ضبط مدلولات العبارات ، وضبط أنواع القياس وغير ذلك قال شيخ الإسلام (۱) : « إن المقصود من أصول الفقه أن يفقه الدارس مراد الله ورسوله بالكتاب والسنة » ا . ه .

الفضل: هو أشرف من غيره ، باعتبار الفائدة ، بل هو كما قال ابن خلدون (٢٠) هو من أعظم العلوم الشرعية ، وأجلّها قدرًا ، وأكثرها فائدة » .

<sup>(</sup>۱) فتاوی جـ۲ ص ٤٩٧ .

النسبة: نسبته إلى غيره التباين.

الاستمداد: من الكتاب والسنة.

الواضع: أول من صنّف فيه ، كفن مستقل هو الإمام الشافعي محمد بن إدريس المتوفى سنة (٢٠٤) هـ وليس معنى ذلك ، أن الفقه سبق علم أصول الفقه ، بل هما مقترنان ، فمنذ وجد الفقه وجدت أصوله ، ولكن الفقه كان في التدوين أسبق من أصول الفقه ، فهُذّبت مسائله ، وأرسيت قواعده ونُظمت أبوابه ، قبل تدوين قواعد أصول الفقه ، وليس منشئاً لأصول الفقه ، وليس منشئاً لأصول الفقه ، ومثاله كإلحاق حكم الأصل بالفرع لعلة جامعة بينهما ، فإن حكم الفرع موجود منذ وجود الأصل ، ولكن الإلحاق أظهر حكمه وكشفه .

المسائل: تدوين المسالك ، التي يلتزمها المجتهد ، ويسترشد بها ، ويجتهد على ضوئها .

الاسم: اسمه علم أصول الفقه.

الحكم: حكم الشارع فيه الوجوب العيني على كلّ من له قدرة على التوصل إلى معرفة الأحكام بالنظر والاستدلال وكفائي على غيرهم.

#### المبحث الثاني

#### تعريف: أصول الفقه

ينقسمُ تعريف أصول الفقه إلى قسمين: الأول منهما باعتبار مفرديه ، والثاني باعتبار أنه لقب على العلم الخاص ، والدافع إلى هذا التقسيم ، أنه ينبغي أن يُعرَّف البسيط قبل مركبه ، فللوصول إلى التعريف الأقرب إلى الصحة ، يجب أن يُعرَّف أولًا معنى المفرد ، والذي هو جزء من المركب ، ويُعرَّف المفرد الآخر ، والذي بنسبته إلى الأول ينشأ المركب ، فمثلًا أصول الفقه ، المفرد الأول لفظ أصول وهو المضاف ، والمفرد الثاني لفظ الفقه وهو المضاف إليه ، وبنسبته إلى اللفظ الأول ينشأ المركب « أصول الفقه » .

أولاً : التعريف باعتبار مفرديه :

أصول: في اللغة: جمع أصل، والأصل هو الأساس، وهو ما يبني عليه، وذلك نحو قوله تعالى:

﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً

﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً

﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرَّعُهَا فِي ٱلسَّكَمَآءِ ﴾

﴿ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرَّعُهَا فِي ٱلسَّكَمَآءِ ﴾

[ إبراهيم : ٢٤ ]

وفي الاصطلاح : ماله فرع .

الفقه في اللغة: الفهم، وقال ابن فارس: \_ في المجمل \_ الفقه العلم، وكل علم بشيء فهو فقه أما قول الشيرازي: رحمه الله \_ بأنه فهم الأشياء الدقيقة، فهو

تفسير فيه زيادة على أصل الوضع ، وذلك لأن من فهم الأشياء غير الدقيقة فقد فقه الشيء — ومثل قول الشيرازي رحمه الله قول الرازي : في المحصول — هو فهم غرض المتكلم من كلامه ، وقول أبو زهرة في أصول الفقه — ومثال الفقه بمعنى الفهم قوله تعالى :

﴿ وَٱحْلُلْ عُقْدَةً مِّن لِّسَانِي يَفْقَهُواْ فَوْلِي ﴾

وقوله تعالى :

﴿ فَمَالِ هَنَّوُلَآءِ ٱلْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴾ [ النساء: ٧٨ ]

[طه: ۲۷]

﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ لَهُمْ قُلُوبُ لَا يَفْقَهُونَ بَهَا ﴾ [ الأعراف : ١٧٩ ]

وقوله عَيْطَةٍ : « من يرد الله به خيرًا يفقهه في الدين » رواه ابن ماجة .

في الاصطلاح: معرفة الأحكام الشرعية العملية ، المكتسبة من أدلتها التفصيلية فلفظ ( معرفة ) يشمل العلم ، والظن ، وذلك لأن الأحكام الشرعية إما يقينية وإما ظنية فاليقينية ما أدرك على حقيقته ، والظنية ما أدرك على وجه راجح مع احتمال مرجوح .

والأحكام الشرعية هي الثابتة بأدلة نقلية أو إجماع أو قياس ، فخرجت الأحكام العقلية كمعرفة أن الكل أكبر من الجزء ، وأن الواحد نصف الاثنين ، وأن العالم حادث ، وكذلك خرجت الأحكام الحسية كمعرفة أن النار محرقة ، علمنا ذلك بطريق الحس ، وكذلك خرجت الأحكام الثابتة بطريق التجربة كالعلم بأن الدواء الفلاني ينفع في المرض الفلاني ، وكذلك خرجت الأحكام الوضعية ، أي بأصل وضعها هكذا ومثالها أن تقول المبتدأ المتصدر للجملة الاسمية مرفوع دائمًا .

والعملية كالصلاة ، والزكاة ، والبيوع ، والأشربة ... إلخ ، فخرجت المسائل

العلمية المتعلقة بالاعتقاد ومعرفة أسماء وصفات الله جل وعلا ، وكذلك خرجتْ مسائل الأخلاق كوجوب الصدق والعفة وحرمة الكذب والخيانة .

والمكتسبة أي المستفادة من الأدلة التفصيلية ، بطريق النظر والاستدلال ، وخرج بالمكتسب علم الرسول عَلِيلِهُ ، لأنه ليس مكتسبًا ، بل وحي

﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَيُّ يُوحَىٰ ﴾

وكذلك خرج علم المقلد ، لأنه أخذه بغير طريق النظر والاستدلال .

ومن أدلتها التفصيلية أي أدلة الفقه ، المقرونة بمسائل الفقه ، وخرج علم أصول الفقه ، لأنه يبحث في أدلة الفقه الإجمالية ومثاله

﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَ كُمُّمْ ﴾ [ النساء: ٢٣]

ثانيًا: التعريف باعتبار أنه لقب على العلم الخاص:

هو العلم بالقواعد ، التي يتوصل بها ، إلى الأحكام الشرعية العملية ، من أدلتها التفصيلية . ومثال ذلك من الأدلة التفصيلية قوله تعالى :

﴿ وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْءَ ﴾ [ البقرة : ٤٣ ]

فالآية هي الدليل التفصيلي .

والقاعدة المستخدمة في استنباط هذا الحكم هو أن فعل الأمر يقتضي الوجوب ، والحكم الشرعي العملي المكتسب من الدليل التفصيلي بواسطة القاعدة هو أن الصلاة واجبة .

## المبحث الثالث

### الفرق بين الفقه وأصول الفقه

بين الفقه وأصول الفقه عموم وخصوص.

فأما العموم بينهما: أن الفقيه والأصولي ينظران إلى الأدلة التفصيلية للمسائل العملية ، كالأدلة التفصيلية على إقامة الصلاة ، والصوم ، وإتياء الزكاة ، والحج .

وأما الخصوص: فإن الأصولي ينظر إلى الأدلة التفصيلية ليستنبط قاعدة عامة متعدية. وأما الفقيه فينظر إلى استنباط الحكم الجزئي العملي لكل مسألة من الأدلة التفصيلية مع التقيد بما وضعه الأصولي من قواعد عامة وضوابط، كالأمر يقتضي الوجوب، والنهي يقتضي التحريم.

## المبحث الرابع الفرق بين القواعد الفقهية وأصول الفقه

القواعد الفقهية هي القواعد الجامعة للأحكام الجزئية ، وتسمى أيضًا النظريات العامة للفقه الإسلامى ، فمثلًا توجد كثير من الأحكام المتشابهة ورابطها ضابط واحد ، كقواعد الملكية في الشريعة أو قواعد الضمان ، فالقاعدة جامعة لأحكام جزئية متفرقة متشابهة ، ونجد أن المجتهدين الجامعين للأحكام الجزئية قد ألفوا في ذلك تسهيلًا لهم ولغيرهم فنجد شيخ الإسلام ألف « القواعد النورانية الفقهية» ، وابن رجب ألف « القواعد في الفقه الإسلامى » ، والقرافي المالكي كَتَبَ « الفروق » ، وعز الدين عبد السلام الشافعي كتب « قواعد الأحكام » ، وابن نجيم الحنفي كتب « الأشباه والنظائر » ، فنجد أن الرابط الوثيق يكون بين الفقه وقواعد الفقه .

وأما أصول الفقه فقد سبق بيانها .

فالأحكام الفقهية الجزئية بنيت على أصول الفقه ثم جُمع المؤتلف منها وتكونت القواعد الفقهية ، وما أجمل ما لخصه شيخ الإسلام حيث قال(١): « أصول الفقه هي الأحكام العامة » ١ . هـ .

<sup>(</sup>١) القواعد النورانية ص ٢١١ .

# المبحث الخامــس

#### تعريفات أولية

- الحد : ( عبارة عن المقصود بما يحصره ، ويحيط به إحاطة تمنع أن يدخل فيه ما ليس منه أو يخرج منه ما هو منه  $^{(1)}$ ، أو « هو المبين لحقيقة الشيء على ما هو عليه » . وشرطه أن يطرد وينعكس ، فيوجد بوجوده ، وينعدم بعدمه .
- الدليل: هو المرشد إلى المطلوب<sup>(۲)</sup>، فالنبي عَلَيْكُ اتخذ عبد الله بن أرقط من بني الديل دليلًا في الهجرة .
  - المستدِل: بكسر الدال اسم فاعل من استدل بمعنى الطالب للدليل.
    - الاستدلال : طلب الدليل<sup>(۲)</sup>.
    - الفكر: حركة النفس في المعقولات.
    - التخييل: حركة النفس في المحسوسات.
- الوصف الطردي: هو الوصف الذي لا يترتب عليه مصلحة ، إذا عُلق الحكم به ، كالطول والقصر ، والبياض والسواد .
  - الطرد: الملازمة في الثبوت، أي أنَّ الحكم يوجد بوجود الوصف فقط.

<sup>(</sup>١) اللمع ٣.

<sup>(</sup>٢) اللمع ٥ .

- العكس: الملازمة في الانتفاء.
- العلم الضروري: هو العلم الذي لا يحتاج إلى نظرٍ ، ولا استدلالٍ ، بل يجب التصديق به مطلقًا ، ومثاله الكعبة قبلة المسلمين ، ومحمد رسول الله عليه ، وآدم أول من خلق من الإنس ، والجن خلقت قبل الإنس .
- العلم النظري: هو العلم الذي يحتاج إلى نظر واستدلال ، نحو: المني طاهر ، والدم طاهر ، والمذي نجس .
- العلم: هو إدراك الشيء إدراكًا جازمًا ، على ما هو عليه ، ومثاله فتح مكة كان في السنة الثامنة من الهجرة ، في رمضان ، أو خلق السموات والأرض في ستة أيام .
  - الجهل البسيط: عدم الإدراك بالكلية ، ومثاله لا أعرف متى كان فتح مكة
- الجهل المركب: إدراك الشيء على غير حقيقته ، ومثاله فتخ مكة كان في السنة السابعة من الهجرة .
- الظن: إدراك راجح مع احتمال مرجوح ، ومثاله فتح مكة كان في السنة الثامنة من الهجرة .
- الوهم: إدراك مرجوح ، مع احتمال راجح ، ومثاله فتح مكة كان في السنة السابعة من الهجرة .
- الشك: تردد الإدراك بين شيئين ، ومثاله فتح مكة لا أدري السنة الثامنة من الهجرة ، أم السابعة من الهجرة .
- الكلام الخبري: مايمكن أن يوصف بالصدق أو الكذب لذاته وهو أصل الكلام الإنشائي لأن الكلام الخبري مظهر للعلم والكلام الإنشائي مظهر للعمل، والعلم مقدم على العمل، وعليه فإن الكلام الخبري هو المميز للإنسان عن بقية الدواب.
- الكلام الإنشائي: ما لا يمكن أن يوصف بالصدق أو الكذب ، وذلك لأن مدلوله

ليس مخبرًا عنه ، ومنه الأمر والنهي .

• الكلام الخبري الإنشائي: أي باعتبارين ، باعتبار دلالته ، وباعتبار ما ترتب عليه ، ومثاله قوله تعالى : ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَاتُ يَثَرَبُّصَّى بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوعٍ ﴾
ومثاله قوله تعالى : ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَاتُ يَثَرَبُّصُّى بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوعٍ ﴾

فباعتبار دلالته خبري ، وباعتبارٍ ما ترتب عليه من حكم إنشائي . وكذلك قوله

تعالى : ﴿ وَمَن دَخَلُهُ وَكَانَ ءَامِنَا ﴾ [آل عمران : ٩٧]

• الكلام الإنشائي الخبري: أي باعتبارين ، باعتبار دلالته ، وباعتبار ما ترتب عليه ، ومثاله قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَتَّبِعُواْ سَبِيلَنَا ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَتَّبِعُواْ سَبِيلَنَا ﴾ ومثاله قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّهِ يَكُونَ كُمُ اللَّهُ اللَّهِ يَكُمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللّه

فباعتبار دلالته « ولنحمل » إنشائي وباعتبار ما ترتب عليه خبري أي « ونحن نحمل » .

- الواحد بالجنس: هو القدر المشترك بين أفراد مختلفة حقائقها ومثاله وحدة البعير والخنزير البعير تختلف عن الخنزير والقدر المشترك بينهما أن كليهما حيوان.
- الواحد بالنوع: هو القدر المشترك بين أفراد متفقة حقائقها ومثاله السجود لله والسجود لله والسجود للمشترك بينهما أن كليهما سجود.
- الأصولي: يبحث عن الأدلة الإجمالية ، من حيث دلالتها ، على الأحكام الشرعية من أدلتها الجزئية (١) .
- الفقيه: يبحث في الأدلة الجزئية ، ليستنبط الأحكام الجزئية منها ، مستعينًا بالقواعد الأصولية . والإحاطة بالأدلة الإجمالية ومباحثها(١) .

<sup>(</sup>١) الوجيز ص ١٢.

• الواو: تأتي عاطفة ، لا تقتضي الترتيب ، ولا تنافيه إلّا بدليل ، ولا تنقل الحكم إلّا بدليل ، ولكن تقتضي التشريك بين المعطوف والمعطوف عليه في الحكم المذكور ، وليس معنى ذلك أنهما يشتركان في التسوية ، ومثال ذلك قوله تعالى :

﴿ فَكُلُواْمِنْهَا وَأَطْعِمُواْ الْقَانِعَ وَالْمُعَدِّ ﴾ [ الحج: ٣٦]

فإن الأكل منها وإطعام القانع والمعتر أمرٌ مشروع ، أما أن يقال إن التشريك يقتضى التسوية بمعنى أن لكل صنف الثلث فلا .

- الفاء: تأتى عاطفة ، وتقتضى الترتيب والتعقيب ، وتنقل الحكم .
- الباء : قد تكون بمعنى المقابلة والعوض كقوله عَلِيَّةُ : « لن يدخل أحدّ منكم الجنة بعمله » ، وقد تكون بمعنى السبب كقوله تعالى :

## ﴿جَزَّآءَ بِمَاكَانُواْيَعْمَلُونَ ﴾ أي بسببه .

- الركن: هو جزء من حقيقة ماهية الشيء ، ومثاله الركوع ركن في الصلاة لأنه جزء منها ، ومثل القيام في فرض الصلاة والفاتحة في الصلاة ، ومثل رقبة فهي ركن في الإنسان .
- الشرط: أمر خارج عن ماهية الشيء ، ولكن هذا الشيء يتوقف عليه من جهة الصحة ، نحو الوضوء شرط لصحة الصلاة ، ولكن الوضوء ليس جزءًا منها ، بل هو خارج عن حقيقتها ، وكالشهادتين شرط في قبول الأعمال كالصلاة والزكاة والحج .
- المستحيل لذاته: كوجود شريك مع الله سبحانه وتعالى عن ذلك علوًا كبيرًا، وكاجتماع النقيضين في شيء واحد من جهة واحدةٍ، كموجود وغير موجود.
- الواجب الذاتي: قسمٌ من المستحيل الذاتي، وهو الشيء الذي يقبل العقل وجوده، ولا يقبل عدمه، كذات الله تبارك وتعالى.

- المستحيل عقلًا: قسمٌ من المستحيل الذاتي ، وهو الشيء الذي يقبل العقل عدمه ، دون وجوده ، كوجود شريك مع الله تعالى عن ذلك علوًا كبيرًا .
- الجائز الذاتي : قسمٌ من المستحيل الذاتي ، وهو الشيء الذي يقبل العقل وجوده وعدمه ، كالإخبار عن شيء .
- مستحيل لا لذاته : ما كان مستحيلًا لا لذاته ، ومثاله أن الله أمر أبا لهب بالإيمان وذلك لأن الله عز وجل يأمر بما يحب .
  - المستحيل العادي: كتكليف مقطوع الساقين بالعدو.
- العدل (١): هو أن تخبر بالأمر على ما هو عليه ، فمن زاد كان كاذبًا ، ومن نقص كان كاتمًا .
  - الزوج : قال تعالى :

﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَفْنَا زُوْجَيِّنِ ﴾

الزوج يراد أحيانًا به النظير المماثل كالمرأة بالنسبة للرجل ، وأحيانًا يراد به الضد المخالف كالموجب ضد السالب وهما زوج .

- المعرَّف بآل التي لبيان الجنس (٢): نحو « الرجال خيرٌ من النساء » فليس معنى الكلام أن كلَّ رجلٍ أفضل من كل امرأةٍ ولكن المعنى أن جنس الرجال خيرٌ من جنس النساء ، وإن كان في بعض أفراد النساء خيرٌ من بعض أفراد الرجال ، وهذا شبيه بقولنا أحاديث البخاري أصح من أحاديث مسلم ، فهذا في الجملة وإلا ففي مسلم أحاديث أصح من البخاري .
- التضمن : هو الجزء من الشيء ، فإذا قيل هذا كلامٌ يتضمن مدحًا أو ذمًا فإن المدح أو الذم جزءٌ من الكلام .

<sup>(</sup>۱) فتاوی جـ۲ ص ۸۶.

<sup>(</sup>٢) الأصول من علم الأصول ص ٣٠.

- عين الشيء: أي مطابق له .
- النقيضان: لا يجتمعان ولا يرتفعان ، ومثال ذلك لا يوصف شخص واحد بأنه موجود وغير موجود في وقت واحد ، أي الإيجاد والعدم لا يجتمعان في واحد في وقت واحد ، ولا يرتفعان أي لا يوصف بأنه غير موجود غير معدوم فهو إما موجود وإما معدوم .
- الضدان : لا يجتمعان وقد يرتفعان ومثال ذلك لا يوصف شخص واحد بأنه أبيض وأسود ، فهو إما أبيض وإما أسود ولكن قد يرتفعان بمعنى انعدام اللونين فقد يوجد رجل أحمر الوجه فهو لا أبيض ولا أسود .
  - الشرعيات : ما أحبر الشارع بها ، وما دل الشارع عليها .
- العقليات : لا يسمى العلم العقلي شرعيًا إلَّا إذا أمر الشرع به أو دل الشرع عليه ، فإن لم يخبر الشارع عنه أو لم يدل عليه فهو علم عقلي غير شرعي كالحرف .
- المعنى الشرعي قد يطابق المعنى اللغوي ، ومثاله لفظ دابة ، فهي اسم لكل شيء يدب في الأرض أو في السماء ، فيدخل الإنس والجن والملائكة والحيوان ، وتجمع على دواب ، قال تعالى :

## ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ عَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَابَثَ فِيهِ مَامِنُ دَآبَةً ﴾

[ الشورى : ٢٩ ]

- المعنى الشرعي قد يزيد على اللغة: ومثاله الصلاة، ففي اللغة هي الذكر والدعاء، وأمَّا في الشرع يضاف إليه أفعال وأقوالٌ مخصوصة.
- المعنى الشرعي قد ينقص على اللغة : ومثاله كالصيام ، لأن الصيام في اللغة مطلق الإمساك ، وفي الشرع إمساك مخصوص في زمن مخصوص .
  - لا يكون قط نص يجب اتباعه وليس في الأمة قائل به (١).

<sup>(</sup>١) فتاوى جـ ١٩ ص ٢٦٨ .

- مجرد الإخبار لا يفيد العلم ، إلا بعد العلم بصدق المخبر .
  - أتموا : كقوله تعالى :

﴿ وَأَتِمُوا ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ ﴾

﴿ ثُعَرَأَتِمُوا الصِّيامَ إِلَى الَّيْلِ ﴾

[ البقرة : ١٩٦ ]

[ البقرة : ۱۸۷ ]

« لا تتم صلاة عبد حتى يضع الطهور مواضعه » والمعنى المراد إتمام الواجبات ، وهذا هو الحد الذي به تجزيء العبادة .

- القسم: ما كان مندرجًا تحت الشيء (١).
- القسيم: ما كان مباينًا لغيره ومندرجًا معه تحت أصل كلي
- تسمية الشيء ببعض الأفعال التي منه ، دليل على أنها ملازمة له ، متى وجد الشيء وجدت ، فإن وجد الشيء بعدمها ، فلا يسمى ذلك وجودًا، ومثال ذلك تسمية الصلاة بالتسبيح كقوله تعالى :

وبالقرآن ﴿ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ ۗ ﴾ [ الإسراء : ٧٨ ]

فإن التسبيح والقيام وقراءة القرآن والركوع والسجود كلها من لوازم الصلاة ، ﴿ فمتى وجدت وجب أن يأتي بما سبق .

• الشيء له مرتبتان(٢): الأولى باعتبار ذاته فإمَّا أنه موجود وإما معدوم .

والثانية : باعتبار وجوده فإمَّا في الأذهان وهو العلم ( الوجود العلمي ) ، وإمَّا

<sup>(</sup>١) الباكورة ص: ١٥.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى جـ۲ ص ٤١٧ بتصرف.

في اللسان وهو القول ( الوجود اللفظي ) ، وإمَّا في البنان وهي الكتابة ( الوجود الرسمي ) وقد جمع الله عز وجل الوجود العلمي واللفظي والرسمي في قوله تعالى :

فالتعليم بالقلم هو الخط ( الوجود الرسمي ) ، والخط يستلزم اللفظ ( الوجود اللفظي ) ، واللفظ يستلزم العلم ( الوجود العلمي ) ، وأما الوجود العيني ففي قوله تعالى :

﴿ ٱقْرَأْ بِأَسْدِرَ بِكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴾

والمرتبة الثانية تابعة للأولى فإن علم وأخبر وكتب عن موجود فهو حق ، وإن علم وأخبر وكتب عن معدوم فهو باطل .

- الحق ضد الباطل<sup>(۱)</sup> ، وله معنيان الأول : الوجود الثابت . الثاني : المقصود النافع كقوله عَلِيْكِ « الوتر حق » .
- الباطل ضد الحق<sup>(۱)</sup>، وله معنيان الأول: المعدوم وما كان معدومًا فاعتقاد وجوده والخبر عن وجوده باطل. الثاني: ما ليس بنافع ولا مفيد كقوله تعالى:

وكقوله عَلِيكَ : «كل لهو يلهو به الرجل فهو باطل إلا رميه بقوسه ، وتأديبه فرسه ، وملاعبته امرأته ، فإنهن من الحق » . وكقوله عَلَيْكُ عن عمر : « إن هذا رجل لا يحب الباطل » .

• الكذب هو الخطأ ، والخطأ خطأن ،الأول : ناتج التفريط في الطريق الذي يعلم

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى جـ ۲ ص ٤١٥ بتصريف .

به الصواب والخطأ ، كمن حلف على شيء بلا دليل وحجة فهذا يحنث ، وكمن أفتى بغير علم فهو آثم وإن أصاب ، وكمن صلّى جهة القبلة بدون الاجتهاد في تحديدها فهو آثم ، وكمن فسر القرآن برأيه فهو آثم .

والثاني: ناتج عدم التفريط، فهذا تكلم بحجة ودليل ولكن لم يصب الحق فهو مأجور على كل حال وممن يطلق على هذا النوع من الخطأ كذبًا الحجازيون.

## البساب الثاني الأحكام الشرعية

وفيه التمهيد وأربعة مباحث :

المبحث الأول: أحكام التكليف.

المبحث الثاني: شروط التكليف.

المبحث الثالث: الأحكام الوضعية .

المبحث الرابع: الأداء \_ التعجيل \_ الإعادة \_ القضاء \_ العزيمة \_\_

الرخصة .



#### التمهيسد

## الأحكام الشرعية

#### التعريف :

الأحكام في اللغة: مفردها حُكْم بضم المهملة وسكون الكاف والحكم هو القضاء وقيل المنع (١) ، ومنه حكمة اللجام التي تحيط بحنك الدابة لتمنعها من الجري الشديد (٢) .

الحكم في الاصطلاح: هو خطاب الشارع المعلق بأفعال المكلفين سواء كان طلبًا أو تخييرًا أو وضعًا .

#### شرح التعريف :

« خطاب الشارع » خرج به خطاب غير الشارع لأنه لا حكمَ إلا لله ، فكل تشريع من غير الله باطل قال تعالى :

وأما ما جاء عن النبي عَلِيْكُ فبحُكْم ِ الله حَكَمَ ، قال تعالى :

 <sup>(</sup>۱) المدخل ص ٥٩ .
 (۲) مذكرة الشنقيطي ص ٧ .

وكذلك الإجماع فلابد له من مستندٍ من كتاب أو سنة وكلاهما قضاء الله ، وعليه فإن خطاب الشارع هو الحكم عند الأصوليين ، أما عند الفقهاء ، فالحكم ما تضمنه خطاب الشارع أي أثره من وجوب وحرمة وإباحة ، ومثله قوله تعالى :

﴿ وَلَا نَقْرَبُوا الزِّنَّ }

فالحكم عند الأصوليين نفس الخطاب : ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ ٱلزِّنَيْ ۗ [ الإسراء : ٣٢ ] وأما عند الفقهاء فهو تحريم الزنا .

و المعلق ، سواء كان المتعلق قولًا أو فعلًا وخرج ما تعلق بذوات المكلفين وما
 تعلق بذات الله عز وجل وفعله فالأول نحو : ﴿ فَأَعَلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾

[ محمد : ۱۹ ]

والثاني: ﴿ ٱللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْرٌ ﴾ [ الزمر: ٦٢]

وما تعلق بالجمادات كقوله تعالى:

﴿ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنَّجُومَ مُسَخِّرَتِ إِأَمْرِيَّةٍ ﴾ [ الأعراف: ٥٥]

« المكلفين » كل من كان من شأنهم التكليف .

« طلبًا » إن كان طلب إيجاد فهو الأمر ويشمل الندب وإن كان طلب ترك فهو النهى ويشمل الكراهة .

« تخييرًا » المباح .

« وضعًا » المقصود الصحة والفساد ونحوهما من الأوصاف التي وضعها الشارع للنفوذ والإلغاء .

#### أقسام الأحكام الشرعية:

تنقسم الأحكام الشرعية إلى قسمين الأول: أحكام تكليفية . الثاني: أحكام وضعية .

## المبحث الأول

## الأحكام التكليفية

### • التعريف :

التكليف في اللغة: هو إلزام ما فيه كُلفه أي مشقة (١). التكليف في الاصطلاح: طلب ما فيه مشقة (٢).

## • شرح التعريف :

« طلب » وهو قسمان طلب إيجاد وهو الأمر ويشمل الندب وطلب ترك وهو النهي ويشمل الكراهة وخرجت الإباحة حيث لا طلب فيها .

« ما فيه مشقة » أي يحتاج لجهدٍ لإيجاد ما أمر الشارع به أو ندب إليه وإلى صبرٍ لترك ما نهى الشارع عنه أو كرَّهه .

#### • أقسامه:

تنقسم أحكام التكليف إلى خمسة أنواع: الواجب، المندوب، المباح، المجرم، المكروه.

<sup>(</sup>۱) المدخل ص ۰۸. (۲) جعل من أحكام التكليف من باب التسامح وإتمام القسمة . (۲) مذكرة الشنقيطي ص ۹ .

## النوع الأول : الواجـب

#### • التعريف:

الواجب في اللغة : من وجَبَ يجب وجوبًا ، وواجبًا وهو اللازم والثابت ، أمَّا وَجَبَ يجب وجبةً فهو الساقط واللازم ومنه سقوط الشيء نحو قوله تعالى :

﴿ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا ﴾

والبحث عن الوجوب لا عن الوجبة . فتأمل .

الواجب في الاصطلاح: ما أمر به الشارع أمرًا جازمًا (١).

#### • شرح التعريف:

« ما أمر به الشارع » دخل الأمر والندب وخرج الحرام والمكروه لأن الشارع لم يأمر بهما وخرج المباح لأنه لا طلب فيه . من « أمرًا جازمًا » خرج الندب وبقى الأمر فقط . العلم هُرَاد المراح الندب وبقى الأمر فقط .

#### • أمثلة :

قال تعالى : ﴿ أَقِمِ ٱلصَّالُوهَ ﴾ [ الإسراء : ٧٨ ]

﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّكَاوَةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوةَ ﴾ [ البغرة : ١١٠ ]

قال عَلَيْكُم : ﴿ إِذَا تُوضَأَتُ فَخَلَلُ الْأُصَابِعِ ﴾ رواه الترمذي .

#### • مرادفات الواجب :

للواجب مرادفات منها الفرض والأمر والحتم واللازم والمكتوب.

• هل يصح التفريق بين الواجب والفرض؟

<sup>(</sup>١) مذكرة الشنقيطي ص ٩.

لا يصح التفريق بينهما (۱) بل التفريق بينهما تفريق بين متماثلين ، ولتوضيح ذلك لابد من معرفة أن الذين يفرقون بين الواجب والفرض يقولون : إن الواجب ما ثبت بدليل قطعي ، وهذا هو حقيقة دليلهم ، وأيضا يثبتون العقاب على من ترك الواجب ، كما يثبتونه على تارك الفرض ، ويقولون : إنها واجبة إنه دون عقاب الفرض ومثال ذلك عندهم « صلاة الوتر » ، يقولون : إنها واجبة وعلى قاعدتهم أنها دون الفرض في الرتبة والعقاب .

قلت: إنَّ الصحابة والتابعين كانوا لا يفرقون بين الفرض والواجب وأن النبي عليه إذا قال: هذا العمل فرض فهموا منه أنه هو الواجب ودليل ذلك ، عن أبي محيريز أنَّ رجلًا من بني كنانة يُدعى المخدجي سمع رجلًا بالشام يُدعى أبا محمد يقول: إنَّ الوتر واجب قال المخدجي: فرحتُ إلى عبادة بن الصامت ، فأخبرته ، فقال عبادة: كذب (٢) أبو محمد ، سمعتُ رسول الله عَيْنِيلًا يقول: «خمس صلوات كتبهن الله على العباد ... » رواه أحمد وأبو داود وابن ماجة والنسائي وموضع الاستدلال أن عبادة بن الصامت رضى الله عنه قابل لفظ أبي محمد «واجب » بلفظ النبي عَيْنِيلًا «كتبهن » ، ولم يفرق بينهما ، ومعنى كتبهن أي فرضهن ، عند القائلين بأن الواجب دون الفرض — والله أعلم — .

#### أقسام الواجب :

ينقسم الواجب بحسب الاعتبار إلى ستة أقسام .

#### القسم الأول باعتبار ذاته:

وهو نوعان : أحدهما واجب معين ، والثاني : واجب مبهم وهذا نوعان : محصور وغير محصور

<sup>(</sup>١) هذه المسألة قد فصلتها في كتابنا ( نصب المجانيق لنسف التفريق بين الفرض والواجب ) . والمقام لا يحتمل هنا أكثر مما ذُكر .

<sup>(</sup>٢) كذب هنا أي أخطأ وهذه لغة أهل الحجاز ، ويؤيد ذلك أن المجتهد لا يسمى كذابًا ، بل أخطأ .

- الواجب المعين: هو الواجب ، الذي لا يقوم غيره مقامه ، كالصلاة والصيام ، ورد المغصوب إن كان قائمًا .
- الواجب المبهم المحصور: هو الواجب غير المعين في أجناس محصورة ، نحو قوله تعالى:

﴿ فَكَفَّنَرَتُهُ وَإِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَكِكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمُّ أَوْكِسُوتُهُمُّ أَوْتَحُرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَن لَّمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيُّامٍ ﴾ [المائدة: ٨٩]

فالواجب كفارة واحدة من الثلاث، وكذلك مثال قوله تعالى في أسرى

الحرب : ﴿ حَتَّى إِذَآ أَنْحَنتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَّا ابْعَدُو إِمَّافِدَآ هُ حَتَّى تَضَعَ الْحَرَبُ [ محمد : ٤ ]

فالإمام له أن يمنَّ على الأسرى وإما الفداء.

• الواجب المبهم غير المحصور: هو الواجب غير المعين في جنس غير محصور العدد ، نحو عتق رقبة في الظهار ، فالواجب رقبة لا بعينها من غير حصر في جنس واحد .

#### القسم الثاني باعتبار الوقت:

أي الزمن الذي قدره الشارع للعبادة <sup>(۱)</sup> وهو نوعان واجب مضيَّق ، وواجب موسَّع .

- الواجب المضيَّق : هو الواجب الذي له وقت معين ، ولا يسع أكثر من فعله ، نحو صيام رمضان ، فإن صيام رمضان عبادة واجبة على كلِّ مكلَّفٍ في شهر رمضان ، وكذلك الحج .
- الواجب الموسّع: وهو نوعان: أحدهما محصور بين وقتين ، والآخر: المطلق.

<sup>(</sup>۱) مذكرة الشنقيطي ص ۱۲ - ۱۳ .

ومثال النوع الأول الصلوات ، فصلاة الظهر مثلًا إذا صلَّاها الإمام في أول الوقت فقد أصاب الواجب وذلك لقوله مثلًا : « والوقت فيما بين هذين الوقتين » رواه ابن ماجة والترمذي .

ومثال النوع الثاني كالكفارة الواجبة على من حنث في يمينه ، يكفّر مباشرةً لقوله تعالى :

﴿ فَأَسْتَبِقُواْ ٱلْخَيْرَتِ ﴾ أو متى شاء . [ البقرة : ١٤٨ ]

( مسألة ) في حكم من مات في وقت واجب موسع ولم يفعله وهو نوعان :

الأول: من تركه عازمًا عدم أدائه ، فمات في أول الوقت أو وسطه أو آخره ، مات عاصيا أو كافرا وذلك بحسب ما ترك .

الثاني: من تركه عازمًا أداءه ، فإذا مات وكان الباقي من الوقت كافيًا لإتمام الواجب ، مات غير عاص (۱) ، ولكن يأثم للتأخِيرِ ، وإذا مات وكان الوقع الباقي غير كافٍ مات غاصيًا أو كافرًا بحسب ما ترك . ﴿ فَعَلَمُ اللهُ وَ وَ اللهُ عَلَمُ وَ وَ اللهُ اللهُ وَ وَ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللهُ

#### القسم الثالث باعتبار الفاعل:

وهو نوعان : واجب عيني ، وواجب على الكفاية .

الأول الواجب العيني: وينظر فيه إلى الفاعل، فإنه المسئول عن إتمامه، كالصلوات فمن أداها فعل المطلوب، ومن تركها فهو متوعد بالعقاب، ومثال ذلك: الجهاد عند تعرض بلاد المسلمين للغزو، وينقسم هذا الواجب العيني باعتبار النوع (٢) إلى قسمين:

<sup>(</sup>١) المدخل ص ٦٠ .

<sup>(</sup>۲) فتاوی ج ۱۹ ص ۱۱۸ بتصرف.

- تنوع باعتبار الشخص مثل: إقامة الجماعة والجمعة في مكانه ، ومثال الزكاة واستقبال الكعبة وبر الوالدين وصلة الأرحام والإحسان إلى الجيران والأصحاب وأولياء الأمور والرعية .
- تنوع باعتبار القدرة والعجز ومثاله: صلاة المقيم والمسافر والصحيح والمريض والآمن والخائف.

الثاني الواجب الكفائي: وينظر فيه إلى الفعل، فإن تم بواحد سقط عن الآخرين، وإن تركه الجميع، فالقادر منهم آثم ومثال ذلك دفن الميت وإنقاذ الغريق والإفتاء والقضاء والتفقه في الدين والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد في حالة الفتوحات.

## القسم الرابع باعتبار المُوجِب (١) وهو نوعان :

الأول : واجب بالشرع كالصلاة .

الثاني : واجب بالشرط كالنذر .

#### القسم الخامس باعتبار المقدّر وهو نوعان:

الأول : مقدَّر كالزكاة والديات .

الثاني : غير مقدَّر كالإنفاق في سبيل الله ( خارج الزكاة ) ، والإنفاق على الزوج غير الناشز .

#### القسم السادس باعتبار المواظبة عليه وهو نوعان:

الأول : إما راتب كالصلاة والصوم والحج .

الثاني : وإما عارض كصلاة الخِوف والكسوف والاستسقاء والجنازة .

• ما لا يتم الواجب إلَّا به <sup>(۲)</sup> :

<sup>(</sup>١) مستفاد من القواعد النورانية ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) مذكرة الشنقيطي ص ١٤.

# وهو ثلاثة أنواع:

الأول: ما كان في قدرة المكلَّف ومأمور بتحصيله: كالطهارة ، فإن الطهارة في قدرة المكلَّف وهو مأمور بفعلها لأن الصلاة لا تصح إلَّا بها ، لأنها شرط لصحة الصلاة ، وهذا النوع من خطاب التكليف ، وتسمى هذه القاعدة « ما لا يتم الواجب إلَّا به فهو واجب » .

الثاني: ما كان في قدرة المكلَّف وغير مأمور بتحصيله: كالاستطاعة للحج، فإن الحجَّ فرضٌ على كلِّ مكلَّفٍ مستطيع وقد تكون الاستطاعة في مقدور المكلَّف أن يحصلها ولكنه مشغول عنها بتحصيل العلم مثلًا، وكذلك جمع النصاب لدفع الزكاة، وهذا النوع من خطاب الوضع أي أن الشارع جعل شيئًا سببًا لشيء آخر أو شرطًا له أو مانعًا، وهذه القاعدة تسمى « ما لا يتم الواجب المشروط إلَّا به فهو غير واجب » أو « ما لا يتم الوجوب إلا به فليس واجبًا ».

الثالث: ما ليس في قدرة المكلَّف كمن فُرض عليه العدو وهو مقطوع الساقين ، فهذا النوع أصلًا ليس بواجب لأنه تحميل المكلَّف ما لا يطيق وقال تعالى:

﴿ لَا يُكُلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [ البقرة : ٢٨٦ ]

وكزوال الشمس لصلاة الظهر ، والقرابة لإثبات الميراث ، وبلوغ الحلم لإنهاء الولاية على النفس ، والأبوة المانعة من قتل الأب إذا قتل ابنه عمدًا عدوانًا . وهذا النوع من خطاب الوضع .

# • ما لا يتم ترك الحرام إلَّا بتركه ، فتركه واجب :

ومثال ذلك ، إذا وجد إناءان ، أحدهما به ماء طاهر ، والآخر به ماء نجس ، ولا يمكن تحديد ذلك ، أي لا نعرف أي الإناءين به الماء الطاهر ، وجب ترك الجميع والتيمم ، وذلك لأنه لا يجوز الطهارة بأحدهما لاحتمال أن يكون هو النجس ، ولا بهما لاحتمال أن يكون النجس الأخير . هذا المثال ضرب في كثير من كتب أصول الفقه ، وكذلك مسائل فقهية كعدم القدرة على تمييز الثوب

الطاهر من النجس ، كلَّ هذه الأمثلة لا تصلح وهي خطأ ، لأن الطاهر متميز بصفاته والنجس متميز بصفاته ، وحيث التمييز انعدم ، فهما إمَّا طاهران وإمَّا نجسان وهذا احتمال متساو وهو الشك ، إذًا لابد من العودة إلى الأصل وهو أن الأصل الطهارة وكما هو معلوم لا يُدفع اليقين بالشك فهما طاهران . أو يقال إمّا طاهران وإمّا نجسان ، والشيء النجس متميز إذًا هما طاهران .

أو اشتباه الميتة بالمذكاة ، يجب ترك الجميع ، هذا هو الصواب ، لأنه شك ، فيجب استصحاب اليقين وهو الأصل ، والأصل في الذبائح التحريم . وهذا المثال غير المثال السابق لأن الأصل في الأشياء الطهارة وهنا في الذبائح التحريم .

أو اختلاط الأخت بالأجنبية ، يجب ترك الاثنين ، وذلك لأن الأصل في الإبضاع التحريم .

#### • حكم الزيادة على الواجب:

الزيادة نوعان :

زيادة على واجب ، ولكنها من جنسه ومتميزة عنه : وهذا كالنوافل بالنسبة إلى الفرض ، فإنها من جنس الواجب فكلاهما صلاة ، ولكن منفصلة عنها فالزيادة في هذا النوع مندوبة ، وقد نقل (١) ابن بدران الاتفاق على ذلك .

زيادة على واجب ، ولكنها من جنس الواجب وغير متميزة عنه : وهذا كالاطمئنان في الركوع والسجود بالقدر الذي يتحقق به الاطمئنان ، والزيادة على هذا القدر مما لا شك فيه أنها غير واجبة لأنها لو كانت واجبة ما جاز تركها إذًا « حكم الزيادة على الواجب ، والتي من جنسه مندوبة ، سواء كانت متميزة عنه أو غير متميزة عنه » .

#### الواجب المنسوخ:

وله ثلاث حالات:

<sup>(</sup>١) المدخل ص ٦١ .

المنسوخ مماثل للناسخ: كتحويل القبلة من بيت المقدس إلى البيت الحرام، ففي هذه الحالة يحرم العمل بالمنسوخ فلا هو مندوب ولا مباح.

المنسوخ أخف من الناسخ: كصيام رمضان بدلًا من عاشوراء، ومعلوم أن الأصل في العبادة الحظر، والمنسوخ كالمحظور، أما العمل بالمنسوخ لا يكون إلا بأمرٍ جديد حيث قال عليه : ﴿ إِنْ عَاشُوراء بأمرٍ جديد حيث قال عَلَيْكَ : ﴿ إِنْ عَاشُوراء يُوم من أيام الله ، فمن شاء صامه ، ومن شاء تركه ﴾ رواه مسلم .

المنسوخ أثقل من الناسخ: كنسخ عشر رضعات، بخمس رضعات، فإن الرضيع يحرم بالرضاعة لخمس رضعات معلومات قبل الفطام، فلا يصح أن نبني الحكم على عشر رضعات، وكذلك كعدة المتوفى عنها زوجها، وفي هذا النوع أيضًا يبطل المنسوخ كليًا، فلا هو مندوب ولا مباح وعليه ( فإن المنسوخ يبطل العمل به كليًا، ولا يجوز العمل به، أو بجزء منه إلّا إذا دل دليل جديد على ذلك ).

#### • الواجب المخير:

قد يفرض الشارع واجبات متعددة لأمرٍ واحدٍ ، ويأمر المكلَّف بفعل أحدهم ، ومثال ذلك قال تعالى :

﴿ فَكُفَّارَتُهُ وَإِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ ﴾ [ العائدة: ٨٩]

فإن الحانث مخير بين واحدة من الكفارات ، بفعل أيها تبرىء الذمة ، ولا ينافي التخيير الوجوب لأن الكلام في التخيير بالفعل في المعدود ، وليس التخيير بالفعل أو الترك ودليل أن التخيير لا ينافي الوجوب أن الحانث إذ لم يكفر بأحدها كان آثما متوعدا بالعقاب .

#### • الواجبات تسقط بالحاجات:

إنَّ الشارع الحكيم أمر العباد بما يصلح لهم دنياهم وأخراهم، ومن رحمته بهم أنه قيد هذه الأوامر بالاستطاعة فقال تعالى :

﴿ فَأَنَّقُوا اللَّهُ مَا أَسْتَطَعْتُمْ ﴾

[ التغابن : ١٦ ]

وقال عَلِيْكُ : « إذا أمرتكم بشيء فخذوا منه ما استطعتم » رواه الشيخان وابن ماجة واللفظ له .

فمن عجز عن فعل ما أوجبه الله عليه غير متعدٍ لحدود الله ، فإن الله رفع عنه إثم ذلك مع المغفرة فقال تعالى :

وقال تعالى : ﴿ فَمَنِ ٱضْطُرُ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَمُتَجَانِفٍ لِإِثْمِ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ

رَّحِيمٌ ﴾ [ المائدة : ٣ ]

ومثال ذلك أن الله أمرنا بالقيام في الصلاة ، فقال تعالى :

﴿ وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ [ البقرة : ٢٣٨ ]

فمن لم يستطع القيام لعجز أو مرضٍ أو خوفٍ ، له القعود أو الاضطجاع مع العلم بأن القيام ركن من أركان الصلاة ، وكذلك قوله عليه : « لا صلاة لمن صلى خلف الصف وحده » رواه ابن ماجة لابد من تقيد ذلك بالاستطاعة ، فمن اجتهد في إيجاد فرصة في الصف وعجز ، عليه أن يقف بجوار الإمام فإن عجز صلى خلف الصف وصلاته صحيحة مجزئة إن شاء الله .

مع ملاحظة أنه متى استطاع أن يأتي ببعض الواجب وجب عليه الإتيان به ومثال ذلك من كان معه قليل من الماء توضأ به على بعض الأعضاء ويتيمم للباقي ، وكذلك من استطاع القيام ببعض الصلاة تعين ذلك . والله أعلم .

#### • تزاحم الواجبات:

قد تتزاحم الواجبات في حق واحد في وقتٍ واحدٍ ، ولا يمكن الجمع بينهما ، فينبغي تحصيل أوكدهما ، نعم كل الواجبات خير ولكن الأوكد خير الخيرين ومثاله إعادة الكعبة إلى وضعها الطبيعي بإدخال الحجر وتسوية الباب بالأرض فهذا واجب ، تزاحم معه الحفاظ على جماعة المسلمين وتفاديًا للفرقة يقدم الحفاظ على جماعة المسلمين .

#### • تزاحم الواجب مع السنة :

يقدم الواجب قطعًا ، ومثاله الحفاظ على كرامة المسلمين وعدم إيذائهم واجبٌ ، وتقبيل الحجر الأسود سنة إذًا تقدم كرامة المسلم ، وأيضًا المحافظة على المسلمين وعدم تنفيرهم من الصلاة واجب ، وإطالة الصلاة سنة ، إذًا تقدم المحافظة على المسلمين .

# • حكم الواجب أو (التعريف بالثمرة):

يثاب فاعله امتثالًا ، وتاركه متوعد بالعقاب مطلقًا (١) .

ومعنى ما سبق أن الثواب متعلق بمن فعل الأمر طائعًا لله ولرسوله ، وأما تاركه فهو متوعد بالعقاب ، إن شاء الله عفا عنه وإن شاء عذبه لقوله تعالى :

﴿ وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾

والمقصود من مطلقًا أي تركه بالكلية فاحترزنا بها من تأخير الفعل في الواجب الموسَّع وكذلك فرض الكفاية .

#### • مراتب الإيجاب:

الإيجاب قد يكون نعمة ، وقد يكون عقوبة ، وقد يكون محنة .

فالنعمة : كإيجاب الإيمان والمعروف ، وعقوبة : كقوله تعالى :

﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ ٱلَّتِي كَانَتَ عَلَيْهِمْ ﴾

[ الأعراف : ١٥٧ ]

والمحنة: كقوله تعالى:

﴿ إِنَّ أَلَّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهُ ۗ ﴿ إِنَّ أَلَّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهُ ۗ ﴾ [ البقرة : ٢٤٩ ]

<sup>(</sup>١) لفظ مطلقًا من المدخل ص ٥٩ .

# النوع الثاني : المندوب

#### • التعريف :

المندوب في اللغة: من الندب وهو الدعاء إلى الفعل (١) ، والمندوب المدعو إليه .

ومنه قول الشاعر :

لا يسألون أخاهم حين يندبُهم في النائبات على ما قال برهانًا المندوب في الاصطلاح: ما أمر به الشارع أمرًا غير حتم (٢) ، بأصل الوضع أو بعد صرفه بدليل.

#### • شرح التعريف :

« ما أمر به الشارع » دخل به الأمر والندب ، وخرج به النهي والمكروه والمباح .

« أمرًا غير حتم » خرج الأمر .

« بأصل الوضع » أي وُضِعَ للندب إبتداءً ، كالسنة القبلية والبعدية للصلوات ، وكصلاة الضحى وكغسل أعضاء الوضوء أكثر من مرة ، وكصيام ثلاثة أيام من كلٌ شهر ، وكصيام عاشوراء ويوم عرفة والاثنين والخميس .

« أو بعد صرفه بدليل » أي أنه بأصل وضعه واجب ، وجاء دليلٌ فصرف الوجوب إلى الندب ، نحو قوله تعالى : /

﴿ وَأَشْهِ دُوۤ أَإِذَا تَبَايَعْتُمْ ﴾

[ البقرة : ٢٨٢ ]

وهذا الوجوب صُرِفَ للندب بفعل النبي عَلَيْكُ حيث اشترى فرسًا من أعرابي ولم يُشهد ، ونحو قوله عَلِيْكُ : « إنما أمرت بالوضوء إذا قمت إلى الصلاة » رواه أبو داود والترمذي والنسائي عن ابن عباس ، وهذا الأمر صُرِفَ للندب ، بفعله عَلَيْكُمْ

<sup>(</sup>١) المدخل ٦٣ .

<sup>(</sup>٢) مذكرة الشنقيطي ص ١٦.

حيث صلى الصلوات الخمس يوم الفتح بوضوء واحدٍ ، ونحو قوله عَلِيَّة : « غسل يوم الجمعة واجبٌ على كلٌ محتلم » رواه مالك وأحمد وأبو داود والنسائي وابن ماجة عن أبي سعيد الخدري ، وهذا الوجوب صرِفَ بقوله عَلِيَّة : « من توضأ يوم الجمعة فبها ونعمت ، ومن اغتسل فالغسل أفضل » رواه أحمد وأبو داود والترمذي والنسائي وابن خزيمة عن سمرة . ونحو قوله عَلِيَّة : « خذوا عني مناسككم » ، وفعل النبي عَلِيَّة إذا خرج مخرج الامتثال والتفسير لقول سابق له حكمه، والقول السابق يفيد الوجوب، إذًا كلَّ أفعال النبي عَلِيَّة في الحج تفيد الوجوب ما لم يأت صارف لبعضها ، ومثال الصارف قوله عَلِيَّة : « افعل ولا حرج » لمن قدم النحر على الرجم ، والنحر على الطواف .

#### • الأمر يشمل الندب:

الأمر إما للوجوب وسيأتي أدلة ذلك وإما للندب ، وشواهد ذلك من الكتاب والسنة كثيرة منها :

قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُٰلِ وَاللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُٰلِ وَاللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْفَحْشَآءِ ﴾ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِي ٱلْقُرْدَ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ ﴾

[ النحل : ٩٠ ]

ومن الإحسان ما هو مندوب وكذلك من إيتاء ذي القربى ما هو مندوب . وقال تعالى : ﴿ وَٱفْعَــُكُواْ ٱلْحَــَيْرَ ﴾

ومن فعل الخير ما هو مندوب ، كصلاة التطوع ، وصيام التطوع ، وصدقة التطوع .

وما رواه أحمد عن واثلة قال: قال عَلَيْكَ : ﴿ أُمِرتُ بِالسَّواكُ ، حتى خشيتُ أَنْ يَكْتَبَ أَمَّرًا ، فلا حجة لأحدٍ أَنْ يَكْتَبَ أَمَّرًا ، فلا حجة لأحدٍ أَنْ يَكْتَبَ أَمَّرًا ، فلا حجة لأحدٍ أَنْ يَقُولُ بعد قوله عَلَيْكُ .

إذا الأمر أمران: أمر إيجاب، وأمر استحباب.

• مرادفات المندوب:

من مرادفات المندوب التي يستخدمها أهل العلم السنة ، والمسنون ، والنفل ، والمستحب ، والطاعة ، والقربة .

#### تعلق الثواب :

الثواب في اللغة هو الجزاء مطلقًا ، سواء كان الثوابُ مترتبًا على خيرٍ أو شرٍ . ودليل ذلك في الخير قوله تعالى :

# ﴿ وَٱلْبَاقِيَاتُ ٱلصَّالِحَاتُ خَيْرُعِندَرَيِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرُأُ مَلًا ﴾

ودليل ذلك في الشر قوله تعالى :

﴿ هَلَ ثُوِّ بَالْكُفَّارُ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ [ المطففين : ٣٦ ]

[ الكهف : ٤٦ ]

# • أقسام المندوب باعتبار الوقت:

ينقسم المندوب باعتبار الوقت إلى مندوب مضيَّق ، ومندوب موسَّع :

المندوب المضيق: مثل صوم يوم عرفة أو يوم عاشوراء ، أو الأيام البيض . المندوب الموسع: وهو نوعان: ما كان محصورًا بين وقتين نحو صلاة الوتر ، فهي من بعد العشاء الآخر إلى طلوع الفجر . وكذلك صلاة الضحى من حين ترمض الفصال إلى قبل الزوال .

ومطلق يؤدي متى شاء كأداء العمرة عند من قال بعدم الوجوب.

وفائدة هذا التقسيم أن المندوب المعارض بالوقت المكروه أو المحرَّم فيه جنس الفعل ، يجوز إتيانه لضيق الوقت ولعدم فوات فضله ، وذلك مثال صوم يوم عرفة إذا وافق يوم جمعة أو يوم سبت بدون صيام قبله أو بعده .

# • ما لا يتم المندوب إلَّا به فِهو مندوب :

ومثاله « الطيب يوم الجمعة » مندوب ؛ وعليه فشراء الطيب مندوب ، وكذلك السواك .

# • أنواع المستحبات :

من المستحبات ما هو سنة راتبة كالسنن القبلية والبعدية في الصلوات الخمس، والصوم النفل ومنها ما هو سنة عارضة كالقنوت عند النوازل.

#### المستحبات تسقط للحاجة:

سبق وأن تكلمنا عن الواجبات ، وأنها تسقط للحاجات فمن باب أولى المستحباث .

#### • جنس المستحب:

قد يكون فاضلًا لبعض الأفراد ، ومفضولًا للآخرين ، وذلك لأن كل شخص يستحب له من الأعمال ما يقربه إلى الله عز وجل ، قال على الأفضل في حق العبد ، يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه » ، فقد يكون الأفضل في حق العبد ، مفضولًا في ذاته ، ودليل ذلك أن الله عز وجل قال : « إن من عبادي من لا يصلحه إلّا الفقر ، ولو أغنيته لأفسده ذلك ، وإن من عبادي من لا يصلحه إلّا الغني ولو أفقرته لأفسده ذلك » .

إذا علمت ما سبق تبين لك أن النبي عليه إذا سئل عن أفضل الأعمال ، أجاب السائل بما يصلحه ويقربه إلى الله عز وجل ، فهذا ما يصلحه كثرة الصلاة ، وذاك ما يصلحه كثرة الصيام وهكذا . وأن الله لا يقبل نافلة إلا بعد الفرض ، قال عليه قال عليه قال تعالى : « من عادى لي وليًّا فقد بارزني بالمحاربة وما تقرب إلى عبدي بمثل أداء ما افترضته عليه ، ولا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه » رواه البخاري عن أبي هريرة ، فإن التقرب إليه بالفرض فقط أو بالفرض ويزداد القرب بالنفل أمّا بالنوافل فقط فلا لذلك قال أبو بكر في وصيته لعمر : « اعلم أن الله عليك حقًا باللهل لا يقبله بالنهار ، وحقًا بالنهار لا يقبله بالليل وأنه لا يقبل النافلة حتى تؤدى الفريضة » .

#### • أهمية العمل بالمندوب ، وخطورة تركه :

الاعتياد على فعل المندوب ، دافعٌ قوتى على الالتزام بالواجبات ، فضلًا على أن

فعل المندوب يتمم النقص في الواجبات ، فهو دائمًا خادم للواجب إما بجبر نقصه أو بالإعانة والحث على فعله قال الشاطبى  $^{(1)}$ : \_ رحمه الله \_ « المندوب إذا اعتبرته إعتبارًا أعم وجدته خادمًا للواجب ، لأنه إما مقدمة له ، أو تذكار به كان من جنسه واجب أم V » .. وعليه فإن كان ترك المندوب مؤثرًا في حق الفرد ... كان أكثر أثرًا في حق الأمة وأمثلة ذلك كثيرة منها النكاح .

قال الشاطبى (٢) \_ رحمه الله \_ : ( فترك المندوبات كلها مؤثر في أوضاع الدين ، إذا كان الترك دائمًا ، أما إذا كان في بعض الأوقات فلا تأثير له ، فلا محظور في الترك » قلتُ قوله « الترك دائما » هذا لا يمكن أن يتصور في المندوبات لأن الأمة إذا تركت شيئًا دائمًا ، كان قطعا غير مندوب لأن هذا إجماع على ترك شيء فدل على أنه محرمٌ وليس مندوبًا ... فلا يمكن أن تجتمع الأمة على ترك واجب أو مندوب أو مباح . والله أعلم .

# • حكم المندوب أو التعريف بالثمرة:

يثاب فاعله امتثالًا ، ولا يعاقب تاركه .

تنبيه : قد يلام تارك المندوب ومثال ذلك ترك ركعتى قبل الغداة ، وتارك الوتر لذلك قال أحمد تارك الوتر رجل سوء .

فكل ما واظب عليه النبى عَلَيْكُ سنة راتبة كركعتى الغداة ، وكذلك كل ما واظب على تركه فتركه سنة راتبة ومثال الترك ، ترك ركعتين بعد السعى بين الصفا والمروة كما يفعله بعض الشافعية .

<sup>(</sup>١) الموافقات جـ ١ ص ١٥١.

<sup>(</sup>٢) الموافقات جـ ١ ص ١٣٢ : ١٣٣ .

# النوع الثالث: المباح

#### • التعريف :

في اللغة : من الباحة وهي الساحة الواسعة (1) ، ومعناه المعلَن والمأذون فيه (1) حيث (1) مانع يمنعه .

في الاصطلاح: ما استوى فعله وتركه.

#### • شرح التعريف:

« ما » جنس في التعريف ، يندرج تحتها أحكام التكليف الخمسة .

« استوى فعله وتركه » خرج الأمر والنهي لأنهما ضدان ، وخرج المندوب والكراهة لأنهما ضدان ، ولا يمكن أن يتصور أن الفعل الذي يستوى فعله وتركه يترتب عليه ثواب أو عقاب ، فتعين أنه غير مأمور به ولا منهي عنه .

#### • مرادفات المباح:

من مرادفات المباح الحلال والجائز.

#### • أقسام الإباحة:

تنقسم الإباحة إلى قسمين أحدهما الإباحة الشرعية ، والثانى الإباحة العقلية ، فالإباحة الشرعية هي الثابتة بدليل شرعى وذلك نحو إباحة الأكل والشرب والجماع ليلة الصيام . قال تعالى :

والإباحة العقلية وهي البراءة الأصلية ، وهي استصحاب العدم الأصلى ، وهي معهود الأصل . ومثالها أن الأصل في الأشياء الطهارة ، ومن زعم أن هذا الأصل تغير ، وجب عليه تعيين النص الناقل كطهارة الدم مثلًا أو المنى .

<sup>(</sup>١) إمتاع العقول ص ١٢ .

<sup>(</sup>٢) المدخل ص ٦٣ .

قال شيخ الإسلام (۱) « انتفاء دليل التحريم ، دليل على عدم التحريم » ا.ه. . قلت : وليس لازم ذلك أنه حلال ، بل هو عفو قال عليه : « الحلال ما أحله الله في كتابه ، وما سكت عنه فهو مما عَفا عنه » رواه الترمذي وابن ماجة والحاكم عن سلمان ، وهذا هو الحق فإن الشيء إمّا حلال وإما حرام ، والحلال أحله الله ، والحرام حرّمه الله ، فقطعًا المسكوت عنه ليس منهما .

وسواء ثبتت الإباحة بالنص أو الإجماع أو عدم الدليل فإنه يجب إباحة لوازمها إلَّا أن يقوم دليل على تحريم لوازمها ، فحينئذ يجب تحريم لوازمها لأنه ما لا يتم اجتناب المحرم إلَّا باجتنابه فهو حرام .

#### • الفرق بين الإباحة الشرعية والإباحة العقلية :

الإباحة الشرعية لا تثبت إلا بخطاب شرعى رافع لخطاب شرعى متراخ عنه لذلك كانت الإباحة الشرعية ثابتة بناسخ للخطاب المتقدم .

أما الإباحة العقلية فهي ثابتة بالبراءة الأصلية ، فمتى رفعت تلك البراءة بورود خطاب شرعى عليها لا يُعد ذلك نسخًا . ومثالها الربا قبل الإسلام ، فإنه كان مباحًا من قبيل العقل لا الشرع ، فإن جاء النص بتحريمه فلا يعد ذلك نسخًا ، لأن المتقدم ليس من خطاب الشارع .

# • الأدلة على حجية الإباحة العقلية :

دلت كثير من النصوص القرآنية ، وكذلك السنة على أن البراءة الأصلية حجة إذا فقد في المسألة النص من الكتاب أو السنة الصحيحة أو انعدم فيها الإجماع أو إنعدم فيها قول الصحابى بشروط بابه أو انعدم القياس ومن هذه الأدلة:

قال تعالى:

﴿ فَمَن جَآءَ مُرَمَّوْعِظُةٌ مِن رَّيِّدِ عَفَانَهُ فَي فَلَهُ مَاسَلَفَ وَأَمْرُهُ وَإِلَى ٱللَّهِ ﴾

[ البقرة : ٢٧٥ ]

<sup>(</sup>١) القواعد النورانية ص ٢٠٠ .

والشاهد : ﴿ فله ما سلف ﴾ .

أي الأموال المكتسبة من الربا قبل التحريم قد أثبتها الله لهم حيث لا دليل على تحريم الربا قبل نزول الآية .

وقال تعالى :

﴿ وَأَن تَجْمَعُوا بَيْنَ ٱلْأُخْتَ يْنِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ ﴾

[ النساء : ٢٣]

والشاهد : ﴿ إِلَّا مَا قَدْ سَلْفَ ﴾ .

فتحريم الجمع بين الاختين خطاب من الشارع أما السابق لخطاب الشارع فلا مؤاخذة فيه لأنه كان لا يوجد شرع يمنع ذلك ، وعدم المؤاخذة لا يعنى الاستمرار بل بمجرد العلم يجب تطليق إحداهما ، ويؤيد ذلك ما رواه أبو داود بسنده عن فيروز قال : قلت : يا رسول الله ، إنى أسلمت وتحتى أختان ، قال : « طلّق أيتهما شئت » . ومثالها تمامًا قوله تعالى :

﴿ وَلَا نَنْكِحُواْ مَا نَكُحَ ءَابَ آؤُكُم مِّنَ ٱلنِسَآءِ إِلَّا مَاقَدُ سَلَفَ ﴾ [النساء: ٢٢]

و تبنًى رسول الله عَلَيْكُ زيدًا ، وكان من تبنًى رجلًا في الجاهلية دعاه الناس إليه وورِّث ميراثه حتى أنزل الله سبحانه وتعالى في ذلك :

﴿ اَدْعُوهُمْ لِآبَابِهِمْ هُوَا فَاللَّهُ فَإِن لَمْ تَعْلَمُواْ ءَابَاءَ هُمْ فَإِخْوَنُكُمْ فَوَالْمَاتُ فَي اللَّهِ فَإِن لَمْ تَعْلَمُواْ ءَابَاءَ هُمْ فَإِخُونُكُمْ فَوَاللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ بِدِ، وَلَنكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾

[ الأحزاب: ٥ ]

• الأصل في الأشياء الإباحة إذا انعدم الدليل:

# ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ كَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾

[ البقرة : ٢٩ ]

فالآية عامة في جميع ما حلق الله ، ولا يجوز إخراج شيء من العموم إلا بدليل شرعى ، ويظل باقى العموم على عمومه ، ومثال ما خرج بدليل ما رواه ابن ماجة عن جابر وعلى وابن عمر رضى الله عنهم قالوا: « نهي النبى عَلَيْكُ عن أكل لحوم الحمر الأهلية » ، وكذلك ما رواه ابن ماجة عن أبى ثعلبة : « نهي عن أكل كلّ ذي ناب من السباع » .

وقال عَلَيْكَ : « الحلال ما أحله الله في كتابه والحرام ما حرمه الله في كتابه ، وما سكت عنه فهو مما عفا عنه » رواه الترمذي عن سلمان . فمما لا شك فيه أن المسكوت عنه غير مأمورين بفعله ، ولم ننه عنه ، وما كان كذلك فهو المباح ، ولكن الإباحة مقيدة بقيد النفع فإن كان فيها نفع محض فهي مباحة مطلقًا ، وإن كان فيها ضرر محض فهي محرمة مطلقًا ، وإن كان نفعها أكثر من ضرها فالأظهر أنها مباحة وإن كان ضرها أكبر من نفعها فهي حرام ، وإن كان الضرر مساويًا للنفع فهي أيضًا حرام لأن درء المفاسد مقدم على جلب المصالح .

# • معنى الأصل في الأشياء الإباحة :

المراد أن الإباحة تتجه إلى الجزئيات لا إلى الكليات ، فمثلًا الأكل مباح فلك أن تأكل من الطيبات ما تشاء وتمتنع عما تشاء ، أما أن يترك الأكل بالكلية ففي ذلك الهلاك وكذلك الإفراط فيه يؤدي إلى الهلاك ، ومن مقاصد الشرع بل من الضروريات الحفاظ على الحياة .

وكذلك وطء الأزواج مباح ، ولكن على الدوام يخرج عن المفصود ويسبب ضررًا ، والامتناع الكلي فيه تفويت لمقاصد النكاح وسبب البلاء .

قال الشاطبي (١) : ( ووطء الأزواج زوجاتهم مباح ، ولكن تركه بالكلية على وجه

<sup>(</sup>١) الموافقات ج١ ص ٣٠ وما بعدها .

الدوام والاستمرار حرام ، لما فيه من الاضرار بالزوجة والتفويت لمقاصد النكاح فالإباحة في الوطء منصبة على تركه جملة » •

# النوع الرابع: الحسرام

#### • التعريف :

في اللغة: صفة مشبّهة باسم الفاعل بمعنى الممنوع (١) وهو ضد الحلال والواجب نحو قوله تعالى:

وقيل « هي ما لا يحل انتهاكه » <sup>(۲)</sup> .

في الاصطلاح: ما نهي عنه الشارع نهيًا جازمًا <sup>(٣)</sup>.

#### • شرح التعريف :

« ما نهي عنه الشارع » خرج الأمر والندب لأنهما طلب استدعاء والمباح لأنه لا طلب فيه ودخل المحرَّم والمكروه لأنهما طلب ترك .

« نهيا جازما » خرج المكروه وبقى المحرّم.

#### أمثلة :

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) مذكرة الشنقيطي ص ٢٢.

<sup>(</sup>٣) المدخل *ص* ٦٣ .

#### قال تعالى :

﴿ وَلَا نَقُولُواْ لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمُواتُ ﴾ [ البغرة: ١٥٤] ﴿ وَلَا نَقُولُ لِلْمَا يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمُواتُ اللَّهُ وَلَا نَقُولُ كَا أَوْلُكَ مِنَ ٱلْأَوْلِكَ إِلَّا فِي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَلَا يَعْمَى مِنَ ٱلْأَوْلِكَ إِلَيْ وَالْجَعَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقال عَلَيْكَ : « لا يحلُّ لأحدكم أن يحمل السلاح في مكة » رواه مسلم . وقد يستفاد النهى من ترتيب العقاب على الفعل قال تعالى :

﴿ وَالَّذِينَ يَرَمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَيَا تُواْ بِالْرِيعَةِ شُهَالَةً فَالْجَلِدُ وَهُرْ تَمَانِينَ جَلَّاهً ﴾
[ النور : ٤]

#### • مرادفات الحرام:

من مرادفات الحرام ، الحظر ، والمنع .

• حكم النهي أو (التعريف باعتبار الثمرة):

يثاب تاركه امتثالًا ومتوعد فاعله بالعقاب .

تنبيه : لم يذكر في تعريف حكم النهي لفظ « مطلقا » كما في الواجب لأن الترك لا توسع فيه .

# • متعلق النهي ومتعلق الأمر :

متعلق النهي طلب ترك ومتعلق الأمر طلب إيجاد .

# الفرق بين متعلق الأمر والنهي :

متعلق الأمر كما سبق هو طلب إيجاد والطلب استدعاء بقولٍ لشيء موجود فمن ذلك يتبين لزوم توفر شروط في الأمر :

أن يكون الأمر بالقول ، أن يقع الأمر بالقول على شيء موجود ، جواز استدعاء هذا الشيء .

أما متعلق النهي كما سبق هو طلب ترك والترك لا استدعاء فيه ومن ذلك يتبين لزوم توفر شروط في النهي :

أن يكون النهي بالقول ، أن يقع النهي بالقول على شيء غير موجود ، عدم جواز استدعاء هذا الشيء .

وبناء على التحقيق السابق فإن الأمر يفارق النهي في أن الأمر يقع على شيء موجود والنهي يقع على شيء غير موجود فلا يكون الأمر بالشيء نهيًا عن ضده بل يستلزمه لاستحالة إجتماع نقيضين بقول واحد . كما سيأتي في باب النهي إن شاء الله تعالى .

#### • أقسام النهي:

ينقسم النهي إلى أربعة أقسام.

# ١ ـ النهي عنه لذاته:

أي الفعل نفسه محرَّم ، إما لمفسدته الخالصة أو الغالبة ، ولا تجد فعلًا محرمًا لذاته وله جهتان بمعنى ليس له جهة مأمور بها منها ، والجهة الأخرى ممنوع منها ومثال ذلك : النهي عن صوم يوم الجمعة مفردًا أو السبت ... فإن النهي هنا ليس لذاته ، لأن له جهتين الأولى مأمور منها لأننا مأمورون بالصوم والثانية أننا نهينا عن صوم الجمعة مفردًا أو السبت منفردًا .

وأما الأمثلة على النهي عنه لذاته كثيرة جدًا منها:

النهي عن بيع الجنين في بطن أمه أو بيع المعدوم.

والنهى عن نكاح المحارم كالأمهات .

والنهي عن الزنا وأكل الميتة وشرب الخمر ، وشرائها وبيعها ، وعن السرقة . والنهي عن الشرك بالله والعياذ بالله . وهذه الحالة يستفاد منها التحريم وفساد ما ترتب عليه ، فإن الزواج الصحيح مثلًا يترتب عليه ثبوت الميراث والنسب ، والزنا والعياذ بالله لا يترتب عليه شيء من ذلك .

# ٢ ـ النهي عنه لوصفٍ قائم به:

ومعنى ذلك أن الفعل نفسه مشروع في الأصل إما لمنفعته الخالصة أو الغالبة والوصف كالشرط الذي يتوقف عليه صحة الذات. ومثال ذلك:

العقل فإنه شرط لصحة الصلاة ، وُحدُّه قوله تعالى :

# ﴿ حَتَّىٰ تَعْلَمُواْ مَا نَقُولُونَ ﴾

فمن صلى حال سكره فإن صلاته باطلة ، أو كالبيع بثمن آجل مع جهالة الأجل ، أو كالبيع بشمن آجل مع جهالة الأجل ، أو كالصوم في يوم عيدي الفطر والأضحى . وهذه الحالة يستفاد منها التحريم وفساد المنهى عنه أيضًا .

#### ٣ ـ النهى عنه لوصفٍ خارج عنه وغير منفك:

وضابطه : إذا كان ساترًا لوصيف قائم بالعبادة .

ومثاله: كمن صلى ساترًا عورته بالحرير، فإن الحرير ساتر لشرط صحة في الصلاة، ويستفاد من هذه الحالة التحريم وفساد المنهى عنه أيضًا.

#### ٤ ـ النهى عنه لوصف خارج عنه، ومنفك عنه:

وضابطه : إذا كان ساترًا لوصفٍ غير قائم بالعبادة .

ومثال ذلك الصلاة في عمامة من الحرير . وفي هذه الحالة لا يستفاد منها التحريم ، لأن الفعل صحيح ، وعليه إثم المخالفة . والله أعلم .

تنبيه: الفرق بين الحالة الثالثة والحالة الرابعة أن الحالة الثالثة فيها أن الجرير ستر العورة، وستر العورة، وستر العورة شرطً في صحة الصلاة أما الحالة الرابعة فإن الحرير ساتر للرأس، وستر الرأس ليس ركنًا ولا شرطًا في صحة الصلاة.

#### • الحرام المخير:

كالجمع بين الاختين ، فإنه متى تزوج واحدة منهما ، حرمت عليه الأخرى ، وكذلك من أسلم على اختين ، حرمت عليه واحدة منهما ، لحديث فيروز السابق .

#### • تزاحم المحرمات:

قد تتزاحم المحرماتُ على بعض الناس ، ولا يستطيع دفعَ تلك المحرماتِ جميعها إِلَّا بفعل واحدة منها ، فيجب عليه فعل أدناها ضررًا . ومثال ذلك :

إذا أسلمت امرأة في دار الكفر ، ومعلوم أن الإقامة في دار الكفر حرام لما رواة البيهةي عن جرير قال : قال عَلَيْكُ : « من أقام مع المشركين فقد برئت منه الذّمة » ، ومعلوم أن سفر المرأة بدون محرم حرام لما رواه مسلم عن أبي هريرة قال : قال عَلَيْكُ : « لا يحلُّ لامرأةٍ أن تسافر إلَّا ومعها ذو محرم منها » ، وقطعًا الإقامة في دار الكفر ضررها أعظم فيدفع بالسفر بدون محرم و السفر بدون محرم كما سبق حرام .

وكذلك القيام للمقيم إذا كان عدم القيام سيفسد ذات البين ، ويولد الشحناء ، والبغضاء .

#### • **المحرمات**:

قد تكون نعمة ، كتحريم الكفر والمنكر .

وقد تكُون عقوبة ، كقوله تعالى :

﴿ فَيُظْلِمِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ أُجِلَّتَ لَكُمْ ﴾

[ النساء : ١٦٥ ]

وقد تكون محنة ، كقوله تعالى : ﴿ إِلَّ اللَّهُ مُبْتَلِيكُم بِنْهَ مِنْ

[ البقرة : ٢٤٩ ]

# النوع الخامس: المكروه

التعريف :

في اللغة: اسم مفعول من كرهه وهو ضد المحبوب والمندوب وهو المبغوض. في الاصطلاح: ما نهي عنه الشارع نهيًا غير حتم بأصل الوضع، أو بعد صرفه بدليل.

#### شرح التعريف :

« ما نهى عنه الشارع » يشمل النهى والمكروه .

«( نهيًا غير حتمً » خرج النهى وبقى المكروه .

« بأصل الوضع » نحو قوله عَلِيْكُ : « لا آكُلُ وأنا متكىء » رواه البخارى .

« أو بعد صرفه بدليل » هو ما كان محرمًا ثم صرف بدليل إلى الكراهة نحو قوله عليه : « إذا جلس أحدُكم لحاجته فلا يستقبل القبلة ولا يستدبرها » رواه مسلم مع قوله عليه : « من لم يستقبل القبلة ولم يستدبرها في الغائط كتب له حسنة ومحي عنه سيئة » رواه الطبراني .

استخدام لفظ الكراهة ويراد به الحرام:

نحو قوله تبارك وتعالى :

﴿ كُلُّ ذَالِكَ كَانَ سَيِّئُهُ عِندَرَيْكِ مَكْرُوهًا ﴾ [ الإسراء: ٣٨]

وقوله تعالى :

﴿ كُرَّهُ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفْرَ ﴾ [ العجرات : ٧ ]

حكم المكروه أو ( التعرف باعتبار الثمرة ) :

يثاب تاركه امتثالًا وغير متوعد بالعقاب فاعله .

الحرام والمكروه كراهة تحريم:

لا فرق بين الحرام والمكروه كراهة تحريم عند الجمهور فكلاهما مرادف للآخر ، ولكن الأحناف فرقوا بينهما كما فرقوا بين الفرض والواجب ، ولنفس السبب وهو أن الحرام ما كان من دليل قطعى وكراهة التحريم ما كانت من دليل ظنى ، فكراهة التحريم في مكانة الواجب وعليه فإن العقاب المترتب على كراهة التحريم دون المترتب على المحرَّم ، وعندهم قسم ثان من المكروه وهو ما كان مكروهًا كراهة تنزيه أي منهي عنه ولكن غير حتم فآلت القسمة عند الأحناف إلى سبعة أقسام وعند الجمهور خمسة وعليه فإن الحرام عند الجمهور يشمل الحرام والمكروه كراهة تحريم عند الأحناف والمكروه كراهة تنزيه عند الأحناف والله عند الأحناف والله عند الأحناف والله .

# المبحث الثانى شروط التكليف

تنقسم شروط التكليف إلى قسمين (١):

القسم الأول: شروط معلقة بالمكلُّف (الفاعل):

وهذه الشروط المعلقة بالفاعل خمسة وهي العقل ، والبلوغ ، والنسيان ، والنوم ، والإكراه .

#### العقل:

وهو شرط في التكليف بلا خلاف بين العلماء . ودليل ذلك ما رواه ابن حزيمة قال عليه القلم عن ثلاثة عن المجنون المغلوب على عقله حتى يبرأ ، وعن النائم حتى يستيقظ ، وعن الصبي حتى يحتلم » . وعليه فإن فاقد العقل بالجنون أو فاقده بالسكر بسبب غير محظور (٢) غيرُ مكلَّفيْن ولا تكليف لهما حتى يفيقا ، وحد ذلك قوله تعالى :

﴿ حَتَّىٰ تَغَلَّمُواْ مَا نَقُولُونَ ﴾

[ النساء : ٤٣ ]

وعليه فإن فاقد العقل لا يلزمه شيء من العقود ، ولا الطلاق ، ولكن قيمة ما أتلف

<sup>(</sup>۱) مذكرة الشنقيطي ص ۳۰.

<sup>(</sup>٢) كالتنويم الطبي أو الخطأ أو الضرب أو البهرة .

فعليه الضمان ، لأن ذلك من باب ربط الأحكام بالأسباب وهو المسمى بخطاب الوضع ، أو الضمان واجب على وليه لأنه متسلط عليه . قال شيخ الإسلام (1) : (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1)

#### البلوغ:

وهو أيضًا شرطٌ في التكليف ، لقوله عَلَيْكُ : « وعن الصبى حتى يحتلم » ، ومعنى ذلك أن الصبى العاقل غير البالغ غير مكلَّفِ .

#### النسيان:

وهو أيضًا شرطٌ في التكليف ، لقوله عَلَيْكُ : « وضع عن أمتى الخطأ ، والنسيان ، وما استكرهوا عليه » رواه البيهقى في سننه . وعليه فالنسيان مانع من التكليف ، فمن فعل محرمًا ناسيًا لا شيء عليه ومثال ذلك ما رواه الدارقطني عن أبي هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله عَلَيْكُ : « من أفطر يومًا في رمضان ناسيًا فلا قضاء عليه ولا كفارة » ، أو مثال من قص الأظافر أو قصر الشعر في الحج ناسيًا لا شيء عليه ، أو الكلام في الصلاة ناسيًا لا يبطل الصلاة ، أو الجماع في الصيام ناسيًا لا يبطل الصوم .

وأيضًا من ترك واجبًا ناسيًا لا شيء عليه ، ولكن عليه فعله متى ذكره لما رواه مسلم عن أبى هريرة قال عَلَيْكُ : « من نسى صلاةً فليصلها إذا ذكرها ، فإن الله قال :

﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِي ﴾

النوم :

وهو أيضًا شرط في التكليف ، لقوله عَيْلِيُّهُ : « وعن النائم حتى يستيقظ » رواه

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى جـ ۲ ص ٤١٦.

ابن خزيمة وعليه من ترك واجبًا لنوم عليه فعله متى استيقظ ، ومن فعل محرمًا في نوم فلا شيء عليه إلَّا إذا تسبب ذلك في إضرار غيره ، فعليه رد المظلمة .

# الإكراه وهو نوعان :

الأول : المكره على شيء في نفسه ... والظاهر في هذا القسم أنه غير مكلفٍ بالأقوال وأدلة ذلك : قوله تعالى :

# ﴿ إِلَّا مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمان ﴾ [النحل: ١٠٦]

ولقوله عَلِيُّكُم : « وما استكرهوا عليه » رواه البيهقي في سننه عن ابن عمر .

قال (۱) شيخ الإسلام: «ولو تكلم بهذه الكلمات مكرهًا ، لم يلزمه حكمها عندنا ، وعند الجمهور ، كما دلت السنة وآثار الصحابة » ثم قال : « لأن مقصوده هو دفع المكروه عنه ، ولم يقصد حكمها » ا . هـ ، قلت هو غير مكلّف بالقول ، أمّا بالفعل فهو مكلّف كأن يؤمر بقتل نفسه فهذا لا يجوز لقوله عَلَيْكَ : « من قتل نفسه بحديدة ، فحديدتُه في يدِه يَتَوَجَّأ بها في بَطْنِه ، في نار جهنم مخلدًا فيها أبدًا » متفق عليه عن أبي هريرة ، وعليه « فإن أكره على محرم قولي فلا شيء عليه إن شاء الله ، كأن يكره على سب نفسه » . وأمّا الفعلي فهو مكلّف فإن أكره على ترك الصلاة وذلك بتقييده مثلًا يصلي على حالته ولو بعينه فلا يستطيع أحدٌ أن يمنعه من ذلك .

والثاني: المكره على شيء في غيره فأيضًا إما قولي كسب الغير فالأصل فيه أنه مكلَّف ، ولكن إن أدى إلى ضرر لا يتحمله يفعل أدناهما كما فعل ياسر وأما الفعل فممنوع فهو مكلَّفٌ كأن يؤمر بقتل غيره وإلا قتل هو فليس بأولى من أخيه ، لذلك قال ابن عباس: « إنما التقية باللسان » .

القسم الثاني : شروط معلقة بالفعل :

<sup>(</sup>١) القواعد النورانية الفقهية ص ٢٥٩ .

وهي ثلاثة العلم، وانعدامَ الفعل، وأن يكون الفعل ممكنًا .

العلم: أي العلم بما كلّف به ، حتى يتمكن من أدائه . لذلك قال ('' شيخ الإسلام: « حكم الخطاب لا يثبت في حق المكلفين إلا بعد تمكنهم من معرفته وقال ('' : « إن الحكم لا يثبت إلّا مع التمكن من العلم وإنه لا يقضي ما لم يعلم وجوبه فقد ثبت في الصحيح أن من الصحابة من أكل بعد طلوع الفجر في رمضان حتى تبين له الخبط الأبيض من الخيط الأسود ، ولم يأمرهم النبي عَيَّاتُهُ بالقضاء ، ومنهم من كان يمكث جنبًا مدة لا يصلي ولم يكن يعلم جواز الصلاة بالتيمم كأبي ذر وعمر بن الخطاب وعمار لما أجنبوا لم يأمر النبي عَيِّاتُهُ أحدًا منهم بالقضاء . ولا شك أن خلقًا من المسلمين بمكة والبوادي صاروا يصلون إلى بيت المقدس حتى بلغهم النسخ ، ولم يؤمروا بالإعادة ، ومثل هذا كثير ، وهذا يطابق الأصل الذي عليه السلف والجمهور أن الله لا يكلف نفسًا إلا وسعها ، فالوجوب مشروع بالقدرة ، والعقوبة لا تكون إلًا على ترك مأمور أو فعل محظور بعد قيام الحجة وعياله » ا.ه. . قال تعالى :

﴿ وَمَاكُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [ الإسراء: ١٥] و ﴿ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ أَبَعْدَ ٱلرُّسُلِّ ﴾ [ النساء: ١٦٥]

وفي الصحيحين قال عَلِيْكُ : « ما أحدٌ أحبُ إليه العُذر من الله من أجل ذلك أرسل الرسل مبشرين ومنذرين » ، وكذلك يشترط في العلم أن يكون مأمورًا به من الله ، لأن العبادة يلزمها نية تقرب إلى الله عز وجل .

وعلى ما سبق فإن الجهل بما أمر به مانع من التكليف ، فإن فعل المكلّف محرمًا ، لعدم علمه بالتحريم فلا شيء عليه ومثاله في عمرة الجعرانة جاء رجلٌ وعليه جبة وأثر خلوق فأمره النبي عَلَيْكُ بخلع الجبة وغسل الخلوق .. ولم يأمره بكفارة .

<sup>(</sup>۱) فتاوی جه ۲۰ ص ۲۰.

۲۲۷ — ۲۲۶ ص ۲۲۶ — ۲۲۷ .

وكذلك من ترك واجبًا ، لعدم علمه بأنه واجب ، لا يلزمه قضاؤه إذا فات وقته ، وأما إن كان في الوقت جاء به ومثاله : « أمر النبي عَلَيْكُ المسيء صلاته بإعادة الصلاة التي لم يخرج وقتها ، ولم يأمره بإعادة ما سبق وكان لا يطمئن في ركوع ولا في سجود وكلاهما ركن . تبطل الصلاة بتركه » .

انعدام الفعل: ولابد من انعدام الفعل، حتى يتسنى إيجاده، فلا إيجاد لموجود، إنما الإيجاد للمعدوم فمن صلى الظهر وأداها بالكيفية الشرعية المطلوبة لا يؤمر بأن يصليها مرة ثانية لذلك قال عَيْنِيَّة : « لا صلاة في يوم مرتين » رواه أحمد، وقال عَيْنِيَّة : « لا وتران في ليلة » رواه أحمد عن طلق بن على . ولا يرد على ذلك قوله تعالى : ﴿ لا يَنَا مُهُمَّا اللَّذِينَ ءَامَنُوا ءَامِنُوا ﴾ [ النساء: ١٣٦]

ووجه الاستدلال كيف يأمروا بالإيمان وهم مؤمنون ؟ والجواب نعم إنهم مؤمنون والمطلوب منهم المحافظة على إيمانهم وأن يعملوا على زيادته . ودليل صحة هذا المعنى قوله تعالى :

﴿ وَإِذَامَاۤ أَنْزِلَتَ سُورَةٌ فَمِنْهُ مَنَ يَقُولُ النِّكُمُ زَادَتُهُ فَافِهَ وَ إِذَامَاۤ أَنْزِلَتَ سُورَةٌ فَمِنْهُ مَ مَنْ يَقُولُ النِّكُ مُ زَادَتُهُ مَا اللَّذِينَ عَامَنُواْ فَزَادَتُهُمْ إِيمِنَا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾

[ التوبة : ١٢٤ ]

« أن يكون الفعل ممكنًا » : وذلك ليتمكن المكلَّف أن يؤديه ، فيرى الشارع منه الامتثال المترتبعليه الثواب والعقاب ، وعليه فإن التكليف بالمستحيل لا يجوز سواء كان لذاته كالجمع بين النقيضين أو بالمستحيل العقلي كالطيران في الهواء في إطار الكرة الأرضية ، أو المستحيل العادي كتكليف مقطوع الساقين بالعدو ورحم الله عليًّا بن موسى الرِّضي سُئل : أيكلَّف الله العباد ما لا يطيقون ؟ قال : هو أعدلُ من ذلك قيل : فيستطيعون أن يفعلوا ما يريدون ؟ قال : هم أعجز من ذلك .

تنبيه : يجب التمييز بين المستحيل ، والتكليف بالفعل المشتمل على مشقة ، فإن المشقة من لوازم التكليف .

# « الصور التي يأتي عليها الفعل »:

الأولى : صورة الفعل الصريح كالصلاة والصوم والزكاة والحج .

الثانية : تسمية القول فعلًا ومثاله قوله تعالى :

# ﴿ زُخُرُفَ ٱلْقَوْلِ عُرُوزًا وَلُوشَاءَ رَبُّكَ مَافَعَ لُوهُ ﴾ [ الأنعام: ١١٢]

ويسمى أيضًا الفعل قولًا ، لقوله عَلِيكَ لعمار : « كان يكفيك أن تقول بيديك وضرب بهما على الأرض » .

الثالثة : تسمية الترك فعلًا ومثاله قوله تعالى :

# ﴿ لَوَلَا يَنْهَاهُمُ ٱلرَّبَانِيُّونَ وَٱلْأَحْبَارُعَن فَوْ لِمِيمُ ٱلْإِنْمَ وَٱكْلِهِمُ ٱلسُّحْتُ السَّحْتُ لَيَالِهُ وَالْأَحْبَارُعَن فَوْ لِمِيمُ ٱلْإِنْمَ وَٱلْأَحْبَارُعَن فَوْ لِمِيمُ الْإِنْمَ وَالْمَالِدة : ٦٣ ] المائدة : ٦٣ ]

فسمى الله عز وجل الترك صنعًا ، والصنع أخصّ من الفعل . وينبني على هذه القاعدة ، أنَّ من اعتبر الترك فعلًا وهو الحق فعليه الضمان فمثلًا (') كمن منع مضطرًا فضل طعام ، أو شراب حتى مات ، ومنع جاره فضل مائه حتى هلك .

الرابعة: تسمية العزم فعلًا ومثاله قال عَلَيْكُم : « إذا التقى المسلمان بسيفيهما ، فالقاتل والمقتول في النار » ، قالوا فالحديث نصٌّ في أن العزم فعل يترتب عليه ثواب وعقاب ، وذلك لأن النبي عَلِيْكُم علق الحكم وهو العقاب على وصفٍ وهو الحرص على القتل .

# متى ينقطع التكليف ؟

التكليف لا ينقطع بالموت ، بل ينقطع بدخول دار الجزاء ، فإمَّا إلى جنة وإمَّا إلى الله : إلى نار والعياذ بالله :

<sup>(</sup>١) مذكرة الشنقيطي ص ٣٩

روى مسلم ، عن أبي هريرة قال : قال رسول الله عَلَيْكَ : « من قدّف مملوكه بالزنا ، يقام عليه الحد يوم القيامة ، إلّا أن يكون كما قال » .

ولما رواه البخاري في الأدب المفرد عن أبي هريرة قال : قال رسول الله عَلَيْكَ : • من ضرب بسوط ظلمًا ، اقتص منه يوم القيامة ، .

وفي القبر سؤال منكر ونكير .

#### (الخلاصية)

- الحكم : « خطاب الشارع والمعلق بأفعال المكلفين سواء كان طلبًا أو تخييرًا أو وضعًا » .
  - التكليف: طلب ما فيه مشقة.
- أقسام أحكام التكليف خمسة: الواجب والمندوب والمباح والحرام والمكروه.
  - الواجب : ما أمر به الشارع أمرًا جازمًا .
    - الواجب مرادف للفرض.
  - الواجب العيني معلق بالفاعل ولا يسقط عنه إلا بفعله .
  - الواجب كفائي معلق بالفعل ولا يسقط عن الجميع إلا إذا قام به واحد .
    - ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب .
    - ما لا يتم الواجب المشروط إلا به فهو غير واجب .
      - لا يجوز التكليف بما لا يطاق .
      - ما لا يتم ترك الحرام إلَّا بتركه فتركه واجب .
- حكم الزيادة على الواجب والتي من جنسه مندوبة سواء كانت متميزة عنه أو غير متميزة عنه.
- المنسوخ كالمحظور يبطل العمل به كليًا ولا يجوز العمل به أو بجزء منه إلَّا بأمر جديد .
  - حكم الواجب أنه يثاب فاعِله امتثالًا وتاركه متوعد بالعقاب مطلقًا .
- المندوب: ما أمر به الشارع أمرًا غير حتم بأصل الوضع أو بعد صرفه بدليل.
  - الأمر يشمل الندب.
  - حكم المندوب أنه يثاب فاعله امتثالًا ولا يعاقب تاركه .

- ما لا يتم المندوب إلا به فهو مندوب.
  - المباح ما استوى فعله وتركه.
- الإباحة الشرعية هي الثابتة بدليل شرعي .
- الإباحة العقلية هي الثابتة بالبراءة الأصلية .
- البراءة الأصلية حجة شرعية بعد فقد الدليل من الكتاب والسنة أو أحدهما ، وانعدام الإجماع وقول الصحابي بشروط بابه والقياس .
  - الحرام ما نهى عنه الشارع نهيًا جازمًا .
  - حكم النهي إنه يثاب تاركه امتثالًا ومتوعد فاعله بالعقاب.
    - متعلق الأمر طلب إيجاد .
    - متعلق النهي طلب ترك .
    - الأمر بالشيء ليس نهيًا عن ضده ولكن يستلزمه .
- أقسام النهي أربعة أقسام ، ثلاثة منها يستفاد منها التحريم وفساد الفعل ، وهي النهي عنه لذاته ، أو لوصف قائم به ، أو لوصف خارج عنه وغير منفك ، وواحدة لا يستفاد منها التحريم ، لكن الفعل الصحيح ، وعليه إثم المخالفة ، وهي ما كان النهى عنه لوصف خارج عنه ومنفك عنه .
- المكروه هو ما نهي عنه الشارع نهيًا غير حتم بأصل الوضع ، أو بعد صرفه بدليل .
  - حكم المكروه يثاب تاركه امتثالًا ، وغير متوعد بالعقاب فاعله .
    - قد يأتى لفظ الكراهة ويراد بها الحرام .
- أقسام التكليف عند الأحناف سبعة وهي الفرض والواجب والمندوب والمباح والحرام والمكروه كراهة تنزيه .
  - شروط التكليف قسمان أحدهما معلق بالفاعل والثاني معلق بالفعل.
  - الشروط المعلقة بالفاعل ، العقل والبلوغ والنسيان والنوم والإكراه .
    - الشروط المعلقة بالفعل ، العلم وانعدام الفعل وأن يكون ممكنًا .
- الفعل إما أن يأتي على صورة الفعل الصريح أو على صورة القول أو الترك أو العزم .

#### الأسئلة

- ١ \_ عرِّف الحكم لغة واصطلاحًا ؟
- ٢ ــ ما الفرق بين خطاب الشارع عند الفقهاء والأصوليين ؟
  - ٣ ــ ما أقسام الأحكام الشرعية ؟
  - ٤ ـ عرّف التكليف لغةً واصطلاحًا ؟
  - ٥ \_ ما أقسام التكليف عند الجمهور ؟ وعند الأحناف ؟
    - ٦ ـ عرِّف الواجب لغة واصطلاحًا ؟
    - ٧ ــ هل يصح التفريق بين الفرض والواجب ؟
- ٨ \_ ينقسم الواجب بحسب الاعتبار إلى ستة أقسام أذكرها ؟
- ٩ عرّف الواجب المعين ، والواجب المبهم المحصور ، وغير المحصور ومثل
   لكل نوع ؟
  - ٠١٠ عرِّف الواجب المضيقُ والموسُّع ومثل لكل نوع ؟
    - ١١ ــ عرِّف الواجب العيني والكفائي ومثل لكل نوع ؟
  - ١٢ ينقسم الواجب العيني باعتبار النوع إلى قسمين أذكرهما ومثل لهما ؟
    - ١٣ ــ ناقش هذه العبارات ومثل لكل واحدة منها:
    - أ ـــ « ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب » .
    - ب ـــ « ما لا يتم الواجب إلَّا به ، فليس واجبًا » .
    - ج ــ « ما لا يتم ترك الحرام إلَّا بتركه ، فتركه واجب » .
      - ١٤ ــ ما حكم الزيادة على الواجب التي من جنسه ؟
      - ١٥ اذكر أنواع الواجب المنسوخ ومثل لكل نوع ؟
- ١٦ ما معنى الواجب المخير ، والحرام المخير ، وما الفرق بينهما ، ومثل لكل نوع ؟

١٧ ــ ناقش هذه العبارة « الواجبات تسقط بالحاجات » ؟

۱۸ ـ ناقش هذه العبارة « تزاحم الواجبات » ؟

١٩ ــ ما حكم الواجب؟

٢٠ عرِّف المندوب لغة واصطلاحًا ؟

٢١ ــ أثبت أن الندب أمر ؟

٢٢ اذكر مرادفات المندوب ؟

٢٣ اذكر الدليل على أن الثواب يطلق على الخير والشر؟

٢٤ ما الفرق بين المندوب المضيق والموسع ؟

٢٥ ــ ناقش هذه العبارة « ما لا يتم المندوب إلَّا به فهو مندوب » ؟

٢٦ ما الفرق بين السنة الراتبة والعارضة ومثل لكل منهما ؟

٢٧ ــ اذكر فوائد العمل بالمندوبات؟

٢٨ ما هو حكم المندوب؟

٢٩ عرِّف المباح لغة واصطلاحًا ؟

٣٠ اذكر مرادفات المباح؟

٣١ ما الفرق بين الإباحة الشرعية والعقلية ؟

٣٠ اذكر الأدلة على حجية البراءة الأصلية ؟

٣٣ ما معنى الأصل في الأشياء الإباحة ؟

٣٤ ما الأدلة على أن الأصل في الأشياء الإباحة ؟

٣٥ عرِّف الحرام لغة واصطلاحًا ؟

٣٦ اذكر مرادفات الحرام؟

٣٧\_ ما حكم النهي ؟

٣٨ ما الفرق بين متعلق النهى ومتعلق الأمر ؟

٣٩ ما معنى النهى عنه لذاته ، النهى عنه لوصف وما الفرق بينهما ؟

• ٤ ـ مثل لكل نوع من الأنواع الآتية: النهي عنه لذاته ، النهي عنه لوصف قام به ، والنهي عنه لوصف خارج عنه ومنفك عنه والنهي لوصف خارج عنه وغير منفك ؟

- ٤١ اذكر الحالات التي يستفاد منها التحريم وفساد المنهي عنه ؟ .
  - ٤٢ ــ اذكر الحالة التي لا يستفاد منها التحريم؟
- ٤٣ ناقش هذه العبارة « إذا تزاحمت المحرمات ... دفع أعظمهم ضررًا بفعل أدناهم » ؟
  - ٤٤ عرِّف المكروه لغة واصطلاحًا ؟
  - ٥٤ ــ اذكر بعض الأدلة على جواز استخدام لفظ الكراهة بمعنى التحريم ؟
    - ٤٦\_ ما حكم المكروه ؟
    - ٧٤ ــ ما شروط التكليف ، وفصِّل كل شرط مع الدليل ؟
    - ٤٨ ما الصور التي يأتي عليها الفعل ودليل كل صورة ؟

#### المبحث الثالث

# الأحكام الوضعية

#### التعريف :

الوضعية في اللغة: من مادة وضع (١)، والوضع ضد الرفع.

وفي الاصطلاح: « هي العلامة أو الأمارة الشرعية ، التي يَثْبُتُ عندها الحكم أو ينتفى » .

# شرح التعريف :

" هي " : أي الأحكام الوضعية .

« العلامة أو الأمارة الشرعية » كالشرط ، والسبب ، والمانع ووصفها بالشرعية يخرج العلامات غير الشرعية « التي يثبت عندها الحكم أو ينتفي » أي أن الحكم الوضعي لا يُثبِتُ حكمًا ، وإنما يُثبِتُ متى يَثْبُتُ الحكم ومتى ينتفى .

## السبب في تسميته بالحكم الوضعي:

سمي هذا النوع بالحكم الوضعي ، لأنه ربط بين شيئين بالسببية أو الشرطية أو المانعية بوضع الشارع (٢٠) .

- (١) مختار الصحاح ص ٧٢٦ .
  - (٢) الوجيز ص ٢٦ .

أقول: ومعناه أن الشارع جعل شيئًا سببًا لشيء أو شرطًا له أو مانعًا له . أمثلة تطبيقية :

قال تعالى :

﴿إِذَانُودِيَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَأَسْعَوْ إِلَىٰ ذِكْرِٱللَّهِ ﴾

[ الجمعة : ٩ ]

فالعلامة التي وضعها الشارع هي النداء ، وهذه العلامة يثبت عندها حكم وهو وجوب السعي إلى الصلاة لمن لم يسع من قبل ، وكذلك بقية أوقات الصلاة لها علامات تثبت عندها الصلاة .

قال تعالى :

﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ [ آل عمران: ٩٧]

فالأمارة التي وضعها الشارع هي الاستطاعة ، متى اكتملتُ ثبت الحكم عندها ، وهو وجوب الحج علة من لم يحجّ من قبل .

قال عَلَيْكُ : ﴿ إِذَا التَّقَى الخَتَانَانَ ، وغَابَتَ الحَشْفَةَ ، فقد وجب الغَسَلَ ﴾ رواه أبو داود عن عائشة رضى الله عنها ، فالأمارة التي وضعها الشارع هي غياب الحشفة ، والحكم الثابت عندها هو وجوب الغسل .

وكذلك المحيض علامة لتحريم الوطء ، وطلوع الفجر في رمضان علامة على تحريم الأكل ، والشرب ، والجماع ، وغروب الشمس علامة لجواز الأكل ، والشرب ، والجماع .

# الفرق بين خطاب التكليف ، وخطاب الوضع :

ولبيان الفرق بينهما ، نضرب مثلًا لكلاهما ، فمثال خطاب التكليف : الطهارة للصلاة ، فإن الطهارة شرط لصحة الصلاة ، وفي قدرة المكلَّف تحصيلها ، ومن ذلك يتبين أن لخطاب التكليف شرطان : أن يكون في قدرة المكلَّف ، أن يؤمر بتحصيله .

ومثال خطاب الوضع: النقاء من الحيض للوطء، ونصاب الزكاة، والاستطاعة للحج، وقطع اليد بسبب السرقة ومن خلال ما سبق. يتبين أن لخطاب الوضع ثلاثة شروط: إما خارج قدرة المكلَّف كالمثال الأول أو زوال الشمس، وإما داخل قدرة المكلَّف وغير مأمور بتحصيله كنصاب الزكاة أو الاستطاعة للحج، وإما داخل قدرة المكلَّف ويحرم تحصيله كالسرقة، والزنا، وسائر الجرائم، فهي أسبابٌ لمسبباتها، فالسرقة سبب لقطع اليد، والزنا سبب للجلد والتغريب أو الجلد والرجم.

وعلى ما سبق فإن خطاب الوضع أعمُّ من خطاب التكليف بالنظر للقدرة . والخصوص في كليهما بالنظر للتحصيل وعدمه .

# خطاب الوضع أعمُّ من خطاب التكليف:

ما من خطاب تكليفٍ إلَّا وبه أمارة يستفاد منها الأمر بتحصيله ، والأمارة ركن من أركان الخطاب الوضعي ، لذلك ما من خطاب تكليف إلَّا ومعه خطاب وضع ، والعكس غير صحيح .

# مفارقة خطاب الوضع لخطاب التكليف:

كالمجنون أو الصبي إذا أتلف شيئًا ، لزمه الضمان إن كان له مال ، أو لزم وليه الضمان لأنه متسلط عليه ، مع أنه غير مكلَّفٍ ، لأن ذلك من باب ربط الأحكام بالأسباب ، لا من باب التكليف .

# الأمارات أو العلامات:

الأمارات التي وضعها الشارع ، والتي عندها يثبت الحكم أو ينتفي هي : العلة ، السبب ، الشرط ، المانع ، الصحة ، الفساد .

# الأمارة الأولى: العلة

#### التعريف :

في اللغة: ما اقتضى تغيرًا ، كعلة المرض فإنها غيرت الحال من الصحة إلى المرض .

في الاصطلاح: ما يلزم من وجودها الوجود، ومن عدمها العدم، لا لذاتها. شرح التعريف:

۱ ما ، جنس في التعريف .

و يلزم من وجودها الوجود ، أي متى وجدت العلة وجد الحكم .

و ومن عدمها العدم ، أي متى انعدمت تخلف الحكم .

و لا لذاتها ، المراد أن العلة قد توجد ، ويتخلف الحكم لعارض .

#### مثال تطبيقي:

و القصر في السفر ، ، فالسفر علة ، والقصر الحكم ، فمتى وجدت العلة وهي السفر ، وجد الحكم وهو القصر ومتى انعدمت العلة وهي السفر ، تخلف الحكم وهو القصر ، حيث لا قصر في حضر .

### إطلاق العلة على معان هي:

١ \_ حكمة الحكم: ولكن بشرط أن تكون منضبطة ومثالها قوله تعالى:

فالحكمة من القصاص حفظ الحياة ، ولما كان حفظ الحياة من مقاصد الشريعة بل من ضرورياتها بنى الشارع عليها الحكم لانضباطها ، وكذلك الحكم بالإعداد للأعداء الحكمة منه إرهاب العدو وإدخال الفزع والهلع عليه ، وتقوية شوكة المسلمين وبنى الشارع عليها الحكم لانضباطها .

وفي الحقيقة ليس انضباط الحكمة في نفسها الشرط الوحيد لتحل محل العلة ، ولكن يجب ألّا تكون متعدية في ضد المسألة ومثال ذلك المشقة في السفر؛ البعض

قال إنها الحكمة من القصر والفطر ، فجعلوها علة الحكم وهذا خطأ من وجهين :

أنها غير منضبطة فهي متفاوتة بين الأشخاص ، ومتعدية بمعنى وجدت في ضد المسألة أي يمكن لمن في الحضر أن يجد المشقة ، ومع ذلك تخلف الحكم وهو القصر والفطر بسبب المشقة .

٢ — المقتضي للحكم: فقط، كاليمين المقتضي للكفارة، فهو علة الكفارة،
 وأما وجوب الكفارة فمتوقف علة الجنث.

**٣ ــ المجموع المركب** : كعقد النكاح ، علته مركبة من أربعة أشياء ، وكذلك الصلاة .

|         | ( عقد النكاح )       | ( الصلاة )           |
|---------|----------------------|----------------------|
| المقتضى | طلب العفاف           | أمر الشارع           |
| الشرط   | شروط عقد النكاح      | أهلية المصلي أي توفر |
|         |                      | شروط التكليف         |
| المحل   | المرأة المعقود عليها | الصلاة               |
| الأهل   | العاقد الصحيح التصرف | المصلي               |

#### العلة العقلية:

هي ما يوجب الحكم لذاته كالكسر مع الانكسار فإن الانكسار حكم مبناه العلة وهي الكسر فيلاحظ أن التلازم شرط بين العلة العقلية والحكم ، فمتى وجد الانكسار وجد الكسر ولا يتخلف عنه أبدًا أما هذا التلازم غير موجود في العلة الشرعية فقد توجد العلة ويتخلف الحكم ومثال ذلك وقوع الأب على جارية الابن لا يحد ، وسرقة الأب من مال ابنه لا يحد ، وقتل الوالد لولده لا يقتل لقوله عَلَيْكُ : « لا يقاد الوالد بالولد » رواه أحمد . وعليه لا يجوز قياس العلة الشرعية على العلة العقلية لوجود الفارق .

# الأمارة الثانية: السبب

#### التعريف:

**في اللغة : ما يتوصل به إلى الغير (¹)** كالحبل والطريق .

في الاصطلاح : ما يلزم من وجوده الوجود ، ومن عدمه العدم لذاته <sup>(۲)</sup> .

## شرح التعريف :

« ما » جنس في التعريف.

« يلزم من وجوده الوجود » أي متى وجد السبب وجد الحكم .

« ومن عدمه العدم » أي متى تخلف السبب ، تخلف الحكم لأن الحكم مترتب عليه ( لذاته ) أي إذا وجدت الأسباب لا تتخلف المسببات .

#### أمثلة تطبيقية:

قال تعالى : ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلْيَصُرُمُ أَنَّ اللَّهُ مِن أَلَّهُمْ اللَّهُمْ وَأَلْمُ مُنَّا اللَّهُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللّه

وقوله عَلِيْكَةِ : « صوموا لرؤيته ، وأفطروا لرؤيته » رواه الشيخان والنسائي عن أبي هريرة .

ووجه الاستدلال أن الرؤية العينية جُعلتْ سببًا للصوم والفطر ، فمتى وجدت أي الرؤية ، وجب الصوم ، ووجب الفطر ، ومتى تخلفتْ فلا صوم ولا فطر . وذلك لأن المسببات تترتب على أسبابها .

ووجه الاستدلال أن الشارع وضع علامة وهي « دلوك الشمس » فمتى وجد هذا السبب وجب تحصيل الصلاة عنده . فالمسببات تترتب على أسبابها ، وكلاهما أي السبب والمسهب من خلق الله عز وجل .

(١) مختار الصحاح ص ٢٨١ .

(٢) الامتاع ص ٢١.

القرابة سببٌ للإرث ، والبُنوة سبب الميراث ، وعقد النكاح سبب لمهر المرأة ، وثبوت النفقة والإرث .

تنبيه: سبق بيان أن المسببات تترتب على أسبابها ، ولا دخل لأحد في اختيار الأسباب المناسبة للمسببات ، بل هي في يد الشارع لا في يد غيره فلا يجوز أن يعتقد أن الشيء سبب إلا بعلم ، فمن أثبت شيئًا سببًا بلا علم كان مبطلًا ، ومثاله من ظن أن النذر سبب في دفع البلاء وحصول النعماء . لذلك حسم الشارع الحكيم مادة الشرك فنهي عن النذر فقال : « إنه لا يأتي بخير وإنما يستخرج به من البخيل » . فإذا قضى بسبب معين ورتب عليه مُسببًا وجب الالتزام بذلك وقال تعالى :

﴿ وَمَاكَانَ لِمُوْمِنِ وَلَا مُوْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَأَمْرًا أَن يَكُونَ هَهُ مُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾

#### مرادفات السبب عند الفقهاء:

أطلق الفقهاء السبب على ما يقابل المباشر ، ومثال ذلك : إذا أُمر على بتقديم الطعام إلى زيدٍ فقدمه إلى عثمان .

فالمتسبب (على )، والمباشر (عثمان)، ولابد من الضمان لزيدٍ . ولهذه المسألة حالتان :

إجتماع المتسبب والمباشر ، فيلزم الضمان المباشر .

وجود أحد الطرفين ، فيلزم الضمان الوجود ، وفيه خلاف معروف .

وأطلق الفقهاء السبب بإزاء علة العلة ، ومثال ذلك رامي السهم ، فرمى السهم علة الإصابة ، والإصابة علة القتل ، فالرمى علة لعلة القتل .

وأطلق الفقهاء السبب على العلة التي تخلف شرطها ، كنصاب الزكاة دون الحول ، فإن النصاب علة الزكاة ولكن شرط الوجوب انقضاء الحول ، وكذلك اليمين علة الكفارة ولكن شرط وجوبها الحنث .

وأطلق الفقهاء السبب مرادفًا للعلة وهي قول أكثر الأصوليين ، وبينهما فرق دقيق .

#### الفرق بين العلة والسبب:

بين العلة والسبب عمومٌ وخصوصٌ ، فأما العموم وهو يلزم من وجود أحدهما الوجود ويلزم من عدمهما العدم ، وأما الخصوص ففي العلة لا يلزم من عدمها العدم لذاته ، وفي السبب يلزم من عدمه العدم لذاته .. وينبني على هذا الفرق أنَّ كلَّ علة سببٌ ، وليس كلُّ سبب علةً . إن المراقي المرا

ومع عله وروف السب و العرق بعضهم المبه قد ذهب

# الأمارة الثالثة : الـشــرط

#### التعريف :

في اللغة : اللَّازم للشيء ، وقيل العلامة <sup>(۱)</sup> ومنه قوله تعالى :

﴿ فَقَدْ جَآءَ أَشْرَاطُهَا فَأَنَّ هُمْ إِذَا جَآءَ تُهُمْ ذِكْرَ نِهُمْ ﴾ [محمد: ١٨]

في الاصطلاح: ما يلزم من عدمه العدم ، ولا يلزم من وجوده وجود ، ولا عدم لذاته  $\binom{(7)}{}$  .

#### شرح التعريف :

« ما » جنس في التعريف ، فتشمل الشرط وغيره .

« يلزم من عدمه العدم » أي متى تخلف الشرط تخلف الحكم ، قال شيخ الإسلام (٣) : « الحكم المعلق بشرط يعدم عند عدمه » وخرج بهذا القيد المانع . « ولا يلزم من وجوده وجود » أي وجود الشرط لا يعني لزوم وجود الحكم ،

خرجت العلة والسبب . « ولا عدم لذاته » أي قد يوجد الشرط ، ويتخلف الحكم .

<sup>(</sup>١) مذكرة الشنقيطي ص ٤٣ .

<sup>(</sup>٢) إمتاع العقول ص ٢٢ .

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى جـ ٤ ص ٢٠٩ .

#### أمثلة تطبيقية:

# • قال تعالى : ﴿ فَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُرُ إِذَا سَلَمْتُم مَّ آ ءَانَيْتُم بِٱلْغُرُوثِ ﴾

[ البقرة : ٢٣٣ ]

فمتى انتفي الشرط ، استلزم ذلك انتفاء المشروط ، ومتى وجد الشرط لزم وجود المشروط .

- قال عَلِيْكَة : « لا صلاة لمن لا وضوء له » رواه أحمد وأبو داود . فالوضوء شرطً لصحة الصلاة ، فمتى انتفى الوضوء انتفى الحكم وهو الصلاة ، حيث لا صلاة بغير وضوء ولكن متى وجد الوضوء لا يلزم من ذلك وجود الحكم ، ولكن يلزم وجود المشروط وهو جواز الصلاة .
  - تحقق حياة الوارث بعد موت الموّرث فإنه شرط للميراث.
    - اشتراط الشهود للزواج .
    - اشتراط الدخول بالأم لتحريم الزواج من بنتها .
      - اشتراط استقبال القبلة لصحة الصلاة .

## الفرق بين الشرط والعلة والسبب:

بين الشرط والعلة والسبب عموم وخصوص: فأما العموم فهو أنه يلزم من عدمهم العدم، وأما الخصوص فإن العلة والسبب يلزم من وجودهما الوجود، أما الشرط فلا يلزم من وجوده الوجود، وكذلك بين الشرط والعلة عموم وهو لا يلزم من عدمهما العدم لذاته، وفارق الشرط السبب في ذلك كما فارقت العلة السبب لنفس الشيء.

#### أقسام الشرط:

ينقسم الشرط بحسب الاعتبار إلى قسمين:

• الأول باعتبار شرعي وهو نوعان : أحدهما شرط وجوب كدخول الوقت للصلاة ، والثاني شرط الوجوب وشرط الصحة ، هو عين الفرق بين خطاب الوضع وخطاب التكليف ، لأن دخول الوقت أمارة لا

يقدر على إيجادها أحد ، والوضوء في قدرة الفرد ومأمور به ، مع ملاحظة أنه لا تلازم بين شرط الوجوب وشرط الصحة بمعنى قد يكون الشيء صحيحًا مع تخلف شرط الوجوب ، ووجود شرط الصحة ، ومثالها الصلاة من الصبي دون البلوغ فإن البلوغ شرط وجوب .

الثاني باعتبار ذاته (۱) وهو ثلاثة أنواع:

الشرط الشرعي: وسبق بيانه كالوضوء بالنسبة للصلاة.

واللغوي: كإن دخلت الدار فأنت طالق (٢).

والعقلي : كلزوم الحياة لحضول العلم (٢٠) .

# الأمارة الرابعة: المانع

#### التعريف :

في اللغة : اسم فاعل ، وهو ضد الإعطاء <sup>(١)</sup> وهو الحاجز .

في الاصطلاح : ما يلزم من وجوده العدم ، ولا يلزم من عدمه وجود ولا عدم الله .

#### شرح التعريف :

ه ما ، جنس في التعريف .

« يلزم من وجوده العدم » أي متى وجد المانع تخلف الحكم لوجود المانع . « ولا يلزم من عدمه وجود » أي متى تخلف المانع لا يلزم من ذلك وجود الحكم .

« ولا عدم لذاته » سبق .

- (١) مذكرة الشنقيطي ص ٤٣.
  - (۲) روضة الناظر ص ۳۱ .
    - (٣) المدخل ص ٦٨ .
- (٤) مختار الصحاح ص ٦٣٦.

#### أحثلة تطبيقية:

- الحيض مانع من الصلاة ، فمتى وجد الحيض تخلف الحكم وهو الصلاة ، ومتى
   تخلف المانع وهو الحيض لا يلزم من ذلك وجود الحكم وهو الصلاة .
- القتل أو الردة مانع من الميراث لقوله عَيْنَا : « القاتل لا يرث » رواه ابن ماجة عن أبي هريرة .
- اختلاف الدين مانع من الإرث لقوله عَلِيْكُ : « لا يرثُ الكافر المسلم ، ولا المسلم الكافر » رواه الشيخان وأحمد عن أسامة بن زيد رضى الله عنهما .

# الأمارة الخامسة: الصحة

#### التعريف :

في اللغة: ضد السقم  $\binom{1}{1}$ ، وهي السلامة أي البراءة من العيب. في الاصطلاح: ما ترتب عليه أثره، وحصل به مقصوده  $\binom{1}{1}$ .

#### شرح التعريف:

- ﴿ مِا ﴾ جنس في التعريف .
- « ترتب عليه أثره » من إجزاء ، وقبول ، وبنوة وإرث ونفقة ونحو ذلك .
  - « وحصل به مقصوده » أي المنفعة .

#### أمثلة تطبيقية:

• العبادة الصحيحة ما أجزأت وأسقطت الواجب ، وذلك كالصلاة فمن أداها بالصفة الشرعية المنصوص عليها فقد أجزأت وسقطت من ذمة المكلَّف .

<sup>(</sup>١) مذكرة الشنقيطي ص ٥٥.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى جـ ۲ ص ٤١٦.

#### معنى الشيء « صحيح »:

أي أتى بالمأمور على وجهه الشرعي ، فأجزأ وأسقط الواجب ، فبراءة الذمة مما عُهدَ إليها .

# متى يكون الشيء صحيحًا:

لا يكون الشيء صحيحًا ، إلّا بتمام شروطه ، وانتفاء موانعه ، فمتى انتفي شرط أو وجد مانع امتنع أن يكون الشيء صحيحًا ، لذلك كانت الصحة من خطاب الوضع لا التكليف ، لأن الشارع على الصحة على استيفاء الأركان ، والشروط ، ومثال انتفاء الشرط في العقد مثلًا أن يبيع ما لا يملك ، ومثال وجود المانع في العبادة ، تحري النفل المطلق في أوقات النهي .

تنبيه: قلتُ: إن الإجزاء هو براءة الذمة من عهدة الأمر. ولكن هل بين الإجزاء والثواب تلازم ؟ والثواب هو الجزاء على الطاعة ، والجواب لا تلازم بينهما فإن مجرد الإمتثال يقتضي الإجزاء وقد يجتمع هو والثواب في حق واحد. ويفترقان في حق آخر لاختلاطه بمعصية مكافئة للثواب أو أعظم منه.

# الأمارة السادسة:الفساد

#### التعريف :

في اللغة : الفاسد ضد الصحيح ، والفساد ضد الصلاح ، ومعناه الذاهب ضياعًا وخسرًا .

في الاصطلاح: ما لم يترتب عليه أثره ، ولم يحصل به مقصوده (١).

#### شرح التعريف:

« لم يترتب عليه أثره » كما لا يترتب على الزني إرث ولا نفقة ، وكما لا يترتب

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى جـ ۲ ص ٤١٦ .

على الصلاة التي فات شرطها ، أو ركنها ، أو واجب منها الإجزاء ، بل هي في العهدة ، والذمة مشغولة بها .

#### أمثلة تطبيقية:

- الفاسد في العبادات ما لم يجزىء وذلك كالصلاة التي لم تكتمل لفقد ركن أو شرط.
- الفاسد في المعاملات وذلك كعقود النكاح التي لا تبيح للزوج الاستمتاع بمنكوحته و عدم الانتفاع بالمبيع ، لذلك كان الفساد من خطاب الوضع لا من خطاب التكليف ، لأن الشارع علَّق الفساد على تخلف أو عدم استيفاء الأركان والشروط . مرادفات الفساد :

الفاسد هو الباطل عند جمهور العلماء خلافا للأحناف حيث فرقوا بينهما فقالوا ( الباطل ) هو ما كان النهي عنه لذاته ومثال ذلك بيع الخنزير أو الميتة أو بيع المجنون لخلل في ركنه وهو العاقد أي أن أصل بيع الخنزير والميتة محرم لأن كل ما حُرّم أكله حرَّم ثهنه (١).

« والفاسد » هو ما كان النهي عنه لوصف كبيع الدرهم بالدرهمين أو البيع بثمن غير معلوم أو بثمن مؤجل إلى أجل مجهول أو النكاح بغير شهود . لأنهم يقولون أن الأصل حل البيع لأن بيع الدرهم بالدرهم يدًا بيد مشروع أم الزيادة فهي سبب المنع لذلك يقول الأحناف إن الفاسد ما كان مشروعًا بأصله لا بوصفه وإن الباطل ما كان غير مشروع لا بأصله ولا بوصفه .

قلت : أولًا التفريق بينهما تفريق بين متماثلين ، وما أوردوه على الدراهم يرد على بيع الخنزير أو الميتة فإن بيع اللحم جائز ولكن لما وصف بأنه خنزير وميتة حُرِّم .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى جد ۲ ص ٤١٦ .

ثانيًا إن السبب الحقيقي في التفريق بين الفاسد والباطل عند الأحناف ، هو أن الفاسد ما ثبت بدليل ظني ، والباطل ما ثبت بدليل قطعي ، كما فرقوا بين الفرض والواجب لنفس السبب ، وفرقوا بين المحرّم والمكروه كراهة تحريم لنفس السبب . والصواب أن الخبر متى صح ثبت به التحليل والتحريم (١) سواء كان ظنيًا أو قطعيًا على التقسيم الحديثي .

<sup>(</sup>١) فصلتُ هذه المسألة في كتابنا هذا عهد نبينا عَلَيْكُ إلينا ، وكذلك في تعليقي على جزءٍ من رسالة الشافعي ( الحجة في تثبيت خبر الواحد ) .

#### الخلاصة

- الأحكام الوضعية هي العلامة الشرعية التي يثبت عندها الحكم أو ينتفي .
- سمى هذا النوع بالحكم الوضعي ، لأن الشارع ربط بين شيئين بالسببية أو الشرطية أو المانعية .
  - شروط خطاب التكليف أن يكون في قدرة المكلِّف وأن يؤمر بتحصيله .
- خطاب الوضع أعم من خطاب التكليف لأنه شمل المقدور عليه وغير المقدور عليه ، وكذلك المقدور عليه قد يؤمر بتحصيله وقد لا يؤمر بتحصيله .
  - الأمارات الشرعية هي العلة والسبب والشرط والمانع والصحة والفساد.
    - العلة: ما يلزم من وجودها الوجود ومن عدمها العدم لا لذاتها .
- العلة تستعمل عند الفقهاء بمعنى الحكمة ، والمقتضى ، والمجموع المركب .
- العلة العقلية : هي ما يوجب الحكم لذاته فمتى وجد الانكسار وجد الكسر .
  - السبب: ما يلزم من وجوده الوجود ، ومن عدمه العدم لذاته .
- السبب يستعمل عند الفقهاء في مقابلة المباشر ، وفي علة العلة ، وفي العلة التي تخلف شرطها ، وفي العلة الشرعية .
  - كل علة سبب وليس كل سبب علة .
- الشرط: ما يلزم من عدمه العدم ، ولا يلزم من وجوده وجود ، ولا عدم لذاته .
  - الشرط أما شرعى وأما لغوي وإما عقلى .
- المانع : ما يلزم من وجوده العدم ، ولا يلزم من عدمه وجود ولا عدم لذاته .
  - الصحة : ما ترتب عليه أثره ، وحصل به مقصوده .
  - لا يكون الشيء صحيحًا إلا بتمام شروطة وانتفاء موانعه .
    - لا تلازم بين الإجزاء والثواب .
  - الفساد : ما لم يترتب عليه أثره ، ولم يحصل به مقصوده .
    - الباطل هو الفاسد على الصحيح.

#### الأسئلة

- ١ \_ عرِّف الأحكام الوضعية لغةً واصطلاحًا ؟
- ٢ \_ لم سُمى بهذا الاسم (الحكم الوضعي) ؟
- ٣ \_ ما الفرق بين خطاب التكليف وخطاب الوضع ؟ وأيهما أعم ؟ ولم ؟
  - ٤ \_ ما الأمارات الشرعية التي يثبت عندها الحكم أو ينتفي ؟
- ٥ \_ عرف العلة ، والسبب ، والشرط ، والمانع ، والصحة ، والفساد لغة واصطلاحًا ؟
  - ٦ \_ اذكر الأنواع التي أطلق عليها الفقهاء اسم العلة واسم السبب؟
    - ٧ \_ ما معنى العلة العقلية وما الفرق بينها وبين العلة الشرعية ؟
      - ٨ ــ ما الفرق بين العلة والسبب ؟
      - ٩ \_ ما الفرق بين الشرط والعلة والسبب ؟
      - ١٠ ــ ما الفرق بين شرط الوجوب وشرط الصحة ؟
        - ١١\_ اذكر أنواع الشرط ومثل لكل نوع ؟
          - ١٢ ــ متى يكون الشيء صحيحًا ؟
      - 1r القش هذه العبارة « لا تلازم بين الإجراء والثواب » ؟
        - 12. ناقش هذه العبارة « الفاسد هو الباطل » ؟



# المبحث الرابع

#### أ \_ الأداء

#### التعريف :

في اللغة: إعطاء الحق لصاحب الحق (١) ومنه قوله تعالى:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَننَتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا ﴾ [ النساء: ٥٥]

وقيل الإيصال <sup>(۲)</sup> .

فى الاصطلاح: تحصيل الواجب، فى الوقت المقدر له، مرةً، على وجهه الشرعى.

#### شرح التعريف :

- « تحصيل الواجب » أي إيجاده فشمل التعجيل والقضاء والإعادة والأداء .
- « في الوقت المقدر له » خرج التعجيل لأنه قبل الوقت ، والقضاء لأنه بعد الوقت .
  - « مرةً » خرجت الإعادة ، لأنها المرة الثانية ، وبقى الأداء .
  - « على وجهه الشرعي » أي جاء بالواجب على الصفة الشرعية المطلوبة .

<sup>(</sup>١) مذكرة الشنقيطي ص ٤٦ .

<sup>(</sup>٢) إمتاع العقول ص ٢٣ .

#### ب \_ التعجيل

التعريف :

في اللغة : من العاجل وهو ضد الآجل <sup>(١)</sup> ومنه قوله تعالى :

﴿ أَعَجِلْتُ مَ أَمْرَرَتِكُم اللهِ الْعَرَاف : ١٥٠ ]

أى أسبقتم ، والتعجيل التقديم .

فى الاصطلاح: تحصيل الواجب ، قبل الوقت المقدر له ، لدليل شرعى ، على وجهه الشرعى .

#### شرح التعريف :

- « تحصيل الواجب » سبق .
- . « قبل الوقت المقدر له » خرج الأداء والإعادة لأنهما في الوقت ، والقضاء لأنه بعد الوقت .
  - « لدليل شرعي » فلا يجوز التعجيل بغير دليل شرعي .
    - « على وجهه الشرعي » سبق .

#### مثال تطبيقي:

جواز التعجيل بصلاة الجمعة قبل الزوال ودليل ذلك ما رواه مسلم والنسائى والبيهقى وأحمد وابن أبى شيبة كلهم عن جابر قال: «كان رسول الله عَلَيْكُ يصلى الجمعة ، ثم نذهب إلى جمالنا ، فنريحها حين تزول الشمس يعنى النواضع » .

### ج \_ الإعادة

التعريف :

في اللغة : من عود (7) ، وهو تكرار الفعل مرة أخرى (7) .

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص ٤١٥ . (٣) مذكرة الشنقيطي ٤٦.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص ٤٦٠ .

فى الاصطلاح : تحصيل الواجب ، فى وقته المقدر له ، مرةً ثانيةً لأمرٍ شرعى . شرح التعريف :

﴿ تحصيل الواجب ﴾ دخل التعجيل ، والأداء ، والقضاء ، والإعادة .

﴿ فَي وَقَتُهُ الْمُقَدِّرُ لَهُ ﴾ خرج التعجيل لأنه قبل الوقت ، والقضاء لأنه بعد الوقت .

« مرة ثانية » خرج الأداء لأنه المرة الأولى .

لأمر شرعى » إما لبطلان الواجب في المرة الأولى ، وإما لطلب الفضل ، وإما
 للاستحباب .

#### أمثلة تطبيقية:

« البطلان » كصلاةِ بدون طهارة ، وذلك لقوله عَلَيْكُم : « لا صلاة لمن لا وضوء له » رواه أحمد وأبو داود .

« طلب الفضل » كمن صلى الصلاة لوقتها منفردًا لعذر ، ثم أدرك الجماعة ، فصلى طلبًا للفضل ورفعًا للغيبة ، وذلك لقوله عَيْنَا : « صل الصلاة لوقتها ، فإن أدركت الإمام يصلى بهم فصلٌ معهم وقد أحرزت صلاتك وإلا فهي نافلة لك » رواه ابن ماجة ، وهذه الحالة مستثناة من حديث : « لا صلاة في اليوم مرتين » رواه أحمد .

« للاستحباب » كمن وجدماءً في الوقت بعد صلاةِ الفرض بتيمم ، فأعاد الصلاة بوضوء وذلك لحديث أبي سعيد الخدري وفيه النبي عَلَيْكُ ( وقال للذي توضّأ ، وأعاد لك الأجر مرتين » رواه ابن السكن . وهذه الحالة مستثناة من حديث : ( لا صلاة في اليوم مرتين » رواه أحمد .

#### د \_ القضاء

#### التعريف :

في اللغة: من قضي (١) وتأتي بمعنى الفراغ نحو قضي حاجته، والأداء نحو

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص ٥٤٠ ــ ٥٤١ .

قوله تعالى :

﴿ وَقَضَّيْنَ آ إِلَى بَنِي إِسْرَهِ يِلَ فِي ٱلْكِئْبِ ﴾

﴿ وقصيك إلى بني إسروير والصُّنع والتقدير نحو قوله تعالى :

﴿ فَقَضَا هُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يُومَيُّنِ ﴾ [ فصلت : ١٢ ]

[ الإسراء: ٤ ]

في الاصطلاح: تحصيل الواجب الذي فات وقته لدليل شرعي.

## شرح التعريف:

- « تحصيل الواجب » سبق .
- « الذي فات وقته » خرج التعجيل والأداء والإعادة .
- « لدليل شرعي » أي دل الشرع على جواز القضاء فيما تُرك .

#### أمثلة تطبيقية:

- من أفطر في رمضان لمرضٍ أو سفرٍ أو عمدٍ عليه قضاء ما فات وقته .
- من ترك الصلاة عامدًا ، لا قضاء عليه لأن الدليل يمنع ذلك . وعليه التوبة إلى الله عز وجل .

#### ه \_ العزيمة

التعريف :

في اللغة: من عزم أي أراد (١) ، وهي الإرادة ومنه قوله تعالى:

﴿ فَنَسِى وَلَمْ نَجِدُ لَهُ عَنْمًا ﴾

فى الاصطلاح: هى الحكم الثابت بدليل شرعى ، خال عن معارضة راجحة . شرح التعريف:

« هي » أي العزيمة .

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص ٤٣٠ .

- « الحكم الثابت بدليل شرعي » خرج كل حكم قام على غير دليل شرعي .
- « خالٍ عن معارضة راجحة » أى دليل آخر يعارض الدليل المثبت للحكم .

#### مثال تطبيقي:

صوم رمضان ، فرضٌ على كلِّ مكلَّفٍ، وذلك ثابتٍ بدليل شرعى وهو قوله تعالى :

﴿ فَمَن شَهِدَمِن كُمُ ٱلشَّهُ وَلَيْصُمْهُ ﴾ [ البغرة : ١٨٥ ]

#### تنبيه:

- الحكم الشرعي لا يطلق عليه لفظ عزيمة ، إلَّا إذا وجد حكم في المسألة مخففًا ،
   وذلك لأنه نسبة إلى غيره .
- اختلف الأصوليون هل العزيمة من أقسام التكليف أم من أقسام الحكم الوضعي ،
   والصواب أنها من أحكام التكليف .

#### و ــ الرخصـة

#### التعريف :

في اللغة : هي الأمر خلاف التشديد (1) ، وقيل السهولة (7) واليسر ، وقيل النعومة (7) واللين .

في الاصطلاح : تخفيف الحكم الأصلي ، لدليل شرعي ، دون إبطال العمل به . شرح التعريف :

- « تخفيف » أي من الصعوبة إلى السهولة .
- « لدليل شرعي » لا تخفيف إلَّا إذا دلُّ دليلٌ من الشرع على جواز ذلك .
- « دون إبطال العمل به » أي يصح العمل بالحكم الأصلي قبل التخفيف ، لأنه لو بطل الحكم الأصلى بالكلية لكان الجديد ناسخًا .

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص ٢٣٨ .

<sup>(</sup>٢) إمتاع العقول ص ٢٤ .

<sup>(</sup>٣) مذكرة الشنقيطي .

#### أمثلة تطبيقية:

- كتيمم المريض خوف الضرر من الماء ، فالتيمم هنا رخصة ، تزول بزوال سببها
   وهو المرض واستعمال المريض للماء هو المشروع إن استطاع .
  - فطر المسافر رخصه ، فمتى زال السبب وهو السفر زالت الرخصه .
    - صلاة الجمعة قبل وقتها .

#### الفرق بين الرخصة والاضطرار:

من خلال الأمثلة السابقة تبين أن للرحصة أركانًا :-

وجود حكم مقابل لها ثابت بدليل شرعي ( وهو العزيمة ) .

جواز العمل بهذا الحكم أي العمل بالعزيمة .

وجود سبب شرعي يبيح العمل بالرخصة ، ومتى زال هذا السبب لا يجوز العمل بالرخصة .

وأما الاضطرار يفارق الرحصة أنه لا يمكن العمل بالعزيمة إما لغيابها كغياب المذكاة ووجود الميتة ، وإما لعدم القدرة عليها .

وعليه : فإن أكل الميتة وعدم القدرة على القيام في صلاة الفرض لعجز ، كل ذلك لا يسمى رخصة بل هو اضطرار كما قال تعالى :

# ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا أَضْطُرِ رَنُعٌ إِلَيْهِ ﴾

[ الأنعام : ١١٩ ]

أيضًا متى زال ذلك عاد إلى استعمال الأصل.

#### أهمية الرخصة :

قال شيخ الإسلام (١): « الرخص إنما أباحها الله لحاجة العباد إليها ، والمؤمنون

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی جـ ۷ ص ٤٨ ـــ ٤٩ . ـ

يستعينون بها على عبادته ، فهو يحب الأخذ بها لأن الكريم يحب قبول إحسانه وفضله » ا هـ .

قلت : لذلك قال عَلِيْكُ : « ما بال أقوام يتنزهون عن الشيء أصنعه ؟! فوالله إني لأعلمهم بالله وأشدَّهم له خشية » متفق عليه عن عائشة .

#### الخلاصة

الآداء: هو تحصيل الواجب ، في الوقت المقدر له ، مرةً ، على وجهه الشرعي . التعجيل : هو تحصيل الواجب ، قبل الوقت المقدر له ، لدليل شرعي ، على وجهه الشرعي .

الإعادة : هي تحصيل الواجب ، في وقته المقدر له ، مرةً ثانية ، لأمر شرعي . القضاء : هو تحصيل الواجب ، الذي فات وقته ، لدليل شرعي .

العزيمة: هي الحكم الثابت بدليل شرعي ، خال عن معارضة راجحة . العزيمة قسم من أقسام أحكام التكليف .

الرخصة هي تخفيف الحكم الأصلي ، لدليل شرعي، دون إبطال العمل به . لا يجوز استعمال الرخصة إذا زال السبب المبيح لها .

لا يسمى الحكم رخصة إلَّا إذا كان له مقابل أصعب منه ويجوز العمل به مع وجود سبب الرخصة .

الاضطرار فارقَ الرخصةَ في أنَّ مُقابلَه غائب، أو موجود ولا يقدر عليه.

| ш | _ | _ |
|---|---|---|

# الأسئلة

- ١ ــ عرِّف الأداء ، والتعجيل ، والإعادة ، والقضاء لغةً واصطلاحًا ؟
  - ٢ ــ مثّل للتعجيل والقضاء ؟
  - ٣ ــ عرِّف العزيمة والرخصة لغةً واصطلاحًا ؟
  - ٤ ــ ما الفرق بين الرخصة والاضطرار ؟ ومثِّل لكل نوع ؟
    - ٥ \_ ما الدليل على أن الأخذ بالرخصة هو السنة ؟

# الباب الثالث أدلة الأحكسام

وفيه ستة مباحث :

المبحث الأول: التعريف بأدلة الأحكام.

المبحث الثاني : الكتاب .

المبحث الثالث: السنة.

المبحث الرابع : الإجماع .

المبحث الخامس: قول الصحابي.

المبحث السادس: القياس.



# المبحث الأول

# التعريف بأدلة الأحكام

في اللغة: أدلة جمع دليل ، وهو على وزن فعيل بمعنى فاعل (1) ، وهو ما يستدل به (1) . أو المرشدُ إلى المطلوب (1) .

في الاصطلاح : هي الوسائل الموصلة ، بالنظر الصحيح فيها ، للأحكام الشرعية العملية على سبيل القطع أو الظن .

# شرح التعريف

الوسائل التي يعتمد عليها المجتهد في استنباط الأحكام الشرعية ، هي النصوص النقلية من الكتاب ، والسنة الصحيحة ، وهما أصل كل دليل ، فهما أصل الإجماع ، لأن الإجماع لابد له من مستند ، وكذلك هما أصل القياس لأن من أركان القياس وجود أصل منصوص على حكمه من الكتاب أو السنة ، وغير ذلك من الوسائل التي يستخدمها المجتهد والتي ستأتي إن شاء الله مفصلة . يستخدم المجتهد تلك الوسائل ، بالنظر الصحيح فيها وذلك باتباع الضوابط والقواعد التي سنها الأصوليون

<sup>(</sup>١) المذكرة ص ٥٢ .

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>٣) اللمع ص ٥ .

وفقًا للمنقول ، ليسلم الاجتهاد من الهوى ، فينتج من الاجتهاد أحكام شرعية إما طلب اليجاد ، وإما طلب ترك ، وإما تخيير .

# مرادفات أدلة الأحكام

ومن مرادفات أدلة الأحكام، أن أهل العلم يطلقون عليها أصول الأحكام، أو المصادر الشرعية.

# أقسام أدلة الأحكام

تنقسم أدلة الأحكام باعتبار ما اتفق عليه ، وما لم يتفق عليه ، وذلك بين الأئمة المعتبرين ، إلى ثلاثة أقسام :

- ما اتفق عليه أئمة المسلمين: الكتاب والسنة .
- ما اتفق عليه جماهير العلماء: الإجماع والقياس.
- ما اختلف فيه علماء المسلمين: قول الصحابي ، وشرع من قبلنا ، واستصحاب العدم ، والعرف ، والحيلة ، والاستصلاح ، والعرف ، والحيلة ، وسد الذرائع .

<sup>(</sup>١) إمتاع العقول بروضة الأصول (ص ٢٥ ، ١٠٧).

# المبحث الثاني

#### الكتباب

#### التعريف :

في اللغة: مصدر كتب، وهو الفرض والحكم والقدر (١).

في الاصطلاح: هو كلام الله ، المنزل على محمدٍ عَلِيْكُم ، المتلو ، والمتواتر .

# شرح التعريف :

« هو كلام الله » أي هو الألفاظ والمعاني المسموعة ، من أول حرف من سورة الفاتحة إلى آخر حرف من سورة الناس ، فليس كلام الله الحروف دون المعاني ، ولا المعاني دون الحروف ، تكلم به الله تبارك وتعالى ، فسمعه جبريل بإذن الله ، وتكلم به جبريل بإذن الله ، مبلغًا رسول الله عليه . فبلغه إلى الناس ، كما سمعه من جبريل ، قال تعالى :

# ﴿ وَإِنَّ أَحَدُّمِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرَهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللَّهِ ﴾

[ التوبة : ٦ ]

فالكلام كلام الله ، والصوت صوت القاريء . فكلام الله ، صفة من صفاته

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص ٥٦٢ .

# سبحانه . قال الله تعالى : ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْحَالَتُ وَٱلْأَمَنُّ ﴾ [ الأعراف : ٥٥ ]

وقال عَلِيْكُ : « أعوذ بكلمات الله التامات ... » الحديث .

« المنزل » أي من الله تبارك وتعالى بصورة من صور الوحي المعروفة .

« المتلو » أي الموجود بين دفتي المصحف ، والمتعبد بتلاوته .

« المتواتر » ليس التواتر هنا هو التواتر المقصور على كثرة الطرق ، بل المتواتر عام وخاص فقد يتواتر عند الخاصة مالم يتوتر عند العامة ، روى البخاري عن زيد بن ثابت في قصة جمع القرآن « .... حتى وجدتُ من سورة التوبة آيتين مع خزيمة

بن ثابت ، لم أجدهما مع غيره . ﴿ لَقَدْ جَآ اَحَكُمُ رَسُوكُ مِّ رَسُوكُ مِّ مِّنَ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَاعَنِ يُّمْ حَرِيثَ عَلَيْكُم اللَّمُوَّمِنِينَ رَءُ وَثُّ رَّحِيدٌ فَإِن نَوَلُّواْ فَقُلْ حَسِيرَ اللَّهُ لاَ إِلٰهَ اللَّمُوَّمِنِينَ رَءُ وَثُّ رَّحِيدٌ فَإِن نَوَلُّواْ فَقُلْ حَسِيرَ اللَّهُ لاَ إِلٰهَ

إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ نَوَكَ لَتُ وَهُورَبُ ٱلْمَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴾

ركذلك قصة عمر بن الخطاب مع هشام بن حكيم رضى الله عنهما . تنبيه : فضلًا عن التواتر ، فإن كلَّ حرفٍ من القرآن مجمع عليه .

#### مرادفات الكتاب:

من مرادفات الكتاب ، القرآن ، والمصحف ، والتنزيل ، وكلام الله . ويجوز الحلف بأي لفظ من الألفاظ السابقة لأنه صفة من صفات الباري ، « كالقرآن »، « والمصحف »، « وكلام الله ».

# الفرق بين الكتاب والقرآن:

لا فرق بين « الكتاب » ، « والقرآن » باعتبار المصدوق ، أي أن لفظ الكتاب يصدق على كلام الله عز وجل الموجود بين دفتي المصحف ، وكذلك يصدق عليه

لفظ القرآن ، ودليل ذلك قوله تعالى :

# ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرُا مِنَ الْجِنِ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنْصِتُوا فَلَمَّا قُصِى وَلَوْ إِلَى قَوْمِهِ مُسْذِرِينَ قَالُوا يَنْفُومَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَنَا ﴾ [ الأحفاف: ٢٩، ٢٩]

وقوله عَلَيْكَ : • إذا قرأتم الحمد لله ، فاقرؤا بسم الله الرحمن الرحيم ، إنها أم القرآن ، وأم الكتاب والسبع المثاني ، وبسم الله الرحمن الرحيم إحدى آياتها » [ الدارقطني عن أبي هريرة ] .

ولكن يوجد بينهما فرق باعتبار المفهوم ، لأن الكتاب من الكتابة ، والقرآن من القراءة ، والفرق بين الكتاب القراءة ، وكما سمى الله « القرآن » الكتاب سماه كذلك الحكيم فقال تعالى :

﴿ الْمَ يَلْكَ مَا يَنْتُ ٱلْكِنَبِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [ يونس: ١ ]

وسماه مفتيًا قال تعالى :

﴿ قُلِ اللهُ يُغْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ ﴾ [ الساء: ١٢٧]

أي ما يتلى عليكم يفتيكم فيهن .

أصل الأحكام كلها من الله سبحانه وتعالى:

كلام الله عز وجل، هو أصل الأصول، ومصدر المصادر ومرجع جميع الأحكام ... قال تعالى :

﴿ فَٱلْحُكُمُ لِلَّهِ ٱلْعَلِيَّ ٱلْكَبِيرِ ﴾

[غافر: ١٢]

وقال تعالى : ﴿إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا بِلَيْهِ ﴾

[ الأنعام : ٥٧ ]

وقال تعالى :

# ﴿ وَمَا أَخْنَلُفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَكُمُّهُ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [ الشورى: ١٠]

وما حكم به الرسول عَلِيْكُ ، فبحكم الله حكم ، إما إخبارًا عن الله تبارك وتعالى ، حيث قال جل من قال : ﴿ إِنَّ هُو إِلَّا وَحَى يُوحَى ﴾ [ النجم : ٤ ] وإما تقريرًا منه سبحانه وتعالى .

وكذلك الإجماع ، فإنه يفتقر إلى مستند من الشرع ، وكذلك القياس لابد من مقيس عليه منصوص علة حكمه من الشارع .

#### القراءات:

## الشروط التي تؤثر في اعتبار القراءة :

قيَّد أهل هذا الفن ثلاثة شروطٍ ، لمعرفة رتبة القراءة ، هل هي قرآن أم لا . الأول : صحة السند ، وهو : إما متواتر ، وإما آحادي وتلقته الأمة بالقبول ومستفيض ، وإما آحادي ولم تتلقه الأمة بالقبول ولم يستفض .

الثاني: موافقة العربية ، وهي : إما موافقة للعربية ، وإما مخالفة لها .

اسائث: الرسم العثماني ، وهو: إما موافقًا للرسم العثماني ولو احتمالًا . ومعنى الاحتمال هنا أي ما يحتمله رسم المصحف الشريف ، فمثلًا « ملك » كتبت في عموم المصاحف العثمانية بغير الألف ، وقرأت بالألف ، فاحتملت الكتابة أن تكون مالك بالألف ، وإما مخالفة له .

#### نتائج :

• إذا كانت القراءة متواترة ، وموافقة للعربية التي أنزل بها القرآن ، وموافقة للرسم العثماني فهذه مقطوع بصحتها وفي ذلك يقول أهل الفن .

المصاحف العثمانية ولو تقديرًا ، وتواتر نقلها ، هذه القراءة العتواترة المقطوع بها » ا.هـ .

• إذا كانت آحادية ، وتلقتها الأمة بالقبول ومستفيضة ، وموافقة للعربية ، وللرسم العثماني فهذه صحيحة منزلة على النبي عَلَيْكُ .

قال أبو شامة المقدسي (1): « ويحمل على الاعتقاد وذلك ثبوت القراءة بالنقل الصحيح عن رسول الله عليه أله الترم فيه التواتر ، بل تكفي الآحاد الصحيحة مع الاستفاضة وموافقة خط المصحف ، بمعنى أنها لا تنافيه عند المنكرين لها نقلًا وتوجيهًا من حيث اللغة ، فكل قراءة ساعدها خط المصحف مع صحة النقل فيها ، ومجيئها على الفصيح من لغة العرب ، فهي قراءة صحيحة معتبرة ، فإن اختلت هذه الأركان الثلاثة أطلق على القراءة أنها شاذة وضعيفة » ا . ه . .

وقال الشوكاني (٢) رحمه الله : « وقد ادعى تواتر كل واحدة من القراءات السبع وهي قراءة أبي عمرو ونافع وعاصم وحمزة والكسائي وابن كثير وابن عامر دون غيرها وادعى أيضًا تواتر العشر وهي هذه مع قراءة يعقوب وأبي جعفر وخلف ، وليس على ذلك أثارة من علم فإن هذه القراءات كل واحدة منها منقولة نقلا آحاديًا كما يعرف ذلك من يعرف أسانيد هؤلاء القراء لقراءاتهم ، وقد نقل جماعة من القراء الإجماع على أن في هذه القراءات ما هو متواتر ، وفيها ما هو آحادي ولم يقل أحد منهم بتواتر كل واحدة من السبع فضلًا عن العشر ، وإنما هو قول قاله بعض أهل الأصول وأهل الفن أخبر بفنهم » .

• إذا كانت آحادية، ولم تستفض ولم تتلقها الأمة بالقبول قال ابن الجزري (٣): ( فالذي يظهر من كلام كثير من العلماء جواز القراءة به ، والصلاة به ، والذي

<sup>(</sup>١) المرشد الوجيز ص ١٧١ – ١٧٢ .

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول ص ٢٧.

<sup>(</sup>٣) منجد المقرئين ص ١٥ ــ ١٧ .

نص عليه أبو عمرو بن الصلاح وغيره ، أن ما وراء العشرة ، ممنوع من القراءة به منع تحريم لا منع كراهة » ١ . هـ .

• إذا كانت القراءة آحادية ، وصحيحة السند ، ووافقت العربية ، وخالفت الرسم العثماني ، فإنها قراءة شاذة لا يجوز القراءة بها في الصلاة ولا في غيرها . قال ابن الجزري (۱) : « والقسم الثاني من القراءة الصحيحة ، ما وافق العربية وصح سنده وخالف الرسم ... فهي تسمى اليوم شاذة لكونها شذت عن رسم المصحف المجمع عليه ، وإن كان سندها صحيحًا ، فلا تجوز القراءة بها في الصلاة ولا في غيرها » ا . ه .

#### ( الخلاصة ):

• القراءة الصحيحة ، يجب أن تتوفر فيها ثلاثة شروط : صحة السند ولو كان آحاديًا .

موافقة العربية التي أنزل بها القرآن .

موافقة الرسم العثماني .

 القراءة الشاذة ، هي القراءة التي فقدت شرطًا وهو موافقة الرسم العثماني وعليه فإنها تسمى شاذة إذا: \_ كانت صحيحة السند؟

وموافقة العربية التي أنزل بها القرآن .

وخالفت الرسم العثماني .

القراءة الشاذة والضعيفة ، هي القراءة التي خالفت الرسم العثماني ، والتي لم يصح
 سندها سواء كانت موافقة للعربية أم مخالفة لها .

#### تنبيهات هامة:

• مما سبق تبين أن القراءة الشاذة هي التي خالفت الرسم العثماني ، ولكن هي صحيحة السند موافقة للعربية . وعليه فإن الشاذ عند القُرَّاء غير الشاذ عند

<sup>(</sup>١) منجد المقرئين ص ١٥ ــ ١٧ .

- المحدثين ، ومن اعتبر أن شذوذ القراءة هو الشذوذ بالمعنى الحديثي فقد غلط غلطًا عظيمًا .
- ثبوت بعض القراءات بخبر الآحاد ، قاصمة للمبتدعين الذين قالوا إن العقيدة لا تثبت بخبر الواحد .
  - ثبوت بعض القراءات بخبر الآحاد ، قاصمة لمن قال إن خبر الآحاد إذا خالف ظاهر القرآن يرد خبر الآحاد ولا يؤخذ به .
- ثبوت بعض القراءات بخبر الآحاد ، قاصمة لمن قال إن السنة لا تنسخ القرآن .
- ثبوت بعض القراءات بخبر الآحاد ، قاصمة لمن قال : إن الزيادة على النص إذا وردت من جهة الآحاد مردودة بدعوى أنها نسخ والسنة لا تنسخ النص .
  - يوجدُ فرق بين القراءات السبع والأحرف السبعة ، ولكن ورد فيهما ما ثبت بخبر الواحد كما سبق ، بمعنى أنه ليس متواترًا تواتر الكثرة ، ولكن هو متواتر عند أهل الفن ، ومجمع عليه إجماعًا قطعيًا .

### القراءات السبع والمشهورة بالمتواترة:

الكلام مقيد بقولنا (المشهورة) وسبق تحقيق ذلك ، وهي القراءات المنقولة عن الأئمة السبعة : نافع المدني ، وابن كثير المكي ، وابن عامر الشامي ، وأبي عمرو البصري ، وحمزة ، والكسائي ، وعاصم الكوفيين .

# القراءات الثلاث والمشهورة بالآحادية :

قراءة خلف بن هشام من أهل فَم الصلّح. قراءة أبي جعفر القعقاع المدني . قراءة يعقوب بن إسحاق الحضرمي .

# القراءات المشهورة بالشاذة:

قراءة اليزيدي، والحسن، والأعمش، وابن جبير وغيرهم .

# قراءة ابن مسعود رضي الله عنه :

قراءة ابن مسعود ، نقلت إلينا بسند صحيح آحادي ، ولكن لم تستفض ولم تتقبلها الأمة بالقبول ، ولا تعد من القراءات العشرة ، وكما سبق ممنوع القراءة بما وراء العشرة منع تحريم وقراءة ابن مسعود خالفت الرسم العثماني ، وعليه فهي شاذة عند القرّاء ، وعليه فهي ليست قرآنًا ، أمّا الاحتجاج بها ففيه نزاع معروف ، فمن قال : إنها تجري مجرى الأحبار الآحادية قبلها .

#### حكم البسملة:

هي جزء من آية (٣٠) من سورة النمل بالإجماع .

هي ليست اية من سورة التوبة بالإجماع.

هي آية من سورة الفاتحة ، وذلك لما رواه الدارقطني بسنده عن أبي هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله عليه : ( إذا قرأتم ﴿ الحمد الله ﴾ فاقرؤا ( بسم الله الرحمن إحداها » .

وهي ليست بآية من كل سورة ، وذلك لأن النبي عَلِيْكُم ، أخبر أن البسملة من سورة الفاتحة ، ولو كانت من كل سورة ما احتاج النبي عَلَيْكُم ، التنبيه على أنها من سورة الفاتحة . وبعض أهل العلم قال إنها آية في بعض القراءات دون البعض قلت : يفتقر هذا إلى دليل ، وقال البعض هي آية ، ولكن مستقلة عن كل سورة وأيضًا يفتقر هذا إلى دليل .

# القرآن لفظ عربي مبين:

لا خلاف في أن الأعلام الأعجمية مثل إبراهيم أنها في القرآن ، وذلك لأن العلم يحكي بلفظه في جميع اللغات .

وأما في غير الأعلام فهذا هو محل النزاع ، والمختار أنَّ القرآن ليس به كلمات أعجمية غير الأعلام وليس المشابهة في الألفاظ الواقعة على نفس الذوات دليل أنها مأخوذة منها ، وإلَّا ما دليل رد القول بأنَّ الأعاجم هم الذين أخذوا من اللغة العربية .

قالَ ابن كثير في تفسير جـ ١ ص ١٨ : قال القرطبي :

«أجمعوا على أنه ليس في القرآن شيء من التراكيب الأعجمية ، وأجمعوا أن فيه أعلامًا من الأعجمية كإبراهيم ونوح ولوط واختلفوا هل فيه شيء من غير ذلك بالأعجمية ؟ وأنكر ذلك الباقلاني والطبري ، وقالا ما وقع فيه مما يوافق الأعجمية فهو من باب ما توافقت فيه اللغات» ا . هـ .

# أقسام أحكام القرآن:

تنقسم أحكام القرآن باعتبار التعلق إلى ثلاثة أقسام:

أحكام متعلقة بالعقيدة : من توحيد الربوبية ، وتوحيد الألوهية ، وأسماء الله تبارك وتعالى وصفات الكمال والجلال وغير ذلك مما يتعلق بالعقيدة ومحل ذلك علم التوحيد .

أحكام تتعلق بالأخلاق: ومحلها علم الأخلاق.

أحكام عملية: وهذه تنقسم إلى أقسام ، نجملها في نوعين: العبادات ، والمعاملات .

العبادات: والغرض منها تنظيم علاقة الفرد بربه تبارك وتعالى .

المعاملات: والغرض منها تنظيم علاقة الفرد مع نفسه ، ومع غيره ، ومع مجتمعه ، ومع المجتمعات الأخرى فنجد أن الله تبارك وتعالى أبان لنا المسائل التي تنظم العلاقات السابقة إما إجمالًا وأمر نبيه عَيْنَا بايضاح ذلك إلى أمته حيث قال تبارك وتعالى :

﴿ وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرِ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا ثُرِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴾ [ النحل: ٤٤]

#### وقال تعالى :

# ﴿ وَمَاۤ أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَمُنُمُ ٱلَّذِى ٱخْلَفُو أَفِيهِ وَهُدَى ﴾ وَمَآأَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَمُنْمُ ٱلَّذِى ٱخْلَفُو أَفِيهِ وَهُدَى ﴾ وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُوْمِنُونَ

وإما تفصيلًا وهو نادر كالميراث والطلاق ، ومن أهم المسائل التي تنظم العلاقات السابقة :

- أحكام متعلقة بالأسرة ، كالنكاح والطلاق ، والبنوة ، والنسب ، والولاية ، وعلاقة الذكر بالأنثى .
  - أحكام متعلقة بمعاملات الأفراد المالية ، كالبيع ، والرهن ، وسائر العقود .
  - أحكام متعلقة بالقضاء والشهادة واليمين وذلك لتحقيق العدالة بين الأفراد .
- أحكام متعلقة بالجرائم والعقوبات ، وذلك لحفظ الناس وأعراضهم ، وأموالهم ، واستقرار المجتمع .
- أحكام متعلقة بنظام الحكم وذلك لتنظيم علاقة الحاكم بالمحكوم وبيان واجبات كل واحد منهما وحقوقه على الآخر .
- أحكام متعلقة بالعلاقة الدولية بين المجتمع الإسلامي والمجتمعات غير الإسلامية
   الكتابية منها أو غير الكتابية في فترتين ، فترة السلم ، وفترة الحرب .
- أحكام معلَّقة باقتصاد المجتمع المسلم ، في كيفية تحصيل موارد المجتمع ، وكيفية التصرف فيها ، وحقوق الفقراء في أموال الأغنياء .

# أقسام أحكام القرآن باعتبار الإجمال والتفصيل:

تنقسم إلى ثلاثة أقسام: أسس عامة، أسس مجملة، أسس مفصلة.

#### الأسس العامة:

• الشورى : ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ [ الشورى : ٣٨ ]

وأهل الشورى هم أهل الحلِّ والعقد وهم العلماء الصالحون العاملون .

• العدل: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ ﴾

وقال تعالى :

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَن كَتِ إِلَى آهَلِها وَ إِذَا حَكَمْتُ مَبَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَعَكَّمُوا بِٱلْعَدْلِ ﴾ والنساء: ٥٨]

• الإنسان مأخوذ بما فعل سواء كان الفعل مباشرة منه أو بواسطة غيره . قال تعالى :

﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَهُ ۗ وِزُدَ أُخْرَىٰ ﴾

[ الأنعام : ١٦٤ ]

[ النحل : ٩٠ ]

• العقوبة بقدر الجريمة قال تعالى :

﴿ وَجَزَّوُا سَيِّنَةٍ سَيِّنَةٌ مِنْلُهَا ۗ ﴾

مُعْلَهُما ﴾ [ الشورى: ٤٠]

• حرمة مال الغير قال تعالى :

﴿ وَلَاتَأْكُلُوۤ أَامُوالكُم بَيْنَكُم بِالْبَطِلِ وَتُدُلُواْ بِهَاۤ إِلَى الْخُصَّامِ لِوَلَاتَ أَكُوا فَرِيقًا مِن اَمْوَالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَأَنتُدْ تَعْلَمُونَ ﴾ لِتَأْحُدُوا فَرِيقًا مِن أَمْوَالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَأَنتُدْ تَعْلَمُونَ ﴾

[ البقرة : ١٨٨ ]

• التعاون على الخير ، وما فيه نفع للأمة :

﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوكَ وَلَانَعَا وَثُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْمُدُونِ ﴾

[ المائدة : ٢ ]

فلا يجوز تأجير المحلات للبنوك الربوية ، ولا لمن يبيع الخمر والتماثيل المسماة بغير اسمها وقالوا : التحف ، ولا لمن يبيع شرائط الغناء المسموعة والمرئية ، ولا لمن يبيع آلات جلب الشيطان المعازف ، كل ذلك في شرع الله تبارك وتعالى حرام .

• الوفاء بالالتزامات : ﴿ يَكَأَيُّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوٓ الَّوْفُواْ بِٱلْمُقُودِ ﴾ [المائدة: ١]

• رفع الحرج ﴿ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ [ الحج: ٧٨]

• الضرورات تبيع المعظورات ﴿ فَمَنِ أَضْطُرَّغَيْرَ بَاغِ وَلَاعَادٍ فَلَا إِثْمَ عليه ﴾

[ البقرة : ١٧٣ ]

[ التوبة : ١٠٣ ]

الأسس المجملة:

• الزكاة : ﴿ خُذْمِنْ أَمْوَلِكِمْ صَدَقَةً ﴾

• القصاص: قال تعالى:

﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ يَكَأُولِي ٱلْأَلْبَكِ ﴾ [ البغرة: ١٧٩]

• الأصل في البيع الحل ، والربا التحريم: قال تعالى :

﴿ وَأَحَلُ اللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوْ ﴾

الأسس المفصلة وهي قليلة كما سبق:

- مقادير المواريث.
- مقادير العقوبات في الحدود .
  - كيفية الطلاق وعدده .
  - كيفية اللعان بين الزوجين .
  - بيان المحرمات من النساء .

هل يجب على الله شيء :

لا يجب على الله جل وعلا شيءٌ ، فإنه تعالت أسماؤه وصفاته لا يسأل عما يفعل ، ولكن سبحانه يوجب على نفسه ما يشاء ، كما أوجب إنجاز الوعد .

## الحقوق: (١)

الحقوق أربعة أنواع:

- حق الله وهو الحق العام الذي يقوم على المحافظة على المجتمع ، كالعبادات المحضة والحدود .
- وحق للعبد كالحقوق المالية ، كضمان المتلفات واستيفاء الديون فله أن يتصرف فيها بما شاء بالطلب أو العفو .
- وحقان لله وللعبد ، وحق الله هو الغالب ومثال ذلك حدّ القذف فحق الله فيه هو حق المجتمع ألَّا تشيع الفاحشة فيه ، وحق العبد إثبات عفته وشرفه ودفع العار عنه .
- وحقان لله وللعبد ، وحق العبد هو الغالب ومثال ذلك القصاص . فحق الله الذي هو حق المجتمع ألّا يكون فيه فساد وألّا يشيع فيه الفوضى والخوف والفزع وأما حق العبد وهم أولياء القتيل إشفاء ما في صدورهم من حقدٍ وغلٍ على القاتل ولأولياء القاتل العفو أو أخذ الدية ولكن للحاكم تعزيره .

#### الحقيقة والمجاز:

#### الحقيقة:

التعريف قالوا: « اللفظ الحقيقي هو المستعمل فيما وضع له ».

أقسام اللفظ الحقيقي: ينقسم اللفظ إلى ثلاثة أقسام:

المعنى اللغوي: كالصلاة أي الدعاء.

المعنى الشرعي : كالصلاة وهي العبادة المعروفة .

المعنى العرفي : كالدابة أي ذوات الأربع .

والواجب في الأقسام الثلاثة السابقة أن يُحمل اللفظ على معناه في موضع استعماله فإن كان الموضع المستخدم فيه لغويا يجب اعتماد المعنى اللغوي وإن

<sup>(</sup>١) تيسير التحرير جـ ٢ ص ٣١٦ وما بعدها بتصرف .

كان الموضع المستخدم فيه شرعيا يجب اعتماد المعنى الشرعي وإن كان الموضع المستخدم فيه عرفيا يجب اعتماد المعنى العرفي .

تنبيه: قد لا يوجد للفظ حد لغوي ولا شرعي ولكن له حد عرفي فيجب اعتماده مطلقا ومثال ذلك لفظ « السفر » فإنه ليس للسفر حد لغوي ولا شرعي لذلك يجب اعتماد الحد العرفي فكل ما يسمى \_ عرفًا \_ سفرًا فهو سفر ، وهذا الحد العرفي يتغير بتغير الزمان والمكان .

#### المجاز:

التعريف في اللغة: من جاز الشيء يُجوزه إذا تعدَّاه.

في الاصطلاح قالوا: « هو اللفظ المستعمل في غير ما وضع له لعلاقةٍ مع قرينة مانعة من إرادة المعنى الحقيقي » .

أنواع المجاز :

المجاز المفرد .

المجاز المركب.

المجاز العقلي .

المجاز بالنقص والزيادة .

## شرح التعريف :

من التعريف الاصطلاحي يتبين أن المجاز ينبني على أركان ثلاثة:

- الأول « هو اللفظ المستعمل في غير ما وضع له » وهذه العبارة تشمل المجاز المفرد ، والمجاز المركب لأن التجوَّز فيهما في الكلمة ولا تشمل هذه العبارة المجاز العقلي لأنه تجوَّز في الإسناد ولا المجاز بالنقص والزيادة .
- الثاني « العلاقة » وهي المناسبة بين المعني المنقول عنه والمنقول إليه وتنقسم إلى قسمين :

علاقة المشابهة: ويندرج تحتها المجاز المفرد وهو الاستعارة التصريحية

والمكنية وكذلك يندرج تجتها المجاز المركب وهو الاستعارة التمثيلية .

وعلاقة غير المشابهة: ويندرج تحتها المجاز المرسل، والمجاز المركب المرسل ومن أنواع علاقة غير المشابهة، السببية والمسببية والكلية والجزئية واللازمية والملزومية والآلية والتقييد والعموم والخصوص والحالية والمحلية والبدلية والمبدلية والمجاورة والتعلق الاشتقاقي واعتبار ما كان واعتبار ما يكون وغير ذلك (1)

والعلاقة لابد من وجودها في جميع أنواع المجاز المفرد بنوعيه والمركب بنوعيه والمركب بنوعيه والنقص والزيادة ولكن في العقلي تكون العلاقة إما الإسناد إلى الزمن أو المكان أو المصدر أو ما بني للفاعل أو ما بني للمفعول وغير ذلك كما قالوا

الثالث القرينة قالوا: هي الأمر الذي يجعله المتكلم دليلًا على أنه أراد باللفظ
 غير ما وضع له وتنقسم القرينة إلى قسمين:

لفظية وهي التي يلفظ بها في التركيب.

وحالية وهي التي يفهم من حال المتكلم أو من الواقع .

والقرينة لابد من وجودها في جميع أنواع المجاز .

#### أمثلة :

• مثال المجاز المفرد مع علاقة المشابهة وقرينة لفظية .

قال أبو الفضل محمد بن العميد:

قامت تظللني من الشمس نفس أحبُّ إليَّ من نفسي

<sup>(</sup>١) ذكرتُ بعض الأنواع ليتضع أن هذه العلاقات كفيلة لتحويل كلام الله وكلام نبيه وكلام العرب إلى مجاز ولا يبقى شيء للحقيقة حسب تقسيماتهم .

قامت تظللني ومن عـجب شمسٌ (١) تظللني من الشمس (٢) العلاقة بينهما المشابهة فكلاهما يتلألاً.

القرينة لفظية : وهي تظللني لأن الشمس لا تظلل .

• مثال المجاز المفرد مع علاقة المشابهة وقرينة حالية .

استدلوا بقوله تعالى :

# ﴿ كِتَنْبُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [ ابراهيم: ١]

الظلمة معروفة وأراد بها الضلال ، فالعلاقة المشابهة والقرينة حالية وهي استعارة تصريحية .

#### المجاز العقلى:

لا يدخل المجاز العقلي في التعريف السابق.

## تعريف المجاز العقلى:

قالوا: « إسناد الفعل أو ما في معناه إلى غير ما هو له لعلاقة مع قرينة مانعة من إرادة الإسناد الحقيقي » .

#### مثال:

قال المتنبى:

ويمشي به العُكَّاز في الدَّيْر تائبًا وقد كان يأبي مشي أشقر أجَرَدَا

العكاز لا يمشي إنما الذي يمشي هو صاحب العكاز فالفعل أسند إلى العكاز والأصل فيه أنه يسند لصاحب العكاز والعلاقة إسناد الفعل لغير الفاعل وأما القرينة لفظية وهي يمشى .

<sup>(</sup>١) شمس : المراد به إنسان يتلألأ وجهه .

 <sup>(</sup>٢) شمس النجم المعروف ، والنجم : أحد الأجرام السماوية المضيئة بذاتها ومنها الشمس .
 والنجمة : كل نبات ليس له ساق قائمة .

#### المجاز بالنقص والزيادة:

مثلوا بالحذف() بقوله تعالى : ﴿ وَسَكُلِ ٱلْقَرْبِيَةَ ﴾ [ يوسف : ٨٢ ]

ومثلوا بالزيادة(١) بقوله تعالى : ﴿ لَيْسَكُمِثْلِهِ عِشَى ۗ ﴾ [ الشورى : ١١ ]

ما سبق عرضٌ مختصر للمجاز والمختار \_ ولله الفضل والمنة \_ أن القول بالمجاز غير صحيح ، بل لا يوجد مجاز لا في كلام الله عز وجل ، ولا في كلام نبيه عَلِيْكُ ، ولا في كلام العرب لأسباب كثيرة منها .

- أن أهل اللغة لا يعرفون هذا التقسيم بل لم يصرح واحد منهم بأن العرب تعرف هذا التقسيم ، قال شيخ الإسلام (٢) « بل أئمة النحاة أهل اللغة كالخليل وسيبويه والكسائي والفراء وأمثالهم ، وأبي عمرو بن العلاء وأبي زيد الأنصاري والأصمعي وأبي عمرو الشيباني وغيرهم لم يقسموا تقسيم هؤلاء » ا . ه .
- إذًا تبين أن هذا التقسيم حادث ، والتقسيمات الحادثة قطعًا لا تضر متى لم تغير الأصل ، فمثلًا الاسم في بداية الجملة الاسمية مرفوع ، فكون التقسيم سماه مبتدأ فهذا لا يضر لأن المبتدأ مرفوع ، ولكن متى غيرت التسمية الأصل بأن جعلت المبتدأ مثلًا منصوبًا فهذا يدل على فساد التقسيم ، فكذلك تقسيم الكلام إلى حقيقي ومجازي تقسيم فاسد لأنه غير أصل الكلمة .
- ويبين ذلك أن أول من تكلم بالمجاز المعتزلة والجهمية ، وكان أول من تكلم منهم هو معمر بن المثنى أبو عبيدة ، المعطل لأسماء الله الحسنى فجردها عن معانيها ، فاعتقد في التعطيل ، ثم سن المجاز ليوهم خصومه بأنه دليل ، وفي ذلك يقول ابن تيمية (٣) رحمه الله : « لا ريب أن هذا التقسيم موجود في كتب

<sup>(</sup>١) وصف كلام الله بأن فيه زيادة ونقصا لا يليق بمسلم إنما يليق بكلام البشر العاجزين عن أن يأتوا بآية ولن يأتوا بها ولو كان بعضهم لبعض ظهيرا .

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى جـ ٢ ص ٤٠٤ ــ ٤٠٥ .

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوى جـ ٢ ص ٤٠٤ .

المعتزلة ومن أخذ عنهم وشابههم وأكثر هؤلاء ذكروا هذا التقسيم ، وأما من لم يكن كذلك فليس الأمر في حقه كذلك ، ١ . هـ .

- أن هذا التقسيم عقلي ، ومعلومٌ أنه لا مدخل للعقل في دلالة اللفظ على معناه .
- أنه لا يوجد دليلٌ شرعي على تقسيم الكلام إلى حقيقة ومجاز ، ويبين مدى فساد هذا التقسيم أنهما بنوا التقسيم على الفرع ، والواجب أن يبني على دليل وهو الأصل ثم نفرع منه ، فمثلًا يقولون استعمل لفظ الأسد على السبع والإنسان الشجاع ، وهذا قلب لأن النوعين المذكورين فرع فكيف نثبت بهما التقسيم ، فلابد من إثبات التقسيم أولًا بدليل ثم إدراج الفروع تحت التقسيم ، وإلا كان دورًا فكيف نثبت الأصل بالفرع ، والفرع لا يثبت إلا بالأصل ؟!! قال ابن تيمية : و وحينئذ فمن اعتقد أن المجتهدين المشهورين وغيرهم من أئمة الإسلام وعلماء السلف قسموا الكلام إلى حقيقة ومجاز ، كما فعله طائفة من المتأخرين وعلماء السلف قسموا الكلام إلى حقيقة ومجاز ، كما فعله طائفة من المتأخرين كان ذلك من جهله وقلة معرفته بكلام أئمة الدين وسلف المسلمين ؛ ا . ه .
- ما الدليل على أن اللفظ المعين ، وضع حقيقة على معين ثم استعمل في غيره
   مجازًا ؟ لـم لا يكون العكس هو الصواب ؟!
- القائلون بالمجاز اتفقوا على جواز نفي المجاز ، ومثال ذلك : إذا قلت : و رأيت أسدًا على فرسه ، جاز نفيها بالإجماع عند القائلين بالمجاز بمعنى « ما رأيت أسدًا على فرسه ، بل رأيت إنسانًا شجاعًا » >

وهذا أيضًا ينسحب على كلام الله سبحانه ، وهو مراد الذين سنوا المجاز ، فمثلًا الرحمن على العرش استوى ، وعلى ما سبق « ما استوى الرحمن على العرش » ، وقد صرحوا بذلك فقالوا « بل استولى » ، وهذا إلحاد في أسماء الله وصفاته . الله عز وجل قال لليهود قولوا حطة ، فقالوا حنطة ، وهؤلاء قال لهم قولوا استوى ، فقالوا استولى .

• أن القائلين بالمجاز مضطربون في الشيء الواحد ، فمنهم من يجعله حقيقة ، ومنهم

من يجعله مجازًا ، ومنهم من جمع بينهما فيقول على الشيء الواحد حقيقة ومجازًا .

• أن المطابقة بين الألفاظ من جهة الحروف ، والنطق بها ، لا يلزم منه المطابقة في الذات والكيف ، ويوضح ذلك أن الله تعالى قال :

## ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِمَدِهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسَّبِيحَهُمُّ ﴾

[ الإسراء : ٤٤ ]

فإن الإنسان يسبح وكيفية تسبيحه معلومة، وكذلك كلَّ شيء يسبح فالحجر يسبح والقمر يسبح والشمس تسبح ولكن كيف ؟ الله أعلم بالكيف لذلك أثبت الله التسبيح ونفى عنا معرفة كيفيته .

لذلك في الحديث المرفوع عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال: « ليس في الجنة شيءٌ مما في الدنيا إلا الأسماء » رواه البيهقي فهنا التطابق في الأسماء ففي الدنيا لبن ، وفي الجنة لبن ، ولكن هل هذا هو ذاك ؟ لذلك الحديث نفي المطابقة إلا في الأسماء .

أن معرفة المراد من اللفظ لا يكون إلا بإضافته ، فعند الإضافة تتميز الأشياء ،
 فمعلًا :

إذا أطلق لفظ ظهر لم يفهم منه المراد أهو ظهر إنسان ، أم ظهر دابة ، أم ظهر الطائرة .

وإذا أطلق لفظ كبد لم يفهم منه المراد أهو كبد الإنسان أم كبد القوس أو كبد السماء .

وإذا أطلق لفظ رأس لم يفهم منها المراد أهي رأس إنسان ، أم رأس الطريق .

أن جميع ما استدلوا به ، وهو لغة العرب ، وهي اللغة الفصيحة ، تفهم بما تبادر
 إلى الذهن لا بقلب المفاهيم فمثلًا :

قال تعالى : ﴿ وَسُتُكِ ٱلْقَرْبِيَةَ ﴾

[ يوسف : ۸۲ ]

فالمتبادر إلى الذهن هنا سؤال أهل القرية ، والمتبادر إلى الذهن دليل الحقيقة . لذلك إذا قيل « جرى النهر » فإن المتبادر إلى الذهن أن ماء النهر هو الذي جرى ، ولم يخطر ببال عاقل أن النهر نفسه هو الذي يجري لأن النهر في اللغة الأخدود . ويعلم فساد قولهم أن هذه الآية من المجاز من قوله تعالى :

﴿ وَكَذَٰ لِكَ أَخَٰذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَٰذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِيَ ظَالِمَٰٓ أَهُ ۗ [ مود : ١٠٢ ] فهل « أحذ الله عز وجل القرى ، مجاز ؟ أم أحد أهل القرى .

﴿ وَكَأْيِن مِن قَرْبَةٍ عَنَتْ عَنْ أَمْرِرَبِّهَا وَرُسُلِهِ فَحَاسَبْنَهَا حِسَابًا شَدِيدًا وَعَذَّنَّهَا عَذَانَانُكُوا ﴾ آ الطلاق : ٨ ] ﴿ وَكَأَيْنِ مِن قَرْيَةٍ هِيَ أَشَدُ قُوَّةً مِن قَرْيَئِكَ ٱلَّتِي أَخْرَجَنْكَ أَهَلَكُنَاهُمْ فَلَا نَاصِرَلَهُمْ ﴾

[ محمد : ١٣ ]

فإن لفظ القرية واحد ، ومع ذلك جعلوا بعض الآيات حقيقة والبعض الآخر مجازًا .

ومثال آخر : « سال الميزاب » هل يتصور أنه تبادر إلى الذهن أن الميزاب نفسه أصبح سائلًا فسال ؟ ولكن قطعًا ماء الميزاب هو الذي سال من الميزاب.

فهذه هي لغة العرب وهذه طرق التخاطب والتفاهم بينهم .

• القول بالمجاز يوقع صاحبه في مشاكل لا حصر لها ، ومثال ذلك : ما ذكره مؤلف كتاب جواهر البلاغة (١) ، قال : « واعلم أنه ليس لكل مجاز (حقيقة ) يتفرع منها ، فلفظ الرحمن استعمل مجازًا في المنعم ، ولم يستعمل

في معناه الوضعي وهو الرقيق القلب ﴾ !!!

أقول : أسماء الله سبحانه توقيفية لا تثبت إلا بنص من كتابٍ أو سنةٍ صحيحةٍ، (۱) ص ۲۹۰ . واختيار أسماء الله سبحانه بدون نص شرعى إلحاد في أسمائه :

﴿ وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَنَ بِهِ مَسَيَّجِزُوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [ الأعراف: ١٨٠]

وما ذكره الآمدي ، أن العام المخصوص مجاز .

وخطر هذا الكلام أنه لا فرق بين استثناء واستثناء بالإجماع ، وعليه فإن كلمة التوحيد و لا إله إلا الله ، عند الآمدى مجاز ، وعليه فإن حقيقة الكلام بدون الاستثناء أي و لا إله ، تعالى الله علوًا كبيرًا .

وهذا قلب لحقائق قررها الله عز وجل ونبينا على ، وجميع المسلمين ، بل والمشركون ، فإن المسلمين والمشركين ما تنازعوا في وجود إله بل المسلمون والمشركون يقولون إنه موجود ويثبتون معه غيره ، لذلك قال شيخ الإسلام (۱) : « ومعلوم أن هذا الكلام من أعظم المنكرات في الشرع وقائله إلى أن يستتاب فإن تاب وإلا قتل ، أقرب منه إلى أن يجعل من علماء المسلمين » .

• ويدلك على فساد المجازحتى في لغة العرب أنهم يقولون: « دخل زيد إلى دارى » حقيقة ، وكان الواجب عليهم أن يقولوا إنها مجاز لأن ثوب زيد دخل معه ، ويقول: « ركب زيد على الدابة » حقيقة ، وكان على قاعدتهم يجب القول بأنها مجاز لأن ثوبه ركب معه وليس منه ، وكذلك قالوا: « بعتك هذا الفرس » حقيقة ، وكان الواجب عليهم أن يقولوا إنها مجاز لأن الفعل ليس من الفرس وعلى هذه الطريقة فلا حقيقة أصلًا .

فتلك بعض الأسباب والتي تمنع من أجلها القول بالمجاز ، وليس هذا المقام مقام بسط منعًا للتطويل وخوفًا من الخروج من المقصود والله الهادى إلى الصراط المستقيم .

<sup>(</sup>۱) فتاوی جه ۲۰ ص ۲۵۲.

#### المحكم والمتشابه:

## أولًا: المحكم:

التعريف في اللغة: من مادة (ح، ك، م)، ويقال أحكمت الشيء أحكمه إحكامًا إذا أثبته، وحكمت السفيه وأحكمته إذا أخذت على يديه، وحكمت الدابة وأحكمتها إذا جعلت لها حَكَمة وهو ما أحاط بالحنك من اللجام، والمحكم على وزن مفعل ومعناها المتقن.

التعريف في الاصطلاح: ما عُلِمَ معناه وكيفيته .

شرح التعريف: والمراد بالمعلوم المعنى أي معروف الدلالة ، والمراد بالمعلوم الكيف أي هذا المعنى متصور .

وحكم العمل به: وجوب العمل بالمحكم . لأن الإحكام ميز الصدق من الكذب في الأخبار ، وميز الرشد من الغي في الأوامر .

#### ثانيًا: المتشابه:

التعريف في اللغة: من شبه ، وهو المتماثل ، والشَّبهة الالتباس ، والمشتبهات من الأمور المشكلات (١) .

التعريف في الاصطلاح: ما استأثر الله بعلمه.

شرح التعريف: المراد أنه معلومٌ الكيف ولكن بالنسبة لله عز وجل.

حكم المتشابه : لا يجوز العمل به ، وذلك لقوله تعالى :

﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَكَّبِعُونَ مَاتَشَكَبَهُ مِنْهُ ﴾ [ آل عمران: ٧]

أنواع الآيات في كتاب الله : الآيات في كتاب الله تبارك وتعالى على نوعين إمّا محكمة وإما متشابهة ، ولكن يعبر عنها أحيانًا بأنها محكمة وأحيانًا أنها متشابهة ، وأحيانًا أن بعضها محكم والبعض الآخر متشابه .

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ٣٢٨.

إطلاق المحكم على الآيات: قال تعالى:

﴿ كِنَابُ أُخْكِمَتُ مَايَنَهُ

[ هود: ۱ ]

أي متقنة في كلِّ شيء ألفاظه ومعانيه لا يتطرق إليها الخلل وأحكامه عدل وأخباره صدق .

إطلاق المتشابه على الآيات : قال تعالى : ﴿ كِنْنَبَا مُّتَشَابِهُا مَّتَانِيَ ﴾ [ الزمر : ٢٣ ]

أي المشابهة في الحسن والصدق والإعجاز ، فكلام الله متماثل متناسب ، يصدق بعضه بعضا ، فإذا أمر بشيء في موضع لا يأمر بنقيضه إذا لم يكن هناك نسخ وكذا النهي .

إطلاق المحكم على بعض الآيات والمتشابه على البعض الآخر: قال تعالى: ﴿ مِنْهُ ءَايَكُ مُحَكَمَكُ مُنَا مُوالِكُ مُ الْكِئْبِ وَأُخْرِمُتَشَابِهَا أَنَّ ﴾

[ آل عمران : ٧ ]

وهذا الإحكام العام ، وهذا التشابه هو التشابه العام ، فإنه لا منافاة بين الإحكام العام والتشابه العام ، ولكن المنافاة بين الخاص منهما . وهذه الأنواع لا اختلاف بينها ، فإن الشيء المتقن هو الشيء المعجز المتماثل .

الوقف في الآية ﴿ وَمَا يَعُلَمُ مَا أُولِيلُهُ وَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [ آل عمران: ٧]

يستفاد من هذه الآية ، أن المتشابه له تأويل ولكن لا يعرفه إلا الله ، وأعنى الكيف ، وأمّا المعنى فهو معروف .

وعلى ما سبق فإن الوقف متعينٌ على لفظ الجلالة ( الله ) ، وهذا هو قول ابن عباس <sup>(۱)</sup> ، وابن مسعود ، وأبى بن كعب وغيرهم .

<sup>(</sup>١) وقد ثبت قولٌ عن ابن عباس ومجاهد أن الوقف على « والراسخون » ولا منافاة بين=

وعليه فإن الواو في « والراسخون » استئنافية ، والراسخون مبتدأ .

وروى عن ابن عباس ، أنه قال : التفسير على أربعة أوجه :

- \* تفسير تعرفه العرب من كلامهم .
  - \* وتفسير لا يعذر أحدٌ بجهالته .
    - « وتفسير تعلمه العلماء .
- \* وتفسير لا يعلمه إلا الله ، فمن ادعى علمه فهو كاذب .

إذًا تبين مما سبق الفرق بين معنى الكلام وهذا الذي يعرفه العرب ، وتفسيره وهو الكيف الذي لا يعلمه إلا الله فمن ادعى علمه فهو كاذب .

وكذلك يتبين الفرق بين التأويل على اصطلاح المتأخرين ، والتأويل في الآية . فإن التأويل في اصطلاح المتأخرين هو صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح إلى الاحتمال المرجوح لدليل يقترن به .

والتأويل في الآية هو الحقيقة التي يؤول إليها الكلام ، أي الكيف . قال تعالى

عن يوسف أنه قال : ﴿ يَكَأَبَتِ هَلَا اَتَأْوِيلُ رُءْ يَكَ مِن قَبِلُ قَدْ جَعَلَهَا رَقِ حَقًّا ﴾ عن يوسف أنه قال : ﴿ يَكَأَبَتِ هَلَا اَتَأْوِيلُ رُءْ يَكَ مِن قَبِلُ قَدْ جَعَلَهَا رَقِ حَقًّا ﴾

فجعل عين ما وجد في الخارج هو تأويل الرؤيا .

وهذا قول عائشة كان عَلِيْكُ يقول في ركوعه وسجوده : « سبحانك اللهم ربنا وبحمدك ، اللهم اغفر لي » يتأول القرآن أي قوله تعالى :

﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرُهُ ﴾ [النصر: ٣]

= القولين ، لأن التأويل يأتى على ثلاثة معان التأويل الاصطلاحى ، والتأويل بمعنى التفسير وهذا عن المفسرين وعليه يتنزل القول الثانى لابن عباس ومجاهد ، والتأويل بمعنى الحقيقة التى يؤول إليها الكلام وعليه يتنزل القول الأول له . لذلك كان أبو عبيد يقول الفقهاء أعلم بالتأويل من أهل اللغة أى يعلمون الحقيقة التى يؤول إليها الكلام من الجهة الشرعية أمًّا اللغويون يعلمونه من جهة اللغة .

الفرق بين المتشابه والمجمل: المجمل لفظ واحد له معنيان أو آكثر ، كل معنى يقع على شيءٍ معين معروف فمثلًا لفظ « ناهل » تأتى بمعنى عطشان وبمعنى ريَّان ، ولا يمكن تقدم أحد المعنيين على الآخر إلا بدليل يحدد المعنى المراد .

أما المتشابه فهو لفظ واحد له معنى واحد ، تقع على ذاتين مختلفين ، وكيفيته في أحدهما معروفة وفي الآخر غير معروفة فمن ادعى علمه بها فهو كاذب ، فمثلًا لفظ « الإرادة » معناه الميل القلبى والعزم وفي حق الإنسان معروفة المعنى والكيف ، ولكن في حق الجدار مثلًا لا ندرى كيفيتها .

هل صفات الله سبحانه وتعالى من المتشابه ؟

لا يجوز إطلاق لفظ المتشابه على صفات الله دون تفصيل ، لأن اللفظ ينظر إليه من جهتين ، من جهة المعنى في اللغة وهو معروف ، ومن جهة الكيف وهو مجهول ، فالتشابه من جهة الكيف ، ولا يعلمها إلا الله سبحانه .

الحكمة من مخاطبة الخلق بما لا يعرفون كيفيته:

إن الله عز وجل يمتحن خلقه بما شاء ، فلا مانع أن يكلفهم الإيمان بما لا يعلمون كيفيته امتحانًا وابتلاءً لهم وكيف لا ، وقد امتحن الله عباده بمخلوقات لا يدرون كيفيتها وأمرهم الإيمان بها كالروح ، فنحن نؤمن بها ولكن كيف هي ؟! فالله أجل سبحانه .



## (الخلاصة)

- الأدلة الشرعية : هي الوسائل الموصلة ، بالنظر الصحيح فيها للأحكام الشرعية العملية على سبيل القطع أو الظن .
  - •أدلة الأحكام ، أو أصول الأحكام ، أو المصادر الشرعية كلها مترادفات .
- •أدلة الأحكام المتفق عليها الكتاب والسنة ، والمتفق عليها بين جماهير العلماء الإجماع والقياس ، والمختلف فيه قول الصحابى ، وشرع من قبلنا ، واستصحاب العدم ، واستصحاب الحكم السابق ، والاستصلاح ، والعرف ، والحيلة ، وسد الذرائع .
- القرآن : أصل الأصول ومصدر المصادر ، ودليل الأدلة ، كل المصادر تفتقر إليه .
  - القرآن : هو كلام الله ، المنزل على محمدٍ عَلَيْنَا ، المتلو ، والمتواتر .
- كلام الله هو الألفاظ والمعانى المسموعة ، من أول حرفٍ من سورة الفاتحة ، إلى آخر حرفٍ من سورة الناس ، فليس كلام الله الحروف دون المعانى ، ولا المعانى دون الحروف ، تكلم به جل وعلا ، فالكلام كلام الله والصوت صوت القارىء .
- ليس المتواتر في التعريف هو المتواتر عند المحدثين ، بل هنا ماقاً بل الشاذ عند القرَّاء .
  - الكتاب هو القرآن وهو المصحف وهو التنزيل وهو كلام الله .
- لا فرق بين الكتاب والقرآن باعتبار المصدوق ، وبينهما فرق باعتبار المفهوم .
- الشروط التي تؤثر في القراءة المعتبرة ثلاثة صحة السند وموافقة العربية وموافقة الرسم العثماني .
- لا يلزم في صحة السند أن يكون متواترًا بل قد يكون آحاديًا ، والآحادى قد تتلقاه الأمة بالقبول ويكون غير مستفيضًا وقد لا تتلقاه الأمة بالقبول ويكون غير مستفيضٍ .

- القراءة المقطوع بصحتها هي:
- ما تواترت ، ووافقت العربية ، ووافقت الرسم العثماني .
- وما كانت آحادية وتلقتها الأمة بالقبول ومستفيضة ، وموافقة العربية ، وموافقة الرسم العثماني .
- القراءة المختلف فيها هي ما كانت آحادية ، ولم تستفض ، ولم تتلقها الأمة بالقبول ، والأكثر على أنها مقبولة .
- القراءة الشاذة هي القراءة التي صح سندها ، ووافقت العربية ، وخالفت الرسم العثماني .
- القراءات السبع والمشهورة بالمتواترة هي قراءة نافع المدنى ، وابن كثير المكى ، وابن عامر الشامى ، وأبى عمرو البصرى وحمزة والكسائي وعاصم الكوفيين .
- القراءات الثلاث والمشهورة بالآحادية هي قراءة خلف بن هشام ، وأبى جعفر
   القعقاع المدنى ، ويعقوب بن إسحاق الحضرمي .
- القراءات المشهورة بالشاذة هي قراءة اليزيدى ، والحسن ، والأعمش ، وابن جبير وغيرهم .
  - قراءة ابن مسعود ، فيها نزاع معروف .
- البسملة جزء من آية ثلاثين من سورة النمل ، وليست بآية من سورة التوبة ، وآية من الفاتحة ، وليست بآية من كل سورة .
- لا يوجد لفظ غير عربى في القرآن عدا الأعلام الأعجمية لأنها محكية بلفظها .
- تنقسم أحكام القرآن باعتبار التعلق إلى ثلاثة أقسام:
   ما تعلق بالعقيدة ، وما تعلق بالأخلاق ، وما تعلق بالأحكام العملية سواء العبادات
   أو المعاملات .
  - العبادات : الغرض منها تنظيم علاقة الفرد بربه تبارك وتعالى .
- المعاملات: الغرض منها تنظيم علاقة الفرد مع نفسه وغيره ومجتمعه، ومع المجتمعات الأخرى.

- تنقسم أحكام القرآن باعتبار الإجمال والتفصيل إلى ثلاثة أقسام:
   أسس عامة ، وأسس مجملة ، وأسس مفصلة .
- لا يجب على الله جل وعلا شيءٌ ، فإنه تعالت أسماؤه وصفاته لا يسأل عما يفعل .
- الحقوق أربعة: حق لله وهو الحق العام ، وهو للعبد ، وحقان لله وللعبد وحق الله هو الغالب .
  - لا مجاز في القرآن ولا في السنة ولا في كلام العرب .
    - المحكم هو اللفظ المعلوم المعنى والكيف.
      - المتشابه هو ما استأثر الله بعلمه .
        - لا يجوز العمل بالمتشابه .
  - المتشابه ، من جهة المعنى معروف ، ومن جهة الكيف لا يعلمه إلا الله .



#### الأسئلة

- ١ \_ عَرَّف الأدلة لغةً واصطلاحا ؟ وما مرادفات أدلة الأحكام ؟
- ٢ أحصر أدلة الأحكام ، وصنف المتفق عليه ، والمتفق عليه بين الجمهور ، وما
   اختلف فيه ؟
  - ٣ \_ عرِّف القرآن ؟
  - ٤ \_ ما مرادفات الكتاب ؟ وما الفرق بين الكتاب والقرآن ؟
    - اذكر الشروط المؤثرة في القراءة ؟
    - ٦ \_ متى تحكم بصحة القراءة ؟ واذكر أنواعها ؟
  - ٧ \_ اذكر شروط القراءة التي اختلف فيها أهل العلم أنها قرآن؟
    - ٨ \_ اذكر شروط القراءة الشاذة ؟ والشاذة الضعيفة ؟
      - ٩ ما الفرق بين الشاذ عند القرَّاء والمحدثين ؟
- ١ ـ اذكر القراءات السبع المشهورة بالمتواترة ، والثلاث المشهورة بالآحادية ، والقراءت الشاذة ؟
  - ١١ ــ قراءة ابن مسعود من أي نوع وعلل ذلك ؟
    - ١٢\_ اذكر أحكام البسملة ؟
  - ١٣ ـ هل في القرآن لفط غير عربي عدا الأعلام الأعجمية ؟
  - ١٤ ـ اذكر أحكام القرآن باعتبار التعلق ، وتكلم عن كل قسم ؟
  - ١٥ ـ اذكر أحكام القرآن باعتبار الإجمال والتفصيل ؟ وتكلم عن كل قسم ؟
    - ١٦\_ اذكر أنواع الحقوق ؟
    - ١٤ ـ عرِّف الحقيقة والمجاز ؟
    - ١٨ اذكر أنواع المجاز التي سنها القائلون بالمجاز؟
    - 19 ـ اذكر بعض الشبهات التي تعلق بها القائلون بالمجاز؟

- ٢٠ اذكر الأدلة على فساد المجاز مطلقًا ؟
  - ٢١ ــ اذكر خطر القول بالمجاز ؟
- ٢٢ عرِّف المحكم والمتشابه ؟ وما حكم كليهما ؟
- ٢٣ ــ اذكر أنواع الآيات في كتاب الله باعتبار المحكم والمتشابه ؟
- ٢٤ ـ اشرح آية آل عمران ﴿ وما يعلم تأويله إلَّا الله ﴾ ؟ واذكر نوع الوقف ؟
  - - ٢٥ ما الفرق بين المتشابه والمجمل ؟
    - ٢٦ ما الحكمة من مخاطبة الخلق بما لا يفهمونه ؟

## المبحث الثالث

#### السنة

#### التعريف :

في اللغة : الطريقة <sup>(١)</sup> ، ومنه قوله تعالى :

﴿ سُنَّةَ ٱللَّهِ فِ ٱلَّذِينَ خَلَوْ أَمِن قَبْلُ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةَ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ﴾ [ الأحزاب: ٦٢]

ومنه قول النبي عَلَيْظَةُ: « من سنَّ في الإسلام سنةً حسنةً فله أجرها ..... ومن سنَّ في الإسلام سنَةً سيئةً فعليه وزرها ..... » رواه مسلم وأحمد والترمذي . في الأصطلاح : هي أقوال وأفعال وتقريرات النبي عَلَيْظَةً .

## شرح التعريف:

أي كل ما صح عن النبي عَلَيْكُ من أقوالٍ وأفعالٍ وتقريرات فهي السنة ، وتحمل على رتبتها من وجوب أو ندب أو إباحة أو تحريم أو كراهة حسب ما يقتضيه القول أو الفعل أو التقرير . وخرج بذلك ما صدر عنه عَلَيْكُ من الأمور الدنيوية والجبلية التي لا دخل لها بالأمور الدينية، ولا صلة لها بالوحي .

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص ٣١٧.

الفرق بين مدلول السنة عند الفقهاء ، والسنة إذا وردت في حديث :

السنة إذا أوردها الفقهاء فهي بمعنى الندب إلى الشيء أي استحباب هذا الشيء ، وقد تطلق عندهم في مقابلة البدعة ، كقولهم فلان على سنة ، وفلان على بدعة .

أما إذا وردت في حديث سواء بلفظ السنة والفطرة ، فلا تدل على المعنى الاصطلاحي، ولكن بمعنى الطريقة كقوله ﷺ ﴿ يَا عَثْمَانَ ! أَرْغَبَتُ عَنْ سَنْتَى ؟! فإنى أنام وأصلى ... » الحديث رواه أبو داود عن عائشة وقد يكون معناها قسمًا من أقسام التكليف ، ومنه عن عائشة رضى الله عنها قالت : قال رسول الله عَلَيْكُم : « عشر من الفطرة : قصَّ الشارب وإعفاء اللحية والسواك ..... » رواه مسلم عن عائشة وقصُّ الشارب مندوب بالاتفاق ، وإعفاء اللحية واجبُّ على الصحيح . وكذلك ما رواه البخاري معلقًا بصيغة الجزم عن ابن عباس رضى الله عنهما « من السنة ألا يُحرم بالحجِّ إلَّا في أشهر الحج » .

## مكانة السنة بالنسبة للقرآن:

السنة كالقرآن في تحليل الطيبات ، وتحريم الخبائث ، ورد حرف صحَّ عن النبي عَلَيْكُ كُرُدُ حَرْفٍ مِن كَلَامُ الله جُلُّ وعَلَا وَذَلَكُ لَقُولُهُ تَعَالَى :

﴿ وَأَطِيعُوا ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ مُرْحَمُونَ ﴾ [آل عبران: ١٣٢]

﴿ وَمَاكَانَ لِمُوْمِنِ وَلَا مُوْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَقَدْضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا ﴾

٦ الأحزاب : ٣٦ ]

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ الْطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلْرَسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن نَنْزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنْئُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا [ النساء : ٥٩ ]

﴿ يَنَا يُهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَانُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ ۖ وَالْقُواْ اللَّهُ [ الحجرات : ١ ] إِنَّ أُللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ وَمَن تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ [ النساء : ٨٠ ] حَفيظًا ﴾ كُمْ عَنْهُ فَأَنْهُواْ وَاتَّقُواْ اللَّهُ ﴿ وَمَآ ءَائِنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَنَ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ [ الحشر: ٧] ﴿ وَأَنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَانُزِلَ إِلَيْم يَنْفَكُّرُونَ ﴾ ٦ النحل : ٤٤ ] ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَاهَوَىٰ مَاضَلَّ صَاحِبُكُو وَمَاغُوكُ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَيُّ يُوحَىٰ ﴾ [ النجم ٤،٣،٢،١ ] ﴿ وَمَآ أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتنبِ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِي آخْنَلَفُواْفِيهِ وَهُدَى [ النحل : ٦٤ ] وَرَحْمَةً لِقُومِ يُؤْمِنُونَ ﴾ ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْ تَدُواْ وَمَاعَلَى ٱلرَّمُولِ إِلَّا ٱلْبَكِعُ ٱلْمُبِيثُ ﴾ [ النور : ٥٤ ] ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْيُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ [ النور : ٦٣ ]

فتلك الآيات وغيرها تؤكد وجوب اتباع الرسول عَيْشَلِم ، وأن طاعته من طاعة الله ، فمن جحد السنة فقد جحد كلام الله ، فهما متلازمان .

وأما الأدلة من السنة ، لا يحصيها إلا الله على وجوب اتباع الرسول عَلَيْتُكُم ، وذلك بفعل المأمور وترك المحظور ، وتصديق الخبر الذي جاء عنه .

ما رواه الشيخان بسنديهما إلى أبي هريرة قال : قال رسول الله عَلَيْسَةٍ : « من أطاعني فقد أطاع الله ، ومن عصاني فقد عصى الله » .

وما رواه البخاري بسنده إلى أبي هريرة قال : قال عَلَيْكُم : « كُلُّ أُمَّتي يدخلون الجنة ، إلَّا من يأبى قيل يا رسول الله ، ومن يأبى قال من أطاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد أبى » .

وما رواه الحاكم والترمذي وابن ماجة بسندهم عن الحسن بن جابر قال سمعتُ المقدام بن معد يكرب رضى الله عنه يقول: «حرَّم رسول الله عَلَيْكُ يومَّ خيبر أشياء، ثم قال يوشك أحدُكم أن يُكذِّبني وهو مُتَّكيء يُحدَّثُ بحديثي، فيقول بيننا وبينكم كتاب الله، فما وجدْنا فيه من حلالِ استحللناه وما وجدْنا فيه من حرام حرَّمناه ألا إنَّ ما حرَّم رسولُ الله مثل ما حرَّم الله».

وما أجمل ما قاله الشافعي رحمه الله في الرسالة : « وما سَنَّ رسول الله فيما ليس لله فيه حكم ، فبحكم الله سنه » ، وكذلك أخبرنا الله في قوله :

﴿ وَإِنَّكَ لَتُهُدِئَ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [ الشورى: ٥٠ ]

رما رواه الشيخان عن أبي موسى رضى الله عنه ، عن النبي عَلَيْكُ قال : « إنما مثلي ومثل ما بعثني الله به كمثل رجل أتى قومًا فقال : يا قوم إنِّي رأيتُ الجيش بعيني ، وإني أنا النذير العُريان ، فالنجاء النجاء ، فأطاعه طائفة من قومه فأدلجوا ، فانطلقوا على مهلهم فنجوا وكذبت طائفة منهم فأصبحوا مكانهم فصبَّحهم الجيش فأهلكهم واجتاحهم ، فذلك مثلُ من أطاعني فاتبع ما جئتُ به ، ومثلُ من عصاني وكذّب بما جئتُ به من الحق » .

ولما كان لهذين المصدرين الكتاب والسنة ، هذه المكانة العالية والمقام الرفيع ، كان واجبًا على العقلاء التحاكم إليهما ، فيكونا حكمًا على أقوال الرجال ، فمن وافق قوله ما قضى الله ورسوله ، فهو القول الصحيح الواجب المصير إليه ، أما أن يُغاير الكتاب أو السنة بأقوال الرجال الذين قعَّدوا القواعد وأصلوا الأصول ، فما وافق القاعدة

أو الأصل فهو الصواب ، ومالم يوافق القاعدة أو الأصل يرد ، ياليت شعري أيهما يحكم به على الآخر ؟ والحق أن هذه القواعد والأصول التي ردوا بها السنة الصحيحة لو كانت أُصِّلت على المنقول ما خالفت المنقول ، بل أصِّلت على الرأي والهوى وإنا لله وإنا إليه راجعون .، وقد سبقهم إلى ذلك الخوارج فكانوا يردون سنة النبي على أله وإنا إليه راجعون .، وقد سبقهم أو أن بها زيادة لم يأت بها القرآن ورحم على الله شيخ الإسلام قال (۱) : « والخوارج جوَّزوا على الرسول نفسه أن يجور ويضل في سنته ، ولم يوجبوا طاعته ومتابعته ، وإنما صدقوه فيما بلغه من القرآن دون ما شرعه من السنة التي تخالف بزعمهم ظاهر القرآن » .

وفي موضع آخر قال (٢): « وقد يكون من سنته ما يظن أنه مخالف لظاهر القرآن وزيادة عليه ، كالسنة المفسرة لنصاب السرقة والموجبة لرجم الزاني والمحصن وهذه السنة أيضًا مما يجب اتباعه عند الصحابة والتابعين لهم بإحسان وسائر طوائف المسلمين إلًا من نازع في ذلك من الخوارج والمارقين » .

#### الخبير:

#### لتعريف :

في اللغة : النبأ وتجمع على أخبار .

في الاصطلاح: ما أضيف إلى النبي عَلِيْكُ من قولٍ أو فعلٍ أو تقريرٍ أو صفة.

تقسيم الخبر باعتبار الثبوت:

ينقسم الخبر باعتبار الثبوت إلى قسمين ، أحدهما قطعي الثبوت ، والثاني ظني الثبوت .

## أولًا: قطعي الثبوت

التعريف :

هو كُل خبرٍ أفاد العلم .

(۱) فتاوی جه ۱۹ ص ۷۳ . (۲) فتاوی جه ۱۹ ص ۸۹ .

## أسباب حصول العلم:

يحصل بالعدد الكثير ، كقوله على : « من كذب على متعمدًا ، فليتبوأ مقعده من النار » رواه الشيخان وأهل السنن والمسانيد ، فقد رواه بضعة وسبعون صحابيًا .

ويحصل بالعدد القليل (۱) المتصفين بالدين والضبط ، ولو كان غريبًا ، فالدين آمن تواطؤهم على الكذب ، والضبط آمن سوء الحفظ والسهو وفحش الغلط ، وذلك مثل حديث : «إنما الأعمال بالنيات» فلم يصح سماعه من النبي عليه إلا من طريق عمر بن الخطاب رضى الله عنه ، ولم يسمعه من عمر إلا علقمة بن وقاص ولم يسمعه من علم الا محمد بن إبراهيم التيمي ، ولم يسمعه من محمد إلا يحيى بن سعيد الأنصاري ، ثم خلق كثير» .

ويحصل بقرائن تحتف بالخبر ، كجماهير أحاديث البخاري ومسلم رحمهما الله . ويحصل بتلقي الأمة له بالقبول ، والأمة لا تجتمع على ضلالة ، وقد لا يكون

في الصحيحين نحو: « لا وصية لوارث » وهو في السنن ، وليس في الصحيح ، وكذلك مثل العمل بحديث الغرة في الجنين (٢)

ويحصل إذا أجمع أهل الحديث على صحته ، فإجماع أهل الحديث على صحة حد ، كإجماع الفقهاء على حكم شرعي ، وذلك مثل حديث الشفاعة ، والرؤية ، والحوض ، ونبع الماء من بين أصابعه عليه الصراط وغير ذلك .

ويحصل بتوفر شروط/الصحة الخمسة كما سيأتي إن شاء الله تعالى .

## هل الخبر القطعي الثبوت ، يكون غريبًا :

كُلُ خبرٍ صحيحٍ ، توفرت فيه شروط الصحة المعروفة ، من اتصال السند وعدالة الراوي ، وضبطه ، وعدم الشذوذ ، وعدم العلة ، فهو قطعي الثبوت ، سواء كان غريبًا أو عزيزًا أو مشهورًا ، ولا تلتفت لغير ذلك فإنهم يريدون بالقطعي والظني غير ما نريد .

#### حكم الخبر القطعي الثبوت :

وجوب العمل به ، في جميع الأحكام العلمية والعملية .

## تقسيم الخبر القطعي الثبوت:

ينقسم الخبر القطعي الثبوت باعتبار عدد الرواة في كل طبقة إلى قسمين أحدهما المتواتر ، والثاني الآحادي .

#### ١ - المتواتير:

#### التعريف:

في اللغة : متواتر اسم فاعل من تواتر الشيء ، أي جاء بعضُه في إثر بعضٍ ، ومنه تواتر المطر أي تتابع نزوله .

في الاصطلاح: ما رواه عددٌ ، تحيل العادة تواطؤهم على الكذب.

## شرح التعريف:

« ما رواه عددٌ » أي كثير ولكن غير معين ، فإن حصل العلم بأي عدد فهو المطلوب « تحيل العادة تواطؤهم » أي استحالة اجتماع هذا العدد الكثير على اختلاف شيء ونسبته إلى النبي عيلية .

## حكم المتواتر:

قطعي الثبوت ، بقسميه اللفظي والمعنوي ، فيجب العمل بهما في الأحكام والعقيدة .

## أقسام المتواتر:

## هل يشترط في رواة الحديث المتواتر أن يكونوا مسلمين ٢

لا يشترط الإسلام في رواة الحديث المتواتر ، فإن الخبر بهذه الصفة قد يفيد العلم سواء كان الرواة مسلمين أو كفارًا .

## أمثلة للأحاديث المتواترة :

أحاديث السهو ، والشفاعة ، ورجم المحصن الزاني ، والرؤية ، وعذاب القبر، والحوض ، والصراط ، والميزان ، ومعجزات النبي عليته الخارجة عن القرآن ، وفضائل الصحابة ، نبع الماء بين أصابعه ، والمسح على الخفين ، وغير ذلك .

## ٢ - الآحادي:

إذا توفر في الخبر شروط الصحة الخمسة ، التي سيأتي بيانها إن شاء ، فهو قطعي الثبوت وقد يكون مشهورًا أو عزيرًا أو غريبًا ... ومتى توفرت تلك الشروط في خبر فهو صحيح لذاته .

#### الحديث الصحيح:

#### التعريف

في اللغة: الصحيح ضد السقيم.

في الاصطلاح : ما اتصل سنده ، بنقل العدل ، الضابط ، عن مثله إلى منتهاه من غير شذوذٍ ولا علة .

#### شرح التعريف:

لا يكون الحديث صحيحًا إلَّا إذا توفرت فيه حمسة شروط:

اتصال السند ، عدالة الراوي ، ضبط الراوي ، عدم الشذوذ ، عدم العلة .

اتصال السند: أي أن كل راوٍ في السند آخذ عمن فوقه مباشرة دون وساطة . عدالة الراوي: والعدل في اللغة التوسط (١) .

<sup>(</sup>١) مذكرة اصول الفقه ص ١١٣ .

والشروط التي يحكم بها بالعدالة[الإسلام في غير الحديث المتواتر ، والبلوغ ، والعقل ، والسلامة من أسباب الفسق ، والسلامة من أسباب خوارم المروءة].

وتثبت العدالة إما بتنصيص علماء الجرح والتعديل عليها ، وإما بالشهرة فمن اشتهر بالعدالة بين أهل الصناعة الحديثية لا يحتاج إلى تعديل من أحدٍ ، وذلك مثل الأئمة كأحمد والشافعي وأبي حنيفة والأوزاعي والسفيانيين ، ومالك والليث وغيرهم .

ومراتب الجرح والتعديل أربع :\_

- انفراد التعديل في راوٍ ، يقبل ولو كان غير مفسرٍ ، ولو كان من واحدٍ .
- وانفراد الجرح في راو ، يقبل إن كان مفسرًا ، ولو كان من واحدٍ ، ويرد إن كان غير مفسر ولو من جماعة وذلك لأن المُجرِّح قد يرى جرحًا ، وهو في نفس الأمر ليس بجرح ومثال ذلك قيل لشعبة لم تركت حديث فلان ؟ قال رأيته يركض على برذون فتركت حديثه ، وروى عن مسلم بن إبراهيم أنه سئل عن حديث صالح المري فقال : وما تصنع بصالح ذكروه يومًا عند حماد بن سلمة فامتخط حماد !!.

من أجل ذلك نجد البخاري إذا احتج ببعض الرواة ، وقد جُرِّحوا جرحًا غير مفسر كعكرمة وعمرو بن مرزوق ، وكذلك مسلم روى عن سويد بن سعيد ، وليس رد الجرح غير المفسر معناه قبول رواية الراوي الذي انفرد فيه الجرح ، بل ترد ولكن من باب آخر وهو الجهالة بحالته .

- اجتماع الجرح والتعديل في راو ، إذا كان الجرح مفسرًا ، ولو من واحد قُدَّمَ على التعديل ولو كان على التعديل ولو كان من جماعة وإذا كان الجرح غير مفسر ، قُدَّم التعديل ولو كان من واحد .
- انعدام الجرح والتعديل في راو ، المشهور أنها لا تقبل روايته وهو قول الشافعي وأحمد فإن قيل إنه مسلم ، والأصل في المسلم أنه عدل ، قلتُ العدالة ليستُ الشرط الوحيد في الراوي ، حتى يحكم بقبول روايته ، بل لابد من معرفة ضبطه .
- رواية الثقة عن شيخه لا تعتبر توثيقًا له ، ولو كان الراوي من علماء الجرح

التعديل ، إلَّا إذا نص هو على توثيقه ، فيقبل توثيقه ما لم يعارضه جرح مفسر ، للهم إلا إذا قال الشافعي أخبرني ثقة فهو أحمد بن حنبل كما صرّح بذلك ابنه عبد الله ، وذلك بشرط أن يكون شيخ الثقة من شيوخ أحمد .

تنبيه: قد اشتهر عن ابن حبان رحمه الله بأنه يوثق المجاهيل (١) ، قلتُ هذه القاعدة ليست على إطلاقها وإنما يُعتد بها فقط في حالة توثيقه غير مشايخه ، فإن وثق أحدًا من مشايخه فهو ثقة كما قال لأنه أعلم بشيخه وإن لم نجد له ترجمه .

ضبط الراوي: الضبط في اللغة: هو حفظ الشيء بالحزم (١).

ضبط الراوي ، والحكم له بذلك ، يتوقف على موافقته الثقات ، فإن وافقهم حكم له بالضبط ، وكذلك إذا كانت مخالفته نادرة ، أما إن كانت كثيرة لا يحكم بأنه ضابط .

الشروط التي يجب أن تتوفر في الراوي من جهة الضبط ، ألَّا يكون فاحش الغلط ، وألَّا يكون كثير الأوهام ، وألَّا يكون سيءَ الحفظِ ، وألَّا يكون مخفلًا ، وألَّا يكون مخالفًا للثقات .

لا يضر الضبط إن كان من الصدر أو الكتاب.

عدم الشذوذ : ومعنى الشذوذ أن يكون الراوي مخالفًا لمن هو أوثق منه ، وعليه فإن عدم الشذوذ هو ألّا يكون الراوي مخالفًا لمن هو أوثق منه .

عدم العلة : والعلة سببٌ غامضٌ خفي يقدح في صحة الحديث . وعليه فإن عدم العلة هي ألَّا يكون في الحديث سبب خفي يقدح في صحته .

#### تنبيهات:

• الأصلُ عدم الشذوذ وعدم العلة . والبينة على المدَّعي .

<sup>(</sup>١) فصلت هذه المسألة في كتابنا « صقل الأفهام الجلية بشرح المنظومة البيقونية ».

<sup>(</sup>٢) المذكرة ص ١١٢.

- الشروط الخمسة السابقة وضعها أهل الحديث وبها يعرف صحيح الحديث من سقيمه ، ولا يمكن نسب كلام إلى النبي عَيْضًا ولم يصح سنده وإن كان صحيح المتن أعنى صحيح المعنى .
- هذه الشروط الخمسة أهل الحديث أعرف الناس بها ، ولا يعني ذلك أن الفقهاء لا يعرفونها ، ولكن أهل الفن أعرف بفنهم ، ولقد مَنَّ الله على بعضهم فجمع بين الخصلتين فهو من أهل الحديث ومن أهل الفقه وهم كثيرون ومنهم البخاري والترمذي وأبو داود ومالك والشافعي وأحمد وابن تيمية وغيرهم الكثير كابن حجر فإنه أمير المؤمنين في الحديث وهو فقيه نحرير ومن شاء فلينظر فتح الباري شرح صحيح البخاري .

ولكن خرج علينا في هذه الأيام مغرور بكلام غير مسبوق وهو أن هذه الشروط الخمسة ، الثلاثة الأولى منها يختص بها أهل الحديث فهم ينظرون إلى السند فيصححون ويضعفون السند ، ولا دخل لهم البتة بالشرطين الباقيين ، الشذوذ والعلة وقال : إن الشرطين الباقيين عمل الفقهاء ، فقد يصحح أهل الحديث السند ويرد أهل الفقه المتن بدعوى أن المتن يخالف ظاهر القرآن ومثل لذلك بحديث « لا يقتل مؤمن بكافر » فقال يرد مع صحة سنده لأنه يخالف ظاهر القرآن « النفس بالنفس » قلت : سبقك لهذه البدعة الخوارج فكانوا لا يرون طاعة الرسول واتباعه فيما خالف ظاهر القرآن بزعمهم ، قلت كلام ضلال لا هدي فيه ، وظلمة لا نور فيه ، ومرض وهالك والله حسيبه .

ونسأل الله السلامة والعافية من الغرور والجهل، قال تعالى :

﴿ قُلْهَلْ نُنَيِّنَكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا ٱلَّذِينَ ضَلَّ سَعْيَهُمْ فِي ٱلْخَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ وَأَنْهُمْ يُحْسَبُونَ مَنْعًا ﴾ [ الكهف: ١٠٣ - ١٠٤]

حكم الحديث الصحيح الحديث الصحيح ، قطعي الثبوت كما سبق ، فمتى توفرت في الحديث الشروط الخمسة السابقة فهو قطعي الثبوت ، ويجب العمل به في الأحكام والعقيدة .

#### ثانيًا : ظنى الثبوت

التعريف : هو كل خبرٍ لم يفد العلم .

شرح التعريف: إذا فقد خبر الآحاد ، شرطًا من شروط الصحة السابقة بشرط ألا يصل إلى رتبة الضعف أو وصل إليها وجُبر بمثله أو أقوى منه فإن رتبته تقل من القطعي الثبوت إلى الظني الثبوت ، والمراد بالظن هنا الظن الغالب ، وهذا الظن مجمع على وجوب العمل به .

أقسام خبر الآحاد الذي فقد شرطًا من شروط الصحة « الظني الثبوت » ينقسم إلى قسمين أحدهما المقبول والآخر المردود .

#### المقبول:

وينقسم المقبول إلى ثلاثة أنواع: الصحيح لغيره، والحسن لذاته، والحسن لغيره، والحسن لذاته لا يكون لغيره، وقد يكون الصحيح لغيره عزيزًا أو مشهورًا أو غريبًا، والحسن لذاته لا يكون إلًّا غريبًا، لأنه لو كان عزيزًا أو مشهورًا لكان صحيحًا لغيره، وأما الحسن لغيره قد يكون عزيزًا أو مشهورًا أو غريبًا.

#### الصحيح لغيره:

هو الحسن لذاته جاء من طرق متعددة مثله أو أقوى منه .

وحكم الصحيح لغيره: وجوب العمل به في الأحكام والعقيدة .

#### الحسن لذاته:

هو ما اتصل سنده بنقل العدل الذي خفَّ ضبطه عن مثله إلى منتهاه من غير شذوذٍ ولا علة (١) .

وحكم الحسن لذاته : وجوب العمل به في الأحكام والعقيدة .

<sup>(</sup>۱) النخبة ص ۳٤ .

#### الحسن لغيره:

هو الحديث الضعيف الذي جاء من طرق متعددة مثله أو أقوى منه .

شرح التعريف: المقصود من الحديث الضعيف، أن يكون سببُ الضعف راجعا إلى سوءِ حفظ الراوي أو انقطاع في السند أو الجهالة بالراوي، أمّا ما كان سبب ضعفه فحش الغلط أو الكذب أو تهمة الكذب فهو شديد الضعف ولا ينجبر بمثله، بل يزيده ضعفًا.

حكم الحسن لغيره: وجوب العمل به في الأحكام والعقيدة.

#### المردود

الحديث المردود نوعان: أحدهما: الضعيف وهو الحديث الذي جاء من طريق واحد وكان سبب الضعف انقطاعًا في السند، أو الجهالة بالراوي، أو سوء حفظه، والثاني: الشديد الضعف وهو الحديث الذي جاء به طريق واحد أو طرق متعددة مثله وكان سبب شدة الضعف فحش الغلط أو الكذب أو تهمة الكذب.

حكم العمل بالحديث الضعيف مردود ، لا يجوز العمل به في الأحكام ، فلا يحل شيئا ولا يحرم شيئا . ولا في العقيدة ، لا يؤخذ به البتة . ومن باب أولى الحديث الشديد الضعف .

شروط رواية الحديث الضعيف: (١)

- أَلَّا يكون متعلقًا بمسائل العقيدة .
- ألا يكون متعلقًا بالمسائل العملية من تحليل أو تحريم .
- أن يروي بصيغة التمريض نحو رُوي ، وحُكي ، وذُكر ونحو ذلك .

العمل بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال ،(١) أجاز بعضُ أهل العلم العمل

<sup>(</sup>١) قد فصلت عامة المسائل التي تتعلق بالحديث الضعيف في كتابنا ( صقل الأفهام الجلية بشرح المنظومة البيقونية ) .

بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال واشترطوا لذلك ثلاثة شروط متى توفرت قالوا بجواز العمل به :

ألًا يكون شديد الضعف ، أن يكون مندرجا تحت أصل معمول به ، ألَّا يظن عند العمل به ثبوته .

قلتُ: ما صح عن النبي عَلِيْكُ فيه الكفاية ، ولا يمكن تصور أن أعبد الناس ، يقوم بكل ما ندب إليه عَلِيْكُ ، فالعاقل الذي يشتغل بما صح وسيعلم حينئذ أنه غير قادر على احتوائها وأضف إلى ذلك أن العمل بالحديث الضعيف فيه دعوة خفية ، بأن كلام الله وما صح عن نبيه عَلِيْكُ ، لم يشملا الموضع الذي استعمل فيه الحديث الضعيف وهذا خطر عظيم يجب الانتباه له ، وعلى كل حال يجب أن يعلم كل مسلم أن موضع استعمال الحديث الضعيف ، قد خُطِّيت بما صح عن النبي عَلِيْكُ ، علم ذلك من علم وجهله من جهله أو أن موارد الشريعة شهدت للعمل بالصحة . ( والله أعلم ) .

#### الصحابي :

هو من أسلم في حياة الرسول عَيْظُهُ ، واجتمع به(١)، ومات على الإسلام .

## شرح التعريف :

« من أسلم » سواء كان ذكرًا أو أنثى ، حرًا أو عبدًا ، وأن يكون إسلامه في حياة النبي عَلَيْكُ ، فمن أسلم بعد موت النبي عَلَيْكُ ، لا يعد من الصحابة . « واجتمع به » ولو لمرة واحدة ، وليس المقصود من الاجتماع به عَلِيْكُ الملازمة ومثل ذلك وائل بن حجر ، ومالك بن الحويرث ، وعثمان (١) بن أبي العاص الثقفي رضى الله عنهم ، لم يلازموا النبي عَلِيْكُ / « ومات على الإسلام » أي: فارق الحياة وهو على ملة رسول الله عَلِيْكُ سواء كانت المفارقة في حياته عَلِيْكُ أو بعد مماته عَلِيْكُ .

<sup>(</sup>١)والنجاشي لم يجتمع بالنبي عَلِيلًا ، ولكن قال عَلِيلًا مات صاحبكم .

## عدالة الصحابي:

جميع الصحابة عدول ، لا يجوز الطعن في أي منهم قط ، فقد عدَّلهم رب العزة من فوق سبع سموات حيث قال : ﴿وَالسَّنبِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ ﴾

[ التوبة : ١٠٠ ] [ التوبة : ١٠٠ ] ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ [ آل عمران : ١١٠ ] ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ [ آل عمران : ١١٠ ] ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾

﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَآءً عَلَى النَّاسِ ﴾

[ البقرة : ١٤٣ ]

والوسط: هو العدل كما قال تعالى:

﴿ قَالَ أَوْسَطُهُمُ أَلَوْ أَقُلُ لَّكُورُ ﴾ [ القلم: ٢٨]

أي أعدلهم ، وكما قال الشاعر :

هم وسط يرضي الأنام بحكمهم إذا نزلت إحدى الليالي بمعظم وعليه فلا قول لأحدٍ بعد شهادة الله ، وكذلك قوله تعالى : ﴿ يَكَأْيُهُا النَّبِيُ حَسَّبُكَ اللَّهُ وَمَنِ النَّبِي عَلَى مِنَ الْمُوْمِنِينَ ﴾ قوله تعالى : ﴿ يَكَأْيُهُا النَّبِيُ حَسَّبُكَ اللَّهُ وَمَنِ أَنَّبُعَكُ مِنَ الْمُوْمِنِينَ ﴾

[ الأنفال : ٦٤ ]

ومعنى الآية يا أيها النبي يكفيك الله ويكفي من اتبعك من المؤمنين(١).

## ضبط الصحابي:

جميع الصحابة موصوفون بالضبط ، بل بأعلى درجات الضبط ، وكيف لا ؟ ، وهم أحد ذهنا وأصفي سريرة ، وأذكى عقولا ، وأفصح لسانا ، والذي ضمن لنا عدالتهم هو الذي ضمن لنا ضبطهم .

## هل يشترط في قبول خبر الصحابي أن يكون فقيها:

قطعًا ليس بشرطٍ ، ولا يمنع ذلك أبدًا من قبول خبره عن النبي صلى الله عليه وسلم ، ودليل ذلك قوله صلى الله عليه وسلم : « ربّ حامل فقه غير فقيه ، ورب

<sup>(</sup>١) وليس معنى الآية يا أيها النبي يكفيك الله ومن اتبعك من المؤمنين.

حامل فقه إلى من هو أفقه منه » ولا يغرنّك أن بعضهم يرد الحديث بدعوى أن الصحابي غير فقيه وأنه على خلاف القياس والعجب أنهم أخذوا بمرسل التابعي الثقة بدعوى أنه لا يرسل إلّا عن ثقة ، قلت : هب سلّمنا أن المرسّل عنه ثقة ، فهل التوثيق يثبت له الفقه ؟!! فإن قيل نعم ، قلتُ أبو هريرة أوثق منه وممن روى عنه . لأن الموثق له هو الله عز وجل لأنه من جملة الصحابة ، أما توثيق التابعي فمن كلام البشر ... وإن قالوا لا تثبت له الفقه فقد نقضوا ما أصّلوا بعقولهم .

#### زيادة الثقة:

تنقسم زيادة الثقة باعتبار الموضع إلى قسمين:

الزيادة في المتن .

والزيادة في الإسناد .

والزيادة في المتن قد تكون بزيادة كلمة أو جملة في بداية المتن أو وسطه أو آخره ، وتنقسم هذه الزيادة باعتبار مخالفة الثقات أو من هو أولى من المزيد إلى ثلاثة أنواع ، والمراد بالمخالفة أن ثبوت أحد النصين يقتضي نفي النص الثاني .

- ريادة غير مخالفة لما رواه الثقات أو من هو أوثق منه ، فهي مقبولة ، ولو انفرد
   بها ، وذلك لقبول خبر الفرد ، فمثلها زيادة الثقة ومن حفظ حجة على من لم يحفظ .
- زيادة مخالفة لما رواه الثقات أو من هو أوثق منه ، فإن ثبتت المخالفة وجب الجمع بينهما ، فإن لم تستطع فوجب البحث عن التأريخ وتقديم المتأخر لأنه ناسخ ، فإن لم تستطع وجب الترجيح وتقدم الرواية المحفوظة وهي رواية الثقات وترد الرواية الشاذة وهي رواية الثقة .
- زيادة مخالفة لما رواه الثقات أو من هو أوثق منه ولكن ليست كالسابقة بل المخالفة من جانب تخصيص العام وتقييد المطلق فهذه تقبل(١٠).

<sup>(</sup>۱) تدریب الراوی جه ۱ ص ۲٤۷.

#### وللزيادة في الإسناد صور كثيرة منها :

- تعارض الوصل مع الإرسال ، بمعنى أن الخبر روى متصلا مرة ، ومرسلا مرة أخرى ، ومثله ما رواه قيس بن الربيع عن أبي إسحاق مسندا متصلا « لا نكاح إلّا بولى »، ورواه الثوري عن أبي إسحق مرسلا .
- تعارض الرفع مع الوقف ، بمعنى أن الخبر روى مرفوعا إلى النبي عَيِّالِكُم مرةً ، وموقوفا على من رواة مرة أخرى ومثاله « لا صيام لمن لم يبيت الصيام من الليل » روى مرفوعا وموقوفا .

وفي هذه الحالة أو ما شابهها : طالما أن الواصل أو الرافع ثقة وجب اعتماد ذلك ، وإن جاء الحديث من طريق الأوثق منقطعا أو موقوفا .

#### رواية الحديث بالمعنى:

يجوز رواية الحديث بالمعنى ، وذلك بشرطين متى توفرا جاز ذلك : أن يكون الراوى عالما بالألفاظ ومقاصدِها .

أن يكون خبيرًا بما يُحيل معانيها .

وينبغي أن يقول بعد روايته للحديث « أو كما قال » ، فإذا اختل شرط من الشرطين السابقين ، وجب رواية نص الحديث ، وكان الصحابة رضوان الله عليهم ، يروون أحاديث كثيرة بالمعنى ، وذلك في الأمور غير التعبدية أما الأمور التعبدية ، كالأذان يجب أن يُروي بلفظه .

#### المرسل:

المرسل قسمان : أحدهما مرسل التابعي ، والثاني مرسل الصحابي .

#### مرسل التابعي :

صورة المرسَل: أن يقول التابعي ، أنَّ رسول الله عَلَيْكَةِ قال كذا ، أو نهي عن كذا أو فعل كذا ، ونحو ذلك ، فالسقط في الإسناد واقع بين التابعي ، والنبي عَلَيْكَة . سبب رد المرسل: الجهالة بحال الراوي بين التابعي وبين النبي عَلَيْكَة ، وذلك

لأنه يحتمل أن يكون تابعيا ويحتمل أن يكون صحابيا ، وكيف يحتج به ، ورواية الثقة عن شيخه الذي لم يوثقه هو إن كان من أهل الجرح والتعديل ، أو غيره لا تقبل ، فمن باب أولى لا يقبل من لم يسم أصلا .

مراسيل سعيد بن المسيب: مقبولة فهي حجة وذلك لأن أهل الصنعة ، فتشوا عنها فوجدوها كلها عن الصحابة .

موقف الأئمة الأربعة: الإمام أحمد لا يأخذ به إلَّا إذا فقد الدليل في المسألة، ويقدمه على الرأي والقياس.

أما الإمام الشافعي لا يأخذ به إلّا إذا كان التابعي من المعروفين مثل سعيد بن المسيب ، ومع ذلك شرط من الأربعة الآتية : أن يقوي المرسل حديث متصل الإسناد ، أن يقوي هذا المرسل بمرسل قبله أهل العلم ، أن يوافق قول صحابي ، أن يتلقى بالقبول .

أما أبو حنيفة ومالك فيقبلان المرسل مطلقا وهو بمرتبة المسند عندهم ، بل ويقبلان مرسل تابعي التابعين .

## مرسل الصحابة وصورته:

إما يرسل عن صحابي مثله ، وفي هذه الحالة لا يضر عدم ذكر اسمه ، لأن الصحابة كلهم عدول ، ضابطون كما سبق ومثال ذلك ما رواه ابن أبي شيبة وأحمد بسنديهما عن ثوبان عن رجل من أصحاب النبي عَلَيْكُ قال : و ثلاث حق على كل مسلم الغسل يوم الجمعة ، والسواك ، والطيب ، وأيضا مثاله ما رواه ابن عباس رضي الله عنهما قال : قال رسول الله عَلَيْكُ : وإنما الربا في النسيئة ، فلما استكشف ، قال حدثني به أسامة بن زيد ، وإما يرسل عن تابعي ، فإن أرسل عن تابعي ذكره ، فيحكم عليه بما يليق به ، أما إذا لم يذكر من أرسل عنه فهو صحابي ، وفي ذلك فيحل السيوطي رحمه الله : أكثر ما رواه الصحابة عن التابعين ليس أحاديث مرفوعة ، بل إسرائيليات أو حكايات .

وعلى ما سبق فإن مرسل الصحابي مطلقا يحتج به ، إلَّا أن يذكر أنه رواه عن تابعي ، فيحكم عليه بما يليق به .

# أدلة حجية خبر الآحاد في الأحكام والعقيدة

الآيات:

• قال تعالى : ﴿ وَمَاكَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمْرًا أَن يَكُونَ هُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ [ الأحزاب : ٣٦]

فلفظ « أمرًا » نكرة ، جاءت في سياق الشرط ، فهي تفيد العموم ، أي عموم الأقوال والأفعال والتقريرات التي جاءت عن النبي عَيِّلِيَّةٍ سواء كانتْ في الأحكام أو العقيدة ، فهي داخلة فيما قضاه الله ورسوله صلى الله عليه وسلم .. أما قصر لفظ « أمرًا » على الأحكام العملية دون العقيدة ، تخصيص بدون مخصص ، وما كان كذلك فهو باطل .

ونزع الاختيار بعد قضاء الله ورسوله ، دليل وجوب الأخذ بما جاء به ، والذي جاء به عَيِّلِيَّهِ الدين ومن جملته العقيدة .

• قال تعالى : ﴿ وَمُآءَ الْمَنْكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ لُوهُ ﴾ [ الحشر : ٧ ]٠

لفظ « ما » من صيغ العموم ، فيشمل كل ما أتى به النبي عَيْضَا ومن جملته العقيدة .

• قال تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ أَ إِنجَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوٓ ۗ ﴾

[ الحجرات : ٦ ]

فمنطوق الآية وجوب التَّبين من خبر الفاسق ، قبل قبوله ، أو رده . ومفهوم المخالفة المسمى بدليل الخطاب وجوب قبول خبر الواحد إذا كان عدلا .

ولكن قد يستدرك أن مفهوم المخالفة لا حجة فيه ، قلتُ سنوضح ذلك في

بابه إن شاء الله وأنه حِجة إلا في جزء من مفهوم اللقب وهو اسم العين ، ولكن سيأتي بدليل على عجل :

عن يعلى بن أمية قال : قلت لعمر بن الخطاب : ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن نَقْصُرُواْ

مِنَ ٱلصَّلَوْةِ إِنْ خِفْئُمُ أَن يَفْنِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاً ﴾ [ النساء: ١٠١]

فقد آمن الناس « وهنا الشاهد » فقال عمر رضي الله عنه عجبتُ مما عجبت منه فسألت رسول الله عَلِيلِة عن ذلك فقال :

• قال تعالى : ﴿ وَمَاكَاتَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْكَ آفَةً فَلَوْلَانَفَرَمِن كُلِّ فِرْقَةِ مِّهُمُ مَ قال تعالى : ﴿ وَمَاكَاتِ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَا اللّهِ مَ اللّهِ مَ اللّهِ مَ طَآبِفَةً لَيَا لَهُ مَ مَا لَكُ مُ مُنْ لَكُ مُ مُ مَا لَكُ مُ مَا لَكُ مُ مَا لَكُ مُ مُنْ لِكُ مُ مُنْ لَكُ مُ مَا لَكُ مُ مُنْ لِكُ مُ مَا لَكُ مُنْ لِكُ مُ مُنْ لِكُ مُنْ لِكُ مُنْ لِكُ مُنْ لَكُ مُ مُنْ لِكُ مُنْ لِكُ مُ مُنْ لِكُ مُنْ لَكُ مُنْ لِكُ مُنْ لِكُ مُنْ لَكُ مُ مُنْ لَكُ مُنْ مُنْ لَكُ لَكُ مُ مُنْ لَقُلُ مُنْ لَكُ مُنْ مُنْ لَكُ مُنْ لَكُ مُنْ لَكُ مُنْ لَكُ مُنْ مُنْ لَكُ مُنْ مُنْ لَكُ مُنْ لَكُ مُنْ مُنْ لِكُ مُنْ لَكُ مُنْ مُنْ لِكُ مُنْ لَكُ مُنْ مُنْ لِكُونِ مُنْ لَكُ مُنْ مُنْ لِكُونِ مُنْ لَكُونُ مُنْ لَكُونُ مُنْ لِكُونِ مُنْ لِكُونِ مُنْ لَكُونُ مُنْ مُنْ لَكُونُ مُنْ لِكُونِ مُنْ لَكُونُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ لِكُونِ مُنْ مُنْ لِكُونِ مُنْ مُنْ مُنْ لِكُونِ مُنْ مُنْ لِكُونِ مُنْ لِكُونِ مُنْ لِكُونِ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِكُونُ مُنْ مُنْ لِمُنْ مُنْ مُنْ لِكُونُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ لِلْمُ لِمُنْ مُنْ مُنْ لِكُونُ مُنْ لِكُونُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ لِلْمُنْ لِمُنْ لِلْمُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِلْمُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِلْمُنْ لِمُنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِلْمُنْ لِمُنْ لِلْمُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِمُنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْلِمُ لِمُنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِمُنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِمُنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِلْمُنْ لِلِ

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين جـ ٢ ص ٣٩٤ .

هؤلاء المعنيون في الآية ، المطلوب منهم أن ينفروا ليتعلموا من النبي عَلَيْكُمُ أمر دينهم ، فهل مطلوب منهم أن يتعلموا الأحكام العملية فقط أم المطلوب إلى جانب ذلك العقيدة ؟! مما لا يشك فيه جاهل فضلا عن أن يعد من أهل العلم أنَّ المطلوب تعلم الأحكام العملية والعقيدة ، ودليل ذلك في نفس الآية وهو قوله

تعالى : ﴿ لِيَـــنَفَقَّهُواْ فِي ٱلدِّيبِ ﴾

والدين يشمل الأحكام العملية والعقيدة ، ورحم الله القائل العلمُ كثيرُ والعمرُ قصير ، فتعلم الأهم فالمهم .

فمما لا شك فيه أن من نفر ليتعلم ، تعلم لا إله إلا الله أولًا وقبل كل شيء ، وأدنى استقراء لسيرة المصطفي عَلِيْكُ ، بل جميع سير الرسل يعرف أن الرسل بدءوا الدعوة بالعقيدة .

والمطلوب من كل طائفة ، أن تعود إلى قومهم لتبلغهم أمر الله ، وأمر رسول الله عَلِيْتُهِ ، ودليل ذلك قوله تعالى :

﴿ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوۤ اٰ إِلَيْهِمْ ﴾ [التوبة: ١٢٢]

هل الطائفة ، معناها الجماعة فقط أم تطلق على الفرد كما تطلق على الجماعة ؟ قال ابن الأثير رحمه الله في النهاية (١) .

« الطائفة الجماعة من الناس وتقع على الواحد » .

وقال ابن حجر رحمه الله في الفتح (٢) .

« إن لفظ طائفة يتناول الواحد فما فوقه ، ولا يختص بعدد معين ، وهو منقول عن ابن عباس وغيره كالنخعى ومجاهد ... » .

<sup>(</sup>۱) ج ٤ / ص ١٥٣ .

<sup>(</sup>۲) جـ ۱۳ / ص ۲۳۶ .

وقال البخاري رحمه الله في باب ما جاء في إجازة خبر الواحد الصدوق في الأذان والصلاة والصوم والفرائض والأحكام بعدما ذكر الآية السابقة قال: « ويسمى الرجل طائفةً لقوله تعالى:

﴿ وَإِن َ طَآبِهَ نَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَـٰ تَلُوا ۗ ﴾ [ الحجرات : ٩ ] فلو اقتتل رجلان دخلا في معنى الآية » .

• قال تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصْوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّيِيّ وَلَا تَجَهُ مُواْ لَهُ, بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ بِعَضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ وأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾

فإذا كان رفع أصواتهم فوق صوته سببا لحبوط أعمالهم فكيف تقدم أراؤهم وعقولهم وأذواقهم وسياستهم ومعارفهم على ما جاء به ورفعها عليه ؟!! أليس هذا أولى أن يكون محبطا لأعمالهم (١).

وقال تعالى :

﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ءَوَ إِذَاكَ انُواْمَعَهُ، عَلَى آمْرِ جَامِعِ لَمْرِيذَهَ بُواْحَتَى يَسْتَغَذِنُوهُ ﴾ [ النور: ٦٢]

فإذا جعل من لوازم الإيمان أنهم لا يذهبون إذا كانوا معه إلا باستئذانه ، فأولى أن يكون من لوازمه أن لا يذهبوا إلى قول ولا مذهب علمي إلا بعد استئذانه وإذنه يعرف بدلالة ما جاء به على أنه أذن فيه (٢) .

#### السنة:

• عن أنس بن مالك ، أن أهل اليمن قدموا على رسول الله عَلَيْكُ فقالوا: ابعث معنا

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين جـ ١ ص ٥١ : ٥٢ .

<sup>(</sup>٢) جه ٤ / ص ١٥٣.

رجلا يعلمنا السنة والإسلام ، قال : فأخذ بيد أبي عبيدة فقال : « هذا أمين هذه الأمة » ( متفق عليه ) .

فهل يا ترى ذهب أمين الأمة رضي الله عنه إلى اليمن ليعلمهم الأحكام العملية دون العقيدة ؟!

- عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: بينا الناس بقباء في صلاة الصبح إذ جاءهم آتٍ ، فقال إن رسول الله عَلَيْكُ قد أنزل عليه الليلة قرآن ، وقد أُمِر أن يستقبل الكعبة ، فاستقبلوا ، وكانت وجوههم إلى الشام فاستداروا إلى الكعبة . (متفق عليه ) .
- قال عَلَيْتُ لما بعث معاذًا رضي الله عنه إلى اليمن « إنك تقدم على قوم من أهل الكتاب فأول ما تدعوهم إلى أن يوحدوا الله تعالى ، فإذا عرفوا ذلك فأخبرهم أن الله فرض عليهم خمس صلوات في يومهم وليلتهم ، فإذا صلُّوا فأخبرهم أن الله افترض عليهم زكاة أموالهم ، تؤخذ من غنيهم ، فترد على فقيرهم فإذا أقروا بذلك فخذ منهم وتوق كرائم أموال الناس » (متفق عليه ) .

قلتُ : في هذا الحديث دلالة عظيمة على وجوب الدعوة إلى كلمة التوحيد قبل الأحكام العملية ، كما دل على ذلك نصوص الكتاب في جميع الرسل .

#### الصحابة:

أَنَّ أَبَا بَكُرٍ رَضَى الله عنه لما جاءته جدَّة ، تطلب ميراثها قال : لا أجد لك شيئا ثم نشد الناس ، فأخبره المغيرة بن شعبة ثم محمد بن مسلمة بأن رسول الله عَلَيْكُ أَعْطَاها السدس فعمل بخبرهما .

قلتُ لا يخفي عليك أن ليس المقصود من خبر الواحد أن يرويه واحد ، فإخبار المغيرة ثم محمد بن مسلمة رضي الله عنهما لا يخرج الخبر عن دائرة خبر الآحاد بالمعنى الاصطلاحي .

عمر كان لا يرى توريث المرأة من دية زوجها ، حتى أخبره الضحاك بن سفيان

العامري الكلابي ، أنَّ رسول الله عَلِيْلَةِ ، كتب إليه أن يورث امرأة أشيم الضبابي من دية زوجها ، فرجع عن قوله .

قضاء عثمان بالسكني لمن مات زوجها ، وذلك عندما أخبرته الفريعة بنت مالك أخت أبي سعيد الخدري رضي الله عنهما ، أن رسول الله عَلَيْكُم ، قضى لها بالسكني لما مات زوجها ولم يترك لها مسكنه .

# الأدلة العقلية كثيرة ومنها :

• قال تعالى :

﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَنَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَاللَّهُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ فِي اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فِي عَلَيْكُمْ فِي اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فِي اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فِي عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُونُ مَا أَنْ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَي عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ مِنْ عَلَيْكُمُ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَّهُ عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمُ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمُ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَاكُمُ عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمُ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمُ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَا عَلَيْكُمْ فَالْ

• وقال عَلَيْكَ : « تركتكم على المحجة البيضاء ، ليلُها كنهارها ، لا يزيغ عنها بعدي إلا هالك » .

من النصوص السابقة ، يتبين أن الدين قد وصف بالكمال .

فهل الكمال الموصوف به الدين كمال يقيني أم ظني ؟

فإن قيل ظني فهذا كفر بالله وتكذيب لنصوص القرآن .

فإن قيل يقيني .

فهل هذا الكمال اليقيني ثابتٌ بالكتاب والسنة أم بالكتاب فقط ؟

فإن قيل بالكتاب فقط ، فهذا كفر بالله .

فإن قيل بالكتاب والسنة .

هل هو ثابتٌ بالكتاب والسنة المتواترة والسنة الآحادية أم بالسنة المتواترة فقط ؟ فإن قبل بالكتاب والسنة المتواترة، فهذا كفر .

فإن قيل بالكتاب والسنة المتواترة والسنة الآحادية .

يقال له: إن الكمال اليقيني لا يثبت إلا بأجزاء يقينية ، والكتاب يقيني ، والسنة المتواترة يقينية ، فإمّا أن تقول الدين غير كامل وإمَّا أن تقرر بأن السنة الآحادية يقينية .

والمراد بالسنة الآحادية هنا خبر الواحد الثقة عن مثله متصلا إلى النبي عَلَيْكُ . السبب لهذا القول:

إن الذين لا يأخذون بخبر الواحد في العقيدة ، وجعلوه نسيا منسيا ، ما جاء ذلك بعد بحث وتحقيق ونظر في أدلة الكتاب والسنة ، ثم اعتقدوا ما نتج من بحثهم ، ولكن الحقيقة أنهم اعتقدوا أولا في أشياء ثم حاولوا هدم كل حصن يعارضهم إما بتأويل وإما بتضعيف ، ظنا منهم أن ذلك ينصر ما ذهبوا إليه ، أثبتوا لعقولهم ما استنبطه القطع ... وأثبتوا لخبر الواحد الظن ! وكان حري بهم أن يعايروا ما استنبطوه بالأدلة من الكتاب والسنة ، ولكنهم عايروا أدلة الكتاب بعقولهم فأولوها وعايروا أدلة السنة بعقولهم فعطلوها ، وكان علماؤنا لهم بالمرصاد ، استمع إلى كلام (۱۰ العلامة أحمد شاكر قال رحمه الله :

« ودع عنك تفريق المتكلمين في اصطلاحاتهم بين العلم والظن ، فإنما يريدون بهما معنى آخر غير ما نريد ، ومنه زعم الزاعمين أن الإيمان لا يزيد ولا ينقص إنكارا لما يشعر به كل واحد من الناس من اليقين بالشيء ثم ازدياد هذا اليقين » قال : أولم تؤمن ؟ قال : « بلى ، ولكن ليطمئن قلبى » ا.ه. .

قلتُ : قال تعالى :

﴿ وَإِذَامَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُ مِ مَن يَقُولُ أَيْكُمْ زَادَتُهُ هَاذِهِ عَ إِيمَنَا وَهُمْ زَادَتُهُ هَاذِهِ عَ إِيمَنَا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ إِيمَنَا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾

[ التوبة : ١٢٤ ]

الله تبارك وتعالى يقول : إن الإيمان يزيد وهم يقولون لا يزيد ولا ينقص .

وقوله صلى الله عليه وسلم: « أكمل المؤمنين إيمانا أحسنهم خلقا ». ومعناه واضح وكذلك كما أن الإيمان يزيد وينقص ، فإن الكفر يزيد وينقص ، وأدلة ذلك

<sup>(</sup>١) الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث ص ٣٤.

كثيرةً جدًا منها قوله تعالى :

﴿ إِنَّمَا ٱلنَّيِيَ ءُ زِيكَادَةً فِي ٱلْكُفْرُ ﴾ [التوبة: ٣٧] فعلم أن الكافر الذي أقر به وعمل به فعلم أن الكافر الذي لم يُقرُّ النسيء أقل كفرًا من الكافر الذي أقر به وعمل به وهذا مصداقا لقول الباريء . ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ مَامَنُوا ثُمَّ مَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ مَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ مَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ مَامَنُوا ثُمَّ مَامَنُوا ثُمَّ مَا أَذْدَادُوا كُفْرًا ﴾ [النساء: ١٣٧]

ومن أدلة ذلك أيضًا قوله تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَارُّواْ عَن سَبِيلَ ٱللَّهِ

زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ ٱلْعَذَابِ بِمَاكَانُواْ يُفْسِدُونَ ﴾

[ النحل: ٨٨ ]

فمما لاشك فيه أن الكافر الذي لم يفسد في الأرض غير الكافر الذي أفسد في الأرض ومن أجل ذلك زاد الله عليهم العذاب بما كسبوا .

ويا لله وإن لم يكن الإيمان يزيد وينقص فلم الدرجات في الجنة ؟ وإن لم يكن الكفر يزيد وينقص فلم الدركات في النار ؟

# رد القول « بأن خبر الآحاد لا تثبت به عقيدة »

أطلق بعض الناس ، على خبر الآحاد أنه لا يفيد إلَّا الظن ، وعنوا بذلك الظن الغالب ، وإطلاق القول هكذا لا يصح بحال لأسباب كثيرة منها :

أنه لا دليل عليه من كتاب ولا سنة .

من أين لهم هذا التفريق ، آلله أذن لكم ، أم على الله تفترون ثم قالوا بأن الخبر المفيد للظن الغالب ، لا تثبت به عقيدة ، بل قال بعضهم يحرم ذلك ، واستدلوا على ذلك بقوله تعالى :

﴿ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَمَا تَهُوى ٱلْأَنفُسُ ﴾ [ النجم: ٢٣]

فأخطأوا خطأين الأول: إطلاق أن خبر الآحاد لا يفيد إلا الظن الغالب، فردوه في الأحكام العملية إذا خالف على زعمهم عموم القرآن الذي لم يدخله التخصيص بمثله، وطائفة أخرى ردوه في الأحكام العملية إذا خالف على زعمهم أيضًا عموم القرآن سواء دخله التخصيص أو لم يدخله، ولكن إن وجدوا عمل أهل المدينة عليه ارتفعت رتبة خبر الآحاد حتى أنه يخصص عموم القرآن، فكلا الطائفتين عطلوا مئات النصوص بهذا الزعم، وأما الخطأ الثاني، بُني على ما اعتقدوه بأن خبر الواحد لا يفيد إلا الظن وأنه لا تثبت به عقيدة، لأن الله ذم من يتبع الظن، والعقيدة لا تثبت إلا باليقين.

أما بالنسبة إلى الخطأ الأول فسبق بيان أن خبر الواحد قد يفيد القطع ، فلا داعي للإعادة .

وأما الخطأ الثاني وهو أن العقيدة لا تثبت بخبر الواحد ، وهذا القول باطل من وجوه عدة .

- إن موضع الاستدلال من الآية أن الله ذم من اتبع الظن ، واللفظُ عام يشمل الأحكام العملية والعقيدة إذًا بم خصص الظن في الآيتين ، وأنه منصب على العقيدة دون الأحكام العملية ، فإن كان اللازم باطل وهو التخصيص بلا مخصص ، فالملزوم قطعا باطل وهو قصر اللفظ العام على العقيدة .
- إن القول بأن خبر الآحاد لا تثبت به عقيدة ، هو عقيدة في حد ذاته قطعا ، نقول لهم بم اعتقدتم هذا القول بقطع أم بظن ؟، الجواب قطعا بظن ، كما استدلوا

بالآيتين ، وهنا يرد قول ربنا تبارك وتعالى : ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ

أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ لَتَلُونَ ٱلْكِئَبُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٤]

حرمتم علينا أن نأخذ بالظن الراجح في عقيدتنا ، وأخذوا هم بالظن المرجوح فاعتبروا يا أولي الأبصار .

• إن الاستدلال بالآيتين خطأ ، لأن الظن في الآيتين ، لينس الظن الراجح ، ولكنه المرجوح ولبيان ذلك أقول :

١ ـــ إن الظن في كلام الله ، جاء على عدة معان منها .

قُولُه تعالى : ﴿ إِنِّ ظُنَنتُ أَنِّ مُلَاقٍ حِسَابِيَدْ فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ فِي جَنَّةٍ عَالِيكةٍ ﴾

[ الحاقة : ٢٠ - ٢٢ ]

وقال تعالى : ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَكُونً ٱللَّهِ كُم مِّن فِنَ قِي

قَلِيكَ لَةٍ غَلَبَتْ فِنَةً كَثِيرَةً إِإِذْ نِ ٱللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٤٩]

ومنها قوله تعالى :

﴿ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَمَا تَهْوَى ٱلْأَنفُسُ ﴾ [النجم: ٢٣]

وقال تعالى :

﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْنَلَفُواْفِيهِ لَفِي شَكِّ مِنْهُ مَالْمُهُم بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا ٱلِنَّاعَ ٱلظَّلِّ وَمَاقَنَلُوهُ يَقِينُنَا ﴾ وقال تعالى :

﴿ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنَّ هُمَّ إِلَّا يَغُرُصُونَ ﴾ [الأنعام: ١١٦]

٢ — معنى الظن في اللغة (١): « الشك يعرض لك فتحققه ، وتحكم به » . قلت : الشك هو الإدراك المتساوي ، ويخص الألفاظ ، أي أنك لا تستطيع تقديم أحد الإدراكين على الآخر .

فإن تقدم عندك إدراك منهما وكان موافقا لحقيقة الأمر ، فهو الظن أي الإدراك الراجع .

<sup>(</sup>١) قال في النهاية ١١٩.

وإن تقدم عندك إدراك منهما وكان غير موافق لحقيقة الأمر ، فهو الوهم أي· الإدراك المرجوح .

ومثال ذلك أنك تعلم أن فتح مكة كان في السنة الثامنة من الهجرة ، فإذا سألت أحدا ، متى كان فتح مكة ، فتردد في نفسه فقال في السنة الثامنة من الهجرة ويحتمل في السابعة فهذا هو الظن وأما إن قال هو في السنة السابعة ويحتمل أن يكون في الثامنة فهو الوهم لأن الراجح عنده خلاف الحقيقة .

وعليه النوع الأول من الآيات يمدح الله تبارك وتعالى الذي ظن ، فعُلم يقينا أنه الظن الغالب ، ولذلك مدحه الله ، أما النوع الثاني من الآيات فقد ذم الله من اتبع الظن ، فعُلم يقينا أنه وهم وليس الظن الغالب ولو حققوا القول ما احتجنا لهذا الموجز ، فإن الله حكم في النوع الثاني بأن الظن المقصود هو الوهم ألا تقرأ « وما تهوى الأنفس » ، « وإن هم إلّا يخرصون » والخرص هو التخمين والقول على الله بغير علم .

• ثم هب أنَّ الظن المقصود في الآيات من النوع الثاني هو الظن الغالب ، وبالاتفاق الظن الغالب يؤخذ به في الأحكام العملية ، وعلى زعمهم أنه لا يؤخذ به في العقيدة ، فاستمع إلى كلام الباريء قال تعالى :

﴿ سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلاَءَ ابَا وُكَا وَلَاحَرَّمْنَا مِن شَيْءٍ كَذَاكَ كَذَبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَتَى ذَاقُوا بأسَنَّ قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا أَإِن تَنْبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا تَغْرُصُونَ ﴾ [ الأنعام: ١٤٨]

قلتُ الظن في الآية السابقة هو نفس الظن في الآيات التي استدلوا بها أي الظن الغالب على زعمهم ، ففي هذه الآية حرَّم الله أن يؤخذ بهذا النوع من الظن في

العقيدة وهو قوله : ﴿ مَا ٓ أَشَرَكَ نَا وَلَآ ءَا بَاۤ وَنَنَا ﴾ [ الأنعام : ١٤٨ ]

فلزمهم ألَّا يثبتوا به أحكامًا عملية ، وهم يقولون بخلاف ذلك في الأحكام العملية : فبطل زعمهم والله الهادي إلى الصراط المستقيم .

• من ردَّ الأخذ بخبر الآحاد في العقيدة ، لزمه أن يرده في الأحكام العملية ، لأنه ما من حكم عملي إلَّا ويشتمل على عقيدة لأنها تتضمن أن الله شرع هذا الحكم ، وشرعه سبحانه ودينه راجع إلى أسمائه الحسنى وصفاته العليا ، والأحكام العلمية لا يلزم اشتمالها على حكم عملي ، كالإيمان بعذاب القبر ، لذلك لو قالوا : إن الأحكام العملية لا تثبت إلا بالقطعى لكان أهون مما قالوا .

ومثال أن الأحكام العملية تتضمن عقيدة :

أن العمل عملان ، عمل الجوارح وعمل القلب ، كالصلاة .

فعمل الجوارح الكل يأتي به ، ومع ذلك الثواب يختلف من واحدٍ لآخر والسبب في ذلك عمل القلب لذلك قال عَلَيْكُ فيما رواه أحمد وأبو داود وابن حبان عن عمار ابن ياسر .

« إِنَّ الرجَلَ لينصرفُ ، وما كتب له إلا عُشر صلاته ، تُسعُها ، تُمنها، سُبعها ، سُدسُها ، خمسُها ، ربُعُها ، ثلثُها ، نصفها » .

القول بأن العقيدة ، لا تثبت بخبر الآحاد بدعة :

قال القيم ابن القيم (١):

« وهذا التفريق باطل بإجماع الأمة ، فإنها لم تزل تحتج بهذه الأحاديث في الخبريات العلميات ، كما تحتج بها في الطلبيات العمليات ، ولاسيما والأحكام العملية تتضمن الخبر عن الله بأنه شرَّع كذا وأوجبه ورضيه دينا ، فشرعه ودينه راجع إلى أسمائه وصفاته ، ولم تزل الصحابة والتابعون وتابعوهم وأهل الحديث

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين جـ ٢ ص ٤١٢ .

والسنة يحتجون بهذه الأخبار في مسائل الصفات والقدر والأسماء والأحكام ، ولم يُنقل عن أحدٍ منهم البتة أنه جوَّز الاحتجاج بها في مسائل الأحكام دون الأحبار عن الله وأسمائه وصفاته . فأين سلف المفرقين بين البابين ؟ نعم سلفهم بعض متأخري المتكلمين الذين لا عناية لهم بما جاء عن الله ورسوله وأصحابه ، بل يصدون القلوب عن الاهتداء في هذا الباب بالكتاب والسنة وأقوال الصحابة ويحيلون على آراء المتكلمين ، وقواعد المتكلِّفين ، فهم الذين يُعرف عنهم التفريق بين الأمرين. وادعوا الإجماع على هذا التفريق، ولا يحفظ ما جعلوه إجماعا عن إمام من أئمة المسلمين . ولا عن أحدٍ من الصحابة والتابعين ، فنطالبهم بفرقٍ صحيح بين مَا يجوز إثباته بخبر الواحد من الدين ، ومَا لا يجوز ولا يجدون إلى الفرق سبيلًا إلا بدعاو باطلة ، كقول بعضهم الأصوليات هي المسائل العلميات ، والفروع هي المسائل العملية وهذا تفريق باطل أيضًا ، فإنَّ المطلوب منها أمران : العلم والعمل. والمطلوب من العلميات العلم والعمل أيضا، وهو حب القلب وبغضه وحبه للحق الذي دلت عليه وتضمنته ، وبغضه للباطل الذي يخالفها ، فليس العمل مقصورًا على عمل الجوارح ، بل أعمال القلوب أصل لعمل الجوارح ، وأعمال الجوارح تبع فكل مسألةٍ عملية ، فإنه يتبعها إيمانٌ القلب وتصديقه وحبه ، وذلك عمل بل هو أصل العمل وهذا مما غفل عنه كثيرٌ من المتكلمين في مسائل الإيمان ، حيث ظنوا أنه مجرد التصديق دون الأعمال ! وهذا من أقبح الغلط وأعظمه ، فإن كثيرا من الكُفَّار كانوا جازمين ، بصدق النبي عَلِيُّكُ غير شاكين فيه ، غير أنه لم يقترن بذلك التصديق عمل القلب ، من حب ما جاء به والرضا به وإرادته ، والموالاة والمعاداة عليه ، فلا تهمل هذا الموضع فإنه مهم جدا ، به تعرف حقيقة الإيمان فالمسائل العلمية عملية ، والمسائل العملية علمية ، فإن الشارع لم يكتف من المكلفين في العمليات بمجرد العمل دون العلم ، ولا في العلميات بمجرد العلم دون العمل» ا.ه. .

مراتب نقل الأحبار عن رسول الله صلى الله عليه وسلم :

أن يقول الصحابي ، سمعتُ أو حدثني أو أخبرني وهذه الصيغة صريحة في السماع .

وأن يقول الصحابي، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أو عنه صلى الله عليه وسلم أو أنه صلى الله عليه وسلم أو أنه صلى الله عليه وسلم ، وتلك الصيغ فيها احتمال السماع عن غيره ، عن النبي صلى الله عليه وسلم ، وغالبا ما يكون عن صحابي مثله ، ومثال ذلك .

أن ابن عباس قال: قال رسول الله عَلِيْكَةِ: « إنما الربا في النسيئةً » ، فلما استكشف قال أحبرني به أسامة بن زيد رضى الله عنه .

وأن أبا هريرة قال: قال رسول الله عَلَيْكَ : « من أصبح جنبا فلا صوم له » فلما استكشف قال حدثني به الفضل بن عباس رضي الله عنه ، وإن كان عن غير صحابي صرَّح بذلك ، ويؤيد ذلك ما رواه الطبراني في الكبير بسنده عن حُميد قال : « كنا مع أنس بن مالك فقال : والله ما كل ما نحدثكم عن رسول الله عَلَيْكَ سمعناه منه ، ولكن لم يكن يكذب بعضنا بعضا » .

وأن يقول الصحابي: أمر رسول الله ﷺ بكذا.

ونقل الصحابي لشيء بصيغة الأمر ، فهو أمر ، والذي يطعن في مثل هذه الصيغ على أنه نقل ما ليس أمرًا بصيغة الأمر ، نقول له لست أولى فهمًا للعربية منه ، ولا أفصح لسانًا منه ، ولا أحد ذهنًا منه ، ولا أصفي قلبًا منه ، ولا أشد صلةً بالله منه ، ولا أعدل منه ، ولا أضبط منه . وحيثُ هو أعدلُ وأضبطُ منك فإن خالفته فإن قولك شاذ .

وأن يقول الصحابي أمرنا بكذا، أو نهينا عن كذا، بصيغة البناء على المفعول، فالآمر هنا رسول الله عَلَيْكُ ، فإن العرب لا تحذف الفاعل إلا إذا اشتهر شهرةً تغني عن ذكره نحو « نُحلِق الإنسان » .

وأن يقول الصحابي، كنا نفعل كذا في عهد رسول الله ﷺ، فإن علم ﷺ ما فعلوه ، وسكت كان إقرارًا منه بصحة هذا الفعل ، وإن لم يعلم ما فعلوا ، ولم يوح إليه ﷺ بنقض ما فعلوه ، كان إقرارا من الله على صحة ذلك العمل .

## الفروق الأساسية بين الرواية والشهادة :

سبق بيان أن شروط الرواية ، الإسلام ، والبلوغ ، والعقل ، والضبط ، والعدالة .

أما شروط الشهادة ، فنفس شرط الرواية ، مضافا إليه :

- الحرية ، فالحرية شرط في قبول الشهادة ، ولا يعتد بشرط الحرية في الرواية ،
   فكم من رواية نقلت من عبد .
- الذكورة ، لا تقبل شهادة المرأة منفردة ، إلا فيما يخص النساء ، كالتي شهدت عند النبي عَلَيْكُ أَمَّا الرواية فنرق بينهما النبي عَلَيْكُ ، أمَّا الرواية فكم من رواية نقلت عن النساء ، وخاصة الصديقة عائشة رضي الله عنها .
  - البصر ، لا ترد مطلقا شهادة الأعمى ، ولا تقبل مطلقا رواية الأعمى .
- القرابة ، تقبل الرواية من القرابة ومن غير القرابة فمعظم الأصحاب رضي الله عنهم ، ليسوا أقرباء للنبي عَلِيلِهُ وأما القرابة في الشهادة معتبرةً .
- العدد ، رواية الفرد تقبل لحديث «إنما الأعمال بالنيات» لم يسمعه من النبي عَلَيْكُ إلا عمر رضى الله عنه ، أما في الشهادة فلابد من شاهدين ، أو شاهد ويمين .
- العداوة ، تقبل رواية الكفَّار في المتواتر وأما في الآحاد فلا ، أما في الشهادة فلا تقبل .

فالشروط الستة السابقة تؤثر في الشهادة ، ولا تؤثر في الرواية .

## أنواع السنة :

السنة ثلاثة أنواع : إما قولية وإما فعلية وإما تقريرية .

#### السنة القولية:

ومثالها :

عن أبيّ بن كعب رضي الله عنه قال : قال رسول الله عَلَيْكِ : ﴿ إِنَّ مَطْعُمُ ابن آدم

- قد ضُرُب مثلًا للدُّنيا ، وإن قرَّحه وملَّحَه ، فانظر إلى ما يصير ، رواه ابن حبان .
- عن ابن عمر رضي الله عنه قال : قال رسول الله عَلَيْكُهُ : ﴿ الدُّنيا سَجِنُ المؤمن ، وجنَّة الكافر ﴾ رواه البزار .
- عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال : قال رسول الله عَلَيْكَ : « الدعاءُ لا يردُّ بين الأذان والإقامة » رواه أحمد وأبو داود والترمذي والنسائي .

ويمكن تقسيم السنة القولية إلى نوعين ، ما يخص أمور الدين ، والآخر ما يخص أمر الدنيا ، وأما دليل صحة هذا التقسيم ما رواه مسلم وأحمد بسنديهما عن أنسر رضي الله عنه قال : قال رسول الله عليه الله عليه عنه أمر دنياكم ، فأنتم أعلم به ، وإذا كان شيء من أمر دينكم فإلى » .

فما يخص أمور الدنيا فهي للناس ، ومثاله أنه عَلَيْكُ رأي قومًا في المدينة يؤبرون النخل فأشار عليهم بتركه ، ففسد الثمر ، فقال لهم أبروا أنتم أعلم بأمور دنياكم .

وما يخص أمور الدين فهي إلى نبينا عَيْضَةً قال تعالى :

﴿ وَمَاكَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمُهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ ومن أمرهِمْ ﴾ والأحزاب: ٣٦]

وكان الصحابة رضوان الله عليهم يتحرون البيان من النبي عَلَيْكُ فيما أشكل عليهم أهو من أمور الدين أم الدنيا ، ومثال ذلك لما أراد النبي عَلَيْكُ النزول بالمسلمين في مكان معين في غزوة بدر ، قال له صحابي : أهذا منزل أنزلك الله فيه ، أم هو الرأي والحرب والمكيدة ، فقال الصحابي والحرب والمكيدة ، فقال الصحابي ليس هذا بمنزل ، وأشار على الرسول عَلَيْكُ بإنزال الجيش في مكانٍ آخر عينه للنبي عَلَيْكُ ، فأخذ برأي الصحابي .

#### السنة الفعلية:

• أفعال تخرج مخرج الامتثال والتفسير ، ففي هذه الحالة يُحمل الفعل على ما اقتضاه

خطاب الشارع من وجوب أو ندب أو إباحة ومثال ذلك:

قوله عَلَيْكُم : ﴿ صَلُّوا كُمَا رأيتموني أصلي ﴾ رواه البخاري ، فكل فعل جاء في الصلاة فهو على ما اقتضاه خطاب الشارع ، وخطاب الشارع هنا أمر ومقتضاه الوجوب ، فكل فعل صدر من النبي عليه في الصلاة فهو واجب حتى يدل دليل على خلاف ذلك .

وكذلك قوله عَلِيلَةً : ﴿ خَذُوا عَنَى مَنَاسَكُكُم ﴾ رَوَاهُ البخاري .

• أفعال خرجت على وجه العادة ، فهي مباحة للأمة إلَّا أن يقوم دليلٌ على اختصاصه مَالِنَهُ ومثاله قوله تعالى :

﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِّنْهَا وَطَرَازَقَ حَنَكَهَا لِكَيْ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُوْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزُولِجِ أَدْعِيكَ إِبِهِمْ إِذَا قَضُواْ مِنْهُنَّ وَطُرَّا ﴾ [ الأحزاب: ٣٧]

وأما دليل الإباحة للأمة ما رواه مسلمٌ : ﴿ أَن رَجَلًا سَأَلَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكُ أَيْقِبُلُ الصائم ؟ فقال له سل هذه - لأم سلمة - فأخبرتهم أن رسول الله عَلِيْكُ يفعل ذلك فقال يا رسول الله قد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر فقال له ﴿ أَمَا وَاللَّهُ إنى لاتقاكم لله وأحشاكم له » .

• أفعال خاصة به عَلِيلًا ، ولابد من دليل على اختصاص الفعل به عَلِيلًا ومثاله قال تعالى : ﴿ وَٱمْرَأَةُ مُوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِي إِنْ أَرَادَ ٱلنِّبِيُّ أَن يَسْتَنكِكُمُا خَالِصَةَ لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ قَدْ عَلِنْ المَافَرَضْنَا عَلَيْهِم فِيَ أَزْوَجِهِمْ وَمَامَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ لِكَيْلًا يَكُونَ عَلَيْكُ حَرَجٌ وْكَانِ اللَّهُ عَنْفُورًا رَّحِيمًا ﴾

٦ الأحزاب : ٥٠]

ومثال : الجمع بين أكثر من أربع أزواج من النساء .

ومثال : الوصال في الصوم ، وذلك بوصل يوم ِ بآخر أو أكثر .

• أفعال يقصد بها القربة ، فهذا النوع عبادة يشرع لنا التأسي به ، ومثال ذلك إذا خص زمانا أو مكانا بعبادة ، فتخصيص الزمان ، كتخصيص العشر الأواخر من رمضان بالاعتكاف ، وتخصيص المكان كالصلاة خلف مقام إبراهيم على نبينا وعليه الصلاة والسلام وتحري الصلاة عند اسطوانة مسجد النبي عليه .

فإن قام دليل على أنها قرب ولكن خاصة به عَلَيْكُ ، فلا يجوز التأسي به في هذا الفعل ومثال ذلك وصال الصوم قربة ، ولكن قام الدليل على اختصاصه عَلَيْكُ بذلك وذلك لما رواه الشيخان بسنديهما عن ابن عمر وأبي هريرة وعائشة قالوا : و نهى النبي عَلَيْكُ عن الوصال ، .

• أفعال لم يقصد بها القربة ، قال (۱) شيخ الإسلام رحمه الله : ( لا يستحب اتباعه وقد تكون خلاف المشروع ) ومثال ذلك النزول في مكان فأغتسل فيه أو صلى . السنة التقريرية :

هي الأفعال الصادرة من أصحاب النبي عَلِيْكُ أو الأقوال ، وسكت عنها النبي عَلِيْكُ ، وله عنها النبي عَلِيْكُ ، ولم يدفعها ، فهذا الفعل أو القول مشروع ، لأنه عَلِيْكُ لا يسكت عن باطل .

#### أحكام السنة بالنسبة للقرآن:

سبق وأن تكلمنا عن الأصلين المتفق عليهما ، الأول كتابُ الله تبارك وتعالى ، والثاني : سنة النبي عَلَيْكُ ، وليس المقصود من انفراد كل أصلٍ منهما بفضلٍ ، أنه يجوز أن نقيم الأحكام بالنظر إلى أحدهما استقلالا ، بل الأحكام تقوم بالنظر فيهما ولو كان الحكم في أحدهما .

فقد يوجد الحكم في كتاب الله فقط ، ولكن لا يجوز البتة الجزم بذلك حتى نطّلع على السنة ، فإنها منه على ثلاث مراتب :

• إما أن نجد في السنة ما يوافق الكتاب ومثال ذلك كثير جدا ومنه النهي عن الشرك

<sup>(</sup>١) فتاوى جـ ١ ص ٢٨ بتصرف .

بالله ووجوب الصلاة ، والصيام ، والزكاة ، والحج على المستطيع ، والنهي عن عقوق الوالدين وغير ذلك ، ويعد ذلك من باب توارد الأدلة .

# وإما مفسرة لمجمله كقوله تعالى: ﴿ وَأَتُوا الزَّكَاةَ ﴾

فإنه مجمله باعتبار المقدار ولم يفسر إلا في السنة ، وقد تقيد مطلق الكتاب أو تخصص عمومه أو تنسخه، ويدخل تحت هذه المرتبة الزيادة على النص .

• وإما مستقلة بالحكم ، لأن طاعة النبي عَلِيْكُ طاعة مستقلة بأمر الباري تبارك وتعالى :

# ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُوَّ ﴾

[ النساء: Po ]

ومثال ذلك « نهي النبي عَلِيْقَ عن عسب النخل » رواه البخاري ، و « نهيه عَلِيْقَةً عن المزابنة » متفق عليه عن ابن عمر رضي الله عنهما .

## (الخلاصية)

- السنة هي أقوال وأفعال وتقريرات النبي عَلَيْتُكُم.
- السنة عند الفقهاء معناها الندب أي الاستحباب ، ويطلقونها على ما قابل البدعة .
- السنة إذا جاءت في حديث فهي بمعنى الطريقة ، فقد تكون اصطلاحًا أنها مستحبة أو واجبة أو مباحة .
  - السنة كالقرآن في تحليل الطيبات ، وتحريم الخبائث .
  - ما سنَّه النبي عَلِيْكُ ، فيما ليس لله فيه حكم ، فبحكم الله سنه .
- السنة الصحيحة لا تخالف ظاهر القرآن ، والزيادة منها شرع ، ويجب اتباعها متى صحت ، وردها مذهب الخوارج والزنادقة .
- الحديث عند المحدثين : هو ما أضيف إلى النبي عَلَيْكُ من قولٍ أو فعلٍ أو تقريرٍ أو صفة .
  - 'خبر باعتبار الثبوت ، إما قطعي الثبوت ، وإما ظني الثبوت .
    - الخبر القطعي الثبوت هو كل خبر أفاد العلم.
- أسباب حصول العلم كثيرة منها حصوله بالعدد الكثير ، وكذلك بالعدد القليل المتصفين بالدين والضبط ، أو بقرائن تحتف بالخبر ، أو بتلقي الأمة له بالقبول ، أو لإجماع أهل الحديث عليه ، أو بتوفر شروط الصحة الخمسة المعروفة .
  - الخبر القطعي الثبوت يكون غريباً ، أو عزيزاً ، أو مشهوراً .
- حكم الخبر القطعي الثبوت ، وجوب العمل به في العقيدة والأحكام العملية .
- الخبر القطعي الثبوت قد يكون متواترًا وقد يكون أحاديًا إذا توفرت شروط الصحة فيه .
  - لا يشترط في رواة الحديث المتواتر أن يكونوا مسلمين.

- الحديث الصحيح هو ما اتصل سنده ، بنقل العدل ، الضابط ، عن مثله إلى منتهاه ، من غير شذوذ ولا علة .
- معنى اتصال السند : أي أن كل راوٍ في السند أحد عمن فوقه مباشرة دون واسطة .
- شروط العدالة هي الإسلام في غير المتواتر ، والبلوغ ، والسلامة من أسباب الفسق ، والسلامة من أسباب خوارم المروءة .
  - تثبت العدالة إما بتنصيص علماء الجرح والتعديل وإما بالشهرة .
  - يقبل التعديل إذا أفرد في راوٍ ، ولو كان غير مفسرٍ ولو كان من واحد .
    - يقبل الجرح إذا أفرد في راوٍ ، إن كان مفسرا ، ولو كان من واحد .
- إذا اجتمع الجرح والتعديل في راوٍ ، يعتمد الجرح متى جاء مفسرا ، ويعتمد التعديل متى كان الجرح غير مفسرٍ .
  - إذا انعدم الجرح والتعديل في راوٍ ، لا تقبل روايته .
- رواية الثقة عن شيخه لا تعتبر توثيقا له إلَّا بشرطين إذا كان المُوثِّق من علماء الجرح والتعديل ، وأن ينص على توثيقه .
  - ابن حبان إذا وثَّق شيخه ، فهو كما قال لأنه أعلم بشيخه .
  - يحكم على الراوي أنه ضابط إذا لم يخالف الثقات أو خالفهم ولكن نادرًا .
- الشروط التي يجب أن تتوفر في الراوي ليحكم بأنه ضابط ألَّا يكون فاحش الغلط ، وألَّا يكون كثير الأوهام ، وألَّا يكون سيء الحفظ ، وألَّا يكون مخالفاً للثقات .
  - الضبط يكون من الصدر كما يكون من الكتاب .
    - الشذوذ هي مخالفة الثقة لمن هو أوثق منه .
  - العلة هي سببٌ غامضٌ خفي يقدح في صحة الحديث.
    - الأصل عدم الشذوذ والعلة .
  - أهل الحديث أعرف الناس بصحة الحديث سندا ومتنا .
- الخبر الظني الثبوت هو كل خبرٍ لم يفد العلم ، ويكون ذلك متى فقد شرطًا من الشروط الخمسة السابقة .

- الصحيح لغيره هو الحديث الحسن لذاته جاء من طرقٍ متعددة مثله أو أقوى منه ، ويجب العمل به في العقيدة والأحكام .
- الحسن لذاته هو ما اتصل سنده بنقل العدل الذي خفَّ ضبطه عن مثله إلى منتهاه من غير شذوذٍ ولا علة ، ويجب العمل به في العقيدة والأحكام .
- الحسن لغيره هو الحديث الضعيف الذي جاء من طرق متعددة مثله أو أقوى منه ، ويجب العمل به في العقيدة والأحكام .
- المقصود من الحديث الضعيف أن يكون سبب الضعف راجعًا إلى سوء حفظ الراوي أو الجهالة به أو انقطاع في السند .
- الحديث الشديد الضعف ، هو الحديث الذي سبب ضعفه فحش الغلط أو الكذب أو تهمة الكذب ، وهذا الحديث لا يجبره غيره .
- لا يجوز العمل بالحديث الضعيف لا في العقيدة ولا في الأحكام ومن باب أولى الحديث شديد الضعف .
- يروى الحديث الضعيف إذا لم يكن متعلقا بالعقيدة ولا الأحكام العملية ، وأن يروى بصيغة التمريض .
  - القول السديد في العمل بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال أنه لا يجوز .
- الصحابي هو من أسلم في حياة الرسول عَلِيلَةٍ ، واجتمع به ، ومات على الإسلام .
  - الصحابة أعدل الناس وأضبط الناس وأفقه الناس.
    - لا يلزم أِن يكون الراوي فقيها لقبول خبره .
- زيادة الثقة مقبولة متى لم تخالف رواية من هو أولى منه أو مثله ولو انفرد بها ، وترد متى خالفت من هو أوثق منه ، وعجزنا عن الجمع بينهما وعن معرفة الناسخ من المنسوخ ، وتقبل أيضا لو كانت تقيد مطلقا أو تخصص عاما .
  - الحكم للحديث الموصول والمرفوع طالما أن من وصله أو رفعه ثقة .
- يجوز رواية الحديث بالمعنى لمن كان عالما بالألفاظ ومقاصدها وبما يحيل
   المعانى ، وذلك فى الأمور غير التعبدية .
  - مرسل التابعي ليس بحجة إلّا مراسيل سعيد بن المسيب .

- مرسل الصحابي حجة مطلقا ما لم ينص أنه روى عن تابعي .
  - خبر الآحاد حجة في العقيدة والأحكام العملية .
- مراتب نقل الأخبار عن رسول الله صلى الله عليه وسلم خمسة وكلها حجة مرفوعة
   إلى النبى صلى الله عليه وسلم .
- شروط الشهادة هي نفس شروط الرواية مع إضافة الحرية والذكورة والبصر والقرابة والعداوة .
  - السنة إما قولية وإما فعليه وإما تقريرية .
- كل شيء من أمر الدين فهو للنبي صلى الله عليه وسلم ، وكل شيء من أمر الدنيا فهو للناس .
- أفعال النبي صلى الله عليه وسلم إما أن تخرج مخرج الامتثال والتفسير لخطاب سابق فلها حكم هذا الخطاب ، وإما خرجت على وجه العادة فهي مباحة ، وإما خاصة به ، وإما قصد بها القربة فهي مشروعة التأسي بها وإما لم يقصد بها قربة فلا يستحب اتباعه ، وقد يكون اتباعه فيها بدعة .



#### أسيئلة

- ١ \_ عرِّف السنة لغةُ واصطلاحا ؟
- ٢ \_ ما الفرق بين مدلول السنة في لسان الشارع والفقهاء والأصوليين ؟ مثل لذلك ؟
  - ٣ ــ اذكر الأدلة على أن السنة تحلّل وتحرّم كالقرآن ؟
    - ٤ ـ عرَّف الخبر لغةُ واصطلاحا ؟
    - ٥ ــ عرِّف الخبر القطعي الثبوت ؟
      - ٦ \_ ما أسباب حصول العلم ؟
  - ٧ \_ ما حكم العمل بالخبر القطعي الثبوت في العقيدة والأحكام العملية ؟
    - ٨ ــ عرَّف الخبر المتواتر ، وما أقسامه ، واذكر أمثلة لكل نوع ؟
    - ٩ ـ علَّل لما لا يشترط في رواة الحديث المتواتر أن يكونوا مسلمين ؟
  - ١- عرِّف الحديث الصحيح لغةً واصطلاحا ، واذكر الشروط مع التفصيل ؟
    - ١١ ـ اذكر مراتب الجرح والتعديل ؟
    - ١٢ ناقش العبارة الآتية ( كل من يوثقه ابن حبان لا يعتبر توثيقا ) ؟
      - ١٣ ما الفرق بين الشذوذ عند القرّاء والمحدثين ؟
  - ١٤ ناقش العبارة الآتية ( أهل الحديث أخبر الناس بالحديث سندًا ومتنًا ، ؟
    - ١٥ ــ عرَّف الخبر الظني الثبوت ، وما معنى الظن هنا ؟ واذكر أقسامه ؟
- 17 عرّف الحديث الصحيح لغيره ، والحسن لذاته ، والحسن لغيره ، وما حكم العمل بها ؟
  - ١٧ ــ ما المقصود بالضعف في قولنا هذا حديث ضعيف ؟
  - ١٨ ــ ما المقصود بالضعف في قولنا هذا حديث شديد الضعف ؟
- 19 ا ما شروط رواية الحديث الضعيف ، وهل يجوز العمل به في فضائل الأعمال ؟
  - ٢٠ عرَّف الصحابي ؟ وهل يشترط أن يكون فقيها ؟
  - ٢١ اذكر مرتبة الصحابي من جهة عدالته وضبطه بالنسبة لأي أحد ؟

- ٢٢ ــ متى تعتبر زيادة الثقة في المتن؟ والسند؟
- ٢٣ هل يجوز رواية الحديث بالمعنى ؟ وما شروط ذلك ؟ ومتى لا يصح رواية الحديث بالمعنى ؟
  - ٢٤\_ عرِّف مرسل التابعي وهل هو حجة ؟
  - ٢٥ عرِّف مرسل الصحابي وهل هو حجة ؟
- 77\_ اذكر أدلة حجية خبر الآحاد في العقيدة ؟ وذلك من الكتاب والسنة ، وأن عمل الصحابة كان على ذلك ؟
- ٢٧ ــ ما السبب الذي دفع بعض الناس إلى القول بأن خبر الآحاد لا يؤخذ به في العقيدة ؟
  - ٢٨ ـ عرّف الظن ؟
  - ٢٩\_ اذكر مراتب الأحبار عن رسول الله عَلِيَّةُ ؟
    - ٣٠ ما الفرق بين الرواية والشهادة ؟
    - ٣١\_ اذكر أنواع السنة ، ومثلُّ لكل نوع ؟
  - ٣٢ اذكر صور فعل النبي عَلِيُّكُ ؟ مثلٌ لكل نوع ؟

## المبحث الرابع

## الإجماع

#### التعريف :

في اللغة : العزم والاتفاق ، ومثال الأول كقوله عَلَيْكُ : « لا صيام لمن لم يجمع الصيام من الليل » رواه النسائي . والثاني كقوله تعالى :

﴿ فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرِّكَا مَكُمْ وَسُرِّكَا مَكُمْ وَسُرِّكَا مَكُمْ وَسُرِّكَا مَكُمْ وَسُرَّكا مَنْ وَسُرَّكا مَكُمْ وَسُرَّكا مَكُمْ وَسُرَّكا مَكُمْ وَسُرِّكا مَكُمْ وَسُرَّكا مَكُمْ وَسُرِّكا مَكْمُ وَسُرِّكا مَكُمْ وَسُرِّكا مَلْمُ وَسُرِّكُمْ وَسُرِّكا مَكُمْ وَسُرِّكُمْ وَسُرِّكا مَكُمْ وَسُرِّكا مَكْمُ وَسُرِّكا مَكْمُ وَسُرِّكا مَكُمْ وَسُرِّكا مَكْمُ وَسُرِّكا مَكُمْ وَسُرِّكا مَكُمْ وَسُرِّكا مَكُمْ وَسُرِّكا مَكُمْ وَسُرِّكا مَكُمْ وَسُرِّكا مَعْمُ وَسُرِّكا مَعْمُ وَسُرِّكا مِنْ وَسُرِّكا مِنْ مَا مُعْمُونِ وَسُرِّكا مِنْ مُرَّكِمْ وَسُرِّكا مِنْ وَسُرِّكُمْ وَسُرَّكُمْ وَسُرِّكُمْ وَسُولُوا مِنْ مُعْرِقُونُ مُسْرَعُ وَسُولُوا مِنْ مِنْ مُعْمُونُ وَالْمُعُمْ وَسُولُوا مِنْ مُعْمُونُ وَالْمُعُمْ وَسُمَّ وَالْمُعُمْ وَسُولُوا مُعْمُونُ وَالْمُعُمْ وَسُولُ مُعْمُ وَسُولُوا مُعْمُونُ وَالْمُعُمْ وَسُمَّ مُعْمُونُ وَالْمُعُمُ والْمُعْمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُ وَالْمُ مُعْمُونُ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُولُوا مُعْمُونُ وَالْمُعُمُ وا

[ يوسف: ١٥]

وقوله تعالى :

﴿ وَأَجْمَعُواْ أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَينَبَتِ ٱلْجُبُ ﴾

في الاصطلاح: اتفاق مجتهدي عصر واحدٍ من أمة محمد عليه ، بعد وفاته على حكم شرعي .

## شرح التعريف :

قولنا ﴿ اتفاق ﴾ وضد الاختلاف ، وخرج به جميع الأحكام المختلف فيها .

و مجتهدي ، خرج المقلدون ، والصبيان ، والمجانين ، والكفار ، ومن أدرك نوعا من العلم ، كعلم النحو أو التفسير أو الحديث ، وعوام الناس ، لا يضر هؤلاء مخالفتهم في الإجماع ، وكذلك خرج قول الأكثرين ، لأنهم ليسوا كلَّ

المجتهدين ،ودخل كل متصفِّ بالاجتهاد ، ولو من غير طبقاتهم كالتابعين بالنسبة إلى الصحابة ، ولا يشترط أن يكونوا عددا لا يقل عنه .

« بعد وفاته » وذلك لأن في حياته عَلِيْكُ ، كان هو مصدر التشريع ، فلا قضاء بعد قضائه عَلِيْكُ .

« حكم شرعي » خرجت الأحكام غير الشرعية ، كالأحكام العقلية .

« كالإجماع على أن الماء إذا لاقته نجاسة ، فغيرت فيه لونا أو طعما أو رائحة فهو نجس » (١)

# مستند الإجماع :

لا يوجد إجماع صحيح إلا مستندا على نص شرعي من كتاب الله أو سنة نبيه على أمالة مع ملاحظة أن النص من السنة ، قد يكون قولا أو فعلا أو تقريرا وهذا الأخير مثل المضاربة ، فكانت موجودة في الجاهلية ، وأقرها النبي عَلَيْكُ بعد الإسلام ، وقد يخفي المستند على البعض ، ويظهر للآخرين ، وعدم العلم ليس علما بالعدم ، وأدلة وجوب استناد الإجماع على نص من الكتاب أو السنة كثيرة ومنها .

قال تعالى : ﴿ قُلْ أَرْءَ يُتُم مَّا أَنْ زَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِن رِّزْقٍ فَجَعَلْتُ مِيِّنَهُ حَرَامًا

وَحَلَنَاكُ قُلْ مَالِلَّهُ أَذِ كَ لَكُمُّ أَمْ عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُونَ ﴾ [ يونس: ٥٩]

قال تعالى : ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ [ الإسراء : ٣٦ ]

والآية نصُّ صريح في النهي عن القول في الدين بغير علم ٍ.

قال تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِيَ ٱلْفَوْحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْى بِغَيْرِ الْحَقِّ وَآن تُشْرِكُواْ بِاللّهِ مَا لَرُ يُنَزِّلْ بِدِ ـ سُلْطَنَا وَآن تَقُولُواْ عَلَى اللّهِ مَا لَانْعَلَمُونَ ﴾ [ الأعراف : ٣٣ ]

(١) الإجماع لابن المنذر ص ٣٣.

قال شيخ الإسلام (١): « مستند الإجماع يجب أن يكون متقدما عليه ، فيمتنع تَأْخَرُهُ عَنْهُ ، فَإِنَّهُ يَفْضَي إِلَى الدُّورُ الباطلُ ﴾ ا.هـ .

## الإجماع الصحيح لا يخالف نصا صحيحا:

لا يمكن البتة أن تجتمع الأمة على باطل ، كيف وهم الشهداء على الناس في الأرض، فلا تجتمع على حكم شرعي، ويوجد في الشرع ما يخالفه، ولكن إن وجد ذلك فإما ناقل الإجماع لا يعلم أنه لا إجماع في المسألة لوجود المخالف ، وعامة الإجماع المنقول لا إجماع عليه .

وإما الدليل المقابل للإجماع غير صحيح.

وإما أن يكون الإجماع صحيحاً ، والنص المخالف صحيحاً ، ولكنه منسوخ بمستند الإجماع، أي أن النص الذي بُني عليه الإجماع ناسخ للنص الصحيح المخالف للإجماع الصحيح.

## مستند الإجماع مقدم على الكتاب والسنة :

الإجماع كما سبق نوعان ، قطعي وظني ، وكلاهما مبناه نص من الكتاب أو السنة ، ولكن في القطعي معلوم ، وفي الظني مجهول ، وهذا النص لما أجمع عليه قَطِع أمل تخصيصه وتقيده ونسخه ، ونصوص الكتاب والسنة محتملة التخصيص والتقييد والنسخ ، لذلك كان مستند الإجماع مقدما على نصوص الكتاب والسنة ، إذا كان الإجماع قطعيًا أما إن كان ظنيا قدم الأقوى دلالة .

وأما ما نقل عن بعض أهل العلم بأن الإجماع مقدم على الكتاب والسنة ، فهذا لا يليق أبدا ، واللائق أن يقدم نصّ على نص فكلاهما من عند الله تبارك وتعالى :

﴿ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ ﴾ [ الأنعام : ٥٧ ]

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَيُّ يُوحَىٰ ﴾ [ النجم : ٤ ]

<sup>(</sup>۱) فتاوی جـ ۲۰ ص ۲۷۱ .

وفي ذلك يقول شيخ الإسلام رحمه الله: « وإن كنا نحسن الظنَّ ببعض العلماء ، الذين يقولون إن الإجماع مقدم على الكتاب والسنة ، ذلك أنهم يريدون به الإجماع القطعي المستند إلى كتاب أو سنة ، وهذا في الحقيقة لا نقول فيه الإجماع مقدم على الكتاب والسنة بل يقال إن هذا الحكم الذي استند إلى نص حصل الإجماع به مقدم على النص الآخر لم يجمع عليه ، إذًا فالتقديم إنما كان لنص على نص لا ، لإجماع على نص ، إذًا فلا يليق أن يقال الإجماع مقدم على الكتاب والسنة لما في ذلك من قلب الأوضاع ، وما يترتب عليه من المفاسد ، والله أعلم وصلى الله وسلم على نبينا محمد ، اه. ه.

## فائدة الإجماع على نص من الكتاب أو السنة:

النص قد يتعرض للنسخ أو التخصيص أو التقييد أو صرفه عن ظاهره وغير ذلك ، فإذا أُجمع عليه ، فلا يرد عليه ما سبق من نسخ وغيره ، ويضاف إلى ذلك ما قاله صاحب نهاية السول (١) .

« سقوط البحث عن الدليل وحرمة المخالفة الجائزة قبل انعقاد الإجماع لكونه مقطوعًا به » .

## إمكان الإجماع:

اختلف أهلُ العلم في إمكان الإجماع ، ويمكن حصر الأقوال في ثلاثة مذاهب : الأول : ممكن مطلقا .

> الثاني : مستحيل مطلقًا ، وهذا قول الشيعة ، ورواية عن النَّظام . الثالث : ممكن في عصر الصحابة ، وفي غيره متعذر غالبا .

وهذا الأخير هو القول السديد \_ إن شاء الله تعالى \_ لأن الإجماع في عصر الصحابة ، وبعد وفاة النبي عَلِيلِ قد وقع في كثير من المسائل ، أما بعد الصحابة ،

<sup>(</sup>١) نهاية السول مع البدخشي جـ ٢ ص ٣١١ .

وإن كان ممكنا إلَّا أنه متعذر وفي ذلك يقول شيخ الإسلام: « ولا يعلم إجماع بالمعنى الصحيح إلَّا ما كان في عصر الصحابة ، أما بعدهم فقد تعذر غالبا » ا.ه. .

قلتُ : والأسباب التي دعت إلى القول بأن الإجماع بعد الصحابة متعذر كثيرة ننها :

تفرق المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها .

واختلاف مشارب وموارد الاجتهاد بين العلماء .

والتباين العظيم بين الولايات سابقًا وبين الدول حاليا .

من أجل هذه الأسباب وغيرها

قال أبو حنيفة : « إذا أجمعت الصحابة على شيء سلّمنا ، وإذا أجمع التابعون زاحمناهم » [ إرشاد الفحول ص ٨٢ ] .

وقال الشافعي: « الإجماع كثير في جملة من الفرائض ، التي لا يسع أحد جهلها فذلك الإجماع » ا.ه. .

وقال أحمد: « من ادعى وجود الإجماع فقد كذب هذه دعوى المريسي والأصم . ولكن يقول لا أعلم نزاعا » ا.هـ .

وقال (١) البيضاوي: « إن الوقوف عليه لا يتعذر في آيام الصحابة ، فإنهم كانوا قليلين محصورين ومجتمعين في الحجاز ، ومن خرج منهم بعد فتح البلاد كان معروفا في موضعه » ا.ه. .

وقال (٢) أبو المعالى : ( والإنصاف أنه لا طريق لنا إلى معرفة الإجماع إلَّا في زمن الصحابة ) ا.هـ .

وقال (٢) الطوفي: « ولعمري إنه لنعم المذاهب ، فإن كثيرًا من الحوادث تقع

<sup>(</sup>١) روضة الناظر لابن بدران جـ ١ ص ٣٥٥ .

 <sup>(</sup>۲) أصول الفقه وابن تيمية جـ ۱ ص ۲۷۳ . (۳) روضة الناظر جـ ۱ ص ۳۳۴ .

في أقاصي المغرب والمشرق ، ولا يعلم بوقوعها من بينهما من أهل مصر والشام والعراق وما والاهما ، وكيف تصح دعوى الإجماع الكلي في مثل هذا دائمًا ، وإنما تثبت هذه بإجماع جزئي ، وهو إجماع الإقليم الذي وقعت فيه ، أما إجماع الأمة قاطبة فيتعذر في مثلها ، إذ الإجماع عليها فرع العلم بها والتصديق مسبوق بالتصور ، فمن لا يعلم محل الحكم كيف يتصور فيه الحكم بنفي أو إثبات » [ قال ابن بدران على روضة الناظر ج ١ ص ٣٣٤ ، هذا كلامه وهو الحق الذي ندين الله به » ا.ه. .

وقال (۱) الشوكاني: « ومن أنصف من نفسه علم أنه لا علم عند علماء الشرق بجملة علماء الغرب، والعكس فضلا عن العلم بكل واحد منهم على التفصيل، وبكيفية مذهبه وبما يقول في تلك المسألة بعينها، وأيضا قد يحمل بعض من يعتبر في الإجماع على الموافقة وعدم الظهور بالخلاف التقية، والخوف على نفسه، كما أن ذلك معلوم في كل طائفة من طوائف أهل الإسلام، فإنهم قد يعتقدون شيئًا إذا خالفهم فيه مخالف خشى على نفسه من مضرتهم. وعلى تقدير إمكان معرفة ما عند كل واحد من أهل بلد واجتماعهم على أمر فيمكن أن يرجعوا عنه أو يرجع بعضهم قبل أن يجمع أهل بلدة أخرى، بل لو فرضنا حتمًا إجتماع أهل العلم بأسرهم في موضع واحد ورفعوا أصواتهم دفعة واحدة، قائلين قد اتفقنا على الحكم الفلاني، فإن هذا مع امتناعه لا يفيد العلم بالإجماع لاحتمال أن يكون بعضهم مخالفًا فيه وسكت تقية وخوفًا على نفسه ... إلى أن قال: ومن ادعى أنه يتمكن الناقل للإجماع من معرفة كل من يعتبر فيه من علماء الدنيا، فقد أسرف في الدعوى وجازف في القول لما قدمنا من تعذر ذلك تعذرًا ظاهرًا واضحًا، ورحم الله الإمام أحمد بن حنبل فإنه قال: من ادعى الإجماع فهو كاذب» ا.ه. ..

توجيه قول بعض العلماء أن في المسألة إجماعًا بعد الصحابة:

يوجه ذلك على أنه إجماع استقرائي ، أو إجماع أهل مذهبه أو إقليم من غير علم بالمخالف ، من أجل ذلك قال أحمد رجمه الله : « ولكن يقول لا أعلم نزاعًا » وفي

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول ص ٧٢ ــ ٧٣ .

ذلك يقول (٢) شيخ الإسلام: « وما حصل من الإجماع بعد الصحابة فهو لا يخرج عن الإجماع الاستقرائي وهو حجة دون الحديث الصحيح وفوق القياس » (١).

## أدلة حجية الإجماع:

١ \_ قال تعالى :

﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ اللهُ وَمَن يُشَاقِي الرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُ وَمِن يَنَ نُولِدِهِ مَا تَوَلَّىٰ وَنُصَّلِهِ عَهَدَ مَا مَا السَاء : ١١٥]

ووجه الاستدلال بها أن الله تبارك وتعالى ، توعد على مشاقة الرسول عَلَيْكُمُ فيلزم حينئذ تحريم اتباع غير سبيل المؤمنين ، لأنه لو لم يكن محرمًا ، لما جمع بينه وبين المحرم الذي هو مشاقة الرسول عَلَيْكُمُ فإن الجمع بين الحلال والحرام لا يحسن في وعيد » (٢) .

فمشاقة الله والرسول توجب الوعيد ، ومشاقة الله تبارك وتعالى توجب الوعيد ومشاقة الرسول توجب الوعيد ، فإن من شاق الله فقد شاق الله . ومن شاق الرسول فقد شاق الله .

مع التنبيه بأن الآية السابقة مقيدة بمن تبين له الهدى ، وكذلك من شاق الرسول فقد اتبع غير سبيل المؤمنين ، لأن المؤمنين أطاعوا الله فكانت طاعة

<sup>(</sup>١) إصول الفقه وابن تيمية جـ ١ ص ٢٧٨ .

<sup>(</sup>٢) سلم الوصول للإسنوى جـ ٣ ص ٨٥٩.

للرسول ، وأطاعوا الرسول فكانت طاعة الله ، فلزم أن متبع غير سبيلهم غير مطيع الله مطيع الله الله الله على كل حالة استقلال وعيد ، وكل حالة مستلزمة للأخرى .

#### ٢ \_ قال تعالى :

﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ اللَّهُ وَلَا يَكُونَ اللَّهُ وَلَا يَكُونَ اللَّهُ وَلَا يَكُونَ اللَّهُ وَلَا يَكُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّلّا اللَّالِمُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّا اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

ووجه الاستدلال بها أن أمة النبي عَلِيْكَ عدول ، بتعديل الله تبارك وتعالى لهم ، لأن الوسط هو العدل كما قال تعالى : ﴿ قَالَأَوْسُطُهُمْ ﴾ [ القلم : ٢٨ ]

أي أعدلهم ، وبتعديل الله لهم أصبحوا شهداء على الناس ، وحيث أن الرسول عَلِيلًة حجة علينا فهم أيضا حجة فالرسول عَلِيلًة شهيد علينا ، والأمة شهيدة على الناس ، لذلك قال شيخ الإسلام ابن تيمية (1) : « والوسط العدل الخيار وقد جعلهم الله شهداء على الناس وأقام شهادتهم مقام شهادة الرسول ، وثبت في الصحيح أن النبي عَلِيلًة مرَّ عليه بجنازة ، فأثنوا عليها خيرًا فقال : وجبت وجبت عليه الله ما قولك وجبت وجبت ، قال : هذه الجنازة أثنيتم عليها خيرًا فقلت وجبت لها النار فقلت وجبت لها النار أنتم شهداء الله في الأرض » ا.ه. .

ا فإذا كان الرب قد جعلهم شهداء لم يشهدوا بباطل ، فإذا شهدوا أن الله أمر بشيء فقد أمر به ، وإذا شهدوا أن الله نهي عن شيء فقد نهي عنه ، ولو كانوا يشهدون بباطل أو خطأ لم يكونوا شهداء الله في الأرض ، بل زكاهم

<sup>(</sup>۱) فتاوی جـ ۱۹ ش ۱۷۷ .

الله في شهادتهم كما زكى الأنبياء ، فيما يبلغون عنه أنهم لا يعولون عليه إلا الحق ، كذلك الأمة لا تشهد على الله إلا بحق » ا.هـ .

وكذلك قال ابن حجر في الفتح (۱): « والآية التي ترجم لها « أي البخاري » احتج بها أهل الأصول لكون الإجماع حجة ، لأنهم عُدَّلوا بقوله تعالى : ﴿ أُمَّةُ وَسَطًا ﴾

أي عدولًا ، ومقتضى ذلك أنهم عُصموا من الخطأ ، فيما أجمعوا عليه قولًا وفعلًا » .

#### ٣ \_ قال تعالى :

﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ ، تَنْهَوْنَ عَنِ النَّاسِ الْمُنْ وَنَ بِٱلْمَا اللَّهِ ﴾ الْمُنكر وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ [ آل عمران: ١١٠]

قال شيخ الإسلام: « وهذا وصف لهم بأنهم يأمرون بكل معروف وينهون عن كل منكر كما وصف نبيهم بذلك في قوله:

﴿ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكُنُوبًا عِندَهُم فِي التَّوْرَئِةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا هُمْ عَنِ الْمُنكَرِ ﴾

[ الأعراف : ١٥٧ ]

فلو قالت الأمة في الدين بما هو ضلال لكانت لم تأمر بالمعروف في ذلك ، ولم تنه عن المنكر ، .

#### ٤ \_ قال تعالى :

﴿ وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبَّلِ ٱللَّهِ جَمِيعُ الْوَلَاتَفَرَّقُواْ ﴾ [ آل عمران : ١٠٣ ] ووجه الاستدلال أن الله تبارك وتعالى نهى الأمة عن التفرق مطلقًا ، وهذا

<sup>(</sup>۱) جـ ۱۳ ص ۲۱۳.

يقتضي أنها لا تجتمع على باطل ، لأنه لو اجتمعوا على باطل لوجب اتباع الحق المتضمن لتفرقهم .

ما رواه الترمذي رحمه الله أن النبي عَلَيْتُهُ قال : « لا تجتمع أمتي على ضلالة »
 حسن لغيره .

عن أبي ذر رضى الله تعالى عنه قال : قال رسول الله عَلَيْتُهُ : « من فارق الجماعة شبرًا ، فقد خلع ربقة الإسلام من عُنقه » رواه أحمد .

## أقسام الإجماع:

ينقسم الإجماع باعتبار الثبوت إلى قسمين ، الإجماع القطعي والثاني : الإجماع الظني .

#### الإجماع القطعي:

ما نقل بالتواتر قولًا أو فعلًا ، وقطع فيه بانتفاء المخالف ، ويكون مستنده نصًا من الكتاب أو السنة (١) .

مما سبق يتبين أن الإجماع القطعي لابد فيه من ثلاثة شروط: أن ينقل متواترًا (٢) قولًا أو فعلًا ، يقطع فيه بانتفاء المخالف ، وأن يكون مستنده نصًا من الكتاب أو السنة .

وعليه فإن الإجماع الذي يتوفر فيه تلك الشروط حجة قاطعة ، لا يجوز مخالفته البتة ، ومثاله ، كتوسل عمر بعمه العباس بمحضر من المهاجرين والأنصار في عام الرمادة المشهور لما اشتد بهم الجدب حتى حلف عمر لا يأكل سمنًا حتى يخصب الناس ثم استسقى بالعباس فقال : « اللهم إنا كنا إذا أجدبنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا ، وإنا نتوسل إليك بعم نبينا فاسقنا » وكذلك معاوية توسل بيزيد بن الأسود ، فهذا

<sup>(</sup>۱) فتاوی جـ ۱۹ ص ۲۲۷ — ۲۲۸ .

<sup>(</sup>٢) المراد بالتواتر هنا المعنى الذي أراده ابن تيمية وبيناه فيما سبق .

إجماع عل عدم جواز التوسل بالميت وإلا قدم النبي عَلِيْتُ وكذلك إجماع الصحابة على تقديم عثمان على على رضى الله عنهما .

## الإجماع الظني :

هو ما نقل بالتواتر قولًا أو فعلًا ، ولم يقطع فيه بانتفاء المخالف مما سبق يتبين أن الإجماع الظني لابد فيه من ثلاثة شروط :

أن ينقل متواترا قولا أو فعلا ولم يقطع فيه بانتفاء المخالف ، وأن يكون مستنده نصا من الكتاب أو السنة .

وعليه فإن الإجماع الظني حجة مالم يعارض ، فإن تعارض مع نص قُدَّم الأقوى دلالة ، وفي ذلك يقول شيخ الإسلام : « والظن لا يدفع به الناس المعلوم ، لكن يحتج به ومقدم على ما هو دونه بالظن ، ويقدم عليه الظن الذي هو أقوى منه ، فمتى كان ظنه لدلالة النص أقوى من ظنه بثبوت الإجماع قدم دلالة النص، ومتى كان ظنه للإجماع أقوى قدم هذا والمصيب في نفس الأمر واحد » (١).

ويسمى الإجماع الاستقرائي ، و الإقراري ، ومنه الإجماع السكوتي .

## حكم الإجماع :

هو المصدر الثالث من مصادر التشريع .

## حكم منكر الإجماع :

الإجماع كما سبق لابد له من مستند ، فإن كان الإجماع مستندًا إلى نص ، وقطع فيه بانتفاء المخالف ، فمن خالف كفر ، ولكن لا يُكفَّر أحد إلّا أن يستتاب من أهل الحلّ والعقد ، ويُعرَّف بالحق ولا يمتثل ودليل ذلك أن الله تبارك وتعالى :

# ﴿ لِتُلَّايَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةً ابْعَدَ الرُّسُلِّ ﴾

[ النساء : ١٦٥ ]

<sup>(</sup>۱) فتاوی جـ ۱۹ ص ۲۲۷ ــ ۲۶۸ .

# ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾

[ الإسراء: ١٥]

فبيان الهدى من قبل أهل الحلّ والعقد على المخالف شرطٌ لاستحلال إطلاق لفظ الكفر عليه .

وأما الإجماع المستند لنص غير معلوم ، ولم يقطع فيه بانتفاء المخالف ، لا يكفّر مخالفه .

## الإجماع المعتبر:

هو ما اجتمع عليه مجتهدو الأمة ، بعد وفاته عَلَيْكُم ، سواء كانوا من الصحابة أو التابعين ، أو من بعدهم ، وإن كان الإجماع بعد الصحابة متعذرًا غالبًا كما سيأتي بيانه إن شاء الله ، وسواء اتفقوا على المسألة ابتداءً أو بعد اختلاف كجمع القرآن ، واختلافهم في إمامة أبي بكر ثم اتفاقهم عليها ، وينبني على ما سبق عدة مسائل :

- إذا اختلف مجتهدو عصر على أقوالٍ ، ثم اتفق من بعدهم على قولٍ .
  - اتفاق أكثر المجتهدين .
    - اتفاق أهل المدينة .
    - اتفاق الخلفاء الأربعة .

## اختلاف الصحابة في حكم شرعي على قولين:

كما سبق الإجماع ممكن ، وقد وقع ولكن في عصر الصحابة أما بالنسبة لمن بعدهم متعذر غالبا ، وفي ذلك يقول شيخ الإسلام : « لا يعلم إجماعا بالمعنى الصحيح إلّا ما كان في عصر الصحابة أما بعدهم فقد تعذر غالبًا » ا . هـ .

ولكن إذا اختلف الصحابة في حكم شرعي على قولين ، واجتمع من بعدهم على قول منهما ، يعد ذلك إجماعا وكما قلنا إن ذلك متعذر بعد الصحابة .

#### اتفاق أكثر المجتهدين:

لا يعد اتفاق أكثر المجتهدين إجماعًا لأن الأدلة تنص على اتفاق الأئمة لا على بعضها .

#### إجماع أهل المدينة:

اختلف أهلُ العلم في إجماع أهل المدينة ، هل هو حجة أم لا .

والتحقيق أن الإمام مالكًا ، ما قصد أن إجماع أهل المدينة حجة مطلقا ، لا يجوز مخالفته بل في كثيرٍ من المواضع من موطئه يذكر عبارات ، يفهم منها أنه قصد ما استقر عليه العمل بين أهل المدينة ، ومن أمثلة ذلك قوله : « الأمر المجتمع عليه عندنا » ، أو « وعلى هذا الأمر عندنا » ، أو « فالسنة عندنا كذا » ، ولقد قطع الإمام مالك هذا الخلاف في قصته الشهيرة مع الرشيد رحمه الله ، حينما عزم الرشيد ، الزام الناس بالموطأ ، فقال له الإمام مالك قد تفرق أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فصار عند كل طائفة منهم ماليس عند غيرهم .

من أجل ذلك نجد شيخ الإسلام رحمه الله قد سلك مسلكا ، غير مسبوق فيما أعلم ... في هذه المسألة فقال رحمه الله : « والتحقيق في مسألة إجماع أهل المدينة ، أن منه ما هو متفق عليه بين المسلمين ، ومنه ما هو قول جمهور أئمة المسلمين ، ومنه ما لا يقول به إلا بعضهم وذلك أن إجماع أهل المدينة على أربع مراتب » .

## المرتبة الأولى (١):

ما يجري مجرى النقل عن النبي عَيِّلْكُم مثل نقلهم لمقدار الصّاع والمد ، وكترك صدقة الخضروات والأحباس ، فهذا مما هو حجة باتفاق العلماء ، أما الشافعي وأحمد وأصحابهما فهذا حجة عندهم بلا نزاع كما هو حجة عند مالك وذلك مذهب أبي حنيفة وأصحابه « قلتُ لعل شيخ الإسلام قال إنه مذهب أبي حنيفة ، مستنتجًا ذلك من موقف صاحبه أبي يوسف مع الإمام مالك » قال أبو يوسف \_ رحمه الله \_ وهو أجل أصحاب أبي حنيفة لما اجتمع بمالك وسأله عن هذه المسائل . وأجابه مالك بنقل أهل المدينة المتواتر رجع أبو يوسف إلى قوله . وقال : لو رأي صاحبي مثل ما رجع مثل ما رجعت . فقد نقل أبو يوسف أن مثل هذا النقل حجة عند ما رأيت لرجع مثل ما رجعت . فقد نقل أبو يوسف أن مثل هذا النقل حجة عند

<sup>(</sup>۱) فتاوی جه ۲۰ ص ۳۰۳ ــ ۳۰۴ .

صاحبه أبي حنيفة كما هو حجة عند غيره لكن أبا حنيفة لم يبلغه هذا النقل كما لم يبلغه ولم يبلغ غيره من الأئمة كثير من الأحاديث فلا لوم عليهم في ترك ما لم يبلغهم علمه .

## المرتبة الثانية (١):

العمل القديم بالمدينة قبل مقتل عثمان بن عفان ، فهذا حجة في مذهب مالك ، وهو المنصوص عن الشافعي ، قال في رواية يونس بن عبد الأعلى : إذا رأيت قدماء أهل المدينة على شيء فلا تتوقف في قلبك ريبًا أنه الحق ، وكذا ظاهر مذهب أحمد أن ما سنه الخلفاء الراشدون فهو حجة يجب اتباعها، وقال أحمد : كل بيعة كانت في المدينة فهي خلافة نبوة ، ومعلوم أن بيعة أبي بكر وعمر وعثمان كانت بالمدينة وكذلك بيعة على كانت بالمدينة ثم خرج منها وبعد ذلك لم يعقد بالمدينة بيعة . وكذلك بيعة على كانت بالمدينة ثم خرج منها وبعد ذلك لم يعقد بالمدينة أنه قال : « عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي ، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ ، وإياكم ومحدثات الأمور ؛ فإن كل بدعة ضلالة » وفي السنن من حديث سفينة عن النبي عليها أنه قال : « خلافة النبوة ثلاثون سنة ثم يصير ملكا عضوضا » فالمحكي عن أبي حنيفة يقتضي أن قول الخلفاء الراشدين حجة وما يعلم عضوضا » فالمحكي عن أبي حنيفة يقتضي أن قول الخلفاء الراشدين حجة وما يعلم لأهل المدينة عمل قديم على عهد الخلفاء الراشدين مخالف لسنة الرسول عليه .

## المرتبة الثالثة (٢):

إذا تعارض في المسألة دليلان كحديثين ، وقياسين جهل أيهما أرجح ، وأحدهما يعمل به أهل المدينة ففيه نزاع . فمذهب مالك والشافعي أنه يرجح بعمل أهل المدينة . ومذهب أبي حنيفة أنه لا يرجح بعمل أهل المدينة ، ولأصحاب أحمد وجهان : أحدهما وهو قول القاضى أبي يعلى وابن عقيل — أنه لا يرجح ، والثاني وهو قول أبى الخطاب وغيره — إنه يرجح به ، قيل هذا هو المنصوص عن أحمد ،

<sup>(</sup>۱) فتاوی جـ ۲۰ ص ۳۰۸ ــ ۳۰۹ .

<sup>(</sup>۲) فتاوی جـ ۲۰ ص ۳۰۹ .

ومن كلامه قال : إذا رأى أهل المدينة حديثا وعملوا به فهو الغاية ... إلى أن قال : فهذه مذاهب جمهور الأئمة توافق مذهب مالك في الترجيح لأقوال أهل المدينة .

قلتُ: في هذه الحالة ، لا يرجح عمل أهل المدينة إلا بعد العجز عن الجمع بينهما ، ثم العجز عن وجود مرجح سائغ كتقديم القول على الفعل أو الحاظر على المبيح ، حينئذ يرجح بعمل أهل المدينة .

## المرتبة الرابعة (١):

فهي العمل المتأخر بالمدينة ، فهل هذا حجة شرعية يجب اتباعه أم لا ؟ فالذي عليه أثمة الناس أنه ليس بحجة شرعية . هذا مذهب الشافعي وأحمد وأبي حنيفة وغيرهم . وهو قول المحققين من أصحاب مالك ، كما ذكر ذلك الفاضل عبد الوهاب في كتابه « أصول الفقه » وغيره ، وذكر أن هذا ليس إجماعا ولا حجة عند المحققين من أصحاب مالك ، وربما جعله حجة بعض أهل المغرب من أصحابه ، وليس معه للأثمة نص ولا دليل ، بل هم أهل تقليد قلت : « أي ابن تيمية » ولم أر في كلام مالك ما يوجب جعل هذا حجة ، وهو في الموطأ إنما يذكر الأصل المجمع عليه عندهم ، فهو يحكى مذهبهم » .

#### الخلاصة:

إجماع أهل المدينة حجة في موضعين: إذا كان يجري مجرى النقل عن النبي على الله عنه . عنه أذا كان عملاً قديمًا أي قبل مقتل عثمان بن عفان رضى الله عنه . عند التعارض ، يجب الجمع إن أمكن ، وبعد العجز ، البحثُ في المتقدم والمتأخر والعمل بالمتأخر لأنه ناسخ ، وعند العجز يتم الترجيح ومن جملة المرجحات عمل أهل المدينة .

العمل المتأخر بالمدينة ليس حجة .

## اتفاق الخلفاء الراشدين هل إجماع أم حجة :

اتفاق الخلفاء الراشدين حجة وليس إجماعًا وذلك لأنهم ليسوا كل الأمة .

<sup>(</sup>۱) فتاوی جـ ۲۰ ص ۳۱۰ .

#### الأخذ بالأقل ليس إجماعًا:

إذا اختلف مجتهدو عصر ، في مسألةٍ ، على أقوالٍ، بينها قدر مشترك هل الأخذ بالقدر المشترك يُعد إجماعا ؟ ومثال ذلك :

الاختلاف في دية الكتابي ، قال بعض أهل العلم كدية المسلم ، قال آخرون إنها على النصف ، وقال غيرهم إنها على الثلث فالقدر المشترك هو الثلث ، فهل يعتبر ذلك إجماعًا من المختلفين على الثلث ، الحقّ أن ذلك لا يُعد إجماعا ويكفي لرد ذلك جواز مخالفته والقضاء بالنصف ، وحيث جاز مخالفته فلا إجماع .

وبالجملة دية الكتابي نصف دية المسلم لما رواه الترمذي عن ابن عمرو ، قال : قال رسول الله عَلِيلِيَّة : « دية عقل الكافر نصفُ عَقْل المؤمن » .

## مخالفة الإجماع للقياس:

إذا خالف الإجماع القطعي القياس، قدم قطعًا الإجماع القطعي عليه ، لأن القياس إما قياس غير صحيح أو صحيح ولكن بُني على أصل منسوخ بمستند الإجماع القطعي .

وإذا خالف الإجماع الظني القياس ، قدم الإجماع الظني عليه أيضاً ، لأن القياس إما قياس غير صحيح أو صحيح ولكن أصله منسوخ بمستند الإجماع ، وإما أنه أضعف دلالة من الإجماع الظني .

وعليه فإن الإجماع يقدم مطلقا على القياس ، ولم لا والإجماع أصل والقياس فرع ، وقد دلت الأدلة على ذلك ومنها :

كتاب عمر بن الخطاب رضى الله عنه إلى شريح حيث قال : « اقض بما في كتاب الله ، فإن لم تجد فبما قضى به الصالحون قبلك ، فإن لم تجد فبما قضى به الصالحون قبلك ، وفي رواية فبما أجمع عليه الناس » .

وبما ورد عن ابن مسعودٍ قال : « قدم الكتاب ثم السنة ثم الإجماع » .

وبما ورد عن ابن عباس كان يفتي بما في الكتاب ثم بما في السنة ثم بسنة أبي
 بكر وعمر لقوله عَيْنَا : ( اقتدوا باللذين من بعدي أبي بكر وعمر ) رواه أحمد وابن
 ماجة والترمذي عن حذيفة .

## انقراض العصر ليس شرطًا في الإجماع:

معنى ذلك أنه لا يحتج بالإجماع إلّا بعد انقراض هؤلاء المجتهدين الذين أجمعوا على ذلك ، وليس شرطاً في الإجماع ، وذلك (۱) أن أدلة الإجماع لا توجب اعتبار انقراض العصر ، أن حقيقة الإجماع الاتفاق ، فمتى وجد الاتفاق فالحجة فيه لا في موتهم ، وأن التابعين كانوا يحتجون بالإجماع في زمن أواخر الصحابة ، كأنس وغيره رضى الله عنهم ، ولو اشترط انقراض العصر لم يجز ذلك ، وأن ذلك يؤدي إلى تعذر الإجماع ، وما دام واحد من التابعين ، لا يستقر الإجماع منهم ، فلتابعي التابعين مخالفتهم .

وعليه إذا بلغ أحد رتبة الاجتهاد ، بعد إجماع المجتهدين . لا يعتبر قوله لأنه مسبوق بالإجماع سواء كان بعد انقراض العصر أو قبله ، وأما إذا بلغ ذلك قبل إجماع المجتهدين ، يعتبر قوله وفاقًا وخلافًا ، واختصر شيخ الإسلام بأن انقراض العصر ليس شرطًا في الإجماع حيث قال (<sup>7)</sup> : « فإنا إذا اشترطنا انقراض العصر في المجمعين ، فلأن نشترطه في الواحد أولى ، فإن قوله بعد رجوعه عنه لا يكون حجة وفاقًا ، وإذا كان الاحتجاج بهذا الواحد في حياته مع أن رجوعه يبطل اتباعه ، فلأن يحتج بقول الجماعة في حياتهم أولى ، وإنما المتوجه بقولهم في حياتهم ، وإن كان انقراض العصر شرطًا ، لأن الآية التي احتجوا بها في قوله تعالى :

﴿ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [ النساء: ١١٥]

ذم الله تعالى بها من خالفه في حياتهم قبل انقراضهم ، وكذلك شهادتهم على الناس قبلها النبي عَلَيْهِ في حياة الشهيد، ا.هـ .

<sup>(</sup>١) روضة الناظر لابن قدامة ص ٧٣.

<sup>(</sup>٢) مسودة آل تيمية ٣٢٢ .

## الإجماع السكوتي:

هو قول الصحابي أو فعله بغير معارض من الصحابة ، مع انتشاره ومما سبق يتبين أن للإجماع السكوتي شروطًا :

انتشار قول أو فعل الصحابي ، وعدم وجود معارض بالقول أو الفعل .

وحكم الإجماع الذي توفر فيه الشرطان السابقان:

أنه حجة ما لم يُعارض بنص أقوى دلالة كما سبق بيانه .

#### الإجماع المتنازع فيه:

ومعناه إذا نُقِل الإجماع في مسألة ، ثم نُقل الخلاف في نفس المسألة ، أي ناقل الإجماع مثبت له ، وناقل الخلاف نافٍ له ، والقول في ذلك أن ناقل الخلاف يقدم قوله على ناقل الإجماع :

لأن ناقل الخلاف أي نافي الإجماع معه زيادة علم ، وهذه الزيادة تسَّوغ نفي دعوى الإجماع وتقديمها على مثبت دعوى الإجماع .

وأن الأصل في الناس وجود الاختلاف ، ودليل ذلك قوله تعالى :

﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُغْنَلِفِينَ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِلاَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴿ ﴾ [ ١١٩: ١١٩]

## الإجماع لا يُنسخ ولا يُنسخ:

لا ينسخ: إذا وجد نص صحيح في مسألة ، والإجماع على خلاف الحكم المستفاد من النص الصحيح ، لا يعني ذلك أن الإجماع ناسخ للحكم الثابت بالنص الصحيح ، وذلك لأن الإجماع لا يسمي إجماعًا إلّا إذا كان مستندًا على نص من الكتاب أو السنة علمه من علمه ، وجهله من جهله ، وعليه فإن النص الذي بُني عليه الإجماع هو الناسخ للنص الصحيح المخالف للإجماع وأما دعوى أن الإجماع ينسخ نصوص الكتاب والسنة فهذه دعوى مردودة ، لأنها تقتضي جواز تبديل الدين وفي

ذلك قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله :

« وقد نُقل عن طائفة كعيسى بن أبان وغيره من أهل الكلام والرأي من المعتزلة وأصحاب أبي حنيفة ومالك ، أن الإجماع ينسخ نصوص الكتاب والسنة ، وكنا نتأول كلام هؤلاء على أن مرادهم أن الإجماع يدل على نص ناسخ ، فوجدنا من ذكر عنهم أنهم يجعلون الإجماع نفسه ناسخًا ، فإن كانوا أرادوا ذلك ، فهذا قول يُجوز تبديل المسلمين دينهم بعد نبيهم كما تقول النصاري من أن المسيح سوغ لعلمائهم أن يحرموا ما رأوا تحريمه مصلحة ، ويحلوا ما رأوا تحليله مصلحة وليس هذا دين المسلمين ، ولا كان الصحابة يسوِّغون ذلك لأنفسهم ، ومن اعتقد في الصحابة أنهم كانوا يستحلون ذلك فإنه يستتاب كما يستتاب أمثاله ، ولكن يجوز أن يجتهد الحاكم والمفتى فيكون له أجران ، ويخطأ فيكون له أجر واحد » ١ . ه .

ولا يُنسخ : كما سبق أن الإجماع لابد وأن يُبنى على نص من الكتاب أو السنة ، ومعلوم أنه لا إجماع إلا بعد وفاة النبي عَيْقَ ، ومعلوم أن الناسخ لابد وأن يكون خطابا شرعيا ومتأخرًا عن المنسوخ ، وحيث لا خطاب شرعي لأن الوحي انقطع بموته عَيْقَ ، فلا نص وعليه فلا نسخ للنص الذي بني عليه الإجماع ، وعليه فلا نسخ للإجماع .

#### (الخلاصة)

- الإجماع هو اتفاق من مجتهدي عصر واحدٍ من أمة، محمدٍ عَلَيْكُ ، بعد وفاته على حكم شرعى .
  - لكل إجماع صحيح مستند .
  - مستند الإجماع لا يكون إلَّا نص من الكتاب أو السنة .
- الإجماع الصحيح لا يخالف النص الصحيح ، فإن خالفه إما لا إجماع وإما النص غير صحيح وإما مستند الإجماع ناسخ للنص الصحيح .
- الإجماع القطعي هو ما نقل بالتواتر قولًا أو فعلًا ، وقطع فيه بانتفاء المخالف ، ويكون مستنده نصا من الكتاب أو السنة .
- الإجماع الظني هو ما نقل بالتواتر قولا أو فعلا ، ولم يقطع فيه بانتفاء المخالف .
  - الإجماع الظني حجة ما لم يعارض نصا أرجع منه دلالة .
- الإجماع حجة بقسميه ، ومن خالف الإجماع القطعي ، وجب إقامة الحجة فإن تاب ، وإلّا قتل .
  - لا إجماع بالمعنى الصحيح إلَّا ما كان في عصر الصحابة .
- إذا اختلف الصحابة في حكم شرعي على قولين ، واجتمع من بعدهم على قولٍ منهما كان إجماعا .
  - انقراض العصر ليس شرطا في الإجماع.
- الإجماع السكوتي هو قول الصحابي أو فعله بغير معارضٍ من الصحابة مع انتشاره ، وهو حجة ما لم يعارض بنص أقوى دلالة منه .
  - الأخذ بالأقل ليس إجماعاً .
  - الإجماع يقدم مطلقا على القياس.
  - لا يوجد قياس صحيح يخالف إجماعا صحيحا .

- مستند الإجماع يقدم على الكتاب والسنة عند التعارض.
- فائدة الإجماع سقوط البحث عن الدليل ، وحرمة المخالفة الجائزة قبل انعقاده .
  - ناقل الخلاف يقدم قوله على ناقل الإجماع.
    - الإجماع لا يُنسخ ولا يُنسخ .
  - اتفاق الخلفاء الراشدين حجة وليس إجماعا .
- إجماع أهل المدينة حجة في موضعين : إذا كان يجري مجرى النقل عن النبي على الله عنه . عَلَيْكُ ، وإذا كان عملا قديما أي قبل مقتل عثمان بن عفان رضى الله عنه .
- إجماع أهل المدينة ليس حجة في موضعين : العمل المتأخر بالمدينة ، وإذا تعارض مع النص حينئذ يجب الجمع بينهما ، فإن لم نتمكن من ذلك بحثنا في المتقدم والمتأخر ، وبعد العجز تعين الترجيح وعمل أهل المدينة من المرجحات .



#### الأســـئلة

- ١ \_ عرِّف الإجماع لغةً واصطلاحا ؟
  - ٢ \_ مثلُ للإجماع ؟
- ٣ \_ من أي شيء يكون مستند الإجماع ؟
- ٤ \_ ما هي الأدلة على وجوب وجود مستند للإجماع ؟
- · \_ ناقش هذه العبارة « الإجماع الصحيح لا يخالف نصا صحيحا » ؟
  - ٦ \_ اذكر أدلة حجية الإجماع ؟
  - ٧ \_ عرِّف الإجماع القطعي ، وما حكم منكره ؟
    - ٨ \_ عرِّف الإجماع الظني ، وما حكم منكره ؟
  - ٩ \_ متى يقدم الإجماع الظني على النص المعارض ؟
  - .١ ـ هل انقراض العصر شرطًا في الإجماع ؟ وأيد قولك بالأدلة ؟
    - ١١\_ عرِّف الإجماع السكوتلي ، ومتى يعتبر ؟
  - ١٢\_ هل يجوز الأخذ بالقدر المشترك بين الأقوال ويعتبر إجماعا ؟
    - ١٣ ــ لما يجب تقديم الإجماع القطعي والظني على القياس؟
- 11\_ ناقش هذه العبارة « يجب تقديم مستند الإجماع على الكتاب والسنة عند التعارض » ؟
  - ١٥\_ ما فائدة الإجماع ؟
  - ١٦\_ أيهما يقدم ، ولم ، ناقل الخلاف في الإجماع ، أم مثبت الإجماع ؟
    - ١٧ \_ اشرح الآتي:
    - أ \_ الإجماع لا يَنسخ .
    - ب \_ الإجماع لا يُنسخ .
- ١٨ ــ اذكر أقوال العلماء في إمكان الإجماع ... مع ترجيح أحد الأقوال ولم ؟

١٩ لماذا لا يعد اتفاق الخلفاء الراشدين إجماعا ؟
 ٢٠ ناقش هذه العبارة « إجماع أهل المدينة حجة » ؟

## المبحث الخامس

## قول الصحابي

#### تعريف الصحابي:

« هو من أسلم في حياة الرسول عليه ، واجتمع به (۱) ، ومات على الإسلام » . معنى ( واجتمع به ) قال شيخ الإسلام (۲) : صاحب النبي صلى الله تعالى عليه وسلم هو من رآه مؤمنًا به وإن قلت صحبته كما قد نص على ذلك الأئمة أحمد وغيره . وقال مالك من صحب رسول الله عليه سنة أو شهرًا أو يومًا أو رآه مؤمنًا به فهو من أصحابه ، له من الصحبة بقدر ذلك ، وذلك أن لفظ الصحبة جنس تحته أنواع ، يقال صحبته شهرًا ، وساعة ا.ه. .

#### أقسام قول الصحابي:

ينقسم إلى قسمين الأول: المرفوع، والثاني: الموقوف.

المرفوع: المرفوع قسمان:

إما مرفوع حقيقة ومثال ذلك : ما رواه البخاري بسنده عن أبي هريرة رضي الله عن النبي عَلِيْقَةً قال : « إذا نسى فأكل وشرب ، فليتم صومه ، فإنما أطعمه

<sup>(</sup>١) لا يلزم من الاجتماع السماع بل مجرد الرؤية كما في حجة الوداع .

<sup>(</sup>۲) فتاوی جہ ۲۰ ص ۲۹۸ .

الله وسقاه » وكذلك ما رواه الحاكم بسنده عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله عليه ، ولا كفّارة » .

وإما مرفوع حكمًا ومثال ذلك: ما رواه الدارمي بسنده عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: « أمرنا بإسباغ الوضوء » وكذلك ما رواه الطبراني بسنده عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: « أمرنا بالتسبيح في أدبار الصلوات ثلاثا وثلاثين تسبيحة ، وثلاثا وثلاثين تحميدة ، وأربعا وثلاثين تكبيرة ».

حكم المرفوع: المرفوع منه الصحيح لذاته ولغيره والحسن لذاته ولغيره ، فتلك الأنواع الأربعة حجة في الأحكام العملية والعقيدة. ويقدم على القياس، وينسخ الكتاب ويخصصه ويقيده ولا يخالف إجماعًا قطعيًا ، فإن خالفه كان منسوخا بمستند الإجماع، ويقدم الأقوى دلالة إذا عارض الإجماع الظني .

العبرة برواية الراوي ، لا برأيه : إذا قضى الصحابي في مسألة ، وروى في نفس المسألة ما يخالف رأيه ، قطعًا قدم النص على الرأي ، وذلك لأن الرأي لو كان صوابًا ما خالف النقل الصحيح .

فعل الصحابي الشارح لحديثه: فعل الصحابي ما هو إلا رأيه ولكن تُرجم إلى فعل ، ممتى خالف ما رواه كان العمدة فيما رواه ، وليس في فعله ومثال ذلك ما رواه أحمد بسنده عن أبي هريرة: «أعفوا اللحى ، وجزُّوا الشوارب ، وغيِّروا شيبكم ، ولا تشبَّهوا باليهود والنصاري » فهذا الحديث نصّ في وجوب ترك اللحية على هيئتها التي خلقها الله عز وجل ، وهذا الوجوب يستلزم النهي عن الأخذ منها ولكن ثبت أن أبا هريرة أخذ منها ، فالحجة هنا في الرواية لا في فعله رضي الله عنه . وكذلك حديث أبى هريرة في ولوغ الكلب .

#### الموقوف:

قول الصحابي الموقوف عليه أي غير مرفوع للنبي عَلَيْكُ ، وقد يكون صحيحًا أو حسنًا أو ضعيفًا .

ما انفرد به الصحابي يُعد حجة بشروط ثلاثة : اشتهار القول ، وألَّا يكون مخالفا لغيره ، وألَّا يكون مخالفًا لنص من الكتاب أو السنة .

فأما بالنسبة للشرط الأول ، فاشتهار القول يعني إقرار الصحابة له على ذلك ، لأنهم قطعًا لا يسكتون عن باطل ، والشرط الثاني ، ألّا يوجد من خالفه ، لأن قول أحدهم ليس بأولى من الآخر ، والشرط الثالث ألَّا يخالف نصًا لأنه إذا وجد الأثر بطل النظر .

وهذا النوع يقدم على القياس ، لأن إقرار الصحابة ، يعني أنه إجماع إقراري ، أي له مستند من الكتاب أو السنة فحينئذ يصبح أصلًا ، والقياس فرعًا ، والأصل مقدم على الفرع .

حكم قول الصحابي الموقوف: إذا توافرت فيه الشروط السابقة فهو في المرتبة الرابعة أي بعد الكتاب والسنة والإجماع.

مكانة أقوال الصحابة (1) قال رحمه الله: و وقد تأملتُ من هذا الباب ما شاء الله ، فرأيتُ الصحابة أفقه الأمة وأعلمها واعتبر هذا بمسائل الأيمان والنذر والعتق والطلاق وغير ذلك ومسائل تعليق الطلاق بالشروط ونحو ذلك . وقد بينت فيما كتبته أن المنقول فيها عن الصحابة ، هو أصح الأقوال قضاءً وقياسًا ، وعليه يدل الكتاب والسنة وعليه يدور القياس الجلي ، وكل قول سوي ذلك تناقض في القياس مخالف للنصوص ، وكذلك في مسائل غير هذه مثل مسألة ابن الملاعنة ومسألة ميراث المرتد وما شاء الله من المسائل لم أجد أجود الأقوال فيها إلا الأقوال المنقولة عن الصحابة ، وإلى ساعتي هذه ما علمت قولًا قاله الصحابة ، ولم يختلفوا فيه إلا وكان القياس معه ) ا . ه .

وقال <sup>(۱)</sup>: كان الصحابة إذا قال أحدهم برأيه شيعًا يقول إن كان صوابًا فمن الله وإن كان خطًا فمني ومن الشيطان والله ورسوله بريءً منه كما قال ذلك ابن مسعود ، وروى عن أبي بكر وعمر .

<sup>(</sup>١) رسالة القياس في الشرع الإسلامي ص ٥٠ لشيخ الإسلام ابن تيمية .

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  في معارج الوصول ص  $\Upsilon\Upsilon$  ـ  $\Upsilon$  .

#### (الخلاصة)

- الصحابي هو من أسلم في حياة الرسول عَلِيْتُهُ ، واجتمع به ، ومات على الإسلام .
  - الحديث المرفوع حجة .
  - العبرة برواية الراوي ، لا برأيه ولا بفعله .
    - قول الصحابي حجة بشروط ثلاثة :
      - اشتهار القول .
      - أَلَّا يكون مخالفًا لغيره .
    - ألَّا يخالف نصًا من الكتاب أو السنة .
- قول الصحابي الذي توفرت فيه الشروط السابقة في المرتبة الرابعة أي بعد الكتاب والسنة والإجماع .

## الأسسئلة

- ١ \_ عرِّف الصحابي؟
- ٢ ــ اذكر أقسام قول الصحابي؟
  - ٣ \_ ما حكم المرفوع ؟
- ٤ \_ هل العبرة برواية الراوي أم برأيه ولماذا؟
- ه \_ اذكر الشروط التي يجب أن تتوفر في قول الصحابي للعمل به ، ومتى يعمل
   به ؟

## المبحث السادس

## القياس

إذا ورد الأثر بطل النظر .

وإذا جاء نهر الله بطل نهر معقل .

#### تنبيهات :

- القياس عند أهل الحديث عند الضرورة .
- قال الشافعي : ﴿ لَا يُحَلُّ القياسُ وَالْخَبُّرُ مُوجُودٌ ﴾ .
- قال أحمد: وينبغي للمتكلم في الفقه ، أن يجتنب هذين الأصلين المجمل
  - والقياس ۽ .
  - وقال أيضًا : ﴿ أَكْثَرُ مَا يَخْطَيُّهُ النَّاسُ مِنْ جَهَّةَ التَّاوِيلُ والقياسُ ﴾ .

#### التعريف :

القياس في اللغة: التقدير (١) ومنه قستُ الأرضَ بالمتر أي قدرتها به ، المساواة ومنه تقدير الشيء بغيره وتسويته به (١).

ومثال ذلك : ﴿ فلان يقاس بفلان إذا كانا متساويين والتسوية بين الشيئين في اللغة تشمل الأشياء الحسية كما سبق ، والمعنوية كفلان يقاس بفلان في العلم ﴾ .

القياس في الاصطلاح: إلحاق حكم الأصل بالفرع ، لعلة جامعة بينهما .

#### شرح التعريف :

( إلحاق ) أي إثبات حكم الأصل للفرع ، والإلحاق بمعنى تسوية حكم الفرع بحكم الأصل ، وأيضًا بمعنى التعدية أي تعدي حكم الأصل للفرع .

د حكم الأصل ، من وجوب أو ندب أو تحريم أو كراهة أو إباحة أو صحة أو فساد وغير ذلك .

( الأصل) المقيس عليه.

( الفرع) المقيس.

العلة ، هي الوصف الذي اعتبر مظنة إثبات حكم الأصل . فهي مناطة لأنها مكان
 تعليقه .

ومن خلال شرح التعريف يتبين ، أن القياس مظهر لحكم الفرع ، وليس مثبتًا له ، وذلك لأن حكم الأصل ثابت بالعلة الشرعية ، وهذه العلة موجودة في الفرع ، تعدي حكم الأصل إليه فتكشف الحكم في الفرع لثبوت نفس علة الأصل فيه .

إذًا القياس مظهر للحكم لا مؤسس له .

#### أمثلة تمهيدية:

قال تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓ أَإِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزْلَامُ رِجْسُ مِّنْ عَالَى تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱللَّذِينَ وَالْمَانَدَة : ٩٠ ] المائدة : ٩٠ ]

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص ٥٥٩ . (٢) إمتاع العقول ص ١٦٧ .

معلوم أنه صح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : « كل مسكر خمر ، وكل خمر حرام » رواه أحمد ومسلم وأبو داود والدارقطني .

هب أن هذا الحديث لم يصل إلى بعض الفقهاء أو وصل ولم يصح عندهم . وعليه فإن الآية نص صريح في تحريم الخمر ، فما حكم النبيذ مثلًا ؟ الأصل الخمر .

وحكم الأصل التحريم بنص الآية .

وعلة الحكم أنه مسكر ـــ وسيأتي إن شاء الله كيفية معرفة العلة ـــ .

والفرع النبيذ ، وقد وجد أن النبيذ فيه نفس العلة وهي الإسكار فتعدى حكم الأصل له . وعليه أن حكم شرب النبيذ التحريم بالقياس ، فهذا قياسٌ صحيح موافق لما رواه مسلم .

قياس العبد على الأمة في تنصيف حد الزنا بجامع الرق في كل منهما ، فالشارع نص على أن حد الأمة إذا زنت نصف حد الحرة ، لقوله تعالى :

﴿ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَنْحِشَاةِ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَاعَلَى ٱلْمُحْصَنَاتِ مِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ [النساء: ٢٠]

قياس القتل بالمثقل على القتل بالمحدد في وجوب القصاص بجامع القتل العمد العدوان في كلًا منهما .

#### حجية القياس:

إِنَّ الأحكام الشرعية ، قضاها الله تبارك وتعالى ، وفيها المنافع للعباد في الدنيا والآخرة ، وفيها درء الضرر عن العباد في الدارين .

ولما كانت النصوص محدودة متناهية قطعًا ، والمسائل كثيرة بل غير متناهية ، ولو كانت الشريعة صريحة في النص على كل مسألة لكان القرآن والسنة جمعًا غير متناه من الصفحات ، ومن هذه المسائل التي لا تنتهي حكم الصلاة في الطائرة ،

أو على سطح أي كوكب آخر ، وحكم استعمال حبوب منع الحمل أو المانع المسمى باللولب ، وحشو الأسنان ، أو استبدالها ، وغير ذلك آلاف من المسائل .

وباستقراء موارد الشريعة . وجد أنه ما من حكم إلَّا وله علة بني عليها سواء كان ذلك في العبادات أو المعاملات ولكن الله تبارك وتعالى حجب عنا أغلب علل العبادات فلا سبيل لإدراكها أما المعاملات فقد أظهرها الله تبارك وتعالى لنا وأذن في إدراكها .

وعلى القسم الأخير أعني المعاملات أو بصورةٍ أشمل ، كل مسألة عملية ليست من العبادات ، يمكن حل المسائل المستحدثة على ضوئها . وهذا المسمى بالقياس ، ونفي القياس يعني عجز الشريعة عن حل المشاكل المستحدثة ورحم الله الإمام أحمد حيث قال : « أنه ما من مسألةٍ إلا وقد تكلم فيها الصحابة أو في نظيرها » .

ونجد أيضًا أن حكم الله واحدٌ في الأشياء المتماثلة ، وأن الله تبارك وتعالى لا يسوي بين الأشياء المختلفة في الحكم أبدًا بل يفرق بينهما كما قال تعالى :

﴿ أَفَنَجَعَلُ لَلْسُلِمِينَ كَالْلُجْرِمِينَ مَالَكُونَكِفَ تَعَكُّمُونَ ﴾ [ القلم ٣٠ : ٣٦ ]

فهذا نصّ صريح في أن الله جل وعلا يفرق بين المسلمين والمجرمين ، ويفهم منها أنه تبارك وتعالى يسوي بين المسلمين والمسلمين . وهذا هو عطاء الله ، يذكّر العقول ونبّه الفِطَر بما أودع فيها من التسوية بين المتماثلين والتفريق بين المختلفين .

وأيضًا قال تعالى :

﴿ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَهِ لُواْ الْصَّلِحَتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَادِ ﴾ المُتَّقِينَ كَالْفُجَادِ ﴾ [ ص: ٢٨]

والآيات والأحاديث تثبت تلك الحقيقة من إثبات الحكم الواحد للأشياء المتماثلة ، والتفريق في الحكم بين الأشياء المختلفة وهذا هو عين القياس .

وقد دل الكتاب والسنة وأقوال الصحابة على اعتبار القياس دليلًا شرعيًا .

أدلة الكتاب:

# قال تعالى : ﴿ فَأَعْتَبِرُوا يَكَأُولِي ٱلْأَبْصَارِ ﴾ [ الحشر: ٢]

وقبل بيان وجه الإستدلال من الآية ، نبين أولًا معنى ( فاعتبروا ) الاعتبار في اللغة من العبور ومنها عبرتُ النهر ، أي انتقلت من جهة إلى الجهة الأخرى .

ثانيًا: الآية جاءت في الحديث عن بني النضير، الذين كفروا بالله، وحادوا الرسول صلى الله عليه وسلم فأصابهم الله بما كفروا.

ووجه الاستدلال أن الله تبارك وتعالى يرشد عباده في كل زمان ومكان ، بأن عقوبة من كفر بالله وحاد الرسول صلى الله عليه وسلم أن يصيبه ما أصاب بني النضير ، وهذا قياس واضح ، لأن القياس كما سبق هو إلحاق حكم الأصل بالفرع لعلة جامعة بينهما فالأصل هم بنو النضير ، والفرع الناس في كل زمان ومكان ، وحكم الأصل العذاب والنكال ، وعلة الحكم الكفر ومعاداة الرسول صلى الله عليه وسلم ، فمتى وجدت هذه العلة في الفرع ألحق به حكم الأصل ، وهذا ما يسمى بالاستدلال بالمعين على العام .

أما القول بأن الاعتبار معناه الاتعاظ ، بمعنى أنه مرادف له ، فلا بل هو من لوازم الاعتبار وليس مرادفًا له ، فلا اتعاظ مع عدم الاعتبار .

وقال تعالى :

﴿ أَفَلَرْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ دَمَّرَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَأَفَلَرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ دَمَّرَاللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَفِرِينَ آمْثَلُهَا ﴾ ولِلْكَفِرِينَ آمْثَلُهَا ﴾

سوق الآيات التي تحمل القصص عن الأمم وما حاق بهم من عذاب بما كفروا بآيات الله ، إرشادٌ من الله تبارك وتعالى بالاعتبار بها وعدم مماثلتهم وإلّا حاق بنا ما حاق بهم .

وقال تعالى:

﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِيَّ أَنْزَلَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَيِّقَ وَٱلْمِيزَانَّ ﴾ [ الشورى: ١٧]

ووجه الاستدلال ، أن الميزان ما تُقدر به الأمور نسبة إلى شيء معلوم . وقال تعالى :

﴿ كُمَا بِدَأْنَا أَوَّلَ حَالِقٍ نُعِيدُهُ ﴾ [ الأنياء: ١٠٤]

ووجه الاستدلال ، تشبيه إعادة الخلق بابتدائه .

وقال تعالى :

﴿ وَاللَّهُ الَّذِى آرْسُلَ ٱلرِّينَ عَنْشُر سَعَا بَا فَسُقَنَهُ إِلَى بَلَدِ مَّيِّتِ فَأَحْيَنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِمَا كَذَلِكَ ٱلنَّهُ وُرُ ﴾ [ ناطر: ٩]

ووجه الاستدلال ، تشبيه إعادة الخلق بإحياء الأرض بعد موتها .

وغير ذلك من الآيات .

#### أدلة السنة:

أنَّ رجلًا أتى النبي عَلَيْكُ ، فقال يا رسول الله : ولدي غلامٌ أسود ، فقال : «هل لك من إبل ؟» قال : نعم ، قال : «ما ألوانها ؟» قال حمر : قال : «هل فيها من أورق ؟» قال : نعم ، قال : «فأنى ذلك ؟» قال : لعله نزعه عرق ، قال عَلَيْكُ : «فلعل ابنك هذا نزعه عرق» [ متفق عليه ] .

وقوله صلى الله عليه وسلم ، للخنعمية : ( أرأيت لو كان على أبيك دين فقضيته ، أكان ينفعه ؟ ) قالت : نعم ، قال عَلَيْكُ : ( ودين الله أحق أن يقضي ) رواه البخاري . وقوله عَلَيْكُ ، لعمر رضى الله عنه ، \_ حين سأله عن القبلة للصائم \_ : ( أرأيت لو تمضمضت ؟ ) [ رواه أحمد وأبو داود ] .

ووجه الاستدلال قياس القبلة على المضمضة ، بجامع أن كلاهما مقدمة لما يفطر ،

فإن المضمضة مقدمة للفطر ، والقبلة مقدمة للجماع الموجب للفطر .

قوله عَلَيْكُ وَأَرَأَيْتُم لُو أَن نَهِرًا بِبَابِ أَحدكم ، يغتسل منه خمس مرات هل يبقى من درنه شيء ؟ قالوا : لا ، قال : فذلك مثل الصلوات الخمس . يمحو الله بهن الخطايا، [ رواه البخاري وأحمد والترمذي ] .

وقوله على القائم في حدود الله والواقع فيها ، كمثل قوم استهموا على سفينة فأصاب بعضهم أعلاها وبعضهم أسفلها ، فكان الذين في أسفلها إذا استقوا من الماء مروا على من فوقهم فقالوا : لو أنا خرقنا في نصيبنا خرقًا ، ولم نؤذ من فوقنا ، فإن تركوهم وما أرادوا هلكوا ، وإن أخذوا على أيديهم نجوا ، ونجوا جميعًا ، وواه البخاري وأحمد والترمذي عن النعمان ابن بشير ] .

#### أقوال الصحابة :

كتاب أمير المؤمنين عمر رضى الله عنه إلى أبي موسى الأشعري في القضاء قال: ثم الفهم الفهم — فيما أدلي عليك مما ورد عليك مما ليس في قرآن ولا سنة ، ثم قايس الأمور عندك — واعرف الأمثال ثم أعمد فيما ترى إلى أحبها إلى الله ، وأشبهها بالحق .

تقديم الصحابة لأبي بكر الصديق ، رضى الله عنه لإمامة المسلمين ، وجعله خليفة لرسول الله عَلَيْكُ ، قياسًا على تقديم النبي عَلِيْكُ له في الصلاة ، حتى قالوا رضوان الله عَلِيْكُ لأمر ديننا ، أفلا نرضاه لأمر دنيانا .

مما سبق يتبين أن القياس دليل شرعي ، وما كان كذلك جاز التعبد به ، وما أجمل المناظرة التي جرت بين أبي العباس أحمد بن سريج الشافعي ، ومحمد بن داود الظاهري (١) .

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعي (٢: ٨٧).

قال أبو العباس له : أنت تقول بالظاهر ، وتنكر القياس ، فما تقول في قوله تعالى :

# ﴿ فَكَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ، وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ وَ فَكَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ وَ مَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ وَ مَن يَعْمَلُ مِثْقَالًا وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالًا وَمُن يَعْمَلُ مِثْقَالًا وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالًا وَمُن يَعْمَلُ مِثْقَالًا وَمُن يَعْمَلُ مِثْقَالًا وَمِنْ يَعْمَلُ مِثْقَالًا وَمُنْ يَعْمَلُ مِثْقَالًا وَمُن يَعْمَلُ مِنْ وَمُن يَعْمَلُ مِثْنَا لَا عَلَيْ وَمُن يَعْمَلُ مِنْ وَمُن يَعْمَلُ مِثْنَا لَا عَلَيْ وَمُن يَعْمَلُ مِنْ وَمُن يَعْمَلُ مِنْ مُنْ عَلَا اللّهُ وَمُن يَعْمَلُ وَمُن يَعْمَلُ مِنْ مِثْقَالًا لَا عَلَيْ مُنْ إِنْ مُنْ إِنْ فَا عَلَى مُنْ عَلَا مِنْ عَلَا مِنْ مِنْ عَلَا عَلَا مِنْ مُ مِنْ عَلَا عَلَا مِنْ عَلَا مِنْ عَلَا عَلَ

فمن يعمل مثقال نصف ذرةٍ ما حكمه ، فسكت محمدًا طويلًا ثم .

قال محمد : أبلعني ريقي .

قال أبو العباس : قد أبلعتك دِجْلة .

قال محمد: أنظرني ساعة.

قال له أبو العباس: أنظرتك إلى قيام الساعة ... وافترقا رحمهما الله .

ومما سبق تبين أنَّ القياس الصحيح حقّ ، وفي ذلك يقول (1) شيخ الإسلام: وكذلك القياس الصحيح حق ، فإن الله بعث رسله بالعدل ، وأنزل الميزان مع الكتاب ، والميزان يتضمن العدل ، وما يعرف به العدل وقد فسروا إنزال ذلك بأن ألهم العباد معرفة ذلك ، والله ورسوله يسوي بين المتماثلين ، ويفرق بين المختلفين ، وهذا هو القياس الصحيح ، وقد ضرب الله في القرآن من كل مثل ، وبين بالقياس الصحيح يطابق الصحيح ... وهي الأمثال المضروبة \_ ما بينه من الحق لكن القياس الصحيح يطابق النص ، فإن الميزان يطابق الكتاب ، والله أمر نبيه أن يحكم بما أنزل وأمره أن يحكم بالعدل فهو أنزل الكتاب ، وإنما أنزل الكتاب بالعدل قال تعالى :

﴿ وَأَنِ أَحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ ﴾ [ المائدة : ٤٩ ] ﴿ إِنْ حَكَمْ بَيْنَهُم بِلَّا لَهِ مَا لَقِسَ طِ ﴾ [ المائدة : ٤٢ ]

وقال (٢٠): • فإن القياس الصحيح من العدل ، وهو التسوية بين المتماثلين ، والتفريق بين المتخالفين » .

<sup>(</sup>۱) معارج الوصول ص ۲٦ ـــ۲۷ .

<sup>(</sup>۲) فتاوی جه ۲۰ ص ۳۹۵.

وقال (۱): « والقياس الصحيح من باب العدل ، فإنه تسوية بين متماثلين ، وتفرق بين المختلفين ، ودلالة القياس الصحيح توافق دلالة النص ، فكل قياس خالف دلالة النص فهو قياس فاسد ، ولا يوجد نص يخالف قياسًا صحيحًا ، كما لا يوجد معقول صريح يخالف المنقول الصحيح ، ومن كان متبحرًا في الأدلة الشرعية ، أمكنه أن يستدل على غالب الأحكام بالنصوص وبالأقيسة » ا . ه. .

#### حكم القياس:

القياس مصدرً من مصادر التشريع ، يصار إليه عند الضرورة ، بعد فقد الدليل من الكتاب والسنة والإجماع وقول الصحابة ، مع ملاحظة أن القياس لا يدخل في العبادات ، وذلك لأسباب منها أن علة المسائل التعبدية محجوبة ، ولا سبيل إلى إدراكها ... وكذلك لأن العبادات كثيرة جدًا ، لا يمكن لأعبد الناس أن يُحصيها لذلك لم يؤذن فيها بالقياس ، وأيضًا لا يدخل في العقيدة والأخلاق .

#### أركان القياس:

أركان القياس أربعة :

الأصل ، حكم الأصل ، الفرع ، العلة الجامعة بين الأصل والفرع .

## الأصل:

هو المسألة التي سينبني عليها غيرها ، وهو بمكانة المشبه به ، وهو المنطوق ، وقد يكون مفهوم الموافقة ، أو مفهوم المخالفة .

وشروط الأصل :

ألًا يكونَ فرعًا لأصل آخر ، وأن يشتمل على علة ، يمكن تحقيقها في الفرع ، أما إن كانت قاصرة على الأصل ولا يتصور وجودها في غير الأصل فلا يمكن القياس ، ومثال ذلك كقصر الصلاة في السفر ، فإن علة القصر السفر والحكمة دفع المشقة

<sup>(</sup>۱) فتاوی جه ۱۹ ص ۲۸۹/۲۸۸ .

ورفع الحرج ، فمن وجد مشقة في حضر ما أجاز له الشارع القصر . وذلك لأن العلة غير متعدية .

## القوادح التي تقدح في الأصل:

التعريف:

في اللغة: القوادح جمع قادحة وهي من القدح وهو الطعن.

في الاصطلاح: هي الأسباب التي تفسد الأصل.

## القوادح في الأصل:

أن يكون فرعًا لأصل آخر ، ومثال ذلك لا يجوز القياس على النبيذ ، لأنه فرع لأصل هو الخمر ، وكذلك لا يجوز القياس على من استأجر على إيجار أخيه لأن الاستئجار فرع لأصل هو البيع أو الخطبة .

## حكم الأصل:

هو الحكم الشرعي الثابت بنص من الكتاب أو السنة أو الإجماع.

## وشروط حكم الأصل:

- ألّا يكون الحكم تعبديًا ، وذلك لأن الأحكام التعبدية ، محجوبة العلة فلا يمكن إدراكها ، كالطواف حول الكعبة بعدد مخصوص ، وقد توجد أحكام تعبدية عرفت علتها ومثال ذلك شرب الخمر وحينئذ يجوز القياس ، لإمكان تحقيق تلك العلة في الفرع .
  - ألًّا يشتمل على حكم الفرع ، كاللفظ العام .
    - أن يكون معمولًا به ، أي غير منسوخ .
- ألّا يكون الحكم مختصًا بالأصل ، وذلك لأن الاختصاص يمنع التعدي الذي هو شرط القياس ومثال ذلك قوله عَلَيْكُم : ﴿ من شهد له خزيمة فهو حسبه ﴾ خزيمة هو ابن ثابت . فمهما اجتهد المجتهد في معرفة علة ذلك وحصرها وسبرها ، ووجدها في شخص آخر ولو كان أفضل من خزيمة رضى الله عنه ما جاز أن

يكتفي بشهادته ، إلَّا إذا دل دليل على خلاف ذلك كإجازة النبي عَلَيْكُ شهادة الشاهد الواحد لأبي قتادة بقتل المشرك ودفع إليه سلبه بشهادته وحده ، وكقبول شهادة الأمة السوداء في مسألة عقبة بن الحارث حيث أخبرته أنها أرضعته مع زوجته ، فأمره النبي عَلِيْكُ بفراق امراته .

ومثال آخر : زواج النبي عَلِيلِتُهُ بأكثر من أربع زوجات ، وكذلك تحريم نكاح زوجاته من بعده عَلِيلِتُهُ .

• أن يكون ثابتًا بنصٍ من الكتاب أوالسنة أو الإجماع وهذا الأخير اختلف فيه العلماء بمعنى هل يصح القياس على الحكم الثابت بالإجماع ، فقال بعض العلماء بعدم جواز ذلك وعلّلوا ذلك بأن الإجماع لابد له من مستند \_ ولكن لا يشترط ذكر مستنده \_ وعليه لا يمكن معرفة العلة لغياب المستند ، وقال آخرون بجواز ذلك وهو القول الراجح لأن مسالك العلة ليست مقصورة على معرفة المستند ، لكي تعرف العلة ، بل هناك طرق أخرى منها المناسبة بين الأصل وحكمه .

وعليه فإن الأحكام الثابتة بالقياس ، لا يصح القياس عليها ، بل يجب القياس على الأصل .

## القوادح في الحكم:

- أن يكون تعبديًا محضًا ، بمعنى أن جُلَّ العبادات محجوبة العلة ، والعلة هي الركن الركين في تعدي حكم الأصل إلى الفرع .
  - أن يكون غير شرعى .
    - أن يكون منسوخًا .
  - أن يكون شاملًا حكم الفرع .
    - أن يتخلف مع وجود العلة .
      - أن يكون ثابتًا بالقياس.

#### الفرع:

هو المسألة المطلوب بناؤها على الأصل ، وهو بمكانة المشبه ، ولم يرد فيه نصّ ولا إجماع .

#### وشروط الفرع :

- ألّا يكون منصوصًا على حكمه بنص أو إجماع ، لأنه لا اجتهاد في معرض النص ، والقياس المصادم للنص يسمى فاسد الاعتبار .
  - أن يشتمل على نفس العلة الموجودة في الأصل.
- أن يكون متأخرًا على الأصل ، وذلك لأن تقدمه يعني خلوه من الحكم الشرعي وهذا مستحيل .

## القوادح في الفرع:

- أن يكون منصوصًا على حكمه .
- أن يكون الفرع مترددًا بين أصلين ، فيلحق بأبعدهما شبهًا منه .
  - ثبوت فوارق بين الأصل والفرع .
  - إثبات أن الفرع متقدم على حكم الأصل.

وذلك لأن تقدم الفرع ، يعني خلوه من الحكم حتى أتى الأصل ، وهذا لا جوز .

- الحكم الثابت له يكون مخالفًا للأدلة النقلية أو الإجماع.
  - أن يكون حاليًا من العلة التي بنى عليها حكم الأصل.

#### العلة:

#### التعريف :

هي المعنى المشترك بين الأصل والفرع (١) ، وهي بمكانة وجه الشبه .

<sup>(</sup>١) إمتاع العقول ص ١٧٩ .

#### شروط العلة :

- أن تكون منضبطة في أي غير نسبية تختلف باختلاف الأشخاص أو الأزمنة أو الأمكنة ومثال ذلك الوارث الذي قتل المورّث استعجالًا للإرث ، فإن هذه العلة منضبطة ، يمكن تحقيقها في فرع ومثال ذلك في الموصى له الذي قتل الموصى .
  - أن تكون وصفًا ظاهرًا غير طردي :

وذلك لأن العلة لو كانتْ خفية ما استطعنا إدراكها لتحقيقها في الفرع \_ وأما إن كانت خفية ، فإن الشارع يقيم مقامها أمرًا ظاهرًا يدل على الحكم .

ومثال ذلك : القتل العمد وهو علة القصاص ، ولكن هذا الوصف خفي ، لأن السبيل لإدراك العامد من المخطيء بدون اعتراف القاتل أمر يدلنا على المقتول فأقام الشارع مقامها أمرًا كوجود السيف مع القاتل أو في مكان القتل دليل العمد .

ومثال آخر: نقل الملكية علته التراضي ، وهي وصفٌ خفي لا يمكن الاطلاع عليه وذلك لأن الإنسان ، قد يظهر الرضى ، وفي قلبه خلاف ذلك ، فأقام الشارع أمرًا ظاهرًا يقوم عليه الحكم وهو صيغة العقد .

وغير طردي كالطول والقصر والسواد والبياض ، إلخ .

• أن تكون وصفًا ظاهرًا مناسبًا للحكم :

وذلك لأن الحكم ، ينبني على هذا الوصف \_ فإن كان مناسبًا تحققت الحكمة المرجوة منه ومثال ذلك : الإسكار وصف مناسب لتحريم الخمر ، ومحقق للحكمة المرجوة وهي حفظ العقل .

## • أن تكون وصفًا متعديًا :

وذلك بأن تكون في الفرع ، أي غير مقصورة على الأصل ، لأن وجود العلة في الفرع شرط لتعدي أو إلحاق حكم الأصل بالفرع ومثال ذلك أن السفر والمرض هما علتا الإباحة للفطر ، فإن وجد غير المسافر وغير المريض مشقة لا يجوز لهما الفطر ، والعلل السابقة تسمى بالعلة القاصرة على الأصل ولا تتعدى للفرع .

• أن يكون إثبات العلة للفرع يجلب مصلحة أو يدفع مفسدة أو يرفع حرجًا .

• أن تكون من الأوصاف التي لم يلغها الشارع :

والمقصود أن الوصف لا يصادم النص ومثال ذلك قاضي الأندلس الذي أفتى أحد الخلفاء الذي واقع زوجته في نهار رمضان بصيام شهرين ، وجعل ذلك زاجرًا ورادعًا للخليفة لأنه قادر على عتق الرقبة .

فهذا التقديم مصادم للنص ، لأن الشارع رتب ذلك بعتق الرقبة ، فمن لم يجد فصيام شهرين ، فمن لم يستطع فإطعام ستين مسكينًا .

فضلًا على أن الوصف المختار وهو الزجر والردع أصلًا غير منضبط بين الأشخاص ، فمن الناس من يتأثر بالنظرة ، ومنهم من يتأثر بالكلمة ، ومنهم من لا يتأثر بالضرب ، فقضاء المولى بالعتق أولًا هو

لمصلحة ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ [ الملك: ١٤]

وقال تعالى : ﴿ وَمَاكَانَ رُبُّكَ نَسِيًّا ﴾ [ مريم : ١٤ ]

ومثال آخر قياس الأنثى على الذكر ، بوصف البنوة ، فهذا الوصف وصفّ ملغي ، لا اعتبار له ، وذلك لأنه صادر نصًا قطعيًا بأن للذكر مثل حظ الأنثيين ، قال تعالى :

[ النساء : ١١ ]

الخلاصة : العلة هي الوصف الظاهر المنضبط المناسب المتعدي ، غير الطردي ولا الملغي ، والجالب للمصلحة .

#### القوادح في العلة :

• عدم الإصابة في تحديد علة الحكم . كمن قال : إن العلة من منع الصلاة في الحمام وأعطان الإبل النجاسة فهذا خطأ لأن العلة في الحمام وأعطان الإبل أنها مأوى للشياطين وذلك مثل المقابر منعت فيها الصلاة لأنها مأوى للشياطين وذريعة إلى الشرك والعياذ بالله .

- إضافة أوصاف للعلة ، تضيق دائرة التطبيق ، وهي في الأصل لا علاقة لها بالعلة .
  - حذف أوصاف للعلة ، تتسع دائرة التطبيق لتشمل فرعًا يجب ألَّا تشملها .
    - انعدامها في الفرع.
    - ثبوت فارق بين علة الأصل والفرع .
- أن تكون مقتضية للحكم: ومثال ذلك تحريم ضرب الوالدين قياسًا على التأفف بجامع الإيذاء فإن التأفف محرم من باب أولى الضرب ، لأنه أبلغ في الإيذاء وهذا ما يسمى « بفحوى الخطاب » .

#### الفرق بين الحكمة والعلـة :

« الحكمة هي المصلحة التي قصد الشارع ، تحقيقها ، بتشريعه الحكم » (1) . فنجد أحيانًا أن الشارع يربط الحكم بالحكمة لا بالعلة ومثال ذلك من الكتاب قوله تعالى :

فالحكمة من القصاص حفظ الحياة .

ومن السنة قوله عَلِيْكُم : ﴿ يَا مَعْشَرِ الشَّبَابِ ، مَنَ اسْتَطَاعَ البَاءَةَ فَلَيْتَزُوجِ ، فَإِنَّهُ أَغْضَ للبصر وأحصن للفرج ﴾ متفق عليه عن ابن مسعود .

ولما كانت الحكمة غالبا لا تكون منضبطة ، لأنها تختلف باختلاف الناس ، فإننا نجدها لا ترتبط بالحكم وجودا وعدما ، أو تكون خفية فلا يمكن بناء الحكم عليها .

ولذلك نرى الشارع الحكيم ، ربط الحكم بأمر آخر منضبط ، في المسائل التي تشتمل على حكمة غير منضبطة .

وعليه فإن العلة تكون هي الحكمة إن كانت الحكمة منضبطة ، وتكون أمرًا آخر إن كانت الحكمة غير منضبطة .

<sup>(</sup>١) الوجيز ص ٢٠٣ .

#### مرادفات العلة:

للعلة مرادفات كثيرة منها:

الجامع ، المناط ، الأمارة ، الداعي ، الباعث ، المقتضي ، الموجب ، المشترك (١) .

## تقسيم العلة باعتبار القوة:

## تنقسم العلة باعتبار قوتها إلى ثلاثة أقسام :

\_ العلة في الأصل أقوى من الفرع ويسمى : ( قياس الأدنى ) .
ومثال ذلك الإسكار كعلة في الأصل وهو الخمر ، أقوى من النبيذ مثلاً .

\_ العلة في الأصل تساوى علة الفرع ويسمى : ﴿ قياس المساواة ﴾ .

#### ومثال ذلك قوله تعالى :

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱلْيَتَنَكَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْ كُلُونَ فِي بُطُونِهِمُ نَارًا وَسَيَصْلَوْتَ سَعِيرًا ﴾ [النساء: ١٠]

فإن علة الحكم الإتلاف، وهو واحد بأي أسلوبَ كان فهو حرام.

\_ العلة في الأصل أضعف من الفرع ويسمى : ﴿ قياسَ الأولَى ﴾ .

ومثال ذلك قوله تعالى : ﴿ فَلَا نَقُلُلُّهُمُ الْأَنْيِ ﴾ [ الإسراء : ٢٣ ]

فإن علة الحكم هي التأفُّف ... وهذا الوصف فيه إيذاء ولكن بالنسبة إلى الضرب أضعف .

وكذلك قياس النشأة الثانية على الأولى ، والحياة بعد الموت على اليقظة بعد النوم ، وحياة الأموات بعد الموت على حياة الأرض بعد مَوْتها بالنبات .

<sup>(</sup>١) فتاوى شيخ الإسلام جـ ١٩ ص ٦ .

## أقسام القياس باعتبار ثبوت العلة :

ينقسمُ القياس باعتبار ثبوت العلة إلى قسمين : قياس جلي ، وقياس خفي .

#### القياس الجلى:

هو القياس الذى ثبتت علته بنص من الكتاب أو السنة أو الإجماع ، نفي الفارق بين الأصل والفرع ومثال ذلك : لا فرق بين من بال في الماء الراكد ، ومن بال في إناء ثم صبه في الماء الراكد .

#### القياس الخفى:

وهو القياس الذي ثبتت علته بالاستنباط.

## أقسام القياس باعتبار الصحة والفساد :

ينقسم القياس باعتبار الصحة والفساد إلى ثلاثة أنواع:

الأول: قياس يعلم صحته ويعرف ذلك إما بعدم وجود فارق مؤثر بين الأصل والفرع ، ومثال الفارق غير المؤثر أنه ثبت عن النبي عَلِيْكُ أن فأرة وقعت في السمن فقال عَلِيْكُ : « ألقوها وما حولها وكلوا سمنكم » فالأصل هي الفارة ومثال الفرع الهرة ، فإذا سقطت في سمن كان حكمها حكم الفأرة ، لأن الفارق بينهما غير مؤثر . وإما أن يعلق الشارع الحكم على معنى مشترك ، ومعنى ذلك أن ينص الشارع على حكم لمعنى من المعاني ، ويكون ذلك المعنى موجودًا في غيره ، فإذا قام دليل على أن الحكم متعلق بالمعنى المشترك بين الأصل والفرع سوى بينهما ، وكان هذا قياسًا صحيحًا ، ودائمًا القياس الصحيح يوافق دلالة النص ، فلا يوجد نص يخالف قياسًا صحيحًا ، ودائمًا القياس الصحيح يوافق دلالة النص ، فلا يوجد نص يخالف قياسًا صحيحًا .

الثاني: قياسٌ يعلم فساده ، ويعلم فساد القياس بأمور (١): تخصيص الحكم بمورد النص ومثال ذلك أن الحج خص به الكعبة ، وأن الصيام

<sup>(</sup>۱) فتاوی جـ ۱۹ ص ۲۸۷ ــ ۲۸۸ بتصرف .

الفرض خص به شهر رمضان ، وأن الاستقبال خص به جهة الكعبة ، وأن المفروض من الصلوات خص به الخمس .

أو إذا دل النص على فساده فهو فاسد .

أو إذا ألحق منصوص بمنصوص يخالف حكمه فقياسه فاسد .

أو إذا سُوى بين شيئين أو فرق بينهما ، بغير الأوصاف المعتبرة في حكم الله ورسوله فقياسه فاسد .

الثالث : قياسٌ لم يتبين أمره : وهو قياس لم يقم الدليل على صحته .

### تقسيم العلة باعتبار النوع:

تنقسمُ العلة باعتبار النوع إلى ثلاثة أقسام: تحقيق المناط، وتنقيح المناط، وتخريج المناط.

الأول: تحقيق المناط:

التعريف

في اللغة: وهو تحقيق العلة في الفرع.

في الاصطلاح: هو إلحاق علة الأصل المنصوص عليها ، وليست قاعدة كلية ، بفرع فيه نفس العلة .

#### شرح التعريف

المقصود بالمنصوص عليها ، أنها ثابتة بنص من الكتاب أو السنة أو ثابتة بالإجماع . ومعنى أن الحكم ليس قاعدة كلية ، أي أنه ليس معنى كليًا ومثال ذلك قوله تعالى :

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَقَنُكُواْ ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَلَكُ مِنكُمْ مُتَعَيِّدًا فَجَرَآءٌ وَمَن قَلَكُ مِنكُمْ مُتَعَيِّدًا فَجَرَآءٌ وَمِن قَلْكُ مِن اللَّهِ : ٩٥ ] مِثْلُ مَا قَلْكُ مِن ٱلنَّعَمِ ﴾

فالحكم المنصوص عليه هو المثلية وهذا معنى كلي ، والمثلية تختلف أيضًا

باختلاف الصيد المقتول حال الإحرام ، فمثلًا قتل حمار وحشي الحكم فيه المثلية ، والمثلية معنى كلي ، فيجتهد في المثلية كأنك تقوم مثلًا الحمار الوحشي مثله من النعم البقرة . وهذا لا يتم إلا بالنظر في ثبوته في بعض الأنواع أو بعض الأعيان .

#### مثال على تحقيق المناط:

قال رسول الله عليه : • إنها ليست بنجس ، إنها من الطوافين عليكم والطوافات ، رواه أحمد الكلام عن الهرة ، وحكمها أنها طاهرة بنص الحديث ، وعلة الحكم أنها من الطوافين ، فكل فرع وجد فيه صفة الطواف ، فهو طاهر ، قياسا على الأصل . وذلك كالذباب والبعوض وغيرهما .

#### القاعدة الكلية:

سبق أن معناها ، هو المعنى الكلي الذي علق الشارع به الحكم وفي ذلك يقول (۱) شيخ الإسلام : و أن يعلق الشارع الحكم بمعنى كلي ، فينظر في ثبوته في بعض الأنواع أو بعض الأعيان ، كأمره باستقبال الكعبة وكأمره باستشهاد شهيدين من رجالنا ممن نرضي من الشهداء ، وكتحريمه الخمر والميسر ، وكفرضه تحليل اليمين بالكفّارة وكتفريقه بين الفدية والطلاق وغير ذلك . فيبقى النظر في بعض الأنواع هل هي خمر ويمين وميسر وفدية أو طلاق ؟ وفي بعض الأعيان هل هي من هذا النوع ، وهل هذا المصلي مستقبل القبلة ، وهل الشخص عدل مرضي ؟ ونحو ذلك ، ا.هـ .

#### أمثلة تطبيقية على القاعدة الكلية:

قال تعالى :

﴿ وَحَيْثُ مَا كُنتُ مَ فَوَلُوا وُجُوهَ كُمْ شَطْرَةً ﴾ [ البقرة: ١٤٤، ١٥٠]

فالأمر الصادر معنى كلي وهو وجوب التوجه للقبلة حال الصلاة ، أماً تحديد القبلة في أي اتجاه فهذا هو المحتاج إلى الاجتهاد .

<sup>(</sup>١) فتاوى جـ ١٩ ص ١٦.

وجوب تعيين إمام عدل ، وهذا معنى كلي علق الشارع به الحكم ، ولكن من هو العدل من الناس ؟ فهذا يدرك بالاجتهاد .

#### الثاني: تنقيح المناط:

#### التعريف :

في اللغة : التنقيح هو التهذيب (١) والتصفية ، والمناط العلة ، والمعنى الإجمالي تهذيب العلة الشرعية .

في الاصطلاح: تصفية العلة مما تعلق بها من الأوصاف ، التي لا تصلح للتعليل واعتبار الصالح منها فقط.

#### شرح التعريف:

أحيانا تخالط العلة أوصافًا زائدة منصوصًا عليها ، لا تؤثر في الحكم الذي بُني عليها وذلك مثل الأوصاف الطردية كالطول والقصر والسواد والبياض ، إلخ ووجود تلك الأوصاف ، لا تخدم الحكم الذي بُني عليها ، وذلك بتضييق دائرة تعديه إلى فرع آخر فإن زالت تلك الأوصاف ، أمكن تطبيق الحكم في دائرة أوسع .

### الغرض من حذف الأوصاف الزائدة:

الغرضُ من حذف الأوصاف الزائدة ، اتساع دائرة تطبيق الحكم ، ليشمل الحالة المذكورة وغيرها من الفروع .

#### مثال على تنقيح المناط:

عن أبي هريرة رضى الله تعالى عنه : جاء أعرابي ، يضربُ صدره ، وينتف شعره ، فقال : هلكت يا رسول الله ، فقال ما صنعتُ ؟ قال : وقعتُ على أهلي في نهار رمضان فقال عَلِيْقَةً : « اعتق رقبة » ، ( الحديث ) رواه ابن ماجة .

فالحكم المنصوص عليه هو عتق الرقبة .

والعلة المنصوص عليها هي أنه واقع أهله في نهار رمضان ( الجماع ) .

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص ٦٧٥.

والأوصاف الزائدة أنه أعرابي ، وأنه جاء يضرب صدره وينتف شعره ، وقوله هلكت فإن نزعت تلك الأوصاف ، فمما لا شك فيه ، تتسع دائرة تطبيق الحكم ، فكل من واقع في رمضان فعليه عتق رقبة ، فإن لم يجد فالكفارات الواردة في تمام الحديث . وهذا هو مذهب الشافعي وأحمد رحمهما الله فإنهما قاما بحذف الأوصاف الزائدة وأثبتا صفة من الأوصاف المنصوص عليها ، أما أبو حنيفة ومالك رحمهما الله فإنهما قاما بحذف الأوصاف الزائدة التي حذفها الشافعي وأحمد وزادا بأن حذفا الوصف المستبقي وهو الجماع وبذلك تم حذف جميع الأوصاف التي وردت في الحديث ثم زادا من عندهم وصفًا آخر وهو انتهاك حرمة رمضان وأثر هذا الاختلاف يتجلى في غير الجماع فمن امتهن حرمة رمضان بأكل أو شرب فعند أبي حنيفة ومالك عليه كفارة مغلظة وهي الواردة في الحديث ، وقطعًا هذا باطل .

### مسالك العلة في تحقيق المناط وتنقيح المناط:

تثبت العلة بالأدله النقلية ، والإجماع

#### الأدلة النقلية:

تشمل الأدلة النقلية الكتاب ، والسنة . وتنقسم إلى قسمين :

### التصريح بالعلة:

وأمثلة ذلك :

قال تعالى : ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَالِكَ كَتَبْنَاعَلَىٰ بَنِي ٓ إِسْرَتِهِ يلَ ﴾ [ المائدة : ٣٢ ]

وقال تعالى : ﴿ كُنَالَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَآءِ مِنكُمْ ﴾ [ الحشر : ٧ ]

والنص صريح في أن العلة هي منع قصر المال على الأغنياء دون غيرهم .

وقال تعالى : ﴿ لِكِيَّالَا تَأْسَوْاْ عَلَىٰ مَافَاتَكُمْ ﴾ [ الحديد : ٢٣ ]

وقال تعالى : ﴿ ذَٰ لِكَ بِأَنَّهُمْ شَآقُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ ﴾ [ الأنفال : ١٣]

وقال تعالى : ﴿ لَأَمْسَكُمْ خُشْيَةَ ٱلْإِنفَاقِ ﴾ [ الإسراء : ١٠٠ ]

وقال تعالى :

﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرَازَ وَجْنَكُهَا لِكَيْ لَايكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ وَفَى أَزُوجٍ أَدْعِيَآبِهِمْ ﴾ وفي أَزُوجٍ أَدْعِيَآبِهِمْ ﴾

فالنص صريح في أن علة زواج النبي عَيِّكُ بزينب لرفع الحرج عن المؤمنين في نكاح زوجات أبنائهم بالتبني .

وقال تعالى :

﴿ رُّسُكُ مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونُّ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ بَعَدَ الرُّسُلِ ﴾ الرُّسُلِ ﴾

[ النساء : ١٦٥ ]

العلة في إرسال الرسل من الله هي : ﴿ لِئَلَايَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ بَعْدَ

أَرْسُلِّ ﴾ [ النساء : ١٦٥ ]

وقال عَلِيْكِ : « إنما جعل الاستئذان من أجل البصر » متفق عليه عن سهل بن سعد .

العلة هي منع الاطلاع على ما لا يحل من أجل ذلك كان الاستئذان .

وقال عَلِيْكُ : « إنها من الطوافين عليكم » رواه أحمد عن أبي قتادة .

العلة هي رفع المشقة والحرج لكونها كثيرة الطوافة حول الإنسان فحكم الشارع بأنها غير نجسة .

التبيه على العلة:

ولذلك أساليب منها:

• وصفّ يعقبة حكم مقترن بالفاء :

قال تعالى :

﴿ قُلُهُ وَأَذَى فَأَعْتَزِلُوا ٱلنِّسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضَ ﴾ [ البقرة : ٢٢٢ ]

فالوصف وهو العلّة (الأذى)، والحكم المقترن الفاء ﴿ فاعتزلوا ﴾ وقول الصحابي: «سها النبي عَلِيلًا ، فسجد »، فالوصف وهو العلة (السهو)، والحكم المقترن بالفاء «فسجد ».

#### • وصف يعقبه حكم بصيغة الجزاء:

قال تعالى :

﴿ مَن يَأْتِ مِن كُنَّ بِفَاحِسُةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُضَاعَفَ لَهَ الْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ﴾ [ الأحزاب: ٣٠]

فالوصف ﴿ الفاحشة ﴾، والحكم الوارد بصيغة الجزاء .

﴿ يُضَنَّعَفَّ لَهَاٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنِ ﴾

وقال تعالى : ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهُ يَجْعَل لَّهُ مُغْرَجًا ﴾ [ الطلاق : ٢ ]

فالوصف ﴿ التقوى ﴾ ، والحكم الوارد بصيغة الجزاء . ﴿ يجعل له مخرجًا ﴾ .

## • حادث مَحَكي للنبي عَلِيْكِيٍّ ، ويعقبه حكم :

وذلك كقول الأعرابي « واقعت أهلي » فهي الحادثة ، فأعقب ذلك حكما من النبي عَلَيْكُ وهو « أعتق رقبة » ففهم أن هذا الحكم بُني على العلة الآنف ذكرها « واقعت أهلي » أي ( الجماع ) .

• ذكر الحكم مقرونًا بوصفٍ مناسبٍ :

قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَلَفِي نَعِيمِ ﴾ [ الإنفطار : ١٣ ]

فالوصف هو البر ، والحكم هو النعيم ، ويلاحظ في مثل هذه الحالة أن الحكم متعلق بالمشتق ، وهذا ما يسمى عند الأصوليين « تعليق الحكم بالمشتق ، يؤذن بعلية ما فيه الاشتقاق » .

### • العدول في الجواب إلى نظير محل السؤال:

وذلك كسؤال الخثعمية عن الحج لأبيها ، فقال على أبيك : « أرأيت لو كان على أبيك دين ، فقضيته أكان ينفعه ؟ قالت : نعم قال : فدين الله أحق بالقضاء » رواه البخاري .

#### الإجماع:

أي أنَّ العلة ثابتة بالإجماع ، وذلك نحو :

المنع من القضاء حال الغضب ، فقد أجمعوا على تحريم القضاء حال الغضب ، لأن في هذه الحالة يكون الفكر مشغولًا ، وقد صح عنه عَلَيْتُكُم أنه قال : 1 لا يقض القاضي ، بين اثنين وهو غضبان ، رواه البخاري وأحمد عن أبي بكرة .

فالمعنى المجمع عليه هو انشغال الفكر ، فمتى وجد هذا المعنى من أي حالة أخرى كمريد النوم ، والعطشان ، والجوعان ، والحاقن ، يجب إلحاق حكم الأصل وهو المنع ، بالفرع الذي وجد فيه المعنى المجمع عليه .

وأيضا أجمعوا على أن الأخ الشقيق ، إذا كان قريبًا . من جهة الأب وجهة الأم هو العلة في تقديمه على الأخ لأب في الميراث .

فيقاس عليه النفس العلة المجمع عليها ابن الأخ الشقيق وابن العم الشقيق على ابن الأخ لأب وابن العم لأب (١).

وأيضًا الإجماع على تأثير الصغر في الولاية على المال .

الثالث: تخريج المناط:

التعريف :

في اللغة : التخريج من خَرَّج ، ومنه الاستخراج أي الاستنباط <sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>١) الوجيز ص ٢١٤ .

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص ١٧٢ .

في الاصطلاح: هو استنباط علة حكم ، نص الشارع عليه .

#### شرح التعريف :

قد ينص الشارع على حكم معين ، دون إبراز العلة التي بُني عليها هذا الحكم ، فيجتهد المجتهد في استخراج هذه العلة ، بمسلك من مسالك الاستنباط ، كالسبر والتقسيم كما سيأتي إن شاء الله .

### أهمية هذا القسم:

هذا القسم هو محل النزاع ، بين مثبتي القياس ونفاته ، أما القسمان السابقان وهما تحقيق المناط ، وتنقيح المناط . فأكثر نفاة القياس ، يقرون بهما . وفي ذلك يقول (١) شيخ الإسلام عن تخريج المناط : ( وهو القياس المحض ، وهو أن ينص على حكم في أمور قد يظن أنه يختص الحكم بها فيستدل على أن غيرها مثلها إما لانتفاء الفارق ، أو للاشتراك في الوصف الذي قام الدليل على أن الشارع علق الحكم به في الأصل فهذا هو القياس الذي تقر به جماهير العلماء ، وينكره نفاة القياس الهياس اله

#### أمثلة تطبيقية:

قال عليه : « القاتل لا يرث » رواه الترمذى .

الأصل : هو الوارث ، وحكم الأصل « حرمانه من الميراث » ، وعلته استعجال الشيء قبل أوانه .

الفرع: هو الموصي له، وحكم الفرع « حرمانه من الوصية »، وعلته استعجال الشيء قبل أوانه.

وهذا المثال الواضح ، في أن العلة التي بُني عليها حكم حرمان الوارث من الميراث ، هو أنه قتل الموِّرث استعجالًا لإِرثه ، فعاقبه الشارع بالحرمان .

<sup>(</sup>۱) فتاوی جـ ۱۹ ص ۰۱۷.

وكذلك الموصى له استعجل الوصية ، فقتل من أوصى ، فعاقبه الشارع أيضًا بالحرمان .

• قال تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ الْإِذَانُودِي لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ
فَالسَّعَوْ الْإِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُوا ٱلْبَيْعُ ﴾ [ الجمعة : ٩ ]

الأصل: هو البيع، وحكم الأصل « التحريم » ، وعلته احتمال تفويت الصلاه .

الفرع في الاستئجار أو الرهن أو النكاح ، وحكم الفرع « التحريم » ، وعلته احتدان تفويت الصلاة .

• قال عَلَيْكُم : « المؤمن أخو المؤمن ، فلا يحلُّ للمؤمن أن يخطب على خِطبة أخيه ، أو يبتاع على بيع أخيه حتى يذر » .

الأصل: هو الخطبة أو البيع، وحكم الأصل « التحريم » ، العلة تفويت الفرصة على الغير وجلب العداوة والبغضاء .

الفرع: الاستئجار على الغير، حكم الفرع « التحريم » ، العلة نفس علة الأصل .

### مسالك العلة في تخريج المناط:

#### الاستنباط:

الاستنباط هو المسلك الثالث من مسالك إدراك العلة ، ويندرج تحت هذا المسلك ثلاثة طرق السبر والتقسيم ، والمناسبة ، والدوران .

#### السبر والتقسيم:

#### التعريف :

في اللغة: السبر بالفتح وهو الاختبار، والتقسيم الحصر.

في الاصطلاح السبر هو اختيار الأوصاف وإلغاء ما لا يصلح للعلية ، والتقسيم هو حصر الأوصاف .

### التعريف الاصطلاحي الإجمالي:

حصر الأوصاف غير المنصوص عليها الموجودة في الأصل ، واختيار ما يصلح للعلية ، وإلغاء الأوصاف التي لا تصلح للعلية .

### مرادفات السبر والتقسيم

يطلق العلماء على هذه الطريقة ثلاثة أسماء:

السبر .

والتقسيم .

والسبر والتقسيم ( وهو المشهور ) .

### الشروط التي يجب أن تتوفر في السبر والتقسيم:

- أن يكون الأصل معللًا .
- أن يمكن حصر جميع ما يعلل به الأصل ، ويتم ذلك إما بموافقة الخصم ، وإما بعجزه عن الإتيان بوصف آخر ، ويكتفي في حصر الأوصاف أن يقول المستدل : 
   بحثتُ فلم أجد إلا هذا ، وذلك لأن الاستقراء أعظم طرق الحصر .
- إثبات أن الأوصاف الملغاة لا تصلح للتعليل ، وذلك كالأوصاف الطردية التي لا يلتفت إليها الشارع من سواد وبياض ، أو الأوصاف التي لا تؤثر في الحكم وهي التي لا يزول الحكم برفعها .
- أن يكون الوصف المستبقى ظاهرًا منضبطًا مناسبًا متعديًا ، غير طردي ولا ملغي . مثال عن السبر والتقسيم :

ورد النص ، بأن الولي على تزوج البكر الصغيرة ، هو أبوها ، وأما العلة التي بني عليها الحكم ، لم تثبت بنص ولا إجماع ، فيجتهد المجتهد في حصر الأوصاف التي يمكن أن يعلل بها ذلك الحكم وفي هذا المثال إما البكارة وإما الصغر . وبالاستقراء وجد أن الشارع اعتبر الصغر في حالات أخرى ، ولم يعتبر البكارة ، كاعتبار الولاية على مال الصغير ، وكلاهما أي المال والتزويج من جنس واحد ، فيحكم لهما بحكم واحد وهو الصغر .

مثال آخر : قال الشافعي وأحمد مثلًا : ( يصح أمان العبد لأنه صادر عن عاقل مسلم غير متهم ، فيصلح قياسًا على الحر ) .

قال الحنفي مثلًا : ﴿ بقى وصف آخر ، وهو الحرية ، لم يوجد في الفرع فيبطل القياس ﴾ .

قال الشافعي وأحمد : • وصف الحرية لغو هنا ، بدليل الاتفاق على صحة أمان العبد المأذون له . .

### الأسباب التي تؤدي إلى إبطال هذا المسلك:

- إذا أبطل التقسيم ، بإظهار الخصم لوصف لم يذكر ، فيبطل هذا المسلك لغياب أحد ركنين وهو الحصر .
  - إذا أبطل السبر، بطل المسلك.
  - ومن باب أولى إذا بطل التقسيم والسبر معًا ، بطل المسلك .

### تقسيم السبر والتقسيم باعتبار الدلالة:

إما قطعي الدلالة ، وذلك بالقطع بحصر الأوصاف ، والقطع بإبطال ما لا يصلح فيها للعلية .

وإما ظني الدلالة ، إذا انتفى ركن من أركان الدلالة القطعية أو كلاهما .

#### الفرق بين علة الاستباط وبين علة تنقيح المناط:

أن العلة المستنبطة مختارة من أوصافٍ غير منصوص عليها أما علة تنقيح المناط هي علة مختارة من أوصافٍ منصوص عليها .

الوصف المستنبط ، له علاقة وثيقة بالأوصاف الملغاة ومثال ذلك الكيل والوزن ،

أما الوصف المختار في تنقيح المناط لا مناسبة بينه وبين الأوصاف الملغاة ألا ترى أنه لا علاقة بين لفظ الأعرابي والوقاع وهلكت ونتف الشعر .

# دلالة الوصف المستبقى في كل من الاستنباط وتنقيح المناط:

الوصف المختار من تنقيح المناط أكثر انضباطا من الوصف المختار من الاستنباط وذلك لأن المستبقى من تنقيح المناط وصف الشارع ، أما المستبقى من السبر وصف المجتهد والخطأ يرد عليه . لذلك دلالة الوصف المستبقى من تنقيح المناط أقوى من المستبقى من السبر .

#### المناسبة

#### التعريف :

في اللغة: الملائمة.

في الاصطلاح: هي الوصف الذي يقتضي جلب مصلحة أو دفع مفسدة ببناء الحكم عليه .

#### المناسبة بين الحكم والعلة:

تنقسم المناسبة بين الحكم والعلة إلى أربعة أقسام: المناسب المؤثر ، والمناسب الملائم ، والمناسب المرسل ، والمناسب الملغي .

المناسب المؤثر: هو الوصف الذي بُني عليه الحكم. ومثاله قال تعالى:

﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضَ قُلْهُوَ أَذَى فَأَعْتَزِلُوا ٱلنِّسَآءَ فِي

ٱلْمَحِيضِ ۗ ﴾ [ البقرة: ٢٢٢ ]

والوصف المؤثر هو الأذى المترتب على ذلك.

وأيضا قوله تعالى : ﴿ وَٱبْنَالُواْ ٱلْمَيْنَكَىٰ حَتَّى إِذَا بَلَغُواْ ٱلنِّكَاحَ فَإِنْ ءَانَسْتُم مِّنْهُمّ

رُشْدُافَادُفُواْ إِلَيْهِمْ أَمُواَهُمْ ﴾ [ النساء: ٦]

والوصف المؤثر هو الصغر . وهو الذي ثبت به الولاية لولي الصغير . وهو الذي ثبت به الولاية لولي الصغير . وأيضًا قوله عليه عن مس ذكره فليتوضأ » [ رواه أحمد ] فيقاس عليه من مس ذكر غيره .

وأيضًا قوله عَلَيْكُ : ﴿ إِنَّمَا نَهَيْتُكُم لَأَجَلَ الدَّافَة ﴾ [ رواه أحمد ] أي أن النهي عن إدخار لحوم الأضاحي لأجل الوافدين على المدينة وحاجتهم للطعام .

المناسب الملائم: ( هو الوصف الذي لم يقم دليل من الشارع على اعتباره بعينه علم الحكمة ) (١) .

ولكن قام دليل شرعي من الكتاب أو السنة أو الإجماع على اعتبار هذا الوصف بعينه علة لجنس الحكم .

ومثال ذلك كوصف الصغر إعتبر علة لجنس الحكم ، كالولاية على المال والولاية على المال والولاية على التزويج .

وجنس الوصف علة لعين الحكم ، ومثال ذلك كالسفر والمطر ، فهما من جنس واحد ، وهما علة مثلًا لجمع الصلاة واعتبرا من جنس واحد لأن بهما ترفع المشقة عن المصلى وتخفيف عليه .

وجنس الوصف علة لجنس الحكم ، ومثال ذلك الحيض أو السفر هما من جنس واحد ، حيث بهما يدفع الحرج وترفع المشقة في حكمين من جنس واحد فالحيض يرفع الصلاة ، والسفر يرفع الصلاة .

وكذلك تحريم شرب قليل الخمر ، وتحريم الخلوة بالأجنبية ، وشرب قليل الخمر والخلوة بالأجنبية وصفان من جنس واحد وهما علة لجنس الحكم وهو التحريم .

المناسب المرسل: هو الوصف الذي ترتب عليه حكم ، ولكن هذا الوصف لم يشهد له دليل بالإعتبار أو الإلغاء ، ولكن يشهد له عموميات الشريعة وهذه هي المصلحة المرسلة .

<sup>(</sup>١) الوجيز ص ٢٠٩ .

ومثال جمع القرآن ، وضرب النقود .

المناسب الملغى: هو الوصف الذي دل النص أو الإجماع على إلغائه.

وقد يتوهم شخص فيبني على هذا الوصف الملغي حكمًا ومثاله إشتراك الابن والبنت في البنوة ، فيبني على هذا الوصف الملغي حكم التسوية بينهما في الميراث .

وكإفتاء أحد علماء المغرب وهو يحيى بن يحيى ملكًا واقع في نهار رمضان ، بصوم شهرين متتابعين بدعوى أن العتق يَسْهُل عليه ، فلا ينزج به .

#### الدوران:

التعريف: هو تعلق الحكم وجودًا وعدمًا بالوصف.

شرح التعريف: المقصود أن الحكم يوجد متى وجد الوصف ، فإن زال الوصف لسبب من الأسباب ، انعدم الحكم ، لزوال الوصف ، وعليه فإن الوصف هنا يفيد العلية .

مرادفات الدوران: بعضُ أهل العلم ، يسمون الدوران ، بالطرد والعكس ، أو الدوران الوجودي العدمي .

منى الطرد الملازمة في الثبوت: أي أن الحكم يوجد بوجود الوصف فقط، والطرد يختلف عن الوصف الطردي، فالوصف الطردي هو الوصف الذي لا يترتب عليه مصلحة إذا على الحكم به كالطول ويُسمى أيضًا الوصف الاتفاقي ومثاله السيولة في الخمر وصف طردي موجود في كل السوائل وإن كان غير مسكر.

معنى العكس الملازمة في الانتفاء .

### تعليل الحكم بعلتين أو أكثر :

تنقسم هذه المسألة إلى ثلاثة أنواع:

• الحكم المبني على علل مختلفة ، وإذا زالت إحداهن أثرت في الحكم ، فمعنى هذا ، أن الحكم مبني على مجموع العلل وليس على إحداهن استقلالًا .

• الحكم المبني على علل ، كل علة منفردة تثبت عين الحكم ، ومثال ذلك : كنقض الوضوء ، يثبت بخروج البول والريح ، وموجبات الغسل ، تثبت بالحيض ، والإنزال ، والوطء ، والملك ، يثبت بالبيع والهبة والإرث .

وقد تكون في أشخاص متعددة ، وهذا لا نزاع فيه ، فمثلًا إذا بال شخص نُقِضَ وضوءه ، وإذا خرج من آخر ريح نُقِضَ وضوءه .

وقد تكون في شخص واحدٍ ، وهذا محل النزاع ، فمثلًا شخص واحد بال ، وخرج منه ربح فإن بال ثم خرج الربح ، فقد نُقض الوضوء بالبول لا بخروج الربح ، وأما خروج الربح لم ينقض شيئًا لأن الوضوء نقض بالبول ، ولكن الحكم في حقه أوكد .

والخلاصة: أن الحكم الواحد بالجنس والنوع ، لا خلاف في جواز تعليله بعلتين ، وكذلك لا خلاف في الحكم المعلل .

• الحكم المبني على علل ، وكل علة منفردة تُثبت جنس الحكم . ومثال ذلك كالقتل ، والردة ، والزنا .

وقد تكون في أشخاص متعددة ، وهذا لا نزاع فيه ، فمثلًا إذا قتل شخص آخر كان عليه حكم القصاص وإن ارتد آخر فعليه حد الردة .

وقد تكون في شخص واحد ، وهذا محل النزاع ، فمثلًا شخص واحد قتل ، وارتد ، وزنا فالحكم فيه إن كان بكرًا الجلد ثم القتل بالسيف ، وإن كان ثيبا فالجلد ثم القتل ولكن هل بالسيف أم بالرجم الصواب والله أعلم أن يرجم وذلك لأن الرجم متضمن للقتل .

وعليه يجوز أن يعلل الحكم بعلتين أو أكثر بشرط أن تكون العلل منصوصًا عليها ، لا مستنبطة .

### أنواع القياس

النوع الأول: قياس العلة:

التعريف: وهو إلحاق الفرع بالأصل لعلة جامعة بينهما .

أمثلة تطبيقية:

قال تعالى : ﴿ إِنَّ مَثَلَعِيسَىٰعِندَٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمْ خَلَقَ لُهُ مِن تُرَابِ ثُمَّ قَالَ اللهِ كَمَثُلِ ءَادَمْ خَلَقَ لُهُ مِن تُرَابِ ثُمَّ قَالَ اللهِ عَمِانَ : ٥٩ ] آل عمران : ٥٩ ]

قال تعالى : ﴿ فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَأَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ

ٱلْمُكَذِّبِينَ ﴾ [ النحل: ٣٦ ]

قال تعالى : ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُورَسُولًا شَنْهِدًا عَلَيْكُوكَا أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا فَعَصَى فِرْعَوْثَ الرَّسُولَ فَاخَذْنَهُ أَخْذَا وَبِيلًا ﴾ [ المزمل : ١٥ ]

النوع الثاني: قياس الدلالة:

التعريف : هو إلحاق الفرع بالأصل بدليل العلة الجامع بينهما .

أمثلة تطبيقية : قال تعالى : وَمِنْ ءَايَكِ مِهِ أَتَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَلْشِعَةً فَإِذَآ أَنْزَلْنَا

﴿ عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ آهَنَزَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِي ٓ أَحْيَاهَا لَمُحِي ٱلْمُوثِيُّ إِنَّهُ مَكَا كُلِّ الْمَا عَلَيْهُم الْمُحَيِّ ٱلْمُوثِيُّ إِنَّهُ مَكَا كُلِّ اللهِ عَلَيْهُم الله عَلَيْهُم الله عَلَيْهُم الله عَلَيْهِم الله عَلَيْهِم الله عَلَيْهُم الله عَلَيْهِم الله عَلَيْه عَلَيْهِم الله عَلَيْهِم اللّه عَ

فالأصل هي الأرض ، والفرع هو الإنسان ، والعلة الجامعة بينهما قدرة الله عز وجل ، ودليل العلة إحياء الأرض بعد موتها .

فكما أحيا الله تبارك وتعالى بقدرته الأرض، فهو يحيي الإنسان كما أحياها. قال تعالى: ﴿ يُخْرِجُ ٱلْحَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْحَيْ وَيُخْرِجُ ٱلْمَرْتِ بَعْدَ

مَوْتِهُ أُوكَذَالِكَ مُخْرَجُونَ ﴾

قال تعالى : ﴿ أَيَحْسَبُ آلِإِنسَنُ أَن يُتَرَكَ سُدَى ٱلْوَيكُ نُطْفَةً مِّن مِّنِي يُدْنَى ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَالَ عَالَى : ﴿ أَيَحْسَبُ آلِإِنسَنَ أَن يُعْتَلَ مِن مُ الزَّوْجَيْنِ ٱلذِّكْرُواُ الْأَنْى أَلْيَسَ ذَلِكَ بِقَدِرِ عَلَى أَن يُحْتِى ٱلْمُوَى ﴾ فَسُوَى فَجَعَلَ مِنْهُ ٱلزَّوْجَيْنِ ٱلذِّكْرُواُ الْأَنْى أَلْيَسَ ذَلِكَ بِقَدِرِ عَلَى أَن يُحْتِى ٱلْمُوَى ﴾ والقيامة ٣٦ : ٤٠]

النوع الثالث قياس الشبه:

التعريف : هو تردد الفرع بين أصلين مختلفين في الحكم ، والفرع يشبه كلاهما ، فيلحق بالأكثر شبهًا به .

السبب في تلك التسمية: سُمي هذا النوع بقياس الشبه ، لأن الوصف في قياس الشبه ، مرتبة بين الوصف الطردي والوصف المناسب ، فشابه الطردي من حيث إنه لم تتحقق فيه التفاؤها.

مثال تطبيقي : دية العبد ( الفرع ) وهي مترددة بين أصلين .

الأصل الأول دية الحر .

الأصل الثاني القيمة.

فالعبد متردد بين الأصلين ، لأنه يشبه الحر في أنه إنسان وعاقل ومكلف وينكح ويطلّق ويشبه المال في أنه يباع ويشتري ويرهن ويوقف ويوهب ويورث .

ولكن العبد أقرب إلى المال من الحر فيلحق به ، وعليه فدية العبد تلحق بالقيمة .

### النوع الرابع: قياس العكس:

التعريف: هو إثبات نقيض حكم الأصل للفرع ، لوجود نقيض علة حكم الأصل فيه . أو هو نفي الحكم عن الفرع لنفي علة الحكم فيه ، (١).

مثال تطبيقي: قال عَلَيْكُ : ﴿ وَفَي بَضِعَ أَحَدَكُمَ صَدَقَةَ قَالُوا : يَا رَسُولَ الله ، أَيَاتِي أَحَدُنَا شَهُوتَهُ وَيَكُونَ لَهُ فَيَهَا أَجَر ؟ قال : أُرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه وزر ؟ فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أَجَر ﴾ رواه مسلم .

### النوع الخامس: القياس مع الفارق:

أي أن الخصم أثبت وجود فرق بين علة الأصل ، وعلة الفرع ، ومثال ذلك من قبّل في صيام فأنزل ، لا يصح أن يلحق بالجماع بأن يقضي ويكفّر ، وذلك لأن بين الجماع والقبله فرقًا وهو أن من جامع أنزل أو لم ينزل عليه القضاء والكفّارة.

(١) إعلام الموقعين جـ ١ ص ١٦٠ .

والحكم في التقبيل إذا أنزل ففارق الجماع .

النوع السادس: القياس الفاسد الاعتبار:

هو الحكم الذي ألحق بالفرع ، ومصادم لنص في نفس الفرع ، ومثال ذلك قياس إبليس نفسه على عنصره ، وقياس آدم على عنصره ، فأنتج أنه خير من آدم وعليه لم يسجد له وهذا القياس فاسد الاعتبار لمصاصمة النص من العلى الجبار . فضلًا عن عدم صحته .

ومثال آخر قول الأحناف لا يغسل الرجل زوجته الميتة لحرمة النظر إليها قياسًا على الأجنبية ! فهذا القياس فاسد الاعتبار لأن عليًا رضى الله عنه غسَّل فاطمة رضى الله عنها ، ولم ينكر عليه أحد ، وهذا مبني عند الأحناف على أن العقد ينفسخ بالموت وهذا باطل لأنهم يورثون الزوج من امرأته .

ومثال آخر القول بمنع السلف في الحيوان لعدم انضباطه قياسا على غيره من المختلطات ، وهذا أيضا فاسد الاعتبار لأن النبي عليه استسلف بكرا ورد رباعيا .

### النوع السابع: القياس المركب:

ينقسمُ إلى قسمين : مركب الأصل ، ومركب الوصف .

### مركب الأصل وشروطه :

اتفاق الخصمين على حكم الأصل.

الخصم الأول يقول العلة التي بني عليها الحكم هي الوصف كذا ، وهو موجودًا بالفعل في الأصل .

الخصم الثاني يقول العلة التي بني عليها الحكم هي الوصف كذا ، وهو موجودًا بالفعل في الأصل ، ولكن غير علة الخصم الأول .

ومثال ذلك : الربا في البر حرام ، فهذا الحكم اتفق عليه الخصمان ، ولكن علة الأول الكيل وعلة الثاني الطعم ، وكلاهما موجودة في الأصل .

#### مركب الوصف وشروطه:

اتفاق الخصمين على حكم الأصل.

وقول الخصم الأول بأن العلة التي نبني عليها الحكم هي الوصف كذا . وقول الخصم الثاني بأن العلة التي ذُكرت غير موجودة في الأصل .

ومثلوا له بقياس الشافعي والحنبلي : إن تزوجتُ فلانة فهي طالق على فلانة التي أتزوجها طالق .

فالخصمان الأول الشافعي والحنبلي ، والثاني المالكي ، اتفقا على عدم الطلاق في الأصل وقال الأول وعلة ذلك تعليق الطلاق قبل ملك محله ، فقال الثاني المالكي أن هذه العلة غير موجودة في الأصل .

#### على خلاف القياس:

شاع في كلام الفقهاء ، أن الحكم الثابت بالنص في مسألة معينة ، يخالف الحكم الثابت بالقياس لنفس المسألة وهذا ما يسمى « على خلاف القياس » .

وقد شاع هذا الكلام بين الأحناف خاصة ومن سلك طريقهم ، والسببُ في ذلك أنهم يرون أن العلة التي هي الركن الركين في القياس هي ( الوصف الظاهر المنضبط المشتمل على الحكمة والتي من أجلها شرع الحكم » .

فقالوا: ﴿ إِنه متى وجد هذا الوصف واشتمل على الحكمة ولو غالبًا وآثر في ﴿ الحكم فهو على وفق القياس ﴾ .

وقالوا: (أنه متى وجد هذا الوصف واشتمل على الحكمة ولو غالبًا وتخلف عنه الحكم فهو على خلاف القياس ) .

وأما شيخ الإسلام ابن تيمية ( يرى أن العلة ليست الوصف الظاهر ، المنضبط المناسب فحسب بل العلة قد تكون الوصف المناسب ، والحكمة التي من أجلها شرع الحكم فهي ترجع في جملتها إلى جلب المصالح ودفع المضار ) (١).

<sup>(</sup>١) أصول الفقه وابن تيمية جـ ١ ص ٣٨٩ .

ولبيان ذلك بوضوح ، بذكر جملة من العقود والأحكام والنصوص ، التي قيل إنها على خلاف القياس ونترك شيخ الإسلام ليبين لنا فساد ما قالوا .

### النكاح يوافق القياس:

قال شيخ الإسلام:

و وأما قول من يقول النكاح على خلاف القياس فهو من أفسد الأقوال وشبهتهم أنهم يقولون الإنسان شريف والنكاح فيه ابتذال المرأة ، وشرف الإنسان ينافى الابتذال ، وهذا خلط فإن النكاح من مصلحة شخص المرأة ، ونوع الإنسان ، والقدر الذي فيه من كون الذكر يقوم على الأنثى هو من الحكمة التي بها تتم مصلحة جنس الحيوان فضلا عن نوع الإنسان ، ومثل هذا الابتذال لا ينافي الإنسانية كما لا ينافيها أن يتغوط الإنسان إذا احتاج إلى ذلك ، وأن يأكل ويشرب وإن كان الاستغناء عن ذلك ، أكمل بل ما احتاج إليه الإنسان ، وحصلت له به مصلحته ، فإنه لا يجوز أن يمنع منه والمرأة محتاجة إلى النكاح وهو من تمام مصلحتها فكيف يقال القياس يقتضى منعها أن تتزوج .

### طهارة الخمر وغيرها بالاستحالة توافق القياس:

قال شيخ الإسلام:

و وقول القائل: إن تطهير الماء على خلاف القياس ، هو بناء على هذا الأصل الفاسد ، وإلا فمن كان من أصله أن القياس ، أن الماء لا ينجس إلا بالتغير فالقياس عنده تطهيره ، فإن الحكم إذا ثبت بعلة زال بزوالها ، وإذا كانت العلة التغير فإذا زال التغير زالت النجاسة ، كما أن العلة لما كانت في الخمر الشدة المطربة ، فإذا زالت طهرت » .

كيف والنجاسة في الماء واردة عليه كنجاسة الأرض ، ولكن قد يقال هذا مبني على مسألة الاستحالة وفيها نزاع مشهور ، ففي مذهب مالك وأحمد قولان ، ومذهب أبي حنيفة وأهل الظاهر أنها تطهر بالاستحالة ، ومذهب الشافعي لا تطهر بالإستحالة وقول القائل إنها تطهر بالإستحالة أصح ، فإن النجاسة إذا صارت ملحًا أو رمادًا فقد

تبدلت الحقيقة ، وتبدل الاسم والصفة ، فالنصوص المتناولة لتحريم الميتة ، والدم ، ولحم الخنزير ، ولا تتناول الملح والرماد والتراب لا لفظًا ولا معنى ، والمعنى الذي لأجله كانت تلك الأعيان خبيثة ، معدوم في هذه الأعيان ، فلا وجه للقول بأنها خبيثة نجسة ، والذين فرقوا بين ذلك وبين الخمر قالوا الخمر نجست بالاستحالة ، فطهرت بالاستحالة فيقال لهم وكذلك البول والدم والعذرة ، إنما نجست بالاستحالة ، فينبغي أن تطهر بالاستحالة .

### الوضوء من لحوم الإبل: يوافق القياس:

قال شيخ الإسلام:

و وأما قول القائل التوضؤ من لحوم الإبل على خلاف القياس ، فهذا إنما قاله لأنها لحم ، واللحم لا يتوضأ منه . وصاحب الشرع قد فرق بين لحم الغنم ولحم الإبل كما فرق بين معاطن هذه ، ومبارك هذه ، فأمر بالصلاة في هذا ، ونهي عن الصلاة في هذا . فدعوى أن القياس التسوية بينهما من جنس قول الذين قالوا :

# ﴿ إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَوْأُ وَلَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوَأَ ﴾

[ البقرة : ٢٧٥ ]

والفرق بينهما ثابت في نفس الأمر ، كما فرق بين أصحاب الإبل ، وأصحاب الغنم الغنم الغنم فقال : ( الفخر والخيلاء في الفدادين أصحاب الإبل ، والسكينة في أهل الغنم الغنم المخاري ومسلم ] وروى في الإبل ( أنها جن خلقت من جن ) رواه أحمد ، وروى ( على ذروة كل بعير شيطان ) رواه الدارمي وأحمد ، فالإبل فيها قوة شيطانية والغازي شبيه بالمعتدي ، ولهذا حرم ( كل ذي ناب من السباع ، وكل ذي مخلب من الطير ) رواه مسلم وأبو داود ، لأنها دواب عادية فالاغتذاء بها يجعل في خلق الإنسان من العدوان ما يضره في دينه فنهي الله عن ذلك لأن المقصود أن يقوم الناس بالقسط ، والإبل إذا أكل منها تبقى فيه قوة شيطانية ، وفي الحديث الذي في السنن عن النبي عليه أنه قال : ( الغضب من الشيطان ، والشيطان خلق من النار وإنما تطفأ النار بماء ) ، قال النبي عليه : ( فإذا غضب أحدكم فليتوضأ ) رواه أبو داود

وأحمد ، فإذا توضأ العبد من لحوم الإبل كان في ذلك من إطفاء القوة الشيطانية ما يزيل المفسدة بخلاف من لم يتوضأ منها فإن الفساد حاصل معه . ولهذا يقال : إن الأعراب بأكلهم لحوم الإبل مع عدم الوضوء منها صار فيهم من الحقد ما صار ، ولهذا أمر بالوضوء مما مست النار وهو حديث صحيح ، وقد ثبت في أحاديث صحيحة أنه أكل مما مست النار ولم يتوضأ ، فقيل إن الأول منسوخ لكن لم يثبت أن ذلك متقدم على هذا ، بل رواه أبو هريرة وإسلامه متأخر عن تاريخ بعض تلك الأحاديث كحديث السويق ، الذي كان بخيبر ، فإنه كان قبل إسلام أبي هريرة وقيل بل الأمر بالتوضوع مما مست النار استحباب كالأمر بالتوضوع من الغضب وهذا أظهر القولين ، وهما وجهان في مذهب أحمد فإن النسخ لا يصار إليه عند التنافي وتحقق التاريخ وكلاهما منتف ، بخلاف حمل الأمر على الاستحباب فإن له نظائر كثيرة .

### التوضؤ من مس الذكر ومس النساء يوافق القياس:

قال شيخ الإسلام:

« وكذلك التوضو من مس الذكر ومس النساء ، هو من هذا الباب ، لما فيه من تحريك الشهوة ، فالتوضو مما يحرك الشهوة كالتوضو من الغضب ، وما مسته النار هو من هذا الباب ، فإن الغضب من الشيطان والشيطان من نار .

وأما لحم الإبل فقد قيل التوضو منه مستحب ، لكن تفريق النبي عليه وبين لحم الغنم مع أن ذلك مسته النار والوضوء منه مستحب دليل على الاختصاص ، وما فوق الاستحباب إلا الإيجاب . ولأن الشيطنة في الإبل لازمة وفيما مسته النار عارضة ، ولهذا نهي عن الصلاة في أعطانها للزوم الشيطان لها . بخلاف الصلاة في مباركها في السفر ، فإنه جائز لأنه عارض والحشوش محتضرة فهي أولى بالنهي من أعطان الإبل ، وكذلك الحمام بيت الشيطان ، وفي الوضوء من اللحوم الخبيثة عن أحمد روايتان ، على أن الحكم مما غفل معناه ، فيعدي أو ليس كذلك ، والخبائث التي أبيحت للضرورة كلحوم السباع أبلغ في الشيطنة من لحوم الإبل فالوضوء منها أولى .

### التيمم يوافق القياس:

قال شيخ الإسلام:

و ومما يظن أنه على خلاف القياس باب التيمم ، قالوا : إنه على خلاف القياس من وجهين : أحدهما أن التراب ملوث لا يزيل درنا ولا وسخا ولا يطهر البدن كما لا يطهر الثوب ، والثاني : أنه شرع في عضوين من أعضاء الوضوء دون بقيتها ، وهذا خروج عن القياس الصحيح » .

ولعمر الله إنه خروج عن القياس الباطل المضاد للدين ، وهو على وفق القياس الصحيح ، فإن الله سبحانه جعل من الماء كل شيء حي ، وخلقنا من التراب ، فلنا مادتان : الماء والتراب ، فجعل منهما نشأتنا وأقواتنا ، وبهما تطهرنا وتعبدنا ، فالتراب أصل ما خلق منه الناس ، والماء حياة كل شيء وهما الأصل في الطبائع التي ركب الله عليهما هذا العالم ، وجعل قوامه بهما ، وكان أصل ما يقع به تطهير الأشياء من الأدناس والأقذار هو الماء في الأمر المعتاد ، فلم يجز العدول عنه إلا في حال العدم والعذر بمرض أو نحوه ، وكان النقل عنه إلى شقيقه وأخيه التراب أولى من غيره ، وإن لوّث ظاهرًا فإنه يُطهر باطنًا ثم يقوي طهارة الباطن ، فيزيل دنس الظاهر ، أو يخففه وهذا أمر يشهده من له بصر نافذ بحقائق الأعمال وارتباط الظاهر بالباطن ، وتأثر كل منهما بالآخر وانفعاله عنه .

### التيمم في عضوين يوافق القياس:

قال شيخ الإسلام:

و وأما كونه في عضوين ، ففي غاية الموافقة للقياس والحكمة ، فإن وضع على الرؤوس مكروه في العادات ، وإنما يفعل عند المصائب والنوائب ، والرَّجلان محل ملامسة التراب في أغلب الأحوال ، وفي تتريب الوجه من الخضوع والتعظيم لله والذل له والانكسار لله ما هو من أحب العبادات إليه وأنفعها للعبد ، ولذلك يستحب للساجد أن يترِّب وجهه لله وأن لا يقصد وقاية وجهه من التراب كما قال بعض الصحابة لمن رآه قد سجد وجعل بينه وبين التراب وقاية فقال : و ترِّب وجهك ، وهذا المعنى

لا يوجد في تتريب الرجلين، وأيضًا فموافقة ذلك للقياس من وجه آخر .

وهو أن التيمم جعل في العضوين المغسولين ، وسقط عن العضوين الممسوحين ، فإن الرِّجلين تمسحان في الخف ، والرأس في العمامة ، فلما خفف عن المغسولين بالمسح خفف عن الممسوحين بالعفو ، إذ لو مسحا بالتراب لم يكن فيه تخفيف عنهما ، بل كان فيه انتقال من مسحهما بالماء إلى مسحهما بالتراب ، فظهر أن الذي جاءت به الشريعة هو أعدل الأمور وأكملها وهو الميزان الصحيح . أما كون تيمم الجنب كتيمم المحدث ، فلما سقط مسح الرأس والرِّجلين بالتراب عن المحدث سقط مسح البدن كله بالتراب عنه بطريق الأولى ، إذ في ذلك من المشقة والحرج والعسر ما يناقض رخصة التيمم ، ويدخل أكرم المخلوقات على الله في شبه البهائم إذا تمرغ في التراب . فالذي جاءت به الشريعة لا مزيد في الحسن والحكمة والعدل عليه ، ولله الحمد .

### أثر القول بمخالفة القياس:

تقديم القياس على النص الشرعي ، وجعله ندًا له ، وهذا من أبطل الأباطيل ، لأن القياس مبني على علة وفي هذا البحث تكون مستنبطة لا منصوص عليها بأدلة نقلية أو إجماع ، وعليه فإنا نحكم على وصفٍ ظاهرٍ بأنه العلة بغلبة الظن فكيف يُجعل المستنبط كالمنصوص عليه ، وأدى ذلك إلى تضعيف أحاديث كثيرة بدعوى أن الأحكام الناتجة عنها مخالفة للقياس ، وكان الأحرى تضعيف العلة التي بُني عليها الحكم .

القول بأن الحكم الثابت بالنص الصحيح يخالف القياس ، طعنًا في الشريعة بأنها غير متضافرة وأنها لا تشهد بصحة بعضها البعض وما أجمل ما قاله شيخ الإسلام في ذلك حيث قال :

« وبالجملة فما عرفتُ حديثًا صحيحًا ، إلَّا يمكن تحريجه على الأصول الثابتة ، وقد تدبرت ما أمكنني من أدلة الشرع فما رأيتُ قياسا صحيحا يخالف حديثا

صحيحا ، كما أن المعقول الصريح لا يخالف المنقول الصحيح ، (١) .

### المسائل التي اختلف في جريان القياس فيها (٢):

الحدود: ومثال ذلك قياس من عمل عمل قوم لوطٍ على الزاني في وجوب الحد بجامع الإيلاج في فرج محرم وقياس النباش على السارق في القطع بجامع أخذ مال الغير من حرز مثله.

الكفارات : مثل اشتراط كفارة الظهار واليمين (أن تكون الرقبة مؤمنة) قياسًا على كفارة القتل خطأ بجامع أن الكل كفارة .

التقادير: مثل جعل أقل الصداق ربع دينار ، عند من اشترط ذلك قياسًا على إباحة فطع اليد في السرقة بجامع أن كلًا منهما من استباحة عضوه .

الرخص: مثل جواز قياس العنب على الرطب في بيع العرايا .

الأسباب: مثل كأن يجعل الشارع وصفًا سببًا لحكم فيقاس عليه وصف آخر ، فيحكم بكونه سببا أيضًا ، فالشارع منع الحكم عند الغضب والسبب في ذلك انشغال الفكر وهذا المعنى وهو انشغال الفكر موجود عند الجوع والعطش والحزن ، فهل يمنع أيضًا من القضاء .

وأكثر الأصوليين على منع ذلك ، وعللوا ذلك بأن من تنقيح المناط وهو مفهوم الموافقة ، وقالوا لا يحسن قياس طلوع الشمس على غروبها في كونه سببًا لوجوب الصلاة .

الشروط: مثل استقصاء الأوصاف في بيع الغائب على الرؤية عند من يقول بذلك .

الموانع: مثل قياس نسيان الماء في الرحل على المانع مع استعماله حسًا كالسبع واللص في صحة الصلاة بالتيمم عند من يقول ذلك.

<sup>(</sup>١) رسالة القياس ص ٤٢ .

<sup>(</sup>٢) مذكرة الشنقيطي ص ٢٨٣ بتصرف.

#### (الخلاصة)

- القياس ، لا يُلجأ إليه إلّا عند الضرورة .
- القياس هو إلحاق حكم الأصل بالفرع ، لعلة جامعة بينهما .
- القياس حجة شرعية بشهادة الكتاب، والسنة، والصحابة، وصريح المعقول.
- أركان القياس أربعة وهي الأصل، وحكم الأصل، والفرع، والعلة الجامعة بينهما.
  - شروط الأصل ألَّا يكون فرعًا ، وأن يشتمل على علة متعدية .
- شروط حكم الأصل ، ألا يكون تعبديًا ، وألا يشتمل على حكم الفرع ، وألا يكون
   منسوخًا ، وأن يكون حكما شرعيا .
- شروط الفرع ، ألَّا يكون منصوصًا على حكمه ، وأن يشتمل على نفس علة الأصل ، وأن يكون متأخرا على الأصل .
- شروط العلة ، أن تكون منضبطة ، وأن تكون وصفا ظاهرا غير طردى ، وأن تكون
   مناسبة للحكم ، وأن تكون متعدية ، وأن تكون من الأوصاف التى لم يلغها
   الشارع .
  - الحكمة: هي المصلحة التي قصد الشارع تحقيقها ، بتشريعه الحكم .
- مرادفات العلة: الجامع ، والمناط ، والأمارة ، والداعى ، والباعث ، والمقتضى ، والموجب ، والمشترك .
- إذا كانت العلة في الأصل أقوى من الفرع سمى القياس قياس الأدنى ، وإن كانت تساويه سمى قياس المساواة ، وإن كانت أضعف منه سمى القياس قياس الأولى .
- تنقسم العلة باعتبار النوع إلى ثلاثة أنواع: تحقيق المناط، وتنقيح المناط، تخريج المناط.
- تحقيق المناط هو إلحاق علة الأصل المنصوص عليها ، وليست قاعدة كلية ، بقرع فيه نفس العلة .

- القاعدة الكلية : هي المعنى الكلى الذي علق الشارع به الحكم .
- القياس الجلى : هو القياس الذى ثبتت علته بنص من الكتاب أو السنة أو الإجماع ، أو بنفى الفارق بينه وبين الفرع .
  - القياس الخفي : هو القياس الذي ثبتت علته بالاستنباط .
    - القياس إما صحيح وإما فاسد وإما لم يتبين أمره .
- تنقيح المناط: هو تصفية العلة مما علق بها من الأوصاف التي لا تصلح للتعليل واعتبار الصالح منها.
- الغرض من حذف الأوصاف الزائدة هو اتساع دائرة تطبيق الحكم ، ليشتمل على الحالة المذكورة وغيرها من الفروع .
  - تخريج المناط: هو استنباط علة حكم ، نص الشارع عليه .
  - مسالك العلة ثلاثة إما بالأدلة النقلية ، وإما بالإجماع ، وإما بالاستنباط .
    - الأدلة النقلية قد تصرح بالعلة ، وقد تنبه عليها .
- الاستنباط له ثلاثة طرق إما بالسبر والتقسيم ، وإما بالمناسبة ، وإما بالدوران .
- معنى السبر والتقسيم هو حصر الأوصاف غير المنصوص عليها والموجودة فى
   الأصل ، واختبار ما يصلح للعلية وإلغاء الأوصاف التى لا تصلح للعلية .
- معنى المناسبة هى الوصف ، الذى يقتضى جلب مصلحة أو دفع مفسدة ببناء الحكم عليه .
- ثنقسم المناسبة إلى أربعة أقسام الأول: المناسب المؤثر، والثانى: المناسب الملائم، والثالث: المناسب المرسل، والرابع: المناسب الملغى.
  - معنى الدوران هو تعلق الحكم وجودًا وعدمًا بالوصف.
- يجوز تعليل الحكم بعلتين أو أكثر بشرط ، أن تكون العلل منصوص عليها ، لا مستنبطة .
- قياس الشبه: هو تردد الفرع بين أصلين مختلفين في الحكم، والفرع يشبه كليهما، فيلحق بالأكثر شبها به.
- قياس العكس: هو إثبات نقيض حكم الأصل للفرع ، لوجود نقيض علة حكم الأصل فيه .

- القياس مع الفارق: هو إثبات وجود فرق بين علة الأصل وعلة الفرع.
  - القياس الفاسد الاعتبار: هو القياس المصادم للنص.
  - القياس المركب نوعان مركب الأصل ، ومركب الوصف .
- معنى على خلاف القياس: هو أن الحكم الثابت بالنص في مسألةٍ معينة ، يخالف الحكم الثابت بالقياس لنفس المسألة .
- المسائل التي اختلف أهل العلم في جريان القياس فيها سبع وهي الحدود، والكفارات، والتقادير، والرخص، والأسباب، والشروط، والموانع.

|  | _ |     | _ |
|--|---|-----|---|
|  |   |     |   |
|  |   |     |   |
|  | _ | , , | _ |

#### الأسسئلة

- ١ \_ عرَّف القياس لغةً واصطلاحا ؟
- ٢ \_ حدَّد محل النزاع في القياس؟
- ٣ \_ اذكر الأدلة على حجية المحل المتنازع فيه من القياس ؟
  - ٤ ــ متى يصار إلى القياس؟
  - ه \_ اذكر موقف الإمام الشافعي وأحمد من العمل بالقياس ؟
    - ٦ \_ اذكر موقف المحدثين من القياس ؟
    - ٧ \_ علل أقل الناس استخدامًا للقياس المحدِّثون ؟
      - ۸ \_ ما هي أركان القياس؟
- ٩ \_ ما هي شروط الأصل، وحكم الأصل، والفرع، والعلة ؟
  - ١٠ ــ ما الفرق بين الحكمة والعلة ؟
    - ١١\_ اذكر مرادفات العلة ؟
  - ١٢ ــ ما معنى قياس الأدنى وقياس المساواة ، وقياس الأولى ؟
  - ١٣\_ عرِّف تحقيق المناط ، وتنقيح المناط ، وتخريج المناط ؟
    - ١٤ ـ عرَّف معنى القاعدة الكلية ومثَّل لذلك ؟
- ١٥ ــ متى يسمى القياس قياسا جليا ؟ ومتى يسمى قياسا خفيا ؟
  - ١٦ ـ متى يسمى القياس قياسا صحيحا ؟ ومتى يسمى فاسدا ؟
    - ١٧\_ ما الغرض من حذف الأوصاف الزائدة ؟
      - ١٨ ـ اذكر مسالك العلة ؟
      - ١٩\_ اذكر أنواع الاستنباط؟
      - . ٢ ما معنى التقسيم أو ما معنى السبر ؟
- ٢١ ــ ما مرادفات السبر والتقسيم ؟ وما الشروط التي يجب أن تتوفر فيه ؟

٢٢ ما الأسباب التي تؤدي إلى إبطال هذا المسلك ؟

٢٣ ما الفرق بين علة الاستنباط وبين علة تنقيح المناط ؟

٢٤ ما الفرق بين دلالة الوصف المستبقى في كل من الاستنباط وتنقيح المناط ؟

٢٥ عرِّف المناسبة ؟ وأذكر أنواعها ؟

٢٦ عرِّف الدوران ؟ واذكر مرادفاته ؟

٢٧ ـ هل يجوز تعليل الحكم بعلتين أو أكثر ؟ وعلل ذلك ؟

٢٨ ما القوادح في الأصل، وحكم الأصل، والفرع، والعلة ؟.

٢٩ عرّف قياس الشبه ، وقياس العكس ، والقياس مع الفارق ، والقياس الفاسد الاعتبار ، والقياس المركب ؟

٣٠ اذكر شروط القياس المركب الأصل ؟ والمركب الوصف ؟

٣١\_ ما معنى هذا الحكم على خلاف القياس، واذكر أمثلة ؟

٣٢ ما المسائل التي انُحتلف في جريان القياس فيها ؟

# الباب الرابع

وفيه أربعة مباحث :

المبحث الأول: حكم إثبات اللغة بالقياس.

المبحث الثاني: الكلام وأقسامه:

النص .

الظاهر .

المؤول .

المجمل.

المبين .

المبحث الثالث: الأمر.

المبحث الرابع: النهي.



### المبحث الأول

# حكم إثبات اللغة بالقياس

#### التعريف:

القياس في اللغة معناه ، التقدير (١) والمساواة .

ومعنى اللغة ، أصلها لُغَى أو لُغو (٢) ، وتجمع على لغاتٍ أو لُغى ، ﴿ وهي عبارة عن أصواتٍ يعبر بها كل قوم عن أغراضهم ﴾ (٢) .

#### نشأة اللغة:

اللغة توقيفية لقوله تبارك وتعالى: ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَٱ لَأَسَّمَآءَ كُلُّهَا ﴾

[ البقرة : ٣١ ]

ووجه الاستدلال بهذه الآية ، أن آدم على نبينا وعليه السلام كان لا يعرف الأسماء قبل أن يعلمه الله إياها ، وأيضًا لما ثبت في حديث المناظرة بين آدم وموسى على نبينا وعليهما السلام ، قال موسى : « وعلمك الأسماء كلها » رواه أبو داود (١٠) .

وباستقراء كلام العرب ، وُجد أن الكلمة ، إما أن تكون اسما ، أو فعلا ، أو

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص ٥٥٣ .

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص ٦٠٠ .

<sup>(</sup>٣) امتاع العقول ص ١٠٨ .

<sup>(</sup>٤) حديث حسن .

حرفا ، والاسم هو كلمة دلت على معنى في نفسها ، غير مقترنة بزمن من الأزمنة الثلاثة وضعًا لا التزاما ، والفعل هو كلمة دلت على معنى في نفسها مقترنة بزمن من الأزمنة الثلاثة وضعًا لا التزامًا ، والحرف هو كلمة دلت على معنى في غيرها «وهذا هو الواقع لأنه ذات وحدث ورابطة ، فالذات هي الاسم ، والحدث هو الفعل ، والرابط هو الحرف » (۱) ، وعليه فإن دور العرب مع اللغة ، دور تصنيفٍ لا دور تأسيس.

### تحرير محل النزاع:

تنقسم الأسماء إلى ثلاثة أقسام:

- الأعلام (٢) ، ولا يصح فيها القياس بالاتفاق ، لأنها وضعت لذوات لا لمعانٍ قائمة بها فإطلاق اسم عادل على إنسانٍ معين ، ليس معنى ذلك أن هذا الشخص عادل ومن أجل هذا المعنى فيه ، سمي عادلًا ، بل التسمية للتمييز بين ذاتٍ وذات ، وهذا لا يمنع أن يكون له نصيب من اسمه .
- الصفات (٢) ، ولا يصح أيضًا فيها القياس بالاتفاق ، لأنها مطردة ، بمقتضى الوضع نحو لفظ « عالم » ، فهو صفة مطردة متى وجد العلم عند شخص ، سمى عالما .

#### • اسم الجنس، وهو نوعان:

نوعٌ لا يلاحظ فيه معنى ، ولا يدخل هذا النوع في القياس اللغوي ، لانعدام المعنى نيه .

> ونوعٌ يلاحظ فيه معنى ، وهذا النوع هو محل البحث . محل النزاع « اسم الجنس الملاحظ فيه معنى » .

<sup>(</sup>١) القواعد الأساسيه الهاشمي بتصرف .

<sup>(</sup>Y) المدخل لمذهب الامام أحمد ص  $\gamma \gamma = \gamma \gamma$ .

#### مثال تمهيدي لبيان محل النزاع:

( الخمر ) اسم جنس ، ويلاحظ فيها معنى وهو ( المخامرة ) ، ويظن أنه لأجل هذا المعنى وهو ( المخامرة ) سمى هذا المائع ( خمرا ) ، فهل إذا وجد هذا المعنى وهو المخامرة في مائع آخر ، هل يسمى خمرا ؟

### مذاهب العلماء في المسألة:

اختلف أهل العلم في ثبوت اللغة بالقياس على مذهبين:

الأول: قالوا لا يجوز إثبات اللغة بالقياس، وهذا القول هو قول الجمهور وفيهم أبو الخطاب من الحنابلة، وبعض الحنفية، وبعض الشافعية، وهو قول إبن حزم الظاهرى (١) قال: ( و لا يجوز في اللغة قياس بإجماع من أهلها ) .

الثانى : قالوا يجوز إثبات اللغة بالقياس ، ومنهم القاضي يعقوب والشيرازي وأبو العباس من الشافعية .

### مثال تطبيقي لبيان ثمرة اختلاف العلماء في هذه المسألة:

« اسم الجنس » الزجاجة وهي التي يوضع فيها الموائع ، تسمى قارورة في اللغة ، وذلك لأن المائع يقرُّ فيها ، فظن أنه لأجل هذا المعنى ، سميت الزجاجة قارورة ولكن هذا المعنى وهو « القرُّ » موجود في الكوز والحوض ، فهل يسمى الكوز قارورة والحوض قارورة .

فمن قال بالمذهب الأول: قالوا لا يجوز أن نسمي الكوز أو الحوض قارورة . وأصحاب المذهب الثاني: قالوا يجوز أن نسمي الكوز أو الحوض قارورة . مثال تطبيقي آخر:

« الخمر » اسم جنس ، والمعنى الملاحظ فيه هو المخامرة ، وحكم الخمر أنه محرمٌ بالنص « والنبيذ » أيضًا فيه معنى المخامرة ، فمن قال بجواز إثبات اللغة بالقياس

<sup>(</sup>۱) الإحكام لابن حزم ج ١/٢٢٪ .

قال إن النبيذ حمر وعليه فهو محرمٌ بالنص وأما من قال لا يجوز إثبات اللغة بالقياس قال إن النبيذ محرمٌ إما بالقياس على الخمر بجامع الإسكار وإما محرمٌ بنص آخر كقوله عَلَيْكُ : « ما أسكر كثيره ، فقليله حرام » رواه أحمد وأبو داود والترمذي وابن حبان .

#### المذهب المختار:

هو قول الجمهور ، أي لا يجوز إثبات اللغة بالقياس . وأدلة ذلك :

أن القائلين بجواز إثبات اللغة بالقياس ، قالوا من عمل عمل قوم لوط يسمى زانيا وذلك قياسًا على الزاني ، بجامع أن كليهما أولج في فرج مُحرَّم ، قلتُ وهذا يقتضى أن من عمل عمل قوم لوطٍ وكان بكرا يجلد ويغرَّب عاما ، ومن كان ثيبًا يجلد ويرجم ! وهذا باطل لما رواه أحمد بسنده عن إبن عباس رضى الله عنهما قال : قال رسول الله عليهما : • من وجدتموه يعمل عمل قوم لوطٍ ، فاقتلوا الفاعل والمفعول ، ووجه الاستدلال بهذا الحديث أن الشارع لم يفرق بين البكر والثيب ، فحكم عليهما بالقتل وهذا يخالف ما اقتضاه القياس اللغوي .

وأن الصحابة اختلفوا في كيفية قتل من عمل عمل قوم لوطٍ ، فمنهم من قال يحرق في نعشه بالنار ومنهم من قال يهدم عليه الجدار ، ومنهم من قال يقتل ضربًا بالسيف ... فلو كانت اللغة تثبت عندهم بالقياس ما اختلفوا في كيفية قتله ولرَجموه . وهذا يؤيد الإجماع الذي نقله ابن حزم رحمه الله .

والقياس اللغوى غير منضبط ، فقد يحمل اسم الجنس أكثر من معنى ، وكل معنى يقع على شيء خلاف الآخر فيؤدي ذلك إلى تسمية الشيء الواحد بأكثر من اسم ، وهذا يؤدي إلى اضطراب في تطبيق الأحكام الشرعية .

#### الخلاصـة:

- لا يجوز إثبات اللغة بالقياس.
  - اللغة توقيفية .
- الأعلام والصفات لا يدخلهما القياس اللغوى اتفاقًا .
- اسم الجنس الذي لا يلاحظ فيه معنى لا يدخله القياس لفقد المعنى .
  - محل النزاع هو اسم الجنس الذي يلاحظ فيه معنى .

#### أسسئلة:

- ١ \_ عرف القياس لغة .
- ٢ ــ هل اللغة توقيفية أم غير توقيفية ، واذكر أدلة ذلك ؟
  - ٣ ــ ما الفرق بين التصنيف والتأسيس ؟
- ٤ ـ اذكر إلى كم قسم تنقسم الأسماء ، مع ذكر كل قسم ؟
  - ٥ ــ لم لا يدخل القياس في الأعلام والصفات ؟
  - ٦ ـ اذكر محل النزاع بين مثبتي اللغة بالقياس والنفاة .
- ٧ ــ اذكر مذاهب العلماء في المسألة واذكر الراجع منها ، وأدلة ذلك ؟
  - ٨ ــ اذكر بعض أسماء الجنس التي يلاحظ فيها معنى .

# المبحث الثاني

# الكلام

## أقسام الكلام:

ينقسم الكلام إلى قسمين (١):

الأول الكلام المفيد ، وينقسم إلى ثلاثة أنواع :

النص ، الظاهر والمؤول ، المجمل والمبين .

الثاني كلام غير مفيد.

## النص:

#### التعريف:

النص في اللغة: جاء على معانٍ منها الرفع (٢) ، ومنصة العروس (٢) ، والاستقصاء ، ومنه نصنص ناقته أي استخرج أقصى ما عندها من السير ، ومنه نصنص الشيء أي حركه

النص في الاصطلاح: هو اللفظ الذي يحتمل معنى واحدًا صريحًا.

## شرح التعريف :

# و هو ۽ أي النص .

- (۱) روضه الناظر ص ۹۰ .
- (٢) مختار الصحاح ٦٦٥ .

( اللفظ ) أي الملفوظ ، سواء أكان على دفعة واحدة نحو ( جبل ) ، أو على دفعات نحو : جبل ) ، أو على دفعات نحو : ﴿ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾

وخرج منه حديث النفس والإشارة ، وما في معناهما .

( الذي يحتمل ) خرج اللفظ المهمل والمستحيل ، لأنهما لا يحتملان معنى ، وبقى النص لأنه يحتمل معنى والظاهر والمجمل لأنهما يحتملان أكثر من معنى .

معنى واحدًا خرج الظاهر والمجمل لأنهما يحتملان أكثر من معنى ، ودخل النص بقسميه الصريح ، وغير الصريح .

صريحًا خرج النص غير الصريح ، وبقى فقط النص الصريح . ومثال النص غير الصريح و دلالة الاقتضاء ، ودلالة الإيماء ، ودلالة الإشارة » (١) .

#### أمثلة:

قال تعالى : ﴿ يُحَمَّدُرْمُ وُلُ ٱللَّهِ ﴾ [ الفتح : ٢٩ ]

فالآية نصّ صريحٌ في أن محمدًا عَلَيْكُ رسولُ الله .

وقال تعالى : ﴿ وَكُلُّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تُكِلِيمًا ﴾ [ النساء : ١٦٤ ]

الآية نصَّ صريح ، في أن الله عز وجل كلَّم موسى على نبينا وعليه السلام ، بدون تشبيه ولا تعطيل ولا تكييف ولا تحريف .

#### حكم النص:

النص قطعي الدلالة ، فيجب العمل به ، والعدول عنه لا يكون إلا بناسخ .

# معنى النص عند الفقهاء:

يطلق الفقهاء ، على كل ما ورد في الكتاب والسنة ، أنه نصّ ، وهو في هذه الحالة يقابل الإجماع والقياس .

<sup>(</sup>١) يأتي إن شاء الله عنائ معانيها في باب المنطوق والمفهوم .

## خواص النص:

- \_ قسم من أقسام الكلام المفيد .
- \_ مقابل للظاهر والمجمل عند الأصوليين.
  - \_ مقابل للإجماع والقياس عند الفقهاء .
    - \_ قطعى الدلالة .
    - \_ يقبل التخصيص .
      - \_ يقبل النسخ .
- \_ لا يقبل التأويل لأنه لا يحتمل إلا معنى واحدًا .
  - \_ يقدم على الظاهر عند التعارض.
    - \_ قسم من أقسام المنطوق.

# مثال تطبيقي لتعارض النص والظاهر:

قال تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواۤ إِنَّمَا ٱلْخَفُّرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزْلَامُ رِجْسُ

مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَأَجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [ المائدة : ٩٠ ]

فالآية نصٌّ في تحريم الخمر والميسر والأنصاب والأزلام ، وقال تعالى :

يُحِينُ لَمُحْسِنِينَ ﴾ [ المائدة : ٩٣ ]

فظاهر الآية أن من تحلَّى بالصفات المذكورة في الآية من الإيمان والعمل الصالح ، فليس عليه جناح أن يأكل أو يشرب كلَّ شيءٍ ، وهذا الظاهر يعارض نص الآية الأولى ، لأنها حرمت أشياء ، فيقدم النص على الظاهر .

مع التنبيه : أن المؤمن الذي يعمل الصالحات ، يجب أن ينظر إلى كلام الشارع ، نظرة سواء .

#### الخلاصـة:

- ينقسم الكلام إلى قسمين مفيد وغير مفيد.
- النص في الاصطلاح: هو اللفظ الذي يحتمل معنى واحدا صريحا.
  - النص قطعي الدلالة ، لعدم ورود الاحتمال عليه .
    - يجب العمل بالنص ، ولا يعدل عنه إلا بناسخ .
  - النص عند الفقهاء يطلق على كل ما ورد في الكتاب والسنة .
    - النص يقابل الإجماع والقياس عند الفقهاء .
    - النص يقابل الظاهر والمجمل عند الأصوليين.
      - النص لا يقبل التأويل .
      - النص يقبل التخصيص والنسخ .
    - النص أقوى دلالة من الظاهر ، فيقدم عليه عند التعارض .

#### أسسئلة:

- ١ \_ إلى كم قسم ينقسم الكلام ؟
  - ٢ \_ اذكر أنواع الكلام المفيد .
  - ٣ \_ عرِّف النص لغةُ واصطلاحًا .
    - ٤ \_ بيّن حكم النص .
- ه ... ما الفرق بين النص عند الأصوليين والفقهاء ؟
  - ٦ \_ اذكر خواص النص.
  - ٧ \_ بين السبب في أن النص لا يقبل التأويل.
- ٨ ــ اذكر سبب وصف النص بأنه قطعى الدلالة .
- ٩ \_ لماذا يقدم النص على الظاهر عند التعارض ؟
- · ١ ـ بين الفرق بين النص الصريح وغير الصريح .



# الظاهسر

#### التعريف :

الظاهر في اللغة: من مادة (ظهر )، وظهر الشيء أي تبيَّن (١)، وأظهر الشيء أي بيَّنه، وظهر فلان على فلان أي غلبه، والظاهر هو الواضح البيِّن. في الاصطلاح: هو المعنى الراجح من لفظٍ يحتمل أكثر من معنى.

### شرح التعريف :

- هو ، أي الظاهر .
- " المعنى الراجح ، هو المعنى الذي يتبادر إلى الذهن بمجرد السماع ، وخرج بهذا القيد المجمل .
  - « من لفظٍ » خرجت الإشارة ، وحديث النفس .
  - د يحتمل ، خرج المهمل والمستحيل ، لأنهما لا يحتملان معنى .
- ( أكثر من معنى ) خرج النص الصريح وغير الصريح ، لأنهما يحتملان معنى واحدًا .

#### : أمثلة

لفظ « الصلاة » يحتمل معنيين ، أحدهما المعنى المتبادر إلى الذهن وهو الصلاة الشرعية والتي تتكون من أقوالٍ وأفعالٍ ، المفتتحة بالتكبير ، والمختتمة بالتسليم ،

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح مادة ظهر.

وهذا المعنى المتبادر إلى الذهن هو المعنى الظاهر ، أما المعنى الثاني وهو المرجوح أن الصلاة بمعنى الدعاء .

الوُضوء: بضم الواو الأولى ، له معنيان أحدُهما وهو المتبادر إلى الذهن وهو الوضوء الشرعي ، والثاني وهو المعنى المرجوح بمعنى النظافة قال عَلَيْكَ : • توضوًا من لحوم الإبل • رواه مسلم أي الوضوء الشرعي ، ولا يصح الأخذ بالمعنى الثاني إلا بدليل :

### حكم الظاهر:

وجوب العمل بالمعنى الراجح ، وهو ظاهر القول ، ولا يجوز العدول عنه إلى المعنى المرجوح إلّا بدليل ، قال الشوكاني رحمه الله : « وقد أجمع الصحابة على العمل بظواهر الألفاظ » (١) ، قلتُ : وكفى بهم قدوة وأسوة بعد نبينا عليه .

## حكم تعارض النص مع الظاهر:

النص في دلالته على الحكم أقوى من الظاهر ، فيقدم عليه عند التعارض . وذلك بعد العجز عن الجمع بينهما ، وبعد العجز عن معرفة المتقدم والمتأخر .

### خواص الظاهر :

- \_ معنى يتبادر إلى الذهن بمجرد السماع.
- ــ يقبل التأويل لأنه يحتمل أكثر من معنى .
  - \_ يقبل التخصيص .
    - \_ يقبل النسخ .
  - \_ دلالته أضعف من دلالة النص.
  - \_ قسم من أقسام الكلام المفيد .

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول ص ١٥٥ .

# الخلامـــة:

- الظاهر هو المعنى الراجع من لفظٍ يحتمل أكثر من معنى .
- معنى الراجح ، أي المعنى المتبادر إلى الذهن بمجرد السماع .
  - يجب العمل بظواهر الألفاظ .
  - الظاهر أضعف دلالة من النص.
  - المعنى الظاهر ، يقبل التأويل ، والتخصيص والنسخ .



### أسيئلة:

- ١ \_ عرَّف اللفظ الظاهر لغةً واصطلاحاً .
  - ٢ \_ ما حكم العمل بظواهر الألفاظ ؟
- ٣ \_ لماذا يقدم النص على الظاهر عند التعارض ؟
  - ٤ \_ لماذا يقبل الظاهر التأويل ؟
  - ه ــ اذكر مثالا لمعنى ظاهر ، وخُصٌّ بدليل .
    - ٦ \_ اذكر مثالا لمعنى ظاهر ، ومنسوخ .

# المسؤول

#### التعريف:

في اللغة: التأويل مشتق من آل يؤول إذا رجع، تقول آل الأمر إلى فلان أي رجع إليه ، ومآل الأمر مرجعه، والمؤول من الأول وهو الرجوع.

في الاصطلاح: هو المعنى المرجوح من لفظٍ يحتمل أكثر من معنى .

### شرح التعريف:

د هو ، أي المؤول .

و المعنى المرجوح ، هو المعنى غير المتبادر إلى الذهن ، سواء كان هذا المعنى محتملًا في نفس اللفظ و كالصلاة ، أو بإبراز مضمر نحو قوله عليه . و وضع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه ، رواه البيهقي عن ابن عمر ، والمضمر في الحديث هو و أثم ذنب ، أي و وضع عن أمتي إثم ذنب الخطأ ، .

#### مثال تطبيقي:

قال تعالى : ﴿ فَقُولِيَّ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَانِ صَوْمًا ﴾ [ سورة مربم : ٢٦ ]

فلفظ الصوم في الآية يحتمل معنيين أحدُهما وهو الظاهر بمعنى الصوم الشرعي أي الإمساك المخصوص المعروف ؛ والثاني وهو المرجوح بمعنى الإمساك عن الكلام .

والمعنى الثاني وهو الإمساك عن الكلام هو المراد من الآية بدليل تمام الآية

حكم العمل بالمعنى المرجوح (المؤول):

لا يجوز مطلقًا ، صرف اللفظ عن ظاهره ، إلى المعنى المرجوح إلَّا بدليل صحيح صالح .

### مصادر الدليل الصحيح الصالح:

الدليل الصارف للمعنى الراجح إلى المعنى المرجوح إما نصّ من كتابٍ أو سنة وإما قرينة متصلة أو منفصلة وإما قياس راجح جلى .

#### النص:

من الكتاب: سبق مثال ذلك من سورة مريم.

من السنة: قال عَلَيْكُ : ( الجار أحق بصقبه ) رواه البخاري ، ومعنى الصقب القرب والملاصقة والمراد منها الشفاعة ، قال ابن الأثير في النهاية بصقب أو بسقب بالسين .

لفظ الجار احتمل معنيين:

أن المقصود من الجار هو الجار الملاصق والمقابل وهو الراجع.

أن المقصود من الجار هو الشريك المخالط وهو المرجوح .

الدليل الصارف: قوله عليه الحديث أنه إذا ضربت الحدود ، وصرفت الطرق ، فلا شفاعة » رواه البخاري ، ومعنى الحديث أنه إذا ضربت الحدود فلا شفاعة فخرج الجار الملاصق ، وإذا صرفت الطرق أي حددت خرج الجار المقابل ، وبهذا النص قدم المعنى المرجوح وهو أن المقصود من الجار في الحديث هو الشريك المخالط ، فله الشفاعة .

#### القرينة :

وهي نُوعان : القرينة المتصلة ، والقرينة المنفصلة .

القرينة المتصلة كمناظرة الإمامين الجليلين الشافعي ، وأحمد رحمهما الله في عود الواهب في هبتة .

قال الشافعي رحمه الله : يجوز أن يعود الواهب في هبته .

قال أحمد رحمه الله : لا يجوز بدليل قوله عَلِيْكُ : ﴿ الْعَائِدُ فَي هَبَتَهُ ، كَالْكُلْبُ يعود في قيئه ﴾ .

قال الشافعي رحمه الله: نعم ، ولكن الكلب لا يحرم عليه أن يعود في قيئه . قال أحمد رحمه الله: « ليس لنا مثل السوء » ، وهي من تمام الحديث ، وهي القرينة أي المثل السيء منفي عنا فلا يجوز لأحد إتيانه لنا (١) ، فيجب ألا يخرج الاستدلال عن المعنى الجميل .

قلتُ : والصواب ما ذهب إليه أحمد ، وعليه لا يجوز أن يعود الواهب في هبتة ، ودليل ذلك ما رواه أبو داود ، قال عليه : « العائد في هبته ، كالعائد في قيئه » ، والعائد في قيئه حرام عند الإمام الجليل الشافعي رحمه الله .

والقرينة المنفصلة كمن جاء من أهل الجهاد بمشرك ، فادعي الكافر أنه أمنه ، وأنكره المسلم فادعي أسره ، ففيه أقوال منها قول من ظاهر الحال صدقة ، فلو كان الكافر ، أظهر قوة وبطشًا وشهامة من المسلم ، جعل ذلك قرينة في تقديم قوله مع أنَّ المسلم قوله أرجح لإسلامه وعدالته ، وقول الكافر مرجوح ، لكن القرينة المنفصلة عضدته حتى صار قوله أقوى من قول المسلم الراجح (٢) .

## القياس الراجح :

لابد أن يكون القياس الراجح جليا ، لا خفيًا ، والمقصود بالجلي كما سبق (٢) المنصوص على علته ، والخفي هو المستنبط العلة .

<sup>(</sup>١) نزهة الخاطر العاطر ص ٣٣ ــ ٣٤ .

<sup>(</sup>٢) المدخل لمذهب الإمام أحمد ص ٨٤.

<sup>(</sup>٣) إرشاد الفحول ص ١٥٦.

قال تعالى : ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُ وَأَكَّلَ وَحِدِمِنْهُمَا مِأْنَةً جُلْدَةً ﴾ [ النور : ٢ ]

لفظ ﴿ الزانية ﴾ عام في الحرة والأمة ، وهذا هو ظاهر المعنى .

وقال تعالى في حق الأمة : ﴿ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَاعَلَى ٱلْمُحْصَنَاتِ مِنَ ٱلْعَـٰذَابِ ۚ ﴾ [ النساء : ٢٥ ]

فهذه الآية نص في تشطير العذاب على الأمة ، والسبب في ذلك لأنها من الرقيق ... وعليه فإن لفظ الزانية في الآية المقصود بها الحرة فقط .

وكذلك ( لفظ الزاني ) عام في الحر والعبد ، وهذا هو ظاهر المعنى ، وحيث إنه بين الأمة والعبد صفة جامعة وهي الرق ، وقد نص الشارع على أن الرق سبب في تشطير العذاب على الأمة ، فكذلك هذه الصفة موجودة في العبد ، فيخفف عنه العذاب إلى النصف بجامع الرق مع الأمة وهذا هو القياس الجلي وعليه فإن ( لفظ الزاني ) عام ولكن في الحر .

# الشروط التي يجب توافرها في اللفظ المراد تأويله :

أن يحتمل اللفظ المعنى المصروف إليه .

أن يتناسب مع دليل التأويل عكسيًا ، بمعنى أنه متى كان اللفظ ضعيفًا احتاج إلى دليل قوي ، ومتى كان قويًا احتاج إلى دليل ضعيف .

# الشروط التي يجب توافرها في دليل التأويل:

أن يكون صحيحًا صالحًا للصرف.

أن يكون أغلب على الظن من الظاهر ، الذي صرف عنه اللفظ بالتأويل .

## أقسام التأويل باعتبار الصحة والفساد:

ينقسم التأويل إلى ثلاثة أقسام:

التأويل الصحيح ، والتأويل الفاسد ، والتأويل بلا دليل .

التأويل الصحيح :

ومثاله من كلام الباري ﴿ وَسَتُلِٱلْقَرْبَيَةَ ﴾

[ يوسف : ٨٢ ]

المعنى الراجع هو سؤال القرية ، والمعنى المرجوح سؤال أهل القرية ، وفي هذه الحالة يقدم المعنى المرجوح ، على المعنى الراجع بقرينة ، وهي أن السؤال لا يمكن توجيهه للقرية . وفي الكلام إضمار كما هو واضح ، ولا يصح المعنى حتى يظهر ، وهذا النوع معروف عند أهل الأصول بدلالة الاقتضاء ، وعند أهل اللغة بالإحلال ، أي إحلال المضاف إليه محل المضاف بعد حذف المضاف .

تنبيه : هذا المثل أدرجه بعض أهل العلم في باب التأويل ، وباب المجاز .

قلتُ : إدراجه في باب التأويل باعتبار اللفظ فنعم ، أما باعتبار المعنى فلا ؛ وذلك لأن المعنى المتبادر إلى الذهن هو سؤال أهل القرية ، لا غير ، والمتبادر إلى الذهن دليل الحقيقة وهو الظاهر الراجع فلا يحتاج إلى دليل لتقدمه ، وكذلك مثال « سال الميزاب » ، و « جرى النهر » .

وقد قال الباري عز وجل: ﴿ وَكَأَيِّن مِّن قَرْبَةٍ عَنْتُ عَنْ أَمْرِرَبِّهَا وَرُسُلِهِـ،

فَحَاسَبْنَهَاحِسَابًا شَدِيدًا وَعَذَبْنَهَا عَذَابًا نَّكُرًا ﴾ [ الطلاق: ٨]

فقطعا المراد أهل القرية وهذا هو المتبادر إلى الذهن .

تنبيه : المجاز كما سبق بدعة ، من سنَّه أراد به غير ما نريد ، فقد أرادوا به تعطيل صفات الله عز وجل .

التأويل الفاسد :

التأويل الفاسد : هو التأويل بدليل يظنه المؤول دليلًا ، وليس بدليل في نفس الأمر (١) .

<sup>(</sup>١) مذكره الشنقيطي ص ١٧٧.

فالمعنى الراجع أن الله تبارك وتعالى له يد ، بدون تمثيل ولا تشبيه ولا تكيف ، كما أخبر سبحانه عن نفسه ، وكما أخبرنا نبينا عَلَيْكُ بذلك ، والمعنى المرجوح أنَّ اليد بمعنى القدرة ، وهذا المعنى محتمل في اللغة ولكن يفتقر إلى دليل لتقديمه ، فقالوا إن الدليل هو التنزيه ، وقطعًا هذا ليس بدليل لا من كتابٍ ولا سنة ولا قرينة متصلة ولا منفصلة ، ولا قياس جلى راجع .

ألا ترى أن للإنسان قدرةً ، أرادوا أن يخرجوا فوقعوا ، قالوا قدرة الله تليق بذاته قلنا أريحوا أنفسكم وقولوا يد الله تليق بالباري .

ومثال ذلك أيضًا قول النبي عُلِيَاتُهُ ، لغيلان الثقفي لما أسلم وتحته عشر نسوة و أمسك منهن أربعًا ؛ وفارق باقيهن ، .

فقال بعض أهل العلم معنى الحديث ، أن يطلق العشرة ، ثم يعقد على أربعة وذلك بدعوى أن القياس يقتضي ذلك فليس إحداهن أولى من الأخرى .

وهذا الدليل قطعا باطل لأسباب:

أن هذا القياس فاسد لأنه مصادم للنص ... والنص صحيح فلو كان القياس صحيحا ما خالف النص .

أن هذا الخبر احتف به قرائن تبطل هذه الدعوى ومنها تقديم لفظ الإمساك على المفارقة وكذلك استعمال لفظ باقيهن مع فارقهن ، ولو كان الأمر بمفارقة الجميع ما قال باقيهن ، لأنه لو كان المعنى فارق العشرة ، ثم ارجع أربع نسوة ، ما جاز استخدام لفظ باقيهن ، لأنهن خرجن من عصمة الزوج .

أن الذي تبادر إلى ذهن الصحابة هو منطوق الحديث.

أن سلطان الرجل على المرأة دائمٌ طالما أنها على عصمته ، ولكن إذا طلقت فلا سلطان له عليها ولابد من رضا جديد .

ومثال ذلك أيضًا قوله عَلِيُّكُم : ﴿ أَيُّمَا امْرَأَةٍ نَكُحَت نَفْسُهَا ، بَغِيرَ إِذَنَ وَلِيهَا ،

فنكاحها باطل ، فإن دخل بها فلها المهر بما استحل من فرجها ، رواه أحمد عن عائشة رضى الله عنها .

قالوا إن المرأة المقصودة في الحديث هي الأمة ، وهذا التأويل أبطله النبي عليه الله بذكره فلها المهر ومعلوم أن مهر الأمة لسيدها وليس لها .

التأويل بلا دليل أصلًا

ومثال ذلك قوله تعالى : ﴿ أَن تَذْبَعُواْبَقُرُهُ ﴾

[ البقرة : ٦٧ ]

الآية نصُّ في أن المذبوح بقرة قالت الشيعة بل هي عائشة رضى الله عنها .

ومثال ذلك أيضًا قوله عَلَيْهِ : ﴿ لا صيام لمن لم يبيت الصيام من الليل ﴾ رواه ابن ماجة عن حفصة رضى الله عنها ، قال بعض أهل العلم الصوم في الحديث هو صوم النذر والقضاء ، وهذا التأويل بلا دليل أصلًا ، ولا يخفي ما فيه من بعد .

تنبيه: الفرق بين التأويل الفاسد والتأويل بلا دليل، أن التأويل الفاسد لفظه قد يحتمل المعنى ولكن دليله فاسد الاعتبار، أما التأويل بلا دليل فإن لفظه لا يحتمل المعنى ولا يوجد أصلًا دليل.

هل يدخل التأويل الفروع ؟

أغلب الفروع يدخلها التأويل بلا خلاف (١).

هل يدخل التأويل الأصول ؟

المقصود بالأصول العقائد ، وأصول الديانات ، وصفات الباري عز وجل (١) ،

والحق أنَّ لها تأويلًا لقوله تبارك وتعالى : ﴿ وَمَا يَعْ لَمُ تَأْوِيلُهُ ۗ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾

[ آل عمران : ٧ ]

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول ص ٥٥١

أي لها تأويل ولكن لا يعلمه إلا الله ونمسك عنه مع التنزيه من التشبيه والتعطيل، وهذا هو طريق السلف الصالح وكفي بهم قدوة وأسوة بعد نبينا عليه .

قال الشوكاني (١) رحمه الله: ( وهذا هو الطريق الواضح ، والمنهج المصحوب بالسلامة عن الوقوع في مهاوي التأويل لما لا يعلم تأويله إلا الله وكفي بالسلف الصالح قدوة لمن أراد الاقتداء وأسوة لمن أحب التأسي ، على تقرير عدم ورود الدليل القاضي بالمنع من ذلك فكيف وهو قائم موجود في الكتاب والسنة ، ا.ه. .

تنبيه: إدراج الشوكاني رحمه الله لصفات الباري عز وجل بأن التأويل يدخلها مطلقًا ليس بصحيح ، لأن معنى الصفات معلوم والكيف هو المجهول ، فيجب أن يقال التأويل يدخل الكيف ولكن لا يعلمه إلا الله عز وجل ... أما معنى الصفات فمعلوم من اللغة ، وهذا هو مقصود الشوكاني .



<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول ص ١٥٥ .

#### الخلاصـة:

- المؤول هو المعنى المرجوح من لفظٍ يحتمل أكثر من معنى .
- المعنى المرجوح نوعان ، أحدهما : يحتمله اللفظ كالصلاة ، والثاني : بإبراز مضمر نحو ( وضع عن أمتى الخطأ والنسيان ) .
  - لا يقدم المعنى المرجوح على الراجح إلا بشرطين:
     أن يحتمل اللفظ المعنى المرجوح.
  - ووجود دليل صحيح صالح يقوي المعنى المرجوح ويتناسب معه عكسيًا .
    - الدليل الصارف ثلاثة أنواع:
- إما نصّ من كتابٍ أو سنة أو إجماع وإما قياسٌ جلي ، وإما قرينة متصلة أو منفصلة .
  - أقسام التأويل ثلاثة :
  - تأويل صحيح ، تأويل فاسد ، تأويل بلا دليل .
    - التأويل يدخل الفروع بلا خلاف .
  - التأويلُ في الأصول لا يعلم كيفيته إلا الله عز وجل .



#### : **ale\_\_\_\_\_**1

- ١ \_ عرَّف اللفظ المؤول لغةً وإصطلاحاً .
- ٢ \_ المعنى المتبادر إلى الذهن يستفاد من طريقين ، اذكرهما ومثل لهما .
  - ٣ \_ ما حكم العمل باللفظ المرجوح ؟
  - ٤ ـــ ما الشروط التي يتوقف عليها صحة التأويل ؟
  - ه \_ اذكر أنواع الدليل الصارف ومثل لكل دليل.
  - ٦ \_ ما الشروط التي يجب أن تتوافر في اللفظ المراد تأويله ؟
    - ٧ ـــ ما الشروط التي يجب أن تتوافر في دليل التأويل ؟
      - ٨ اذكر أقسام التأويل ومثل لكل واحد منها .
      - ٩ \_ ما الفرق بين التأويل الصحيح والتأويل الفاسد ؟
      - ١٠ ــ ما الفرق بين التأويل الفاسد والتأويل بلا دليل ؟
        - ١١ ــ هل يدخل التأويل الفروع ؟
        - ١٢ ــ هل للأصول تأويل ؟ ، واذكر دليل ذلك .
      - ١٣ ــ ما معنى أن صفات الباري عز وجل لها تأويل ؟

## المُجْمَل:

#### التعريف :

في اللغة: اسم مفعول من أَجْمَلَ ، وهو المبهم ، ومنه أجملت الشيء أي أبهمته (١) ، وقيل المجموع (٢) .

في الاصطلاح: هو اللفظ ، الذي احتمل معنيين أو أكثر ، وليس أحدهما أرجح من الثاني إلا بدليل .

#### شرح التعريف:

- « هو » أي المجمل .
- « اللفظ » سبق بيان معناه .
- ( الذي احتمل معنيين أو أكثر ) أي متردد بين عدة معان ، فشمل المجمل والظاهر والمشترك .
- « وليس أحدهما أرجح من الثاني » خرج الظاهر ، وبقي المجمل والمشترك . ( إلا بدليل ) خرج المشترك لأنه يتميز بالإضافة ، وبقى المجمل .

أمثلة:

- الشفق: متردد بين البياض والحمرة .
- (١) مختار الصحاح مادة جمل . (٢) إرشاد الفحول ص ١٤٧ .

الجون : متردد بين الأسود والأبيض .

الناهل: متردد بين العطشان والرَّيان.

بان : متردد بين ظهر وغاب ومنه بانت المرأة .

فكل ما سبق ألفاظ مجملة ، وتوجد ألفاظ مشتركة بين أشياء ومثل ذلك :

العين : مترددة بين الباصرة والجارية .

عير: تقع على الحمار وعلى العظم الذي في القدم.

رِجُل : تقع على العضو ، وعلى جماعة الجراد .

## حكم المجمل:

لا يجوز العمل باللفظ المجمل ، لأنه متردد بين معانٍ ، وليس لأحدِهِما مزية على الآخر ، وعليه فاللفظ يفتقر إلى دليل لتعين المعنى المراد فمتى حصل بيانه ، وجب العمل به ، وذلك لأن الله تبارك وتعالى ، لم يكلفنا العمل بما لا دليل عليه .

# إشتراك الظهور والإجمال في لفظِ واحدٍ (١):

قد يحمل اللفظ الواحد صفة الظهور من جهة ، وصفة الإجمال من جهة أخرى ومثال ذلك . قوله تعالى : ﴿ وَعَاتُوا الرَّكُوةَ ﴾ [ سورة البقرة :الآيـــة ٤٣] فالإيتاء صفة تفيد الوجوب ولكن نفس اللفظ صفة مجملة في مقدارها .

## وجود الإجمال في الكتاب والسنة:

الإجمال وقع في التنزيل نحو قوله تبارك وتعالى : ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ ﴾ [البقرة : ٤٣]

والكيفية ما بُينت إلَّا بالسنة ، لقوله عَلَيْكُ : « صلوا كما رأيتموني أصلي » رواه البخاري عن أبي هريرة .

## أنواع الإجمال :

الإجمال إما في تعين المراد أو بيان صفته أو بيان مقداره .

<sup>(</sup>١) مذكرة الشنقيطي ص ١٨١ بتصرف.

مثال تعين المراد ، قال تعالى :

فإن القرء متردد بين الحيض والطهر ، فلابد من دليل لتعين المراد من المعنيين ، والدليل على أن القرء في الآية هو الحيض ، ما رواه الترمذي وأبو داود عن فاطمة بنت أبي حبيش ، أنها أتت رسول الله عليلة فشكت إليه الدم ، فقال لها رسول الله عليلة : ﴿ إِنَّمَا ذَلِكَ عِرْق ، فانظري إذا أتاك قَرُوكِ ، فلا تصلي فإذا مرَّ قَرُوكِ ، فتطهّري ، ثم صلي ما بين القرء إلى القرء ) . والشاهد ﴿ إذا أتاك قَرُوكِ ﴾ أي الحيض بدليل فلا تصلى .

مثال بيان الصفة : قال تعالى : ﴿ وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةَ ﴾ [ البقرة : ٣٣ ] والكيفية مجهولة تحتاج لبيان .

مثال بيان المقدار : قال تعالى : ﴿ وَءَالْتُواْ ٱلرَّكُوْةَ ﴾ [ البقرة : ٤٣] فإن مقدار الزكاة الواجبة مجهول يحتاج لبيان .

# تقديم المعنى الشرعي على المعنى العرفي واللغوي:

ينقسم اللفظ من جهة المعنى إلى شرعي وعرفي ولغوي وفائدة هذا التقسيم ، أن يحمل اللفظ على معنى من المعانى السابقة حسب موضع الاستعمال .

ومثال ذلك لفظ ( الصيام ) في اللغة يطلق على مطلق الإمساك ، وفي الشرع على إمساك مخصوص .

ولفظ ( دابة ) في العرف يطلق على ذوات الأربع ، وفي الشرع تعم جميع المخلوقات التي تدب على الأرض أو في السماء ، قال تعالى :

[ الشورى : ٢٩ ]

وعليه فإن كلام الباري ، أنزل لبيان الشرعيات ، وأقوال النبي عَلِيْنَةً كذلك لبيان

الشرعيات لا اللغويات ، فلا يجوز العدول عن المعنى الشرعي في الشرعيات إلى المعنى العرفي أو اللغوي إلّا إذا انعدم حد اللفظ شرعًا .

# انعدام حدود الكلمة من جهة الشرع:

إذا انعدمت حدود الكلمة من جهة الشرع ، تعين حملها على العرف ، فإذا انعدمت فعلى اللغة ، وذلك مثل لفظ « السفر » فإنه لا حد شرعيا له ، ولا لغويا فتعين حمله على العرف ، فكل ما تعارف الناس عليه أنه سفر فهو سفر ، ومعلوم أن العرف يتغير بتغير الزمن ؛ فالسفر في القرون السابقة قطعا غير السفر في هذا القرن ، وكذلك بتغير المكان فما يعتبر سفرًا في البلاد الفقيرة ، قد لا يعتبر سفرا في البلاد الغنية .

# الفرق بين نفي العمل في العبادة ، ونفي العمل في المعاملة :

إذا ورد نصِّ ينفي عملًا في عبادةٍ ، فهو نفي للصحة ، ودليل ذلك :

ما رواه ابن ماجة عن على بن شيبان قال: قال رسول الله عليه: « يا معشر المسلمين لا صلاة لمن لا يقيم صلبه في الركوع » مع ما رواه أحمد والنسائي وابن ماجة عن أبي مسعود قال: قال رسول الله عليه : « لا تجزيء صلاة لا يقيم الرجل فيها صلبه في الركوع والسجود » ، ووجه الاستدلال من الحديثين أن النبي عليه جعل لفظ « لا صلاة » في حديث على بن شيبان مرادفة للفظ « لا تجزيء » في حديث أبي مسعود .

وقال بعض أهل العلم أنَّ النفي نفي كمال ، والتحقيق السابق يرد عليهم وقال شيخ الإسلام (١) ــ ردًا على أن النفي نفي للكمال ــ

« وأما ما يقوله بعض الناس إن هذا نفي الكمال كقوله : « لا صلاة لجار المسجد إلا في المسجد » (٢) فيقال له : نعم هو لنفي الكمال ، لكن لنفي كمال الواجبات أو لنفي كمال المستحبات ؟

<sup>(</sup>١) القواعد النورانية ص ٢٦ .

فأما الأول : فحق .

وأما الثاني: فباطل، لا يوجد مثل ذلك في كلام الله عز وجل ولا في كلام رسوله قط، وليس بحق فإن الشيء إذا أكملت واجباته فكيف يصح نفيه ؟ وأيضًا فلو جاز لجاز نفي صلاة عامة الأولين والآخرين لأن كمال المستحبات من أندر الأمور ، ا.هـ.

قلتُ : ونفي كمال الواجبات يقتضي بطلان العبادة ، إذًا النفي على طريقتهم نفي صحة لا كمال .

وأما إذا ورد نصّ ينفي عملًا في معاملة ، فهو نفي للأجر ، والعمل صحيح ومثال ذلك : إنفاق الرجل على زوجته لغير وجه الله ، فمتى أنفق عليها سواء امتثالًا لله عز وجل أو جبرًا فإن الحق قد سقط من عليه وأصبحت ذمته خالية من هذا الحق ، وإن كان لا أجر فيه ، وأيضًا كرد الآمانات والمغصوب وقضاء الدين وغير ذلك والله أعلم .

# مواضع لا إجمال فيها :

الحكم المضاف إلى العين ؛ ينصرف لغةً وعرفا إلى ما أعدت له ؛ وأدلة ذلك كثيرة منها ما رواه مسلمٌ عن ابن عباس قال : « تُصدِّق على مولاةٍ لميمونة بشاةٍ ، فماتت فمر بها رسول الله عَلِيلَة فقال : هلا أخذتم إهابها فدبغتموه ، فانتفعتم به ، فقالوا إنها ميتة ، فقال إنما حُرِّم أكْلُها » . ووجه الاستدلال أن النبي عَلِيلَة فسرٌ ما أشكل على الصحابة من قوله تبارك وتعالى :

﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ ﴾ [ سورة المائدة :الآية ٣ ]

فظنوا أن المحرَّم يقع على كل نفع منها ، فوجه النبي الحرمة وهي الحكم إلى ما أعدت له العين وهي الشاة ، إلى الأكل .

ومثال ذلك أيضًا ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمْ أُمَّهَ لَكُمُ ﴾ [ النساء :الآية ٢٣ ] أي وطنها ، وهكذا ، وقد نازع بعض أهل العلم في انصراف الحكم الواقع على

العين هل التحريم ، هو تحريم الأكل أم الاستعمال والتحقيق السابق يرد هذا النزاع ، ونضيف إلى هذا التحقيق أن الميتة تقابل المذكاة ، والمذكاة أعدت للأكل ، فالميتة يحرم أكلها والله أعلم .

لا إجمال في النكرة في سياق النفي ، ومثال ذلك : ما رواه أحمد : • لا نكاح إلّا بولي • وكما سبق النفي نفي صحة لا كمال ويؤيد ذلك ما رواه أحمد عن عائشة رضى الله عنها قالت : قال رسول الله عليها : • أيّما امرأة نكحت بغير إذن وليها ، فنكاحها باطل ، فنكاحها باطل ، وعليه فإن الصيغ الآتية لا إجمال فيها • لا صلاة إلا بطهور ، ، و • لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب ، ، و • لا صام من صام الأبد ، . والله أعلم .

لا إجمال في مواضع حذف المضاف وإحلال المضاف إليه محله ودليل ذلك ما ورد عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: قال عليه : و وضع عن أمتي الخطأ والنسيان ، وما استكرهوا عليه ، رواه البيهقي في سننه ، ومتعلق الوضع واحد من ثلاثة إما الإثم وإما الضمان وإما ذنب الإثم ، خرج الإثم بقوله تعالى :

﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَاۤ أَخْطَأْتُم بِهِۦ ﴾ [ الأحزاب : ٥ ] وخرج الضمان بقوله تعالى :

﴿ وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَافَافَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةً مُسَلَّمَةً إِلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ

فلم يبق إلّا ذنب الإثم الذي وضع ، وعليه فلا إجمال كما زعم البعض ، ورفع الإثم بسبب الخطأ والنسيان مزية لأمة محمد عَلِيكَ دون غيرهم لقوله عَلِيكَ : • عن أمتى ، أي غيرها يؤاخذ بالخطأ والنسيان والإكراه ، ودليل ذلك واضح في كتاب

الله عز وجل : ﴿ إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُمْ يَرْجُمُوكُمْ أَوْيُعِيدُوكُمْ فِي

مِلَّتِهِمْ ﴾ ثم قال : ﴿ وَلَن تُفْلِحُوا إِذَّا أَبَكُنَّا ﴾ [الكهف : ٢٠]

فدل على عدم عذرهم.

## مواضع الإجمال:

الإجمال يكون في الاسم ، والفعل ، والحرف ، أو المركب منهم ، أو الصفة ، أو بحسب التصريف .

# الإجمال في الاسم:

في صيغة ( مَفْعِل ) (١٠ : فإن هذه الصيغة مترددة بين الحدث ، واسم الزمان ، واسم الزمان ، واسم الزمان ،

﴿ فَأَعْتَزِلُواْ ٱلنِّسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضِ ﴾ [ البغرة: ٢٢٢]

فلفظ المحيض مجمل.

الضمير في لفظ ( تنضحه ) من قول النبي عليه في الجواب عن دم الحيضة يصيب الثوب ( تحته ، ثم تقرصه بالماء ، ثم تنضحه ، ثم تصلى فيه ) فالضمير مجمل لأنه متردد بين احتمالين ، إما أن يقع على مكان الإصابة ، وإما يقع على الثوب كله ، والدليل الذي حدد المعنى المراد ، أنه جاء في رواية صحيحة ( ثم اقرصيه بالماء ، ثم أنضحي في سائره ) أي في سائر الثوب . والله أعلم .

# الإجمال في الفعل:

ومثال ذلك الفعل عسعس متردد بين إقبال الليل وإدباره .

## الإجمال في الحرف:

كتردد الواو بين العطف والابتداء نحو ﴿ والراسخون في العلم ﴾ وهنا للابتداء . كتردد الباء بين التبعيض والإلصاق نحو ﴿ وامسحوا برؤوسكم ﴾ وهنا للإلصاق .

# الإجمال في المركب :

قال تعالى : ﴿ أُوْيَعْفُواْ ٱلَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ ٱلذِّكَاحِ ﴾ [ البقرة : ٢٣٧ ]

<sup>(</sup>١) الامتاع ص ١١٣.

فقد يراد به الولى لأنه هو الذي يعقد نكاح المرأة .

وقد يراد به الزوج لأنه بيده دوام العقد ؛ وهو الصحيح من مذهب أحمد والشافعي .

## الإجمال في مرجع الصفة:

نحو ( طبيبٌ ماهر » (١) ، فالصفة هنا مجملة أي مترددة ، بين كونه ماهرًا في الطبٌ خاصة ، وبين المهارة في الطب وغيره .

### الإجمال بحسب التصريف:

قال تعالى : ﴿ وَلَا يُضَاَّزُّكَا تِبُ وَلَا شَهِيدٌ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]

الفعل ( يُضار ) . احتمال أن يكون مبنى للمعلوم .

فيكون كاتب فاعل ، وعليه فالمعنى نهي الكاتب والشهيد عن الإضرار بصاحب الحق .

واجتمال أن يكون مبني للمجهول ، فيكون كاتب نائب فاعل ، وعليه فالمعنى نهى الناس أن يضروا الكاتب والشهيد .

والسبب في ذلك أن صيغة الفعل مضعفة ( ضارر ) (٢) ، يستوي اسم فاعلها ، والسبب في ذلك أن صيغة الفعل مضعفة ( والسبني للفاعل ، والمبنى للمفعول . والله أعلم .

#### الفرق بين المجمل والظاهر:

المجمل لفظ احتمل معنيين ، لا يجوز العمل بأحدهما إلَّا بدليل ، وأما الظاهر يجب العمل بالظاهر منهما .

تعين المعني المراد من المجمل يتوقف على دليل خارجي يحدده ، وأما الظاهر لا يحتاج إلى دليل ، بل هو الوجدان الحاصل بمجرد السماع .

المعنى المعمول به من المجمل ، والذي حدده الدليل في نفس رتبة اللفظ الظاهر .

<sup>(</sup>۱) إرشاد الفحول ص ۱٤٨ . (۲) مختار الصحاح ص ٣٧٩ .

المجمل لا يقبل التأويل لأن المعنى الذي حدده الدليل يجب العمل به ، وأما المعاني الأخرى فغير محتملة ، والاحتمال شرط التأويل ، والدليل بطر هذه الاحتمالات ، واختار من بينها معنى .

إذا تعارض المعنى المعمول به من المجمل مع المعنى الظاهر ، يقدم الظاهر عند التعارض لأنه أقوى دلالة .

# الفرق بين المجمل والشك:

المجمل يخص الألفاظ ، وليس أحدهما أولى من الآخر . والشك يخص الإدراك ، وليس أحدهما أولى من آخر .

## خواص المجمل:

لا يقبل التأويل .

المعنى المعمول به من المجمل ، يخصص ، وينسخ . دلالته أضعف من الظاهر والنص .

000

#### الخلاصــة:

- المجمل هو اللفظ الذي احتمل معنيين ، أو أكثر ، وليس أحدهما أرجح من الثاني .
- لا يجوز العمل باللفظ المجمل ، لأن اللفظ المراد العمل به ، ليس أولى من المتروك .
- يجب العمل باللفظ المجمل في معنى من المعاني التي يحتملها إذا دل الدليل إلى ذلك .
  - قد يشترك الظهور والإجمال في لفظٍ واحد.
  - القرآن اشتمل على ألفاظ مجملة ، فسرتها السنة .
- الإجمال إما أن يكون في الصفة ، أي صفة العمل ، أو في مقداره ، أو في مراده .
- يقدم المعنى الشرعي للفظ إذا ضبط شرعًا سواء كان له معنى عرفي أو لغوي أو لم يكن له .
- إذا انعدم الضابط الشرعي للفظ ، تعين العمل بالمعنى العرفي ، فإن لم يكن له معنى عرفى تعين العمل بالمعنى اللغوي .
  - نفى العمل في العبادة ، يعنى نفى الصحة .
  - نفي العمل في المعاملات ، يعني أن العمل صحيح ، ولكن لا ثواب فيه .
    - إذا اكتملت واجبات الشيء ، لا يصح نفيه بحال .
    - الحكم المضاف إلى العين ينصرف لغةً وعرفًا إلى ما أعدت له .
  - المواضع التي حلَّ المضاف إليه ، محل المضاف بعد حذفه لا إجمال فيها .
- الإجمال يدخل في الاسم ، والفعل والحرف ، أو المركب منهم ، أو الصفة ، أو بحسب التصريف .

- المجمل ، أضعف دلالة من الظاهر ومن النص .
- المجمل لا يقبل التأويل، ويخصِص، وينسخ.
  - المجمل يختص بالألفاظ.

#### أسسئلة:

- ١ \_ عرِّف المجمل لغة واصطلاحًا .
- ٢ \_ لماذا لا يجوز العمل باللفظ المجمل ؟
- ٣ \_ متى يجوز العمل بمعنى من معانى المجمل ؟
- ٤ ــ مثَّل من القرآن والسنة ، للفظِ يشترك فيه الإجمال والظهور .
  - ٥ \_ متى يقدم المعنى الشرعى على غيره ؟
- ٦ إذا انعدم الضابط الشرعي للكلمة ، وكان لها حد عرفي وحد لغوي فأيهما
   تقدم ؟ ولماذا ؟
  - ٧ \_ ما الفرق بين نفى العمل في العبادة ونفى العمل في المعاملة ؟
    - ٨ ــ ما الدليل على أن نفى العبادة نفى صحة لا كمال ؟
      - ٩ \_ اذكر بعض المواضع التي لا إجمال فيها .
      - ١٠ ـ اذكر مواضع الإجمال ، ومثّل لكل نوع .
        - ١١ ـ فَرُق بين المجمل والظاهر .
        - ١٢ ـ ما الفرق بين المجمل والشك ؟
          - 11 اذكر خواص المجمل.

# المبينن

#### التعريف:

في اللغة: من أبان الشيء فهو مبين، وهو المظهر والموضح. في الاصطلاح: هو اللفظ الذي دلَّ على معنى معين بأصل الوضع أو بعد التَّبين. شرح التعريف:

- « الذي دل على معنى معين » خرج المهمل والمستحيل والمجمل.
- « بأصل الوضع » أي ظاهر الدلالة بأصل وضعه ، نحو قوله تعالى :

« أو بعد التبين » أي لم يتبين المعنى المراد إلَّا بواسطة دليل ، ومثل ذلك قوله

خرجت إلى حيز التجلي والوضوح بقوله تعالى :

القوة خرجت إلى حيز التجلي والوضوح بقوله عَلَيْكُم : ﴿ أَلَا إِنَّ القَوةَ الرمي ، أَلَا إِنَّ القَوةَ الرمي ، ألا إِنَّ القَوةَ الرمي ﴾ رواه مسلم وأحمد وأبو داود وابن ماجة عن عقبة بن عامر .

## حكم المبين:

يجب العمل بالمعنى المبين بأصل الوضع ، أو بما عيَّنه الدليل .

يان مجمل الكتاب بالكتاب:

قال تعالى :

﴿ ٱلْقَارِعَةُ مَا ٱلْقَارِعَةُ وَمَا أَدْرُكُ مَا ٱلْقَارِعَةُ ﴾ [ القارعة ١ : ٣ ]

فلفظ القارعة خرج إلى حيز التجلي والوضوح بقوله نعالى:

﴿ يَوْمَ يَكُونُ ٱلنَّاسُ كَا لَفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ﴾ [ القارعة : ٤ ]

بيان مجمل الكتاب بالسنة:

قال تعالى : ﴿ أَوْ يَجْعَلُ ٱللَّهُ لَهُنَّ سَكِيلًا ﴾ [النساء: ١٥]

لفظ سبيلا مجملة ، خرجت إلى حيز التجلي والوضوح بقوله عليه : « خذوا عني ، خذوا عني قد جعل الله لهن سبيلا ، البكر بالبكر ، جلد مائة وتغريب عام ، والثيب بالثيب جلد مائة والرجم ، رواه مسلم .

وكذلك قوله تعالى :

﴿ حَتَّىٰ تَنكِحَ زُوْجًا غَيْرَهُ ۗ ﴾

النكاح متردد بين الجماع والعقد ، فهي مجملة ، ظهرت بقوله عَلَيْكُ : ﴿ حتى تَدُوقِي عَسَيْلَة الجماع ﴾ تذوقي عسيلته ويذوق عسيلتك ﴾ متفق عليه ، مع قوله عَلَيْكُ : ﴿ العُسيلة الجماع ﴾ رواه أبو يعلى .

## الفرق بين وقت الحاجة ووقت الخطاب:

وقت الحاجة هو الفترة التي يجب على المكلُّف أداء ما كُلُّف به فيها .

وأما وقت الخطاب فهو الوقت الذي حصل فيه خطاب الشارع سواء كان مجملًا أو مفسرًا .

## العلاقة بين وقت الحاجة ووقت الخطاب:

وقت الحاجة إما ملازمًا لوقت الخطاب وإما مفارقًا له . ومثال وقت الحاجة ملازمًا لوقت الخطاب ، حديث المسيء صلاته ، ومثال وقت الحاجة مفارقًا لوقت الخطاب قوله تعالى :

ووجه الاستدلال أنَّ ثم للتراخي أي التفصيل أخر عن وقت الخطاب ، وكذلك « إن الله يأمركم أن تذبحوا بقرة » .

قال الشوكاني: \_\_ رحمه الله \_\_ بعد أن عدّ المذاهب \_\_ و فهذه جملة المذاهب المروية ؛ في هذه المسألة ، وأنت إذا تتبعت موارد هذه الشريعة المطهرة ، وجدتها قاضية بجواز تأخير البيان عن وقت الخطاب ؛ قضاءً ظاهرًا واضحًا ، لا ينكره من له أدنى خبرة بها ، وممارسة لها وليس على هذه المذاهب المخالفة لما قاله المجوزون أثارة من علم » .

إذًا تأخير البيان عن وقت الحاجة لا يجوز وهذا بلا خلاف . وأمَّا تأخير البيان عن وقت الخطاب ، فالحق جواز ذلك .

#### الخلاصة

- المبين هو اللفظ الذي دل على معنى معين بأصل الوضع أو بعد التبين .
- المبين بأصل الوضع ، هو الذي لا يحتاج إلى دليل لبيان المعنى المراد ، بل هو متبادر إلى الذهن .
- المبين بعد التبين ، هو الذي يحتاج إلى دليل لترشيح معنى من المعاني المحتملة للفظ مجمل .
- يجب العمل بالمعنى البيِّن سواء كان التبين بأصل الوضع أو بما عينه الدليل .
  - اشتملت آيات الله على ألفاظٍ مجملة ، فسرت بأخرى أو بالسنة .
  - وقت الحاجة : هو الفترة التي يجب على المكلُّف أداء ما كُلُّف به فيها .
- وقت الخطاب : هو الوقت الذي حصل فيه الكلام سواء كان مجملًا أو مبينًا .
  - وقت الحاجة قد يكون ملازمًا لوقت الخطاب ، وقد يفارقه .
    - لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة .
      - يجوز تأخير البيان عن وقت الخطاب .



#### أسسئلة:

- ١ \_ عرِّف اللفظ المبين لغةً واصطلاحاً .
- ٢ \_ ما الفرق بين المعنى المبين بأصل الوضع والمعنى المبين بدليل ٩
  - ٣ ـــ مثّل ببعض الآيات المجملة التي فسرتها أخرى ، أو السنة .
- ٤ \_ اذكر بعض الأمثلة يتضح فيها ملازمة وقت الحاجة لوقت الخطاب .
- ه ــ اذكر بعض الأمثلة يتضح فيها مفارقة وقت الحاجة لوقت الخطاب .
  - ٦ \_ اذكر السبب في عدم جواز تأخير البيان عن وقت الحاجة .

| $\sqcup \sqcup \sqcup$ |
|------------------------|
|------------------------|

#### المبحث الثالث

#### الامسسر

#### التعريف:

في اللغة: أمر يجمع على أوامر أو أمره (١) أو أمور ، وجاء على معانٍ منها الشأن ، والقضاء ، وطلب الشيء .

في الاصطلاح: طلب إيجاد الفعل بالقول على وجه الاستعلاء.

#### شرح التعريف :

« طلب إيجاد الفعل » أي إيجاد الفعل سواء كان الإيجاد على وجه الوجوب أو الندب ، فخرج به النهي لأنه طلب ترك الفعل وكذلك الكراهة .

و بالقول ، خرج به حديث النفس والإشارة فلا طلب إلا بالقول.

« على وجه الاستعلاء » أي من الأعلى إلى الأدنى ، فخرج الدعاء لأنه من الأدنى الأعلى ، وخرج الالتماس لأنه من فرد إلى نده .

#### الأمثلة :

الأمر من الأعلى إلى الأدنى مثل قوله تعالى :

﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاثُواْ ٱلزَّكُوٰةَ ﴾

[ البقرة : ٤٣ ]

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص ٢٤.

وقوله تعالى : ﴿ وَذَرُواْظُلهِمَ ٱلْإِثْمِ وَبَاطِنَهُم ۗ } [ الأنعام : ١٢٠ ]

الأمر من الأدنى ( الدعاء ) مثل قوله تعالى :

﴿ وَأَغْفِرْ لَنَا وَأَرْحَمْنَا }

وقوله تعالى : ﴿ رَبُّنَا ٓ أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبَّرًا وَتُوفَّنَا مُسْلِمِينَ ﴾ [ الأعراف: ١٢٦]

الالتماس مثل قوله: ﴿ فَلْيَـنْظُرُ أَيُّهَا أَزْكَى طَعَـامًا ﴾ [ الكهف: ١٩]

هل للأمر صيغ معينة: الحق الدي ندين به لله عز وجل، أنَّ للأمر صيغًا معينة تدل عليه، دون الحاجة

إلى قرينة تُثبت الوجوب ، ولا تلتفت إلى المبتدعة الذين يقولون إنه ليس للأمر صيغً معينة ، فإنهم يريدون غير ما نريد ، فقد ردوا كلام الباري وسنة الحبيب عَلَيْكُ ، ولسان العرب ببيت شعر للأخطل النصراني :

« إِنَّ الكلام لفي الفؤاد وإنما جعل اللسان على الفؤاد دليلًا »

، السبب في إنكار صيغ الأمر وغيرها ، أنهم قالوا إن الكلام معنى قائم بالنفس ، فجرهم لى القول بخلق القرآن وبأن الله لم يكلم موسى ، فنسبوا إلى الله عز وجل العجز والنقص وإلى نبيه عليه الجهل والكتمان . وآخرون قالوا بالوقف ، قلت الوقف لا غاية له ويؤدي إلى هجر الشريعه حتى الموت ، بل الصحابة رضوان الله عليهم كانوا إذا رأوا النبي عليه يفعل شيئًا أسرعوا إلى هذا الفعل فكيف يكون الحال في الأمر ؟! وعلى كل فإن تجريد الكلام من صيغته مخالفة لكتاب الله ولسنة نبيه عليه ولسان العرب ، وأدلة ذلك من كلام الله عز وجل : أن في قصة زكريا عليه السلام

قال الله تعالى: ﴿ قَالَ ءَايَتُكُ أَلَّا تُكَلِّمُ النَّاسَ ثَلَثَ لَيَ الِسَوِيَّا فَخَرَجَ فَاللَّهُ مَا الله تعالى: ﴿ قَالَ ءَايَتُ اللهُ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَن سَيِّحُواْ بُكُرَةً وَعَشِيًّا ﴾ عَلَى قَوْمِهِ مِن ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَن سَيِّحُواْ بُكُرَةً وَعَشِيًّا ﴾ [ مريم: ١٠-١١]

فالآية نص واضح في التفريق بين الكلام والإشارة .

وفي قصة مريم ﴿ فَقُولِيٓ إِنِّى نَذَرْتُ لِلرَّمْ نِن صَوْمًا فَلَنْ أُكِيِّمَ ٱلْيَوْمَ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّ

(7.5)

والآية أيضًا نص واضح في التفريق بين الكلام والإشارة .

ومن سنة النبي عَلِيْكُ : قال عَلِيْكُ : « إن الله تجاوز لأمتي عما حدثت به نفسها ما لم تتكلم به أو تعمل به » رواه ابن ماجة والحديث نص في التفريق بين الكلام وحديث النفس ، ولكن قد يستخدم لفظ القول بمعنى حديث النفس ولكن يقيد بها

نحو قوله تعالى : ﴿ وَيَقُولُونَ فِي ٓ أَنفُسِمِ مَلُولَا يُعَذِّبُنَا ٱللَّهُ ﴾ [ المجادلة : ٨ ]

ومخالفة لسان العرب: الكلام في لغة العرب ينقسمُ إلى اسم وفعل وحرف ، والاسم ما دل على معنى في نفسه غير مقترن بزمن من الأزمنة الثلاثة وضعًا لا التزامًا ، والفعل ما دل على معنى في نفسه مقترن بزمن من الأزمنة الثلاثة وضعًا لا التزامًا ، والحرف ما دل على معنى في غيره ، وهذا هو الواقع لأنه ذات وحدث ورابطة ، فالذات الاسم والحدث الفعل والرابطة الحرف ودليل ذلك استقراء كلام العرب وواضح مما سبق أن الكلمة تفيد بصيغتها شيئًا .

## صيغ الأمر:

يمكن لنا أن نستفاد الوجوب من ستة أنواع :

الأول : فعل الأمر على وزن « افعل » وهي للحاضر كقوله تعالى :

أو على وزن ( افعلوا ) كقوله تعالى : ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ ﴾ [ البقرة : ٤٣ ] وقولهِ تعالى : ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ ﴾ ر المائدة: ٩٢ الثاني : اسم فعل الأمر كقوله تعالى : ﴿ عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ ﴾ ر المائدة : ١٠٥ وفي الآذان ﴿ حي على الصلاة ﴾ أي أقبلوا على الصلاة . الثالث: المصدر النائب عن فعل الأمر كقوله تعالى: ﴿ فَضَرَّبُ ٱلرِّقَابِ ﴾ [ محمد : ٤ ] الرابع: المضارع المقترن بلام الأمر ( ليفعل ) للغائب كقوله تعالى: ﴿ ثُمَ لَيُقَضُواْ تَفَتَهُمْ وَلْيُوفُواْ نُذُورَهُمْ وَلْيَطُّوفُواْ بِٱلْبَيْتِ ٱلْعَنِيقِ ﴾ [ الحج : ٢٩ ] وقوله تعالى : ﴿ فَلْيَحْذُرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۗ ﴾ [ النور : ٦٣ ] وقوله تعالى : ﴿ لِتَتُوْمِـنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۗ ﴾ [ الفتح: ٩ ] وترله تعالى: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلْيَصُمُّهُ ﴾ [ البقرة : ١٨٥ ] الخامس : من صيغته نحو قوله عَلِيلَة : ﴿ فَرَضَ رَسُولَ اللَّهُ عَلِيلَةً زَكَاةَ الفَطْرِ مَن رمضان » رواه البخاري . وقوله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَننَتِ إِلَى آَهْلِهَا ﴾ [ النساء : ٥٨ ] وقوله تعالى: ﴿ كُلِّبَ عَلَيْكُمُ أَلْصِّبِيَامُ ﴾ [ البقرة : ١٨٣ ] ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ ﴾ [ البقرة : ٢١٦ ] السادس : جملة ابتداء وخبر كقوله تعالى : ﴿ فَكُفَّارَتُهُۥ ٓ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مُسْكِكِينَ ﴾

[ المائدة : ٨٩]

وقوله تعالى :

﴿ وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَّا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُّسَلَمَةُ إِلَىٰ أَهْ الِهِ عَهُ النساء: ٩٢ ]

وقوله تعالى : ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَكَ يَتَرَبَّصَهَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءً ﴾

[ البقرة : ٢٢٨ ].

وقوله تعالى : ﴿ وَمَن دَخَلُهُ مُكَانَ ءَامِئًا ﴾ [ آل عمران : ٩٧ ]

﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْمَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾

[آل عمران: ٩٧]

تنبيه : أحيانًا تأتي جملة الابتداء وخبر تفيد الأمر ، وأحيانًا لا يستفاد منها الأمرية بل مجرد إخبار ومثال الأول قوله تعالى :

﴿ وَمَن قَنُلُ مُؤْمِنًا خَطَّا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُّسَلَّمَةُ إِلَىٰ أَهَّ لِهِ } (النساء: ٩٢]

ومثال الثاني قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُ لَ مُؤْمِنَ الْمُتَعَمِّدُا فَجَمَزَآ وُهُو جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا ﴾ [ النساء: ٩٣]

الآية الأولى النساء يستفاد منها الأمرية لإ مكان المخطيء من تحرير رقبة وتسليم الدية أما الآية الثانية فلا يستفاد منها الأمرية بل هي مجرد إخبار عن مصير قاتل المؤمن عمدًا وعدوانًا لأننا لا نستطيع إدخال أحدٍ الجنة أو النار .

## حكم صيغة الأمر:

تنقسمُ صيغة الأمر باعتبار اقترانها بقرينة إلى قسمين:

• صيغة الأمر المجردة من القرينة وهي تقتضي الوجوب وأدلة ذلك :

قال تعالى : ﴿ فَلْيَحْذُرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْ نَدُّ أَوْيُصِيبَهُمْ

عَذَابُ أَلِيدُ

[ النور : ٦٣ ]

والآية نصٌّ في إثبات العقاب ، ولا عقاب إلا على ترك واجب أو فعل محظور ،

ولقوله تعالى : ﴿ لَّا يَعْصُونَ ٱللَّهُ مَاۤ أَمَرَهُمْ ﴾ [ التحريم : ٦ ]

وقوله تعالى : ﴿ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِى ﴾ [طه: ٩٣]

فترك الأمر معصية ، والمعصية مترتب عليها عقاب ، وقوله تعالى :

﴿ وَمَاكَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَأَمْرًا أَن يَكُونَ هَكُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ ومَا أَمْرِهِمْ ﴾ ومن أَمْرِهِمْ ﴾

فمنع الاختيار دليل الوجوب ، والنكرة في سياق الشرط تفيد عموم الأمر سواء كان مقرونًا بوعيد أو غير مقرون ، ويوضح ذلك مطلق القول في قوله تعالى :

﴿ سَتُدْعَوْنَ إِلَىٰ قَوْمِ أُولِى بَأْسِ شَدِيدِ نُقَائِلُونَهُمْ أَوْرُسُلِمُونَ فَإِن تُطِيعُواْ يُؤْتِكُمُ ٱللَّهُ أَجْرًا حَسَنَا فَإِن تَتَوَلَّوْا كَمَا تَوَلَّيْتُمْ مِن قَبْلُ يُعَذِّبْكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [الفتع: ١٦]

المتبادر إلى الذهن دليل الحقيقة فلا يعدل عنه إلا بدليل لذلك قال شيخ الإسلام: « وأمر الله ورسوله إذا أطلق كان مقتضاه الوجوب » (١).

● ثم صيغة الأمر المقترنة بقرينة ، في هذه الحالة يصرف الأمر حسب القرينة ، فإذا كانت للندب صار الأمر كانت للندب صار الأمر للندب .... وهكذا .

## تكرار الأمر :

ينقسم الأمر باعتبار القيد إلى قسمين الأمر المطلق والثاني الأمر المقترن بقيدٍ.

<sup>(</sup>١) القواعد النورانية ص ٢٦ .

الأمر المطلق: والمقصود بالمطلق هنا أي غير مقيد بمرة، ولا تكرار، ولا صفة، ولا شرط والأمر كما سبق طلب إيجاد الفعل، أي إدخال ماهية الفعل في الوجود، أي تحصيله، ولا علاقة له البتة في العدد (١)، وعليه فإن الأمر المطلق لا يقتضى التكرار وأدلة ذلك.

ما رواه مسلم وأحمد والنسائي عن أبي هريرة رضى الله عنه قال : خطبنا رسول الله عَلَيْكُ فقال : ﴿ يَا أَيُهَا النّاسَ قَدْ فَرْضَ الله عَلَيْكُم الحَجِّ فَحَجُّوا ، فقال رجَّلُ أكل عام يا رسول الله ، فسكت حتى قالها ثلاثًا ، فقال النبي عَلَيْكُ ، لو قلتُ نعم لوجبت ، ولما استطعتم » .

ووجه الاستدلال أن السائل لم يفهم من الأمر المطلق و فحجُّوا ، أنه يقتضي التكرار ، ولو فهم ذلك ما ساغ له أن يسأل ، وقد قرره النبي عَلَيْكُ على هذا الفهم فقال : و لو قلتُ نعم لوجبت ،

وما رواه أحمد عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: قال رسول الله عليها: ( لا تصلوا صلاة في يوم مرتين ، ونحن مأمورون بخمس صلوات في اليوم والليلة ، والأمر فيها مطلق ، وعليه فمن صلى الظهر مثلا وجاء به على الوجه المطلوب شرعًا لا يجوز له أن يصلى الظهر مرةً أخرى .

الأمر المقترن بقيد : وهو ثلاثة أنواع إما أن يتعلق بشرط أو صفة أو علة .

أ - الأمر المقترن بشرط: الشرط لا يقتضي الحكم ولكن هو لبيان زمن تنفيذ الحكم، فإن أفاد الشرط التكرار، تكرر الأمر وإلا فلا ومثال ذلك قوله تعالى:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَإِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَيَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مُ المَائِدة : ٢ ] والمائدة : ٢ ]

فإن الله تبارك وتعالى قد وضع شرطًا لصحة الصلاة وهو الطهارة ، فمن أراد الصلاة

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول ص ٨٧ بتصرف .

عليه أن يتوضأ لمن كان على غير وضوء أو طلبا للفضل. كما صلى النبي عليه أو عليه النبي عليه الله عليه الله عليه الم

ب-الأمر المتعلق بصفة : كقوله تعالى : ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ ﴾ [ الإسراء : ٧٨ ]

فعند كل دلوك صلاة .

جوالأمر المتعلق بعلة: العلة مناط الحكم فيوجد الحكم بوجودها وينعدم بعدمها وعليه فإن إثبات الحكم متوقف على وجود العلة فالتكرار المستفاد هو من تكرار العلة وليس من الأمر نفسه مع ملاحظة تكرار العلة وتنفيذ الحكم بمعنى إذا تكررت ولم ينفذ الحكم فهو حكم واحد وإذا تكررت العلة وفي كل مرة ينفذ الحكم وجب تنفيذه كلما تكررت ومثال ذلك قوله تعالى:

﴿ الزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُ وَأَكُلُّ وَبِعِدِمِّنَّهُمَامِأْنَةً جَلْدُوا كُلُّ وَبِعِدِمِّنَّهُمَامِأْنَةً جَلْدُوا كُلُّ وَبِعِدِمِّنَّهُمَامِأْنَةً جَلْدُوا كُلُّوا دَا ]

فإن زنا البكر وقامت عليه البينة نفذ فيه الحكم فإن زنا مرة ثانية نفذ الحكم عليه مرة أحرى أما إن زنا ثم زنا فهو حكم واحد .

## إذا تكرر لفظ الأمر أفاد التأكيد لا التأسيس:

ومثال ذلك قوله عَلَيْظٍ : ( صلوا قبل المغرب ركعتين صلوا قبل المغرب ركعتين لمن شاء ) فالمسنون ركعتان لا غير قبل المغرب .

## هل الوجوب على الفور أم على التراخي :

محل النزاع في الأمر المجرد من القرائن ، أما الأمر المقترن بقرينة نحو أطعمني ، اسقني فإنها تقتضي الفور لتعلقها بقرينة ، أما الأمر المجرد عن القرائن فهو أيضا يفيد الفور لقوله تعالى : ﴿ فَأَسَـ تَبِعُوا ٱلْحَيْرَاتِ ﴾ [ المائدة : ٤٨ ]

ولتوضيح ذلك أن المأمور إن مات ولم يفعل ما أمر به فهو إما آثم وإما غير آثم فإن كان غير آثم إذًا فما فائدة الأمر ؟ وترك الأمر مترتب عليه عقاب كما سبق وإن

قيل آثم قلنا وجب الاحتراز من الوقوع في الإثم ولا يتم ذلك إلا بالمتقين ، وهو فعل الأمر على الفور لقوله تبارك وتعالى :

﴿ أُولَمْ يَنظُرُواْ فِي مَلَكُوتِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَاخَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءِ وَالْأَرْضِ وَمَاخَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءِ وَأَنْ عَسَى ٓ أَن يَكُونَ قَدِ ٱقْلَرْبَ أَجَلُهُم ۗ ﴾ [ الأعراف: ١٨٥]

والخلاصة أن الأمر يقتضي الفور سواء كان مجردًا عن القرائن أو مقرونا بقرينة تفيد الوجوب .

## خروج الأمر عن الفورية :

لا يخرج الأمر عن الفورية إلى التراخي إلا بدليل وذلك نحو قضاء رمضان فإنه واجبٌ على الفور لقوله تعالى: ﴿ فَأَسْتَبِعُوا ٱلْخَيْرَاتِ ﴾ [ المائدة : ٤٨ ]

والصوم كالدّين واجب السداد بمجرد الاستطاعة ، ولكن مع عدم الاستطاعة يؤخر لوقت الاستطاعة بدليل أن عائشة كانت لا تقضي ما عليها من رمضان إلّا في شعبان ، لما رواه الجماعة عن عائشة رضى الله عنها قالت : « كان يكون على الصوم من رمضان فما أستطيع أن أقضيه إلّا في شعبان وذلك لمكان رسول الله عَلَيْكُ » .

## خروج الأمر عن الوجوب :

ذكر صاحب شرح جمع الجوامع أنها ترد لستة وعشرين معنى نذكر بعضها ولا يخرج الأمر عن الوجوب إلا بقرينة تُبين أن المراد ذلك المعنى الآخر . خروج الأمر عن الوجوب إلى الندب كقوله تعالى :

﴿ وَأَشْهِـ دُوَاْ إِذَا تَبَايَعْتُمْ ﴾ [ البقرة : ٢٨٢ ] هذا الأمر يفيد الوجوب ولكنه صرف إلى الندب بفعله عَلِيْكُ حيثُ إنه اشترى فرسًا من أعرابي ولم يشهد رواه ( أحمد — والنسائي — وأبو داود ) . خروج الأمر عن الوجوب إلى الإباحة كقوله تعالى : ﴿ وَ إِذَا كَلَنْمُ فَأَصَطَادُواْ ﴾ خروج الأمر عن الوجوب إلى الإباحة كقوله تعالى : ﴿ وَ إِذَا كُلَنْمُ فَأَصَطَادُواْ ﴾ [ المائدة : ٢ ]

و ﴿ فَأَمْشُواْ فِي مَنَا كِيهَا وَكُلُواْ مِن رِزْقِهِ ۗ ﴾ [ الملك : ١٥ ]

خروج الأمر عن الوجوب إلى التهديد كقوله تعالى :

﴿ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُر ۚ ﴾ [ الكهن: ٢٩]

للتهديد بدليل الوعيد في تمام الآية ﴿ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا ﴾

[ الكهف: ٢٩]

وكذلك قول المولى تبارك وتعالى : ﴿ أَعْمَلُواْ مَا شِنْتُمْ ﴾ [ فصلت : ٤٠ ] يفيد التهديد .

خروج الأمر عن الوجوب إلى الإرشاد كقوله تعالى :

﴿ فُوا أَنفُسَكُو وَأَهْلِيكُو نَارًا ﴾ [التحريم: ٦]

وقوله عَلَيْكُ : ﴿ لِيكُف أَحدكم من الدنيا خادم ومركب ﴾ .

خروج الأمر عن الوجوب إلى التعجيز قال تعالى :

﴿ كُونُواْحِجَارَةً أَوْحَدِيدًا ﴾

﴿ فَأَدْرَءُ وَأَعَنْ أَنفُسِكُمُ أَلْمُوْتَ ﴾ [آل عمران: ١٦٨]

﴿ قُلْ فَأَتُوا بِعَشْرِسُورِ مِّشْ إِلِهِ عَمُفْتَرَيْتِ ﴾ [ مود: ١٣]

خروج الأمر عن الوجوب إلى الإهانة قال تعالى : ﴿ فُوقُواْ مَسَ سَقَرَ ﴾

[ القمر : ٤٨ ]

﴿ ذُقْ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْكَرِيمُ ﴾ [ الدحان : ٤٩ ]

خروج الأمر عن الوجوب إلى الإكرام قال تعالى :

﴿ أَدْخُلُوهَا بِسَلَامٍ ءَامِنِينَ ﴾

خروج الأمر عن الوجوب إلى التسوية قال تعالى :

﴿ فَأَصْبُرُواْ أَوْلَاتَصْبُرُواْ ﴾

[ الطور : ١٦ ]

خروج الأمر عن الوجوب إلى الاعتبار قال تعالى :

﴿ ٱنْظُرُوا إِلَىٰ ثُمَرِهِ إِذَآ أَثْمَرَ ﴾ [ الأنعام : ٩٩ ]

خروج الأمر عن الوجوب إلى الإنذار قال تعالى : ﴿ خُذُواْحِـذُرَكُمْ ﴾ ٢٧١ : ١٢١

خروج الأمر عن الوجوب إلى التأديب كقوله عَلَيْكُ لابن عباس وكان صغيرا « كُل مما يليك » .

## حكم الأمر بعد الحظر:

إذا ورد حظر على أمرٍ ثم رفع الحظر مرة ثانية ، عاد الأمر إلى ما كان عليه قبل الحظر .

مثال للإِبَاحة: الصيدُ مباح، ولكن إذا تلبَّس أَحدٌ بالإحرام، حُرِّمَ عليه الصيد لقوله تبارك وتعالى: ﴿ لَانَقَنْلُواْ الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾ [ المائدة: ٩٥]

فإذا تحلل من إحرامه عاد حكم الصيد كما هو أي للإباحة بدليل

﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَأُصَّطَادُوا ۗ ﴾ [ المائدة : ٢ ]

وكذلك قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأَنُّوهُنَّ ﴾ [ البقرة : ٢٢٢ ]

﴿ فَإِذَا قُضِينَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَأَنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [ الجمعة : ١٠]

مثال للوجوب: قتال المشركين واجبُّ لقوله تبارك وتعالى:

﴿ وَأَفْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثُفِفُنُمُوهُمْ ﴾

ولكن يحرم ذلك في الأشهر الحرم بدليل ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِرِ

قِتَالِ فِيهِ قُلُ قِتَالُ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّعَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [ سورة البقرة : ٢١٧ ]

فاذا انقضت الأشهر الحرم عاد الحكم إلى الوجوب كما كان قبل الحظر بدليل

﴿ فَإِذَا أَنسَلَخَ ٱلْأَشَّهُ وُلُكُومُ فَأَقَّنُكُوا ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [التوبة: ٥]

الإرادة الشرعية الدينية وعلاقتها بالأمر:

ومن أمثلة الأمر الديني الشرعي قوله تعالى :

﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِي ٱلْقُرْبَ ﴾

[ النحل : ٩٠ ]

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَننَتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا ﴾ [ النساء: ٥٥]

﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَعُواْ بَقَرَةً ﴾ [ البقرة : ٢٧ ]

ومن أمثلة الإرادة الدينية الشرعية قوله تعالى :

﴿ مَا يُرِيدُ أَللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِنْ حَرَجٍ ﴾ [ المائدة : ٦ ]

إذًا مما سبق تبين أن الإرادة الدينية الشرعية هي المحبة ، وأنها لا تفارق الأمر الديني الشرعي ، لأن الله تبارك وتعالى لا يأمر إلا بما يحب قال تعالى :

ولا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ أَلْكُفُرُ وَإِن نَشْكُرُواْ يَرْضَهُ لَكُمُّمْ ﴾ [ الزمر : ٧ ] وقوله تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَأْمُرُ مِا الْفَحْسَالَةِ ﴾ [ الأعراف : ٢٨ ]

## الإرادة الكونية القدرية وعلاقتها بالأمر :

ومن أمثلة الأمر الكوني القدري قوله تعالى :

﴿ إِنَّمَا آَمْرُهُ وَإِذَا آَرَادَ شَيْعًا آَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [س: ٨٦]

﴿ أَنَّ أَمُّرُ ٱللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ ﴾ [ النحل: ١]

﴿ وَإِذَآ أَرَدُنَآ أَن نُهُلِكَ قَرْيَةً أَمَرُنَا مُتَرَفِبِهَا فَفَسَقُواْ فِبِهَا ﴾ [الإسراء: ١٦]

إذًا الله عز وجل يأمر بالأمر الكوني القدري .

ومن أمثلة الإرادة الكونية القدرية ، كقوله تعالى :

﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيهُ وَيُشْرَحُ صَدْرُهُ وَلِلْإِسْلَامِ ﴾ [ الأنعام: ١٢٥]

﴿ وَلَا يَنفَعُكُمُ نُصَّحِى إِنْ أَرْدَتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ اللَّهُ يُرِيدُ أَن يُغُوِيكُمُ ﴾ [ مود : ٣٤ ]

﴿ أُوْلَكِمِكَ ٱلَّذِينَ لَمَّيُرِدِٱللَّهُ أَن يُطَهِّ رَقُلُوبَهُمُ ﴿ وَالمائدة : ٤١] ﴿ أُوْلَكِمِكَ أَلَّذِينَ لَمَّيْرِدِٱللَّهُ أَن يُطَهِّ رَقُلُوبَهُمُ ﴿ وَالمائدة : ٤١] إذًا الله عز وجل قد يريد الأمر الكوني وقد لا يريده .

#### الخلاصة

- الله يأمر بالأمر الديني الشرعي ، ويأمر بالأمر الكوني القدري .
- الله عز وجل يريد الأمر الديني الشرعي ، إذًا بينهما تلازمٌ لا ينفكان أبدًا .
- الله عز وجل قد يريد الأمر الكوني وقد لا يريده ، إذًا ليس بينهما تلازم ، فقد يقعان ، وقد يتخلف أحدهما .

ومثال وقوع الأمر الكوني القدري ، والإرادة الكونية القدرية :

قصة نوح مع ابنه ، فإن الله أخبره أنه ليس من أهله وأنه من المغرقين « وهذا

هو الأمر الكُوني القدري » ، وقد غَرِق يقينًا « وهذه هي الإرادة الكونية القدرية قد وقعت » .

ومثال وقوع الأمر الكوني القدري ، وتخلف الإرادة الكونية القدرية :

قصة إبراهيم مع إسماعيل الذبيح ، فإن الله أمره بذبح إسماعيل « وهذا هو الأمر الكوني القدري » ، ولكن فداه الله بذبح عظيم « وهذه هي الإرادة الكونية القدرية قد تخلفت » .

ومثال تخلف الأمر الكوني القدري ، وتخلف الإرادة الكونية القدرية :

قال عَلَيْكُ : « لا يرد القضاء إلا الدعاء » رواه الترمذي ، والقضاء في الحديث بمعنى الأمر المقدور « وهو الأمر الكوني القدري » وهذا الأمر لم يقع لأن الدعاء المماثل له منع نزوله . وهذا معنى قوله عَلَيْكُ : « إن البلاء والدعاء ليلتقيان فيعتلجان بين السماء والأرض » .

## حظر القول بأن الإرادة الكونية القدرية لا تفارق الأمر:

أن الله أمر الناس بالإيمان ، وبحبه ، ومن جملة الناس أبو جهل ، فإن الله أمره بالإيمان به سبحانه وأراده منه شرعًا ودينًا ، لأن الله لا يأمر إلا بما يحب بدليل

ولكن لم يرده منه كونا وقدرًا ، فمن ادعى أن الإرادة الكونية القدرية لا تفارق الأمر الكوني القدري فقد ادعى : إمَّا أن أباجهل مات مؤمنًا وهذا خلاف النص والإجماع على موته على الكفر ، وإمَّا أن الله يأمر بالمعصية ، وهذا ضلال لأن الله تعالى قال :

فلما عرفوا أن الله لا يأمر بالمعصية ، عدلوا إلى القول بأن المعصية فعلت بغير مشيئة الله ، وهذا باطلٌ خلاف النص والإجماع أيضا . وبذلك نسبوا لربِّ العباد العجز ، وجعلوا استقلال الحارث بالفعل دونه تبارك وتعالى وهذا هو الباطل .

## الحكمة من تخلف الإرادة الكونية القدرية عن الأمر:

الحكمة من ذلك التمحيص وابتلاء الخلق ألا ترى أن الله تبارك وتعالى في قصة إبراهيم وإسماعيل الذبيح يقول الله تبارك وتعالى :

﴿ إِنَ هَنَا لَمُو ٱلْبَلَتُو ٱلْمُبِينُ ﴾ [ الصافات : ١٠٦]

قضاء الواجب المؤقت واحتياجه لأمر جديد :

وصورته أفعل كذا في هذا الوقت نحو قوله تعالى :

﴿ فَمَن شَهِ دَمِن كُمُ ٱلشَّهُ وَ فَلْيَصُمُّهُ ﴾ [ البقرة: ١٨٥]

وكما سبق الواجب يكون على الفور إلا إذا دلَّ دليَّل على خلاف ذلك ، والواجب نوعان باعتبار الوقت :

الواجب المؤقت المضيق وهذا الواجب إمَّا واجب التكرار كلما دخل وقته كصيام رمضان ، وإمَّا واجب مرة واحدةً في العمر كالحج ، فمن أدى هذه العبادات حسب شروطها في وقتها فقد برئت الذمة مما شغلت به .

الواجب المؤقت الموسع والمراد أن العبادة إمَّا محصورة بين وقتين كالصلاة ، فلها أولَّ وآخر ، وإمَّا لها أولَّ وليس لها آخر كالزكاة فأول وقت الوجوب اكتمال النصاب ومرور الحول ، وآخر لم يحدده الشارع وإن أمر بالإسراع في تحقيقه كما

قال تعالى : ﴿ فَأَسْتَبِقُواْ ٱلْحَيْرَاتِ ﴾ والمائده : ٤٨]

فمن ترك الواجب . تعين عليه القضاء ، لما رواه البخاري وغيره « فدين الله أحق أن يقضى » وهذا هو الأصل وهو وجوب القضاء .

ولا يمنع إلَّا إذا وجد نصَّ شرعي يمنع من القضاء ، ومثال ذلك صلاة الفرض

الني تركت عمدًا لا قضاء لها ، بل عليه التوبة إلى الله عز وجل ، فإن النص الشرعي يمنع القضاء ، وذلك كقوله علي الله الله الدرك أحدُكم [أول] سجدة من صلاة العصر قبل أن تغرب الشمس فليتم صلاته ، رواه البخاري دون الزيادة والزيادة من النسائي ، ووجه الاستدلال ، أن المنطوق أوجب إتمام الفرض إذا وقعت أول سجدة من الركعة الأولى في الوقت المحدد للصلاة فقال : ﴿ إذا أدرك ... فليتم صلاته ، وعليه فإن المشروط يوجد بوجود الشرط وينتفي بانتفائه وعليه فمن لم يدرك أول سجدة ، فلا يتم صلاته لأنها غير صحيحة ولا مجزئة ، فهذا فيمن أدرك جزءًا من الصلاة دون أول سجدة منع من إتمامها ، فما بالنا بمن شرع فيها بعد خروج الوقت ، فهو أولى بألا يصليها وكما سبق عليه التوبة .

وكما سبق فإن الناسي لا يدخل في هذا النص ، فإن وقته متى تذكر لقوله تعالى :

﴿ وَأَقِيمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِينَ ﴾

وكذلك لا يدخل النائم لنفس الدليل ، ولقوله عَلَيْكُ : ﴿ لَا تَفْرِيطُ فَي النَّومِ ، إنَّمَا التَّفْرِيطُ فَي النَّومِ ، إنَّمَا التَّفْرِيطُ فَي النَّومِ التَّمْرِيُ .

وأمّا الحج فمتى اكتملت الاستطاعة وجب على الفور ، فإن تأخر عنه لغير عذر أتى به لأنه لا دليل على المنع من القضاء ، مع ملاحظة أن مع التأخير ووجود الاستطاعة الإثم ، وأمّا الزكاة تؤدى متى اكتمل النصاب وحال الحول ، ولكن لا تسمى قضاءً لأنه لا وقت محدد لدفعها أمّا النصاب والحول هما علامتان للوجوب .

## الأمر لجماعة يقتضي الوجوب على الجميع :

الأمر إمَّا فرضٌ عين وإمَّا فرض كفاية والأمر بهما أمرٌ لكل أحد والفارق بينهما أن فرض العين ينظر فيه إلى الفاعل ولا يسقط عن أحد حتى يأتي به وأما فرض الكفاية ينظر فيه إلى الفعل فمتى قام به ولو واحد سقط عن الجميع ومثال ذلك كدفن الميت وإنقاذ الغريق وصلاة الجنازة وغير ذلك .

## الأمرُ بالأمر بالشيء أمرٌ ما لم يدل دليل على خلاف ذلك :

والمقصود إذا أمر من له حق الطاعة على غيره أن يأمر من له حق الطاعة عليه كان أمرًا فمثلًا إذا أمر الحاكم أولياء الأمور في رعيته بأمر فتيانهم بالصلاة هل يعد ذلك أمرًا على الفتيان ويجب عليهم الامتثال أم هو أمرّ للولي على الوجوب والصحيح أنه أمرّ على الفتيان ويجب امتثاله ولا يستثنى من ذلك شيء إلا بدليل وأدلة ذلك كثيرة منها:

ما رواه الشيخان عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عليه : « من أطاعني فقد أطاع الله ومن أطاع أميري أطاع الله ومن عصى الله ومن عصى أميري فقد عصاني » ووجه الاستدلال أن الرسول عليه له حق الطاعة على الأمير فالأمر منه عليه للأمير أمر واجب الامتثال ، وأمر الأمير بما أمر به الرسول عليه لأي من الرعية أمر من الأمير ويجب على المسترعي الامتثال له .

ومثال ذلك ما رواه أحمد وأبو داود والنسائي وابن ماجة عن عقبة بن عامر أن النبي عَلَيْكُ أمره أن يأمر أخته التي نذرت أن تحج ماشية بالركوب فقال عَلَيْكُ له: 
﴿ مُر أُختك فلتركب ، فإن الله عن تعذيب أختك نفسها لغني ﴾ .

وكذلك ما رواه البخاري وأحمد وأبو داود عن ابن عباس أن النبي عليه رأي أبا إسرائيل قائما في الشمس وكان قد نذر ذلك فأمر النبي عليه أصحابه فقال: « مروه فليتكلم وليستظل وليقعد وليتم صومه » فقطعًا أمر النبي عليه لأصحابه أمر واجب الامتثال وإلا فهو عاص لأمر أمير الامتثال وأمر الأصحاب لأبي إسرائيل أمر واجب الامتثال وإلا فهو عاص لأمر أمير رسول الله فهو عاص للرسول عليه عاص لله ولكن قد يكون أمر الأمير لغيره أمر ندب ومثال ذلك ما رواه أبو داود عن سبرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه الله عنه أمر النبي عليه للولي أمر واجب الامتثال ، أما الأمر الواقع على الصبي للندب والسبب في ذلك أنه خرج من الأمر الواجب إلى الأمر المندوب لكون الصبي غير مكلف ... وعليه فإن الأمر بالأمر بالشيء أمر ما لم يصرف بدليل عن الواجب .

#### الخلاصة

- الأمر في الاصطلاح ( طلب الفعل بالقول على وجه الاستعلاء ) .
  - للأمر صيغ معينة تدل عليه .
- صيغ الأمر ستة فعل الأمر واسم فعل الأمر والمصدر النائب عن فعل الأمر والمضارع المقترن بلام الأمر والأمر المستفاد من صيغته والجملة الخبرية المتكونة من ابتداء وخبر.
  - صيغ الأمر تقتضي الوجوب ولا ينتقل إلى غير الوجوب إلا بدليل .
    - صيغ الأمر تقتضى الفور إلا إذا دل دليل على خلاف ذلك .
      - حكم الأمر بعد الحظر يرجع لما كان عليه قبل الحظر .
        - لا تلازم بين الإرادة الكونية القدرية والأمر .
        - ثبوت التلازم بين الإرادة الشرعية الدينية والأمر .
- الأصل في الواجب المؤقت المتروك بدون عذر حتى فات وقته أنه يجب القضاء فيه ولكن بأمرٍ جديد ولا يمنع من القضاء إلا إذا دل دليل على ذلك مثل المنع من قضاء الصلاة .
  - الأمر المطلق لا يقتضى التكرار .
- الأمر المعلق بعلة يدور معها وجودًا وعدمًا فكلما وجدت العلة وجد الحكم وذلك مشروط بوقوع الحكم فإن تكررت العلة ولم ينفذ الحكم كان حكمًا واحدًا لا غير وذلك كمن بال عدة مرات عليه وضوء واحد وسبق بيانه في تعليل الحكم بعلتين.
- من امتثل الأمر وجاء به على الوجه الشرعي المطلوب فقد أجزأه وسقط عنه الوجوب .
  - الأمر بالأمر بالشيء أمرٌ ما لم يدل دليل على خلاف ذلك .

#### أسئلة

- ١ \_ عرِّف الأمر لغةُ واصطلاحًا .
- ٢ \_ ما معنى على وجه الاستعلاء ؟
- ٣ ــ هل للأمر صيغ معينة ؟ ناقش هذه المسألة ، واذكر أدلة الفريقين .
  - ٤ \_ ما الخطر المترتب على أنه ليس للأمر صيغ معينة ؟
    - ه ــ اذكر صيغ الأمر ، ومثِّل لكل الصيغ .
- ٦ \_ الجملة الاسمية قد تفيد الأمر وقد تكون مجرد خبر . بيَّن ذلك بأمثلة .
  - ٧ \_ ما حكم صيغ الأمر المجردة من القرينة ، وأدلة الحكم ؟
  - ٨ ـــ هل الأمر المطلق يقتضى التكرار ؟ . واذكر أدلة القول المختار .
    - ٩ \_ ما الفرق بين الأمر المتعلق بشرطٍ والمتعلق بصفة ؟
      - ١٠ ما الفرق بين الأمر المتعلق بشرطٍ والمتعلق بعلة ؟
    - ١١ ـ إذا تكرر لفظ الأمر ، هل يقتضى ذلك التأسيس ؟
      - ١٢ ــ الوجوب يقتضى الفور اذكر أدلة ذلك .
    - ١٣ ــ هل يخرج الأمر من الفورية إلى التراخي بغير دليل؟
    - ١٤ ــ اذكر بعض الوجوه التي يخرج بها الأمر من الوجوب .
- ه ١ ــ ما حكم الأمر بعد الحظر . ومثل لذلك في حالة الإباحة وفي حالة الوجوب .
  - ١٦\_ ما معنى الإرادة الشرعية الدينية وما علاقتها بالأمر ؟
  - ١٧ ــ ما معنى الإرادة الكونية القدرية وما علاقتها بالأمر ؟
  - ١٨... ما الخطر من القول بأن الإرادة الكونية القدرية لا تفارق الأمر ؟
    - ١٩ ما الحكمة من تخلف الإرادة الكونية القدرية عن الأمر ؟
      - ٠٠ ــ هل يحتاج قضاء الواجب المؤقت لأمر جديد ؟
    - ٢١ ــ ناقش مسألة الأمرُ بالأمر بالشيء أهو أمرٌ للوجوب أم للندب.

## المبحث الرابع

## النهى

#### التعريف :

النهي في اللغة: النهي ضد الأمر (۱) ، وهو الكفّ عن معين ، ومنه أولو النّهي أي العقول ، لأنها تنهي صاحبها عن الوقوع فيما يخالف الصواب ويمنعه منه . في الاصطلاح: طلب الكف بالقول على وجه الاستعلاء.

#### شرح التعريف :

و طلب الكف ﴾ أي الامتناع عن معين سواء قولًا أو فعلًا أو صفةً أو تقريرًا وخرج
 بالكف الأمر لأنه طلب إيجاد .

﴿ بَالْقُولَ ﴾ خرج حديث النفس والاشارة ، فلا كف إلا بقولٍ .

« على وجه الاستعلاء » النَّهي يكون من الأعلى إلى الأدنى ، والدعاء من الأدنى إلى الأعلى والالتماس من فردٍ إلى نده .

#### أمشلة:

مثال ﴿ النهي ﴾ قوله تعالى : ﴿ وَلَا نَقْنُلُواْ أَوْلَنَدُّكُمْ خَشْيَةَ إِمَّاكُونَ ﴾

[ الإسراء: ٣١]

<sup>(</sup>١) الصحاح ص ٦٨٣ .

وقوله تعالى : ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ ٱلرِّنَّ ۗ ﴾ [ الإسراء : ٣٢ ]

وقوله تعالى : ﴿ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَمُومِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنْكِحَ زُوْجًاغَيْرَهُ ۗ ﴾

[ البقرة : ٢٣٠ ]

مثال و والدعاء ، قوله تعالى : ﴿ رَبُّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا ٓ إِصْرًا ﴾ والدعاء ، قوله تعالى : ﴿ رَبُّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا ٓ إِصْرًا ﴾

#### صيغ النهي:

الحقُّ أنَّ للنهي صيغًا معينةً تدل عليه ، دون احتياج إلى قرينة لتثبت التحريم ، وسبق بيان ذلك في الأمر وهي .

• صيغة المضارع مقرونًا بلا الناهية ﴿ لَا تَفْعُلُ ﴾ .

ومثال ذلك قوله تعالى : ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهَا ءَاخَرُ ۗ ﴾

[ الذاريات : ٥١ ]

وقوله تعالى : ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْمِيَسِمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ ٱحْسَنُ ﴾ [ الإسراء : ٣٤ ]

وقوله تعالى : ﴿ وَلَا تَنْبِعُ أَهُواْءَ ٱلَّذِينَ كَذَّا بُواْبِ عَالِيلِنَا ﴾ [ الانعام : ١٥٠ ]

وقوله تعالى : ﴿ لَانْقُدُ فِيهِ أَبَكُّمَّا ﴾ [ التوبة : ١٠٨ ]

• اسم الفعل بمعنى النهي نحو ( صه ) أي لا تتكلم ، و ( مه ) أي لا تفعل .

• استفادة النهي من صيغته نحو:

قوله تعالى : ﴿ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ ﴾ [ النحل : ٩٠ ]

وقوله تعالى : ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّلَهُ لَكُمْمٌ ﴾ [النساء: ٢٣]

وقوله تعالى : ﴿ وَذَرُواْظَانِهِ رَا لَإِنَّمِ وَبَاطِنَهُ ۚ ﴾ [ الأنعام : ١٢٠ ]

وقوله تعالى : ﴿ ٱجْتَيْنُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ ﴾ [ الحجرات : ١٢ ]

وهذا اللفظ أعني اجتنبوا من أبلغ الألفاظ في الدلالة على التحريم ومثاله من السنة ما قاله على التحريم ومثاله من السنة فلا حصر ما قاله عليه : \_ يوم الفتح لأبي قحافة \_ « وجنبوه السواد » وأما من السنة فلا حصر له ومنه قوله عليه : « نهي عن المزابنة » متفق عليه عن أبي سعيد ، « نهي عن المتعة » رواه البخاري عن على ، وأحمد عن جابر .

## حكم صيغ النهي:

صيغ النهي عند الإطلاق ، تقتضي التحريم ، وفساد المنهي عنه وأدلة ذلك من كلام الباري قوله تعالى :

# ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُوا ﴾

[ الحشر: ٧ ]

ومن كلام سيد المرسلين ﷺ ( من عمل عملًا ليس عليه أمرنا فهو رد ) رواه مسلم عن عائشة رضى الله عنها . والبخاري معلقًا بصيغة الجزم .

## النهي الوارد على العبادة والمعاملة:

لا فرق بين النهي الوارد على العبادة ، والنهي الوارد على المعاملة فكلاهما يقتضي الفساد ، قال الشوكاني (1) : « والحق أن كل نهي من غير فرق بين العبادات والمعاملات يقتضي تحريم المنهي عنه وفساده للبطلان ، اقتضاءً شرعيًا ، ولا يخرج عن ذلك إلّا ما قام الدليل على عدم اقتضائه ، ومما يستدل به قوله عَيْقَالُهُ « كُلُ أمرٍ ليس عليه أمرنا فهو رد » وما كان مردودًا فهو باطل ، وهذا هو المراد بكون النهي مقتضيًا للفساد ا.ه. .

### تكرار النهى:

النهي كما سبق هو طلب ترك ، والترك هو المداومة على عدم فعل ما نهينا عنه ، وقطعا هذا يقتضي التكرار مادامت الحياة .

<sup>(</sup>۱) إرشاد الفحول ۹۷ ــ ۹۸ .

## النهي على الفور:

النهي يقتضي الكف الفوري عن كل ما نهانا الشارع عنه ، وذلك لقوله تعالى :

﴿ وَمَا نَهَا كُمْ عَنْهُ فَأَنَّهُوا ﴾ [ الحشر: ٧]

## خروج النهي عن التحريم :

كما سبق النهي يقتضي التحريم ، ولكن قد يخرج عن التحريم لقرينة تقتضي ذلك وذلك إلى معانِ كثيرةِ منها :

خروج النهي عن التحريم إلى الكراهة : ما رواه الترمذي بسنده عن أنسٍ رضى الله عنه قال : « نهى النبي عَلِيْكُ ، أن ينتعل الرجلُ وهو قائم » .

وخروج النهي عن التحريم إلى الإرشاد: نحو قوله تعالى:

﴿ لَاتَسْتُلُواْ عَنْ أَشْيَاءً ﴾

وقوله عَلِيْكَة : « لا تحقرنَّ من المعروف شيئًا » رواه مسلم عن أبي ذرٍ ، وقوله عَلِيْكَة : « لا تتخذوا الضيعة ، فترغبوا في الدنيا » رواه أحمد والترمذي والحاكم عن ابن مسعود .

وخروج النهي عن التحريم إلى الدعاء : نحو قوله تعالى :

﴿ رَبُّنَا لَا تُرْغَ قُلُوبَنَا بَعَدَ إِذْ هَدَيْتَنَا ﴾ [ آل عمران : ٨ ]

وخروج النهي عن التحريم إلى التحقير: نحو قوله تعالى:

﴿ لَاتُّمُدُّنَّ عَيْنَيْكَ ﴾

وخروج النهي عن التحريم إلى بيان العاقبة : نحو قوله تعالى :

﴿ وَلَا تَحْسَبُكَ ٱللَّهُ غَلْفِلًا ﴾ [إبراهيم: ٢٤]

وخروج النهي عن التحريم إلى التأييس: قوله تعالى: ﴿ لَانْعَلَادُرُوا ٱلْيُومُ ﴾

[ التحريم : ٧ ]

## فعل المأمورات والمنهيات من الكافر حال كفره:

لا تقبل منه حال كفره ، لقوله تبارك وتعالى :

وليس معنى عدم القبول أنها غير صحيحة في ذاتها ، بل قد تكون صحيحة ، فإن أسلم وحسن إسلامه قبلت منه ودليل ذلك ما رواه مسلم عن حكيم بن حزام قلت لرسول الله عليه : « أرأيت أمورًا كنت أتحنث بها في الجاهلية ، هل لي فيها من شيء فقال عليه أسلمت على ما أسلفت من خير » وهذا هو القيد الأول لقبول الأعمال وهو الإسلام أما القيد الثاني ما رواه مسلم عن ابن مسعود قال : قلنا يا رسول الله : أنواخذ بما عملنا في الجاهلية قال : « من أحسن في الإسلام لم يؤاخذ بما عمل في الجاهلية ومن أساء في الإسلام أُخِذَ بالأول والآخر » .

## الكافر غير مأمور بقضاء ما فاته:

كما سيأتي إن شاء الله الكافر مأمور بأصول الدين وفروعه ؛ فإذا أسلم لا يؤمر بقضاء ما يجوز قضاؤه وأدلة ذلك .

قوله تعالى :

[ الأنفال : ٣٨ ]

يغفر لهم ما سلف من فعل المنكرات وترك المأمورات وهذا كما سبق مقيد بالإحسان حال إسلامه .

قوله عَلَيْكُ : « الإسلام يهدم ما قبله » رواه أحمد . مع ملاحظة أن هذا الحديث مقيد بقيدين ، حديث حكيم بن حزام وحديث ابن مسعود السابقين .

#### هل الكافر يثاب على ما فعل من خير حال كفره:

يثاب على ذلك إذا أسلم وأحسن في الإسلام ومات على الإسلام لما سبق من الأدلة منها قوله تعالى :

﴿ وَلَوْأَشِّرَكُواْ لَحَبِطَ عَنَّهُ مِمَّاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [ الأنعام : ٨٨ ]

وأما إن مات على الكفر والعياذ بالله فلا يثاب على ذلك والأدلة من الكتاب كثيرة وأما من السنة ما رواه الطبراني عن عامر بن سعد عن أبيه قال : ( جاء أعرابي إلى النبي عليه الله ما أنه أبي كان يصل الرحم ، وكان وكان ، فأين هو : فقال عليه النبي عليه النار » .

## الفرق بين الأمر والنهي :

الأمر طلب الفعل أي تحصليه ، أما النهي فهو طلب ترك .

حكم الأمر الوجوب ، أما النهى فالتحريم .

يخرج من الأمر المندوب ، ويخرج من النهي الكراهة .

الأمر فوري الطلب ، والنهى فوري الترك .

الأمر لا يقتضي التكرار إلا بدليل ، والنهى يقتضى التكرار مطلقًا .

الأمر يقتضي الإجزاء ، والنهى يقتضي الفساد .

الإثمُ المترتبُ على ترك المأمورات أعظم من الإثم المترتب على إتيان المحرمات.

## الكَفَّار مَكَلُّفُون بأصول الدين وفروعه :

تحرير محل النزاع:

لا خلافَ على أن الكفَّار مكلَّفون بأصول الدين ، كالإيمان .

أما الفروع فقد اختلف أهلُ العلم ، فيها على ثلاثة مذاهب :

الأول : أنهم مخاطبون بالفروع النواهي منها والأوامر وهو قول الشافعي وقولً لأحمد وقول الكرخي من الأحناف .

الثاني : أنهم غير مخاطبين بالفروع مطلقًا النواهي منها والأوامر ، وهو القول المشهور عن الأحناف .

الثالث : أنهم مخاطبون بالنواهي دون الأوامر ، وهو قول أبي يعلى وأكثر أصحاب الرأي ، وقول لأحمد والجرجاني .

#### والمذهب المختار :

قول الشافعي ومن وافقه وأدلة ذلك كثيرة منها:

قال تعالى :

﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ [آل عمران: ٩٧]

وهذا خطاب لكل مستطيع من الناس سواء كان مؤمنًا أو كافرًا ، وليس المقصود أنَّ الكافر يحجَّ حال كفره بل هو ابتداءً مخاطب بالإيمان ، ولا مانع من أن يكون الشيء ركنًا في ذاته شرطًا في غيره فالشهادتين من أركان الإسلام ، بل كل ركن يفتقر لها فهي شرط في الأركان الأخرى وإن كانت الأركان الأخرى أركانًا في ذاتها . فالشهادتان شرط قبول العمل .

# قال تعالى : ﴿ مَاسَلَكَكُرُ فِ مَعَّرَ قَالُوا لَرَنَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ وَلَرَنَكُ نُطْمِمُ اللهِ اللهِ عَلَى المُعَلِينَ وَكُنَانُكُ لِنَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المُله

[ المدثر: ٤٢ : ٤٦ ]

وهذه الآيات من أعظم الأدلة على أن الكفَّار مخاطبون بالنواهي والأوامر ، وذلك لأنها جمعت بين ما اختلفوا فيه واتفقوا فيه .

فأما ما هو من أصول الدين ، الإيمان باليوم الآخر ، وعدم إيمانهم بيوم الدين كان سببًا في سلوكهم سقر فهم مخاطبون بالإيمان به ، وكما سبق لا خلاف في ذلك .

وأما ما هو من الفروع وهو أمر « الصلاة » ، و « إطعام المسكين » وعدم إتيان

تلك المأمورات كانت سببًا في سلوكهم سقر .

وأما ما هو من الفروع وهو نهي « الخوض مع الخائضين » وقد أمرنا من قِبل الشارع بعدم الخوض مع الخائضين .

وعليه فإن هذه الآية جمعت بين أصل من أصول الدين ، وبين فرع صفته الوجوب ، وبين فرع صفته التحريم . وبسبب تلك الأوامر والنواهي كانت الجنة والنار ، وكانت ردًا على المذاهب الأخرى ، فردت من قال إنهم غير مخاطبين بالفروع النواهي منها والأوامر ، وكذلك ردت قول من قال أنهم مخاطبون بالنواهي دون الأوامر ، فضلًا على أن هذا الأخير ليس عليه دليل يقبل النواهي ويرد الأوامر .

وأثر هذا الخلاف في الفقه ، يتبين في مسائل بيع المحرمات إلى الكفَّار ، كبيع الخنزير أو الميتة أو الكلب أو المعازف وغير ذلك .

فمن قال إنهم مخاطبون بالأصول والفروع الأوامر منها والنواهي : قال : لا يجوز بيعها .

ومن قال إنهم مخاطبون بالأصول فقط : قال : يجوز بيعها .

ومن قال إنهم مخاطبون بالأصول ، والفروع النواهي منها فقط : قال : لا يجوز بيعها .

## الفرق بين متعلق الأمر ومتعلق النهي :

متعلق الأمر طلب ، والطلب استدعاء لشيء موجود ومن ذلك يتبين لزوم توفر شروط في الشيء المطلوب استدعاؤه :

أن يكون الأمر بالقول ، لأن الطلب لا يتحقق إلا به .

أن يقع الأمر بالقول على شيءٍ موجودٍ .

جواز استدعاء هذا الشيء.

وأما متعلق النهي كما سبق فهو طلب ترك ، والترك ليس استدعاء لشيء موجود ، ومن ذلك يتبين لزوم توفر شروط في الشيء المطلوب تركه .

أن يكون النهي بالقول و أن يقع النهي بالقول على شيء غير موجود ، عدم جواز استدعاء هذا الشيء .

نتيجة: يتبين مما سبق أن الجمع بهن الأمر والنهي بقول واحد يستحيل ، وذلك لاستحالة اجتماع ضدين في وقت واحد موجود وغير موجود .

كلُّ من الأمر والنهي يحتاج إلى قولٍ مستقلٍ عن الآخر .

## هل الأمر بالشيء نهي عن ضده:

الأمرُ بالشيءِ ، كما سبقَ فعل مطلوبٌ تحصيله ، مقابلًا لقولٍ يفيد الأمر بالتحصيل ، وأما النهي عن شيء كما سبق فعل مطلوب تركه ، مقابلًا لقولٍ يفيد النهي عن تحصيله ومثال ذلك إذا قيل لشخص وقم ، فهل هذا الأمر هو عين النهي عن و القعود ، ؟ ولبيان ذلك نطبق الشروط المدونة في البند السابق ، الأمر وقم ، استفيد من قولٍ وهو الفعل وقم ، وهذا القيام موجود ويجوز استدعاؤه .

والنهي عن ( القعود ) لابد له من قولٍ ، ولا يوجد هذا القول ، فضلًا على أن الشيء غير موجود فإذا علمت ذلك تبين الآتي :

أن الذين قالوا بأن الأمر بالشيء نهي عن ضده ، لا يتحقق لهم ذلك إلَّا إذا جردوا الأمر من صيغته ، واعتباره حديث نفسٍ ، حتى يكون مثل النهي المستفاد من حديث النفس كما قالوا وهذا الكلام خطره عظيم لأسبابٍ منها :

- أن تجريد الأمر من صيغته أمر مخالفٌ للكتاب والسنة ولسان العرب كما سبق بيانه .
- اعتبار أن الأمر والنهي وغيرهما حديث نفس ، يقتضي أن كلام الله حديث نفس ، بل هم قالوا بذلك إلا من لم يتفطَّن لها ، ونقل الشنقيطي (١) رحمه الله وقال : وقد جزم صاحب الضياء اللامع وغيره أن هذه المسألة بنيت على الكلام النفسى ، ا.ه. .

<sup>(</sup>١) المذكرة ص ٢٧ بتصرف.

#### معنى حديث النفس:

أي أنَّ الكلام معنى قائم بالنفس ، مجرد عن الصيغة ، ويسمى « عرضًا » ومعلوم أنَّ لكل « عرضٍ » جوهرًا وقالوا إنه نفس الله تبارك وتعالى ، وهذا القول الفاسد أعنى حديث النفس ووصف كلام الباري أنه حديث نفس وأنه مجرد من الحروف جرَّهم إلى القول بأن القرآن مخلوق ، وأن الله عز وجل لم يكلم موسى عليه السلام . تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرًا .

## الأمرُ بالشيء يستلزم النهي عن ضده:

كما سبق أنه لابد للأمر والنهي من قول ، لكل قول مطلب ، فمطلب الأول إيجاد والثاني ترك ، ولا مانع من القول بأن النهي عن القعود من لازم الأمر بالقيام ، قال شيخ الإسلام (١) رحمه الله « والتحقيق أنه منهي عنه بطريق اللازم » ا.هـ .

## أثر الأمر بالشيء عين النهي عن ضده في مسائل الفقه:

إذا قال رجل لامرأته إن خالفتِ نهيي فأنت طالق ، ثم قال لها قومي فقعدت فعلى قول من يقولون إن الأمر بالشيء عين النهي عن ضده فهي طالق وذلك لأنه أمرها بالقيام ، وفي نفس الوقت نهاها عن القعود ، وهي قعدت فهي طالق .

وأما من قال إن الأمر بالشيء يستلزم النهي عن ضده ، فهي غير طالق لمن اعتقد أن لازم القول ليس بقول .



<sup>(</sup>١) فتاوى ج ٢ ص ١١٨ .

#### الخلاصـة:

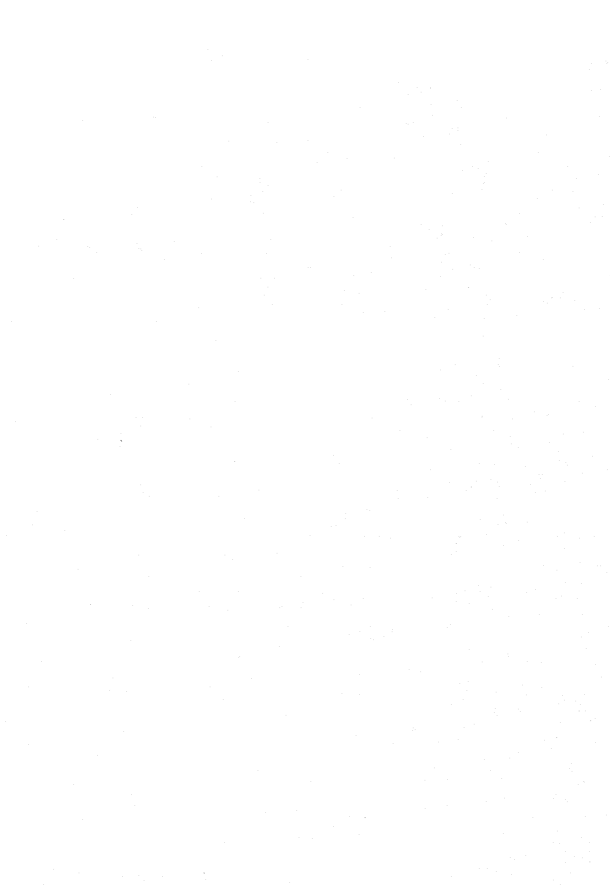
- النهى هو طلب الكف بالقول على وجه الاستعلاء .
- صيغ النهي هي المضارع المقرون بلا الناهية ، واسم الفعل منه ، وما استفيد من صيغته .
  - صيغ النهي تقتضي التحريم عند الإطلاق ، وتقتضى الكف الفوري .
    - النهي الوارد على العبادة والمعاملة يقتضي الفساد ولا فرق بينهما .
- قد يخرج النهي عن التحريم إلى الكراهة أو الإرشاد أو غير ذلك لدليل شرعي .
  - لا يقبل من الكافر حال كفره فعل المأمورات والمنهيات.
  - الكافر إذا أسلم لا يجب عليه قضاء ما فاته مما يجوز فيه القضاء.
    - الكَفَّار مكلَّفون بأصول الدين وفروعه .
    - الأمر بالشيء يستلزم النهي عن ضده .
  - معنى حديث النفس أنَّ الكلام معنى قائم بالنفس مجرد من الحروف .



#### أســـئلة :

- ١ \_ عرِّف النهي لغةُ واصطلاحاً .
- ٢ \_ مثِّل من الكتاب والسنة للنهي .
  - ٣ \_ ما صيغ النهي ؟
- ٤ \_ ما أبلغ لفظ في الدلالة على التحريم ؟ وعلل ذلك .
  - ه \_ ما الذي تقتضيه صيغ النهي ؟
- ٦ \_ ما الفرق بين النهى الوارد على العبادة والوارد على المعاملة ؟
  - ٧ \_ ما الحكم الشرعي الذي يمكن استنباطه من صيغ النهي!
- ٨ ــ مثِّل لخروج النهي عن التحريم . وهل يمكن ذلك بغير دليلٍ ؟
- ٩ ـــ هل يقبل من الكافر حال كفره فعل المأمورات والمنهيات ، واذكر أدلة ذلك ،
   وما حكم هذه الأفعال إذا أسلم وأحسن في إسلامه ؟
  - ١٠ ـ اذكر الأدلة على أن الكافر غير مأمور بقضاء ما فاته .
    - ١١ ــ ما الفرق بين الأمر والنهى ؟
- 1 ٢ ــ اختلف أهل العلم في مخاطبة الكُفَّار بفروع الدين ، اذكر المذاهب في ذلك وعين المذهب الراجح وأدلته ؟
  - ١٣\_ ما الفرق بين متعلق الأمر والنهي ؟
  - ١٤ ـ هل الأمر بالشيء عين النهي عن ضده ، حقق هذه المسألة ؟
    - ١٥ ــ ما هو خطر القول بأن الأمر بالشيء عين النهي عن ضده ؟
      - ١٦\_ ما معنى حديث النفس ؟
  - ١٧ ــ ما الدَّافع وراء القول بأن الأمر بالشيء عين النهي عن ضده ؟

| _ | <br>_ |
|---|-------|



## الباب الخامس

## وفيه ثلاثة مباحث :

المبحث الأول: العـــام.

المبحث الثاني: الخـــاص.

المبحث الثالث: المطلق والمقيد.



## المبحث الأول

## العسام

#### التعريف :

في اللغة: العام ضد الخاص، وهو من عَمَّ الشيء، أي شمله فهو شامل. وفي الاصطلاح: هو اللفظ المستغرق لجميع ما يصلح له، بحسب وضع واحد (۱)، دفعه (۲) من غير حصر (۱).

## شرح التعريف :

- « هو اللفظ » سبق بيان معنى اللفظ ، والعام لا يكون إلا اسمًا .
- « المستغرق لجميع ما يصلح له » أي شائع في جنسه دون استثناء ، فشمل المشترك والنكرة في سياق الإثبات .
  - « بحسب وضع واحد » خرج المشترك .
- « دفعة » خرجت النكرة في سياق الإثبات ، لأن استغراقها بدلي لا دفعة واحدة .
- « من غير حصر » أي غير محصور العدد ، فخرجت الأعداد : عشرة ، مائة، ألف ، فهذه الأفراد متناولة لجميع أفرادها ولكن مع الحصر .

<sup>(</sup>١) المحصول.

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول ص ٩٩ .

<sup>(</sup>٣) المذكرة ص ٢٠٣.

أمثلة:

قال تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلْإِنسَانُ ﴾ والإنفطار : ٦ ]

فلفظ الإنسان ، يشمل جنس الإنسان كلهم ولا يمكن تخصيص أحدهم بالنداء ، بل هو شامل لكل مكلّفٍ مسلم أو كافر ذكر أو أنثى .

قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴾ [ الإنفطار : ١٢ ]

فلفظ الأبرار يشمل جنس الأبرار كلهم ، فهم في نعيم .

قال تعالى : ﴿ وَمَا مِن دَاتِنَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ [ هود : ٦ ]

فلفظ « دابة » نكرة في سياق النفي تفيد العموم ، فتشمل جنس الدواب ، ومن جملتها الإنسان ، ولا يمكن تخصيص جنس دون الآخر .

## حكم العام:

ينقسم العام إلى ثلاثة أقسام:

عام كثرت تخصيصاته قال شيخ الإسلام (۱) ، لا يجوز التمسك به ، إلا بعد البحث عن تلك المسألة ، هل هي من المستخرج ، أو من المستبقى ؟ ثم قال هذا لا خر من فيه .

وعام يم يعلم تخصيصه .

وعام خصص في صورة معينة .

قال شيخ الإسلام (٢) في القسمين السابقين اختلف أهل العلم فيهما ا.ه. .

قلتُ : والصواب، في القسمين الثاني والثالث ، وجوب العمل بهما ، حتى يثبت مخصص يُخرج بعض ما تناوله العموم . مع ملاحظة أنه يجوز أن يتأخر المخصص عن وقت الخطاب إلى وقت الحاجة ، كما يجوز أن يكون مقارنًا لوقت الخطاب ، وكذلك ملاحظة أن دلالة العام على استغراق جميع ما يصلح له دلالة ظنية لا قطعية

<sup>(</sup>١) القواعد النورانية ص ٢١٠ .

<sup>(</sup>٢) القواعد النورانية ٢١٠ ــ ٢١١ .

وذلك قبل التخصيص وبعد التخصيص ، والسبب في أن دلالة العام ظنية ، أن الغالبَ على العام تخصيصه ويندر أن تجد عامًا غير مخصص ، ولذلك انتشر القول بأنه ما من عام إلَّا وقد خص . وكذلك ملاحظة أن دلالة العام معنوية ولفظية ، والمعنوية أقوى من اللفظية ومثاله قوله تعالى :

# ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسُ مَّا أُخْفِي هَمُ مِن قُرَةٍ أَعْيُنِ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾

وكذلك لا يحل أن يحمل العام على بعض أفراده دون البعض بغير مخصص، الأن ذلك اتهام للشارع بالتلبيس والعي والشارع منزه عنهما وغيرهما .

## هل يجوز تقيد العام بزمن أو مكان:

لا يجوز ذلك إلا بدليل ، بل يجب العمل بالألفاظ العامة دون وصفٍ خاص بها ، أي دون تقيدها بزمن أو مكانٍ ، نحو قوله تعالى : ﴿ ٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًاكُمْ يُرا ﴾ أي دون تقيدها بزمن أو مكانٍ ، نحو قوله تعالى : ﴿ ٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًاكُمْ يُرا ﴾ [ الأحزاب : ٤١ ]

فلا يجوز الذكر مع التخصيص بزمن أو مكانٍ إلا بدليل فمتى وجد الدليل كان ذلك استحبابًا زائدًا بمعنى أن الذكر مستحب للخبر ، وفي هذا الزمن أو المكان ، مستحب لخبر آخر ، فأصبح الذكر في دون الزمان والمكان مستحبًا فقط ، وفي زمن معين أو مكانٍ معين الذي دل عليه الدليل استحباب آخر . ومثال الزمن ما رواه الترمذي عن أنس بن مالك عن النبي عيالية قال : « التمسوا السَّاعة التي تُرجَى في يوم الجمعة ، بعد العصر إلى غيبوبة الشمس » فذكر الله في كل زمن مستحب ، وفي تلك الساعة مستحب للخير وهذا هو الاستحباب الزائد .

ومثال المكان ما رواه البخاري عن عمر رضى الله عنه قال: سمعت النبي عَلَيْكُ بوادي العقيق يقول أتاني الليلة آتٍ من ربِّي فقال صلِّ في هذا الوادي المبارك وقُل عُمرَة في حجَّة.

فذكر الله في كل مكان مستحب إلّا ما قام الدليل على المنع أو الكراهة ، وفي وادي العقيق ذكر الله فيه مستحب فأصبح استحبابًا زائدًا .

## صيغ العموم :

الحقُ أن العام له صيغٌ معينةٌ ، تستعمل في العموم دون قرينة ، وقد أنكر البعض أن للعام صيغًا معينةً وقالوا لابد من قرينة وهذا فاسد وأدلة ذلك :

قال تعالى :

﴿ وَلَمَّاجَآءَتُ رُسُلُنَآ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَىٰ قَالُوۤا إِنَّا مُهْلِكُوۡا أَهْلِ هَٰذِهِ ٱلْقَرْبَيَةُ ﴾ [ العنكبوت: ٣١]

فقال إبراهيم عليه السلام: ﴿ قَالَ إِنَ فِيهَا لُوطُنَّا ﴾ [ العنكبوت: ٣٢ ] وهذا نصّ في محل النزاع أن إبراهيم عليه السلام فهم من قوله تعالى:

## ﴿ أَهْلِ هَاذِهِ ٱلْفَرْبَ قُوْ ﴾

أَنْ كُلَّ مِنْ فِي القرية هالك ومنهم لوط بل أقرت الملائكة إبراهيم عليه السلام على صحة هذا الفهم فقالت : ﴿ قَالُواْ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَنْ فِيمَا لَنُو بَجِينَا لَهُ ﴿ فَالْوَاْ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَنْ فِيما لَكُونَ يَهَا لَكُونَ عَلَى صحة هذا الفهم فقالت : ﴿ قَالُواْ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمِنْ فِيما لَكُونَ عَلَى صحة هذا الفهم فقالت : ﴿ قَالُواْ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمِنْ فِيما لَكُونَ اللهِ عَلَى صحة هذا الفهم فقالت : ﴿ قَالُواْ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمِنْ فِيما لَكُونَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلْمَ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهِ عَل

إجماع الصحابة على العمل بعموميات الكتاب والسنة ، حتى يرد دليل التخصيص .

## صيغ العموم:

يمكن تقسيم صيغ العموم إلى ثمانية أنواع:

الأول : المعرف « بأل » التعريفية سواء دخلت على مفرد أو جمع أو اسم جمع أو اسم جنس جمعي .

مثال المفرد المعرف بأل قوله تعالى : ﴿ وَخُلِقَ ٱلْإِنْسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [ النساء : ٢٨ ]

مثال الجمع المعرف بأل قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا بِكُلَّعَ ٱلْأَطْفَ لُمِنكُمُ ٱلْحُـكُمُ ﴾ [ النور : ٥٩ ]

مثال اسم الجمع المعرف بأل قوله تعالى:

﴿ ٱلرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَاءِ ﴾

مثال اسم الجنس الجمعي المعرف بأل قوله تعالى:

﴿ إِنَّ ٱلْبُقَرَ تَشَلَّبُهُ عَلَيْنًا ﴾ . [ البقرة : ٧٠ ]

البقر: اسم جنس جمعي مفرده يأتي بالتاء غالبًا ( بقرة ) .

الثاني : المعرف بالإضافة سواء كان مفردًا أو جمعًا أو اسم جمع ، أو اسم جنس أو اسم جنس أو اسم جنس

مثال المفرد المعرف بالإضافة ﴿ أَذْكُرُوا نِعْمَتَ أَللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ [ فاطر: ٣]

/ مثال الجمع المعرف بالإضافة ﴿ فَأَذْكُرُوٓاْءَا لَآءَ أَلِلَّهِ ﴾ [ الأعراف: ٧٤ ]

مثال اسم الجمع المعرف بالإضافة ﴿ يَكِلْسَآءَ ٱلنَّبِيِّ ﴾ [ الأحزاب: ٣٠]

مثال اسم الجنس المعرف بالإضافة ﴿ يُوصِيكُو اللَّهُ فِي آولَكِ كُمَّ ﴾ ومثال اسم الجنس المعرف بالإضافة ﴿ يُوصِيكُو اللَّهُ فِي آولَكِ كُمَّ ﴾

مثال اسم الجنس الجمعي المعرف بالإضافة ( تمري لفلان » .

الثالث : المعرَّف بأل العهدية ، بشرط أن يكون المعهود عامًا ، نحو قوله تعالى :

﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيْكُةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ [ص: ٧٧، [العجر: ٣٠]

الرابع: الاسماء الموصولة كالذي ، والذين ، والتي ، واللآتي ، والآثي ، والآثي ، واللوائي ، من ، ما ، وأل الموصولة.

ومثال ( الذي ) قوله تعالى :

﴿ وَٱلَّذِى قَالَ لِوَلِدَيْهِ أُفِّ لَّكُمَّا ﴾

ر الأحقاف : ١٧

﴿ وَٱلَّذِى جَآءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ الْمُؤْلِيِّكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾

ومثال « الذين » قوله تعالى :

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَلَ ٱلْيَتَنَيَ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُعُلُونِهِمْ

نَارُأُ وَسَيَصْلُونَ سَعِيرًا ﴾ [ النساء: ١٠]

ومثال « اللاتي » قوله تعالى : ﴿ وَأَلَّنِي تَخَافُونَ نَشُوزَهُرَكَ فَعِظُوهُ ﴾ [ النساء : ٣٤ ]

ومثال « اللائي » قوله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِي بَلِيسْنَ مِنَٱلْمَحِيضِ ﴾

[ الطلاق : ٤ ]

ومثال « من » قوله تعالى : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِّمَن يَغْشَى ﴾ [ النازعات : ٢٦ ]

ومثال « ما » قوله تعالى : ﴿ مَاعِندُكُمْ يَنفَدُّ وَمَاعِندُ ٱللَّهِ بَاقٍ ﴾ [ النحل : ٩٦ ]

﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَنُونِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [النجم: ٣١]

ومثال « أل » الموصولة قوله تعالى : ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي ﴾ [ النور : ٢ ]

﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ ﴾

الخامس : أسماء الشرط ، كمن ، وما ، وأي ، أين ، أيان ، متى .

ومثال « من » الشرطية قوله تعالى : ﴿ مَنْ عَمِلُ صَالِحًا فَلِنَفْسِ اللَّهِ ۗ ﴾

[ الجاثية : ١٥ ]

﴿ وَمَن يَتُوكُلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُو حَسْبُهُ ۗ ﴾ [ الطلاق: ٣ ]

ومثال « ما » الشرطية قوله تعالى : ﴿ وَمَاتَفْ عَلُواْ مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ ٱللَّهُ ﴾ [ البقرة : ١٩٧ ]

ومثال « أين » الشرطية قوله تعالى :

﴿ أَيَّنَمَا تَكُونُواْ يُدِّرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوَكُنُهُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيَّدَةً ﴾

[ النساء : ۲۸ ]

وقوله تعالى : ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَشَمَّ وَجُدُاللَّهِ ﴾ [ البقرة : ١١٥ ]

السادس: أسماء الاستفهام كمن ، وأين ، وماذا .

ومثال « من » الاستفهامية قوله تعالى : ﴿ مِّن ذَا ٱلَّذِي يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا

حَسَنًا ﴾ [ البقرة : ٢٤٥ ، والحديد : ١١ ]

وقوله تعالى : ﴿ فَمَنَ يَأْتِيكُمْ بِمَآءِمَّعِينِ ﴾ [ تبارك : ٣٠ ]

والأستفهام هنا استنكاري .

ومثال ﴿ أَين ﴾ الاستفهامية قوله تعالى : ﴿ فَأَيِّنَ نَذَّهُمُونَ ﴾ [ التكوير : ٢٦ ]

ومثال « ماذا » الاستفهامية قوله تعالى : ﴿ مَاذَآ أَجَبْتُمُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [ القصص : ٦٠ ]

النوع السابع: النكرات:

النكرة في سياق النفي نحو قوله تعالى : ﴿ وَمَا مِنْ إِلَاهٍ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾

[آل عمران: ٦٢]

﴿ فَلَارَفَتَ وَلَافُسُوقَ وَلَاجِدَالَ فِي ٱلْحَجَّ ﴾ [ البقرة : ١٩٧ ]

النكرة في سياق النهي نحو قوله تعالى : ﴿ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ ءَاثِمًا أَوْكُفُورًا ﴾

[ الإنسان : ٢٤ ]

﴿ وَلَا تُصَلِّى عَلَىٰٓ أَحَدِ مِنْهُم مَّاتَ أَبِدًا ﴾ [ التوبة : ١٨ ]

النكرة في سياق الشرط نحو قوله تعالى :

﴿ إِن تُبَدُّواْ شَيْئًا أَوْتُحُفُوهُ ﴾

[ الأحزاب : ٥٤ ]

﴿ وَإِنْ أَحَدُّمِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللَّهِ ﴾

﴿ وَقَالُواْ مَهُمَاتَأْلِنَا بِهِ مِنْ ءَايَةٍ لِتَسْحَرَنَا بِهَا فَمَا غَنْ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾

[ الأعراف : ١٣٢ ]

وقوله عَلَيْكَ : « إن الله إذا أحبُّ قوما ، ابتلاهم فمن صبر فله الصبر ، ومن جزع فله الجزع » [ رواه أحمد عن محمود بن لبيد ]

النكرة في سياق الاستفهام الإنكاري نحو قوله تعالى :

﴿ مَنْ إِلَكُ عَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِضِيّاً ۗ ﴾ [القصص: ٧١]

النكرة في سياق الامتنان نحو قوله تعالى :

﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءُ طَهُورًا ﴾

النكرة في سياق الإثبات تفيد العموم بدليل ومثال ذلك قوله تعالى :

﴿ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا أَحْضَرَتْ ﴾ [ التكوير : ١٤ ]

ودليل أنها تفيد العموم (١) قوله تعالى :

﴿ هُنَالِكَ تَبْلُواْ كُلُّ نَفْسِ مَّا أَسْلَفَتْ ﴾ [يونس: ٣٠]

الثامن: ما دل على العموم بمادته نحو كل، جميع، كافة، قاطبة.

ومثال « كل » قوله تعالى : ﴿ كُلُّ أَمْرِيمٍ عِبَاكَسَبَرَهِينٌ ﴾ [ الطور : ٢١ ]

<sup>(</sup>۱) مذكرة الشنقيطي ص ۲۰٦ .

وقوله تعالى : ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَا يِقَادُ ٱلْمَوْتِ ۗ ﴾

ومثال « جميع » قوله تعالى :

﴿ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعَا قَبْضَ تُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ [الزمر: ٦٧]

ومثال «كافة » قوله تعالى : ﴿ وَقَائِلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ كَافَةً ﴾

[ التوبة : ٣٦ ]

[ العنكبوت : ٥٧ ]

## هل صيغ العموم نص في العموم:

ليس كلَّ صيغ العموم نصًا في العموم ، بل منها ما هو نصٌ في العموم ومنها ما هو ظاهر في العموم .

الصيغ التي هي نصّ في العموم: النكرة في سياق النفي ومبنية على الفتح نحو قوله تعالى: ﴿ لَاۤ إِلَنَهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [ الصافات: ٣٠]

النكرة في سياق النفي وجرت النكرة بمن نحو قوله تعالى :

﴿ وَمَامِنْ إِلَهِ إِلَّا ٱللَّهُ وَإِنَّ ٱللَّهَ ﴾ [ آل عمران : ٦٢ ]

الصيغ التي هي ظاهرة في العموم: جميع الصيغ الباقية ظاهرة في العموم وليست نصًا فيه .

## أقسام العام:

ينقسمُ العام إلى أربعة أقسام:

العام الباقي على عمومه .

والعام الوارد على سبب خاص .

والعام المخصوص.

والعام المراد به الخصوص.

## العام الباقي على عمومه:

يجب العمل بعموم اللفظ ، على التفصيل السابق ، حتى يثبت دليل يخصص هذا اللفظ ، ومن الألفاظ الباقية على عمومها ولم يدخلها التخصيص .

قوله تعالى : ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمْ أُمُّهَا لَكُمْ ﴾ [ النساء : ٢٣ ]

قوله تعالى : ﴿ مَّنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِيمً ۚ ﴾ [ فصلت : ٤٦ ]

قُولُهُ تَعَالَى : ﴿ وَمَا مِن دَاتِنَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا ﴾ [ هود : ٦ ]

## العام الوارد على سبب خاص:

يجب العمل بعموم اللفظ ، الذي جاء على سبب خاص ، فإن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب ، فالحجة في لفظ الشارع لا في السبب ، وقد عارض في ذلك بعض أهل العلم ، والتحقيق أن عدم اعتماد عموم اللفظ ، يؤدي إلى ترك أكثر الأحكام الشرعية ، كالظهار واللعان وفدية الأذى والسرقة وغير ذلك حيث كلها وردت على أسباب خاصة ، فلو اقتصر على سببها لتوقفت أكثر النصوص ، لأنها نزلت على أسباب خاصة والأدلة كثيرة على أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب :

ما رواه الشيخان عن ابن مسعود في سبب نزول الآية ﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبِّنَ ٱلسَّيِّئَاتِ ﴾

أن رجلاً من الأنصار قبل أجنبية ، فنزلت الآية ، فقال للنبي عَلِيْظَةً إِلَّى هذه وحدي يا رسول الله ، فقال عَلِيْظَةً : « بل لأمتى كلهم » .

ما رواه البخاري عن عبد الله بن مغفل ، قال : فعدتُ إلى كعبِ بن عجرة فسألته عن فدية من صيام ، فقال حُملتُ إلى النبي عَلَيْكُ ، والقمل يتناثر على وجهي ، فقال ما كنت أرى أنَّ الجهد قد بلغ بك هذا ، أما تجد شاةً ، قلت لا ، قال صم ثلاثة أيام أو أطعم ستة مساكين لكل مسكين نصف صاع من طعام وأحلق رأسك ، فنزلت

## 

ما رواه ابن ماجة وأبو داود عن أبي زيد الأنصاري ؛ قال : مرَّ رسول الله عَلَيْكُ بدارٍ من دور الأنصار فوجد ريح قُتار . فقال : « من هذا الذي ذبح ؟ » فخرج إليه رجل منا . فقال : أنا يا رسول الله ، ذبحت قبل أن أصلي لأطعم أهلي وجيراني ، فأمره أن يعيد ، فقال : لا . والله الذي لا إله إلا هو . ما عندي إلا جذع ، أو حمل من الضأن . قال : « أذبحها ، ولن تُجزي جزعة عن أحدٍ بعدك » .

ووجه الاستدلال أن النبي عَلِيْكُ لما أراد أن يقصر الحكم على معين بين ذلك فمتى لم يبين ذلك فمتى لم يبين ذلك تعين تعميم الحكم على الجميع . وهذا الدليل من أعظم الأدلة في هذا الباب .

ومثال ما ورد على سبب خاص ويجب تطبيقه على كل حالة مماثلة ، قصة أوس (1) بن الصامت مع زوجته خولة بنت ثعلبة المجادلة فالحكم الوارد عام في اللفظ وهو قوله تعالى : ﴿واللَّذِينَ يَظَاهُرُونَ مِن نَسَائِهُم ، ثم يعودون لما قالوا ، فتحرير رقبة من قبل أن يتماسا ﴾ فكل من ظاهر ، يجب تطبيق نفس الحكم عليه وكذلك جميع الأحكام التي وردت على سبب خاص كالتلاعن بين هلال بن أمية وزوجته وفدية الأذى والسرقة وغير ذلك . والله أعلم .

قال <sup>(۱)</sup> شيخ الإسلام رحمه الله : ﴿ إِن بعض آيات القرآن ، وإِن كَانَ سَبَهُ أَمُورًا كانت في العرب ، فحكم الآيات عام يتناول ما تقتضيه الآيات لفظًا ومعنى في أي نوع كان ﴾ ا.هـ .

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۱۹ ص ۳۱.

#### العام المخصوص:

والمراد بالعام المخصوص ، هو اللفظ العام المستغرق لموصوفين وذلك نحو قوله تعالى : ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَكِيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَهِيلًا ﴾

[ آل عمران : ٩٧ ]

فالحج فرضٌ على كلَّ مكلَّفٍ ، ومستغرق للموصوفين منهم بالاستطاعة فقط ، فهو عامٌ في المستطيع من الناس .

وأيضا نحو قوله عَلِيَّكُم : ﴿ لَيْسَ مَنَ البَرِ الصّيَامِ فِي السّفَرِ ﴾ وسببه أن النبي عَلَيْكُم كان في سفرٍ فرأي زحامًا ورجلًا ، قد ظلل عليه فقال ما هذا قالوا : صائم فذكر الحديث .

فالصيام ليس من البر لمن كان على مثل حالة هذا الرجل ، وأما القادر فله أن يصوم ، وله أن يفطر ، كما صرحت الأحاديث بذلك .

#### العام المراد به الخصوص:

والمراد بالعام المراد به الخصوص ، هو اللفظ العام ، والمراد به معين ، وقد عرفه الشنقيطي (١) رحمه الله فقال : ﴿ أَمَا العام المراد به الخصوص ، فالأفراد الخارجة بالمخصص لم ترد فيه تناولًا ولا حكمًا ﴾ ١ . هـ . ومن أمثلة ذلك قوله تعالى :

## ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمُلَتَهِكُمُ وَهُوَكَآيِمٌ يُصَكِّى فِٱلْمِحْرَابِ ﴾

[ آل عمران : ٣٩ ]

الملائكة لفظ عام يشمل جميع الملائكة ، والمقصود جبريل عليه السلام بدليل :

﴿ قَالَ كَذَلَكُ ﴾ ولم يقل جل وعلا : قالوا كذلك

<sup>(</sup>١) المذكرة ص ٦٩.

وكذلك قوله تعالى :

## ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشُوهُمْ ﴾

[ آل عمران : ۱۷۳ ]

الناس الأولى لفظ عامٌ ، وأريد به معين وهو نعيم ابن مسعود ، والثانية أريد به أبو سفيان .

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾

[ البقرة : ٢٤ ] [ التحريم : ٦ ]

فليس كل الناس وقودًا للنار لأن قطعًا من الناس من يدخل الجنة بغير حساب ودليل

ذلك قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِيكَ مَسَبَقَتْ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَى أَوْلَكِيكَ عَنَّهَا

مُبْعَدُونَ ﴾ [ الأنبياء: ١٠١]

أقل الجمع:

اختلف أهل العلم في أقل الجمع على مذهبين ، أحدهما أن أقل الجمع اثنان والثاني أن أقل الجمع ثلاثة .

والصواب أنَّ أقل الجمع ثلاثة ، وأدلة ذلك .

لا يصح نعت الجمع باثنين ، فمثلًا لا يصح أن يقال على مجموعة من الرجال ، رجلان .

لسان العرب فرق بين الآحاد والتثنية والجمع.

وأما ما استدل به أصحابُ المذهب الأول من أدلة ، فهي مردود ومن هذه الأدلة :

قال تعالى : ﴿ هَٰذَانِخُصَمَانِ آخُنُصَمُوا فِي رَبِّهِمْ ﴾ [ الحج : ١٩] ووجه الاستدلال أن الله تعالى قال : ﴿ خصمان ﴾ ثم قال بصيغة الجمع

﴿ اختصموا ﴾ فدل ذلك على أن أقل الجمع اثنان .

قلتُ هذا التوجيه خطأً من وجهين :

أحدهما : أن لفظ خصم يقع على الواحد ، والاثنين ، والجماعة ، وقوعًا مستويًا ، وتقديم معنى منهم بدون دليل ، غير مقبول .

الثاني: أن هذه الآية نزلت في ستة نفر هم على بن أبي طالب ، وحمزة ، وعبيد (١) بن الحارث رضى الله عنهم وفي عتبة وشيبة والوليد بن عتبة ، فهما فريقان ، كل فريق يتكون من ثلاثة نفر ، وليس المقصود هنا ( بخصمان ) أي شخصان ، وهذا دليل يقدم أن لفظ الخصم واقع على جماعة وليس واقعًا على اثنين .

واستدلوا بقوله تعالى : ﴿ وَدَالُودُوسُلَيْمُنَ إِذْ يُحَكُمُ اَنْ فِي إَلْحُرُثِ إِذْ يَعْكُمُ اَنْ فِي إِلْحُرْثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنْمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَكِهِدِينَ ﴾ نفَشَتْ فِيهِ غَنْمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَكِهِدِينَ ﴾

[ الأنبياء : ٧٨ ]

ووجه الاستدلال ، أن الحكمين هما داود وسليمان عليهما السلام ، ثم قال تعالى ﴿ وَكُنَا لَحُكُمُهُم ﴾ بصيغة الجمع ولم يقل عز وجل وكنا لحكمهم .

والرد على ذلك ، أن داود وسليمان ليسا فقط هما الموجودان ، بل كان القوم معهما لأنهم أصحاب النزاع فهم جماعة ، أي داود وسليمان عليهما السلام مع القوم .

وقال ابن حزم رحمه الله (١): وضمير الجمع في لحكمهم يعود إلى أقرب مذكور أي إلى و غنم القوم ) .

واستدلوا بقوله تعالى : ﴿ كَلَّا فَأَذْهَبَائِ السَّالَةِ اللَّهَ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ووجه الاستدلال ( فاذهبا ) بصيغة المثنى ، ثم قال تعالى : ( إنا معكم ) ولم يقل عز وجل إنا معكما .

<sup>(</sup>١) الإحكام لابن حزم ج ١ ص ٤٢٣ .

وأيضا قال (١) ابن حزم رحمه الله: ( إنهم كانوا ثلاثة وهم موسى وهارون عليهما السلام وفرعون واستدلوا بغير ذلك من الأدلة وليس فيها ما يطلبون ، والله أعلم .

## حكم اللفظ العام المحكى من فعل النبي عَلِيَّة :

والمقصود ، ما نقله الصحابة من فعل النبي عَلَيْكُ ، بلفظ عام ، هل يعتبر هذا العموم أو لا ؟

وأمثلة ذلك :

( نهي رسول الله عَلَيْكُ عن خاتم الذهب وعن خاتم الحديد ) البيهقي عن ابن عمرو .

و ﴿ نَهِي عَلَيْكُ عَن جُلَد الحدِّ في المساجد ﴾ ابن ماجة عن ابن عمرو .

و( نهى عَلِيْكُ عن المزابنة ) متفق عليه عن إبن عمر .

و ( نهي عَلِيْكُ عن المخابرة ) رواه أحمد عن زيد بن ثابت .

وقد اختلف أهل العلم في ذلك على مذهبين ، أحدهما : لا يعتبر عموم اللفظ ، والثاني : يعتبر عموم اللفظ فيحكم به في كل قضية مماثلة .

والصواب المذهب الثاني وأدلة ذلك:

أطبقت الأمة على عدالة الصحابة وضبطهم ، فهم أعدل الناس وأضبط الناس ، فلا ينقل الخاص بلفظ العام ولا المقيد بلفظ المطلق .

قصر فعل النبي عَلِيْتُ على حالة معينة ، يؤدي إلى ترك كل عموم السنة بدعوى الشك في إحالة الصحابة للألفاظ .

كان الصحابة يحتجون بالعموميات من أفعاله عَلَيْكُ دون تكبر . ومثال ذلك رجوع إبن عمر إلى حديث رافع بن خديج في المخابرة .

٠ (١) نفس المصدر ج ١ ص ٤٢٥ .

#### الخطاب العام:

يمكن تقسيم الخطاب العام إلى ثلاثة أنواع باعتبار المخاطب: ما كان بصيغة عامة وما كان بصيغة خاصة وما كان بصيغة مبهمة.

#### ما كان بصيغة عامة:

والمقصود هنا بالصيغة العامة أي الشاملة لجميع الأجناس المكلَّفة ومثال ذلك : قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا الناس ﴾ .

وقوله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا اللَّهِينِ آمَنُوا ﴾ .

وقوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانَ ﴾

وقوله تعالى : ﴿ قُمْلُ يَا عِبَادِي الَّذِينِ أَسُرِفُوا ﴾ .

فجميع الصيغ السابقة وما كان على نمطها تشمل الذكور ، والإناث ، سواء كانوا أحرارًا أو عبيدًا ولا يمكن تخصيص جنس دون آخر ، أو فئة دون أخرى إلا بدليل . وأيضًا قد يشمل هذا الخطاب الجن كقوله تعالى :

## ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنوا ﴾ أو ﴿ قُل ياعبادي الذين أسرفوا ﴾ فمثلًا :

نجد الأنثى تدخل في الآية الأولى ودليل ذلك ما رواه إبن ماجة عن أنس رضى الله عنه قال قلط على الله أي الناس أحبُّ إليك ، قال على الناس ، قيل من الرجال ؟ قال أبوها ، ووجه الاستدلال أن النبي عَلَيْكُ سُتُل عن ﴿ أَي الناس ﴾ فأجاب على الله عنه ﴿ أَي الناس ﴾ فأجاب على ﴿ عائشة ﴾ .

وأيضًا يدخل النبي عَلَيْكُ ، تحت الصيغ السابقة لأنه من جملة الذكور ، ودليل ذلك ما رواه الشيخان عن أبي هريرة رضى الله عنه قال : قال عَلَيْكُ : ﴿ لَن يُدْخِلَ أَحَدًا عَمَلُهُ الْجَنَّةُ ﴾ فقال الصحابة ولا أنت يا رسول الله ، ﴿ فقد أدخلوه عَلَيْكُ في

عموم خطابه ، وأقرهم على ذلك حيث قال : ﴿ وَلا أَنَا إِلَّا أَن يَتَعَمَّدُنَي اللهُ بَفْضَلُهُ وَرَحْمَتُهُ ، وكذلك ما رواه مسلم عن عائشة رضى الله عنها قال : قال رسول الله عليه أَنَّا : ﴿ مَا مَنْكُم مِن أَحِدٍ إِلا وَمَعْهُ شَيْطَانَ ، قالُوا وأنت يا رسول الله ؟ قال وأنا إلَّا أن الله أَعانني عليه فأسلم » .

#### ما كان بصيغة خاصة:

والمقصود هنا بالصيغة الخاصة أي الخاصة بجنس معين، كقول الرجال، والذكور، والإناث، والنساء، ولا يتعدى لغيره ومثال ذلك:

الألفاظ المخصوصة المجردة ، نحو الرجال ، والذكور ، والإناث ، والنساء ، فتلك الألفاظ تخص جنسها ولا تتعدُّاه لغيره .

جمع المؤنث السالم ، يشمل النساء فقط .

وقد تكون الصيغة خاصة وتتعدى للغير . ومثال ذلك :

جمع المذكر السالم نحو قوله تعالى:

## ﴿ لَا يَتَّخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنفِرِينَ أَوْلِيكَآة مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُّ ﴾

[ آل عمران : ۲۸ ]

قال شيخ الإسلام (١): « لا خلاف بين الفريقين أن آيات الأحكام والوعد والوعد التي في القرآن تشمل الفريقين وإن كانت بصيغة المذكر » .

الفعل الماضي المشتمل على ضمير الجماعة المذكر نحو قوله تعالى:

ففي الصيغتين السابقتين حكم النساء هو حكم الرجال ، فهن شقائق الرجال ، لا يخرجن من الخطاب إلا بدليل . وفي هاتين الصورتين يدخلن تحت الخطاب ، لأن

<sup>(</sup>۱) ج ٦ ص ٤٣٨ .

لسان العرب يغلب عليه ، تغليب الرجال على النساء ولو كان رجلًا في جمع من النساء . وأدلة ذلك كثيرة منها :

قوله تعالى في حق مريم ﴿ وَكَانَتْ مِنَ ٱلْقَانِيٰينَ ﴾ [ التحريم: ١٢ ]

قوله تعالى في حق ملكة سبأ ﴿ إِنَّهَا كَانَتْ مِن قَوْمِ كَيْفِرِينَ ﴾ [ النمل: ٤٣] . [ البغرة: ٣٨]

قوله تعالى ﴿ أَهْبِطُواْمِنْهَاجَمِيعًا ﴾

وحواء داخلة في ضمير الجماعة المذكر بالإجماع وقد خالف بعض أهل العلم

في ذلك وقالوا قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَاتِ ﴾ [ الأحزاب : ٣٥ ]

فلو كانت النساء داخلة في جمع المذكر السالم ما أفرد ذكرهن . والحق أن هذه الدعوى غير مرضية ، وإنما هذه الآية وأخواتها بمنزلة قوله تعالى :

﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِللَّهِ وَمَلَتَهِ كَتِهِ عَرُسُلِهِ عَوْجِبْرِيلَ وَمِيكَلْلَ فَمِيكُلْلَ فَمِن كَانَ عَدُوًّ لِلْكَافِرِينَ ﴾ والبغرة : ٩٨]

ومما لاشك فيه أن جبريل وميكال من جملة الملائكة ، وإفرداهما يدل على علو مكانتيهما .

وكذلك إفراد المسلمات مرة ثانية تأكيدًا عليهن بإلتزام الحكم ، لما عرف من ضعفهن ، وهن الموصوفات بالعي في البيان ، والنقص في الأديان .

قوله تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّبِيُّ ﴾ [ الأنفال : ٦٤ ] و ﴿ يَكَأَيُّهُا الرَّسُولُ ﴾ [ المائدة : ٤١ ]

فمثل هذه الصيغ تدخل الأمة تحتها وأدلة ذلك كثيرة جدًا منها:

قال تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ ٱلَّتِي اللَّهَ ﴾ [ الأحزاب : ١ ]

ثم قال تبارك وتعالى:

﴿ إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ بِمَاتَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾

ولم يقل بما تعمل .

وقال تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ لِمُتَّكِّرُمُ ﴾

ثم قال تعالى : ﴿ قَدْفُرْضَ ٱللَّهُ لَكُوْ تَحِلَّةَ أَيْمَانِكُمُّ ﴾

ولم يقل عز وجل قد فرض الله لك .

وقال تعالى : ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۚ ﴾

يْم قال تعالى : ﴿ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَأَتَّقُوهُ ﴾

ولم يقل منيبا إليه .

وقال تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ ﴾

وقال تعالى : ﴿ وَمَاتَكُونُ فِي شَأْنِ ﴾

ثم قال تعالى : ﴿ وَلَاتَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلِ ﴾

[ الطلاق : ١ ]

ثم قال تعالى : ﴿ إِذَاطَلَّقَتُمُ ٱلنِّسَاءَ ﴾ [ الطلاق : ١ ]

[ يونس : ٦١ ]

γ الأحزاب : ٢ ]

[ التحريم : ١ ]

[ التحريم: ٢ ]

[ الروم : ٣٠ ]

[ الروم : ٣١ ]

[ يونش : ٦١ ]

ما كان بصيغة مبهمة:

والمقصود بالمبهمة كالأسماء الموصولة نحو قوله تعالى:

﴿ فَكُن يَعْمُلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُوهُ ﴾ ٦ الزلزلة: ٧ ]

فهذا النوع يدخل فيه جميع ما سبق. ذكور وإناث ، إنس أو جن.

دلالة العام :

دلالة العام ظنية ، وهو قول جماهير العلماء ومنهم الإمام مالك والشافعي وأحمد ، وذلك لعمومي الكتاب والسنة ، أما الأحناف فدلالة العام قطعية وما ذهب إليه الشافعي ومن وافقه هو الصواب والذي لا يجوز خلافه .

#### الخلامــة:

- العام هو اللفظ المستغرق لجميع ما يصلح له ، بحسب وضع واحد ، دفعة من غير حصر .
- العام الذي كثرت تخصيصاته لا يجوز التمسك به إلَّا بعد البحث عن المسألة هل هي من المستخرج أو من المستبقى .
- العام الذي لم يعلم تخصيصه أو خصص في صورة معينة ، يجب العمل بهما ، حتى يثبت مخصص .
  - لا يجوز تقيد العام بزمن أو مكانٍ إلَّا بدليل .
    - تستعمل صيغ العموم في العموم دون قرينة .
      - صيغ العموم ثمانية أنواع:

المعرف بأل التعريفية سواء كان المعرّف مفردا أو جمعا أو اسم جمع أو اسم جمعى .

المعرف بالإضافة سواء كان المعرَّف مفردا أو جمعا أو اسم جنسٍ .

المعرف بأل العهدية ، بشرط أن يكون المعهود عامًا .

الأسماء الموصولة .

أسماء الشرط .

أسماء الاستفهام .

النكرات في سياق النفي والنهي والشرط والاستفهام الانكاري ، والامتنان ، وفي سياق الإثبات بشرط وجود دليل .

ما دل على العموم بمادته.

صيغ العموم التي تعتبر نصًا في العموم ، النكرة في سياق النفي ومبنية على الفتح ،
 والنكرة في سياق النفي وجرت بمن .

- باقي صيغ العموم ظاهرة في العموم . وليست نصا فيه .
  - العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.
- العام المخصوص هو اللفظ العام المستغرق لموصوفين.
- العام المراد به الخصوص هو اللفظ العام والمراد به معين .
  - أقل الجمع ثلاثة .
- اللفظ العام المحكى من فعل النبي عَلِيلًا ، عام في كل قضية مماثلة .
- الخطاب العام يشمل الإنس والجن ، الذكور منهم والإناث ، الأحرار منهم والعبيد .
  - النبي عليه يدخل تحت الخطاب العام .
- إذا ورد الخطاب العام ، يخص جنسًا معينًا ، لايتعداهم إلى غيرهم إلَّا إذا كان جمع مذكر سالم أو الفعل الماضي المشتمل على ضمير الجماعة المذكر ، فإن الإناث داخلة تحت هاتين الصيغتين .
  - الخطاب الموجه للنبي عليه ، خطاب للأمة .
- دلالة العام ظنية عند الجمهور وذلك لنصوص الكتاب والسنة ، وأما عند الأحناف فعموم القرآن عندهم قطعي الدلالة ، ودلالته على الظنية هو الصواب.



#### أسسئلة:

- ١ \_ ما تعريف العام في اللغة وفي الاصطلاح ؟
- ٢ \_ هل تعد الأعداد عشرة ، ومائة ، وألف من العام ؟ ولماذا ؟
  - ٣ \_ علل لم لا يكون العام إلَّا اسما ؟
- ٤ \_ ما الفرق بين النكرة في سياق الإثبات والنكرة في سياق النفي أو الشرط ؟
  - ه \_ ما حكم العام ؟
  - ٦ ــ هل يجوز تقيد العام بزمن أو مكانٍ ؟ ومثلٌ لكلٍ منهما .
- ٧ ـــ للعام صيغ معينة ، اذكر الأدلة على أنها تفيد العموم دون الحاجة إلى قرينة .
  - ٨ \_ ما صيغ العموم ؟
  - ٩ \_ متى تفيد النكرة في سياق الإثبات العموم ؟
    - ١٠ ــ اذكر الصيغ التي تعتبر نِصًا في العموم .
- 1 1 ــ ما معنى العبارة الآتية ( العبرة بعموم اللفظ ، لا بخصوص السبب ) ؟ ومثل لذلك بمثالين .
  - ١٢ ــ ما معنى العام المخصوص ، ومثل لذلك ؟
  - ١٣ ــ ما معنى العام المراد به الخصوص ، ومثل لذلك ؟
    - ٤ ١ ــ ناقش هذه المسألة ( أقل الجمع اختلف فيه ) .
      - واذكر المِذاهب وأدلة كل مذهب.
  - ثم اذكر الصواب منهما . والرد على المذهب المخالف .
- ١٥ اذكر الأدلة على أن اللفظ العام المحكي من فعل النبي عليه يفيد العموم .
   ومثل لذلك .
  - ١٦\_ اذكر الأدلة على أن النبي عَلَيْكُ يدخل تحت الخطاب العام للأمة .
  - ١٧ ــ اذكر الأدلة على أن الأمة تدخل تحت الخطاب الخاص بالنبي عَلَيْكُ .

١٨ ــ هل تدخل النساء في جمع المذكر السالم ؟ واذكر أدلة ذلك .

19 ــ ما الفرق بين اللفظ العام وبين اللفظ المجمل؟

٢٠ ــ اذكر خواص اللفظ العام .

٢١ ــ ما الفرق بين اللفظ العام والنص ؟

٣٣ ما الفرق بين دلالة العام لنصوص الكتاب عند الجمهور وعند الأحناف ؟ وأيهما الصواب ولماذا ؟

## المبحث الثاني

### الخاص

#### التعريف :

في اللغة: الخاص يقابل العام.

في الاصطلاح: قصر العام، على بعض أفراده، بدليل يدل على ذلك (١).

## شرح التعريف :

هو إخراج ، بعض ما تناوله اللفظ العام ، بدليل يسمى المخصص .

#### المخصص:

هو الدليل الذي به أُخرج بعض ما تناوله اللفظ العام .

## الشروط التي يجب أن تتوفر في المخصص:

ا- ورود الدليل المخصص قبل العمل بالعام ، وفي ذلك يقول (٢) الشوكاني رحمه الله : « وشرط الدليل المخصص للعام أن لا يتأخر وروده عن وقت العمل بالعام ، وإلَّا عُدَّ ناسخًا لا مخصصًا » .

قلتُ : والسبب في ذلك أن المخصص ، بيانٌ أن ما تناوله اللفظ العام غير مقصودٍ

<sup>(</sup>۱) مذكرة الشنقيطي ص ۲۱۸ .

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول ص ١٢٥ بتصرف

ابتداءً ، ومعنى العمل باللفظ العام أنه تم العمل بما تناوله المخصص وهو غير مقصود في نفس الوقت ، وهذا يؤدي إلى القول بجواز تأخير البيان عن وقت الحاجة ، وهذا لا يجوز ، وعليه فإن عُمل بالعام ، ثم ورد دليل يستثني شيئا من العام كان ناسخا للعام ، وليس مخصصًا له ، وإن لم يعمل بالعام كان مخصصًا له .

٣- ألا يكون المخصص موافقًا للعام ، والسبب في ذلك أن المخصص يخرج من العام جزءًا له حكم غير حكم العام ويوضح ذلك المثال الآتي :

ما رواه الشيخان عن عائشة رضي الله عنها عن النبي عَلَيْكُ ﴿ إِذَا أَقِيمَتَ الصلاةُ ، وحضر العشاء ، فابدءوا بالعشاء » فإن لفظ الصلاة في الحديث عام ، يستغرق جميع الصلوات ، ومنها المغرب مع ما رواه الشيخان أيضا عن أنس أن النبي عَلَيْكُ قال : ﴿ إِذَا قُدُّم العشاء ، فابدوا به قبل صلاة المغرب ، ولا تعجَّلوا عن عشائكم » .

فهذا الحديث خاص بصلاة المغرب ، فلا يجوز أن تقول أن حديث أنس مخصص لحديث عائشة ، أي المقصود إذا تقدم الطعام على صلاة المغرب وجب تقديم الطعام ، وتخرج باقي الصلوات فإذا قُدِّم عليها الطعام قدمت الصلاة ، هذا قطعًا خطأ .

والسبب في ذلك أن الدليل الخاص موافق للعام بمعني ، أن الحكم المستبقى على أفراد العام بعد إخراج ما تناوله المخصص ، هو نفس الحكم للأفراد التي تناولها المخصص ، فما فائدة التخصيص إذًا ؟!

وكذلك يلاحظ ذلك في باب المطلق والمقيد ، أي إذا جاء المقيد موافقًا للمطلق ، لا يجوز تقيد المطلق به .

إذا كان المخصص يخرج باللفظ عن المعنى الجميل ، فلا يجوز تخصيص العام به ، ومثاله : « أن الله خالق كل شيء » ومن جملتها الكلاب فلا يقال يا خالق الكلاب ، لذلك قال ابن تيمية (١) « إن الحكم إذا كان عامًا في تخصيص بعضه باللفظ خروج عن القول الجميل فإنه يمنع من التخصيص » .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج ٦ ص ٥٠٤ .

## أنواع المخصص:

المخصص نوعان إما متصل وإما منفصل.

#### المخصص المتصل:

المخصص المتصل ، هو الدليل الملازم للفظ العام ، وهو على خمسة أقسام الاستثناء ، والشرط ، والصفة ، والغاية ، وبدل البعض من الكل .

#### الاستثناء:

هو إخراج بعض ما يتناوله اللفظ العام ، إلَّا أو إحدى أخواتها .

أخوات إلّا وهي حرف ، غير ، وسوى ، وسُوى ، وسواء \_ وهي أسماء \_ وليس ، ولا يكون \_ وهي أفعال \_ وخلا ، وعدا ، وحاشا \_ وهي حروف أو أفعال بحسب الاعتبار \_

ما قبل أداة الاستثناء ، يسمى المستثنى منه ، وما بعدها يسمى المستثنى ، فهو كمطروح والمطروح منه .

شروط المستثنى المتصل ، أن يكون جزءًا من المستثنى منه ، وأن يكون من جنس المستثنى منه ، وذلك في الاستثناء المستثنى منه ، وذلك في الاستثناء المنقطع ، ولكن يجب وجود علاقة بينهما .

#### أمثلة تطبيقية:

قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَٱلْعَصْرِ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [ العصر : ١ – ٣ ]

فهذا مثال للاستثناء المتصل ، فكل جنس الإنسان في خسرٍ إلَّا من آمن منهم .

## قال تعالى : ﴿ فَسَجَدُوۤ أَ إِلَّا إِبْلِيسَ ﴾

[ البقرة ٣٤، الأعراف ١١، الإسراء ٢١، الكهف ٥٠، طه ١١٦] فهذا مثال للاستثناء المنقطع فإن إبليس ليس من جنس الملائكة ولكن بينهما علاقة أن كليهما مكلَّف بامتثال ما أمروا به . والاستثناء المنقطع كثير وليس كما يتوهم البعض أنه غير موجود وهاك بعض الأمثلة :

قال تعالى:

﴿ وَمَاكَانَ لِمُؤْمِنٍ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَئًا ﴾ [الساء: ٩٢]

وقال تعالى : ﴿ لَا تَأْكُلُواْ أَمُوالَكُم بَيْنَكُم بِيِّنَكُم بِإِلْبَطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ

يَجُكُرُهُ عَن تَرَاضٍ مِّنكُمُّ وَلَا نَقْتُلُوٓ أَنفُسكُمُ ۗ ﴾ [النساء: ٢٩]

وقال تعالى : ﴿ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا ٱلْمُوْتَ إِلَّا ٱلْمُوتَةَ ٱلْأُوكَ ﴾

[ الدخان : ٥٦ ]

وقال تعالى :

﴿ لَايَسْمَعُونَ فِيهَالَغُوا وَلَا تَأْثِيمًا إِلَّاقِيلَاسَلَنَا ﴾ [ الواقعة ٢٥: ٢٦ ] الأحكام المتعلقة بالمستثنى:

 ♦ إذا جاء الاستثناء بعد جمل متعاطفة ، فحكم الجمل المتعاطفة ، حكم الجملة الواحدة وعليه يجب أن يعود الاستثناء إلى الجميع إن صلح .

ومعنى إن صلح أي قَبِلَ حكم المستثنى دون معارض يمنع من ذلك ومثال عدم قبول المستثنى منه حكم المستثنى قوله تعالى :

﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَيَاْ تُواْ بِالْرَبِعَةِ شُهَدَاءَ فَالْجَلِدُ وَهُرْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَادَةً أَبَداً وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعَدِ ذَاكِ وَأَصْلَحُواْ ﴾

فإن الحد في الآية لا يسقط بالتوبة ، وذلك لقوله عَلَيْكُ لقاذف امرأته : « البينةُ

وَإِلَّا فَحَدَ فَي ظَهَرِكَ ﴾ وأيضًا قوله تعالى : ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ ۗ مُسَلَّمَةُ إِلَىٰٓ أَهْ لِهِ ۚ إِلَّا أَن يَصَّكَ قُوْاً ﴾ [النساء: ٩٢] وولى المقتول لا ملك له في الرقبة المؤمنة فلا يجوز أن يقول تصدقتُ بها ، بل يتصدق فيما يملك فقط وهي الدية ، لذلك لا يصلح عود التصدق على الرقبة المؤمنة ولا عود التوبة على الحد . والله أعلم .

- فإذا فصل المستثنى عن المستثنى منه بكلام ، فحكمه حكم غير المفصول . ودليل ذلك عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي عليه قال يوم فتح مكة ( إن هذا البلد حرَّمه الله ، يوم خلق السموات والأرض ، لا يعضد شوكه ، ولا يختلي خلاه ، فقال العباس : يا رسول الله إلّا الإذخر ، فإنه لقينهم وبيوتهم فقال إلّا الإذخر ، .
- إذا كان المستثنى صفة ، وأكثر من نصف المستثنى منه ، صح الاستثناء ودليل ذلك قوله تعالى :

﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَكُنُّ إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴾

وقطعًا أتباع إبليس في الأرض أكثر من النصف.

• إذا كان المستثنى عددا ، وأقل من النصف أو أكثر ، صح الاستثناء ودليل ذلك قوله تعالى : ﴿ قُمِ اللَّهِ لِللَّا يَصْفَهُ وَأُو انفُصْ مِنْهُ قَلِيلًا أَوْزِدْ عَلَيْهِ ﴾

[ المزمل: ٢ ... ٤ ]

ووجه الاستدلال ، أن الليل هو المستثنى منه ، والمستثنى نصف الليل ، أو أقل من نصف الليل ،

• إذا كان المستثنى عددًا واستغرق المستثنى منه إلا واحدا ، صح الاستثناء ودليل

ذلك قوله تعالى : ﴿ وَمَآ أَكُ ثُرُّ النَّـَاسِ وَلَوْحَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [ بوسف : ١٠٣ ]

لفظ الأكثر هو الكل إلا واحدا.

• إذا كان المستثنى الكل ، أي مستغرق للمستثنى منه ، لا يصح الاستثناء في هذه

الحالة لأنه جمع بين متناقضين فمثلًا من قال جاءني القوم إلَّا القوم ، كأنه قال جاءني القوم ما جاءني القوم وهذا محال .

الشرط:

التعريف :

في اللغة: الشُّرَط بسكون الراء <sup>(١)</sup> ، هو الشيء المقيد بغيره ، وقيل العلامة . في الاصطلاح: ما تعلق بغيره وجودًا وعدمًا .

شرح التعريف :

أي وجود الشرط يستلزم وجود المشروط، وانتفاء الشرط يستلزم انتفاء المشروط.

أدوات الشرط :

إنْ أو إحدى أخواتها ، وهي « من » للعاقل ، « ما » لغير العاقل ( أي ) للجميع ، ( متى ، أيان ) للزمان ، ( أين ) للمكان ، وغيرها .

أمثلة تطبيقية:

قال تعالى : ﴿ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلرَّكُوٰةَ فَخَلُّوا سَبِيلَهُمْ ﴾

[ التوبة : ٥ ]

ووجه الاستدلال بالآية ، أن إخلاء السبيل معلق بشرطين الأول قولي وهو التوبة ، والشرط الثاني عملي وهو إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة ، والشرط الثاني العملي هو العلامة على صدق القول . فإن تحققت الشروط السابقة مجتمعة ، وجب إخلاء سبيلهم ، وإن أُخلُوا بهنَّ أو بواحد منهن فلا .

قال تعالى: ﴿ فَمَن شَهِدَمِنكُمُ الشَّهُرَ فَلْيَصُمْ لَهُ وَمَن كَانَ مَن يَضَا أَوْ عَلَى سَفَرِفَعِدَّةُ مِنْ أَسَيَامٍ أُخَرَّ ﴾ ﴿ عَلَى سَفَرِفَعِدَّةُ مِنْ أَسَيَامٍ أُخَرَ ﴾ ﴿ البقرة: ١٨٥]

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص ٣٣٤.

ووجه الاستدلال من الآية في موضعين :

أن وجوب صوم رمضان مشروط بمشاهدة الشهر ، أي علامته الوضعية وهي الهلال .

وأن من كان مريضا أو على سفر فأفطر ، فعليه قضاء ما أفطر .

## الأحكام المتعلقة بالشرط:

حكم جواب الشرط ، بعد جملة متعاطفة ، أنه يرجع إلى الجميع ، أي لا يكون الحكم إلّا بوجود مجموع الجمل المتعاطفة .

حكم الشرط إذا تأحر ، بعد جمل متعاطفة ، يرجع إلى الجميع .

إذا تأخر الشرط ، عن الجزاء ، فيكون في هذه الحالة الجواب دليل الشرط ومثال ذلك قوله تعالى :

## ﴿ وَالَّذِينَ يَبْنَغُونَ ٱلْكِنْبَ مِمَّا مَلَكَتَ أَيْمَنُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً ﴾ فِيهِمْ خَيْراً ﴾

فالشرط ( إن علمتم منهم خيرًا ) . وهو متأخر عن الجواب ( فكاتبوهم ) والمسمى بدليل الشرط .

#### الصفة:

التعريف :

في اللغة : النعت (١)

في الاصطلاح: هي الوصف الذي يُقْصِر العام على بعض أفراده.

أمثلة تطبيقية:

قال تعالى:

﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾

[آل عمران: ٩٧]

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص ٧٢٤.

ووجه الاستدلال أن الحج واجب على الناس المستطيع منهم وغير المستطيع ، ولكن الوصف جعله عامًا في الناس الموصوفين بالاستطاعة فقط .

قال تعالى:

ووجه الاستدلال : أن الوصف في الآية وهو « اللاتي دخلتم بهن » جعل العموم فقط في الربائب من النساء المدخول بهن .

قال تعالى : ﴿ فَمِن مَّا مَلَكُتُ أَيْمَانُكُم مِّن فَلَيَاتِكُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ﴾ [ النساء : ٢٥ ]

ووجه الاستدلال : أن الوصف في الآية خصص المؤمنات من الفتيات دون غير المؤمنات .

## الأحكام المتعلقة بالصفة:

الأصل في الصفة : أنها تتأخر عن المتعدد ، فهي وصف للجميع بشرط صلاحها لوصف الجميع .

إذا تقدمت على المتعدد ، فهي وصف للجميع .

إذا توسطت المتعدد ، فهي وصف لما تقدمها فقط .

#### الغاية:

#### التعريف:

في اللغة: المدى وتُجمع غاتى ــ كساعة وساع (١).

في الاصطلاح: إخراج ما تناوله اللفظ العام بحرفٍ من حروف الغاية .

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص ٤٨٨.

حروف الغاية :

حتى ، إلى ، أو بمعنى إلى وهي حرف نصب .

أمثلة تطبيقية:

قال تعالى : ﴿ وَلَا تَحْلِقُواْ رُءُ وَسَكُمْ حَتَّى بَبُّكُمُ ٱلْهَدِّى مَحِلَهُ ۚ ﴾ [ البقرة : ١٩٦ ]

وقوله تعالى : ﴿ وَلَا نَقُرَبُوهُنَّ حَتَّى يُطْهُرِّنَّ ﴾ [ البقرة : ٢٢٢ ]

قال تعالى : ﴿ ثُمُرَا لَتِسُوا ٱلصِّيامَ إِلَى ٱلَّيْلِ ﴾ [ البغرة : ١٨٧ ]

قال الشاعر:

لأستسهلن الصعب أو أدرك المني فما انقادت الآمال إلا لصابر

قال تعالى : ﴿ سُقْنَكُ لِبَكَدِمَّيِّتِ ﴾ [ الأعراف : ٥٧ ]

الأحكام المتعلقة بالغاية :

الحكم الثابت بعد حرف الغاية مخالف للحكم الثابت قبلها .

حكم الغاية بعد الجمل المتعاطفة ، ترجع إلى الجميع ومثال ذلك قوله تعالى :

﴿ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُوا الْحَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ

مِنَ ٱلْفَجْرِ ﴾ [ البقرة : ١٨٧ ]

قد يشمل العموم الغاية ومثال ذلك قوله تعالى :

﴿ سُقْنَكُ لِبَلَدِمِّيتِ ﴾ [ الأعراف: ٥٠ ]

قد لا يشمل العموم الغاية ، ولكن يدل على تحقيق ما قبلها ، نحو قوله تعالى : ﴿ سَلَنَّهُ هِي حَقَّىٰ مَطْلِعِ ٱلْفَجْرِ ﴾ [ القدر : ٥ ]

سلامٌ هي الليلة ، وقطعا مطلع الفجر ليس من الليل ، فيكون المعنى : أن كل الليلة سلام .

بدل البعض من الكل:

والمقصود هنا أن الكل هو العام ؛ والبعض هو الخاص ومثَّلوا لذلك بقوله تعالى :

وَلِنَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾

[آل عمران: ۹۷]

#### المخصص المنفصل:

التعريف :

هو الدليل الشرعي ، المنفصل عن اللفظ العام .

## شرح التعريف :

﴿ هُو الدليل الشرعي ﴾ سواء كان آية أو حديثًا أو إجماعًا أو قياسًا .

( المنفصل ) أي غير متصل باللفظ العام سواء كان الرابط الاستثناء أو الشرط أو لصفة أو الغاية أو بدل البعض من الكل .

## أنواع المخصص المنفصل:

المخصص المنفصل ستة أنواع ، الكتاب ، السنة ، الإجماع ، القياس مفهوم المر نقة ، مفهوم المخالفة .

## المخصص المنفصل من الكتاب:

ومثال ذلك :

قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَكَ يُتَّرَبُّصُونَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءً ﴾

[ البقرة : ٢٢٨ ]

ووجه الاستدلال أن لفظ المطلقات ، يشمل المدخول بها وغير المدخول بها ، ويشمل الحامل وغير الحامل وهذا العموم نحصً بنصين أحدهما قوله تعالى :

﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نَكَحْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ

أَن تَمَسُّوهُ ﴿ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعْنَدُّونَهَا ﴾ [الأحزاب: ٤٩]

فخرج بهذا المخصوص ، المطلقة غير المدحول بها ؛ والثاني قوله تعالى :

﴿ وَأُولَنَتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعَّنَ حَمَّلَهُنَّ ﴾ [ الطلاق : ٤ ]

وخرج بهذا المخصوص ، المطلقة الحامل .

وعليه فإن معنى الآية (والمطلقات المدخول بهنَّ ، وغير حامل ، تتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء ) .

قِال تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ﴾ [ النور : ٤ ]

ووجه الاستدلال أن لفظ « الذين » من صيغ العموم ، فيشمل الزوج وغير الزوج ، ولكن هذا العموم ، نُحصُّ بقوله تعالى :

﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ أَزُوا جَهُمْ وَلَرْيَكُن لَمُّمْ شُهُدَاءً ﴾ [ النور: ٦]

وعليه فإن المقصود في الآية الأولى بلفظ ﴿ الَّذِينِ ﴾ غير الأزواج ·

قال تعالى : ﴿ وَلَا تُنكِحُواْ ٱلمشركات ﴾ [ البغرة : ٢٢١ ]

ووجه الاستدلال أن لفظ « المشركات » يشمل الكتابية وغير الكتابية ، ولكن هذا العموم خُصَّ بقوله تعالى :

﴿ وَٱلْحُصَنَاتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِئْبَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ [ المائدة : ٥ ] وعليه فإن معنى الآية ولا تنكحوا المشركات غير الكتابيات .

تنبيه: لا خلاف بين أهل العلم ، في أن اللفظ العام الوارد في القرآن يجوز تخصيصه بالسنة المتواترة أيضًا . وهذا الأخير لا خلاف فيه أيضا .

وكذلك المشهور سواء كان نوعًا مستقلًا على تقسيم الأحناف ، أو كان داخلًا في أخبار الآحاد على رأي الجمهور فإنه يخصص عموم القرآن . وهذا القدر المشترك لا خلاف فيه أيضًا .

#### المخصص المنفصل من السنة:

وكما سبق فإنه لا خلاف في أن خاص القرآن والسنة المتواترة والمشهورة ، يخصصون عام القرآن ، والخلاف واقع في السنة الآحادية على رأي الأحناف أو السنة الآحادية بعد استخراج المشهور الحنفي منها على رأي الجمهور هل تخصص عام القرآن أم لا ؟

والحق جواز ذلك ، قال تعالى : ﴿ وَمَآءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـــُدُوهُ ﴾ [ الحشر : ٧ ]

وقال تعالى : ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ **ا**لَّذِكَ رَلِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَانُزِلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [ النحل : ٤٤ ]

ومن الأمثلة على ذلك :

قال تعالى : ﴿ يُوصِيكُو اللَّهُ فِي أَوْلَكِ كُمْ لِلذَّكِ مِثْلُ حَظِ الْأَنْسَيَنِّ ﴾

[ النساء: ١١]

ووجه الاستدلال أن لفظ « أولادكم » اسم جنس مضاف وهو يقيد عموم الولد سواء كان كافرًا أو مسلمًا فله حظُّ من الميراث .

ولكن هذا العموم نُحصَّ بقوله عَلِي لا يرث الكافر المسلم ، ولا المسلم الكافر » وهذا الخبر أحادي أعنى أحاديًا بالقدر المشترك المختلف فيه بين الأحناف والجمهور .

قال تعالى : ﴿ وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْمَدِّ ٱلْمَدِّعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوْأَ ﴾ [ البقرة : ٢٧٥ ]

ووجه الاستدلال أن جميع أنواع البيع حسب الآية حلال ، ولكن هذا العموم تحص من قبل السنة الآحادية بنحو ﴿ نهي عَلِيْكُ عن ثمن الكلب إلَّا المعلَّم ﴾ .

وقال تعالى :

﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ ﴾

[ المائدة : ٣ ]

عامٌ مع قوله عَلِيلَةٍ : ﴿ هو الطهور ماؤه ، الحل ميتنه ، خاص ... وعليه فالمعنى حرمت عليكم الميتة عدا ميتة البحر .

وقال تعالى : ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقَطَ عُوٓا أَيْدِينَهُ مَا ﴾ [المائدة : ٣٨]

مع قوله عَيْظَةً : ﴿ لَا قَطْعَ فَي أَقُلَ مَنَ رَبِّعَ دَيْنَارَ ﴾ .

وقال تعالى : ﴿ وَأُجِلَ لَكُمْ مَّا وَرَآءَ ذَالِكُمْ أَن تَبْتَغُواْ بِأَمُوالِكُمْ مُحْصِنِينَ غَيْرَمُسَافِحِيرِ ﴾ ٤٦]

مع قوله عَلِيْكُ ﴿ لَا تَنكُحُ المَّرَاةُ عَلَى عَمْتُهَا ﴾ ولا على خالتُها ﴾ رواه ابن ماجة عن أبي هريرة وجابر وأبي موسى وأبي سعيد والنسائي عن أبي هريرة وجابر .

• سلوك الأحناف مع عموم القرآن وخبر الآحاد ، مع التنبيه أن العام عندهم قطعي الدلالة خلافا لمالك والشافعي وأحمد فإنه ظني الدلالة عندهم :

عموم القرآن الذي لم يخصص منه جهته يقدم على خبر الآحاد ولو كان صحيحًا .

وعموم القرآن الذي نُحصَّ من جهته يسقط من رتبة قطعي الدلالة إلى ظني الدلالة فحينئذ يجوز أن يخصص خبر الآحاد عموم القرآن ومثال ذلك عندهم .

قال تعالى : ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشَّهُو ٱلْحُرُمُ فَأَقَنْلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُّمُوهُمْ ﴾ قال تعالى : ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشَّهُو ٱلْحُرُمُ فَأَقَنْلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُّمُوهُمْ ﴾

هذه الآية عامّ ولكن خصصت بمثلها وهو قول الله تعالى :

﴿ وَإِنْ أَحَدُّمِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامَ ٱللَّهِ ﴾ [ التوبة: ٦]

وبهذا سقطت رتبة الآية إلى الظنية الدلالة وعليه أجازوا تخصيص الآية الأولى بقوله عليه أجازوا تخصيص الآية الأولى بقوله عليه أنها تقتلوا الشيخ والعجائز ، رواه أبو داود وقد أدى أتباع هذا السلوك مع السنة إلى رد عشرات الأحاديث الصحيحة بدعوى أنها تخالف عموم القرآن وهي آحادية ومن ذلك حديث القسامة والقضاء بالشاهد واليمين وحديث الوضوء من مس الذكر وغير ذلك . وفي حقيقة الأمر لا تعارض بينهما .

### • سلوك المالكية مع خبر الآحاد:

خبر الآحاد عند المالكية هو خبر الآحاد عند الجمهور أي ظني الدلالة . عموم القرآن الذي لنم يخصص من جهته أو خصص يُقدَّم على الآحادية التي ليس معها عمل أهل المدينة ومثال ذلك قوله تعالى :

﴿ قُلِلآ أَجِدُ فِي مَآ أُوحِى إِلَىٰٓ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ اللَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْدَمَا مَسْفُوحًا أَوْلَحْمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْسُ أَوْ فِسْقًا أُهِلَ لِغَيْرِ أَلِيَّهُ رِجْسُ أَوْ فِسْقًا أُهِلَ لِغَيْرِ أَلَّهِ بِدِدً ﴾ لغنير الله بدِدً ﴾ [ الأنعام: ١٤٥]

فهذه الآية عامة ولم تخصص من جهتها مع قوله عَلَيْكُ : ﴿ نَهَى عَلَيْكُ عَنِ أَكُلَ كُلُ ذَي مَخْلُب ﴾ فإن هذا الحديث ليس معه عمل أهل المدينة ، وعليه فهو مردود مع العلم أنه صحيح .

عموم القرآن الذي نُحصُّص أو لم يخصص من جهته يجوز تخصيصه بخبر الآحاد ما دام مع خبر الآحاد عمل أهل المدينة ومثال ذلك قال تعالى:

فالآية عامة ولكن أجازوا تخصيص الآية بما قاله النبي عَلَيْكُم : ﴿ لَا تَنْكُحُ الْمُرَاةُ عَلَى عَمْلُ أَهُلُ الْمُدَيْنَةُ . عَلَى عَمْلُ أَهُلُ الْمُدَيْنَةُ .

نتيجة : الأحناف نظروا إلى عام القرآن وإلى ما يخصصه من جهته ، فنزلوا به من رتبة الدلالة القطعية إلى الظنية ، فأجازوا حينئذ أن تخصصه السنة الآحادية ، وأما المالكية فعام القرآن لا يخصص بأخبار الآحاد دائمًا إلّا إذا كان مع خبر الآحاد

عمل أهل المدينة ، فارتفعوا برتبة خبر الآحاد فآجازوا حينئذ أن تخصص السنة الآحادية عموم القرآن .

وقد أدى إتباع هذا السلوك إلى رد أحاديث صحيحة منها ولوغ الكلب والنهي عن أكل كل ذي مخلب من الطير وناب من السباع وغير ذلك والله المستعان .

### المخصص المنفصل من الإجماع:

قال تعالى :

[ النساء: ١١]

خص بالإجماع أن لفظ الأولاد لا يشمل الرقيق منهم ، وذلك لأن الرق مانع من الإرث بالإجماع .

### المخصص المنفصل من القياس:

قال تعالى : ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَجِدِيِّةِ ثَهُمَامِأْتَةَ جَلَّدَةً ﴾ [النور: ٢] فلفظ الزانية والزاني عام في الحرة والأمة والحر والعبد ، فخص من عموم الآية الأمة بقوله تعالى :

[ النساء : ٢٥]

فعلم من المخصص أنَّ الرقَّ سبب في تشطير العقاب ، فقيس على الأمة العبد ، فخرج من عموم الزاني قياسا على الأمة ، فيستحق نصف العذاب .

### المخصص المنفصل من مفهوم الموافقة:

مفهوم الموافقة ، هو الحكم المسكوت عنه ، وهو نوعان إما أن يكون موافقا لحكم المنطوق وإما أن يكون أولى من المنطوق ، والأول يسمى لحن الخطاب والثاني فحوى الخطاب . ويجوز التخصيص بالنوعين السابقين ومثال ذلك في فحوى الخطاب .

قال عَلَيْكُ : « لَّى الواجد ظلم ، يُحلُّ عرضه وعقوبته » رواه أحمد وأبو داود عن الشريد بن سويد ، ووجه الاستدلال بهذا الحديث أنه عامٌ في المماطل في سداد الدين ، وهو قادر على سداده، ويدخل في هذا العموم الوالد المدان لولده .

قال تعالى : ﴿ فَلَا تَقُل لَمُكُمَّا أُفِّ وَلَا نَهُرُهُمَا ﴾ [ الإسراء : ٢٣ ]

ووجه الاستدلال بالآية أن الله حرَّم التأفيف وهو منطوق الآية ، وذلك لأن فيه إيذاء ، وقطعا الإيذاء الحاصل من الضرب والحبس أشد من الإيذاء الحاصل من التأفيف وهذا المفهوم يسمى فحوى الخطاب ، وعليه فإن هذا المفهوم هو المخصص لعموم الحديث ، فيكون معنى الحديث لتى الواجد ظلم ، يُحلُّ عرضه وعقوبته إلَّا الوالد .

### المخصص المنفصل من مفهوم المخالفة:

ومثال ذلك قوله عَلَيْظٍ : ﴿ في أربعين شاة شاة ﴾ رواه أبو داود ، ووجه الاستدلال أن الحديث عامٌ في الشياة السائمة والمعلوفة .

وقد صح عن النبي عَلِيْكُ و في الغنم السائمة زكاة » ، والشياة من جملة الغنم ، ووجه الاستدلال أن الحديث نص على أن الزكاة على السائمة فقط ، ومفهوم المخالفة أن الغنم غير السائمة لا زكاة فيها ومن جملة غير السائمة المعلوفة .

وعليه فإن هذا المفهوم يخصص عموم الحديث الأول ، ويكون معناه « في أربعين شاة سائمة شاة » .

### أمثلة تطبيقية على المخصص المنفصل:

تخصيص السنة بالكتاب: الصحيح أنَّ الكتاب يخصص السنة لقوله تعالى:

﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبِ بِنِينَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [ النحل: ٨٩]

ومن أمثلة ذلك :

قال عَلَيْكُ : ﴿ لَا يَقْبِلُ اللهُ صلاة أُحدِكُم ، إذا أُحدث حتى يتوضأ ، متفق عليه

عن أبي هريرة ، خص بقوله تعالى : ﴿ فَلَمْ يَجِ لُـُواْ مَا ۚ فَتَيَمَّمُواْ ﴾ [ المائدة : ٦ ]

قال عَلَيْكُم : ﴿ أَمَرَتُ أَن أَقَاتِلِ النَّاسِ ، حتى يشهدوا أَنْ لَا إِلَهُ إِلاَ اللهِ ، وأَنَّ محمدًا رسول الله ﴾ متفق عليه ، نحص بقوله تعالى :

﴿ قَىٰئِلُوا ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيُوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَاحَكَمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَنَبَ حَتَّى يُعْطُوا ٱلْجِزِيَةَ عَن يَدٍ وَهُمَّ صَنْغِرُونَ ﴾

[ التوبة : ٢٩ ]

قال عَلِيْكَ : ( ما قطع من البهيمة ، وهي حية فهو ميتة ) رواه أحمد عن أبي واقد خص بقوله تعالى :

﴿ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْسَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَنَا وَمَتَنَعًا إِلَى حِينِ ﴾ [ النحل: ٨٠]

تخصيص السنة بالسنة : ومثال ذلك قوله عليه : ( فيما سقت السماء والأنهار والعيون العشر ) رواه أحمد عن ابن عمر . ووجه الاستدلال أن الحديث عام في كل مقدار ، وخص بقوله عليه : ( ليس فيما دون خمسة أوسق من تمر ولا حب صدقة ) رواه مسلم والنسائي عن أبي سعيد .

تخصيص السنة بالإجماع: ومثال ذلك قوله عَلَيْكُ : ﴿ إِنَّ الماء طهور لا ينجسه شيء ﴾ رواه أحمد والدارقطني عن أبي سعيد خص بالإجماع على أن الماء إذا لاقته نجاسة ، فغيرت فيه لونا أو طعما أو رائحةً ، فهو نجس .

تخصيص السنة بالقياس: ومثال ذلك قوله عَلَيْكُم: ( البكر بالبكر جلد مائة ، وتغريب عام » رواه مسلم وأحمد ، خص بقياس العبد على الأمة في تنصيف العذاب ، والاقتصار على خمسين جلدة .

تنبيه: أضاف بعض أهل الأصول قسمين وهما التخصيص بالحس والتخصيص بالعقل ، واستدلوا لذلك ببعض الأمثلة ، على جواز التخصيص بهما ، وهذه الإضافة غير مرضية ، ولولا الخوف من الخروج عن مقصود تلك الأبحاث ، وهو التبسيط لوضّحتُ ذلك ، ولكن يكفي القول بأن جميع الآدلة التي نظرتُها ، واستدلوا بها ، يوجد لها مخصصات في الكتاب والسنة ، مخصصةٌ صريحة واضحة ونكتفي بمثال لكل نوع:

التخصيص بالحس: استدلوا بقوله تعالى:

﴿ تُكَدِّمْرُكُلُّ شَيْءٍ بِأَمْرِرَبِّهَا ﴾ [ سورة الأحقاف : ٢٥ ]

قالوا الحس دلنا على أنَّ السماء والأرض لم تدمرا .

قلت : لهذه الآية مخصص متصل ، وعشرات المخصصات المنفصلة .

فأما المتصل تمام الآية قال تعالى:

# ﴿ تُكَمِّرُكُلُ شَيْءٍ بِأَمْرِرَجِهَا فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلَّا مَسَاكِلُهُمْ ﴾

[ الأحقاف : ٢٥ ]

فأستثنى الله تعالى المساكن من الأشياء التي دمرت ، ولابد لها من أرضٍ تُقلُّها ومن سماء تظلُّها .

وأما المخصص المنفصل قوله تعالى :

﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾

[ الزمر : ٦٨ ]

أي أن السموات والأرض موجودتان إلى أن ينفخ في الصور .

التخصيص بالعقل:

استدلوا بقوله تعالى : ﴿ خَالِقُ كُلِ شَيْءٍ ﴾ [ غافر : ٦٢ ]

وقالوا العقل دلنا على أنه غير مخلوق .

# قلتُ : بل الآية لها مخصص وهو قوله تعالى : ﴿ لَمْ سَكِلِدُ **وَلَ**مْ فُولَــدْ ﴾

وغير ذلك من الآيات ، ولكن يمكن القول بأن إدراك العقل لشيء على وجهه الصحيح دليل على سلامة العقل وصراحته فإنه لا منقول صحيح يخالف عقلاً صريحا . فإنه مع كل معقول صريح في الشرعيات منقول صحيح علم ذلك من علم وجهل ذلك من جهل . والله أعلم .

### الاحتجاج بما بقى من العام بعد تخصيصه:

الصحيح أنَّ الاحتجاج ؛ بالمستبقى من العام بعد تخصيصه ، يصح . وأدلة ذلك :

قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسَرٍ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ [العصر: ٢، ٣] فلفظ الإنسان عام في المؤمن والكافر ، والاستثناء كما سبق مخصص أخرج المؤمنين ، فيصح أن نقول إن الكافر لفي خسرٍ .

فمما لاشك فيه أن نوحًا لبث في قومه تسعمائة وخمسين عامًا يدعوهم إلى عبادة الله ، والقول بأن الباقي من العموم ليس بحجة إذًا فكم لبث نوح في قومه ؟! .

### تعارض العام مع الخاص:

إذا تعارض نصان ، أحدُهما عام ، والآخر خاص ، يجب حمل العام على الخاص ما لم يوافقه ، وجهل المتقدم من المتأخر ، ويبقى الباقي من العام على عمومه فإذا اختل الشرط الثاني وهو معرفة المتقدم منهما من المتأخر كان هناك حالات :

العام هو المتقدم وعُمل به ، والخاص هو المتأخر ، كان الخاص في هذه الحالة ناسخا للعام وليس مخصصاً له ، وذلك لأن ورود الخاص دليل على أن العام لم يتناوله ابتداءً ومعنى جعل الخاص مخصصا للعام ، يعني أنه يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة ، وقد بينً فيما سبق عدم جواز ذلك .

العام هو المتقدم ولم يعمل به ، والخاص هو المتأخر ، كان ذلك تخصيصا للعام . الخاص هو المتقدم وعمل به ، والعام هو المتأخر ، كان ذلك أيضاً ناسخًا للخاص .

الخاص هو المتقدم ولم يعمل به ، والعام هو المتأخر ، كان العام ناسخًا للخاص . خلاصة ما سبق :

- يحمل العام على الخاص بشرطين ألَّا يوافق العام وجهل التاريخ.
- الحكم للعام متى كان الخاص موافقًا للعام سواء علم المتقدم من المتأخر أو جهل ذلك .
- إذا علم التاريخ ، كان المتأخر ناسخاً للمتقدم المعمول به وغير المعمول به إلا في حالة واحدة وهي إن كان المتأخر هو الخاص والعام متقدم عليه ولم يعمل به كان تخصيصًا .

### تعارض العام مع العام:

إذا تعارض نصان عامان ، يجمع بينهما بأن يخصص العام الباقي على عمومه العام المخصص من قبل ولبيان ذلك إليك بعض الأمثلة :

قال عَلَيْكُ : ﴿ إِذَا دخل أُحدُكم المسجد ، فلا يجلس حتى يصلي ركعتين ﴾ متفق عليه عن أبي قتادة . فهذا حديث عام لم يدخله التخصيص وهذا الحديث يعارض نصًا عامًا آخر وهو ما رواه الشيخان عن عمر رضى الله عنه ﴿ نهي النبي عَلَيْكُ عن الصلاة بعد الفجر وبعد العصر » ولكن هذا العام دخله التخصيص ألا ترى أن الناسي يصلى متى تذكر لقوله تعالى :

فَيُحُلُّ إيهام التعارض بين العامين بأن يخصص الحديث الباقي على عمومه الحديث

العام الذي خصص من قبل ، وعليه فإن معنى الحديث الثاني يكون « نهي النبي عَيِّكُ عن الصلاة بعد الفجر وبعد العصر إلَّا لمن دخل المسجد فلا يجلس حتى يصلي ركعتين وإلَّا كذا وكذا » .

ما رواه الشيخان عن ابن عباس رضى الله عنهما قال عَلِيْتُهِ: « من بدل دينه فاقتلوه » فهذا الحديث لم يدخله التخصيص ولكنه معارض لحديث آخر وهو ما رواه الشيخان عن ابن عمر رضى الله عنهما قال عَلِيْتُهُ: « نهيت عن قتل النساء والصبيان » وهذا الحديث عام ولكنه دخله التخصيص بدليل الزانية ترجم فيحل إيهام التعارض بين العامين بأن يخصص الحديث الباقي على عمومه الحديث العام الذي خصص من قبل ، وعليه فإن معنى الحديث الباقي يكون « نهيتُ عن قتل النساء إلا من بدلت دينها وإلا كذا » .

#### دلالة الخاص:

دلالة الخاص قطعية على معناه ، فلا إجمال فيه ولا إشكال ومثال ذلك قوله تعالى :

﴿ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامِ ﴾

فالآية دلالتها قطعية على صيام ثلاثة أيام لا زيادة فيها ولا نقصان .

#### الخلاصـة:

- الخاص هو قصر العام على بعض أفراده ، بدليل يدل على ذلك .
- الشروط التي يجب أن تتوفر في المخصص شرطان أحدُهما أن يرد قبل العمل بالعام ، والثاني ألّا يكون موافقا للعام .
  - المخصص نوعان أحدهما المخصص المتصل ، والثاني المنفصل .
- المخص المتصل إما استثناء أو شرط أو صفة أو غاية أو بدل البعض من الكل.
- إذا جاء الاستثناء بعد جمل متعاطفة ، فحكم الجمل المتعاطفة ، حكم الجملة الواحدة ، وعليه يجب أن يعود الاستثناء إلى الجميع إن صلح . وكذلك الشرط وكذلك الغاية .
  - المستثنى المفصول حكمه حكم المستثنى غير المفصول.
- المستثنى قد يكون النصف أو أكثر أو أقل ، فيصح الاستثناء مالم يستغرق المستثنى منه .
- الأصل في الصفة أنها تتأخر عن المتعدد فهي وصف للجميع بشرط صلاحها لوصف الجميع أيضًا وإذا توسطت فهي وصف للجميع أيضًا وإذا توسطت فهي وصف لما تقدمها فقط.
  - حروف الغاية هي حتى ، إلى ، أو بمعنى إلى .
  - الحكم الثابت بعد حرف الغاية مخالف للحكم الثابت قبلها .
    - العموم إما أن يشمل الغاية وإما يدل على تحقيق ما قبلها .
- المخصص المنفصل إما نصّ من كتاب أو سنة وقد يكون الإجماع أو القياس أو مفهوم الموافقة أو المخالفة .
- لا خلاف بين العلماء في جواز تخصيص عموم القرآن بالقرآن أو السنة المتواترة أو المشهور الحنفي .

- الخبر عن الأحناف إما متواتر وإما مشهور وإما آحادي وعند الجمهور متواتر
   وآحادي وعليه فإن المشهور عند الأحناف داخلٌ في الآحادي عند الجمهور،
   وهذا القدر المشترك أيضًا لا خلاف في جواز تخصيص عموم القرآن به.
- خبر الآحاد بخلاف القدر المشترك السابق الحق أنه يخصص الكتاب ويقيده .
- عموم القرآن الذي لم يخصص من جهته عند الأحناف لا يخصصه خبر الآحاد .
- عموم القرآن الذي خصص من جهته عند الأحناف يجوز تخصصه بخبر الآحاد .
- عموم القرآن الذي لم يخصص من جهته أو خصص من جهته يقدم عند المالكية على خبر الآحاد عمل أهل المدينة فإن الخبر حينقذ يخصص عموم القرآن.
  - التخصيص بالحس والعقل والعرف لابد من دليل من الشرع يشهد بصحته .
    - المستبقى من العام حجة .
    - يحمل العام على الخاص بشرطين ألَّا يوافق العام وجهل التاريخ .
- الحكم للعام متى كان الخاص موافقًا له سواء علم المتقدم من المتأخر أو جهل ذلك .
- إذا علم التاريخ ، كان المتأخر ناسخًا للمتقدم سواء كان معمولًا بالمتقدم أو غير معمول به إلّا في حالة واحدة وهي أن يكون المتأخر هو الخاص والعام متقدم عليه ولم يعمل به كان تخصيصًا .
- إذا تعارض نصان عامان ، يجمع بينهما بأن يخصص العام الباقي على عمومه العام المخصص من قبل .
  - دلالة الخاص قطعية على معناه .



#### أسسئلة:

- ١ \_ عرِّف الخاص لغةُ واصطلاحًا .
  - ٢ \_ عرّف المخصص.
- ٣ ــ ما الشروط التي يجب أن تتوفر في المخصص ؟
  - ٤ ــ لماذا لا يخصص موافق العام ؟
    - ٥ \_ اذكر أنواع المخصص المتصل.
      - ٦ \_ ما أخوات إلَّا الاستثنائية ؟
- ٧ ــ ما الشروط التي يجب أن تتوفر في الاستثناء المتصل ؟ واذكر بعض الأمثلة
   لذلك .
- ٨ ــ ما الشروط التي يجب أن تتوفر في الاستثناء المنقطع ؟ واذكر بعض الأمثلة
   لذلك .
  - 9 \_ ما حكم الاستثناء بعد جمل متعاطفة ؟
    - ١٠ ـ ما حكم المستثنى ؟
- ١١ اذكر بعض الأدلة التي تؤيد جواز استغراق المستثنى المستثنى منه إلا واحدًا
   فقط .
  - ١٢\_ ما أخوات إنَّ الشرطية ؟
  - ١٣ ــ ما حكم المشروط بعد جمل متعاطفة ؟
  - ١٤ ما حكم الشرط إذا تأخر بعد جمل متعاطفة ؟
    - ١٥ ــ ما حكم الصفة المتأخر عن متعدد ؟
  - ١٦ـــ اذكر بعض حروف الغاية ومثل لكل واحدٍ منها .
    - ١٧ ــ ما حكم الغاية بعد جمل متعاطفة ؟
      - ا ١٨ ــ اذكر أنواع المخصص المنفصل .

- ١٩ اذكر الأدلة المتفق عليها والتي تخصص عام القرآن.
  - ٢٠ اذكر تقسيم الخبر عند الأحناف وعند الجمهور .
- ٢١ ـ ناقش سلوك الأحناف والمالكية مع عموم القرآن إذا عارضه خبر الآحاد .
- ٢٢\_ ناقش سلوك جمهور العلماء مع عموم القرآن إذا عارضه خبر الآحاد .
- ٣٣\_ ما الفرق بين سلوك الأحناف والمالكية مع عموم القرآن إذا عارضه خبر الآحاد ؟
- ٢٤\_ مثل بمثل يبين جواز التخصيص بالقياس ومفهوم الموافقة ومفهوم المخالفة .
- ٢٥ ناقش جواز التخصيص بالحس والعقل والعرف استقلالًا بدون شاهد من
   الشرع .
  - ٢٦ اذكر بعض الأدلة على جواز الاحتجاج بالمستبقى من العام .
- ۲۷\_ إذا تعارض نصان أحدهما عام والآخر خاص فمتي يكون الخاص مخصصًا
   للعام ؟ ومتى يكون ناسخا ؟ ومتى يكون العام ناسخا للخاص ؟
  - ٢٨ كيف يمكن الجمع بين نصين عامين متعارضين ؟

### المبحث الثالث

### المطلق والمقيد

#### تعريف المطلق:

في اللغة : المطلق ضد المقيد ، وهو من إطلاق الشيء أي إرساله . وفي الاصطلاح : هو اللفظ الدَّال على ذاتٍ بلا قيد ، في جنسها غير المحصور .

شرح التعريف:

هو ، أي المطلق .

﴿ اللَّهُ ظُلَّالًا عَلَى ذَاتٍ ﴾ أي على واحدة ، نحو قوله تعالى :

﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَ قِ مُؤْمِنَةٍ ﴾

فاللفظ متناول لرقبة واحدة ، وغير معينة في جنسها .

﴿ بَلَا قَيْدٌ ﴾ أي غير موصوفة ، بوصفٍ تتميز به عن غيرها من جنسها كقوله تعالى :

[ النساء : ٩٢ ]

[ النساء : ٩٢ ]

﴿ رَفَّبَ فِهُ فُومِنَ أَوْ ﴾

( في جنسها ) أي من جنسها .

( غير المحصور ) المقصود أن الجنس غير محصور العدد .

### الفرق بين المطلق والعام:

الفرق بينهما أن المطلق يستغرق الجنس الشائع فيه ، استغراقًا بدليًا ، لا دفعة

واحدة ، ولذلك يسمى عموم المطلق بدليًا ، وأما العام: فإنه يستغرق الجنس الشائع فيه دفعة واحدة ولذلك يسمى عموم العام شموليًا من أجل ذلك قيدنا تعريف العام بلفظ دفعة واحدة .

تنبيه: العام والمطلق يوجدان فقط في الأذهان واللسان والبنان ، أمّا في الأعيان فلا يوجد إلا الخاص والمقيد .

### تعريف المقيد:

في اللغة: المقيد ضد المطلق، والمقيد هو موضع القيد.

في الاصطلاح: هو اللفظ الدَّال على ذاتٍ موصوفة ، في جنسها ، غير المحصور .

### أمثلة لتوضيح التعريف:

نحو قوله تعالى: ﴿ فَتَحْرِيثُرُ رَقَبُ تُومُّوْمِنَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّالِي اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ووجه الاستدلال وجوب تحرير رقبة موصوفة بوصفٍ وهو الإيمان .

قال تعالى : ﴿ أَوْدَمُا مَّسْفُوحًا ﴾ [ الأنعام : ١٤٥ ]

ووجه الاستدلال ، أنَّ المحرَّم هو الدم المسفوح .

قال تعالى : ﴿ فَكُن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شُهُرَيْنِ مُتَكَابِعَيْنِ ﴾ وفكن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شُهُرَيْنِ مُتَكَابِعَيْنِ ﴾

ووجه الاستدلال ، أن المجزىء من الكفارة صيام شهرين بقيد التتابع ، فلا يجزيء صيام شهرين متفرقين .

هل يمكن أن يجمع اللفظ الواحد بين الإطلاق والتقييد ؟ (١)

قد يجمع اللفظ الواحد بين الإطلاق باعتبارٍ والتقيد باعتبارٍ آخر ، نحو قوله تعالى :

﴿ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَاتُوْ ﴾

(١) المذكرة ص ٢٣٢ بتصرف.

فهي مقيدة بإعتبار الإيمان ، مطلقة بإعتبار السلامة والمرض . حكم المطلق :

يجب العمل باللفظ المطلق ، حتى يدل دليل على تقيده .

### أقسام اللفظ بإعتبار الإطلاق والتقيد :

ينقسم اللفظ بإعتبار الإطلاق والتقيد إلى ثلاثة أقسام: لفظ مطلق ولا مقيد له، ويجب العمل بمقتضى إطلاقه. لفظ مقيد ولا إطلاق له، ويجب العمل بمقتضى تقيده. لفظ مطلق وآخر مقيد وهذا النوع هو محل البحث.

الأحكام المتعلقة باللفظ إذا ورد مطلقا مرةً ، ومقيدًا مرة أخرى : تنقسم هذه المسألة إلى أربعة أقسام :

إما أن يتحد الحكمان، ويتحد السببان.

وإما أن يتحد الحكمان ، ويختلف السببان .

إما أن يختلف الحكمان ، ويتحد السببان .

وإما أن يختلف الحكمان ، ويختلف السببان .

### إتحاد الحكمين ، وإتحاد السبين

### المثال الأول :

| ( السبب )    | ( الحكم )                         | ( المسألة ) |
|--------------|-----------------------------------|-------------|
| كفارة اليمين | الصيام « فصيام ثلاثة أيام »       | في اليمين   |
| كفارة اليمين | الصيام وفصيام ثلاثة أيام متتابعة، | في اليمين   |

الآية الأولى مطلقة ، والثانية مقيدة باعتبار قراءة ابن مسعود حجة ، والحكم في كلا الآيتين واحد وكذلك السبب واحد ، في مثل هذه الحالة يجب حمل المطلق على المقيد .

المثال الثاني:

قال تعالى : ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمُ ٱلْخِنْزِيرِ ﴾ [المائدة: ٣]

مع قوله تعالى :

﴿ قُللًا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَّا أَن يَكُونَ مَنْ الْجَدُ فِي مَا أُوحِي إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَّا أَن يَكُونَ مَنْ مَنْ مَنْ مَا الله الله عَلَى الله الله عَلَى اللّه عَلَى الله عَلَى الل

الآية الأولى مطلقة في تحريم الدم ، والآية الثانية مقيدة بالدم المسفوح لا غير ، وحيث إن الحكمين واحدٌ ، والسببين واحدٌ ، فيحمل المطلق على المقيد وجوبًا .

#### المثال الثالث:

فالحديث الأول مطلق في الوقت ، والثاني مقيد بعند النوم ، فيحمل المطلق على المقيد وجوبا وذلك لأن الحكم في الحديثين واحد ، وهو جلاء البصر وإنبات الشعر .

### المثال الرابع:

ما رواه أحمد عن ميمونة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله عَلَيْكُ : ﴿ مَا مَنَ مِسَلَم يَصَلَي عَلَيه أُمَّة ، إِلَّا شُفَّعُوا فَيهِ ﴾ . مع مَا رواه أحمد أيضا عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسول الله عَلَيْكُ : ﴿ مَا مِن مَسَلَم يَمُوتَ فَيقُومُ عَلَى جَنَازَتُه ، أربعون رجلًا ، لا يشركون بالله شيئا إلَّا شُفَّعُوا فَيه » .

الحديث الأول مطلق في العدد « أمَّة » ، والحديث الثاني مقيد بوضفين العدد وهم أربعون رجلًا والثاني لا يشركون بالله شيئًا وحيث إن الحكمين واحد وهو الشفاعة ، والسبب واحد فيجب حمل المطلق على المقيد . والله أعلم .

### اتحاد الحكمين، واختلاف السبيين

(المسألة) (الحكم) (السبب) في الظهار (فتحرير رقبة) الظهار في القتل (فتحرير رقبة مؤمنة) القتل

في مثل هذه الحالة ، يجب حمل المطلق على المقيد ، لاتحاد الحكمين ، ولا يضر اختلاف السبب .

ودليل صحة هذا القيد أن النبي عَلَيْكُ امتحن الجارية السوداء لما أراد أن يعتقها صاحبها ، فقال عَلَيْكُ : « هي مؤمنة فاعتقها » ، فتبين أن الكافر لا يعتق .

### أختلاف الحكم ، واتحاد السبب

قال تعالى:

مع قوله تعالى :

الآية الأولى مطلقة في الجزء الممسوح من اليدين ، والثانية مقيدة إلى المرفقين ، والحكم في الآية الثانية وهو الغسل ، والحكم في الآية الثانية وهو الغسل ، والسبب واحد وهو إراد الصلاة ففي هذا الحالة لا يحمل المطلق على المقيد .

### اختلاف الحكم ، واختلاف السبب

### فاقطعوا أيديهما

الآية الأولى مقيدة بغسل اليدين إلى المرافق ، والثانية مطلقة في قطع اليدين ، فلا يحمل المطلق على المقيد ، لأن الحكم الأول وهو الغسل يخالف الحكم الثاني وهو القطع ، فضلًا على أن سبب الأولى الوضوء والثانية السرقة .

الخلاصة: يحمل المطلق على المقيد ، إذا اتحد الحكمان سواء اتحد السببان أو اختلفا .

لا يحمل المطلق على المقيد ، إذا اختلف الحكمان سواء اتحد السببان أو اختلفا . متى يحمل المطلق على المقيد ؟

مما سبق يتبين أنه يحمل المطلق على المقيد وجوبًا ، إذا توفرتُ شروطٌ ثلاثة : اتفاق حكم المطلق وحكم المقيد :

ومثال ذلك ما رواه ابن ماجة عن عائشة رضى الله عنها قالت : قال عَلَيْكُ : ﴿ إِذَا اللَّهِ عَلَيْكُ : ﴿ إِذَا اللَّهِ النَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَل

مع ما رواه الطبراني في الأوسط عن ابن عمر رضى الله عنهما قال : قال عَلَيْكُ : ﴿ إِذَا التَّقَى الخَتَاتَانُ وَغَابَتَ الْحَشْفَة ، فقد وجب الغُسُلُ ، أُنزِلَ أُوْلُمْ يَنزِلَ ﴾ .

ووجه الاستدلال أن الحديث الأول مطلق والثاني مقيد ، وحكمهما واحد وهو وجوب الغسل .

### ألّا يوافق المقيد المطلق:

ومثال ذلك ما رواه الشيخان عن عائشة رضى الله عنها عن النبي عَلِيْكُ قال : « إذا أقيمت الصلاة وحضر العشاء فابدءوا بالعشاء » . مع ما رواه الشيخان عن أنس أن النبي عَلَيْكُ قال : « إذا قدم العشاء ، فابدءوا به قبل صلاة المغرب ، ولا تعجّلوا عن عشائكم » .

ووجه الاستدلال إن الحديث الأول قيل إنه مطلق ؛ والثاني مقيد بصلاة المغرب ،

فهنا لا يجوز حمل المطلق على المقيد ، لأن المقيد موافق للمطلق . الجهل بالمتقدم منهما والمتأخر:

فمتى توفرت الشروط الثلاثة السابقة وجب حمل المطلق على المقيد ، ولكن متى اتحد الحكمان ولم يوافق المطلق المقيد ، ولكن عُلم المتقدم من المتأخر كان المتأخر ناسخًا للمتقدم المعمول به ، وغير المعمول به إلّا في حالة واحدة وهي إن كان المتأخر هو المقيد والمطلق هو المتقدم غير معمول به ، كان ذلك تقييدًا وليس نسخًا وعليه فخلاصة ما سبق :

يحمل المطلق على المقيد في حالتين:

إذا اتفق حكم المطلق والمقيد ، ولم يوافق المقيد المطلق ، وجعل المتقدم من المتأخر .

إذا اتفق حكم المطلق والمقيد ، ولم يوافق المقيد المطلق ، وعلم المتقدم من المتأخر بأن كان المتقدم هو المطلق وغير معمول به ، والمتأخر هو المقيد .

يعتبر المتأخر مفهما ناسخا للآخر في ثلاث حالات .

إذا اتفق حكم المطلق والمقيد ، ولم يوافق المقيد المطلق ، وكان المطلق هو المتقدم ومعمول به ، والمقيد هو المتأخر ، لأن اعتبار ذلك تقييدًا ، يفضي إلى جواز تأخير البيان عن وقت الحاجة ، وهو ممنوع .

إذا اتفق حكم المطلق والمقيد ، ولم يوافق المقيد المطلق ، وكان المقيد هو المتقدم ومعمول به والمطلق هو المتأخر ، كان ذلك ناسحًا ومثال ذلك .

ما رواه الجماعة عن ابن عمر قال: سُتل رسول الله عَلَيْكُ ما يلبس المحرمَ قال: 
ولا الخُفين إلَّا أن لا يجد نعلين، فليقطعهما حتى يكونا أسفل من الكعبين». وهذا الحديث فيه قيد وهو قطع الخفين أسفل من الكعبين لمن لم يجد نعلين وهذه الحادثة كانت بالمدينة.

مع ما رواه الشيخان عن إبن عباس رضى الله عنهما قال : سمعت النبي عليه عليه مع ما رواه الشيخان عن إزارا فليلبس سراويل ، ومن لم يجد نعلين فليلبس خفين .

وهذا الحديث مطلق فيمن لم يجد نعلين فيلبس الخفين دون قطع ، وهذا الحديث في عرفات أي متأخر عن المقيد .

فإنه لا يوجز هنا حمل المطلق على المقيد وهو قول أحمد لأنه يفضي إلى جواز تأخير البيان عن وقت الحاجة وهو ممنوع .

إذا اتفق حكم المطلق والمقيد ، ولم يوافق المقيد المطلق ، وكان المقيد المتقدم ، وغير معمول به والمطلق المتأخر ، كان ناسخا للمقيد حتى لو كان موافقا له .

### الفائدة من حمل المطلق على المقيد:

الفائدة من ذلك التخلص من تعدد الأحكام، وبالتالي من إيهام التعارض الظاهر بينهما .

#### تعدد المقيد:

إذا تعددت الأحكام المقيدة ، والمقابلة لمطلق واحد ، يحمل المطلق على الأقرب منهما ، ولكن بالشروط السابقة ، وأهمها إتحاد الحكم .

ومثال ذلك: صوم كفارة اليمين مطلق صوم الظهار مقيد بالتتابع صوم التمتع بالتفريق

فإن كفارة اليمين ، جاء حكمها مطلقًا ، وهو قريب من صوم الظهار ، لأن كليهما كفارة وحكمهما واحد ، فيجب حمل المطلق على المقيد ، ويحكم بتتابع صوم كفارة اليمين . وأما إذا كان المطلق غير قريب من أحدها ، عُمل بكل حكم على حدة ومثال ذلك :

|            | سان مطلق .      | _ صوم قضاء رم <b>ض</b> |
|------------|-----------------|------------------------|
|            | مقيد بالتتابع . | <b>—</b> صوم الظهار    |
| بالتفريق . | <u> </u>        |                        |

#### الخلاصية:

- المطلق هو اللفظ الدَّال على ذاتٍ بلا قيد ، في جنسها غير المحصور .
- المقيد : هو اللفظ الدَّال على ذاتٍ موصوفة ، في جنسها غير المحصور .
  - يستغرق المطلق الجنس الشائع فيه استغراقًا بدليًا .
    - يستغرق العام الجنس الشائع فيه دفعة واحدة .
  - قد يجمع اللفظ الواحد بين الإطلاق والتقييد باعتبارين.
  - يجب العمل باللفظ المطلق ، حتى يدل دليل على تقييده .
    - يجب العمل باللفظ المقيد .
- يحمل المطلق على المقيد ، إذا اتحد الحكمان ، سواء اتحد السببان أو اختلفا .
- لا يحمل المطلق على المقيد ، إذا اختلف الحكمان ، سواء اتحد السببان أو اختلفا .
  - الشروط التي يجب توفرها لحمل المطلق على المقيد ثلاثة:
    - \_ اتفاق حكم المطلق وحكم المقيد.
- \_ ألَّا يوافق المقيد المطلق ، المعنى أن المقيد جزءٌ من المطلق بدون وصف .
  - \_ الجهل بالمتقدم منهما والمتأخر .
  - يعتبر المقيد ناسخا للمطلق إذا توفرت أربعة شروط:
    - ـ إذا كان المطلق هو المتقدم ومعمول به.
      - \_ وإذا كان المقيد هو المتأخر.
      - \_ وإذا اتفق حكم المطلق والمقيد.
        - \_ وإذا لم يوافق المقيد المطلق.
  - يعتبر المطلق ناسخا للمقيد إذا توفرت أربعة شروط:
  - ــ إذا كان المقيد هو المتقدم ومعمول به أو غير معمول به .

- ــ إذا كان المطلق هو المتأخر .
- \_ وإذا اتفق حكم المطلق والمقيد .
  - \_ وإذا لم يوافق المقيد المطلق.
- الفائدة من حمل المطلق على المقيد هو التخلص من تعدد الأحكام .
- إذا تعددت الأحكام المقيدة ، والمقابلة لمطلق واحد ، يحمل المطلق على الأقرب منهما بالشروط السابقة .

| <br> |  |
|------|--|
| <br> |  |
|      |  |

### أسسئلة:

- ١ ــ عرِّف المطلق لغةً واصطلاحا .
- ٢ ــ ما الفرق بين المطلق والعام ؟
  - ٣ ـ عرّف المقيد.
- ٤ ــ متى يجب العمل باللفظ المطلق ؟
- اذكر الأحكام المتعلقة باللفظ إذا ورد مطلقًا مرةً ، ومقيدًا أخرى .
  - ٦ ــ ما الشروط التي يجب توفرها لحمل المطلق على المقيد ؟
    - ٧ ــ اذكر الحالات التي يجب حمل المطلق على المقيد .
    - ٨ ـــ اذكر الحالات التي يعتبر فيها المقيد ناسخًا للمطلق.
      - ٩ ــ اذكر الحالة التي يعتبر فيها المطلق ناسخًا للمقيد .
        - ١٠ ــ ما الفائدة من حمل المطلق على المقيد ؟

## الباب السادس

وفيه مبحثان :

المبحث الأول: المنطوق والمفهوم.

المبحث الثاني: النســخ.



## المبحث الأول

### المنطوق والمفهوم

المنطوق:

التعريف :

في اللغة: المنطوق من المنطق، وهو الكلام، ومنه النَّطاق والمنطقة (١).

في الاصطلاح: ما دل عليه اللفظ في محل النطق به (٢).

شرح التعريف:

« ما » جنس في التعريف .

و دل عليه اللفظ ، أي المعنى المستفاد من نفس اللفظ .

أمثلة توضيحية:

قال تعالى : ﴿ فَلَا تَقُل لَمُكُمَّا أُفِّ ﴾

فإن اللفظ المنطوق يحرم التأفف.

قال عَلَيْكَ : ( في سائمة الغنم الزكاة » ؛ فإن اللفظ المنطوق يدل على وجوب الزكاة في الغنم التي تأكل من الأرض.

[ الإسراء: ٢٣ ]

<sup>(</sup>١) الصحاح ص ٦٦٦ .

<sup>(</sup>٢) مذكرة الشنقيطي ص ٢٣٤.

### الفرق بين المنطوق والمجمل:

المنطوق دلُّ لفظه على معنى يجب العمل به .

المجمل دل لفظه على معان محتملة ، ولا يمكن العمل بأحدها إلَّا بدليل .

يستفاد من المنطوق معان ، ولكن ليست مستفادة من نفس اللفظ ولكن تعتمد عليه فقط ومثال ذلك تحريم سب وضرب الوالدين اعتمادًا على تحريم التأفيف .

لا يعتمد على اللفظ المجمل في فهم معان أخرى .

#### المفهوم:

التعريف :

في اللغة: المفهوم من الفهم أي عَلِمَه (<sup>1)</sup>.

في الاصطلاح: المعنى المستفاد من اللفظ، لا في محل النطق به.

### شرح التعريف:

أي المعاني المستفاد من الاعتماد على اللفظ ، ومثال ذلك قال تعالى :

﴿ فَلَا تَقُل لَمُّ مَا أُفِّ ﴾

المنطورٌ، : هو تحريمُ التأفف وهذا المعنى مستفاد من نفس اللفظ.

المفهوم : هو تحريم السب والضرب وما كان في معناهما ، وهذه المعاني مستفادة من الاعتماد على اللفظ .

### دلالات المفهوم:

للمفهوم ثلاث دلالات:

دلالة الاقتضاء، ودلالة الإشارة، ودلالة الإيماء والتنبيه.

<sup>(</sup>١) الصحاح ص ٥١٣ .

#### دلالة الاقتضاء:

ومعنى دلالة الاقتضاء ، أن صحة الخبر أو صدقه يتوقف على إثبات مضمر ومثال ذلك :

فتوجيه السؤال إلى القرية منا لا يمكن ، لذلك ألفاظ الخبر في محل النطق لا تكون صحيحة إلّا بتقدير محذوف ، وهو لفظ أهل ؛ أي المعنى واسأل أهل القرية ، مع ملاحظة أن هذا التقدير متبادر إلى الذهن ، وأن العرب ألفت ذلك ؛ فالمعنى المتبادر هو سؤال أهل القرية ، وهذا المحذوف معروف عند النحاة بحذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه .

أي حُرِّم نكاح الأمهات ، وهذا معروف بأن الحكم المضاف إلى عين معينة ، يصرف لغةً وعرفا لما أعدت له .

قال تعالى:

في الكلام إضمار وهو أن القضاء لا يكون إلّا للمفطر سواء كان مريضًا أو مسافرًا والآية لم توضح أن المريض أو المسافر قد أفطر ، ولكن صرحت بالقضاء فقط . وعليه فإن معنى الآية « فمن كان منكم مريضا أو على سفرٍ فأفطر ، فعدّةٌ من أيام أخر » .

قال عَلَيْكَ : ﴿ وضع عن أمتى الخطأ والنسيان ﴾ رواه البيهقي عن ابن عمر . ومعلوم أن الخطأ والنسيان واقع من كل واحدٍ؛ وعليه فإن الحديث معناه ، أنه وضع عن الأمة إثم ذنب الخطأ والنسيان .

### دلالة الإشارة:

ومعنى دلالة الإشارة : هي المعنى اللازم والمصاحب للحكم المستفاد من اللفظ ، ومثال ذلك :

قال تعالى : ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّيَامِ ٱلرَّفَثُ إِلَى نِسَآبِكُمْ ﴾

[ البقرة : ١٨٧ ]

فالآية نصّ في أن الوطء مباح في أي جزء من الليل المبدوء بغروب الشمس والمنتهي بطلوع الفجر . فمن وطأ بين الوقتين ، فقد وطأ في الوقت المباح .

والمعنى اللازم هنا ، فيمن وطأ قبل طلوع الفجر ، ولم ينزع إلّا قبل الفجر مباشرة ، فقطعا وطأ في الوقت المباح ، ولكن لا وقت للغسل ، فيلزم أن صيامه صحيح إن طلع عليه الفجر وهو جنب، وإلّا لزم تحريم الوطء في جزءٍ من الليل يكفي الغس وهذا باطل قطعا .

### دلالة الإيماء والتنبية :

ومعناها : أنَّ الشارع يضيف الحكم إلى وصفٍ مناسبٍ ، تنبيهًا على أن هذا الوصف هو العلة . ومثال ذلك :

قال تعالى :

﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُوا آيدِيهُما ﴾ [المائدة: ٣٨]

فالحكم هنا القطع وقد أضيف إلى وصفٍ مناسب وهو السرقة ، وهذا الوصف هو العلة التي اقتضت الحكم .

قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَلَفِي نَعِيمٍ ﴾ [ الأنفطار : ١٣ ]

فالحكم هنا النعيم وقد أضيف إلى وصفٍ مناسب وهو البر، وهو العلة أيضًا . أقسام المفهوم :

ينقسم المفهوم إلى قسمين:

مفهوم الموافقة.

مفهوم المخالفة .

مفهوم الموافقة:

التعريف: هو المفهوم المسكوت عنه ؛ والموافق لحكم المنطوق.

أنواع مفهوم الموافقة: ينقسم إلى نوعين أحدهما فحوى الخطاب ، والثاني لحن الخطاب .

#### فحوى الخطاب :

ومعناه : هو المعنى المفهوم من اللفظ ؛ والمسكوت عنه ، وأولى من المنطوق . ومثال ذلك :

ا - قال تعالى : ﴿ فَلَا تَقُلُلُهُ مُمَّا أُنِّ ﴾

المنطوق هو تحريم التأفف ؛ أما المفهوم المسكوت عنه وأولى من المنطوق هو السنب والضرب وما كان في معناهما لأنهما أشد إيذاءً وإيلامًا من التأفيف.

قال عليه : « لا تستنجوا بالروث ولا بالعظام ، فإنه زاد إخوانكم من الجن » رواه الترمذي عن ابن مسعود . والنهي في الحديث عن الاستنجاء بطعام الجن وطعام دوابهم لأنه يفسده وبفحوى الخطاب ، النهي عما يفسد طعام الإنس ودوابهم .

قال عَلَيْكَ : ( الرَّاكبُ يسير خلف الجنازة ، والماشي يمشي خلفها وأمامها وعن يمينها وعن يسارها قريبًا منها ، والسُّقطُ يُصلى عليه ، ويدعي لوالديه بالمغفرة والرَّحمة ، رواه أحمد والترمذي وأبو داود والحاكم عن المغيرة بن شعبة .

ووجه الاستدلال مشروعية الصلاة على السُّقط ، السُّقطُ هو من يسقط من بطن

أمه قبل تمامه وهذا هو منطوق الحديث ؛ وبفحوى الخطاب مشروعية الصلاة على الطفل إذا مات ، ويؤيد صحة ذلك ما رواه أحمد وابن ماجة والنسائي عن المغيرة بن شعبة و الرَّاكبُ خلف الجنازة ، والماشي حيث شاء منها ، والطَّفل يصلى عليه » . وقد صلى النبي عَلَيْكُم على طفل كما في صحيح البخارى .

#### لحن الخطاب:

ومعناه: هو المعنى المفهوم من اللفظ، والمسكوت عنه، ومساو لحكم المنطوق. ومثال ذلك:

قال تعالى :

# ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَأْكُلُونَ أَمْوَلَ ٱلْمَتَكَى ظُلْمًا ﴾ [النساء: ١٠]

فمنطوق الآية يحرم أكل مال اليتيم ، والمفهوم المسكوت عنه يحرم حرمتها . أيضا ، فإن المعنين وهما الأكل والإحراق ، تبديدٌ للمال وحرم اليتيم من الانتفاع بها .

تنبيه : مفهوم الموافقة بقسميه : هو بعينه القياس في معنى الأصل عند الشافعي رحمه الله .

#### مفهوم المخالفة:

التعريف :

هو المعنى المستفاد من اللفظ، والمخالف للمنطوق.

### مرادف مفهوم المخالفة:

يطلق العلماء أيضا على مفهوم المخالفة ، مسمى آخر وهو دليل الخطاب وسمى بذلك لأن الخطاب دل عليه .

### أنواع مفهوم المخالفة :

لمفهوم المخالفة أنواع كثيرةً منها:

مفهوم الوصف : ومثال ذلك قوله تعالى : ﴿ إِنجَاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُواْ ﴾ [ الحجرات : ٦ ]

منطوق الآية عدم قبول خبر الفاسق إلَّا بعد التبين من صحة الخبر . ﴿

وأما دليل الخطاب: إن جاء غير الفاسق بخبر ، يجب قبول خبره دون تبيان ، وغير الفاسق هو العدل الواحد ويؤيد صحة ذلك أن النبي عليه قبل خبر ابن عمر في الهلال ، لما رواه أبو داود ، والدارقطني ( عن ابن عمر رضى الله عنهما قال تراءى الناس الهلال ، فأخبرت رسول الله عليه ، أني رأيته ، فصام وأمر الناس بصيامه ، والحديث صحيح لم يتفرد به مروان بن محمد عن ابن وهب بل تابع مروان هارون بن سعيد الأيلي .

مثال آخر : قال تعالى : ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَىٰٓ أَحَدِ مِنْهُم مَّاتَ أَبَدُا وَلَا نُقَمْ عَلَىٰ قَبْرِفِ ۗ ﴾ مثال آخر : قال تعالى : ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَىٰٓ أَحَدِ مِنْهُم مَّاتَ أَبَدُا وَلَا نُقَمْ عَلَىٰ قَبْرِفِ ﴾

فالعلة هنا المانعة من الصلاة والقيام على القبر هي الكفر فمتى انتفت العلة شرعت الصلاة على الميت والوقوف على قبره .

مفهوم الشرط:

قال تعالى : ﴿ وَإِن كُنَّ أُوْلِكَتِ مَمْلِ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ ﴾ [ الطلاق : ٦ ]

منطوق الآية : وجوب النفقة على المطلقة الحامل ، حتى تضع حملها .

ومفهوم المخالفة : إن كانت غير حامل ، لا يجب الانفاق عليها .

قال تعالى:

﴿ وَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طُولًا أَن يَنكِحَ ٱلْمُحْصَنَتِ

ٱلْمُؤْمِنَتِ فَمِن مَا مَلَكَتَ أَيْمَنُكُم مِّن فَنَيَاتِكُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ﴾

[ النساء : ٢٥ ]

مفهوم الآية : مشروعية نكاح الأمة المؤمنة عند عدم القدرة على نكاح الحرة المؤمنة .

دليل الخطاب : لا يجوز نكاح الأمة المؤمنة عند القدرة على نكاح الحرة المؤمنة .

### مفهوم الغاية :

قال تعالى : ﴿ فَلَا تَحِلُ لَمُومِنَ بَعْدُ حَتَىٰ تَنكِحَ زَوْلِجَاغَيْرَهُۥ ﴾ [ البقرة : ٢٣٠ ] المنطوق : لا يحل لمن طلق ثلاثا ، أن يراجع مطلقته إلّا إذا نُكحت نكاحا صحيحا من غيره وطلقها .

المفهوم المخالف: يحل لمن طلق ثلاثا، أن يراجع مطلقته إذا نكحت نكاحا صحيحا من غيره ثم طلقت.

قال تعالى :

المنطوق: إباحة الأكل والشرب في ليالي الصيام.

دليل الخطاب : تحريم الأكل والشرب إذا تبين الفجر .

قال تعالى : ﴿ فَقَائِلُواْ ٱلَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِي ءَ إِلَى ٓ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ [ الحجرات : ٩ ]

المنطوق : وجوب قتال الفئة الباغية .

دليل الخطاب : عدم جواز قتالها إذا فاءت لأمر الله .

مفهوم الحصر:

قال تعالى : ﴿ ٱلْحَجُّ أَشَّهُ رُّمَّعَلُومَاتٌ ﴾ [ البقرة : ١٩٧ ]

المفهوم المخالف أن الحج في غير الشهور المعلومات لا يصح.

مفهوم العدد:

قال تعالى : ﴿ فَأَجْلِدُوهُمْ مُكَنِينَ جَلَّدَةً ﴾ [النور: ٤]

فدليل الخطاب لا يجوز الجلد أقل من ذلك ولا أكثر .

قال تعالى : ﴿ فَمَن لَّمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ ﴾

مفهوم المخالفة لا يجزيء أقل من ذلك.

### مفهوم اللقب:

وهو إما اسم جنس وإما اسم عين ، وهو حجة فقط في اسم الجنس قال الشنقيطي (١) رحمه الله في سبب رد اسم العين « لو قلت جاء زيد لم يفهم منه عدم

مجيء عمرو ، بل ربما كان اعتباره كفرا كما لو قيل ﴿ تُحَمَّدُرَسُولُ ٱللَّهِ ﴾ [ الفتح : ٢٩ ]

لأن مفهوم المخالفة من الآية السابقة أن غيره عَلِيْكُ لم يكن رسول الله .

الموضع التي لا يصح ، فيها اعتبار مفهوم المخالفة :

إذا كان القيد للغالب: نحو قوله تعالى:

﴿ وَرَبُكَيْبُكُمُ ٱلَّذِي فِي حُجُورِكُم ﴾ [ النساء: ٢٣ ] مفهوم المخالفة من الآية ؛ أن الربائب اللآتي في غير حجوركم يجوز الدخول

مفهوم المخالفة من الآية ؛ أن الربائب اللاتي في غير حجور كم يجوز الدخول بهن ، وهذا المفهوم غير معمول به ، لأن القيد هنا للغالب ، وليس قيدا احترازيا ودليل

ذلك قال تعالى : ﴿ فَإِن لَّمْ تَكُونُوا دَخَلَتُ مِ بِهِ كَ فَكَ جُنكاحَ

عَلَيْكُمْ ﴾ [ النساء : ٢٣ ]

وحيث إن الله عز وجل لم يذكر عند الجواز قيد الحجر عُلم أنه ليس بقيد احترازي ، بل هو قيد للغالب حيث غالب الربائب تكون في حجر زوج أمها المدخول بها .

القيد لبيان الواقع: نحو قوله تعالى:

﴿ لَا تَأْكُلُوا ٱلرِّبَوْ الْضَعَلِفَا مُّضَلِعَفَةً ﴾ [آل عمران: ١٣٠]

ر البقرة : ١٩٦٦

<sup>(</sup>١) مذكرة الشنقيطي ص ٢٣٩ بتصرف.

مفهوم المخالفة يبيح أكل الربا بواقع أقل من المذكور ، وهذا المفهوم غير معمول به فإن القيد هنا خرج لبيان الواقع من التعامل بالربا .

القيد خرج للامتنان : نحو قوله تعالى :

﴿ لِتَأْحُلُواْمِنْهُ لَحْمُاطُرِيًّا ﴾

مفهوم المخالفة لا يبيح أكل اللحم غير الطري ، وهذا المفهوم غير معمول به ؛ فإنَّ ميتةَ البحرِ كلَها حِلَّ سواء كانت طرية أو غير طرية .

[ النحل: ١٤ ]

### متى لا يعتبر القيد احترازيا :

يمكنُ التعرفُ على أنَّ القيدَ ، ليس قيدا احترازيا إذا :

دلُّ دليلٌ على ذلك كما في الأمثلة السابقة .

وإذا رُفع القيد ولم ينتف الحكم ، دلُّ على أنه ليس قيدا احترازيا .

### الأدلة على صحة الإستدلال بمفهوم المخالفة:

قال تعالى : ﴿ ٱسْتَغْفِرُهُمُ أَوْلَا تَسْتَغْفِرُهُمُ إِن تَسْتَغْفِرُهُمُ سَبْعِينَ مَنَةً فَكَن يَغْفِرُ ٱللَّهُ هُمُمُ مَا التوبة : ٨٠ ]

قال عَلِيُّكُ : ﴿ فُو اللهُ لأَزيدنُّ على السبعين ﴾ .

قال عَلَيْكُ : ﴿ يقطع الصلاة ، الكلب الأسود ﴾ ( مسلم عن أبي هريرة ) ، المفهوم المخالف أن الكلب غير الأسود لا يقطع الصلاة ، وهذا المعنى فهمه أبو ذر رضى الله عنه ، حيث قال : ﴿ ما بال الأسود من الأحمر من الأصفر ﴾ فقال عَلَيْكُ : ﴿ الكلب الأسود شيطان ﴾ .

نفي مفهوم المخالفة ، نفي لقيد الكلام ، وهذا عيبٌ ولحن شنيع في اللغة . جواز نسخ مفهوم المخالفة دون المنطوق :

قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْحِنرِيرِ وَمَا أَهِلً

بِهِ - لِغَيْرِاً اللَّهِ ﴾

[ البقرة : ١٧٣ ]

فهذه الآية نزلت في مكة وهي تفيد حصر وقصر الأشياء المحرمة على المذكور في الآية ولله الآية . ومفهوم المخالفة من الآية يثبت أن ما عدا المذكور في الآية حلال ، ومن جملته الحمر الأهلية وهذا المفهوم منسوخ بما رواه الشيخان عن البراء بن عازب قال : ( نهي النبي عليه ، عن أكل لحوم الحمر الأهلية ) وهذا الحديث قاله النبي عليه في المدينة .

مع التنبيه على أن نسخ المفهوم لا يعني نسخ المنطوق.

قد يستدرك أنَّ عدمَ التحريم ليس تحليلًا ، إنما هو مما عفا الله عنه ، والعفو هو عين البراءة ، والبراءة ليست خطابا شرعيا ، وعليه فإن التحريم من السنة رافع للبراءة ، ولا يخفي أن هذا ليس نسخا ، لأن النسخ هو رفع خطاب متقدم وهو غير موجود أصلًا .

قلتُ : هذا كلامٌ جيد جدًا لمن قال ليس لازم القول قولًا ، أما من قال إن لازم القول قول فهو نسخ .

#### الخلاصية:

- المنطوق ما دل عليه اللفظ في محل النطق به .
- المفهوم هو المعنى المستفاد من اللفظ ، لا في محل النطق به .
- للمفهوم ثلاث دلالات وهي دلالة الاقتضاء، ودلالة الإشارة، ودلالة الإيماء والتنبيه.
- دلالة الاقتضاء ، هو المعنى المستفاد بعد إثبات مضمر ، يتوقف صحة الخبر على إثباته .
  - دلالة الإشارة ، هي المعنى اللازم والمصاحب للحكم المستفاد من اللفظ .
- دلالة الإيماء ، هي المعنى المستفاد من الوصف المناسب الذي عُلق به الحكم .
- ينقسم المفهوم إلى قسمين أحدهما مفهوم الموافقة ، والآخر مفهوم المخالفة .
  - مفهوم الموافقة هو المفهوم المسكوت عنه ، والموافق لحكم المنطوق .
  - مفهوم الموافقة نوعان أحدهما فحوى الخطاب ، والثاني لحن الخطاب .
- فحوى الخطاب : هو المعنى المفهوم من اللفظ ، والمسكوت عنه ، وأولى من المنطوق .
- لحن الخطاب: هو المعنى المفهوم من اللفظ ، والمسكوت عنه ، والمساوي لحكم المنطوق .
  - مفهوم المخالفة: هو المعنى المستفاد من اللفظ، والمخالف للمنطوق.
    - مفهوم المخالفة هو دليل الخطاب.
- مفهوم المخالفة أنواع منها مفهوم الوصف ، ومفهوم الشرط ، ومفهوم الغاية ،
   ومفهوم الحصر ، ومفهوم العدد ، ومفهوم اللقب .
  - مفهوم اللقب نوعان : اسم جنس ، واسم عين .
  - جميع أنواع مفهوم المخالفة حجة عدا اسم العين من مفهوم اللقب.

- لا يعتبر مفهوم المخالفة حجة إذا دلَّ دليلٌ على أن القيد المذكور قيدٌ غير احترازي أو برفعه لا ينتفي الحكم .
- يجوز نسخ مفهوم المخالفة دون المنطوق لمن قال أن لازم القول قولٌ ، وأما من قال ليس بلازم فهو رفع للبراءة الأصلية .

|      | _ |
|------|---|
| <br> |   |
| <br> |   |
|      |   |

#### أسيطة:

- ١ ــ عرِّف المنطوق لغةً واصطلاحا .
  - ٢ ـ عرِّف المفهوم لغة واصطلاحا .
- ٣ ــ ما الفرق بين المنطوق والمجمل ؟
- ٤ اذكر أنواع دلالات المفهوم. وعرَّف كل نوع منها .
- مثل لدلالة الاقتضاء، ودلالة الإشارة، ودلالة الإيماء.
  - ٦ ــ اذكر أنواع المفهوم .
- ٧ ــ اذكر أنواع مفهوم الموافقة . وعرَّف كلًّا منهما ؟ ومثلَّ لهما .
  - ٨ ــ ما معنى مفهوم المخالفة . وما مرادفه عند العلماء .
  - ٩ ــ اذكر أنواع مفهوم المخالفة ؟ ومثل لكل واحدٍ منها .
    - ١٠٠ لم لا يعتبر اسم العين من مفهوم اللقب حجة ؟
    - ١١ ــ اذكر المواضع التي لا يعتبر فيها مفهوم المخالفة .
      - ١٢ ــ ما معنى أن القيد احترازى ؟
      - ١٣ ا كيف يستدل على أن القيد ليس احترازيا ؟
        - ١٤ ــ ما الأدلة على حجية مفهوم المخالفة ؟
          - ١٥ هل يجوز نسخ مفهوم المخالفة ؟
- ١٦ هل نسخ مفهوم المخالفة يعني نسخ المنطوق ؟ وهل العكس صحيح ؟ ناقش
   ذلك .



# المبحث الثاني

#### النسيخ

#### التعريف :

النسخ في اللغة : جاء على معانِ منها .

الإزالة (١) ، نحو قوله تعالى : ﴿ فِيَكَنْسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطُ نُ ﴾ [ الحج : ٥٠ ]

النقل ، نحو قوله تعالى : ﴿ إِنَّاكُنَّا نَسْـتَنسِـثُ مَاكُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾

في الاصطلاح : رفعُ حُكْم شرعي متقدم، بخطاب شرعي متأخر منفصل عنه منافٍ له .

# شرح التعريف :

( رفع ) أي إيقاف العمل به كليا ، فمتى نسخ المنطوق يجب عدم العمل به ،
 وبما يفهم منه ، ولكن إذا نسخ المفهوم لا يقتضي ذلك نسخ المنطوق .

د حكم شرعي ، أي حكما ثابتا بنص من الكتاب أو السنة ، فخرج الحكم الثابت بالبراءة الأصلية ، لأن خطاب الشارع رافع للبراءة وليس رافعا للحكم الشرعي المتقدم .

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص ٦٥٦ .

و متقدم ، أي متقدم في التاريخ .

• بخطاب شرعي • أي حكما شرعيا جديدا ، فخرج رفع الحكم بموتٍ أو جنون أو إجماع أو قياس .

د متأخر ، أي متأخر في التاريخ ، أي متراخ عن الخطاب المتقدم ، وليس متصلًا
 لأن المتصل تخصيص ليس نسخا .

و مناف له ، ومعنى المنافاه أن ثبوت أحدهما ، يقتضى نفي الآخر .

تنبيه: نبه غير واحد من الأصوليين ، على أن السلف يستخدمون اسم النسخ على ما يطلق عليه الأصوليون وعلى التخصيص والتقييد ، وفي غير هذا الباب ، يجب الاحتراز تماما وعدم فهم ألفاظهم بالمعنى الاصطلاحي لنا ، حتى نتأكد من المطابقة ، وهذا أيضا يسري على كثير من الألفاظ في الكتاب والسنة .

#### أركان النسخ:

للنسخ ركنان ، لا يصلح إلَّا بهما ، وهما الناسخ والمنسوخ :

الناسخ : وهو اسم فاعل من نسخ ، أى الناقل ، وهو الخطاب الشرعى المتأخر المنافى للمتقدم والمنفصل عنه ويجب العمل به .

المنسوخ: هو اسم مفعول من نسخ، أى المنقول، وهو الخطاب الشرعى المتقدم والمنافى للمتأخر، ولا يجوز العمل به.

#### متى نصير إلى النسخ ؟

إذا وجد دليلان بينهما إيهام تعارض وجب اتباع الآتي :

الجمع بينهما ، وغالبا ما يمكن الجمع ، ولكن في حالة عدم التمكن من الجمع بينهما لوجود منافاة بينهما بحيث ثبوت أحدهما يقتضى نفى الآخر .

ثم يبحث في المتقدم منهما من المتأخر .

فإن علم المتقدم ، نبحث في هل عُمل به أم لا .

وعليه نصير إلى النسخ إذا وجد دليلان بينهما منافاة ، وعلم المتقدم وعُمل به .

تنبيه: قد يمكن الجمع بين دليلين بينهما إيهام تعارض وبينهما منافاة ومعلوم المتقدم منهما وعُمل به ، ففي هذه الحالة يكون الخطاب المتقدم منسوخا بالمتأخر، وذلك لأن حمل المطلق على المقيد أو العام على الخاص بعد العمل بينهما يقتضى تأخير البيان عن وقت الحاجة وهذا لا نجوز.

أما إذا لم يعمل بالمتقدم ، وأمكن الجمع وجب الجمع فيحمل المطلق على المقيد والعام على الخاص .

وأما إذا لم يعمل بالمتقدم ، ولم يمكن الجمع بينهما ، وبينهما المنافاة السابقة كان نسخا أيضا . فإن لم يكن بينهما منافاة صرنا إلى الترجيح بوجه من وجوه الترجيح .

# بمَ يعرف الناسخ من المنسوخ ؟

بتصريح النبي عَلِيْكُ كَقُولُه عَلِيْكُ : ﴿ كُنتُ نَهْيَتُكُم عَنْ زَيَارَةَ القَبُورِ ، فَزُورُوهَا فَأَيْهَا تَذَكَّرُ بِالآخرة ﴾ رواه مسلم .

أو بتصريح صحابى نحو قول عائشة : «كان فيما أنزل من القرآن عشر رضعات معلومات يحرمن ثم نسخن بخمس معلومات، رواه مسلم .

بمعرفة التاريخ أى المتقدم من المتأخر ، نحو قوله تعالى : ﴿ الآن حفف الله عنكم ﴾ [ الأنفال : ٦٦ ]

فلفظ الآن يدل على تأخر الخطاب الشرعى المقترن بها ، وكذلك كقول الصحابى رخص لنا في كذا فإن الرخصة تكون بعد العزيمة .

وقد يستدل على المتقدم والمتأخر ، بتقدم إسلام صحابى على آخر ، ولكن لا يقدم خبر المتأخر الإسلام على متقدم الإسلام إلّا إذا عُلم أن المتقدم مات قبل إسلام المتأخر وأن تكون صيغة الخبر صريحة في السماع من النبي عَلِيْكُ ، وذلك لاحتمال سماعه من صحابي آخر كما كان يفعل كثيرٌ من الصحابة .

بدلالة الإجماع: فإنها تدل على وجود ناسخ، نحو قوله عَلَيْكُم: « من شرب الخمر فاجلدوه ، فإن عاد في الرابعة فاقتلوه » دل الإجماع على نسخه(١).

# الأدلة التي يصح بها النسخ:

الكتاب يُنسخ بالكتاب والسنة القطعية والظنية .

والسنة تنسخ بالكتاب والسنة .

ومفهوم الموافقة ، بقسميه فحوى الخطاب ولحن الخطاب ينسخان الكتاب والسنة .

> والزيادة على النص إن كانت تنفى ما أثبته النص أو تثبت ما نفاه . ومستند الإجماع .

# الأدلة التي لا يصح بها النسخ:

القياس لا ينسخ الكتاب ولا السنة ، لأنه لا قياس مع النص فإذا ثبت الأثر بطل النظر .

# النسخ جائز عقلاً ، وواقع شرعًا :

من المبادىء الأولية ، أنَّ كلَّ ما وقع شرعا ، يصح وقوعه عقلاً ، فلا تصادم بين نقلٍ صحيح وعقلٍ صريح ، وأدلة وقوعه النسخ شرعًا .

قال تعالى : ﴿ وَإِذَا بَدُّ لَنَا ٓ اَيَةً مِّكَا كَ ءَا يَكُمْ ﴾ [ النحل: ١٠١] وقال تعالى : ﴿ مَانَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْنُنسِهَا نَأْتِ بِحَيْرِمِنْهَا آوْمِثْلِهَا ۖ ﴾ [ البغرة: ١٠٦]

<sup>(</sup>١) قال شيخ الاسلام ابن تيمية لا إجماع في هذه المسألة .

وقال تعالى : ﴿ ٱلْكَنَاخَفَّفَ ٱللَّهُ عَنَكُمْ ﴾ [ الأنفال : ٦٦ ]

وقال تعالى : ﴿ فَٱلْكُنَ بَشِرُوهُنَّ ﴾ [ البقرة : ١٨٧ ]

قال عَلِيْكَ : (كنتُ نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها ) رواه الحاكم عن أنس رضى الله عنه .

إجماع المسلمين على أن شريعتنا ناسخة لجميع الشرائع المتقدمة عليها ، بل النسخ وقع في شرع من قبلنا ، وأدلة ذلك أن شرع موسى عليه السلام حرَّم على بني إسرائيل أن يعدوا في السبت وحرَّم عليهم أن يأكلوا كل ذى ظفرٍ وشحم الترب والكليتين ، فنسخ ذلك على لسان عيسى عليه السلام كما بين المولى تبارك وتعالى ذلك :

﴿ وَلِأُحِلَّ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُم ۗ ﴾ [آل عمران: ٥٠]

قول عمر رضى الله تعالى عنه «أقرؤنا أُبيّى ، وأقضانا ، وإنا لندع من قول أبى ، وذاك أن أبيًّا يقول لا أدع شيئا سمعته من رسول الله عَلَيْكِيًّا ، وقد قال الله عزَّ وجل :

﴿ مَانَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْنُنسِهَا ﴾

# صور لا يقع فيها النسخ:

التوحيد ، أصول العبادات ، أصول المعاملات ، مكارم الأخلاق ، كالصدق والعفاف ، الخبر الصريح كالوعد والوعيد ؛ وأما الحكم الذي أتى بصورة الخبر يجوز

نسخه كقوله تعالى :

﴿ إِن يَكُن مِّن كُمْ عِشْرُونَ صَك بِرُونَ يَغْلِبُوا مِأْكُنَيْ ﴾ [ الأنفال : ٦٥ ]

نسخت بقوله تعالى: ﴿ الآن خفف الله عنكم وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِنكُمْ مِنْ أَنَّةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مِأْثَنَاتِنَ ﴾

[ الأنفال : ٦٦ ]

#### صور لا يصح إطلاق النسخ عليها:

رفع البراءة الأصلية ، بدليل شرعى لا يسمى نسخا وذلك كعدم حرمة الربا ، وعدم وجوب الصيام والصلاة .

وتخلف الحكم لوجود مانع ، كتخلف وجوب الصلاة لوجود مانع الحيض . ورفع الحكم بموتٍ أو جنون .

وتخلف الحكم لفوات شرطه ، كتخلف وجوب الزكاة لنقص النصاب .

#### جواز نسخ الحكم قبل العمل به:

يجوز نسخ الحكم الشرعى قبل العمل به ، وقد وقع شرعا ، وعليه فهو جائز عقلا . وأدلة ذلك كثيرة منها :

نسخ الصلوات ، فقد فرضت خمسين ولم يعمل بهن ، ونسخت إلى خمس . قصة ذبح إسماعيل عليه السلام ، فقد نسخت بقوله تعالى :

﴿ وَفَدَّيْنَهُ بِذِبْجٍ عَظِيمٍ ﴾

تنبيه: الحكمة من نسخ الحكم قبل التمكن من العمل به هو الابتلاء لأن الله كلَّف العباد ليرى منهم الإمتثال لأمره، والامتثال لا يقتضى العمل بما كلَّف به ، فتهيئة المكلَّف لعمل الفعل دليلٌ على أنه سيقوم به، وقال تعالى:

﴿ إِنَّ هَلَا الْمُورَ الْبَلَتُوا ٱلْمُبِينُ ﴾ [ الصافات : ١٠٦]

في حق إبراهيم عليه السلام.

الحكمة من نسخ الحكم بعد التمكن من العمل به هو رؤية الامتثال بالقيام بالفعل ذاته ، فكما أن التهيئة لعمل الفعل دليل على أنه سيقوم به ، فإن البدء بالفعل أولى بتحقق الامتثال .

#### رفع جزء من الحكم المتقدم لا يسمى نسخا:

النسخ كما تقدم رفع الحكم الشرعي كليا دون نقصان وهذا هو الفرق بينه وبين

التخصيص كما سيأتي إن شاء الله ، لذلك لا يسمى ذلك نسخا .

#### حكم الناسخ إذا عُلم:

يجب العمل فوراً بالناسخ متى عُلِمَ ، ولو أثناء تأدية الفرض ، وذلك نحو تحول أهل قباء إلى الكعبة وهم في الصلاة ، وأتموا الصلاة إلى غير القبلة التي إبتدأوا بها وهي بيت المقدس .

لا يؤمر بإعادة ما تم قبل العلم بالناسخ ، بل لا يستحب ذلك ، لأن العمل بالحكم قبل النسخ صحيح ، ولو تم جزء منه عليه إتمام الباقى ، وعدم إعادة الجزء المخالف للناسخ وهذا واضح فأهل قباء صلوا جزءا من صلاة الظهر أو العصر حسب الروايتين ، وأتموا باقى الصلاة على غير القبلة الأولى .

العلم شرطً من شروط التكليف ، فمتى جهل فلا تكليف ، فمن لم يبلغه الناسخ لا يعتبر فى حقه ، وإلا لزم أهل قباء إعادة الصلاة لفساد جزء منها ولم يؤمروا بذلك بل قطعا أن أهل الأمصار البعيدة ما عرفوا بتحويل القبلة إلى الكعبة إلّا بعد فترة ، كأهل مكة ، واليمن ، والبوادى .

#### الفرق بين النسخ والتخصيص:

النسخ إيقاف العمل بالحكم الشرعى المتقدم كليا ، والعمل بالخطاب المتأخر ، أما التخصيص هو إخراج بعض ما يتناوله اللفظ العام .

لا يجوز العمل بالمنسوخ أو بجزء منه ، وأما العمل بما بقى من العام بعد التخصيص فيجب .

النسخ لا يدخل الأخبار ، والتخصيص يدخل الأخبار .

النسخ يشترط فيه تراخى الخطاب الشرعى أما التخصيص فلا يشترط ذلك بل يكون المخصص منفصلاً ومتصلاً .

النسخ مراد ابتداءً ، وكذلك التخصيص .

النسخ لا یکون إلا بخطاب شرعی ، والتخصیص یکون بخطاب شرعی وبالقیاس .

النسخ رفع ، والتخصيص بيان وإرشاد .

الناسخ يستغرق المنسوخ ، والتخصيص لا يستغرق العام .

# شرح آية النسخ:

قال تعالى : ﴿ مَا نُنْسِخُ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنْسُهَا ، نَأْتُ بَخِيرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلُهَا ﴾ · استدل بعض أهل العلم بهذه الآية على أن السنة لا تنسخ القرآن وذلك بموضعين : لفظ ﴿ نَأْتُ ﴾ أى من الله تبارك وتعالى ، والسنة من النبي عَلَيْكُ .

لفظ و بخيرٍ منها أو مثلها ، ، والسنة ليست مثل القرآن ولا خيرًا منه .

التحقيق : لفظ نأت نصّ في أن الحكم من الله تبارك وتعالى ، فالقرآن لفظا وحكما من كلام الله تبارك وتعالى .

قلتُ : كذلك كل ما صح عن النبى عَلَيْكُ ، أحكامه من الله ، وأما اللفظ فمن الرسول عَلِيْكُ وأدلة ذلك كثيرة منها .

قوله تعالى :

﴿ وَمَا يَنْظُقُ عَنِ الْهُوَى إِنْ هُو إِلَّا وَحَيَّ يُوحَى ﴾ . [ النجم: ٣، ٤]

وقوله تعالى : ﴿ أَنْ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بَمَا أَرَاكُ اللَّهُ ﴾ .

والسنة الصحيحة قطعا مما أراه الله ، ومحل النزاع الحكم وليس اللفظ ، وعليه فإن لفظ «بخيرٍ منها أو مثلها» يكون من السنة لما يكون من القرآن ، فالأحكام كلها من البارى تبارك وتعالى .

وأما قول الإمام الشافعي رحمه الله وأن السنة لا تنسخ القرآن، فقد سبق تحقيق ذلك مع التنبيه بأن ذلك لا يقتضي مدة خالية من البدل بحال .

وكذلك قول شيخ الإسلام ابن تيمية (١) وقال لا ينسخ القرآن إلَّا قرآن ، فلا ينسخه سنة أيا كانت لأن السنة ليست مثل القرآن فضلا عن أن تكون خيرا منه.

<sup>(</sup>١) اصول الفقه لابن تيمية ج ١ ص ١٩٠ .

وقال في موضع آخر (۱) «وبالجملةفلم يثبت أن شيئا من القرآن نسخ بسنة بلا قرآن» .

#### أقسام النسخ:

ينقسم النسخ بحسب الاعتبار إلى ثلاثة أقسام:

# باعتبار الناسخ

وهو أربعة أنواع :

نسخ القرآن بالقرآن : ومثاله نسخ عدة المتوفى عنها زوجها ، ونسخ آيتي المصابرة .

نسخ القرآن بالسنة: ومثال نسخ الوصية للوالدين والأقربين الثابتة بالكتاب، بقوله عَلَيْكَةً: ولا وصية لوارث، وقيل إن الآية منسوخة بالكتاب، وهذا لا يمنع فإنه من باب توارد الأدلة.

نسخ السنة بالقرآن: ومثاله تحويل القبلة من بيت المقدس، وهي ثابتة بالسنة ؛ إلى الكعبة الثابتة بقوله تعالى: ﴿ فُولُ وَجَهَكُ شَطْرُ المسجد الحرام ﴾ [ البقرة: ١٤٤ ] ، وكذلك تحريم مباشرة النساء في ليالي رمضان بعد النوم أو صلاة العشاء الآخرة ثبت بالسنة ونسخ بالقرآن.

نسخ السنة بالسنة : ومثاله قوله عَلَيْكُ : «كنتُ نهيتكم عن النبيذ في الأوعية ، فاشربوا فيما شئتم ولا تشربوا مسكرا» رواه أحمد .

# باعتبار النص

وهو ثلاثة أنواع :

نسخ اللفظ والحكم معا ومثاله قالت عائشة رضى الله عنها ، كان فيما أنزل عشر رضعات معلومات ، يحرمن فنسخن بخمس معلومات، رواه مسلم .

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۲ ص ۳۹۸.

نسخ الحكم وبقاء اللفظ ومثاله نسخ حكم آية العدة بالحول مع بقاء تلاوتها ، وآيتي المصابرة .

نسخ اللفظ وبقاء الحكم ومثاله آية الرجم ﴿ الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة نكالا من الله والله عزيز حكيم ﴾ .

# باعتبار البدل

وهو نوعان :

نسخ إلى بدل أخف أو مماثل أو أثقل.

و مثال الأخف ، نحو قوله في عدة المتوفى عنها زوجها ﴿ مَتَاعًا إلَى الْحُولُ غِيرَ إِخْرَاجٍ ﴾ [ البقرة : ٢٤٠ ] نسخت بقوله تعالى : ﴿ يَتْرَبَّصَنَ بِأَنفُسِهِنَ أُربِعَةً أَشِهْرِ وَعَشُوا ﴾ [ البقرة : ٣٣٤ ] ، وكذلك نسخ مصابرة الواحد عشرة من الكفار ، بمصابرة اثنين منهم قال تعالى : ﴿ إِنْ يَكُنَ مَنكُم عَشُرُونَ صَابِرُونَ ، يَعْلَبُوا مَاثِمَيْنَ ﴾ [ الأنفال : ٦٠ ] نسخت بقوله تعالى : ﴿ الآن خفف الله عنكم وعلم أن فيكم ضعفا فإن يكن منكم مائة صابرة يغلبوا مائين ﴾ [ الأنفال : ٢٠ ] .

• ومثال البدل المماثل ، نحو نسخ القبلة من بيت المقدس إلى البيت الحرام .

• ومثال البدل الأثقل ، نحو قوله جل وعلا ﴿ وَٱلَّذَانِ يَأْتِينَهِ الْمِنْكُمُّ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ الله

نسخت برجم المحصن ، وجلد البكر والتغريب ، وكذلك نسخ وجوب صوم يوم عاشوراء ، بصوم رمضان .

نسخ إلى غير بدل.

ومثاله قوله تعالى : ﴿ وَأَشْفَقْنُمُ أَن تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى نَجْوَدِ كُوْرَصَدَقَنْتِ فَإِذْ لَرَ تَفْعَلُواْ

وَتَابَاللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ وَءَاتُوا الزَّكُوةَ ﴾ [ المجادلة : ١٣ ] ففي هذه الآية نسخت الصدقة إلى غير بدلٍ ، وهذا أبلغ في التخفيف .

#### الحكمة من النسخ:

الامتثال إذا كان النسخ بعد الفعل ، والابتلاء إذا كان النسخ قبل الفعل ، تدريج الأحكام بما يناسب الحال ، التيسير على العباد بالتخفيف ، إرادة الخير لهم بالتشديد ، اختبار الأمة بعمل ما لا يجدون لفظه في القرآن .

#### النسخ بمفهوم الموافقة:

ومثال ذلك: ما رواه أحمد بسنده عن الشريد بن سويد أن النبى عَلَيْكُم قال: وأنى الواجد ظلم، يَحلُ عرضه وعقوبته ومعنى الحديث أن من ماطل وهو قادر على سداد الدين فإن ذلك ظلم، يحل للدائن أن يشكوه لولى الأمر ويقرر عليه عقوبة . ووجه الاستدلال بالحديث أن الحديث عام يشمل كل أحد ومن جملتهم الوالدين .

وقال تعالى : ﴿ فَلا تَقُل لُّكُمَّا أُنِّ ﴾ [ الإسراء : ٢٣ ]

فالآية تنطق بتحريم التأفف ، ووجه الاستدلال منها أن مفهوم الآية يحرم عقوبة الوالدين أو عرضهما على ولى الأمر لأن ذلك أبلغ فى الإيذاء وهذا المفهوم يسمى فحوى الخطاب .

يلاحظ أن المفهوم مناف لما أثبته عموم الحديث وبفرض تأخر الآية على الحديث فإن هذا المفهوم يعد ناسخا فلا يجوز عرض الوالدين وعقوبتهما .

تنبيه : قلتُ مع فرض التاريخ ، وفي حالة عدم معرفة التاريخ يعد تخصيصا وليس نسخا .

#### الزيادة على النص:

تعد الزيادة على النص نسخاً إذا توفر شرطان:

إن كانت تنفى ما أثبته النص أو تثبت ما نفاه .

وأن تكون الزيادة متأخرة على النص .

ومثال ذلك قال تعالى :

# ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ اللَّهِ إِنَّهُ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ اللَّهِ إِنَّهُ اللَّهِ إِنَّهُ اللَّهِ إِنَّهُ ﴾ [ النحل: ١١٥]

الآية مكية وهي تقيد حصر المحرم في الأشياء المذكورة في الآية .

ووجه الاستدلال من الآية ، أن دليل الخطاب يحلُّ ما عدا المذكور في الآية ، ومن جملته الحمر الأهلية .

وعن البراء بن عازب رضى الله عنه قال: (نهى النبى عَلَيْكُ ، عن أكل لحوم الحمر الأهلية) وكان ذلك فى موقعة خيبر أى فى المدينة فالحديث أثبت زيادة على النص وقد نفاها النص بدليل الخطاب منه . ومتأخرة عن النص فهى ناسخة له وذلك بفرض أن دليل الخطاب خطاب .

#### الزيادة على النص ليست نسخا

في هذا المبحث مطالب:

معنى الزيادة على النصِ فالنص في هذا الباب ما كان قرآنا ويسمى المزيد عليه والزيادة على النص في هذا الباب ما كان سنة آحادية . فمثلا يأتى النص من الكتاب بحكم معين ، ثم تأتى السنة الأحادية بنفس الحكم ولكن تزيد عليه إما بجزء أو بشرط .

محل النزاع : هو أن النصُّ يكون قطعى الثبوت والزيادة جاءت من السنة الآحادية وهي ظنية الثبوت .

سبب النزاع: أن ثبوت هذه الزيادة يعنى أنها ناسخة للنص وحيث إنهم اعتقدوا أن الآحادى لا ينسخ المتواتر فقالوا برد كل زيادة على النص وأعلنوا اصطلاحا أن الزيادة على النص نسخ.

التحقيق: أن الزيادة على النص يمكن تقسيمها باعتبار المنافاة إلى قسمين: أحدهما: الزيادة على النص تنافى النص إمّا بنفى ما أثبته وإما بإثبات ما نفاه.

والثانى: الزيادة على النص لا تنافى النص وهذا الأخير يمكن تقسيمه باعتبار جنس المزيد إلى قسمين: ما كان من جنس النص وما ليس من جنس النص وهذا أيضا نوعان باعتبار التعلق ما كان الزيادة ليست متعلقة بالنص وما كانت الزيادة متعلقة بالنص وهذا أيضا نوعان باعتبار نوع التعلق الأول ما كان شرطا وما كان جزءا . وعليه آلت القسمة إلى خمسة أنواع:

الزيادة على النص تنافى النص.

الزيادة على النص لا تنافى النص ومن جنس النص.

الزيادة على النص لا تنافى النص وليست من جنس النص وليست متعلقة به . الزيادة على النص لا تنافى النص وليست من جنس النص ومتعلق به تعلق الشرط . الزيادة على النص لا تنافى النص وليست من جنس النص ومتعلقة به تعلق الجزء .

#### الزيادة على النص تنافى النص

والمقصود بأن الزيادة تنافى النص سواء كان نفيا لما أثبته النص أو إثباتا لما نفاه النص وهذا النوع قطعا نسخ إذا كانت الزيادة متأخرة على النص ومثال ذلك :

النص: قال تعالى:

الآية من سورة النحل وهي مكية .

والآية نصّ في أن المحرَّم الأشياء المذكورة في الآية فقط وحُصِرتُ الأشياء بأداة الحصر (إنما).

مفهوم المخالفة (دليل الخطاب) أن عدا ما حرَّمه الله في هذه الآية هو حلال ومن جملة ذلك الحُمر الأهلية .

والزيادة على النص عن البراء بن عازب قال : «نهى النبى عَلَيْكُ عن أكل لحوم الحمر الأهلية» وهذا كان في موقعة خيبر أي بالمدينة .

هذا الحديث مدنى بمعنى أنه متأخر على ما ورد في سورة النحل.

هذا الحديث حرَّم أكل لحوم الحمر الأهلية والآية أحلت ذلك أى أن الحديث نفى ما أثبتته الآية ولهذين السببين تكون الزيادة ناسخة لما ثبت بدليل الخطاب.

# الزيادة على النص لا تنافى النص ومن جنسه

ومثال ذلك ما رواه البخارى وأحمد بسنده إلى عائشة رضى الله عنها قالت : «فُرضت الصلاةُ ركعتين ، ثم هاجر ففرضت أربعا ، وتركت صلاةُ السفر على الأول» .

فالنص : هو قوله تعالى : ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ ﴾ وفصل النبي عَلَيْكُ ذلك في بداية الأُمر بركعتين .

والزيادة على النص: ثم هاجر ففرضت أربعا ،

والزيادة على النص من جنس النص.

ولم تنفِ ما أثبته النص بل هي مجرد زيادة ألا ترى أن الله تبارك وتعالى قال :

﴿ وَمَازَادَهُمْ إِلَّا إِيمَنَاوَتُسَلِيمًا ﴾ [الأحراب: ٢٢]

وقال تعالى : ﴿ وَيَزِيدُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ٱهْـتَدَوْا هُدُى ﴾ [ مريم : ٢٦ ]

وقال تعالى : ﴿ وَزِدْنَاهُمْ هُدَّى ﴾ [ الكهف : ١٣ ]

فهل يقال إن الإيمان والهدى نسخا من المسلم ثم أعطى إيمانا زائداً وهدى زائداً على الإيمان الأول والهدى الأول ، قطعا لا لأن النسخ إزالة أى أصبح المؤمن بعد النسخ كافرا والعياذ بالله وهذا باطل بالإجماع .

#### الزيادة على النص ولا تنافى النص وليست من جنسه وليست متعلقة به .

ومثال ذلك إيجاب الصوم بعد الصلاة فإن الصوم ليس من جنس الصلاة ولا متعلق به ولا يعد ذلك نسخا بالإجماع . الزيادة على النص ولا تنافيه وليست من جنسه ومتعلقة به تعلق الشرط.

ومثال ذلك إيجاب النية في الصلاة فإن الله عز وجل فرض الصلاة وهي النص وجاءت السنة المطهرة فزادت النية لقوله عليه المعال الأعمال بالنية».

الزيادة على النص لا تنافى النص فلا أثبتت ما نفاه النص ولا نفت ما أثبته النص.

والنية بالنسبة للصلاة كالشهادتين بالنسبة للصلاة ، فكل من النية والشهادتين شرط في صحة الصلاة ، وإن كاناواجبين في ذاتهما . فكما لا تعد الصلاة ناسخة للصلاة .

الزيادة على النص ولا تنافيه وليست من جنسه ومتعلقة به تعلق الجزء .

ومثال ذلك \_ النص \_ قال تعالى :

﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُ وَأَكُلَّ وَحِدِيِّنَهُمَامِأْنَةَ جَلَّدُوٍّ ﴾ [ النور: ٢]

والزيادة على النص: ما رواه أحمد ومسلم عن عبادة بن الصامت قال: قال عَلَيْكُ : « خذوا عنى ، خذوا عنى قد جعل الله لهن سبيلا ، البكر بالبكر ، جلد مائة ونفى سنة ، والثيب بالثيب جلدُ مائةٍ والرَّجم » .

الحديث أزاد على الآية التغريب أي النفي .

ليس بين هذه الزيادة والنص منافاة فالزيادة هنا رافعة للبراءة الأصلية لا لحكم شرعى منصوص عليه بخطاب شرعى . ألا ترى أن النَّصَّ أوجب قطع يد السارق في المرة الأولى ، والسنة أوجبت قطع رجل السارق في المرة الثانية ، وهل يعد ذلك نسخا لحكم الله فلا تقطع يده في المرة الأولى ؟

# الأثر السيىء للقول بأن الزيادة على النص نسخ .

هذه القاعدة مردودة كما سبق بيانه نقلاً بل وعقلاً فإن السيد إذا أمر فتاه بشراء ثوب ثم انصرف الفتى لشرائه فأرسل إليه السيد مع خادم ليقول له إن السيد يقول لك أشتر ثوبين ، تُرى إن كان اشترى ثوباً فعليه عند وصول أمر سيده إليه من طريق الخادم أن يعيد الثوب إلى البائع ثم يشترى ثوبين أم يشترى ثوبا آخر على الأول ؟ وكان لهذه القاعدة أثرها السيىء فكل ما أوجبته السنة الآحادية ولم يوجبه القرآن فهى سنة مردودة لأنها ناسخة للقرآن وهذا يعطل عشرات بل مئات الأحاديث بتلك الدعوى .

تالله إنه لظلمٌ عظيم أما قال النبى عَلَيْكُم : ﴿ أَلا إِنَى أُوتِيتَ القرآن ومثله معه ألا يوشك رجل شبعان على أريكته يقول عليكم بهذا القرآن فما وجدتم فيه من حلال فأحلوه وما وجدتم فيه من حرام فحرموه ألا لا يحل لكم الحمار الأهلى ولا كل ذي ناب من السباع ولا لقطة مال المعاهد ﴾ رواه أحمد عن المقدام بن معد يكرب فكما ترى كيف يتعامل هؤلاء مع أخبار الآحاد ولكن يأبي الله إلا أن يتم نوره فلا تجدون من يعتقد ذلك أن هذه القاعدة تطرد معه في كل مسألة ورحم الله ابن القيم ألى الله على ما في كتاب الله مغير لحكمه » .

#### السبب في هذه القاعدة:

أن القائل بها لا يعتبر خبر الآحاد في أمور كثيرة بغير سلطان من الله ، فكلما اعترضه عارض سن له بدعة ليسلم له ما اعتقد ، ومثلها رد الأحاديث الآحادية بدعوى مخالفة ظاهر القرآن ، بل ورد الأحاديث بدعوى مخالفة القياس مع العلم بأن الفهم والقياس حسب مدارك العقول وأما الأحاديث فحسب السند والمتن ، فجعلوا كل ما يدركه العقل قطعيا وجعلوا كل ما وصلنا بسند صحيح ظنيا فقدموا القطعي في زعمهم على الظني وردوا سنة الحبيب عليه وإنا لله وإنا إليه راجعون .

#### العبادة لا تنسخ برفع جزء منها سواء كان متصلاً بالعبادة أو شرطا فيها .

كما أن العبادة لا تنسخ بالزيادة عليها كما سبق في حديث عائشة رضى الله عنها فكذلك لا تنسخ برفع جزء منها سواء كان هذا الجزء شرطا فيها ومثال ذلك التوجه للقبلة شرطً لصحة الصلاة والنبي عَلَيْكُ صلى ستة عشر شهرا إلى القدس ثم أمر بالتوجه إلى الكعبة وهذا واضح بأن الشرط رُفِعَ واستبدل بشرطٍ آخر ولم يؤثر في الصلاة ولم يُعد ذلك نسخا لها .

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين ج ٢ ٣١٣ بتصرف .

#### الخلاصــة

- النسخ : رفع حكم شرعى متقدم ، بخطاب شرعى متأخر ، منفصل عنه ، منافٍ له .
  - للنسخ ركنان : هما الناسخ والمنسوخ .
  - لا يصار إلى النسخ إلا بعد العجز عن الجمع.
- لا يمكن التوصل إلى الناسخ من المنسوخ إلا من طريق الشرع ، ولكن قد يرجح
   أنه الناسخ متى كان ناقلا للحكم والنص الآخر مبقى عليه .
- الأدلة التي يصح بها النسخ هي الكتاب والسنة ، ومفهوم الموافقة بقسميه ، ومستند الإجماع .
  - الأدلة التي لا يصح بها النسخ هي القياس والإجماع .
    - النسخ جائز عقلا ، وواقع شرعا .
- الصور التي لا يقع فيها النسخ ، هي التوحيد وأصول العبادات والمعاملات ومكارم الأخلاق ، والخبر الصريح .
- الصور التي لا يصح إطلاق النسخ عليها هي رفع البراءة الأصلية ، وتخلف الحكم لوجود مانع أو فوات شرط ورفع الحكم بموتٍ أو جنون .
  - يجوز نسخ الحكم قبل العمل به .
  - رفع جزء من الحكم المتقدم لا يسمى نسخا .
    - يجب العمل فورا بالناسخ متى عُلِمَ .
- الزيادة على النص تعد نسخا متى كانت نافية لما أثبته النص أو مثبتة لما نفاه ومتأخرة عنه وما سوى هذه الحالة لا يعد نسخا .
  - العبادةُ لا تنسخ برفع جزء منها سواء كان متصلا بالعبادة أو شرطا فيها .

#### الأسسئلة

- ١ عرِّف النسخ لغة واصطلاحا .
  - ٢ ما أركان النسخ ؟
- ٣ ما الشروط التي يجب أن تتوفر في النص ليعتبر ناسخاً ؟
  - ٤ متى نصير إلى النسخ ؟
  - ه كيف يهتدى إلى الناسخ ؟
  - ٦ ما الأدلة التي يصح بها النسخ ؟
  - ٧ ما الأدلة التي لا يصح بها النسخ ؟
  - ٨ اذكر بعض الأدلة على وقوع النسخ .
    - ٩ ما الصور التي لا يقع فيها النسخ ؟
  - ١٠ ما الصور التي لا يصح إطلاق النسخ عليها ؟
  - ١١ اذكر الأدلة على جواز نسخ الحكم قبل العمل به .
    - ١٢ لمَ لا يعد رفع جزء من الحكم المتقدم نسخا ؟
  - ١٣ ناقش هذه العبارة «العلم بالناسخ شرط العمل به» .
    - ١٤ ما الفرق بين النسخ والتخصيص ؟
    - ١٥ ناقش هذه العبارة وأن السنة لا تنسخ القرآن، .
      - ١٦ اذكر أقسام النسخ . وأنواع كل قسم .
        - ١٧ ما الحكمة من النسخ ؟
        - ۱۸ متى تعد الزيادة على النص نسخا ؟
  - ١٩ ناقش هذه العبارة «العبادة لا تنسخ برفع جزء منها» .

# الباب السابع

وفيه ستة مباحث :

المبحث الأول: شرع من قبلنا.

المبحث الثاني: الاستصحاب.

المبحث الثالث: المصالح المرسلة.

المبحث الرابع: سد الذرائع.

المبحث الخامس: الحيلة.

المبحث السادس: العرف.



# المبحث الأول

# شرع من قبلنا

#### التعريف :

أى الهدى ، الذى أنزل على رُسل الأمم السابقة عليهم الصلاة والسلام ، كالتوراة ، والزبور والإنجيل .

#### تحرير محل النزاع:

ينقسم شرع من قبلنا باعتبار وصوله إلينا إلى قسمين : شرع من قبلنا ولم يصرح به شرعنا .

# شرع من قبلنا ولم يصرُّح به شرعنا :

لا حجة في هذا القسم بالإجماع ، وأغلبه إسرائيليات ، ولكن يجب عدم تصديقهم أو تكذيبهم فيما يقولون وذلك لما رواه البخارى رحمه الله بسنده عن أبي هريرة ردنبي الله عنه قال : قال رسول الله عليه : ولا تصدقوا أهل الكتاب ، ولا تكذبوهم ، و ﴿ قولوا آمنا بالله وما أنزل إلينا ﴾ الآية وفي رواية وإذا حدثكم أهل الكتاب فلا تصدقوهم ولا تكذبوهم ، فإما أن يحدثوكم بباطل فتصدقوه وإما أن يحدثوكم بحق فتكذبوه ، فالحديث نص في أنه لا يمكن أن نتوصل إلى الحق فيما يصلنا من أهل الكتاب لمجرد السماع منهم ، لذلك إثبات حكم بمجرد السماع منهم لا يحوز بالاتفاق ، فكل كلام لا يدل الدليل الشرعي سواء من الكتاب أو السنة أو الإجماع على صحته ، فإنه فيه الحق وفيه الباطل فلا يجوز قبوله مطلقا ولا رده مطلقا

بل يؤخذ منه ما وافق الحق فإن قيل كيف نعرف أنه وافق الحق ولم يدل الدليل من الكتاب ولا السنة ولا الإجماع على اعتباره ، فالجواب يعرف ذلك بأن تشهد له أصول الدين العامة بالاعتبار .

# شرع من قبلنا ، وصوح به في شرعنا

وهذا القسم ، ينقسم إلى ثلاثة أنواع : ما نسخه شرعنا ، وما قرره شرعنا ، وما سكت عنه شرعنا .

# شرع من قبلنا وصرح به في شرعنا بالنسخ .

وهذا النوع لا حجة فيه بالإجماع ، لأن المنسوخ غير معمول به ، ولا يجوز العمل به بحال ، وقد يكون اتباعه فسقا أو كفرا ، ومثال الأول صناعة التماثيل في شريعة سليمان كانت تجوز أما شريعتنا فقد حرمت ذلك ، ومثال الثاني الأغنام كانت محرمة في الشرائع السابقة ، ولكن أحلت شريعتنا ذلك ولله الحمد والمنة ، ومن الأمثلة على نسخ بعض الأشياء التي كانت في الشرائع السابقة :

الإصر والأغلال التي كانتْ على من قبلنا ، نسخت بشريعتنا لقوله تعالى : ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَالَ ٱلَّتِي كَانَتْ عليهم ﴾

٢ الأعراف : ١٥٧

و له عَلَيْكُ لما قرأ ﴿ رَبِنَا وَلاَ تَحْمَلُ عَلَيْنَا إَصُوا ... ﴾ الآية قال : «الله تعالى قد فعلتُ ) ومن الإصر والأغلال ، لا تكفير لذنب إلّا بقتل النفس ، وإذا أصابت النجاسة ثوبا ، قطع محل الإصابة ، وكان ذلك في شرع موسى عليه السلام.

وقوله تعالى: ﴿ قُلُلآ أَجِدُ فِي مَاۤ أُوحِى إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَّا مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَّا اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ الهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

وقوله تعالى : ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَـَادُواْحَرَّمْنَاكُلَّ ذِى ظُفُرٍّ وَمِنَ

ٱلْبَقَرِ وَٱلْعَنَ مِحَ مَنَ عَلَيْهِمْ شُحُومَهُ مَآ إِلَا مَا حَمَلَتُ ظُهُورُهُ مَآ الْبَقَرِ وَٱلْعَن مُ عُومَهُ مَآ إِلَا مَا حَمَلَتُ ظُهُورُهُ مَآ أَوِ ٱلْمَحُوانِ كَآؤُمَا ٱخْتَلَطَ بِعَظْمِ ذَالِكَ جَزَيْنَهُ مِ بِبَغْيِهِمْ مَ وَإِنَّا لَصَالِيَ قُونَ ﴾ وإنَّا لَصَادِ قُونَ ﴾ وإنَّا لَصَادِ اللهُ عَام : ١٤٦]

وسجود التحية ، فقد سجد ليوسف أبواه ، وفي شريعتنا نهى النبي عَلِيْكُ معاذا أن يسجد له تحية .

بناء المساجد على القبور (لنتخذن عليهم مسجدا) ، وهذا منسوخ بشريعتنا . شرع من قبلنا وصرح به شرعنا بالتقرير .

وهذا النوع حجة بالإجماع ومثال ذلك قوله تبارك وتعالى:

﴿ وَكَنَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ ﴾ [ المائدة : ٥٠ ]

حكى ابن كثير فى تفسير هذه الآية الإجماع على العمل بموجب الآية وكذلك ابن قدامة فى المغنى قال: ﴿ وأجمع المسلمون على جريان القصاص فيما دون النفس إذا أمكن ﴾ ، ويشمل جميع الجزئيات السابقة عموم قوله تبارك وتعالى:

﴿ فَمَنِ أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَأَعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾

[ البقرة: ١٩٤]

ومن الأمثلة على تقرير بعض الأشياء في الشرائع السابقة:

قوله تعالى :

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْتُ مُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ وَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

قول النبى عَلِيْكُ في صلاة العصر: «أنها فرضت على من كان قبلكم فضيعوها ... » الحديث .

ما رواه البخارى رحمه الله بسنده عن مجاهدٍ أنه سأل ابن عباس من أين أخذت السجدة في (ص) فقال أو ما تقرأ : ﴿ أُولَكِيكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُ لَـ لَاهُمُ

أَقْتَدِهُ ﴾ [ الأنعام : ٩٠ ]

فسجدها داود فسجدها النبي عليه .

#### شرع من قبلنا وسكت عنه شرعنا :

وهذا النوع هو محل النزاع بين العلماء ، والمختار أنه حجة وأدلة ذلك : قوله تعالى : ﴿ لَكُلِّ جَعَلْنَا مَنْكُم شَرَعَةً وَمَنْهَاجًا ﴾ [ المائدة : ٤٨ ] .

ينقسم الشرع النازل على جميع الرسل إلى قسمين أحكام وعقيدة ، فالعقيدة واحدة في حق كل الأنبياء ، لا خلاف البتة بين عقيدة نبى وآخر ، أما الأحكام فهى متغيرة من شريعة لأخرى ، وذلك لاختلاف ما يصلح لكل أمة عن غيرها ، ولا يعنى ذلك الاستقلال الكلى ، بل بين جميع الشرائع قدر مشترك ودليل ذلك ما رواه الطبراني في الكبير بسنده عن واثلة رضى الله عنه قال : قال عليه : « أعطيت مكان التوراة السبع الطوال ، وأعطيت مكان الزبور المئتين ، وأعطيت مكان الإنجيل المثانى وفضلت بالمفصل » وعليه فإن الحديث نص في مشاركة الكتب السابقة في جزء منه ، فالآية حجة في اعتماد شرع من قبلنا ما لم ينسخ بشرعنا سواء قرره شرعنا أو لم يقرره والله أعلم .

قال تعالى : ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِدِ ـ نُوحًا ﴾ [ الشورى : ١٣ ]

والدين في الآية يشمل العقيدة والأحكام العملية ، ودليل ذلك قول النبي عليه للصحابة : « هذا جبريل أتاكم يعلمكم أمر دينكم » وفي الحديث سأل جبريل عليه السلام النبي عليه ثم يصدق وذلك عن الإسلام والإيمان والإحسان ، فصح عن النبي عليه أن أطلق لفظ الدين على الإسلام والإيمان والإحسان ، والإسلام قطعا يشمل الأحكام العملية كالصلاة ، والصوم ، والزكاة ، والحج والعقيدة .

مثال: من شرع من قبلنا وسكت عنه شرعنا ، قال تعالى : ﴿ وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْثًا فَأُضْرِبَ بِهِ ء وَلَا تَحْنَثُ ﴾ [ص: ٤٤]

وهذا في شريعة أيوب عليه السلام ولم تنسخ ولم تقرر بشرعنا .

#### الخلاصة

- شرع من قبلنا هو الهدي الذى أُنزل على رُسَل الأمم السابقة عليهم الصلاة والسلام ، كالتوراة ، والزبور ، والإنجيل .
  - شرع من قبلنا الذي لم يصرُّح به شرعنا لا حجة فيه بالإجماع.
  - شرع من قبلنا والمصرح به في شرعنا بالنسخ ، لا حجة فيه بالإجماع .
    - شرع من قبلنا والمصرح به في شرعنا بالتقرير ، هو حجة بالإجماع .
  - شرع من قبلنا والمصرح به في شرعنا بالسكوت على الصحيح أنه حجة .
  - وعليه فإن ﴿ شرع من قبلنا والمصرح به في شرعنا ، وغير منسوخ حجة ﴾ .



# الأسسئلة

- ١ ـــ عُرِّف شرع من قبلنا .
- ٢ ـــ اذكر أقسام شرع من قبلنا باعتبار وصوله إلينا .
  - ٣ ـــ حدُّد محل النزاع في شرع من قبلنا .
- ٤ ـــ اذكر الأدلة على أن شرع من قبلنا والمصرح به فى شرعنا حجة ، سواء الذى
   قرره شرعنا أو الذى سكت عنه .

#### المبحث الثاني

#### الاستصحاب

#### التعريف :

في اللغة : من صَحَبَ ، ومنها الصحبة ، والاستصحاب طلب المصاحبة .

فى الاصطلاح: هو اعتماد الأصل عند انعدام الدليل الشرعى المثبت للحكم أو النافى له .

#### شرح التعريف :

« اعتماد الأصل » ، أى إثبات أو نفى الحكم فى الزمن الثانى ، لثبوته أو انتفائه فى الزمن الأول وبمعنى أوضح إثبات ما كان ثابتا ، ونفى ما كان منفيا .

« عند انعدام الدليل الشرعى » لا نصير إلى الاستصحاب إلّا بعد فقد الدليل من الكتاب أو السنة أو الإجماع ، أو قول الصحابى ، أو القياس ، والمقصود فقد الدليل في عين المسألة أو جنسها ، ويجب بذل كل طاقة قبل القول به ، لأن تقديمه يفضى إلى تعطيل الشرع ، وذلك لأن الشرع وارد على الأصل ، فهو مغير له ، ويكفى لاستصحاب الأصل ، أن يبذل المجتهد كل طاقة في طلب الدليل ، ويستفرغ وسعه في طلبه ، فإن لم يجده استصحب الأصل الثابت بدليل .

#### الاستصحاب ظاهرة اجتماعية:

لاحظ الأستاذ محمد تقى الحكيم في هذا المصدر ، معنى هام فقال : « والذي يبدو لي أن الاستصحاب من الظواهر الاجتماعية العامة ، التي ولدت مع المجتمعات

وستبقى معها مادامت المجتمعات ضامنة لحفظ نظامها واستقامتها ، ولو قدر للمجتمعات أن ترفع يدها عن الاستصحاب ، لما استقام نظامها بحال ، فالشخص الذى يسافر مثلا ، ويترك بلده وأهله وكل ما يتصل به ، لو ترك للشكوك سبيلها إليه ، وما أكثرها لدى المسافرين ولم يدفعها بالاستصحاب ، لما أمكن له أن يسافر عن بلده ، بل لم يترك عتبات بيته أصلاولشلت حركته الاجتماعية ، وفسد نظام حياته فيها »(1).

قلتُ : وثبوت الاستصحاب لدى الأفراد يدل دلالة صادقة على سلامة المجتمع ومدى الأمن والاستقرار فيه . فاستصحاب الحكم الأول في الزمن الثاني يلزم توفر دواعي حفظه ، ومن أعظم دواعي حفظ الاستصحاب الأمن والاستقرار في المجتمع ، فكلما قل الأمن والاستقرار ، كلما قل الاستصحاب ، فنجد مثلافي البلاد التي يعمها الفوضي والاضطراب لا يأمن الفرد على ترك ولده أو أهله .

#### مرادفات الاستصحاب:

يطلق على الاستصحاب ، العدم الأصلى ، أو البراءة الأصلية ، أو الإباحة العقلية . المثبت للحكم والنافى له :

# المثبت للحكم

لا خلاف بين أهل العلم ، بأن من ادعى ثبوت شيء ، أن يأتي بالبينة على صحة دعواه ، ولقد ذم الله تعالى من يقول بغير علم فقال تعالى :

﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِيَ ٱلْفَوَلِحِشَ مَاظَهَرَمِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْى بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللّهِ مَالَرَ بُنَزِلْ بِهِ مَسْلَطَئنًا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللّهِ مَا لَانَعْ آمُونَ ﴾ [ الأعراف: ٣٣]

ووجه الاستدلال بالآية ، أن الله بيَّن أن مراتب التحريم أربع ، وأعظمها حرمة القول على الله بدون علم فهو أشد حرمة من الشرك وأشد حرمة من الإثم والبغى بغير الحق وأشد حرمة من الفواحش الظاهرة والباطنة .

<sup>(</sup>١) الوسيط لأصول الفقه الإسلامي د/ وهبه الزحيلي ص ٥٦٠ .

# النافي للحكم

اختلف أهل العلم في النافي للشيء ، هل عليه الدليل أم لا ، فقال البعض ليس عليه الدليل ، وهذا مما لاشك فيه أنه يقتضى أن من شاء يقول ما شاء، فمن نفي وجود الله تبارك وتعالى لا يطالب بالدليل ، ومن نفي قصص الأنبياء وقال إنها غير صحيحة لا يطالب بالدليل ، ومن نفي أن النبي عليه مبعوث للعالمين وأنه خاتم المرسلين ، لا يطلب منه الدليل .

والقول الثاني : هو مطالبة النافي بالدليل ، وهو الحق لأن الله تبارك وتعالى يقول :

﴿ وَقَالُواْ لَن يَدْخُلُ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْنَصَارَىُ تِلْكَ أَمَانِيُّهُمُ مُّ قُلْهَ اتُواْ بُرُهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ أَمَانِيُّهُمُ مُّ قُلْهَا تُواْ بُرُهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [البغرة: ١١١]

فهذا الادعاء بأنه لن يدخل الجنة إلا اليهود والنصارى لم يقبله الله تبارك وتعالى منهم بل أمرهم بالدليل على صحة دعواهم حيث قال تبارك وتعالى:

[ البقرة : ١١١ ]

وفى ذلك قال ابن قدامة رحمه الله(١) قال : « يقال للنافى ما أدعيت نفيه علمته أم أنت شاك فيه ؟ فإن أقر بالشك فهو معترف بالجهل ، وإن ادعى العلم فإما أن يعلم بنظر أو بتقليد ، فإن ادعى العلم بالتقليد فهو أيضًا معترفٌ بعمى نفسه وإنما يدعى البصيرة لغيره وإن كان ينظر فيحتاج إلى بيانه » .

وعليه فإن بين المثبت والنافي ثلاث حالات:

- أن يأتي أحدهما بدليل على صحة دعواه ، ويعجز الآخر ، فالحكم لصاحب الدليل .
- وأن يعجز المثبت والنافي أن يأتيا بدليل ، وفي هذه الحالة لا نستطيع أن نحكم بأن هذا الشيء حق أم باطل وفي ذلك يقول ابن حزم رحمه الله (٢): فإن لم يقمه

<sup>(</sup>١) الروضة ص ٨١ . (٢) الإحكام ج ١ ص ٧٥ .

( أى الدليل ) وأخذ منهما قيل فى ذلك الشىء ، هذا ممكن أن يكون حقًا ، وممكن أن يكون حقًا ، وممكن أن يكون باطلا إلّا أننا لا نقول به ولا نحكم به ، ولا نقطع على أنه باطل ، وهكذا نص قوله تعالى :

﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ [ الإسراء: ٣٦]

وقد روى عن النبى عَلِيْكُ فى حديث أهل الكتاب ولا نصدق ولا نكذب ، ولكن نقول الله أعلم.

• وأن يقيم كل من المثبت والنافى ، دليلًا على صحة دعواه ، وفى هذه الحالة قطعًا إما كلا الدليلين باطل وهذا متصور ، وإما أحدهما باطل وذلك لأن الحق والباطل لا يجتمعان فى شيء واحد من جهة واحدة وفى ذلك يقول ابن حزم رحمه الله(١): و ولا يجوز أن يقيماه معا ، لأن الحق لا يكون فى ضدين ، ومن الممتنع أن يكون الشيء باطلًا صحيحًا فى حالة واحدة من جهة واحدة » .

# أنواع الاستصحاب:

قسم أهل العلم من الأصوليين الاستصحاب إلى أربعة أنواع: استصحاب البراءة الأصلية.

استصحاب العموم إلى أن يرد تخصيص ، والنص إلى أن يرد النسخ .

استصحاب الوصف المثبت للحكم الشرعي ، حتى يثبت خلافه .

استصحاب حكم الإجماع في محل النزاع.

#### استصحاب البراءة الأصلية

كما سبق إذا فُقد الدليل من الكتاب والسنة والإجماع وقول الصحابي على مسألة بعينها ، أو فقد القياس على جنس المسألة ، حينئذ شُرع للمجتهد أن يستصحب البراءة الأصلية ، ومعنى البراءة أن المكلَّف خالٍ من التكليف والحقوق ، حتى يأتى دليل بإشغاله ، وليس معنى أن المكلَّف خالٍ من التكليف أن ما لم يرد فيه دليل بالعين أو الجنس أنه مباح إتيانه ولكن مباح له إتيان الأصل سواء كان بالإباحة أو المنع فمثلا :

<sup>(</sup>١) الإحكام ج ١ ص ٧٥.

الأصل في الأشياء النافعة أنها مباحة ما لم يدل دليل على خلاف ذلك ، وأعنى بالنافعة ، ما كان نفعها محضًا أو كثيرًا أو غالبًا وأدلة ذلك كثيرة منها .

# قال تعالى : ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾

[ البقرة : ٢٩ ]

ووجه الاستدلال: أن الله يمتن على عباده بما فيه صالحهم ، ولا يمتن الله إلا بما ينفعهم ، وقد جمعت الآية عدة علامات منها أن هذا الخلق يختص بالإنسان والدليل على ذلك قوله تعالى: « لكم » وأن كل ما في الأرض نفع علم ذلك من علم وجهل ذلك من جهل ودليل ذلك قوله تعالى: « ما » وأن هذه الأشياء موجودة في الأرض وليست في كوكب آخر لقوله تعالى: « في الأرض ، ونظير الآية قوله

تعالى : ﴿ وَسَخَّرَلَكُمْ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِّنَّهُ ﴾ [ الجاثبة : ١٣ ]

فالآية في سياق الامتنان أيضًا ، والله لا يمتن إلا بما فيه صالح العباد . قال تعالى :

﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ أَلْكِ ٱلَّتِيَ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيِبَنَتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ﴾ [ الأعراف: ٣٢]

تصدرت الآية بإستفهام استنكارى لمن يحرّم بدون إذن الله تبارك وتعالى ، تلك الطيبات التي امتن الله تعالى بها على عباده .

قال تعالى : ﴿ ٱلْيَوْمَ أُصِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَاتُ ﴾ [ المائدة : ٥ ]

فتلك بعض الأدلة على أن الأشياء النافعة مباحة ، ولكن كيف التمييز بين النافع والضار ، وبين الطاهر والنجس ، قطعًا أن لكليهما صفات تميزه عن الآخر ، فالضار متميز عن النافع بصفاته ، والنجس متميز عن الطاهر بصفاته ، فمتى وجدت تلك الصفات ، حكم له بالنفع أو الضر بحسب الصفات الموجودة فيه .

الأصل في الأشياء الضارة التحريم سواء كان الضرر الناتج عنها ضررًا محضًا أو غالبًا ، ودليل ذلك ما رواه ابن ماجة عن أبي سعيد الخدري رضي الله

عنه أن رسول الله عَلَيْكُ قال : « لا ضرر ولا ضرار » ، وأما إذا تساوى النفع والضرر في شيء ، فهو أيضًا حرام ، لأن درء المفاسد مقدم على جلب المصالح .

الأصل في الذبائح التحريم لما رواه الشيخان قال عَلَيْكُ : ﴿ وَإِنْ وَجَدَتُهُ عَرِيقًا فَلَا تَأْكُلُهُ ، فَإِنْكُ لَا تَدْرَى الماء قتله أم سهمك ﴾ .

الأصل في الإبضاع التحريم: لقوله تعالى:

﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَنفِظُونَ ﴾ [ المؤمنون : ٥ ، المعارج : ٢٩ ]

الأصل في العبادة التحريم ، لما رواه الشيخان عن عائشة رضى الله عنها قالت : قال عَلَيْتُهُ : ﴿ مَن أَحَدَثُ فَي أَمْرِنا هَذَا ، مَا لَيْسَ مَنْهُ فَهُو ردّ ﴾ ، ولما رواه مسلم وعلقه البخاري جازمًا به ﴿ مَن عَمَلَ عَمَلًا ، لَيْسَ عَلَيْهُ أَمْرِنَا ، فَهُو رد ﴾ .

الأصل في البيع الحل: قال تعالى:

﴿ وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمُ ٱلرِّبُوا ۚ ﴾

وعليه فكل بيع حلال ما لم يدل الدليل على خلاف ذلك .

الأصل في الأشياء الطهارة: قال تعالى:

﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [ البقرة: ٢٩]

والآية كما سبق في سياق الامتنان ولا يمتن الله إلَّا بطاهر .

الأصل براءة الذمة من التكليف ومثال ذلك أنه قبل فرض الصلوات الخمس ، كانت الصلاة غير مفروضة ، فلما فرض خمس صلوات علم أنَّ السادسة غير مشروعة أيضًا قبل فرض صوم رمضان ، كان الصوم غير مفروض سوى يوم عاشوراء ، فلما فرض رمضان ظلت الشهور الأخرى على ما هي عليه أي غير مفروضة ، وهذا هو عين مفهوم المخالفة .

الأصل براءة الذمة من الحقوق: أى أنَّ الذمة خالية فلا تشغل إلَّا بدليل ومثال ذلك ما لو ادعى زيدٌ على عمر دينًا فأنكر عمرُ هذا الدَّين، ولم يستطع زيدٌ إقامة الدليل لإثبات ما له كانت ذمة عمر كما هى أى غير مشغولة بحق.

اليقين لا يزول بالشك: فمن توضأ ثم شك في الانتقاض بقى على وضوئه ودليل ذلك ما رواه مسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله عليه أخرج منه شيء أم لا ؟ فلا يخرجن من المسجد حتى يسمع صوتًا أو يجد ريحًا » وفي الحديث أن النبي عليه أزال اليقين بيقين ، لأن سماع الصوت أو وجود الريح يقين ، وأما مجرد الشك فقد نهى الشارع أن يخرج وعليه فإن الشك لا يُزيل اليقين وهو المطلوب ، وعليه من ثبت نكاحه فلا تزول الزوجية عنه إلا بدليل ، والخلاصة أن اليقين لا يزول بالشك ، والقول بأن اليقين يزول بالشك يقتضى إقامة الحد على من شك فيه أنه زنا أو سرق .

الأصل في العقود والشروط الصحة ، إلّا ما أبطله الشارع ، وضابط ذلك أن الشرط الذي لم يحرمه الله ولم يمنع منه معتبر صحيح ، والشرط الذي خالف حكما لله فهو باطل لا يجوز العمل به،وفي ذلك يقول ابن القيم (١) رحمه الله بعد عرض أقوال قال : « بل الصواب إلغاء كل شرط خالف حكم الله ، وإعتبار كل شرط لم يحرمه ألله ولم يمنع منه وبالله التوفيق » ا.ه. .

الأصل العدم: ومعنى أن الأصل العدم أى أن الشيء خلق وبه صفات معينه ثابتة، لا تتغير إلا بأسباب، فمتى انعدمت تلك الأسباب ظل الشيء على ما هو عليه ومثال ذلك:

الأنثى خلقت بكراً ، فمن تزوج امرأةً على أنها بكر ثم ادَّعى أنها ثيِّب بعد الدخول بها ، فلا يقبل له قول إلَّا ببرهان ينفى الأصل وهو وجود البكارة .

الكلب لا يعرف التمييز بين المواد المسكرة كالحشيش وغيره ، والمواد الأخرى ، فمن اشترى كلبا على إنه يستطيع التمييز بين تلك المواد ، ثم قال لا يعرف التمييز قبل قوله لأن الأصل في الكلب عدم التمييز وإنما اكتسب التمييز بالمران والممارسة ، إلّا أن يقيم البائع البينة على قدرة الكلب على التمييز . وهذا على فرض جواز استخدام الكلب في مثل هذه الأعمال .

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين ج ١ ص ٣٤٩ .

## موقف الأثمة الأربعة من الاستصحاب

قال (۱) أبو زهرة: « إن الأئمة الأربعة ، ومن تبعهم مجمعون على الأخذ به ولكنهم اختلفوا في مقدار الأخذ » .

## استصحاب العموم إلى أن يرد تخصيص ، والنص إلى أن يرد نسخ .

معنى هذا النوع أنه يجب العمل بعموم اللفظ وتطبيق الحكم على كل أفراده ولا يستثنى من ذلك شيء إلا بدليل ، وذلك لأن تعطيل العموم بدعوى البحث عن التخصيص تعطيل للشريعة ، بل الصواب أن يعمل بما يقتضيه عموم اللفظ حتى يرد مخصص فإن وجد ، استخرج من العموم ما تناوله اللفظ الخاص ، وظل اللفظ عاماً في بقية الأفراد ، وكل ذلك مقيد بما سبق في باب العموم ، وكذلك يجب العمل بالنص لأن تعطيل النص لحين البحث عن الناسخ ، تعطيل لأحكام الله تبارك وتعالى . وفي الحقيقة أن هذا النوع لا فرق بينه وبين استصحاب البراءة الأصلية ، لأننا ما عرفنا أن الشيء على البراءة الأصلية إلا بدليل فمثلًا قال تعالى : هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعًا ﴾ [ البقرة : ٢٩ ] الآية عامة فمن حكم بعموم الآية على أن كل ما في الأرض حل إلا ما قام الدليل عليه فإنه مستصحب لعموم الآية وفي نفس الوقت مستصحب للبراءة الأصلية .

### استصحاب الوصف المثبت للحكم الشرعي ، حتى يثبت خلافه .

إنَّ الوضوء يثبت لصاحبه صفة حكمية وهي الطهارة ، فإذا كان ذلك لصلاة المغرب ، هل تستصحب هذه الطهارة لصلاة العشاء أم لابد من وضوء آخر .

وكذلك استصحاب حكم الحدث وبقاء النكاح ، وفي ذلك يقول ابن حزم (۲) رحمة الله: « والفرض على الجميع الثبات على ما جاء به النص ، ما دام يبقى اسم ذلك الشيء المحكوم فيه عليه ، لأنه يقين ، والنقلة دعوى وشرع لم يأذن الله تعالى به ، فهما مردودان كاذبان حتى يأتى النص بهما ، ويلزم من خالفنا في هذا أن يطلب

<sup>(</sup>١) ابن حنبل ص ٢٨٩ . (٢) الإحكام ج ٢ ص ٣ .

كل حين تجديد الدليل على لزوم الصلاة والزكاة ، وعلى صحة نكاحه مع امرأته وعلى صحة ملكه لما يملك ».

ويقول ابن القيم (١) رحمه الله: « وهو حجة ، كاستصحاب حكم الطهارة ، وحكم الحدث ، واستصحاب بقاء النكاح ، وبقاء الملك وشغل الذمه بما تشغل به حتى يثبت خلاف ذلك ، وقد دل الشارع على تعليق الحكم به فى قوله فى الصيد « وإن وجدته غريقًا فلا تأكله ، فإنك لا تدرى الماء قتله أو سهمك » رواه الشيخان ، وقوله « وإن خالطها كلابٌ من غيرها فلا تأكل ، فإنك إنما سميت على كلبك ولم تسم على غيره » رواه الشيخان ، لما كان الأصل فى الذبائح التحريم وشك هل وجد الشرط المبيح أم لا بقى الصيد على أصله فى التحريم ولما كان الماء طاهرًا فالأصل بقاؤه على طهارته ولم يزلها بالشك ، ولما كان الأصل بقاء المتطهر على طهارته لم يأمره بالوضوء مع الشك فى الحدث ، بل قال : « لا ينصرف حتى يسمع صوئًا أو يجد ريحًا » ولما كان الأصل بقاء الصلاة فى ذمته أمر الشاك أن ينى على اليقين ويطرح الشك ، ولا يعارض هذا رفعه للنكاح المتيقن بقول الأمة السوداء إنها أرضعت الزوجين ، فإن أصل الإبضاع على التحريم ، وإنما أبيحت الزوجة بظاهر الحال مع كونها أجنبية ، وقد عارض هذا الظاهر ظاهر مثله أو أقوى منه وهو الشهادة ، فإذا تعارضا تساقطا ، وبقى أصل التحريم لا معارض له ، فهذا الذى حكم به النبي عيالية ، وهو عين الصواب ومحض القياس ، وبالله التوفيق » اه .

قلتُ : والأمثلة على ذلك كثيرة ، نكتفى بواحد منها ، إذا ثبتت ملكية عقارٍ لأحدٍ ، فإن هذه الملكية تظل ثابتة فى حقه ما لم يقم دليل على زوالها ، كعقد بيع ، أو وقف .

ومن أجل ذلك تجد أهل العلم اتفقوا على أن استصحاب الوصف حجة للدفع واختلفوا في الإثبات .

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين ج ١ ص ٣٣٩ .

## الاستصحاب حجة للدفع والإثبات

الدفع هو إبقاء ما كان على ما كان ، ودفع ما يخالفه ، لأن غالب الظن انتفاء الناقل ، فظل الأمر على ما كان عليه والإثبات هو إجراء الأحكام المستجدة على الأصل .

ولبيان ذلك نضربُ مثلًا وهو المفقود: فمعنى الدفع فيه أنه قبل أن يفقد كان حيًا، وبعد الفقد هو كذلك حيًا حتى يثبت خلاف ذلك ، وعليه فله حكم الأحياء تمامًا دفعًا ، فلا تزول عنه أمواله ، ولا تبين منه زوجته ، ولا يقسم ميراثه . وإثباتًا يثبت له الميراث إذا مات مورثه قبله ، ويستحق نصيبه من الموصى به .

## استصحاب حال الإجماع في محل النزاع

إذا أجمعت الأمة على شيء ، وهذا الشيء أثبت حكمًا معينًا ، فهل هذا الحكم يزول بزوال ذلك الإجماع ؟ أم يستمر مع انعدامه ؟

اختلف أهل العلم في ذلك على قولين أحدهما لا يستمر الحكم مع انعدام الإجماع ، والثاني يستمر مع انعدام الإجماع ولتوضيح هذا الخلاف نضرب مثلاً لذلك وقد مثّل به أهل العلم وهو إذا فقد الماء أجمعت الأمة على مشروعية التيمم فإذا قام المتيمم ليصلى فرأى الماء وهو في الصلاة . فهل يستمر في صلاته ، مع رؤية الماء وعليه مع انعدام الإجماع ؟ أم يخرج من الصلاة ، ويتوضأ ثم يعود ليصلى من جديد ؟

والحق في ذلك أنه يستمر في صلاته ولا يخرج منها إن رأى الماء ولبيان ذلك مقدمتان :

أن الأمة أجمعت على مشروعية التيمم عند فقد الماء .

أن التيمم المجمع على مشروعيته عند فقد الماء ، أثبت للمتيمم صفة حكمية وهي الطهارة التي لا تصح الصلاة إلا بها .

فإن رأى المصلى المتيمم الماء ، انعدم الإجماع على مشروعية التيمم ، ولكن الصفة الحكمية مازالت قائمة بصاحبها لأنها صفة مكتسبة لا تزول إلا بناقض ، والإجماع على مشروعية التيمم ليس بناقض ، إنما الناقض هو الإجماع على وصفٍ

يزيل الصفة الحكمية وهو غير موجود أصلا ، فالصفة الحكمية الثابتة بالتيمم من جنس استصحاب الوصف المثبت للحكم الشرعي ، حتى يثبت خلافه .

وقد حسم ابنُ القيم فقال (1): و ومما يدل على أن إستصحاب حكم الإجماع في محل النزع حجة ، أنَّ تبدُّل حال المحل المجمع على حكمه أولا كتبدل زمانه ومكانه وشخصه ، وتبدل هذه الأمور وتغيرها لا يمنع استصحاب ما ثبت له قبل التبدل ، فكذلك تبدل وصفه الحادث ناقلًا للحكم مثبتا لضده ، كما جعل الدباغ ناقلًا لحكم البراءة الأصلية ، وحينئذ فلا يبقى التمسك بالاستصحاب صحيحا ، وأما مجرد النزاع فإنه لا يوجب سقوط استصحاب حكم الإجماع ، والنزاع في رؤية الماء في الصلاة ، وحدوث العيب عند المشترى ، واستيلاد الأمة لا يوجب رفع ما كان ثابتًا قبل ذلك من الأحكام فلا يقبل قول المعترض : إنه قد زال حكم الاستصحاب بالنزاع الحادث ، فإن النزاع لا يرفع ما ثبت من الحكم ، فلا يمكن المعترض رفعه بالنزاع الحادث ، فإن النزاع لا يرفع ما ثبت من الحكم ، فلا يمكن المعترض رفعه وحينئذ فيكون معارضًا في الدليل لا قادحًا في الاستصحاب ، فتأمله فإنه التحقيق في وحينئذ فيكون معارضًا في الدليل لا قادحًا في الاستصحاب ، فتأمله فإنه التحقيق في

وتابع الشوكاني ابن القيم في ذلك فقال<sup>(٢)</sup>: (أنه حجة لأن المتمسك بالاستصحاب باق على الأصل قائم في مقام المنع ، فلا يجب عليه الانتقال عنه إلا بدليل 'يصلح لذلك فمن ادعاه جاء به ) ا . هـ .

### حجية البراءة الأصلية

قال تعالى : ﴿ وَمَاكَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلُّ قَوْمُا بَعْدَ إِذْهَدَ نَهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَا يَكُولُ مِنْ اللَّهُ لِيُضِلُّ قَوْمُا بَعْدَ إِذْهَدَ نَهُمْ حَتَّى يُبَيِّنَ لَكُونُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مُمَا يَتَقُونَ ﴾ [ التوبة : ١١٥ ]

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين ج ١ ص ٣٤٣ – ٣٤٤ ·

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول ص ٢٣٨.

ووجه الاستدلال: أن النبى عَلَيْكُ ، والصحابة رضوان الله عليهم استغفروا لموتاهم من المشركين ، فلما نهاهم الله تعالى عن ذلك ندّموا على ذلك ، ولكن الله تبارك وتعالى بيَّن لهم أنَّ الإثم هذا لا يؤاخذهم به لأنهم فعلوه قبل ورود الدليل فكان على البراءة الأصلية .

# قال تعالى : ﴿ فَمَن جَاءَ مُرمَوْعِظَةٌ مِّن رَّيِّهِ عِفَاننَهَى فَلَدُرمَاسَكَفَ ﴾

[ البقرة : ٢٧٥ ]

ووجه الاستدلال: أنه لما نزل تحريم الربا ، خاف الصحابة من الأموال المكتسبة من الربا قبل التحريم ، فبينت الآية أنه لا حرج فيما اكتسب قبل نزول الآية ، وأنه على البراءة الأصلية .

#### مكانة الاستصحاب

إذا عُرض على المجتهد مسألة ، فإنه يبحث عن حكمها في الكتاب والسنة ، فإن لم يجد ففي الإجماع ، فإن لم يجد ففي قول الصحابي بشروط بابه ، فإن لم يجد ففي القياس ، فإن لم يجد استصحب الأصل ، وفي ذلك يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله أن الاستصحاب من أضعف الأدلة ، ولا يصار إليه إلا بعد ألا يجد دليلا من كتاب أو سنة أو قياس أو إجماع سواء كان الدليل نصا أو ظاهرا أو قول صحابي ، وقد عده رحمه الله في المرتبة السادسة (١).

وتابعه الشوكاني (٢) رحمه الله ناقلًا عن الخوارزمي في الكافي قال: و وهو آخر مدار الفتوى ، فإن المفتى إذا سُئل عن حادثة يطلب حكمها في الكتاب ، ثم في السنة ثم في الإجماع ثم في القياس ، فإن لم يجد فيأخذ حكمها من استصحاب الحال في النفى والإثبات فإن كان التردد في زواله فالأصل بقاؤه ، وإن كان التردد في ثبوته فالأصل عدم ثبوته ) .

 <sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۱۱ ص ۳٤۲.

<sup>(</sup>۲) إرشاد الفحول ص ۲۰۸ .

تنبيه: قول الخوارزمى: ( يطلب حكمها فى الكتاب ثم فى السنة ) وتابعه على ذلك الشوكانى رحمهما الله فيه نظر لأن الحادثة يطلب دليلها من الكتاب والسنة وليس من الكتاب ثم السنة ، لعل عموم القرآن ومطلقه فى حادثة مخصص أو مقيد بالسنة أو أن الدليل من الكتاب منسوخ بالسنة .

فتبين مما سبق ضعف دلالة الاستصحاب ، وأنه آخر مدار الفتوى .

### هل الاستصحاب مصدر من مصادر التشريع ؟

الحق أن اعتبار الاستصحاب مصدرا مستقلا ، فيه تجوَّز عظيم وذلك لأن الأصل المطلوب اعتماده ، ما اعْتُمِدَ إلَّا لما قام الدليل عليه فمثلاً .

الأصل في العبادة التحريم هذا الحكم قام الدليل من الشرع عليه ما رواه الشيخان عن عائشة رضى الله عنها قالت: قال عليه : ( من أحدث في أمرنا هذا ، ما ليس منه فهو رد ، .

الأصل في البيع الحل لقوله تعالى : ﴿ وَأَحَلَ اللهُ البيعِ وحرَّم الربا ﴾. [ البقرة : ٢٧٥ ]

الأصل في الذبائح التحريم لقوله عَلَيْكُ : ( وإن وجدته غريقا فلا تأكله ، فإنك لا تدرى الماء قتله أو سهمك ، رواه الشيخان .

وهكذا ، فإن قيل لم أفرد بالبحث ، قلتُ لأمرين :

عدم وجود حكم في المسألة بعينها أو جنسها .

عدم وجود ناسخ أو مخصص أو مقيد للأصل.

فإن قيل لما سمى الأخذ بالدليل استصحابا ، قلتُ بعد العجز عن إيجاد الدليل على المسألة بعينها أو جنسها وعدم معرفة ناسخ ولا مخصص ولا مقيد استبقينا دلالة الدليل على حكمه فكان استصحابا .

#### الخلاصية

- الاستصحاب هو اعتماد الأصل ، عند انعدام الدليل الشرعى ، المثبت للحكم أو النافى له .
- ثبوت الاستصحاب في مجتمع دليل صادق على سلامته ، وأنه آمن مستقر.
- الاستصحاب هو العدم الأصلى وهو البراءة الأصلية ، وهو الإباحة العقلية .
  - من ادعى ثبوت شيء أو نفيه ، عليه أن يأتى ببينة على صحة دعواه .
- الأصل في الأشياء النافعة أنها مباحة ، والأصل في الأشياء الضارّة أنها حرام .
  - الأصل في الذبائح ، والإبضاع ، والعبادة التحريم .
    - الأصل في البيع الحل.
    - الأصل في الأشياء الطهارة .
    - الأصل براءة الذمة من التكليف.
      - اليقين لا يزول بالشك .
      - الأصل في العقود الصحة .
- يجب استصحاب العموم إلى أن يرد المخصص ، والنص إلى أن يرد الناسخ .
  - يجب استصحاب الوصف المثبت للحكم الشرعي ، حتى يثبت خلافه .
    - الاستصحاب حجة في الدفع والإثبات.
    - يجب استصحاب الإجماع في محل النزاع.
  - حكم الاستصحاب أنه آخر مدار الفتوى بعد الكتاب والسنة والإجماع وقول الصحابي والقياس.
    - الاستصحاب ليس مصدرا مستقلا .

### الأسئلة

- ١ عرُّف الاستصحاب لغةً واصطلاحًا.
- ٢ ناقش العبارة الآتية «الاستصحاب ظاهرة اجتماعية» .
  - ٣ أذكر مرادفات الاستصحاب.
- ٤ ما الدليل على أنه يجب على المثبت والنافي الاتيان ببينة ؟
- ه ما الأصل في الأشياء الآتية وأذكر الأدلة على ذلك: الأشياء النافعة ، الأشياء
  - الضارة ، الذبائح ، الإبضاع ، العبادة ، البيع ، العقود ؟
    - ٦ ناقش العبارات الآتية:
    - ١ الأصل براءة الذمة من التكليف .
      - ب اليقين لا يزول بالشك.
        - ج الأصل العدم.
  - ٧ هل الاستصحاب حجة في الإثبات أذكر الأدلة التي تؤيد قولك ؟
- ٨ هل استصحاب الإجماع في محل النزاع حجة ؟ أذكر الأدلة التي تؤيد
   قولك .
  - ٩ اذكر الأدلة على حجية البراءة الأصلية .
    - ١٠ ما مكانة الاستصحاب ؟

## المبحث الثالث

## المصالح المرسلة

#### التعريف :

فى اللغة: المصالح جمع مصلحة ، وهى ضد المفسده ، وهى بمعنى المنفعة . قال فى القاموس<sup>(۱)</sup>، الصلاح ضد الفساد ، وأصلحه ضد أفسده ، والمصلحة واحدة المصالح واستصلح نقيض استفسد .

فى الاصطلاح: هى المسألة النافعة للناس ، الضرورية لهم ، والتى لم يرد عن الشارع اعتبار لها أو إلغاء بعينها ، ولكن شهدت لها أصول الدين العامة .

### شرح التعريف:

- ( هي ) أي المصلحة المرسلة .
- ( المسألة ) سواء كانت في الدين أو في الدنيا .
- و النافعة ) لأن الشيء إما به نفع محض ، كعبادة الله تبارك وتعالى ، وإما ضرر محض كالشرك بالله والعياذ بالله ، وإما به نفع وضرر ، وهذا الأخير إما النفع غالب وإما الضر غالب ، وعليه فإن المسألة النافعة هي ما كانت نفعًا محضًا أو نفعًا غالبًا ، أو دفع ضر محض أو دفع ضر غالب .

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط ج ١ ص ٢٧٧ .

« للناس » أى لا تكون المسألة نافعة لمعين ، فهذا النوع من المسائل لا يلتفت إليه ، لأنه يفضى إلى تحليل وتحريم ما شاء الفرد وهذا تبديل للدين ، وعليه فالمسألة النافعة ، لابد وأن تنفع عموم الناس إما بجلب النفع المحض أو الراجح أو دفع مفسدة محضة أو راجحة .

( الضرورية لهم ) والمقصود بالضرورية ، أى التي لا غنى عنها ، وهي قسمان : في الدين :

حفظ الدين: فقد شُرع الجهاد وقتل المرتد، حفاظًا على الدين. حفظ النفس: فقد شرع تحريم القتل، وشرع وجوب القصاص لحفظ النفس. حفظ العقل: فقد شرع تحريم الخمر، وشرع وجوب الجلد لحفظ العقل. حفظ النسب: فقد شرع تحريم الزنا، ووجوب الحد لحفظ النسب. حفظ المال: فقد شرع تحريم السرقة، ووجوب القطع لحفظ المال.

حفظ العرض: فقد شرع تحريم القذف، ووجوب الحد لحفظ العرض.

فى الدنيا(١): كالمعاملات والأعمال التى يقال فيها مصلحة للخلق من غير حظر شرعى قال شيخ الإسلام: « فمن قصر المصالح على العقوبات التى فيها دفع الفساد عن تلك الأحوال ليحفظ الجسم فقط فقد قصر » ١. ه. .

والتى لم يرد عن الشارع اعتبار لها أو إلغاء بعينها ، لأن المسألة إما اعتبرها الشارع بعينها ، فهى معتبرة باعتبار الشارع لها ومثال ذلك قوله تعالى : ﴿ يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الأنفيين ﴾ [النساء: ١١] ، فهذه نص في اعتبار الذكورة والأنوثة في الميراث ، وقد يكون الاعتبار بنص من الكتاب كما سبق أو السنة أو الإجماع أو القياس ، وإما ألغاها الشارع بعينها ، فهى ملغاة بإلغاء الشارع لها ومثال ذلك قوله تعالى : ﴿ يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الأنفيين ﴾ النساء: ١١] ، فهذه الآية نص في إلغاء البنوة وعدم اعتبارها في الميراث ، وأن

<sup>(</sup>١) فتاوى ج ١ ص ٣٤٣ .

العبرة بالذكورة والأنوثة ، ورحم الله الإمام أحمد حيث قال : « ما من مسألة إلا تكلم فيها السلف بعينها أو جنسها ، أو نحو هذا الكلام .

وعليه فإنه توجد مسائل نافعة للناس ضرورية ولم يتكلم عنها الشارع بالعين اعتبارا أو إلغاء ولكن جنسها موجود . وهذا الجنس إما معين أو عام ، فإن كان معينًا فهو القياس ، وإن كان عامًا كان من المصالح والمقصود بالعام أصول الدين العامة .

« أصول الدين العامة » هي النص من الكتاب أو السنة أو الإجماع أو القياس . فإن شهد أصل من تلك الأصول على مسألة بملاحظة ما سبق ، كانت المسألة مصلحة حقيقية ، ولا يمكن أن تصادم نصًا من كتاب أو سنة أو إجماع أو قياس ، لأن الشريعة ما وضعت إلا لتحقيق مصالح العباد في الدارين وفي ذلك يقول الشاطبي رحمه الله « ... والشريعة ما وضعت إلا لتحقيق مصالح العباد في العاجل والآجل ، ودرء المفاسد عنهم »(١) ، وقال العز بن عبد السلام : « الشريعة كلها مصالح : إما درء مفاسد أو جلب مصالح »(١).

وقال ابن القيم: ﴿ إِن الشريعة مبناها ، وأساسها على الحكم ومصالح العباد في المعاش والمعاد ، وهي عدل كلها ، ومصالح كلها وحكمة كلها ، فكل مسألة خرجت عن العدل إلى الجور ، وعن الرحمة إلى ضدها ، وعن المصلحة إلى المفسدة ، وعن الحكمة إلى العبث فليست من الشريعة ، وإن أدخلت فيها بالتأويل فالشريعة عدل الله بين عباده ، ورحمته بين خلقه ، (١ أ . ه .

## الشروط التي يجب أن تتوفر في المسألة والتي يحكم فيها بالمصالح المرسلة:

أن تكون المسألة نافعة إما بجلب نافع أو دفع ضر .

أن تكون من الضروريات سواء كانت في الدين أو في الدنيا .

أن لا يرد في الشرع اعتبار لها أو إلغاء عينًا أو جنسًا .

<sup>(</sup>١) الموافقات ج ٢ ص ٣٦ \_ ٣٧ .

 <sup>(</sup>۲) قواعد الأحكام ج ١ ص ٩ .

أن يكون مستندها أصول الدين العامة .

أن تكون المسألة عامة وليست خاصة بفرد أو مجموعة دون أخرى .

ألا تصادم نصًا من كتاب أو سنة أو إجماع أو قياس وفي هذه الجزئية يقول شيخ الإسلام: « لا يمكن أن توجد مصلحة حقيقية تصادم نصًا أو إجماعًا أو قياسًا »(١) ١. هم.

### مرادفات المصالح المرسلة:

أطلق بعض أهل العلم عليها الاستصلاح أو المرسل.

### سبب تسميتها بالمصالح المرسلة:

سمیت بالمصالح ، لأن المصلحة المنفعة ، سواء كانت عائدة بالنفع الحقیقی أو بالنفع حكمًا أى بدفع الضرر ، وسمیت مرسلة ، لأنه غیر منصوص علیها بعینها ، بل مستندها أصول الدین العامة كما سبق ، فهی مرسلة فیها .

### حكم المصالح المرسلة:

هى حجة بالشروط السابقة سواء قيل إنها أصل مستقل أو غير مستقل وفى ذلك يقول الشنقيطى رحمه الله : ( والحق أن أهل المذاهب كلهم يعملون بالمصلحة المرسلة وإن قرروا فى أصولهم أنها غير حجة (7) . . . .

## هل المصالح المرسلة أصلٌ مستقل ؟

اختلف العلماء في هذه على قولين:

أنها أصل مستقل وهو قول المالكية .

أنها تابعة لمستندها من أصول الدين العامة وهو قول الشافعية والحنفية كما سبق ذكرنا أن الأئمة الأربعة ، عملوا بالمصالح المرسلة ، في كثير من المسائل ، ولكن اختلفوا في أنها أصل مستقل أم تابعة لغيرها ، وفي الحقيقة أن هذا النزاع إن كان

<sup>(</sup>١) فتاوى ج ١١ ص ٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) المذكرة ص ١٧٠ .

حقيقيًا ، تعين أن يترتب عليه ثمرة وإلا لا معنى للخلاف ، فمن ادعى النزاع فليأت بالثمرة ، وحيث لا ثمرة فيما أعلم ، فالراجح أن الخلاف واقع على التسمية لا غير ، وحيث العبرة بالمسمى فلا يضر أن تسمى مصالح مرسلة أو غير ذلك والله أعلم .

### المصالح المرسلة لا تدخل في العبادات:

حيث إن العبادة توقيفية ، والأساس في اعتبار الشيء من المصالح المرسلة ، وجود نفع أو دفع ضر ، وكلاهما أو إحداهما لا يمكن إدراكه إلا بالنص الذي يعتبر العبادة المعينة بعينها أو بإلغائها من أجل ذلك لا تدخل في العبادات قط ، فهي شقيقة القياس ، لأن القياس الركن الركين فيه إدراك العلة وهي محجوبة غالبًا في العبادات ، والأحكام مبناها العلة ، فلما علمنا أنه لا سبيل لإدراكها علمنا أنه لا سبيل إلى عبادات غير المنصوص عليها وكما قلنا سابقًا إن أعبد الناس لا يقوم بما نُدب إليه إذًا فلما نؤلف في الدين ؟!

### نماذج من المصالح المرسلة التي احتج بها الأثمة:

الأحناف: قالوا بجواز حرق ما يغنمه المسلمون من متاع وضأن إذا عجزوا عن حمله، فيذبحون الضأن ويحرقون اللحم وكذا يحرقون المتاع لئلا ينتفع به (۱). المالكية: جواز بيعه المفضول مع وجود الفاضل.

، جواز فرض الضرائب على الأغنياء إذا خلا بيت المال .

الشافعية : جواز إتلاف الحيوانات ، التي يقاتل عليها الأعداء وإتلاف شجرهم إذا كانت حاجة القتال والظفر بالأعداء والغلبة عليهم يستدعى ذلك (٢٠).

جواز قتل الترس البرىء من المسلمين إذا تعين قتله طريقًا إلى المحافظة على حياة المسلمين وبلادهم (٢٠).

<sup>(</sup>١) الرد على سير الأوزاعي لأبي يوسف ص٣.

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر للسيوطي ص ٦٠ ــ ٦١ .

<sup>(</sup>٣) المستصفى ج ١ ص ١٤١ .

الحنابلة: أفتى الإمام أحمد بن حنبل: بنفى أهل الفساد إلى بلدٍ يؤمن فيه من شرهم (١).

إن لولى الأمر أن يجبر المحتكرين على بيع ما عندهم ، بقيمة المثل عن ضرورة الناس إليه ، وله أن يجبر أصحاب الحرف والصناعات التي يحتاجها الناس على العمل بأجر المثل إذا امتنعوا عن العمل في أعمالهم (٢).

وقد سبق الأثمة الأربعة الصحابة بالعمل بالمصالح المرسلة فمثلًا: جمع أبو بكر صحف القرآن المتفرقة .

استخلاف عمر من قبل أبي بكر مع أن الرسول لم يستخلف أبا بكر .

جمع عثمان رضي الله عنه المسلمين على مصحف واحد .

كان عمر يشاطر من يتهم من ولاته ماله لاختلاط أموالهم الخاصة ، بأموال ربحوها بسلطان الولاية (٢).

اتفاق الخلفاء الأربعة على تضمين الصناع ، حتى قال على رضى الله عنه : لا يصلح الناس إلا ذاك .

ومن ذلك اتخاذ سجن للمتهمين والجناة لم يكن ذلك موجودًا في عهد الرسول عليه ، ولكن فعله عمر للمصلحة وقال في ذلك ابن القيم رحمه الله : «أنه لم يكن في عهد النبي عليه وأبي بكر رضى الله عنه محبس معد لحبس الخصوم ولكن لما انتشرت الرعية في زمن عمر بن الخطاب ابتاع بمكة دارًا وجعلها سجنًا يحبس فيها(1).

<sup>(</sup>١) الطرق الحكمية لابن القيم ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) الطرق الحكمية لابن القيم ص ٢٢٢ - ٢٢٦ .

<sup>(</sup>٣) أصول التشريع الاسلامي لعلى حسب الله ص ١٦٩ .

<sup>(</sup>٤) الطرق الحكمية ص ١٠٢ ــ ١٠٣ .

### الخلاصــة

المصالح الْمُرْسَلَةُ هي المسائة النافعة للناس ، والضرورية لهم ، والتي لم يرد عن الشارع اعتبار لها أو إلغاء بعينها ولكن شهدت لها أصول الدين العامة .

الضروريات تكون في الدنيا كما تكون في الدين.

الضروريات في الدين هي حفظ الدين والنفس والعقل والنسب والمال والعرض . الضروريات في الدنيا كالمعاملات والأعمال التي يقال فيها مصلحة للخلق من غير خطر شرعي .

الشروط التى يجب أن تتوفر فى المسألة ليحكم فيها بالمصالح المرسلة ، أن تكون نافعة من الضروريات وألا تكون معتبرة عينًا ولا جنسًا فى الشرع وأن تكون مستندة إلى أصول الدين العامة وألا تصادم نصًا .

المصالح الْمُرْسَلَةُ لا تدخل في العبادات.



### الأسئلة

- ١ عرِّف المصالح المرسلة لغةً واصطلاحًا .
  - ٢ ما الضروريات في الدين ؟
  - ٣ مثل للضروريات في الدنيا.
- ٤ ما الشروط التي يجب أن تتوفر في المسألة التي يحكم فيها بالمصالح
   المرسلة ؟
  - اذكر مرادفات المصالح المرسلة .
  - 7 ما السبب في تسميتها بالمصالح المرسلة ؟
    - ٧ هل المصالح المرسلة أصلٌ مستقل ؟
  - ٨ لم لا تدخل المصالح المرسلة في العبادات ؟
    - ٩ ما موقف الصحابة من المصالح المرسلة ؟
    - ١٠ ما موقف الأثمة من المصالح المرسلة ؟

## المبحث الرابع

## سد الذرائع

#### التعريف:

فى اللغة: الذريعة واحدة ذرائع ، والذريعة « ما كان طريقًا ووسيلة إلى الشيء » (1). وقد يكون هذا الشيء مصلحةً أو مفسدةً ، ولكن غلب معنى المفسدة في الاصطلاح فإن قيل هذا من باب سد الذرائع ، أى من باب منع الوسائل المؤدية إلى المفاسد . وفي ذلك قال شيخ الإسلام ابن تيمية : « صارت في عرف الفقهاء عبارة عما أفضت إلى فعل محرم » (1).

فى الاصطلاح: هى الوسيلة المباحة فى ذاتها ، والتى تؤدى إلى محرم . قال قال ابن القيم رحمه الله: « فوسائل المحرمات والمعاصى فى كراهتها ، والمنع منها بحسب إفضائها إلى غاياتها ، وارتباطاتها بها ووسائل الطاعات والقربات فى محبتها والإذن فيها بحسب إفضائها إلى غاياتها » .

<sup>(</sup>١) القاموس ج ٣ ص ٢٤.

<sup>(</sup>Y) فتاوی ابن تیمیة ج Y ص ۱۳۹ .

<sup>(</sup>٣) اعلام ج ٣ ص ١٣٥ .

### الوسائل:

تنقسم الوسائل باعتبار المشروعية إلى قسمين ، أحدهما الممنوعة لذاتها والثانى المباحة لذاتها .

### الوسائل الممنوعة لذاتها:

ومثال ذلك كشرب الخمر ، والقذف ، والزنا . فتلك الأشياء ممنوعة لذاتها ، فإنها مفسدة عظيمة في حد ذاتها ، وقد تفضى إلى فسادٍ آخر ، كمفسدة السكر الناتج من شرب الخمر ، ومفسدة الفرية الناتجة من القذف ، ومفسدة اختلاط الأنساب الناتجة من الزنا .

وهذا النوع في الحقيقة لا يتعلق بموضوع البحث ، ولا يعد ذلك من باب سد الذرائع ، لأن البحث في باب سد الذرائع في الوسائل المباحة في ذاتها وحرمت لأنها تفضى إلى محرم . وفي ذلك يقول شيخ الإسلام (۱) رحمه الله : « فإذا كان الإفضاء إلى المفسدة ، ليس هو فعلًا كإفضاء شرب الخمر إلى السكر ، وإفضاء الزنا إلى اختلاط المياه ، أو كان الشيء نفسه فسادا كالقتل والظلم ، فهذا من باب السبب والمقتضى ونحو ذلك وليس من باب الذرائع » ا . ه .

### الوسائل المباحة لذاتها:

ومثال ذلك كالبيع ، وسب آلهة المشركين ، وبيع السلاح ، وكلمة الحق عند سلطان جائر فتلك وسائل مباحة ، ولكن قد تتعلق بأمور خارجية وبسببها تفضى إلى المفسدة ، فمثلًا كما سبق البيع حلال ، فبيع العنب حلال أما بيعه إلى الخمّار الذى يستخدمه لصناعة المحرمات حرام ، وكذلك سب آلهة المشركين أمر مستحب ولكن عند وجودهم قد يؤدى إلى سب رب العزة تبارك وتعالى فمنعت لهذا التعلق ، وكذلك بيع السلاح حلال ولكن عند الفتن يحرم ، لأنه يزيد الموقف اشتعالًا وأمرنا بالإصلاح .

۱۳۹ ص ۱۳۹ .

ولكن قد يكون العمل السابق عن قصد أو بدون قصد ، فإن ظهر القصد فلا خلاف فى ذلك ويحكم بتحريم الوسيلة ، أم عند عدم ظهور القصد اختلف أهل العلم فى ذلك ، والحق أنه يجب عدم اعتبار القصد ، لأنه غير منضبط ، ولا بد أن نعتبر المنضبط حتى يستقيم الحكم على كل الناس ، لا على طائفة دون أخرى .

والإفضاء إلى المفسدة قد يكون نادرًا أو غالبًا وهو تقسيم ابن القيم ، وأضاف بينهما الشاطبي رحمه الله(١) . قسمًا ثالثًا : وهو المفسدة الكثيرة لا النادرة ولا الغالبة .

لكن والله أعلم لعل قصد الشاطبي تضييق الخلاف بين العلماء في هذه الجزئية ، والحق أن كليهما أعنى المفسدة الكثيرة والغالبة يندرجا تحت المفسدة الراجحة . وخاصة أن حد الكثير بالنسبة لحد الغالب لا يمكن ضبطه ، وعليه فإما المفسدة نادرة أي مرجوحة ، وإما المفسدة غالبة وهي الراجحة .

الوسيلة المباحة لذاتها ، وتفضى إلى مفسدة نادرة :

وهذا النوع لا يلتفت إليه الشارع ومثال ذلك :

النظر إلى المخطوبة ، فالنظر إلى الأجنبيات محرم أصلًا ولكن الشارع استثنى من ذلك النظر إلى المخطوبة ، فأصبح النظر إليها مباحًا ، وقد تؤدى إلى مفسدة ولكنها نادرة .

النظر إلى المشهود عليها ، مثل النظر إلى المخطوبة .

كلمة الحق عند سلطان جائر (٢) ، لأن المفسدة الناتجة لا تقارن مع إظهار الحق .

(٣) الموافقات ج ٢ ص ١٦٤٠.

حفر بئر في موضع لا يؤدي غالبا إلى وقوع أحد فيه (٣). بيع الأغذية التي غالبها ألَّا تضر أحدًا (٤).

<sup>(</sup>١) الموافقات ج ٢ ص ٢٦٤ .

<sup>(</sup>٢) إعلام ج ٣ ص ١٣٦٠ . (٤) إعلام ج ٣ ص ١٥٦٠ .

<sup>201</sup> 

زراعة العنب .

الوسيلة المباحة لذاتها ، وتفضى إلى مفسدة غالبًا :

فهذه الوسيلة محرمة ، لأنها تؤدى إلى المفسدة غالبا ومثل ذلك :

بيع السلاح وقت الفتن .

بيع العنب لخمار .

سب آلهة المشركين بين ظهرانيهم(١)

تزين المتوفى عنها زوجها في زمن العدة .

زيارة النساء القبور.

الصلاة في المساجد التي بها قبور وأضرحة .

حفر بير خلف باب الدار في الظلام (٢).

حرمان القاتل من الميراث.

بيوع الآجال ، كمن باع سيارة بألف ريال إلى شهر ، ثم اشتراها قبل الشهر بتسعمائة ريال فقط ، ولا يعتبر القصد هنا لأنه إن قصد ذلك فالأمر ظاهر ، وعليه فالخلاف فمن لم يقصد ولكن لما شاع بين الناس منع وفي ذلك يقول (٦) شيخ الإسلام : « ثم هذه الذرائع إذا كانت تفضي إلى المحرم غالبًا فإنه يحرمها مطلقًا وكذلك إن كانت قد تفضى ، وقد لا تفضى لكن الطبع يتقاضى لإفضائها » ا ه.

منع الله عز وجل الصحابة بأن يقولوا راعنا، واستبدلها سبحانه بقول

﴿ انظرنا ﴾ ، قال تعالى : ﴿ لَاتَـٰقُولُواْ رَعِنَــَا وَقُولُواْ اَنظُرْنَا وَاسْـمَعُواًّ

وَلِلْكَ فِرِينَ عَذَا ثُرَاكِهُ ﴾ [البقرة:١٠٤]

<sup>(</sup>١) إعلام ج٣ ص ١٣٦ .

<sup>(</sup>٢) الموافقات ج ٢ ص ٢٥٦ .

<sup>(</sup>٣) فتاوی ج ٣ ص ١٣٩ .

منع سجود التحية والتكريم كما سجدت الملائكة لآدم ، وليوسف أبواه ، فقد منع النبى عَلَيْكُ عن الانحناء منع النبى عَلَيْكُ عن الانحناء في التحية .

ونهى عَلِيْكُ أصحابه أن يقوموا خلفه في الصلاة وهو قاعد .

نهى عَلِيْكُ عن الصلاة في الأوقات الثلاثة ، لما في ذلك من المفسدة الراجحة ، وهو التشبه بالمشركين الذي يفضى إلى الشرك ، وليس في قصد الصلاة في تلك الأوقات مصلحة راجحة لإمكان التطوع في غير ذلك من الأوقات .

قال شيخ الإسلام (١): « والفعل إذا كان يفضي إلى مفسدة وليس فيه مصلحة راجحة ينهي عنه » ١ هـ.

وقال: ولأن النهى إذا كان لسد الذريعة أبيح للمصلحة الراجحة ، وفعل ذوات الإسباب يحتاج إليه فى هذه الأوقات ويفوت إذا لم يفعل فيها فتفوت مصلحتها ، فأبيحت لما فيها من المصلحة الراجحة ، ا هـ .

النهى عن الرقى التي لا يعرف معناها ، خشية أن يكون فيها شرك .

الأُمور التي أوجبت اعتبار سد الذرائع في الوسيلة التي تفضي إلى مفسدة راجحة :

أن 'نان في أبواب المعاملات جار مجرى العلم فالظاهر جريانه هنا(").

أنه داخل في التعاون على الإثم والعدوان والمنهي عنه (٢).

كثرة وقوع القصد إلى الربا في البيوع .

فى بيوع الآجال تعارض أصلان ، لأن البيع فى الأصل مأذون فيه ، وهناك أصل ثان : هو صيانة الإنسان عن إيقاع الضرر بغيره ، ويرجح الأصل الثانى لكثرة المفاسد المترتبة ، فيجب المنع من هذه البيوع ويخرج بذلك الفعل عن أصله وهو الإذن ،

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۱ ص ۱۶۶.

<sup>(</sup>٢) أصول الفقه وابن تيمية ج ٢ ص ٥٠٢ .

<sup>(</sup>٣) الموافقات ج ٢ ص ٢٦٥ .

إلى العمل بالأصل الثانى ، وهو المنع سدًا لذرائع الفساد والشر(''. ورود النصوص بتحريم وسائل مأذون فيها ومنها:

نهى النبى عَلَيْهُ عن الانتباذ فى الأوعية التى لا يعلم بتخمير النبيذ فيها ، وبين عليه الصلاة والسلام أنه إنما نهى عن بعض ذلك لفلا يتخذ ذريعة فقال : لو رخصت فى هذا لأوشك أن تجعلوها مثل هذه يعنى أن النفوس لا تقف عند حد المباح فى مثل هذا .

وحرَّم عليه الصلاة والسلام الخلوة بالأجنبية ، وأن تسافر المرأة مع غير ذى محرم . نهى عن بناء المساجد على القبور وعن الصلاة إليها ، وعن الجمع بين المرأة وعمتها أو خالتها وقال إنكم إن فعلتم ذلك قطعتم أرحامكم .

وحرَّم خطبة المعتدة ونكاحها ، حتى لا تكذب فى العدة . وحُرم على المرأة فى عدة الوفاة الطيب والزينة وسائر دواعى النكاح . وكذلك الطيب وعقد النكاح للمحرم .

ونهى عن البيع والسلف ، وعن هدية المدين ، وميراث القاتل ، وعن تقدم شهر رمضان بصوم يوم أو يومين ، وحرم صوم يوم عيد الفطر .

وندب إلى تعجيل الفطر وتأخير السحور .

إلى غير ذلك مما هو ذريعة ، فقد كان النهى فى هذه الحالات خشية وقوع المفاسد التى قد تترتب عليها ، وإن لم يكن المترتب يغلبه الظن أو بالعلم القاطع ، والشريعة مبنية على الاحتياط والأخذ بالحزم والتحرز مما عسى أن يكون طريقًا إلى مفسدة (٢).

<sup>(</sup>١) أصول الفقه وابن تيمية ج ٢ ص ٥٠٣٠.

<sup>(</sup>٢) أصول الفقه وابن تيمية وعن الموافقات بتصرف ج ٢ ص ٢٦٦ - ٢٦٧ .

### مكانتها من الإسلام:

سد الذرائع أصل شرعه الله سبحانه وتعالى حمى لمحارمه وسورا منيعا لحدوده وشرعه فالوقوع فيها سبب عظيم للوقوع في محارم الله والبعد عنها سبب عظيم للحفاظ على شرع الله ، وسد الذرائع أصل فطر الله عليه الإنسانية ، فهو عمدتها في حفاظها على نظمها وقوانينها الاجتماعية والاقتصادية والسياسية والخلقية والصحية إلى غير ذلك(1). ١ ه. .

قال ابن القيم – رحمه الله – : لما كانت المقاصد لا يتوصل إليها إلا بأسباب ، وطرق تفضى إليها كانت طرقها وأسبابها تابعة لها معتبرة بها . فوسائل المحرمات والمعاصى فى كراهتها والمنع منها بحسب إفضائها إلى غاياتها وإرتباطاتها بها ، ووسائل الطاعات والقربات فى محبتها والإذن فيها بحسب إفضائها إلى غايتها ، فوسيلة المقصود تابعة للمقصود ، وكلاهما مقصود ، ولكنه مقصود قصد الغايات وهى مقصودة قصد الوسائل .

فإذا حرم الرب تعالى شيئا وله طرق ووسائل تفضى إليه فإنه يحرمها ويمنع منها تحقيقا لتحريمه وتثبيتا له ومنعا أن يقرب حماه ولو أباح الوسائل والذرائع المفضية إليه لكان ذلك نقضا للتحريم وإغراء للنفوس به ، وحكمته تعالى وعلمه يأبيان ذلك كل الإباءه بل سياسة ملوك الدنيا تأبى ذلك ، فإن أحدهم إذا منع جنده أو رعيته أو أهل بيته من شيء ، ثم أباح لهم الطرق والأسباب والذرائع ، الموصلة إليه لعد متناقضا ، ولحصل من رعيته وجنده ضد مقصوده وكذلك الأطباء إذا أرادوا حسم الدواء منعوا صاحبه من الطرق والذرائع الموصلة إليه وإلا فسد عليهم ما يرومون اصلاحه ، فما الظن بهذه الشريعة الكاملة التي هي في أعلى درجات الحكمة والمصلحة والكمال ؟ ومن تأمل مصادرها ومواردها علم أن الله تعالى ورسوله سد الذرائع المفضية إلى المحارم بأن حرمها ونهي عنها(٢) ا . ه .

<sup>(</sup>١) اصول الفقه وابن تيمية ج ٢ ص ٤٨١ ــ ٤٨٢ .

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين ج ٣ ص ١٤٧ .

وقال ابن تيمية – رحمه الله – : الذرائع حرمها الله وإن لم يقصد بها المحرم خشية إفضائها إلى المحرم ، فإذا قصد بالشيء نفس المحرم كان أولى بالتحريم من الذرائع ، وبهذا التحريم يظهر علة التحريم في مسائل العينة ، وأمثالها وإن لم يقصد البائع الربا لأن هذه المعاملة يغلب فيها قصد الربا فيصير ذريعة ، فيسد هذا الباب لعلا يتخذه الناس ذريعة إلى الربا ويقول القائل لم أقصد به ذلك ، ولعلا يدعو الإنسان فعله مرة إلى أن يقصده مرة أخرى ، ولعلا يعتقد أن جنس هذه المعاملة حلال ولا يميز بين القصد وعدمه ، ولعلا يفعلها الإنسان مع قصد خفى يخفى من نفسه على نفسه ، وللشريعة أسرار في سد الفساد ، وحسم مادة الشر لعلم الشارع بما جبلت عليه النفوس ، وبما يخفى على الناس من خفى هداها الذي لا يزال يسرى فيها حتى يقودها إلى الهلكة فمن تحذلق على الشارع ، واعتقد في بعض المحرمات أنه إنما حرم لعلة كذا وتلك العلة مقصودة فيه فاستباحه بهذا التأويل ، فهو ظلوم لنفسه جهول بأمر الله وهو إن نجا من الكفر لم ينج غالبا من بدعة أو فستى أو قلة فقه في الدين وعدم بصيرة (۱) ا. ه . .

## حجية القول بسد الذرائع

من الكتاب:

قال تعالى :

﴿ وَلَا تَسَبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدْوًا فَ وَلَا تَسَبُّوا اللَّهَ عَدْوًا فِي مِغْيْرِ عِلْمِ فَي اللَّهُ عَدْوًا فَي اللَّهُ عَدْوًا فِي اللَّهُ عَدْوًا فِي اللَّهُ عَدْوًا فِي اللَّهُ عَدْوًا فَي اللَّهُ عَدْوًا اللَّهُ عَدْوًا فَي اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَ

ووجه الاستدلال أن سبَّ الآلهة عبادة ولكن منعت في المواطن التي يُردِّ على هذا السب بسب رب العزة سبحانه وتعالى ، لأن ترك السب في تلك المواطن مصلحة راجحة (٢).

<sup>(</sup>١) الفتاوى ج ٣ ص ١٣٩ - ١٤٠ .

<sup>(</sup>۲) الفتاوى المصرية الكبرى ج ٣ ص ١٤٠ .

## قال تعالى : ﴿ لَا تَـ قُولُواْ رَعِنَ اللَّهِ وَلُواْ اَنْظُرْنَا ﴾ [البغرة : ١٠٤]

منع الله تبارك وتعالى رسوله عليه ، لما كان بمكة من الجهر بالقرآن حيث كان المشركون يسمعون فيسبون القرآن ومن أنزله ومن جاء به(١).

### من السنة:

تحريم القطرة من الخمر ، لئلًا تتخذ ذريعة إلى الحسوة ، والحسوة ذريعة إلى شرب ما يسكر فيقع المحذور ولهذا جاء الحديث «ما أسكر كثيره ، فقليله حرام »(٢).

تحريم الخلوة بالأجنبية والسفر بها ، ولو في مصلحة دينية حسما لمادة ما يحاذر من تغير الطباع وشبهة الغير .

تحريم بناء المساجد على القبور ، ولعن من فعل ذلك ونهى عن تكبير القبور وتشريفها وأمر بتسويتها ونهى عن الصلاة إليها وعندها ، وعن إيقاد المصابيح عليها لغلا يكون ذلك ذريعة إلى اتخاذها أوثانا وحرم ذلك على من قصد هذا أو من لم يقصده بل قصد خلافه سدا للذريعة .

تحريم عقد النكاح في حال العدة ، وفي حال الإحرام .

تحريم الجمع بين سلف وبيع ، لئلا يكون اقترانهما ذريعة إلى الربا .

تحريم قبول هدية المقترض من المقرض حتى يحسبها له ، لئلا تكون ذريعة لتأخير الدين لأجل الهدية فيكون ربا .

تحريم قبول الهدية على ولى الأمر أو القاضى ، لئلا يكون الإهداء ذريعة إلى محاباته بالباطل .

أمر النبي عَلِيْكُ الذي أرسل معه بهدية إذا عطب شيء منه دون المحل أن ينحره ،

<sup>(</sup>۱) إعلام ج ٣ ص ١٢١ - ١٤٠ .

<sup>(</sup>٢) الفتاوى المصرية الكبرى ج ٣ ص ١٤٠ .

ويصبغ نعله الذى قلده بدمه ، ويخلى بينه وبين الناس ، ونهاه أن يأكل منه هو أو أحد من أهل رفقته .

قالوا وسبب ذلك أنه إذا جاز له أن يأكل أو يطعم أهل رفقته قبل بلوغ المحل فربما دعته نفسه إلى أن يقصر في علفها وحفظها مما يؤذيها لحصول غرضه يعطبها دون المحل كحصوله ببلوغها المحل من الأكل والإهداء ، فإذا أيس من حصول غرضه في عطبها كان ذلك أدعى إلى إبلاغها المحل ، وأحسم لمادة هذا الفساد وهذا من ألطف سد الذرائع(1).

توريث مطلقة الفارَّ منه ، لئلا يكون الطلاق ذريعة إلى حرمانها من الميراث ، وهذا ما ذهب إليه جمهور الفقهاء ، وأساسه ما أفتى به بعض مجتهدى الصحابة ، وما ذهب إليه هؤلاء يعتمد على أصل سد الذرائع المشهور له بالصحة بنصوص القرآن والسنة (۱).

أمر النبي عَلِيْكُ ، الملتقط أن يشهد على اللقطة مع أنه أمين سدا لذريعة كتمانها بدافع الطمع .

نهى الشارع أن يخطب الرجل على خطبة أخيه ، أو يستام على سوم أخيه ، أو يبيع على بيع أخيه سدا لذريعة التباغض والتباعد .

نهى الشارع عن الاحتكار ، وقال عن صاحبه لا يحتكر إلَّا خاطىء ، لأنه ذريعة إلى مفسدة التضييق على الناس في أقواتهم .

منع الشارع المتصدق من شراء صدقته «أى زكاته» ، ولو وجدها تباع فى السوق سدا لذريعة استردادها من الفقير بثمن بخس .

## العلاقة بين سد الذرائع والمصالح المرسلة

أصل سد الذرائع يؤكد أصل المصالح ، ويوثقه ويشد أزره ، لأنه يمنع الأسباب

<sup>(</sup>۱) الفتاوى المصرية الكبرى ج ٣ ص ١٤٠ .

<sup>(</sup>٢) إعلام ج ٣ ص ١٤٠ .

والوسائل المفضية إلى المفاسد وهذا وجه أكيد من وجوه المصلحة ، فهو إذن متمم لأصل المصلحة ، ومكمل له بل وقد تعتبر بعض صور سد الذرائع من صور المصالح المرسلة ، ولهذا نرى من أخذ بمبدأ المصلحة ، وحمل لواءه وهم المالكية ومن تابعهم أخذوا أيضًا بالذرائع ، فقالوا بسدها ، إذا أدت إلى مفسدة ، وبفتحها إذا أدت إلى مصلحة راجحة ، ولو كانت الوسيلة بذاتها محرمة ، ولذلك أجازوا للدولة الإسلامية أن تدفع مالا لدولة العدو إتقاء لشرها ، إذا كانت الدولة الإسلامية ضعيفة ، وقالوا بجواز دفع المال على سبيل الرشوة ، إذا تعينت طريقا لدفع ظلم أو معصية ضررها أشد من ضرر دفع المال ، وقال بجواز دفع المال للدولة المحاربة فداء للأسرى من المسلمين ، مع أن دفع المال للدولة المحاربة ، ولكن جاز هنا لدفع ضرر أكبر أو لجلب مصلحة أكبر .

#### الخلاصة

- الذرائع: هي الوسائل المباحة في ذاتها ، والتي تؤدي إلى محرم .
- الوسائل إما ممنوعة في ذاتها كالقذف والزنا وإما مباحة في ذاتها كسب آلهة المشركين وبيع السلاح.
  - لا اعتبار للقصد في هذا الباب.
  - المفسدة الناتجة من الوسيلة المباحة في ذاتها إما مفسدة نادرة وإما غالبة .
- المفسدة النادرة لا يلتفت إليها الشارع وذلك كالنظر إلى المخطوبة والمشهود عليها .
- المفسدة الغالبة يجب منع الوسائل التي تفضى إليها وذلك كتحريم بيع السلاح وقت الفتن .
- سد الذرائع أصل شرعه الله سبحانه وتعالى حمى لمحارمه وسورا منيعا لحدوده
   وشرعه .
  - أصل سد الذرائع يؤكد أصل المصالح.



### الأسئلة

- ١ عرِّف الذريعة لغةً واصطلاحاً .
- ٢ اذكر أنواع الوسائل ، ومثل لكل نوع ، وأى الأنواع المعتبرة في باب سد الذرائع .
- ٣ الوسائل المباحة لذاتها وتفضى إلى مفسدة نادرة غير معتبرة فى الشرع
   علل ذلك ومثل لها .
- ٤ ما الأسباب التي أوجبت عدم العمل بالوسائل المباحة لذاتها والتي تفضى إلى مفسدة غالبة ؟
  - ه وضّح مكانة هذا الأصل في الإسلام.
  - ٦ ما الأدلة على حجية القول بسد الذرائع ؟
  - ٧ بيِّن مدى العلاقة بين سد الذرائع والمصالح المرسلة .

### المبحث الخامس

### الحيلة

### التعريف :

فى اللغة: الحيلة اسم من الاحتيال(١)، وأصل الحيلة في شريعة الإسلام الخديعة، والخديعة نفاق(٢).

في الاصطلاح: هي الوسيلة المباحة ، التي تفضي إلى غير ظاهرها قصدا .

## شرح التعريف :

- ( هي ) أي الحيلة .
- الوسيلة المباحة ، أى فى ذاتها مباحة .
- التى تفضى إلى غير ظاهرها ، أى أن للوسيلة غايتين ، أحدهما ظاهرة وهى غير مقصودة ، والثانية خفية وهى مقصودة من المحتال .
  - ( قصدًا ) أي مقصودة .

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص ١٦٦ .

<sup>(</sup>٢) إبطال الحيل لابن بطة ص ٤٢.

### الفرق بين الذرائع والحيل:

بين الذرائع والحيل عموم وخصوص:

فأما العموم : أن الوسيلة مباحة لذاتها في الذرائع والحيل .

وأن هذه الوسيلة تؤدى إلى شرٌّ .

وأما الخصوص: أن الشر في الذرائع قد يكون غير مقصود.

وأن الشر في الحيل مقصود ابتداء ، والغاية الباطنة هي المقصودة وليستُ الظاهرة .

الحيل تجرى في العقود خاصة ، والذرائع في العقود وغيرها (١). الحيل قد تكون للتخلص من قواعد الشريعة (٢).

### أمثلة تطبيقية:

إغلاء الثمن لإسقاط الشفعة (٢)، فإن إغلاء الثمن مباح ، ولكن هذه الوسيلة لها ظاهر وهو الربح ، وباطن هو إسقاط الشفعة إما لبيعها للغير أو الإنفراد بها ، والقصد واضح فيها .

بيع النصاب في أثناء الحول فرارا من الزكاة ، فإن البيع مباح وظاهره الحاجة ، وباطنه الفرار من الزكاة .

كمن حلف بالطلاق ثلاثا أنه لابد أن يقتل رجلا مسلما بغير حق لأجل خصومة جرت بينهما ، فاستفتى بعض الفقهاء ، فأمره أن يطالب زوجته بأن تختلع منه على عوض تعطيه من مالها ، فإذا قبل الفدية خلعها بتطليقة لتسقط اليمين ثم يعود في الوقت فيخطبها من وليها ، ويتزوجها تزويجا جديدا ، ويسقط عنه الوفاء بما حلف عليه (٤).

<sup>(</sup>١) الوسيط الدكتور وهبه .

<sup>(</sup>٢) أصول الفقه وابن تيمية ج ٢ ص ٤٩٣ .

<sup>(</sup>٣) فتاوى ج ٣ ص ١٣٩ .

<sup>(</sup>٤) إبطال الحيل ص ٣.

الأسباب التي تؤدى إلى الوقوع في الحيل:

ذنوب حصّلها ، فعاقبهم الله عز وجل عليها بالتضييق في أمورهم . فيحتالون للتخلص منها .

وتحريم ما أحلُّه الشارع . فيحتالون لتحليله .

وفى ذلك يقول<sup>(۱)</sup> شيخ الإسلام: « ولقد تأملت أغلب ما أوقع الناس فى الحيل ، فوجدته أحد شيئين:

إما ذنوب جُوزوا عليها بتضييق في أمورهم ، فلم يستطيعوا دفع هذا الضيق إلَّا بالحيل ، فلم تزذهم الحيل إلَّا بلاء ، كما جرى لأصحاب السبت من اليهود، وكما قال تعالى :

# ﴿ فَيُظُلِّمِ مِنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَتٍ أُحِلَّتَ لَكُمْ ﴾

[ النساء : ١٦٠ ]

وهذا الذنب ذنب عملي.

وإما مبالغة في التشديد لما أعتقدوه من تحريم الشارع ، فاضطرهم هذا الاعتقاد إلى الاستحلال بالحيل وهذا من خطأ الاجتهاد .

وإلّا فمن اتقى الله وأخذ ما أحل الله ، وأدى ما أوجب عليه ، فإن الله لا يحوجه إلى الحيل المبتدعة أبدا ، فإنه سبحانه لم يجعل علينا فى الدين من حرج ، وإنما بعث نبينا علي الحنيفية السمحة . فالسبب الأول هو الظلم والسبب الثانى هو عدم العلم ، والظلم والجهل هما وصف للإنسان المذكور فى قوله

﴿ وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّا لَهُكَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ [ الأحـزاب: ٢٢]. فإنهما جماع الشر والعياذ بالله .

### حكم الحيل:

الحيل محرَّمة ، لأنها ناتج الظلم والجهل ، فالظلم حرام ، والجهل بما أحله الله

(١) القواعد النورانية ص ١٣٠ ــ ١٣١ .

وحرمه حرام فما بنى عليهما كان قطعا باطلًا . وفى ذلك يقول ابن قدامة المقدسى رحمه الله : « والحيل كلها محرمة ، لا تجوز فى شيء من الدين ، وهى أن يظهر اعتقادا مباحا يريد به محرما مخادعة وتوصلا إلى فعل ما حرم الله واستباحة محظوراته أو إسقاط واجب أو دفع حتى قال أيوب السجستانى إنهم ليخادعون الله كما يخادعون صبيًا ثم قال ابن قدامة رحمه الله : « إن الله سبحانه وتعالى عذب أمة بحيلة احتالوها فمسخهم قردة وخنازير وسماهم معتدين ، وجعل ذلك نكالًا وموعظة للمتقين ليتعظوا بهم ويمتنعوا من فعل أمثالهم » ا . ه .

### أدلة تحريم الحيل:

ما رواه الترمذي عن عبد الله بن عمرو قال : قال عليه : ﴿ لَا يَحَلُّ سَلَفَ وَبِيعٍ ، وَلَا رَبِّحُ مَالُم يَضَمَن ، وَلَا بِيعِ مَا لِيسَ عندك ﴾.

ما رواه ابن بطة عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله عَلَيْكَ : ﴿ لَا تَرْتَكُبُوا ، مَا ارتكب اليهود ، فتستحلون محارم الله بأدنى الحيل ؛ .

ما رواه أحمد وأبو داود عن ابن عباس رضى الله عنهما قال : قال عَلَيْكَ : ﴿ لَعَنَّ اللهُ اليهود ، حرمت عليهم الشحوم ، فجملوها ، فباعوها وأكلوا ثمنها ﴾ .

قال عَلَيْكَ : ﴿ مَن أَدخل فرسا بين فرسين – وهو لا يؤمن أن يسبق ، فليس قماراً ، من أدخل فرسا بين فرسين – وقد أمن أن يسبق فهو قمار ، .

ما رواه أحمد وأبو داود عن ابن عمر قال: قال رسول الله عَلَيْكُم : ﴿ إِذَا تَبَايِعْتُمُ اللَّهِ عَلَيْكُم ذَلَّا بَالْعَيْنَة ، واتبعتم أَذْنَاب الله عليكم ذَلَّا لا يرفعه عنكم حتى تراجعوا دينكم ﴾ .

ومعنى الشراء بالعينة أن يبيعه سلعة إلى أجل ، ثم يبتاعها منه بأقل من ذلك ، ويلزم فى ذلك التواطؤ من باب سد الحيلة ، ومع عدم التواطؤ من باب سد الذرائع .

مسخ الله القرية التي كانت حاضرة البحر لما استحلوا المحرم بالحيلة قردةً وخنازير .

إن تجويز الحيل يناقض سد الذرائع التي نهانا الله عنه ، والله منزه أن يفرق بين متماثلين وأن يحل وسيلة تؤدى إلى محرم حرمه .

#### الخلاصة

- الحيلة : هي الوسيلة المباحة ، التي تفضي إلى غير ظاهرها قصدًا .
- الوسيلة مباحة لذاتها في كل من الحيلة والذريعة ، وتفضى في النوعين إلى الشر .
  - الشر الناتج من الذريعة قد يكون مقصودًا وقد يكون غير مقصود .
    - القصد غير معتبر في الذريعة .
    - الشر الناتج من الحيلة مقصود إبتداءً .
    - الحيل تجري في العقود خاصة ، والذرائع في العقود وغيرها .
      - الحيل قد تكون للتخلص من قواعد الشريعة .
      - الأسباب التي تؤدي إلى الوقوع في الحيل الظلم والجهل.
        - الحيل محرَّمة لأنها ناتج الظلم والجهل وكلاهما محرَّم.
    - تجويز الحيل يناقض سد الذرائع المحرمة بنص الكتاب والسنة .
      - أدلة تحريم الحيلة كثيرة راجع هذه الأدلة في موضعها .



# الأسئلة

- ١ عرِّف الحيلة لغةً واصطلاحاً .
- ٢ ما الفرق بين الذرائع والحيل ؟
- ٣ ما الأسباب التي تؤدي إلى الوقوع في الحيل ؟
  - ٤ ما حكم الحيل ؟
  - ٥ ما الأدلة على تحريم الحيل ؟
- ٦ ناقش هذه العبارة «تجويز الحيل يناقض سد الذرائع» ..

# المبحث السادس

# العسرف

#### نمهيد

لقد جاء الإسلام حاملًا راية التخفيف ورافعًا الحرج ، عن الأمة المسلمة ، لينقلها من الظلمات إلى النور ، ولتحقيق التخفيف ورفع الحرج قال علي فيما رواه مسلم وأحمد بسنديهما عن أنس رضى الله عنه قال : قال علي الله عنه أمر دنياكم ، فأنتم أعلم به ؛ وإذا كان شيء من أمر دينكم فإلى ، فهذا الحديث أصل عظيم ، حيث قسم الأشياء إلى نوعين :

ما كان من أمر الدنيا ؛ فهو راجع إلى الناس ، راجع إلى ما تعارفوا عليه ، من أجل ذلك لا يجوز الحظر على شيء من أمور الدنيا إلّا إذا خالفت نصا شرعيا أو أفضت إلى مفسدة راجحة .

وما كان من أمر الدين ؛ فهو راجع إلى النبى عَلَيْكُ ، وليس معنى ذلك أن الشارع قد ضبط كل لفظ من الجهة الشرعية ، بل كثير من الألفاظ تركها الشارع إلى أعراف الناس بعدما على عليها الأحكام غير ناس . وهذا عين التخفيف ورفع الحرج عن الأمة المسلمة .

وبناء على هذا التقسيم النبوى نسير ، فنبدأ بحول الله وقوته في بيان العرف في الأمور الدنيوية .

# العرف في الأمور الدنيوية

#### التعريف:

هو ما ألفه مجتمع ، من أمور الدنيا ، من غير حظرٍ من الشارع ، سواء كان قولا أو فعلا أو تركا .

#### شرح التعريف:

( هو ) أى العرف .

« ما ألفه » أى ما اعتاده الناس ، وساروا عليه في دنياهم .

و من أمور الدنيا ، خرجت الأمور المتعلقة بالشرع .

ومن غير حظرٍ من الشارع، أى لابد وألّا تخالف الشرع، فأما إذا خالفت الشرع، فالعمل على ما ورد من الشارع وليس على ما تعارف عليه الناس وألفوه.

« سواء كان قولا أو فعلا أو تركا » ، المألوف قد يكون قولًا ، وقد يكون فعلا ، وقد يكون فعلا ، وقد يكون تركا لشيء .

#### فأما من الأعراف القولية التي لا تخالف الشرع:

المصطلحات الخاصة بأرباب الحرف.

واستخدام لفظ الولد وقصره على الذكر دون الأنثى .

واللحم على غير السمك ، وعليه من حلف لا يأكل لحما فأكل سمكا لا يحنث بناء على العرف السائد في مجتمعه .

والدابة على ذوات الأربع من الحيوانات.

# وأما من الأعراف الفعلية التي لا تخالف الشرع:

التعارف على أن الخاطب إذا قدم لخطيبته ، شيئًا من الحلى والثياب ، فهو هدية لا من المهر .

دخول الحمامات العامة ، بدون تعيين مدة المكث فيها ، ولا مقدار الماء المستهلك .

تقسيم المهر إلى معجل ومؤجل .

البيع بالتعاطى من غير صيغة لفظية .

استصناع الأواني والأحذية .

تحمل المستأجر استهلاك الكهرباء والماء ، مالم يحصل شرط بين المتعاقدين خلاف ذلك ، إذا استأجر أجير جميع النهار ، فإنه لا يدخل في ذلك أوقات الصلاة ، وقضاء الحاجة ، وأوقات الغداء حسب العرف(١).

إذا رأى مال غيره ، سيؤول إلى التلف ، فباعه وحفظ ثمنه لا شيء عليه ، لأن هذا كله ، مأذون فيه عرفا من المالك(٢)، ونظير ذلك مريض عجز أصحابه في السفر أو الحضر عن استئذانه في إخراج شيء من ماله في علاج وخيف عليه ، فإنهم يخرجون من ماله ، ما هو مضطر إليه بدون استئذان بناء على العرف في ذلك(٢).

والواجب فيما سبق أنه يجب على المجتهد معرفة أعراف الناس ، قبل الفتيا لهم ، وذلك لأنهم يستخدمون في أسئلتهم ما تعارفوا عليه من الألفاظ وفي ذلك يقول ابن القيم القيم الله : و لا يجوز له أن يفتى في الإقرار والأيمان والوصايا وغير مما يتعلق باللفظ بما أعتاده هو من فهم تلك الألفاظ ، دون أن يعرف عُرفَ أهلها والمتكلمين بها ، فيحملها على ما أعتادوه وعرفوه وإن كان مخالفا لحقائقها الأصلية ، فمتى لم يفعل ذلك ضل وأضل ، المد .

قلتُ مع ملاحظة الآتي :

أن حكم كل مسألة بحسب الوقت التي وقعت فيه أى بعرف زمنها لا بعرف زمن غيرها .

قد ينص في العقود على خلاف العرف ، فالمنصوص على خلاف العرف ، بمكانة المخصص في مكانة ، ويظل العرف بمكانة العام ، فيعمل بالمخصص في مكانة ، ويظل العرف

<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام للعز بن عبد السلام ج ٢ ص ١٥٦ .

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين ص ٢١٨ مطبعة المنار .

<sup>(</sup>٣) اعلام الموقعين ج ٤ ص ٢٢٨ ــ ٢٢٩ .

على عمومه في جميع المسائل ومثال ذلك العرف . مثلا ( أن مصاريف التصدير على المشترى ، فإن اتفقا على أنها على البائع كان هذا الاتفاق يخص هذه الحالة أما غيرها فهى على العموم أى أن مصاريف التصدير على المشترى ) .

#### شروط اعتبار العرف في الأمور الدنيوية :

ما تعارف عليه الناس ، وساروا عليه ، أهبرنا الشارع بأنه على حكم الناس طالما أنه من الأمور الدنيوية ولكن ذلك مقيد بشروط :

ألا يخالف دليلا شرعيا .

ألًا يفضى إلى مفسدة .

أن يفضي إلى مصلحة راجحة .

# العرف في الأمور الدينية

وعلاقة العرف بالأمور الدينية يمكن حصرها في موضعين ، ما كان من أعراف الناس واعتبره الشرع ، وتعليق الحكم على لفظٍ ولم يجعل له حدا .

#### ما كان من أعراف الناس واعتبره الشرع:

ومثال ذلك : فرض الدية على العاقلة ، الكفاءة فى الزواج ، اعتبار العصبة فى الولاية والإرث ، المضاربة ، السلم ، العرايا وهى بيع الرطب على رؤوس النخل بمثله من التمر وذلك مستثنى من نهيه عليه عن بيع التمر بالتمر .

فالأشياء الآنفة الذكر ، وغيرها كانت موجودة قبل الرسالة ، وتعارف عليها الناس ، واعتبرها الشارع إما بالقول كدية العاقلة وإما بالإقرار كالمضاربة .

وقد ألغى الشارع أشياءً كثيرة تعارف عليها الناس فى الجاهلية ومثال ذلك: التبنى ، عدم توريث النساء ، الاستقراض بالربا ، كشف العورات ، التعامل بالميسر .

فالأشياء السابقة وغيرها كانت موجودة قبل الرسالة ، وتعارف عليها الناس ،

ولكن الشارع ألغاها ، مع التنبيه بأن في هذا العصر تغيرت المسميات فجعلوا اسم الميسر بأسماء أخرى أو طرق أحرى كاليانصيب ، وسباق الخيل ، والورق والنرد ، وجعلوا اسم الخمر بالمشروبات الروحية ، وقد أخذت النّاسَ أعرافٌ اليوم فاسدة كثيرة منها الموالد والمآتم وغير ذلك .

مما سبق يتبين أن هذا القسم في حقيقة الأمر حكم عليه بالاعتبار أو الإلغاء بالدليل الشرعي ، لا مجرد أنَّ الناس تعارفت عليه وعملت به .

# تعليق الحكم على لفظ ولم يجعل به حدا شرعيا ولم يعرف له حد لغوى:

علَّق الشارع كثيرا من الأحكام على ألفاظ ، ولم يحد تلك الألفاظ بضوابط ، كى تطبق الأحكام فى محيطها ولا تتعداها ، ولم يعرف لها ضابط لغوى ، بل تركها لعرف الناس ، رحمةً بهم غير نسيان فمثلا نجد أن الألفاظ إما لها :

حد شرعى : كالصلاة ، والزكاة ، والصيام ، والحج ، والإيمان ، والكفر ، والنفاق .

أو حد لغوى : كالشمس والقمر والسماء والأرض والبر والبحر .

أو حد عرفى : كالبيع ، والنكاح ، والقبض ، والدرهم ، والدينار ، والإجارة ، والهبة والإحياء ، والإطعام ، سن الحيض ، والبلوغ ، وغير ذلك .

وفى ذلك يقول<sup>(۱)</sup> شيخ الإسلام: « الأسماء التى علق الله بها الأحكام فى الكتاب والسنة منها ما يعرف حده ومسماه بالشرع فقد بينه الله ورسوله كاسم الصلاة والزكاة والصيام والحج والإيمان والكفر والنفاق ، ومنه ما يعرف حده باللغة كالشمس والقمر والسماء والأرض والبر والبحر ، ومنه ما يرجع حده إلى عادة الناس وعرفهم فيتنوع بحسب عادتهم كاسم البيع والنكاح والقبض والدرهم والدينار ونحو ذلك من الأسماء التى لم يحدها الشارع بحد . ولا لها حد واحد يشترك فيه جميع أهل اللغة بل يختلف قدره وصفته باختلاف عادات الناس ، فما كان من النوع الأول فقد بينه

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۱۹ ص ۲۳۵.

الله ورسوله ، وما كان من الثانى والثالث فالصحابة والتابعون المخاطبون بالكتاب والسنة قد عرفوا المراد به لمعرفتهم بمسماه المحدود فى اللغة أو المطلق فى عرف الناس وعادتهم من غير حد شرعى ولا لغوى ، وبهذا يحصل التفقه فى الكتاب والسنة ا . هـ .

وقال<sup>(۱)</sup> وعلى هذا فالناس في مقادير الدراهم والدنانير على عاداتهم فما اصطلحوا عليه وجعلوه درهما فهو درهم ، وما جعلوه دينارا فهو دينار ، وخطاب الشارع يتناول ما اعتادوه سواء أكان صغيرا أم كبيرا فإذا كانت الدراهم المعتادة بينهم كبارا لا يعرفون غيرها لم يجب عليه الزكاة حتى يملك مائتى درهم ، وإن كانت صغارا لا يعرفون غيرها وجبت عليه إذا يملك منها مائتى درهم ، وإن كانت مختلطة فملك من المجموع ذلك وجبت عليه سواء أكانت بضرب واحد أم ضروب مختلفة ، وسواء كانت خالصة أو مغشوشة مادام يسمى درهما مطلقا وهذا قول غير واحد من أهل العلم . ا . ه . .

أمثلة على الأحكام التي علقت على اللفظ ولم تحدُّ شرعًا ولا لغة :

من الكتاب:

قال تعالى : ﴿ فَكُفَّارَنُّهُ ۖ إِلْمُعَامُ عَشَرَةِ مَسَكِكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ

أَهْلِيكُمْ أَوْكِسُوتُهُمْ أَوْتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلَاثَةِ

[ المائدة : ٨٩ ]

فإن الله تباركُ وتعالى علق الحكم هنا على لفظ الإطعام ولم يبين لنا المقدار ولا النوع فأما المقدار فإن ما يكفى الإنسان يختلف باختلاف الزمان والمكان، وكذلك النوع جعله الله من أوسط ما تطعمون الأهل وهذا الوسط يختلف باختلاف السّعة فمن كان عنده سعة فإن وسط طعامه غير الفقير قطامًا.

قال تعالى : ﴿ وَمَن كَانَ فَقِيرًا فَلْيَأٌ كُلُّ بِٱلْمَعْرُونِ ﴾ [ النساء : ٦ ]

<sup>(</sup>١) فتاوى ج ١٩ ص ٢٤٩ .

والمسألة في حق وصى اليتيم ، وحكم الشارع فيها بإباحة الأكل بشرط ألّا ى ما تعارف الناس عليها .

قال تعالى : ﴿ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِّنكُو ﴾ [ الطلاق : ٢ ]

فحكم الله جل وعلا هو قبول شهادة العدل وهذا ما يسمى بالقاعدة الكلية ، ولكن من هو العدل من الناس هذا الذى يحتاج إلى اجتهاد من خلال أوصاف تتغير بتغير المجتمعات فمعلوم أن العدل يشترط فيه الإسلام والبلوغ والعقل وعدم الفسق وكل هذه الصفات ثوابت أما الصفة غير الثابتة والمتغيرة بتغير المجتمعات هى المروءة فمثلًا عدم لبس العمامة فى بعض الأزمان والأماكن سبب من أسباب خوارم المروءة وفى مكان آخر غير ذلك . وفى هذا يقول الشاطبى رحمه الله : ( مثل كشف الرأس فإنه يختلف بحسب البقاع فى الواقع فهو لذوى المروءات قبيح فى البلاد المشرقية ، فالحكم الشرعى يختلف باختلاف ذلك فيكون عند أهل المشرق قادحا فى العدالة وعند أهل المغرب غير قادح » .

قال تعالى : ﴿ إِلَّا أَن تَكُونَ بِجَكَرَةً عَن تَرَاضٍ مِنكُمْ ﴾ [ سورة النساء : ٢٩]

والتراضي ليس له حد لا شرعي ولا لغوى .

قال تعالى : ﴿ فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءِ مِنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيتَ كُامِّ يَكُا ﴾ [ النساء : ٤ ]

وطيب النفس، التبرع فكل ما يعتبره الناس طيب نفس فهو طيب نفس.

قال تعالى : ﴿ وَعَلَمُ لَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِٱلْمَعْرُونِ ﴾ [ البقرة : ٢٣٣ ]

«فالرزق والكسوة» لا ضابط لغوى ولا شرعى لهما ، فتعين اعتبار العرف في مكان المسألة وزمانها . وكذلك لفظ الجزية ، والدية في العمد ، والخراج ، والحيض .

#### من السنة:

عن ابن عمر وابن عباس وأبى هريرة رضى الله عنهم قالوا: قال عَلَيْكُة : « من أبتاع طعاما فلا يبعه حتى يقبضه » رواه الشيخان وأحمد والنسائى وابن ماجة والترمذى ، وفيه أن الشارع على الحكم وهو جواز البيع بلفظ القبض وهذا اللفظ ترك لما تعارف عليه الناس . لأن القبض متفاوت بحسب المبيع ، فليس قبض البيع في المبيعات واحدا .

عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: قال عَلَيْكُهُ: ﴿ فرض صدقة الفطر صاعا من تمرٍ أو صاعا من شعير ... ﴾ . فتلك الأنواع المذكورة ، هى التى كانت فى المدينة وقتئذ أما فى غير المدينة فإن هذه الأطعمة قد لا تتوفر فتكون الصدقة من طعام أهل البلد .

قوله عَلَيْكُ لهند امرأة أبى سفيان لما شكت إليه إمساك أبى سفيان وشحه و خذى ما يكفيك وولدك بالمعروف ، رواه الجماعة إلا الترمذى . أى خذى من المال ما يكفيك وولدك ، بما يوافق ما تعارف الناس عليه من الكفاية .

قوله عَلَيْهِ : ( من أحيا أرضا ميتة فهى له » رواه أحمد . فالشارع علَّق ملكية الأرض الميتة على لفظ الإحياء ، والإحياء يختلف من مكان إلى مكان بل من زمان إلى زمان ، فيعتبر الإحياء بما تعارف عليه الناس من أنه إحياء في مكانه وزمانه .

# الشروط التي يجب أن تتوفر في هذا القسم

أن يكون الحكم في المسألة هو حكم الشارع.

أن يكون الحكم معلقًا بلفظ لا حد له شرعًا ولا لغةً .

أن يكون اللفظ مطلقا .

من أجل ذلك قال(١) الفقهاء : «كل ما ورد به الشارع مطلقًا ولا ضابط له فيه

<sup>(</sup>١) الوسيط في أصول الفقه الإسلامي ص ٥٢٣ .

ولا في اللغة يرجع فيه إلى العرف كالحرز في السرقة والتفريق في البيع والقبض ووقت الحيض وقدره وإحياء الموات والاستيلاء في الغضب ونحو ذلك؛ ١ . هـ .

# الفرق بين العرف والعادة

العادة : هي الشيء المألوف سواء كان في فرد أو جماعة .

العرف: هو الشيء المألوف في جماعة.

وعليه فإن العادة أعم من العرف ، فكل عرف عادة ، وليس كل عادة عرفا .

# معنى العرف والعادة عند الفقهاء

الفقهاء لا يفرقون في المعنى بين العرف والعادة ، فيقولون مثلًا العرف والعادة كذا في المسألة ، ويحمل كلامهم على المألوف في المجتمع ، والعطف المشهور عندهم لا يعنى التأسيس بل هو للتأكيد .

# الفرق بين العرف والإجماع

الإجماع: يخص طائفة معينة من الناس وهم المجتهدون.

العرف: يخص المجتمع.

الإجماع: لا ينقض بتغير الزمان والمكان.

العرف: يتغير بالزمان والمكان.

#### هل العرف دليل شرعي مستقل ؟

الحق أن العرف ليس دليلا شرعيا ، يُحكم به على المسائل في جميع أقسام هذا الباب ، وذلك لأن أعراف الناس إما أن تكون في الأمور الدنيوية وإما في الأمور الدينية ، فأما هذه فمنها الصحيح ومنها الفاسد وحكم على بعضها بالصحة والبعض الآخر بالفساد باعتبار الشارع للأول وإلغاء الثاني سواء كان الاعتبار بالقول أو الفعل أو التقرير ، ولكن الإلغاء لابد وأن يكون بالقول . وأمّا الحكم المعلق بلفظ مطلق لا حد له شرعا ولا لغةً ، حُمل على المعنى العرفي ، فهو دليل مستقل هنا فقط .

وأما ذاك أعنى الأمور الدنيوية فأيضا منها الصحيح ومنها الفاسد ، وحكم على بعضها بالصحة لعدم مخالفته لدليل شرعى وكذلك إفضاؤه لمصلحة ، والمصالح معتبرة بل هي مقصد الشارع للعباد ، وحكم على بعضها بالفساد إما لأن الشارع ألغاها وإما لأنها تفضى إلى مفسدة .

#### الخلاصة

- قال عَلَيْكَ : ﴿ إِذَا كَانَ شَيْءٌ مِنَ أُمْرِ دَنِياكُم ، فَأَنتُم أَعلَم به ، وإذَا كَانَ شَيْءٌ مِن أَمْرِ دَيْنَكُم فَإِلَى ﴾ .
- العرف الدنيوى هو ما ألفه مجتمع من أمور الدنيا من غير حظرٍ من الشارع ، سواء كان قولا أو فعلا أو تركا .
- شروط اعتبار العرف في الأمور الدنيوية ثلاثة ألّا يخالف دليلا شرعيا ، وألّا يفضى إلى مفسدة ، و أن يفضى إلى مصلحة .
- العرف الديني نوعان: ما كان من أعراف الناس واعتبره الشرع، وتعليق الشارع لحكم على لفظ ولم يجعل له حدا.
  - الألفاظ إما لها حد شرعى وإما لغوى وإما عرفي .
- شروط اعتبار العرف في الأمور الدينية ثلاثة: أن يكون الحكم في المسألة هو حكم الشارع ، وأن يكون الحكم معلقا بلفظ لا حد له شرعا ولا لغة وأن يكون اللفظ مطلقًا .
  - العادة هي الشيء المألوف سواء كان في فرد أو جماعة .
  - العرف هو الشيء المألوف في جماعة وعليه فإن العادة أعم من العرف .
    - لا يفرق الفقهاء بين العرف والعادة .
- الفرق بين الإجماع والعرف ، أن أهل الإجماع هم المجتهدون وأهل العرف هم المجتمع ، الإجماع لا ينقض بتغير الزمان والمكان والعرف يتأثر بهما .
- العرف ليس دليلا مستقلا ، إلَّا في قسم واحدٍ ، وهو الحكم الشرعي الذي عُلق بلفظ مطلق ولا حد له في الشرع ولا في اللغة .

#### الأسئلة

- ١ اذكر الدليل على أن العرف نوعان الأول يتعلق بأمور الدنيا والثانى يتعلق بأمور الدين .
  - ٢ عرِّف العرف في الأمور الدنيوية .
  - ٣ اذكر بعض الأمثلة للأعراف القولية والفعلية التي لا تخالف الشرع.
    - ٤ ما الشروط التي يجب أن تتوفر في الأعراف الدنيوية ليؤخذ بها .
      - ه اذكر أنواع الأعراف الدينية ومثل لكل نوع .
      - ٦ ما معنى أن الشارع علق الحكم على لفظٍ ؟
      - ٧ للألفاظ ثلاثة حدود أذكرها ومثل لكل نوع .
    - ٨ ما الشروط التي يجب أن تتوفر في الأعراف الدينية ليؤخذ بها ؟
      - ٩ ما الفرق بين العرف والعادة ؟ وهل يفرق بينهما الفقهاء ؟
        - ١٠ ما الفرق بين العرف والإجماع ؟
        - ١١ لماذا لا يعتبر العرف مصدرا مستقلا ؟
        - ١٢ وما الحالة التي يعتبر العرف فيها مصدرا مستقلا ؟



# الباب الثامن

وفيه ثلاث مباحث :

الأول : الأجتهاد .

الثاني : التقليد .

الثالث : التعارض والترجيح .



# المبحث الأول

#### الاجتهاد

#### التعريف :

فى اللغة: الاجتهاد من جُهد، بفتح الجيم وضمها، بمعنى الطاقة، وبالفتح فقط المشقة، والاجتهاد بذل الوسع(١).

فى الاصطلاح: بذل المجتهد، كل جهد، لإدراك حكم شرعى خبرى أو علمى.

#### معنى التفقه في الدين:

التفقه في الدين هو معرفة الأحكام الشرعية بأدلتها السمعية .

إذًا : من علم الأحكام الشرعية بدون أدلتها السمعية ، لا يسمى فقيهًا .

#### حكم التفقه في الدين:

التفقه في الدين فرضً على كل مستطيع ، وأعنى بالمستطيع هو من توفرت فيه شروط الاجتهاد بقسميها الثابتة والمتغيرة كما سيأتي إن شاء الله ، وصح عنه عَلَيْكَ : ومن يرد الله به خيرًا ، يفقهه في الدين ، رواه الشيخان وأحمد عن معاوية . وأما

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص ١١٤.

غير المستطيع ففرضه السؤال لقوله تعالى:

# ﴿ فَسَنَكُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [ النحل: ٤٣]

#### شروط الاجتهاد :

هي نوعان : شروط ثابتة ، وشروط متغيرة .

الشروط الثابتة : أى التي يجب أن توجد في المجتهد سواء كان مجتهدًا جزئيًا ، أو مجتهدا مطلقا وهي :

أن يكون عالما من اللغة والنحو ما يحسن به الفهم .

أن يكون عالما بأصول الفقه.

أن يكون عالما بأصول الحديث.

أن يكون عالما بأصول التفسير ، وعلوم القرآن ، وأسباب النزول .

أن يكون عالما بمواقع الإجماع.

أن يكون عالما بالآيات المنسوخة والأحاديث المنسوخة .

أن يكون عنده صفاء ذهن ، ونفاذ بصيرة ، وحدة ذكاء، وقدرة فطرية على النظر والاستدلال .

#### الشروط المتغيرة :

أن يكون حافظا فاهما لجميع آيات الأحكام.

أن يكون حافظا فاهما لجمهور أحاديث الأحكام.

#### أنواع الاجتهاد :

ينقسم الاجتهاد إلى نوعين: المجتهد المطلق، والمجتهد الجزئي.

المجتهد المطلق: هو من توفرت فيه شروط الاجتهاد السابقة بنوعيها الثابتة والمتغيرة ولا يلزم في المجتهد المطلق علمه بجميع الأحاديث ، بل يكفى كما سبق

بيان جمهور الأحاديث وفي ذلك يقول<sup>(۱)</sup> شيخ الإسلام: ( ولا يقولن قائل من لم يعرف الأحاديث كلها لم يكن مجتهدا لأنه إن اشترط في المجتهد علمه بجميع ما قاله النبي عَلَيْتُهُ وفعله فيما يتعلق بالأحكام ، فليس في الأمة مجتهد وإنما غاية العالم أن يعلم جمهور ذلك ومعظمه ، بحيث لا يخفي عليه إلّا القليل من التفصيل ، ثم إنه قد يخالف ذلك القليل من التفصيل الذي يبلغه ) ا . ه. .

المجتهد الجزئى: هو من توفر فيه شروط الاجتهاد الثابتة ، مع الآيات والأحاديث التى تخص فنًا ، أو مسألة أو باباً معينًا . وفى ذلك يقول شيخ الإسلام : والاجتهاد ليس هو أمرًا واحدًا لا يقبل التجزىء والإنقسام ، بل قد يكون الرجل مجتهدًا فى فن أو باب أو مسألة دون فن وباب ومسألة » ا.ه. . ويجب أن تكون الأدلة فى الباب أو المسألة ، أعيان الأدلة لا جنس الأدلة وفى ذلك يقول رحمه الله : ولا يكفى فى كونه مجتهدا أن يعرف جنس الأدلة بل لابد أن يعرف أعيان الأدلة » .

#### ما يجوز الاجتهاد فيه وما لا يجوز:

المسائل نوعان قديمة ، ومستحدثة .

● الأول: المسائل القديمة وهذه قسمان: قطعية ، وأحكام مستنبطة وهذه نوعان ما أتفق عليه وما اختلف فيه فآلت القسمة لهذا النوع إلى ثلاثة أقسام:

أحكام قطعية لا يجوز فيها الاجتهاد.

وأحكام مستنبطة متفق عليها وهذه تلحق بالقطعية أى لا يجوز فيها الاجتهاد . وأحكام مستنبطة مختلف فيها على أقوال ، يجب فيها الاجتهاد واختيار قول من بين أقوالهم بما وافق الكتاب والسنة على فهم السلف الصالح . ومن ادعى جواز إحداث قول في هذه المسألة فهو مدع لضياع الحق بين سلف الأمة في هذه المسألة وهذا قطعًا خطأ فادح .

<sup>(</sup>۱) الفتاوي ج ۲۰ ص ۲۳۹ .

• الثانى: المسائل المستحدثة: هذه يجوز الاجتهاد فيها، لأنه لم تمض به سنة عن النبى عليه ومثال ذلك:

حشو الأسنان والأضراس .

الصلاة في الطائرة وغير ذلك.

#### مشروعية الاجتهاد :

نعم يجوز ذلك ومن أدلة جواز الاجتهاد قوله تعالى :

﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَاتَ أَمْرَعَلَى قُلُوبٍ أَفْفَالُهَا ﴾ [ محمد: ٢٤]

# الاجتهاد في زمن النبي عَلِيُّكُ :

وهو نوعان :

الأول: اجتهاد في زمنه ﷺ ، ولم يعلم به . فهو قول صحابي وله الحكم السابق في بابه .

الثانى : اجتهاد فى زمنه عَلَيْتُهُ ، وعلمه . والمجتهد فى هذه الحالة مصيب أو مخطىء أو مصيب فى البعض .

ويتوصل إلى الإصابة والخطأ إما بتقرير النبى عَلَيْكُ بالقول أو السكوت لأنه لا يسكت عن الباطل .

مثال المجتهد المصيب: قصة سعد بن معاذ في قضائه في بني قريظة ، فكان حكمه موافقًا لحكم الله عز وجل ، لقوله عليه : ( قضيت فيهم بحكم الله ) ... والحكم هو قتل مقاتلهم ، وسبى ذراريهم ، وتقسيم أموالها .

مثال المجتهد المخطىء: قصة عدى بن حاتم رضى الله عنه ، لما اعتقد أن

<sup>(</sup>١) القواعد النورانية ص ٧١ .

قوله تعالى : ﴿ حتى يتبين لكم الخيط الأبيض، من الخيط الأسود ﴾ [البقرة: ١٨٧] معناه أنه عمد إلى عِقالين أبيض وأسود ويحكم برؤية أحدهما ، فقال له النبي عَقَالًا : ﴿ إِنَّمَا هُو بِياضِ النَّهَارِ وسواد اللَّيلِ ﴾ .

مثال المجتهد الذى أصاب فى بعضٍ وأخطأ فى بعضٍ : كقوله عَلَيْكُ لأبى بكر لما فسر رؤية لرجلٍ فى وجوده عَلَيْكُ وأصبت بعضًا ، وأخطأت بعضًا، رواه مسلم . جواز الاجتهاد من النبى فيما لم يترك به الوحى :

نحو اجتهاده عَلِيْكُ في أسرى بدر وقبوله الفداء فعاتبه الله تبارك وتعالى ﴿ مَاكَانَ لِنَبِيِّ أَن يَكُونَ لَهُ أَسَّرَىٰ حَتَّىٰ يُشْخِرَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾

[ الأنفال : ٦٧ ]

وكما لا يخفى لا عتاب مع وحى فعلم أنه عَلَيْكُ إنه اجتهاد منه عَلِيْكُ. وكما لا يخفى الله عَلَيْكُ . وكذلك الأنبياء من قبله قال تعالى :

﴿ وَدَاوُدُومُ لَيْمَنَ إِذْ يَعْكُمَانِ فِي ٱلْخُرْثِ ﴾ [ الأنبياء : ٧٨ ]

والآيات واضحة الدلالة على جواز الاجتهاد من الأنبياء ، فيما لم ينزل به الوحى ، بل وجواز الخطأ في الاجتهاد ، ولكن الإجماع منعقد على أن الأنبياء لا يُقرون على خطأ .

ومعنى كلام جمهور العلماء أن النبى عَلَيْكُ معصوم من الخطأ ، أى أنه لا يُقرُّ على خطأ ، فكل المسائل المجتهد فيها من الأنبياء ، سواء أصابوا الحق إبتداءً أو بعد الوحى فكلها حق لا مرية فيه .

#### ثواب المجتهد:

قال عَلَيْكُ : ( اذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران ، وإن أخطأ فله أجر ) متفق عليه وهذا لفظ مسلم ونخلص من هذا الحديث بفوائد :

أن الحاكم إذا أفتى الناس بدون اجتهاد فهو آثم وإن أصاب الحق ، قال<sup>(۱)</sup> شيخ ------

<sup>(</sup>١) القواعد النورانية ص ٢٠٦ .

الإسلام: « كما لو حكم الحاكم بغير اجتهاد فإنه آثم ، وإن كان قد صادف(١) الحق » ا . هـ .

تخصيص الفتيا بالمجتهد، فإن أفتى وهو غير مجتهد ووافق الحق فهو آثم. وقد قال عَلَيْكُ : ( من أفتى بفُتيا غير ثبت ، فإنما إثمه على من أفتاه » رواه ابن ماجة أن المجتهد إذا بذل الوسع في الحكم على المسألة ، وأصاب الحق فله أجران .

أن المجتهد إذا بذل الوسع في الحكم على المسألة ، وأخطأ فله أجر ، والخطأ إما بمخالفة حكم الله باجتهاد سائغ ، وفي ذلك يقول<sup>(٢)</sup> شيخ الإسلام : « أن حكم الله واحد ، وأن من خالفه باجتهاد سائغ مخطىء معذور مأجور فعلى هذا يكون ذلك الفعل الذي فعله المتأول بعينه حراما ، لكن لا يترتب أثر التحريم عليه لعفو الله عنه ، فإنه لا يكلف نفسا إلا وسعها » .

وإما باعتقاد ثبوت حديث وهو غير ثابت كمن قال إن الذبيح إسحاق وليس إسماعيل .

وإما الفهم الخطأ لمن نفى أن الله لا يُرى ، لأن الله قال : ﴿ لا تدركه الأبصار ﴾ [الأنعام: ١٠٣] وتأولوا قوله تعالى :﴿ وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة ﴾ [القيامة: ٢٢] بأنها تنتظر ثواب ربها وهذا القول قال به مجاهد وقطعا مخطىء رحمه الله.

وإما الاستدلال الخطأ كمن أعتقد أن الميت لا يعذب ببكاء الحى واستدل بقوله تعالى : ﴿ وَلَا تُوْرُ وَازُرَةً وَزُرُ أَخْرَى ﴾ . [ الأنعام : ١٦٤ ]

وإما أن تكون المسألة فى دقيق العلم وإلّا لهلك فضلاء الأمة قال<sup>(٦)</sup> شيخ الإسلام: ولا ريب أن الخطأ فى دقيق العلم مغفور للأمة ، وإن كان ذلك فى المسائل العلمية ، ولولا ذلك لهلك أكثر فضلاء الأمة ، وإذا كان الله يغفر لمن جهل تحريم الخمر لكونه نشأ بأرض جهل ، مع كونه لم يطلب العلم ، فالفاضل المجتهد فى

<sup>(</sup>١) قلت لو قال قد قال الحق لكان أسلم .

<sup>(</sup>۲) فتاوی ج ۲۰ ص ۲۹۸ .

<sup>(</sup>٣) فتاوي ج ٢٠ ص ١٩٥.

طلب العلم بحسب ما أدركه فى زمانه ومكانه إذا كان مقصوده متابعة الرسول بحسب إمكانه هو أحق بأن يتقبل الله حسناته ، ويثيبه على اجتهاداته ، ولا يؤاخذه بما أخطأ تحقيقًا لقوله تعالى :

﴿ رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَّسِينَآ أَوْ أَخْطَأُنَّا ﴾ [ البقرة: ٢٨٦].

#### الخلاصـة

- الاجتهاد هو بذل المجتهد ، كل جهدٍ ، لإدراك حكمًا شرعيًا خبريًا أو علميًا .
  - التفقه في الدين هو معرفة الأحكام الشرعية بأدلتها السمعية .
    - التفقه في الدين فرضٌ على كل مستطيع.
      - راجع شروط الإجتهاد .
      - الاجتهاد نوعان مطلق وجزئي .
    - يجب أن يُعرف في المسألة أعيان الأدلة لا جنس الأدلة .
  - الأحكام القطعية والمستنبطة والمتفق عليها لا يجوز فيه الاجتهاد .
- الأحكام المستنبطة والمختلف فيها ، يجب فيها الاجتهاد ، بشرط عدم إحداث قول ، وأن يختار من بينهم قولا يوافق الدليل .
  - الأحكام المستحدثة يجب الإجتهاد فيها .
  - الحاكم إذا إجتهد فأصاب له أجران ، وإن أخطأ فله أجر .
    - الحاكم إذا أفتى بغير اجتهاد آثمٌ ولو أصاب الحق.

#### الأسئلة

- ١ عرِّف الاجتهاد لغةً واصطلاحًا .
- ٢ ما معنى التفقه في الدين ؟ وما حكمه ؟
  - ٣ اذكر شروط الاجتهاد الثابتة والمتغيرة .
    - ٤ ما معنى المجتهد المطلق؟
    - ٥ ما معنى المجتهد الجزئي ؟
- ٦ ما المواطن التي لا يجوز الاجتهاد فيها ؟
  - ٧ ما المواطن التي يجوز فيها الاجتهاد ؟
    - ٨ ما الدليل على جواز الاجتهاد ؟
    - ٩ متى يثاب المجتهد ومتى يأثم ؟



#### المبحث الثاني

#### التقليد

#### التعريف :

فى اللغة: من القلادة (١)، التى يقلد الإنسان بها غيره، وتضع فى العنق ومنه تقليد الهدى.

في الاصطلاح: هو العمل بقول الغير من غير حجة<sup>(۱)</sup>.

#### ما هو العلم ؟

العلم هو ما قاله الله عز وجل ، وقاله الرسول عَلَيْكُ ، وقاله الصحابة ، على فهم سلفنا الصالح وسوى ذلك التقليد .

قال (٢) الشافعي رحمه الله:

والعِلمُ ما كان فيه قال حدَّثنا ما سوى ذلك وسواس الشياطين، وقال (٤) رحمه الله: وليس لأحدٍ أبدًا أن يقول في شيء حلال ولا حرام إلَّا من جهة العلم، وجهة العلم الخبر في الكتاب أو السنة أو الإجماع أو القياس ، .

<sup>(</sup>١) الصحاح ص ٤٨ .

<sup>(</sup>٢) إرشاد الفحول ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٣) ديوان الشافعي ص ٨٨.

<sup>(</sup>٤) الرسالة ص ٣٩.

وقال بعض أهل العلم :

العلم قال الله قال رسول ما العلم نصبُك للخلاف سفاهة كلا! ولا نصبُ الخلاف جهالة

قال الصحابة ليس خُلْفٌ فيه بين النصوص وبين رأى سفيه بين الرسول وبين رأى فقيه.

#### الفرق بين العالم والمقلد:

العالم: هو من عرف الأحكام بأدلتها الشرعية عن نظرٍ وإستدلال . والمقلد: هو من عرف أقوال الأثمة والمذاهب بدون دليل .

#### هل المقلد معدود من العلماء:

المقلد ليس معدودا من العلماء.

قال (۱) الشوكاني رحمه الله : ( إن التقليد جهلٌ ، وليس بعلم ) . وقال السيوطي رحمه الله : ( إن المقلد لا يسمى عالما ) .

وقال أحمد رحمه الله : ( من قلة علم الرجل ، أن يقلد دين الرجال ، .

وقال<sup>(٣)</sup> أبو عمرو وغيره من العلماء : « أجمع الناس أن المقلّد ليس معدودا من أهل العلم » .

قال تعالى : ﴿ فَشَّنَالُوٓ أَاهْ لَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنْتُمْ لِلاَتَعْ أَمُونَ ﴾ [ النحل : ٤٣ ] . إذًا : لا يجوز سؤال غير العالم .

# فرضُ كل مكلُّفٍ :

قال<sup>(۲)</sup> شيخ الإسلام : وإذا تنازع المسلمون في مسألة ، وجب رد ما تنازغوا فيه إلى الله والرسول ، فأى القولين دل عليه الكتاب والسنة وجب إتباعه) .

<sup>(</sup>١) أرشاد الفحول ص ٢٣٦ .

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين ص ٧ .

<sup>(</sup>٣) فتاوی ج ۲ ص ۱۱۲ .

قلتُ : وإذا صح الحديث وجب الأخذ به ، دون تزكية أحد له ، كائنا من كان ، وقد قيل بل شرط أن يعمل به فلان وفلان وهذا قطعًا الباطل ، فكلام الله وسنة نبيه يُعاير بهما الأقوال ولا يُعايرا بالأقوال ورحم الله الشوكاني حيث قال<sup>(1)</sup>: وفيالله العجب !، أيحتاج المسلم في تقديم قول الله أو رسوله عليه على قول أحدٍ من علماء أمته إلى أن يعتضد بهذه النقول !! يالله العجب ! أي مسلم يلتبس عليه مثل هذا حتى يحتاج إلى نقل هؤلاء العلماء رحمهم الله ، في أن أقوال الله ، وأقوال رسوله عليه مقل مقدمة على أقوالهم ، فإن الترجيح فرع التعارض ومن ذاك الذي يُعارض قوله ، قول الله تعالى وقول رسول الله عليه متى ترجع إلى الترجيح والتقديم سبحانك هذا بهتان عظيم ا . ه . .

وعليه فإنه متى ظهر الأثرُ وجب تركُ جميع الأقوال ، وتقديم الأثر وذلك لكل أحدٍ من الأمة العوام والخواص ... فالكل نُزع منه الإختيار بعد قضاء الله وقضاء رسوله متالة .

#### الرجوع إلى الحق هدى:

قال (۲) شيخ الإسلام رحمه الله: وهذا أبو يوسف ومحمد أتبع الناس لأبى حنيفة وأعلمهم بقوله ، وهما قد خالفاه في مسائل لا تكاد تحصى ، لما تبين لهما من السنة والحجة ما وجب عليهما إتباعه ، وهما مع ذلك معظمان لإمامهما ، لا يقال فيهما مذبذبان ، بل أبو حنيفة وغيره من الأثمة يقول القول ثم تتبين له الحجة في خلافه فيقول بها . ولا يقال له مذبذب ، فإن الإنسان لا يزال يطلب العلم والإيمان . فإذا تبين له من العلم ما كان خافيا عليه اتبعه وليس هذا مذبذبا ، بل هذا مهتد زاده الله هدى ، وقد قال تعالى : ﴿ وقل : رب زدنى علما ﴾ فالواجب على كل مؤمن موالاة المؤمنين ، وعلماء المؤمنين ، وإن يقصد الحق ويتبعه حيث وجده الله هدى .

<sup>(</sup>١) القول المفيد ص ٢٥.

<sup>(</sup>۲) فتاوی ج ۲۲ ص ۲۵۲ ــ ۲۵۳ .

#### أقسام الناس:

ينقسم الناس باعتبار القدرة على النظر والاستدلال إلى نوعين ، أحدهما : القادر على النظر والإستدلال ، والثاني : العاجز عن النظر والاستدلال .

القادر على النظر والاستدلال: وهذا فرضه البحث عن الحق من خلال النظر في الأدلة الشرعية ، والاستدلال من خلالها على مطلوبه ، ولا يقبل قول الغير بدون حجة ، ولكن متى عجز عن الوصول إلى مطلوبه بالنظر والاستدلال ، جاز له حينفذ التقليد ، وفي ذلك يقول<sup>(1)</sup> ابن القيم رحمه الله : ووهذا فعل أهل العلم ، وهو الواجب ، فإن التقليد إنما يباح للمضطر ، وأما من عدل عن الكتاب والسنة وأقوال الصحابة وعن معرفة الحق بالدليل مع تمكنه منه إلى التقليد ، فهو كمن عدل إلى الميتة مع قدرته على المذكاة ، فإن الأصل أن لا يقبل قول الغير إلا بدليل ، تجعل المقلدة حال الضرورة رأس أموالهم ! وأسباب العجز في حق القادر كثيرة منها تكافؤ الأدلة أو ضيق الوقت أو عدم ظهور دليل له .

#### العاجز عن النظر والاستدلال:

وهذا فرضه ، التقليد وذلك بسؤال أهل العلم لقوله تعالى :

﴿ فَسَتَكُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣]

ولكن متى عِرَف العاجز الحق فى مسألة بالنظر والاستدلال ، ففرضه ما نتج من النظر والاستدلال ، وهذا ليس بمستبعد عن العوام فى بعض المسائل ومنها إذا سمع العاجز أن النبى عَلَيْكُ نهى عن صوم يوم الفطر ويوم الأضحى فمثل هذه المسائل لا تحتاج إلى ذكاء ... فمن أفتى بخلاف ذلك وجب عليه اتباع ما نتج من النظر والاستدلال . وفى ذلك يقول<sup>(۱)</sup> شيخ الإسلام : ووكذلك العامى إذا أمكنه الاجتهاد فى بعض المسائل جاز له الاجتهاد ، فإن الاجتهاد منصب يقبل التجزىء والانقسام

إعلام الموقعين ج ٢ ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>۲) فتاوی ج ۲۰ ص ۲۰۶ .

فالعبرة بالقدرة والعجز ، وقد يكون الرجل قادرا في بعض عاجزا في بعض ، لكن القدرة على الاجتهاد لا تكون إلا بحصول علوم تفيد معرفة المطلوب ، فأما مسألة واحدة من فيه فيبعد الاجتهاد فيها ا . ه .

وعليه فإنه لا يجوز إطلاق القول بحرمة التقليد أو إطلاق القول بتحليله ، فإن فرض القادر النظر والاستدلال وحُرمة التقليد في حقه ، وأما العاجز ففرضه التقليد وفي ذلك يقول<sup>(۱)</sup> شيخ الإسلام رحمه الله : «والذي عليه جماهير الأمة أن الاجتهاد جائز في الجملة ، والتقليد جائز في الجملة ، لا يوجبون الاجتهاد على كل أحدٍ ويحرمون الاجتهاد ، وأن ويحرمون الاجتهاد ، وأن الاجتهاد جائز للقادر على الاجتهاد والتقليد جائز للعاجز عن الاجتهاد ) ا. ه.

#### أنوع التقليد :

التقليدُ نوعان : أحدهما محرم ، والثاني جائز .

التقليد المحرَّم: والمقصود بهذا النوع أن يُتخذ التقليد دينا ، فيتبع غير الرسول فيما خالف فيه الرسول ، وهذا في حق القادر على الاجتهاد والعاجز فمتى عرف القادر أو العاجز أن ما أفتي به يخالف ما جاء عن الرسول عَلَيْكُ وجب عليه رد هذا القول . واتباع ما جاء عن الرسول عَلَيْكُ والناس هنا قسمان :

من خفى عليه أن ما أُفتي به على خلاف ما جاء به الرسول فهذا لا يأثم إن شاء الله .

وأما من علم أن ما أفتى به على خلاف ما جاء به الرسول فهذا يرد عليه قول الله عز وجل : ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّ الِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكُولُ يَكَيْتَنِي التَّخَذُتُ مَعَ الرَّسُولِ الله عز وجل : ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّ الِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكُولُ يَكَيْتَنِي التَّ الله عَلَى الله عَلَى

<sup>(</sup>۱) فتاوی ج ۲۰ ص ۲۰۳ – ۲۰۶ .

# ويرد عليه قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّارِيَقُولُونَ يَنَكَيْتَنَا أَطَعْنَا وَيَوْمُ وَمُهُمْ فِي ٱلنَّارِيَقُولُونَ يَنَكَيْتَنَا أَطَعْنَا أَلْرَسُولِا ﴾ [ الأحزاب : ٦٦ ]

إلى قوله تعالى : ﴿ وَٱلْعَنَّهُمْ لَعَنَّا كَبِيرًا ﴾ [ الأحزاب : ٦٨ ]

التقليد الجائز : وهذا في حق كل عاجز عن الوصول إلى المطلوب في مسألة بالنظر والاستدلال .

وعليه فإن :

التقليد في حق القادر ، بالنظر والاستدلال على الوصول إلى المطلوب في مسألة حرام .

التقليد في حق العاجز واجبُّ .

#### الشروط التي يجب أن يلتزمها المقلد:

أن يكون عاجزًا عن معرفة الحق بنفسه . وذلك بالنظر والاستدلال .

ألًّا يسأل غير العالم ، لأن الله تبارك وتعالى يقول :

﴿ فَسَتُلُوٓا أَهْلُ ٱلذِّكْرِ إِن كُنْتُ مُلَا تَعَامُونَ ﴾ [النحل: ٣٤]

وليس السؤال مقصورا على علماء مذهب معين بل من اعتقد أن فلانا سيفتيه بقول الله ورسوله وجب عليه سؤاله دون غيره وفي ذلك يقول<sup>(۱)</sup> شيخ الإسلام رحمه الله : و أن يستفتي من اعتقد أنه يفتيه بشرع الله ورسوله من أي مذهب كان ﴾ أ.هـ .

#### لا يجوز للمقلد أن يفتى :

سبق أن المقلد ليس عالما والله عزَّ وجل فرض علينا عند العجز سؤال العلماء فمن سأل مقلِّدا وهو يعلم أنه سيفتيه بحسب المذاهب فهو آثم ، ومُفتيه عاص لله تبارك وتعالى ، قال تعالى : ﴿ فَسَتَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكَرِ إِن كُنْتُمُ لِلاَتَعَامُونَ ﴾ تبارك وتعالى ، قال تعالى : ﴿ فَسَتَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكَرِ إِن كُنْتُمُ لِلاَتَعَامُونَ ﴾ والنحل : ٤٣]

<sup>(</sup>۱) فتا*وی ج ۲۰ ص ۲۰۹ .* 

وأما إن كان لا يعرف أنه سيفتيه بحسب المذاهب فلا شيء عليه إن شاء الله وصع عنه عليه أنه قال: ومن أفتي بفتيا غير ثبتٍ ، فإنما إثمه على من أفتاه ، رواه ابن ماجة ، ورحم الله الشافعي حيث قال(١). وفالواجب على العالمين أن لا يقولوا إلا من حيث علموا ، وقد تكلم في العلم من لو أمسك عن بعض ما تكلم فيه منه لكان الإمساك أولى به ، وأقرب من السلامة له إن شاء الله » .

#### ترهيب المقلد من الفتيا:

قال تعالى : ﴿ وَكَذَالِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِى قَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا عَلَى أَمْتُ وَانَّا عَلَى أَمْتُوهِم مُقْتَدُونَ قَالَ أُولَوِحِتْ ثُكُرُ إِلَّا قَالَ أُولَوِحِتْ ثُكُرُ اللَّهِ عَلَيْهِ عَالِمَا عَلَى مَا وَجَد ثُمَّ عَلَيْهِ عَالِمَا عَلَى اللَّهِ عَالَما عَلَيْهِ عَالِمَا عَلَيْهِ عَالِمَا عَلَيْهِ عَالِمَا عَلَيْهِ عَالِمَا عَلَيْهِ عَالَمَا عَلَيْهِ عَالْمَا عَلَيْهِ عَالَمَا عَلَيْهِ عَالَمَا عَلَيْهِ عَالَمَا عَلَيْهِ عَالَمُ عَلَيْهِ عَالَمَا عَلَيْهِ عَالَمَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَالَمَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَالَمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَالَمُ عَلَيْهِ عَلْهَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمَ عَلْهِ عَلْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ

وقال تعالى: ﴿ وَلِلْانَقْفُ مَالَيْسَلَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ ﴾ [ الإسراء : ٣٦ ] قال عَلِيْكَ : ( تذهب العلماء ، ثم تتخذ الناس رؤؤسا جهالًا ، يسألون ، فيفتون بغير علم ، فيضّلون ويُضلون ، رواه الطبراني في الإوسط عن أبي هريرة .

وقال عَيِّالَةِ : « قتلوه ، قتلهم الله ـ ألم يكن شفاء العَى السؤال » رواه أحمد عن ابن عباس .

وقال عَلِيْكَةِ : « من أُفتى بفتيا غير ثبت ، فإنما إثمه على من أفتاه » رواه ابن ماجة عن أبي هريرة .

#### إبطال حجج المقلدين:

قالوا: اتباع قول النبي عَلَيْكُ تقليد .

قلتُ : كيف يكون تقليدا ، وقول النبي عَلَيْكُ هو الدليل نفسه ؟ الإجماع المتبع تقليد .

<sup>(</sup>١) الرسالة ص ٤١ .

قلتُ : ليس بتقليدٍ ، لإنه لا إجماع بدون مستندٍ من الكتاب أو السنة ، والمستند هو الدليل ، وعليه فمتبع الإجماع ليس مقلدا بل هو متبع لدليل .

قولهم و أنت أعلم أم الإمام الفلاني ، .

قلتُ : هذه المقولة فاسدة ، بل تدل وتخبر عن عقلية قائلها ، لإنه لو عكس عليه الإمر لكان متهما بما اتهم به ومن كان كذلك فهو من أجهل الناس فمثلًا طالب الدليل خالف الإمام الفلاني ؟

فيقال له أنت أعلم أم الإمام الفلاني ؟

الرد الإمام الفلاني الذي ذكرته خالف الإمام الفلاني ، أأنت أعلم أم هو ؟ فأصبح متهما بما اتهم به طالب الدليل .

بل لو فتح الباب لهذا السؤال لإفضى إلى تعطيل شرع الله ، وتبديل الدين ، وجعل الأثمة بمنزلة النبي عليه ، وفي ذلك قال (١) شيخ الإسلام : « ولو فتح هذا الباب لوجب أن يعرض عن أمر الله ورسوله ، ويبقى كل إمام في اتباعه بمنزلة النبي عليه في أمته ، وهذا تبديل للدين ، يشبه ما عاب الله به النصاري في قوله تعالى :

﴿ اَتَّخَاذُوٓ اَاحْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ اَرْبَابَامِن دُونِ اللهِ وَالْمَسِيحَ اَبْنَ مَرْيَكُمْ وَمَ اَأْمِرُوۤ اللّالِيعَبُ دُوۤ اللّهَا وَحِدُاً لّا إِلَنهَ إِلّاهُوَ سُبْحَنَهُ عَكَمّا يُشُرِكُونَ﴾ وَحِدُاً لّا إِلَنهَ إِلّاهُوَ سُبْحَنَهُ عَكَمّا يُشُرِكُونَ﴾ [ التوبة: ٣١] الم

# أدلة أبطال التقليد المذموم:

قال تعالى : ﴿ فَإِن نَنزَعُهُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [ النساء : ٥٩]

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ج ۲۰ ص ۲۱٦.

وقال تعالى : ﴿ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِنْبَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا الْحَقِّ لِيَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا الْحَقْ لِيَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا الْحَقْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وقال تعالى : ﴿ وَمَا أَخْلَفَتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُۥ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [ الشورى : ١٠] وقال تعالى :

﴿ كِنَّبُ أُنْزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْدِكَ حَسَرَةٌ مِّنْهُ لِلُسُنذِرَ بِهِ وَذِكْرَىٰ ﴿ كِنَبُ أُنْزِلَ إِلَيْكُم مِّن زَيِّكُرُ وَلَا تَنَبِعُوا مِن دُونِهِ الْوَلِيَاءُ ﴾ لِلْمُؤْمِنِينَ ٱتَّبِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَيْتُكُم مِّن زَيِّكُرُ وَلَا تَنَبِعُوا مِن دُونِهِ الْوَلِيَاءُ ﴾ لِلْمُؤْمِنِينَ ٱللَّمِ اللهُ عَلَى الْعَراف : ٢-٣]

وقال تعالى : ﴿ أُوَلَرْيَكُفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبُ يُتَّانِي عَلَيْهِمَّ ﴾

[ العنكبوت : ٥١]

ووجه الاستدلال أن الله زجر من لم يكتف بالكتاب المنزل .

وقال تعالى(١) ﴿ يُجُلِدِلُونَ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِسُلْطَنِ أَتَىٰهُمْ ﴾

[ غافر : ٣٥ ]

ووجه الاستدلال أنه لا يجوز معارضة كتاب الله بغير كتاب الله .

وقال تعالى : ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ

[ النساء: ٦٥

وقال تعالى : ﴿ إِنَّمَاكَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوٓ أَإِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ـ لِيَحَكُّمُ بَيْنَكُمُ

ر النور : ٥١ ]

أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ﴾

وقال تعالى : ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ ٱللَّهَ فَأُتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ ﴾

[آل عمران: ٣١]

بَيْنَهُمْ ﴾

<sup>(</sup>۱) فتاوی جزء ۱۹ ص ۷۸.

وقال تعالى:

﴿ قُلْهَاذِهِ ، سَبِيلِي أَدْعُوٓ إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ اللَّهِ وَمَآ أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [ يوسف : ١٠٨]

عن عدى بن حاتم قال : أتيتُ رسول الله عَلَيْكُ ، وفي عنقى صليب ، فقال لى : ويا عدى ألق هذا الوثن من عنقك ، وانتهيت إليه وهو يقرأ سورة براءة ، حتى أتى على هذه الآية ﴿ اَتَّحَٰ لُو اَ اَحْبَ اللَّهِ ﴾ على هذه الآية ﴿ اَتَّحَٰ لُو اَ اَحْبَ اللَّهِ ﴾ [ التوبة : ٣١]

قال: قلت يا رسول الله إنا لم نتخذهم أربابا قال: ﴿ بلى ، أليس يُحلون لكم ما حُرم عليكم ، فتحلونه ؟ ، فقلت: بلى . فقال: ﴿ تلك عبادتهم ﴾ .

التقليد مناف لمقتضى لا إله إلا الله .

من خصوصيات الإله حق التشريع ، المتضمن للتحليل والتحريم ، فليس لإحدٍ أن يحلل أو يحرَّم ولو كان ملكا مقربا إلا وحيا من الله فيبلغه إلى الرسل ليبلغوا الناس .

قوله عليه الله عليه المخلوق في معصية الخالق ، رواه أحمد والحاكم عن عمران والحكم بن عمرو الغفارى .

#### نهى الأثمة عن التقليد:

قال أبو حنيفة رحمه الله : ﴿ لا يحل لأحدِ أن يأخذ بقولنا ما لم يعلم من أين

وقال ــ رحمه الله ــ : « حرام على من لم يعرف دليلي أن يُفتى بكلامى ، فإننا بشرٌ نقول القول اليوم ونرجع عنه غدا » .

( قبل لأبى حنيفة ، إذا قلت قولا وكتاب الله يخالفه ؟ قال : اتركوا قولى بكتاب الله ، فقيل إذا كان خبر رسول الله عَيْسَةً يخالفه ؟ قال : اتركوا قولى بخبر الرسول

مَالِيَّةُ ، فقيل إذا كان قول الصحابة يخالفه ؟ قال : اتركوا قولى بقول الصحابى ، (١٠) .

كان أبو حنيفة رحمه الله يفتى يقول: « هذا ما قدرنا عليه في العلم ، فمن وجد أوضح منه ، فهو أولى بالصواب » .

قال مالك رحمه الله تعالى : ﴿ أَنَمَا أَنَا بَشَرٌ أَخْطَىءَ وأَصِيبَ ، فَانْظُرُوا فَى رأْيَى ، فَكُلُ مَا وَافْقَ الْكَتَابِ وَالْسَنَةَ فَاتَرْكُوهُ ﴾ .

وقال رحمه الله : • كل أحد يؤخذ من قوله ويرد إلَّا صاحب هذا القبر عَلَيْكُم ، .

قال الشافعي رحمه الله تعالى: ( أجمع المسلمون على أن من استبان له سنة عن رسول الله عليه ، لم يحل له أن يدعها لقول أحد ) .

وقال رحمه الله : « كل مسألة صحَّ فيها الخبر عن رسول الله عند أهل النقل بخلاف ما قلتُ ، فأنا راجعً عنها في حياتي وبعد موتى » .

وقال عليه رحمه الله : ( كل ما قلت فكان عن النبى على خلاف قولى مما يصح فحديث النبى أولى ،فلا تقلدونى (٢٠) .

وقال عليه رحمة الله : ﴿ إِذَا صِعِ الحديث ، فاضربوا بقولي الحائط ﴾ .

قال أحمد رحمه الله: ( لا تقلدوني ، ولا تقلدوا مالكًا ، ولا الشافعي ، ولا الأوزاعي ، ولا الثوري وخذ من حيث أخذوا » .

وقال رحمه الله: ( من قلة علم الرجل ، أن يقلد دين الرجال ، .

#### صور من التعصب المذهبي:

قال المحسن الكرخى: ( كل آية تخالف ما عليه أصحابنا ، فهى مؤولة أو منسوخة ، وكُلُّ حديثٍ كذلك فهو مؤول أو منسوخ ، .

<sup>(</sup>١) ذكره الصنعاني في ارشاد النقاد ص ١٤١.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر السابق.

وقال(١) شاعرهم سامحه الله :

فلعنــة ربنــا أعــداد رمـــل على من ردٌّ قول أبى حنيفة

قال بعضهم: ﴿ إِذَا سُعُلنا عَن مَذَهَبنا ومَذَهَب مَخَالَفنا ؟ قَلنا وجوبا مَذَهَبنا صوابً يحتمل الخطأ ، ومَذَهَب مَخَالَفنا خطأ يحتمل الصواب ، وإذا سُعُلنا عن معتقدنا ومعتقد خصومنا قلنا وجوبا الحق ما نحن عليه ، والباطل ما عليه خصومنا ) .

قال بعضهم الصلاةُ باطلة أو مكروهة وراء المخالف في المذهب.

قال بعضهم منع الحنفى أن يتزوج المرأة الشافعية ، وقال آخر بجواز ذلك مع عدم جواز الشافعى من المرأة الحنفية وعلل قوله بقوله : « تنزيلا لها منزلة أهل الكتاب » .

وقيل لو انتقل حنفي إلى شافعي لم تُقبل شهادته وإن كانُ عالما كما في أواخر الجواهر(٢).

وقال البعض العمل على الفقه لا على الحديث.

وقال (٢) إمام الحرمين الجوينى الشافعى: « نحن ندَّعى أنه يجب على كافة العاقلين وعامة المسلمين شرقا وغربا بعدا وقربا انتحال مذهب الشافعى ، ويجب على العوام الطغام ، والجهال الأنذال أيضا انتحال مذهبه ، بحيث لا يبغون عنه حولا ، ولا يريدون به بدلا » .

قلتُ : هل عقيدة الجويني هي عقيدة الشافعي ؟ الجواب كلا فاعتبروا يا أولى الأبصار .

الأعذار التي بها الأثمة تركوا العمل ببعض الأحاديث:

قال شيخ الإسلام رحمه الله : وجميع الأعذار ثلاثة أصناف :

<sup>(</sup>١) أبو الحسن الكرخي ــ ارشاد النقاد .

<sup>(</sup>٢) ذكره الصنعاني في ارشاد النقاد ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر السابق.

عدم اعتقاده أن النبي عليه قاله.

عدم اعتقاده إرادة تلك المسألة بذلك القول.

اعتقاده أن ذلك الحكم منسوخ .

وهذه الأصناف الثلاثة تتفرع إلى أسباب متعددة .

ألا يكون الحديث قد بلغه .

أن يكون الحديث قد بلغه ، لكنه لم يثبت عنده .

اعتقاد ضعف الحديث باجتهاد قد خالفه فيه غيره.

اشتراطه في حبر الواحد العدل الحافظ شروطا يخالفه فيها غيره.

أن يكون الحديث قد بلغه وثبت عنده ، لكن نسيه عدم معرفته بدلالة الحديث .

اعتقاده أن لا دلالة في الحديث .

اعتقاده أن تلك الدلالة قد عارضها ما دل على أنها ليست مراده .

اعتقاده أن الحديث معارض بما يدل على ضعفه أو نسخه أو تأويله .

معارضته بما يدل على ضعفه أو نسخه أو تأويله \_ مما لًا يعتقده غيره أو جنسه معارض .

وقال رحمه الله: « وبينا أنهم يعذرون في الترك ، لتلك الأعدّار ، وأما نحن فمعذورون في تركنا لهذا القول » ا.ه. . ومعنى كلام ابن تيمية أنه كما أنهم معذورون في ترك العمل بالحديث ، فنحن أيضًا معذورون لتركنا تركهم لثبوت الحديث عندنا » .

هل علم طالب العلم بمسألة يعنى أنه أعلم من العالم الجاهل بنفس المسألة ؟ قطعا لا وأدلة ذلك كثيرة جدا : سُئل أبو بكر رضى الله عنه ، عن ميراث الجدة قال : مالك في كتاب الله من شيء ، وما علمت لك في سنة رسول الله عَلَيْكُ من شيء ، ولكن اسأل الناس فسألهم ، فقال المغيرة بن شعبة ومحمد بن مسلمة فشهدا أن النبي عَلَيْكُ أعطاها السدس .

والمغيرة ومحمد رضى الله عنهما ، علمهما لا يدنو من علم أبي بكر رضى الله عنه .

## عمر بن الخطاب رضي الله عنه :

لم يكن يعلم سنة الاستغذان ، حتى أخبره بها أبو موسى واستشهد بالأنصار .

لم يكن يعلم أن المرأة ترث من دية زوجها ، بل يرى أن الدية للعاقلة ، فلما أخبره الضحاك بن سفيان ، بأن رسول الله عَلَيْكَ ، ورث امرأة أشيم الضبابى من دية زوجها ، فترك رأيه لذلك وقال : لو لم نسمع بهذا لقضينا بخلافه .

لم يكن يعلم دية الأصابع ، وقضى فيها بأنها حسب المنفعة ، حتى أخبره أبو موسى وابن عباس أن النبي عَلِيلِةً قال : « هذه وهذه سواء » يعنى الإبهام و الخنصر .

فكل من أخبر عمر رضي الله عنه ليس أعلم من عمر رضي الله عنه . عثمان بن عفان رضي الله عنه :

لم يكن يعلم أن المتوفى عنها زوجها ، تعتد فى بيت الموت وأخبرته فريعة بنت مالك أخت أبي سعيد الخدرى بقضيتها ، لما توفى زوجها وأن النبى عَلَيْكُ قال لها : « أمكثى فى بيتك حتى يبلغ الكتاب أجله » .

وكذَّلك فريعة ليست أعلم من عثمان رضى الله عنه .

التقليد المذموم ، وما جرَّ على الأمة من ويلات :

كان من أثر التقليد المذموم أنه أناخ بكلكله على العقول والنفوس ، فأمات فيها

الابتكار ، وقتل العبقريات ، ودفن المواهب ، وحرم الناس من هدى رب العالمين ومن سنة سيد المرسلين ورحم الله ابن القيم حيث قال : و تالله أنها فتنة عَمَّت فأعَمَتْ ، ورمت القلوب فأصمَّت ، ربا عليها الصغير ، وهرم فيها الكبير ، واتخذ لأجلها القرآن مهجورا ، وكان ذلك بقضاء الله وقدره في الكتاب مسطورا ، ولمَّا عمَّت بها البليَّة ، وعظمت بسببها الرزية ، بحيث لا يعرف أكثر الناس سواها ، ولا يعدون العلم إلا إياها ، فطالبُ الحق من مظانّه لديهم مفتون ، ومُؤثره على ما سواه عندهم مغبون . نصبوا لمن خالفهم في طريقتهم الحبائل وبغوا له الغوائل ، ورموه عن قوس الجهل والبغي والعناد ، وقالوا لإخوانهم كما قال فرعون لملته في موسى ﴿ إِنِيٓ أَخَافُ أَن يُبَدِّ لَدِينَ كُمُّ أَوْ أَن يُظْهِرَ فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْفَسَادَ ﴾

[ غافر : ٢٦ ]

ورحم الله ابن القيم حيث قال بعد ذكر صفات المسترشد: «ثم خلف من بعدهم خُلُوف فرَّقوا دينهم ، وكانوا شيعا كلّ حزب بما لديهم فرحون ، وتقطعوا أمرهم بينهم زبرا وكل إلى ربهم راجعون ، جَعَلوا التعصُّبَ للمذاهب ديانتهم التي بها يتَّجرون وآخرون منهم قنعوا بمحض التقليد وقالوا إنا وجدنا آباءنا على أمةٍ وإنَّا على آثارها مقتدون ، والفريقان بمعزلٍ عما ينبغى اتباعه من الصواب ولسان الحق يتلو عليهم ﴿ ليس بأمانيّكم ولا أمائي أهل الكتاب ﴾ .

#### الخلامسة

- التقليد هو العمل بقول الغير من غير حجة .
- العلم هو قال الله ، قال رسول الله علي ، قال الصحابة .
- العالم: هو من عرف الأحكام بأدلتها الشرعية عن نظر واستدلال .
  - المقلد: هو من عرف أقوال الأثمة والمذاهب بدون دليل.
    - المقلد ليس عالما .
- فرض كل مكلّف العمل بما جاء به الشارع ، وترك كل قول يعارضه .
  - القادر على النظر والاستدلال يحرم عليه التقليد إلَّا فيما عجز عنه .
    - العاجز عن النظر والاستدلال يجوز له التقليد إلَّا فيما قدر عليه .
  - التقليد المحرّم هو أن تتخذ المذاهب دينا ، فيما خالفت فيه الشارع .
    - التقليد الجائز هو العمل بقول الغير لعجزٍ عن النظر والاستدلال .
- الشروط التي يجب أن يلتزمها المقلد أن يكون عاجزا عن معرفة الحق بنفسه وذلك بالنظر والاستدلال ، وألّا يسأل غير العلماء .
  - لا يجوز للمقلد أن يفتي .
  - التقليد المذموم مناف لمقتضى لا إله إلَّا الله .
    - نهى الأئمة الأعلام عن التقليد .
- الأثمة معذورون في ترك العمل ببعض الأحاديث ، ونحن معذورون لتركنا تركهم لثبوتها عندنا .
- ليس علم طالب العلم بمسألة ، تعنى أنه أعلم من العالم الجاهل بنفس المسألة .
  - التقليد المذموم فرَّق الأمة ، وجعلها أحزابًا .

## (الأسئلة)

- ١ ــ عُرْف التقليد لغةُ واصطلاحاً .
- ٢ \_ عرِّف العلم ، والعالم ، والمقلد .
  - ٣ ــ هل المقلد معدود منّ العلماء ؟
- ٤ ــ ما فرض كلّ مكلّف عند التنازع ؟
- ٥ ــ ما حكم القادر على النظر والاستدلال ؟ وما حكمه عن العجز ؟
  - ٦ ــ اذكر بعض أسباب العجز .
- ٧ \_ ما حكم العاجز عن النظر والاستدلال ؟ وما حكمه عند القدرة ؟
  - ٨ ــ ما أنواع التقليد ؟
  - ٩ ــ ما الشروط التي يجب أن يلتزمها المقلد ؟
    - ١٠ ـــ لم لا يجوز للمقلد أن يفتى ؟
  - ١١ ــ اذكر بعض الأدلة على إبطال التقليد المذموم .
    - ١٢ ـــ ما موقف الأثمة الأربعة من التقليد ؟
    - ١٣ ـ اذكر بعض صور التعصب المذهبي .
- ١٤ ــ ما الأعذار التي بها الأثمة تركوا العمل ببعض الأحاديث ؟ وما فرض من ثبتت عنده ؟
  - ١٥ \_ ما أثر التقليد المذموم في المجتمع الإسلامي ؟

#### المبحث الثالث

## ( التعارض والترجيح )

#### التعريف :

في اللغة : التعارض التقابل والتمانع .

والاصطلاح: الحديث المقبول المعارض مثله أو دونه.

#### شرح التعريف :

« الحديث المقبول » أى الحديث الذى يحتج به سواء كان صحيحا بقسميه أو حسنا بقسميه .

« المعارض » هو حديث يمنع العمل بالحديث المقبول ، حتى ينظر في هذا المعارض .

« بمثله أو دونه » أى في الرتبة .

### تقسيم الخبر باعتبار الثبوت:

إلى ثلاثة انواع :

أن يكون الحديث المقبول قطعي الثبوت ، ومعارضه قطعي الثبوت .

أن يكون الحديثُ المقبولُ قطعَى الثبوتِ ، ومعارضه ظنيًا أو العكس . أن يكون الحديث المقبول ظنيا ، ومعارضه ظنيا .

#### الخطوات العامة لمعالجة إيهام التعارض:

محاولة الجمع بين الخبرين ، كأن يحمل العام على الخاص ، والمطلق على المقيد ... وبالجملة فإن الجمع يكون لأدنى مناسبة ، لأن العمل بدليلين خير من إسقاط أحدهما . والسواد الأعظم من إيهام التعارض يدفع بالجمع .

فى حالة الفشل فى الجمع بينهما ، يبحث فى المتقدم منهما والمتأخر ، ويقدم المتأخر فى حالة النجاح فى ذلك مع مراعاة ما جاء فى باب العام والخاص وباب المطلق والمقيد .

فى حالة عدم التوصل للتاريخ ، تعين ترجيح أحدهما على الآخر بوجه من وجوه الترجيح التي ستأتي إن شاء الله .

في حالة عدم التمكن من الترجيح نطلب الدليل في المسألة من غيرها .

فإن لم تتمكن من ذلك فعليك بالتوقف. وسؤال من هو أعلم منك.

#### أمثلة تطبيقية:

بين ما يمكن الجمع بينهما:

قوله ﷺ ( لا عدوى ولا طيرة ) رواه مسلم .

وقوله عَلَيْكُم د فرّ من المجذوم ، فرارك من الأسد ،رواه البخارى .

ظاهر الحديثين أنهما متعارضان لأن الأول ينفى العدوى . والثانى يثبتها . ويمكن الجمع بينهما كالآتي :

إن العدوى منفية وغير ثابتة ، بدليل قوله عَلَيْكُ : ( لا يُعْدِى شيء شيئا ) ، وقوله عَلَيْكُ لمن عارضه ، بأن البعير الأجرب يكون بين الإبل الصحيحة فيخالطها فتجرب : ( فمن أعدى الأول ) .

والأمر بالفرار من المجذوم ، فمن باب سدّ الذرائع ، أى لئلا يتفق للشخص الذى يخالط ذلك المجذوم حصول شيء له من ذلك المرض ، بتقدير الله تعالى ابتداء لا بالعدوى المنفية ، فيظن أن ذلك كان بسبب مخالطته له ، فيعتقد صحة العدوى فيقع في الإثم .

بين خبرين عُرف المتقدم من المتأخر .

قوله عَلَيْكُ : ( أفطر الحاجم والمحجوم » رواه ابن ماجة والترمذي والنسائي . وقوله عَلَيْكُ : ( رخص في القبلة للصائم والحجامة » رواه الدارقطني عن أبي سعيد الخدري .

ووجه الاستدلال أن الرخصة لا تكون إلا بعد العزيمة وعليه فإن الحديث الثانى ناسخ للأول .

#### مثال الترجيح:

ما رواه الترمذى وابن ماجة وأحمد عن أنس بن مالك قال: قال رجل: يا رسول الله أحدنا يلقى صديقه أينحنى له ؟ قال: فقال رسول الله عَلَيْكَ : « لا ، قال : فليتزمه ويقبله ؟ قال: لا ، قال فيصافحه ؟ قال: نعم إن شاء » .

الحديث الثانى ما روى عنه عَلَيْكُ أنه قبل بعض الصحابة فى وقائع مختلفة ، وبفرض صحة هذه الأخبار وعدم التمكن من الجمع ولا معرفة المتقدم من المتأخر فإنه يرجح حديث أنس رضى الله عنه على هذه الوقائع للأسباب التالية :

أن حديث أنس قول ، والأخرى فعل والقول مقدم على الفعل .

أن حديث أنس حاظر ، والأخرى مبيحة والحاظر مقدم على المبيح .

### وجوه الترجيح :

وحوه الترجيح أكثر من خمسين وجهًا ، نذكر بعضها :

تقديم مستند الإجماع على الكتاب والسنة .

تقديم القطعي على الظني .

تقديم النص على القياس.

تقديم القول على الفعل .

تقديم المثبت على النافي .

تقديم الحاظر على المبيح.

تقديم النص على الظاهر .

تقديم الظاهر على المؤول . تقديم الضاهو على المفهوم . تقديم المحفوظ على غيرالمحفوظ . تقديم القياس الخفى . تقديم الظاهر على الاستصحاب . تقديم الناقل عن الأصل على المبقي لحكم الأصل .

## الخلاصــة

التعارض هو الحديث المقبول المعارض بمثله أو دونه .

الخطوات العامة لمعالجة إيهام التعارض ، الاجتهاد في الجمع بينهما ، وإلَّا فالبحث عن المقدم والمؤخر ، وإلَّا فالترجيح وإلَّا فالبحث عن دليل آخر وإلَّا فالتوقف وتقليد الأعلم .

وجوه الترجيح كثيرة ، راجع وجوه الترجيح .



## الأسئـــلة

١ ــ عرِّف التعارض لغةً واصطلاحاً .

٢ ــ قسم الخبر باعتبار ثبوته .

٣ \_ ما الخطوات العامة لمعالجة إيهام التعارض ؟ اذكر مثالًا لكل خطوة أن أمكن ذلك .

٤ ـــ ما وجوه الترجيح ؟

#### الخاتم\_\_\_ة

هذا ما يسر الله عز وجل لى فى تحريره ، وقد بذلت فى ذلك جهدى حسب معرفتى وقدرتى .

لكن قدرة مثلى غير خافية والنمل يعذر فى القدر الذى حملا وأرجو أن أكون وفقت ــ بفضل الله ـ فى تلك الأبحاث ، وأسال الله أن ينفع بها ، والتنبيه بأن طلب الكمال من المحال .

وإن تجد عيبًا فسدّد الخلـلا فجلَّ من لا عيب فيه وعلا والله أسأل أن يجعله عملًا خالصًا لوجهه الكريم ، وأن يغفر لى ما وقع من هنات وأخطاء ، إنه هو السميع العليم .

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

مصطفی بن محمد بن سلامة

أنتهيت منه بحول الله وقوته في الليلة الرابعة والعشرين من شهر شوال عام ١٤٠٩ هجرية . مكة المكرمة .

سبحانك اللهم وبحمدك \_ أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب إليك .

# المصادر والمراجع

|                       | _ القرآن الكريم                                    |
|-----------------------|----------------------------------------------------|
| وغيرهم                | _ الكتب الستة ومسند أحمد والجامع الصغير            |
| ابن بطة العقيلي       | ١ إبطال الحيل                                      |
| ابن المنذر            | ٢٠ _ الإجماع                                       |
| للآمدى                | ٣ _ الإحكام                                        |
| ابن حزم               | ٤ _ الإحكام في أصول الأحكام                        |
|                       | <ul> <li>الأدلة والشواهد على وجوب الأخذ</li> </ul> |
| سليم الهلالي          | بخبر الواحد في الأحكام والعقائد                    |
| الشوكاني              | ٦٠ إرشاد الفحول                                    |
| الصنعاني              | ٧ إرشاد النقاد                                     |
| للسيوطي               | ٨ ــــ الأشباه والنظائر                            |
| على حسب الله          | ٩ ــــ أصول التشريع الإسلامي                       |
| السرخسى               | ١٠ ـــ أصول السُرخسي                               |
| أبو زهرة              | ١١ ـــ أصول الفقه                                  |
| زكريا البرديسي        | ١٢ ـــ أصول الفقه                                  |
| عبد الوهاب خلاف       | ١/٣ ـــ أصول الفقه                                 |
| محمد أبو النور زهي    | ١٤ ــ أصول الفقه                                   |
| د/ صالح بن عبد العزيز | /١٥ ـــ أصول الفقه وابن تيمية                      |
| ابن عثمين             | 17⁄ ــ الأصول من علم الأصول                        |
| ابن القيم             | ١٧ ـــ إعلام الموقعين                              |
| شيبة الحمد            | ١٨ ــــ إمتاع العقول بروضة الأصول                  |
|                       |                                                    |

|                               | ١٩٠ ــ الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث                                                                                              |
|-------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| السندى                        | ٢٠ _ تحفة الأنام                                                                                                                         |
| السيوطي                       | ۲۱ ــ تدریب الراوی                                                                                                                       |
| ابن کثیر                      | ۲۲ ــ تفسير القرآن                                                                                                                       |
| جمال الدين عبدالرحيم بن الحسن | ٢٣٪ ـــ التمهيد في تخريج الفروع على الأصول                                                                                               |
|                               | ۲٤ ــ تيسير التحرير                                                                                                                      |
| أحمد الهاشمي                  | ٢٥ _ جواهر البلاغة                                                                                                                       |
| ابن عابدين                    | ٢٦ _ حاشية ردّ المحتار                                                                                                                   |
| محمد ناصر الدين الألباني      | ۲۷ _ الحديث حجة بنفسه                                                                                                                    |
| محمد ابو زهرة                 | ۲۸ ـــ ابن حنبل                                                                                                                          |
| الشافعي                       | ۲۹ ـــ ديوان الشافعي                                                                                                                     |
| أبو يوسف                      | ٣٠ ـــ الرد على سير الأوزاعي                                                                                                             |
| الإمام الجليل/ الشافعي        | ۳۷ ـــ الرسالة                                                                                                                           |
| ابن تيمية                     |                                                                                                                                          |
| ابن قدامة                     | ٣٣ ـــ روضة الناظر                                                                                                                       |
| للإسنوى                       | ۳۶ ـــ سلم الوصول<br>۳۶ ـــ سلم الوصول                                                                                                   |
| ابن القيم                     | ٣٥ _ الطرق الحكمية                                                                                                                       |
| ابن تيمية                     | ٣٦ ــ الفتاوى المصرية الكبرى                                                                                                             |
| ابن حجر العسقلاني             | ۳۷ _ فتح الباری                                                                                                                          |
| الفيروز آبادي                 | ۳۷ ــــــ القاموس المحيط<br>۳۸ ــــــ القاموس المحيط                                                                                     |
| العز بن عبد السلام            | ۲۷ ـــ الطاموس المحليط<br>۳۹ ـــ قواعد الأحكام                                                                                           |
| أحمد الهاشمي                  | ۱۹ ـــ فواعد الأحكام<br>٤٠ ـــ القواعد الأساسية                                                                                          |
| ابن تيمية                     |                                                                                                                                          |
|                               | رع _ القواعد النورانية<br>مراة المالية ا |
| الشوكاني                      | ٤٢ القول المفيد                                                                                                                          |
| الشيرازى                      | ٤٣ اللمع                                                                                                                                 |

ابن تيمة / ٤٤ \_ مجموع فتاوى شيخ الإسلام ٥٤ ــ المحصول الرازي محمد بن أبى بكر الرازى ٤٦ ــ مختار الصحاح ابن القيم ٤٧٪ \_ مدراج السالكين ابن بدران الدمشقى ٤٨ ــ المدخل إلى مذهب الإمام أحمد محمد الامين الشنقيطي ٤٩٠ ــ مذكرة أصول الفقه إبو شامة المقدسي ٥٠ \_ المرشد الوجيز ٥١ \_ المستصفى الغز الي ٥٢ ــ المُسوَّدة في أصول الفقه ابن تيمية ابن تيمية ۵۳ ـــ معارج الوصول ابن قدامة المقدسي ٤ ٥ \_\_ المغنى ٥٥ \_ مغيث الخلق الجويني ٥٦ ــ مقدمة ابن خلدون للبيهقي ٥٧ \_ مناقب الشافعي اابن الجزرني ٠٨٠ \_ منجد المقرئين محمد الأمين الشنقيطي ٥٩ ــ منع جواز المجاز في المنزل الشاطبي ٦٠ \_ الموافقات ٦١٠ \_ النخبة ابن حجر ابن بدران الدمشقى ٦٢ ــ نزهة الخاطر العاطر ابن الأثير ٦٣ ــ النهاية البدخشي ٦٤ \_ نهاية السول د/ عبد الكريم زيدان ٦٥ ـــ الوجيز د/ وهبه الزحيلي ٦٦ ــ الوسيط في أصول الفقه الإسلامي

# الفهــرس

| أحة | الص                | المـوضــــوع                                   |           |
|-----|--------------------|------------------------------------------------|-----------|
| ٥.  | •••••              | ••••••                                         | المقدمة   |
|     |                    | الباب الأول                                    |           |
| 11  | •••••              | الأول: المبادىء العشرة لفن علم أصول الفقه      | المبحث    |
| ١٣  | •••••              | لثانسي: تعريف أصول الفقه                       | المبحث ا  |
| 17  | •••••              | الفالث: الفرق بين الفقه وأصول الفقه            | المبحث ا  |
| ۱۷  | ••••               | الرابع : الفرق بين القواعد الفقهية وأصول الفقه | المبحث    |
| ۱۸  | •••••              | خامس : تعریفات أولیة                           | المبحث ال |
|     |                    | البساب الثاني                                  |           |
|     |                    | الأحكام الشرعية                                |           |
| ٣١  | ,                  | الأول: أحكام التكليف                           | المبحث    |
|     |                    | الغانسي: شروط التكليف                          |           |
|     |                    |                                                | الخاص     |
| γ.  | •••••              | الأحكام الوضعية                                | المبحث ا  |
| 7.  | ••••••             | الرابع : الأداء                                | المبحث    |
| ۸٧  | •••••              | التعجيل                                        |           |
| λY  | •••••              | الإعادة                                        |           |
| ٨٨  | •••••              | القضاء                                         |           |
| ۸٩  | •••••              | العزيمة                                        |           |
| ٩.  | ****************** | الرخصة                                         |           |
|     |                    | الساب الثالث                                   |           |
|     |                    | أدلة الأحكام                                   |           |
| 14  | •••••              | الأول: العريف بأدلة الأحكام                    | المبحث    |

| 99    | الثانسي: أصل الأصول ( الكتاب ) | المبحث   |
|-------|--------------------------------|----------|
| 179   | الثالث: السنة المطهرة          | المبحث   |
|       | الرابع: الإجماع                |          |
|       | الخامس: قول الصحابي            |          |
| ۲.,   | السادس: القياس                 | المبحث   |
|       | البساب الرابع                  |          |
| 7 £ 9 | الأول: حكم إثبات اللغة بالقياس | المبحث   |
| 700   | الثانسي: الكلام وأنسامه        | المبحث   |
|       | الشالث: الأمر                  |          |
|       | الرابع : النهى                 |          |
|       | البـــاب الخامس                |          |
| 440   | الأول: العام                   | المبحث   |
| 729   | الثانسي: الخاص                 | المبحث   |
| 471   | الشالث: المطلق والمقيد         | المبحث   |
|       | البـــاب السادس                |          |
| ۳۸۷   | الأول : المنطوق والمفهوم       | المبحث   |
| ٤٠١   | الثانى: النسخ                  | المبحث   |
|       | البساب السابع                  |          |
| 173   | الأول: شرع من قبلنا            | المبحث   |
| { Y Y | الثانسي: الاستصحاب             | المبحث   |
| £ £ Y | الشاك: المصالح المرسلة         | المبحث   |
| ٤٥.   | الرابع: سد الذرائع             | المبحث   |
|       | <b>لخامس</b> : الحيلة          | المبحث ا |
| ٤٧٠   | • 11 • •                       | المبحث ا |

## الباب الشامن

| ٤٨٤ |                                         | الاجتهاد  | الأول :   | المبحث    |
|-----|-----------------------------------------|-----------|-----------|-----------|
| १९१ |                                         | التقليد . | الثانسي : | المبحث    |
| 011 | والترجيح                                | التعارض   | العالث:   | المبحث    |
| ١٧  |                                         |           | •••••     | الخاتمة   |
| ۸۱۹ |                                         | •••••     | المراجع . | المصادر و |
|     | *************************************** |           |           |           |