

### Élie Faure

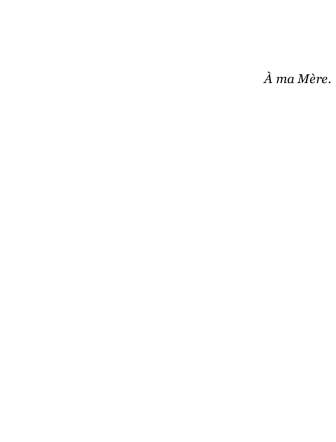
## HISTOIRE DE L'ART

## TOME III: L'ART RENAISSANT

(1914)

Mets-toi quelque part en prière, pendant que j'entreprendrai cet inégal et périlleux

combat. CERVANTÈS



On m'a reproché, lors de la première édition de cet ouvrage, de l'avoir illustré avec des « détails » tirés des œuvres magistrales, plutôt qu'avec ces œuvres ellesmêmes. Ce reproche serait justifié - chaque œuvre constituant un ensemble dont rien, en principe, ne doit être retranché –, si, pour certains tableaux, la réduction aux dimensions d'une page n'enlevait au caractère même de ce tableau toute signification sensible. N'a-t-on pas publié des ouvrages où les « Noces de Cana » étaient réduites à la dimension d'une demi-carte de visite ? Et d'autre part, n'est-il pas déjà admis qu'on puisse détacher une statue du porche d'une cathédrale pour en illustrer un livre, et que la reproduction du chevet de cette cathédrale peut donner de son caractère une idée plus juste qu'une image trop réduite de la cathédrale elle-même? Il ne s'agit pas, dans un livre tel que j'ai conçu celui-ci, de décrire les tableaux des maîtres dont il est question, mais d'exprimer l'esprit même de l'ensemble de leur œuvre. Je ne commente pas le tableau par le texte, je justifie le texte par le tableau ou par un fragment du tableau.

E. F.

# Introduction à la première édition

#### 1914

sentiment que la Renaissance italienne retrouva, pour notre consolation, la voie perdue de l'art antique, et qu'il n'y avait avant elle et hors d'elle que barbarie et confusion. Quand notre besoin de les aimer nous a fait regarder passionnément l'œuvre laissée par les artistes

Nous avons vécu deux ou trois siècles avec le

qui précédèrent, aux derniers temps du moyen âge, l'essor italien, nous avons méconnu et calomnié l'Italie. Nous lui avons reproché l'action qu'elle exerça sur les peuples occidentaux, nous avons refusé de voir que les peuples occidentaux, après l'épuisement momentané de

leurs ressources spirituelles, devaient subir la loi commune et demander à des éléments plus neufs de féconder leur esprit. Nous sommes ainsi faits qu'il nous est très difficile de nous placer hors de l'histoire pour la considérer de loin et que nous attribuons trop volontiers actuels nous dictent. Ce besoin d'absolu qui est notre souffrance et notre force et notre gloire, nous refusons de l'accorder aux hommes qui prirent, pour l'assouvir, un autre chemin que nous.

Ceux qui ont invoqué l'esprit de leur propre race pour condamner l'action de l'Italie au nom des erreurs qu'elle a fait commettre à des imitateurs indignes de l'assimiler, accusent en réalité Michel-Ange ou Titien d'être des hommes de leur race et de n'être pas nés au XIIIe siècle dans l'Europe du Nord. Si nous avons écouté les héros

italiens, c'est parce qu'ils sont venus à l'heure où notre instinct les réclamait. L'esprit du Nord et de l'Occident avait reflué sur l'Italie du moyen âge pour menacer son

une valeur définitive aux sentiments que nos désirs

individualité et faire entrer du même coup en elle les éléments indispensables à sa résurrection. Il était nécessaire que l'énergie italienne prît une allure insurrectionnelle pour rejeter tout ce qu'elle ne reconnaissait pas d'humanité générale et constante dans ces apports exotiques et rendre au Nord, à l'heure où celui-ci l'appellerait à l'aide, l'impulsion qu'elle en avait reçue. Si l'empreinte qu'elle y laissa fut plus profonde, si elle dure encore, c'est que le grand effort fourni au moyen âge par les peuples d'au-delà les Alpes et le Rhin les avait presque épuisés. C'est aussi que l'Italie apportait au monde un instrument d'investigation oublié depuis douze siècles et à qui notre fragment d'humanité devait faire

encore appel pour ne pas succomber. À bout de souffle, le rythme social réalisé par la Commune occidentale et exprimé avec tant de force anonyme et cohérente par la foules à sa critique et découvrir en elles, en lui et dans l'univers extérieur, les matériaux d'un nouveau rythme où elles pourraient un jour se définir, se reconnaître et retrouver, pour un siècle ou une heure, le sens collectif de l'action.

L'invention de l'imprimerie n'a pas, comme le dit Victor Hugo, tué l'architecture ogivale. Tout au plus a-t-elle un peu hâté sa mort. Quand Gutenberg trouva la presse, Masaccio et les van Eyck avaient, depuis dix ou quinze ans, montré ses voies à la peinture, et en France, où on ne bâtissait plus que des églises tourmentées dont tous les éléments couraient à la dissociation, Nicolas Froment, Jehan Foucquet, Enguerrand Charonton commencaient à poindre. L'invention de l'imprimerie

Cathédrale et les Niebelungen, demandait à l'individu de se lever du milieu des foules pour soumettre l'œuvre des

Froment, Jehan Foucquet, Enguerrand Charonton commençaient à peindre. L'invention de l'imprimerie reconnaissait les mêmes causes que la décadence de l'art qui bâtit des édifices auxquels la foule entière mit la main. La décomposition de l'unité architecturale correspondait au travail d'analyse qui commençait à diviser le corps social, et la libération des arts et des sciences, l'essor irrésistible et brusque de la sculpture, de la peinture, de la musique, de la littérature et de l'imprimerie annonçaient la substitution de l'enquête individuelle à la grande création spontanée où la magnifique énergie des peuples ressuscités résumait ses besoins depuis deux ou trois

Ce qui attira si longtemps les regards sur l'Italie et fit méconnaître le travail d'individualisation qui se poursuivait en même temps en France, en Allemagne, en

cents ans.

dans le Nord et l'Occident, se fit sans à-coups, que la statue descendit de la niche et la peinture de la verrière sans que l'artiste cessât de regarder le temple abandonné, à mesure qu'il s'éloignait de lui. En Italie, au contraire, l'individualisation des énergies créatrices trouva, pour se fixer, d'admirables organes disponibles, des hommes façonnés depuis deux siècles par la guerre civile et la violence des passions, depuis toujours par la constitution du sol, à la recherche personnelle de leur loi. Tous les peuples européens subirent ou adoptèrent son enquête, parce qu'elle entreprit cette enquête avec un esprit plus libre et plus mûr que le leur. S'ils n'en comprirent pas toujours les conclusions, ce n'est pas l'Italie qu'il faut en rendre responsable. D'ailleurs, nous sommes jeunes et notre avenir continue. Ce qu'elle a déposé en nous de vie revivra quand nous revivrons. Ce passage plus ou moins graduel ou plus ou moins brutal de l'expression collective à l'expression individuelle n'était pas nouveau. L'histoire est comme un cœur qui bat, comme un poing qui s'ouvre et se ferme. À certaines heures, l'énergie populaire parvenue à son sommet exige, pour se donner toute la liberté d'agir, la concentration momentanée dans un vaste ensemble symphonique de toutes les idées morales, religieuses, sociales jusque-là dispersées en quelques esprits d'avant-garde. C'est l'instant prodigieux où la certitude de vivre l'absolu et de l'arrêter dans nos âmes l'espace d'un éclair entre deux sombres étendues soulève un peuple entier, sans qu'il s'en rende compte, jusqu'au Dieu confus qui l'habite. C'est l'instant prodigieux où

Flandre, en Angleterre, en Espagne, c'est que ce travail,

cherchaient encore la veille à se définir séparément. L'Égypte, en son ensemble, avec des siècles de doute et d'hésitation dans l'intervalle et d'analyse obscure trop éloignée de nous pour que nous puissions tout à fait la saisir, retrouva cette heure plusieurs fois au cours de sa longue vie et put la prolonger plus qu'aucun autre peuple parce qu'elle ouvrait l'histoire et qu'elle cheminait avec lenteur dans un isolement presque absolu. La Chaldée la connut sans doute, l'Inde, plus près de nous, la vécut avec une effroyable ivresse, l'Islam la rêva dans une extase frénétique, la Chine tenta de la maintenir en elle trois mille ans. La Grèce en fut traversée très vite, imprimant sur l'histoire une trace de feu. Les premiers temples doriques accusaient la montée ardente vers ce sommet dominateur où l'anonyme d'Olympie atteignait en même

l'individu s'efface, où tous les êtres d'une foule réagissent en même temps vis-à-vis des forces extérieures, où de grands édifices sortent tout à coup de terre, voulus de tous, bâtis par tous et subordonnant à leur fonction sociale toutes les expressions isolées par qui les hommes

temps qu'Eschyle et vers l'autre versant duquel Phidias commençait à pencher.

Mais l'anonyme d'Olympie, Phidias étaient déjà des individus puissamment caractérisés. Au sein même du cortège populaire marchant vers le Parthénon, la voix d'Eschyle, qui était parmi les plus pieuses, s'entendait audessus des autres et il emportait sous son front Prométhée qui allait tenter de ravir la flamme de l'autel.

Jamais, depuis le commencement de l'histoire, jamais l'individu n'avait réclamé avec autant de force le droit de mettre sa pensée au service des hommes qui ne le comprenaient pas. Au long de ces successions implacables d'analyses et de synthèses que l'évolution de l'esprit nous impose comme des traversées de l'enfer et des séjours au paradis, nous réalisons des synthèses partielles et des analyses partielles qui correspondent à des triomphes momentanés de classes ou de tendances dans l'organisme social. La synthèse grecque, qui atteignit sans doute sa plus forte expression entre les poèmes d'Homère et les guerres médiques, fut une courte étape au cours de la longue analyse qui sépara le déclin des vieilles civilisations orientales du commencement obscur des civilisations modernes. Mais ce fut l'étape décisive qui détermina l'avenir. En tout cas, l'action philosophique et esthétique à laquelle elle aboutit, parut dissocier pour toujours les éléments de l'énergie humaine, et quand elle eut introduit dans le monde les terribles ferments de la raison et de la liberté, le monde sembla condamné à ne plus retrouver les accords profonds où tous les hommes se rencontrent et où le rythme social submerge tous les rythmes individuels. Il est vrai que la peinture, l'instrument plastique individuel par excellence, de par sa souplesse infinie, son obéissance à tous les détours, à tous les soubresauts, à tous les rayons, à toutes les ombres de l'esprit, sa faculté d'enchevêtrer les rapports les plus complexes, ne nous a presque rien révélé de ce que lui confia l'âme des anciens errant à la recherche d'ellemême. La sculpture, art social encore, qui doit faire dans l'espace un bloc arrêté de partout et répondre par conséquent à des idées philosophiques nettement soit, l'analyse hellénique infligea au vieux monde une telle dispersion qu'il parut sombrer pour toujours et qu'il dut faire appel aux Juifs d'abord, aux barbares ensuite, pour reconstituer sur un terrain nouveau l'ébauche d'un rythme social qui n'aboutit que dix-sept siècles après le Parthénon, avec la Commune occidentale, la cathédrale française, les poèmes populaires de l'Allemagne et la halle des Flamands. La Renaissance doit son nom à ce qu'elle exprima une heure de notre histoire analogue à celle dont Euripide et Praxitèle vécurent les premiers et les plus décisifs instants. Seulement, nous pouvons en mieux saisir les manifestations plastiques. Il nous reste d'elle autre chose que la pensée dissolvante et sacrée des philosophes qui l'affirmèrent, Rabelais, Montaigne, Érasme en qui Socrate et ses disciples ne se fussent pas reconnus, mais qui jouaient en sens inverse vis-à-vis du monde médiéval le rôle qu'avaient joué Socrate et ses disciples vis-à-vis du monde ancien. Il nous reste d'elle autre chose que l'architecture anarchique qu'elle fit éclore en Italie. Il

nous reste d'elle la peinture, œuvre individuelle il est vrai, mais tout de même objective et qui ne peut durer qu'à la condition d'exprimer un continu vivant dans le cerveau de l'artiste et non plus, comme les arts qui la précèdent, dans l'instinct anonyme d'une collectivité. C'est par elle surtout

architecturées, la sculpture, arrachée du temple, ne pouvait que nous dénoncer l'inquiétude, le doute, la dispersion, l'irrémédiable désordre du corps social luimême et nous faire prévoir la venue d'un monde nouveau sans nous en indiquer la direction véritable. Quoi qu'il en pourquoi nous ne cesserons pas d'être reconnaissants aux grands individus qui recueillirent dans leur âme l'âme des foules disparues pour en transmettre l'espoir aux foules à venir. Car ce sont eux qui passent le flambeau. Ils sont le trait d'union entre les besoins généraux que les hommes ne sentent plus et les besoins généraux qu'ils ressentiront un jour, entre l'organisme d'hier et l'organisme de demain. Ils sont une foule à eux seuls et la continuité de sentiment qui liait les hommes aux hommes s'est réfugiée dans leur cœur. Le Michel-Ange de la Sixtine, Rubens, Rembrandt, Velazquez sont, plus lisiblement que les littérateurs, les savants ou les philosophes, les symphonies individuelles qui recueillent, au cours des temps critiques, la symphonie populaire dispersée momentanément à tous les vents de la sensation et de l'esprit. On peut les aimer d'un amour égal à celui qu'on porte au temple abandonné. Il y a, entre un vitrail de cathédrale et un tableau de Titien, la distance qui sépare une admirable voix dans le plus beau chœur populaire d'une symphonie de Beethoven. C'est ce qui donne à ceux qui se lèvent çà et là pour étayer les colonnes du temple d'un titanique effort, l'apparence de se trouver en opposition radicale avec leur

que nous savons pourquoi la Renaissance nous fut nécessaire et pourquoi nous l'aimons. Nous savons

milieu social. Ils y semblent inadaptés, parce qu'ils portent en eux le rythme grandiose, mais invisible pour les multitudes aveugles, des adaptations à venir. Ils ont brisé des rythmes morts pour créer des rythmes nouveaux. Ils sont d'autant plus solitaires qu'ils s'élèvent

vie plus complexes, plus universels, plus permanents et plus profonds.

Mais puisqu'une synthèse sociale est le but secret de leur effort, puisque les hommes sont joyeux quand elle se

plus haut et que les symphonies qu'ils entendent dans le silence de leur cœur mettent en action des éléments de

réalise, puisque le pessimisme ne se formule que dans les hauts esprits qui souffrent d'être seuls et que l'optimisme est le fruit de la communion entre les hommes, comment

se fait-il que les hommes, quand ils ont réalisé cette communion divine, comment se fait-il que les hommes ne puissent la sauvegarder ? C'est qu'aucune société ne résiste à la stagnation générale qu'entraînerait son

maintien. C'est que la vie, c'est l'effort même. C'est que l'équilibre des éléments qui la composent n'est jamais une réalisation statique mais toujours une tendance, ou du moins qu'il ne s'effectue qu'un instant trop imperceptible pour que nous puissions l'arrêter autrement que dans les œuvres qui jaillissent à cet instant de notre cœur.

Cet équilibre dynamique toujours rompu, toujours devenant, qu'il est impossible de maintenir mais dont il est impossible aussi d'étouffer en nous l'espérance, ce repos que nous poursons avec le désir de l'atteindre et

le pressentiment de le perdre aussitôt, ne pourrait se prolonger qu'à la condition que tous les organes sociaux s'adaptent d'une manière spontanée, étroite et mobile à la fois, au milieu économique et moral qui évolue sans arrêt.

fois, au milieu économique et moral qui évolue sans arrêt. Mais très vite un moment arrive où l'apparition de nouveaux peuples et de méthodes nouvelles, de

découvertes imprévues, de courants d'idées extérieures

l'apparition de forces isolées qui germeront peu à peu en des intelligences faites pour rechercher la loi d'un équilibre nouveau. La fortune inégalement répartie, les besoins qu'elle développe, les groupements d'intérêts qu'elle crée fatalement, a sans doute été jusqu'à présent le facteur le plus visiblement actif des dissociations sociales que nous observons dans l'histoire, en même temps qu'elle préparait le terrain, par les aristocraties de culture qu'elle contribue à former, aux futures associations des éléments qu'elle sépara les uns des autres. On a toujours cru que le luxe exerçait une action favorable sur le développement de l'art. En réalité, les rapports certains qui les unissent ont fait bénéficier la richesse d'un rôle qu'elle n'eut jamais. Les forces intellectuelles d'un peuple naissent de l'effort même d'où jaillissent avec elles la richesse des individus, la puissance de rayonnement et d'expansion de la collectivité. À l'heure où ces forces prennent conscience d'elles-mêmes l'architecture est morte et la sculpture se meurt. Si les aristocraties de fortune recueillent la floraison de la littérature et surtout de la peinture, ce sont elles aussi qui les flétrissent, comme la richesse acquise détruit la puissance d'un peuple en élevant autour de lui des

organes d'isolement et de défense qui finissent l'écraser. Les hommes n'ont qu'une richesse, l'action.

En fait, l'action italienne s'arrêta quand l'Italie fut

font pencher la balance, où l'un des organes tend à croître aux dépens d'un autre, où l'égoïsme étroit d'une classe, d'une caste, d'un groupe quelconque d'individus accapare à son profit l'action des autres et suscite parmi eux vaincre, qu'à les instruire et à les amuser. C'était assez. Elle avait indiqué à la France, brisée par la guerre, et dont le formidable effort avait tordu et disloqué les membres et les vertèbres de la grande nef ogivale, une voie de régénérescence où la France devait ramasser de puissants instruments d'émancipation. Elle avait fourni au cycle

shakespearien un inépuisable trésor de sensations, d'idées, d'images, un miroir que troubla l'haleine du Nord pour que l'âme de ses poètes ne pût jamais y rencontrer les limites de son mystère. Elle avait préparé les chemins

devenue la maison de plaisir de l'Europe, comme l'action grecque avait cessé à la seconde où Athènes enrichie n'était plus jugée bonne, par ceux qui venaient de la

au tout-puissant héros de la peinture qui devait apparaître en Flandre au début du XVII<sup>e</sup> siècle pour ouvrir à grand fracas les portes du monde moderne en coulant d'un seul bloc dans les rythmes méridionaux l'énorme matière des pays gras où le brouillard et la pluie prennent la couleur du soleil. Et bien que la protestation des réformateurs contre la dissolution morale de l'Italie ait donné à l'insurrection politique de l'Allemagne un caractère d'antagonisme vis-à-vis de la Renaissance du

leur pays.

La recherche des équilibres sociaux s'exerce aussi bien sur l'étendue de la terre que dans la durée de l'histoire et

Midi, c'est son exemple qui leur permit de susciter chez eux dans l'avenir les forces individuelles que réclamait

ses conditions changent selon les circonstances économiques, morales et géographiques qui l'ont rendue indispensable. Les pays du Nord de l'Europe eurent à

schématique que prenaient, dans l'esprit des penseurs qui l'exprimèrent, ces mouvements trop complexes et trop profonds pour qu'on puisse en ramasser dans une formule unique le sens politique et social. Le caractère universel et la volonté de discipline intérieure du christianisme primitif imposa aux barbares du Nord et de l'Ouest de l'Europe un cadre nécessaire à l'endiguement et à l'utilisation de leurs énergies inemployées. La Réforme, à son tour, ou du moins le mouvement qui aboutit à la Réforme, leur permit de retrouver leur personnalité compromise à la longue par l'envahissement progressif de l'idéalisme latin, et de dégager leur action économique de la domination romaine. Si la forme extérieure que donnèrent à l'agitation réformatrice les pouvoirs religieux et politiques de l'Allemagne étouffa les puissances spirituelles délivrées par la Renaissance, elle devait ressusciter avec la grande musique dans le génie du Nord désormais libre et maître de verser sa formidable vie dans l'âme des hommes futurs. Quels qu'aient été les attentats du catholicisme et des confessions protestantes contre l'innocence de l'homme, il

faut les accepter comme des sécrétions sociales nécessaires où l'homme du Midi et l'homme du Nord ont puisé pendant des siècles ce qui leur manquait pour

réaliser, vis-à-vis des pays du Sud, une réaction à peu près analogue à celle que le peuple juif avait tentée contre l'action du peuple grec. L'exaltation des qualités intellectuelles et sensuelles de l'être faisait place brusquement à l'exaltation des qualités mises en valeur par les prophètes juifs. C'est là du moins la signification force extérieure immuable. Le caractère naturellement social des peuples du Nord, où la vie plus pénible et l'effort plus continu rendent l'homme nécessaire à l'homme à chaque instant, réclamait un levier intérieur qui suscitât l'individu moral. Au siècle où s'épanouit dans un élan suprême d'énergie le génie germanique et le génie italien, on verra les peintres qui les représentent l'un et l'autre considérer la forme d'un point de vue presque opposé. Ici des fresques sur les murailles, faites pour être vues de tous. Là des œuvres isolées, appartenant à des confréries, commandées par des donateurs. Ici des artistes d'autant plus puissamment individualisés qu'autour d'eux-mêmes la multitude est anarchique et passionnée, réunissent l'esprit épars en dressant une image idéale, généralisatrice et hiérarchique de la nature. Là des artistes à peine dégagés de l'instinct collectif du moyen âge, divisent l'esprit commun en particularisant tous les aspects d'une nature confuse et détaillée et qu'ils voient sur le même plan. Rubens, homme du Nord et

catholique, accordera une minute l'âme de Michel-Ange et

Mais il faudra l'attendre un siècle. Jusqu'à lui et malgré les emprunts incessants que les peuples du Nord faisaient à l'Italie, tandis que l'Italie demandait aux

l'âme de Dürer.

établir leur équilibre avec le milieu naturel et moral où s'écoulait leur vie. L'individualisme passionnel des peuples méridionaux leur imposait le besoin d'une armature sociale puissamment hiérarchisée où toutes les inquiétudes, tous les conflits intérieurs pussent trouver une solution précise et réclamer à la rigueur l'appui d'une

l'esprit du Midi une sorte d'antagonisme nécessaire à l'effort du monde et qui sans doute ne disparaîtra que le jour où, l'unité de l'Europe effectuée, des groupements plus nombreux et plus éloignés les uns des autres confronteront leurs désirs. Les paysages maigres du Midi, leur transparence, les lignes sobres et précises qui les arrêtent dans l'intelligence et font naître en nous des idées claires et des rapports essentiels permirent aux grands Italiens de donner de la nature une interprétation intellectuelle qui, des sculpteurs d'Égypte à Michel-Ange et de Phidias à Titien, n'a changé que d'apparences, et tend à résumer la vie universelle dans la forme humaine aussi purifiée que l'esprit des accidents qui les entravent et des imperfections qui les entourent. La confusion noyée de brume et submergée de feuilles des paysages du Nord, qui fait entrer dans notre émoi de vagues sensations où s'enchevêtrent des images impuissantes à s'organiser en idées, ouvrit aux artistes des pays septentrionaux les portes d'un mystère où les formes flottent et se cherchent, interdisant au sentiment d'éliminer et de choisir. Les uns, en réduisant la nature à une harmonie volontaire, élevaient l'homme jusqu'au Dieu, les autres mêlaient l'homme à la vie générale en considérant la nature comme une symphonie aveugle où la conscience sombre dans le vertige des sons, des formes et des couleurs. De là l'exaltation spirituelle de ceux qui, pour mieux saisir la destinée supérieure de l'homme, oubliaient

sa misère et leur propre souffrance et le voyaient

coloristes de Flandre des conseils dont il est moins facile de découvrir la trace, il y eut entre l'esprit du Nord et montant toujours, de là l'humanité de ceux qui, chaque fois qu'ils se penchaient sur l'homme, l'apercevaient roulé dans le flot fraternel de la matière, des idées et des mouvements. L'anthropomorphisme des uns, le panthéisme des autres ont donné à notre esprit les deux pôles de sa puissance, entre lesquels il est peut-être condamné à marcher éternellement, mais où il puise, en même temps que le désir et le doute, la volonté de l'action Et qu'importe le doute, et qu'importe que le désir ne s'éteigne jamais! Ou'importe la souffrance de sentir à tout instant s'échapper cette vérité monstrueuse que nous croyons à tout instant tenir et qui nous déborde sans cesse parce qu'elle est vivante comme nous et que nous la créons chaque jour pour la condamner à mourir par le seul fait que nous l'arrachons de nous-mêmes ! Qu'importe qu'il y ait d'âge en âge des voix déchirées qui disent que nous ne saurons jamais tout! C'est notre gloire. Chaque fois que nous nous mettons à l'ouvrage, nous savons tout, puisque, à la minute créatrice, toutes les forces vives du monde affluent en nous, qui les appelons et les résumons, pour illuminer notre esprit et diriger notre main. Si nous aimons la Renaissance avec tant d'ivresse, c'est qu'elle a consenti à souffrir pour tirer de la nuit ces vérités mouvantes dont nous commençons à peine à entrevoir aujourd'hui la puissance de création jamais épuisée, parce qu'elles sont solidaires de toutes les

vérités qui furent et de toutes celles qui seront. Nous n'oublierons pas ces hommes invincibles qui, alors que tous les pouvoirs s'associaient pour leur barrer la route, jour leurs équilibres d'âmes si péniblement conquis et maintenaient en eux la nécessité d'un effort toujours tendu vers d'autres conquêtes. Nous n'oublierons pas qu'au cri d'angoisse de l'humanité épuisée par la crise d'amour qu'elle venait de vivre, ils accoururent pour recueillir et consoler cet amour. Nous n'oublierons pas qu'à la même heure, comme si un doigt jusque-là posé sur des lèvres invisibles se fût levé quelque part, Kepler et Copernic repoussaient d'un seul geste le ciel jusque pardelà les limites mêmes du rêve et de l'intuition, Colomb et Magellan ouvraient les grandes routes de la terre pour la placer tout entière entre nos mains comme une arme de combat, Vésale et Michel Servet saisissaient dans nos entrailles les mouvements initiaux de la vie, Shakespeare libérait de ses habitudes théologiques le poème sans

borne que nous portons dans le cœur, Rabelais, Érasme, Montaigne affirmaient la force éternelle et la nécessité du doute, Cervantès arrachait vivant notre idéalisme à tous les mauvais chemins des déceptions et des mirages, et l'art italien se mourait lentement de l'effort qu'il avait dû faire pour introduire dans l'esprit l'ordre, et par lui la

liberté.

alors qu'on brûlait leurs livres, qu'on broyait leurs creusets, qu'on levait la hache et le glaive et qu'on préparait les bûchers, ne reculèrent pas devant la tâche de découvrir des faits et des idées qui brisaient chaque

### Préface à la nouvelle édition

### 1923

J'ai tenté de raconter dans ce volume l'épopée de l'individu, celle dont la Renaissance et la Réforme ont marqué l'éclosion dramatique, – car plus tard, la

résistance des milieux politiques et religieux faiblit, ou du moins ne s'avoue pas, en tout cas ne heurte plus de front l'insurrection spirituelle, renonce presque à la potence et à la roue et laisse s'éteindre le bûcher. En ces temps, au contraire, l'individu jaillit pour ainsi dire, et défonce, pour

jaillir, une carapace épaisse, dix siècles de dogme et de rites, d'interdictions, de compression, de formules, d'appareil social et théologique à tel point lourd et profond – et humain – qu'il semblait tenir dans les cœurs par mille racines vivantes impossibles à arracher. D'où nous

sommes pour l'observer, cet individu nous apparaît pour ainsi dire gigantesque, monstrueux de force et de courage, étant seul devant le monde qu'il a à réinventer. L'énergie que, plus tard, celui des plus grands peintres, devenu maître de lui-même, paraît facile et heureux. L'individu, depuis, a pu se montrer plus complet, plus équilibré surtout, de souffle plus régulier, prenant son temps pour absorber les éléments épars du monde, les assimiler en profondeur, les répandre sur les esprits avec la plus royale abondance : il s'est appelé Rubens, il s'est appelé Rembrandt, il s'est appelé Velazquez. Mais, durant les deux grands siècles italiens, les siècles flamand, ou français, ou allemand qui le voient paraître, il semble plus fortement défini, plus écrit pourrait-on dire, découpé dans l'énergie et la passion comme avec un ciseau de fer, inquiétant certes, un peu hagard peut-être, en tout cas décidé à dire ce qu'il a à dire, dût-il, pour le dire, tuer ou mourir. L'intelligence, alors, n'est même pas concevable si l'héroïsme quotidien ne la protège pas. Il ne faudrait cependant pas s'imaginer qu'il existe un antagonisme radical entre l'individu si défini et si décidé à définir de la Renaissance et l'homme social si passionnément appliqué à ne pas sortir du cadre fixé, aux âges précédents, par la théologie et la politique d'un côté, par la corporation de l'autre. Quand cet antagonisme apparaît, il est bien plus dans les idées et le consentement unanime à ces idées, que dans le caractère spécifique ou même individuel. Il est surtout dans la tendance grandissante à tout juger, à tout comprendre, à tout dire par soi-même, à se faire une philosophie personnelle du

monde, à l'exprimer dans un langage qui ne doive à autrui

de ces temps donne à leur art l'accent qui ne le quitte guère, un accent déchirant parfois, mais d'une âpreté telle énergiquement, comme, sur le terrain politique ou moral labouré par les passions en lutte, l'égoïsme de chacun cherche, avec intransigeance, à imposer ses droits entiers par le fer ou le poison. La torture des âmes décidées à secouer leurs chaînes se traduit immédiatement par un art torturé lui-même, étrange, frénétique, qui nous semble aujourd'hui normal parce qu'il nous a déterminés

tous en partie, mais qui dut paraître singulier et parfois révoltant à la masse, même dans ses réalisations les plus logiques et ses efforts les plus raisonnés. Les œuvres résultant, par exemple, des premières tentatives de perspective d'Uccello, semblèrent, je le crois, à peu près inintelligibles aux non-initiés de l'époque, comme ont

que des procédés techniques, des traditions d'atelier, de chantier, mais, par une évolution fatale, serve de vêtement de plus en plus différencié à des façons de voir et de sentir de moins en moins résignées à ressembler à celles du voisin. Le paradoxe plastique s'affirme

semblé à peu près inintelligibles aux yeux de nos grandspères les premières peintures chinoises importées chez nous, comme aujourd'hui, dit-on, une peinture européenne semble inintelligible à un Chinois non prévenu.

Mais pour qui veut et sait séparer toute la part

Mais pour qui veut et sait séparer toute la part conventionnelle du langage et toutes les intentions philosophiques plus ou moins conscientes dans l'art des renaissants, de son caractère spontané et vivant, de son lyrisme qui disloque et disjoint ses doctrines pour

montrer le fond de l'être – le diamant dans le charbon, – il est facile de retrouver dans les œuvres les plus français, ou même italien, les accents du précédent âge, où l'artiste acceptait sa subordination à une tâche collective d'un cœur joyeux. De même, dès l'époque romane italienne ou même française, dans les ensembles anonymes les plus soumis au rythme architectural, on voit poindre l'individu. Des décorateurs ingénus de la cathédrale française à La Fontaine ou Chardin, il ne serait pas difficile de suivre, à travers les enlumineurs et les conteurs de fabliaux, à travers Fouquet et les portraitistes attentifs et parfois goguenards du XVIe siècle, le même sentiment de tendresse narquoise, d'observation amusée qui dépasse l'anecdote, de grâce légère et subtile, de bonhomie et de bon sens. Pas plus difficile de remarquer que la docilité de ces décorateurs, travaillant tous à subordonner leur personnalité puissante à un besoin commun d'équilibre et de mesure, se retrouve dans le consentement de Fouquet, de La Fontaine, de Chardin, à soumettre leur propre lyrisme aux rythmes réguliers d'une sagesse intelligente. Serait-il impossible de retrouver la dialectique tranchante, la rigueur de calcul, l'apriorisme architectural dépourvus d'incidentes et d'ornements des doctrinaires, philosophes et juristes du midi languedocien ou cévenol, L'Hospital, Cujas, Auguste Comte, Renouvier, dans les bâtiments catégoriques du Rouergue et de l'Albigeois au moyen âge, - murailles hautes, murs épais, harmonie monumentale obtenue par l'autorité de la masse et la nudité des profils plus que par le jeu des proportions ? Ne retrouve-t-on pas, dans

l'arabesque linéaire de Raphaël, comme dans les

différenciées de l'individualisme allemand, ou flamand, ou

que dénonce d'autre part la construction italienne du moyen âge, si liée à la construction voisine et au squelette même du sol, que les villes d'Italie y semblent coulées d'un bloc et faire corps avec lui ? Par son goût des dimensions géantes, ce besoin de grandeur et de domination élevé jusqu'à la cime de l'esprit, Michel-Ange ne s'avoue-t-il pas solidaire de la mégalomanie qui caractérise à la fois l'histoire de Rome et de la papauté durant tout le moyen âge et qu'exprime avec tant de force l'architecture impersonnelle des ingénieurs romains ? La minutie un peu myope de Dürer, accumulant le détail et l'anecdote, brouillant les plans, incapable de diriger et de dominer les lignes, mais toute murmurante et fourmillante de vie, n'évoque-t-elle pas ces villes de la vieille Allemagne où cent métiers confus travaillaient le bois et le métal dans la rumeur continue et pour ainsi dire musicale des navettes, des marteaux, des poinçons et des limes frappant, taraudant, usant et bourdonnant à la fois ? D'ailleurs, au temps où il se fit, qui s'apercut du passage? Nul en Flandre, à coup sûr, nul en Allemagne, nul en France jusqu'au jour où l'Italie y pénétra de toutes parts, brisant la tradition de l'artisan gothique et substituant partout à l'humaine expression de la sympathie et de la croyance, la recherche de l'effet. Encore n'en suis-je pas bien sûr, car la recherche de l'effet est en germe partout dans la cathédrale flamboyante, et ne s'affirme guère en Italie même qu'à la suite de Michel-Ange, le Florentin du XVe siècle n'étant pas moins sincère

constantes préoccupations symphoniques de Titien, ce besoin instinctif de continuité de structure et de forme désir d'exprimer des idées là où le moyen âge exprimait des sentiments. Il y a même, dans l'art italien quattrocentiste, une étrange naïveté. Il met une application et une tension continues à traduire le mystère chrétien au moyen de la forme païenne. Je ne crois pas qu'à cette époque, quelques humanistes à part, le scepticisme ait été très répandu. Angelico est un saint, Masaccio un chrétien fervent, Gozzoli un amoureux émerveillé des mythes bibliques, Botticelli un mystique malade, Ghirlandajo un ouvrier simple et croyant. Ils nous mènent sinon sans heurts, du moins par une pente naturelle, jusqu'à la pensée inquiétante de Vinci, jusqu'au drame intérieur où se reconnaît Michel-Ange. Nous ne pouvons pas, de si loin, suivre dans ces âmes troublées toutes les nuances psychologiques qui accompagnèrent la dissociation du christianisme médiéval. Sommes-nous bien sûrs qu'en écrivant sa candide (?) apologie du christianisme, le plus intelligent entre tous les hommes, Montaigne, se soit rendu compte qu'il portait au christianisme le coup le plus terrible qu'il ait reçu? Pouvons-nous affirmer que Tintoret n'eût pas été surpris de notre propre surprise devant les femmes nues dont il peuplait les églises vénitiennes ? Cependant, le drame est là, surtout en Italie, car, dans le Nord, le passage, moins saccadé, est infiniment moins cruel, se déroulant bien moins dans l'intelligence de l'artiste que dans la lente infiltration des mœurs et des pratiques qui substituent peu à peu dans ses méthodes et

ses habitudes de pensée les découvertes individuelles

que le Français son contemporain, - sincère dans son

venues du Sud, aux traditions et coutumes collectives si enracinées dans le Nord. Quelques-uns, là, s'en apercurent, Vinci sans doute, mais nous ne le saurons jamais, Michel-Ange certainement. Que pourrait donc être l'équivoque secret de celui-là, quelle pourrait être la cause de la souffrance formidable de celui-ci, sinon leur conscience très nette que l'Italie venait de rompre l'unité spirituelle du moyen âge où l'art et la science de l'homme constituaient ensemble l'image symbolique de sa conception de l'univers ? L'un contre l'autre ne sentait-il pas qu'à mesure que la science s'objectivait, l'art ne pouvait plus se maintenir dans les régions subjectives de la connaissance ? Leur effort toujours tendu de donner à l'art, par l'anatomie et la perspective, les mêmes assises concrètes qu'à la science, n'était-il pas un aveu implicite que cette unité échappant au sentiment de l'homme, il fallait essayer, par un tour de force impossible à d'autres qu'à eux-mêmes, de le maintenir dans son esprit ? Leur énergie désespérée ne trouvant aucune issue à l'impasse bordée et fermée de parois de pierres où les avaient engagés Brunelleschi, Uccello, Piero della Francesca, Signorelli, ils ne pouvaient sauver le monde qu'en arrachant à la mystique universelle tous les éléments de la pensée pour les confier – avec quel amer scepticisme! - aux quelques âmes supérieures qui viendraient. Les hommes, certes, allaient remplacer Dieu: mais combien y aurait-il d'hommes? La Renaissance a donc marqué le moment solennel où la rupture de l'unité chrétienne est survenue. Mais un drame, aussi terrible qu'on le veuille, ne change rien à la instincts et donc nos sentiments profonds, nos ressources, nos besoins. Qu'ici l'individu surgisse pour recueillir l'ivresse de vivre sur le point de s'éteindre dans le cœur des multitudes, que les multitudes, un autre jour, saisies d'une fièvre géante agissent, pensent, créent comme un seul individu, malgré tout une solidarité invincible unit les manifestations les plus primitives de notre émotion en présence du monde, aux plus conscientes, aux plus hautes, aux plus dégagées de tout esprit grégaire d'entre elles, - à condition bien entendu qu'existe cette émotion. Il y a beaucoup moins loin des fresques de la Sixtine aux gravures des troglodytes qui les précèdent de cent cinquante ou deux cents siècles, que de ces mêmes fresques à bien des œuvres d'école qu'elles ont directement et tout de suite inspirées. L'unité de l'art, grâce à la sensibilité de l'homme, survit à la rupture de l'unité de la conscience que son intelligence a dû briser pour échapper à la mort.

Comme nous l'avons vu à propos du moyen âge<sup>{2}</sup>, notre sensibilité devant la diversité prodigieuse des images peut connaître une heure émouvante, celle où elle

nature vraie des êtres qui y participent. Tout au plus altère-t-il les traits de leurs visages qui deviennent plus tendus, plus creusés et douloureux. Qu'il est dommage que l'Histoire soit si jeune, que nous ne puissions embrasser cent mille années ou plus de notre étonnante aventure pour montrer que nous n'avons guère changé, que les variations de nos gestes ne font qu'exprimer les mouvements intérieurs qui, tous les dix ou vingt siècles, bouleversent nos habitudes mais laissent intacts nos

évidemment, l'étude passionnée de chaque œuvre d'art, puis de chaque artiste, puis de chaque école, puis de chaque peuple, pendant toute son histoire, dans ses expressions figurées, est la seule voie qui conduise à retrouver cet homme-là. Il faut donc apprendre à reconnaître dans chaque individu l'esprit de l'espèce, puis l'esprit de l'époque, et aussi, dans les monuments les plus impersonnels édifiés par l'espèce à quelque époque que ce soit, l'esprit de l'individu. On remarquera de la sorte que l'homme a bien peu changé dans le temps, comme le moyen âge nous a naguère montré qu'il changeait peu dans l'espace, et qu'on peut, non seulement retrouver Dürer dans l'ouvrier allemand du siècle précédent ou Fouquet dans l'imagier gothique, mais aussi les Grecs de Périclès dans ceux de Vénizelos, les Germains de Tacite dans ceux de Bismarck, les Gaulois de César dans les Français de Charleroi. On pourra invoguer aussi l'immobilité immense de la Chine, la mobilité monotone de l'Inde. Malgré les migrations, les invasions, les croisements, les guerres, les révolutions, les interpénétrations mutuelles, il existe, chez chaque peuple, un fond à peu près immuable, venant sans doute de la rencontre du sol adopté avec l'élan immémorial imprimé à son origine et ramenant tous les essais de changement et d'émancipation au même type spirituel que le drame dévaste, que la création apaise, qui s'adapte une heure aux événements puis se laisse déborder par eux, monte au pinacle, agonise, mais partout, et toujours, refuse de

perçoit la parenté de toutes ces images et remonte, par chacune d'elles, jusqu'au seul homme intérieur. Mais, bien changer. Qu'un même peuple, un jour, ait bâti le Parthénon et, vingt-cinq siècles plus tard, soit sans culture propre, ruiné moralement par sa longue servitude, tout à fait dépourvu de facultés créatrices, n'est-ce donc pas le même peuple, s'il a gardé sa turbulence, sa passion de guerre et de chicane, ce nationalisme idéal qui ruine toutes ses cités, cette imagination sans frein qui poursuit un fantôme toujours visible, mais toujours déchiré par ses mains trop fiévreuses, cette frénésie de châtier ceux qu'il pousse à l'aventure quand l'aventure tourne mal, quitte à lui en contester le mérite quand l'aventure tourne bien ? Un arbre ne reste-t-il pas le même arbre – le même olivier, le même laurier, le même chêne - si, pendant plusieurs saisons, il ne porte pas de fruits ? Il ne faut donc pas s'étonner de voir, après plus de mille ans, le génie italien repousser entre ses ruines, vert et dru, non identique, certes, mais analogue à ce qu'il fut, les architectes mesurer les voûtes tombées, ausculter les pierres enfouies - non pas, comme on l'a cru, pour y chercher des modèles, mais pour confronter avec ceux des ancêtres leurs calculs, leurs intuitions, leurs désirs. Il ne faut pas trouver anormal qu'autour de Sienne et de Florence, après deux mille années d'invasions incessantes, de renouvellements ethniques, la terre étant brûlée par le fer des chevaux de guerre, les sillons desséchés, les édifices disparus, on découvre en fouillant le sol, dans des caveaux mortuaires, des figures étranges, ombres étirées, maladives, visions de supplice et de mort qui sont les sœurs, par leur caractère funèbre, des formes énervées, Taddeo Gaddi et d'Andréa del Castagno, de Donatello et de Masaccio, de Botticelli et de Lippi, de Pollaiuolo et de Vinci, des peintres effrayants de la Chapelle des Espagnols et du Campo-Santo de Pise. Je me souviens d'avoir éprouvé, certain jour, devant Notre-Dame, une de ces impressions fulgurantes qui vous laisse pour toujours la certitude absolue de s'être trouvé en présence, pendant une seconde, d'une invariable vérité : j'avais cru voir apparaître un de ces châteaux du style d'Hardouin-Mansard, avec son corps central et ses deux ailes, le tout lié ensemble et assis puissamment par le jeu catégorique des calmes horizontales et des robustes verticales obéissant aux plus simples, aux plus claires proportions. Je me souviens de cent surprises analogues, parentés évidentes entre les bas-reliefs gallo-romains et ceux des cathédrales, types physiques et spirituels du paysan des mêmes contrées qu'on y retrouve de nos jours, motifs immobiles et traités avec le même esprit sur un vase persan du XVI<sup>e</sup> siècle et telle brique vernissée du temps de Cambyse ou de Darius, sur tel décor d'assiette de campagne et tel tableau d'un maître tout-puissant, en Italie, en France, en Hollande, partout, et ces chansons et ces danses des paysans d'Attique, de Béotie, du Péloponèse qu'on retrouve dans tel chœur du Prométhée d'Eschyle ou sur les flancs tournants de telle amphore, coupe ou canthare de Corinthe ou du Céramique. Telle usine française actuelle rappelle, sans que constructeur s'en doute, ce château de Gabriel, telle usine

italienne ce palais de Cronaca, telle usine allemande cette

hagardes, mystiques, tendues par l'âme à se briser, de

américaine, l'impression que m'ont donnée les restes à demi enfouis sous les broussailles et les lianes de quelque temple toltèque ou palais péruvien ?

Précisément la Renaissance, en différenciant d'une façon plus accentuée les peuples les uns des autres et les individus les uns des autres, a montré les aptitudes respectives des peuples et des individus. Succédant, comme elle l'a fait, à ce grand murmure confus du moyen âge où la sculpture et la peinture, le théâtre, la musique et le chant des cloches se confondaient dans le gouffre plein d'obscurité et de rayons du corps architectural, elle a souligné ce qu'il y avait d'indestructible dans la race et dans le sol. À coup sûr chaque individu dans le peuple, chaque peuple dans l'Histoire marchent vers l'unité

forteresse des Chevaliers teutoniques. N'ai-je pas retrouvé, chose plus surprenante encore, dans telle usine

spirituelle de l'homme, mais peut-être cette unité est-elle destinée à ne se formuler jamais nulle part, à préférer toujours l'infinie variété des formes d'expression individuelles ou spécifiques à quelque uniformité splendide dont la monotonie ne tarderait sans doute pas à rejeter l'esprit inquiet vers une nouvelle dispersion. Jusqu'ici – et l'esprit le veut pour garder son pouvoir souverain de changer à tout instant, suivant le temps,

suivant l'espèce, d'attitude et de vêtements, – jusqu'ici tout homme, tout groupe d'hommes a sa langue à lui, pour ainsi dire inaliénable, traversant l'Histoire avec une rectitude victorieuse, qui les définit du premier coup. Qui ne voit, pour ne parler que de l'Europe dont il est, dans ce volume, exclusivement question, qui ne voit par exemple

que les Français, avant tout, se sont montrés des architectes, les Italiens, avant tout, des peintres, les Allemands, avant tout, des musiciens, les Espagnols, avant tout, des dramaturges, les Anglais, avant tout, des poètes lyriques ? Et que c'est par l'intermédiaire de l'architecture, de la peinture, de la musique, du drame et de la poésie que les uns et les autres ont élevé la sensibilité de l'homme jusqu'aux régions indéfinissables de l'esprit universel ? À tel point même, et avec une si invincible rigueur, qu'à part quelques manifestations exceptionnelles, ce langage s'impose à eux jusqu'à passer dans toutes leurs expressions verbales, ou sonores, ou figurées avec toutes ses caractéristiques et jusqu'à ses pires défauts? N'est-il pas manifeste, par exemple, que la vision architecturale des Français, à peu près sans interruption des vieux temples romans au style de Gabriel, a dominé toutes les formes de leur pensée, littérature, peinture, musique, philosophie même, jusqu'à définir leur esprit classique et leur imposer, de Poussin à Corot, de Le Nôtre à Chardin, de Descartes à Rameau, de Racine à Stendhal, de La Fontaine à Pascal et de Claude Lorrain à Malebranche, des rythmes symétriques et des proportions mesurées jusque dans les cris de souffrance et les écarts sentimentaux ? Que le génie du décor et de la plastique est aussi visible chez Dante ou Monteverde que chez Palestrina ou d'Annunzio, où la sensation sculpturale est constante, donnant à la littérature même l'aspect d'une série de formes en mouvement se succédant dans la durée comme s'il s'agissait d'un mur à peindre ou d'une façade à orner ? Que les Allemands transportent l'esprit contours reliées par mille passages obéissant à une sorte de hantise sentimentale d'édifier sur le néant un monument métaphysique dû à leur seule volonté? Que le drame espagnol se transporte dans l'architecture où l'or et l'obscurité bougent, et, par Greco, Zurbaran, Velazquez, Goya glisse dans la peinture, subtils ou violents contrastes, transpositions dans un réalisme farouche d'un mysticisme intransigeant, apparitions silencieuses, jeux sinistres, ossements, fantômes, éclaboussures sanglantes dans la nuit ? Que le lyrisme anglais se retrouve dans le paysage peint, fantastiques lueurs, échevèlement des nuées, arbres tordus, brumes illuminées de Turner où saigne un œil rouge, châteaux dans le ciel, joyaux dans la mer, et jusque dans les jardins désordonnés, et jusque dans la science exacte, ronde des sphères dans le grand silence des deux? Aussi parentes que soient les unes des autres les formes d'art universelles, il est impossible de passer de la grande unité confuse du moyen âge occidental à l'anarchie du monde moderne sans s'arrêter à ce point dramatique où la Renaissance définit, par le moyen des individus et des écoles, le rôle que chacun allait avoir à jouer dans la tâche commune. Il était, à ce moment-là, de particulariser les aspects infiniment variés du monde pour refaire à l'humanité européenne les éléments d'une mystique où l'unité ancienne de la science et de l'art pût se reconstruire un jour dans le cœur des multitudes. Je crois

cela, du moins. Je n'imagine pas que l'homme puisse

musical dans leurs poèmes, dans leur philosophie aussi, et iusque dans leur science, matières confuses et sans

de jeunes rythmes dans le péché et la douleur. L'humanité ne doit pas avoir d'autre raison de vivre que de renouveler sa puissance d'amour au contact des formes du chemin qui se renouvellent sans l'attendre. Il ne semble pas possible d'aimer, ou d'excuser, ou de maudire, ou mieux de comprendre la Renaissance, en envisageant son effort sous un autre jour que celui-là.

s'affranchir à la légère de rythmes dont la vertu lui donna durant tant de siècles la sécurité, si ce n'est en enfantant

# **Florence**

architectes et les premiers sculpteurs de l'Italie – Sienne réduite à un silence à demi volontaire et la République florentine fortement définie en face des cités rivales, le particularisme italien, encore peu caractérisé dans le chaos du moyen âge et contenu d'ailleurs par un ensemble de croyances communes et l'ascendant spirituel de la papauté, le particularisme italien s'accentue. Sur cette terre ardente, pleine de souvenirs illustres, l'esprit

Pise vaincue – Pise où s'étaient levés les premiers

municipal s'oriente vers un idéal politique fait pour fortifier encore l'individualisme passionnel qui devait transformer l'Europe. La France s'épuise de l'effort qu'elle a fourni. La cathédrale tremble et fléchit sur ses supports trop frêles. Ce n'est pas sur son sol stérilisé par une guerre interminable, au cœur d'un peuple malheureux que renaîtront les éléments de son énergie rompue. Ce rôle appartiendra à la Flandre et à l'Italie.

Seulement pas plus en Italie qu'en Flandre, ils ne

Seulement pas plus en Italie qu'en Flandre, ils ne retrouveront leur cohésion. L'individualisme italien ne sait pas se plier aux exigences d'un ensemble. Quand les arts associés exprimaient une multitude, ils semblaient s'attribuait. Même après que l'esprit médiéval eut entraîné dans sa descente la force diffuse qui soulevait sur les villes le monument représentatif de la foi et de la cité, l'Italie ne cessa pas complètement de produire des architectes. La guerre agitait encore les cités républicaines et il fallait toujours au-dessus des dalles des rues ces durs palais rectangulaires, hauts et nus, que Brunelleschi dressa face aux églises ouvragées, pour affirmer, devant l'âme du Nord envahissante, la survivance du latin. Elle forma moins de sculpteurs. Elle

vit naître tant de peintres qu'elle parut inventer la peinture et que le souvenir de ce qu'elle fit alors n'a pas

encore cessé d'agir sur nous.

venir d'un seul. Ils parurent divisés et ennemis quand ils exprimèrent un homme. Tout artiste italien s'intitulait volontiers architecte, sculpteur et peintre. Mais il parlait rarement avec une égale puissance les trois langues qu'il

La peinture exprimait, dès le XIII<sup>e</sup> siècle, l'individualisme italien. Les gothiques siennois, Giotto, Cimabuë faisaient déjà des tableaux d'autel ou décoraient directement les murs, alors que Français et Flamands ne connaissaient que la verrière ou l'enluminure du missel. Quand les peintres italiens, au début du XV<sup>e</sup> siècle, demandaient aux peintres flamands les secrets de leur

toujours fait pour eux. Comme leur génie naturel leur interdisait d'emprunter aux Flamands autre chose que des procédés extérieurs, comme on ne connaissait rien de la peinture antique, ils furent, en tant que peintres, tout de suite eux-mêmes et rien qu'eux-mêmes. S'ils

technique, c'est qu'ils sentaient que ce langage était

tempéraments nouveaux qu'elle leur donna plus d'accent. Les sculpteurs prétendaient, au contraire, s'inspirer des ouvrages anciens. Nicolas Pisano s'entourait de vieux sarcophages. Malgré la force que versaient à ses

éprouvèrent l'action des sculpteurs et des humanistes, c'est au travers de tant de commentaires et de

successeurs, Giovanni, Nanni di Banco, Jacopo della Quercia, Donatello, Ghiberti, les plus ardents foyers de vie sentimentale que le monde ait jamais connus, aucun d'entre eux, quelles qu'aient été la liberté de son inspiration et la verdeur de son langage, aucun n'oublia que sur ce sol, mille ans auparavant, s'élevaient des villes de marbre. Encore enfant, maigre, pauvre, Donatello suivit Brunelleschi à Rome. Ils y vécurent en brigands, les mains durcies par la pioche et le pic, pleins de terre, s'accrochant aux broussailles, aux figuiers sauvages pour escalader les murs, mesurant l'ouverture et l'épaisseur des voûtes, passant des journées dans les ténèbres souterraines des vieux temples engloutis, fous quand ils

des voutes, passant des journées dans les tenebres souterraines des vieux temples engloutis, fous quand ils déterraient une colonne, une statue, quatre ou cinq pierres assemblées... Au retour, ils connaissaient mieux les raisons de leur orgueil.

Ce n'est donc pas le poids des souvenirs antiques qui gêna l'essor sculptural de l'Italie. Elle éprouvait un besoin trop impérieux d'affirmer sa gloire intime pour consentir à demander aux anciens statuaires autre chose qu'une

discipline d'esprit dont l'effet principal fût d'accentuer sa puissance expressive en prétendant la maîtriser. Si la sculpture n'a jamais été le langage de choix de ses artistes, c'est que la sculpture s'isole mal de l'architecture aspirations générales quand les temples sont menacés. Elle n'a pas le pouvoir de dissimuler ni de choisir, elle doit vivre dans l'espace une vie impersonnelle, établie de tous les côtés, elle s'effondre quand elle tente de dérober des formes à la vue pour lui imposer d'autres formes et passer des unes aux autres par ces nuances insensibles que la peinture excelle à ménager. Trop ardent pour

dont elle est née, c'est qu'elle est elle-même architecture, c'est qu'elle répond toujours à la vie sociale et religieuse de tout un peuple en action dont elle résume les

rester tout à fait maître de lui-même, trop fin pour aller droit au but, l'Italien ne parla jamais comme les Français ou les Grecs cette langue implacable qui défend à l'imagination de dépasser les limites des plans logiques et des volumes définis.

Comme son ancêtre romain qui ne maintint l'esprit latin dans Rome où les statuaires apportaient les formules

latin dans Rome où les statuaires apportaient les formules grecques, qu'en creusant les cuves funéraires ou les parois des arcs de triomphe, l'artiste italien ne sut travailler réellement la pierre que quand il aborda le basrelief décoratif où la lumière et l'ombre s'emparent de la forme pour la plier aux volontés sentimentales du

sculpteur. La sculpture et la peinture ont toujours suivi pas à pas les sursauts et les éclipses de l'esprit individualiste. Le peuple le moins individué du monde antique, les Égyptiens, ont traité en sculpteurs la peinture même qu'ils n'ont vue que suivant des profils projetés à

même qu'ils n'ont vue que suivant des profils projetés à plat sur les murs. Le peuple le plus individué du monde moderne, les Italiens, ont traité la sculpture en peintres,

Jacopo della Quercia peut-être excepté. Le bas-relief

se séparer du sentiment général pour fonder un ordre intellectuel nouveau. Toutes les fois que l'art impersonnel faiblit, la sculpture passe à la peinture par l'intermédiaire de l'image ciselée sur les parois.

La peinture est la langue des incertitudes, des élans et des retraites du cœur. Elle n'est plus la matière rebelle dont les blessures, une fois faites, ne se cicatrisent pas, et

alexandrin affirmait l'individualisme antique, comme le bas-relief italien allait indiquer aux artistes le moyen de

collective et dont l'âme se meut avec sécurité dans le cercle fermé d'un organisme social paraissant inébranlable. La pierre domine l'esprit, elle lui est antérieure. L'homme a plié la peinture aux directions de l'esprit. Elle suit ses hésitations et ses méandres, et ses étapes, elle bondit ou se contracte ou se voile avec lui.

qui n'obéit qu'à celui qui sait accepter une grande idée

C'est le langage de la passion intellectuelle. Il définit l'individu.

C'est donc surtout par la peinture que l'Italie nous a parlé. Mais là encore, elle ne pouvait avoir de la surface peinte qu'une conception personnelle. La fonction d'un esprit supérieur est d'arracher la foule à ses idoles

habituelles pour lui imposer des idoles que l'ardeur de sa réflexion donne à cet esprit le droit et le devoir de poursuivre jusqu'à la mort. Les murs des églises et des palais municipaux sont seuls assez en vue et assez vastes pour apaiser la fièvre de l'artiste, l'avidité sentimentale

du spectateur, l'orgueil du prêtre et de la ville. La fresque, d'ailleurs conseillée par la transparence de l'atmosphère florentine, la netteté des tons et des contours, la nudité langage naturel de tous les peintres toscans. Les vieux maîtres du moyen âge, Cimabuë, Giotto, Duccio, Simone Martini, les Gaddi, les Lorenzetti, Orcagna, n'en ont pour ainsi dire pas connu d'autres. Cennino Cennini a fait sur elle un livre ingénu et touchant. Au réveil, Angelico s'en empare, Masaccio en tire des accents que nul après lui n'y retrouve, Michel-Ange en fait un instrument terrible, qui ébranle le monument. Il semble qu'Andrea del Castagno, Filippo Lippi, Uccello, Ghirlandajo, Luini ne soient vraiment eux-mêmes que par elle, et grâce à elle. Antonio Pollaiuolo, Botticelli surtout s'y découvrent tout à fait, deviennent fiers et graves, se simplifient dès qu'ils l'emploient et rappellent, par la profondeur et la pureté de l'accent, le caractère de vie surprise comme une ombre sur le mur, les vieux décorateurs étrusques. La fresque était née d'une collaboration étroite entre l'artiste et le maçon. Que de recherches communes, d'échecs décourageants, d'enthousiasmes blessés avant que le peintre connût les qualités de sa matière, sût la préparer, l'attendre, saisir l'instant où elle exigerait qu'il lui livrât la dernière fleur de son âme longtemps cultivée dans les dessins et les cartons ! Ils se levaient aux dernières heures de la nuit pour peindre avant que le soleil ne séchât les murailles, ils vivaient tout le jour dans l'attente ardente de ces moments admirables où ils communiaient avec la pierre pour l'éternité de l'esprit. Leur vie passionnelle n'était que la préparation supérieure et tyrannisante à la mission qu'ils se sentaient. Ils ont fait de la fresque un instrument profond dont ils surent tirer des

des murs romains sans fenêtres ni verrières, devint le

Pour que le mortier humide pût saisir la couleur et la cristalliser dans son durcissement graduel, lui prendre un peu de son éclat, lui donner en l'incorporant à l'eau et à la

accents si dramatiques que la flamme des cœurs semble encore embraser les murs. Ni hésitations, ni repentirs.

pierre leur terreuse et sourde beauté, il fallut l'élan de l'âme italienne, ne revenant jamais sur ses pas, toujours furieuse et meurtrie de ne pouvoir se dépasser. La

fresque est faite pour fixer l'instant passionnel dans une

matière solide comme la méditation.

### II

Or, l'instant passionnel se prolongeait en elle comme une vibration de corde qui survit au contact des doigts et

renaît de ce contact alors qu'elle va mourir. Florence avait à dégager de sa longue éducation chrétienne le désir qu'elle se sentait en regardant les statues déterrées, en lisant les poètes et les philosophes anciens, en levant ses yeux hagards vers la crête des montagnes. Il fallait trouver le passage entre l'idéal social que chercha vainement l'Italia du moven âge et l'idéal intellectual

vainement l'Italie du moyen âge et l'idéal intellectuel auquel tendait la Renaissance. Et ce fut la gloire et la douleur de la peinture des Toscans.

Ce grand siècle commença pour eux dans une indécision qui dura jusqu'à la fin. De la joie saine et forte de Giotto, berçant dans sa grande ligne ondulante les

hautes certitudes sur qui toute la société médiévale vécut, il ne restait plus grand-chose. Dans le cloître, sans doute, hors du monde, la croyance en elles persistait. Mais elle y prenait l'apparence d'une illusion volontairement consentie. Le moine Angelico, constructeur vigoureux, d'ailleurs, et qui transmet intacte aux grands classiques – par-dessus les déviations et les faiblesses des derniers

Angelico ne se douta jamais qu'il célébrait le christianisme un peu à la façon dont on illustre, en marge d'un vieux livre, une légende. Cette légende l'attendrissait sans doute, et même elle l'amusait. Les histoires les plus terribles se déroulaient comme un conte d'enfant et ce sont les plus douces qu'il choisissait presque toujours. Comme il croyait à l'enfer, et que l'enfer grondait aux portes de son cloître, son imagination inépuisable savait fort bien mêler et bousculer des foules dramatiques, voiler le ciel de flèches et de lances, broyer sur la grande croix autour de qui se prosternaient des formes suppliantes, les pieds et les mains du Sauveur. Mais les visions du paradis, lyres, violons, trompettes d'or, anges ailés de plumes multicolores dans les paysages purs striés de cyprès noirs, l'attiraient bien davantage. C'était un être charmant, heureux d'aimer, heureux de vivre, heureux qu'il y eût des fleurs dans les champs pour qu'il pût les répandre sous les pas des jeunes saintes. Le sang des martyrs même faisait pousser des marguerites blanches entre les herbes rougies. Il ne manquait jamais d'associer à son enchantement les printemps et les étés des campagnes florentines. Il avait trop de candeur pour s'apercevoir qu'il jouissait de la peinture pour elle-même et n'aimait la mère de Jésus d'un si délicieux amour que parce qu'elle avait un visage exquis de petite vierge timide, une belle robe toute blanche et une auréole en or. Il n'était pas le premier, certes, à raconter l'Annonciation. Les Siennois y revenaient à tout propos. Seulement, chez

primitifs et les hésitations des précurseurs de Raphaël – la grandiose logique structurale de Giotto, le moine dernière haleine des encens. Chez Fra Angelico, au contraire, une humanité fraîche et chaste l'envahissait doucement. Il était plongé dans son siècle jusqu'aux épaules, mais il n'en voyait presque rien, car ses deux yeux détournés des visions violentes apercevaient surtout des prés fleuris, des cheveux blonds, des robes brodées, des cieux resplendissants d'étoiles, il n'en entendait presque rien, car ses oreilles savaient s'isoler du tumulte pour écouter les harpes et les jolies voix qui chantaient. C'était une fiancée toute frêle qu'il prenait par la main pour l'offrir au monde nouveau. En attendant qu'elle subît l'étreinte brûlante des héros qui s'approchaient, c'est en lui qu'elle retrouvait sa nécessaire innocence. L'Italie luttait depuis deux siècles pour la laver de la souillure originelle. Les purificateurs du monde l'avaient si longtemps outragée qu'à l'heure où la vie afflua dans le cœur des hommes, ceux d'entre eux qui étaient chargés de la transmettre à l'avenir tournèrent vers la femme leur adoration terrible. Depuis mille ans, on l'avait oubliée ou salie! Ils lui demandèrent pardon avec des sanglots frénétiques, à deux genoux, les mains levées vers elle et

les derniers mystiques, enfermés dans les pratiques d'une religion qui baissait, la merveilleuse histoire semblait venir d'un monde mort, elle sentait la fleur mourante et la

sans oser la regarder. Dante, toute sa vie, resta fidèle à une morte. Pétrarque, toute sa vie, aima une vivante, qu'il ne voulut pas posséder.

Giotto parla d'elles avec tant de tendresse que c'est dans les bras et les mains, dans les genoux pliés des

mères et des épouses, qu'il surprit le départ de toutes les

roses, lui et elle étaient purifiés. Vraiment, ils s'aimaient avec innocence. Ils s'étonnaient de tout, d'eux-mêmes, des choses qu'on leur racontait, des maisons roses et blanches, des collines qui s'étageaient et qu'il pût y avoir des larmes et des tragédies, alors que la nature était si délicieuse et que le miracle annoncé était si simple et si touchant. Les poètes du moyen âge avaient effacé de leur cœur le souvenir des maux anciens, et comme tous deux ignoraient l'amour, ils ne savaient pas qu'ils allaient encore souffrir. Et pourtant, à quelques pas de Beato Angelico, l'expérience recommençait. Tandis qu'il peignait dans la lumière et le silence dont ses pâles harmonies étaient comme le parfum, ses gazons pleins de fleurs et ses petites vierges qui gardaient toujours les mains croisées sur la poitrine, Masaccio travaillait dans une église obscure à couvrir une muraille presque invisible du drame de conscience qui définit par avance l'action des siècles critiques ouverts par les Florentins. Masaccio n'était même pas, à vrai dire, le premier. C'est à Sienne, terre mystique, foyer du désaccord le plus accusé entre l'évolution du monde et les traditions de la foi que le sculpteur Jacopo della Quercia avait jeté le cri d'alarme, que Masaccio lui-même entendit certainement.

L'œuvre paraît d'une maturité singulière quand on la sait la première de toutes, avant celle d'Angelico, avant celle de Masaccio, avant celle de Donatello, avant celle de ce

courbes animées qui rattachent les formes au centre du drame humain. Quand le moine entrouvrit, pour regarder passer la femme, la porte de son cloître où la voix de cristal des cloches florentines venait dans le souffle des près de l'effort extraordinaire que réalisa Ghiberti sur les portes de bronze du baptistère florentin. Elle est plus large encore et, n'était sa rudesse auguste, on la croirait venue cent ans après Angelico. La sculpture, grâce à Giovanni Pisano, avait pris beaucoup d'avance et pouvait exprimer le drame plus fortement que les peintres encore embarrassés d'imagerie et de byzantinisme et incapables de passer, comme l'avait fait Giotto, au travers des formules d'école et des préjugés traditionnels. On eût dit une ébauche puissante de la tragédie de la Sixtine et du Tombeau des Médicis. Soit que Jacopo décorât la fontaine de la place du Municipe, soit qu'il sculptât sur la facade de San Petronio de Bologne Adam bêchant la terre, Ève chassée, le drame innocent et formidable de la première aventure d'amour, c'étaient déjà des figures violentes avec des sourcils froncés, des têtes portées par des cous comme une arme au bout d'un bras, des mains contractées et musculeuses serrant un indomptable enfant, un ardent mouvement des torses et des flancs et des seins faits pour abriter et nourrir toutes les joies et tous les maux du monde - le cri d'un prophète irrité. Le plus haut symbolisme humain réunissait l'âme à la forme. Le sujet éternel, celui que les poètes juifs ont arraché à l'anecdote pour l'installer jusqu'à la fin des temps dans notre mécanisme intellectuel même, l'histoire immuable de l'homme qui ouvre ses yeux à la vie, qui veut

interroger la vie, que la vie blesse et qu'elle condamne à l'interroger plus profond pour panser cette blessure et

Masolino da Panicale si troublant qui précéda de quelques années Masaccio dans sa chapelle, et contemporaine à peu fusionnaient dans l'éclair de la grande intuition lyrique où les lois immobiles de l'harmonie universelle s'accordent avec le sentiment le plus ingénu et le plus égoïste de nos peines, de nos soucis, de nos travaux quotidiens. Jacopo della Quercia ne s'imaginait pas que la tragédie monotone dont l'interrogation approfondie et continue nous conduit à l'acceptation de sa nécessité cruelle, pût faire couler des niaises et provoquer des protestations moralisantes contre l'implacable destin que nous portons dès la naissance dans le cœur. Il consentait au drame humain, et le drame humain consenti lui apportait sa récompense. Une force terrible habitait ses pierres sculptées, le sentiment profond des hommes primitifs s'exprimait par la forme pleine des temps épanouis du monde qui décuplait sa majesté. Il était déjà maître de sa grande âme. Ses surfaces expressives connaissaient les longs silences ; auprès de lui Donatello semble crispé d'angoisse, Michel-Ange convulsé de fureur et de dégoût. Quand il couche des morts sur la dalle funéraire, il sait forcer la paix définitive à habiter leur front, et cela prend une grandeur tragique parce qu'on sent sa passion arrêtée par les plans de marbre à chaque bond du cœur et de la main. Et pourtant, il avait déjà franchi la porte de l'enfer, abandonné toute espérance. Il devançait tout son siècle pour aboutir d'un seul élan aux conclusions de Michel-Ange et personne ne le comprit. Masaccio, au contraire, plongé dans un milieu plus vivant et plus mobile, saisissant du premier coup l'outil le

pour en ouvrir d'autres, le sujet éternel fleurissait la pierre. L'esprit de l'artiste et l'esprit de la pierre même mort à vingt-sept ans dans le mystère, devait, par ses hésitations mêmes, agir sur les esprits beaucoup plus directement. Ce qu'il défendait, ce qu'il vénérait, ce qu'il voulait croire, tout l'attachait au moyen âge. Mais par la sensation et l'inquiétude, par la foi neuve qui montait de lui malgré lui, il définissait déjà le siècle commençant dans ses plus douloureux conflits. Il avait peint sur le vieux mur de Santa Maria del Carmine l'Homme et la femme chassés par l'ange de l'Éden, seulement il leur prenait les mains pour les guider, à travers le malheur, vers les paradis accessibles. Il enfanta la Renaissance et c'est parce qu'il a vécu qu'elle chercha à renouveler, dans l'étude ardente de la forme, les rythmes de la vie perdus. Il a inventé la peinture. C'est dans la chapelle sombre, décorée par Masaccio que Raphaël, Vinci, Signorelli, Michel-Ange vinrent chercher l'initiation. Comme nous le sommes aujourd'hui, ils y furent saisis par ces foules qui renaissent dans les ténèbres, émergeant avec une irrésistible lenteur de leur atmosphère uniforme, ainsi que les larves puissantes de l'esprit et du cœur renouvelés des hommes hors de l'énergie confuse du plasma primitif. À vingt-cinq ans, il savait ce que les plus grands ne découvrent qu'à l'approche de la vieillesse, que la peinture c'est le passage, le modelé poursuivi, l'ombre qui tourne autour des formes, les enveloppe de silence, les unit aux formes qui sont près d'elles et derrière elles, et sculpte le tableau dans les plans qui s'enfoncent comme

un sculpteur fouille le marbre en allant vers la profondeur. Il avait découvert que ce qui nous révèle la

plus obéissant de l'intelligence italienne, la peinture, et

qui leur a donné le pouvoir d'imprimer l'unité et le mouvement de la vie au monde sorti de leur cœur. Florence le comprit bien, mais elle ne sut pas le suivre et Vinci lui-même v échoua. Cette conquête de l'unité par une intelligence marquait la fin du moyen âge. En France, il avait fait son unité d'instinct, socialement, chaque cerveau et chaque main apportant une pierre à l'édifice sans savoir comment et pourquoi l'édifice serait vivant. En Italie, Giotto avait réalisé en lui l'unité morale de sa race, mais le monde n'était pas mûr pour qu'il pût s'emparer en même temps du langage plastique à surfaces nuancées et fuyant en profondeur qui définit l'individu dans sa complexité insaisissable. Quand Masaccio, dans son Baptême, vit sortir peu à peu ces grandes formes nues de la foule où des figures dramatiques surgissent de l'ombre rousse, comme des astres plus denses d'un brouillard enflammé, il dut sentir tomber sur son esprit la tristesse des soirs à qui le pressentiment du jour attendu mêle une espérance

nature, c'est la continuité de ses aspects. C'est à peine si cinq ou six hommes après lui ont eu pleinement ce sens-là

comme des astres plus denses d'un brouillard enflammé, il dut sentir tomber sur son esprit la tristesse des soirs à qui le pressentiment du jour attendu mêle une espérance angoissée. Âme sublime ! Il n'était pas nécessaire qu'il exprimât l'impérissable tragédie, l'homme jeté hors du bonheur pour avoir voulu être l'homme, l'homme souillé par Dieu et calmant dans l'eau lustrale la brûlure de son remords, c'est en lui qu'elle habitait, l'impérissable tragédie. En indiquant au monde que la forme vivante qu'il lui donnait la mission d'étudier lui offrirait un asile, il lui interdisait de chercher de nouveaux symboles avant d'avoir réappris la nature et le rejetait dans l'analyse,



## III

La leçon de Masaccio était trop haute pour être entendue de tous. Le spirituel Gozzoli, séduit par le désir

de couvrir de tons rutilants ses grandes surfaces à peindre, n'en retiendra presque rien. Filippino Lippi, qui achèvera la chapelle, pas beaucoup plus. Mais il est des hommages plus significatifs, celui de Filippo son père, et plus surprenants, celui du savant Uccello, l'aîné de Masaccio, celui du rude Andrea del Castagno, plus âgé que

lui de dix ans, surtout celui du vieil enfant Angelico, si loin de cet art et qui pourtant, à plus de cinquante ans, venait lui aussi visiter la chapelle obscure pour tenter d'entrevoir ce monde naissant dont il n'avait jamais soupçonné l'existence. Chez Andrea del Castagno, chez Uccello surtout, l'influence de Masaccio est évidente, bien que le premier en masque peut-être involontairement la

tranche ses grandes formes en plans abrupts. On dirait qu'il sculpte le mur, et que par là, au lieu de les environner d'espace, il les porte au-devant de lui, qu'elles le concentrent en elles, ainsi que fait de la lumière le diamant taillé, mais que pourtant les partis pris de Masaccio le hantent : dans la *Déposition* par exemple,

trace sous son formidable dessin, ciseau d'acier qui

force de sa main pour entourer le héros mort d'une énergique tendresse où les volumes se pénètrent au lieu de se couper, où la demi-teinte apparaît, permettant aux surfaces expressives de surgir avec plus de douceur et d'intérioriser le drame. Quant à Uccello, il est bien évident qu'il avait déjà entrepris ses travaux sur la perspective avant d'étudier Masaccio. Mais il est sûr aussi que cette œuvre l'aida sinon à en trouver les lois, du moins à pénétrer d'humanité solide, plastique, stable de forme, animée d'une action réelle, circulairement définie, les espaces inattendus qu'elles ouvraient à la peinture dans la ville enfiévrée où pointait ce nouveau mystère, l'enfoncement de ces fantômes dans la profondeur des murs. Fantômes en effet, non seulement pour ses contemporains mais pour nous-mêmes, car la perspective balbutiait encore, elle établissait péniblement ses lignes de fuite, et les formes à peine équarries par le génie de Masaccio titubaient là-dedans, encombraient la composition qui d'autres fois paraissait vide, ou la traversaient comme des géants encore mal éveillés. C'est l'effet que produisent les fresques poignantes de Florence et d'Urbin et les tableaux de bataille, apparitions hallucinantes où la forme s'essaie à des rapports géométriques, décuplant sa force évocatrice par sa simplicité. Cette volonté d'aboutir paraît sublime, dès qu'on a bien compris que le grand siècle florentin, qui ne croyait plus, souffrit de ne pas savoir si la foi délaissée lui était encore permise ou s'il devait chercher, dans la

c'est peut-être son souvenir qui lui permet de dominer la

Ayant faim et soif de connaître, il eut de grands éclairs de joie sur un fond de désespoir, il fut violent et pitoyable, criminel et ascétique, anarchique et créateur. Il chercha en vain, entre le sens nouveau qu'il prenait de la vie et la raison vacillante qu'avait libérée en lui la mort de l'esprit

médiéval, un accord qui ne s'ébaucha que chez quelques

connaissance du vieux monde et de la nature vivante vers qui l'entraînait son instinct, les éléments d'une autre foi.

hommes pour aboutir pleinement plus tard, hors de luimême et des lieux qui l'avaient vu lutter et se débattre entre ses souvenirs et ses pressentiments. Ce n'est pas tout. Quand la tragédie éclatait dans la

profondeur des âmes, des échos lui répondaient par toutes les voix de la sensibilité et de l'action. Comment ne pas aller jusqu'au fond de la vie, quand la vie s'use si vite, quand le poison et le couteau la guettent à tous les tournants, quand la méditation risque d'être à toute minute tranchée par la hache et le glaive, quand tous

peuvent se demander le matin si le soir ils seront là ? Toute l'histoire de la naissance et de la mort des Républiques italiennes explique les œuvres terribles où Florence les évoqua. L'homme est toujours en état de défense, l'individu est seul en face de l'individu. Ce temps doit son ardeur, sa curiosité, son impitoyable énergie à

doit son ardeur, sa curiosité, son impitoyable énergie à chacun des instants dramatiques dont chaque esprit fut la vivante succession. C'est dans ce feu, où se consuma l'Italie, qu'elle trempa l'âme moderne. Tout ce que nous

savons en sort, droit comme un rayon qui réchauffe. Nous en avons vécu longtemps, la leçon est immortelle. Rien de grand qui n'ait à sa source la douleur et le combat.

qu'on le croirait sans précurseur et sans successeur à Florence. Quand on a médité devant ses figures tendues, on oublie que le savant orfèvre Ghiberti a déjà ciselé ses portes en groupes élégants où le sentiment trop mûr de la forme et de la vie décorative semble, au-dessus de ces dalles sanglantes, ouvrir un beau livre d'images pour séduire les durs enfants qui passent et les détourner de leur chemin. Mais au premier tournant, Donatello travaille. La guerre des rues gronde sous sa fenêtre, les clameurs traversent sa chair, et sa volonté d'être calme érige le marbre et le bronze en attitudes immobiles où se tendent à se briser les ressorts de son esprit. La lame brûle le fourreau. La fureur de la ville bout dans le cœur stoïque de ce fils d'un agitateur expulsé de Florence après le tumulte des Ciompi. Le métal lui obéit comme une argile. Il le tord, le tend et le drape au gré des impulsions farouches que sa droite raison parvient pourtant à maintenir entre les lignes inflexibles d'une harmonie sûre et tranchante comme le fil de son ciseau. Plus on le sent digne et simple, plus son ferme esprit s'attache à oublier les haines et les tentations de la vie et plus l'orage de la vie sculpte de dedans en dehors ses figures implacables. Elles n'ont pas un geste, elles ne bougent pas, mais l'être intérieur que révèlent les jambes raides, les mains énervées, les faces pétries de passion, éclate d'une énergie démesurée. Les prophètes dévastés qui penchent leur front sur la ville, les vieillards presque nus dont le crâne et le bras sont arides et durs comme la terre du désert, ne portent pas seuls le fardeau de la colère. Il convulse ces

Tout le drame est si réel dans l'œuvre de Donatello

d'hommes, guerriers, penseurs, marchands, dont les sauvages appétits ont tendu les muscles, dévié les bouches, creusé les orbites, élargi les mâchoires, forcé les plans osseux à subir la poussée de l'âme comme la croûte de la terre obéit au feu central. Il étouffe ces jeunes gens, guindés sous l'armure de fer, maigres, et « d'une fierté terrible » (31), il accable ces enfants qui rient d'un rire fixe ou qui tournent en rond en secouant des guirlandes de fleurs. Du berceau ballotté sur les routes de l'exil au tombeau creusé par la lance, partout, dans ces grandes statues équestres en qui la force militaire même pèse et sonne sur le pavé, ces farouches visages qu'il a creusés jusqu'au cœur, tous ces corps de flamme et de nerfs, ces ossatures apparentes et ces masques convulsifs, le conflit des sentiments nouveaux et des certitudes anciennes atteint son plus tragique instant. Il sait trop, ou pas assez. C'est par là, beaucoup plutôt que par les tours de métier ou les formules apprises que tous ses élèves ressemblent à Donatello. Une harpe de fer semble jouer quelque part dans l'espace, seule, et qu'ils écoutent tous les yeux fermés, les poings serrés, afin de faire entrer dans le bronze ou le marbre la saccade des rythmes dont elle fait battre leur sang. Le cycle donatellien est tout entier tordu d'angoisse. Cette énergie bandée, ce style dur ne viennent pas du maître, ils sont antérieurs à l'œuvre, ils l'entourent et lui survivent comme la cité dévorante où la vie frénétique brûle les générations. Cela est bien de

Florence. Lucques n'en est pas loin, et pourtant son

femmes violentes qui tiennent un sabre à la main et dont les pieds se crispent dans le sang. Il contracte ces faces des enfants. On voit bien qu'une idée se lève, à l'amour hagard du monde pour le fruit de son cerveau. Tous, les Della Robbia, Desiderio da Settignano, Mino da Fiesole, Michelozzo, Antonio Rossellino, Benedetto da Majano sont consumés par le désir d'exprimer plus qu'ils ne peuvent et d'affirmer avec intransigeance des réalités morales qui ne sont pas encore tout à fait mûres en eux. Chez Desiderio, feu vivant, les enfants eux-mêmes souffrent, sont graves, interrogent la vie, se demandent pourquoi ils sont nés. Chez le doux Mino da Fiesole, leur rire même est forcé. Quand Luca della Robbia les fait danser, chanter, jouer de la musique, ils dansent, ils chantent, ils jouent avec une espèce de douleur. Les battements rythmiques de leurs pieds et de leurs mains ont l'air de secousses nerveuses. Andrea della Robbia les cloue sur une porte d'hôpital, avec leurs petits bras tendus raides et leurs petits poings fermés exigeant la protection de ceux qui passent. Et tous deux trouvent que le bronze et le marbre ne suffisent pas à traduire leur idéalisme effréné. Ce sont des verts crus, des bleus criards, des rouges, des terres cuites vernissées d'un goût atroce et séduisant... Un peuple de penseurs malades, de fous et de martyrs.

L'unité de la vie s'était retirée des croyances du

sculpteur, Matteo Civitali, qui a certainement connu l'œuvre de Donatello, puisqu'il est contemporain de ses plus jeunes élèves, rappelle, par sa plénitude, son calme, son accent robuste et assis, le romain inconnu qui sculpta l a *Grande Vestale*. Jamais ailleurs on n'avait vu ces maternités dramatiques, ces mains crispées, la tendresse furieuse des mères, la sauvagerie, la brutalité, la violence

temps nouveaux. La voie que Masaccio avait tracée était ardue et dangereuse. L'Italie hésite à aimer la forme pour elle-même, ne sachant pas si elle y retrouvera l'esprit, bien que François d'Assise le lui ait dit avec tant d'éloquence plus d'un siècle auparavant. De quel côté se retourner pour apaiser sa fièvre ? Les religions et les philosophies sont un prétexte à dépenser notre énergie. La vie ne demande qu'un cadre pour se déployer à l'aise. Où le trouver? Il y eut là quelque chose d'analogue à ce qui s'était passé douze ou quinze cents ans plus tôt, au moment où le monde païen et le monde chrétien se heurtaient à Alexandrie. Seulement, l'évolution s'accomplissait en sens inverse. Donatello, parce qu'il sentait en lui-même le rongement de l'analyse et se tenait à mi-chemin entre l'équilibre perdu et l'équilibre pressenti, revécut l'humanité ardente, fanatique et désabusée de ce tempslà. Il décrivit en statues peintes les ascètes effrayants qui quittaient les villes, cachaient sous des cheveux sordides leur corps déshonoré et dont l'œil enflammé de fièvre vivait seul. Pur symbole, et sans doute inconscient. Pourtant, dans ces images, il exprimait l'aspect profond de l'âme florentine plus nettement encore que Verrocchio dressant sur un haut piédestal son dur condottiere de fer ou modelant d'un pouce énervé son David maigre, enfant

moven âge. Elle n'avait pas encore pénétré les espoirs des

vainqueur par la force de l'âme – et triste d'avoir vaincu. C'est dans la grande œuvre violente de Donatello que l'intellectualisme aigu de l'art florentin s'affirme pour la première fois. Il va tenter d'adapter l'homme par l'esprit préparer, par sa mort, une conclusion victorieuse. Comment n'a-t-il pas abouti plus tôt, au centre de la vie ardente qui s'offrait à sa vision? Il faut le demander aux convulsions civiles qui ne cessaient pas de briser et de fragmenter son élan, à l'influence débilitante d'une élite trop rapidement, trop artificiellement cultivée, au caractère minutieux des métiers d'où il était sorti, l'orfèvrerie, la ciselure, aux aspects singuliers des lieux qui le virent naître et grandir.

au monde raisonneur qui monte. Il aura la destinée tragique de mourir avant d'avoir conclu, mais de

### IV

Quand on a franchi l'Apennin pour descendre des plaines du Pô en Toscane, l'impression de la grandiloquence bolonaise et de la sensualité vénitienne s'efface tout à coup, comme un rêve interrompu. On entre en des cirques étroits de collines mamelonnées, striées par les maisons et les terrasses de lignes horizontales que dessine un stylet d'acier et que les troncs nets des cyprès et des pins dominant des rangs d'arcades blanches brisent de traits verticaux. Sur la pâleur des oliviers tranchent leurs accents presque noirs. Les chênes verts ont un feuillage métallique, les lauriers des feuilles de fer, les cyprès, sur le ciel, sont comme des profils de lances. C'est une grâce agressive et guindée que les aigres bises des

Du côté où la plaine est ouverte, le soleil colore la vapeur d'eau et la poussière pour noyer les plans éloignés. De l'autre côté, les coteaux montent aux portes de la ville, fermant l'horizon. Quand on gravit les plus hautes terrasses, les seconds plans sont quelquefois plus nets que la première crête au-dessous de laquelle la lumière est

montagnes rendent plus sèche encore dans les nerfs des

habitants.

verts, le fleuve bleu comme un couteau, le violet froid des hauteurs sur la nacre verte du ciel, rien n'est transparent comme le jour, rien n'est dur comme le soir. Des lignes nettes, des ombres et des lumières que découpe un trait fin et sec, pas de courbes amenant l'œil sans effort d'une forme à une autre forme. Les harmonies sont limpides et sombres et de denses diamants semblent s'interposer entre le paysage et l'œil. Les généralisations plastiques ne tombent pas sous le regard et l'esprit de l'artiste aussi aigu, aussi subtil qu'il soit, risque de laisser échapper, au profit du trait expressif ou psychologique, ce large ensemble coordonné qui assurera ailleurs à l'œuvre d'art le mouvement, la matérialité, la force interne de la vie. Dessinateur passionné, vivant pour ainsi dire dans sa ligne expressive même qu'il plongeait comme une arme dans les interstices des muscles pour les découper sous la

déjà tombée. Qu'on regarde les arêtes des palais de Cronaca et de Brunelleschi, les maisons mauves à volets

ligne expressive même qu'il plongeait comme une arme dans les interstices des muscles pour les découper sous la peau, orchestreur sec, sur la fresque sévère où les plans ne s'enfonçaient pas plus qu'autour de lui, des couleurs dures qui détachaient contre le ciel les coteaux enchevêtrés, le Florentin n'acquit jamais le sens du

enchevêtrés, le Florentin n'acquit jamais le sens du volume et du passage en profondeur qui fait les peuples de statuaires et conduit les peintres peu à peu à l'expression globale de la forme dans l'espace. De Masaccio qui avait passé son enfance dans une région de la Toscane où le soleil couchant sculpte à coups d'ombres les montagnes, il n'avait hérité que le sentiment dramatique d'un monde arrivé à la vie entre des idées qui

se meurent et des idées qui ne sont pas encore adultes.

dégager tout à fait, même quand arriva Vinci, d'une sorte de primitivisme intellectuel d'où il faillit sortir un instant avec Gozzoli et surtout Ghirlandajo, mais où le rejeta l'influence des platoniciens et le génie morbide de Sandro Botticelli. Pour résister à son besoin de démontrer et d'abstraire, il eût dû s'abandonner à la pente de son instinct et partir du réalisme ardent qui était le fond de sa nature pour en dégager naturellement l'idéalisme plastique que pressentait Masaccio. Mais une telle passion de savoir, de découvrir, de comprendre le dévorait que l'esprit devança les sens, qu'il s'épuisa à chercher trop souvent le secret de la vie hors du sentiment frénétique qu'il en avait. La vie réelle de Florence, dramatique et décorative, eût pu être pour les artistes, s'ils s'étaient penchés sur elle directement, une source inépuisable d'émotion. La dissociation s'ébauchait à peine dans le sentiment populaire dont les rixes et les spectacles alimentaient le besoin passionnel. Les idées des théoriciens ne touchaient pas tous les peintres si tous, les plus frustes et les plus simples même, recevaient l'empreinte brûlante de la ville et de son tourment. La plupart, qui commençaient par des besognes ingrates, dans la boutique des orfèvres du Ponte Vecchio et l'atelier des fabricants de tableaux d'autel où volait la poudre d'or, portaient pour leur salut leur rudesse d'artisan dans les milieux platoniciens. Ce n'était

point un littérateur que l'assassin Andrea del Castagno, esprit tranchant comme une hache, qui peignait sur les murs le Christ pendu comme à l'étal, les portraits des

C'est cette passion de la ligne qui l'empêcha de se

que son cœur, aussi pures que son orgueil, aussi géantes que son énergie, cuirasses, glaives, lauriers noirs, monde de fer, hymne implacable d'ascétisme, de vengeance et d'amour. Ce n'était point un pédant que Paolo Uccello qui racontait, dans de grands tableaux rouges, avec une vigueur candide, des tournois en caparaçons hérissés de banderoles, retentissants de bruits d'armures et de chocs de cavalerie. Un tumulte discipliné, la poussée lourde et régulière des escadrons, le parallélisme des lances, la grande paix des bois obscurs autour des abois, des galops, des hennissements, des clameurs, que ce fût la guerre ou la chasse, l'image était pourtant un théorème par son rythme massif et son harmonie sombre et sourde. Ouvrier d'art et très savant, il passait ses jours et ses nuits à résoudre des problèmes de perspective, et même quand il se penchait sur l'enfance, qui ne fut jamais aimée avec plus de fièvre qu'à Florence et qu'il regarda gravement, un ordre géométrique caractérisait ses tableaux. La tragédie sentimentale ne consentait pas à s'exprimer autrement que par le jeu catégorique des lignes dominantes de la forme en mouvement. Tableaux hallucinants, apparitions d'ombres vivantes sur des fonds presque abstraits où la rigueur des lignes droites qui enfoncent ou déploient le drame mécaniquement intensifie sa force nerveuse et sa pathétique beauté. La dynamique puissante d'Uccello animera, par Piero della Francesca et Signorelli avant tous les autres et jusqu'à la fin de Michel-Ange, l'âge noble des Italiens. Le caractère universel de l'artiste de Florence, sans doute, l'empêcha

soldats et des poètes de Florence, formes aussi tendues

de s'épanouir. S'il eût suivi son instinct jusqu'au bout, il eût rencontré probablement plus tôt l'émotion créatrice débarrassée du souci de la technique à employer, parce qu'ayant absorbé, digéré, assimilé cette technique devenue fonction même de l'intelligence et du cœur. Mais le siècle suivant gagna à son enquête impitoyable une force et une grandeur que l'Europe tout entière fut obligée de subir. La discipline rigoureuse que s'imposa l'esprit florentin et qui remit à plus tard une réalisation qu'il savait ne pas pouvoir espérer pour lui-même, excita sa curiosité, révéla des énergies sans nombre, éclaira sur leur valeur propre des intelligences qui ne savaient pas, dans le chaos des connaissances, où se trouvait l'instrument libérateur. Léon-Battista Alberti était à la fois architecte, peintre, géomètre, ingénieur, dramaturge, poète, latiniste, théologien. Brunelleschi, déterminant l'action toute-puissante de ses disciples directs, Donatello, Masaccio, Uccello, créait réellement la perspective linéaire, qui permit à ses successeurs d'introduire entre des plans géométriques l'illusion de la vie se déroulant en profondeur. Cennino Cennini, L.-B. Alberti, Ghiberti, Paolo Uccello, Piera della Francesca, Léonard de Vinci, Cellini, Vasari avaient écrit, écrivaient ou allaient écrire des traités didactiques sur l'architecture, la perspective, la sculpture, la peinture, l'orfèvrerie ou même sur les sciences exactes ou naturelles, géométrie, hydraulique, anatomie, géologie. Les artistes ouvraient des cadavres pour connaître le mécanisme de la matière mouvement. Avant de se permettre avec Raphaël, avec Titien, avec Michel-Ange de demander à la forme son de l'expression en obéissant toujours à sa loi de continuité, l'intelligence italienne dut en fixer l'architecture, essayer d'inscrire ses images dans le triangle et le cercle, d'établir son accord avec la fuite de l'espace et la succession des plans. C'est du triple effort des géomètres Uccello, Piero della Francesca, Mantegna, Vinci, des peintres littérateurs Filippo Lippi, Pollaiuolo, Botticelli, et des prophètes Della Quercia, Masaccio, Donatello, que l'art italien est sorti. L'élément pittoresque qui ne lui servit que de prétexte venait de Venise et des peintres nomades qui suivaient les chemins à pied ou à cheval, assistaient aux batailles quotidiennes que les condottières et leurs bandes se livraient à tous les défilés, s'arrêtaient dans les villes pour décorer un baptistère et repartaient chercher le pain. Ceux-là furent les meilleurs. Ils s'appelèrent Giotto, Taddeo Gaddi, Angelico, Benozzo Gozzoli, Paolo Uccello, Filippo Lippi, Gentile da Fabriano, Piero della Francesca, Luca Signorelli, Bernardino Pinturicchio. Ils allaient de Florence à Pise, de Pise à Sienne, de Sienne à San Gimignano, de San Gimignano à Urbin, d'Urbin à Arezzo, d'Arezzo à San Sepolcro, de San Sepolcro à Pérouse, à Assise, à Orvieto, à Spolète, de Spolète à Rome. C'étaient des ouvriers, ils travaillaient ensemble, ils se transmettaient leurs secrets, chacun peignait sa muraille, un autre achevait le travail de celui que la mort prenait, les palais, les temples, les municipes, les couvents, les cimetières se couvraient de peintures, on décorait

jusqu'aux façades, une merveilleuse espérance fleurissait toutes les cités. En Lombardie, en Vénitie, surtout en

dynamisme, de la promener en tous sens pour les besoins

allés. D'autres fois, ils n'achevaient pas leur ouvrage, mieux payés pour se rendre ailleurs. Comme ils croyaient en eux, qu'ils avaient une force immense, ils ne craignaient pas de laisser un peu de leur vie à chaque pierre du chemin, le désir du travail futur était le but de leur travail. Presque tous se portaient ombrage, mais l'argent ne comptait pas. Chacun pensait avoir en lui la plus belle œuvre et d'effort en effort grandissait pour vaincre. Quelle ouverture sur la vie, en ces temps où la vie était toujours une menace, que ce compagnonnage de métier, ces rivalités d'intelligence et aussi ces aventures de route inconnues des habitants des villes et des peintres patentés! Il fallait tous les jours céder ou résister aux sollicitations des paysages qu'on traversait, des rixes auxquelles on assistait, des cortèges princiers rencontrés aux carrefours, des belles créatures dont un regard, un rire, un geste des deux bras, une torsion des hanches, enferment plus d'éternité que toutes les esthétiques en

Toscane, en Ombrie, il y a partout des fresques, des villages infimes ont une église, une chapelle peinte, les praticiens partaient pour quelques mois hors de l'atelier d'origine, puis restaient jusqu'à la mort là où ils étaient

aux carrefours, des belles créatures dont un regard, un rire, un geste des deux bras, une torsion des hanches, enferment plus d'éternité que toutes les esthétiques en lutte dans l'esprit des intellectuels.

Benozzo Gozzoli ne put échapper à l'influence des écrivains et des mécènes que parce qu'il menait cette vielà. Quand il travaillait à Pise ou à San Gimignano, il était presque aussi loin de Florence que son maître Angelico

isolé entre les quatre murs d'un cloître et semant de fleurs les routes d'azur de son rêve où la divine épouse blanche allait passer. Il avait l'esprit fleuri comme un pré. sanglantes, non pas pour exprimer leur nature céleste, mais pour les rendre plus beaux. Il admirait. Il déployait dans les campagnes florentines des cavalcades chatoyantes et y plaçait des histoires bibliques qui racontaient comment se faisaient les vendanges, la guerre, les réjouissances et les travaux au temps de Cosme ou de Laurent de Médicis. Ravi, il parcourait des plaines couvertes de vignes et baignées de fleuves sinueux qui s'enfoncent au loin entre des collines aiguës, des routes en lacets bordées de maisons rouges sous des bouquets de pins parasols et d'ifs, un pays sombre et luisant comme un miroir de bronze vert où traîne la pourpre des cieux. Et quand il inondait la fresque de couleurs rutilantes où l'or, le vert, le noir ponctuaient des coulées de carmin, c'est qu'il tenait dans sa main une grenade ouverte et qu'il avait traversé le matin, pour monter vers un bois de cyprès d'où l'on découvrait au loin la ligne bleue des montagnes, un de ces champs toscans de trèfle incarnat au milieu desquels les coquelicots semblent pâles. Soit qu'il fût sous l'abri des treilles où les raisins épais et denses débordent des paniers de jonc, soit qu'il suivît, sur les terrasses des villas, l'ombre maigre des citronniers qui bordent la rampe de marbre où les paons ouvrent leur queue, soit qu'il posât le pain et le vin et les fruits sur la nappe blanche, jamais le monde ne lui semblait complètement répondre aux symphonies qui remplissaient de leur fanfare ses yeux enchantés. Riche

esprit, certes, tendrement ironique, émerveillé par la

Il faisait des ailes de paon à ses anges penchés sur les nuages rouges ou cueillant dans les jardins noirs des roses légende et le travail, mais d'abord peintre. Non seulement c'est lui qui fut le coloriste de Florence, mais peut-être aussi le premier, entre tous les peintres modernes d'Europe, qui osât une transposition radicale de la nature colorée. Recréer un univers logique dans une gamme imaginaire dont tous les éléments s'associent en relations enchevêtrées où l'œil retrouve les lois intuitives qui nous ont dicté l'harmonie, c'est ce qui définit le lyrisme de la peinture. Si Gozzoli avait connu les enluminures persanes, on pourrait croire qu'il les agrandit à la dimension des murailles et les enfonça dans l'espace après les avoir fait tremper dans la matière des cultures qui couvrent le sol de ces mêmes nuées verdâtres entraînées dans leur chute par les soleils couchants. Alors que Giotto, trouvant du premier coup la grande peinture décorative, enfermait des taches essentielles dans quelques rythmes linéaires qui rejoignaient l'architecture par leur simplicité, l'art toscan, depuis Angelico, revenait à la peinture de missel, plus en rapport avec les couleurs vernissées et les traits du paysage et le besoin d'analyse qui le caractérisait. Chez Angelico, chez Gozzoli, sans doute le rayonnement du cœur et l'illumination des yeux noyaient dans leur gloire tout ce qu'il y a dans ces pratiques ouvrières de minutieux et de petit. Mais chez ceux que tenait Florence et qui ne savaient pas la fuir ou la dompter, le double courant miniaturiste et littéraire déviait la passion native. Des anges auréolés à plumages d'oiseaux d'Orient, portant des lis à tiges hautes sur des fonds semés de fleurs, allaient d'un mouvement saccadé, nerveux et bizarre, vers les paradis compliqués des esthètes florentins. Les peintres à la mode abrégeaient leur enquête et recouraient à des formules primitives imparfaitement dégagées pour obéir plus vite aux idées des écrivains.

# V

Ce besoin atteignait jusqu'à ceux qui pratiquaient avec le plus d'emportement la vie passionnelle de Florence. Ouand on connaît l'histoire de Filippo Lippi, son œuvre

étonne. On la croirait plus dépendante de tout ce qu'il y a dans la vie d'immédiatement bon à prendre. C'était un de ces surprenants et magnifiques impulsifs à qui leur temps

pardonnait tout, parce qu'à les regarder vivre il reconnaissait son instinct. Point de loi, hors de leur désir. Benvenuto, cent ans plus tard, ira dix fois jusqu'au

Benvenuto, cent ans plus tard, ira dix fois jusqu'au meurtre. C'est la gloire et l'écueil de l'âme italienne. Elle va au bout d'elle-même, d'un élan. On dirait qu'elle ne

connaît aucun refuge entre le crime et l'héroïsme. L'anarchie sentimentale qui pesait tant à Masaccio ou à Donatello poussait à dévorer la vie dans tous les sens ce moine qui restait moine après avoir séduit des religieuses

et qui allait à l'amour avec une espèce de fureur. Il peignait dans l'exaltation, entre deux aventures fougueuses, d'une peinture violemment modelée que ses accents rouges faisaient jaillir de l'obscurité des chapelles,

l'histoire sainte transportée dans la société florentine, toute tourmentée et tressautante du drame qui la décomposait. Autour des festins et dans les fêtes des glissaient d'étranges femmes blondes qui prolongeaient les temps mystiques jusqu'au cœur de l'orgie splendide où les sens et la pensée se renouvelaient à la fois. Filippo Lippi marque peut-être la minute la plus anxieuse qu'aient vécue les Florentins. Bien que les peintres demandent encore à l'Écriture presque tous les prétextes à manifester leur passion, l'humanisme qui poursuit son œuvre les a pénétrés. Le conflit se déplace. Il n'est plus entre leurs croyances anciennes et la montée d'instinct qui les pousse à scruter les formes pour en arracher l'esprit. Il est entre ce vivant instinct même et l'action prématurée de l'érudition philosophique et littéraire qui prétend retrouver dans la pensée antique l'aliment des besoins nouveaux que l'Italie se découvre. Chez Filippo Lippi, le trait florentin s'énerve, exagère ses courbes, commence à torturer la démarche et le geste, l'inclinaison de la tête et la torsion du cou sur les épaules, les plis des robes et jusqu'à la forme des fleurs. Tous ses élèves, et les sculpteurs eux-mêmes, Agostino di Duccio entre autres, vont le suivre sur ce terrain. L'esprit platonicien, dont l'élite se réclame, vient trop tôt. L'âme grecque, avec Platon, appuyait ses généralisations sur trois cents ans de vie vécue, sentie, aimée pour elle-même, qui s'était harmonieusement développée dans une direction unique sans un arrêt, sans un recul, pour aboutir dans son ascension naturelle à l'idéalisme vivant du siècle de Périclès. Florence mord un fruit trop vert qui lui fait

grincer les dents. Mieux valait cependant pour Florence et l'Italie explorer le terrain littéraire offert par les

palais aux salles basses carrelées de blanc et de noir,

rappelle la forme antique et il n'y a pas plus de rapports entre l'art florentin et celui des sculpteurs d'Athènes ou de l'Italie impériale qu'il n'y en avait entre la religion et le rythme social de la Florence du XV<sup>e</sup> siècle et le paganisme gréco-latin. La forme antique est aussi calme et pleine que la forme florentine est aigre et sèche et tourmentée. Même quand il s'efforce à ressembler à l'art des races mortes, peut-être surtout à ce moment-là, l'art toscan reste toscan. Quelle qu'ait été l'influence de Pétrarque et de l'humanisme – influence bienfaisante puisqu'elle suscita la curiosité, l'inquiétude des artistes, un besoin d'analyse nécessaire en ces temps-là – la peinture italienne ne dut à l'art antique que le désir de se trouver. Il ne faut pas oublier que l'Italie était encore l'Italie, que douze siècles, s'ils avaient fait à ses hommes une sensibilité plus fiévreuse, n'avaient changé ni paysages, ni ses cultures, ni son climat et que c'est au génie de leurs sens qu'obéissaient les Italiens, quand ils demandaient au vieux monde le témoignage et l'appui d'une forme d'intelligence qu'ils sentaient parente de la leur. Avant Pétrarque, Dante connut Virgile, puisqu'il lui demanda de l'accompagner aux enfers et fut sur le point

La vie l'emporta partout en Italie. Elle écrivit son poème en un langage qui répondait à ses désirs. Si, après

d'écrire en latin son poème. La vie l'emporta.

Platoniciens quitte à revenir ensuite sur leurs pas, que de s'effacer devant les œuvres du passé qu'on leur proposait pour modèles. La vie sensuelle et passionnelle était, il est vrai, trop forte en elles, pour qu'elles pussent consentir à cet effacement. Rien au fond, dans la forme florentine, ne

la forme antique à la surface, c'est que la forme antique avait été, comme le fut la peinture des XV<sup>e</sup> et XVI<sup>e</sup> siècles elle-même, une expression nécessaire des peuples grécolatins.

Un moment même, en plein humanisme, alors que Laurent de Médicis organisait et chantait ses *Triomphes*,

que les cortèges païens défilaient parmi les clameurs et les rixes devant la Loggia dei Lanzi et que Politien écrivait ses *Stances*, l'âme florentine parut sur le point d'arrêter

cent ans de tortures, elle retrouva une forme qui rappelait

dans la vie réelle, transfigurée par un grand peintre, l'évolution du génie italien vers l'idéalisme plastique que réalisèrent les artistes dans le siècle qui suivit. Tandis que Botticelli poussait jusqu'aux plus extrêmes développements littéraires ce qu'il y a d'artificiel dans l'œuvre de Filippo Lippi, Ghirlandajo y choisissait la part la plus directe et la plus saine. Nous n'avons pas de la vie florentine d'image plus fidèle que celle qu'il nous en laissa. Et malgré son dessin violent, ses orchestrations un peu

confuses, mais puissantes, malgré l'accent de ses portraits, corps nerveux, jambes osseuses, figures maigres à qui la passion concentrée donnait un caractère grave, triste, un peu hagard, on ne peut pas en dire autant de Filippino Lippi. Il hésita toute sa vie et ne sut jamais choisir entre ce qu'il avait appris par l'œuvre de son père et les influences opposées de Ghirlandajo et de Botticelli. Quant au rude Verrocchio, le seul des grands

contemporains de ces trois peintres qui subit comme eux l'action dominatrice de Donatello et de Filippo Lippi, les problèmes de perspective et les dissections d'anatomie travaillait la matière et jetait au moule le bronze de ses statues qu'à ses statues elles-mêmes, leur orgueil, leur emportement, leur brutalité conquérante. Lorsqu'il faisait de la peinture, il s'appliquait à se forger, au contact des formes ondoyantes et des paysages bruissants, un style dur comme un métal. Ghirlandajo fut le seul à aimer la peinture pour ellemême. Seul il eut cette joie de peindre qui fit la gloire de Venise et des Flamands. Il regrettait de ne pas avoir « le circuit des murs de Florence à couvrir de peinture » [4]. Seul avec Gozzoli – venu trente ans plus tôt, s'il s'en alla un peu plus tard - seul parmi tous les Florentins il sut voir les paysages s'enfoncer entre les collines, seul il fit fuir les grandes salles carrelées, les terrasses, les ciels où se détache le profil net des campaniles et des tours. S'il ne parut pas comprendre, à l'exemple de Masaccio, le rôle essentiel des lumières et des ombres, il tenta seul de réunir les uns aux autres par l'atmosphère, l'équilibre des groupes et les valeurs exactes, les plans qui donnent aux plus audacieuses transpositions plastiques l'apparence du réel. Seul depuis Masaccio, et jusqu'à Vinci, et plus que Vinci peut-être, il tenta de sortir de ce primitivisme intellectuel qui fit l'originalité et la faiblesse de Florence. Il y gagna et y perdit. C'est l'Italien de son époque qui est, par son langage, le plus près des grandes époques. C'est peut-être celui qui en est le plus éloigné en lyrisme et en rovauté. Il n'éprouva pas de remords à transporter dans

prenaient presque tout son temps. Lorsqu'il faisait de la sculpture, il attachait plus de prix à la façon dont il accordaient leurs tons confusément, surchargeaient leurs compositions de fleurs et d'étoffes voyantes, il sut pourtant faire défiler de beaux cortèges, orchestrer avec magnificence les orangés, les rouges sourds, les lilas, les verts, disperser sur les nappes blanches, les meubles, le rebord des croisées ouvertes, des corbeilles de fruits, des bouquets, des verres sonores, des paons étalant les pierreries de leurs queues en éventail. Il comprenait les ieunes femmes de Florence que Filippo Lippi avait trop furieusement aimées pour les regarder sainement. Elles marchaient dans leurs robes à broderies d'argent, leurs belles mains jointes sur la ceinture. Elles tournaient vers lui leur visage allongé et fin, un peu malade, sans beauté, mais d'un charme si imprévu, si grave avec sa bouche et ses veux tristes, son cou trop frêle pour le poids des tresses blondes, son air de fleur trop lourde pour sa tige et fanée avant l'éclosion. Elles causaient entre elles, tendaient aux nouveau-nés la poitrine ou les bras, portaient du linge ou des corbeilles, vaquaient aux soins d'un ménage élégant. Parfois, elles sortaient sur des terrasses d'où l'on voyait s'enfuir un paysage discret, aéré, précis, un paysage toscan encombré de collines.

l'existence familière des grands bourgeois de son pays la mythologie chrétienne. Sobre, dans un temps où les peintres accumulaient sans ordre leurs figures,

passaient de grands oiseaux.

Il n'y a peut-être pas un seul autre « intimiste » en cette Italie passionnée dont la gloire est surtout d'avoir traduit le drame humain avec le drame universel en

semé de pins et de cultures avec un ciel d'argent où

les Italiens, sans doute, Ghirlandajo est un décorateur. Son style est trop tendu pour raconter la paix des soirs et des repas dans les demeures. Il est inquiet, le drame rôde. L'homme le plus épris du silence et du foyer n'échappe pas au génie de sa race. À un peuple qui vit dans la rue ou se penche aux fenêtres au bruit des rixes, des chansons, des causeries, des fêtes, qui a pour spectacle fréquent des gestes de violence ou d'amour, à une foule expressive et vivante dont la mimique est un autre langage, qui comprend tout, et fait tout comprendre du premier coup, qu'amusent et passionnent simultanément ou tour à tour les discours des orateurs et des marchands populaires, il ne faut pas demander de rechercher dans le calme discret de l'existence familiale les sources de son émotion et les moyens de son action. La passion est révélatrice de vérité et d'héroïsme par des voies parfois plus douloureuses, mais aussi sûres que la méditation. Quoi qu'il en soit, Ghirlandajo fit rentrer dans la vie florentine et parvint presque à l'incorporer aux masses peintes et à l'espace, le trait nerveux de Filippo Lippi. C'est un effort surprenant à cette heure où Botticelli, au contraire, tentait de dégager ce trait de la matière de la vie pour donner une animation factice aux abstractions littéraires de l'intellectualisme florentin. Nous savons que Ghirlandajo eut neuf enfants, dont plusieurs furent peintres et ses élèves, qu'il travailla sans arrêt, et Vasari nous dit qu'il possédait « un courage invincible ». Quand compare cette vie à l'inquiétude perpétuelle,

l'incohérence douloureuse, l'agitation de celle de Botticelli

généralisations transposées dans la peinture. Comme tous

qui se poursuivait « au jour le jour » (53) on comprend mieux le contraste. Là, un grand ouvrier, quelque pesanteur bourgeoise, peu de lyrisme, beaucoup de force et de savoir, ici un « cerveau alambiqué » [6], un éperdu désir sans cesse brisé par la vie de dépasser et d'oublier la vie. Chez Botticelli, la ligne trépidante de Donatello et de Lippi n'obéit plus qu'à la direction compliquée, abstraite et au fond parfaitement obscure d'une sensibilité qui se nourrit d'aliments décomposés. Elle exaspère ses courbes, ses angles, elle exagère encore la torsion des membres et des têtes, paraît chercher sur les corps nus des jeunes hommes et des jeunes femmes de Florence les marques de la dégénérescence qui frappe l'énergie de la cité. Antonio Pollaiuolo, à peu près à la même heure, avec la même perversion intellectuelle et la même acuité nerveuse, mais moins d'imagination, faisait d'étranges recherches de couleurs, mélangeait des tons précieux et rares en moires d'eaux croupissantes. La passion italienne se dévoyait. L'humanisme, en cueillant dans l'œuvre de Platon la fleur presque fanée de l'âme antique, en avait éteint le parfum. L'intellectuel florentin, pour avoir voulu commencer par où la Grèce avait fini, se voyait obligé de se transporter dans une sphère artificielle d'où l'élément tressaillant et vivant que fournit l'inépuisable monde était proscrit. Le symbolisme naturel des poètes du moyen âge revivait en plante de serre, inconnue et chétive et qui devait mourir de son premier contact avec l'air ardent du dehors.

Il n'est pas d'artiste qui exprime – sans le savoir – cette tragédie intellectuelle avec plus de détresse que

sentir. Il découvrit le mystère des bois et des prairies, la fécondité de la mer et la sauvagerie du vent. Il voulait avec tant de fièvre la beauté nue qu'avant même de la regarder, il la tordait et la brûlait aux flammes de son désir. Il aimait tellement les fleurs qu'il en faisait pleuvoir du ciel quand il n'en trouvait pas sur terre. Mais elles exhalaient l'odeur funèbre des fleurs mortes. Il avait beau les tresser en couronnes, en guirlandes, charger de roses et d'œillets, d'hyacinthes, de bleuets les arbres noirs, les gazons, les brises, les robes de gaze et les cheveux épars des androgynes maigres qui tentaient de ranimer dans ses toiles les printemps disparus, les Vénus flétries, toutes les déesses des forêts et des sources auxquelles il ne croyait plus, les fruits, les fleurs, les formes nues accumulées accentuaient son impuissance à restituer la

Sandro Botticelli, imagination voluptueuse mais souffrante et qui se tortura jusqu'à la fin de ne pas trouver son accord avec l'univers vivant qu'elle voulut et ne sut pas

vie dans sa force indifférente. Œuvre artificielle, indécise, pénible, avortée, la plus triste de la peinture.

Et pourtant l'une des plus nobles. L'inquiétude ardente qui s'y sent ne fait qu'en souligner l'aspiration vers une harmonie intellectuelle qu'une culture moins littéraire et plus plastique lui eût permis d'atteindre. Si l'esprit en est empoisonné, l'instinct en est constamment pur et grave, l'artiste y semble crucifié par l'effort toujours vaincu d'arracher sa foi toujours vive aux complications toujours renaissantes d'une intelligence mal équilibrée. La marche et la danse, les défilés processionnels, l'élan vers l'amour

et l'enfance, tout ce qui porte dans le geste les plus belles

une majesté spirituelle que les mouvements les plus étranges et la composition la plus bizarre ne parviennent pas à masquer. Botticelli est la victime des esthètes de son temps et aussi du nôtre. Ceux-là l'ont perverti. Ceux-ci l'ont méconnu. Sa destinée reste tragique. Sa gloire posthume le veut, comme son art lui-même et sa vie et sa mort Ce grand imaginatif à qui n'a manqué, du grand homme, que la directe humanité, finit en dévot malade et corrompu. C'est l'ordinaire destin de la sensibilité trop aiguë que l'intelligence trop débile n'a pas su discipliner. Il souffrit certainement d'avoir mêlé, l'un des premiers, parmi les peintres renaissants, les aphrodites et les vierges, les dieux païens qu'il n'adorait que par dilettantisme littéraire aux dieux chrétiens auxquels il revenait dans un élan de mysticisme découragé où il ne trouva pas le repos. Il illustra *l'Enfer* de Dante de dessins convulsifs qui font penser à une danse de fous dans la nef d'une cathédrale. Il suivit en désespéré Jérôme Savonarole qui soulevait Florence contre l'esprit de désagrégation morale et de corruption élégante amené par l'avènement de la tyrannie et le règne de l'analyse et dont son œuvre avait été la nette manifestation. Il dut sans doute, aux côtés du terrible moine, brûler des livres, crever des tableaux, lui apporter certaines de ses œuvres pour qu'il les jetât au bûcher. Savonarole, qui demandait aux peintres de revenir à l'esthétique de Fra Angelico, ne

pensait sûrement pas que l'œuvre du bon religieux fût l'une des sources du mal nécessaire qu'il s'était juré

impulsions du cœur, tout cela garde malgré tout chez lui

demande de l'exprimer, et que la vérité divine n'est pas ailleurs que dans l'équilibre toujours poursuivi, toujours approché, toujours rompu et toujours espéré quand il vient encore à se rompre, de la forme et de l'esprit. Son amour pour Angelico, c'était encore et toujours cette idolâtrie par laquelle, trois siècles auparavant, François

d'Assise avait délivré l'Italie.

d'extirper. Il savait bien que la forme est vaincue par l'esprit quand elle entre en lutte avec lui, mais il ne se doutait pas que l'esprit est vaincu par la forme quand il lui

## VI

Il était sans doute trop tard ou trop tôt, pour que

Florence aboutît. La République, écartelée par la guerre civile, anémiée par la tyrannie, énervée d'intellectualisme, de meurtre et d'amour, passant par crises brusques d'un athéisme ardent à un mysticisme fébrile, la République n'offrait plus à l'âme italienne qu'une source d'énergie presque épuisée. Au bout de son histoire, Florence gardait encore sa langue primitive, et cette langue primitive était déjà flétrie pour avoir exprimé une trop grande somme de sensations, usée déjà pour avoir servi à trop d'intelligences. Le dernier de ses grands peintres eut beau fuir l'âpre ville pour tenter de briser la gangue de diamant dont elle emprisonnait les cœurs. Bien qu'il ait devancé les temps, qu'il soit, par l'étendue et la pénétration de l'analyse, le premier des esprits modernes, il reste un primitif, au fond, un vieux primitif très savant et désenchanté, quelque chose comme un germe de vie qui sentirait le cadavre.

Ce trait florentin, ce trait abstrait et presque arbitraire que Vinci parvint à faire entrer en plein volume pour qu'il se confondît au niveau du contour avec la décroissance de métal les crânes, les visages, les épaules, les bras, les mains, forçant la forme à se plier sous son étreinte pour la décrire en profondeur. On sent qu'au lieu de regarder, comme le faisait Masaccio, la vie en bloc, et de la sculpter sur la toile à coup de lumières et d'ombres, il prenait un morceau de vie, le suivait dans ses accidents, ses relations avec la vie environnante, son cheminement dans l'espace, et ne perdait jamais, dans les saillies, les creux, les ondulations qui naissaient de sa poursuite, la ligne qui les décrivait. On sent – et c'est pour cela qu'il reste, malgré son incalculable puissance, un primitif – on sent que c'est à force de savoir qu'il parvient à entourer d'air ses masses sculptées et à éloigner d'elles, plan après plan, les fonds bleus de roches déchirées, de montagnes, de routes sinueuses, d'arbres grêles, qui vivent d'une vie factice, comme un théorème attaché au flanc d'une émotion vivante. Gozzoli, Ghirlandajo, intuitivement, par le sens des valeurs exactes, faisaient enfoncer leurs paysages mieux que Vinci tout empêtré de perspective et de calcul. C'est dans son esprit que vivent les rapports du monde, plus encore que dans ses sens, et beaucoup plus que dans son cœur. L'expérimentation, chez cet homme étonnant qui fondait à la fois ou pressentait toutes les sciences futures, chez qui les arts de sculpter et de peindre ne semblaient être que des applications humaines des notions abstraites qu'il avait puisées dans l'étude de la géométrie, de la

perspective, de la mécanique, de l'alchimie, de la géologie,

la lumière et le commencement de l'ombre, on le sent présent tout de même, serrant comme en un cercle de possédait au degré le plus haut, l'intuition créatrice de vie, l'intuition à tel point souveraine que chez tout grand artiste elle entraîne et fait disparaître l'infinité des recherches conscientes ou inconscientes qui ont préparé son explosion. C'est peut-être le seul homme chez qui la science et l'art se soient confondus par leurs moyens d'exprimer la pensée, comme ils tendent à se confondre par leur besoin commun d'établir la continuité des lois naturelles dans le royaume de l'esprit.

Il faut voir ses dessins de machines, ses dessins d'anatomie, ses dessins de muscles et de fleurs. Ils sont la représentation exacte et minutieuse de la machine, des muscles, des fleurs. Ils ont aussi ce frisson mystérieux, cette expression rayonnante et secrète qu'on voit à ses

de l'hydraulique, de l'anatomie, de la botanique, l'expérimentation égalait en importance l'intuition qu'il

visages étranges, charmants ou durs, équivoques sous la pluie des cheveux bouclés, à ses épaules nues, à ses seins nus où le trait recueille à fleur de peau, ligne après ligne, le mouvement muet de la vie intérieure. Les artistes italiens du XV<sup>e</sup> siècle avaient bien fait de fouiller les cadavres, d'étudier les trajets des tendons, les saillies des os, le ruissellement infini des nerfs, des veines, des artères. Il était nécessaire que même au prix de quelques

l'enthousiasme qui crée et l'observation qui désenchante, l'humanité prît peu à peu dans l'analyse la conscience de l'unité, qu'elle apprît à découvrir que la flamme qui luit au fond des yeux humains dort au cœur de toutes les formes, qu'elle fait tressaillir les arbres jusqu'à l'extrémité de

confusions, même au prix de quelques conflits entre

les muscles vivants, les os morts, qu'elle passe des frissons de l'atmosphère dans le frémissement des ruisseaux et jusque dans la vie des pierres. Le jour où Cellini dit son admiration d'artiste pour les vertèbres et les os du bassin, il parlait au nom de deux siècles qui ont vécu pour nous démontrer que toutes les formes de la connaissance peuvent nous conduire à la possession et à l'accroissement de notre esprit. « Plus on connaît, disait Léonard, plus on aime. » Il connut. La forme n'était à ses yeux que le symbole d'une réalité intellectuelle supérieure dont le sourire du visage et le geste de la main traduisaient la direction fuyante et le caractère infini. C'est une conception qui, pour demeurer plastique, a besoin de s'appuyer sur une connaissance formidable, étroite, implacablement objective de la matière de la vie. Il semble qu'il ait tout compris. Son Bacchus est le père de son Saint Jean-Baptiste. Les vieux dogmes et les sentiments nouveaux ne se combattaient plus en lui. Il acceptait le monde. Il devinait de grandes choses. Dans sa Léda, où l'aile du cygne suivait de son embrassement la ligne de lyre qui part du bras vivant, de la poitrine chaude et ronde pour descendre jusqu'aux pieds nus, il y a, au milieu des herbes, un œuf brisé d'où viennent de sortir des enfants qui cueillent des fleurs. Il apercevait la source commune et le cercle éternel des choses. Il descendait au plus profond de la nature, sans autre intermédiaire que ses sens entre l'univers extérieur qu'ils recueillaient sans

hâte et l'univers intérieur qui gouvernait leur émoi. Et

leurs feuilles, les ailes des oiseaux, les élytres des insectes,

attitudes étaient faits du contact de leur esprit vivant avec l'esprit vivant des choses qui les environnent.

C'est pour cela que sa grande Cène, où le drame intérieur fait onduler la vie, tord et sculpte ses formes comme des arbres sur qui passe un ouragan, est l'œuvre

de psychologie active la plus haute de la peinture. Il avait la puissance de pénétrer sous chaque écorce, au fond de

quand il relevait les yeux pour contrôler sur les visages et les attitudes des hommes les résultats de sa propre méditation, il constatait que leurs visages et leurs

chaque crâne humain, de vivre sa tragédie intime, de la faire passer tout entière dans les gestes qu'elle dictait, et d'unir tous les mouvements de sérénité et de révolte, d'élans et de reculs, de réserve et d'abandon, en un seul mouvement d'esprit. Avec lui, c'est une arabesque psychologique que la forme transcrivait.

Vinci pouvait saisir le même sourire sur les yeux et les

lèvres de tous les êtres qui sont sortis de sa pensée, et surprendre leur doigt tendu vers le même point invisible, comme pour désigner à l'avenir le doute qu'il sentait en

lui. Sa peinture sans mystère est le mystère de la peinture, l'un des mystères humains. Toute la science amassée par le siècle fleurit en lui en poésie et sa science était faite de toute la poésie répandue par ses précurseurs. Il eut, à une époque où l'idéalisme platonicien, qu'il ne cessa pas de combattre, égarait les intelligences, le sens de la vie réelle qui conduit seul aux plus grandioses abstractions. Il eut la douceur de la sagesse acquise alors que la vie impulsive se déchaînait.

Sceptique et désabusé en des temps où les esprits dignes

dogmes où reposait sa certitude. Et lui, qui prétendait qu'il n'est de science que celle qui peut se traduire en symboles mathématiques, il traduisit ce qu'il savait en poèmes plastiques à peu près impénétrables où l'intuition, peut-être malgré lui, guidait sa main.

Il n'est rien au monde de plus vivifiant et de plus découragé, de plus équivoque et de plus intelligent, rien de plus arrêté et rien de plus infini que cela. C'est

Florence tout entière, de Masaccio à Botticelli, son analyse ardente, sa synthèse hâtive, son trait qui entre jusqu'au cœur et dissèque le cerveau, c'est tout ce qu'elle a souffert, tout ce qu'elle a espéré pour nous qui se concentre sans s'épanouir tout à fait en cette âme

de l'inquiétude revenaient avec emportement aux croyances des anciens jours, il atteignit, par sa haute raison, au seuil de ce sentiment confus où naissent les religions nouvelles, quand l'humanité a rejeté tous les

immense et secrète. Vinci a vécu le tourment de Florence, il n'a pas consenti plus qu'elle à nous dire tout ce qu'il en avait appris.

C'est hors de Vinci, hors de Florence qu'il avait abandonnée lui-même, et à l'heure où elle succombait, que l'esprit de la Renaissance devait trouver son expression tout à fait claire. Le rôle historique des

républiques italiennes, si l'on en excepte Venise, était fini. Exténuées par leurs luttes intérieures et l'exercice sans frein de leur liberté passionnelle, elles étaient au bout de leur effort. Leur individualisme, en usant les individus, les livrait à la tyrannie. Elles avaient perdu le ressort et

l'orgueil qui leur tenaient lieu de lien social, la notion de la

proie aux condottieres, elles appelaient tour à tour l'Espagne et la France qui profitaient de leur unité conquise pour se jeter sur l'Italie. Ce peuple ne croyait plus à l'héroïsme de son destin.

Pourtant, le sentiment confus qui avait guidé la Renaissance voulait aboutir. S'il avait perdu l'élan primitif, il gardait la vitesse acquise. Il ne cherchait qu'un terrain favorable à son éclosion. Le pontificat lui offrit à Rome un abri bien précaire, mais le seul qui restât dans la tourmente, avec Venise où l'Italie se mêlait à l'Orient pour infuser une vie magnifique aux hommes grandis dans le sillage de son mouvement triomphal. Florence, où Léonard n'avait passé que sa jeunesse, obéit jusqu'à la fin à la destinée singulière qui fait d'elle un incomparable fover d'initiation intallectuelle mais où il semble interdit à

dignité de l'existence, le sens du droit vivant. Déjà en

foyer d'initiation intellectuelle, mais où il semble interdit à l'esprit, peut-être à cause des excitations et des problèmes trop nombreux qui le sollicitent, de réaliser son accord avec les éléments sentimentaux et sensuels d'une harmonie définitive. Raphaël vient seulement y recueillir l'étincelle, Michel-Ange y est élevé, n'y retourne que par crises, une fois pour la défendre, une fois pour y sculpter des tombes. Ceux qui demeurent florentins, Albertinelli, Piero di Cosimo, Lorenzo di Credi lui-même, si tendre, si discret, si rare, appartiennent encore à la lignée de ses primitifs trop vite intellectualisés. Et ceux d'entre ses derniers peintres qui parviennent, après Léonard et grâce

à lui, à la conception de la forme épanouie et délivrée de ses entraves, pleine et environnée d'espace, le doux Fra Bartolommeo, le pur Andrea del Sarto, ont précisément parce que le sentiment s'efface, une intelligence qui prend le moyen pour le but et s'épuise à chercher la forme hors du drame intérieur qui détermine sa fonction. Les formules laissées par les deux maîtres de Rome ont une séduction trop mâle pour que l'art toscan ne tente pas de les donner pour cadre à un sentiment qui s'affaiblit. La violence de Benvenuto trop répandue en actes extérieurs, l'élégance hautaine et sensuelle de Jean Bologne, la

sévérité de Bronzino passent mal dans leur main trop rompue au maniement de l'outil. Florence asservie et déchue n'a plus qu'à promener sa passion mélancolique dans les jardins amers où l'ombre des roses fait trembler

l'eau des fontaines, au pied de San Miniato.

perdu cette ardeur inquiète qui donnait son caractère à l'art toscan. Avec eux et après eux, l'intelligence reste encore l'arme de Florence, mais une intelligence dévoyée

## Rome et l'École

Quand les papes, à la fin du XIV<sup>e</sup> siècle, rentrèrent d'Avignon, Rome était une ville morte. Quelques milliers

de misérables campaient au milieu des cirques envahis par la ronce et l'ortie, des aqueducs rompus, des thermes éventrés. La vie, autour, agissait dans les cités libres. Mais ici, rien de vivant. Des papes humanistes essayant de créer un fover d'attraction que quelques artistes errants, dont aucun ne fera souche, consentiront à traverser. C'est Florence et l'Ombrie qui fournissent à la cour romaine les architectes et les peintres qu'elle réclame pour bâtir et décorer ses églises, Gentile da Fabriano, Bernardino Rossellino, Piero della Francesca, Benozzo Gozzoli, Melozzo da Forli, Bramante. L'action romaine ne sera jamais assez intérieure pour fournir à ses besoins. Quand des artistes naîtront à Rome, ce seront des esprits abondants et vides, tels que les veulent les sociétés oisives pour distraire leur paresse et flatter leur vanité.

Mais elle est le seul abri que trouve l'âme italienne près de mûrir. Au moment où Florence succombe, où Charles VIII, déguisé en sauveur de l'ordre, descend en Giorgione, dans une forme à peu près épanouie, annonce Venise tout entière où Titien apparaît. La vieille Ombrie s'anime, regarde du côté de Rome. L'artiste italien cherche à s'affranchir des formules, à épancher sa liberté. Quand Jules II, le pape artiste et batailleur, s'adresse à l'architecte Bramante qui doit bientôt lui amener son jeune parent Raphaël, et appelle Michel-Ange de Florence moins de deux ans après, l'esprit de l'époque l'inspire. Au milieu de l'anarchie générale qui livre à l'étranger les communes italiennes, en face du protectionnisme vénitien, Rome est bien le seul lieu où l'Italie puisse résumer ses désirs. Rome a tant de force, par la tristesse de son horizon, son isolement au centre d'un désert de roseaux et d'herbes, ses vastes ruines, la pesanteur de son histoire, qu'elle ne permit pas aux maîtres qui avaient passé leur jeunesse loin d'elle de lui apporter l'Italie sans accepter d'abord la discipline de volonté à qui elle devait de dominer encore le monde, après tant d'orages. Cette force, elle obligea Bramante à la reconnaître, elle l'infusa au fragile Raphaël, elle en fit l'aliment habituel de Michel-Ange. Comme Brunelleschi cent ans plus tôt, Bramante vécut dans ses ruines, le compas à la main. Il y retrouva la loi de l'architecture romaine et de toute architecture, la subordination de l'organe à la fonction, que l'esprit despotique et fantasque de Michel-Ange, quand celui-ci lui succéda à la direction des travaux de Saint-Pierre, ne lui permit pas d'appliquer à sa construction, mais que, dans un raidissement volontaire et tendu de sa puissance

Italie, Vinci féconde Milan et va révéler à la France la profondeur déjà désabusée de la passion toscane.

du monde apparaît en Italie pour la dernière fois. Raphaël, Michel-Ange purent étudier les statues mutilées que des fouilles arrachaient tous les jours à la terre et que se disputaient le pape et les princes romains. Ce contact de toutes les heures avec la Rome antique ne pouvait pas ne pas agir sur des sensibilités résumant comme celles-là deux siècles d'attente et d'effort.

Il ne pouvait pas non plus les pervertir. Elles venaient du fond de la race avec trop d'élan et de nécessité pour

intellectuelle, il retrouva pour dessiner la façade et la cour du palais Farnèse, théorème de pierre où l'esprit tragique

sentimentalisme des peintres ombriens, la sensualité de Venise que Sébastien del Piombo apportait à Rome et la volonté des maçons et des statuaires de l'Empire qui bâtirent les aqueducs, les thermes, les cirques et sculptèrent sur les arcs de triomphe les bas-reliefs rudes où le génie romain avait enfoncé son empreinte. Un

moment, l'âme italienne tout entière s'y réalisa. Jamais

sortir de la voie qu'elle leur traçait. Il y eut une soudure spontanée entre l'idéalisme intellectuel de Florence, le

une telle passion où se heurtaient et se mariaient tour à tour la violence et la douceur, la volupté et l'ascétisme, la science et l'enthousiasme, n'avait accepté d'un tel cadre, sans être écrasée par lui, une discipline aussi forte. La Renaissance retrouvait la forme pleine, sculpturale, athlétique — point du tout grecque d'ailleurs, plutôt romaine par la prédominance de la saillie musculaire sur le plan expressif — mais une forme soulevée d'une telle

ardeur qu'elle demeurait avant tout italienne en ouvrant les temps nouveaux. Jamais tant de matière et d'âme fût ignorée probablement s'il n'avait pas quitté Urbin ou s'il avait continué de vivre à Pérouse ou même à Florence. Car en cette nature tendre et presque féminine que ses apologistes ont exaltée jusqu'à écœurer ceux qui l'aiment le mieux, il y eut une puissance mâle que contribua sans doute à éveiller Michel-Ange, mais qui se déploya avec l'aisance, l'autorité, l'ampleur des maturations naturelles. Jamais homme ne réunit autant d'éléments dispersés et presque antagonistes pour les assimiler à sa substance intime et les restituer dans son œuvre vivante qui s'épanouit si librement et si haut au-dessus de ses sources en gardant toute leur fraîcheur. Dès la fin du XIV<sup>e</sup> siècle, l'Ombrie, d'où il venait en somme, puisque sa seizième année n'était peut-être pas encore achevée quand il entra à l'atelier de Pérugin, avait greffé sur la vieille école siennoise un rameau très vivace bien que difficile à apercevoir dans le rayonnement du grand foyer florentin. L'Ombrie, adossée aux montagnes, mais dont toutes les villes s'inclinent vers la plaine douce, l'Ombrie avait l'âme d'autant plus pieuse que le voisinage de Rome l'exposa plus souvent à souffrir des invasions. C'est au cœur de l'Ombrie, en vue de Pérouse, que François d'Assise était né, c'est l'Ombrie qui le suivit d'abord. Atténuée, la lumière de cet esprit flottait encore sur ses vallées. Florence, et même Sienne, se suffisaient. Pérouse était

n'avaient été tordues ensemble pour recréer la vie dans sa plus haute unité. Quand on remonte les courants qui conduisent à Raphaël, on ne peut attribuer qu'à l'éducation de Rome l'ascension en lui de cette force qui se instruits, quelque chose de Florence où ils allaient en général chercher l'initiation, et, par Urbin, par Bologne et Ferrare, un peu de Padoue et de Venise. Le Véronais Pisanello, après avoir reçu, à Florence, les leçons d'Andrea del Castagno, collabora à Rome avec l'Ombrien Gentile da Fabriano, formé par les Siennois. Gentile gardait leur souvenir des mosaïques byzantines, leurs figures blondes aux yeux obliques, mais il avait vu, à Rome et surtout à

Venise, des costumes éclatants défiler dans les cortèges. D'abondante imagination, il était plus curieux que les maîtres de Sienne et possédait avec un sens du mouvement et un amour du pittoresque qui eût choqué

trop éloignée des grands centres d'élaboration et d'action de l'énergie italienne pour retenir les artistes qui l'exprimaient. C'est vers Rome qu'ils refluèrent presque tous, lui apportant avec Sienne, qui les avait d'abord

leur gravité, l'expansive piété de l'Ombrie, si différente de leur mysticisme jaloux. Benozzo Gozzoli, quand il travailla à Rome, comme il travailla un peu partout en Italie, connut certainement son œuvre et y puisa peut-être en partie son goût d'exotisme et son parfum d'Orient.

Il y vit sans doute aussi celle de Piero della Francesca. Ce grand peintre, artiste nomade, comme tous ceux qui

venaient à Rome en ce temps-là, était à peine son aîné. Ses paysages schématiques demeuraient sûrement dans le souvenir de Gozzoli quand il couvrait les murs du Campo-Santo de Pise de peintures rouges où s'enfoncent les fines campagnes traversées par les Florentins. Mais la nature de Gozzoli est aussi fantaisiste que celle de Piero

est sévère et tout d'une pièce. D'ailleurs, bien qu'il vînt

Raphaël et dressent Machiavel en face de François d'Assise. Piero a peint des profils arrêtés qui paraissent creusés dans le cuivre, des robes brodées de fleurs aiguës comme des épines, de grandes figures austères isolées par un trait pur. Des nuages horizontaux s'accumulaient dans un ciel où la colombe divine étendait des ailes rigides. Une majesté terrible dressait plus haut que tous les fronts les enfants de sa pensée. Les anges qui jouaient paraissaient des cariatides faites pour soutenir la voûte sonore qui s'étendait invisible au-dessus du morne chemin. La profondeur des violons passait dans ses harmonies. Quand il peignait la guerre, il était dur comme la guerre, quand il peignait la nuit, on n'y voyait qu'une cuirasse, la pointe d'une lance et les visages du sommeil. C'était un esprit façonné par l'étude méthodique et tenace de toutes les sciences exactes qu'on connaissait alors. Il écrivait des traités de perspective. Il essayait de subordonner la nature aux principes géométriques qui avaient formé son esprit. La fusion de l'élément vivant que notre sensibilité nous révèle et de l'élément mathématique où notre intelligence nous conduit, s'opérait ainsi dans son œuvre qui constitue l'expression la plus forte de l'acharnement apporté par les Italiens à trouver l'accord absolu de la science et de l'art, d'une manière plus étroite que chez Paolo Uccello, moins factice que chez Vinci. Quand on compare celui-ci à Piero della Francesca, il

d'une région voisine de l'Ombrie, plus montagneuse il est vrai, plus farouche, il présentait aussi avec les maîtres de cette province un de ces contrastes étonnants qui caractérisent l'Italie de Dante et Giotto à Michel-Ange et qui produit l'impression quelque peu pénible de deux mondes juxtaposés. Chez Piero, au contraire, la forme devient à la fois la cristallisation et le noyau du poème spatial qui se développe dans la fresque avec une indicible grandeur. La perspective se fait lyrique, de mécanique

qu'elle était. C'est lui, on peut le dire, qui a conquis définitivement l'espace à la peinture. Je dis « l'espace », et non pas l'atmosphère, ce qui sera la tâche et la gloire des Vénitiens. L'espace géométrique, non l'espace

semble qu'on assiste à un recul dans l'ascension de la peinture. La perspective et ses problèmes le tourmentent. L'effort pour l'incorporer à la toile y est visible partout, ce

matériel. Les trois dimensions, désormais, sont annexées à la composition qui garde, comme chez les plus purs d'entre les primitifs, son caractère dramatique, accru peut-être de baigner ainsi de partout dans un monde spacieux qui y participe avec la rigueur formidable de ses lignes, de ses angles et de ses cercles parfaits. L'étendue est devenue, au même titre que l'expression morale née des gestes, des visages et de leurs combinaisons linéaires et chromatiques de surface, l'un des acteurs de la tragédie silencieuse à qui tant de chapelles obscures ont donné,

L'œuvre la plus décisive de la fresque toscane, entre l'*Arena* de Padoue et la *Sixtine* de Rome, se développe ainsi dans l'humble église d'Arezzo. Qui n'a pas vu ces grandes formes marcher dans la muraille même, s'enfoncer avec elle dans sa propre profondeur, cette

bataille immobile qui gronde, ces vastes femmes à genoux, ces architectures grandioses de cités, de collines,

depuis deux siècles, l'asile de leurs parois.

ici à la Création du Monde, n'aura pas connu l'instant solennel où tous les éléments de la grande décoration murale ont paru rassembler en volumes géométriques le drame humain dispersé. La statique italienne est plus fortement assise dans cette œuvre que nulle étape de ce genre ne le fut jamais ailleurs, comme figée en blocs de pierre palpitante, articulés et ceinturés de fer. Le dynamisme de Michel-Ange les tordra sans les briser. Ces figures, sur la fresque, s'étagent comme des maisons, d'une si forte architecture que les torses et les épaules, les bras, les têtes dominant les cous, semblent déterminés par le plus rigoureux calcul. Torses cylindriques, épaules larges, bras ronds, cous semblables à des colonnes, têtes sphériques à regard droit. On dirait des statues qui marchent, ou s'agenouillent, et l'énergie qui les dresse coule dans leur forme pleine une pesanteur d'airain. C'est pur et fort comme l'antique. Pas un seul d'entre les plus nobles des Italiens, ni Giotto, ni della Quercia, ni Masaccio, ni Michel-Ange, n'exprime ce qu'il y a de plus fier dans notre unique aventure de vivre avec un héroïsme supérieur à celui-là. Il est peut-être le plus grand parmi ces hommes invincibles qui, à travers tous les orages, oppressés de passion, usant s'il le fallait du meurtre, acceptant la vie comme un drame de tous les jours, allaient les yeux fixés devant eux vers quelque chose de plus haut et de plus tragique qu'ils sentaient dans leur cœur résolu et désespéré. Il traverse le monde en compagnie des héros de ses fresques, impitoyable, pur comme la force, inaccessible à la résignation. Le tronc des

d'arbres, même s'il a assisté là à la Descente de Croix, et

chose monte et se répand partout, la brûlante sève centrale qui les tient élevés et durs. La sombre terre ellemême semble formée de courbes que le feu souterrain emboîte les unes dans les autres, comme pour obéir à quelque puissance rationnelle qui coordonne ses efforts. Il n'y a pas d'œuvre plus sublime en Italie. Et c'est un moment décisif. Rome et la Toscane se rencontrent en Piero della Francesca, et ses deux principaux élèves, Luca Signorelli, Melozzo da Forli annoncent, l'un l'approche de Michel-Ange, l'autre celle de Raphaël. Le courant ombrien, qui touchera Raphaël, s'accélère avec Melozzo originaire comme lui de cette autre Ombrie transapennine d'où venait aussi Gentile et que le Bolonais Francia allait relier à Venise. L'intellectualisme florentin est d'un abord trop difficile aux âmes simples et la réaction mystique qu'il a fait naître est trop sévère pour qu'elles puissent y chercher la piété facile qui leur convient et dont la cour de Rome, qui n'aime pas les mystiques, ne pourra pas s'effrayer. Avec Melozzo da Forli, on entend passer des souffles aériens, les doigts des grands anges ailés à chevelure blonde font errer sur les harpes célestes une musique imprécise et lointaine qu'on ne peut confondre avec l'orage des trompettes du Jugement. Avec Pérugin, la pieuse Ombrie ne sera plus que la bigote Ombrie. La forte capitale est mal comprise par ses peintres, et les palais carrés, les rues qui montent, l'entassement des cubes et des tours inspirent au seul Bonfigli des paysages de pierre qui reposent des vierges équivoques et des anges trop élégants. Celui qui traduit ses besoins est un

arbres est nu, les feuilles sont immobiles, mais quelque

homme qui ne croit à rien, boit et sacre et travaille dans la religion pour s'enrichir 177. L'art, quand les dévots s'en emparent, a de ces revanches-là. Pérugin fabriqua les premiers tableaux de piété. Ce n'est pas qu'il fût sans grâce, une grâce maniérée qui rend un peu irritantes ses jolies figures ombriennes, blondes, pleines, roses, fraîches, dont le sourire de Léonard, affadi et un peu niais, retrousse les lèvres en fleur. Il introduisit dans la peinture la symétrie, qui est le contraire de l'équilibre et immobilisa l'espace dans la dureté confite des bleus, des verts, des rouges crus orchestrés presque au hasard. Sa vigueur ronde, son élégance louche, mais robuste, sa précision aiguë à dessiner les fonds, arbres grêles, lignes ondulantes des vallées et des collines, l'énergie de ses figures droites dont un rythme monotone tord les hanches, applique un pied sur le sol, donne à toutes les attitudes une étrange allure dansante, expliquent quand même suffisamment l'action qu'il exerça sur Raphaël qui, dès son départ d'Urbin, passa auprès du Pérugin ses années les plus impressionnables. Il subit la vigueur des rythmes précis, très personnels, très entiers, construits comme un ballet presque immobile, que Pérugin infligeait à ses formes en mouvement. Il eut un mal extrême à se libérer de son maître et mourut trop tôt pour l'oublier tout à fait. Il gardait encore du peintre de Pérouse, à la fin de son court et miraculeux voyage, le visage de la vierge ombrienne, qu'on ne retrouve guère, à vrai dire, que sur ses tableaux de sainteté – si peu de lui! – qui disparaît à peu près de ses dernières fresques et dont il reste à peine un souvenir dans ses portraits de femmes purs, solides, opaques, denses comme un marbre blond. En quittant l'Ombrie, il passa par Sienne où Bernardino Pinturicchio, qui sortait comme lui de l'atelier de Pérouse et revenait de peindre à Rome les appartements des Borgia, le fit travailler quelque temps. Il v rencontra Sodoma, son aîné de peu d'années, étouffant dans sa ville sainte, hanté par Vinci, pressentant Venise, et formé d'ailleurs à l'école de Luca Signorelli dont il avait achevé les fresques robustes de Monte Oliveto. C'était un être singulier, un mystificateur triste, qui passait pour pratiquer les vices les moins avouables et dont l'art cependant révèle l'ingénuité d'un jeune dieu tombé des cimes fraîches de l'Olympe dans un siècle tout fermentant de savoir et de plaisir. Un Masaccio à rebours, n'ayant pas conservé dans sa terrible soif de connaissance sa pureté originelle comme le héros florentin, et tout au contraire de lui cherchant avec chagrin sa pureté originelle dans l'assouvissement même de cette soif, mais comme lui destiné à ouvrir des chemins nouveaux où il s'engagerait à peine. Bien souvent, il contient ensemble Michel-Ange et Raphaël. Alors il possède à la fois la force et la grâce héroïques, et la pointe de corruption et d'énervement qu'il y mêle ne fait que rendre plus émouvantes sa passion nostalgique et la magnificence de son lyrisme angoissé. C'est ainsi qu'aurait pu peindre le plus profond des platoniciens de Florence à l'heure la plus sensuelle de l'épanouissement vénitien. Les Noces d'Alexandre et de Roxane sont, en ce sens, une œuvre unique au monde par le sublime accent de poésie mâle et désenchantée que prend sous la transparence des voiles plein de fièvre et de souci. Étrange esprit, rempli de force juvénile où le parfum mystique des vieux maîtres de chez lui montait dans les faces inquiètes, les formes hésitant à affirmer sa science et dont la puissance d'athlète s'ennoblissait d'une ardeur mélancolique incapable de se révéler tout à fait.

Ivresse à caresser les seins durs, les ventres étroits,

et dans la pénombre amoureuse, l'irrésistible et mortelle volupté. Les figures nues – masculines et féminines – y ont je ne sais quelle allure à la fois édénique et grecque que le christianisme aurait animée d'un délire amoureux

les genoux émouvants des femmes, besoins virils, âme gâtée, il hésitait. Il hésita toute sa vie. Plus tard, à Rome, Raphaël refusa d'effacer ses travaux de décoration. Il avait bien vu sa grâce altière, son allure de conquérant prisonnier d'une adolescence incurable... Il s'en souvint toujours, peut-être y prit-il les plus fermes éléments de cette écriture magnifique au moyen de laquelle il allait exprimer toute sa fierté d'être jeune et la reconnaissance

exprimer toute sa fierté d'être jeune et la reconnaissance qu'il vouait à la nature de l'avoir fait ce qu'il était.

L'aigre et charmant Pinturicchio lui-même ne put pas ralentir son élan vers la forme antique, l'hymne au corps nu qui montait de partout, brisait la gangue florentine, éclatait à cette même heure à Venise dans l'œuvre

épanouie de Giovanni Bellini, s'enflait dans l'œuvre naissante de Giorgione et de Titien et allait prendre, avec la voix de Michel-Ange, la puissance tragique d'une nouvelle création. Il était bien loin, sans doute, de ce technicien méticuleux qui prodiguait sur ses fresques, en

relief, avec un mauvais goût pervers et candide, des

pourtant il aperçut, dans son excursion rapide à travers l'exotisme bizarre de cet artiste singulier, ses paysages froids et fins gravés comme sur une vitre par une pointe de diamant et les silhouettes graciles qui fendaient ses foules bigarrées avec des gestes de danseurs. Pinturicchio propageait dans l'Italie centrale cet esprit de mirage et de lointaine aventure, cette imagination féerique que Gentile da Fabriano promenait dans la péninsule, dont Gozzoli avait amusé la sévérité florentine et que Carpaccio portait à ce moment-là chez les Vénitiens à son point le plus merveilleux de fantaisie et de lyrisme. Les océans s'ouvraient au loin, les étoiles pleuvaient sur la terre, la poésie des mondes devinés ravissait ces enfants précoces qui savaient trop et profitaient des sensations nouvelles affluant de toute part pour y renouveler leur invention un peu lasse. C'est de Pinturicchio, peut-être, que Raphaël apprit, avec l'esprit de l'Italie movenne que lui apportait Pérugin, et même Francia, dont la peinture vigoureuse, mais criarde et desséchée dut le fatiguer bien vite, l'enchantement de dépasser la vision immédiate et le sujet imposé. Il n'eut plus qu'à aller chercher à Florence, auprès de Vinci et de Fra Bartolommeo, dans l'œuvre de Masaccio surtout, le sens du modelé et le besoin d'architecturer une toile, et à regarder peindre plus tard, à Rome, son ami Sébastien del Piombo qui lui révéla le désir naissant de Venise, pour entraîner dans une symphonie plus complexe à mesure qu'il avançait en âge, toutes les voix confuses en qui montaient depuis un siècle l'enthousiasme, la douleur, la fièvre, la volonté de l'Italie.

ornements de métal et des pierres transparentes. Et

## II

Il résuma, comme Giotto, un instant impérissable.

C'est lui qui fut cet équilibre que l'Italie cherchait avec tant d'angoisse et que le heurt passionné des sensibilités et des intelligences ne pouvait permettre à la foule ellemême de réaliser. On ne peut s'empêcher de rapprocher ces deux esprits. Raphaël est sans doute avec Giotto, dans l'histoire de la peinture, le seul qui nous envahisse avec cette douceur profonde par toutes nos facultés de raisonner et de sentir. À dire vrai, sa science domine, il n'a pas la force directe qui donne au décorateur de Padoue et

d'Assise un ton plus viril, une candeur plus joyeuse, une

foi plus paisible dans ce qu'il conte sur les murs. Mais on ne sait pas, quand on regarde les sibylles ou les fresques du Vatican, si l'on a sous les yeux des héros ou des saints, des martyrs ou des philosophes, des vierges ou des Vénus, des dieux juifs ou des dieux païens, on sent que ce sont là des formes qui s'accordent et se pénètrent, des couleurs qui s'appellent, se répondent, une ondulation d'harmonies qui paraît n'avoir pas commencé et ne devoir pas finir, vous traverse sans rencontrer de résistance et ne vous laisse que la force d'écouter se prolonger en vous

l'écho de leur souvenir.

qui est matière et tout ce qui est pensée, tout ce qui est tendresse féminine et tout ce qui est force mâle, tout ce qui est certitude des races qui ont beaucoup senti et hésitante foi des siècles qui veulent savoir ? Il a étudié, distraitement peut-être, ce qu'on avait fait avant lui, ce qu'on faisait autour de lui, il a paru ne regarder qu'à peine le monde infiniment profond et multiple des mouvements, des couleurs et des formes, il n'a prêté l'oreille aux bruits environnants et respiré les fleurs et les femmes qu'avec la ferveur nonchalante d'un être qui fait lever l'harmonie sous ses pas et vers qui vient l'amour sans qu'il l'appelle, il a rassemblé tout cela en lui comme en un centre sonore, sans trop se demander d'où tout cela venait, et tout cela, après s'être fondu sans résistance à son fover sentimental, tout cela est sorti de lui en flots amples, calmes, aussi difficiles à briser que le rythme mystérieux qui règle les battements des cœurs, fait naître, mourir et renaître les saisons, surgir et sombrer le soleil chaque matin et chaque soir. Raphaël était mort depuis longtemps, mais peut-être Michel-Ange, qui ne l'avait pourtant pas aimé, songeait-il à Raphaël plus qu'à luimême quand il disait : « La belle peinture est pieuse en elle-même, car l'âme s'élève par l'effort qu'il lui faut donner pour atteindre la perfection et se confondre en Dieu : la belle peinture est un effet de cette perfection divine, une ombre du pinceau de Dieu, c'est une musique, une mélodie. Seules, les très hautes intelligences parviennent à la pénétrer. » Raphaël est l'un des calomniés de l'histoire, et par

Que veut-il dire, et où a-t-il vu se réunir ainsi tout ce

vieux, n'eût pas cessé de se renouveler, parce qu'elle était antérieure à son être et lui devait survivre, ainsi que les printemps et les automnes qui continueront à produire malgré les hivers accumulés sur eux. Cette aisance qu'il a de saisir les mille objets, les mille faits épars de la vie, de la nature, de l'histoire, de l'art qu'il n'a pas lui-même produit, pour les organiser en images harmonieuses ou rien de l'objet et du fait primitifs ne subsiste que la haute émotion qu'ils ont provoquée, on en a fait une faculté presque choquante d'assimiler et d'imiter. Et parce qu'il faut suivre pas à pas son œuvre et faire effort soi-même si l'on veut y saisir l'effort qu'il a dû déployer pour s'élever des tableaux de piété pérugins aux généralisations du Vatican et de la Farnésine, on s'est émerveillé lourdement de son adresse. On a versé beaucoup de larmes sur les cent vierges souvent douceâtres et pour la plupart inauthentiques qui sont sorties de son atelier, on a presque oublié les vingt portraits qui font de lui, avec Titien, le plus grand peintre de caractère de l'Italie et laissent deviner la montée des sens à l'esprit de ce jeune homme tout-puissant, d'une force de construction en profondeur qui eût fait de lui un Rembrandt italien s'il avait vécu trente ans de plus. Il y avait en ce peintre-là, coulé dans sa chair même qui ne cessait pas d'adorer, cependant, un peu du bronze des armures que les gens de

guerre de son temps quittaient pour l'habit de cour. Il sculptait les longues mains osseuses avec les cercles d'or

ceux-là qui l'ont le plus loué. On a mis au compte de son jeune âge cette inépuisable jeunesse qui rayonne de lui, s'accentue d'œuvre en œuvre, et qui, s'il avait vécu très Doni sont de ces formes absolues qui habitent pleinement la mémoire, comme si, par toute leur surface, elles rejoignaient les parois internes du crâne. Leur esprit est fait du même métal qu'elles, il ne s'échappe ni par les yeux ni par les gestes, il est enfermé dans leur bloc, calme au fond de la sourde magnificence que le mouvement des rouges donne aux fonds nus, aux fauteuils, aux tapis, aux robes, à l'air lui-même, aux reflets sur les faces glabres.

Les noirs sont si purs qu'ils paraissent éclairer l'ombre rouge. Il a des tons opaques, noirs et rouges, à peu près seuls, abandonnés à eux-mêmes, ainsi qu'un minéral tout à coup solidifié au fond d'un creuset de pierre. Pourtant

de leurs anneaux et les plans purs et denses des visages avec le squelette poli que leurs muscles recouvraient. Jules II, Bindo Altoviti, Inghirami, Léon X, Maddalena

ces tons se pénètrent, ont des accords profonds, pleins et compacts comme les formes qu'ils accusent. Il n'est pas de puissance, en art, qui dépasse la puissance de ces portraits, cardinaux rouges sur des mules blanches harnachées de rouge, grands corps vêtus de verts, de noirs, qui s'agenouillent gravement, figures de l'autorité, de la violence, figures de la jeunesse aussi, de la fierté, de

dans les vastes compositions comme des fleurs larges ouvertes à la surface d'une eau qui se balance. Ce balancement sans fin qu'avait compris Giotto, et qui

l'enthousiasme isolés dans leur force ou éclatant çà et là

va des frontons des temples de Grèce et de Sicile aux peintures de Raphaël en passant par les combinaisons de lignes des décorateurs arabes, c'est tout l'idéal

méditerranéen. L'Italie le cherchait depuis Masaccio,

l'intelligence du monde, ce sens du continu que la succession des plans impose à notre instinct mais ne suffit pas à révéler à notre esprit avide de raisons clairement lisibles et de démonstrations rigoureuses. C'est l'arabesque, expression rationnelle de la forme vivante que ne saurait traduire la ligne droite, qui est la mort, que l'absolu trop métaphysique de la ligne circulaire condamnerait à ne jamais se renouveler et se mouvoir et dont les lignes courbes ondulantes et continues peuvent seules dire les flux, les reflux, les élans et les chutes, les repos et les efforts, en même temps qu'elle laisse sa personnalité et sa fonction à chacun des éléments qu'elle unit dans une vie commune. C'est par elle que Raphaël définit et réalisa l'idéal intellectuel et sensuel que voulut la Renaissance, quand l'idéal social qu'avait vécu le moyen âge eut épuisé ses moyens. Le passage, chez lui, est aussi subtil entre les formes qu'est subtil chez les Vénitiens ou même chez Velazquez le passage entre les couleurs. Il faut voir, dans l'Héliodore, l'amas des mères terrifiées, leurs enfants entre leurs bras. Il faut voir, dans le *Parnasse*, l'enchaînement du rythme musical, les groupes enlacés des femmes, leurs grâces qui s'épousent, les inclinaisons l'une vers l'autre des têtes douces, regardant par-dessus les épaules rondes d'où le bras nu coule d'un jet. Il faut voir surtout la fresque des Sibylles ou celle de la Jurisprudence, où les formes s'adaptent si bien aux surfaces à décorer qu'elles semblent les faire naître de leurs volumes et de leurs directions. Il faut voir le geste

expliquer le geste, l'amener à lui répondre, les tresses, les

parce que c'est lui qui écrit à la surface de ses fresques

arrêt d'un bout à l'autre de la vie. Avec Raphaël, le trait florentin, qui a tant souffert pour naître et ne pas mourir, se libère, définit en surface et réalise en profondeur la succession des plans et l'ininterruption des modelés, et, dans une harmonie où les gris et les rouges, les verts, les noirs, le lilas et les blancs d'argent s'abandonnent à la substance humide des murailles qui les fixe à jamais, l'unité d'expression de la ligne, de la masse et de la couleur s'affirme pour la première fois.

C'est là qu'il faut chercher la cause du pouvoir que Raphaël a exercé sur tous les peintres de l'Europe

têtes, les bras, les épaules affirmer, en combinant sans effort les courbes de leurs attitudes, qu'il n'y a pas dans la nature une seule forme inerte ou vivante dont toutes les autres ne soient solidaires, et conduire l'esprit sans un

moderne, même quand ils ne l'avaient vu qu'à travers les copies ou les gravures, même quand ils ne l'aimaient pas. Il imprime dans l'esprit des hommes pour qui le monde des formes est le révélateur du monde des idées, une trace sinueuse et précise dont il est nécessaire de connaître la signification si on veut la suivre sans danger. S'il n'avait apporté dans la peinture qu'une tentative de

de la Farnésine où ses belles divinités nues encadrées d'épaisses guirlandes de feuillages, de fruits, de plantes potagères, rappellent la force abondante des décorateurs de Pompéi et qui sont riches d'ailleurs de tant d'autres enseignements, il ne serait pas Raphaël. Il serait seulement avec Michel-Ange, avant Sodoma, le plus

brillant initiateur de cette rhétorique plastique qui dévoya

retour à l'idéal antique, comme dans ses figures païennes

désert, qu'il devait trouver pour l'harmonie supérieure de l'esprit une démonstration du besoin qu'ont les hommes de définir la parenté des formes universelles quand leurs conditions d'existence ne leur ont pas permis de trouver cette parenté dans le lien social même. L'arabesque est la traduction plastique du plus haut individualisme. Les foules du Nord n'en ont pas besoin, les gothiques l'avaient à peine soupçonnée. Pour le comprendre, il faut avoir goûté le spectacle qu'offre l'assistance, pendant un office, dans la cathédrale du Nord et dans la basilique italienne. La foule du Nord est unie dans un sentiment pareil, sincère ou factice, il n'importe. Elle se lève, elle s'assied, elle s'agenouille aux mêmes moments, d'un même geste, les hommes d'un côté, les femmes de l'autre. Toutes les têtes sont à même hauteur, tous les visages regardent vers le même point. Le lien est invisible, mais présent. Il est dans le sentiment qui fait répondre tous ces êtres à la fois à l'appel sentimental qui vient du prêtre, ou des chants, ou de l'orgue. En Italie, hommes et femmes sont mêlés. Les uns restent debout, les autres sont assis, les uns regardent l'autel, d'autres lui tournent le dos, les groupes se font et se défont, des promeneurs circulent, les causeries se nouent ou s'interrompent. Chacun est là pour soi, chacun n'écoute que la passion qui l'a conduit ici, l'exaltation mystique, la douleur, la haine, l'amour, la curiosité, l'admiration, et c'est elle seule qui lui dicte son geste, le fait s'asseoir ou se lever, marcher, rester immobile, qui le précipite à genoux, un enfant debout

l'Italie et que toute l'Europe dut subir. Mais sa gloire fut d'affirmer que l'individualisme ne pouvait pas habiter le l'individu, une apparence de solidarité. Le catholicisme italien est une arabesque sociale. C'est aussi pour cela que l'arabesque plastique est née de la méditation des peintres de ce pays. Il fallait bien, puisque notre nature a un besoin d'harmonie tellement fort que nous consentons, pour le satisfaire, à traverser la douleur, il fallait bien, puisqu'elle ne trouvait pas dans le sentiment des multitudes cette harmonie tant désirée, qu'elle réunît les êtres épars, dressés, agenouillés, couchés par le vent des passions ennemies, sous la même ligne sinueuse, ferme, ininterrompue, qui ne permît pas à un seul d'entre eux d'échapper à l'unité vivante que devinaient les sens des artistes et que créait leur volonté. D'ailleurs, dès qu'on parcourt l'Italie, qu'on sort des collines toscanes, du cirque romain, des plaines lombardes et qu'on va de hauteur en hauteur, on la voit onduler comme la mer. Vue de haut et de loin, quand on oublie les

entre les bras, ou le jette tout à fait sur la dalle qu'il frappe du front. Il n'y a pas en Europe de peuple moins chrétien que celui-là et c'est pour cela que l'Église a dû s'organiser chez lui, afin d'y maintenir, en face de

ses montagnes, les rampes de ses hautes collines qui conduisent les villes bâties sur elles jusqu'à la plaine, par des routes en lacets, ces villes elles-mêmes dont les rues en pente se divisent comme une eau, passent sous le berceau des vieilles voûtes, semblent caresser les murailles du reflux de leurs dalles nues, sa langue, or liquide qui roule des galets de fer, son histoire qui jette

convulsions de la terre et les tempêtes passionnelles des âmes, tout en elle se cherche et se rejoint, les arêtes de aux abîmes les plus arides... Il y a de tout cela dans le génie de Raphaël Sanzio d'Urbin.

Et pourtant quelque chose y manque. Les compositions décoratives ne répondent pas toujours au principe central de l'art, qui est de rendre témoignage de la vie sans se préoccuper du prétexte de ce témoignage et du sort qui lui est réservé. Raphaël ne paraît pas souffrir de se voir imposer tous ses actes et de dépendre du

caprice d'un vieillard qui peut mourir le lendemain. Et quelle que soit la liberté qu'on lui laisse de s'exprimer comme il l'entend, on voit un peu trop qu'il n'est pas son maître et ne s'en tourmente pas. C'est l'art d'un homme trop heureux. Il manque quelque chose à notre émotion quand nous sommes devant ses fresques. L'œuvre de

une clarté égale bien qu'elle soit passée presque sans transition depuis trente siècles des sommets les plus fiers

ceux qui ont souffert est un vin plus fort pour nous. Son arabesque est souvent hors de lui-même, et, malgré la plénitude de la forme, sa direction n'est pas toujours déterminée par le sentiment qui l'anime, et le masque décoratif couvre le visage humain. Il est juste de dire qu'il est mort à l'âge où la plupart des hommes supérieurs commencent à pressentir que la beauté du geste répond toujours à la nécessité du mouvement intime qu'il traduit.

Madone de Saint-Sixte, Héliodore surtout, des enveloppements profonds de bras et de poitrines, un drame de vies enlacées qui montrent un élargissement immense et continu de son cœur. Dans la Pêche miraculeuse, dans l'Incendie du Borgo, la force et la

Il y a, dans quelques-unes des peintures de la fin, la

splendeur des gestes, qui font des êtres humains comme des statues qui s'animent, témoignent qu'il découvre la noblesse de son esprit, – noblesse que la Farnésine atteste, grâce à la fidélité de ses élèves, avec une auguste, virile et majestueuse splendeur. Pour sa réalisation décisive, il eût fallu dix ou quinze ans et la volonté grandissante de ne pas prodiguer sa puissance d'amour. Michel-Ange, sans doute, n'eût pas cessé de le haïr, puisqu'il trouvait même dans les dernières œuvres, où Raphaël rendait à sa puissance l'hommage de la subir, un prétexte à le mépriser. Mais l'estime irrésistible que l'ascension morale d'un homme impose à ceux qui sont forts eût probablement fourni à sa jalousie l'occasion d'arracher de lui, pour le soumettre, encore plus d'orgueil et d'unité. À mesure que la statique de Raphaël empruntait à l'univers des éléments toujours plus nombreux et les organisait en compositions toujours plus complexes, Michel-Ange introduisait plus avant son dynamisme dans les formes en mouvement que le poids formidable de la pensée italienne précipitait du fond de quatre siècles en son esprit.

### III

Si sa vie ne fut qu'un long drame, c'est qu'il se séparait trop des hommes pour communier avec eux et qu'il eut une trop haute opinion de sa qualité d'homme pour accepter leur infériorité et consentir à leur bassesse. Mais on fait oublier leur mal aux autres quand on force le sien au silence pour ouvrir les portes du monde aux seules harmonies intellectuelles qui dépassent la douleur. « La

peinture d'Italie, disait-il, ne fera jamais verser une larme. » Il conduisit au seuil du bonheur héroïque ceux

qui savent souffrir.

Il venait de Florence. Né au milieu de ses derniers orages, il avait en lui la brûlure de la passion qu'elle avait vécue. Il y parut vingt ans après Vinci, au moment où elle parvenait au point le plus fiévreux de son histoire. Il avait lu Platon. Dante ne le quittait pas. Élève de Ghirlandajo, le

plus direct des peintres de l'époque, il recherchait l'intimité des œuvres de Giotto, de Masaccio, de Della Quercia, de Donatello, de Piero della Francesca. Il connut Savonarole, et le suivit. À vingt-six ans, il avait arraché au marbre le gigantesque David qui résumé la jeunesse douloureuse et l'énergie tendue de la cité.

que l'odeur le chassât. Si tout le rêve et toute la science de la ville ardente s'accordaient en Vinci, ils ne cessaient de se combattre en lui. Sa grande âme était comme le sommet d'une vague qui montait et descendait avec les élans d'énergie et les crises de lâcheté de sa malheureuse patrie. De désespoir, il la quitta. Quand il v revint, ce fut pour essayer de la sauver. Son cœur porta peut-être seul, dans l'Italie déchue, le poids de la servitude : « Il m'est doux de dormir, il m'est plus doux d'être de pierre, tant que le malheur et la honte durent. Ne rien voir, ne rien sentir, c'est là mon plus grand bonheur. Ne me réveille pas, de grâce! Parle bas!... » En allant de Florence à Rome, il vit à Orvieto les

Il fut, ou voulut être, tout ce qu'elle avait été, constructeur, peintre, sculpteur, poète. Pour connaître le corps humain, il s'enfermait avec des cadavres jusqu'à ce

fresques fraîches de Luca Signorelli qui avait déjà couvert de décorations puissantes où la discipline de Piero della Francesca redressait l'âme énervée des vieux maîtres de Florence, les murailles du couvent de Monte Oliveto. Ici des formes herculéennes se tordaient sous les vêtements, cherchant à crever leur gangue, craquant de force et de

fureur. Et là le corps humain, tendu comme un faisceau de cordes, était devenu une mécanique expressive, où les nerfs presque dénudés lançaient la passion dans les membres en jets de flamme courts et répétés. Ces

fresques imprimèrent dans le souvenir du jeune homme comme des entailles d'épée. C'étaient les premiers nus

anatomiques. La science italienne du corps humain s'y dévoilait avec une précision intransigeante. Sauf quelques craquants, des mâchoires contractées, des tendons durs comme des câbles de métal, des hommes, des femmes hurlant. Un grouillement féroce de corps martyrisés par des démons dont les ailes membraneuses tendent des voiles funèbres dans un ciel vide d'espoir. Une grande œuvre. Passion, savoir, tout va au but ensemble. Quand son fils meurt, il rentre sa douleur, le déshabille, le peint

sans une larme. Son grand dessin viril frappe et refrappe comme un glaive. Savonarole vient de jeter l'anathème

archanges vêtus de fer qui gardaient les portes du ciel, rien que des nus. Des cadavres écorchés, peints directement, ranimés, rejetés dans le cours de la vie avec une incroyable violence. Des raccourcis furieux, des os

sur le temps et d'être brûlé vif sur la place de la Seigneurie. Un souffle de peur courbe l'Italie repentante, et bien que Signorelli soit plus sain que Botticelli, et peu porté au mysticisme, il obéit, comme lui, à la voix du prophète en précipitant dans l'enfer chrétien ce qu'on se figure à ce moment-là être la forme païenne, comme si une forme vivait autrement que par ses rapports avec l'ensemble d'une société, de son milieu, de son histoire,

comme si elle repassait jamais sur la terre semblable à ce qu'elle fut. Seul avec ces grands souvenirs, Michel-Ange vécut à Rome. Il y vit mourir six papes, ne cédant à leurs

Rome. Il y vit mourir six papes, ne cédant à leurs menaces et n'obéissant à leurs ordres que pour se venger de son esclavage par la liberté de son art. Il lui fallait ce cadre-là pour exalter son rêve et lui donner le témoignage

que sa puissance pouvait prétendre aux efforts les plus démesurés. C'était un milieu assez matérialiste et l'héroïsme primitif.

Toute sa vie est un conflit entre la passion qui l'entraînait vers les apparences admirables de la nature matérielle et la volonté de purification que lui imposait

son orgueil. Avec un amour pareil pour ce qui est, pour ce qui bouge, pour ce qui se définit par un volume dans

démoralisé pour le décider à s'enfermer dans le silence et développer en lui cette formidable pudeur qui lui faisait déshabiller les dieux pour écraser les conclaves sous

l'espace, il est nécessaire qu'on souffre de ne pouvoir tout embrasser. Et celui qui, dans un tel état de toutepuissance sensuelle, sent que la rencontre d'une âme et d'une chair calmerait cette souffrance, celui-là est un maudit mais peut devenir un héros s'il se refuse à user

son désir et réserve ses propres facultés d'ivresse pour l'ivresse des hommes qui viendront et la gloire de son

esprit. La résistance à l'amour n'est pas un idéal commun à proposer, ce serait la ruine du monde, mais à ceux que l'amour hante et poursuit sans trêve, la résistance à l'amour peut donner, en faisant refluer en eux les forces comprimées de la tendresse et du désir, l'empire intérieur de leur être et la domination souveraine sur les formes de

l'univers.

Quel incomparable pouvoir est promis à celui qui recueillant d'une part la science absolue que semblent avoir préparée pour qu'il en fasse usage ceux qui vinrent

avant lui, et construit d'autre part pour résister à l'assaut quotidien des séductions accumulées par deux siècles de civilisation matérielle et morale intense, apparaît au point culminant de la pensée d'un peuple et met dans sa propre corps, de demander aux humanités mortes le secret de la vie, le secret de la mort à l'humanité vivante, avait forgé dans le sang et la fièvre le langage de sa passion. Que dire avec lui maintenant? N'v avait-il donc aucune direction à donner à notre vie sentimentale ? Fallait-il, comme Raphaël, réunir tous ses courants dans une harmonie indifférente où nous ne pourrions trouver le repos qu'au moment même où nous nous livrerions à elle ? Au-delà du rythme naturel qu'un grand esprit sans inquiétude pouvait trouver dans un monde pour qui sonnait l'heure de satisfaire le désir qui avait dicté son effort, n'était-il pas d'autres rythmes capables de bercer le désespoir des hommes quand ils sentiraient que l'équilibre un moment conquis leur échappe ? Après Mozart, Beethoven. La grandeur de Michel-Ange, c'est d'avoir compris et d'avoir dit que le bonheur définitif ne nous est pas accessible, que l'humanité cherche le repos pour ne plus souffrir, et, pour ne pas mourir, se replonge dans la souffrance dès qu'elle a trouvé le repos. Le martyre de Florence, déchirée sans s'en rendre compte entre son besoin de définir la forme et son spiritualisme éperdu, naît de sa propre incertitude. Michel-Ange, où se prolonge ce martyre, saisit la certitude, mais il exprime la douleur même qu'on traverse pour la saisir. La composition centrale du plafond de la Sixtine est le centre de sa pensée. Le serpent dont les anneaux s'enroulent autour de l'arbre solitaire est à la fois la tentation qui se penche sur l'homme et la femme, et

l'ange qui les chasse du paradis. Le choix n'est pas

ascension toute la pesanteur de la chute qui l'environne! L'Italie, à force de fouiller son cœur, de creuser le sol et le équilibre qui ne les satisfait pas, et, plein d'amertume à l'idée de son impuissance, il le leur livre avec dédain.

Parfois, et la plupart de ses sculptures en sont l'aveu, il succombe. Alors, la colère le prend. Il a beau passer ses

jours, même ses nuits, la lampe au front, enfermé avec le marbre, l'attaquer de tous les côtés, lui, petit, frêle, en arracher un frisson avec chaque éclat qui vole, la matière le domine. Donatello, della Quercia surtout étaient plus sculpteurs que lui. Il y a des morceaux héroïques, la sombre *Nuit*, l'*Aurore* avec son ventre profond, ses bras,

possible. Si nous ne voulons pas connaître, nous ne jouirons pas. Dès que nous connaîtrons, nous commencerons à souffrir. Michel-Ange révèle aux hommes qu'ils ne peuvent rien espérer au-delà de cet

ses cuisses aussi pleines que les rameaux d'un arbre, son visage où le désespoir monte avec le réveil, son *Torse*, avec ses membres noueux, ses genoux craquants, sa torsion, ses plis terribles. Pas un ensemble ne survit. Que l'esclave torde ses chaînes, que les genoux de la vierge supportent le poids d'un Dieu, que l'enfant se retourne pour mordre le sein maternel, que le crépuscule et le sommeil noient les fronts, écrasent les yeux, ce n'est pas là qu'est le drame. Notre émotion est comme une révolte,

aux caprices violents qu'il ne peut lui imposer.

L'erreur des dernières écoles grecques ne lui avait pourtant pas échappé. Il répugnait au jeu des clartés et des ombres sur la pierre travaillée. Il savait que

une gêne dont il nous en voudrait de nous savoir atteints. Elle vient de sa lutte épuisante contre une matière rebelle l'éclairage, les nuances les plus fugitives de notre sensibilité. Il repoussait la polychromie elle-même, voulait le marbre aussi nu que l'idée. Il a dit tout cela en termes si clairs qu'on se prend à n'y plus voir que le péril qui s'y cache, celui où tomberont les doctrinaires du siècle suivant, et où s'enlisera David. « La peinture est d'autant plus belle qu'elle se rapproche plus de la sculpture, la sculpture d'autant plus mauvaise qu'elle est plus près de

la peinture. »

l'expression du volume dans l'espace est le dernier terme de l'effort plastique, la ligne n'étant en somme qu'un signe conventionnel et la couleur n'ayant qu'une existence incertaine et variable déterminée par l'heure, la saison,

beaucoup plus près de la sculpture quand il couvrait les murailles de fresques que quand il s'attaquait à la matière des murailles ? Chaque fois qu'il prend le ciseau, il est victime de sa science à peu près absolue de l'anatomie musculaire. La tempête qui gronde au-dedans de ses formes se disperse à la barrière de leurs muscles. Elle ne rayonne jamais en ondes infinies comme l'esprit qui sort des statues égyptiennes, en ondes balancées comme l'esprit qui sort des marbres d'Olympie, en ondes

Comment ne s'est-il pas aperçu qu'il était lui-même

françaises. Il décomposait le mouvement en ses éléments matériels. Il savait trop comment les muscles étaient faits. Il avait beau les pétrir et les tordre en tous sens, presque jamais il n'osait se permettre de les ramasser tous en masses synthétiques qui rendent la pensée avec d'autant plus de vigueur qu'elles participent davantage à

pénétrantes comme l'esprit qui sort des vieilles sculptures

c'est qu'il connaissait trop bien le mécanisme de l'expression.

Mais la peinture le libère. D'abord, il ne veut pas peindre la *Sixtine*. Puis, par faiblesse, il cède, apprend

définir l'architecture des corps dont elles font partie. S'il méconnut en général les grandes surfaces expressives,

tout seul un métier qu'il ignore, reste enfermé là quatre ans, seul en face de Dieu. La brosse et le pinceau obéissent au vertige de l'esprit sur qui la matière du marbre, trop dure à travailler, était toujours en retard. Quand il avait fait la moitié d'un colosse, le colosse était dépassé,

d'autres tourments, d'autres victoires, d'autres défaites réclamaient leur tour. Il n'achevait presque jamais ses statues, jamais ses ensembles monumentaux. Il achèvera la *Sixtine*, le plus vaste ensemble décoratif du monde. Il est grand peintre malgré lui, et malgré lui c'est là qu'il est

est grand peintre malgré lui, et malgré lui c'est là qu'il est lui-même.

Là, sa science le sert. Il peut faire sortir du mur les volumes qu'il veut, y enfoncer les autres, éblouir par

l'audace et la force des raccourcis, retenir, lâcher à sa guise l'obscurité et la lumière. Il peut plier l'orage de son rêve au joug d'une effrayante volonté. Quand ses échafaudages tombent, il y a sur l'immense voûte cent colosses vivants, groupés ou solitaires, cent corps herculéens qui font trembler le temple et semblent créer

la tempête qui roule dans le vaisseau, emportant leurs clameurs dans le vol des nuages et le tourbillon des soleils.

Quand on n'est pas venu là, quand on n'a pas vu cette œuvre, on ne peut l'imaginer. Il faut l'entendre. Je dis

symbolisme du formidable esprit biblique y multiplie sa force du contact de la raison. On ne voit plus que l'homme, confronté avec son destin. On ne connaît plus rien de la vie environnante. On est au bord du gouffre primitif. Les bleus éteints, les gris argentés, les rouges sombres y font comme une poussière d'or pâle pareille à celle qui traîne dans le sillage des comètes et dont la voie lactée remplit les espaces sidéraux. Dieu erre dans sa solitude. Les astres naissent. L'éclair passe du doigt de Dieu au doigt de l'homme. L'aïeule jeune et nue sort du sommeil, montrant ses mamelles, ses flancs qu'on n'épuisera pas. La première douleur sort du premier espoir. Le déluge écrase la vie, resserre les enlacements pour mieux briser les membres noués comme des vignes aux membres. De puissantes maternités se devinent dans l'ombre, les prophètes tonnent, les Sibylles ouvrent et ferment le livre du destin. Au fond, aux derniers jours, la bestialité primitive entasse des grappes de corps au hasard des étreintes, le temple croule, la croix elle-même est déracinée par l'orage. Le vent qui s'est levé aux origines souffle jusqu'à la fin. Les figures de la beauté, de la fécondité, de la jeunesse y tournoient comme des feuilles. Sans doute, il est le seul qui ait osé s'emparer de la peinture pour exprimer la tragédie morale et qui n'ait pas été vaincu. Quand on possède à ce degré la forme, quand elle s'épanche de vous avec les soubresauts des muscles, les tortures de la chair, l'horreur de la méditation sur

l'oubli et la mort, on a le droit de s'en servir comme d'une

l'entendre. C'est le drame de la Genèse, plus haut. Le

un être emporté par un fleuve et qui aurait la puissance de se retourner tout d'un coup, de l'arrêter des deux mains et de la poitrine et de lui faire remonter son cours. À la veille de s'endormir, l'Italie retrouvait les paroles de fer de Dante. La Grèce avait découvert son âme dans la forme, Israël avait tenté d'imposer son âme à la forme, sans se douter de la grandeur vivante que le verbe, qui est forme aussi, lui donnait. Un homme vint qui avait à la fois les sens d'un artiste et le cœur d'un prophète et qui fit jaillir son poème du choc de la passion et du savoir. Toutes les forces que les philosophes opposent, il les avait en lui, au plus haut degré d'exaltation, chacune réclamant son droit avec intransigeance, mais sa volonté les dominait toutes et leur imposait l'accord. Malade et chétif il vécut quatre-vingt-huit ans et vit déchoir sa race, lui qui était sa race atteignant sa maturité. Une âme de géant habitait son corps débile, et c'est à des athlètes au crâne étroit

arme et de lui commander d'obéir à l'esprit. C'est comme

dans l'harmonie, aussi haut que celle d'Eschyle. Sa fureur prophétique n'empêchait pas une grâce invincible de s'imposer à chaque instant. Il doutait de tout et de luimême, il avait peur de tout et de lui-même, et quand il prenait l'outil, il affirmait avec un courage éclatant. Il n'aima qu'une femme, elle ne voulut pas de lui. Il vécut seul, parce qu'il se savait de telles sources de tendresse qu'une pudeur terrible lui défendait de les ouvrir. Chaste

et méprisant la chair, il embrassait toutes les chairs dans la sensualité de son intelligence. Vierge, il a fécondé le

ventre mort de l'Italie.

qu'il confia la mission d'exprimer une pensée qui s'élève,

pour n'être pas religieux. Son œuvre, c'est l'épopée de la Passion intellectuelle. Quelles que puissent être les tortures qui l'attendent, l'intelligence rejoindra le sentiment qui la devance et l'obligera, malgré ses révoltes, à se livrer. La raison atteint son sommet, mais elle est accouplée à un lyrisme trop fort pour se dévorer elle-même. Dès lors, dégagé de tous les anciens dogmes, par-dessus le christianisme à peu près mort, par-dessus le paganisme qu'on ne peut ressusciter, par-dessus le

judaïsme qui n'a voulu connaître que l'esprit, Michel-Ange est face à face avec l'idée divine, aux prises avec le symbolisme éternel. Quand il touche au symbole suprême, quand il se sent au bord de l'abstraction dernière, au bord de Dieu, pris d'épouvante à l'idée de sa solitude, il tente un effort désespéré, et réalisant d'un seul coup le plus haut équilibre, il fait entrer violemment dans

la forme le néant qu'il vient d'entrevoir.

Il n'y a pas eu d'homme moins mystique ni plus religieux que celui-là. Il savait trop pour s'abandonner à l'ivresse trouble des mystiques, il savait qu'il ignorait trop

#### IV

Les œuvres de cette taille sont faites pour l'avenir lointain. Leur ombre est mortelle, elle étouffe tout ce qui croît aux alentours. L'Italie n'avait plus la force et la foi qui eussent été nécessaires pour résister aux vérités

qui eussent été nécessaires pour resister aux verites qu'apportait le dernier des Italiens. Eût-elle compris le sens du symbole de la *Sixtine* et consenti à souffrir encore pour connaître qu'elle eût quand même succombé. Elle

avait déployé trop de passion dans la lutte, elle en restait anéantie. Jamais aucun monde, en mûrissant, n'avait connu le désespoir qu'il y a dans la force de Michel-Ange, ni l'espèce de lassitude abandonnée qu'on sent poindre

souvent dans celle de Raphaël. L'un comme l'autre allaient, pendant quatre siècles, créer des victimes innombrables, tous ceux qui ne puiseraient pas dans la sève d'un peuple en ascension un sentiment assez viril pour résister à leur enseignement formel. Quand nous savons trop de choses, nous ne pouvons plus rien trouver.

L'École commence à s'organiser du vivant même de Michel-Ange, avec ses élèves et ceux de Raphaël, Jules Romain, Jean d'Udine, Daniel de Volterre. L'Académie de Saint-Luc se fonde moins de quinze ans après sa mort.

L'Italie allait enseigner à ceux qui ne surent pas la

comprendre qu'il était nécessaire, pour créer des chefsd'œuvre, d'enfermer dans une toile « composée » des familles de lutteurs.

C'est l'Italie, sans doute, qui a révélé au monde « la composition » et qui, par Giotto d'abord, puis par les maîtres de Rome et de Venise, s'en est servie avec le plus d'aisance, de puissance, et d'autorité. Sans elle, nous n'aurions eu ni Rubens, ni Rembrandt, ni Poussin, qui sont de grands compositeurs. La « composition », c'est l'introduction de l'ordre intellectuel dans le chaos des

sensations. La composition est nécessaire. Mais la

composition est personnelle. Elle n'appartient qu'à l'artiste capable, par ses seuls moyens, de découvrir dans la nature quelques directions essentielles qui lui révèlent la loi de son mouvement général. Si la composition n'exprime une unité vivante de formes, de couleurs et de sentiments, elle est un vêtement désuet qui ne recouvre rien. Un fruit, un verre, n'importe quel morceau vivant, ou rien, deux tons harmonieusement rapprochés, prennent une valeur éternelle à côté du grand tableau « bien composé » qui n'exprime aucune intimité entre celui qui l'a conçu et le monde cependant inépuisable des sensations et des idées.

ou compromet leurs premières révoltes à l'aube des sociétés neuves. Elle sème des ruines autour d'elle en conseillant aux hommes d'oublier les heures héroïques où ils vivaient ingénument. En dehors de ses attentats

L'École ne tue pas la vie, puisqu'elle n'apparaît qu'au cours de l'agonie des races. Mais elle sert de frein à l'effort de ceux qui vont à la vie, étouffe leurs derniers sursauts

connaissaient pas l'anatomie et ne savaient pas composer. Leur forme était vide de muscles, mais elle était pleine de vie. Un sentiment irrésistible imprimait son rythme à leurs ensembles, un sentiment profond qui laisse notre émotion libre de créer spontanément, par une opération sensuelle automatique, le lien qui manque. Plus tard, par réaction, on n'aima plus que les primitifs, on condamna au nom des primitifs non pas l'École, mais ceux dont l'École est sortie. Ce n'est pas son moindre forfait. Quand la puissance du sentiment primitif, obscure presque toujours et dispersée en plusieurs hommes, se concentre en un seul et s'illumine au contact d'une suprême intelligence, le grand mystère s'accomplit. On atteint l'un des sommets de ces ondes d'harmonie que dessine, dans la mémoire des générations, l'énergie des races vivantes.

incessants à la sensibilité – je dirais négligeable s'il existait une seule sensibilité qui pût s'éteindre isolément sans que sa perte retentît sur toutes les autres – de ceux qu'elle a dévoyés, le plus grand crime de l'École est d'avoir, pendant trois siècles, détourné notre amour de l'action des primitifs et permis au vandalisme des esthètes d'Académie d'écraser tant de fleurs. Les primitifs ne

Bologne l'introduisaient à Florence qui reconnut trop d'elle-même en Michel-Ange pour ne pas s'abandonner à lui. Sa violence naturelle s'accommoda moins de Raphaël

Venise, bien qu'elle eût subi, par Tintoret, l'influence de Michel-Ange, avait tant de force personnelle qu'elle résista encore plus d'un demi-siècle au courant. Mais, hors d'elle, toute l'Italie, qui avait abouti à Rome, dut subir Rome. Baccio Bandinelli, Benvenuto, Vasari, Jean du Nord, où elle s'associa un moment à celle des maîtres romains pour s'éteindre beaucoup plus vite. L'École milanaise, qu'il renouvela, était morte presque sur place avec les fines fresques de Bernardino Luini qui transporta la forme de son maître traitée avec plus d'abandon, dans

dont l'École romaine locale se réclamait et Bologne bientôt après elle. Quant à Vinci, qui n'y avait laissé que quelques rares œuvres, elle ne se souvenait pas de lui. L'influence de cet homme étrange s'était étendue surtout sur l'Italie

peintres lombards. Si Ghirlandajo avait su construire en profondeur ses formes, c'est avec cet accent qu'il eût parlé de la vie familière et intime des Italiens. Et si Vinci avait été attiré par cette vie, il ne l'eût pas contée plus fortement que cela. Luini résume et exprime avec toute la

force et la noblesse possibles un aspect de l'âme italienne, et le plus inattendu. C'est une Italie sans apprêt, dont

l'atmosphère blonde et douce de Borgognone et des

l'angoisse paraît absente, solide et toute à sa tâche comme un pays du Nord.

Mais peuplée de jeunes dieux qui feraient le travail de l'homme. Personne n'a aimé plus fièrement l'adolescence italienne, les gestes aisés et charmants, les foules abondantes où le même sourire erre sur tous les visages

abondantes où le même sourire erre sur tous les visages, comme si l'esprit de Vinci éclairait encore des bouches plus sensuelles et des regards plus attendris. Dans les paysages cendrés, au bord des ruisseaux et des sources, vont s'asseoir des filles dodues, de gorge hésitante, de bras et de jambes massifs, élégantes pourtant, rondes,

tièdes et comme faites d'une matière neigeuse condensée. C'est étrangement réel, les femmes quittent leurs bas, esprit d'idylle noble, un héroïsme singulier, une finesse vive et fière viennent ennoblir tout cela. Rien n'est plus doux et mystérieux. Une grâce ondoyante, un charme subtil, quelque chose d'imprécisé, presque d'immatériel y flotte, cela est écrit fortement et cependant ne se livre qu'à peine, l'âme exquise semble rôder, une voix discrète insinue, la moue hésite entre l'ironie et la tendresse et ne se décide jamais. Rome ne pouvait atteindre cet homme qui ne quitta guère sa province, et, né la même année que Michel-Ange, mourut un tiers de siècle avant. D'ailleurs, les recherches d'architecture formelle séduisaient plus ces solides Italiens du Nord, soldats et cultivateurs, que le dynamisme dramatique où s'acharnaient les Romains. Vinci, sa volonté de construction les attirait davantage. La statique de Luini est d'une puissance admirable et les plafonds hardis que peignit Corrège à la bibliothèque et au Dôme de Parme valent peut-être plus par la science structurale qu'on retrouve dans tous ses autres tableaux que par leur mouvement interne. L'esprit de Vinci l'avait d'autant plus impressionné qu'il y trouva un encouragement à accentuer le caractère équivoque d'une œuvre où allait se définir le programme artistique des Jésuites pressenti depuis cinquante ans par les derniers peintres d'Ombrie qui achevèrent si vite de pervertir le génie italien. Peintre voluptueux, rôdant autour des belles formes moites sous les bocages noyés de vapeurs bleues où s'allongent indolemment les héros mythologiques, il ne

subit Michel-Ange que pour envelopper sa forme dans la

emplissent leurs paniers, les hommes travaillent le sol, les unes et les autres restent des paysans lombards, mais un accumulée, plumes de cygne, chairs spongieuses et cependant fermes, on dirait qu'il veut les voiler, que son désir lui fait honte, qu'il se repent, après les avoir bien aimées, et l'équivoque s'accentue et quelque chose de malsain flotte autour d'elles. C'est un pervers mélancolique qui voudrait être un chaste et ne peut pas, un grand artiste dévoyé qui se ment à lui-même. Son modelé moelleux se fond dans une ombre chaude, transparente d'ailleurs, mais si peu franche que le passage s'y subtilise jusqu'à s'y évanouir. Chez Caravage, qui veut réagir et réagit quelquefois avec vigueur contre la mièvrerie et la fadeur envahissantes, l'ombre, au contraire, sera tout à fait opaque et les objets en surgiront avec des reliefs violents qui obtiennent l'effet voulu mais sous lequel il n'y a plus guère que le vide. Suavité factice ou force maquillée, imposture partout. Avec la mielleuse peinture du Baroche, l'âme de Michel-Ange Buonarroti descend à des besognes de confessionnal. Bologne, la ville paradoxale des tours penchées, la ville mégalomane et monumentale qui, placée à mi-chemin de Florence et de Venise, semblait être condamnée à déguiser, sous sa grandiloquence prétentieuse, le génie de l'une et de l'autre, Bologne essaya d'arrêter la chute. Elle ne fit que la précipiter en réduisant la peinture à des procédés de laboratoire où les formules de Titien, de Michel-Ange, de

Raphaël et de Corrège se combinaient savamment. La docte ville, depuis longtemps, ambitionnait ce rôle : Francia tentait déjà d'adoucir le style décharné des

caresse insinuante de l'atmosphère vénitienne épaissie et plus onctueuse que ne l'avait vue Titien. Écume blanche Francesco Cossa avaient forgé sous la double influence des maîtres ombriens et padouans et que Lorenzo Costa avait apporté à Bologne, - en se tournant tantôt du côté de Venise, tantôt du côté de l'Ombrie. Il n'y eut dès lors, au contraire de ce qui s'était vu pendant la décadence grecque, au cours de laquelle des sources de vie avaient pu s'ouvrir cà et là en des pays neufs, parce que l'organisme premier, plus lentement et universellement réalisé, s'était désagrégé moins vite, il n'y eut aucun arrêt dans la descente. L'École, degré par degré, tombe à la basse cuisine. Annibal Carrache, son principal fondateur à Bologne, est encore, sinon un grand peintre, du moins une volonté noble, un grave esprit, une conscience. Adaptateur intelligent des inventions des autres, il orne les grands palais mélancoliques des princes italiens soumis de décorations creuses mais sévèrement agencées, où les divinités païennes se plient à sa rhétorique abondante. Avec le Dominiquin le drame s'extériorise, le geste brise et disperse la composition trop tendue, la mimique grimace, mais quelquefois dans un bras nu, un coin de ciel, frémit l'âme aérienne de Venise. La grâce réelle de l'Albane est si doucereuse et frelatée qu'il est toujours difficile de ne pas la méconnaître. La boursouflure de Guido Reni est à peu près intolérable. Le désaccord entre un sentiment factice, une couleur glaciale et cireuse, une ordonnance apprise et un dessin conventionnel s'accentue de plus en plus pour imprimer à la fabrication artistique de l'Italie déchue un caractère gesticulant qui aboutira, au XVIIe siècle, à

peintres de Ferrare – que Cosimo Tura, Ercole Roberti,

grandiloquence désarticulée et infatigable du Bernin. Du moins doit-on reconnaître un mérite aux Bolonais. Ils ont servi d'organe de transmission entre la peinture italienne de la Renaissance et l'art classique de France et d'ailleurs, rôle que Caravage, par l'intermédiaire de Ribera, devait remplir de son côté vis-à-vis des Espagnols. Rubens arriva un peu trop tôt en Italie pour être sérieusement touché, et d'ailleurs il était de si haute taille, qu'il devait écarter bien vite ces décombres et ces broussailles pour trouver sous eux les sources profondes que Rome et Venise offraient encore à fleur de sol. Mais quand Poussin et Claude Lorrain s'installèrent à Rome, l'école de Bologne était à son apogée, et leur rôle fut de filtrer et de doser son influence en recherchant le contact direct des grandes œuvres du siècle précédent dont ses peintres se réclamaient. À coup sûr, ils ne parurent pas l'aimer outre mesure et restèrent en marge d'elle, bien que le Dominiquin n'ait pas été sans impressionner, de son aveu même, Poussin. Mais l'insinuation se faisait quand même par les autres peintres français qui descendaient en Italie, le Valentin, Courtois, Bourdon, Le Brun, les Coypel, hommes de second ou de troisième plan. certes, mais non sans autorité, et doués tous d'assez de goût et de culture pour éliminer et choisir. Et il n'est pas impossible qu'au début du romantisme, alors que Naples et surtout Bologne étaient à la mode et que Stendhal les plaçait aussi haut - plus peut-être - que les Romains, les qualités de praticiens et de dramaturges qu'on peut reconnaître à ses peintres aient impressionné les Français. Le Radeau de la Méduse ne doit-il rien à Je sais bien que, plus tard, le même Delacroix parle de l'« exactitude outrée » de Carrache, qui est en effet le vice capital de tous les Italiens qui se réclament, au XVII<sup>e</sup>

siècle, de l'éclectisme bolonais. Mais cet excès d'habileté pratique n'a pas été perdu. La vulgarité même d'un homme tel que Guerchin, portée au pinacle, apparaît comme nécessaire parmi l'orgie d'adresse des décorateurs profus qui ornaient, au XVII<sup>e</sup> siècle, de mythologies

Caravage? Et Delacroix, dans son Journal, ne vante-t-il

pas « la naïve imitation » de Guerchin?

boursouflées, les palais des princes romains. Un bon ouvrier reste quelque chose, même quand il contribue à détourner la peinture de son véritable sens. Il n'est pas indifférent de peindre une robuste nature morte, même quand elle est dépourvue de cette poésie intime qui devait donner à celles de Chardin tant de prise sur le cœur, ni de représenter des paysans ou des artisans à leur tâche, même quand ils n'y apportent pas cette majesté poignante qui allait prêter une telle force dramatique à ceux des frères Le Nain. Il est bon que, parfois, Antée touche la terre, même quand c'est par l'intermédiaire d'une très petite partie de son grand corps, et que des

praticiens qui ne sont pas de grands peintres montrent à ceux qu'on regarde comme tels que la peinture a d'humbles sources dont l'oubli mène très vite à la plus complète aridité.

Au total, ces successeurs immédiats du grand XVI<sup>e</sup> siècle d'Italie, s'ils jouirent d'une destinée terrestre et

recueillirent une destinée posthume extravagantes,

Hollande, l'Espagne et la France se distribuaient, à l'heure où ils parurent, la tâche magnifiquement accomplie par l'Italie seule au cours de l'âge précédent. Elle avait, en criant de douleur, mis au monde l'esprit moderne, ou du moins ce qu'on a appelé l'esprit moderne jusqu'aux intuitions nouvelles qui nous pressent aujourd'hui. En effet, pour Vinci, l'inconnu ne fait que reculer à mesure devant nos pas, et nous ne saurons rien de la réalité des choses. Pour Michel-Ange, nous ne cesserons pas de souffrir avant d'avoir saisi une seconde d'harmonie et, cette seconde écoulée, la douleur recommencera. Raphaël nous offre l'exemple d'une de ces conquêtes fugitives et immortelles. L'Italie, par ces trois esprits, a dégagé l'humanité du dogme, autorisé toutes les audaces

d'investigation et de pensée, réconcilié tous les courants d'idéalisme dans une unité possible et libéré la forme qui

l'exprime des liens qui l'attachaient.

eussent été assez dignes du rôle de second plan que des élèves intelligents eussent pu leur demander de jouer et que quelques-uns jouèrent en effet. Mais la Flandre et la

# Venise

## I

lointaine, pas de guerres civiles, un développement continu à l'abri des invasions du côté de la terre et du côté de la mer, dix siècles d'indépendance achetés par la lutte

La guerre étrangère à peu près permanente, mais

heureuse et l'effort facile et vivant, c'est là ce qui donne à Venise, avant même l'eau et le ciel, sa figure originale au milieu d'une Italie ne s'appartenant que par crises

milieu d'une Italie ne s'appartenant que par crises, déchirée par les révolutions, mutilée par les conquêtes. Elle semble ignorer la fièvre et l'angoisse de la recherche, tâtonne à peine pour trouver sa route, la parcourt à pas

tâtonne à peine pour trouver sa route, la parcourt à pas sûrs dans l'air et le vent, ralentit sa marche pour cueillir les fruits magnifiques qui s'offrent, savoure leur chair, s'enivre d'elle et s'endort au bruit des musiques, parmi les guirlandes flétries, les fleurs mourantes, les lumières

que le jour pâlit au fond des vieux palais en ruine. C'est la Grèce qui renaît, toute nue, alourdie, chargée de grappes d'or sur des fonds de forêts endormies et de crépuscules orageux. On dirait que Venise n'a prolongé l'effort antique que pour affirmer, au travers des reculs, des réactions

nécessaires, des contradictions apparentes du monde qui l'entourait, la continuité de l'effort humain, et transmettre à l'esprit moderne, avec les fruits qu'elle lui tend, si mûrs qu'ils s'ouvrent seuls, le germe des moissons toujours recommençantes.

Elle-même avait trouvé ce germe au milieu des pulpes pourries qui fermentaient au pied de l'arbre byzantin.

Cinq siècles, ses marins drainèrent l'Asie hellénisée pour assimiler à la vie montante de la jeune Italie son vieil esprit de volupté, de magnificence et de mort. Les racines de Venise plongent dans l'ombre rouge de Saint-Marc, sous les coupoles d'or éteint où l'encens a comme une odeur de semence et de sang décomposés.

Cette ville de marchands, qui mêlait dans son action vivante la passion italienne à la corruption du bas-empire,

le christianisme faisandé d'Orient au christianisme

barbare d'Occident, l'Islam spiritualiste au paganisme grec pour en faire, dans l'élan soutenu de son énergie infatigable, quelque chose de personnel comme sa vie suspendue entre l'air et l'eau, et de victorieux comme le combat qu'elle livrait sur toutes les mers pour affirmer et maintenir son règne, parvint à la profonde, à l'impérieuse, à l'indiscutable harmonie, en accumulant sans choix, sans goût, au hasard des conquêtes et des caprices, tous les éléments épars dont la cohésion et l'accord sont d'habitude nécessaires pour la réaliser. Avant qu'elle ait mûri dans l'âme de Titien, l'harmonie de Venise, qui s'impose comme une force naturelle, s'est faite spontanément, dans le même courant de vigueur conquérante qui disposait sans le savoir, pour atténuer les contrastes et entraîner les couleurs disparates dans un seul mouvement, de la poussière d'eau et de lumière qui mêle la mer et le ciel.

pouvaient entasser ainsi les siècles et les styles les uns sur les autres, décorer de femmes nues les portes d'une église, dresser un quadrige romain au-devant des coupoles d'or qu'ils rapportaient de Byzance, jucher sur des colonnes trop hautes des lions trop petits, bâtir des palais dont la base est en haut. Le mauvais goût étalé avec cette insolence finit par créer une sorte de beauté

élémentaire et fatale, comme une forêt où se mêlent les formes les plus rudes et les plus délicates, comme une foule où la brutalité des instincts primitifs se confond avec les raffinements de l'esprit et les purs élans du cœur.

Seuls des parvenus à qui tout réussit, qui ont l'entraînement de l'audace et l'habitude de la victoire,

Venise a trempé sa force et sa grâce dans une sorte de marée matérielle enivrante et trouble, ainsi qu'un monde où monteraient, du sein d'une nature tropicale, des alcazars et des mosquées, des temples hindous, des parthénons, des cathédrales. Dans cette atmosphère de conte oriental, au milieu du

bruit des fêtes, du claquement des drapeaux, des cortèges marins aux voiles de pourpre, de l'énorme rumeur des quais où trois mille navires versaient à la foule bariolée tout l'Orient, un ordre spontané naquit, en pleine énergie

vénitienne, au moment où le foyer merveilleux, absorbant la chaleur des terres lointaines, la renvoyait jusqu'à ses

sources à travers la mer et la répandait sur l'Occident. Au XIV<sup>e</sup>, au XV<sup>e</sup> siècle, l'Europe se débattait entre l'anarchie féodale, la lutte des Communes pour se maintenir, le premier effort d'unité monarchique. Venise seule, au de l'étouffer, Venise vit s'accomplir la fusion des courants d'idées que ses négociants et ses marins lui apportaient en tumulte dans le sillage des bateaux. Le monde musulman et le monde chrétien, les deux forces ennemies qui se disputaient la Méditerranée depuis trois siècles, parvinrent à réaliser, sur le seul terrain où ils se rencontraient sans se combattre, une sorte d'accord étrange, féerique et spontané où la forme mauresque et la forme gothique s'harmonisèrent sans effort. Comme partout, l'essor architectural précéda l'essor plastique et

sommet d'elle-même, en pleine paix intérieure, avec un peuple heureux sous le gouvernement de fer de sa noblesse marchande qui lui laissait, hors des questions politiques, toutes les libertés, gorgée des richesses que son terrible protectionnisme accumulait en elle au risque

moment de l'énergie collective du peuple construisant d'abord les demeures que meublera l'énergie des individus libérés.

Mais, pas plus qu'ailleurs en Italie, le temple ne répond au désir de la cité. Ici, ce sont les palais des marchands qui le traduisent. La richesse n'écrasait pas l'expression de

littéraire. Il coïncida comme partout avec le grand

le traduisent. La richesse n'écrasait pas l'expression de l'enthousiasme populaire, parce qu'elle ne pouvait se maintenir et s'accroître qu'à la condition de dresser en face de la brutalité des peuples une énergie physique et morale infatigable, parce que tous les organismes

inférieurs de la cité isolée et unique qui était son moyen d'action vivaient de l'effort incessant qui la réalisait, parce qu'elle coïncida avec le réveil et l'élan de la passion italienne. Depuis la mort du monde antique et après la

Elle déroule, le long du grand canal ou au bord des rios solitaires où les lanternes, le soir, versent dans l'eau nocturne d'étroites flaques de sang, les façades rouge et or et vert-de-gris dont les fresques sont rongées par le sel et qui étagent au-dessus des perrons moisis leurs rangs de colonnettes jaillies des balcons ajourés, pour rejoindre, au sommet des fenêtres ogivales, les trèfles et les broderies de leurs floraisons supérieures. En ces moments de vitalité formidable où l'unité habite l'homme, dicte ses gestes, fait mûrir ses pensées, entre cette eau et ce ciel confondus, au milieu de ce monde enfiévré où les langues, les religions, les mœurs, les habits, les sangs se mêlent, tout est permis. Au lieu de suspendre dans l'espace la dentelle des colonnades, le vieux Giovanni Buon la fera sortir du pavé et saura, sans l'écraser, poser sur elle un énorme cube de pierre rose à peine ouvert et hérissé d'épines. Le paradoxe architectural est emporté dans le mouvement triomphal de la vie et de la conquête. Les palais fantastiques sortent de l'eau ténébreuse comme d'une nuit orientale où les conteurs, sur les terrasses, montrent sous la clarté lunaire l'entassement confus des bulbes laiteux et des fuseaux d'émail. Les longs campaniles qui s'élancent font penser à des minarets. On pourra ici, sans imprudence, charger d'or les plafonds des palais gothiques. Les dômes, qui vont venir de Rome, regardent sans étonnement les coupoles du Bosphore. Et les trois rangs superposés de colonnes antiques, encadrant les fenêtres cintrées sur qui se couchent les statues nues, alternent sans blesser le regard de façade en

cathédrale, la plus puissante symphonie de pierre est là.

tous les architectes qui lui viennent du continent, de Vérone, de Vicence, de Ferrare, de Florence même, si différente d'elle que leurs deux actions, vues en bloc et de loin, paraissent antagonistes : Fra Giocondo, les Lombardi, Sanmicheli, Sansovino, Andrea Palladio s'y transforment ou même s'y découvrent et la renaissance architecturale italienne trouve là un terrain favorable au développement de la vigueur sévère qui sauve quelquefois son illogisme et ses fantaisies décoratives. Les palais défilent et tournent avec l'eau, les canaux étroits s'ouvrent et se perdent entre les maisons inclinées qui baignent dans leurs masses glauques, des ponts chinois profilent leur dos d'âne au fond des perspectives moirées

et clapotantes qui s'entrevoient et disparaissent, — l'harmonie se soutient toujours, sortie d'un même idéal effréné d'abondance, d'un même effort vers la domination des terres orientales et des mers, d'une même victorieuse histoire, d'une même traînée resplendissante de miroitements et de reflets qui court des vagues aux nuages après avoir tant pénétré les pierres qu'elles ont sa couleur d'algue marine trempée dans l'azur et le feu.

façade avec les rangées grêles des colonnettes arabes ou françaises. Comme elle le fera pour les peintres, Venise entraîne dans le vertige de sa gloire et de sa sensualité

### II

C'est grâce à l'unité de la symphonie vénitienne où la pierre, l'atmosphère et l'eau, la vie populaire et princière,

le commerce et l'histoire associaient la multiplicité de leurs rapports sur un espace si étroit, dans un milieu si dense et si spontanément, que la grande peinture apparut à Venise presque mûre du premier coup, sans offrir le spectacle de la lutte fiévreuse entre ses souvenirs et ses pressentiments où Florence avait consumé son génie. En cinquante ans, elle forgea l'une des armes les plus sûres que réclamait le monde en quête de rythmes nouveaux. Elle rendit à la nature matérielle, à la volupté nécessaire leur dignité d'éléments immortels. Son idéalisme sensuel éclata avec tant de puissance qu'il se réalisa très vite et mourut aussi vite de ses propres excès. La peinture de Venise n'eut presque pas de primitifs.

Ou plutôt c'est hors de Venise que ses peintres allèrent chercher l'initiation. Si l'on en excepte l'apport mal déterminé, mais certain, de Jacopo d'Avanzo et d'Altichieri, les vieux décorateurs de Vérone contemporains des derniers gothiques de Florence, c'est Sienne surtout, l'école mystique, qui par Gentile da dévorer le dernier vestige du mysticisme en Italie. Gentile, au commencement du XVe siècle, avait travaillé à Venise, comme à Rome, avec le Véronais Pisanello. Celuici tenait à Florence, où Andrea del Castagno lui avait appris la peinture. Il gardait des Toscans leur affirmation tranchante, l'esprit de décision, l'accent qu'il faut pour entamer le métal des médailles d'un trait sûr. Depuis les Syracusains, on n'avait plus revu cette fermeté dans la frappe, ce modelé savoureux et nuancé, cette pénétrante et vigoureuse élégance d'expression. Les innombrables croquis dont il couvrait ses albums quand les bateaux déchargeaient sur la Piazzetta des animaux exotiques, des oiseaux multicolores, des papillons et des insectes inconnus, avaient assoupli son burin. Presque Japonais pour saisir la particularité des bêtes, presque Allemand pour sa minutie appuyée et sa matière un peu ligneuse comme Mantegna, comme Vinci, comme tant d'autres peintres de l'Italie du Nord où l'Allemagne, par ses négociants et ses reîtres, ne cessait pas depuis dix siècles de descendre – il vit Venise avec Gentile, avant même les Vénitiens. Tous deux venaient des villes du versant occidental avec un esprit presque mûr. Tous deux adoraient les cortèges, les robes qui traînent, les chaînes d'or, les bonnets, les turbans, les pelisses, la confusion magnifique des peuples, le tourbillon fatal des foules en action. En retour, c'est par eux que l'Italie, avec Pinturicchio, avec Gozzoli accepta l'invasion pittoresque

des navigations et de l'Orient et fit entrer les premiers éléments du romantisme dans le cycle shakespearien.

Fabriano alluma le fover vénitien destiné pourtant à

vénitienne, avait connu d'ailleurs par d'autres que Pisanello la vigueur des vieux Toscans. Après Giotto, avant Paolo Uccello et Filippo Lippi, Donatello séjourna longtemps à Padoue, aux portes de Venise où il impressionna tous les artistes locaux. Padoue, célèbre dès le début du XIII<sup>e</sup> siècle, était une autre Florence, presque aussi riche qu'elle d'activité et de rayonnement, mais d'un caractère moins littéraire, plus réaliste, scientifique eûton dit plus tard. Presque tous les jeunes peintres de l'Italie du Nord – notamment ces Ferrarais étranges, Cosimo Tura, Ercole Roberti, Francesco Cossa surtout, Mantegna plus âpre et plus sauvage, pauvre et déchiré comme un loup - v traversèrent, au milieu du XVe siècle, l'atelier de Squarcione, un grand collectionneur de sculptures anciennes qui avait voyagé en Italie et, chose plus rare à cette époque, en Grèce. Padoue, beaucoup plus que Florence, subissait l'influence de l'antiquité véritable vers qui le voisinage de Venise, en rapports constants avec le monde grec et chrétienne seulement de nom, l'entraînait plus directement. Si le génie de Mantegna sut résister à l'action dangereuse d'une culture trop forte pour que son temps pût l'accueillir, c'est que ce temps brûlait d'une flamme incomparable. C'est aussi qu'il retrouvait dans les besoins de sa race l'esprit généralisateur des anciens âges évoqués. Il fut peut-être le seul en Italie à s'inspirer de façon directe et permanente des marbres rapportés de Grèce ou retrouvés dans le sol. Il étudia avec passion les

collections de Squarcione, en assembla lui-même et voulut

Jacopo Bellini, l'initiateur réel de la peinture

participa le plus solidement à constituer le squelette d'un monde qui cherchait avec obstination les sources du vieil idéal. Mais par bonheur sa vigueur expressive forçait son érudition. L'œil ne s'attache pas aux plis des toges, aux chars, aux acanthes des colonnades, aux enseignes, aux palmes, aux torchères, aux lauriers, aux couronnes des pompes consulaires, aux attributs extérieurs savamment reconstitués des cortèges triomphaux que regrettaient les Italiens. Qu'il soit hanté par le souci de la vérité historique et du pittoresque local, poursuivi par le souvenir des basreliefs romains creusés sur les sarcophages, la force tendue de son lyrisme dompte et entraîne tout. Une implacable volonté coule les groupes sculpturaux dans un moule métallique d'où le son dur du nouvel univers s'échappe comme malgré lui. Il a beau pétrir, malaxer, discipliner la vie qui monte, elle fait craquer les armures, elle gonfle les seins, les bras, les jambes des femmes, elle éclate dans la lumière et le profond ciel bleu tout semé de nuages blancs. Elle vibre dans les flèches que les archers impitoyables lancent sur saint Sébastien. Étrange artiste, qui tenta de boire à toutes les sources taries, n'y trouva que des pierres mortes et sut pourtant les animer de cette sorte d'ivresse intellectuelle où le monde avide d'apprendre se consolait de moins sentir. Cette sève latine, ce noble idéalisme grec qu'il crut devoir toute sa vie aux œuvres si longtemps et si étroitement étudiées,

tourmentaient déjà sa race dans les statues militaires et les enfants méditatifs de Donatello. Rien ne lui avait

aller voir à Rome ce qui restait des murs croulants et des temples enfouis. Et c'est par lui que l'âme antique précieux qui paraissent gravés avec l'arête d'un diamant et les hautes architectures et les vieilles villes italiennes ciselées sur les collines où montent les arbres secs, les routes, les cultures méticuleuses dans le matin transparent. Cet abord réservé, cette ferme élégance, ce grand dessin viril de l'homme habitué à attaquer le

cuivre, cet ordre géométrique dans les groupes dispersés, ces gestes que leur sûreté fait solennels et hiératiques,

appris à aimer les nudités jeunes, les femmes qui dansent en rond avec des grâces animales, les épaisses guirlandes de verdure étouffant des fruits, les grands paysages

presque funèbres, comme un adieu aux âges morts, tout cela lui appartenait. Piero della Francesca seul y eût relevé la trace indélébile de sa pensée et l'élan de l'Italie vers la possession tragique de la forme définitive au-delà de laquelle Michel-Ange allait rencontrer l'abîme ouvert du néant. Andrea Mantegna est si sûr d'approcher, par de durs chemins, des réalités absolues, que pour scander sa

marche, il joue d'une harpe de fer. Un esprit de cette vigueur devait produire sur les premiers hommes que l'âme de Venise commença de tourmenter, une influence d'autant plus vive qu'il leur

ressemblait moins. Mantegna fut l'ossature que la cité fastueuse revêtit de chair et de peau et sur laquelle elle

jeta la puissance de son décor et la gloire de son ciel. La peinture de Crivelli, formé lui aussi par Squarcione, peinture triste, décharnée comme du bois mort, n'a rien

encore, à vrai dire, qui puisse faire soupçonner l'approche de ce frémissement de matière vivante où Giorgione, trente ans plus tard, verra naître un monde nouveau. basilique obscure où la fumée des cierges monte comme une vapeur de sang. La double influence de son maître Gentile da Fabriano et de son gendre Mantegna va s'affirmer dans ses deux fils pour atteindre, avec la génération suivante, l'accord dans la maturité. Giovanni Bellini partit de Mantegna pour aller jusqu'à Giorgione. Il vécut quatre-vingt-dix ans pour réaliser au cours de sa vie même le grand mouvement dramatique qui devait permettre aux peintres de Venise de rejeter le rationalisme platonicien et de retrouver dans leur désir l'esprit dionysien du vieux monde, alourdi de mille ans de désirs comprimés, tout surchargé de voluptés approfondies et d'optimisme sensuel volontairement accepté. La sécheresse et la sévérité du maître de Mantoue allaient se noyer peu à peu dans sa sensibilité mûrissante avec le siècle qui montait. Il fut le témoin permanent et le principal acteur de l'effort décisif où se découvrit Venise. Les Florentins s'exaspéraient dans la recherche de la ligne expressive et du modelé anatomique, qu'il avait déjà réalisé le modelé vivant, les grandes surfaces simplifiées qui donnent aux corps leur plénitude, leur assiette et leur pesanteur. Sans doute, ils ne frémissaient pas encore sous ces ondes de sang qui font battre leur chair quand ils s'étendent à l'ombre des arbres

devant Giorgione ou Titien. Quelques traces de l'ascétisme primitif accusaient leur squelette, séchaient leur peau, tiraient leur visage que la souffrance n'avait pas tout à fait déserté. Mais ils s'emparaient tous, surtout

Mais Jacopo Bellini, qui aima Mantegna jusqu'à lui donner sa fille, a déjà vu trembler la pourpre vénitienne dans la meurtries, des temps de misère et de massacre, et de la dignité qui vient des fonctions naturelles acceptées sans résistance et accomplies sans remords. Vers la fin de sa vie, la vraie lumière et le ciel de Venise, parfois les grandes forêts qu'aimera Titien entrent dans ses tableaux, et les paysages un peu découpés du début commencent à noyer leurs lignes, à s'apaiser, à respirer profondément. Il entrevoit la mer. Il perçoit le frisson du monde. Il a presque complètement déplacé le terrain du drame et livre à l'espace la forme jusque-là à demi prisonnière du sentiment moral. Il définit le premier ce qui fait le fond même de la nature de Venise, son sensualisme universel. Il appartenait d'ailleurs aux deux fils de Jacopo de fournir aux grands Vénitiens les éléments du poème. Giovanni cherchait l'épanouissement même de la forme dans les courants qui naissaient de son centre et la portaient vers le dehors. Gentile lui apportait tout l'extérieur de la terre, le ciel, les étrangers, l'Orient

la Madone et l'Enfant vêtus de ces rouges et de ces bleus enveloppés d'or dont se souviendront les peintres qui vont suivre, d'une égalité d'âme oublieuse des maternités

entrevu et vivement senti dans un voyage triomphal qu'il fit à Constantinople. Tandis que les Vivarini de Murano, peintres durs et virils de l'âge militaire, voyaient déjà pourtant flotter des étendards de soie sur les défilés magnifiques, Gentile regardait Venise de plus près, ses façades peintes, ses maisons vertes et roses, ses canaux lourds, les tapis pendus aux balcons et Saint-Marc resplendissant d'or et les processions solennelles où les

l'imagination la plus poétique de la peinture, peut-être, avec celle de Gozzoli, résume le travail qui s'échelonne de Gentile da Fabriano à Gentile Bellini pour donner son essor à cet orientalisme romantique où Shakespeare viendra ramasser la matière inépuisable, torrentueuse, mouvante, de ses drames désordonnés. Quand Vittore Carpaccio eut traversé le monde, il y avait au berceau de la pensée de Venise autre chose que de la chair, de l'espace et de la couleur : la mort, l'amour, la volupté, une extraordinaire ardeur de rêve étaient entrés pêle-mêle avec la légende et la vie. Une vision féerique flottait dans les drapeaux, le bruit des perles et de l'or, l'espoir, le souvenir. La peinture était libre de transposer toutes les conquêtes du désir et de l'illusion dans ses harmonies

noirs purs brillaient à côté des rouges éclatants. Presque pas d'atmosphère encore. Une blondeur cendrée à peu près uniforme. Lazzaro Sebastiani n'introduira là qu'un peu plus tard ses harmonies dorées et chaudes. Une foule parée, déjà, mais immobile et symétrique, comme attendant quelqu'un pour l'animer. Il faudra que

Quand on confronte l'œuvre de Carpaccio avec celle des deux Bellini, on croit voir une ébauche de la trinité puissante par qui la gloire de Venise a traversé les temps. Giovanni, Gentile, Carpaccio, c'est Titien, Véronèse et Tintoret, un Titien moins épanoui, moins d'accord avec tous les éléments de la vie embrassés symphoniquement, un Véronèse plus timide et répandant avec bien moins de faste tous les trésors fabuleux et marins amassés par

quatre ou cinq siècles de négoces et de victoires, un

absolues.

abondante et fraîche que l'âme du grand dramaturge auprès de celle-là paraît trouble et suspecte comme un fleuve empoisonné. En bon primitif qu'il était encore, Carpaccio disait tout ce qu'il savait dans chacune de ses toiles. Il est vrai qu'il savait beaucoup. On peut l'aimer pour l'anecdote, car c'est un merveilleux conteur. Mais l'anecdote, toujours transfigurée et magnifiée, toujours motif à décorations et à transpositions peintes, est perdue dans le sentiment poétique qui soulève et délivre tout. La mer est couverte de barques et de vaisseaux. La ville est exacte et neuve comme celle de Bellini, mais des harmonies plus sombres annoncent sa maturité. À travers leurs hautes arcades, les palais laissent voir des mâts à banderoles, les dalles multicolores des grands quais où vont et viennent, devant les bateaux à l'ancre, les marchands et les promeneurs. Et aussi des maisons lépreuses, des linges sales tendus d'une façade à l'autre à travers les rios empestés, le grouillement inouï des mendiants, des bateliers, des bateleurs et des mauvais garcons. Partout du monde, dans les rues, sur les escaliers, sur les ponts, sur les terrasses. Des seigneurs, des dames défilent, on cause, on parade, on va se prosterner devant des princes qui reçoivent en plein air. Des palmiers poussent sur des places solitaires, un chameau inattendu se profile au coin d'un quai, et le lion

de Saint-Jérôme foule réellement les dalles de la Piazzetta, traîné par un belluaire noir autour de qui les

gamins tourbillonnent.

Tintoret moins orageux, moins tragique, mais aussi passionné et d'une verve si candide, d'une invention si ronflent, grincent, le boniment nasillard soulève les lazzis et les rires. Le bon peintre est au premier rang. Tout l'amuse, mais quand on ne le quitte pas des yeux, on sait pourquoi son visage devient sérieux quelquefois. Il a vu dans un coin une figure étrange, isolée, et qui le retient, un infirme, une vieille, un sorcier, un singe habillé, un bouffon, le problème du destin se pose avec la laideur ou le mal ou le ricanement du diable au tournant de la route en fleurs... Il devient pensif, et s'écarte, le bruit des musiques décroît. Des femmes trop fardées, avec des tignasses flambantes, lui font signe d'un balcon. Il monte. Le voici au milieu des caniches équivoques, des singes obscènes; des colombes qui roucoulent, troublé par des parfums épais et de luisants regards. Il cède, il s'écœure, il s'attriste, il erre au hasard. De la rue, il regarde au fond des logis solitaires. Et voici l'apaisement. Quand il voit des fillettes dormir dans leur petit lit, il les visite avec les fées et s'en va sur la pointe des pieds après avoir posé un joli bouquet sur la table. Il a déjà repris sa place dans les processions et les fêtes, au milieu des évêques habillés de rouge et d'or. Il sait que les fanfares font sortir des maisons et se pencher aux fenêtres les spectateurs dont le spectacle est tout pour lui. Puis il part avec les navires. Il fuit vers tous les climats. Il est de toutes les batailles. Il suit aux extrémités de la terre les bons chevaliers chrétiens qui vont combattre le dragon. L'histoire, la légende encore imprégnée de trouble poésie gothique, la

vie toujours imprévue, le songe quelquefois sanglant, tout

Carpaccio se mêle à la foule, il écoute, il bavarde, il est tout le jour dehors. Les cuivres et les violons de la parade tant d'orgueil ingénu que ni Titien, ni Tintoret, ni Véronèse, quand ils l'exprimeront avec de plus larges moyens, ne la sentiront mieux. Esprit charmant, très italien, très oriental, un peu barbare, un peu fou, traversé d'un souffle de liberté où s'éparpillent en cent mille images l'écho merveilleux des grands voyages qui commencent, le pressentiment des îles embaumées, des forêts pleines d'oiseaux d'or, des peuplades inconnues, des constellations nouvelles. Les bleus presque noirs des eaux mortes, la forêt des bannières rouges, les rouges et

les verts mariés par un frottis d'or, la fanfare des ciels, des mers, des édifices, des grandes robes chamarrées, les bleus, les verts, les noirs sur l'accompagnement profond et soutenu des rouges, éclatent en sonorités sourdes qui paraissent retentir dans les trompettes des hérauts.

se heurte en foules précises, presque immobiles de gestes, mais entraînées par le sentiment décoratif et dramatique dans un lyrisme de couleur où l'âme de Venise éclate avec

## III

Le dernier des Bellini achevait son long travail de préparation technique et de maturation sensuelle et

Carpaccio rassemblait dans un élan de verve ardente tous les éléments décoratifs et pittoresques où les grands peintres puiseront pendant près d'un siècle, au moment où la puissance vénitienne, ébranlée par la prise de Constantinople qui lui fermait l'Orient et les découvertes maritimes qui déplaçaient le centre commercial de la planète, se repliait sur elle-même pour éclater en profondeur dans l'âme de ses artistes. Venise était comme un être débordant de force et de santé à qui le besoin d'organiser sa vie contre les attaques incessantes d'un

milieu difficile et d'espèces à demi barbares n'a pas laissé le temps de connaître la volupté. Dès qu'elle y eut goûté, elle s'y abandonna sans mesure, de tous ses sens trop riches de désirs et d'énergies accumulés. Elle en mourut, comme ces bêtes trop vivantes que tue l'acte de féconder. Sa mort transmit à l'avenir, en richesses profondes, les

Giorgione, Palma, Lorenzo Lotto, Bonifazio, Basaïti, Pordenone, Sébastien del Piombo, Titien, tous élèves ou

richesses extérieures qu'elle amassa six cents ans.

même temps que la réhabilitation de la nature matérielle où l'homme est toujours forcé de reprendre pied quand il a trop longtemps erré dans le beau désert de l'idée pure, l'agonie apothéotique de la sensualité dont le monde

ancien lui avait légué la légende. Dès lors, comme des

disciples de Giovanni, arrivent ensemble pour recueillir les fruits qui font plier les branches et célébrer dans une ivresse de peinture qui ne fut jamais atteinte ailleurs, en

produits de la terre débordant pêle-mêle des corbeilles trop pleines et se répandant sur les chemins au rythme de la marche de ceux qui les portent, les tableaux et les fresques vont répandre dans les palais, sur les murs, dans les églises autant et plus qu'ailleurs, le récit des festins et des fêtes, des danses, des concerts dans les grands décors

miraculeux, la profondeur des ciels, des forêts, des sources, le frisson des chairs nues et toutes chaudes de

l'attente ou du passage de l'amour.

L'unité de sentiment, d'action, de milieu, de vie était telle que l'un d'entre les peintres de ce temps peut les définir à peu près tous. Titien contient Venise entière, des Bellini à Véronèse et même à Tiepolo. Mais Titien est plus qu'ébauché en Giorgione, né la même année que lui, mort deux tiers de siècle avant lui, et si le pieux et doux et

recueilli quelques reflets de la surface du plus grand de ses peintres, Palma et Sébastien del Piombo, Basaïti et Bonifazio même, et jusqu'au sévère Pordenone qui fut son rival officiel, ressemblent à Titien. Ils ont tous, à un degré moins ample et moins personnel, la plupart de ses

discret Lorenzo Lotto, qui vit pleuvoir sur sa couleur, avant Véronèse, la fine cendre de Venise, a seulement nationale que l'artiste s'entoure de retranchements. Quand la vie a cette exubérance, elle ne s'aperçoit pas de ses emprunts. Les lianes des forêts tropicales n'empêchent pas les arbres dont elles enchevêtrent les branches de pousser en haut et en large. Chez tous les contemporains de Titien, c'est la même abondance, la même puissance entraînante et paisible à transposer les éléments de l'univers dans un ordre nouveau généralisateur et lyrique et à baigner la vie et l'espace où elle se meut dans l'or ambré du fond duquel monte une vapeur rouge.

profondes qualités. D'ailleurs, ils ne se gênaient pas pour s'emprunter des idées et des images. Ils vivaient d'échanges continuels, comme les populations et l'atmosphère de leur ville. C'est aux époques d'anémie

Le Concert Champêtre est le moment décisif de la grande peinture, Titien partira de lui. La symphonie naît et s'enfle soudain, ses ondes se cherchent et se pénètrent, tout le sang de Venise s'est concentré dans un seul cœur, un cœur chaud, régulier et calme qui distribue la vie avec la puissance admirable de ce qui est maître de soi. Un monde qui va mourir affirme pour la première fois avec

la puissance admirable de ce qui est maître de soi. Un monde qui va mourir affirme pour la première fois avec tous ses moyens l'immortalité du désir, de la musique et de l'intelligence en les associant à la nature immuable qui s'offre pour les justifier. Les forces de fécondation s'y recueillent dans l'attente profonde de la pleine maturité.

recueillent dans l'attente profonde de la pleine maturité. Avec Giorgione, l'automne vénitien commence, la splendeur lourde, la sonorité des saisons où les fruits paraissent concentrer la flamme et la chaleur solaire, où

leur pourpre translucide arrête à peine sa lumière, où le

gros colliers d'ambre. Leur peau dorée est presque sombre, comme si le sang qui l'arrose avait reçu au travers d'elle le baiser de tous les jours brûlants qui se sont levés sur le monde depuis qu'il sait la volupté. Et cependant, dans les paysages profonds au cœur desquels elles sont étendues, les paysages bleus qui s'enfoncent, leur corps prend un éclat royal, on dirait un soleil vivant qui répand sur les chaumières rousses et les arbres noblement groupés une lueur si chaude et si riche qu'elle semble interdire à l'hiver de renaître et à la nuit de retomber. C'est à peine si nous connaissons Giorgione, à peine si nous pouvons affirmer l'authenticité de trois ou quatre de ses œuvres, mais nous ne pouvons pas les imaginer autrement que baignées dans l'atmosphère d'une après-midi de fin d'été, où la lumière immobile s'amasse dans l'ombre étouffante, où l'on dirait que le vent ne se lève que pour nous faire percevoir des parfums jusque-là matérialisés. Peut-être a-t-il bien fait de mourir jeune pour laisser au génie plus patient et plus sévère de Titien le temps de prendre possession de lui-même. C'est une peinture enivrante comme un vin trop épais. On a dit d'elle, de celle de Titien surtout, de celle de Véronèse et de tous les peintres de Venise, Tintoret excepté peut-être, qu'elle est tout à fait objective, qu'elle ne dit jamais l'opinion de l'artiste sur le sens et la moralité du monde. C'est une question de mots. Il n'est pas un de

ceux pour qui la forme n'est qu'un moyen de traduire des

soir est couleur de cuivre, où les femmes épanouies par les premières caresses et rendues plus pesantes par les premières maternités devraient mettre sur leur chair de vivante et qui ne l'incorpore à sa propre substance après l'avoir vécue passionnément. Il n'est pas un de ceux pour qui la forme soit la fin, qu'il s'appelle Titien, Rubens ou même Velazquez, dont l'objectivisme ne cesse au moment où il a fini d'assembler les matériaux de l'œuvre pour les transposer tous dans une réalité imaginaire qui définira son esprit. Tous les langages que nous parlons, la peinture aussi bien que les autres, symbolisent notre pensée, et qu'elle accepte ou n'accepte pas le monde, le monde qu'elle exprime vivra si notre pensée est vivante, notre

idées pures, qu'il s'appelle Giotto, Vinci ou Michel-Ange, qui ne soit doué au degré le plus haut du sens de la réalité

elle. Michel-Ange et Titien, partis sans doute de deux horizons opposés, se rencontrent à moitié route. Titien, dans ce groupe des grands Vénitiens du début de l'époque héroïque, est d'ailleurs, par ses grandes compositions, ses nus, ses paysages, ses portraits, celui de tous qui intervient le plus dans la nature pour la

pensée vivra si le monde qui l'exprime a été pénétré par

tous qui intervient le plus dans la nature pour la concentrer sur l'étroit espace d'une toile après avoir coordonné dans la volonté de son désir tous les éléments formels, colorés, lumineux et sentimentaux par lesquels elle s'impose à son amour. Palma Vecchio, si magnifique, avec ses larges femmes à cheveux blonds, se laisse aller à

l'ivresse de peindre les carnations et les étoffes, il n'a pas ce rythme à la fois vaste comme la sensibilité et serré comme la raison par où Titien nous livre sa pensée. Sébastien del Piombo, qui vit plus de trente ans à Rome, y

est envahi par les maîtres de son école. Superbe peintre lourd et d'un éclat sombre d'ailleurs, par ses femmes

les cuisses, comme si le volume romain était trop étroit pour la maintenir et la laissait déborder de partout. Mais dominé par Raphaël auquel il révèle en retour ce qu'il lui fallait de Venise pour synthétiser l'Italie, et surtout par Michel-Ange qu'il imitera trop souvent. Giorgione est mort, Lorenzo Lotto s'efface dans sa mélancolie discrète, Pordenone, Basaïti, Bonifazio restent au second plan. Titien va remplir un siècle entier, résumer toute

l'étendue, toute la durée de Venise, révéler à eux-mêmes Tintoret et Véronèse, dominer l'Europe par les œuvres qu'il y répand derrière les armées de Charles Quint, définir pour toujours le langage de la peinture, projeter sur l'avenir les ombres de Rubens, de Rembrandt, de Velazquez, de Poussin, de Watteau, de Delacroix, des paysagistes modernes, et justifier par ses dernières œuvres les hardiesses des artistes de notre temps.

brunes aux yeux paisibles, aux grands corps pesants et pleins, presque bestiaux où quelque chose de l'immense circulation de vie que Venise va découvrir dans la nature pénètre les muscles épais, les poitrines, les reins, les bras,

recueillir ses voix, on le dirait indifférent. Toutes entrent en lui avec des droits égaux, les corps des enfants, les chairs des femmes, les figures viriles, les costumes fastueux ou sobres, les architectures, la terre avec ses

Titien a peint la vie universelle. Quand il s'agit de

arbres et ses fleurs, la mer, le ciel et tous les atomes errants qui font que la mer et le ciel ne cessent pas de

combiner leurs forces. L'enthousiasme créateur le soulève si haut que sa sérénité ne l'abandonne pas quand tout ce monde assimilé et recréé dans un ordre nouveau sort de lui, par ondes toujours plus longues et plus larges. Cela s'organise en symphonies où tout ce qui est humain

retentit en échos ininterrompus dans tout ce qui ne vit

que d'une vie instinctive et obscure, où tout ce qui est matériel pénètre les formes humaines d'une confuse éternité. À Venise, plus de crêtes détachées dans le diamant de l'atmosphère, plus de lignes impérieuses découpant sur le ciel les collines et les terrasses étagées.

Rien que l'espace où les choses tremblent, se combinent et se dissocient, un monde de reflets que modifient, intervertissent, suppriment, multiplient les heures du jour et les saisons, une opale mouvante où les irisations de mêmes comme des objets transitoires qui sortent sans arrêt de la matière en mouvement pour y rentrer et s'y refondre avant d'en ressortir. Sur les palais mordorés ou pourpres ou recouverts de croûtes d'or moisies, toutes les couleurs du prisme s'éveillent, s'effacent, renaissent, se prolongent en traînées épaisses, avec les contours tremblotants des pierres, dans l'eau grasse où la fermentation des matières organiques fait rouler des phosphorescences. Le miroir de la mer a ses reflets dans les vapeurs qui montent d'elle sous la pluie des rayons, et quand elles passent en nuées au-dessus des canaux miroitants, le ciel leur renvoie des ombres glauques et réfléchit le fantôme aérien des moires où le clapotement des vagues mêle la turquoise et le vermillon, les verts, les jaunes d'or, les rouges, les orangés des façades ornées de drapeaux et des cortèges de gondoles. Toute la peinture de Titien est là, après elle toute la peinture de Venise, après la peinture de Venise toutes les peintures vivantes qui verront les couleurs se pénétrer, les reflets jouer sur les surfaces, les ombres transparentes se colorer, un ton ne se répéter jamais identique à luimême, mais imposer sa domination par des rappels discrets qui éveillent dans l'œil des vibrations voisines, la vie lumineuse du monde faire une symphonie spontanée où pas une palpitation ne naîtra dans sa substance sans

qu'on puisse en trouver la cause et en chercher l'effet dans toute son étendue. Sans doute la discipline acceptée de l'œuvre de Mantegna, plus tard l'influence de Rome,

la lumière, à travers la poussière d'eau, interdisent de définir les couleurs et les lignes, font apparaître les formes nécessairement à découvrir la forme, la forme pleine et circulaire qu'on trouve toujours au bout de toutes les investigations plastiques, fit pressentir aux peintres de Venise que tout gravite autour des volumes seuls capables de nous donner de l'univers sensible une image durable et solide. Mais les Vénitiens n'allèrent jamais jusqu'à l'expression sculpturale, et Sansovino, leur sculpteur, qui venait cependant de Florence, prit même de la forme chez eux une conception relativement nuancée, flottante et large qui la rapprochait de leur peinture. Titien s'arrête toujours à l'instant où, sur les confins de la masse qui tourne devant lui pour fuir dans les plans éloignés, il voit trembler la caresse de l'atmosphère qui la réunit, en échelonnant les valeurs, aux volumes des forêts, des nuages, des montagnes aperçus dans le lointain. La ligne a disparu. Les taches dégradées évoquent suffisamment la forme pour la faire participer à la vie de l'espace tout entier. Ainsi, le continu qui fait l'œuvre vivante n'est plus dans cet instinct intérieur de solidarité sociale qui met chez les artistes du moyen âge d'invisibles liens entre les choses, il n'est pas non plus dans l'arabesque intellectuelle qui le définit à l'esprit plus qu'elle ne le révèle aux sens, il est dans la dépendance mutuelle de tous les éléments du monde, les formes, les lignes, les couleurs, l'air qui les réunit, et si le sentiment moral, chez les Vénitiens, semble s'effacer de la vie, c'est pour laisser surgir, dans une explosion irrésistible, le sentiment sensuel du corps entier de la nature, oublié par le chrétien. Titien n'interdisait pas seulement au péché

surtout la sensualité qui les mène et les conduit

Ange l'avait enfermé de nouveau, mais, en faisant entrer dans une unité supérieure la complexité infinie de tous les rapports dont l'enchevêtrement logique fait l'univers harmonieux et vivant, il achevait l'œuvre de Masaccio, complétait celle de Bellini, consacrait celle de Giorgione et avant Rabelais, avant Shakespeare, avant Rubens, avant Velazquez et Rembrandt, bien avant les musiciens allemands, il annonçait l'esprit moderne. Il a créé la symphonie. C'est le père de la peinture. La nature aristocratique qu'il tenait de ses ancêtres nobles s'était trempée dans la force élémentaire du pays où il était né, au pied des Alpes du Tyrol, parmi les lacs et les forêts de hêtres au-dessus desquels monte le rempart des Dolomites roses. Cima da Conegliano avait eu devant les yeux les mêmes paysages de montagnes, de ciels transparents, d'eaux bleues où dorment les silhouettes des châteaux forts, et quand il peignait ses délicats tableaux d'autel dont les figures arrêtées font moins penser à son maître Giovanni Bellini qu'à Mantegna, il ne regardait guère en lui que le cadre subtil, aérien et poétique qu'il songeait à leur donner. Titien, qui n'avait pas vingt ans de moins que lui, le connut certainement, l'étudia, chercha dans son œuvre la confirmation de ses propres pressentiments. Plus tard, toutes les fois qu'il sortit de Venise – il en sortit souvent, surtout après la descente de Charles Quint en Italie - emportant en lui son espace tremblant de vibrations moléculaires, et quand il retrouva sur sa route les lacs, les bois, les plaines semées de chaumières basses et de bouquets de chênes

originel de franchir les frontières symboliques où Michel-

lui la poésie confuse de la terre. Dès lors, l'accompagnement des espaces enveloppa de ses ondes les poèmes païens qui débordaient de lui, se répandaient en grands corps éblouis de flammes cuivrées, en fruits qui roulaient des corbeilles, en frémissements de tambourins et de cymbales dans les après-midi d'orage où Dionysos et son cortège de faunes et de bacchantes nus s'élancent des bois épais avec de grandes clameurs. Les hommes de ces temps-là, échappés du monde chrétien, avaient de telles réserves d'amour que leurs passions se déployaient sans hâte et sans retour sur elles-mêmes, et sans entamer leur vigueur, avec la sûreté paisible des éléments naturels. Tandis que la bacchanale rugit, que la volupté mêle ses souffles haletants aux miaulements des panthères, la terre respire ainsi qu'une poitrine. Les ciels ont bien des nuages bas chargés d'effluves magnétiques, des vapeurs bleues s'élèvent comme une sueur, une sève souterraine circule dans le sol, gonfle les taillis noirs où les couples nus enlacés luisent comme un or fauve, éparpille

verts, il sentit comme on ne l'avait pas soupconnée avant

souterraine circule dans le sol, gonfle les taillis noirs ou les couples nus enlacés luisent comme un or fauve, éparpille une écume blanche à la surface des ruisseaux. Mais c'est seulement avec Tintoret que le drame humain retentira jusqu'aux confins du ciel en éclairs, en nuées tragiques, en fulgurations pourprées. Ici, l'espace ne sait pas si ses orages tendent les nerfs des hommes et des femmes, les hommes et les femmes ignorent qu'ils participent aux symphonies indifférentes où les râles des instincts premiers ne sont qu'une note associée aux rumeurs des

taillis obscurs, aux murmures des fontaines, aux souffles d'air chaud qui poussent les nuages, aux bêlements au grand silence des plaines qui s'enfoncent dans la buée des jours d'été.

Les beaux corps mûrs que les courtisanes de Venise étalaient pour lui sur des lits profonds, en ne gardant qu'un collier à leur cou, une touffe de rose dans le creux de leur main, ou qu'il étendait sous les arbres devant un faune agenouillé, les beaux corps mûrs rayonnaient de la même sérénité qu'il avait trouvée à la terre. Ils attendaient. L'amour était pour eux une fonction acceptée simplement, remplie avec une ivresse tranquille, sans inquiétude ni remords. Leur tête avait des yeux calmes de bêtes où nageaient en lueurs fauves les reflets des

lointains des troupeaux descendant les prairies inclinées,

s'abaissait sans hâte, leur ventre avait des ondes musculaires qui se perdaient dans l'angle d'ombre des larges cuisses rapprochées. Le pinceau de Titien ramassait l'atmosphère matérielle pour les pétrir avec la substance du sol, la pulpe des fruits, le suc des chênes. Il y mêlait cette pourpre vineuse plongée dans l'or qui est comme le fond triomphal des apothéoses vénitiennes, qui pèse aux épaules des évêques dans la pénombre enflammée des églises, qui teint les simarres des doges, se déroule du haut des mâts et des balcons et flotte derrière

les gondoles, qui ruisselle sur les façades, ensanglante les cloisons et les parquets des salles du Palais ducal comme si elle montait à travers les pores de la pierre des souterrains où le Conseil des Dix faisait exécuter ses arrêts, emplit les crépuscules, tremble dans les reflets des

cheveux pesants et de l'espace recueilli qui les enveloppait d'ambre. Leur poitrine se soulevait et navires font traîner sur la mer. Titien trouvait dans cette pourpre sombre, éclairée de paillettes d'or, trempée dans le feu et le soufre, une puissante atmosphère tragique, quand il abandonnait cet

lanternes les soirs de fête sur l'eau, et que les voiles des

impassible idéalisme sensuel qui fut la volonté dominante de son action, pour entrer dans le drame humain avec la décision et la vigueur dont seul un grand esprit était capable, un esprit qui s'accrut tous les jours, jusqu'aux bords de la centième année. C'est cette sanglante lumière répandue par le tremblement des torches qui fit sortir de l'ombre où le tenaillent les bourreaux ce terrible Christ aux épines qu'il peignit, ainsi que sa Pietà, une des

œuvres les plus funèbres et les plus humaines de la peinture, à plus de quatre-vingt-quinze ans et où le génie de Rembrandt tressaillait d'avance. C'est elle qui monte avec l'aurore et éclabousse l'armure de fer noir de Charles Quint sortant d'un bois noir, le visage livide avec des reflets rouges, sur un cheval noir harnaché de rouge horrible symphonie meurtrière, peinte avec la nuit et le sang. centre commun de réceptivité sans limite et d'acceptation

Ainsi, il y eut en lui deux directions qui partaient d'un

de la vie, pour s'organiser en vastes poèmes sensuels ou scruter le monde moral avec une cruauté aussi impassible que semblait l'être son lyrisme. Il n'est pas de portraits, ni en Italie, ni ailleurs, qui dépassent les siens. Ils ont cette puissance à définir les caractères qui fit faire aux

Florentins, à Donatello, à Andrea del Castagno, à

quelquefois, à Benvenuto même, de si terribles effigies, concentrées, nerveuses, frénétiques, et découpées dans la passion. Seulement, elles sont revêtues d'une ampleur décorative et fouillées avec une pénétration tranquille que Florence ne connut pas. La fièvre qui dévorait ses peintres n'est plus en Titien. Il peut décrire avec une sincérité tellement intransigeante qu'elle laisse aux Césars et aux papes des crânes déformés, des masques atrophiés, des mâchoires de bêtes, des mines hideuses et basses, il peut décrire ces silhouettes vêtues de noir, ces mains musculeuses crispées sur des pommeaux d'épées, ces faces pâles aux yeux hagards, tous ces hommes violents faits pour le meurtre comme les femmes sont faites pour l'amour. C'est l'époque où le Condottiere tient l'Italie, où Machiavel écrit le Prince. Les têtes de Titien la résument toute, des féroces portraits de cet Antonello de Messine qui avait apporté à Venise la peinture à l'huile des Flamands, et des visages desséchés de Giovanni Bellini, aux larges effigies un peu molles du beau peintre Pâris Bordone, aux grandes figures des doges qui arrêtèrent un moment la vision désordonnée, fastueuse et brutale de Tintoret.

Verrocchio, à Ghirlandajo, à Filippino Lippi, à Botticelli

## V

Entre Tintoret et Titien qui se ressemblent tant dès l'abord, comme Véronèse leur ressemble, comme se ressemblent tous les Vénitiens quand l'œil se laisse éblouir par ces entassements de formes tour à tour éclatantes ou sombres dans les soleils sanglants des horizons maritimes, il y a pourtant, si leur verbe a souvent les mêmes images et les mêmes sonorités, presque un antagonisme d'âmes. Deux Italiens, deux Vénitiens dont l'un serait aussi un Grec, l'autre un Indou. Là, malgré la grandeur des créations, quelque chose de

simple, de sobre, un rythme à qui obéit l'abondance

comme un fleuve de sang au cœur, la volonté sortie des mêmes sources que la sensibilité est montée au même plan qu'elle sans efforts. Ici l'orgie, un rythme haletant et déchiré comme celui d'un élément qui a rompu ses digues, la volonté toujours tendue pour résister à l'effroyable et continuel assaut de la nature la plus sensuelle qui fut sans doute jamais dans l'art occidental, et la volonté toujours emportée et tournoyante comme une paille dans le vent. Un torrent de soufre et de lave après l'éruption régulière des automnes, des printemps et des étés.

voulu lui ressembler. « La couleur de Titien et le dessin de Michel-Ange », disait-il. Il ne fut jamais ni l'un ni l'autre. Il ne fut jamais totalement maître de lui, et ce qui fait qu'il nous étonne, c'est sa perpétuelle défaite, comme ce qui fait que Michel-Ange nous subjugue, c'est sa perpétuelle victoire. Il fut Tintoret et c'est beaucoup. C'est quelque chose de si grand qu'on hésite au seuil de l'œuvre, qu'on la déclare creuse et lâchée, par peur d'y pénétrer. Il fut l'un des miracles de l'art, quelque chose de suprêmement élégant comme la force nue et de vulgaire comme la force qui veut s'habiller, « le plus terrible cerveau, dit Vasari, qu'ait jamais eu la peinture », un héros bestial. Dans l'histoire de son esprit, il y a des profondeurs obscures. Tant de force ne peut jaillir que d'un abîme de sensualité et de tourments. Sa vie passionnelle est confuse. Elle est pleine des tragédies silencieuses ou brutales d'un inépuisable désir. Il travaillait à la lueur des lampes, remuant ses foules en tumulte dans l'ombre où vacillent des feux. Il était musicien. Il environnait sa peinture d'une rumeur d'harmonies déchirantes que le violoncelle arrachait aux contractions de son cœur. Il était emporté dans l'orage symphonique qui montait de toute cette peinture enivrante et triomphale à qui Véronèse

C'est un Michel-Ange à rebours. Il l'avait vu, il aurait

cette peinture enivrante et triomphale à qui Véronèse mêlait la voix des instruments sonores pour donner plus de gloire à la vie et au ciel. Il vécut dans un éblouissement sinistre de visions colorées et de sensations monstrueuses qui ne lui laissaient pas une minute de repos. Il couvrit de fresques et de toiles cent murailles d'églises, de palais,

d'écoles, de cloîtres, souvent pour rien, pour se soulager.

mêle et se dispersait au hasard en lambeaux déchiquetés, en pluie de cendre et de suie, en étincelles qui montaient au zénith. Comme d'autres un madrigal, il improvisait des épopées. Comme d'autres manient les physionomies et les gestes par des couleurs et des volumes, il maniait, non pas au gré de son esprit, mais au gré des instincts sauvages que lui imposaient ses sens, les foules, la mer et les nuages par de la lumière et de l'obscurité. Les foules, la mer, les nuages étaient des voix qui répondaient à ses tempêtes. Ses formes enlacées, disloquées, combattantes ou s'écroulant, liées en grappes ou dénouées, traînées et secouées d'un bout à l'autre des idées et des sentiments emportés dans le vertige d'un esprit que le tourment de la fécondation dévore, il n'a pas le temps de les incorporer à la muraille pour qu'elles fassent avec elle un bloc. De structure puissante, dont la hâte le fait souffrir, mais qu'il ne peut pas pousser plus loin, toujours précipité en avant par son imagination en délire, il les laisse fondre sur elle,

Il était comme un gouffre souterrain, trop rempli de flammes, de pierres, de fumée, avec une gueule trop étroite pour leur donner issue. Cela sortait de lui pêle-

comme de la poussière et du sable raclés par l'ouragan. L'arabesque italienne que Titien avait fait entrer dans la substance de l'espace flottait en tourbillons comme une guirlande brisée, et quand il parvenait à en river les lambeaux avec la flamme de son rêve, elle traînait après elle de tels paquets de formes enchevêtrées qu'elle disparaissait sous eux. Qu'importe! On la sentait dans la

profondeur tressaillante, dans le dynamisme même de cet enchevêtrement. Le geste jaillissant qui frappe ou qui du drame avec une telle rigueur, qu'il emporte avec lui le drame même dont, par l'esprit, on fait le tour. On dirait que le peintre exprime, du côté visible des formes, toutes les surfaces invisibles que les lignes de force font converger vers la main, le bras, la jambe, le torse ou la face en action. Comme un athlète submergé par la marée montante d'une matière organique confuse où l'éclair de l'intelligence seul saisirait des différences et pousserait des directions, Tintoret l'embrassait d'un coup, dans son ensemble, et la tordait avec une telle puissance qu'elle apparaissait soudain formulée, caractérisée, organisée par tous ses côtés à la fois. Il plongeait si profondément dans la matière de Venise que son front seul la dépassait. Mais de quel regard il en faisait sourdre la vie! Greco jaillit de toi comme une flamme, hymne du Paradis, concert des anges, chef-d'œuvre de la symphonie peinte où le sujet n'apparaît pas mais où le bleu, l'argent, le rouge, l'ambre et l'or exaltent en sonorités tantôt voilées et tantôt triomphales la gloire de l'espace, de la musique et du rythme éternel sous lequel l'univers apparaît désormais à l'homme quand il en a senti la présence dans son cœur. Quand l'esprit monte en tourbillons, on trouve où le fover brûle. Tintoret est le plus véridique de tous les Vénitiens. Son lyrisme tient à la terre. La Venise resplendissante vit en lui, certes, la Venise théâtrale et romantique des processions et de l'Orient, mais aussi la Venise triviale, le port méridional et levantin où les couleurs qui teignent les robes et les tentures de triomphe ont été faites de la pourriture et des haillons qui

maudit ou qui implore a tant d'élan, il vient de l'intérieur

tumulte de la crucifixion est une cohue populaire. Des outils de travail, du pain, des viandes pêle-mêle avec des colliers de perles ou de corail, des miroirs, des peignes d'or. L'odeur des foules en sueur, l'odeur des belles femmes l'enivrent comme des poisons mêlés. Le cygne

qui caresse l'éclatante Léda sort d'une cage à poules.

fermentent dans l'humidité et le soleil. La maison du père de Jésus est un atelier de charpentier, la foule qui monte au calvaire avec lui est la foule du quai des Esclavons et le

vivre. Les hommes de ce temps-là n'avaient pas le loisir de fouiller les bibliothèques. Et puis c'était toujours l'esprit méditerranéen. Il ne changeait pas beaucoup plus que le sol et la lumière. Les turbans, les robes patriciennes, les animaux et les fruits merveilleux

entraient dans les palais de Venise pour y rencontrer des marchands italiens et des femmes aux épaules nues, et

L'histoire vécue chaque jour forçait l'anachronisme à

l'immobile Orient qu'apportaient les marins avec leurs denrées et leurs récits mêlait l'histoire sainte à l'histoire vivante, la légende païenne à la vérité sensuelle dans l'éternité de la seconde que le génie d'un homme saisissait. Tintoret est l'historien de la terrible

République.

Ce qui fait vivre et dramatise tout cela, ce qui le réunit à son âme, c'est la Venise sombre des jours d'orage et des soirs, la Venise dont le pavé et les eaux noires miroitent de reflets sulfureux. Il y a des éclaircies des mers

de reflets sulfureux. Il y a des éclaircies, des mers d'argent, des ciels ayant des transparences de diamants colorés, il y a surtout des mers nocturnes, des ciels où les nuages sont épais et visqueux comme des caillots de sang. phosphorescents qui moisissent sur le sol gluant des marchés où la vase de la lagune est versée avec la pêche, des rouges vineux à peu près noirs où l'or ne tremble plus que comme une étincelle presque éteinte.

Dans cette atmosphère lugubre, les grands corps nus des Vénitiennes resplendissaient. Toutes les fois que Tintoret rencontrait la femme, une sorte de concentration des forces qu'il échangeait incessamment avec l'univers extérieur se faisait en lui. Même quand il peignait le Jugement dernier, même au moment de la précipiter dans les tourments qui ne finissent pas, il la couvrait de caresses ardentes. L'ivresse fumeuse qui montait à son cerveau de tout ce qui avait une forme, une couleur, un

Il y a les orangés et les cuivres sinistres que Titien n'avait aperçus qu'à la fin de sa vie, alors que le crépuscule des années s'assombrit comme ceux du ciel, des verts

parfum, un son, et qui mettait devant ses yeux comme un brouillard de pourpre, se dissipait tout à coup. La matière divine où s'élabore et qui transmet la flamme humaine l'envahissait comme une aurore. Tout se transfigurait. Tintoret chantait la chair avec un tel emportement lyrique qu'il franchissait d'un élan le seuil des régions supérieures où n'avait pu l'introduire son effort incessant d'idéalisme moral. Giorgione, Sébastien del Piombo, Titien étaient restés dans les sphères profondes d'une sensualité calme où descendait l'or des fins de jour que le soleil

sombré inonde de son souvenir, et des fins de saison où les végétaux accumulent dans leur tissu tout ce qu'il a répandu de rayons au cours des mois d'été. Tintoret rejoint Véronèse pour enfoncer les portes éclatantes au-

sortent tous les deux des alcôves de pourpre où les formes couchées mettaient sous les yeux de Titien comme un bloc de lumière blonde, ils dépassent les lisières des forêts obscures où les corps nus illuminent l'ombre bleuâtre, ils ne traversent la lagune que pour fixer sur leur palette l'opale et le corail, les pierres opaques ou translucides qui roulent avec l'ombre des palais renversés dans le scintillement des vagues. Comme pour faire entrer l'âme du monde dans les grands corps sacrés, les reins creux, les hanches pulpeuses, les seins, les bras, les cuisses, les genoux, les nuques de nacre alourdies par les cheveux blonds tressés de grosses perles, ils mêlent l'ambre et l'écume des eaux aux espaces étincelants où pleut la cendre des étoiles, où la neige des solitudes avec l'azur nocturne et le brouillard des nébuleuses fait des ruissellements de lait. Les conquérants de la mer ont fait la conquête du ciel.

delà desquelles l'esprit rencontre la clarté. Et quand il s'agit de célébrer l'apothéose de la femme, sur qui l'âme de Venise, au XVI<sup>e</sup> siècle, concentre toute sa passion, ils

## VI

prenait conscience d'elle-même, s'élargir jusqu'aux limites de l'espace tout ce qui constitue sa masse propre, ses palais, ses fêtes, l'eau de ses lagunes, la chair de ses femmes, les plaines boisées et les horizons de montagnes qui s'étendaient à ses portes. De là, les harmonies un peu

Venise avait vu à l'heure où, surtout par Titien, elle

sombres, dorées, rouges et bleues qui retentissaient dans ses ciels. Tintoret s'était servi des drames de l'espace pour exprimer, en les mêlant à la substance de Venise, les drames qui brûlaient son cœur. Véronèse s'empare de l'espace, le fait entrer dans la vie solide et matérielle qui

déroule son décor devant ses yeux éblouis. Mais comme il n'a pas de drame en lui, comme il a de la vie une vision extérieure et formelle – la plus colorée, il est vrai, la plus lumineuse, la plus splendide qui fût jamais – il n'est pas lui, il subit Tintoret ou Titien quand il voit des mers sombres, des mers tragiques, un air traversé de

fulgurations. À lui les mers pulvérulentes, grises, les mers d'émeraude et de saphir voilés, les ciels d'un rose si lointain qu'on n'en voit comme celui-là qu'aux plumes de la gorge de quelques oiseaux blancs, à lui la liberté du large où le vent fait voler l'écume en poussière, l'espace

diffus.

Sans doute Véronèse, qui venait de la terre ferme, avait dû voir cet argent froid que Moretto, le peintre de Brescia – et le maître de Moroni, le portraitiste attentif

sans borne que la vibration des molécules emplit d'argent

des figures populaires, des ouvriers au travail, des marchands, des savants – apercevait dans les airs, sur les glaciers des Alpes et les nuages blancs qui passent audessus des lacs. Mais jamais, sans Venise, il ne l'eût réchauffé de rayons solaires, irisé de vapeur d'eau, jamais

il ne l'eût fait pénétrer jusque dans la matière des robes, jusque dans la peau, jusque dans les cheveux des femmes, jusque dans le volume des eaux et le tissu des marbres,

jamais il ne l'eût ainsi constamment mélangé, comme pour leur donner une transparence aérienne, aux torrents de couleurs qui inondaient ses toiles, y ruisselaient en nappes miroitantes, tombaient en cataractes pour rebondir et s'éparpiller en une poussière d'harmonies que la lumière

traversait.

Le geste, juste et vivant, d'ailleurs, est une expression décorative. Il traduit les mouvements de la surface de l'esprit, tels qu'on en a dans une fête où l'homme ne livre de lui que ce qui peut accroître sa valeur mondaine aux yeux des autres. Ce qui ne veut certes pas dire que Véronèse soit un peintre mondain. Van Dyck n'est pas

encore venu créer le peintre mondain, celui qui se chargera d'abord de dévoyer, et puis de déshonorer la peinture. Le peintre mondain est l'esclave du « monde » et Véronèse soumet « le monde » à la souveraineté d'un

génie qui joue entre les bornes à peu près inévaluables de

un objet pour lui, au même titre que les arbres, les fleurs, les fruits, la mer, le ciel, la femme nue. Un objet dont la splendeur, la tonalité, la puissance sont en lui-même, Véronèse, qui l'aime pour les spectacles prodigieux qu'il y ramasse à pleins regards, comme la moisson brusque et miraculeuse de trois siècles d'aventure, de gloire et d'effort. Il est le poète du luxe, le plus grand poète du luxe, le seul grand poète du luxe qui ait sans doute existé. Du moins n'en vois-je point un autre, et celui-là me suffit. Des gens graves, je le sais bien, l'ont déclaré « superficiel ». À leur aise. Mais je souhaiterais qu'ils commencent, d'abord, par pénétrer jusqu'au centre complexe et secret de sa force. Il est vrai qu'on ne trouve pas, en ceux qui passent devant lui, un seul sentiment profond qui répande en une inclinaison de tête, un regard, une main qu'on tend ou qu'on retire, un enlacement, un départ, tout ce que nous avons en nous de permanent, tout ce qui fait que nous sommes forts et que nous sommes faibles, tout ce que nous cachons avec une pudeur quelquefois désolante et quelquefois sublime quand nous nous savons surveillés. On regarde des seigneurs qui passent, on se penche aux balcons pour voir défiler les gondoles traînant dans leur sillage le velours rouge, noir ou vert, on caresse des chiens de luxe, on cause en regardant ailleurs, on remplit des coupes, on tend des corbeilles de fruits, on écoute distraitement, et jamais avec le cœur, une musique qui joue au cours des festins magnifiques où le verre et l'argent résonnent. Mais la profondeur de Véronèse n'est pas là. Elle est dans son

son propre caprice et de son propre jugement. Le luxe est

peintre que cet homme dont le nom même, quand on le prononce, semble un ruissellement de perles et de pièces d'or. Le monde monte à lui comme une mer de visions colorées si multiples, si complexes, si pénétrées les unes par les autres que quand elles ressortent de lui, c'est comme un univers où nous n'aurions perçu que des pâleurs et des murmures et dont toutes les voix éclateraient tout d'un coup en sonorités triomphales. Les couleurs ne vivent pas par elles-mêmes. On ne peut les déterminer. Toutes entrent dans chacune d'elles pour la détruire et la recomposer. Toutes s'analysent à l'infini

pour faire des tableaux de Véronèse comme un prisme immense où la nature se reforme toute seule dans le jeu et la pénétration réciproques des tons, des ombres, des reflets, ainsi que la lumière la reforme à chaque seconde du jour à partir du moment où le soleil s'est levé jusqu'au

incommensurable pouvoir à combiner ses sensations et les expressions qu'il en donne. S'il faut entendre par peinture l'art d'organiser symphoniquement les couleurs, il n'y eut jamais, et jamais il n'y aura de plus grand

moment où il se couche.

Ce qui reste surtout, quand on a parcouru ces palais à hautes arcades, ces forêts claires de balcons et de colonnades qu'Andrea Palladio ouvrait sur l'étendue, quand on a vu ces belles formes enlever leurs contours tremblants sur la palpitation de l'air, ces profils penchés

tremblants sur la palpitation de l'air, ces profils penchés sur des fonds de ciel, ces grandes femmes à genoux avec des étoffes qui traînent, la gloire de leurs corps prosternés, ces larges gestes, ces révérences, ces seigneurs à simarres brodées, ces serviteurs, ces

nacrées, les cheveux trempés d'or et d'ambre et les harmonies aériennes, tout joue ensemble et se répond, fait rouler des accords et des gammes qui montent sans cesse et redescendent d'un bout à l'autre du clavier, y jettent à flots les voix de la chair, des étoffes, du marbre et de la mer et font comme un grand bruit de fête apporté

par le vent.

musiciens, ce faste formidable, ce qui reste de la vision, c'est le souvenir d'un tumulte puissant, ordonné et limpide, d'un orchestre où les robes et les tentures, leurs rouges, leurs verts, leurs orangés, leurs noirs, leurs roses, leurs jaunes et les dalles multicolores, et les fleurs et les fruits et le cristal répandus sur les nappes, les peaux

célébré sa force et sa richesse, sa domination sur les eaux. Il a vu les nuages frémir dans ses formes et dans ses reflets. Il a déployé dans la lumière ses drapeaux. Il est monté sur les terrasses de ses palais d'Orient pour voir passer le cortège des Doges quand ils allaient jeter dans l'Adriatique leur anneau nuptial. Il a broyé sur sa palette toutes les perles de la mer que drainaient ses flottes

victorieuses. Il a parcouru la courbe du globe à leur suite et deviné l'aspect des voiles azurés qui le bercent dans

Véronèse est le peintre de la gloire de Venise. Il a

l'éther.

En faisant participer les rayons qui traversent l'espace, sa fraîcheur, ses rumeurs, ses brises, aux poèmes mythologiques où la nécessité de l'amour s'affirmait avec

un tranquille lyrisme, il a noué la chaîne d'or et de feuillage tendue entre l'esprit antique et le nouveau paganisme qui devait fleurir, plus tard, dans l'âme de éclatent des fleurs rouges, dans les formes subtiles, nues ou voilées d'étoffes légères qui palpitent sur les flots comme des pétales de rose, l'aurore de cette impondérable poésie qui bercera, deux siècles après lui, la mort souriante et brave des vieilles aristocraties. Cette divination poétique est d'autant plus admirable

chez Véronèse, que le siècle qui le suivit fut tout à fait silencieux à Venise, tandis que ce même siècle, par les

Watteau. On reconnaît, chez ce Vénitien somptueux et sensuel, dans les arbres revêtus de lierre et de mousse où

hommes du nord de l'Europe, par Poussin, par Claude Lorrain, par Rubens, préparait Watteau. Du temps même de Véronèse, avec Bassan, dont les rouges vineux et les ombres opaques envahissent les fonds qui s'éteignent, avec Schiavone et ses paysages déclamatoires, avec l'abondance triviale de Palma le jeune, la vie artistique de Venise sombre dans la vulgarité, comme sa vie amoureuse va s'enliser dans la basse et veule débauche. Dès le XVII<sup>e</sup> siècle, elle tend à devenir le lupanar de l'Europe. Après avoir vécu de son travail aventureux, elle

Cependant elle avait accompli sa tâche, fondé la grande peinture, lancé les artistes sur une voie au bout de laquelle il faut trouver autre chose, ou mourir. Tâche immense, en vérité, qui établit pour ainsi dire la

vit de ses rentes. Aucune société, aucune civilisation ne

résiste à cela.

laquelle il faut trouver autre chose, ou mourir. Tâche immense, en vérité, qui établit pour ainsi dire la circulation intellectuelle de la civilisation moderne, bien avant la musique allemande, appelée deux siècles plus tard à donner à l'esprit européen la conscience profonde

introduisant l'air et sa vie dans la peinture, les Vénitiens y avaient fait entrer la continuité non plus abstraite, mais active et visible des formes qui se combinent, des plans qui s'enfoncent, de tous les fragments de matière solide, liquide, aérienne, qui se déterminent les uns par les autres et passent les uns dans les autres par une infinité de transitions que le rôle du peintre est de nous faire pressentir sans en dévoiler le mystère. Par là, Venise fait

de ce grand événement. L'unité sensuelle de l'Europe devenait, par l'action de la peinture vénitienne, sa fonction spirituelle même, celle dont le panthéisme et le transformisme du nord allaient s'emparer. En

un bloc dans l'étendue, comme aussi elle en fait un dans la durée, en réalisant la communion momentanée de l'esprit antique et de l'esprit moderne, du monde musulman et du monde chrétien, de l'indifférence asiatique et de l'optimisme occidental.

Car Venise est indifférente. Elle accepte sans choix tous les matériaux que la marée du monde porte jusqu'à

l'optimisme occidental.

Car Venise est indifférente. Elle accepte sans choix tous les matériaux que la marée du monde porte jusqu'à ses sens. Et Venise est idéaliste, puisqu'elle groupe ces matériaux en organisations nouvelles et généralise toujours. C'est par son imagination, qui est bien moins la faculté d'inventer que de combiner des images, qu'elle roste italianne et joue dans la Ression de l'Italia

reste italienne et joue, dans la Passion de l'Italie renaissante, le dernier acte du drame. La vie passionnelle a révélé à l'Italie un monde qui se rapprochait de sa vérité intérieure. Elle est passée d'une forme à une autre pour réaliser, dans un effort d'harmonie synthétique, le besoin qu'elle avait d'une forme générale où son désir se

reconnût.

François d'Assise, Giotto, l'Italie, par besoin d'équilibre, au moment où ce lien social qui lui a échappé se dénoue partout ailleurs, recherche d'autres moyens d'unir l'individu, à l'aide des liens spirituels que tous ses sens lui peuvent révéler, aux milieux sociaux et naturels sans cesse modifiés par l'évolution des hommes. Par l'arabesque intellectuelle que décrivent Florence et Rome,

par le passage sensuel que Venise a découvert, l'Italie

livre à l'Europe ce que réclamaient ses besoins.

Ainsi, dans son ensemble l'Italie, où le lien social, au moyen âge, n'avait existé par réaction idéaliste et passionnelle que dans le cœur de quelques-uns, Dante,

# Le Cycle Franco-Flamand

### 1

Le véritable esprit de la Renaissance ne s'introduisit dans l'ouest et le nord de l'Europe que grâce aux guerres d'Italie. En France, en Flandre, le XV<sup>e</sup> siècle est gothique, l'individualisation des formes de la pensée s'y produit à

l'insu des artistes. Architectes, peintres, sculpteurs,

verriers, tous gardent l'âme médiévale, dissociée, fragmentée, mais peut-être exaspérée aussi. Il semble même que pris en bloc, envisagé dans son ensemble, le XV<sup>e</sup> siècle réponde davantage à l'idée globale et

superficielle que nous nous faisons du gothique que les siècles précédents. L'esprit communal est vaincu. Le règne du théologien recommence, mais du théologien prisonnier de la lettre, en qui la flamme s'éteint. Le peuple, écrasé de nouveau sous la puissance féodale, le

peuple, écrase de nouveau sous la puissance leodale, le peuple qui n'a plus d'espoir se tourne du côté des paradis artificiels. Alors, le magnifique équilibre des grandes cathédrales est tout à fait rompu. La flamme monte en crépitant, se tord, lèche les voûtes, recouvre le squelette nu qui définissait à l'esprit le sens réel de l'édifice. Il

s'ajoure et s'amincit, s'épuise en vains élans, s'essouffle et se complique en minuties et en tours de métiers. Le mysticisme maladif des hommes malheureux, fatigués de explique tout, il répond à tout, on n'attend plus rien que de lui. Le seul miracle de ce siècle, Jeanne d'Arc, qui est le bon sens populaire luttant contre la sottise du clerc, l'esprit de justice insurgé contre l'esprit de chicane, le réveil de la foi candide défigurée par la bigoterie, est regardé d'abord comme un événement providentiel qui dispense l'homme d'agir. L'affaissement du peuple, avant que n'arrivât la bonne fille, n'était que trop explicable. Jamais la France du Nord n'avait connu des temps aussi durs. À la fin du XIV<sup>e</sup> siècle, sa population était réduite des deux tiers. Le paysan, réfugié dans les bois ou les carrières, abandonnait aux bandes armées les champs et les chemins. Routiers, brigands, soldats dévastaient les campagnes et rançonnaient les cités sous la bannière de France, d'Angleterre, de Bourgogne ou d'Armagnac. Le froid, la faim tuaient plus de gens que la guerre. Vidées par la peste, la famine, le pillage, l'impôt, les villes en ruine n'étaient plus que des campements où toute industrie, tout trafic, toute vie sociale s'arrêtaient. Les loups erraient dans Paris, en plein jour. On mangeait ce qu'on pouvait, des débris sans nom, des ordures, jusqu'à de la chair humaine, morte ou vive. À ce moment-là, c'était le silence. L'Île-de-France, en cent ans, ne vit s'élever qu'un édifice, la Bastille, et c'était une forteresse. Les cathédrales énervées, elles-mêmes, ne poussaient que dans les régions où on trouvait, à

vouloir, désespérés de sentir que la vie leur échappe, envahit toutes les formes de la pensée et de l'action. L'homme ne croit plus à sa force, le miracle est partout, il Français proprement dit ne sculptait plus que des tombes, et l'élan que la peinture gothique descendue de la verrière avait paru prendre un moment avec les Valois – le premier portrait connu, en France, est celui de Jean le

défaut d'espérance, les légumes, la viande, le pain, l'argent, Rouen et la Normandie que tenait l'Anglais. Le

Bon par Girard d'Orléans – était brisé. Des artistes errants, il est vrai, suivaient la monarchie errante, Jehan Foucquet, peintre de Charles VII, fondait l'École de la Loire et maintenait, en face de l'oppression anglaise et de la richesse bourguignonne et flamande, l'âme des imagiers

de l'Île-de-France et des conteurs de fabliaux. Mais presque tous allaient là où on trouvait l'action et un peu de sécurité. Les ouvriers gothiques refluent sur un demicercle réunissant les Pays-Bas à la vallée du Rhône par la Bourgogne, les villes flamandes à la cour papale d'Avignon par la cour ducale de Dijon, fuyant la zone investie comme s'échappaient les statues et les peintures de l'architecture

La Flandre, depuis quatre cents ans déjà, était un tel foyer de vie qu'elle ne pouvait, en même temps, ne pas être un foyer d'art. On parlait dès le XI<sup>e</sup> siècle de Bruges, de Gand, d'Ypres, gros atelier de teinturerie et de tissage

sociale oubliée ou pervertie.

de Gand, d'Ypres, gros atelier de teinturerie et de tissage où fermentait un peuple d'ouvriers pauvres, mais groupés en fortes ghildes, qui se levaient en masse à l'appel des cloches du beffroi pour défendre contre le roi de France,

cloches du beffroi pour défendre contre le roi de France, avant leurs libertés municipales, le privilège et la fortune des marchands. Ou'importe, le flot montait. Bruges et

des marchands. Qu'importe, le flot montait. Bruges et Gand, au XIV<sup>e</sup> siècle, faisaient échec à Philippe le Bel. Et cela dans un tumulte qui révélait des profondeurs de vie

L'art, là aussi, naquit de la volonté d'affirmer une force neuve, envers l'homme et contre la mort. À dire vrai, comme partout ailleurs, la libération des énergies individuelles devait se traduire surtout par le

développement de l'expression plastique qui leur correspond le mieux, la peinture. L'architecture flamande du siècle nouveau, toujours ogivale d'ailleurs de technique

capables de déborder hors d'elles-mêmes et d'engendrer une action morale irrésistible à l'heure où il le faudrait.

et d'apparence, est une manifestation bourgeoise très riche, mais au fond débile, des tisserands et des brasseurs. Trop de statues sur les façades compliquées, statues d'échevins, de marchands, de soldats, orgie régulière d'effigies officielles, alignées et superposées partout où ne s'ouvre pas la croisée à carreaux de plomb qui annonce la Renaissance. Les verticales parallèles où

l'or est répandu du haut en bas, les beffrois ajourés d'où

les carillons s'égrènent, font une châsse ciselée qui semble mesquine à cause de l'assiette étroite, des lignes qui s'étirent et montent mais à tout instant se cassent, du scintillement mille fois brisé et réfléchi des vitres et des métaux. Toutes les fois que l'architecture gagne en hauteur, perd en largeur, que le vide s'accroît, que le plein s'amenuise, qu'elle oublie pour l'effet ce qui l'attachait au

sol, sa fonction, son origine, c'est qu'elle est sur le point de se refuser au rôle que l'art remplit parmi nous et de s'effacer devant d'autres formes d'action. Comme il faut

renoncer à trouver une haute expression plastique collective entre le palais médiéval de Sienne ou de Pérouse et l'expression plastique individuelle par qui abandonner l'espoir de découvrir en Flandre, entre les Halles d'Ypres et l'œuvre de Rubens, un monument où tous les éléments du siècle marchent avec l'ivresse de la force, et d'accord. Mais en Flandre, au XVe siècle, la symphonie sociale n'est pas complètement brisée, et si le mouvement de dissociation qui va lui révéler ses peintres s'accentue peu à peu, l'homme nouveau ne se réalisera que cent ans après l'heure où il apparaît en Italie. De plus, la ville flamande est soumise. Alliée du commerce anglais, elle ne peut pas repousser l'union d'abord purement nominale avec la plus riche province de France qui s'appuie elle-même sur l'Angleterre et refuser de s'associer à la ruine de la monarchie française dont elle a eu à repousser tant d'assauts depuis cent ans. La Bourgogne est, comme elle, un centre d'action très ancien. Avant l'apparition de l'ogive, elle constitue le foyer principal de l'École romane du Nord. L'architecture française y a pris plus tard un caractère d'abondance, de luxe, de matérialité très éloigné de l'idéal champenois, parisien ou picard, et quand la sculpture des tombeaux s'y développe comme en France, c'est avec un tout autre accent. Ils ne sont plus les pures, les graves et fines effigies qui s'allongent dans l'ombre presque impénétrable des caveaux, ils sont faits pour les chapelles réchauffées de vitraux et de cierges avec leurs géants bleus couchés sur le marbre noir et pleurés par les anges, leurs moines bien vêtus, bien nourris, bien rentés, et parfois, comme dans le tombeau de Philippe Pot, leur somptuosité funèbre, la force du guerrier tombé, le deuil des pleureurs

Michel-Ange annonce un nouvel ordre intellectuel, il faut

et les provinces bourguignonnes se fait d'autant plus actif qu'il existe, entre les tempéraments de leurs populations, des affinités plus profondes. Même vie plantureuse, plus épaisse peut-être en Flandre, où l'atmosphère est gorgée d'eau, la vie industrielle concentrée dans les villes, pressée autour des métiers, enfoncée dans la laine et le drap, abreuvée de bières pesantes, plus éloquente et fastueuse en Bourgogne où le tapis serré des vignes s'étend, de Beaune à Dijon, sur l'or sombre des coteaux, où les poitrines boivent plus d'air et de soleil au milieu des ceps, où le vin rouge enflamme les visages, inonde le sang de chaleur. Les fêtes populaires des Flamands, les grosses fêtes lourdes où l'on mange et boit beaucoup, reconnaissent leurs plaisirs essentiels, vêtus de velours,

noirs dont les visages se cachent, la profondeur des rouges et des ors dans l'obscurité rougeoyante. Quand les ducs de Bourgogne arrivent à Dijon, le mouvement d'échange économique et intellectuel entre les provinces flamandes

de brocart, de drap d'or dans les galas brutaux de la cour de Dijon, entassements de nourriture, étalage d'amours grossières, ripailles, beuveries, tournois, carrousels et cavalcades sur des jonchées de fleurs, fontaines versant l'hydromel et la bière, cadre d'étoffes armoriées, de manteaux de velours, d'étendards de soie, d'éclatantes tapisseries.

De fait, avec les marchands drapiers et leurs étoffes teintes arrivèrent bientôt à la cour de Dijon des artistes

des Pays-Bas. Il y vint Melchior Broederlam, peintre de retables dorés, candide, mais déjà ivre de couleur comme tout bon Flamand de Flandre. Il y vint Claux Sluter, bon victoire, par sa force d'individu, sa décision à caractériser dans une figure expressive une idée morale essentielle et simple. Les autres prenaient plus qu'ils ne donnaient aux tapissiers, aux orfèvres, aux miniaturistes innombrables qui fréquentaient la cour du duc. Les Valois confirmaient la tradition de leur famille. Les frères de Philippe le Hardi s'entouraient, comme lui, d'artistes. Jean Bandol venait de Bruges à l'appel de Charles V. Le *Livre d'Heures* du duc de Berry, grand collectionneur d'enluminures, avait été couvert de petits tableaux admirables par Paul de Limbourg, le premier parmi les Flamands à sentir sa fraternité avec le sol que nous bêchons, avec l'air qui nous pénètre, avec les animaux qui travaillent pour nous, le premier à s'emparer de la poésie permanente de tous nos

gestes et de tous les objets et du murmure de l'été et du silence de la neige, le premier à faire prévoir que Breughel

La peinture, dans le nord-ouest de l'Europe du moins, où les parois des cathédrales envahies par les verrières ne permettaient pas, comme en Italie, le développement de la fresque, est sortie du cœur même du grand corps

gothique par le manuscrit enluminé.

allait venir.

théologien, grand sculpteur, dont l'action vigoureuse allait se faire sentir dans toute la France et l'Allemagne, pour avoir arraché la forme au mur de la cathédrale et à la dalle du tombeau et s'être porté en avant dans un mouvement de si rude et large éloquence que Donatello et Michel-Ange eux-mêmes en seront ébranlés. Il était d'ailleurs à ce moment-là, dans le Nord, le seul digne de la VIIIe et IXe en France, de la Loire au Rhin où les influences antique et byzantine étaient entrées avec l'architecture romane, les livres sacrés, missels, psautiers, évangéliaires, avaient commencé très discrètement d'abord, très timidement, à se couvrir de figures en teintes plates gauches, raides, anémiées par la règle monacale dont les bénédictins du Xe siècle allaient même accentuer la rigueur. Quand vint l'École de Paris, à l'heure où tout le territoire arrosé par la Seine se couvrait d'ogives et de tours, l'inondation de lumière qui envahit la nef des cathédrales illumina les textes saints. Alors, c'est un énorme chant de joie. Les moines ne gardent pas mieux le monopole de la peinture que celui de l'image sculptée ou de l'art de bâtir. Les laïcs s'emparent du livre qui, même quand il reste sacré, concentre sa vie dans ses images. Naguère, elles osaient à peine orner les majuscules, attirant les regards sur le texte à méditer. Maintenant, elles prennent possession de pages entières et tous les jours font reculer la marge qu'elles finiront par supprimer. Le vieux fond d'or uniforme ne disparaît pas toujours - les bleus, les noirs, les rouges, les verts y chantent avec tant de force! - mais l'enlumineur se réserve le droit de s'en servir à son gré. Il fait flamber son allégresse. Patient, parce qu'heureux, il emploie parfois toute sa vie à fleurir de ses radotages l'indestructible parchemin. Quand on ouvre ces pesants volumes, qui, vus du dehors, semblent si ennuyeux, c'est une éruption d'hymnes à la lumière, des apparitions brusques de jardins et de ciels. Il faut regarder de bien près pour

Dès le VI<sup>e</sup> siècle en Irlande, le VII<sup>e</sup> en Angleterre, les

la mer, les bois, le sang, le vin, les plumes de l'aile des anges, les robes des saints, les yeux des saintes, leurs cheveux, leurs auréoles, les portes ouvertes des deux. Après que la Flandre, au XIVe siècle, a greffé sur l'observation malicieuse et candide des enlumineurs français son amour pour le vrai paysage, pour le vrai visage humain scrutés dans leurs détails les plus menus et les plus lourds, la synthèse est à peu près faite d'où sortira la peinture de l'Europe du Nord-Ouest. L'enluminure a envahi la page, elle y étouffe, elle y manque d'air, bien que, dans son espace trop restreint, l'air soit entré à flots, que le paysage s'enfonce, que ses plans se dégagent du riche chaos des couleurs, que la parenté de l'homme avec le profond univers soit déià plus que soupçonnée. C'est un tableau qui doit, s'il veut durer, s'échapper d'autant plus du livre que l'imprimerie vient

transformer le livre, le détrôner de son rang d'idole presque inaccessible pour l'introniser dans son royaume

populaire de diffusion et de circulation sans fin.

retrouver la douce mythologie chrétienne cachée sous ces averses de rayons comme une fleur pâle dans l'incendie de l'été. Tout est prétexte à embraser les mornes pages.

#### II

Mais ce n'est pas l'imprimerie qui libéra la peinture. Elle était sortie du livre avant que l'invention de

Gutenberg eût répandu le livre hors des universités et des couvents. Les deux mouvements avaient la même source, ils répondaient au même besoin. Puisque le peuple ne bâtissait plus ni halles ni églises, il fallait que l'âme des halles et des églises se répandît en lui pour y faire germer des âmes qui berceraient son espoir. Les van Eyck étaient attendus. On ne s'étonne pas de les trouver si sûrs d'euxmêmes, n'ayant à peu près rien des primitifs et tels que s'ils sentaient derrière eux une tradition déjà ancienne. Ils étaient en effet l'épanouissement du gothique, dont l'expression colorée avait peu à peu mûri entre les pages des missels.

Il était nécessaire que la peinture à l'huile fût popularisée par ceux qui avaient mission d'ouvrir ces pages et de secouer sur la foule la toison d'or qu'elle avait eu tant de mal à conquérir. C'est par elle qu'ils purent incorporer à la matière peinte la limpidité, la transparence, l'éclat profond et doux de la lumière du Nord, la lumière des ciels couverts, des labours luisants,

Gand le triomphe de la lumière presque exactement à la minute où le *Baptême* de Masaccio indique au désespoir des Florentins, l'idéal formel qui lui apparaît. La foi robuste des Flamands préservait leur sensualité de l'inquiétude italienne. Ils restaient hommes du moyen âge, le cœur solide, l'œil illuminé comme une verrière, et

des bois mouillés, la lumière que ne peut pas éteindre un trop pâle soleil. L'Agneau mystique de van Eyck célèbre à

c'est sans le savoir, sans en souffrir et sans aucune hâte qu'ils engageaient l'Europe du Nord sur des chemins inexplorés.

Pas plus que les hommes du XIII<sup>e</sup> siècle, les van Eyck qui venaient de la Meuse et rattachaient ainsi la Flandre et la France au gothique rhénan et à l'école de Cologne

n'apercevaient d'antagonisme entre les paradis sensuels et les paradis intérieurs. Ils ne se séparaient en rien des négociants de Bruges et des industriels de Gand. C'étaient de braves gens, aimant leur tâche, de probité robuste et d'esprit peu tourmenté. Ils mettaient, à couvrir leur toile, la conscience de bons tisserands, de bons drapiers, j'allais dire de bons teinturiers. Le paradis, c'était pour eux la prière ponctuelle, les offices fidèlement suivis, le prêtre

écouté et respecté hors des affaires du commerce et de la peinture, la vie acceptée simplement, pourvu qu'elle se

déroulât dans un beau cadre d'étoffes teintes et de bois travaillé, avec des écus dans le coffre, de la bière au cellier, de grandes épaisseurs de linge dans les armoires. C'étaient aussi des chevauchées de ville à ville, sur des bêtes massives qui marchent au pas ou au trot et dont

l'allure et la docilité permettent de respirer à pleins

poumons l'odeur des prés couverts de marguerites, de longer les buissons en fleurs, d'emplir ses yeux des fortes visions colorées des étendues vertes et bleues, où tous les verts et tous les bleus se mêlent et se succèdent, où toutes les cultures et tous les arbres et tous les horizons novés installent dans le souvenir d'indestructibles harmonies que fixent le poids des moissons, l'épaisseur des terres labourées, la profondeur des nuages qui parcourent un grand ciel. Il le faut bien pour que, la mauvaise saison venue, quand les chemins sont défoncés, quand l'eau débordée des rigoles noie les champs, on puisse faire entrer dans les pièces profondes qui s'enfoncent derrière les vitres colorées un peu de la large splendeur de ces paysages, broyer l'écrin qu'ils ont fourni pour teindre les robes fourrées, pour sculpter les meubles creux vêtus de dentelles de bois et les bijoux un peu barbares avec le produit de la vente des laines et des peaux. Dans la pénombre riche, les tapis étouffent tout bruit. Une intimité somptueuse règne, arrêtée par le chêne sombre, par les tapisseries tendues, sourdes, souvent resplendissantes mais qu'atténue le demi-jour et qui font entrer dans la pièce des foules silencieuses, une extrême richesse lourde, une épaisseur de paix et de confort que ne traverse pas plus le mauvais temps que l'écho du malheur des pauvres. Dans ce luxe sans trous, le rouge profond, l'or et le bleu dominent. Mais les rouges des robes et des tapis et des carreaux se répètent dans l'eau des cuivres, le cuivre erre aussi sur tous ces miroirs sourds, l'or et le cuivre répandus, les rouges et les bleus, tout se répond, c'est une harmonie méticuleuse et pesante commerce des teintures et des étoffes, où les dentelles, les velours, les draps s'entassaient dans les maisons bourgeoises, où l'on pendait des tapisseries à toutes les fenêtres quand passaient les cortèges ducaux, prodigieux de faste matériel, il n'était pas possible que l'œil des peintres ne fût pas sollicité sans cesse par toutes ces

violentes, lourdes et pleines harmonies. Quand ils pénétraient dans les chambres, elles leur apparaissaient comme de grands coffres ouverts où s'entassaient un peu

Dans cette Flandre qui vivait de la fabrication et du

où des émaux et des pierreries étincellent.

au hasard les plus magnifiques produits de l'industrie textile, formant des symphonies confuses mais parfaites à cause de la splendeur des matériaux et de la parenté des tons. Des hommes et des femmes qui s'y trouvaient, on ne voyait que les mains et les visages, les corps étaient couverts d'épaisses robes, les têtes de chaperons sombres ou d'amples coiffes blanches qui cachaient les cheveux, les fronts et les cous. Les volumes des corps, la correspondance des lignes se dissimulaient sous les plis, les mains et les visages éclataient dans la pénombre, retenaient seuls les regards de l'artiste avec les fortes taches colorées qui leur servaient d'écrins. Et le tableau se

loisir de choisir ou d'éliminer.

C'est ce qui fait des Flamands, des van Eyck en particulier, les premiers de tous les peintres qui ont respecté l'aspect total de l'homme sans y rien ajouter que

leur force à le pénétrer. Ils poursuivent la ressemblance

composait tout seul, d'un bloc massif qui s'installait dans leur mémoire sans un vide, ne leur laissant ni l'envie ni le dans la direction, la forme et la disposition des rides, le nombre des poils, le grain de la peau et c'est la ressemblance matérielle qui, à force d'exactitude, entraîne la ressemblance morale de l'individu dont les besoins et les fonctions ont peu à peu modelé le visage. Visages de marchands avides et probes, de femmes résignées à leur tâche et dont les flancs portent presque toujours leur fardeau pesant et profond, grands visages laids souvent, long nez, large bouche, mâchoire osseuse, peau tirée sur le squelette de la face ou flasque et labourée de plis. Ils sont lourds de force et de calme, denses, pleins, d'une telle épaisseur de matière et d'une vérité si nue qu'on les dirait taillés dans la masse des muscles, des nerfs, du sang, des os. Aucune généralisation, mais pas un mensonge. Chacun de ces êtres est celui qui est venu trouver le peintre, chacun vit tout à fait, sans retour sur le passé, sans regard sur l'avenir, le moment de sa vie où le peintre le rencontra. Mais il en est tant de ces visages, donateurs et donatrices et béguines agenouillés et les mains jointes, échevins, magistrats, membres de confréries, que le type moyen finit par naître de nos souvenirs confus, comme le type moyen des faces taillées dans la pierre par l'imagier champenois ou picard. Le moyen âge continue, son procédé d'accumulation patiente dont chaque élément, vu de près, garde sa caractéristique, et dont l'ensemble, vu de loin, forme un tout compact et solidaire, impossible à dissocier. D'ailleurs, des intérêts communs donnaient aux artistes de Flandre une vie morale commune. Ils continuaient

avec ténacité, la ressemblance exacte, matérielle, jusque

d'appartenir aux corporations du moyen âge. Quand les van Eyck arrivèrent à Gand, une ghilde de peintres y existait depuis longtemps, qui n'avait ni d'autres devoirs ni d'autres privilèges que les ghildes de tisserands, de forgerons, de teinturiers ou de brasseurs.

#### III

Il était impossible qu'à ce moment-là, et avec des

hommes aussi sûrs d'eux-mêmes, l'influence de la peinture individualiste du Midi qui se fit, au cours du même siècle, si fortement sentir à Avignon, entamât la Flandre. On ne la trouve pas chez les van Eyck, ni chez Petrus Cristus, ni chez Bouts, ni chez van der Goes et van Ouwater leurs élèves. Cependant, même en ne tenant pas compte de l'action que l'Italie et l'Europe du Nord exerçaient depuis longtemps l'une sur l'autre l'intermédiaire des architectes et les échanges de manuscrits, on peut être certain que dès la fin du XIVe siècle, les peintres du Nord connaissaient Giotto et son école, que les Italiens virent, dès le début du XVe, se lever le soleil du Nord. Mais si l'Italie ne demanda jamais à la Flandre, bien qu'elle reçût à merveille ses artistes et achetât leurs tableaux, autre chose que des leçons techniques, il fallut un siècle d'appauvrissement matériel et moral pour que la Flandre écoutât l'Italie, et la résurrection d'Anvers pour que l'Italie pût donner à la Flandre un aliment de force au lieu de l'amener à renier ses dons.

parce qu'il possédait la liberté que donne la croyance en soi, il avait vu ce qui assure à la peinture italienne sa puissance de révélation, d'éducation et de rayonnement. Il avait parcouru la ligne continue que la main de Giotto traca sur les murailles pour conduire ceux qui viendraient. Le génie prophétique des Toscans trouve en lui son écho, un peu sourd et comme étouffé par le mysticisme du Nord, mais d'un accent peut-être plus humain. Il a l'instinct des harmonies puissantes, l'opaque éclat, l'insistance de la couleur, mais c'est pour dramatiser la vie, pour donner des ailes de feu aux anges, pour déployer les violets vineux sur les bleus dégradés des ciels. La force qu'il tient de sa race à particulariser les types, à donner aux corps la maigreur et les déviations de la misère, à exprimer la douleur des visages par le jeu violent de leurs muscles, il l'emploie à ouvrir les portes de l'enfer. Et sa lourde arabesque, lourde d'entraîner de vrais membres et de vrais os, pleins de sang et de moelle, elle lui sert, plutôt qu'à dégager des formes leur sens abstrait, à les pousser avec la compacte matière et la flamboyante couleur d'un seul mouvement dramatique, à faire peser les cadavres au bout des bras tendus, à manifester la présence des épaules et des poitrines sous l'épaisseur des vêtements, à accentuer le désespoir des têtes inclinées dans les coiffes blanches, à tordre les cous et les mains. Tout pèse et tombe, les genoux ploient, les fronts se baissent, seul le ferme dessin soutient ce

Rogier van der Weyden resta Flamand et tout autant que les van Eyck, mais autrement. Cent ans avant les romanisants de son pays et bien mieux qu'ils ne le firent, Mais la voix a des accents déchirés. C'est celle d'un mystique. Quelque chose de nouveau est passé sur les Flandres, a troublé leur paix plantureuse, a dérangé l'égoïsme de leurs marchands, éventré leurs coffres trop pleins, ouvert aux vents leurs chambres trop bien closes. Les figures qui s'agenouillaient autrefois ou s'asseyaient sur des tapis, au milieu des boiseries sculptées ou des tentures, marchent maintenant ou s'écroulent sur des dalles d'églises, s'encadrent du fleurissement compliqué de la dernière architecture chrétienne, les clochetons et les pinacles envahissent de leur décor dentelé la toile où les vitraux répandent l'averse de leurs rayons. En Flandre, en France, la même ardeur mystique monte des

désespoir au cœur de la vie magnifique, comme un hymne profond qui descend et qui monte pour bercer les vaincus.

manuscrits du même temps. Les processions portant des châsses d'or se déroulent au creux des ruelles, des archanges d'or planent sur les villes ajourées, pignons aigus, clochers grêles, dentelles aériennes, flèches d'azur et de soleil traversant les vitres étroites des églises et des maisons. Tous les nerfs de l'artiste vibrent avec la vibration des cloches, s'exaspèrent de faim, de prière, de rêve, de désespoir. Rien ne peut exprimer la dernière lueur que jette le manuscrit enluminé au moment d'entrer en agonie. On dirait que tout le tumulte sensuel

lueur que jette le manuscrit enluminé au moment d'entrer en agonie. On dirait que tout le tumulte sensuel du début de la peinture franco-flamande, tout l'embrasement mystique de sa fin se sont concentrés sur la page pour y faire éclater leur fanfare d'or et de feu. Il flambe comme une verrière. La fournaise infernale et le buisson ardent font paraître encore plus rouge, avec des

reflets plus sombres, la flamme des crépuscules incendiés et l'âcre vapeur qui monte de la guerre de France et des insurrections flamandes écrasées dans le sang. C'est que la Flandre souffre à son tour. Sans en être réduite à la misère des provinces françaises du Nord, saine encore, active, très vivante, elle commence à sentir le poids du gantelet du Bourguignon. Tout son or passe à payer la fête ducale et la guerre française, tandis que l'Anglais pèse de plus en plus sur l'industrie des Gantais et le commerce des Brugeois. Bruges et Gand, en outre, se querellent, Gand aide le duc à réprimer l'insurrection de Bruges, le duc s'appuie sur Bruges pour étouffer la révolte de Gand. C'est le commencement de l'égorgement systématique des Pays-Bas et du pays wallon. Liège et Dinant auront leur tour en attendant l'arrivée de l'Espagne, la terrible guerre des gueux, les bûchers, les massacres, quatre générations broyées, l'édifice énorme des ancêtres en ruine et dévasté.

s'ensablera. Le dernier des van Eyck a pu déjà assister à l'échec de sa tentative de libération. Rogier van der Weyden travaille à Bruxelles quand il n'est pas en Italie. Simon Marmion, le miniaturiste d'Amiens, vit à Gand, chez Philippe le Bon. Dierick Bouts, sans doute, est à Bruges, mais il lui vient de Hollande, Hugo van der Goes est Gantais, Memling, comme les van Eyck, est des provinces du Rhin. On dirait que la ville illustre n'attire

plus les peintres par l'éclat de ses fêtes et sa puissance d'action, mais qu'ils cèdent, en venant y vivre, à cette sorte de dilettantisme maladif qui s'empare des artistes

Bruges se meurt. Dès la fin du XVe siècle, son port

cultures qu'on voit s'étendre sur la plaine, du haut du beffroi. Et il leur suffit d'aller de Bruges à Gand pour y assister aux fêtes plus somptueuses que jamais qu'y donne Philippe le Bon, cours d'amours bourguignonnes, défilés, festins, tournois, chapitres de la Toison d'Or. Hugo van der Goes les y reçoit. C'est un peintre puissant, trop pensif et trop tendre pour n'avoir pas senti le drame, trop fortement sensuel aussi pour oublier la magnificence du

faste, la saveur du sol, la lumière diffuse dont l'espace est rempli. La profonde terre mouillée, l'éclat sombre du feuillage, et sur ce monde confus dont la vie sourd de toutes parts, en rosée, en sève, en vapeur, en forces de fécondation, la gravité méditative des visages et le poids

aux heures de découragement social et les fait émigrer en masse vers les belles choses qui s'en vont. Certes, ils y trouvent toujours, et leurs yeux illuminés s'en emplissent, la richesse de ton que prennent à travers l'atmosphère lavée les façades rouges, jaunes, vertes, la vivacité, la fixité, la profondeur des taches qu'elles découpent sur le ciel et font trembler dans l'eau, le manteau royal des

des maternités prouvent que dorment sous l'écume de grandes épaisseurs d'eau. Mais Bruges se meurt, la Flandre souffre. Ce sont des fêtes extérieures et les yeux ne voient plus guère, dans les noirs et les rouges qui dominent, de leurs notes sourdes et riches, la palpitation des manteaux, des bannières et des tentures, que la couleur du deuil et la couleur du sang.

Les dessous mystérieux de la vie flamande, que cachaient la brutalité des orgies seigneuriales et le faste des marchands, montent à la surface de leur âme. La tableaux de Dierick Bouts, pleins de figures ascétiques, violentes et malades, de personnages aplatis, de têtes coupées, de sang répandu, de martyrs aimés, tristes et doux, de bourreaux à faces hideuses, comme on en trouve aussi dans les manuscrits du temps et dans la peinture souffrante de Jean Malouel, venu des Pays-Bas pour s'installer dans le Paris misérable et ruiné de la guerre anglo-française. La haine y domine, et l'amer regret de ne

pouvoir fuir l'enfer social pour se réfugier dans la campagne qu'il adore, en bon Hollandais, les prés coupés de bois et de ruisseaux, les lointains mamelonnés garnis de pâturages, la riche campagne couverte de vapeurs

Flandre secrète et misérable des béguines et du bas peuple a son tour. Les artistes ont assisté à « l'apparition de l'ouvrier mystique, du lollard illuminé, du tisserand visionnaire, échappé des caves, effaré du jour, pâle et hâve, comme ivre de ieûne [88] ». On le voit sur les

bleuâtres dans les fonds où les villes crénelées entassent les clochers et les tours.

Memling, tout au contraire, se résigne, l'amour l'emporte sur le ressentiment, et le refuge intérieur de la béguine sur l'exaltation furieuse du tisserand affamé. C'est l'agonie de Bruges II a promené sa douceur

béguine sur l'exaltation furieuse du tisserand affamé. C'est l'agonie de Bruges. Il a promené sa douceur mystique le long des canaux qui s'endorment, il a surveillé sous leurs eaux la fuite des nuages pâles, il a suivi de l'œil les flottilles errantes de feuilles que le vent disperse à leur surface, il a vu fleurir des glycines qui tombent des murs pour la frôler, il a longuement erré dans les cours des

béguinages où se dépouillent les platanes, où, derrière la scintillation des mille vitres des façades, la vie s'éteint et l'orgie de matérialité, de couleur et de tumulte qui éclate depuis tant d'années au-dehors. Son œuvre principale est destinée à un hospice et peut-être préfère-t-il aux vrais paysages flamands, les paysages où l'on s'enfonce dans le grand air en marchant sur la terre grasse, et tout environné de ciel, ceux qu'on parcourt en tournant les pages des évangéliaires, les paysages précieux et fins où brillent des roses limpides et des bleus d'orfèvreries. On dirait qu'il sort à peine de chez lui, qu'il n'aperçoit guère le monde qu'au travers des vitres de sa fenêtre, ce qui donne à ses foules leur aspect lointain et leur aspect précieux, voilé, spirituel à ses paysages. Tous les malheurs du monde, il en trouve la trace, plutôt qu'il ne les éprouve lui-même, dans les attitudes des hommes et des femmes à genoux, symétriquement disposés, et sur les visages qu'il scrute avec lenteur, où la souffrance de plusieurs générations s'est accumulée, visages d'hommes amaigris, anémiés, pâles, visages de femmes tristes et doux, un peu douloureux, allongés, tirés par le béguin sur le front et les tempes. Où sont les fortes effigies de Jean van Eyck, pleines, sanguines, bien nourries, Jean van Eyck lui-même, sûr de lui, de matière épaisse et d'esprit solide? Celui-là est un homme très soigneux, discret, un peu timide, infiniment patient et attentif, infiniment artiste, malade sans doute, d'un mysticisme tendre et cloîtré, amoureux de silence et d'estampes, de vieux livres, de violons et de poésie, accueillant aux humbles, humble lui-même et très bon. Si ses martyrs sont pitoyables, ses bourreaux sont moins repoussants que

s'ouate de silence pour racheter dans l'égoïsme de la paix

méticuleuses. Pures d'ailleurs, parfois éclatantes, d'un éclat liquide et limpide qui rend les rouges et les noirs comparables à ceux des laqueurs japonais, et qu'on retrouve autre part qu'en Flandre au cours de ce siècle et du suivant, chez les Allemands, en Italie chez les Siennois et chose plus inattendue chez Raphaël, en France aussi chez Jean Malouel et chez plusieurs des petits peintres anonymes qui précèdent et accompagnent les Clouet. Ce ne sont pas les seuls rapports de ce siècle avec le Japon, et, ce qui est plus singulier, avec le Japon du même temps. À tout instant, dans les tableaux siennois du XVe siècle, on retrouve des visages allongés aux yeux obliques qu'on dirait dessinés par un peintre du Nippon. Pisanello, plus tard Dürer, comprennent beaucoup à leur manière les plantes et les animaux, et tels petits portraits

ceux des autres, le caractère perd de sa force à être trop minutieusement fouillé et l'action dramatique se voile un peu sous les fines recherches de détail et les harmonies

flamands de Memling, de Petrus Cristus, de Hugo van der Goes, comme ceux des ducs de Bourgogne, vêtus de noir avec la Toison d'Or au cou, glabres, pâles, grands visages dominateurs et sensuels, font penser par la pureté des harmonies, les oppositions sobres et la décision du trait à l'art de leurs contemporains du plus lointain Orient. Le hasard ? Peut-être non. Les Portugais avaient déjà apporté dans les ports de l'Europe des plateaux et des

coffrets laqués, peut-être même des peintures de

Meitshio, de Shiouboun ou de Sesshiu.

#### IV

magnificence intacte émanant de la matière même, tellement dure et condensée qu'elle semble, comme un diamant noir, rayonner sa propre lumière, vont caractériser la dernière école de Bruges. On les trouve

Cette pureté, cette transparence du ton, cette

caractériser la dernière école de Bruges. On les trouve même chez Patinir, le plus émouvant peut-être, le profond lyrique du paysage, le conteur puissant et concret des travaux de la campagne, l'ancêtre de Pierre Breughel.

Mais Patinir est seul sous ses ciels chargés de nuées, dans ses plaines lourdes et riches où les forêts et les moissons alternent et se succèdent jusque par-delà l'horizon. Le peintre ne vit plus son temps, et quand il le regarde, c'est pour y trouver des motifs à exprimer les harmonies précieuses qui se sont figées dans ses yeux. La force et la

vie s'en retirent, comme de tout. Gérard David, l'élève de Memling, ne voit plus dans le monde que des matières ayant la pureté des gemmes et des tons profonds comme l'eau. Les visages, sans doute, comme chez tous les Flamands de ce temps, portent les stigmates de l'âge, des privations, de la douleur physique, des soucis, et il s'efforce honnêtement de nous les faire apercevoir. Mais,

avant tout, il est un peintre. Il n'a plus le cœur de van

quand il décrit un supplice, il trouve dans le ton de la chair écorchée et du couteau qui dégoutte de sang, surtout un prétexte à rappeler le rouge dont les bourreaux sont habillés. C'est un harmoniste aussi impitoyable que le fonctionnaire qui découpe la peau du supplicié. Gérard David s'empare sans remords du refuge fermé des accords irréprochables et des matières sans défaut. On voit bien qu'il vient le dernier. Il est habitué au spectacle où les successeurs de van Eyck puisaient le fiel et les larmes ou qu'ils fuyaient en se voilant les yeux. Là, comme ailleurs, le XVe siècle avait ouvert les veines et déchiré les cœurs. En Italie, le contraste effrayant entre une intelligence qui monte et une action qui décroît, en France la guerre chronique, en Flandre l'agonie convulsive de la liberté. Mais, ici et là, la souffrance n'est pas la même. Les temps mauvais ont provoqué la douleur de van der Weyden, la colère de Dierick Bouts, la tristesse de Memling, la misère de Malouel. Le tourment de Masaccio, de Donatello, de Botticelli vient de l'effort qu'ils font pour arracher leur âme à un idéal usé et pour recréer l'univers. Le drame, là, est tout moral, ici tout intellectuel. Les Flamands souffrent de ne plus vivre pleinement, les Italiens souffrent de ne pas savoir, et quand ils ont appris à force de souffrir, ils souffrent encore pour savoir davantage, parce que ce qui domine en eux, c'est le désir des formes absolues et l'imagination pour les réaliser.

Eyck, et il s'en faut d'un siècle pour qu'il ait l'esprit de Rubens. Il peint les étoffes et le bois et l'acier avec autant d'attention et de conscience que les mains et les figures, et individuelle. En Italie, la passion mène les hommes, ils vont de l'avant parce qu'ils en sentent le besoin, en Flandre, ils vont de l'avant malgré eux, leurs vieux vêtements leur plaisent, et c'est parce qu'avec la peinture ils se sont emparés du paysage intime et réel et non plus surtout destiné, comme à Florence, à exprimer des

De là toute la différence entre les deux mouvements parallèles qui firent passer l'Occident d'une forme de civilisation collective à une forme d'investigation

futur, un rôle positif et nécessaire. C'est parce que leur vie sociale est désorganisée, sans doute, c'est parce qu'ils sont malheureux, parce qu'une dépression morale invincible les courbe qu'ils préparent une génération incapable de résister à l'intellectualisme italien, si consolant par ses

abstractions, qu'ils jouent à leur insu, dans la conquête du

mirages, mais si funeste à ceux qui n'ont pas conquis de haute lutte le droit de le comprendre et de se l'assimiler. À la suite de l'invasion française dans la péninsule, le

mince rempart que l'école avignonnaise opposait à la conquête morale de la France par l'Italie fut emporté. Suivant la loi, le vaincu prit sa revanche. À travers la France entraînée dans les voies de la culture italienne, la

Flandre anémiée sentit le choc. Les peintres, qui avaient déserté Bruges pour Anvers, où se concentrait, surtout depuis l'avènement de Charles Quint, héritier des Pays-Bas par le mariage de son grand-père, toute l'activité des

villes flamandes, cédèrent à la séduction du génie méridional. La résistance était difficile. À la suite de

François Ier et de Charles Quint, tous les puissants de

transalpins, et, au début du siècle, la grande peinture symphonique était née à Rome et à Venise et faisait paraître l'idéal gothique assez gauche, très diminué de force et de nécessité, aux esprits qui éprouvaient, au Nord comme au Midi, le besoin général d'affranchir les individus. C'est pour fuir l'impersonnalité médiévale que Jean de Mabuse et van Orley, et Coninxloo, Coxcie, van Hemessen, Martin de Vos, Jean Mostaert à leur suite, abaissèrent leur personnalité devant celle des Italiens. Que van Orley suivît Rome et Florence, que Martin de Vos invoquât l'autorité des Vénitiens, ce fut l'occasion d'anecdotes trop dramatisées, de nudités trop idéales, de mythologies trop pesantes. Si Jean de Mabuse n'avait arrêté quelquefois ses regards sur les glabres et forts visages des princes et des marchands, si van Orley, tapissier somptueux, n'avait gardé, dans ses formes trop boursouflées, quelque trace du sentiment dramatique dont Rogier van der Weyden anima les débuts de la grande peinture flamande, et surtout si Rubens n'avait pas eu dans sa jeunesse l'esprit hanté par les poèmes maladroits d'une foule d'artistes qui ne parlaient que de l'Italie et conseillaient aux jeunes gens d'aller y étudier les maîtres avant de prendre le pinceau, nous aurions oublié tous les romanisants. Aucun ne sut se pencher sur Anvers, son grand port, sa vie plantureuse, ni surtout regarder au-dedans de lui-même l'ascension de l'orgueil de vivre que le contact d'un tel foyer d'action eût pu et dû

v provoquer.

l'Occident affichaient leurs préférences pour les peintres

qu'il y avait toujours vécu, parce qu'il ne quittait guère sa brosse que pour reprendre son marteau de forgeron, fut le seul à entrevoir les sources neuves que la vie montant d'Anvers allait ouvrir. Au siège de la ghilde, certes, on parlait de l'Italie et les tableaux que se montraient les compagnons, les grandes nudités rosâtres dans les paysages sacrés où des troupeaux menés par des dieux descendaient les prairies en pente, multipliaient autour de lui la tentation d'abandonner au courant de la mode les forces jeunes que ses origines populaires l'obligeaient à respecter. Mais il commençait à comprendre la leçon latine et maîtrisait à demi l'élan d'un instinct qui se recréait peu à peu. Il a moins de vides que les grands primitifs flamands, l'ordonnance de ses tableaux est moins confuse et quelquefois on v retrouve – comme dans l'Ensevelissement du Christ – un effort très accusé et très tendu vers la continuité des lignes et l'équilibre des volumes, qui doit être le passage du grand sentiment dramatique de Rogier van der Weyden à la formidable arabesque où Rubens entraînera dans un tumulte abondant comme les saisons et ordonné comme leur rythme, toutes les formes de la vie. N'importe, il est plus Flamand que les autres, direct, compact, avec des échappées de charme étrange et de lointains paysages transparents. Comme il travaillait le fer, sa matière est un peu dure et sèche, comme il n'avait pas eu le temps de regarder l'Escaut, les terres grasses qu'il arrose et le ciel, sa couleur est un peu pâle. Mais il aime les chairs sanguines, la bonne chère et le bon temps. En germe, tout

Quentin Matsys, parce qu'il y était né peut-être, parce

On ne peut, surtout après avoir compris Quentin Matsys, nier la nécessité ni l'importance du rôle des romanisants. L'idée gothique en Flandre, comme en

Anvers, du prodigieux Rubens au médiocre Téniers.

France, comme en Allemagne, avait épuisé ses ressources. Il s'agissait, pour l'artiste du Nord, ou de mourir, ou d'accepter l'enquête personnelle que l'artiste du Midi lui

proposait d'entreprendre. Il accepta résolument – Érasme est du même âge que Jean de Mabuse et Quentin Matsys – et Shakespeare, Rubens, Rembrandt sortirent de cette soumission ardente en attendant Newton.

de cette soumission ardente en attendant Newton, Lamarck et Beethoven.

## V

Or, en Flandre, le premier homme qu'elle révéla à lui-

même était une espèce de paysan que son langage inattendu, sa verve bizarre et puissante ont trop souvent fait prendre pour un primitif seulement comique, peut-être un peu ridicule et dont l'esprit était libre et hardi, l'âme immense et rayonnante. Il s'appelait Pierre Breughel. Il avait fait le voyage d'Italie, sans se presser, j'imagine, muni sans doute d'assez peu d'argent, à pied probablement, musardant, revenant sur ses pas, faisant de longs détours pour traverser les villages blottis dans

les creux qu'il découvrait hors de sa route, s'arrêtant pour dessiner un bouquet d'arbres, un troupeau, un groupe de travailleurs dans les champs, le geste d'un enfant, la

forme d'un ciel. Il dut comprendre l'Italie. Au lieu d'en rapporter des procédés d'écriture et des généralisations usées, il revint en Flandre pour regarder, en dehors de toute habitude traditionnelle, de toute préoccupation symbolique ou religieuse, de tout désir de ramener ses visions au grand idéal collectif et confus qui s'éteignait peu à peu dans les masses, l'image très pure et très candide, mais très raisonnée, très humaine, tout à fait personnelle, qu'elle imprimait dans son cœur.

de Limbourg, s'orientaient les peintres de la Flandre, mais qu'aucun d'entre eux, sauf Paul de Limbourg lui-même, van der Goes et Patinir, n'avait vraiment pénétré. Et aussi Jérôme Bosch dont la verve bouffonne masque avec peine un sens profond et familier de la bonne terre paysanne, des moissons, des fenaisons, des semailles et des labours. Les van Eyck faisaient bien s'enfoncer les plaines derrière les processions et les cavalcades qui défilaient sous leurs veux, Dierick Bouts, Memling s'apercevaient, sans doute, que les ondulations de la campagne se perdent en des buées bleues à mesure qu'elles s'éloignent. Mais au fond aucun d'eux, pas même Jean van Eyck, aucun n'osait s'avouer à lui-même que les cavaliers, les soldats et les prophètes n'étaient guère pour eux qu'un prétexte, que les arbres et les ciels les sollicitaient davantage. Et peut-être aimaient-ils trop les lourdes tentures, les tapisseries, les robes de velours vert ou noir ou de drap rouge pour chercher vraiment dans le paysage, si attirés qu'ils fussent vers lui, autre chose que

Il découvrit l'intimité du paysage, vers qui, depuis Paul

ou noir ou de drap rouge pour chercher vraiment dans le paysage, si attirés qu'ils fussent vers lui, autre chose que des harmonies correspondantes, un accompagnement somptueux et fraternel aux scènes du premier plan.

Chez Breughel, tout change, ou plutôt tout mûrit. Il se place au centre des plaines, c'est la plaine même qui vit, l'homme qui la parcourt ne vit pas d'une autre vie qu'elle,

il participe à tous ses changements, à tous ses drames, il a ses habitudes et ses désirs et ses besoins. Avec un égal intérêt, le peintre demande aux hommes et aux arbres de lui parler. Les uns sont ses amis au même titre que les autres, il redit les confidences de la nature inerte et de la Ou plutôt rien n'est inerte pour lui de toutes les choses terrestres, rien, pas même le sol, pas même les brins de bois mort, pas même les objets fabriqués par la main de l'homme, pas même les cailloux des chemins. Tout cela lui parle à la fois, discrètement, bavarde avec lui, chuchote, tout a sa petite vie personnelle, modeste, mais décidée à

ne rien perdre de ses droits.

nature animée avec le même lyrisme bonhomme, spontané, mais patient, et peut-être un peu goguenard.

Comment, de cette accumulation de petits faits, sort-il une vie si puissante ? Qu'il pénètre dans l'unique rue ou sur la place d'un village ou se trouve seul au milieu des champs, il voit tout, jusqu'aux choses les plus menues, les fait voir toutes, et imprime à l'ensemble une telle

animation que l'universelle poésie de la foule et de la terre

vous inonde peu à peu. Comment se fait-il qu'on puisse compter les centaines d'enfants qui jouent, distinguer leurs petits jouets, s'en amuser avec eux, qu'on puisse écouter les clabauderies et les commérages des ménagères assemblées par groupes ou mouchant les petits ou balayant le devant de leur porte, qu'on puisse accompagner d'un regard attendri les pauvres gens qui vont et viennent avec leurs chariots et leurs outils, qu'on puisse en même temps saisir l'affairement général, le

chuchotés à l'oreille ? Comment peut-il apercevoir toutes les feuilles des arbres, toutes leurs branches grêles sur le ciel blanc, tous les brins d'herbe, distinguer tous les

grouillement désordonné de toutes ces humanités si humbles, reconnaître dans la rumeur confuse les rires et les pleurs, tous les cris, tous les appels, les racontars même coup à la nature tout entière cette vie collective qui ne sépare rien de rien, enveloppe et couvre toutes choses du même air, du même ciel ? Comment n'oublie-t-il pas, quand il conte avec tous ses menus détails une historiette, qu'il est un peintre, pour soutenir, d'un bout à l'autre de la toile, les plus subtiles, les plus denses, les plus discrètes harmonies, associant les tons avec une science minutieuse

oiseaux qui volettent et sautillent, décrire l'une après l'autre toutes les fenêtres des maisons et donner du

que sa tendresse rend émouvante comme le chant d'une voix ?

Son monde est un être vivant qui reste vivant de près ou de loin, vivant dans l'harmonie supérieure et imposante de tous ses éléments accumulés, vivant dans chacun des atomes dont le fonctionnement obscur assure

cette harmonie. Il porte sa vie en lui-même, on le dirait

indépendant du poète méticuleux qui enveloppe son attention de tant de mystère, simplement soumis au rythme des saisons, au passage irrégulier des vents et des nuages, livré, terres et ciels, végétation, cultures, bêtes et hommes, aux tressaillements les plus imperceptibles de l'immense univers. Il n'est pas une herbe qui ne s'émeuve, quand l'air et l'eau s'émeuvent de l'assombrissement du ciel, pas un flot de la rivière qui ne

l'assombrissement du ciel, pas un flot de la rivière qui ne s'aperçoive qu'elle va heurter un coude du terrain et se détourner de sa route, pas un toit de chaumière qui ne change d'expression quand le bouquet d'arbres où il se cache est couvert de feuilles ou dépouillé, pas un homme, pas un chien qui marche du même pas sur le sol couvert

de neige, sur le sol boueux des printemps et des

août, par son feuillage vaporeux, aux vapeurs montées de la terre. Le printemps frémit et murmure. L'été torpide sent le foin et la sueur, l'automne est lourd de tous ses troupeaux qui moutonnent, ses arbres trop chargés, ses maisons pleines, toutes ses mamelles gonflées. Et puis voici le vent, les branches dépouillées, la hâte de regagner les logis. L'hiver est clair, l'hiver est sombre, la terre endormie ne bouge plus, on n'entend rien autre chose que les frissons glacés de l'eau. L'espace absorbe, dans les harmonies presque éteintes des saisons mouillées de pluie et saisies par le froid, les pauvres cabanes blotties dont les murs sont frottés de terre et les toits frottés de ciel pour qu'elles participent à la gloire éparse du monde. L'hiver violet et noir est plus pénible, avec son sol gelé qui craque jusqu'au bout des branches, que quand la neige a couvert

automnes, sur le sol des étés tapissé d'herbes chaudes, pas un arbre qui n'apparaisse net et noir sur le grand paysage blanc du silencieux hiver ou n'appartienne, en

sa carcasse nue et assourdi tous ses bruits, sauf les voix des hommes qui montent, étonnées d'être seules.

Ce grand peintre est un homme bon. C'est pour cela qu'il partage la misère obscure ou le bien-être obscur de l'eau, de la terre, des feuillages, des bêtes, du sol et de l'air. Comme Jérôme Bosch, qui l'a beaucoup influencé, mais dont il a vite abandonné le symbolisme outrancier,

funambulesque et bizarre, l'enfer grouillant de monstres composites, les cauchemars grotesques, le fantaisiste et fantastique esprit, il a certainement entendu la plainte du siècle, et, plus jeune que lui, il a pu pressentir l'approche de l'horrible drame qui va noyer de sang la bonne terre, voiler de fumée le grand ciel des Pays-Bas. Dès 1520, les idées réformistes sont entrées en Flandre, et depuis que l'Espagne y règne, on a déjà brûlé des livres, torturé des apôtres, dressé des bûchers. Peut-être a-t-il connu Antoine Mor, âme implacable, œil sauvage de Flamand espagnolisé prêt à dresser l'effigie atroce du duc d'Albe, le bourreau malade qui va venir rouer, pendre, bouillir ou crucifier les gueux. Breughel souffre de tout cela, mais comme il a puisé dans les campagnes la douceur, il ne dit rien, il se contente de paraphraser pour l'avenir la vieille légende biblique. Vieil amoureux des petits enfants, il a raconté par le menu et par l'ensemble, avec la verve torrentielle de son contemporain Rabelais, tous leurs jeux, saute-mouton, glissades, rondes et fromages, billes, toupies, sabot, échasses, chêne droit, Monsieur et Madame, il a décrit avec une tendre ironie leur petite vie affairée et sérieuse, des plus grands qui font la guerre aux plus petits qui font des pâtés ou fouillent gravement dans leur caca, tous les jeux des petits enfants qui jouent à la vie. Vieil amoureux des petits enfants pauvres accoutrés grotesquement avec des culottes trop longues et rapiécées, de gros souliers, des jupons trop grands qui les empaquettent, de grands fichus de femmes croisés d'où sortent leurs petits doigts gourds, il a placé le Massacre des Innocents dans un pauvre village, sous la neige, dix chaumières autour d'un clocher, l'étang et le ruisseau gelés, un escadron de fer, piques levées, qui ferme les issues. Les soldats font leur métier, les mères se débattent avec des gestes pitoyables, de pauvres gens qui supplient entourent les chefs indifférents, les petits ne tout. Avant sa mort, il a vu passer les iconoclastes, il a pu voir casser les statues, lacérer les images qu'il aime. Tous se valent, ceux qui brisent l'idole, ceux qui ont désappris comment il faut l'adorer. Il le savait déjà très bien, il a dit sa pensée dans la *Parabole des Aveugles*, le paysage indifférent, la chaîne débile des hommes, orbites vides dans les faces levées au ciel, trébuchant dans les ténèbres

absolues de la destinée et de la raison.

éternel à l'appréciation de l'esprit.

savent pas, croient peut-être que c'est un jeu, se laissent tuer en regardant ailleurs, des chiens qui gambadent, un oiseau, du sang par terre, un petit corps étendu. C'est

Les gothiques avaient introduit la nature dans la cathédrale, mais par fragments, comme éléments décoratifs. La cathédrale, du haut en bas, était symbole, mais symbole fixé par le dogme, accepté par la foule comme vérité révélée. Si les Flamands, à la fin du XVI<sup>e</sup> siècle, ont définitivement consenti à entrer dans le monde moderne dont Vinci, Michel-Ange, Raphaël, Titien

venaient de tracer le programme, c'est avec Pierre Breughel et par Pierre Breughel, qui a révélé à l'âme du Nord le corps entier de la nature et rendu le symbolisme

# les Valois

Fontainebleau La Loire et

# l

L'art de l'imagier gothique, au XV<sup>e</sup> siècle, n'était pas tout à fait éteint, mais, hors des provinces conquises, il ne pouvait se survivre qu'à la condition d'abandonner sans retour la symphonie architecturale brisée. Comme la Commune était finie comme la monarchie n'avait ni le

Commune était finie, comme la monarchie n'avait ni le temps, ni le loisir, ni les ressources nécessaires à l'achèvement des cathédrales, la sculpture se réfugiait dans le seul lieu auprès de qui passât la guerre sans y pénétrer. Plutôt que de disparaître, elle peuplait le silence des nefs et l'obscurité des caveaux funéraires de grandes

émouvant qu'il était plus involontaire, s'associaient l'agonie du rêve social formulé par la foule disparue depuis deux siècles et la crise du rêve monarchique menacé d'avortement. Les sculpteurs français qui avaient couvert leur pays d'ouvriers, de paysans, d'animaux, de feuilles et de fleurs de pierre ne faisaient plus que des

figures couchées où, dans un symbolisme d'autant plus

tombeaux, et des tombeaux de rois. Ils étendaient l'homme et la femme côte à côte, forts et graves, sans plus de doutes dans la mort qu'ils n'en avaient eu dans la vie, ils formulaient en eux leur propre force, leur propre gravité, l'espoir des consolations qu'ils n'attendaient plus

les robes, les armoiries et les armures. Mais, bien que sa foi l'abandonne un peu plus tous les jours, bien que l'italianisme grandissant l'assiège, la tradition de l'imagier gothique guide encore le sculpteur des tombes jusqu'à Barthélémy Prieur en passant par André Beauneveu, Guillaume Regnault, Germain Pilon lui-même. C'est par une pente insensible qu'il a glissé du sentiment profond de la droiture et de la mort à la science anatomique qui pousse Germain Pilon à étendre tout nus sur la dalle funéraire sa reine et son roi.

sur terre. Les soucis de métier grandissent vite, sans doute, dans les admirables mains jointes, les beaux visages purs aux yeux fermés, les coiffes, les draperies,

L'art des tombeaux rapproche l'artiste français de la monarchie française. Il n'y a plus de franchises communales, il n'y a plus de provinces définies, il n'y a plus de territoire national en formation. Les grands vassaux se partagent les terres que l'Anglais n'occupe pas. Dès lors la France c'est le roi, en attendant que la centralisation monarchique ait, par le roi, refait la France. Où ira le roi ira l'artiste et le sort et la vie du roi

décideront, sinon de la nature de l'artiste, du moins de son prétexte à la manifester.

Hors des limites de l'invasion anglaise, en Bourgogne, en Flandre, l'art touffu, matériel, exubérant des villes industrieuses, des granges pleines, des chais bien garnis. Dans les provinces occupées, l'agonie flamboyante des églises, l'imagier misérable cherchant les paradis

mystiques, et Jean Malouel, l'artiste resté fidèle au Paris ruiné des grandes guerres, pleurant avec les mères sur les l'essentiel. L'espoir populaire soutient malgré tout et accompagne les princes errants. Jean Fouquet est du même âge que Jeanne d'Arc, et l'idée française se perpétue entre les pages des missels qu'il enlumine pour le roi Charles VII comme elle s'est affirmée sous Orléans, à Patay, à Reims, à Rouen. La voix est faible parce qu'elle est isolée, mais elle est pure. Avant Charles VII, Jean le Bon a entendu celle de Girard d'Orléans. Après lui Louis

petits, ne voyant plus que des êtres malades, adorant les martyrs, haïssant les bourreaux. Toute la santé française, précaire à vrai dire, chancelante, à tout instant menacée, s'attache à la fortune incertaine des Valois. C'est un art pauvre, maigre et râpé comme eux, mais qui vit, c'est

Ronsard. Cette race décomposée, d'esprit débile, a tout de même entrelacé le lys royal bleui par le poison et le laurier trempé de sang aux feuilles de chêne que le vent des guerres nationales ou civiles arrache à la forêt gothique. À demi Italiens, ils n'ont jamais tout à fait

XI entendra celle de Villon, François I<sup>er</sup> celle de Rabelais, Henri II celle de Jean Goujon, Charles IX celle de

méconnu le sens de la pensée française.

Notre vieille peinture, dans cette Touraine paisible où les rois, chassés du bassin de la Seine, s'étaient réfugiés, sortait comme ailleurs des Livres d'Heures trop étroits

sortait comme ailleurs des Livres d'Heures trop étroits pour la contenir. Mais les flammes infernales et les paradis embrasés ne l'attiraient pas beaucoup. Elle avait le bon sens de nos hommes du Centre, leur pureté

d'accent, leur sagesse à peine narquoise. Elle venait du pays de la bonne Agnès Sorel, du sain et large Rabelais, du méthodique Descartes et d'Honoré de Balzac qui dit des de vivre et pensait sans fatigue.

Personne n'était plus capable que Fouquet de combiner de grandes lignes sur un fond d'or, de bâtir tranquillement des portraits de rois engoncés et malades, de chanceliers solides, de jeunes femmes au sein nu, charmantes, les yeux baissés sous leur voile, un esprit impondérable de tendresse et d'intelligence flottant tout

autour d'elles, dans l'harmonie discrète et raisonnée d'une peinture limpide comme un matin de printemps. Père et

choses si nourries dans un langage nu. Elle était heureuse

maître de la peinture française, il en avait au plus haut point les vertus structurales, un peu sèches dit-on, parce que le lyrisme de la couleur y manque ou ne s'y révèle que peu à peu, pudiquement, à la manière d'une source qui se cache entre les herbes, et non à celle d'un torrent. Vertus puissantes, communes à tous nos arts, littérature, théâtre, sculpture, peinture, dessin, musique, et qui transportent nos huit siècles ininterrompus d'architecture dans leur ordonnance claire, leur cadence mesurée, leur

profondeur sans ombres et leur émotion sans cris. Père et maître du grand portrait sobre, probe, plein comme un bloc, jamais pourtant il n'était plus à son aise que lorsque, oubliant tout à fait le réalisme magnifique des Flandres qu'il connaissait par les manuscrits ou l'idéalisme nerveux des Italiens qu'il étudia lors d'un voyage accompli dans la péninsule au temps de sa jeunesse, il s'attachait à dire avec un attendrissement secret la poésie intime et

paisible des champs, la familiarité du détail domestique, le travail net et vaillant des ménagères tourangelles,

sensibilité contenue par les arêtes des charpentes, leur

cultivateurs et qui est proprement français. C'étaient des idylles paysannes, il parlait en familier des troupeaux domestiques et des travailleurs du sol. Tout consentait à sa vie, il fallut l'aristocratisation rapide de la peinture pour que le style dur, hautain et prophétique des artistes italiens donnât à l'art français cet élan bref vers l'interprétation lyrique de la forme qui se réalisera une minute en Jean Goujon. Fouquet n'avait ni le désir, ni le sens du drame, et, quand il passait devant lui, il s'intéressait plus à sa trame psychologique qu'à son mouvement passionnel. Il était presque toujours plus attentif qu'enthousiaste et plus intéressé qu'ému ou plutôt il ne laissait jamais son émotion dépasser la limite de sa mesure irréprochable. Homme spirituel et tendre, un peu goguenard, pénétrant bien qu'ingénu, et très épris de son ingénuité. Quand il peint les cercles d'azur et de feu qui défendent le paradis, il sait fort bien qu'ils ne peuvent pas être d'un autre rouge et d'un autre bleu que les arbres de Judée et les bleuets de sa Touraine. Et les verts acides des prés et les roses vineux des fleurs de marronniers apparaissent toujours sous l'impalpable

tendant les draps, bordant les lits, rangeant les armoires, surveillant la soupe et le feu. Il possédait de la nature un sentiment qui ne peut guère appartenir qu'à un peuple de

signification sacrée.

On ne retrouve guère cette bonhomie avisée, cette vigueur précise, cette malicieuse candeur, que deux ou trois siècles après Fouquet dans notre histoire avec La

Fontaine, avec Molière, avec Chardin. Elles sont bien de

frottis d'or qui donne à l'événement quotidien sa

rumeur des foules qui baisse. Elles sont souvent anonymes encore, comme si la France tentait de résister le plus longtemps possible à l'individualisme tentateur que lui enseigne l'Italie. Belles mains calmement posées, visages amusés, tendres yeux, bouches malicieuses, les vieux imagiers et les vieux conteurs psychologues se prolongent là-dedans, comme ils se retrouveront à travers les moralistes jusqu'aux nouvelles de Voltaire. C'est à coup sûr, par l'ingénuité, la malice et la pénétration mêlées, le plus haut moment du portrait français, qui est le premier entre tous par la valeur psychologique et qui présente, en ces deux siècles de souffrance, d'attention et de conquête, de Malouel à Lagneau, avec Fouquet, Colin d'Amiens, les Avignonnais, Perréal, les Clouet, Corneille de Lyon, dix inconnus, une continuité sans défaillance. Mais dans le flot montant de l'italianisme, ce sont des voix perdues pour le contemporain. Le maître de Moulins, qui s'appelait peutêtre Jean Perréal, cache dans ses tableaux d'église ses fines figures françaises, ses purs visages d'enfants, une magnifique douceur qui s'épanche avec discrétion comme si elle craignait de froisser les goûts de cour et les modes nouvelles. Quant aux Clouet, ils ont beau détenir le privilège presque exclusif de reproduire les traits des rois, des reines, des princes, des grands vassaux, leur importance, au fond, est mince à la cour des derniers Valois. On pose vite devant eux, comme devant un objectif dont on ne montrera guère qu'à ses intimes l'impitoyable avis. Leur probité, leur attention, leur

ce pays et de ce temps, elles prolongent par endroits la

même sans ironie l'esprit profond que la seconde fugitive révèle à qui sait le saisir. Leurs portraits semblent calqués sur les arêtes du visage, la fente des paupières, le réseau superficiel des veines, tous les cheveux séparés. Figures tarées et malsaines, cicatrices d'abcès crevés, chlorose, oreilles suintantes, race empoisonnée d'Italiens dévots. D'Aubigné, plus passionné, mais moins cruel, a dû sentir ces effigies, comme Brantôme sans doute a connu les figures futées et de grâce mièvre que Corneille de Lyon, l'un des plus aptes de ce temps à voir rôder et à saisir la vie furtive de l'esprit dans la lueur des yeux et le sourire de la bouche, fixait sur des fonds bleus ou verts par les mêmes procédés qu'eux. Ces artistes sont surtout des historiens. On n'a pas su utiliser leur talent minutieux de

peintres, courbes continues, ovales purs, émail et joyaux, matière soignée et serrée, harmonies dures et denses. Leurs princes à tailles de guêpe se dressent sur des fonds limpides, leurs chevaux harnachés de pourpre portent les rois vers des camps de drap d'or, ils font oublier la laideur des maîtres en les déposant précieusement en des écrins

de feux cristallisés.

pénétration sont telles il est vrai, qu'en quelques traits, quelques lumières, quelques ombres à peine indiquées, ils arrêtent pour jamais dans ces croquis sans apparat et

## TT

cathédrales, qui nourrit Fouquet, qui nourrit La Fontaine, qui nourrit les frères Le Nain, qui imposa aux Clouet, de souche flamande pourtant, la précision et la sobriété de ses aspects, demeure-t-elle condamnée, après s'être exprimée tout entière dans une explosion d'amour, par les mille voix réunies de la foule la plus homogène et la

Comment la terre qui nourrit les sculpteurs des

plus liée à son sol qui fût peut-être jamais, à ne reparaître dans sa saveur simple que rarement au cours des siècles

qui suivirent, et dans l'œuvre de quelques isolés ? Son manque d'accent, surtout dans cette région de la Loire, lui donne précisément un charme qui devrait envelopper et retenir ceux qui naissent et vivent là. Nulle part les collines ne se succèdent avec tant de douceur qu'en France, nulle part les choses ne baignent dans une lumière plus calme, aussi éloignée de la crudité du Midi

plus claires, l'air et le sol plus légers. Les artistes y naissent en foule, peu ressemblent à leur milieu. Trop d'hommes traversent la France, placée au carrefour du monde moderne, entre l'Espagne, l'Italie, l'Allemagne, les

Pays-Bas, l'Angleterre, et baignée par deux mers qui lui

que du profond éclat du Nord, nulle part les eaux ne sont

portent l'Orient et l'Ouest. Jamais elle n'est tout à fait elle-même, et se renouvelle constamment. C'est là sa faiblesse – et sa force. Point de héros la prenant toute dans son âme, mais une intelligence éparse, renaissant sans cesse de ses cendres pour enseigner aux nations qu'elles ont toutes participé à la former et qu'elle ne cesse pas d'agir sur leur développement. C'est un peuple né pour être heureux, pour se nourrir en paix de ses moissons, de ses vendanges, mais condamné au martyre éternel parce qu'il ne donne pas aux autres le temps de le comprendre et que les autres ne lui donnent pas le temps de se réaliser. C'est pour cela qu'il s'était tant pressé de bâtir la cathédrale. Il pressentait qu'il ne pourrait peutêtre plus léguer sa véritable image à l'avenir. L'Italie, du moins, lui soufflait une flamme neuve, et, dans sa force décroissante, il ne lui résistait presque plus. Mais l'esprit de la Bourgogne et de la Flandre qu'il avait jadis éveillé l'impressionnait à son tour. On voit Michel Colombe quitter la grande nef pour se pencher dans l'ombre colorée d'une chapelle sur le grand tombeau théâtral des princes bourguignons. Il voudrait en avoir le faste plantureux, mais cela même est impossible. Quelque chose de maigre, d'énervé, une sorte de tension ardente vers le souci de la beauté formelle annonce l'invasion de l'idéalisme italien et par malheur aussi de ses formules. Les façades de cent hôtels, de cent églises, les jubés, les chaires, les stalles, les grilles des chœurs, les vitraux, le bois sculpté, le fer forgé, la céramique du même temps portent tous la même empreinte. Séduite par tant de grâce, la France va s'abandonner.

vallée du Rhône pour se mêler à la Bourgogne et à la Flandre en évitant les territoires ruinés par la guerre. Dès la première moitié du XIV<sup>e</sup> siècle, avec les papes, l'Italie avait conquis moralement la Provence, déjà si préparée à l'accueillir par ses vieux souvenirs gréco-latins et les mœurs amoureuses qui n'avaient cessé d'y régner. Giotto faillit se rendre à Avignon. Pétrarque y demanda le portrait de Laure au grand Simone Martini qui était venu couvrir de nobles fresques les salles du palais des papes. Des Français inconnus y travaillèrent avec et après lui. À l'intérieur de la majestueuse forteresse, les murs disparaissaient sous les forêts peintes traversées de chasseurs, peuplées d'oiseaux, tapissées de mousse fraîche où les sources frémissaient. Même après le départ de la cour pontificale, la ville restait le point de rencontre de la civilisation du Midi et de la civilisation du Nord. La proximité de la Cour d'Aix où le bon roi René, enlumineur lui-même, s'entourait d'imagiers, de peintres, de troubadours, de ménestrels, n'avait pu qu'alimenter le foyer de culture ardente qu'un siècle d'activité pacifique y avait créé. Nicolas Froment, le van Eyck d'Avignon, par ses portraits creusés et graves où la violence du Midi éclate, ses paysages secs, mais brûlants de lumière, où poussent des orangers, y travailla près de lui, dans l'ombre fraîche des cloîtres et des châteaux épais, et beaucoup d'artistes bourguignons, délaissés à l'arrivée des Flamands, quittèrent Dijon pour la vallée du Rhône.

Enguerrand Charonton y apporta, de Laon, avec la science

Avignon, depuis longtemps, avait arrêté au passage l'esprit transalpin qui préférait d'ailleurs remonter la force italienne, où la matérialité et la densité de la peinture du Nord venaient s'amalgamer à l'acuité d'observation, à la sobriété française! Par la profondeur sourde de ses bruns, de ses rouges, de ses verts presque noirs ondulant sur le fond abstrait, tout en or avec de lointains clochers et des dômes, par le balancement tragique des grands corps inclinés sur le cadavre nu, par ce cadavre lui-même, pur et sculpté comme une idée, la grande Pietà d'Avignon est l'un des sommets de l'harmonie. Hors de l'Italie et de la Flandre, où tout, à cette heure-là, chantait comme un orchestre, dans le grand silence de la France, c'est maintenant comme le son d'un violoncelle montant seul au-dessus des tombeaux. Quelle que fût, au XV<sup>e</sup> siècle, la misère de la France, le foyer d'où sortit cette œuvre ne pouvait pas manquer de projeter quelques lueurs dans l'imagination des artistes de ses provinces du Nord. Même avant l'époque gothique, d'ailleurs, l'Italie avait agi sur eux et le roman n'était qu'une application mêlée d'influences orientales et septentrionales du principe architectural essentiel de Rome. Les imagiers, les maîtres d'œuvre, les verriers français voyageaient. On échangeait des manuscrits, des meubles, des armures, le cuivre et le fer travaillés. Mais c'étaient là des influences de surface que la vie puissante du peuple assimilait sans le savoir. Il fallut la grande expédition militaire de la fin du XVe siècle pour crever tout à fait la digue avignonnaise. Charles VIII ramena l'Italie à la suite de ses armées.

de la couleur qu'il tenait des peintres de Flandre, la netteté et la santé des Champenois. Creuset vibrant de la



#### III

La monarchie française ne pouvait refuser à l'art

italien une sympathie très ardente. Ruinée par cent ans de guerres, menant derrière elle des hommes à qui cette période terrible avait fait oublier leur propre civilisation, elle fut d'autant plus éblouie par les trésors entassés dans les villes lombardes ou toscanes que l'art italien commençait dès cette époque à s'extérioriser, à s'appliquer de plus en plus à la décoration des palais d'une bourgeoisie enrichie et des chapelles d'une papauté restaurée. L'argent, chez nous, rentre dans les coffres royaux, la paix renaît dans les campagnes, il est très naturel qu'en revenant vers sa France frappée d'hébétude où les vieilles sources sont taries, les jeunes encore souterraines, le roi pense à ramener avec lui, pour relever ses châteaux, les bâtir, les décorer, quelques-uns de ces artistes dont la fécondité, la facilité, la verve abondante et nerveuse l'enchantent. L'architecte Fra Giocondo suit Louis XII en France. François Ier y appelle Vinci, Benvenuto, André del Sarte, plus tard Rosso et Primatice. Michel-Ange est pressenti.

La Loire, que les Valois, habitués depuis cinquante ans

première étape de ces artistes en marche vers le Nord. Pendant toute la guerre, elle avait été considérée par les Anglais et les Français comme la clé du territoire. Les terres qu'elle arrose sont le visage de la France. Elle unit par son cours la vallée du Rhône et le Plateau central à la Bretagne, tandis que ses affluents de droite la rattachent au bassin de la Seine et ses affluents de gauche au bassin de la Garonne. On dirait que toutes ces longues rivières lui portent dans leurs eaux les terrains gras du Nord, les terrains maigres du Midi et les nuages pleins de pluie qui se sont mirés dans leurs sources. Le chêne, le marronnier, le peuplier, le saule, les prairies, les roseaux, tout s'y rencontre. Le « jardin de la France » naît et renaît sans cesse parmi ces grandes eaux tranquilles, leurs méandres mous entre les bancs de sable et les rives pleines de feuilles, les champs inondés d'où émergent des bouquets d'arbres. Les princes français choisissaient ces grands paysages abondants et doux pour y oublier les souffrances du siècle précédent qu'ils avaient subies, pour fuir la responsabilité de celles du siècle présent. Le château de plaisance y succédait au château fort. On l'entourait encore de grands fossés endormis, on le bâtissait quelquefois sur les rivières, mais c'était plus pour avoir le murmure et la fraîcheur des eaux que pour le protéger contre l'ennemi de l'intérieur ou du dehors. Au début, le monde nouveau s'annonce à peine par les croisées de pierre ouvertes sur les façades nues entre les grosses tours à poivrières, pour se pencher sur les jardins. L'austérité des édifices militaires dont les créneaux et les

à y vivre, n'avaient pas encore abandonnée, devait être la

profil du mur, ne disparaît pas encore avec elles. Il faudra que la richesse accumulée derrière leurs épaisses maçonneries par cinq générations de féodaux, les coffres profonds, les bahuts, les hautes cathèdres, les dressoirs de bois enlacés de flammes rampantes, l'énorme profusion de fleurs que sèment les tapisseries inondées de noirs et de rouges, mais d'ordonnance sobre et forte que Beauvais fournit aux seigneurs, il faudra que cet amas confus de broderies, d'orfèvreries, de ciselures, étouffe au-dedans, trouve les cloisons trop étroites, veuille étaler au dehors la vanité de la fortune acquise, pour que les façades fleurissent, que les fenêtres s'encadrent d'ornements, se somment de frontons à pinacles et que l'architecture seigneuriale nouvelle apparaisse en quelques années. Ce qu'on a appelé la Renaissance architecturale française, ce mélange imprécis de styles qui devient malgré tout un style, sort des multiples influences de la construction militaire des siècles féodaux. l'ornementation gothique et des pastiches gréco-romains imaginés par l'Italie, tout cela dressé au bord des eaux et à proximité des bois. Le principe architectural essentiel que les hommes du XIIe siècle avaient saisi d'un seul coup, et qui est de penser d'abord à la destination de l'édifice, en est absent, ou du moins la destination du château est d'un ordre si secondaire, si temporaire et si superficiel qu'elle masque tout à fait ce principe

architectural. La nécessité d'adapter l'organe à la fonction qu'on lui demande avait dicté aux maîtres d'œuvre les formes simples qui faisaient jaillir l'harmonie du dedans

mâchicoulis, par où coulait l'huile bouillante, animaient le

devenu peu à peu un squelette dépouillé et creusé jusque dans ses os pour laisser passer la lumière. La Renaissance, au contraire, songe d'abord à séduire par la surface, à couvrir d'un manteau magnifique le corps vidé de son squelette, de ses muscles et de son sang. Et toute l'architecture moderne est sortie de cette erreur qui se

perpétuera jusqu'au jour où de nouveaux besoins sociaux

réclameront d'autres organes.

même du corps de l'édifice pour en inonder le dehors. Dans l'édifice gothique agonisant, encore, l'ornement fait à un tel point partie de l'édifice qu'il est l'édifice lui-même

L'ornementation est d'un temps où l'analyse est commencée, où le verrier, le sculpteur et le peintre travaillent chacun pour soi, où mille influences que l'architecte connaît trop font d'un seul homme une multitude dispersée, alors que trois siècles auparavant une multitude ignorante agissait comme un homme seul. Quand l'Italie déchue a tout à fait conquis l'esprit des constructeurs, ils s'abandonnent tellement à l'orgie décorative qu'ils se tournent même vers les gothiques,

contre lesquels ils voulaient réagir, pour leur demander des leçons. Et quand ces façades ne se compliquent pas de colonnades, de loggias, de tribunes, de galeries à arcades, de tout l'appareil compliqué du décor italien nouveau, les toits d'ardoise, les grands toits inclinés ondulant jusqu'aux corniches, s'écrasent sous une forêt morne de pinacles, de clochetons, de lanternes, de cheminées ouvragées, de fenêtres monumentales. Maigre stylisation énervée, appauvrie, des vieux rinceaux gothiques si pleins des sucs

et des odeurs terrestres, combinaison infiniment variée,

devenue une débauche froide, épuisante et forcée, une course décevante après une illusion perdue, la chose la plus triste du monde, un grand amour qui meurt et ne veut pas se l'avouer. Après cinquante années pourtant de cette critique française seule capable de recréer dans les élites une sorte d'enthousiasme intellectuel qui remplace presque l'instinct, l'énergie de Pierre Lescot et de Philibert Delorme assurera aux édifices qu'ils construisent sous l'amoncellement des matériaux qu'on leur apporte, un squelette puissant qui se redresse et maintient son assiette derrière la raide et somptueuse écorce des colonnes rondes ou plates et des floraisons corinthiennes, des grandes croisées à frontons, des bas-reliefs et des

statues qui les encadrent. Et depuis l'effondrement des voûtes trop hautes de Beauvais, l'art français connaîtra

dans le Louvre son premier moment d'espoir.

mais infiniment monotone de tiges enroulées, de vases, de coquillages, d'animaux, de fleurs, de formes humaines qui voudraient cacher leur misère sous leur abondance essoufflée. La dernière flambée de la passion gothique est

#### IV

grâce altière et de ce sens d'une nature aristocratisée pour le plaisir des féodaux dégrossis qu'eurent les artistes de ce temps, là s'éveille le besoin d'un système architectural tendant à devancer l'accord qu'il réalisera

Là déjà s'éveille avec force, mais environné de cette

architectural tendant à devancer l'accord qu'il réalisera un siècle plus tard avec les commandements du dogme monarchique. À Paris règne Catherine, on oublie Diane. L'architecte contient et guinde sa fantaisie pour élever au

centre de la ville la maison symbolique de l'autocratie. Il

n'est plus au cœur des bois, il n'a plus à bâtir le grand château de chasse où le roi, au milieu d'une cour galante, vient se reposer de la guerre en courant le cerf et le sanglier et dirige avec de belles femmes la religion et la diplomatie. Il ne suit plus François I<sup>er</sup> allant des parcs verdoyants de la Loire où l'abondance des eaux

tranquilles berce la fatigue de sa chair, aux profondes forêts de l'Île-de-France où sa grosse sensualité sanguine s'apaise à verser le sang. Dans ces solitudes animées, si l'architecte avait perdu le sens du besoin populaire qui fait la grande architecture, le peintre et le sculpteur sentaient entrer en eux des éléments de création dont le monde

païen avait seul connu la puissance. Il semble, quand on

apparitions furtives de hanches et de seins nus animent le lit des eaux paisibles où voguent des cygnes blancs et noirs. Primatice, après Rosso, avait apporté de Mantoue, pour décorer Fontainebleau, l'énorme et abondant savoir de son maître Jules Romain, formé par la Farnésine et en qui la grâce admirable de Raphaël s'étouffait sous le déchaînement de sensualité bestiale où sombra brusquement l'Italie du XVIe siècle après que les prophètes de la Sixtine eurent fait entendre leur voix. Tous les deux avaient rencontré les nymphes des forêts françaises. Rosso, pour les retrouver, déshabillait les favorites qui portaient comme elles un croissant dans leurs cheveux blonds. Primatice les faisait entrer pêlemêle dans les grands salons dorés et cirés, allongeait avec audace, entre les encadrements d'or des glaces, des cheminées monumentales et des fenêtres, leurs grands corps herculéens, leurs longues formes ondoyantes, il associait leurs seins fleuris, leurs hanches pleines, leurs reins mouvants aux fruits, aux blés, aux raisins, aux légumes qu'on apportait des champs et des treilles pour la table du roi. Un olympe mondain s'installait au bord des étangs immobiles que parfois, les soirs d'hallali, empourpraient les torches et le sang.

C'est dans cette atmosphère ivre de sensualité et de grand air que devaient entrer tous les artistes

erre au long des allées mystérieuses qui s'enfoncent sous les arbres ensoleillés, quand on écoute s'éloigner le bruit des cors, des appels, des galops, des fuites sous les branches, quand on lit à l'ombre d'un chêne les poèmes de Ronsard qui sentent le buis et le laurier, il semble que des belles colonnes enlacées de vigne et de lierre. Ils étaient exilés du vrai siècle, hors de la multitude, de ses besoins, de ses souffrances, de l'esprit qui l'agitait. Nulle part Montaigne, sauf quelquefois chez les Clouet. Nulle part Rabelais, sauf dans la verve savoureuse et vaillante du bon sculpteur Pierre Bontems. Aucun écho des horribles guerres religieuses, aucune odeur des bûchers où brûlent les chairs et les livres. Les artistes protestants euxmêmes n'ont pas tous senti passer Calvin. Peut-être v at-il tout de même un peu de sa raide nature dans les tombeaux de Barthélémy Prieur ? Et sans doute Ligier Richier retrouve-t-il sa vigueur sèche et son tourment quand il dresse sur un socle un cadavre pourri élevant son cœur incorruptible ou rassemble autour du Christ mort un âpre et maigre groupe de pleureuses et de porteurs. Mais Jean Goujon, le plus grand de tous, n'a pas mis les pieds dans le siècle. Il est huguenot, mais plus pur et plus doux qu'austère, il erre de la Loire à Fontainebleau, il ne quitte jamais du regard les blés et les eaux qui s'argentent sous le passage du vent. Il n'est rien, chez nous, qui soit plus français que cet homme qui n'a pourtant pas notre bonhomie, ni notre bon

sens narquois, qui doit aux Italiens son éducation d'artiste et qui est comme un trait d'union entre la France exilée en Italie avec Jean Bologne et l'Italie exilée en France avec Primatice et Rosso. Il est ce lyrisme de France qui ne

qu'entraînait dans son orbite la gloire grandissante de la monarchie. Chez tous on retrouve Ronsard, l'odeur des bois, l'haleine qui sort des antres frais, une rumeur d'eaux courantes, les femmes nues où le poète des jardins voit de herbes. Il fait entrer dans la sculpture – quels que soient, d'ailleurs, sa matière et son travail, bronze ou marbre, statue ou médaillon, bas-relief ou ronde-bosse, – non pas, comme les sculpteurs des basses époques, les procédés de la peinture, mais un esprit qui n'est l'apanage ni de la peinture ni même de la musique, ce fluide invisible qui passe avec les brises, les parfums, les murmures, les sonorités, à travers l'air, le silence et les eaux, toute la substance diffuse qui flotte sans repos entre les formes arrêtées. Même quand la forme est seule et qu'il n'y a autour d'elle ni air, ni silence, ni eaux. Avez-vous vu un visage de Jean Goujon sourire audessus d'une épaule nue, un jeune sein fleurir dans l'angle d'un bras replié ? Avez-vous vu ces membres ondoyants, ces pieds cambrés et durs, ces mollets hauts, ces longues cuisses, toutes ces rondeurs graciles cachant des muscles de fer, ces grandes formes qui sont faites pour bondir dans les bois à la poursuite des biches ou pour fuir « comme un faon qui tremble » quand le chasseur royal a

s'éveille presque jamais seul mais dont la flamme monte dès que le lyrisme latin ou germanique a traversé l'air près de lui. Il est l'idée insaisissable qui, d'un bout à l'autre de ce sol incline, avec le vent, les moissons et les

purs qui coulent des épaules sont une colonne liquide sortant d'une urne, ces torses se tordent sur les hanches avec la fluidité des remous qui se heurtent et se mêlent avant de s'abandonner au courant, ces draperies agitées par la brise se rident comme la surface d'une eau, c'est un

traversé le chemin ? Il monte d'elles une odeur de mousse aquatique, un souffle de forêt mouillée. Ces beaux bras des rivières de France, leurs tremblements d'argent parmi les roseaux et les algues. Vraiment, de Rosso et de Primatice à Jean Goujon, et surtout avec lui, il y eut dans cet art-là, cet art des clairières, des étangs, des futaies, cet art des statues et

des colonnes entrevues derrière une muraille de rameaux, un sentiment très admirable du corps féminin dans la nature. Ce sentiment devait baisser bien vite à

bruit de source et de fontaine, la paresseuse ondulation des saules, le murmure des peupliers, les longs méandres

mesure que montait l'absolutisme monarchique, mais il ne pouvait manquer de se manifester avec une verdeur passionnée au lendemain des souffrances sans nom vécues par le peuple de France et dans l'espoir de résurrection que lui apportait une jeune royauté artiste fuyant les villes dévastées pour prendre possession d'ellemême. Art d'aristocratie, art de caste même, mais supérieur à sa fonction, parce que jaillissant comme une

jeune pousse sur un vieil arbre, parce qu'affirmant dans un langage différent de celui que parlaient les hommes qui

vivaient dans la fièvre du temps, Rabelais, d'Aubigné, les réformateurs, les imprimeurs, les libraires, les inventeurs, l'invincible vitalité d'une race meurtrie par plus de cent années de deuils et de misère. Si la ferveur violente en l'avenir qui caractérise ce siècle ne se sent pas en Jean Goujon, il en a plus qu'aucun des autres l'humanité, la profonde et sainte tendresse pour tout ce qui représente les forces de demain. A-t-on bien vu que ces poètes de la

femme étaient aussi des poètes de l'enfance ? A-t-on bien vu que les gothiques, dans leur force et leur vaillance à des ventres maternels comme une manifestation trop facile et trop répétée de leur vigueur pour qu'ils songeassent à l'illustrer ? A-t-on bien vu que leur amour va à la femme mère, qu'ils s'attendrissent sur ses hanches inégales, sur son bras fatigué par le poids qu'il porte plutôt que sur l'enfant lui-même presque toujours inexpressif et quelconque qui repose sur ce bras? Les Italiens seuls, depuis leurs vieux maîtres, depuis Giovanni Pisano, depuis Jacopo della Quercia et surtout Donatello et les della Robbia s'étaient penchés sur l'enfance. Les peuples idéalistes sont trop attachés à la beauté sensible pour ne pas la rechercher partout où elle se trouve, ils sont trop tournés vers l'avenir pour ne pas l'apercevoir dans l'être qui porte en lui son secret. Est-ce leur influence, est-ce plutôt l'éveil de l'individualisme français, le désir d'enquête générale qui saisit au XVIe siècle le monde occidental ? Mais Jean Goujon aperçoit soudain la beauté de l'enfance, de l'enfance douillette et potelée, mais Germain Pilon, le sculpteur savant qui ne pense guère qu'à prouver qu'il sait son métier, à tailler dans la pierre les portraits probes de ses rois, à dresser autour des urnes funéraires ou à allonger sur les tombeaux de belles formes nues et pleines, sent le mystère d'une face enfantine au front trop bombé, au nez trop petit, aux lèvres, aux joues trop saillantes, le flottement délicieux qui la rend si imprécise, mais Ligier Richier lui-même fuit l'enfer et la mort dès qu'il s'agit de modeler un crâne rond comme une sphère et l'amas gras, tremblant, le divin et fragile amas des chairs enfantines,

vivre, avaient peu senti la gloire de l'enfant qui jaillissait

l'espoir en la vie du monde germait sur un monceau de chairs suppliciées et de miasmes malsains. La fin des guerres italiennes, la fin des guerres civiles, le triomphe définitif de la monarchie jusqu'alors agissante et combattante malgré sa décomposition morale et son faste, devaient faire perdre à l'art français renouvelé par l'influence romaine et le contact des bois et des rivières son accent particulier. Le roi s'installe au Louvre de Pierre Lescot et de Chambiges. L'artiste, qui l'y suit, lit Malherbe au lieu de Ronsard, la rue parisienne et Rabelais lui semblent fort grossiers quand il a vu les palais de Rome et de Venise, la Sixtine de Michel-Ange, les Chambres de Raphaël. La chute sera aussi rapide que l'ascension fut vigoureuse, et les artistes qui marqueront le passage de la libre invasion du génie italien au dogmatisme imposant du siècle de Louis XIV en seront bien plutôt les témoins que les acteurs. Bernard Palissy et Jean Cousin sont de simples ouvriers d'art. Ce qui touche chez le premier, c'est qu'il a cette foi humaine qui fit son siècle si puissant dans l'Europe occidentale. Le second,

gonflées de sang et de lait. Une des faces de ce temps où

règne autour des ennuyeux bavards de lettres et de peinture qui vont, durant un tiers de siècle, ânonner la loi à l'ombre du trône. N'importe. Tout ceci devait être. La Renaissance

peintre, sculpteur, verrier, géomètre, n'est guère que la caricature obligatoire des universalistes italiens. Fréminet, l'artiste officiel, est un Michel-Ange pour tréteaux de foire, criblé de creux, farci de bosses, et plein de vent. L'âme populaire est muette. Un terrible silence

se pénétrer pour chercher en eux des ressources que révéleront leurs contacts avec des imaginations et des sensibilités inconnues. Des reculs partiels suivent presque toujours ces rencontres, mais un travail profond se fait, une marche invisible vers des réalisations ultérieures d'autant plus vastes et complexes qu'un plus grand nombre d'éléments y sont venus collaborer. Que nous le voulions ou non, pour l'assaut des idées futures, nous devons compter autant sur l'esprit qu'a mis en nous l'Italie renaissante que sur la force populaire qui fit sortir

de notre sol, au moyen âge, mille nefs et deux mille tours.

italienne ne pouvait pas ne pas réagir fortement sur nous. L'isolement tue. Les peuples, comme les hommes, ne peuvent vivre éternellement en eux-mêmes. Ils doivent

L'Allemagne et la Réforme

Si la Renaissance définit la façon de comprendre et d'exprimer la vie dont les artistes italiens ont donné la

formule, il est plus difficile encore en Allemagne qu'en Flandre d'y rattacher le mouvement qui, dès la fin du XIVe siècle, entraîne les esprits. Si la Renaissance est l'affirmation d'un idéal nouveau exigeant que les conquêtes compromises de l'intuition et de la foi soient soumises au double contrôle de l'expérience et de la raison, il faut la reconnaître dans le Nord comme dans le Sud. Elle est aussi partout – sauf en France où l'originalité créatrice du peuple s'est manifestée deux siècles plus tôt la reprise victorieuse du tempérament national opposant ses directions et ses méthodes à l'effort de nivellement que l'Église a tenté. L'ouvrier allemand, instruit par le maçon et l'imagier de France, ébloui par le peintre des Pays-Bas, conquis par le dessinateur et le fresquiste italiens, arrive progressivement à la conscience de ses dons et des besoins de sa race à peu près à l'heure où la Flandre et l'Italie définissent leurs qualités et leurs désirs. Chacun saisit l'outil qui s'adapte à sa main.

L'art gothique qu'oubliait la France, que l'Italie

Rubens, à trouver son accord avec la pensée du Sud, vécut pourtant, en Allemagne, bien plus longtemps qu'ailleurs. Au XVII<sup>e</sup> siècle, il n'avait pas disparu d'Hildesheim. Ce sont les seuls Allemands qui le poussèrent jusqu'au bout de ses conséquences, continuant à travailler dans ses décombres avec une attention qui les empêchait d'apercevoir l'énorme avance prise par l'esprit aventureux des Italiens et des Français. Il n'est pas étonnant qu'on ait cru si longtemps que l'art gothique était de souche allemande. Les architectes, les sculpteurs, les peintres allemands s'étaient emparés peu à peu de tout ce qui pouvait, dans l'immense trésor de formes et d'idées accumulé en moins de deux siècles par les artistes français, développer et flatter leur nature. Ils perdirent rapidement de vue le principe profond de l'architecture ogivale. Et comme elle était très complexe dans sa simplicité apparente, comme elle était très riche en lignes harmonisées pour produire un effet d'ensemble, très riche en ornements pour dissimuler ou souligner les mille organes nécessaires à sa fonction générale, ils s'évertuèrent à compliquer ces lignes et à multiplier ces ornements, suivant ainsi la pente de leur minutieux esprit. Les formes architecturales nouvelles qui vinrent de France et d'Italie vers la fin du XVe siècle ne purent qu'embrouiller davantage, par leur abus des mensonges décoratifs, l'érudition des constructeurs de la rive droite du Rhin. Il arriva même ceci : alors que la décision de beaucoup d'Italiens et de Français consentait au divorce

repoussait, que la Flandre transformait lentement pour essayer, par Breughel, en attendant qu'elle parvînt, par total de l'architecture et des arts d'ornementation et s'exprimait directement par la sculpture et la peinture, la plupart des Allemands s'acharnaient à juxtaposer, dans un pêle-mêle inextricable, tous les éléments séparés de la symphonie populaire dont le XIIIe siècle français avait dispersé les échos sur l'Occident et jusqu'aux portes de l'Asie L'art des retables sculptés et peints dont l'Allemagne, dès le XIVe siècle, encombrait ses églises, se développa dans cette confusion. Ces œuvres grossières, qui déroulaient avec une patience impossible à décourager les scènes de la Passion dans une orgie de formes disgracieuses, d'attitudes contorsionnées, de visages grimaçants, de croix, de piques, d'éponges, de couronnes d'épines, de clous et de marteaux, fournissaient un aliment inépuisable à l'industrie populaire de la sculpture sur bois que les paysans du Tyrol, du Hartz, de la Forêt-Noire, des Alpes, de la Franconie, de toutes les montagnes et les vallées allemandes où poussent le mélèze et le sapin n'ont pas cessé de pratiquer. Tendre matière, où le couteau peut jouer à l'aise, revenir sur ses entailles, les ramifier en tous sens, fouiller les toisons et les pelages, les

et les vallées allemandes où poussent le mélèze et le sapin n'ont pas cessé de pratiquer. Tendre matière, où le couteau peut jouer à l'aise, revenir sur ses entailles, les ramifier en tous sens, fouiller les toisons et les pelages, les plis des étoffes, les boucles des chevelures, les veines des mains, les rides des visages, pour occuper la veillée d'hiver, tromper l'ennui de l'affût, oublier la solitude des hauteurs et des pâturages, accidenter la monotonie de la vie intérieure que ne saurait satisfaire un plan trop nu ou un profil trop pur. L'homme des montagnes et des bois, dès qu'il approchera des villes, verra des clochers

dentelant le ciel. Il circulera dans les rues mal alignées où

peints et d'inscriptions dorées, où les immenses toits de tuile descendent tout près du sol, où des frontons à échelons trop travaillés élèvent, entre les pignons aigus, les cheminées et les nids de cigognes, des guerriers d'or déployant des banderoles à devises. Il ira puiser son eau aux fontaines peinturlurées dont les pyramides à jour s'encombrent de statues sentimentales ou grotesques et d'inattendues mécaniques. Et, quand il surprendra dans l'atelier et l'échoppe le travail soigneux des bons ouvriers de l'ivoire et du métal, des ferronniers, des orfèvres penchés sur l'établi obscur, il n'aura pas de repos qu'il n'ait élevé à lui seul quelque chose de compliqué où revivront, dans un ordre difficile à justifier, impossible à définir, les sensations désordonnées qu'il aura récoltées sur sa route. Les églises regorgeant déjà de retables, de chaires, de jubés, de tombeaux dressés sur les murs, d'armoiries rouges et bleues écrasées de casques à plumes, verront leurs stalles de chêne se forer comme des éponges sous le ciseau du huchier, d'énormes tabernacles boucher leurs perspectives, ajouter à l'effet fâcheux des nervures supplémentaires l'élan enchevêtré de leurs fuseaux et de leurs pointes. Le tyrolien Michel Pacher, le vieux Syrlin, à Ulm, ouvrent la voie. Ils vont donner le jour à des légions d'artisans habiles à découper le bois en longues colonnades grêles, à le broder, à le denteler en guipure, à combiner des visages réels, illustrant les saintes écritures, avec le réseau minutieux des grilles ajourées, des vrilles, des couronnes d'épines et des touffes de chardons. Les maisons des corporations, les brasseries,

surplombent des facades triangulaires brodées de bois

de bois brun, pour donner aux menuisiers, aux forgerons, aux imagiers, aux vitriers d'Allemagne, l'occasion d'exercer leur action lente, myope, inlassable, spécialisée. Une légion pullulante de nains, de gnomes, de kobolds prennent d'assaut les poutres et les meubles ouvragés. Les villes pittoresques seront un musée de bois peint dont pas un édifice nu, une ligne droite, une courbe pure, pas un seul parti pris de clarté, de simplicité ne rompra la monotonie. Et l'alchimiste qui palpe ses cornues ou déroule ses parchemins derrière les vitraux verts encastrés d'hexagones de plomb retrouvera, dès qu'il aura franchi son seuil, leurs formes torturées et la couleur de leurs enluminures sur les fresques qui recouvrent, entre des ornements gothiques, les façades des Rathaus. C'est un vieux livre ouvert, mangé par l'humidité de la

rue. On y revoit l'enroulement d'étoffes, de bannières, de plumes, les volutes inutiles, l'encombrement, le détail envahisseur et profus qui font de la gravure allemande, si riche et si patiemment creusée, la moins authentique des œuvres d'art, mais la plus accomplie des œuvres de

science, de conscience et de labeur.

les hôtels de ville peints en dedans et en dehors de rouge, d'or, de bleu, surgissent en même temps du pavé des villes commercantes, au milieu des masures à charpentes

### II

des métiers primitifs que les artisans du moyen âge pratiquaient côte à côte dans les mêmes ateliers. Le travail du cuivre et du bronze, le travail du bois se retrouvent dans les créations les plus hautes de Diirer et

La peinture allemande, au fond, ne se dégagera jamais

retrouvent dans les créations les plus hautes de Dürer et même d'Holbein. Il n'y eut jamais de meilleur graveur sur cuivre que Dürer, de meilleur graveur sur bois qu'Holbein et Holbein bion qu'il soit le goul des extistes

qu'Holbein, et Holbein, bien qu'il soit le seul des artistes allemands à n'être pas resté un ouvrier, n'abandonna jamais sa planche. C'est en Allemagne qu'apparaît, probablement en même temps qu'aux Pays-Ras au

probablement, en même temps qu'aux Pays-Bas, au début du XV<sup>e</sup> siècle, la gravure sur bois. Le florentin Finiguerra n'a fait que systématiser un peu plus tard l'invention allemande de la gravure sur métal. Leblond

qui trouvera, au XVIII<sup>e</sup> siècle, la gravure en couleurs, est de souche allemande et Senefelder, l'inventeur de la lithographie, est bavarois. L'imprimerie, l'horlogerie, la mécanique, la plastique, tout sort du même creuset noir où l'esprit infatigable de l'Allemagne jetait pêle-mêle et

sans choix la matière brute de ses industries immédiatement nécessaires. Chez l'Allemand, l'outil tyrannise l'artiste, qui le suit. Chez le Français ou l'Italien,

s'attarder dans le détail. Si, en France et en Italie, les savants s'unissent aux artistes dans la même tendance à généraliser et à abstraire, c'est dans les procédés de métier et l'application à leur tâche qu'ils se rejoignent ici. Ce travail de fourmilière, commun à tous les métiers, à toutes les villes, universel et diffus, rend le développement de la peinture allemande difficile à suivre et ses origines obscures. Elle ne suit pas comme ailleurs une ligne logiquement et régulièrement ascendante pour atteindre un sommet et descendre peu à peu, elle s'avance à pas hésitants, en lignes brisées, entrecroisées, se perd en méandres inextricables, revient en arrière, et, quand elle semble prête à prendre conscience d'ellemême, s'arrête tout à coup pour toujours. Son caractère confus répond à la confusion de l'esprit, à la confusion de l'histoire, au morcellement confus et chaotique du sol allemand. Des foyers s'allument partout, qui s'éteignent au souffle d'une guerre, d'une révolte ou souvent même sans raison. Point de ces larges mouvements qui ne s'arrêtent qu'après avoir épuisé, avec une avidité puissante, la vie qu'ils enfermaient. Prague, au XIVe siècle, a son école, que l'atroce guerre des Hussites ruinera complètement. Ulm, la plus jolie ville d'Allemagne, avec ses maisons peintes, ses volets de couleur, sa fraîcheur pimpante, son Rathaus rutilant de peintures a la sienne avec Syrlin, avec Multscher, avec Zeitbloom, jusqu'à ce que Nuremberg grandissante absorbe son action. Le vieil Holbein va fonder à Augsbourg l'école que son fils transportera à Bâle et que son élève Burgkmair

l'intelligence va trop vite pour donner à l'outil le temps de

Riemenschneider, le sculpteur, travaillera à Würtzbourg tandis que Cranach, le peintre, sera l'école saxonne à lui seul. Hambourg a eu ses artistes locaux que la décrépitude de la Hanse doit décourager très vite. Conrad Witz, paysagiste fin, travaille à Constance. Colmar tient tout entière en Martin Schongauer. Si Cologne dure plus longtemps, si même elle a la fortune d'apporter à la Flandre, à Bruges en particulier, une très large part de son initiation plastique, une singulière destinée veut qu'elle ne sorte du primitivisme le plus étroit que pour recevoir de Bruges même des conseils où sa débilité précoce trouvera facilement la ruine et la mort. Nulle part plus qu'ici, ni en Égypte, ni dans la France ou l'Italie du moyen âge, les théologiens et les docteurs n'eurent pareille action sur les peintres. Partout la même puissance profonde, venue des besoins les plus élevés de la nature humaine, poussa le philosophe et l'artiste du même mouvement et dans la même direction. Ici au contraire, dans la patrie des scoliastes, au cœur de la ville dévote et niaisement pédante qui tentait d'implanter le catholicisme dans le Nord, l'artiste n'est qu'un auxiliaire timoré, obéissant et ignare, de l'abstracteur de quintessence qui le tient par la peau du cou. De Wilhelm von Erle à Stephan Lochner, les anonymes du XIVe siècle sont des femmes bigotes, plutôt que des hommes pieux. Jamais on ne découvre en eux même l'ébauche de ces aspirations passionnées vers une communion toujours plus ardente avec l'esprit universel qui donnent aux maîtres de Sienne, par exemple, tant de force

prolongera péniblement jusqu'à sa mort.

gens rivés à la lettre, des cervelles obtuses nourries d'histoires compliquées. Quand Lochner paraît, vers l'époque où van Eyck et van der Weyden en Flandre, Della Quercia, Masaccio, Donatello, Angelico, Bellini en Italie, les Avignonnais en France affirmaient avec tant d'énergie le droit qu'avait l'individu d'imposer son action, un peu du cauchemar théologique semble se dissiper pour un temps. Malgré sa matière cireuse, Stephan Lochner sait détacher sur un ciel d'or de jolies figures de vierges aux mains longues, au teint frais, une société pieuse et douce que les spéculations enchevêtrées fatiguent et qui se décide à jouir douillettement de l'aisance bourgeoise que la vieille activité de la ville commence à lui assurer. Son enfer n'est que comique et son paradis prometteur. Quand les élèves du grand Rogier van der Weyden viendront, vers la fin du XV<sup>e</sup> siècle, apporter à Cologne la force éclatante et l'ordonnance lourde et pleine des peintres brugeois, elle sera bien trop affadie et dolente pour leur résister. L'âme candide du Maître de Saint-Séverin, la timidité délicate, la couleur atténuée du Maître de la vie de Marie disparaîtront des tableaux de ses derniers peintres comme leurs paysages de cendre s'effacent du souvenir. Barthélémy Bruyn, après Joos von Cleve, essaiera bien, en plein XVIe siècle, avec une froide attention, un soin irréprochable, une science serrée, d'imaginer un compromis teinté d'italianisme entre les expressions primitives de la Flandre et du Rhin. La force allemande, exposée depuis si longtemps sur ce grand fleuve aux influences trop continues et pas assez

mystérieuse, de fièvre et d'accent. Ce sont de pauvres

plus à l'Est et au Sud, dans l'intérieur du continent, pour reprendre, en touchant la vieille terre germanique, la conscience de sa vraie signification.

Nuremberg était bien placée pour recueillir les courants nécessaires à l'éveil de nouveaux désirs. Elle servait de trait d'union entre les villes hanséatiques, Venise, le Rhin, et les Pays-Bas. L'Allemagne entière, la Bourgogne, la Hongrie, et, par l'Adriatique et le Danube,

l'Orient, refluaient sur elle. Une vie touffue animait ses marchés, ses comptoirs, ses banques, roulait dans ses

compensées de la France et des Pays-Bas, s'est retirée

ruelles, montait de ses échoppes noires avec les voix puissantes de Hans Sachs et de ses amis, donnait à ses corps de métier cet élan de force qui, deux siècles avant, avait fait un chœur de poètes des maçons français. Par la cohésion passionnée qui groupait en un bloc tous ceux qui travaillaient au même établi, par la curiosité fiévreuse qui tourmentait chacun d'eux, l'esprit du moyen âge et l'esprit de la Renaissance y bouillonnaient ensemble confusément. Tous les ouvriers d'art du sud de l'Allemagne quittaient leurs villages de bois où les torrents bondissent entre les façades fleuries, pour y

venir, dans le bruit des marteaux et le ronflement des forges, couler des images de bronze, fondre des caractères d'imprimerie, buriner le cuivre et l'argent, travailler le bois, tordre et peindre le fer, polir et denteler l'acier des montres. Adam Krafft, le tailleur de pierre qui montra l'effort même de l'Allemagne ouvrière quand il agenouilla

sa rude et bonne effigie pour supporter sur ses épaules une pyramide ouvragée de soixante pieds de haut, Veit moyenne de l'Allemagne dans sa pesante bonhomie, s'y rencontraient avec les peintres de retables émigrés des villes rhénanes, au pied des églises décorées par des statuaires qui devaient leur éducation aux vieux imagiers français.

Stoss, le tailleur de bois qui exprimait, par sa complication sentimentale et son insistance méticuleuse. l'âme

## III

Qu'on se représente le jeune Albert Dürer en ce milieu d'intense travail et d'activité embrouillée, où son vieux maître Wolgemuth, qui s'est imprégné à Cologne de Rogier van der Weyden, lui cite en exemple Pleydenwurff,

l'introducteur à Nuremberg de la peinture des Flamands... Qu'on le retrouve suivant passionnément les récits des compagnons revenus d'Italie où le ramènent les tableaux d'ailleurs médiocres de Jacopo da Barbari

installé à Nuremberg vers ce temps-là... Qu'on l'accompagne dans l'atelier d'orfèvre de son père, étudiant avec avidité les gravures de Martin Schongauer, le maître de Colmar, les gravures austères où rien ne nous

est épargné du spectacle des plaies du Christ et du visage des bourreaux et dont la force dramatique s'accroît de la laideur, de la misère des modèles, du flot amer qui monte du moyen âge finissant... Qu'on s'imagine avec quelle fièvre cette nature passionnée qui fut toujours amoureuse

de poésie, de musique, de danse, surprenait en elle des formes guerrières chevauchant les nuées, des eaux glauques où les ondines glissent dans un flot de paillettes d'or, toute la terre allemande fourmillante de génies,

quand, avec les rumeurs de la rue, venait jusqu'à la

ardente et recueillie, à la prise de possession des forces ataviques que la vieille activité de la cité, la sève accumulée du sol, la rêverie sauvage des nomades de la steppe hongroise, qu'il tient du sang paternel, y déposent confusément... on s'expliquera pourquoi, en ce lieu et à cette heure, s'épanouit celui qui devait, trois cents ans avant les poètes et les musiciens de l'Allemagne, exprimer dans un langage plus inattendu que le leur son âme infiniment complexe, réaliste et sentimentale, minutieuse et vague, enfantine et apocalyptique, son âme qui reflète avec une précision intransigeante toutes les images errantes et cependant reste impossible à saisir. Le premier de tous les Allemands, il fut une expression complète, et très haute, de la vie et du sol allemands. Mais nulle part ailleurs, ni en France, ni en Flandre, ni en Italie même, il n'est possible de trouver un représentant plus typique de l'artiste érudit de ces temps-là, curieux de toutes choses, abordant l'étude de toutes choses à la fois, et accumulant dans le même espace avec une ardeur désordonnée les résultats de ses recherches. Il est le confluent et le remous de deux moments d'action puissamment caractérisés. Il a du moyen âge la foi, la force confuse, le symbolisme obscur et riche, de la Renaissance l'inquiétude, le sens des perspectives infinies qui s'ouvrent devant les esprits supérieurs, la volonté infatigable de savoir. Une curiosité ardente fait de lui,

comme de Vinci qu'il rappelle par tant de côtés, mais qui tenta plus lucidement d'échafauder une méthode, un de

fenêtre le chœur des maîtres-chanteurs... Qu'on assiste à présent au repliement sur elle-même de cette sensibilité

même temps. C'est une sorte de Christ savant qui cherche le salut du monde dans l'étude acharnée de ses aspects.

Jamais, surtout dans les gravures qu'il creusait dans le cuivre avec une main d'ouvrier, un cœur de poète, un cerveau de philosophe, jamais il n'arrangea la nature. Il la tenait « pour le seul maître », et tout d'elle l'intéressait au même degré. Il vit, avec une extrême confusion, se

dérouler le mythe chrétien sous des costumes allemands, dans des maisons et des rues allemandes, au milieu des campagnes qui environnent Nuremberg, près des eaux qui vont au Danube et sous les rochers de forme étrange, au seuil des maisons de bois à toitures inclinées. Les rêveries compliquées et profondes qui erraient dans sa

ces génies labyrinthiques, universels, presque bizarres, devant qui tous les chemins de la pensée se présentent en

méditation, il ne les situait jamais hors des robustes plaines de l'Allemagne du Sud, des coteaux couverts de mélèzes, des pâturages, des ruisseaux, des mares, des ponts branlants, jamais hors des sites qu'il avait traversés pour se rendre en Italie et dans les Flandres, les bords du Rhin striés de rangs de vignes, les forêts, les ravins, les torrents de la Forêt-Noire et du Tyrol. La légende qu'il ramassait partout, l'Orient rencontré à Venise s'y mêlaient, dragons, chimères, lions et chameaux, figures de Turcs dans les logis nurembergeois, chevaliers passant au

pied des donjons tout hérissés de poivrières et de tours, le diable et la mort à leurs trousses. Avec la patience inlassable, sinon la rapidité et la décision schématique des Japonais dont il se rapproche si souvent quand il suit, de sourd du cuivre, au grain savoureux du bois, au sec miroitement des toiles peintes, les résultats accumulés. Les chevaux massifs de l'Allemagne, ses chiens de chasse musculeux, ses cerfs, ses lièvres, ses vaches, ses porcs grouillant dans la fange des villages, tous ses insectes, tous ses oiseaux participaient presque toujours aux aventures amoureuses, familiales, bourgeoises, guerrières que le dur burin arrêtait avec la force et la douceur d'une sensibilité accessible à tous les spectacles. Tout l'inquiétait passionnément, la forme des herbes, des bestioles, la mousse des rochers éclatés sous la poussée patiente des racines, les monstruosités humaines ou animales, les choses vivantes, les choses inertes, les cuirasses de fer forgé, les armes, les casques à antennes, les bannières armoriées. Il exécutait pour les orfèvres, les forgerons, les costumiers, les armuriers, les imprimeurs, les libraires, des motifs de décoration. Il écrivait des traités didactiques. Sa sympathie universelle ne négligeait rien de ce qu'elle jugeait nécessaire au perfectionnement de son métier et de son esprit, ni un bout de bois mort, ni un tas de pierres, ni la disposition de fortune de la clôture d'un champ maintenue avec des cordes, que les grandes nuées du ciel, les forêts moutonnantes, les lourdes maternités, les accords mystérieux de la terre et de l'espace ne lui dissimulaient pas.

Si l'humanité l'intéresse aussi fort qu'un vieil os qui traîne, à demi rongé, elle ne l'attire pas plus. S'il a signé

sa pointe d'acier, la ligne capricieuse, mais nette de ses paysages scrupuleux, il poursuivit jusqu'à la fin une lente et large enquête dont il confia impartialement à l'éclat a vu passer près de lui des hommes musclés, mal équarris, laids, mais d'âpre élégance, des femmes au cou gras dont le visage est rond et plein, les cheveux lourdement tressés, on retrouve dans une écorce d'arbre, un cep de vigne, un roc émergeant d'un bouquet d'herbes, la même vigueur noueuse, le même souci de vie totale et dense, le même esprit méticuleux. Pas de ces courbes audacieuses par qui les Italiens rattachent la forme à la forme, pas un soupçon de ces passages subtils par qui les Vénitiens ou les Flamands dénoncent la pénétration incessante de tous les éléments du monde. Tout est d'importance égale et de prime abord séparé, sans échos réciproques... Mais chaque chose est tellement fouillée dans sa forme, tellement saisie dans sa vie intime, chaque détail est tellement senti par sa vibration personnelle, sa caractéristique imperceptible et mystérieuse, que tout tremble et tout murmure, qu'une animation générale et vague fait bouger ce monde précis. On dirait que la nature est restituée pêle-mêle, dans l'ordre, ou plutôt dans l'absence d'ordre où elle se présente à nous, que l'homme n'est pas intervenu pour la ramener au plan humain et exprimer par elle les idées qu'elle vient de lui révéler, mais qu'il lui demande de chanter seule, par toutes ses voix innombrables où la voix de l'homme ne compte pas plus ni moins que les autres, le poème confus qu'elle n'interrompt jamais. C'est déjà le panthéisme allemand. Il ne paraît pas résulter de l'absorption du corps universel dans la substance humaine et jaillir d'elle avec la

puissante ivresse rythmique qui fait un poème vivant des

des portraits tout-puissants, d'un modelé serré et dur, s'il

l'analyse, trop fait pour étudier sans parti pris et sous toutes leurs faces et sans ordre les objets qui se présentent à son regard, à séparer ce qu'il doit accepter du monde de ce qu'il doit en rejeter. Au lieu d'absorber la nature, l'homme s'absorbe dans la nature tout entier.

Cette impossibilité à choisir dans le monde objectif les éléments d'une construction plastiquement harmonieuse et logique constitue l'écueil de l'art allemand – en tant que réalisation générale d'un idéal collectif exprimant la race et la précipitant toute vers un but clairement défini. Tout, pour l'artiste allemand, est au même plan dans la nature. Il sera capable d'étudier chacun des éléments qui nous la font aimer avec une patience, une science, une conscience

temples indous ou des cathédrales françaises. Il semble exprimer l'impuissance d'un être trop armé pour

supérieures à celles qu'y déploient l'Italien, le Français, le Hollandais, le Flamand, sinon le Japonais et le Chinois, avec une sensibilité égale à la leur. Il ne saura pas comme eux donner en elle à chaque chose l'importance qu'elle a dans nos préoccupations, exprimer en généralisations plastiques les émotions sensuelles, intellectuelles ou morales qu'elle lui procurera. On pourra, chez deux ou trois d'entre eux, sentir une grande âme, elle ne saura pas se définir et jamais, comme ailleurs, elle ne rejoindra dans un torrent de vie puissamment ordonné d'autres âmes fortes ou gracieuses pour constituer avec elles une vaste expression d'ensemble, faisant masse sur l'horizon du

passé et définissant nettement aux hommes de l'avenir ce que pensait et sentait un peuple à ce moment-là. C'est toute leur histoire. Leur puissance d'analyse a bouché profondeur, vérifié une à une toutes les intuitions des Français et des Écossais, Voltaire, Rousseau, Diderot, Hume, n'ont pas trouvé le transformisme, que Lamarck formulait à peu près à l'heure où Hegel se montrait impuissant à choisir. Aucune des grandes hypothèses qui dirigent depuis cent ans les recherches des biologistes n'est sortie de leurs laboratoires, les plus féconds du monde en expériences et en observations, et leurs ingénieux mécaniciens n'ont pas trouvé un seul des grands outils d'échange et de transport qui ont fait le monde moderne. Jamais ils ne vont par le plus droit chemin au seul essentiel et au plus logique. Le détail masque toujours l'ensemble, leur univers n'est pas continu, mais fait de fragments juxtaposés. On les voit, dans leurs tableaux, donner la même importance à une hallebarde qu'à un visage humain, à une pierre inerte qu'à un corps en mouvement, dessiner un paysage comme une carte de géographie, apporter, dans la décoration d'un édifice, autant de soins à une horloge à marionnettes qu'à la statue de l'Espérance ou de la Foi, traiter cette statue avec les mêmes procédés que cette horloge, et, quand ils ont, à force de conscience, à force de labeur, donné à une halle, à une nef, des proportions monumentales, y suspendre des objets hétéroclites qui en ruinent l'effet d'un seul coup. De là, nous l'avons vu, leur panthéisme négatif que

pour eux les chemins des grandes synthèses d'un amas formidable d'objets entassés sans choix. Leurs mathématiciens n'ont pas trouvé la gravitation. Leurs philosophes, après avoir, avec une incomparable jusqu'à l'immolation de soi, d'une fantaisie tourmentée, d'un symbolisme profond mais parfois si obscur qu'il paraît s'ignorer lui-même, respire tout entier, malgré l'éclat concentré d'une verve puissante et sa vaste sensualité, la tristesse définitive de l'homme qui ne sait pas choisir. Partout le sablier mesure le temps qui coule tandis que l'idylle sourit ou que le drame pleure et la mort traverse souvent un paysage paisible où rit une histoire d'amour. Dans la *Mélancholia*, qui semble résumer toute son œuvre, on voit le génie humain écrasé de lassitude, avec toutes ses conquêtes autour de lui, parce que, malgré ses grandes ailes, il n'a rien appris d'essentiel. Comme Faust, Albert Dürer s'est promené dans tous les mondes,

à la poursuite de l'illusion qu'il n'a jamais pu saisir.

Dürer, le premier, exprime avec tant de force confuse. De là leur pessimisme qui, trois cents ans avant Schopenhauer, enveloppe comme d'une atmosphère invisible l'œuvre du graveur de Nuremberg. Cet art patient, exact, compliqué bien que poétique, sincère

quelque époque qu'il vive. Mais c'est seulement la faculté ou le besoin de l'analyse qui l'entraînent à regarder la vie sous un angle pessimiste, à ne plus lui voir d'autres directions que la mort, à douter que son effort douloureux puisse servir aux hommes qui viendront, ou du moins à ne leur accorder son aide que sans joie et à contrecœur.

Sans doute l'homme souffre, quel qu'il soit, et à

découragement philosophique, d'autant plus surprenant qu'il contraste avec leur courage à travailler la matière et à scruter le monde, est commun à presque tous les penseurs, à presque tous les artistes allemands.

Les malheurs de leur siècle ne suffisent pas à l'expliquer. Les pays allemands, au XVe siècle, au début du XVIe, étaient aussi prospères que la Flandre ou l'Italie, infiniment plus heureux que la France, déchirée, ruinée, saignée à blanc par cent ans de guerre... Pourtant, presque pas de gravure allemande, presque pas de

tableau ou de bas-relief allemand où la hantise de la mort ne flotte. Le sablier est presque toujours là, ou quelques os brisés. Et c'est en Allemagne surtout que la Danse des Morts craque et grelotte entre les feuillets des vieux livres d'images ou sur les poutres peintes des ponts de Un squelette cordial assiste l'accouchée, il prend part aux jeux des petits, il entonne la marche nuptiale au-devant des époux, il aide l'avare à compter son or, il excite les chevaux du laboureur, il coupe la corde du chien qui mène l'aveugle, il tient l'archet du musicien, il porte au sacre des Césars la couronne ou la mitre, il se regarde au miroir de la coquette, il joue à l'amoureuse la sérénade décisive... Il apporte partout le témoignage du pire des désastres qui puisse frapper une race, le désespoir intellectuel.

bois que les torrents des vieilles villes secouent sur leurs pilotis. La mort participe à tous les événements de la vie.

monde extérieur un encouragement, comment inscriraitil dans une forme harmonieuse la rencontre d'un univers et d'un esprit harmonieusement ordonnés ? Les apparences de l'espace et du sol laissent dans le souvenir des images flottantes. Ce sont tantôt des montagnes à découpures inattendues, des gouffres romantiques de verdure et de rochers, tantôt des bois de sapins vers qui montent des prairies en pente et qui se succèdent et se répètent avec une monotonie décourageante. Toujours

Comment d'ailleurs l'Allemand trouverait-il dans le

des profils terrestres mal définis, des campagnes vertes et rouges, d'un vert sombre, d'un rouge sombre, couleurs mortes, sans transparence, auxquelles une brume trop terne ne donne aucun éclat. Nature robuste, mais morne, accidentée, mais privée de ces masses qui se rejoignent sans effort, privée de l'atmosphère lumineuse qui transforme tout ce qu'elle baigne. Les fleurs elles-mêmes, qui garnissent du haut en bas les fenêtres des logis les

plus pauvres, y semblent éteintes et sans parfum.

dans cette uniformité pittoresque et rien ne conduit le regard d'un endroit à un autre endroit. Quand des vapeurs effilochées traînent, masquant ici une forêt pour ne laisser voir qu'un fantôme d'arbre, couvrant là tout un fleuve dont on n'aperçoit, par éclairs, qu'une lueur fuvante à la crête d'un flot, dérobant une énorme assise de granit pour suspendre un château dans l'espace, brouillant les plans, noyant et disloquant les lignes, l'œil ne perçoit de la nature que sa vie fragmentaire et diffuse. Si l'on se penche sur un de ces paysages brumeux dont les formes ne se dessinent, pour devenir alors trop précises. que quand on les regarde de trop près, il prend possession de votre être comme un ensemble de sons plutôt que comme un ensemble d'objets : des bruits murmurent, éclatent, s'éteignent, renaissent pour mourir, ce sont des torrents qui frémissent, ou des fontaines, ce sont des oies, des canards qui nasillent, c'est un beuglement, c'est un fouet qui claque, le cri de fer d'un coq, l'heure tombant d'une horloge, des feuilles mortes balayées, une roue qui grince, une aile qui bat... Ce ne sont plus des images qui se fixent, mais des rêves indistincts qui s'ébauchent, des énigmes obscures qui se lèvent dans le cerveau. Dès qu'il n'est pas possible à l'âme de choisir les éléments visibles d'une harmonie formelle, son besoin de consolation et d'abri la pousse à se replier sur elle-même pour y chercher les éléments épars d'une harmonie sentimentale. Sans se préoccuper désormais de soumettre le sentiment qui les emporte au contrôle impossible à saisir de leur monde extérieur trop mal défini, c'est en

Ouand le ciel est découvert, rien n'attire et ne retient

regardés. J'ai vu, en descendant le Rhin, chanter des jeunes Allemandes. Elles chantaient la chanson de Heine au moment où elles passaient devant le rocher de Lorelei qu'elles ne regardaient pas. L'art primitif des Germains et des Scandinaves descendant des fjords et des forêts du Nord devait rester et doit rester la forme de leur action morale. La musique seule échappe aux dangers de l'analyse et donne l'illusion de l'absolu en exprimant les idées les plus vagues sous la forme mathématique. La nature ouvrière et rêveuse des Allemands s'y meut à l'aise, parce qu'elle leur offre à la fois le plus précis des movens et le but le plus imprécis. Exclusivement symbolique, elle exprime, à travers une grande âme, l'aspiration confuse d'un peuple entier avec d'autant plus de puissance qu'elle n'a rien à définir et dispose d'un immense trésor de formes flottantes, de couleurs confondues, de sensations diffuses accumulées depuis des siècles dans l'instinct poétique de ce peuple au cours de ses contacts inconscients et multipliés avec le monde. Des Niebelungen à Gœthe, un torrent sourd

eux que les hommes choisissent, et ils se mettent à chanter. J'ai vu chanter des jeunes Allemands qui débarquaient à Venise. Ils chantaient du Schumann en tournant le dos aux palais, qu'ils n'avaient pas encore

C'est un musicien qui s'ignore. Malgré l'achèvement de ses tableaux, de ses gravures, son insistance à détacher chaque détail, malgré son métier prodigieux, l'ensemble n'apparaît pas comme une forme distincte mais comme

d'images embrouillées court de siècle en siècle dans l'esprit allemand. Et Dürer s'y est baigné sans le savoir. ouvrier allemand de dégager de l'objet même qu'il étudie une idée générale visible, et plus il est précis et moins il y parvient. L'idée générale est antérieure à l'œuvre et erre confusément. Quand Martin Luther prit la musique comme moyen d'action, à l'heure où Dürer atteignait le plus haut sommet de sa nature, il s'emparait donc du langage le plus propre à révéler les puissances inconnues que le peuple allemand amassait en lui à son insu, depuis que ses villes industrieuses, du Rhin à la Saxe et de la Franconie à la Baltique, s'étaient révélé leur pouvoir. La dissolution romaine épouvantait les consciences allemandes, incapables de s'apercevoir qu'au cœur même de l'Italie, de Giotto à Angelico et de Masaccio à Michel-Ange, les artistes élevaient contre l'abjection commune à toutes les puissances sociales qui ne se croient plus menacées, la protestation de l'esprit. La beauté sensuelle de cette protestation que leur absence de sens plastique ne leur

une évocation, comme une suggestion d'atmosphère sentimentale. C'est un sentiment moral qui domine, tout contribue un peu à l'imposer. Il est impossible à l'artiste

permettait pas de comprendre, leur masqua sa beauté morale. Et la Réforme prit contre la Renaissance en Allemagne un caractère d'antagonisme radical.

Au reste, elle eut raison. Un peuple ne peut se servir que des armes que son sol et son sang lui offrent. Là, la marche à l'espoir s'était traduite par des formes et des couleurs. Ici, elle devait s'exprimer par des sons et des paroles. La Réforme, de Jean Huss à Luther, combat pour

l'expansion de l'homme, dans un autre langage et sous un

siècle. C'était un de ces êtres tumultueux en qui, comme en un sol vibrant des forces souterraines, la lave brûlante du sang roule dans un flot de joie, d'enthousiasme, d'orgueil, avec la bière et le suc des viandes, l'irrésistible besoin de faire jaillir au-dehors la flamme emprisonnée. L'esprit violent de la Renaissance l'habitait. Et il était fatal que la Renaissance, la grande enquête menée de front par tous les peuples de l'Europe occidentale avec une passion intransigeante, prît dans le Nord la forme qu'il lui donna.

Mais qu'on y prenne garde. Si les foules entraînées par son verbe chantaient en le suivant, c'est que l'instinct profond parlait en elles, c'est qu'elles entraient avec ce

autre prétexte, avec le même lyrisme, la même foi que les grands Italiens. Luther eut en lui la vie bouillonnante du

chant sous les voûtes idéales d'une église que leur génie antiplastique n'avait pu leur donner depuis trois siècles et que leur génie musical bâtissait spontanément. Elles obéissaient à ce vague et puissant espoir qui s'empare des multitudes quand un homme fort s'adresse à elles pour les mener au combat. Là où les théologiens croyaient

soulever des consciences, ils soulevaient des besoins – légitimes et sacrés – de libération et de bonheur. Le drame, et par conséquent la révélation de la conscience n'a pour théâtre que le cœur du héros. L'héroïsme des foules, s'il s'éveille aux mots tombés des lèvres des héros, reconnaît des mobiles moins abstraits dont ils n'ont fait que donner l'expression la plus haute. Dans la masse du

que donner l'expression la plus haute. Dans la masse du peuple allemand, il ne s'agissait pas de revenir aux enseignements des apôtres, mais de libérer le peuple allemand des puissances sociales qui menaçaient d'écraser Si l'Allemagne était prospère d'apparences, si sa petite bourgeoisie artisane entassait lentement les produits hétéroclites, mais innombrables, de son industrie

son essor.

ouvrière, le peuple des campagnes souffrait. Le clergé tenait le tiers du sol. Économiquement, l'Allemagne était sous la domination de Rome. Et Luther s'apercut qu'il s'était trompé sur le sens que la foule donnait à son action, le jour où, ayant consenti à reconnaître, parce qu'il avait besoin d'elle, l'autorité de la féodalité militaire qui le secondait dans sa lutte contre la féodalité ecclésiastique, il dut aider la noblesse protestante à écraser les misérables que sa parole avait fanatisés. L'effroyable guerre des paysans donnait à la Réforme sa signification réelle. Une classe en remplaçait une autre dans la possession du sol, elle allait étouffer la vie morale de l'Allemagne qui avait pu, depuis deux siècles, se manifester à peu près librement, grâce à l'antagonisme d'intérêts qui les opposait l'une à l'autre. Le triomphe du protestantisme coïncida, dans toute l'Allemagne, avec l'abdication de sa

pensée originale. Nuremberg s'éteignit.

## V

Holbein à part, Holbein que la ruine des villes allemandes toucha aussi puisqu'il fut contraint par la misère de quitter Bâle à trente ans pour la cour d'Henri VIII, les grands peintres allemands, Cranach entre

autres, sont du même temps que Dürer. Ses deux élèves, même, sont à peine plus jeunes que lui, Hans de Kulmbach qui le continue tant bien que mal avec une application sèche, Altdorfer, qui oublie la douleur du siècle dans les paysages précieux et miroitants où son

dilettantisme un peu débile demande à la forêt germaine l'abri de ses frondaisons et se réchauffe à l'incendie des crépuscules romantiques. La brique des toits d'Allemagne, ses bois opaques envoient une dernière fois le reflet terne du rouge sombre et du vert presque noir aux toiles de Burgkmair où agonise l'école d'Augsbourg

qui n'entendra plus, avec Christophe Amberger, qu'un écho presque éteint, bien que pur, de la grande voix d'Holbein. Mathias Grünewald, le maître d'Alsace, qui pend à la croix, par ses deux bras presque arrachés, l'horrible corps du Christ, broie ses deux pieds avec un

clou, le meurtrit, l'écorche, le souille, Mathias Grünewald, il est vrai, est un peintre, et très supérieur comme peintre

d'ailleurs vient du pays flamand, — c'est le grand dramaturge de cette école anarchique et méticuleuse, une d'esprit et pourtant faite de pièces et de morceaux. Seulement il ne transmet pas à son élève Baldung Grien dont les nudités s'allongent, s'arrondissent, s'idéalisent sur les conseils désormais tyranniques des artistes italiens, le secret de sa peinture épaisse, vulgaire, mais toute pénétrée de matière et d'espace que rien n'annoncait en Allemagne avant lui et qui disparaîtra tout

à fait avec lui... Après Holbein, l'Allemagne fermera les yeux pour mieux écouter monter du dedans d'elle la rumeur de révolte qui éclatera sur la terre comme un appel d'amour intarissable, toujours renaissant dans les sanglots et roulant avec eux vers l'apaisement et le

à Dürer, à Holbein, même à Cranach. Il sait donner à sa couleur l'accent du drame, émouvoir, déchirer, terrifier par elle. Il est aussi tragique que trivial, il est cruel, sinistre, enivré de force et d'horreur. Avec Colins, un sculpteur mystérieux de la fin du siècle, qui semble avoir passé sa vie presque entière à tailler dans le marbre du tombeau de Maximilien une sorte d'épopée romantique et guerrière trop grouillante et surchargée, mais qu'un rythme puissant préserve de la confusion – et qui

triomphe, le jour où Beethoven arrachera les symphonies de son cœur.

Maintenant, est-ce le césaropapisme qui tua l'art allemand, est-ce la décroissance de l'énergie dont l'art allemand avait été la manifestation suprême qui permit le

césaropapisme ? Le génie créateur n'était-il pas momentanément épuisé ? Cinquante ans plus tôt, sans sur le mouvement réformateur. C'est quand la force intérieure s'épuise que les forces extérieures reprennent le dessus, et la victoire politique d'une religion marque toujours l'affaissement de la foi désintéressée qui l'a formulée peu à peu. Tous les artistes allemands du début du XVIe siècle annoncent Luther et par conséquent, en même temps que l'apogée, le commencement du déclin des affirmations qu'il apporte. Depuis les cathédrales, l'idée morale dominait la plastique allemande qui, grâce précisément à son impuissance à choisir dans la nature extérieure, ne fût jamais parvenue à la réalisation des équilibres de masses et des arabesques de lignes qui résolvent le problème moral avec tous les autres en établissant dans l'esprit ce sentiment de plénitude et de continuité que nous appelons l'harmonie. On peut se représenter Masaccio ou Michel-Ange luttant sans cesse contre les entraînements de leur nature passionnée pour élever leur caractère à la hauteur de leur esprit philosophique, on ne peut s'imaginer Dürer que vivant sainement et sans impossibles désirs et restant toute sa vie bon ouvrier, bon fils, bon frère, bon époux, bon père, bon citoyen. Ses quatre Évangélistes illustrent l'apostolat de Luther. Et ce n'est pas la première fois qu'ils se présentent en Allemagne avec une aussi simple fermeté. En 1519, quand Luther engageait à peine la lutte, le chaudronnier Pierre Vischer était sorti de sa forge avec son tablier de cuir pour écouter le bruit du siècle. Alors qu'autour de lui les sculpteurs de second ordre épuisaient la formule du mysticisme sentimental de l'école rhénane

doute, les princes allemands n'auraient pu mettre la main

aux mains fines, aux tresses lourdes, de figure étonnée et candide et de corps pur sous les robes trop compliquées, Pierre Vischer demandait à son inflexible morale le secret des plans catégoriques et des volumes définis. Qu'il coulât dans le métal des armures habitées, des guerriers droits et sûrs comme la conscience, ou qu'il dressât autour d'un tombeau des apôtres intransigeants, on eût dit qu'en revenant avec les théoriciens de la Réforme christianisme primitif qui condamnait cependant la Renaissance, il s'accordait sans le savoir avec la Renaissance dans l'appel à l'espoir auquel Donatello donnait un autre nom que lui. Avec Dürer, peut-être même avant Dürer, c'est l'esprit le plus nettement conscient des forces poussaient le Réformateur à l'action. La plupart des autres artistes allaient à lui d'instinct, parce qu'ils vont toujours à ce qui affirme avec éclat les puissances de vie contre les puissances de mort. Sa violence, sa joie ramassaient en elles tous les efforts dispersés vers la lumière que chacun des travailleurs de l'Allemagne tentait dans sa sphère obscure. Quand Lucas Cranach faisait le portrait de Melanchton ou celui de Luther avec le respect

attendri que vous inspire une chose qu'on comprend peu et qu'on sent profondément, quand, à soixante-quinze ans, il devenait prisonnier de l'Empire à Mühlberg, il

dont l'équivoque Vierge de Nuremberg est l'aboutissant mondain, alors que Tillmann Riemenschneider, le maître nerveux de Würtzbourg, qu'inquiète une ombre d'ascétisme, cherchait à faire pénétrer quelque chose de la maigre élégance florentine en ses images de femmes substituer la sainteté d'un seul livre à la sainteté de tous les livres affirmée par la Renaissance, achever d'éteindre partout en Allemagne les foyers d'insurrection dont Dürer et Luther avaient été les plus grandes lueurs. C'est avec une joie d'enfant qu'il avait aimé le moine batailleur et sensuel de qui le verbe savoureux, le lyrisme tonitruant, le rire et le verbe l'enchantaient. Ses bois confus, blonds, papillotants, où la passion saignait au milieu d'un cortège bizarre de casaques à crevés, de souliers à la poulaine, de caparaçons fastueux, de crinières tressées, d'énormes panaches de plumes, d'enroulements imprévus, semaient la propagande dans le peuple avec une ardeur charmante. Il traduisait en bonnes images allemandes le vieux poème humain que son ami traduisait en bonne prose allemande. Il eût consenti moins que tout autre, pour assurer la domination d'une classe sous un prétexte de religion ou de morale, à conter ses idylles gauches dans la nature délicate et fleurie que le printemps des campagnes saxonnes lui révélait. Moins que tout autre, parce qu'il avait gardé de l'âme allemande et la garda jusqu'à sa mort, cette fraîcheur de sentiment que Dürer connut à peine. Le pessimisme allemand n'eut jamais de prise sur son cœur, car, à l'encontre de tous les maîtres de sa race, il sut choisir, et spontanément, et beaucoup moins en savant qu'en artiste. Ce n'est pas qu'il fût capable de s'élever à ces généralisations puissantes qu'expriment les

n'exprimait certes pas le désir de voir triompher les principes au nom desquels le protestantisme organisé devait plus tard chasser les images des temples, déchirer le poème des sens, condamner l'affirmation de la vie, peu que le monde est continu. En plein XVIe siècle, c'est encore un primitif, mais ce primitif se trouve être ingénument le premier coloriste après Grünewald et le plus sensible à la beauté formelle de tous les peintres allemands.

Il n'a pas, certes, le sens du ridicule. C'est souvent le meilleur moyen d'avouer sa vraie nature. Il peint des femmes nues qui ont gardé leur chapeau, des femmes fort gauches, avec des jambes maigres, et cagneuses, et de grands pieds, et de gros genoux.

Seulement leurs visages sont d'un charme extrême,

compositions rythmées et nues, par qui les héros de l'art enferment dans l'architecture et le mouvement de la forme les sensations éparses qui leur apprennent peu à

tout ronds, souriants, un peu malicieux, avec de belles tresses blondes. Il les a surprises presque toutes à l'heure de la nubilité, elles ont un petit ventre ferme, une ondulation pure du buste et de la hanche, des seins naissants, un air de corolle hésitante à s'ouvrir. Sa sensualité candide promène son imagination en des jardins tout frémissants de fleurs éparses, où des nudités mythologiques mal bâties et délicieuses affirment que le

réformateur et ses amis ne sauraient être rendus responsables des préoccupations malsaines qui caractérisèrent l'action des sectes protestantes à la suite

de Calvin et des puritains anglais. De pesants reîtres teutons ont beau s'y trouver près d'elles, leur fraîcheur triomphe, et comme tout s'enveloppe d'un espace blond que les rouges cendrés envahissent d'une vapeur transparente, on n'a pas le courage de lui reprocher sa

maladresse. Ce rustre vous livre une âme exquise, dont quatre-vingts ans de vie agissante n'épuisèrent pas l'innocence.

## VI

Point de rapports à première vue entre cette sensibilité gauche et la volonté toujours grandissante qui permit au dernier des peintres allemands, mort à quarante-six ans, d'enfermer dans l'ondulation soutenue d'une ligne aussi sobre que l'intelligence latine, la

quarante-six ans, d'enfermer dans l'ondulation soutenue d'une ligne aussi sobre que l'intelligence latine, la complexité de l'âme allemande. De plus près, cependant, c'est la même race. Hans Holbein n'a scruté les dessins de Michel-Ange, de Vinci, de Raphaël il n'a étudié les

c'est la même race. Hans Holbein n'a scruté les dessins de Michel-Ange, de Vinci, de Raphaël, il n'a étudié les fresques de Venise, de Mantoue, de Padoue, de Florence peut-être où il dut aller depuis Bâle, que pour demander à

la puissance éducatrice des maîtres italiens de lui aider à dégager de l'œuvre confuse de Cranach, de Dürer, de Grünewald, de Martin Schongauer, les éléments d'une définition plus claire et plus plastique de l'effort allemand.

Un lien impossible à briser attache aux portraits nets, doux et sauvages de Cranach, aux portraits ligneux et compacts de Dürer, à tous les portraits de tous les Allemands, d'Aldegrever à Baldung Grien et de Barthélémy Bruyn à Christophe Amberger, les images

incomparables où le maître de Bâle, dans un trait léger comme une lueur qui frise une surface charnue, décisif comme une arête osseuse, donne la sensation du bloc du Il tenait de son père déjà, le vieux maître d'Augsbourg, ce trait gauche en apparence qui suit fidèlement la ligne du visage, ne néglige aucun de ses accidents, le restitue avec une conscience terrible dans les saillies et les enfoncements inégaux, qui lui donne, par la façon dont

l'œil s'enchâsse dans l'orbite, dont le menton et la pommette se profilent, dont le nez s'écrase ou s'élance, dont le front ou les tempes se bossellent ou s'élargissent,

visage vivant, esprit et muscles, os et sang, âme flottante

et concentrée.

son accent particulier. Les Italiens lui avaient conseillé d'appuyer un peu plus ici, un peu moins là, de ne laisser subsister du visage que ses sommets expressifs. Ils lui avaient aussi montré la façon d'emplir un cadre, de s'arrêter à temps, d'établir dans l'espace un volume défini. Mais c'est bien tout. S'il choisit, comme eux, ce n'est pas pour généraliser, c'est pour individualiser. Au

lieu d'essayer d'atteindre par la synthèse une vérité universelle, il atteint par l'analyse une vérité particulière.

L'instrument qu'il prend aux Italiens, il l'emploie à mieux chercher en lui et autour de lui l'Allemagne, pour la mieux définir. Quand il quittera Bâle pour Londres, c'est encore en Allemand qu'il parlera des Anglais. C'est en Allemand que dans ses grands portraits sévères, moins achevés, peut-être, malgré leur minutie grandiose, que ses esquisses au crayon, il accumulera sur les murs, les tables,

les rayons des meubles, les cent objets aussi précis que le visage, encriers, mappemondes, équerres, manuscrits,

compas, loupes et parchemins qui enfonceront l'un après l'autre en nous, avec leurs pointes d'acier, leurs arêtes de la certitude de l'endroit où nous sommes et l'identité de l'être devant qui nous nous trouvons.

Ce grand artiste apparaît d'abord comme un grand savant. On dirait qu'en bon Allemand il s'est donné pour mission de contrôler l'une après l'autre les vérités intuitivement conquises par les Italiens ou les Flamands. À force de volonté, à force d'études, il a compris pourquoi deux ou trois couleurs associées, en éveillant en nous le sens de l'unité originelle des choses, en nous envahissant d'un sentiment irrésistible de plénitude et de volupté

cuivre, leurs verres grossissants, leurs caractères lisibles,

purifiante, nous renseignent davantage sur les choses et sur nous-mêmes, qu'un siècle de recherches entassées sans cohésion. Comme plus tard les penseurs allemands du XVIII<sup>e</sup> siècle et les savants allemands du XIX<sup>e</sup>, il a retrouvé par la décomposition patiente et la reconstruction méthodique de tous les éléments, les harmonies que d'autres races saisissent d'un seul coup.

Mais comme sa science l'élève, dès qu'il la tient! Ces harmonies juxtaposées, et non plus pénétrées de cette atmosphère visible qui révèle aux Vénitiens et aux peintres des Pays-Bas l'universalité mouvante de la vie, sont comme un bloc pur de réalité intangible posé sur le souvenir. Ses rouges, ses orangés, ses noirs ne semblent pas frottés sur ses verts sombres, mais tissés dans leur

pas frottés sur ses verts sombres, mais tissés dans leur matière même, faisant une substance pleine, comme pilée dans un mortier, avec les vêtements, avec le métal et le verre des outils et des bijoux, le bois des meubles, la peau

des mains et des visages et la vitre opaque des yeux. Un éclat mat qui ne rayonne pas mais semble au contraire profondeur froide, une épaisseur sous qui d'autres épaisseurs se devinent, comme une eau pure dont le fond ne se verrait pas. Dans ce sens-là, les toiles des primitifs de Bruges, dont le rouge et le noir sont comme du sang et de l'encre changés en pierres translucides, sont dépassées... L'âme, l'espace, la matière vivante ou morte se concentrent ensemble jusqu'à atteindre, aux limites extrêmes de la condensation moléculaire, la densité du diamant. On comprend que cet homme si résolu à pénétrer jusqu'au noyau central des choses ait été, de tous les contemporains qui le tentèrent, celui qui sut le mieux faire vivre éternellement dans une image l'esprit le plus impartial de son siècle, l'homme presque tout à fait sage qui gardait au milieu du remous furieux des appétits et des consciences où la lutte entre les réformateurs et l'Église précipitait les hommes, la pleine liberté du jugement. Aussi bien qu'Érasme, certes, il avait vu les bûchers s'allumer, les tenailles s'ouvrir au fond des cachots, la torche aux mains du peuple et le fer aux mains du soldat. Mais son regard impassible cherchait, dans le torrent brutal des passions lâchées, les formes et les mouvements capables d'exprimer la passion l'entraînait à la recherche des réalités supérieures. Par lui,

s'enfoncer jusqu'au centre de l'œuvre leur donne une

nous avons vu passer les lances, voler les piques, et les reîtres, les bourreaux, les lansquenets tendre leur force, mais la violence est étudiée sans haine, ni sympathie, comme un phénomène humain propre à l'éclairer sur les hommes. L'élégance nerveuse des formes en action, le l'acier des épées coulait dans les artères et vibrait dans les tendons pour obliger la vie jusqu'en ses plus sanglants désordres à suivre l'esprit impérieux d'un artiste qui semble, quand il demande au vin l'oubli de ses chagrins intimes, vouloir retrancher de lui-même tout ce qui n'est pas l'image que son œil imprime sur son cerveau. Les enroulements et volutes des maîtres allemands qui tordaient avant lui jusqu'aux membres humains comme des pampres, se concentrent et se stylisent dans le cadre vigoureux de fruits, de feuilles, d'enfants nus dont s'entourent ses gravures et ses dessins. À force de le vouloir, il a fait durer, lui vivant, l'ordre dans l'âme allemande. Il a imposé à sa puissance créatrice l'impartialité. Les visages qu'il a laissés - ces grands visages germaniques à la fois osseux et mous sous les chapeaux qui font ombre - sont certainement, dans toute la peinture, ceux qui nous ont transmis le plus scrupuleusement - et pourtant le plus sobrement l'entière vérité sur les êtres qui passèrent devant lui. Jamais œil plus impitoyable – et par conséquent plus épris de ce qui survit aux illusions d'optique que notre complaisance pour nous-mêmes ou ceux que nous regardons nous inflige - jamais œil plus impitoyable ne se fixa sur nous. Jamais l'esprit qui sourd des yeux ouverts, des lèvres closes, des fronts silencieux, des mâchoires, jamais l'esprit ne s'incorpora de façon plus étroite aux os compacts qu'il sculpte et qui le sculptent dans un échange

continu. Tantôt cette masse de vie pense, tantôt elle ne

roulement des muscles sous les habits de cuir apparaissent dans un tumulte sobre. C'est comme si

d'artiste à dire de la nature et de son expression la plus haute, une tête d'homme ou de femme, autre chose que ce qu'elles dictent à sa clairvoyance volontairement indifférente. Beaux ou laids, tous ces visages ravonnent d'une pureté singulière, qui est la marque insaisissable de sa propre dignité. Toute sa tendresse, il la met dans un front féminin penché sous une guimpe transparente, dans la figure triste et grave, et lourde d'humanité, d'une femme qui tient deux enfants entre ses genoux. Bien que le sentimentalisme allemand soit invisible en lui, et sans doute à cause de cela, Holbein est le plus haut effort de la plastique allemande. Très allemand par sa précision scrupuleuse, sa force d'analyse et de reconstruction, il est le seul parmi les Allemands à avoir su choisir, le seul à n'avoir presque jamais confondu ce qui est beau et ce qui est étrange, ce qui est essentiel et ce qui est exact, ce qui est profond et ce qui est compliqué, le seul à avoir cherché à dégager du détail et de l'accident, dans la réalité concrète même et hors de toute idéalisation, la logique secrète de cette réalité. Il est le seul à avoir demandé, et non imposé à la forme, son éducation sentimentale. Une incroyable volonté lui fit lentement rejoindre et dépasser, sur quelques points, ceux qui n'ont qu'à ouvrir leur cœur pour y trouver le secret des grandes vérités plastiques. Il est naturel qu'il soit à la fois la conclusion de la peinture allemande et l'exception qui démontre son habituelle impuissance à donner au monde visible son sens architectural. Malgré lui

pense pas, rien d'elle ne flotte au-dehors, rien d'elle ne se dérobe au-dedans. Holbein n'emploie jamais sa piété et hors de lui la peinture allemande reste un grand murmure confus, frémissant de vie indistincte. Ce sont les musiciens qui saisiront un jour, avec des cris d'ivresse et le profond emportement d'un univers qui se découvre, l'arme éclatante qu'elle a laissé tomber.

# À propos de cette édition électronique

#### Texte libre de droits.

Corrections, édition, conversion informatique et publication par le groupe :

Ebooks libres et gratuits

http://fr.groups.yahoo.com/group/ebooksgratuits

Adresse du site web du groupe : http://www.ebooksgratuits.com/

#### Avril 2011

#### - Élaboration de ce livre électronique :

Les membres de *Ebooks libres et gratuits* qui ont participé à l'élaboration de ce livre, sont : Elisabeth, Jean-Marc, MarcG, Coolmicro et Fred.

#### - Dispositions :

Les livres que nous mettons à votre disposition, sont des textes libres de droits, que vous pouvez utiliser

librement, à une fin non commerciale et non professionnelle. Tout lien vers notre site est

## bienvenu...

### – Qualité :

Les textes sont livrés tels quels sans garantie de leur intégrité parfaite par rapport à l'original. Nous rappelons que c'est un travail d'amateurs non rétribués et que nous essayons de promouvoir la culture littéraire avec de maigres moyens.

Votre aide est la bienvenue ! VOUS POUVEZ NOUS AIDER À FAIRE CONNAÎTRE CES CLASSIQUES LITTÉRAIRES.

- 11 Les saint-simoniens disaient de périodes critiques et organiques.
  - Voir la préface de *l'Art médiéval* (pp. 16 et suiv.).
  - Vasari.
  - 16 Vasari. 17 Vasari.
  - v asar

{5} Vasari.

18 Michelet, Histoire de France.