
Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert



Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Table des Matières
 

Page de Titre
 

Page de Copyright
 
INTRODUCTION
 
1. TEXTE ET ENCYCLOPÉDIE
 

1.1. Théories de première et de seconde génération
 

1.2. Sélections contextuelles et circonstancielles
 

1.3. Le sémème comme instruction orientée au texte
 

1.4. Le sémème comme texte virtuel et le texte comme
expansion d'un sémème
 

1.5. De la présupposition
 
2. PEIRCE : LES FONDEMENTS SÉMIOSIQUES DE LA
COOPÉRATION TEXTUELLE
 

2.1. Interprétant, ground, signifié, objet
 

2.2. Le fondement
 

2.3. Objet Dynamique et Objet Immédiat
 

2.4. Interprétant du discours et interprétant des termes
 

2.5. La définition comme encyclopédie et précepte
opératif
 

2.6. Caractères monadiques et interprétants complexes

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 
2.7. L'Interprétant Final

 
2.8. Sémiosis illimitée et pragmatique

 
2.9. Directions pour une pragmatique du texte

 
3 LE LECTEUR MODÈLE
 

3.1. Le rôle du lecteur
 

3.2. Comment le texte prévoit le lecteur
 

3.3. Textes " fermés " et textes " ouverts "
 

3.4. Utilisation et interprétation
 

3.5. Auteur et lecteur comme stratégies textuelles
 

3.6. L'auteur comme hypothèse interprétative
 
4. NIVEAUX DE COOPÉRATION TEXTUELLE
 

4.1. Limites du modèle
 

4.2. Le choix d'un modèle de texte narratif
 

4.3. Manifestation linéaire
 

4.4. Circonstances d'énonciation
 

4.5. Extensions parenthétisées
 

4.6. L'encyclopédie
 

4.6.1. Dictionnaire de base

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 
4.6.2. Règles de co-référence

 
4.6.3. Sélections contextuelles et circonstancielles

 
4.6.4. Hypercodage rhétorique et stylistique

 
4.6.5. Inférences de scénarios communs

 
4.6.6. Inférences de scénarios intertextuels

 
4.6.7. Hypercodage idéologique

 
5. LES STRUCTURES DISCURSIVES
 

5.1. L'explicitation sémantique
 

5.2. Le topic
 

5.3. L'isotopie
 

5.3.1. Isotopies discursives phrastiques à disjonction
paradigmatique
 

5.3.2. Isotopies discursives phrastiques à disjonction
syntagmatique
 

5.3.3. Isotopies discursives transphrastiques à
disjonction paradigmatique
 

5.3.4. Isotopies discursives transphrastiques à
disjonction syntagmatique
 

5.3.5. Isotopies narratives liées à des disjonctions
isotopiques discursives qui génèrent des histoires
mutuellement exclusives

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 
5.3.6. Isotopies narratives liées à des disjonctions

isotopiques discursives qui génèrent des histoires
complémentaires
 

5.3.7. Isotopies narratives non liées à des disjonctions
isotopiques discursives qui génèrent en tout cas des
histoires complémentaires
 

5.3.8. Conclusions provisoires
 
6. LES STRUCTURES NARRATIVES
 

6.1. Du " sujet " à la fabula
 

6.2. Contraction et expansion–Niveaux de fabula
 

6.3. Structures narratives dans des textes non narratifs
 

6.4. Conditions élémentaires d'une séquence narrative
 
7. PRÉVISIONS ET PROMENADES INFÉRENTIELLES
 

7.1. Les disjonctions de probabilité
 

7.2. Les prévisions comme préfiguration de mondes
possibles
 

7.3. Les promenades inférentielles
 

7.4. Fabulae ouvertes et fabulae fermées
 
8. STRUCTURES DE MONDES
 

8.1. Est-il possible de parler de mondes possibles ?
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



8.2. Définitions préliminaires
 

8.3. Les mondes possibles comme constructions
culturelles
 

8.4. La construction du monde de référence
 

8.5. Le problème des " propriétés nécessaires "
 

8.6. Comment déterminer les propriétés essentielles
 

8.7. Identité
 

8.8. Accessibilité
 

8.9. Accessibilité et vérités nécessaires
 

8.10. Les mondes de la fabula
 

8.11. Propriétés S-nécessaires
 

8.12. Propriétés S-nécessaires et propriétés essentielles
 

8.13. Relations d'accessibilité entre W0 et WN

 
8.14. Relations d'accessibilité entre WNc et WN

 
8.15. Relations d'accessibilité entre WR et WN

 
9. STRUCTURES ACTANCIELLES ET IDÉOLOGIQUES
 

9.1. Structures actancielles
 

9.2. Structures idéologiques
 

9.3. Les limites et les possibilités de l'interprétation

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



profonde
 

9.4. Structures profondes intensionnelles et structures
profondes extensionnelles
 
10. APPLICATIONS : LE MARCHAND DE DENTS
 
11. APPLICATIONS : UN DRAME BIEN PARISIEN
 

11.1. Comment lire un métatexte
 

11.2. Stratégie métatextuelle
 

11.3. Stratégie discursive : actes linguistiques
 

11.4. Des structures discursives aux structures
narratives
 

11.5. Fabula in fabula
 

11.6. Promenades inférentielles et chapitres fantômes
 

11.7. Le schéma de la fabula et des chapitres fantômes
 

11.8. Le drame des chapitres fantômes
 

11.9. Conclusion
 
APPENDICES.....
 

I. Un drame bien parisien
 

II. Les Templiers
 
BIBLIOGRAPHIE
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



DU MÊME AUTEUR
 

L'ŒUVRE OUVERTE, Seuil, 1975.
 LA STRUCTURE ABSENTE, Mercure de France, 1972.
 LE NOM DE LA ROSE, traduit de l'italien par Jean-Noël
Schifano, Grasset, 1982.
 LE NOM DE LA ROSE, édition revue et augmentée
d'une Apostille, traduite de l'italien par Myriem Bouzaher,
Grasset, 1985.
 LA GUERRE DU FAUX, traduit de l'italien par Myriam
Tanant avec la collaboration de Piero Caracciolo, Grasset,
1985.
 PASTICHES ET POSTICHES, traduit de l'italien par
Bernard Guyader, Messidor, 1988.
 SÉMIOTIQUE ET PHILOSOPHIE DU LANGAGE, traduit
de l'italien par Myriem Bouzaher, PUF, 1988.
 LE SIGNE : HISTOIRE ET ANALYSE D'UN CONCEPT,
adapté de l'italien par J.-M. Klinkenberg, Labor, 1988.
 LE PENDULE DE FOUCAULT, traduit de l'italien par
Jean-Noël Schifano, Grasset, 1990.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



L'édition originale de cet ouvrage a été publiée 
en 1979 par Bompiani à Milan sous le titre :
 Lector in Fabula
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



INTRODUCTION
 

Quand, entre 1958 et 1962, j'écrivais Opera aperta
(traduit en 1965 en français sous le titre l'Œuvre ouverte),
je voulais comprendre comment une œuvre d'art pouvait
d'un côté postuler une libre intervention interprétative de la
part de ses destinataires et de l'autre présenter des
caractéristiques structurales descriptibles qui stimulaient
et réglaient l'ordre de ses interprétations possibles.
Comme je l'ai appris plus tard, je faisais de la pragmatique
du texte sans le savoir, du moins ce que l'on appelle
aujourd'hui la pragmatique du texte ou esthétique de la
réception. J'abordais l'aspect de l'activité coopérative qui
amène le destinataire à tirer du texte ce que le texte ne dit
pas mais qu'il présuppose, promet, implique ou implicitea,
à remplir les espaces vides, à relier ce qu'il y a dans ce
texte au reste de l'intertextualité d'où il naît et où il ira se
fondre.
 Toutefois, bien que j'aie manié des concepts
sémantiques liés à des procédés phénoménologiques et
que je me sois senti stimulé par la théorie de
l'interprétation de Luigi Pareyson, ces instruments étaient
encore insuffisants pour analyser une stratégie textuelle.
Les premiers essais de Opera aperta furent écrits entre les
années cinquante et le début des années soixante. Je
m'orientai ensuite vers les recherches des formalistes
russes, de la linguistique et de l'anthropologie structurale,
vers les propositions sémiotiques de Jakobson et de
Barthes. L'Œuvre ouverte, dans l'édition française, porte la
marque de ces influences. Plus tard, la sémantique de
Greimas allait venir enrichir mes idées sur la structure
d'une œuvre; quant à l'étude de Peirce, elle allait m'aider à
clarifier la dynamique de l'interprétation.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Mais à l'époque du plein essor de la sémiotique
structuraliste, je veux dire au début des années soixante,
le dogme courant était qu'un texte devait être étudié dans
sa propre structure objective, telle qu'elle apparaissait à sa
surface signifiante. L'intervention interprétative du
destinataire était laissée dans l'ombre, quand elle n'était
pas carrément éliminée, parce que considérée comme
une impureté méthodologique. Même si Jakobson n'avait
jamais cessé de rappeler que, d'un point de vue
structuraliste aussi, les catégories comme Emetteur,
Destinataire et Contexte étaient indispensables pour traiter
du problème de la communication esthétique.
 Je rappelle ces débats pour expliquer pourquoi mes
premiers efforts de pragmatique textuelle appliquée aux
textes artistiques étaient restés incomplets. Je m'étais
aventuré dans l'exploration de la dynamique de
l'interprétation (et du malentendu ou des " décodages
aberrants ") dans le domaine des communications de
masse, où il était évident que l'intérêt se portait non tant
sur les objets textuels que sur l'usage que la société en
faisait. Pour le reste, j'avais essayé de mettre l'accent sur
la nature des conventions sémiotiques, sur la structure des
codes. C'est dans cette perspective que doivent être vus
certains de mes travaux comme Apocalittici e integrati,
1964 (dont seuls quelques essais ont été traduits en
français), la Struttura assente, 1968 (la Structure absente,
1972) et quelques autres jusqu'au Trattato di semiotica
generale, 1975. Mais dans ce texte j'abordais déjà le
problème d'un modèle sémantique en forme
d'encyclopédie qui tiendrait compte, dans le cadre de la
sémantique, des exigences de la pragmatique. Travail que
j'ai poursuivi dans mes ouvrages successifs, dans celui
qui est présenté ici et dans le plus récent, Semiotics and

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Philosophy of Language, 1984 (qui devrait bientôt paraître
en français).
 En somme, toutes ces études, même si elles
s'occupaient marginalement du problème esthétique,
visaient à déterminer les fondements théoriques de cette
expérience d' " ouverture " dont j'avais parlé (sans en
fournir les règles) dans l'Œuvre ouverte.
 Tout cela pour expliquer pourquoi j'ai publié ce livre, en
italien, en 1979b. J'y réunissais une série d'études faites
entre 1976 et 1978 sur la mécanique de la coopération
interprétative dans les textes verbaux, et en particulier
dans ce type de textes verbaux que nous définissons
intuitivement comme " narratifs ". L'objet de ce livre est le
phénomène de la narrativité exprimée verbalement en tant
qu'interprétée par un lecteur coopérant. Il faut que ce soit
bien clair, et je tiens à souligner ces limites. Ce livre ne
traite pas, comme l'Œuvre ouverte, de tous les types de
textes (musical, visuel, etc.) : il vise uniquement des textes
verbaux. D'autre part, il ne s'occupe pas explicitement de
ce type d'interprétation qui doit conduire à la réalisation de
l'effet esthétique (que ce soit le plaisir ou la jouissance
d'un texte). On essaie, dans ce livre, d'expliquer comment
" on comprend " un texte, pas nécessairement comment
on comprend " une œuvre d'art ". Cela dit, je n'exclus pas
que nombre des observations que je fais puissent
contribuer au développement d'une esthétique de
l'interprétation et de la réception. Mais je ne voudrais pas
que l'on m'accuse, comme cela m'est arrivé parfois, de ne
pas avoir expliqué le " mystère de l'art ". On ne peut pas
reprocher aux astronautes qui sont allés sur la Lune de ne
pas être allés sur Mars. Au contraire : en apprenant à aller
sur la Lune, ne prépare-t-on pas des instruments pour
atteindre un jour Mars ? Qui sait? Eh bien, moi, j'ai le

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



ferme espoir que la mécanique de la coopération textuelle,
dont il est question ici, pourra s'intégrer à une théorie plus
générale qui expliquerait ce que l'on trouve dans une
œuvre littéraire et pourquoi on retire une jouissance de sa
lecture.
 Je voudrais souligner un autre aspect de ce livre (aspect
qui s'explique par la profonde influence que la sémiotique
de Peirce a exercée sur mes travaux au cours de ces dix
dernières années) : le texte narratif y est, pour ainsi dire,
pris d'en bas. Il est des sémiotiques de la narrativité (celle
de Greimas par exemple, sans conteste l'une des plus
convaincantes) qui prennent le texte d'en haut. Si cette
métaphore n'est pas satisfaisante, disons alors qu'elles le
prennent du plus profond de ses origines génératives
(tandis que moi je le prends à la surface de l'acte de
lecture). Il est très important d'étudier comment un texte
est produit et comment toute lecture de ce texte ne doit
pas être autre chose que la mise au clair du processus de
génération de sa structure. J'en suis persuadé. Mais je
pense qu'il est tout aussi important d'étudier comment le
texte (une fois produit) est lu et comment toute description
de la structure du texte doit être, en même temps, la
description des mouvements de lecture qu'il impose. Ces
deux aspects sont complémentaires, me semble-t-il, et
une sémiotique du texte doit les prendre tous deux en
considération. J'ai donc choisi la voie du bas, mais cela
n'exclut pas qu'en chemin je croise l'autre voie, celle du
haut. Il est même nécessaire que les deux démarches se
rencontrent (c'est-à-dire qu'à la fin elles doivent rendre
compte du même texte ou de la même activité de
production et d'interprétation textuelles).
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Le dernier chapitre du livre est consacré à l'interprétation
de la nouvelle d'Alphonse Allais : Un drame bien parisien
(rapportée dans l'appendice I). Mais dans tous les autres
chapitres, on se réfère à cette nouvelle pour en extraire
des échantillons à analyser. Je demande au lecteur de lire
tout de suite cette histoire, une seule fois et si possible à
une vitesse de lecture normale, puis de l'abandonner et de
lire mon livre. J'ai en effet besoin d'un lecteur qui soit
passé par les mêmes expériences de lecture, ou presque,
que moi.
 Pourquoi avoir choisi de faire tourner quasiment tout
mon livre autour de cette histoire? Il ne s'agissait pas
seulement pour moi de prendre un unique texte de
référence pour mesurer pas à pas mes propositions
théoriques à un corpus homogène. Non. Tous les discours
de ce livre naissent de la perplexité où m'avait plongé, il y
a quelques années, cette nouvelle quand je l'ai lue pour la
première fois. En fait, la toute première fois, on me l'a
racontée. Ensuite, j'ai découvert de curieuses divergences
entre le texte original, le résumé qu'on m'en avait fait et le
résumé du résumé que j'en faisais moi-même quand je la
racontais. Ainsi, je me trouvais face à un texte " difficile à
résumer " et susceptible de produire des résultats
interprétatifs discordants.
 Commença alors une longue fréquentation de cette
nouvelle, dont je donne ici la chronique afin de payer mes
dettes à ceux qui m'ont accompagné au cours de ce
voyage.
 C'est Serge Clément – il connaît tout Allais par cœur –
qui me raconta l'histoire la première fois. Ensuite j'en ai
discuté avec Paolo Fabbri, dont j'ai toujours reçu plus
d'idées que je ne lui en ai moi-même donné. Puis en

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



1975, à San Diego, j'en ai parlé à Fred Jameson qui,
comme par hasard, avait chez lui le texte original (texte
qu'il a, plus tard, traduit en anglais pour un de mes livres,
The Role of the Reader, 1979, qui reproduit en partie le
contenu de celui-ci). A San Diego toujours, je consacrai à
Un drame une série de séminaires auxquels participaient
Jameson et Alain Cohen. A cette même époque venait
d'être publié Vers une théorie partielle du texte, de J. S.
Petöfi, qui proposait l'analyse des textes narratifs en
termes de mondes possibles : je pouvais commencer à
essayer de mettre en forme le labyrinthe d'Allais.
 L'année suivante, à l'université de Bologne cette fois, je
consacrai la moitié de mon cours à la nouvelle : Ettore
Panizon, Renato Giovannoli et Daniele Barbieri écrivirent
un essai intitulé Come castrarsi col rasoio di Occam ("
Comment se châtrer avec le rasoir d'Occam ") qui m'a
fourni une foule d'idées précieuses. A la fin de 1976,
travaillant avec les étudiants du département de français et
d'italien de l'université de New York, je fis un cours entier
s u r Un drame. Parmi les auditeurs, il y avait Christine
Brooke-Rose qui, grâce à quelques observations
lumineuses, enrichit considérablement la discussion.
 Enfin, j'ai consacré aux phases finales de ma recherche
tout le séminaire qui s'est déroulé en juillet 1977 au Centre
international de sémiotique et de linguistique d'Urbino,
aidé en cela par Paolo Fabbri, Pierre Raccah et Peer Age
Brandt. La rédaction définitive de cette recherche a eu lieu
à l'université Yale en automne 1977. A cette occasion, les
conseils directs et les études de Lucia Vaina m'ont été
d'une grande utilité. Je crois que mes propositions
théoriques divergent des siennes, mais je veux la
remercier de son aide. Comme je ne cessais de
commenter cette nouvelle dans mes cours, Barbara

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Spackman écrivit une critique de mon interprétation ;
certaines de ses observations m'ont poussé à préciser la
notion de Lecteur Modèle.
 Voilà. Comme on le voit, il s'agit là de l'histoire d'une
obsession. Moi, je m'en suis sorti (du moins je le crois) en
écrivant ce livre, mais en le publiant, j'ai voulu la
transmettre à mes lecteurs. Le fait que le livre paraisse
maintenant en français (et dans quelques autres langues)
indique que, si mon projet est pervers, il n'est cependant
pas dépourvu d'une certaine énergie missionnairec.
 Octobre 1984.
 a Pour la traduction française de ce livre, j'ai invité la traductrice à employer
(bien souvent à l'encontre de ses instincts de locuteur français) des locutions
quelque peu " barbares " mais qui servent à distinguer certains concepts qui
circulent en général dans la logique et dans la philosophie du langage d'origine
anglo-saxonne. Ainsi : |implication| traduit implication, |implicitation| traduit
entailment alors que |implicature| (qui est franchement très laid) traduit
parfaitement pourtant la conversational implicature de Grice.
 Je rappelle en outre qu'au cours de ce livre on mettra entre barres
verticales les expressions (les signifiants) et entre guillemets du type « » les
contenus (les signifiés) correspondants. On dira : Le terme |xxxx| signifie «
yyyy ».
 b Cette édition française reproduit le texte italien de 1979, à part quelques
corrections de style, quelques coupures là où l'on faisait référence à des écrits
ou à des problèmes connus du seul lecteur italien, quelques simplifications
d'argumentation. Je n'ai pas voulu essayer de mettre à jour la bibliographie,
parce que dans ce domaine les recherches vont très vite, et il est juste qu'un
livre de 1979 avoue son âge, en toute honnêteté. J'ai seulement inséré deux
ouvrages de G. Deledalle sur Peirce parus en français pendant que ce livre
était sous presse en Italie, ainsi que le numéro de Langages consacré au
même auteur en 1980.
 c Il y a dans ce livre plusieurs références à mon Trattato di semiotica
generale. Pour les lecteurs français qui, à la différence des Français de la
Renaissance, ne lisent pas l'italien, je ne peux que suggérer de se reporter à
l'édition anglaise : A Theory of Semiotics, publiée par Indiana University Press
(aux Etats-Unis) et par Macmillan (en Angleterre).

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



1
 

. TEXTE ET ENCYCLOPÉDIE
 

1.1. THÉORIES DE PREMIÈRE ET DE SECONDE
GÉNÉRATION

 
Dans le développement des sémiotiques textuelles, il

s'est dessiné dès le début deux tendances. Nous les
définirons comme théories de première et de seconde
génération, mais notre distinction ne sera pas d'ordre
chronologique. La première génération, c'est, selon nous,
celle qui s'est montrée extrémiste et vivement polémique à
l'encontre de la linguistique de la phrase (et plus encore,
du code) ; la seconde, c'est celle qui essayait au contraire
d'opérer une fusion habile entre les deux optiques, en
jetant des ponts entre une étude de la langue en tant que
système structuré qui précède les actualisations
discursives et une étude des discours ou des textes
comme produits d'une langue déjà parlée ou en tout cas "
à parler ". Et, si l'on emploie, pour la seconde, la notion de
" seconde génération ", c'est qu'on en évalue sa
complexité sémiotique, sa capacité de mettre en relation
divers univers d'investigation, sa tentative d'établir une
approche unifiée. Maintenant, que des études de seconde
génération aient précédé des études de première
génération, cela ne constitue pas, à proprement parler,
une violation des règles génétiques. Quoi qu'il en soit, le
débat se situait (et se situe encore) entre a une théorie des

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



codes et de la compétence encyclopédique selon laquelle
une langue (système de codes reliés entre eux), à son
niveau idéal d'institutionnalisation, permet (ou devrait
permettre) de prévoir toutes ses actualisations discursives
possibles, toutes les utilisations possibles dans des
circonstances et des contextes spécifiques et (II) une
théorie des règles de génération et d'interprétation des
actualisations discursives.
 En réalité, les deux théories ont démontré qu'un texte
possède des propriétésa qui ne peuvent être celles d'une
phrase; toutes deux admettent que l'interprétation d'un
texte est aussi (voire essentiellement) due à des facteurs
pragmatiquesb, et que, par conséquent, un texte ne peut
pas être abordé à partir d'une grammaire de la phrase qui
fonctionnerait sur des bases purement syntaxiques et
sémantiques. En général, les théories de première
génération considèrent que le protos pseudos d'une
grammaire de la phrase est sa limite lexicaliste, si bien
qu'aucune théorie à orientation lexicaliste ne peut
expliquer la signification d'une phrase donnée comme la
pure agrégation ou l'amalgame de signifiés lexicaux
préalablement et définitivement codés.
 Déjà, des auteurs comme Buyssens (1943), Prieto
(1964) ou De Mauro (1971) avaient soutenu qu'une
expression comme |donne-le-moi| ne peut pas être
désambiguïsée en recourant à une simple analyse
grammaticale de |donne|, |le|, |moi| ; en effet, cette
expression acquiert des signifiés différents selon les
diverses situations d'énonciation – celles-ci impliquant
naturellement des processus déictiques, des actes de
référence, des présuppositions variées.
 Dans cette perspective, la tentative d'établir une théorie

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



du discours à composante nettement pragmatique
invalidait toute analyse lexicale menée en termes de
composantes élémentaires, que ce soit des sèmes, des
marques sémantiques ou autres, que ce soit les membres
d'un ensemble fini de traits universels (constructions
métalinguistiques) ou des unités linguistiques utilisées
pour définir d'autres unités linguistiques, comme dans une
sémantique (à orientation peircéenne) des interprétantsc.
 Toutes ces objections des théories de première
génération sont raisonnables quand elles critiquent les
tentatives d'analyse componentielle sous forme de
dictionnaire, qui refusent d'inclure dans le cadre théorique
l'information encyclopédique (cf. la discussion in Eco,
1975,2 et Eco, 1984). Prenons une théorie sémantique
sous forme de dictionnaire face à des expressions comme
et qui semblent postuler une sorte de compétence
extralexicale. Aucun dictionnaire n'est susceptible d'offrir le
moyen d'établir une différence sensible entre les deux
expressions, si bien qu'il semble difficile de décider si le
lion doit comprendre l'expression b comme une menace et
si Toto peut comprendre la a comme la promesse d'une
récompense. Dans les deux cas, seule une insertion co-
textuelle de chaque expression peut permettre au
destinataire une décision interprétative définitive.
 a Nous devrions ramener Toto au zoo

b Nous devrions ramener le lion au zoo

1.2. SÉLECTIONS CONTEXTUELLES ET
CIRCONSTANCIELLES

 
Toutefois, il nous paraît absurde d'affirmer qu'un

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



locuteur natif est incapable de désambiguïser les deux
expressions citées, quand elles lui sont proposées hors
contexte. Tout le monde est à même de comprendre
intuitivement que a doit être énoncée par un couple de
parents aux intentions didactiques, tandis que b est
probablement énoncée par un groupe de dompteurs,
d'employés de la fourrière ou de pompiers qui ont capturé
un lion échappé. En d'autres termes, un locuteur normal
peut inférer, de l'expression isolée, son contexte
linguistique possible et ses circonstances d'énonciation
possibles. Contexte et circonstances sont indispensables
pour pouvoir conférer à l'expression sa signification pleine
et complète, mais l'expression possède une signification
virtuelle qui permet au locuteur de deviner son contexte.
 C'est cette intuition qui va engendrer les théories
textuelles de seconde génération. Elles reconnaissent en
effet que, pour comprendre un texte, il faut
nécessairement des règles qui ne sont pas réductibles à
celles d'une grammaire de l'énoncé, mais, en même
temps, elles n'entendent pas abandonner les résultats
d'une analyse sémantique des termes isolés. Au
contraire : les théories de seconde génération cherchent à
construire (ou à postuler) une analyse sémantique qui
étudierait les termes isolés comme des systèmes
d'instructions orientées au texte. Pour ce faire, elles
doivent passer bien sûr d'une analyse sous forme de
dictionnaire à une analyse sous forme d'encyclopédie ou
de thesaurusd.
 Une analyse componentielle sous forme d'encyclopédie
est fondamentalement text-oriented, c'est-à-dire visant au
texte, parce qu'elle considère tant les sélections
contextuelles que les sélections circonstancielles (cf. Eco,
1975, 2.11; Eco, 1984)e.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Une sélection contextuelle enregistre les cas généraux
où un terme donné pourrait être occurrent en
concomitance (et donc être co-occurrent) avec d'autres
termes appartenant au même système sémiotique. Quand
ensuite le terme est concrètement co-occurrent avec
d'autres termes (c'est-à-dire quand la sélection
contextuelle se réalise), alors nous avons un co-texte. Les
sélections contextuelles prévoient des contextes
possibles : lorsqu'ils se réalisent, ils se réalisent dans un
co-texte.
 Quant aux sélections circonstancielles, elles
représentent la possibilité abstraite (enregistrée par
l'encyclopédie) qu'un terme donné apparaisse dans des
circonstances d'énonciation (par exemple, un terme
linguistique donné peut être exprimé au cours d'un voyage,
sur un champ de bataille ou au ministère des Travaux
publics ; un drapeau rouge peut être occurrent le long
d'une ligne de chemin de fer ou dans le cadre d'un
meeting politique : un cheminot communiste regardera
avec appréhension le premier cas et avec confiance le
second). Ces circonstances co-occurrentes sont souvent
des éléments d'autre système sémiotique : ainsi,
l'expression verbale anglaise |aye| insérée dans le
système d'étiquettes d'une séance parlementaire signifie
vote positif, tandis qu'insérée dans le système d'étiquettes
de la discipline navale, elle signifie déclaration
d'obédience. Les règles d'hypercodage comme les règles
conversationnelles [ou d'autres conventions qui établissent
l e s conditions de succès (felicity conditions) pour des
actes linguistiques] représentent autant de sélections
circonstancielles où la circonstance apparaît plus ou
moins sémiotisée. Dans les textes narratifs enfin, même
les circonstances, en tant qu'elles sont exprimées

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



verbalement, se camouflent dans les contextes.
 La distinction que nous avons décidé d'adopter entre co-
texte, contexte et circonstance devrait être maintenant
assez claire. Un exemple : le lexème |baleine| peut être
désambiguïsé comme poisson ou mammifère selon la
sélection contextuelle qui envisage son occurrence dans
deux classes distinctes de contextes possibles, l'une
concernant des discours " anciens " (Bible, fables,
bestiaires médiévaux), l'autre des discours " modernes "
(du moins après Cuvier). Voici donc comment une
représentation en termes d'encyclopédie peut tenir compte
de contextes divers et donc de possibles occurrences co-
textuelles où le lexème apparaît comme réalisation
concrète.
 Mais revenons à nos lions. D'habitude (j'insiste sur "
d'habitude " : une compétence encyclopédique se fonde
sur des données culturelles socialement acceptées en
raison de leur " constance " statistique), on connaît les
lions dans trois situations, dans la jungle, au cirque et au
zoo. Toutes les autres possibilités sont fortement
idiosyncrasiques et se mettent donc hors la norme : quand
elles se réalisent, elles lancent un défi à l'encyclopédie et
produisent des textes qui fonctionnent comme une critique
métalinguistique du code. Jungle, cirque et zoo sont des
circonstances sémiotisées (en tant qu'enregistrées par
l'encyclopédie) où le lexème |lion| peut être produit. Dans
un texte, même ces circonstances peuvent être définies
verbalement de façon à devenir autant d'occurrences
linguistiques. Nous disons alors que le contenu (sémème)
« lion » qui prévoit une série de marques dénotatives
constantes (dans les limites réduites du dictionnaire) inclut
ensuite une série de marques connotatives qui varient
selon trois sélections contextuellesf. Un lion qui

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



apparaîtrait dans une classe de co-textes où seraient co-
occurrents des termes comme | jungle|, |Afrique|, etc.,
connote « liberté », « férocité », « sauvage », etc; dans un
co-texte où serait mentionné le cirque, il connote «
dressage », « habileté », etc; dans un co-texte où serait
mentionné le zoo, il connote « captivité », « mise en cage
». Voici comment une représentation encyclopédique de
|lion| pourrait rendre compte de ses sélections
contextuelles :
 

Dans l'expression |zoo| de l'énoncéb, la marque de «
captivité » est sémantiquement incluse ; par un amalgame
assez intuitif avec les signifiés des expressions co-
occurrentes, on en conclut que l'expression b concerne
l'intention de ramener le lion à un état de captivité d'où il
provient (le verbe |ramener| présuppose que l'objet de
l'action provient originellement du lieu qui constitue le
terminus ad quem de l'action même). Par une série
d'inférences, le destinataire du message parvient alors à la
conclusion que le lion doit s'être enfui du zoo contre la
volonté de ses gardiens – et que somme toute il préfère
son actuelle condition de cavale au retour à la captivité.
Ces inférences sont matière d'interprétation textuelle ;
cependant elles aussi, comme on le verra en parlant de
frames ou scénarios, peuvent être produites en utilisant
comme prémisses des données de compétence
encyclopédique : l'insoumission des lions à la captivité
(ainsi que le fait qu'habituellement ils ne jouissent ni de
liberté ni de congés payés et que, par conséquent, ils
sortent très rarement des zoos, si ce n'est pour des

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



raisons fâcheusement accidentelles) est prévue par une
série d'informations qui circulent sous forme standardisée
comme des " scénarios " d'événements possibles et
probables.
 

1.3. LE SÉMÈME COMME INSTRUCTION
ORIENTÉE AU TEXTE

 
Il n'est pas d'énoncé qui, pour être sémantiquement

actualisé dans toutes ses possibilités de signification, ne
requière un co-texte. Mais cet énoncé a besoin d'un co-
texte actuel car le texte possible était inchoativement ou
virtuellement présent dans le même spectre
encyclopédique des sémèmes qui le composent. Comme
l'affirmait Greimas (1973:174), une unité sémantique
donnée comme « pêcheur » est, dans sa structure
sémémique même, un programme narratif potentiel : " Le
pêcheur porte en lui, évidemment, toutes les possibilités
de son faire, tout ce que l'on peut attendre de lui en fait de
comportement : sa mise en isotopie discursive en fait un
rôle thématique utilisable par le récit. " C'est pourquoi on
dira qu'une théorie textuelle a besoin d'un ensemble de
règles pragmatiques qui établissent comment et à quelles
conditions le destinataire est co-textuellement autorisé à
collaborer pour actualiser ce qui peut actuellement
subsister seulement dans le co-texte mais qui,
virtuellement déjà, subsistait dans le sémème. Peirce a
été le premier sémiologue à être pleinement conscient de
cette dynamique quand il affirmait (sur des bases logiques
rigoureuses) qu'un terme est une assertion rudimentaire et
une proposition un " argument " (ou inférence)
rudimentaire.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 On pourrait objecter qu'une représentation sémantique
en termes de sélections contextuelles et circonstancielles
fonctionne assez bien pour les termes catégorématiques
mais beaucoup moins bien pour les termes
syncatégorématiques qui ne peuvent être interprétés que
sur des bases co-textuelles.
 A ce sujet, on peut toutefois adopter deux positions
différentes. Les défenseurs d'une théorie de première
génération pourraient dire : pourquoi |lutteur| devrait-il avoir
un signifié, même hors contexte, tandis que |toutefois| ne
prendrait son signifié que sur des bases contextuelles ? Il
est vrai que sans cadre co-textuel l'opposition générique
suggérée par |toutefois| ne s'applique à rien; mais il est
vrai aussi que, sans son cadre co-textuel, nous ne savons
pas pour qui et contre qui lutte notre lutteur. Donc, aucun
terme ne prend un signifié satisfaisant hors contexte.
 Mais les défenseurs d'une théorie de seconde
génération pourraient répondre : quand je trouve |lutteur|
hors contexte, je sais au moins (et c'est un bon point de
départ) que j'ai affaire à un agent, probablement humain,
qui se pose en situation de conflictualité (physique ou
psychologique) par rapport à un autre ou à d'autres êtres
humains (ou à des forces naturelles, en cas d'emploi
rhétorique) ; mais de la même façon, quand je trouve un
|toutefois| hors contexte, je sais qu'un locuteur possible est
en train de se poser en situation de conflictualité ou
d'alternative par rapport à quelque chose qui a été affirmé
précédemment.
 Voilà pour les analogies. Il est bon – toutefois – de
mettre à jour maintenant les différences. Dans le cas de
|lutteur|, le co-texte qui est virtuellement suggéré renvoie à
une situation extra-sémiotique dont parle le texte, tandis

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



que dans le cas de |toutefois| la conflictualité qui est
suggérée est une conflictualité textuelle. Nous devrions
donc dire, en admettant que |toutefois| ait un signifié en
dehors de ses propres occurrences co-textuelles, que ce
signifié concerne sa fonction opérationnelle textuelle – ce
qui est d'ailleurs exactement ce que l'on entend par termes
syncatégorématiques.
 Nous dirons alors : il existe des opérateurs co-textuels
qui fonctionnent sémantiquement seulement par rapport à
leur co-texte mais dont le destin contextuel peut être établi
sur la base d'une analyse componentielle sous forme
d'encyclopédie.
 Analysons un de ces opérateurs, l'expression |inveceg|.
A première vue |invece| hors contexte ne signifie rien. Mais
cela ne veut pas dire qu'il soit impossible d'en donner une
représentation sémémique nous fournissant des
instructions sur ce qu'elle pourrait signifier dans des
classes déterminées de co-textes. Pour commencer, nous
savons que cette expression peut avoir aussi bien valeur
d'adverbe que de préposition. L'usage linguistique nous
avertit que sa valence prépositionnelle est marquée par sa
co-occurrence avec la préposition |di| : " Invece di venire
manda tuo fratello (Au lieu de venir envoie ton frère). "
Ainsi, une sélection contextuelle inscrite dans la
représentation sémémique peut nous avertir que |invece|
est préposition quand il est occurrent avec |di|. Plus
encore : la sélection contextuelle qui spécifie l'emploi
prépositionnel de |invece| nous avertit (ou devrait nous
avertir, il s'agit d'insérer une marque syntaxique de ce type
dans le spectre componentiel) que, dans une telle
acception, c'est un opérateur phrastique. Il n'en va pas de
même avec |invece| dans sa valeur adverbiale : c'est un
opérateur textuel. Comme tel, il exprime une opposition ou

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



une alternative entre deux portions textuelles. Examinons-
le dans trois expressions différentes :
 c Maria ama le mele, Giovanni invece le odia. (Marie aime
les pommes, Jean au contraire les déteste.)
d Maria ama le mele e invece odia le banane. (Marie aime
les pommes et au contraire déteste les bananes.)
e Maria sta suonando il violino. Giovanni invece mangia
una banana. (Marie est en train de jouer du violon. Jean au
contraire mange une banane.)

Intuitivement, dans tous ces exemples |invece| exprime
une alternative, il signifie " contrairement à ". Mais
contrairement à quoi? Il semble que |invece| puisse
exprimer une alternativité en général mais que, seule, sa
collocation contextuelle nous dise à quoi. Sommes-nous
alors face à une impossibilité de codage préliminaire?
Tentons une expérience. Chacune des phrases citées plus
haut a un sujet, un objet, un verbe qui exprime une action.
A laquelle de ces entités sémantiques s'oppose notre
adverbe ?
 Dans l'expression c il marque une alternative au sujet et
à son action ; dans l'expression d il marque une alternative
à l'action et à l'objet ; dans l'expressione, enfin, il semble
que tout soit mis en question. Pouvons-nous alors affirmer
en toute tranquillité que l'on ne donne pas de
représentation sémantique de |invece| et que tout dépend
du processus d'interprétation textuelle? Cette conclusion
n'est pas satisfaisante, même pour une théorie de
première génération : en effet, on renoncerait à une
explication en termes de code sans pour autant en trouver
une en termes de texte – et il ne nous resterait que le
recours, plutôt décevant, à l'intuition du locuteur (catégorie
déplaisante à laquelle aucune théorie sémiotique sérieuse

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



ne devrait jamais avoir recours, parce que, si une théorie
sémiotique a un but, c'est bien celui d'expliquer comment
fonctionne l'intuition du locuteur et de l'expliquer en termes
non intuitifs).
 Heureusement, différentes théories textuelles viennent à
notre secours, nous offrant une catégorie à l'emploi très
vaste (trop, même), qui semble cependant fonctionner de
façon satisfaisante dans notre cas : il s'agit du topic (en
tant qu'opposé à comment ou thème dans l'opposition
thème-rhème). Nous parlerons plus longuement du topic
(cf. 5.2). Contentons-nous pour l'instant de suggérer que
l'un des moyens proposés pour déterminer le topic d'un
texte est de considérer la partie exprimée du texte (le
comment ou le rhème) comme la réponse à une question,
inexprimée, qui constitue précisément le topic ou thème.
Essayons alors d'insérer les expressionsc, d et e dans un
co-texte possible et de les voir comme des réponses aux
questions suivantes :
 (3a) Mais Marie et Jean aiment-ils les pommes ?
(4a) Quel type de fruits aime Marie ?
(5a) Mais que diable font les enfants ? Ne devraient-ils pas
suivre leur cours de musique ?

Ainsi, à travers la proposition de trois questions
différentes, nous avons déterminé trois thèmes textuels
différents :
 (3b) Personnes qui aiment les pommes.
(46) Fruits que Marie aime.
(5b) Leçon de musique.

Ici, il apparaît clairement que |invece| dans c s'oppose à
(3b), dans d à (4b) et ainsi de suite. Mais il apparaît tout

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



aussi clairement qu'une analyse sémantique de cet
adverbe est possible, analyse qui enregistrerait une
sélection contextuelle du type : " Au cas où l'argument du
texte (topic ou thème) serait x, l'expression en question
marque une alternative à x. " En termes plus synthétiques
(et en tenant compte de la double valence grammaticale
de l'expression en question), la représentation sémantique
de |invece| pourrait prendre l'aspect suivant (où la marque
générique d'alternative reste constante pour chaque
sélection contextuelle possible) :
 

Ce type d'analyse componentielle ne remplace pas un
ensemble de règles textuelles plus complètes : par
exemple, il n'aide absolument pas à reconnaître le topic –
opération qui requiert des inférences basées sur de
multiples traces co-textuelles. Toutefois, il constitue un
ensemble raisonnable d'instructions sémantiques pour
situer générativement et désambiguïser interprétativement
le lexème en question. De cette façon, le destin et les
déterminations textuelles de l'expression ne sont pas
ignorés mais ils sont pris en charge par la représentation
encyclopédique qui fait fonction de pont entre le lexème
isolé et son insertion textuelle. Une représentation de ce
type nous dit au moins dans quelles classes de co-textes
|invece| peut être inséré et comment il y fonctionne. Elle
nous dit, par exemple, pourquoi nous ne pourrions jamais
construire une expression comme parce que le seul topic
imaginable est précisément " le fruit que Marie aime " et
que dans f l'adverbe promet une opposition qui ne se
réalise pas. De la même façon, cette représentation
n'exclut pas mais au contraire permet : parce que ici, de

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



toute évidence, le topic est " opinions de Joseph sur les
préférences de Marie " et que le locuteur oppose son
propre savoir au savoir présumé de Joseph.
 f Maria ama le mele e invece ama le pere (Marie aime les
pommes et au contraire aime les poires)
h Giuseppe dice che Maria ama le mele e invece essa ama
le pere (Joseph dit que Marie aime les pommes et au
contraire elle aime les poires)

Voilà pourquoi on peut considérer ce type de
représentation comme l'instrument d'une
Instruktionssemantik orientée textuellement telle que la
propose aussi Schmidt (1976 : 56) : " Un lexème peut se
concevoir théoriquement comme une règle (au sens large)
ou une instruction pour la production d'un 'comportement'
verbal et/ou non verbal donné... Le champ-contexte (le
champ lexématique) assigne au lexème ses possibilités
générales de fonctionnement dans les textes."
 

1.4. LE SÉMÈME COMME TEXTE VIRTUEL ET LE
TEXTE COMME EXPANSION D'UN SÉMÈME

 
Nous verrons plus avant comment ce type de

représentation encyclopédique peut être intégré par des
éléments d'hypercodage à travers l'enregistrement de "
scénarios " communs et intertextuels. De cette façon, on
postule une description sémantique en termes de structure
de l'encyclopédie que l'on construit dans le but de la
compréhension de textes ; et on postule en même temps
une théorie du texte qui ne nie pas mais au contraire
englobe (par la notion d'encyclopédie ou thesaurus et celle
d e frame) les résultats d'une analyse componentielle
élargie. Elargie, s'entend, de façon à satisfaire les

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



exigences de ce Modèle Sémantique Reformulé proposé
dans le Trattato dans la perspective d'une sémiosis
illimitée et d'un modèle de champ sémantique global dit
Modèle Q. Ainsi (et c'est cela qu'on entend par " théorie
textuelle de seconde génération "), dans une sémantique
orientée à ses actualisations textuelles, le sémème doit
apparaître comme un texte virtuel, et un texte n'est pas
autre chose que l'expansion d'un sémème (en fait, il est le
résultat de l'expansion de nombreux sémèmes, mais il est
théorétiquement plus productif d'admettre qu'il peut être
réduit à l'expansion d'un seul sémème central : l'histoire
d'un pêcheur ne fait qu'élargir tout ce qu'une encyclopédie
idéale aurait pu nous dire du pêcheur).
 Il nous reste peu de chose à ajouter avant d'approfondir
les différents points proposés ici. Si ce n'est – comme on
l'a déjà longuement dit dans le Trattato – qu'une fois que
l'on a admis cette notion, amplement compréhensive, de
compétence encyclopédique, la notion de Système
Sémantique Global, en tant qu'ensemble structuré
d'informations encyclopédiques, devient très abstraite,
postulat de la théorie et hypothèse régulatrice de l'analyse.
Le Système Sémantique Global précède théoriquement
ses réalisations textuelles mais pratiquement il ne peut
être construit, appliqué et partiellement postulé que dans
les moments concrets où l'on se dispose à interpréter une
portion textuelle donnée. Les textes sont le résultat d'un
jeu d'unités sémantiques préétablies dans le champ virtuel
de la sémiosis illimitée, mais le processus de sémiosis
illimitée ne peut être réduit à ses descriptions partielles
que lorsque l'on a affaire à un texte donné ou à un groupe
de textes (cf. Eco, 1975, 2.13 ; 1984; Schmidt, 1976b,
4.4.2.1).
 Même les " scénarios " hypercodés sont, comme nous

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



le verrons, le résultat d'une circulation intertextuelle
précédente. La société réussit à enregistrer une
information encyclopédique seulement parce que celle-ci
a été fournie par des textes antérieurs. Encyclopédie et
thesaurus sont le distillat (sous forme de
macropropositions) d'autres textes. Cette circularité ne doit
pas décourager une recherche rigoureuse : le seul
problème est d'établir des procédures précises pour
rendre compte de cette circularité.
 

1.5. DE LA PRÉSUPPOSITION
 

Tout ce qui a été dit dans les paragraphes précédents a
fait entrevoir à plusieurs reprises des phénomènes que
sémiotique textuelle, philosophie du langage, logique des
langages naturels et sémantique générative ont souvent
définis comme |présuppositions|. Il s'agit d'un terme que
l'on emploiera rarement dans les chapitres suivants, et
presque toujours dans un sens générique, car désormais il
faut bien se décider à le considérer comme générique ;
même si dans de nombreux cas il a été et pourra être
encore heureusement génériqueh.
 Si, comme on va le montrer, le texte est une machine
paresseuse qui exige du lecteur un travail coopératif
acharné pour remplir les espaces de non-dit ou de déjà-dit
restés en blanc, alors le texte n'est pas autre chose qu'une
machine présuppositionnelle.
 Dans le Trattato, on avait déjà fait une allusion rapide à
la multiplicité des signifiés possibles de la catégorie de
présupposition : il y a des présuppositions référentielles,
sémantiques, pragmatiques et bien d'autres encore. Dire
implique un bon nombre de ce que la littérature courante

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



en la matière appelle " présuppositions ". Mais chacune
d'elles est de type sémiotique différent. En nommant la
Religieuse, on présuppose que dans un monde
quelconque il y a un individu qui répond à cette description
définie (plutôt par antonomase) : c'est là une
présupposition indexicale ou référentielle ou
extensionnelle. En disant qu'elle était célibataire, on
présuppose qu'elle n'était pas mariée, mais ce type de
connaissance est donné par des règles différentes et
dépend de meaning postulates, postulats de signifiés.
Pour relier le pronom |lui| à la Religieuse, il faut mettre en
acte un processus parfois dit présuppositionnel mais qui
est en fait un processus de co-référence. Pour établir que
le vœu de chasteté (présupposé comme déjà nommé en
vertu de l'article déterminatif) se réfère à sa qualité d'être
célibataire, il faut une fois encore mettre en acte une co-
référence mais en présupposant une règle encyclopédique
selon laquelle les religieuses prononcent un vœu qui les
engage dans deux sens, à ne pas se marier et à ne pas
avoir de rapports sexuels : ce qui impose en outre de voir
la différence componentielle entre |célibataire| et |chaste|
et qui amène à spéculer sur des implications vraies ou
fausses (il n'est pas vrai que toutes les célibataires soient
chastes, il n'est pas vrai non plus que toutes les chastes
soient célibataires, mais il est vrai que toutes les
religieuses sont célibataires et que violer la chasteté
implique avoir des rapports sexuels, etc.). Sans parler du
fait que le |mais| impose de présupposer correctement le
topic comme cela se passe pour le |invece| déjà analysé.
 (8) La Religieuse était célibataire mais le goût de violer le
vœu de chasteté ne lui faisait certes pas défaut

Certes, si tous ces processus sont considérés comme
des cas où le texte laisse ses contenus à l'état virtuel en

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



attendant du travail coopératif du lecteur leur actualisation
définitive, on peut alors continuer à parler de
présupposition, parce qu'il existe bien quelque chose pour
unifier ces processus si différents : c'est le fait qu'un texte
est toujours, en quelque sorte, réticent. Nous tenterons
dans les chapitres suivants de cerner les degrés et les
niveaux de cette réticence. Ce qui revient à dire que tous
les chapitres de ce livre concerneront le phénomène
générique de la présupposition qui se définira au fur et à
mesure comme une modalité de coopération
interprétative.
 a Nous renvoyons à Van Dijk, en particulier 1972a et 1977 ; Petôfi, 1974b;
1975 ; Petôfi et Rieser, 1973. En italien, Garavelli Mortara, 1974 ; Van Dijk,
1976d.
 b On prend le terme |pragmatique| non pas dans le sens morrissien qui le
limitait à l'étude des effets d'un message, ni même dans le sens, encore
restrictif, d'interprétation des seules expressions indexicales, mais plutôt
comme étude de la " dépendance essentielle de la communication, dans le
langage naturel, du locuteur et de l'auditeur, du contexte linguistique et du
contexte extra-linguistique " et de la " disponibilité de la connaissance de fond,
de la rapidité à acquérir cette connaissance de fond et de la bonne volonté
des participants à l'acte communicatif " (Bar-Hillel, 1968 : 271). Cf. aussi
Montague, 1968 et Petôfi, 1974.
 c Pour la théorie peircéenne de l'interprétant, cf. Trattato, 2.7 et tout le
chapitre 2 de ce livre.
 d Pour l'opposition dictionnaire vs encyclopédie, cf. Trattato, 2.10 et
Semiotics and Philosophy of Language (à paraître en français).
 e Le problème des sélections contextuelles et circonstancielles, élaboré
dans le Trattato, 2.11, est amplement repris dans ce livre au chapitre 4, où il
est intégré par l'étude de la notion de scénario.
 f J'entends par la suite – et en suivant un usage courant dans la sémantique
anglo-saxonne – par lexème l'unité signifiante (expression) et par sémème le
contenu de cette expression, c'est-à-dire l'ensemble des sèmes ou
composantes sémantiques qui représentent le signifié du mot ou lexème. Cet
usage ne correspond pas à celui d'autres auteurs (pour exemple Greimas, voir
la note 1 du ch. 5) et il faut éviter d'entrevoir des différences théoriques

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



lorsqu'il s'agit seulement de différences terminologiques.
 g Le terme syncatégorématique italien |invece| a plusieurs fonctions
grammaticales. Lorsqu'il est syntagmatiquement lié avec |di| il signifie « au lieu
de » et il fonctionne comme opérateur phrastique. Sans préposition, il est
adverbe et fonctionne comme opérateur interphrastique et donc comme
opérateur textuel. Il peut être traduit par « au contraire ».
 h Récemment, j'ai essayé de donner une représentation encyclopédique
des termes qui entraînent une présupposition, et cela justement sur la base
d'une sémiotique des mondes possibles textuels telle qu'elle est proposée
dans ce livre (cf. l'article par U. Eco et Patrizia Violi en cours de publication
dans Semiotica).
 Toutes les notes précédées d'un astérisque sont des notes de la
traductrice.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



2
 

. PEIRCE : LES FONDEMENTS
SÉMIOSIQUES DE LA

COOPÉRATION TEXTUELLE
 

Le sémème est un texte virtuel et le texte est l'expansion
d'un sémème. L'affirmation n'est pas neuve. Elle est
implicite (quand elle n'est pas carrément explicite, parfois
même dans des contextes où l'on n'aurait pas l'idée de la
chercher) dans la théorie sémiotique de Peirce et elle est
cohérente avec sa perspective d'une sémiosis illimitée et
la centralité du concept d'interprétant.
 En allant à la recherche de ces éléments de sémiotique
textuelle chez Peirce (indéniablement, le premier des
théoriciens de seconde génération), nous aurons à
aborder d'autres sujets, apparemment excentriques par
rapport à notre propos. Mais les éluder signifierait
compromettre la cohérence de la sémiotique peircéenne,
cohérence qui s'affirme là où justement notre auteur
semble le plus incohérent, occasionnel et contradictoire.
C'est pourquoi cette exploration exige que nous abordions
différents aspects de la pensée de Peirce afin de retrouver
notre argument central après des pérégrinations
interprétatives qui, pour longues qu'elles soient, ne seront
jamais infructueuses. En effet, le chemin le plus long est
parfois le plus court, non seulement parce qu'il permet
d'arriver plus sûrement mais aussi parce qu'on arrive en
étant beaucoup plus riche d'expériences grâce à la variété
des lieux visités et au fait (cohérent, on le verra, avec la

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



perspective peircéenne) qu'un lieu devient plus familier si
on reconstruit les opérations à accomplir pour y parvenir.
 

2.1. INTERPRÉTANT, GROUND, SIGNIFIÉ, OBJET
 

En 1895 (Collected Papers., 1.339)a, Peirce donnait
cette définition de l'interprétant :
 Un signe est pour quelque chose à l'égard de l'idée qu'il
produit ou modifie... Ce pour quoi il est, est appelé son
objet, ce qu'il véhicule, son signifié et l'idée à laquelle il
donne naissance, son interprétant.

Définition quelque peu mentaliste encore, mais en 1897
(2.228) Peirce spécifiait :
 Un signe, ou representamenb, est quelque chose qui tient
lieu pour quelqu'un de quelque chose sous quelque
rapport ou à quelque titre. Il s'adresse à quelqu'un, c'est-à-
dire crée dans l'esprit de cette personne un signe
équivalent, ou peut-être un signe plus développé. Ce signe
qu'il crée, je l'appelle l'interprétant du premier signe. Ce
signe tient lieu de quelque chose : son propre objet. Il tient
lieu de cet objet, non pas sous tous les rapports, mais en
référence à une sorte d'idée que j'ai parfois appelée le
ground de la représentation.

Il apparaît clairement que dans le second texte,
l'interprétant n'est plus une idée mais un second signe. S'il
y a encore une idée ici, elle est l'idée du second signe, qui
doit avoir son representamen indépendamment de cette
idée. En outre, l'idée intervient ici pour réduire la
haecceitas de cet objet donné : cet objet est tel seulement
en tant qu'il est pensé sous un certain profil. Il est pensé

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



comme une abstraction, comme un modèle d'une possible
expérience (vécue sous un certain angle).
 Rien ne nous autorise à penser que Peirce entendait par
" objet " une chose concrète donnée (ce qui, dans la
sémantique d'Ogden et Richards, est appelé le " référent
"). Ce n'est pas que Peirce soutienne que l'on ne peut
indiquer des objets concrets, mais cela se produit pour
des expressions comme " ce chien " (et ce n'est que dans
un cas de ce genre que l'objet est une haecceitas, cf.
5.434). Mais il faut rappeler cependant que pour Peirce,
même |aller|, |dessus|, |dans n'importe quel cas| (et donc
|invece| et |toutefois| aussi) sont des representamen.
Naturellement, pour un réaliste comme Peirce, même ces
expressions se réfèrent à des expériences concrètes ; de
plus, toute théorie sémantique qui tente d'établir le signifié
des termes syncatégorématiques détermine des couples
d'opposition comme dessus-dessous, aller-venir comme
éléments du contenu, dans la mesure où ils reflètent et
légitiment notre expérience concrète des relations de
temps et d'espace. Mais, pour Peirce, |aller| est une
expression qui n'a pas d'autre identité que le consensus
entre ses multiples manifestations : par conséquent son
objet est l'existence d'une loi. D'autre part, une idée est
une chose, même si elle n'a pas le mode d'existence
d'une haecceitas (3.460). Quant à une expression comme
|Hamlet était fou|, Peirce dit que son objet n'est qu'un
monde imaginaire (un monde possible, donc) et qu'il est
déterminé par le signe tandis qu'un ordre comme Ga-rde à
vous !| a comme propre objet soit l'action correspondante
des soldats, soit l' " univers des choses désirées par le
capitaine à ce moment-là " (5.178). Le fait que, dans ce
passage, Peirce mêle la réponse des soldats et les
intentions du capitaine montre qu'il y a quelque chose

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



d'ambigu dans sa définition de l'objet ; en effet, le premier
cas représente plutôt une interprétation du signe, comme
nous le verrons plus loin. Mais dans les deux cas, il est
clair que l'objet n'est pas nécessairement une chose ou un
état du monde : c'est plutôt une règle, une loi, une
prescription (nous pourrions dire : une instruction
sémantique). C'est la description opérationnelle d'une
classe d'expériences possibles.
 En réalité, Peirce parle de deux types d'objets (4.536, en
1906). Il y a un Objet Dynamique qui " en quelque sorte
contraint à déterminer le signe à sa représentation " et il y
a un Objet Immédiat qui est " l'objet comme le signe lui-
même le représente et dont l'Etre par suite dépend de sa
Représentation dans le signe ".
 

2.2. LE FONDEMENT
 

Pour mieux comprendre le rapport qui s'établit ainsi
entre representamen (ou plus généralement signe), objet,
signifié et interprétant, nous devons examiner le concept
de ground (fondement). L'objet est défini plus précisément
(2.418) comme un corrélat du signe (le signe |man| peut
être corrélé au signe |homme| qui en devient l'objet) et le
troisième élément de la corrélation, parallèlement à
l'interprétant, n'est pas le signifié mais le fondement. Un
signe se réfère à un fondement " à travers son objet ou le
caractère commun de ces objets ". L'interprétant est
significativement défini comme " tous les faits connus
autour de cet objet ". Il y a une indication (1.551, nous
sommes en 1867) qui peut nous expliquer pourquoi le
terme fondement a parfois été substitué à signifié et vice
versa. La proposition " Ce poêle est noir " assigne au mot

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



|poêle| un " attribut général ". Cet attribut est ailleurs
appelé " qualité ", et comme telle il devrait s'agir d'une
Priméité (Firstness). Mais une qualité, même si elle est en
soi une pure monade, devient quelque chose de général
quand " on y réfléchit " (4.226). Dans la ligne de pensée
scotiste à laquelle Peirce se réfère, elle est un individu,
une monade, puisqu'elle est une qualité de la chose, mais
elle est universelle, une abstraction, puisqu'elle est saisie
par l'intellect. Une qualité est une " idée générale " et un "
caractère attribué " (1.559) : c'est un intelligiblec. Etant un "
attribut général " (1.551), elle est, parmi tous les attributs
généraux possibles de l'objet, celui qui a été choisi pour
cerner l'objet sous quelque rapport. Cette expression ne
sera formulée explicitement que plus tard (voir par
exemple 2.228, trente ans après), mais elle est déjà
implicite en 1867 (1.553) quand il est dit que l'interprétant
représente le relat " en tant qu'il est pour " son propre
corrélat. Le fondement est un attribut de l'objet en tant que
l'objet a été sélectionné d'une certaine façon et que seuls
quelques-uns de ses attributs ont été rendus pertinents de
façon à construire l'Objet Immédiat du signe. Puisque le
fondement n'est que l'un des prédicats possibles de l'objet
(le poêle pourrait être décrit comme chaud, grand, sale ou
autre), il est un " caractère commun " et une " connotation
" (1.559 : connotation étant ici opposée à dénotation
comme le signifié est opposé au denotatum). Nous
verrons plus loin que ce signifié semble être plus
complexe que ne l'est un caractère attribué ; c'est plutôt
une sorte de " diagramme squelettique ", une " ébauche
de profil " de l'objet qui considère " quelles modifications
l'hypothétique état de choses demanderait pour être
réalisé dans cette image " (2.227). On pourrait alors
suggérer que le fondement n'est autre qu'une composante

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



du signifié : il est dit en effet que les symboles qui
déterminent leurs propres fondements de qualités
attribuées (c'est-à-dire les termes) sont des " sommes de
marques " (1.559).
 Le sens de cette affirmation sera plus clair dans les
paragraphes suivants. Pour le moment, il nous suffit de
reconnaître que fondement et signifié sont de la nature
d'une idée : les signes sont pour leurs propres objets " non
sous tous les aspects, mais par référence à une sorte
d'idée que j'ai appelée quelquefois le fondement du
representamen ", et il est expliqué que le terme " idée "
n'est pas entendu au sens platonique " mais dans le sens
où nous disons qu'un homme saisit l'idée d'un autre
homme " (2.228).
 Le fondement est ce qui peut être compris et transmis
d'un objet donné sous un certain profil : c'est le contenu
d'une expression, et il apparaît semblable au signifié (ou à
une composante élémentaire de celui-ci).
 

2.3. OBJET DYNAMIQUE ET OBJET IMMÉDIAT
 

Il reste maintenant à établir en quel sens le fondement
(et le signifié) diffèrent de l'interprétant (cf. 1.338, mais
aussi dans d'autres passages) : l'interprétant est l'idée à
laquelle le signe donne naissance dans l'esprit de
l'interprète – même si la présence d'un interprète effectif
n'est pas requise. C'est pour cette raison que Peirce
étudie le problème de l'interprétant plus dans le cadre de
la Rhétorique Spéculative que dans celui de la Grammaire
Spéculative, la première s'occupant plutôt des rapports
entre les signes et leurs interprètes. Mais nous avons vu
que le fondement est une idée au sens où une idée peut

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



être saisie lors d'un rapport communicatif entre deux
interprètes : on devrait donc dire qu'il n'y a pas grande
différence entre signifié (comme somme de fondements)
et interprétant, un signifié ne pouvant être décrit autrement
qu'au moyen d'interprétants. L'interprétant est alors le
moyen pour représenter, à l'aide d'un autre signe (|man|
égal à | homme |), ce que le representamen sélectionne
de fait d'un objet donné (c'est-à-dire son fondement).
 L'ambiguïté disparaît en tout cas si l'on considère que la
notion de fondement sert à distinguer l'Objet Dynamique
(l'objet en soi en tant qu'il oblige le signe à se déterminer à
sa représentation, 4.536) de l'Objet Immédiat, tandis que
l'interprétant sert à établir la relation entre representamen
et Objet Immédiat. L'Objet Immédiat est la façon dont
l'Objet Dynamique est focalisé, cette façon n'étant pas
autre chose que le fondement ou signifié. L'Objet
Immédiat est " l'objet comme le signe lui-même le
représente et dont l'Etre par suite dépend de sa
Représentation dans le signe " (4.536).
 L'Objet Dynamique motive le signe, mais le signe à
travers le fondement institue l'Objet Immédiat, qui est "
interne " (8.534), c'est une idée (8.183), une "
représentation mentale " (5.473). Naturellement, pour
décrire l'Objet Immédiat d'un signe, on ne peut que
recourir à l'interprétant de ce signe :
 

En ce sens, le signifé (objet de la Grammaire

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Spéculative) " est, dans son acception primaire, la
traduction d'un signe dans un autre système de signes "
(4.127), et " le signifié d'un signe est le signe où il doit être
traduit " (4.132). Donc, l'interprétation à travers des
interprétants est la façon dont le fondement, comme Objet
Immédiat, se manifeste en tant que signifié.
 L'interprétant (comme objet de la Rhétorique
Spéculative) est certainement " ce que le Signe produit
dans ce Quasi-Esprit qu'est l'Interprète " (4.536) mais,
puisque la présence de l'interprète n'est pas essentielle à
la définition de l'interprétant, ce dernier doit être considéré
" avant tout " comme Interprétant Immédiat, c'est-à-dire
comme " l'interprétant tel qu'il est révélé dans la
compréhension correcte du signe lui-même, et il est
ordinairement appelé le signifié [meaning] du signe "
(4.536).
 Donc, distincts comme ils le sont en tant qu'objets
formels de diverses approches sémiotiques et en
référence à divers points de vue, fondement, signifié et
interprétant sont en fait la même chose, puisqu'il est
impossible de définir le fondement sinon comme signifié
et qu'il est impossible de définir aucun signifié sinon sous
forme d'une série d'interprétants. De nombreux passages
confirment cette idée : " Par signifié [meaning] d'un terme
nous comprenons l'interprétant général entier en tant
qu'entendu " (5.179) ; " Il semble naturel d'employer le
terme signifié [meaning] pour dénoter l'interprétant
compris d'un symbole " (5.175) ; " L'Objet Immédiat
complet, ou le signifié [meaning] " (2.293).
 

2.4. INTERPRÉTANT DU DISCOURS ET
INTERPRÉTANT DES TERMES

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 
Toutefois, nous apprenons que l'interprétant n'est pas

seulement le signifié d'un terme mais aussi la conclusion
d'un argument tirée des prémisses (1.559). Dirons-nous
alors que l'interprétant a une acception plus ample que le
signifié? Quand il dit (4.127) que dans son acception
principale le signifié est la traduction d'un signe dans un
autre signe, Peirce dit aussi que, dans une autre acception
" applicable ici aussi " (Peirce traite alors du problème
d'une logique de la quantité), le signifié est " une seconde
assertion d'où tout ce qui découle de la première assertion
en découle également et vice versa". Ce qui revient à dire
qu'une assertion " signifie l'autre ". Le signifié d'une
proposition, tout comme son interprétant, n'épuise pas les
possibilités que la proposition a d'être développée dans
d'autres propositions, et, en ce sens, c'est " une loi, une
régularité de futur indéfini " (2.293). Le signifié d'une
proposition embrasse " toutes ses déductions nécessaires
et évidentes " (5.165).
 Ainsi, le signifié est en quelque sorte implicité par les
prémisses, et, en termes plus généraux, il est tout ce qui
est sémantiquement impliqué par un signe. Il n'est pas
nécessaire de souligner ultérieurement la portée de ces
positions de Peirce : bien que nous ayons dû parcourir un
long chemin à travers des définitions multiples et souvent
confuses (fondement, signifié, Objet Dynamique, Objet
Immédiat), nous avons réussi à cerner une idée qui se
rapporte à notre sujet : le signifié d'un terme contient
virtuellement tous ses possibles développements (ou
expansions) textuels.
 Il est indéniable, cependant, qu'au point où nous
sommes, la notion de signifié est devenue trop vaste. Elle
n'est pas appliquée aux termes simples mais bien à des

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



prémisses et à des argumentations. Mais peut-on dire, en
termes peircéens, qu'il existe, outre le signifié d'un
dicisigne et d'un argument, le signifié d'un rhème ou d'un
terme simple ? La réponse à cette question dépend de
l'affirmation peircéenne selon laquelle tout ce qui peut se
dire d'un dicisigne et d'un argument peut se dire aussi des
rhèmes qui les constituent. En d'autres mots, la théorie du
signifié et de l'interprétant ne concerne pas seulement les
arguments mais aussi les termes simples. A la lumière
d'une telle théorie, le contenu d'un terme simple devient
quelque chose de très semblable à une encyclopédie.
 Prenons le terme |pécheur|. Le fait qu'on puisse
l'interpréter comme « misérable » doit être pris en
considération par son analyse componentielle. Mais le
rhème |pécheur| doit aussi impliquer toutes les
conséquences inférentielles possibles qui le concernent.
Ainsi l'argument " Tous les pécheurs sont misérables,
John est un pécheur, donc John est misérable " ne serait
rien d'autre que le développement naturel des possibilités
inchoativement contenues dans le rhème en question – et
ce serait en outre la seule façon de rendre explicites ses
interprétants. Mais bien sûr le contraire est aussi vrai. Tout
argument n'est rien d'autre qu'une assertion analytique qui
détermine les interprétants que l'on doit assigner à un
terme donné (donc rhèmes et dicisignes peuvent être
dérivés des arguments, cf. 3.440).
 Il est dit (2.293) qu'un symbole dénote un individu et
signifie un caractère, ce caractère n'étant pas autre chose
qu'un signifié général (il faut rappeler que le fondement
d'un signe est sa connotation et son caractère attribué, cf.
1.559). La distinction entre dénoter et signifier dépend de
la distinction entre extension et intension, breadth et depth
(ampleur et profondeur) ou, en termes contemporains,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



entre se référer à et signifier quelque chose. Le concept
d'intension (depth) est lié à celui d'information qui est " the
measure of predication " et la " somme des propositions
synthétiques où le symbole apparaît comme sujet ou
prédicat " (2.418). Tous ces concepts concernent non
seulement les propositions et arguments mais aussi les
rhèmes ou termes.
 " Un Rhème est un Signe qui, pour son Interprétant, est
le signe d'une Possibilité qualitative ", et il identifie un
fondement, c'est-à-dire " qu'il est compris en tant qu'il
représente tel ou tel autre type d'Objet possible. Chaque
Rhème, peut-être, fournit quelques informations, mais il
n'est pas interprété sous ce profil " (2.250). Dans d'autres
textes, Peirce est d'ailleurs plus affirmatif : non seulement
" la signification d'un terme est toutes les qualités
indiquées par lui " (2.431), mais les termes apparaissent
comme des ensembles de marques (ou traits, ou
relations, ou caractères, cf. 2.776) régis, tout comme les
propositions, par le principe selon lequel nota notœ est
nota rei ipsius (3.166). " Les marques qui sont déjà
reconnues comme prédicables du terme incluent la
profondeur entière d'un autre terme, dont la possibilité
d'inclusion n'était pas encore connue, augmentant ainsi la
distinction compréhensive du premier terme " (2.364). Un
terme peut avoir des marques tant accidentelles que
nécessaires (2.396), et ces marques constituent la
profondeur substantielle d'un terme donné, c'est-à-dire " la
forme réelle concrète qui appartient à tout ce dont le terme
est prédicable d'une façon absolument vraie " (l'ampleur
substantielle étant en revanche " l'agrégat de substances
réelles dont seul un terme est prédicable d'une façon
absolument vraie ", cf. 2.414). En ce sens la profondeur
d'un terme, c'est-à-dire son " intension ", est la somme

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



des marques sémantiques qui caractérisent son contenu.
Ces marques sont des unités générales (nominantur
singularia sed universalia significantur, cf. Jean de
Salisbury, Metalogicus, 2.433). Et ce sont exactement ces
" caractères attribués " qui étaient appelés fondements.
Cet ensemble de traits sémantiques est destiné à croître
avec l'expansion de notre connaisance des objets ; le
rhème attire comme un aimant tous les nouveaux traits
que le processus de connaissance lui attribue : " Tout
symbole est une chose vivante, en un sens réel qui n'est
pas pure figure rhétorique. Le corps des symboles change
lentement, mais son signifié croît inexorablement,
incorpore de nouveaux éléments et élimine les anciens "
(2.222). Le terme, dirons-nous alors, est une entrée
d'encyclopédie qui contient tous les traits qu'il acquiert au
cours de chaque nouvelle proposition.
 Je ne crois pas forcer ici l'interprétation. C'est Peirce lui-
même qui a dit à maintes reprises que chaque terme est
une proposition inchoative (chaque rhème est
potentiellement le dicisigne où il peut être inséré) et qui a
souvent souligné la conception sémantique d'un terme
comme prédicat à plusieurs arguments. Le signifié des
termes logiques est une assertion rudimentaire (2.342),
tout comme une proposition est une argumentation
rudimentaire (2.344) ; c'est là le principe de base de
l'interprétation, à savoir la raison pour laquelle tout signe
produit ses propres interprétants.
 On a longtemps compris l'interprétant peircéen comme
l'expansion définitionnelle d'un terme, sa capacité à être
traduit en un autre terme (de système sémiotique égal ou
différent, comme si l'interprétant n'était qu'un instrument
de clarification et d'explication lexicale – cette critique
concerne d'ailleurs mes lectures peircéennes

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



précédentes) : or il ne faut pas oublier que, pour Peirce,
n'est pas signe seulement un mot ou une image, mais une
proposition et même un livre entier. Sa conception du
signe s'étend aussi à des textes ; c'est pourquoi la notion
d'interprétant concerne des processus de traduction
beaucoup plus vastes et complexes que les processus
élémentaires de synonymie ou de définition lexicale. Nous
pourrions dire que parmi les interprétants du mot |enfant|,
il n'y a pas seulement des images d'enfants ou des
définitions du type " mâle humain non adulte ", mais aussi,
par exemple, l'histoire du massacre des Innocents. Le
problème est uniquement de savoir comment faire
fonctionner la sémiosis illimitée pour en parcourir tous les
itinéraires et les raccords.
 Alors la portée théorique d'affirmations comme celles
que nous avons citées précédemment et comme celles
qui suivent nous apparaît clairement. Un terme est une
proposition rudimentaire parce qu'il est la forme vide d'une
proposition : "Par rhème ou prédicat nous entendons une
forme propositionnelle vide telle qu'elle aurait pu être
dérivée en effaçant certaines parties d'une proposition, en
laissant un espace blanc à leur place, la partie éliminée
étant telle que si chaque espace vide était rempli avec un
nom propre, une proposition (même dépourvue de sens)
en serait recomposée " (4.560). Quand il parle de la forme
des propositions (2.379), Peirce montre comment le verbe
|marier| pourrait être représenté comme " - marie - à - ". Ce
qui revient à dire que pour représenter générativement la
nature syntaxique de | marier |, on devrait écrire " m (x,y,z)
" (cf. aussi 3.64). Ce procédé, développé comme il se doit,
fait en sorte que la représentation sémantique d'un terme
concerne des phénomènes d'implicitation et de
présupposition sémantique. En des termes qui rappellent

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



les postulats de signifié carnapiens, Peirce dit que hi -<di "
signifie que dans l'occasion i, si l'idée h est définitivement
imposée à l'esprit, alors dans la même occasion l'idée d
est définitivement imposée à l'esprit " (2.356). Ce qui est
d'ailleurs le principe traditionnel de la nota notœ. Mais,
dans les mêmes pages, Peirce insiste sur la possibilité
d'une logique intensionnelle opposée à la logique ordinaire
qui s'occupe de classes générales d'objets. Il sépare le
problème des propositions en extension de ceux des
propositions en " compréhension ", élaborant douze types
de propositions où le sujet est une classe de choses mais
où le prédicat est un groupe de traits sémantiques (2.520-
521).
 On pourrait observer que la méthode des espaces vides
n'est applicable qu'aux verbes et aux prédicats qui
concernent des actions, selon la " logique des relatifs "
dont parle Peirce. Et en réalité, dans la terminologie
aristotélicienne, rhème signifie seulement " verbe ". Mais à
plusieurs reprises, Peirce identifie explicitement rhema à
terme : " Tout symbole qui peut être le constituant direct
d'une proposition est dit terme " (2.238). Il y a aussi des
termes syncatégorématiques, alors que tout terme " apte à
être sujet d'une proposition peut être dit onoma " (2.331).
En tout cas, un nom commun est un " symbole rhématique
" (2.261). Nous apprenons (8.337) que même les noms
propres et les noms de classe sont des rhèmes. La raison
du choix de |rhème| peut être due au fait que Peirce
soutenait que même les noms sont des verbes réifiés
(3.440 et 8.337). De toute façon, " un rhème est tout signe
qui ne soit ni vrai ni faux, comme presque tous les mots
sauf oui et non " (8.337).
 Souvent, Peirce a recours à l'espace vide quand il traite
des adjectifs ou des noms : la méthode est appliquée

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



(1.363) à |amant| et |serviteur|, et on trouve l'exemple
suivant de rhème (4.438) : " Tout homme est le fils de – ",
ce qui constitue un bon exemple de représentation
sémantique de |père| du point de vue d'une logique des
relatifs. L'affinité de cette perspective avec celle d'une
grammaire des cas basée sur une logique des actions
(voir Fillmore) sera plus claire dans le paragraphe suivant.
Il est évident que, sous cet angle, " les noms propres
restent, mais la démarcation entre noms communs et
verbes devient indéfendable " et que " le signifié des noms
dans sa logique des relatifs, comme celle des verbes,
consiste en une action possible " (Feibleman, 1946 : 106-
107, se référant justement au passage que nous allons
examiner bientôt).
 

2.5. LA DÉFINITION COMME ENCYCLOPÉDIE ET
PRÉCEPTE OPÉRATIF

 
Peirce propose (1.615 et 2.330) un exemple de définition

des mots |dur| et |lithium|. Il nous dit (1.615) que " tant
qu'une pierre reste dure, toute tentative de l'érafler par la
pression modérée d'un couteau échouera certainement.
Dire la pierre dure signifie prédire que, indépendamment
du nombre de fois où vous tenterez l'expérience, celle-ci
échouera à chaque fois ". En 2.330, l'exemple est encore
plus convaincant et nous le citons intégralement en
anglais, d'abord en raison de la difficulté stylistique du
texte, ensuite parce que en cette occasion cruciale (et sur
un sujet si prosaïque) l'anglais de Peirce (comme toujours,
horrible) se charge d'une poésie de la définition toute
particulière :
 If you look into a textbook of chemistry for a definition of

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



lithium you may be told that it is that element whose
atomic weight is 7 very nearly. But if the author has a more
logical mind he will tell you that if you search among
minerals that are vitreous, translucent, grey or white, very
hard, brittle, and insoluble, for one which imparts a
crimson tinge to an unluminous flame, this mineral being
triturated with lime or witherite rats-bane, and then fused,
can be partly dissolved in muriatic acid ; and if this solution
be evaporated, and the residue be extracted with sulphuric
acid, and duly purified, it can be converted by ordinary
methods into a chloride, which being obtained in the solid
state, fused, and electrolyzed with half a dozen powerful
cells will yield a globule of a pinkish silvery metal that will
float on gasolene ; and the material of that is a specimen
of lithium. The peculiarity of this definition – or rather this
precept that is more serviceable than a definition – is that it
tells you what the word lithium denotes by prescribing
what you are to do in order to gain a perceptual
acquaintance with the object of the wordd.

Malgré sa forme littéraire diluée, cette définition
constitue un excellent exemple d'analyse sémantique en
termes de grammaire des cas. L'identification est peut-être
rendue plus ardue par le fait que cette définition contient
trop de traits difficiles à organiser dans une structure à
arguments et prédicats. Il y manque en outre une
distinction claire et nette entre propriétés plus ou moins "
nécessaires " – ainsi qu'entre marques explicites et
marques incluses ou implicitéese. On voit ici ce que
pourrait être une bonne définition en termes
d'encyclopédie, mais il n'est pas encore dit comment elle
pourrait être élaborée d'une façon plus formelle et
économique. Si Peirce avait par exemple dit que le lithium
est un métal alcalin, certaines propriétés exprimées

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



auraient dû être considérées comme automatiquement
implicitées. Mais Peirce ne voulait pas donner un exemple
de définition " économique ". Au contraire, il voulait
montrer comment un terme inclut la globalité de
l'information qui le concerne.
 Par ailleurs, malgré son apparence si " encyclopédique
", cette définition ne constitue en fait qu'une partie de
l'information possible sur le lithium. L'Objet Immédiat
établi par la définition cerne l'Objet Dynamique
correspondant sous quelques rapports seulement, c'est-à-
dire qu'il ne prend en considération que l'information
sémantique suffisante pour insérer le terme dans un
univers de discours physico-chimique. Le modèle
théorique d'une encyclopédie prévoit en revanche
différents " sens " ou différentes disjonctions possibles
d'un spectre sémantique idéalement complet. Les traits
sémantiques enregistrés ici auraient dû apparaître sous
une sélection contextuelle précise, tandis que d'autres
auraient dû apparaître comme possibles, même s'ils
étaient inexprimés. Par exemple, le lithium est un minéral
vitreux et translucide qui apparaît parfois comme un
globule de métal rosé argenté : si l'univers du discours
avait été de type légendaire, ce sont là les traits qui
auraient dû être particulièrement mis en relief, avec
d'autres qui font ici défaut. Le lithium est connu (selon
d'autres encyclopédies) comme l'élément solide le plus
léger à température ordinaire. Dans un autre contexte, ce
caractère de légèreté serait probablement fondamental.
 Peirce était conscient de ces problèmes et la réponse
que son système philosophique fournit concerne
justement quelques-uns des problèmes cruciaux pour la
sémantique contemporaine, en particulier : b Les traits
sémantiques sont-ils universels et finis ? m Quel est le

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



format que doit prendre la représentation encyclopédique
pour pouvoir être tout à la fois maniable et satisfaisante f ?
Quand on a posé la notion d'interprétant telle que nous
l'avons reconstruite, ce qui disparaît tout d'abord, c'est la
nécessité d'opérer avec un ensemble fini de constructions
métasémiotiques. Tout signe interprète un autre signe, or
la condition fondamentale de la sémiosis, c'est
précisément cette condition de régression infinie. Dans
cette perspective, tout interprétant d'un signe donné, étant
à son tour un signe, devient construction métasémiotique
transitoire et, dans cette occasion seulement, agit comme
explicans par rapport à l'explicatum interprété, mais
devient à son tour interprétable par un autre signe qui agit
comme son explicans.
 L'objet de la représentation ne peut être autre qu'une
représentation dont la première représentation est
l'interprétant. Mais une série sans fin de représentations,
chacune représentant celle qui est derrière elle, peut être
conçue comme ayant un objet absolu qui soit sa propre
limite. Le signifié d'une représentation ne peut être autre
qu'une représentation. De fait, ce n'est pas autre chose
que la représentation elle-même conçue comme
dépouillée de ses revêtements négligeables. Mais ces
revêtements ne peuvent jamais être ôtés complètement :
ils sont simplement remplacés par quelque chose de plus
diaphane. Une régression à l'infini apparaît ainsi. Tout
compte fait, l'interprétant n'est qu'une autre représentation
à qui est confié le flambeau de la vérité : et en tant que
représentation, elle a de nouveau son propre interprétant.
Voici une autre série infinie (1.339)g.

C'est d'ailleurs cette série infinie qui pourrait rendre
inaccessible l'encyclopédie, en frustrant continuellement
les aspirations d'exhaustivité du travail d'analyse

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



sémantique ; mais il y a une limite logique à
l'encyclopédie, qui ne peut être infinie : sa limite, c'est
l'univers du discours. La liste des douze propositions en
compréhension citées auparavant (2.520) présuppose un
univers limité de traits :
 Un univers illimité comprendrait le règne entier du
logiquement possible... Notre discours se relie rarement à
cet univers : nous pensons soit à ce qui est physiquement
possible ou historiquement existant, soit au monde de
quelque narration, soit à quelque autre univers limité. Un
univers de choses est illimité si en lui toute combinaison
de caractères, tirée de l'univers entier des caractères, est
occurrente en quelque objet... De la même façon, nous
dirons qu'un univers de caractères est illimité quand tout
agrégat de choses, tiré de l'univers entier des choses,
possède en commun un des caractères de l'univers des
caractères... Dans notre discours ordinaire, en revanche,
non seulement les deux univers sont limités mais, en
outre, nous n'avons pas affaire à des objets individuels ou
à de simples traits : nous avons simplement deux univers
distincts de choses et de traits corrélés l'un à l'autre, d'une
manière en général parfaitement indéterminée (2.519-
520 ; et aussi 6.401).

Le passage n'est pas des plus clairs et demanderait une
tout autre analyse philosophique. Cependant, à la lumière
de toute la cosmologie peircéenneh, il nous offre de
passionnantes perspectives sur cette thématique des
mondes possibles qui tente de réduire les regestes
encyclopédiques dans les cadres d'univers précis de
discours, à travers des modèles qui réduisent à un format
maniable le nombre des propriétés en jeu et leurs
combinaisonsi

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 

2.6. CARACTÈRES MONADIQUES ET
INTERPRÉTANTS COMPLEXES

 
Reste un autre problème. Le fait que le lithium soit

vitreux, translucide, dur, etc., semble sans aucun doute
relever d'un jugement en termes de qualités (ou propriétés
ou caractères ou traits) générales. Mais que dire du fait
que " s'il est mélangé avec de la chaux et refondu il
devient alors soluble dans l'acide muriatique " ? Etre
vitreux, c'est une qualité – et, comme telle, c'est un
caractère monadique, une Priméité – tandis que réagir
d'une certaine façon à un certain stimulus ressemble plus
à un comportement ou à une séquence de faits qui
confirme une hypothèse. Naturellement, cette séquence
de faits aussi " interprète " le premier signe (le lithium se
définit donc comme le matériau qui se comporte de cette
façon-là dans ces conditions-là), mais cela voudrait
seulement dire que, même si les caractères sont des
interprétants, tous les interprétants ne sont pas de purs
caractèresj. Reprenons le cas, déjà cité, où l'Objet
Dynamique même semble agir comme interprétant : c'est-
à-dire quand l'objet de l'ordre |Ga-rde à vous!| est défini
comme l'univers des choses désirées par le capitaine au
moment où il donne l'ordre ou bien comme l'action
conséquente des soldats. Il ne fait pas de doute que les
réponses de comportement, les réponses verbales, les
images qui interprètent une didascalie et les didascalies
qui interprètent une image sont tous des interprétants.
Mais sont-ils en même temps des caractèresk?
 Or Peirce dit avec clarté que, même si les marques sont
des qualités, elles n'en sont pas pour autant de pures

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Priméités. Elles sont " générales " et la sensation de rouge
n'est pas non plus une pure perception mais bien un
perçu, c'est-à-dire une construction perceptive, la "
description faite par l'intellect d'une évidence des sens "
(2.141). Pour avoir une construction intellectuelle, on
passe du pur perçu comme Rhème à un Jugement
Perceptif dont le fait brut est l'Interprétant Immédiat
(5.568). Dire que quelque chose est rouge ne signifie pas
l'avoir vu : on a reçu une image mais l'assertion que
quelque chose possède l'attribut d'être rouge constitue
déjà un jugement. Ainsi tout caractère, tout en étant une
pure Priméité, est tout de suite inséré dans une corrélation
qui représente toujours l'expérience d'une Tercéité (5.182,
5.157, 5.150, 5.183)l.
 Il n'y a donc pas de différence substantielle entre dire
que le lithium se dissout quand il est pilé et dire qu'il est
vitreux. Dans le second cas, nous avons quelque chose
comme un dicisigne, dans le premier quelque chose
comme un argument, mais les deux " signes " interprètent
le rhème |ithium|. Il n'y a pas de différence entre
caractères et autres interprétants du point de vue de la
description du signifié d'un terme. L'attribution d'un
caractère relève d'un jugement perceptif, mais même mes
" jugements perceptifs doivent être considérés comme des
cas d'inférence abductive " (5.153).
 D'autre part, le fait même que quelques soldats, en
diverses circonstances, accomplissent une action
régulière donnée chaque fois qu'est prononcé l'ordre |Ga-
rde à vous !| signifie que ce comportement est déjà
subsumé sous un concept, c'est devenu une abstraction,
une loi, une régularité. Pour pouvoir être inséré dans cette
relation, le comportement des soldats est devenu, tout
comme la qualité d'être rouge, quelque chose de général.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 

2.7. L'INTERPRÉTANT FINAL
 

Il nous faut savoir maintenant comment, dans la
philosophie d'un penseur qui se veut réaliste scotiste, il
peut exister une régression sémiosique infinie, telle que
l'objet qui a déterminé le signe n'apparaît jamais
déterminé par lui, si ce n'est sous la forme fantasmatique
de l'Objet Immédiat. On emploie le terme " fantasmatique "
avec quelque raison (et quelque malice), parce qu'il nous
semble observer ici cette même impossibilité de posséder
de nouveau l'objet (qui a suscité la perception) que l'on
retrouve dans la gnoséologie thomiste : l'intellect agent
exerçant sur le fantasme de l'objet l'acte d'abstraction, en
offrant la species impressa à l'intellect possible, mais
celui-ci ne pouvant jamais reposséder l'objet originaire
sinon sous la forme justement diaphane de la reflexio ad
phantasmata. Peirce se tire de ce mauvais pas par le biais
de la Rhétorique Spéculative et de la notion pragmaticiste
d'Interprétant Final. Il nous faut éclaircir ce point car c'est
dans cette seule perspective que l'on verra comment la
sémantique peircéenne prend la forme, fût-elle encore
imprécise, d'une grammaire des cas.
 Comment un signe peut-il exprimer l'Objet Dynamique
qui appartient au monde extérieur (5.45), quand " par la
nature même des choses " il ne peut l'exprimer (8.314) ?
Comment un signe peut-il exprimer l'Objet Dynamique (l' "
Objet tel qu'il est " [8.183], un objet " indépendant en soi "
[1.538]), quand ce signe " ne peut être que le signe de cet
objet dans la mesure où cet objet est en soi de la nature
d'un signe ou d'une pensée " (1.538) ? Comment peut-on
corréler un signe à un objet quand pour reconnaître un

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



objet on doit en avoir eu une expérience précédente
(8.181) et que le signe ne fournit aucune connaissance ou
reconnaissance de l'objet (2.231) ? La réponse, on la
trouve déjà à la fin de la définition de | lithium | : " La
caractéristique de cette définition – ou mieux de ce
précepte, chose beaucoup plus utile qu'une définition –,
c'est qu'elle dit ce que le mot lithium dénote en prescrivant
ce qu'il faut faire pour obtenir un contact perceptif avec
l'objet du mot " (2.330). Le signifié du signe se trouve dans
la classe des actions visant à susciter certains effets
perceptibles (Goudge, 1950:155). " L'idée de signifié est
telle qu'elle implique quelque référence à un propos "
(5.166). Tout devient plus clair encore si l'on considère que
ce que l'on appelle le réalisme scotiste de Peirce doit être
vu dans la perspective de son pragmaticisme : la réalité
n'est pas une simple Donnée, c'est plutôt un Résultat.
Pour comprendre ce que le signifié d'un signe doit
produire comme Résultat, nous avons la notion
d'Interprétant Final. Un signe, en produisant des séries de
réponses immédiates (Interprétant Energétique), établit
peu à peu une Habitude (habit), une régularité de
comportement chez son interprète. Une Habitude, c'est "
une tendance [...] à agir de façon semblable dans des
circonstances semblables dans le futur " (5.487), et
l'Interprétant Final d'un signe, c'est cette Habitude comme
Résultat (5.491). Cela revient à dire que la correspondance
entre signifié et representamen a pris la forme d'une loi ;
mais cela revient à dire aussi que comprendre un signe,
c'est apprendre ce qu'il faut faire pour produire une
situation concrète où l'on puisse obtenir l'expérience
perceptive de l'objet auquel le signe se réfère.
 Ce n'est pas tout. La catégorie Habitude a un double
sens, psychologique et cosmologique. Une habitude, c'est

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



aussi une régularité cosmologique, même les lois de
nature sont le résultat d'habitudes acquises (6.97) et "
toute chose a tendance à prendre des habitudes " (1.409).
Si une loi est une force active (une Secondéité), l'ordre et
la législation sont une Tercéité (1.337) : prendre une
habitude, c'est établir une façon d'être, ordonnée et réglée.
Donc, pour en revenir à la définition du lithium,
l'Interprétant Final du terme |lithium| s'arrête à la
production d'une habitude en deux sens : en produisant
l'habitude humaine à entendre le signe comme précepte
opératif et en produisant (cette fois pour la rendre explicite)
l'habitude cosmologique par laquelle il y aura toujours du
lithium chaque fois que la nature agira d'une certaine
façon. L'Interprétant Final exprime la même loi qui
gouverne l'Objet Dynamique, tant en prescrivant la façon
dont on en obtient l'expérience perceptive qu'en décrivant
la façon dont il fonctionne et est perceptible.
 Nous sommes alors en mesure de comprendre quelle
est la hiérarchie qui règle la disposition des interprétants
dans ce modèle encore informel de représentation
sémantique : il s'agit d'une séquence ordonnée et orientée
d'opérations possibles. Les caractères ne sont pas
organisés par inclusion d'espèce à genre mais selon les
opérations essentielles qui doivent être mises en acte par
un agent qui utilise certains instruments pour modifier un
objet donné dans le but de vaincre la résistance d'un
contre-agent pour pouvoir obtenir certains résultats.
 

De cette façon on atténue l'opposition apparente entre la
sémantique intensionnelle de l'infinie régression
sémiosique et la sémantique extensionnelle de la
référence à un Objet Dynamique. Il est vrai que les signes
ne nous donnent pas le contact avec l'objet concret, parce

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



qu'ils ne peuvent que prescrire la façon de réaliser ce
contact. Les signes n'ont une connexion directe avec leurs
Objets Dynamiques qu'en tant que ces objets déterminent
la production du signe ; pour le reste, les signes ne "
connaissent " que des Objets Immédiats, c'est-à-dire des
signifiés (ou données de contenu). Mais il est clair qu'il y a
une différence entre l'objet dont un signe est signe et
l'objet d'un signe. Le premier est l'Objet Dynamique, un
état du monde extérieur, le second une construction
sémiotique, pur objet du monde intérieur. Sauf que pour
décrire cet objet " intérieur " il faut recourir aux
interprétants, c'est-à-dire à d'autres signes pris comme
representamen, de façon à avoir une quelconque
expérience des autres objets du monde extérieur.
 

L'Objet Dynamique est, sémiotiquement parlant, à notre
disposition seulement comme ensemble d'interprétants
organisés selon un spectre componentiel structuré
opérativement. Mais, alors que du point de vue sémiotique
il est le possible objet d'une expérience concrète, du point
de vue ontologique il est l'objet concret d'une expérience
possible.
 

2.8. SÉMIOSIS ILLIMITÉE ET PRAGMATIQUE
 

Toutes les observations précédentes nous amènent
donc à revoir la notion d'interprétant comme catégorie
d'une théorie sémantique mais aussi comme catégorie
d'une sémiotique qui compte parmi ses ramifications une
pragmatique. Mais la notion de pragmatique peut être
comprise dans différents sens : celui que propose Morris
concerne seulement l'effet que les signes ont sur leurs

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



destinataires. Il ne fait aucun doute que la perspective
pragmaticiste de Peirce fait une large place à ce
problème. Pour l'instant, commençons par examiner cette
direction théorique.
 On pourrait dire qu'en fournissant l'image d'une
sémiosis où chaque représentation renvoie à une
représentation successive, Peirce trahit son réalisme "
médiéval " : il ne réussirait pas à montrer comment un
signe peut être référé à un objet, et la relation concrète de
dénotation se perdrait dans un réseau infini de signes qui
renvoient à des signes, dans un univers fini mais illimité
d'apparences sémiotiques fantomatiques. Pourtant il suffit
de penser en termes non pas de réalisme ontologique
mais de réalisme pragmaticiste pour se rendre compte
que c'est tout le contraire qui est vrai et que la doctrine des
interprétants et de la sémiosis illimitée conduit Peirce au
maximum de son réalisme non naïf. Peirce ne s'intéresse
jamais aux objets comme ensembles de propriétés mais
comme occasions et résultats d'expérience active.
Découvrir un objet signifie, nous l'avons vu, découvrir le
modus operandi pour le produire (ou pour en produire
l'usage pratique). Un signe peut produire un interprétant
énergétique ou émotionnel : quand on écoute un morceau
de musique, l'interprétant émotionnel, c'est notre réaction
au charme de la musique ; mais cette réaction
émotionnelle produit aussi un effort mental ou musculaire
et ces types de réponses sont des interprétants
énergétiques. Une réponse énergétique ne requiert pas
d'interprétation : elle produit (par répétitions successives)
une habitude. Après avoir reçu une séquence de signes,
notre mode d'agir dans le monde en est changé, pour un
temps ou à jamais. Cette nouvelle attitude, c'est
l'Interprétant Final. La sémiosis illimitée peut alors

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



s'arrêter, l'échange des signes a produit des modifications
de l'expérience, le chaînon manquant entre sémiosis et
réalité physique a finalement été identifié. La théorie des
interprétants n'est pas idéaliste.
 Mais n'en restons pas là. Puisque même la nature a des
habitudes, à savoir des lois et des régularités, " les
principes généraux sont réellement opératifs dans la
nature " (5.101.), le signifié ultime (ou Interprétant Final)
d'un signe doit être conçu comme la règle générale qui
permet de produire ou de vérifier cette habitude
cosmologique. Rappelons la définition de | lithium |: c'est à
la fois la règle physique qui gouverne la production de
lithium et la disposition que nous devons, nous, acquérir
pour produire les occasions de son expérience. Cette loi
est objective parce qu'elle est contrôlable
intersubjectivement. Toute l'opposition entre le
pragmatisme de James et le pragmaticisme de Peirce est
là : n'est pas vrai ce qui réussit à l'action pratique mais
réussit à l'action pratique ce qui est vrai. Il y a des
tendances générales (régularités cosmologiques) et des
règles opératives qui nous permettent de les vérifier.
 Entendre un signe comme une règle qui se développe à
travers la série de ses propres interprétants signifie avoir
acquis l'habitude d'agir selon la prescription fournie par le
signe :
 La conclusion [...], c'est que, dans des conditions
données, l'interprète aura acquis l'habitude d'agir d'une
certaine façon chaque fois qu'il désirera un certain type de
résultat. La conclusion logique, réelle et vivante, c'est cette
habitude : la formulation verbale ne fait que l'exprimer. Je
ne nie pas qu'un concept, une proposition ou un argument
ne puissent être des interprétants logiques, mais j'insiste

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



sur le fait qu'ils ne peuvent être l'interprétant logique final
pour la bonne raison qu'il est lui-même un type de signe
qui a son propre interprétant logique. Seule l'habitude,
même si elle peut être un signe d'une autre façon, ne l'est
toutefois pas de cette façon dans laquelle est signe ce
signe dont elle est l'interprétant logique. L'habitude
conjointe aux motivations et aux conditions a comme son
propre interprétant énergétique l'action ; mais l'action ne
peut être un interprétant logique parce qu'elle manque de
généralité (5.491).

Ainsi, grâce à son pragmaticisme, Peirce a réglé ses
comptes avec son réalisme scotiste : l'action est le lieu où
l'haecceitas met fin au jeu de la sémiosis.
 Mais Peirce, considéré à raison comme un penseur
contradictoire, est aussi un penseur dialectique – et plus
encore qu'on ne le croit. En effet, l'Interprétant Final n'est
pas final dans un sens chronologique. La sémiosis meurt
à chaque instant et renaît de ses cendres à sa mort. Les
actions individuelles manquent de généralité mais une
série d'actions, uniformément répétées, peuvent être
décrites en termes généraux. Juste à la fin de la page qui
vient d'être citée, Peirce ajoute : " Mais comment pourrait-
on décrire une habitude si ce n'est à travers la description
du type d'action à qui elle donne naissance, avec la
spécification des conditions et de la motivation ? " Ainsi
l'action répétée qui répond à un signe donné devient à son
tour un nouveau signe, le representamen d'une loi qui
interprète le premier signe et donne naissance à un
nouveau processus infini d'interprétation. En ce sens,
Peirce semble assez proche du béhaviourisme de Morris
quand ce dernier lie la reconnaissance du signifié d'un
signe à la réponse comportementale qu'il produit (mis à

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



part que, pour Peirce, cela est seulement une des formes
de l'interprétation) : si j'entends un son dans une langue
inconnue, si je réalise que chaque fois qu'un locuteur
l'émet, son interlocuteur réagit par une expression de rage,
je peux légitimement inférer de la réponse
comportementale que le son a un signifié désagréable ;
ainsi, le comportement de l'interlocuteur devient un
interprétant du signifié du mot.
 Dans cette perspective, le cercle de la sémiosis se
ferme à chaque instant et ne se ferme jamais. Le système
des systèmes sémiotiques, qui pourrait apparaître, de
façon idéaliste, comme un univers culturel séparé de la
réalité, amène en fait à agir sur le monde et à le modifier ;
mais chaque action modificatrice se convertit à son tour en
signe et donne naissance à un nouveau processus
sémiosique.
 

2.9. DIRECTIONS POUR UNE PRAGMATIQUE DU
TEXTE

 
Dans cette optique, la doctrine des interprétants semble

se relier à d'autres conceptions de la pragmatique, celle
par exemple où l'on privilégie non pas la structure
sémantique de l'énoncé mais les circonstances
d'énonciation, les rapports avec le co-texte, les
présuppositions mises en œuvre par l'interprète, le travail
inférentiel d'interprétation du texte.
 

Disons tout d'abord que dans cette histoire
d'interprétants, toute la vie quotidienne se présente
comme un réseau textuel où les motivations et les actions,
les expressions émises à des fins ouvertement

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



communicatives, ainsi que les actions qu'elles provoquent,
deviennent des éléments d'un tissu sémiosique où
n'importe quelle chose interprète n'importe quelle autre
chosem.
 En second lieu, il n'existe pas de terme qui, étant
inchoativement une proposition ou un argument, ne
signifie les textes possibles où il pourra (ou pourrait) être
placé. Et pourtant, face à cette richesse d'implicitations,
de promesses inférentielles, de présuppositions décalées,
le travail d'interprétation impose le choix de limites, de
directions interprétatives et d'univers de discours. Ce que
Peirce appelle univers de discours, nous le comprenons
clairement maintenant, représente le format ad hoc que
nous devons faire prendre à l'encyclopédie potentielle
(système sémantique global) pour pouvoir l'utiliser.
L'encyclopédie est continuellement activée, réduite,
tranchée, élaguée, la sémiosis illimitée se refrène pour
pouvoir survivre et devenir maniable.
 Mais la réduction de l'univers de discours, tandis qu'elle
freine l'encyclopédie de fond, fait prospérer le texte auquel
on l'applique. Les décisions pragmatiques (au sens
contemporain) de l'interprète font pour ainsi dire mûrir
judicieusement la richesse des implications que toute
portion textuelle contient, des termes aux arguments. Nous
pourrions interpréter Peirce en disant que, étant donné ce
macrosigne qu'est le Rouge et le Noir de Stendhal (c'est
un exemple choisi presque au hasard), tout le roman peut
être vu comme l'interprétation de la proposition " Napoléon
est mort le 5 mai 1821 ". Réaliser pleinement le drame
d'un jeune Français de l'époque de la Restauration,
déchiré entre les rêves d'une gloire perdue et la banalité
du présent, signifie réaliser que Napoléon est
irréversiblement mort à cette date – et que |Napoléon| est

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



encyclopédique-ment plus qu'un désignateur rigide
(comme le veut Kripke), que c'est plutôt un crochet auquel
on peut suspendre un nombre infini de descriptions
définies (comme le veut Searle), parmi lesquelles la série
des connotations de valeurs, des projets, des idéaux, des
propositions idéologiques qui concourent à constituer
encyclopédiquement la notion du personnage historique
Napoléon (au hasard : l' " auteur du Code Napoléon ", le "
propagateur européen des idéaux de la Révolution
française ", le " porteur d'un nouveau concept de gloire ",
etc., des descriptions qui viennent alimenter l'image
idiosyncrasique de l'unité sémantique « Napoléon » que
véhicule Julien Sorel le nostalgique). L'abondance de
références concrètes à la France postnapoléonienne, les
jugements idéologiques explicites et implicites qui
construisent ses macropropositions ainsi que l'aventure
frustrée de Julien qui est la parabole (et donc la définition,
fût-elle sous forme allégorique) d'un rêve bonapartiste en
retard, tout cela fait que le Rouge et le Noir est un
interprétant de la proposition citée plus haut. D'autant que
pour savoir ce que la disparition de Napoléon a signifié
pour toute une génération, nous avons plus souvent
recours à des œuvres comme le Rouge et le Noir qu'à des
volumes d'historiographie. Ce livre " interprète " (ou fournit
toutes les conséquences inférentielles de) un fait exprimé
par une proposition mieux que ne le font d'autres
interprétations qui pourtant veulent mettre en lumière toute
la signification de cette proposition-là. Mais cette lecture
du roman de Stendhal signifie que l'interprète a choisi,
poussé par des motivations diverses, l'univers de discours
qu'il jugeait pertinent. Si cet univers avait été différent, la
lecture du roman aurait amené à d'autres interprétations
(par exemple, et le titre le permet : idéal religieux vs idéal

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



laïque. Après tout, pourquoi pas ?). En tout cas, le livre,
pris comme signe, devient à son tour un précepte : l'ordre
de ses interprétations constitue aussi l'ordre des
opérations qu'il suggère pour atteindre un quelconque
Objet Dynamique. C'est-à-dire : il est vrai qu'un texte
narratif est une série d'actes linguistiques qui " font
semblant " d'être des assertions, qui pour autant ne
demandent ni à être crues ni à être prouvées ; mais cela
ne concerne que l'existence des personnages imaginaires
que le texte met en jeu. Il n'est pas exclu en revanche qu'à
la série d'assertions fictives qui sont déployées d'autres
viennent s'ajouter qui, elles, ne sont pas fictives et qui
trouvent même leurs conditions de bonheur dans
l'engagement que met l'auteur à les soutenir et dans les
preuves qu'il entend fournir (sous le voile de la parabole
narrative) pour étayer ses affirmations sur la société, la
psychologie humaine, les lois de l'histoire.
 Un aspect de la fonction que remplissent de tels
produits dérive du fait que des actes linguistiques sérieux
(c'est-à-dire non fictifs) peuvent être véhiculés par des
textes d'imagination, même si l'acte linguistique véhiculé
n'est pas représenté dans le texte. Presque toute œuvre
d'imagination importante véhicule " un message " ou " des
messages " qui sont véhiculés par le texte et qui pourtant
ne sont pas dans le texte (Searle, 1975 : 332).
 A ce stade, même le roman stendhalien devient quelque
peu similaire à la définition du lithium et il prescrit ce qu'il
faut faire pour acquérir des habitudes à l'action et à la
modification du monde. La différence avec la définition du
lithium, c'est simplement que l'ensemble des interprétants
devient plus vaste et labyrinthique. Par ailleurs, il reste
encore un autre objet à interpréter, qui réside comme pour
l'ordre | Ga-rde à vous !| dans l'univers de choses désiré

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



par l'auteur au moment de l'énonciation.
 Nous ne dirons pas, en conclusion de cette aventure
interprétative des textes peircéens, que chez Peirce il
existe une sémiotique explicite du texte, directement
traductible en termes de celles qui sont formulées
aujourd'hui. Mais nous répétons que c'est dans la notion
d'interprétation que trouve son fondement l'hypothèse
qu'un sémème est un texte virtuel et un texte un sémème
en expansion – et que chez Peirce, mieux que chez
beaucoup d'autres auteurs venus après lui, se dessine la
liaison qui peut unir une sémiotique du code à une
sémiotique des textes et des discours. C'est là un travail à
poursuivre et à mener, plus loin même que Peirce ne l'a
fait : mais on le sait, nous sommes des nains sur l'épaule
de géants.
 a Par la suite, toutes les citations renvoient au même ouvrage.
 b (1.540). Peirce établit une différence entre signe et representamen : il
semble qu'il veuille entendre par |signe| l'expression comme occurrence,
utilisée dans le processus concret de communication et par |representamen|
le type à qui le code assigne un certain signifié correspondant par
l'intermédiaire des interprétants capables de le traduire. Ou comme signe, les
artifices explicitement communicatifs et comme representamen tout objet qui
peut se corréler à un contenu, même s'il n'est pas émis intentionnellement. "
Par signe j'entends tout ce qui véhicule toute notion définie d'un objet de
quelque manière que ce soit, dans la mesure où ces véhicules de pensée
nous sont familiers. Or, partant de cette idée familière, je mène l'analyse la
meilleure possible sur ce qui est essentiel à un signe et je définis comme
representamen tout ce à quoi cette analyse s'applique... En particulier tous les
signes transmettent des notions à des esprits humains mais je ne vois pas de
raisons pour que tout representamen doive faire la même chose. " On peut lire
cette page comme l'affirmation d'une différence entre processus de
communication concrets et rapports de signification abstraits. Quoi qu'il en
soit, Peirce emploie souvent un terme pour l'autre, et nous n'insisterons pas
sur cette différence.
 c Puisque le caractère de la " noirceur " n'est pas considéré en soi mais
comme référé au poêle, il ne peut pas être un attribut général : " Nous ne

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



pouvons pas comprendre un accord entre deux choses ", mais seulement " un
accord sous quelque rapport " (1.551).
 Les observations qui suivent dans le texte sont suggérées par Caprettini,
1976.
 d Je donne ici la traduction de François Peraldi (U. Eco, « Peirce et la
sémantique contemporaine », Langages 58, 1980, p. 86). " Si l'on cherche la
définition du lithium dans un ouvrage de chimie, on trouvera peut-être qu'il
s'agit d'un élément dont le poids atomique est approximativement de 7. Mais si
l'auteur est doué d'un esprit plus logique, il indiquera que si vous choisissez
parmi les minéraux vitreux, translucides, gris ou blancs, très durs, cassants et
insolubles, celui qui donne à une flamme incolore une coloration cramoisie, si
vous mélangez ce minéral avec de la chaux ou de la mort-aux-rats pilée et si
vous pouvez dissoudre partiellement ce mélange dans de l'acide muriatique,
puis une fois la solution évaporée, après avoir extrait le résidu avec de l'acide
sulfurique et l'avoir dûment purifié, si vous pouvez le transformer en un
chlorure par la méthode habituelle, obtenir ce chlorure à l'état solide, le fondre
et l'électrolyser avec une demi-douzaine d'éléments puissants jusqu'à ce qu'il
en sourde un globule de métal argenté et rosâtre qui flottera sur de l'essence,
le matériau résultant de tout cela serait un spécimen de lithium. "
 e Ce thème sera repris plus à fond au chapitre 8.5.
 f J'ai développé ce point dans le chapitre " Dictionnary vs Encyclopedia "
de mon Semiotics and Philosophy of Language, Indiana U.P., 1984 (à paraître
en français).
 g Dans le cadre d'une sémiotique générale, l'analyse componentielle d'un
terme verbal n'impose pas que l'on considère les seuls interprétants verbaux.
Parmi les interprétants du mot |rouge| , il y a aussi les nuances (visibles) de
rouge, les images d'objets rouges; parmi les interprétants de |chien|, il y a
aussi d'innombrables dessins de chiens disponibles dans l'encyclopédie. Sur
la variété des interprétants, cf. Eco, 1975, 2.7.
 h Il y a un monde idéal (où deux propositions contradictoires sont
possibles), et il y a un monde réel ou actuel (où, étant donné une proposition,
son contradictoire est impossible) : le second représente une sélection et une
détermination arbitraire du premier (6.192). L'univers actuel, par rapport à ce
vaste representamen (5.119) qu'est l'univers entier " perfused with signs "
(5.448), est un univers de discours qui, pour ainsi dire, réduit tous les
caractères possibles à un nombre maniable.
 i On parlera dans le dernier essai de ce livre, et en particulier au paragraphe
6, de cette opération dans la perspective d'une théorie constructiviste des
mondes possibles.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 j Voir 5.569, où il est dit qu' " un portrait avec le nom de son original écrit au-
dessous est une proposition ". Cette affirmation ouvre d'intéressantes
réflexions sur le rôle des icônes dans la doctrine des interprétants. En 1885
(1.372), il est dit que, tandis qu'un terme verbal est une description générale, ni
les indices ni les icônes ne possèdent de généralité. Mais en 1896 (1.422 et
447), ces qualités qui, en tant qu'icônes, sont des Priméités, sont dites
générales. En 1902 (2.310), seul un dicisigne peut être vrai ou faux, mais, en
1893 (2.441), il est dit que deux icônes peuvent former une proposition :
l'icône d'une Chinoise (mais Peirce peut dire d'une façon indéterminée " a
chinese ") et l'icône d'une femme forment une proposition et fonctionnent
donc comme termes généraux. En 1902 (2.275), une icône, bien qu'elle soit la
pure image d'un objet, produit une idée qui l'interprète. En 2.278, les icônes
peuvent fonctionner comme prédicat d'une proposition (ce qui semble
confirmer ce qui a été cité au début de cette note). Pour expliquer ces
contradictions apparentes, il faut rappeler que Peirce distingue les icônes
comme exemples de Priméité (et donc pures qualités) des representamen
iconiques qu'il appelle aussi hypoicônes. Ces representamen sont déjà des
Tercéités et sont donc interprétables. Ainsi le portrait avec le nom écrit au-
dessous est proposition en de nombreux sens : l'hypoicône peut agir comme
interprétant du nom, ou le nom peut interpréter l'hypoicône.
 Quoi qu'il en soit, toute cette discussion sert à réduire la différence entre
caractères comme pures qualités et interprétants plus complexes, comme on
le verra par la suite.
 k " Nous pouvons prendre un signe dans un sens si vaste que son
interprétant ne soit pas une pensée mais une action ou une expérience, et
nous pouvons aussi élargir le signifié d'un signe à tel point que son interprétant
soit une pure qualité de sentiment " (8.332).
 l Tout cela entre 1901 et 1903. En 1891 (en faisant le compte rendu des
Principles of Psychology de James), Peirce était plus prudent : " Dans la
perception, la conclusion n'est pas pensée mais vue en acte, si bien que ce
n'est pas vraiment un jugement, même si cela équivaut à un jugement " (8.65).
" La perception avoisine un jugement virtuel, elle subsume quelque chose
sous une classe, et ce n'est pas tout, virtuellement elle appose à la proposition
le sceau de l'assentiment " (8.66).
 m Ce pansémiotisme, en faisant en sorte que toute chose fonctionne
comme interprétation du signifié d'une autre, à travers son apparente fuite
métaphysique en avant, préserve en réalité la catégorie de signifié de tout
platonisme. A travers les interprétants, les déterminations du signifié comme
contenu deviennent en quelque sorte physiquement, matériellement,
socialement accessibles et contrôlables. Rien n'exprime mieux la dialectique

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



des interprétants – et la façon dont par elle le contenu cesse d'être un
événement mental inaccessible – que la Pierre de Rosette. Le contenu du
texte hiéroglyphique est interprété et rendu intersubjectivement contrôlable par
le texte démotique et celui-ci par le texte grec. Le texte grec est interprété par
d'autres textes grecs dont l'ensemble donne le dictionnaire et l'encyclopédie
de la langue grecque. Le signifié se manifeste à travers la réalité intertextuelle.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



3.
 

LE LECTEUR MODÈLE
 

3.1. LE RÔLE DU LECTEUR
 

Un texte, tel qu'il apparaît dans sa surface (ou
manifesta. tion) linguistique, représente une chaîne
d'artifices expressifs qui doivent être actualisés par le
destinataire. Puisque dans ce livre nous avons décidé de
nous occuper uniquement de textes écrits (et
progressivement nous restreindrons notre analyse à des
textes narratifs), nous parlerons désormais de " lecteur "
au lieu de destinataire–de même que nous emploierons
indifféremment " émetteur " et " auteur " pour définir le
producteur du texte.
 Parce qu'il est à actualiser, un texte est incomplet et
cela pour deux raisons. La première ne concerne pas
seulement ces objets linguistiques que nous avons décidé
de définir comme texte (cf. 1.1) mais n'importe quel
message, y compris des phrases et des termes isolés.
Une expression reste pur flatus vocis tant qu'elle n'est pas
corrélée, en référence à un code donné, à son contenu
conventionné : en ce sens, le destinataire est toujours
postulé comme l'opérateur (pas nécessairement
empirique) capable d'ouvrir le dictionnaire à chaque mot
qu'il rencontre et de recourir à une série de règles
syntaxiques préexistantes pour reconnaître la fonction
réciproque des termes dans le contexte de la phrase.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Nous disons alors que tout message postule une
compétence grammaticale de la part du destinataire,
même s'il est émis dans une langue connue du seul
émetteur – et sauf cas de glossolalie où l'émetteur lui-
même admet qu'il n'y a pas d'interprétation linguistique
possible mais, tout au plus, un impact émotif et une
suggestion extra-linguistique.
 Ouvrir le dictionnaire signifie accepter aussi une série de
postulats de signifiéa : un terme est en soi incomplet
quand bien même il recevrait une définition en termes de
dictionnaire minimum. Le dictionnaire nous dit qu'un
brigantin est un navire, mais il laisse impliciter par |navire|
d'autres propriétés sémantiques, Ce problème relève
d'une part de l'infinité de l'interprétation (que nous avons
vue fondée dans la théorie peircéenne des interprétants),
d'autre part il renvoie à la thématique de l'implicitation
(entailment) et du rapport entre propriétés nécessaires,
essentielles et accidentelles (cf. 4.).
 Cependant, un texte se distingue d'autres types
d'expression par sa plus grande complexité. Et la raison
essentielle de cette complexité, c'est qu'il est un tissu de
non-dit (cf. Ducrot, 1972).
 " Non-dit " signifie non manifesté en surface, au niveau
de l'expression : mais c'est précisément ce non-dit qui doit
être actualisé au niveau de l'actualisation du contenu.
Ainsi un texte, d'une façon plus manifeste que tout autre
message, requiert des mouvements coopératifs actifs et
conscients de la part du lecteur.
 Etant donné la portion textuelle : il est évident que le
lecteur doit en actualiser le contenu à travers une série
complexe de mouvements coopératifs. Nous négligeons
pour l'instant l'actualisation des co-références (c'est-à-dire

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



que l'on doit établir que le |tu| dans l'emploi de la
deuxième personne du singulier du verbe |être| se réfère à
Jean), mais, déjà, cette co-référence est rendue possible
par une règle conversationnelle selon laquelle le lecteur
admet qu'en l'absence d'éclaircissements alternatifs, étant
donné la présence de deux personnages, celui qui parle
s'adresse nécessairement à l'autre. Règle de conversation
qui se greffe sur une autre décision interprétative, une
opération extensionnelle effectuée par le lecteur : il a
décidé, à partir du texte qui lui est administré, qu'il doit
déterminer une portion de monde habitée par deux
individus, Jean et Marie, dotés de la propriété d'être dans
la même pièce. Enfin, que Marie soit dans la même pièce
que Jean dépend d'une autre inférence née de l'emploi de
l'article déterminatif |la|: on parle bien d'une seule et
même pièceb. Reste à se demander si le lecteur juge
opportun d'identifier Jean et Marie, au moyen d'indices
référentiels, comme des entités du monde extérieur qu'il
connaît à partir d'expériences précédentes partagées avec
l'auteur, si l'auteur se réfère à des individus inconnus du
lecteur ou si la portion textuelle k doit être reliée à des
portions textuelles précédentes ou successives où Jean et
Marie ont été ou seront interprétés par des descriptions
définies.
 

k Jean entra dans la pièce. " Tu es revenu, alors ! "
s'exclama Marie, radieuse,

Mais, même si nous négligeons tous ces problèmes, il
n'en demeure pas moins que d'autres mouvements
coopératifs entrent indubitablement en jeu. En premier
lieu, le lecteur doit actualiser sa propre encyclopédie de
façon à comprendre que l'emploi du verbe |revenir|

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



présuppose d'une manière quelconque que le sujet s'est
précédemment éloigné. En second lieu, il est demandé au
lecteur un travail inférentiel pour tirer de l'emploi de la
conjonction adversative| alors | la conclusion que Marie ne
s'attendait pas à ce retour et de la détermination | radieuse
| la certitude qu'elle le désirait ardemment.
 Le texte est donc un tissu d'espaces blancs,
d'interstices à remplir, et celui qui l'a émis prévoyait qu'ils
seraient remplis et les a laissés en blanc pour deux
raisons. D'abord parce qu'un texte est un mécanisme
paresseux (ou économique) qui vit sur la plus-value de
sens qui y est introduite par le destinataire ; et ce n'est
qu'en des cas d'extrême pinaillerie, d'extrême
préoccupation didactique ou d'extrême répression que le
texte se complique de redondances et de spécifications
ultérieures – jusqu'au cas limite où sont violées les règles
conversationnelles normalesc. Ensuite parce que, au fur et
à mesure qu'il passe de la fonction didactique à la fonction
esthétique, un texte veut laisser au lecteur l'initiative
interprétative, même si en général il désire être interprété
avec une marge suffisante d'univocité. Un texte veut que
quelqu'un l'aide à fonctionner.
 

Nous n'essayons pas ici de dessiner une typologie des
textes en fonction de leur " paresse " ou de leur liberté
offerte, définie ailleurs comme " ouverture ". Nous en
reparlerons plus avant. Pour le moment, disons ceci : un
texte postule son destinataire comme condition sine qua
non de sa propre capacité communicative concrète mais
aussi de sa propre potentialité significatrice. En d'autres
mots, un texte est émis pour quelqu'un capable de
l'actualiser – même si on n'espère pas (ou ne veut pas)
que ce quelqu'un existe concrètement ou empiriquement.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 

3.2. COMMENT LE TEXTE PRÉVOIT LE LECTEUR
 

Cette condition évidente d'existence des textes semble
par ailleurs se heurter à une loi pragmatique tout aussi
évidente qui est enfin sortie aujourd'hui des oubliettes où
l'avait reléguée l'histoire de la théorie des
communications. Cette loi, on peut la formuler sous forme
de slogan : la compétence du destinataire n'est pas
nécessairement celle de l'émetteur.
 Nous avons déjà longuement critiqué (et nous l'avons
fait définitivement dans le Trattato, 2.15) le modèle
communicatif vulgarisé par les premiers théoriciens de
l'information : un Emetteur, un Message et un Destinataire,
où le Message est généré et interprété à partir d'un Code.
Or, nous savons désormais que les codes du destinataire
peuvent différer, tout ou partie, des codes de l'émetteur,
que le code n'est pas une entité simple mais plus souvent
un système complexe de systèmes de règles, que le code
linguistique n'est pas suffisant pour comprendre un
message linguistique : |Vous fumez? |Non| est
linguistiquement décodable comme une question et une
réponse sur les habitudes du destinataire de la question;
mais dans des circonstances d'émission déterminées, la
réponse se connote comme " impolie " sur la base non
pas d'une règle linguistique mais plutôt d'une règle
d'étiquette – il aurait fallu dire |Non, merci|. Donc, pour
comprendre un message verbal il faut, outre la
compétence linguistique, une compétence diversement
circonstancielle, une capacité d'envisager des
présuppositions, de réprimer des idiosyncrasies et ainsi de
suite. Dans la figure 1, page ci-contre, nous donnons

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



l'exemple de cette série de contraintes pragmatiques que
nous avions suggérée dans le Trattato.
 Quel est donc le garant de la coopération textuelle face
à ces possibilités d'interprétation plus ou moins "
aberrante "? Dans la communication orale, des formes
innombrables de renforcement extra-linguistique (gestuel,
ostensif, etc.), de multiples procédés de redondance et de
feedback interviennent et se soutiennent réciproquement.
Ce qui veut dire qu'il n'y a jamais de communication
linguistique, au sens strict du terme, mais bien une activité
sémiotique au sens large, où plusieurs systèmes de
signes se complètent l'un l'autre. Mais qu'en est-il d'un
texte écrit, que l'auteur génère et confie ensuite à divers
actes d'interprétation, comme on jette une bouteille à la
mer?
 Nous avons dit que le texte postule la coopération du
lecteur comme condition d'actualisation. Nous pouvons
dire cela d'une façon plus précise : un texte est un produit
dont le sort interprétatif doit faire partie de son propre

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Figure 1
 mécanisme génératif; générer un texte signifie mettre en

œuvre une stratégie dont font partie les prévisions des
mouvements de l'autre – comme dans toute stratégie.
Dans la stratégie militaire (ou dans celle des échecs,
disons dans toute stratégie de jeu), le stratège se dessine
un modèle d'adversaire. Napoléon envisageait différentes
hypothèses : Si je fais tel mouvement, Wellington devrait
réagir ainsi. Wellington, de son côté, pensait : Si je fais tel
mouvement, Napoléon devrait réagir ainsi. Il se trouve que,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



dans ce cas d'espèce, Wellington a généré une stratégie
meilleure que celle de Napoléon, il s'est construit un
Napoléon Modèle qui ressemblait au Napoléon concret.
Napoléon, lui, a imaginé un Wellington Modèle qui ne
ressemblait que de très loin au Wellington concret. Une
seule chose pourrait venir invalider cette analogie : en
général, dans un texte l'auteur veut faire gagner, et non
pas perdre, l'adversaire. Et encore, ce n'est pas dit. Le
récit d'Alphonse Allais, que nous analyserons dans le
dernier chapitre, tient plus de la bataille de Waterloo que
de la Divine Comédie.
 Cependant, dans la stratégie militaire (à la différence de
celle des échecs), des impondérables peuvent intervenir.
Par exemple : Grouchy est un incapable mais il se peut
qu'il revienne sur le champ de bataille (ce qu'il n'a pas fait
à Waterloo), comme il se peut que Desaix, lui, arrive en
renfort (ce qui s'est passé à Marengo). Tout bon stratège
doit donc tenir compte de ces événements fortuits, par un
calcul de probabilités.
 Or, il en va de même pour les textes. L'auteur d'un texte
devra donc agir d'une façon identique : " Le bras du lac de
Côme qui s'étend vers le sudd... " : et si je tombe sur un
lecteur qui n'a jamais entendu parler de Côme? Je dois
faire en sorte de le récupérer plus loin, pour le moment
faisons comme si Côme était un flatus vocis, comme
Xanadou. Ensuite je ferai des allusions au ciel de
Lombardie, au rapport entre Côme, Milan et Bergame, à la
situation de la péninsule italienne. Bref, le lecteur qui
présente une carence encyclopédique est attendu tôt ou
tard au tournant.
 Au point où nous sommes, la conclusion paraît simple.
Pour organiser sa stratégie textuelle, un auteur doit se

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



référer à une série de compétences (terme plus vaste que
" connaissance de codes ") qui confèrent un contenu aux
expressions qu'il emploie. Il doit assumer que l'ensemble
des compétences auquel il se réfère est le même que
celui auquel se réfère son lecteur. C'est pourquoi il
prévoira un Lecteur Modèle capable de coopérer à
l'actualisation textuelle de la façon dont lui, l'auteur, le
pensait et capable aussi d'agir interprétativement comme
lui a agi générativement.
 

Il a de nombreux moyens à sa disposition : le choix
d'une langue (qui exclut évidemment celui qui ne la parle
pas), le choix d'un type d'encyclopédie (si je commence un
texte par |Comme l'explique très clairement la première
Critique... |, j'ai déjà restreint, de manière très corporatiste,
l'image de mon Lecteur Modèle), le choix d'un patrimoine
lexical et stylistique donné... Je peux aussi fournir des
signaux de genre qui sélectionneront mon audience :| Mes
chers enfants, il était une fois dans un pays lointain... | ; je
peux restreindre le champ géographique : |Amis, Romains,
concitoyens !| Beaucoup de textes révèlent
immédiatement leur Lecteur Modèle en présupposant
apertis verbis (qu'on me pardonne cet oxymoron) une
compétence encyclopédique spécifique. Pour rendre
hommage à tant de célèbres débats sur la philosophie du
langage, reportons-nous à l'incipit de Waverley (dont
l'auteur est notoirement l'auteur) :
 l Mais hélas ! Qu'est-ce que mes lecteurs auraient pu
attendre des noms chevaleresques de Howard, Mordaunt,
Mortimer, Stanley, ou des syllabes plus sentimentales et
plus douces de ceux de Belmour, Belville, Belfield, Bel-
grave, si ce n'est des pages remplies de futilités
semblables à celles des ouvrages qui ont été baptisés

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



ainsi depuis un demi-siècle e ?
Ce passage nous fournit d'autres éléments de réflexion.

L'auteur présuppose la compétence de son Lecteur
Modèle et en même temps il l'institue. Et nous qui ne
possédons pourtant pas l'expérience des romans
gothiques qu'avaient les lecteurs de Walter Scott, nous
sommes aussi invités à savoir que certains noms
connotent « héros chevaleresque », que certains romans
de chevalerie sont peuplés par les personnages cités plus
haut qui manifestent des caractéristiques stylistiques en
quelque sorte blâmables.
 Donc, prévoir son Lecteur Modèle ne signifie pas
uniquement " espérer " qu'il existe, cela signifie aussi agir
sur le texte de façon à le construire. Un texte repose donc
sur une compétence mais, de plus, il contribue à la
produire. Peut-on dire alors qu'un texte est moins
paresseux qu'il n'y paraît, que sa demande coopérative est
moins libérale que ce qu'il veut bien laisser entendre? A
quoi ressemble-t-il le plus? A une de ces boîtes en " kit ",
contenant des éléments préfabriqués, que l'usager utilise
pour obtenir un seul et unique type de produit fini, sans
aucune latitude quant au montage, la moindre erreur étant
fatale, ou bien à un Lego qui permet de construire toutes
sortes de formes, au choix? N'est-il qu'un puzzle complet
qui, une fois reconstitué, donnera toujours la Joconde, ou
n'est-il vraiment rien d'autre qu'une boîte de pastels ?
 Y a-t-il des textes prêts à prendre en charge les
événements possibles prévus par la figure 1? Y a-t-il des
textes qui jouent sur ces écarts, les suggèrent, les
espèrent – et sont-ce là des textes " ouverts " aux mille
lectures possibles, procurant toutes une jouissance
infinie ? Et ces textes de jouissance renoncent-ils à

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



postuler un Lecteur Modèle ou en postulent-ils un de
nature différentef?
 Nous pourrions tenter de déterminer des typologies
mais la liste obtenue se présenterait sous forme d'un
continuum gradué aux nuances infinies. Nous préférons
suggérer, au niveau intuitif, deux extrêmes, puis nous y
reviendrons pour essayer de trouver une règle unifiée et
unificatrice, une matrice générative transcendantale.
 

3.3. TEXTES "FERMÉS " ET TEXTES " OUVERTS "
 

Certains auteurs connaissent fort bien la situation
pragmatique dont on a donné l'exemple dans la figure 1.
Cependant, ils croient que c'est la description d'une série
d'accidents possibles mais évitables. C'est pourquoi ils
cernent avec sagacité sociologique et prudence statistique
leur Lecteur Modèle : ils s'adresseront tour à tour à des
enfants, à des mélomanes, à des médecins, à des
homosexuels, à des amateurs de planche à voile, à des
ménagères petites-bourgeoises, à des amateurs de tissus
anglais, à des hommes-grenouilles. Pour parler comme
les publicitaires, ils se choisiront un target, une " cible " (et
une cible, ça coopère très peu : ça attend d'être touché).
Ils feront en sorte que chaque terme, chaque tournure,
chaque référence encyclopédique soient ce que leur
lecteur est, selon toute probabilité, capable de
comprendre. Ils viseront à stimuler un effet précis ; pour
être sûrs de déclencher une réaction d'horreur, ils diront
avant : " Il se passa alors quelque chose d'horrible. " A
certains niveaux, le jeu fonctionnera.
 Cependant, il suffira que Souvestre et Allain, qui
écrivaient pour un public populaire, tombent entre les

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



mains du plus friand des consommateurs de kitsch
littéraire pour que ce soit la grande fête de la littérature
transversale, de l'interprétation entre les lignes, de la
dégustation du poncif, du goût huysmansien pour les
textes qui balbutient. Le texte, de " fermé " et répressif qu'il
était, deviendra très ouvert, une machine à engendrer des
aventures perverses.
 Mais il y a pis (ou mieux, selon les cas) : la prévision
quant à la compétence même du Lecteur Modèle peut
avoir été insuffisante – par manque d'analyse historique,
erreur d'évaluation sémiotique, ou sous-évaluation des
circonstances de destination. Les Mystères de Paris, de
Sue, nous donnent un splendide exemple de ces
aventures de l'interprétation. Ecrits avec des intentions de
dandysme pour raconter à un public cultivé les péripéties
savoureuses d'une misère pittoresque, ils sont lus par le
prolétariat comme une description claire et honnête de son
asservissement ; l'auteur s'en aperçoit et continue à les
écrire, pour le prolétariat cette fois, truffant son texte de
moralités sociales-démocrates afin de convaincre ces
classes " dangereuses ", qu'il comprend mais craint, de ne
pas se désespérer, d'avoir confiance dans la justice et
dans la bonne volonté des classes possédantes.
Catalogué par Marx et Engels comme un modèle de
plaidoirie réformiste, le livre accomplit un mystérieux
voyage dans l'esprit de ses lecteurs, ceux-là même que
nous retrouverons sur les barricades de 1848, tentant la
révolution, parce que, entre autres motifs, ils avaient lu les
Mystères de Parisg.
 Il se peut que le livre ait contenu aussi cette
actualisation possible. Il se peut qu'il ait dessiné, en
filigrane, ce Lecteur Modèle là. C'est probable même. A
condition de le lire en omettant les parties moralisantes –

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



ou de ne pas vouloir les comprendre.
 Rien n'est plus ouvert qu'un texte fermé. Mais son
ouverture est l'effet d'une initiative extérieure, une façon
d'utiliser le texte et non pas d'être utilisé par lui, en
douceur. Il s'agit là de violence plus que de coopération.
D'ailleurs, on peut aussi faire violence à un texte (on peut
dévorer un livre, comme l'apôtre à Pathmos), et en tirer de
subtiles jouissances. Mais ici on parle de la coopération
textuelle comme d'une activité promue par le texte, ces
modalités ne nous intéressent donc pas. Que ce soit bien
clair : elles ne nous intéressent pas dans ce cadre. Le mot
de Valéry – « Il n'y a pas de vrai sens d'un texte » –
autorise deux lectures : on peut faire l'usage que l'on veut
d'un texte, c'est cette lecture-là qui ne nous intéresse pas
ici ; on peut donner d'innombrables interprétations d'un
texte, c'est la lecture que nous allons prendre en
considération maintenant.
 On a un texte " ouvert " quand l'auteur sait tout le parti à
tirer de la figure 1. Il la lit comme le modèle d'une situation
pragmatique qu'on ne peut éliminer. Il l'assume comme
hypothèse régulatrice de sa stratégie. Il décide (c'est là
que la typologie des textes risque de devenir un continuum
de nuances) jusqu'à quel point il doit contrôler la
coopération du lecteur, où il doit la susciter, la diriger, la
laisser se transformer en libre aventure interprétative. Il
dira |Une fleur|, et, quoiqu'il sache (et veuille) que " hors de
l'oubli où ma voix relègue aucun contour (...),
musicalement se lève (...) l'absente de tous bouquets ", il
saura avec certitude que ce n'est pas le bouquet d'une
liqueur bien vieillie qui s'exhalera : il élargira et restreindra
à son gré le jeu de la sémiosis illimitée.
 En menant sa stratégie avec perspicacité, il essaiera

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



d'atteindre un seul but : pour nombreuses que soient les
interprétations possibles, il fera en sorte que l'une rappelle
l'autre, afin que s'établisse entre elles une relation non
point d'exclusion mais bien de renforcement mutuel.
 Il pourra postuler, comme cela se passe pour Finnegans
Wake, un lecteur idéal atteint d'une insomnie idéale, doté
d'une compétence variable mais dont la compétence
fondamentale devra être la maîtrise de l'anglais (même si
le livre n'est pas écrit en " véritable " anglais). Cependant,
ce ne pourra pas être un lecteur hellénistique du IIe siècle
après J.-C., ignorant l'existence de Dublin ; ce ne pourra
pas être non plus un illettré au lexique de deux mille mots
(pourquoi pas, après tout. Mais on se trouvera alors de
nouveau face à un cas d'utilisation libre, décidée de
l'extérieur, ou de lecture extrêmement réduite, limitée aux
structures discursives les plus évidentes [cf. 4]).
 D o n c , Finnegans Wake attend un lecteur idéal,
totalement disponible, doué d'une grande sagacité
associative, d'une encyclopédie aux limites vagues, mais
pas n'importe quel type de lecteur. Son Lecteur Modèle, il
se le construit en choisissant les degrés de difficultés
linguistiques, la richesse des références et en insérant
dans le texte des clés, des renvois, des possibilités, même
variables, de lectures croisées. Le Lecteur Modèle de
Finnegans Wake, c'est cet opérateur capable de mettre en
acte, dans le temps, le plus grand nombre possible de
lectures croiséesh.
 En d'autres mots, dans sa production ultime, même
Joyce, l'auteur du texte le plus ouvert dont il nous soit
donné de parler, construit son propre lecteur à travers une
stratégie textuelle. Référé à des lecteurs que le texte ne
postule pas et qu'il ne contribue pas à produire, le texte

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



devient illisible (plus qu'il ne l'est) ou alors cela devient un
autre livre.
 

3.4. UTILISATION ET INTERPRÉTATION
 

Nous devons donc faire une distinction entre l'utilisation
libre d'un texte conçu comme stimulus de l'imagination et
l'interprétation d'un texte ouvert. C'est sur cette frontière
que se fonde, sans ambiguïté théorique, la possibilité de
ce que Barthes appelle texte de jouissance – il faut savoir :
soit on utilise un texte comme texte de jouissance, soit un
texte déterminé considère comme constitutif de sa propre
stratégie (et donc de son interprétation) la stimulation de
l'utilisation la plus libre possible. Mais nous croyons devoir
limiter notre affirmation et dire que la notion
d'interprétation entraîne toujours une dialectique entre la
stratégie de l'auteur et la réponse du Lecteur Modèle.
 Naturellement on peut avoir, outre la pratique, une
esthétique de l'utilisation libre, aberrante, désirante et
malicieuse des textes. Borges suggérait de lire l'Odyssée
comme si elle était postérieure à l'Enéide, ou l'Imitation de
Jésus-Christ comme si elle avait été écrite par Céline.
Propositions splendides, excitantes et parfaitement
réalisables. Tout autant créatives que d'autres, plus que
jamais même, puisque de fait un nouveau texte est produit
(le Don Quichotte de Pierre Ménard, par exemple, est très
différent de celui de Cervantès, auquel pourtant il
correspond accidentellement mot pour mot). Et, qu'en
écrivant cet autre texte (ou texte Autre), on en arrive à faire
la critique du texte d'origine ou à en découvrir des
possibilités ou des valeurs cachées, cela n'est pas
étonnant. Rien n'est plus révélateur qu'une caricature,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



parce que justement elle semble être (tout en n'étant pas)
l'objet caricaturé. D'autre part, il est certain qu'un roman
reraconté devient plus beau car il devient un " autre "
roman.
 Du point de vue d'une sémiotique générale et à la
lumière de la complexité des processus pragmatiques
(figure 1) et du caractère contradictoire du Champ
Sémantique Global, toutes ces opérations sont
théoriquement explicables. Cependant, si la chaîne des
interprétations est infinie, comme nous l'a montré Peirce,
l'univers de discours intervient pour limiter le format de
l'encyclopédie. Et un texte n'est pas autre chose que la
stratégie qui constitue l'univers de ses interprétations –
sinon légitimes – du moins légitimables. Toute autre
décision d'utiliser librement un texte correspond à la
décision d'élargir l'univers de discours. La dynamique de la
sémiosis illimitée ne l'interdit pas, au contraire elle
l'encourage. Mais il faut savoir ce que l'on veut : faire subir
un entraînement à la sémiosis ou interpréter un texte.
 Ajoutons, pour finir, que les textes fermés sont plus
résistants à l'utilisation que les textes ouverts. Conçus
pour un Lecteur Modèle très défini, dans l'intention d'en
diriger d'une manière répressive la coopération, ils laissent
des marges de manœuvre assez élastiques. Prenez les
histoires policières de Rex Stout et interprétez le rapport
entre Nero Wolfe et Archie Goodwin comme un rapport "
kafkaïen " : c'est tout à fait possible. Le texte supporte très
bien cette utilisation, on ne perd ni le divertissement de la
fabula ni le goût final de la découverte de l'assassin.
Prenez maintenant le Procès de Kafka et lisez-le comme
une histoire policière. Légalement c'est permis mais
textuellement cela produit un piètre résultat. Autant se
rouler des joints de marijuana avec les pages du livre, ce

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



serait bien meilleur.
 Proust pouvait lire l'horaire des chemins de fer et
retrouver dans les noms des localités du Valois les échos
doux et labyrinthiques du voyage de Nerval à la recherche
de Sylvie. Mais il ne s'agissait pas d'interprétation de
l'horaire, c'était l'une de ses utilisations légitimes, presque
psychédélique. L'horaire, quant à lui, ne prévoit qu'un seul
type de Lecteur Modèle, un opérateur cartésien orthogonal
doué d'un sens aigu de l'irréversibilité des successions
temporelles.
 

3.5. AUTEUR ET LECTEUR COMME STRATÉGIES
TEXTUELLES

 
Dans un processus communicatif, on a un Emetteur, un

Message et un Destinataire. Souvent, l'Emetteur et le
Destinataire sont grammaticalement manifestés par le
message : |Je te dis que... |.
 Quand il s'agit de messages à fonction référentielle, le
Destinataire utilise ces traces grammaticales comme
indices référentiels (|je| désignera le sujet empirique de
l'acte d'énonciation de l'énoncé en question, etc.). Cela
peut fonctionner de la même façon avec des textes très
longs : des lettres, des pages d'un journal intime ; en fait,
cela peut fonctionner avec tout ce qui est lu dans le
dessein d'acquérir des informations sur l'auteur et les
circonstances d'énonciation.
 Mais quand un texte est considéré en tant que tel, en
particulier dans les cas de textes conçus pour une
audience très vaste (romans, discours politiques,
instructions scientifiques, etc.), l'Emetteur et le

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Destinataire sont présents dans le texte non tant comme
pôles de l'acte d'énonciation que comme rôles actanciels
de l'énoncé (cf. Jakobson, 1957). Dans ces cas, l'auteur
est textuellement manifesté uniquement a comme un style
reconnaissable – qui peut être aussi un idiolecte textuel,
ou de corpus, ou d'époque historique (cf. Trattato, 3.7.6.) ;
m comme une simple position actancielle (|je| = « le sujet
de cet énoncé ») ; (III) comme occurrence illocutoire (|je
jure que | = « il y a un sujet qui accomplit l'acte de jurer ») ;
comme opérateur de force perlocutoire qui dénonce une "
instance de l'énonciation "; ou comme une intervention
d'un sujet étranger à l'énoncé mais en quelque sorte
présent dans le plus vaste tissu textuel (| soudain, il se
passa quelque chose d'horrible...|;| ... dit la duchesse
d'une voix à réveiller les morts... |).
 D'habitude, cette évocation du fantôme de l'Emetteur est
corrélative d'une évocation du fantôme du Destinataire
(Kristeva, 1970). Prenons ce passage tiré des
Investigations philosophiques de Wittgenstein (§ 66) :
 m Considère par exemple les processus que nous
appelons " jeux ". Je veux dire jeux d'échecs, jeux de
cartes, jeux de ballons, courses sportives et ainsi de suite.
Qu'y a-t-il de commun à tous ces jeux ? – Ne dis pas : " il
doit y avoir quelque chose de commun à tous, sinon on ne
les appellerait pas 'jeux' " – mais regarde s'il y a quelque
chose de commun à tous. En effet, si tu les observes, tu
ne trouveras certainement pas quelque chose qui soit
commun à tous, mais tu trouveras des ressemblances,
des parentés et même tu en trouveras toute une série...

Tous les pronoms personnels n'indiquent absolument
pas une personne appelée Ludwig Wittgenstein ou un

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



lecteur empirique quelconque : ils représentent de pures
stratégies textuelles. L'intervention d'un sujet locuteur est
complémentaire de l'activation d'un Lecteur Modèle dont le
profil intellectuel n'est déterminé que par le type
d'opérations interprétatives qu'il est censé accomplir :
reconnaître des similitudes, prendre en considération
certains jeux...
 De la même façon, l'auteur n'est autre qu'une stratégie
textuelle capable d'établir des corrélations sémantiques :
|Je veux dire... |(Ich meine...) signifie que dans le cadre de
ce texte le terme |jeu| devra assumer une certaine
extension (qui embrasse les jeux d'échecs, jeux de cartes,
etc.), tandis que l'on s'abstient d'en donner une description
intensionnelle. Dans ce texte, Wittgenstein n'est autre
qu'un style philosophique et le Lecteur Modèle n'est autre
que la capacité intellectuelle de partager ce style en
coopérant à son actualisation.
 Qu'il soit donc clair que, désormais, chaque fois que l'on
emploiera des termes comme Auteur et Lecteur Modèle
on entendra toujours, dans les deux cas, des types de
stratégie textuelle. Le Lecteur Modèle est un ensemble de
conditions de succès ou de bonheur (felicity conditions),
établies textuellement, qui doivent être satisfaites pour
qu'un texte soit pleinement actualisé dans son contenu
potentieli .
 

3.6. L'AUTEUR COMME HYPOTHÈSE
INTERPRÉTATIVE

 
Si Auteur et Lecteur Modèle sont deux stratégies

textuelles, nous nous trouvons alors face à une double
situation. D'un côté, comme on l'a dit jusqu'à présent,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



l'auteur empirique en tant que sujet de l'énonciation
textuelle formule une hypothèse de Lecteur Modèle, et en
la traduisant en termes d'une stratégie qui lui est propre, il
se dessine lui-même, auteur en tant que sujet de l'énoncé,
comme mode d'opération textuelle en des termes tout
autant " stratégiques ". Mais d'un autre côté, le lecteur
empirique, en tant que sujet concret des actes de
coopération, doit lui aussi se dessiner une hypothèse
d'Auteur en la déduisant justement des données de
stratégie textuelle. L'hypothèse formulée par le lecteur
empirique à propos de son Auteur Modèle semble plus
fondée que celle que l'auteur empirique émet à propos de
son Lecteur Modèle. En effet, le second doit postuler
quelque chose qui n'existe pas encore actuellement et le
réaliser comme série d'opérations textuelles ; le premier,
au contraire, déduit une image type de quelque chose qui
s'est précédemment vérifié comme acte d'énonciation et
qui est présent textuellement comme énoncé. Prenons
l'exemple m : Wittgenstein postule seulement qu'il existe
un Lecteur Modèle capable d'accomplir les opérations
coopératives qu'il propose, tandis que nous, lecteurs, nous
reconnaissons l'image du Wittgenstein textuel comme
série d'opérations et de propositions coopératives
manifestées. Mais l'Auteur Modèle n'est pas toujours si
clairement discernable et il n'est pas rare que le lecteur
empirique ait tendance à l'aplatir (à partir d'informations
qu'il possède déjà) sur l'auteur empirique en tant que sujet
de l'énonciation. Ce sont ces risques, ces différences qui
rendent parfois aventureuse la coopération textuelle.
 Précisons que par " coopération textuelle ", on ne doit
pas entendre l'actualisation des intentions du sujet
empirique de l'énonciation mais les intentions
virtuellement contenues par l'énoncé. Prenons un

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



exemple : quelqu'un dans une discussion politique ou
dans un article désigne les autorités ou les citoyens de
l'U.R.S.S. par |russes| plutôt que par |soviétiques| ; on
estime alors qu'il entend activer une connotation
idéologique explicite, comme s'il refusait de reconnaître
l'existence politique de l'Etat soviétique issu de la
révolution d'Octobre et pensait encore à la Russie tsariste.
Dans certaines situations, l'emploi de l'un ou de l'autre
terme devient très discriminatoire. Or il se peut qu'un
auteur, sans aucun préjugé antisoviétique, emploie le
terme |russe| par inattention, habitude, commodité,
légèreté, adhérant ainsi à un emploi très répandu.
Toutefois, en comparant la manifestation linéaire (l'emploi
du lexème en question) aux sous-codes dont il a la
compétence (voir les opérations coopératives déterminées
au chapitre 4.6), le lecteur a le droit d'assigner au terme
|russe| une connotation idéologique. Il en a le droit parce
que textuellement la connotation est activée : et c'est là
l'intention qu'il doit attribuer à son Auteur Modèle
indépendamment des intentions de l'auteur empirique. La
coopération textuelle est un phénomène qui se réalise,
nous le répétons, entre deux stratégies discursives et non
pas entre deux sujets individuels.
 Naturellement le lecteur empirique, pour se réaliser
comme Lecteur Modèle, a des devoirs " philologiques " : il
se doit de récupérer, avec la plus grande approximation
possible, les codes de l'émetteur. Supposons que
l'émetteur soit un locuteur au code très restreint, à la
culture politique limitée, qui ne peut (étant donné le format
de son encyclopédie) avoir présente à l'esprit cette
différence; supposons donc qu'un illettré ne possédant
que de vagues connaissances politico-linguistiques
prononce une phrase du style " Khrouchtchev était un

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



homme politique russe " (alors qu'il était ukrainien). Il est
clair qu'interpréter le texte signifie en ce sens reconnaître
une encyclopédie d'émission plus restreinte et générique
que l'encyclopédie de destination. Mais cela signifie voir le
texte dans ses circonstances d'énonciation. Or si l'on
suppose que ce texte accomplit un trajet communicatif
plus ample et qu'il circule comme texte " public " ne
pouvant plus être attribué à son seul sujet énonciatif
original, il faudra alors le voir dans sa nouvelle situation
communicative comme texte qui, désormais, à travers le
fantôme d'un Auteur Modèle très générique, se réfère au
système de codes et de sous-codes accepté par ses
destinataires possibles et qui requiert donc d'être actualisé
selon la compétence de destination. Le texte connotera
alors une discrimination idéologique. Il s'agit bien sûr de
décisions coopératives qui nécessitent des évaluations
quant à la circulation sociale des textes. Il faut donc prévoir
les cas où consciemment on détermine un Auteur Modèle
devenu tel par suite d'événements sociologiques tout en
sachant qu'il ne coïncide pas avec l'auteur empiriquej.
 Reste évidemment le cas où le lecteur avance
l'hypothèse que l'expression |russe| a été employée
involontairement (intentions psychologiques attribuées à
l'auteur empirique) et où il se hasarde pourtant à une
caractérisation socio-idéologique ou psychanalytique de
l'émetteur empirique : celui-ci ne savait pas qu'il activait
certaines connotations, mais inconsciemment il le voulait.
Pouvons-nous parler en ce cas de coopération textuelle
correcte ou bien d'interprétation sémantique du texte ?
 Il est clair que l'on décrit ici le statut de ces "
interprétations " sociologiques ou psychanalytiques des
textes, où il s'agit de découvrir ce que le texte,
indépendamment de l'intention de l'auteur, dit en fait, soit

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



sur la personnalité ou les origines sociales de l'auteur, soit
sur le monde même du lecteur.
 Et il est tout aussi clair que l'on en arrive à ces
structures sémantiques profondes qu'un texte n'étale pas
en surface mais qui sont envisagées par le lecteur comme
clé pour l'actualisation complète du texte : les structures
actancielles (questions sur le " sujet " effectif du texte, au-
delà de l'histoire individuelle du personnage Tel ou Untel
qui y est apparemment racontée) et les structures
idéologiques. Ces structures, nous les déterminerons au
chapitre suivant et les discuterons au chapitre 9.
 Limitons-nous pour l'instant à conclure que l'on a un
Auteur Modèle comme hypothèse interprétative quand on
se représente le sujet d'une stratégie textuelle telle qu'elle
apparaît à partir du texte examiné, et non pas quand on
émet l'hypothèse, derrière la stratégie textuelle, d'un sujet
empirique qui éventuellement voulait ou pensait ou voulait
penser des choses différentes de ce que le texte, comparé
au code auquel il se réfère, dit à son Lecteur Modèle.
 Toutefois, on ne peut nier le poids que prennent les
circonstances d'énonciation qui amènent à formuler une
hypothèse sur les intentions du sujet empirique de
l'énonciation, dans la détermination du choix d'un Auteur
Modèle. Prenons un cas typique : l'interprétation donnée
par la presse et les partis politiques des lettres d'Aldo
Moro pendant l'emprisonnement qui devait précéder son
assassinat, sur lesquelles Lucrecia Escudero a écrit des
observations fort pertinentesk.
 En donnant des lettres de Moro une interprétation qui
tienne compte des codes courants et en évitant de mettre
en relief les circonstances d'énonciation, il n'y a aucun
doute : ce sont des lettres (et le propre de la lettre privée,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



c'est de vouloir exprimer sincèrement la pensée de celui
qui écrit), où le sujet de l'énonciation se manifeste comme
sujet de l'énoncé et exprime des requêtes, des conseils,
des assertions. Si l'on se réfère tant aux règles
conversationnelles communes qu'au signifié des
expressions employées, Moro demande un échange de
prisonniers.
 Cependant, la presse, dans sa grande majorité, a
adopté ce que nous appellerons la stratégie coopérative
du refus : elle met en question d'une part les conditions de
production des énoncés (Moro écrit sous la contrainte,
donc il n'a pas dit ce qu'il voulait dire) et d'autre part
l'identité entre sujet de l'énoncé et sujet de l'énonciation
(les énoncés disent |Moi, Moro| mais le sujet de
l'énonciation est un autre, ce sont les ravisseurs qui
parlent sous le masque de Moro). Dans les deux cas, la
configuration de l'Auteur Modèle change et sa stratégie
n'est plus identifiée à la stratégie que l'on aurait autrement
attribuée au personnage empirique Aldo Moro (l'Auteur
Modèle de ces lettres n'est pas l'Auteur Modèle des autres
textes verbaux ou écrits d'Aldo Moro dans des conditions
normales).
 De là découlent différentes hypothèses : a Moro écrit ce
qu'il écrit mais implicitement il suggère qu'il veut dire le
contraire, donc ses appels ne doivent pas être pris à la
lettre ; m Moro emploie un style différent de son style
habituel pour véhiculer un seul et unique message : " Ne
croyez pas ce que j'écris " ; (III) Moro n'est pas Moro parce
qu'il dit des choses différentes de celles qu'il disait
normalement, qu'il dirait normalement, que
raisonnablement il devrait dire. Et l'on voit tout de suite, à
cette dernière hypothèse, combien les attentes
idéologiques des destinataires ont joué sur les processus

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



de " véridiction " et sur la définition de l'auteur empirique et
de l'Auteur Modèle.
 De leur côté, les partis et les groupes favorables aux
négociations ont joué le jeu de la coopération en élaborant
au contraire une stratégie d'acceptation : les lettres disent
p et sont signées Moro, donc Moro dit p. Le sujet de
l'énonciation n'a pas été discuté, par conséquent l'Auteur
Modèle changeait de physionomie (et de stratégie).
 Bien entendu, notre propos n'est pas ici de dire quelle
stratégie était la " bonne ". Si la question était " Qui a écrit
ces lettres? " la réponse reste confiée à des protocoles
quelque peu improbables. Si la question était " Quel est
l'Auteur Modèle de ces lettres ? " il est clair que la
décision était influencée soit par des évaluations sur la
circonstance d'énonciation, soit par des présuppositions
encyclopédiques sur la " pensée habituelle " de Moro, soit
enfin (mais ce dernier élément surdéterminait bien
évidemment les deux autres) par des points de vue
idéologiques préliminaires (dont on parlera au chapitre
4.6.7). Selon l'Auteur Modèle que l'on se choisissait, le
type d'acte linguistique présumé changeait et le texte
prenait des significations diverses en imposant diverses
formes de coopération. C'est d'ailleurs ce qui se passe si
on décide de lire un énoncé sérieux comme énoncé
ironique et vice versa.
 La configuration de l'Auteur Modèle dépend de traces
textuelles mais elle met en jeu l'univers de ce qui est
derrière le texte, derrière le destinataire et probablement
devant le texte et le processus de coopération (au sens où
elle dépend de la question : " Qu'est-ce que je veux faire
de ce textel? ").
 a Cf. Carnap, 1952. La question est reprise dans ce livre (8.5).

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 b Sur ces procédés d'identification en rapport avec l'emploi des articles
déterminatifs, cf. Van Dijk, 1972a pour un compte rendu de la question. Pour
une série d'exemples, voir dans ce livre (8.11 et 10).
 c Pour les règles conversationnelles, on se réfère naturellemment à Grice,
1967. Nous rappelons en tout cas les maximes conversationnelles de Grice :
– maxime de la quantité : fais en sorte que ta contribution soit informative
autant que le requiert la situation d'échange ; maxime de la qualité : ne dis pas
ce que tu crois être faux et ne parle pas de ce dont tu n'as pas de preuves
adéquates ; maxime de la relation : ne parle pas pour ne rien dire ; maxime de
la manière : évite les expressions obscures, évite l'ambiguïté, sois bref (évite
toute prolixité inutile), sois conséquent.
 d L'auteur cite ici les premiers mots du roman d'Alessandro Manzoni I
promessi sposi (traduction française d'Armand Monjo : les Fiancés, Paris,
1982).
 e Traduction française de Defauconpret, Paris, Garnier, 1931.
 f Sur l'œuvre ouverte, nous renvoyons à l'Œuvre ouverte, Paris, Seuil, 1965.
 g Cf. Eco, 1976, en particulier " Sue : il socialismo e la consolazione " ;
Eco, 1967 : " Rhétorique et idéologie dans 'les Mystères de Paris' d'Eugène
Sue ", Revue Int. des Sciences Sociales 14,4.
 h Cf. Umberto Eco, les Poétiques de Joyce, in l'Œuvre ouverte, op. cit. Cf.
aussi " Sémantique de la métaphore " in Tel Quel 55, 1973.
 i Pour les conditions de succès, nous renvoyons évidemment à Austin,
1962 ; Searle, 1969.
 j Sommes-nous sûrs que, dans |Rendez à César ce qui est à César |,
Jésus entendait poser l'équivalence César = pouvoir de l'Etat en général, et
qu'il n'entendait pas indiquer seulement l'empereur romain au pouvoir à ce
moment-là, sans se prononcer sur les devoirs de ses disciples dans des
circonstances temporelles et spatiales différentes ? Il suffit de voir la
polémique sur la possession des biens et la pauvreté des apôtres, telle qu'elle
se dessine au XIVe siècle entre franciscains " spirituels " et souverain pontife,
ainsi que celle, encore plus vaste et ancienne, entre papauté et Empire, pour
se rendre compte combien cette décision interprétative était difficile.
Aujourd'hui pourtant nous avons accepté comme donnée d'encyclopédie
l'équation hypercodée (par synecdoques) entre César et pouvoir de l'Etat, et
c'est sur ces bases que nous continuons à actualiser les intentions de l'Auteur
Modèle, dit le Jésus des Evangiles canoniques.
 k " Il caso Moro ; manipolazione e riconoscimento ", communication

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



présentée au Colloque sur le discours politique, Centro Internazionale di
Semiotica e Linguistica, Urbino, juillet 1978.
 l La notion de Lecteur Modèle circule, sous d'autres dénominations et avec
plusieurs différences, dans de nombreuses théories textuelles. Cf. par
exemple Barthes, 1966; Lotman, 1970; Riffaterre, 1971, 1976; Van Dijk,
1976c; Schmidt, 1976 ; Hirsch, 1967 ; Corti, 1976 ; Iser, 1972. On trouve des
indications indirectes mais précieuses chez Weinrich, 1976 (7,8 et 9).
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



4.
 

NIVEAUX DE COOPÉRATION
TEXTUELLE

 

4.1. LIMITES DU MODÈLE
 

Un texte est un artifice syntaxico-sémantico-pragmatique
dont l'interprétation prévue fait partie de son propre projet
génératif. On l'a affirmé dans les chapitres précédents.
Pour clarifier cette définition, il faut avant tout représenter
un texte comme un système de nœuds ou de " joints " et
indiquer où – à quels nœuds – la coopération du Lecteur
Modèle est attendue et stimulée.
 Il est probable qu'une représentation si analytique
dépasse les possibilités actuelles d'une sémiotique
textuelle. Quelque chose de semblable a déjà été proposé
pour des textes concrets – et même si l'analyse était
abordée avec des catégories souvent ad hoc, celles-ci
aspiraient à une applicabilité plus générale. Les exemples
les plus féconds sont l'analyse de Sarrazine faite par
Barthes (1970) et celle de Deux Amis de Maupassant faite
par Greimas (1976). Des analyses plus formalisées de
fragments textuels plus réduits (comme celle menée par
Petôfi [1975] sur le Petit Prince de Saint-Exupéry) sont
manifestement conçues comme des expérimentations sur
l'applicabilité d'une théorie plutôt que comme des
tentatives d'interprétation exhaustive d'un texte.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Quand elles proposent un modèle de texte idéal ou "
type ", les théories courantes le représentent d'habitude en
termes de niveaux structuraux – diversement conçus
comme les stades idéaux d'un processus de génération et/
ou d'interprétation.
 La notion de niveau textuel est par ailleurs assez
embarrassante et a déjà suscité un grand nombre de
discussions et de propositions. Tel qu'il nous apparaît,
sous forme de manifestation linéaire, un texte n'a pas de
niveaux : ce qui existe a déjà été généré. Segre (1974 : 5)
suggère que " niveau " et " génération " sont deux
métaphores : l'auteur n'est pas en train de parler, il a déjà
parlé. Nous, nous avons à faire avec le plan de
l'expression textuelle et il n'est pas dit que les phases
interprétatives que nous effectuons pour actualiser
l'expression en contenu reflètent les phases génératives à
travers lesquelles un projet de contenu est devenu
expression. Par ailleurs, dans bien des théories, ce n'est
pas la dynamique de l'interprétation qui est en question
mais la dynamique de la production, il s'agit plutôt d'un
projet de processus génératif qui pourrait aussi être
appliqué à un ordinateur.
 En réalité, la notion de niveau textuel ne peut être qu'une
notion théorique, un schéma métatextuel. Et elle peut
s'articuler diversement selon le projet théorique qu'elle doit
soutenir. Nous, nous nous intéressons aux mouvements
coopératifs du lecteur d'un texte écrit, c'est pourquoi le
schéma proposé dans la figure 2(cf. p. 93) est orienté en
ce sens. Il s'inspire du modèle de niveaux textuels proposé
par Petöfi pour sa TeSWeSTa. Petôfi se fixe d'autres buts
et il tente d'intégrer dans son cadre des éléments
suggérés par d'autres approches théoriques (en particulier

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



celles de Greimas et de Van Dijk)b. Pourtant on s'est
inspiré du modèle pétöfien parce qu'il essaie, plus que tout
autre, d'examiner dans le même temps les problèmes
extensionnels et intensionnels.
 Cependant ce modèle pétöfien établit avec rigidité la
direction du processus génératif tandis que le nôtre refuse
explicitement de représenter les directions et la hiérarchie
de phases du processus coopératif. D'où l'abondance de
flèches dans des directions opposées, si bien que l'on a
l'impression, tout à fait exacte au demeurant, que toutes
ces flèches n'indiquent aucune direction mais contraignent
au contraire à un va-et-vient épuisant. Notre diagramme
exprime le fait que, dans le processus concret
d'interprétation, tous les niveaux et sous-niveaux – en fait,
de simples " cases " métatextuelles – peuvent être atteints
par de grands " sauts ", sans nécessairement devoir
parcourir des chemins obligatoires, case par case : si la
métaphore du coup du cavalier, aux échecs, n'avait pas
déjà servi à d'autres propos, il serait bon de l'employer ici.
Parfois la coopération du lecteur au niveau des structures
discursives peut réussir, parce que justement on a déjà
avancé une hypothèse au niveau des structures de
mondes – et ainsi de suite.
 Mais on pourrait dire – et il faut prendre cette
observation comme une simple suggestion sur un point
qui ne concerne pas directement notre sujet – qu'il en va
de même pour le moment génératif. Combien de fois un
auteur ne prend-il une décision quant à la structure
sémantique profonde du texte qu'à l'instant où, au niveau
de la réalisation lexicale, il choisit un mot plutôt qu'un
autre? Et pour une poésie, la décision sur les structures
sémantiques profondes n'est-elle pas souvent suggérée
par des exigences de rime ?

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Disons donc que, dans tous les cas, les flèches de notre
diagramme n'indiquent pas un processus temporel ou
logique, fût-il idéalisé, mais montrent l'interdépendance
entre les différentes cases. Et si contraintes hiérarchiques
il y a, elles ne concernent que les cases inférieures : on ne
peut pas ne pas partir de la manifestation linéaire, c'est-à-
dire qu'on ne décide d'actualiser un texte que lorsqu'il
nous est proposé comme expression. De même qu'on ne
peut pas commencer à l'actualiser sans charger de
contenu les expressions, en se référant au système des
compétences sémiotiques (codes et sous-codes),
système culturel qui précède la production même de la
manifestation linéaire concrète. Après quoi, la lecture n'est
plus strictement hiérarchisée, elle ne procède pas par
arbre ni par main street, mais par rhizome (un soupçon
conservateur : la théorie spitzérienne du cercle
herméneutique dit-elle autre chose ?).
 

4.2. LE CHOIX D'UN MODÈLE DE TEXTE NARRATIF
 

Les niveaux textuels représentés dans la figure 2se
réfèrent à un texte de genre narratif. Nous pensons en effet
qu'un texte narratif présente, outre quelques problèmes
spécifiques, tous les problèmes théoriques de tout autre
texte. Nous y trouvons des exemples de chaque spécimen
d'actes linguistiques, conversationnels, descriptifs,
argumentatifs, etc.
 Van Dijk (1974b) distingue entre narrativité naturelle et
narrativité artificielle, toutes deux étant des descriptions
d'actions mais la première se réfère à des événements
présentés comme s'étant réellement produits (par
exemple, les faits divers des journaux), alors que la

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



seconde concerne des individus et des faits attribués à
des mondes possibles, différents du monde de notre
expérience.
 Certes la narrativité artificielle respecte peu les
conditions pragmatiques auxquelles est soumise la
narrativité naturelle (l'auteur par exemple ne s'engage pas
à dire la vérité ni à prouver ses assertions), mais cette
différence est quasi négligeable quant à notre propos, car
notre schéma tient compte aussi de ces décisions
interprétatives. Simplement, la narrativité artificielle
contient un nombre plus vaste de questions de type
extensionnel, comme on le verra dans l'analyse consacrée
à la nouvelle d'Alphonse Allais, au dernier chapitre. Voilà
donc pourquoi le modèle proposé concerne des textes
narratifs en général, qu'ils soient naturels ou artificiels.
 Comme on l'a déjà dit, ce modèle devrait aussi
fonctionner pour des spécimens textuels plus réduits. Un
texte narratif est plus complexe qu'un simple conditionnel
contrefactuel émis au cours d'une conversation (|Si tu
n'étais pas venu, je serais allé dîner tout seul|), même si
tous deux concernent un possible état d'affaire ou un
possible cours d'événements. Il y a une différence entre
dire à une jeune fille ce qu'il pourrait lui arriver si elle
acceptait la cour d'un libertin et raconter à quelqu'un ce
qu'il arriva irrémédiablement dans le Londres du XVIIIe
siècle à une jeune fille prénommée Clarisse pour avoir
accepté la cour d'un libertin appelé Lovelace. Dans ce cas
nous relevons quelques traits spécifiques de la narrativité
artificielle, à savoir : a à travers une formule introductive
spéciale (implicite ou explicite), le lecteur est invité à ne
pas se demander si les faits racontés sont vrais ou faux
(tout au plus peut-il être implicitement invité à décider s'ils
lui apparaissent suffisamment " vraisemblables ", cette

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



condition étant d'ailleurs suspendue pour les narrations
fantastiques) ; m quelques individus sont sélectionnés et
présentés à travers une série de descriptions " accrochées
" (comme dit Searle) à leurs noms propres, leur attribuant
ainsi quelques propriétés ; (III) la séquence des actions est
peu ou prou localisée dans l'espace et le temps ; a la
séquence des actions est considérée comme " finie " (il y
a un début et une fin) ; (V) pour dire ce qui arrive
définitivement à Clarisse, le texte part d'un état de choses
initial qui concerne Clarisse et la suit à travers quelques
changements d'état, offrant au lecteur la possibilité de se
demander, au fur et à mesure, ce qui va se passer au
prochain stade de la narration ; (VI) tout le cours des
événements décrits par le récit peut être résumé par une
série de macropropositions – le squelette de l'histoire, que
nous appellerons fabula – en établissant ainsi un niveau
successif du texte, dérivé de – et non identifiable à – la
manifestation linéaire.
 Pourtant, un conditionnel contrefactuel ne diffère d'un
passage de narrativité artificielle que parce que, dans le
premier cas, le destinataire est invité à coopérer plus
activement à l'actualisation du texte qui lui est proposé,
pour éventuellement construire lui-même l'histoire
complète que le contrefactuel lui suggère. Au cours des
paragraphes qui suivent, tout en nous en tenant au modèle
d'un texte narratif représenté par la figure 2, nous
examinerons aussi quelques cas de textes non narratifs.
Apparemment ces derniers ne devraient pas cadrer avec
le modèle proposé. Mais nous verrons qu'il est possible
d'élargir le texte non narratif pour le transformer en texte
narratif, tout simplement en actualisant certaines des
possibilités qu'il contient déjà.
 Ce qui d'ailleurs nous convaincra de la validité de notre

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



projet. Les textes narratifs sont plus complexes,
sémiotiquement plus riches en problèmes et donc ils sont
plus " payants ". Mais il y a déjà trop de théories textuelles
qui regorgent d'analyses de portions textuelles trop
détaillées ; pourquoi alors ne pas tester certains principes
théoriques sur des portions plus amples ? Bien sûr, le
travail sur des textes brefs facilite l'élaboration de théories
formalisées qui visent à établir des possibilités de calcul
génératif. Mais là n'est pas notre but. Nous essaierons
donc de suivre une démarche inverse, cela vaut peut-être
la peine. Ainsi nous élaborerons des suggestions
théoriques que nous vérifierons par la suite sur un texte
narratif qui, bien qu'assez court, est extrêmement
complexe et lance une série de défis aux tentatives de
formalisation trop élémentaire.
 

4.3. MANIFESTATION LINÉAIRE
 

Nous appelons manifestation linéaire d'un texte sa
surface lexématique. Le lecteur applique aux expressions

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Figure 2
 . Niveaux de coopération textuelle
 un système de règles linguistiques pour transformer les

expressions dans un premier niveau de contenu
(structures discursives).
 On peut avoir des textes ne présentant que la seule

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



manifestation linéaire à laquelle aucun contenu ne peut
être corrélé. Par exemple ces vers tirés de Der grosse
Lalula de Christian Morgenstern : se présentent comme
une manifestation linéaire à laquelle on ne peut faire
correspondre aucun contenu actualisable, étant donné que
l'auteur ne s'est référé à aucun code existant. (Nous
excluons pour des raisons de simplicité le halo évident de
" littérarité " qui reste connoté par ces vers et que l'auteur
escomptait ; on l'exclut non parce que ce ne serait pas un
contenu possible, mais parce que le rapport qui s'établit
entre les articulations expressives et une nébuleuse
imprécise de contenu ne nous permet pas dans ce cas de
parler de texte, alors qu'on pourrait parler de message
émis à des fins communicatives.)
 (12)

Kroklowafgi ? Semememi !
Seikronto prafliplo.
Bifzi, bafzi ; hulalomi...
quasti besti bo...

Le texte qui suit, tiré de Toto-Vaca de Tristan Tzara,
n'est qu'apparemment semblable au premier.
Théoriquement parlant, il pourrait ou devrait avoir un
contenu, puisque à l'origine c'était, semble-t-il, une poésie
maori. En tout cas, il a probablement été émis avec les
mêmes intentions que le premier. A moins que la
révélation extratextuelle de Tzara ne fasse partie,
subrepticement, du texte global (tout comme un titre peut
être considéré comme partie de l'œuvre) c : en ce cas on
ajouterait à la connotation de littérarité d'autres
connotations d'exotisme.
 (13)

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



ka tangi te kiwi
kiwi
ka rangi te mobo
moho...

Même ce genre de textes, ainsi que les textes de
glossolalie dont l'émetteur lui-même ignore le contenu,
peuvent être soumis à une interprétation phonétique (ils
peuvent être récités) et peuvent déclencher des
associations phonosymboliques élémentaires et multiples.
Ce seul élément nous permet de dire que, lorsqu'on
travaille sur des textes qui privilégient d'une certaine
manière une " logique du signifiant " (par exemple des cas
de métataxes et de métaplasmes)d, la manifestation
linéaire revêt elle aussi une fonction, indépendamment du
recours au code ou complémentairement à lui. On pourra
se référer à nos observations sur les niveaux inférieurs du
texte et sur l'ultérieure segmentation du continuum dans le
texte esthétique (Trattato, 3.7.4.).
 Nous négligerons ici cet aspect important car nous nous
occupons de textes narratifs, et celui-ci y revêt
indubitablement une fonction secondaire ; mais nous
voudrions rappeler que se réalisent à ce niveau de
nombreux cas d'invention par ratio difficilis (cf. Trattato,
3.4.9., 3.6.7. et 3.6.8.) où la manipulation du plan expressif
implique radicalement la reformulation du contenue.
 

4.4. CIRCONSTANCES D'ÉNONCIATION
 

La manifestation linéaire est immédiatement mise en
relation avec les circonstances d'énonciation. C'est
justement l' " immédiateté " de ce raccord qui est la

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



matière de notre réflexion (et c'est l'une des raisons pour
lesquelles le modèle de la figure 2n'est pas strictement
hiérarchisé). Dans le cas d'une énonciation verbale, il est
assez évident qu'on réfère l'énoncé à celui qui l'énonce et
que, avant même de recourir aux règles linguistiques pour
décider de ce que le locuteur est en train de dire, on reçoit
de la circonstance d'énonciation des informations extra-
linguistiques sur la nature de l'acte qu'il accomplit. Il n'est
pas nécessaire d'interpréter linguistiquement l'expression
|Je t'ordonne de...| pour savoir qu'on est en train de
recevoir un ordre : des éléments tonémiques, la situation
sociale, le geste peuvent intervenir en priorité. Parfois
cependant, le parcours peut être inversé, dès la première
interprétation de l'expression on reçoit des informations
qu'il faut ensuite faire confluer vers la détermination des
circonstances. D'habitude le mouvement est oscillatoire, le
destinataire décide, à travers toute une série
d'ajustements progressifs, à quel type d'acte linguistique il
est soumis. Ainsi, si le message est entendu comme acte
de référence, il faut supposer que le destinataire exécute
immédiatement quelques-unes des opérations
extensionnelles (cf. 8), établissant ainsi que le locuteur se
réfère au monde de l'expérience commune, s'il dit ou non
la vérité, s'il ordonne ou demande quelque chose
d'impossible et ainsi de suite. Même dans le cas d'une
expression comme | Viens ici, sale intellectuel ! | (au
choix : sale juif, sale nègre, sale cureton, vieille pédale),
après un premier investissement de sens, on avance des
suppositions quant aux structures idéologiques de
l'interlocuteur.
 Par contre, quand on lit un texte écrit, la référence aux
circonstances d'énonciation a d'autres fonctions. Le
premier type de référence consiste à actualiser

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



implicitement, au niveau du contenu, une métaproposition
du type « Ici il y a (il y avait) un individu humain qui a
énoncé le texte que je suis en train de lire en ce moment
et qui demande (ou ne demande pas) que j'assume qu'il
est en train de parler du monde de notre expérience
commune ». Ce type d'actualisation peut impliquer aussi
une hypothèse immédiate en termes de " genre " textuel
(comme nous le verrons au chapitre 4.6.5.) : on décide
alors si on est en présence d'un texte romanesque,
historiographique, scientifique ou autre – en ayant à
nouveau recours à des décisions extensionnelles. Le
deuxième type de référence implique des opérations plus
complexes, de type " philologique " : c'est-à-dire quand, en
présence d'un texte énoncé à une époque éloignée de la
nôtre, on essaie d'en reconstruire la localisation spatio-
temporelle originaire pour savoir à quel type
d'encyclopédie on devrait recourir.
 C'est précisément face à un texte écrit (quand l'émetteur
n'est pas physiquement présent, connoté par toutes les
propriétés décodables en termes de systèmes
sémiotiques extra-linguistiques) que le jeu coopératif sur le
sujet de l'énonciation, son origine, sa nature, ses
intentions, se fait plus aventureux. C'est dans ce cas que
les décisions à prendre dépendent donc d'une interaction
entre tous les autres niveaux textuels.
 

4.5. EXTENSIONS PARENTHÉTISÉES
 

Pour les textes écrits, et a fortiori pour des textes
narratifs, nous pouvons postuler une série d'opérations
interlocutoires qui, dans un rapport communicatif verbal et
dans des textes non narratifs, viendraient en fait coïncider

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



avec des assignations définitives de valeurs de vérité.
Comme le texte met en jeu quelques individus (personnes,
choses, concepts) doués de quelques propriétés (parmi
lesquelles celle d'accomplir certaines actions : et nous
avons un individu qui accomplit des actions même dans
l'expression | Aujourd'hui, il pleut |), le lecteur est amené à
faire fonctionner des indices référentiels. Mais tant que le
texte n'est pas mieux actualisé, la décision définitive quant
à l'appartenance de ces individus à un monde défini, " réel
" ou possible, est laissée en suspens. Ainsi le lecteur,
comme premier acte afin d'être en mesure d'appliquer
l'information fournie par l'encyclopédie, assume
provisoirement une identité entre le monde auquel
l'énoncé fait référence et le monde de sa propre
expérience, tel qu'il est reflété par le dictionnaire de base.
 Et si, au cours de l'actualisation, il découvre des
divergences entre le monde de son expérience et celui de
l'énoncé, il accomplira alors des opérations
extensionnelles plus complexes. Prenons par exemple un
texte qui dirait |Hier, à cinq heures de l'après-midi, le roi de
Suède est mort|. De prime abord, le lecteur assumera que
le texte parle de l'actuel monarque suédois. Mais il mettra
entre parenthèses cette reconnaissance de monde,
suspendant provisoirement sa crédulité (ou son
incrédulité, ce qui revient au même) dans l'attente de
trouver d'autres traces, au niveau des structures
discursives, qui l'induiront à reconnaître le type d'acte
linguistique qu'il est en train d'expérimenter. La prudence
resterait de rigueur, même si, d'aventure, l'expression citée
apparaissait comme titre à la une d'un quotidien. Certes,
un indice de circonstance d'énonciation clair peut l'avoir
averti que l'énoncé a été émis dans une situation où le
scripteur prend l'engagement de dire la vérité, mais la

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



phrase pourrait toujours être suivie de l'explication |– c'est
ce qu'affirmaient ce matin des bruits qui ont été
rapidement démentis|. Searle (1975) a montré comment
les propositions narratives (artificielles ou fictional) se
présentent avec toutes les caractéristiques des assertions,
à cette différence près que le locuteur ne s'engage ni sur
leur vérité ni sur sa capacité de les prouver : donc, ce sont
des assertions, mais d'un type particulier où le locuteur ne
s'engage pas à dire la vérité, mais où il n'entend pas non
plus mentir ; simplement il " fait semblant " de faire des
assertions, quand " faire semblant " doit être compris non
pas dans le sens où fait semblant celui qui se présente
sous un faux nom afin de jouir abusivement d'un plus
grand crédit, mais dans le sens où au théâtre un acteur "
fait semblant ". Searle soutient que ce " faire semblant "
est déterminé uniquement par l'intention du locuteur sans
que l'on puisse définir des traces textuelles capables d'en
manifester l'intention ; nous, nous pensons au contraire
(cf. 5 et 12) qu'il existe des artifices textuels qui
manifestent en termes de stratégie discursive cette
décision. C'est la raison pour laquelle les premières
opérations extensionnelles doivent être mises entre
parenthèses jusqu'à ce que soient déterminées, au niveau
des structures discursives, des garanties suffisantes
permettant de se prononcer sur le type d'acte linguistique
en question.
 

4.6. L'ENCYCLOPÉDIE
 

Pour actualiser les structures discursives, le lecteur
confronte la manifestation linéaire au système de règles
fournies par la langue dans laquelle le texte est écrit et par

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



la compétence encyclopédique à laquelle par tradition
cette même langue renvoie. Ce système complexe, que
nous définirons dans l'ensemble comme compétence
encyclopédique, est celui qui dans le Trattato (2.12) est
représenté par le Modèle Q.
 Dans un accès d'optimisme lexicologique, on pourrait
dire que l'opération ne présente aucune difficulté puisque
le contenu de chaque expression est déjà établi par le
lexique et que le lecteur n'a rien d'autre à faire que
d'interpréter les expressions, lexème par lexème, et de
procéder aux amalgames sémantiques nécessaires. Il est
évident que les choses ne sont pas aussi simples, et
aucune théorie de l'amalgame n'échappe aux problèmes
posés par les signifiés dits contextuels ou par la pression
du co-texte. Essayons cependant de postuler, fût-ce
comme hypothèse théorique, une série de passages
coopératifs qui iraient des opérations les plus simples aux
plus complexes.
 

4.6.1. Dictionnaire de base. A ce sous-niveau, le lecteur
recourt à un lexique du format d'un dictionnaire et aussitôt
il identifie les propriétés sémantiques élémentaires des
expressions, de façon à tenter des amalgames provisoires,
au moins au niveau syntaxique (des substantifs qui
introduisent un sujet, des verbes qui introduisent une
action et ainsi de suite). Ce sont ici les postulats de
signifié minimaux ou lois d'implicitation (entailment) qui
fonctionnent. Si on lit que |dans un royaume lointain vivait
jadis une belle princesse appelée Blanche-Neige|, on sait
presque automatiquement que « princesse » implicite «
femme » et par conséquent « vivante, humain, sexe
féminin ». L'individu décrit comme princesse est aussi
investi de propriétés qui d'habitude ne sont pas

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



considérées comme implicitées, parce qu'elles sont non
pas " analytiques " mais " synthétiques " ; par exemple, un
être humain (de sexe féminin) doit avoir quelques
propriétés biologiques (certains organes, un certain poids
moyen, une certaine taille moyenne, des capacités
d'action déterminées). Ce que le lecteur ne sait pas
encore, c'est, parmi ces propriétés, lesquelles doivent être
actualisées : en renvoyant à Peirce (cf. 2.9), nous pouvons
dire que l'univers de discours n'a pas encore été défini et
que la chaîne des interprétants pourrait continuer à l'infini.
Nous verrons ce qui doit être actualisé lorsque nous
parlerons des structures discursives. Au chapitre 8.5, nous
établirons la différence entre les propriétés implicitées et
les autres propriétés non analytiques. Pour l'instant, ce
que nous pouvons dire, c'est que le lecteur suspendra ses
décisions et se limitera à identifier ces propriétés
syntaxiques reliées aux lexèmes pris en considération qui
lui permettent un premier essai d'amalgame : de
|princesse il retiendra qu'il s'agit d'une entité
syntaxiquement singulière, féminine, et sémantiquement «
humaine et animée ».
 

4.6.2. Règles de co-référence. Quelques mots
seulement sur ces règles que les linguistiques du texte ont
déjà amplement étudiées. Le lecteur peut immédiatement
désambiguïser des expressions déictiques et
anaphoriques, au moins au niveau de la phrase. Par la
suite il rencontrera des ambiguïtés co-référentielles qu'il
devra résoudre grâce à l'identification du topic (cf. 5.3). En
tout état de cause, si – après la phrase citée sur Blanche-
Neige – suit une phrase du type |Elle était très bélier|, il
n'aura aucune difficulté à établir que |elle se réfère au
sujet féminin de la première phrase.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 
4.6.3. Sélections contextuelles et circonstancielles. On a

déjà parlé de ces sélections au chapitre 1.2. Une
encyclopédie devrait en fournir un nombre suffisant. Avec
les sélections contextuelles on entre dans le système de la
compétence intertextuelle (cf. Kristeva, 1970), dont la
portée apparaîtra plus clairement lorsqu'on parlera des
scénarios ou frames. En tout cas, assumer que
l'expression |verbe| doit être interprétée non comme
catégorie grammaticale mais comme « deuxième
personne de la très sainte trinité » dans des contextes
théologiques, signifie que l'on ne peut donner de
représentation encyclopédique d'un lexème sans se
référer aux emplois qui ont été faits de ce lexème dans
des textes précédents.
 

4.6.4. Hypercodage rhétorique et stylistique. A ce sous-
niveau, le lecteur est en mesure d'interpréter, en référence
à une encyclopédie, toute une série de paralexèmes et
d'expressions figées enregistrées par la tradition
rhétorique. Le lecteur sera en mesure de reconnaître tant
les expressions figurées que les syntagmes
stylistiquement connotés. Etant donné une expression
comme| Il était une fois|, il sera aussitôt en mesure
d'établir, automatiquement et sans efforts inférentiels, que
a les événements dont on parle se situent à une époque
non historique indéfinie ; m qu'ils ne sont pas à entendre
comme " réels " ; (III) que l'émetteur veut raconter une
histoire imaginaire pour divertir. C'est ici que d'habitude
s'amorce le contrat de véridiction.
 Nous classerons aussi parmi ces règles d'hypercodage
les règles de genre. Par exemple, dans l'histoire d'Allais

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



rapportée dans l'appendice I (Un drame bien parisien), le
titre du premier chapitre introduit un |monsieur| et une
|dame|. La première ligne du texte du premier chapitre
introduit les individus Raoul et Marguerite. Etant donné
que le dictionnaire de base doit aussi contenir un
dictionnaire onomastique, le lecteur n'a aucune difficulté à
reconnaître dans les deux individus un homme et une
femme. Mais aucune règle de co-référence ne lui dit que
Raoul et Marguerite doivent être référés au |monsieur| et à
la |dame| du titre – opération par ailleurs essentielle pour
établir que les deux individus sont des adultes et qu'ils
appartiennent probablement à un milieu bourgeois.
Intervient alors une règle hypercodée selon laquelle (sauf
ironie ou autre figure rhétorique) le titre d'un chapitre en
annonce le contenu. La co-référence ne peut être établie
qu'à ce stade, non pas sur des bases grammaticales mais
sur des bases de règles de genre.
 Le texte poursuit en disant que Raoul et Marguerite sont
mariés. Il ne se soucie pas de dire qu'ils sont mariés l'un à
l'autre, mais aucun lecteur raisonnable ne le met en doute.
L'auteur savait que le texte pouvait se permettre cette
paresse sur la base d'une règle stylistique hypercodée. Si
l'auteur avait voulu dire qu'ils étaient mariés à des
personnes différentes, il aurait neutralisé l'effet de cette
règle avec des expressions redondantes – comme le fait
Woody Allen quand il affirme : " Je désire désespérément
retourner dans l'utérus. De n'importe qui. "
 

4.6.5. Inférences de scénarios communs. Dans Un
drame bien parisien, au chapitre 2, Raoul et Marguerite, en
pleine crise de jalousie, se disputent. A un moment donné,
Raoul poursuit Marguerite et le texte dit :
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



(14) La main levée, l'œil dur, la moustache telle celle des
chats furibonds, Raoul marcha sur Marguerite...

Le lecteur comprend que Raoul lève la main pour
frapper Marguerite, même si la manifestation linéaire ne
mentionne ni le fait ni l'intention. Si Raoul était un député
au cours d'un vote, la main levée prendrait une tout autre
signification. Mais puisqu'il est en train de se disputer, il
n'y a pas d'autre inférence possible. Il s'agit d'une
inférence autorisée par un " scénario " préétabli que nous
définirons comme « dispute violente ».
 Les recherches en Intelligence Artificielle ainsi que
différentes théories textuelles ont élaboré la notion de
frame que l'on traduit ici par " scénario ". Un scénario
semble être quelque chose à mi-chemin entre une
représentation sémémique très " encyclopédique "
exprimée en termes de grammaire des cas et un exemple
d'hypercodage. Et si cette proposition suscite quelque
incertitude quant à sa définition, cela est dû à sa nature
encore très empirique. Cependant elle nous semble être
très productive parce que, justement, elle a été élaborée
pour résoudre en pratique les problèmes d'une
interprétation textuelle difficile : " Quand on rencontre une
situation nouvelle [...] on sélectionne dans la mémoire une
structure substantielle appelée frame. Il s'agit d'un cadrage
remémoré qui doit s'adapter à la réalité, en changeant des
détails si besoin est. Un frame est une structure de
données qui sert à représenter une situation stéréotype,
comme être dans un certain type de salon ou aller à une
fête d'anniversaire pour enfants. Chaque frame comporte
un certain nombre d'informations. Les unes concernent ce
à quoi l'on peut s'attendre quant à ce qui devrait en
conséquence se passer. Les autres concernent ce que

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



l'on doit faire au cas où cette attente ne serait pas
confirmée " (Minsky, 1974). Les frames sont des éléments
de " connaissance cognitive [...] des représentations du
'monde' qui nous permettent d'effectuer des actes cognitifs
fondamentaux comme les perceptions, la compréhension
linguistique et les actions " (Van Dijk, 1976b : 31). Par
exemple, le frame « supermarché » détermine des unités
ou groupes de concepts " qui dénotent certains cours
d'événements ou cours d'actions qui impliquent différents
objets, personnes, propriétés, relations ou faits " (ibid. :
36 ; voir pour une première formulation Petöfi, 1976b).
 Donc le scénario « supermarché » comportera la notion
d'un endroit où les gens entrent pour acheter diverses
marchandises, les prennent directement sans
l'intermédiaire de vendeurs et les payent ensuite à la
caisse Un bon scénario de ce type devrait probablement
considérer aussi les marchandises vendues dans un
supermarché (par exemple : des brosses oui, des
automobiles non).
 En ce sens, un scénario est toujours un texte virtuel ou
une histoire condensée. Supposons que l'on donne à
désambiguïser à un cerveau électronique l'expression :
 (15) Jean devait organiser un cocktail et il alla au
supermarché.

En admettant que la machine ait de simples
informations en termes de dictionnaire de base, elle peut
comprendre ce que Jean veut faire et où il va mais elle ne
peut pas décider pourquoi, pour organiser un cocktail, il va
au supermarché. En revanche, si la machine a été nourrie
avec le scénario « cocktail », qui spécifie que, parmi les

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



autres conditions sociales de réalisation d'un cocktail, il
comporte la distribution de boissons, liqueurs et amuse-
gueule, et si dans le même temps elle a été nourrie avec
le scénario « supermarché » qui prévoit que l'on y vend,
entre autres articles, des boissons, des liqueurs et des
amuse-gueule, alors l'amalgame des éléments communs
aux deux scénarios n'est pas difficile. Il est presque
obligatoire. Jean ira au supermarché pour trouver les
produits nommés plus haut en négligeant, comme le fait
d'ailleurs la machine intelligente, les biftecks, les brosses
et les détergents. En général un destinataire humain n'agit
pas autrement. Si l'on repense à l'exemple de Peirce (2.5)
concernant la définition du lithium, on s'aperçoit que cette
définition encyclopédique a tout l'aspect d'un scénario
hypercodé sur comment on produit du lithiumf.
 Nous pensons que la compréhension textuelle est
amplement dominée par l'application de scénarios
pertinents, tout comme les hypothèses textuelles vouées à
l'échec (dont nous verrons un exemple lumineux dans le
dernier chapitre) dépendent de l'application de scénarios
erronés et " malheureux ".
 

4.6.6. Inférences de scénarios intertextuels. Aucun texte
n'est lu indépendamment de l'expérience que le lecteur a
d'autres textes. La compétence intertextuelle (cf. en
particulier Kristeva, 1970) représente un cas spécial
d'hypercodage et établit ses propres scénarios.
 Le lecteur qui doit désambiguïser le passage (14) est
convaincu que Raoul lève la main pour frapper Marguerite
parce que toute une série de situations narratives ont
définitivement hypercodé la situation « dispute comique

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



entre mari et femme jaloux ». De plus, une longue série de
scénarios iconiques (les schémas de l'iconographie
n'étant rien d'autre que des scénarios intertextuels visuels)
ont présenté des milliers de mains levées pour frapper. La
compétence intertextuelle (extrême périphérie d'une
encyclopédie) comprend tous les systèmes sémiotiques
familiers au lecteur.
 En réalité, on pourrait rapprocher les scénarios
intertextuels des topoi de la rhétorique classique et des
motifs dont on a parlé de Veselovskij à nos jours. Le fait
même que la catégorie de " motif " ait suscité tant de
débats (cf. Erlich, 1954 ; Frye, 1957 ; Segre, 1974 ; Avalle,
1975, 1977 ; et cette liste est loin d'être exhaustive) nous
fait comprendre que ce terme renvoie à de nombreux blocs
encyclopédiques différents. Nous en voulons pour preuve
Boris Tomasevskij (1928) qui, dès l'époque des
formalistes russes, propose l'acception suivante de motif :
parcelle thématique non décomposable ultérieurement ("
Le soir descendit ", " Le héros mourut ") ; mais il insiste
sur le fait que cette acception diffère de celle de l'analyse
comparative des intrigues " errantes " où les unités sont
plus vastes et où elles apparaissent comme "
historiquement non décomposées " plutôt que non
décomposables dans le cadre d'un genre littéraire. Il
donne comme exemple de motif l' " enlèvement de la
fiancée " ou les " animaux adjuvants ". Ces motifs
semblent plus proches de nos scénarios intertextuels mais
nous pensons qu'un scénario sur la persécution d'une
jeune fille doit être beaucoup plus analytique, en termes
d'acteurs, d'instruments, de buts, de situations.
 En fait, il faudra en arriver à établir des hiérarchies de
scénarios où les motifs n'occuperaient qu'une seule
position. En premier lieu, on pourrait définir des scénarios

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



maximaux ou fabulae préfabriquées : tels seraient les
schémas standard du roman policier de série, ou des
groupes de fables où se répètent toujours les mêmes
fonctions (au sens de Propp) dans la même succession ;
ces scénarios seraient au fond des règles de genre,
comme celles qui prévoient la " correcte " organisation
d'un spectacle de variétés à la télévision, où doivent entrer
certains ingrédients dans une succession définie (le
présentateur introduit la chanteuse, il a avec elle une
conversation brève et spirituelle, elle fait de la publicité
pour son dernier trente-trois tours puis commence
l'exécution de sa chanson, etc.). En second lieu
entreraient en jeu les scénarios motifs, schémas assez
flexibles, du type la " jeune fille persécutée " où on
détermine certains acteurs (le séducteur, la jeune fille),
certaines séquences d'actions (séduction, capture,
torture), certains décors (le château des ténèbres), etc.,
sans que pour autant soient imposées des contraintes
précises quant à la succession des événements ; c'est la
raison pour laquelle on pourra avoir la persécution de
Justine, la persécution de Clarisse, la persécution de
Fleur-de-Marie et même des issues différentes (la mort, le
salut). Suivraient en troisième lieu des scénarios
situationnels (exemple type : le duel entre le shérif et le
bandit dans le western) qui imposent des contraintes au
développement d'une portion d'histoire mais qui peuvent
être combinés de façon différente pour produire différentes
histoires. Ces scénarios varient selon les genres et
impliquent parfois aussi des actions minimes. Prenons
l'exemple d'une situation typique : la slapstick-comedy «
dispute à la cuisine ou pendant une fête avec une tarte
dans la figure ». Les prescriptions sont très claires : la
tarte doit être à la crème (toute autre pâtisserie étant

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



interdite), elle doit venir s'écraser sur le visage de la cible,
la personne touchée doit essuyer la crème de ses yeux
avec les deux mains, puis doit à son tour atteindre son
agresseur en lançant une seconde tarte (mais c'est
facultatif), etc. En quatrième lieu, on devrait considérer les
véritables topoi rhétoriques comme le scénario qui prescrit
les modalités descriptives du locus amoenus.
 

Cette énumération est encore fatalement incomplète. En
effet, quel type de scénario prescrit que, dans le roman
policier, le coupable ne doit pas être le détective ? Quoi
qu'il en soit, on voit que le concept de scénario intertextuel,
encore inévitablement empirique, est plus vaste que le
concept de motif, plus semblable à une règle de genre, et
qu'il prescrit une série de " cas ", à savoir le nombre des
acteurs, les instruments, les types d'action, les propos. Le
concept de scénario intertextuel est encore un concept
trop vaste mais il est utile dans ces phases de la
recherche où il sert encore à désigner ce que Wittgenstein
appelait family resemblances, qui restent à approfondir par
des taxonomies plus articulées.
 Naturellement, les scénarios intertextuels circulent dans
l'encyclopédie, ils se prêtent à différentes combinatoires et
l'auteur peut sciemment décider de ne pas les observer,
justement pour surprendre, tromper ou amuser le lecteur.
Dans les années cinquante, la revue Mad s'était
spécialisée dans une série de bandes dessinées muettes
intitulées à peu de chose près " Les films que nous
aimerions voir " ; on y posait les prémisses "topiques"
d'une scène à l'issue évidente pour ensuite résoudre
l'histoire de façon contraire à toute prévision intertextuelle.
Exemple : la jeune fille était ligotée par les bandits sur les
rails d'une voie ferrée ; on montrait, dans un montage à la

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Griffith, la course entre les sauveteurs arrivant au grand
galop et le train s'approchant à vive allure. Et alors? Alors
c'était le train qui gagnait et qui déchiquetait la jeune fille.
 Donc, les scénarios dits " communs " proviennent de la
compétence encyclopédique normale du lecteur, qu'il
partage avec la majeure partie des membres de la culture
à laquelle il appartient ; ce sont dans l'ensemble des
règles pour l'action pratique : Charniak (1975, 1976) étudie
d e s frames apparemment banals tels que « Comment
ouvrir un parapluie » ou « Comment peindre un meuble ou
un mur » qui sont des données de compétence
opérationnelle impliquant une série impressionnante
d'informations. Les scénarios intertextuels, eux, sont au
contraire des schémas rhétoriques et narratifs faisant
partie d'un bagage sélectionné et restreint de
connaissances que les membres d'une culture donnée ne
possèdent pas tous. Voilà pourquoi certaines personnes
sont capables de reconnaître la violation des règles de
genre, d'autres de prévoir la fin d'une histoire, tandis que
d'autres enfin, qui ne possèdent pas de scénarios
suffisants, s'exposent à jouir ou à souffrir des surprises,
des coups de théâtre ou des solutions que le lecteur
sophistiqué jugera, lui, assez banales.
 Il n'est pas rare que le lecteur, au lieu d'avoir recours à
un scénario commun, prélève directement du répertoire de
sa compétence intertextuelle le scénario correspondant,
plus réduit et plus concis par rapport au premier (et donc
plus facilement applicable à un univers de discours bien
défini). Le scénario intertextuel « hold-up à la banque »,
popularisé par tant de films, concerne un plus petit nombre
d'actions, d'individus et d'autres relations que le scénario
commun « Comment faire un hold-up à la banque »,
auquel se réfèrent les truands professionnels (et les

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



amateurs échouent souvent justement parce qu'ils utilisent
pour une action pratique un scénario intertextuel et non
pas un scénario commun, solide et redondant).
 4.6.7. Hypercodage idéologique. Les systèmes
idéologiques sont considérés comme des cas
d'hypercodage. Ils appartiennent à l'encyclopédie. C'est
pourquoi le lecteur aborde le texte à partir d'une
perspective idéologique personnelle qui est partie
intégrante de son encyclopédie, même s'il n'en est pas
conscient. Il s'agit donc de voir (cas par cas) dans quelle
mesure un texte prévoit un Lecteur Modèle qui participe
d'une compétence idéologique donnée. Mais il s'agit aussi
de voir comment la compétence idéologique du lecteur
(qu'elle soit ou non prévue par le texte) intervient dans les
processus d'actualisation des niveaux sémantiques plus
profonds, en particulier les structures actancielles et les
structures idéologiques.
 Nous parlerons (5.3) de l'actualisation des isotopies ou
des niveaux de sens d'un texte. A cet égard aussi, les
attitudes idéologiques du destinataire peuvent intervenir
pour déterminer le niveau de lecture. Reprenons ce qui a
été dit (3.6) sur les différentes interprétations des lettres de
Moro. Il est indéniable que la décision quant au sujet de
l'énonciation (" L'auteur du texte est-il vraiment Aldo
Moro ? ") dépendait des tendances idéologiques des
interprètes. Si l'on pensait que l'Etat ne devait pas traiter
avec les Brigades rouges, on était amené à penser que
Moro ne pouvait pas avoir suggéré une solution contraire
aux intérêts de l'Etat ; tandis qu'une position idéologique
opposée inclinait à voir dans la requête de négociations
une position raisonnable qui pouvait fort bien être attribuée
à un homme raisonnable. Lucrecia Escudero (dans son
essai déjà cité) nous dit que ceux qui ont décidé que le

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



sujet de l'énonciation était Moro et qu'il avait écrit sous la
contrainte, ont choisi la lecture " anagogique ", c'est-à-dire
qu'ils ont considéré que ses messages étaient écrits en
code. Moro avait probablement voulu communiquer qu'il
était prisonnier dans un sous-marin parce qu'il avait
employé des expressions comme |soumis| (il était donc "
sous "), |processus| (il était donc dans une chose qui
avance), |processus opportunément gradué| (donc la
chose pouvait monter et descendre), etc.g

 Nous ne commenterons pas la puérilité de cette
interprétation, à mi-chemin entre le roman d'espionnage et
l'herméneutique médiévale. Mais le fait est qu'il a été
possible de choisir aussi ce niveau de lecture là, du
moment que dans la compétence idéologique des
interprètes il y avait la prémisse " Un dirigeant démocrate-
chrétien ne peut pas penser ou dire que l'Etat doit traiter
avec les terroristes ". Donc, il devait avoir dit quelque
chose d'autre.
 a Cf. en particulier 1976b et 1976c. Pour une autre subdivision entre
structures profondes, structures superficielles et structures de manifestation,
cf. Greimas et Rastier, 1968.
 b Il est indubitable, comme nous le verrons dans les chapitres suivants, que
les cadres théoriques sont différents. Celui de Greimas est de type
linguistique, il accentue l'aspect intensionnel, il s'intéresse davantage aux
valeurs sémantiques qu'aux processus pragmatiques. Celui de Van Dijk est
plus attentif aux valeurs pragmatiques, il accentue l'aspect extensionnel, il est
redevable de la sémantique et de la pragmatique d'origine anglo-saxonne.
Mais même Van Dijk, comme du reste Petöfi qui essaie de faire la synthèse
entre les deux univers de discours, tient compte des recherches
greimasiennes et de toute la tradition structuraliste, même si peu à peu il s'est
rapproché, à travers les problèmes et la terminologie, de la philosophie du
langage et de la logique des langages naturels. D'autre part, il est sûr que tous
ces auteurs (et d'autres), même s'ils emploient des termes différents, parlent
de la même chose, c'est-à-dire du texte et de la façon dont il est actualisé. Il
est clair qu'un objet de discours devient une chose différente selon le cadre
théorique où on l'insère. Mais il ne faudrait pas que chacune de ces théories

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



fasse cavalier seul. D'où la tentative, faite ici, de trouver un modèle unifié qui
(au moins du point de vue des processus de coopération interprétative) tienne
compte des différents problèmes.
 c Une bibliographie sur la sémantique et la pragmatique du titre risquerait
désormais de prendre plusieurs pages. Voir par exemple Duchet in Littérature
12, 1973 ; Furet et Fontana in Langages 11; Charles Grivel, Production de
l'intérêt romanesque, Mouton, 1973; L. H. Hoek, Pour une sémiotique du titre;
Urbino, 1973; l'étude du Groupe µ sur les titres de films in Communications
16, 1970 ; Helin dans Marche romane 3-4 ; Flandrin in Annales 5, 1965 ; Che
cosa è un titolo, de Parisi, Devescovi, Castelfranchi (mimeo), 1978; je signale
aussi la thèse de doctorat de Colette Kantorowicz qui m'a fourni une riche
bibliographie sur le sujet. Les différents auteurs déjà cités, qui se sont
occupés de thème et de topique textuel, ont naturellement consacré une
grande attention aux titres. Un problème intéressant est celui de la différence
entre les titres qui fournissent le thème textuel et ceux qui au contraire sont
trompeurs et laissent la libre décision thématique au lecteur. Voir la discussion
sur la nouvelle d'Allais et Les Templiers dont nous reparlerons plus avant.
 d On renvoie pour cet aspect aux recherches du Groupe µ, 1970 et 1977.
 e Voir in Eco, 1971 : " Sulla possiblità di generare messaggi estetici in
lingua edenica " (traduit sous le titre : " Langage artistique, segmentation du
contenu et référents ", Degrés 1,3).
 f Un autre frame chez Peirce est la situation « comment faire une tarte aux
pommes », discutée in Collected papers, 1,341. Voir à ce propos Caprettini,
1976. Il ne nous semble pas que la notion de frame telle qu'elle est employée
dans les recherches en Intelligence Artificielle soit la même que celle qui a été
proposée par Bateson (1955) d'abord, par Goffman (1974) ensuite. Il est vrai
que Goffman affirme qu' " il y a un sens où ce qui est jeu pour le joueur de golf
est travail pour le caddy " (1974 : 8), mais les frames suggérés par Bateson
semblent être plus des hypothèses textuelles que des scénarios déjà
déposés dans l'encyclopédie, c'est-à-dire qu'ils semblent être des cadres
interprétatifs superposés à une situation concrète en acte dans le dessein de
la rendre compréhensible. En ce sens, ils ressemblent à des règles de genre
introduites pour faire changer l'interprétation d'une situation : " Fais attention,
c'est un jeu. " Mais il faut se demander s'il ne s'agit pas de nuances dues aux
emplois encore imprécis de la catégorie et si, à la lumière d'une analyse plus
rigoureuse, on ne pourrait pas entrevoir et instituer des homologies
sémiotiques plus fortes. Quant aux recherches en Intelligence Artificielle, voir,
pour les différentes nuances de la catégorie de frame : Minsky, 1974;
Winston, 1977; Schank, 1975 ; Van Dijk, 1977; Petöfi, 1976a.
 g Les informations sur cette interprétation sont tirées de l'Espresso, 16,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



1978.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



5
 

. LES STRUCTURES DISCURSIVES
 

5.1. L'EXPLICITATION SÉMANTIQUE
 

Quand il se trouve face à un lexème, le lecteur ne sait
pas quelles propriétés ou sèmes du sémème
correspondant doivent être actualisées afin de mettre en
œuvre les processus d'amalgame. Si chaque propriété
sémantique que le sémème inclut ou implicite devait être
prise en compte au cours du décodage du texte, le lecteur
serait obligé de délimiter, dans une sorte d'impossible
diagramme mental, tout le réseau de propriétés
interconnectées qui constitue le Champ Sémantique
Global ou la totalité de l'encyclopédie.
 Heureusement on ne procède jamais ainsi.
Normalement, les propriétés du sémème restent virtuelles,
c'est-à-dire qu'elles restent enregistrées par l'encyclopédie
du lecteur qui tout simplement se dispose à les actualiser
quand le cours textuel le lui demandera. Le lecteur
n'explicite donc, de ce qui reste sémantiquement inclus ou
implicité, que ce dont il a besoin. En agissant ainsi, il
aimante ou privilégie certaines propriétés tandis qu'il garde
les autres sous narcosea.
 Par exemple, dans Un drame bien parisien, on dit que
Raoul est un |monsieur|, ce qui implicite mâle humain
adulte. Tout être humain a, comme propriétés qui lui sont

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



assignées par l'encyclopédie, deux bras, deux jambes, un
système circulatoire à sang chaud, deux poumons et un
pancréas. Mais à partir du moment où une série de
signaux de genre avertissent le lecteur qu'il n'a pas affaire
à un traité d'anatomie, celui-là garde sous narcose toutes
ces propriétés jusqu'au chapitre 2de cette histoire où
Raoul lève la main. La propriété virtuelle d'avoir des mains,
qui était pour ainsi dire restée " à disposition " dans
l'encyclopédie, est ici privilégiée. Raoul, pour le reste,
pourra textuellement survivre sans poumons – alors que si
nous lisions la Montagne magique, les poumons de Hans
Castorp devraient être tôt ou tard pris en compte.
 Cependant, une propriété narcotisée n'est pas une
propriété éliminée. Elle n'est pas explicitement affirmée,
mais elle n'est pas non plus niée. Si tout à coup l'histoire
que nous examinons nous disait que Raoul a un système
circulatoire à sang froid, nous serions obligés de réajuster
toute notre attention coopérative et nous recevrions un
signal de genre : nous serions passés de la comédie à la
science-fiction.
 Mais pour décider des propriétés qui doivent être
privilégiées et de celles qui doivent être narcotisées, il ne
suffit pas de comparer tout ce que nous fournit une
inspection de l'encyclopédie. Les structures discursives
sont actualisées à la lumière d'une hypothèse sur le topic
ou les topics textuels.
 

5.2. LE TOPIC
 

Les scénarios et les représentations sémémiques sont
fondés sur des processus de sémiosis illimitée ; comme
tels, ils requièrent une coopération du lecteur qui décide

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



où il doit élargir ou stopper le processus d'interprétabilité
illimitée. L'encyclopédie est potentiellement infinie (ou finie
mais illimitée), et, de l'extrême périphérie d'un sémème
donné, le centre de tout autre sémème peut être atteint, et
vice versa (cf. Trattato, 2.12). Puisque toute proposition
contient toute autre proposition, un texte pourrait générer,
au moyen d'interprétations successives, tout autre texte
(ce qui est d'ailleurs ce qui se passe dans la circulation
intertextuelle, l'histoire de la littérature en est la preuve).
 Nous devons donc savoir comment un texte, en soi
potentiellement infini, peut générer uniquement les
interprétations que sa stratégie a prévues. En réalité, " un
scénario contient de nombreux détails dont la supposition
n'est pas garantie par la situation " (Winston, 1977 : 180),
et " il semble évident que lorsque j'organise un cocktail ou
que je lis une histoire à propos d'un cocktail, je n'ai pas à
actualiser le supermarché tout entier par le simple fait que
je vais au supermarché acheter quelques amuse-gueule
pour mes invités... Dans une situation où 'acheter
quelques amuse-gueule pour les invités' est le topic [...], le
seul aspect important est le succès de l'acte qui réalise
mon but " (Van Dijk, 19766 : 38).
 En reprenant le concept de topic dont nous avons déjà
parlé au premier chapitre, il nous faut préciser clairement
pourquoi nous décidons d'employer un terme anglais
(calqué d'ailleurs sur la terminologie rhétorique grecque)
au lieu d'avoir recours à |thème| qui semble servir
parfaitement notre propos. Il n'y aurait en effet aucune
difficulté à employer indifféremment thème et topic, et
parfois nous le ferons, si ce n'était que le terme |thème|
risque de prendre d'autres acceptions. Par exemple, chez
Tomasevskij (1928), il se rapproche beaucoup du concept
de fabula que nous analyserons au chapitre 6. Le topic est

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



un instrument métatextuel, un schéma hypothétique
proposé par le lecteur, alors que la fabula est une part du
contenu du texte (l'opposition est : instrument pragmatique
vs structure sémantique) ; cela, nous le clarifierons plus
loin.
 Nous verrons qu'il y a des topics identifiables avec une
macroproposition de fabula (le topic de la première partie
d u Petit Chaperon rouge est sans conteste « rencontre
d'une petite fille avec le loup dans le bois », et la
macroproposition que l'on obtient en faisant abstraction
des structures discursives est « Une petite fille rencontre
le loup dans le bois »). Mais il y a aussi des topics de
phrases et des topics discursifs qui disparaissent quand
on veut abstraire le " thème dominant " d'un texte.
 Sceglov et Zolkovskij (1971) parlent du " thème " comme
de quelque chose qui " est lié au texte non pas par un
signe d'égalité mais par une flèche d'inférence ", ils parlent
non d'un résumé pour le lecteur mais d'une abstraction
scientifique ou " enregistrement du signifié en termes
métalinguistiques ", et ils reconnaissent dans un texte des
hiérarchies de thèmes ; en ce sens leur thème semble
s'apparenter à ce que l'on appelle ici topic. Mais quand ils
analysent les nouvelles de Conan Doyle, ils définissent
comme thèmes généraux les valeurs de chaleur, de
confort, de sécurité qui, ici, seront plutôt vues comme de
grandes oppositions au niveau des structures
idéologiques.
 C'est pourquoi il nous semble opportun d'oser le
barbarisme et d'employer |topic| dans une acception très
précise, même s'il n'est pas dangereux de le désigner
parfois, par commodité, comme thème.
 Le topic ne sert pas seulement à discipliner la sémiosis

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



en la réduisant : il sert aussi à orienter la direction des
actualisations. Dans le premier chapitre, nous avons
examiné le spectre sémémique de l'expression |invece| qui
ne reçoit sa définition comme instruction sémantique que
si elle enregistre un opérateur textuel tel que le topic
justement. Un cas analogue nous est fourni par l'adverbe
|aussi|, ce que nous montre l'expression suivante :
 (16a) Charles fait l'amour avec sa femme deux fois par
semaine. Pierre aussi.

Même le lecteur le moins déluré ne peut retenir un
sourire face à la possible ambiguïté de ce texte. Ce
pourrait être une simple observation statistique sur la
fréquence des rythmes sexuels de deux couples, mais ce
pourrait être aussi l'allusion à un triangle adultère. Nous
nous apercevons que l'ambiguïté tombe aussitôt si nous
entendons (16a) comme la réponse à l'une ou à l'autre des
deux questions qui suivent :
 (16b) Combien de fois par semaine Charles et Pierre font-
ils l'amour avec leur femme respective ?
(16c) Que se passe-t-il entre ces trois-là? Je veux dire, qui
fait l'amour avec qui ?

Dans le cas (16b) le topic est le rythme sexuel de deux
couples, alors que dans le cas (16c) le topic est les
rapports entre une femme et deux hommes. Comme pour
|invece|, nous nous apercevons que |aussi| n'est pas
seulement défini par une marque ou sème valable dans
tout contexte, mais qu'il doit porter une certaine sélection
contextuelle établissant qu'il marque une homogénéité de
comportement par rapport à l'action déterminée par le
topic.
 Nous observerons au passage deux choses. Tout

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



d'abord, l'ambiguïté de (16a) ne naît pas directement de
l'emploi de l'expression |aussi| ; il n'y aurait en effet
aucune ambiguïté dans le cas suivant : car il ne viendrait à
l'idée de personne que deux hommes puissent aspirer à
promener le même chien. Ce qui signifie que, dans (16a),
il y a aussi des scénarios intertextuels (topoi bien établis
en ce qui concerne les triangles adultères) qui entrent en
jeu, alors qu'il n'existe pas de scénarios analogues pour
les rapports entre hommes et animaux domestiques. La
seconde observation, c'est que pour définir le topic de
(16a) le lecteur doit avancer des hypothèses sur le nombre
d'individus en jeu dans le monde, possible ou " réel ", qui a
été défini par le texte. Il faut savoir en effet – et tout
dépend de cela – si le texte parle de quatre ou de trois
individus distincts.
 (17) Charles promène son chien tous les soirs. Pierre
aussi.

Cela nous amène à dire que la détermination du topic
est matière d'inférence ou de ce que Peirce appellerait
abduction ou hypothèse (cf. Eco et Sebeok, 1983).
Déterminer le topic signifie avancer une hypothèse sur une
certaine régularité de comportement textuel. Ce type de
régularité est aussi ce qui fixe – croyons-nous – tant les
limites que les conditions de cohérence d'un texte. Le
texte suivant : pourrait être totalement incohérent si nous
ne déterminions pas un topic formulable comme « libre
association d'idées qui s'effectue dans l'esprit de Léopold
Bloom ». Et en effet, il s'agit d'un exemple de monologue
intérieur tiré de Ulysse b de Joyce. Mais avant qu'une
décision textuelle établisse qu'un flux de conscience aussi
pouvait être élevé au rang de thème narratif, des textes de
ce genre auraient été considérés comme incohérents et
donc qualifiés de non-textes.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 (18) Ma moitié vient d'avoir un. Une trique de soprano avec
des taches de son. Nez en lame de couteau. Assez
gentille à sa manière dans une petite romance. Pas de
gosier. Alors quoi, compère et compagnon ? Dans le
même panier. Passeur de pommade. Ça vous porte sur le
système. N'est-il pas capable d'entendre la différence ?

De la même façon, le topic fixe les limites d'un texte
(autre problème sur lequel nombre de théories textuelles
restent plus qu'évasives). Nous renvoyons à la seconde
nouvelle d'Alphonse Allais (reportée dans l'appendice II),
les Templiers.  Il est courant de penser que le titre d'un
morceau en fixe le thème. S'il en était ainsi (et il en est
ainsi d'habitude), la nouvelle d'Allais serait incomplète
parce qu'elle nous promet un thème du type « Ce qui se
passa le jour où je suis tombé sur les templiers », puis elle
ne satisfait pas notre attente. Si en revanche nous
négligeons le titre et si nous lisons attentivement les
premières lignes de l'histoire, nous nous apercevons que
le topic textuel est « Comment se rappeler le nom de ce
bonhomme ». Une fois que le résultat est obtenu, en
remontant de souvenir en souvenir jusqu'au souvenir le
plus vivant, le texte n'a plus de raison de continuer, il est
fini. L'histoire des templiers n'est qu'instrumentale par
rapport au propos principal. Et bien sûr, Allais a donné un
titre trompeur, justement parce qu'il savait que le lecteur
utiliserait le titre comme indicateur thématique. Une fois
encore, et c'est le cas pour de nombreuses nouvelles
d'Allais, nous nous trouvons face à un jeu métalinguistique
sur les conventions narratives, où l'auteur veut remettre en
question une règle très établie.
 En fait, le problème est plutôt de savoir de quelle
manière le Lecteur Modèle (qui d'habitude ne fait pas

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



l'objet d'une machination ourdie par l'auteur) est orienté à
la reconstruction du topic. Le signal est souvent explicite :
c'est le titre précisément, ou une expression manifestée,
qui dit de quoi le texte veut s'occuper. Parfois, au contraire,
le topic reste à chercher. Le texte l'établit alors par la
réitération très évidente d'une série de sémèmes,
autrement dit de mots clésc. Ces expressions clés peuvent
aussi, au lieu d'être distribuées abondamment, être
placées uniquement en quelques points stratégiques. En
ce cas, le lecteur doit, pour ainsi dire, flairer quelque
chose d'exceptionnel dans un certain type de dispositio et,
à partir de cela, hasarder sa propre hypothèse. Bien sûr
l'hypothèse peut se révéler fausse, comme c'est le cas
(nous le verrons) dans Un drame bien parisien, qui en
apparence suggère un topic et dans les faits en développe
un autre. C'est la raison pour laquelle, a fortiori quand un
texte est complexe, la lecture n'est jamais linéaire; le
lecteur est contraint de regarder en arrière, de relire le
texte, plusieurs fois même, parfois en recommençant par
la fin.
 Pour finir, il faut remarquer qu'un texte n'a pas
obligatoirement un seul topic. On peut établir des
hiérarchies de topics, des topics de phrases aux topics
discursifs et ainsi de suite, jusqu'aux topics narratifs et au
macrotopic qui les englobe tous. Au début, le livre de
Manzoni les Fiancés parle du lac de Côme. Il est
nécessaire de le comprendre pour attribuer un sens
géographique à l'expression |bras| dans |Le bras du lac de
Côme... |. Puis, en avançant dans la lecture, on se rend
compte que ce qui est en jeu, c'est la rencontre d'un curé
de campagne avec deux bravi. Ensuite, on réalise que ces
thèmes mineurs font partie d'un thème majeur qui est la
difficulté de célébrer un mariage. Et à la fin, voulant

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



interpréter le livre dans ses valeurs idéologiques, on émet
l'hypothèse que ce dont on parle, c'est le rôle de la
Providence dans les affaires humaines. A chaque niveau
de cette hiérarchie, un topic établit, comme l'a suggéré
Van Dijk, une aboutness, un être-autour-de-quelque-
chose. L'aboutness du De bello gallico, c'est la guerre des
Gaules, le |de| latin étant précisément un signal
thématique.
 La détermination du topic permet une série
d'amalgames sémantiques qui déterminent un niveau
donné de sens ou isotopie. Mais il nous faut établir la
différence entre topic et isotopie (deux notions qui
semblent étymologiquement liées, et ce à juste titre).
 Il est des cas où topic et isotopie semblent coïncider,
pourtant une chose doit être bien claire : le topic est un
phénomène pragmatique tandis que l'isotopie est un
phénomène sémantique. Le topic est une hypothèse
dépendant de l'initiative du lecteur qui la formule d'une
façon quelque peu rudimentaire, sous forme de question ("
Mais de quoi diable parle-t-on ? ") qui se traduit par la
proposition d'un titre provisoire (" On est probablement en
train de parler de telle chose "). Il est donc un instrument
métatextuel que le texte peut tout aussi bien présupposer
que contenir explicitement sous forme de marqueurs de
topic, de titres, de sous-titres, de mots clés. C'est à partir
du topic que le lecteur décide de privilégier ou de
narcotiser les propriétés sémantiques des lexèmes en jeu,
établissant ainsi un niveau de cohérence interprétative dite
isotopie.
 

5.3. L'ISOTOPIE
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Greimas (1970 : 188) définit l'isotopie comme " un
ensemble redondant de catégories sémantiques qui
rendent possible la lecture uniforme d'un récit ". L'isotopie
aurait donc des fonctions de désambiguïsation
transphrastique ou textuelle, mais en diverses occasions
Greimas fournit des exemples qui concernent aussi des
phrases et même des syntagmes nominaux. Pour
expliquer en quel sens l'amalgame sur un seul classème
(ou catégorie sémantique, ou sème contextuel itératif)
permet une lecture uniforme, il fournit l'exemple des deux
expressions |Le chien aboie| et |Le commissaire aboie|.
Etant donné que |aboyer| a deux classèmes, « humain » et
« canin », c'est la présence du chien ou du commissaire
qui amène à réitérer l'un des deux, à décider si |aboyer|
doit être pris au sens propre ou figuré. Il devrait être clair
que ce qui est appelé ici classèmes, ce sont nos
sélections contextuelles (cf. 1.2 et 4.6.3). La présence
humaine du commissaire introduit un contexte « humain »
et permet d'identifier dans le spectre componentiel de
|aboyer| la sélection appropriéed.
 Mais pouvons-nous dire qu'une isotopie se réalise
toujours et uniquement à ces conditions? Disons d'abord
qu'en ce cas elle ne se distinguerait pas de la cohérence
sémantique normale et du concept d'amalgame ; d'autre
part les répertoires des différentes acceptions du terme,
que ce soit chez Greimas ou chez ses disciples (cf.
Kerbrat-Orecchioni, 1976) nous apprennent que l'on a
parlé à plusieurs reprises d'isotopies sémantiques,
phonétiques, prosodiques, stylistiques, énonciatives,
rhétoriques, pré-suppositionnelles, syntaxiques, narratives.
Cela nous autorise à supposer que |isotopie| recouvre
divers phénomènes sémiotiques génériquement
définissables comme cohérence d'un parcours de lecture,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



aux différents niveaux textuels. Mais la cohérence
s'obtient-elle, aux différents niveaux textuels, en appliquant
les mêmes règles? Cette question nous confirme
l'opportunité sinon de réaliser une systématique des
isotopies, du moins de rendre le terme plus univoque et
maniable en stipulant les conditions minimales
d'utilisation. En première analyse, il nous semble que ce
sont les acceptions représentées dans la figure 3ci-
dessous qui émergent. Ce diagramme n'entend pas
présenter une systématique exhaustive des isotopies mais
il veut montrer comment cette catégorie peut prendre
différentes formes :
 

Figure 3
 Considérons maintenant quelques exemples qui

puissent vérifier ces différents cas.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



5.3.1. Isotopies discursives phrastiques à disjonction
paradigmatiquee. Dans son essai sur l'écriture
cruciverbiste, Greimas (1970) examine cette définition
avec la dénomination corrélée : où l'astuce de la définition
naît du fait que |simples| a deux sélections contextuelles,
l'une commune et l'autre spécialisée, régie par la sélection
« végétal ». Ce n'est qu'après avoir décidé (par
identification du topic) que le terme doit être compris dans
sa seconde acception, que l'on établit qu'il vaut
grammaticalement comme substantif et non comme
adjectif. On décide donc d'interpréter |ami| comme
amateur ou passionné et non comme compagnon. Le
topic est intervenu comme hypothèse de lecture (on est en
train de parler d'herbes et non d'attitudes éthiques), il a
dirigé vers la sélection contextuelle appropriée et a imposé
une règle de cohérence interprétative qui intéresse tous
les lexèmes en jeu. Nous pouvons appeler isotopie le
résultat sémantique de cette interprétation cohérente et
reconnaître l'isotopie actualisée comme contenu " objectif
" de l'expression (objectif dans le sens où il est conforté
par l'encyclopédie : naturellement, dans le cas de cette
expression qui est volontairement ambiguë ou, si l'on veut,
bi-isotopique, il y a deux contenus objectifs, tous deux
actualisables). On devrait dire que dans ce cas l'isotopie
ne dépend d'aucune redondance de catégories
sémantiques, étant donné que |ami| |et| |simples| ne
semblent pas avoir de sèmes en commun. En vérité, la
phrase bi-isotopique est donnée par la définition plus sa
solution. En effet, une fois que l'on a établi le topic (on est
en train de parler d'herbes) on obtient la phrase
|l'herboriste aime les simples|, où herboriste impose un
sème de végétalité qui permet d'actualiser la sélection
contextuelle appropriée dans le spectre componentiel de

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



|simples|. Voilà pourquoi ces isotopies sont définies
comme " phrastiques ", même si, en première instance,
elles semblent ne concerner que des descriptions définies.
 (19) L'ami des simples = herboriste

En tout cas, elles sont à disjonction paradigmatique :
elles dépendent du fait que l'encyclopédie comprend des
expressions lexicales à signifié multiple. Il est clair que la
disjonction paradigmatique dépend d'une pression co-
textuelle qui s'effectue syntagmatiquement, mais il
n'empêche que l'on doit ici décider du parcours à assigner
à un ou à plusieurs spectres componentiels.
 En outre, ces isotopies sont dénotativement exclusives :
on parle soit des simples d'esprit, soit des herbes.
 Le topic intervient comme hypothèse coopérative pour
déterminer des sélections contextuelles.
 

5.3.2. Isotopies discursives phrastiques à disjonction
syntagmatique. La grammaire transformationnelle nous a
habitués à des phrases ambiguës, comme qui se
distinguent par une structure profonde différente. Il est
certain que dans la désambiguïsation de cette phrase
jouent des disjonctions paradigmatiques (il faut par
exemple décider si le verbe est entendu au sens transitif
ou intransitif), mais la décision fondamentale (toujours
dépendante du choix préalable du topic) est de savoir si
l'on est en train de parler de sujets humains qui font
quelque chose avec les avions ou d'avions qui font
quelque chose. A ce stade, il faut mettre en acte une co-
référence et établir à qui ou à quoi se réfère |they|. Nous
pourrions dire que la décision co-référentielle
(syntagmatique) décide du choix paradigmatique qui

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



concerne le sens du verbe.
 (20) They are flying planes (Ce sont des avions en vol vs
Ils font voler des avions),

Ces isotopies aussi sont dénotativement exclusives : on
parle soit d'une action humaine, soit d'objets mécaniques.
 Ici, le topic intervient comme hypothèse coopérative
pour actualiser tant les co-références que les sélections
contextuelles.
 5.3.3. Isotopies discursives transphrastiques à
disjonction paradigmatique. Analysons cette blague –
citée dans Greimas (1966) – qui présente deux types
discutant au cours d'une fête. Le premier fait l'éloge de la
nourriture, du service, de l'hospitalité, de la beauté des
femmes et pour finir il se prononce sur l'excellence des
toilettes. Le second répond qu'il n'y est pas encore allé.
Or, le second locuteur, en tant qu'interprète du message
émis par le premier, se trompe parce qu'il superpose deux
scénarios. Le scénario « fête » inclut sans l'ombre d'un
doute les toilettes des hôtes, mais il ne pourrait en aucun
cas inclure l'état des pièces destinées à l'hygiène, sinon il
devrait aussi considérer la plomberie, l'installation
électrique, la solidité des murs, la disposition des lieux.
Ces éléments pourraient être considérés par un scénario
comme « architecture de l'intérieur et ameublement ». La
fête renvoie à un scénario de type social, l'ameublement à
un scénario de type technologique. Déterminer le topic,
cela signifie ici déterminer le champ sémantique afin de
faire fonctionner les sélections contextuelles. Le terme
|toilettes| est indéniablement polysémique et il acquiert
deux sens selon la disjonction entre la sélection « mode »
(qui renvoie à son tour à un sème de « socialité ») et la
sélection « architecture ». En ce cas, nous pouvons

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



certainement parler de la présence d'un classème ou
d'une catégorie sémantique dominante, étant donné que le
texte du premier locuteur a effectivement fait une
redondance de mots clés qui, tous, contenaient des
références à la fête et à la socialité de la situation. Il n'y
avait pas d'équivoques possibles, et la blague fait rire
justement parce qu'elle représente un cas de coopération
textuelle malheureuse.
 Ces isotopies sont à disjonction paradigmatique parce
que, même si c'est sur la base d'une pression co-textuelle
(syntagmatique), elles concernent des sélections
contextuelles dans des lexèmes à signifié multiple.
 Ces isotopies aussi sont dénotativement exclusives : on
parle soit de vêtements, soit de cabinets.
 Le topic intervient comme hypothèse coopérative pour
déterminer les sélections contextuelles en envisageant
des scénarios.
 

5.3.4. Isotopies discursives transphrastiques à
disjonction syntagmatique. C'est le cas de l'expression
citée en (16a). Comme on l'a vu, il s'agit de lire ce petit
texte comme l'histoire de deux couples ou comme celle
d'un triangle. Ici aussi nous avons une isotopie discursive
avec des dénotations alternatives : en termes
extensionnels, il s'agit de décider si on parle de quatre ou
de trois individus. Pour ce faire, il faut décider comment on
veut interpréter |aussi| ; mais comme il s'agit d'effectuer
une co-référence, le choix concerne la structure syntaxique
de la phrase et ce n'est qu'à travers une décision
syntaxique que l'on obtient l'un ou l'autre des résultats
sémantiques. Comme nous l'avons vu aussi, c'est en

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



choisissant le topic que l'on décide si l'on parle de deux
couples ou d'un triangle : dans le premier cas, la structure
logique du texte devient A : B = C : D alors que dans le
second cas elle devient A : B = B : C. C'est un problème
de cohérence interprétative; s'il y a quatre individus en jeu
et si, dans la première phrase, on a comparé A et B,
|aussi| impose que, de la même façon, dans la seconde
phrase on compare C et D ; si au contraire il y a trois
individus en jeu, et si dans la première phrase on a
comparé A et B, |aussi| impose que dans la seconde
phrase on compare B et C. Mais on ne voit pas comment
les deux décisions interprétatives dépendent de la
redondance de catégories sémantiques. Ici, le rapport se
situe entre topic et décisions co-référentielles, sans la
médiation de sélections contextuelles. Tout au plus, des
présuppositions de scénario entrent en jeu.
 Les deux isotopies sont à disjonction syntagmatique.
 Elles sont mutuellement exclusives (on parle soit du
rapport Kinsey, soit d'adultère), mais elles ne sont pas
totalement alternatives quant à leur dénotation : certains
individus en jeu restent les mêmes dans tous les cas,
seulement, on leur attribue des actions diverses et des
intentions diverses. Comme nous le verrons au chapitre 8,
divers mondes possibles se dessinent.
 Le topic intervient comme hypothèse coopérative pour
établir les co-références et, ce faisant, il oriente la
structuration de divers mondes narratifs.
 

5.3.5. Isotopies narratives liées à des disjonctions
isotopiques discursives qui génèrent des histoires
mutuellement exclusives. Examinons le texte qui suit.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



C'est la traduction française d'un passage de Machiavel et
il importe peu de savoir si dans le texte original italien se
manifeste la même ambiguïté que dans le texte français f ;
le texte français sera examiné comme si c'était un original
anonyme :
 (21) Domitien surveillait l'âge des sénateurs, et tous ceux
qu'il voyait en position favorable pour lui succéder il les
abattait. Il voulut ainsi abattre Nerva qui devait lui
succéder. Il se trouva qu'un calculateur de ses amis l'en
dissuada, vu que lui-même [c'est nous qui soulignons]
était arrivé à un âge trop avancé pour que sa mort ne fût
toute proche ; et c'est ainsi que Nerva put lui succéder.

On voit tout de suite qu'ici se profile avant tout le choix
entre deux isotopies discursives transphrastiques à
disjonction syntagmatique : le pronom anaphorique |lui-
même| pourrait se référer aussi bien à Domitien qu'à
Nerva. S'il se réfère à Domitien, alors la mort dont on parle
après |sa mort| est la mort prochaine de Domitien, sinon
c'est la mort de Nerva. Il faut donc décider de la co-
référence sur la base du topic : est-on en train de parler de
l'âge de Domitien ou de l'âge de Nerva? Une fois que la
co-référence est décidée, on a une séquence discursive
dénotativement alternative par rapport à l'autre. En effet,
dans un cas le conseiller dit à Domitien de ne pas tuer
Nerva parce que lui – Domitien – mourra bientôt et qu'il est
donc vain d'éliminer ses successeurs possibles ; dans
l'autre cas, le conseiller dit à Domitien que Nerva va
probablement mourir bientôt et que, par conséquent, il ne
constitue pas un danger pour Domitien.
 Mais il est clair que sur la base des deux isotopies
discursives, on peut résumer deux histoires différentes.
Dans le chapitre suivant, nous parlerons plus longuement

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



des macropropositions de fabula; pour l'instant, il nous
paraît suffisant de rendre compte du fait que les deux
isotopies discursives génèrent deux résumés narratifs
possibles. Dans un cas il y a l'histoire d'un ami de
Domitien qui lui tient un raisonnement sur le Pouvoir : " En
mourant tu risques de perdre le Pouvoir mais en épargnant
Nerva et en le désignant implicitement comme ton
successeur, toi, même après ta mort, tu gardes le contrôle
du Pouvoir, tu engendres le nouveau Pouvoir. " Dans
l'autre cas il y a l'histoire d'un ami de Nerva qui fait de
Domitien la victime d'une manigance de courtisan – " O
Domitien, pourquoi veux-tu tuer Nerva ? Il est si vieux que
désormais il mourra bien tout seul ! " – et le courtisan met
Nerva sur le trône.
 Ainsi se dessinent deux histoires mutuellement
exclusives dont la détermination dépend de l'actualisation
discursive. Et ce n'est pas tout. A un niveau plus profond
(cf. figure 2, p. 93), diverses structures actancielles et
diverses structures idéologiques se dessinent. Le
conseiller peut être vu comme l'opposant à Domitien et
l'adjuvant de Nerva, ou comme l'adjuvant du Pouvoir et
l'opposant à Domitien en tant qu'individu mortel, ou encore
l'adjuvant de Domitien et neutre par rapport à Nerva. On
peut décider que l'on est en train de définir une opposition
idéologique Pouvoir vs Mort (où le Pouvoir l'emporte sur la
Mort), ou bien Pouvoir vs Ruse (où les manigances du
courtisan l'emportent sur la brutalité du Pouvoir). On peut
aussi légitimement se demander si c'est le choix des co-
références qui engendre les diverses structures profondes,
ou si c'est une hypothèse préliminaire sur les structures
profondes qui, en suggérant un topic spécifique, dirige
l'actualisation des co-références au niveau discursif. On l'a
déjà dit (4.1) et on le répétera (chapitre 9) : la coopération

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



interprétative est faite de sauts et de courts-circuits aux
différents niveaux textuels, où il est impossible d'établir
des séquences logiquement ordonnées.
 En tout cas, nous avons vu qu'ici les isotopies narratives
sont liées aux isotopies discursives (ou vice versa).
 Les deux isotopies sont mutuellement exclusives, mais
el les ne sont pas totalement alternatives quant à leur
dénotation : dans les deux cas on parle toujours de
Domitien et de Nerva, mais on leur attribue différentes
actions et différentes intentions. Comme nous le verrons
a u chapitre 8, les individus restent les mêmes mais
certaines de leurs propriétés changent. Divers mondes
possibles se dessinent.
 Le topic intervient pour orienter la structuration de ces
mondes narratifs.
 

5.3.6. Isotopies narratives liées à des disjonctions
isotopiques discursives qui génèrent des histoires
complémentaires. C'est le cas de la théorie médiévale des
quatre sens de l'écriture, énoncée aussi par Dante. Etant
donné le texte nous savons que " si nous ne considérons
que le sens littéral, c'est la sortie des fils d'Israël de
l'Egypte au temps de Moïse qui est signifiée ; si nous
considérons l'allégorie, c'est notre rédemption par le Christ
qui est signifiée ; si nous considérons le sens moral, c'est
la conversion de l'âme, passant du deuil et de la misère du
péché à l'état de grâce, qui est signifiée ; enfin, si nous
considérons le sens anagogique, c'est la sortie de l'âme
sainte de la servitude de cette corruption à la liberté de la
gloire éternelle qui est signifiée". Examinons maintenant,
pour simplifier les choses, les seuls sens littéral et moral.
Une fois encore, tout dépend de l'hypothèse du topic :

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



parle-t-on d'Israël ou de l'âme humaine ? Quand la
décision est prise, l'actualisation discursive change : dans
le premier cas, |Israel| sera compris comme nom propre
d'un peuple et |Aegyptus| comme nom propre d'un pays
africain ; dans le second cas, Israël sera l'âme humaine
mais alors, par cohérence interprétative, l'Egypte devra
être le péché (on ne peut pas confondre les niveaux de
lecture).
 (22) In exitu Israel de Aegypto – domus Jacob de populo
barbaro, – facta est Judea santificatio ejus – Israel
potestas ejus

Ici cependant, on n'aura pas choisi de sens alternatifs
d'un spectre componentiel, parce que nous devons prévoir
que dans une encyclopédie suffisamment riche comme
l'était l'encyclopédie médiévale, | Israël dénotait le peuple
élu et connotait l'âme. Or ce n'est pas le cas de |toilettes|
qui a soit le sens x soit le sens y. Ici l'expression connote
le sens y justement parce qu'elle dénote le sens x. C'est
une relation d'implication et non de disjonction. Il existe
donc une disjonction isotopique, qui n'est toutefois pas
fondée sur une disjonction sémantique mais sur une
implication sémantique.
 Quand on a décidé du parcours de lecture au niveau
discursif, on peut inférer différentes histoires à partir des
structures discursives actualisées ; l'histoire morale
dépendra de l'actualisation discursive morale, de même
que l'histoire littérale dépendra de l'actualisation discursive
littérale. Mais les deux histoires (et nous savons qu'en
réalité il y en a quatre) ne sont pas mutuellement
exclusives : au contraire, elles sont complémentaires, au
sens où le texte supporte d'être lu simultanément d'une
façon ou de plusieurs façons, chacune venant renforcer
l'autre au lieu de l'éliminer.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Ce sont donc des isotopies narratives liées à des
isotopies discursives, mais qui ne sont pas mutuellement
exclusives. Au contraire, elles sont dénotativement
alternatives : on parle soit d'un peuple élu, soit de l'âme.
C'est en vertu de ce choix que se dessinent les divers
mondes possibles.
 Le topic (qu'il soit discursif ou narratif) intervient pour
sélectionner entre sèmes dénotés et sèmes connotés, et
pour orienter la structuration des mondes possibles.
 5.3.7. Isotopies narratives non liées à des disjonctions
isotopiques discursives qui génèrent en tout cas des
histoires complémentaires. Greimas (1970), dans son
analyse du mythe bororo des aras, nous parle d'un autre
type d'isotopie narrative.
 Le mythe contient en fait deux récits ; l'un qui concerne
la recherche des eaux, l'autre qui concerne les problèmes
du régime alimentaire. On a donc : isotopie " naturelle " vs
isotopie " alimentaire ". Un problème de cohérence
interprétative semblable à celui que nous avons à résoudre
pour les Templiers  se pose ici. Mais, dans les deux cas,
nous nous apercevons que, quelle que soit l'histoire (ou,
comme on le dira au chapitre suivant, la fabula) que nous
actualisons, on n'a pas de changement au niveau
discursif. Les récits parlent toujours de ces personnages-
là et de ces événements-là. Tout au plus, selon l'isotopie
narrative, choisirons-nous comme plus pertinentes
certaines actions plutôt que d'autres, mais les actions et
les sujets qui les accomplissent restent identiques, même
si la valeur que nous leur attribuons dans l'économie
narrative peut changer. Il s'agit d'élaborer une hypothèse
de thème narratif et de s'appuyer sur des termes ou des
phrases clés sans pour autant opérer de disjonctions

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



paradigmatiques en ce qui concerne le sens des lexèmes
ou de disjonctions syntagmatiques en ce qui concerne le
sens des co-références.
 La permanence d'une unique cohérence discursive fait
que les deux isotopies narratives ne s'annulent pas
réciproquement, qu'elles ne sont pas en rapport
d'exclusion ou d'alternativité mais de complémentarité. Et
même si Greimas choisit, comme la meilleure, l'isotopie
alimentaire, cela ne signifie pas que l'histoire ne soit pas
lisible aussi à travers l'isotopie naturelle. Au contraire, les
deux isotopies se renforcent réciproquement.
 Dans le cas de la blague sur les |toilettes|, on avait en
opposition deux lectures dont l'une était clairement
perdante, et, si le premier interlocuteur avait vraiment
voulu parler des cabinets, son intervention aurait été
conversationnellement malheureuse, car il violait la
maxime de relation. On ne peut pas dire cela du mythe
des aras.
 C'est pourquoi nous avons ici des isotopies narratives
non liées à des disjonctions discursives. Les isotopies
narratives, deux ou plus, ne sont pas mutuellement
exclusives. Elles ne sont pas non plus totalement
alternatives quant à leur dénotation, tout au plus attribue-t-
on aux mêmes individus diverses propriétés S-nécessaires
(dont on parlera au chapitre 8.11). C'est pourquoi divers
mondes possibles narratifs se dessinent.
 Le topic intervient uniquement pour orienter l'évaluation
des propriétés narrativement pertinentes et donc la
structuration de ces mondes.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



5.3.8. Conclusions provisoires. Tout ce que nous avons
dit nous permet d'affirmer que |isotopie| est un terme qui
recouvre des phénomènes divers. Cependant, il nous
révèle que sous cette diversité se cache une certaine
unité. En effet, |isotopie| se réfère toujours à la constance
d'un parcours de sens qu'un texte exhibe quand on le
soumet à des règles de cohérence interprétative, même si
les règles de cohérence changent, selon que l'on veut
déterminer des isotopies discursives ou narratives,
désambiguïser des descriptions définies ou des phrases
et mettre en acte des co-références, décider de ce que
font des individus déterminés ou établir à combien
d'histoires différentes peut donner naissance la même
action des mêmes individus.
 Ce qui devrait être clair, en tout cas, c'est que la
détermination du topic est un mouvement coopératif
(pragmatique) qui amène le lecteur à déterminer les
isotopies comme des propriétés sémantiques d'un texte.
 a " Le lexème est [...] une organisation sémique virtuelle qui, à de rares
exceptions près [...], n'est jamais réalisée telle quelle dans le discours
manifesté. Tout discours, du moment qu'il pose sa propre isotopie
sémantique, n'est qu'une exploitation très partielle des virtualités
considérables que lui offre le thesaurus lexématique ; s'il poursuit son chemin,
c'est en le laissant parsemé de figures du monde qu'il a rejetées, mais qui
continuent à vivre leur existence virtuelle, prêtes à ressusciter au moindre
effort de mémorisation " (Greimas, 1973 : 170). Pour comprendre ce
passage, il faut se souvenir que lorsque Greimas parle de lexème il n'entend
pas l'expression verbale mais le contenu sémantique, tout le spectre
sémémique (en réservant le terme |sémème| à des parcours de sens
particuliers, ou disjonctions de la représentation sémémique).
 b Traduction française : Gallimard, 1re édition 1948, p. 74.
 c Pour la tentative d'attribution des topics, cf. Van Dijk, 1976b : 50, qui parle
de stratégies probabilistes et d'attributions provisoires. Parfois le topic est au
contraire rendu explicite par une expression comme |Le point crucial de la
question est... |; Van Dijk appelle ces expressions, et d'autres, des marqueurs

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



de topic (parmi lesquels, souvent, des titres). Pour les topics de genre, cf.
Culler, 1975 : 7. Sur les mots clés, cf. Van Dijk, 1975, et Greimas, 1973 : 170,
avec la notion de " parcours figuratif " (cf. aussi Groupe d'Entrevernes, 1977 :
24).
 d Cf. Greimas, 1966 : 52-53.
 e La distinction entre isotopies à disjonction paradigmatique et isotopies à
disjonction syntagmatique correspond à la distinction entre isotopies verticales
et horizontales suggérée par Rastier et traitée par Kerbrat-Orecchioni, 1975 :
24-25.
 f Le texte a été proposé par Alain Cohen au cours d'un colloque sur les
modalités du faire croire qui s'est tenu à Urbino au Centro Internazionale di
Semiotica en juillet 1978. L'analyse de Cohen visait d'ailleurs des buts
différents des nôtres et concernait exclusivement le discours sur le Pouvoir
auquel nous ferons allusion plus loin.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



6
 

. LES STRUCTURES NARRATIVES
 

6.1. DU " SUJET " À LA FABULA
 

Après avoir actualisé le niveau discursif, le lecteur est en
mesure de synthétiser des portions entières de discours à
travers une série de macropropositions (cf. Van Dijk,
1975). Le lecteur des Fiancés, après avoir actualisé les
structures discursives des premières pages du roman, est
capable de formuler des résumés de ce genre : " Dans un
petit village sur le lac de Côme, du côté de Lecco, un soir,
au soleil couchant, le curé du coin se promenait quand il
rencontra sur son chemin deux types louches qu'il
reconnut être des bravi et qui semblaient l'attendre. " Déjà,
le lecteur est poussé à se demander : que va-t-il arriver
maintenant à notre curé, que vont lui dire les bravi?
 Pour mieux comprendre le mécanisme de ce processus
abstractif et la dynamique de ces interrogations, il faut
reprendre la vieille opposition énoncée par les formalistes
russes entre fabula et " sujeta ". La fabula, c'est le schéma
fondamental de la narration, la logique des actions et la
syntaxe des personnages, le cours des événements
ordonné temporellement. Elle peut aussi ne pas être une
séquence d'actions humaines et porter sur une série
d'événements qui concernent des objets inanimés ou
même des idées. Le " sujet ", c'est en revanche l'histoire
telle qu'elle est effectivement racontée, telle qu'elle

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



apparaît en surface, avec ses décalages temporels, ses
sauts en avant et en arrière (anticipation et flash-back),
ses descriptions, ses digressions, ses réflexions entre
parenthèses. Dans un texte narratif, le " sujet " s'identifie
aux structures discursives. Toutefois, il pourrait être aussi
compris comme une première synthèse tentée par le
lecteur sur la base des structures discursives, une série de
macropropositions plus analytiques qui, par ailleurs,
laissent dans le vague les successions temporelles
définitives, les connexions logiques profondes. Mais ces
subtilités sont négligeables. Ce qui nous intéresse, nous,
au niveau des stades coopératifs, c'est que, après avoir
actualisé les structures discursives, à travers une série de
mouvements synthétiques, on en arrive à formuler les
macropropositions narrativesb.
 

6.2. CONTRACTION ET EXPANSION. NIVEAUX DE
FABULA

 
Diverses théories textuelles soutiennent que les

macropropositions narratives ne constituent en fait qu'une
synthèse ou une contraction des micropropositions
exprimées au niveau des structures discursives. Or, si cela
est vrai dans la majeure partie des cas (il a été suggéré
que la fabula de Œdipe roi pouvait se synthétiser par "
Cherchez le coupable "), il y a beaucoup de situations où
les macropropositions narratives élargissent les
micropropositions discursives. Quelle est la
macroproposition qui synthétise les deux premiers vers de
la Divine Comédie c ? Selon la théorie des quatre sens,
nous avons au moins quatre isotopies narratives, chacune
d'entre elles ne pouvant être exprimée que par une série

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



de macropropositions (ou interprétants) qui, au niveau
d'une nouvelle manifestation linéaire, se présentent
comme plus amples que la manifestation linéaire
interprétée. De toute évidence, une macroproposition
comme " Vers la trente-cinquième année de sa vie, Dante
Alighieri se trouve plongé dans un état de péché " n'est
actualisable qu'au niveau moral. Au niveau littéral, on
établit seulement qu'il y a un sujet qui, à mi-chemin du
parcours moyen de la vie humaine, se trouve dans une
forêt obscure. La structure narrative de la phrase bien
connue |Dieu invisible créa le monde visible| se traduit par
« Il y a un Dieu. Dieu est invisible. Dieu crée (temps
passé) le monde. Le monde est visible ». Il suffit de
prendre l'exclamation du vieil Horace |Qu'il mourût !| pour
comprendre quelle expansion requiert la traduction en
termes narratifs de ce simple acte linguistique.
 Nous dirons que le format de la fabula dépend d'une
initiative coopérative assez libre : autrement dit, on
construit la fabula au niveau d'abstraction que l'on juge
interprétativement le plus fructueux. Ivanhoé, c'est soit
l'histoire de ce qui arrive à Cedric, Rowena, Rebecca, etc.,
soit l'histoire du conflit de classes (et d'ethnies) entre
Normands et Anglo-Saxons. Cela dépend de ce que l'on
veut en faire : réduire l'histoire pour un film ou en rédiger
un compte rendu pour une revue d'études marxistes. Il est
vrai que, pour arriver à la seconde fabula (mis à part le fait
que d'une façon ou d'une autre on doit être passé par la
première), on se trouve déjà au seuil du niveau actanciel :
on a identifié deux actants principaux dont les différents
acteurs individuels ou collectifs qui apparaissent au fil du
livre sont la manifestation figurative ; mais il est vrai aussi
que cette structure actancielle squelettique est encore vue
comme investie dans deux rôles (deux races et deux

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



classes), donc nous sommes au niveau de la fabula.
 Le problème que l'on a déjà soulevé sur le rapport entre
topic et isotopie réapparaît à ce propos. Il est manifeste
qu'une fabula est une isotopie narrative : lire le début de la
Divine Comédie comme l'histoire d'une âme pécheresse
qui cherche une issue pour sortir de la " forêt " du péché,
cela signifie lire toujours au même niveau de cohérence
sémantique toutes les entités qui, au niveau des structures
discursives, sont apparues dans leur forme littérale (au
niveau discursif, un lynx est un animal, mais si on a décidé
de le lire comme la figure d'un quelconque vice, alors il
faudra s'en tenir à la même décision en ce qui concerne la
louve). Mais pour actualiser cette structure narrative, il faut
avoir proposé un topic comme clé de lecture : on parle ici
de l'âme pécheresse.
 Relisons la nouvelle d'Allais les Templiers  (cf.
appendice II) : nous avons dit qu'elle devient textuellement
cohérente ou incohérente uniquement si nous la voyons
comme la réponse donnée à deux topics différents : a «
essayer de se souvenir comment s'appelait la personne x
» et m « ce qu'il se passa quand j'arrivai au château des
templiers ». Après avoir activé le topic, nous voyons que
pourtant, au niveau des structures discursives,
l'actualisation ne change pas; en revanche, au niveau
narratif, deux fabulae se dessinent, à partir desquelles on
établit quelles sont les actions importantes.
 Si l'on choisit le premier topic, certains toponymes sont
interchangeables (par exemple les protagonistes
pourraient arriver non pas dans le château des templiers
mais dans celui des Assassins du Seigneur de la
Montagne), et on peut laisser tomber ces détails au cours
du résumé et de la synthèse par macropropositions ; mais

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



si l'on choisit le second topic, on pourrait négliger le fait
que le narrateur ne se souvienne pas du nom de son ami
(mais quoi qu'il en soit, l'autre fabula reste de toute façon
en suspens).
 Souvent, la décision quant au format de la fabula
dépend aussi de la compétence intertextuelle du lecteur.
Prenons Œdipe roi : s'il existe un destinataire qui ne
connaît pas déjà le mythe d'Œdipe, il relèvera que la
tragédie (par des anticipations et des flash-back) raconte
l'histoire d'un roi qui abandonne son fils parce qu'un oracle
lui a dit que ce fils le tuerait un jour, et ainsi de suite,
jusqu'au moment où Œdipe, désormais roi de Thèbes,
découvre qu'il a été l'assassin de son père et qu'il a
épousé sa mère. Par rapport à cette synthèse, le jeu
d'interrogations et de dénégations par lequel Œdipe mène
son enquête finale peut devenir peu important.
 Mais si le destinataire connaît déjà le mythe, dont la
connaissance est présupposée par la tragédie (laquelle
postule un Lecteur Modèle qui comprend ce qu'Œdipe ne
comprendrait pas, et qui participe passionnément à la
dialectique entre sa volonté de savoir et son désir profond
de ne pas savoir), il synthétisera une fabula différente qui
concernera justement les passages où Œdipe, si proche
de la vérité, la recherche d'une part et de l'autre la
repousse, jusqu'à se rendre à l'évidence. A ce stade, la
fabula d'Œdipe devient l'histoire qui raconte comment un
coupable refuse de reconnaître l'histoire de sa culpabilité.
Entrent alors en jeu d'autres niveaux plus profonds : les
structures actancielles et idéologiques, et la dialectique
entre les mondes possibles – comme on le verra au
chapitre 8.
 Enfin, notons que pour passer du niveau narratif à celui

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



des structures actancielles, de même que pour passer des
macropropositions de fabula aux prévisions sur le cours
des événements, le lecteur doit accomplir quelques
opérations de réductions successives que la figure
2n'enregistre pas : et il est probable qu'ici interviennent
des synthèses du type de celles qu'ont élaborées Propp
quand il réduit une histoire à des fonctions narratives,
Bremond quand il réduit l'ossature narrative à une série de
disjonctions binaires dont l'issue est intertextuellement
codée, ou toute une tradition qui a étudié les " thèmes " et
les " motifs ". Mais, ici, la notion de motif, on l'a déjà dit au
chapitre 4.6.6, s'identifie à celle de scénario intertextuel
dont on reparlera au chapitre 7.3.
 

6.3. STRUCTURES NARRATIVES DANS DES
TEXTES NON NARRATIFS

 
Le modèle de la figure 2, tout en étant conçu pour

rendre compte de textes narratifs, fonctionne aussi pour
des textes qui ne le sont pas. En d'autres termes, on peut
actualiser une fabula, ou une séquence d'actions, même
dans des textes non narratifs, même dans les actes
linguistiques les plus élémentaires comme des questions,
des ordres, des serments ou des fragments de
conversation. Face à l'ordre |Viens ici|, on peut élargir la
structure discursive en une macroproposition narrative du
type « Il y a quelqu'un qui exprime de façon impérative le
désir que le destinataire, envers qui il manifeste une
attitude de familiarité, se déplace de la position où il est et
s'approche de la position où est le sujet d'énonciation. »
C'est, si on veut, une petite histoire, fût-elle peu
importante. Prenons une conversation comme :

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 (23) Paul. – Où est Pierre ?
Marie. – Dehors.
Paul. – Ah. Je pensais qu'il était encore en train de dormir.

On peut facilement en extrapoler une histoire qui raconte
comment : a dans le monde des connaissances de Paul et
de Marie, il existe un certain Pierre; m Paul dans un temps
initial t1 croit p (= Pierre est encore en train de dormir à la
maison), alors que Marie dans un temps t2 affirme savoir
que q (= Pierre est sorti) ; (III) Marie informe Paul sur q; a

Paul abandonne sa croyance sur p et admet que p n'est
pas le cas, alors qu'il avoue avoir cru p en t1.
Naturellement tous les autres problèmes sémantiques
(présuppositions sur le fait que Pierre est un être humain
mâle, qu'il est connu tant de Paul que de Marie, que la
conversation a lieu dans une maison ou devant une
maison, que Paul veut savoir quelque chose sur Pierre ou
que le temps de la conversation est probablement la fin de
matinée) concernent le processus précédent
d'actualisation des structures discursives. Quant à établir
si Marie dit la vérité, si Paul croit que Marie dit la vérité ou
s'il feint seulement de la croire, tout cela concerne des
opérations extensionnelles ultérieures (structures de
mondes). Mais pour passer des structures discursives aux
structures de mondes, il semble qu'une synthèse au
niveau de la fabula soit indispensable. Indispensable,
certes, si nous lisons un dialogue de ce genre ; mais
indispensable aussi à Paul, protagoniste du dialogue en
acte, s'il veut se rendre compte de l'événement qu'il est en
train de vivre et des prévisions qu'il peut faire (en recourant
éventuellement à des scénarios communs) pour pouvoir,
par exemple, réagir à la situation en décidant de laisser un

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



message pour Pierre.
 Comme on l'a dit (6.2), la fabula peut ici aussi être
actualisée à des niveaux plus synthétiques, par exemple
en formulant la macroproposition « Paul cherche Pierre »
ou « Paul interroge Marie sur Pierre » ou encore « Paul
apprend de Marie une nouvelle inattendue ».
 De la même façon, les exemples d'implicature
conversationnelle proposés par Grice (1967) véhiculent
une histoire possible. La valeur pragmatique de
l'implicature consiste exactement dans le fait qu'elle oblige
le destinataire à formuler une histoire là où il y avait
seulement, et apparemment, la violation accidentelle ou
malicieuse d'une maxime conversationnelle :
 (24) A. – Je n'ai plus d'essence.
B. – Il y a un garage au coin de la rue.

Histoire : A a besoin d'essence et B veut l'aider. B sait
que A sait que d'habitude les garages ont une pompe à
essence, il sait qu'il y a un garage au coin de la rue et il
sait (ou il espère) que ce garage a de l'essence à vendre.
Ainsi B informe A sur la localisation du garage et il le fait
de façon à ne pas se perdre dans de longs discours et
sans fournir plus d'informations que ne le demande la
situation. A ce point, le lecteur de la conversation (24) – et
même B en tant que destinataire possible de l'histoire dont
il est le protagoniste – peut commencer à se poser une
série de questions sur le futur cours des événements : A
suivra-t-il les suggestions de B ? Y aura-t-il de l'essence
au garage ? etc., suspense léger mais incontestable : il
s'agit là d'un mécanisme dont on parlera (7.2 et 7.3) à
propos des prévisions et des promenades inférentielles.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



6.4. CONDITIONS ÉLÉMENTAIRES D'UNE
SÉQUENCE NARRATIVE

 
Il reste à établir quelles sont les conditions élémentaires

pour qu'une séquence discursive puisse être définie
comme narrativement importante. Décision indispensable
pour pouvoir avancer des prévisions et accomplir des
promenades inférentielles.
 Même sans avoir recours à la distinction, déjà proposée,
entre narrativité naturelle et narrativité artificielle, on
pourrait accepter comme définition d'une narration
importante et cohérente la définition suivante qui résume
une série de conditions proposées par Van Dijk (1974) :
une narration est une description d'actions qui requiert
pour chaque action décrite un agent, une intention de
l'agent, un état ou monde possible, un changement, avec
sa cause et le propos qui le détermine ; on pourrait ajouter
à cela des états mentaux, des émotions, des
circonstances ; mais la description est importante (nous
dirons : conversationnellement admissible) si les actions
décrites sont difficiles et seulement si l'agent n'a pas un
choix évident quant au cours des actions à entreprendre
pour changer l'état qui ne correspond pas à ses propres
désirs ; les événements qui suivent cette décision doivent
être inattendus, et certains d'entre eux doivent apparaître
inusuels ou étranges.
 Il est clair qu'une série de qualités requises de ce genre
exclut, à juste titre, du nombre des textes narratifs, des
assertions comme :
 (25) Hier je suis sorti de chez moi pour aller prendre le
train de 8 h 30 qui arrive à Turin à 10 heures. J'ai pris un
taxi qui m'a amené à la gare, là j'ai acheté un billet et je

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



me suis rendu sur le bon quai ; à 8 h 20 je suis monté
dans le train qui est parti à l'heure et qui m'a conduit à
Turin.

Face à quelqu'un qui raconterait une histoire de ce
genre, nous nous demanderions pourquoi il nous fait
perdre notre temps en violant la première règle
conversationnelle de Grice, selon laquelle il ne faut pas
être plus informatif que ce qui est de rigueur (à moins bien
sûr qu'hier il y ait eu une grève des chemins de fer, auquel
cas le récit communique alors un fait inusuel).
 Cependant les qualités requises énumérées ci-dessus
sont peut-être excessives. Il est indubitable que le premier
livre de la Genèse raconte une histoire où se produisent
des changements d'état provoqués par un agent doté de
propos bien clairs; celui-ci, en maniant des causes et des
effets, accomplit des actions d'une rare difficulté qui (si on
n'identifie pas le monde existant au meilleur des mondes
possibles) ne constituaient en rien un choix évident. Mais
personne ne pourrait dire que les événements consécutifs
à l'action étaient inattendus, étranges ou inusuels pour
l'agent, car il savait exactement ce qui se passerait en
disant " Fiat lux " ou en séparant la terre des eaux
(ajoutons à cela que le lecteur, lui aussi, s'attend
exactement à ce qui arrive dans la réalité). Et pourtant, il
serait bien difficile de nier que le compte rendu de la
création de l'univers est un beau morceau de narrativité.
 C'est pourquoi on peut limiter les conditions requises
(quitte à en introduire d'autres en fonction uniquement du
genre narratif spécifique que l'on voudra définir) à celles
que propose la Poétique aristotélicienne : il y suffit de

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



déterminer un agent (peu importe qu'il soit humain ou
non), un état initial, une série de changements orientés
dans le temps et produits par des causes (qu'il n'est pas
nécessaire de spécifier à tout prix) jusqu'à un résultat final
(qu'il soit transitoire ou interlocutoire). Nous n'ajouterons
pas pour l'instant (cette qualité ne vaudrait que pour
certains types de narrativité artificielle) que l'agent, à la
suite des actions, devra subir un changement de fortune,
en passant du bonheur au malheur ou vice versa. En
conservant une série de conditions requises ainsi réduites,
nous pourrions en arriver à dire que même la description
des opérations nécessaires pour produire du lithium,
donnée par Peirce (cf. 2.5) est un exemple, fût-il
élémentaire, de narrativité.
 Cette série de conditions requises permet en tout cas de
déterminer un niveau narratif (une fabula), même dans des
textes qui apparemment ne sont pas narratifs. Voyons le
début de l'Ethique de Spinoza :
 (26) Per causam sui intelligo id cujus essentia involvit
existentiam ; sive id cujus natura non potest concipi nisi
existens.

Il y a ici au moins deux fabulae emboîtées. L'une
concerne un agent (grammaticalement implicite) |ego| qui
accomplit l'action de comprendre ou de signifier et qui, ce
faisant, passe d'un état de connaissance confuse à un état
de connaissance plus claire sur ce qu'est Dieu.
Remarquons que, si |Intelligo| est interprété comme « Je
comprends » ou « Je reconnais », Dieu reste un objet non
modifié par l'action. Mais si par le même verbe on entend
« Je veux signifier » ou « Je veux dire » (I mean ou Ich

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



meine – comme cela était le cas pour le texte de
Wittgenstein cité au chapitre 3.5), alors l'agent institue, à
travers l'acte de sa propre définition, son propre objet
comme unité culturelle (c'est-à-dire qu'il le fait être).
 Cet objet avec ses attributs est par ailleurs le sujet de la
fabula emboîtée. C'est un sujet qui accomplit une action
par laquelle, par le fait même d'être, il existe. Il semble que
dans cette aventure de la nature divine rien ne " se passe
", parce qu'il n'y a pas de laps de temps entre
l'actualisation de l'essence et l'actualisation de l'existence
(et la seconde ne change pas l'état représenté par la
première) ; quant à l'être, ce ne semble pas une action
telle qu'en la réalisant on produise l'exister. Mais cet
exemple est un cas limite. Dans cette histoire, l'action
ainsi que le cours du temps sont à un degré zéro (= infini).
Dieu agit toujours en s'automanifestant et il dure toujours,
toujours en produisant le fait qu'il existe par le fait même
qu'il est. C'est peu pour un roman d'aventures, c'est assez
pour qu'on donne, au degré zéro, les conditions
essentielles d'une fabula. Trop d'épisodes, pas de coup de
théâtre – d'accord, mais cela dépend aussi de la
sensibilité du lecteur. Le Lecteur Modèle d'une histoire de
ce genre est un mystique ou un métaphysicien, un type de
coopérateur textuel capable d'éprouver des émotions
intenses devant cette non-aventure qui ne cesse pourtant
de l'étonner par son caractère très singulier. Et s'il ne se
passe rien de nouveau, c'est parce que ordo et connectio
rerum idem est ac ordo et connectio idearum. Tout est dit.
L'Amor Dei Intellectualis est aussi une passion ardente, et
l'inépuisable surprise de la reconnaissance de la
Nécessité existe. Cette fabula est pour ainsi dire si
transparente qu'elle nous conduit immédiatement à une
structure immobile de purs actants. Elle nous amène à la

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



reconnaissance d'une structure de mondes avec un seul
individu qui possède toutes les propriétés, qui a accès à
tous les mondes possiblesd.
 D'autre part, on peut toujours aborder, du point de vue
de la construction narrative, des textes qui semblent ne
raconter aucune fabula : c'est ce qu'a fait Greimas (1975)
d'une façon remarquable en analysant un " discours non
figuratif ", l'introduction de Dumézil à son Naissance
d'Archange. Le texte scientifique y manifeste non
seulement une " organisation discursive ", mais aussi une
" organisation narrative " faite de coups de théâtre
scientifiques (ou académiques), de luttes contre les
opposants, de victoires et de défaites. C'est l'histoire de la
construction d'un texte et de la mise en œuvre d'une
stratégie à laquelle ne manquent pas les volontés
persuasives, avec un sujet agent qui, à la fin, prétend
personnifier la Science même. C'est là une suggestion
très importante qui peut nous amener à relire tous les
textes théoriques comme l'histoire d'une bataille de
persuasion, jouée et gagnée. Du moins, tant que l'analyse
n'en met pas à nu les artifices.
 a Pour l'histoire de cette distinction, cf. Erlich, 1954. Pour une discussion
récente, cf. in Segre, 1974, " Logique du récit, analyse narrative et temps ",
ainsi que Fokkema et Kunne-Ibsch, 1977.
 b La question a une dimension théorique et une vérifiabilité empirique. Pour
l'aspect théorique, voir l'idée d'histoire comme " grande phrase " chez Barthes,
1966 ; cf. aussi Todorov, 1969. On a déjà cité par ailleurs Greimas, 1973 :
174, pour la structure sémémique comme programme narratif potentiel. Sur un
autre plan, on consultera avec profit les recherches accomplies par Van Dijk,
1975 et 1976b, sur les " sommaires " que les lecteurs fournissent d'une
histoire.
 c Sur le milieu du chemin de la vie
 Je me trouvai dans une forêt sombre...
 Traduction française Paris, Garnier, 1966.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Dans cette " forêt sombre ", Dante rencontre trois bêtes sauvages, un lynx,
un lion et une louve.
 d Le principe vaut à plus forte raison pour ces textes expérimentaux où
apparaissent des agents " immobiles ", où il ne nous est pas donné de
déterminer des séries d'événements remarquables et où c'est la notion même
d'agent qui est en question. Voir par exemple l'analyse de Nouvelles
Impressions d'Afrique, de Roussel, faite par Kristeva, 1970 : 73.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



7
 

. PRÉVISIONS ET PROMENADES
INFÉRENTIELLES

 

7.1. LES DISJONCTIONS DE PROBABILITÉ
 

Les macropropositions par lesquelles le lecteur
actualise la fabula ne dépendent pas d'une décision
arbitraire : elles doivent en quelque sorte actualiser la
fabula véhiculée par le texte. La garantie de cette " fidélité
" au texte en tant que produit est donnée par des lois
sémantiques vérifiables grâce à des tests empiriques.
Prenons la portion textuelle (14) : en termes
d'encyclopédie – puisque Raoul est un homme et
Marguerite une femme, puisque le verbe marcher | donne
un sème de « mouvement vers » –, on a la garantie que
cette portion peut être résumée par la macroproposition «
Un homme se déplace vers une femme ». D'autre part, les
tests empiriques sur les capacités moyennes de résumer
un texte nous disent que la construction des
macropropositions se manifeste comme statistiquement
homogène.
 Mais la coopération interprétative s'effectue dans le
temps : un texte est lu pas à pas. C'est pourquoi la fabula "
globale " (l'histoire racontée par un texte cohérent), même
si elle est conçue comme finie par l'auteur, se présente au
Lecteur Modèle comme en devenir : il en actualise des

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



portions successives. On peut alors prévoir que le lecteur
en actualise des macropropositions consistantes : dans le
cas du texte (14) le lecteur, plutôt que de résumer « Un
homme se déplace vers une femme », attend que la
séquence d'événements ait atteint une certaine
consistance pour résumer « Raoul se précipite sur
Marguerite pour la frapper, et elle s'enfuit ». Il est aussi
prévisible qu'à ce stade le lecteur percevra une disjonction
de probabilité, étant donné que, selon son expérience
encyclopédique (scénarios communs et intertextuels),
Raoul peut rattraper Marguerite et la battre, ou bien ne pas
la rattraper, être surpris par une initiative imprévue de
Marguerite qui renverse la situation (c'est d'ailleurs ce qui
se passe dans la nouvelle).
 Chaque fois que le lecteur parvient à reconnaître dans
l'univers de la fabula (bien qu'encore parenthétisé quant
aux décisions extensionnelles) la réalisation d'une action
qui peut produire un changement dans l'état du monde
raconté, en y introduisant ainsi des nouveaux cours
d'événements, il est amené à prévoir quel sera le
changement d'état produit par l'action et quel sera le
nouveau cours d'événements.
 Il est vrai qu'une disjonction de probabilité peut se
produire à n'importe quel point d'une narration : " La
marquise sortit à cinq heures. " Pour quoi faire, pour aller
où? Mais des disjonctions de probabilité de ce genre
s'ouvrent aussi à l'intérieur d'une simple phrase, par
exemple chaque fois qu'un verbe transitif est occurrent (|
Louis mange... | : quoi ? un poulet, un sandwich, un
missionnaire ?).
 Nous ne prendrons pas en compte une condition
interprétative si angoissante, car nous ferons confiance à

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



la rapidité de lecture du Lecteur Modèle qui saisit en un
seul coup d'œil la structure d'une ou de plusieurs phrases
et qui n'a pas le temps de s'interroger sur ce que mange
Louis que, déjà, il a reçu l'information désirée.
 Par contre, il est parfaitement légitime de se demander
quels sont les cours d'événements et les changements qui
impliquent une disjonction de probabilité digne d'intérêt.
Répondre que les disjonctions intéressantes s'ouvrent
quand sont occurrentes les actions " pertinentes " pour le
cours de la fabula risquerait de constituer une petitio
principii.
 Mais il serait tout aussi peu satisfaisant, bien qu'exact,
de dire que le lecteur détermine les disjonctions de
probabilité selon l'hypothèse de fabula qu'il formule à partir
du topic choisi.
 Nous dirons plutôt qu'un texte narratif introduit des
signaux textuels de différents types pour souligner que la
disjonction qui va être occurrente est importante.
Appelons-les signaux de suspense. Ils peuvent, par
exemple, consister à différer la réponse à la question
implicite du lecteur. Nous pensons aux pages sur les cris
que Manzoni insère entre l'apparition des bravi à don
Abbondio, le curé, et le récit de ce que les bravi lui diront.
Pour plus de sûreté, l'auteur s'emploie à nous signaler par
deux fois, avant et après la digression sur les cris, l'état
d'attente du personnage (état qui correspond au nôtre et
qui, dans le même temps, le fonde) :
 (27) [...] Le curé [...] vit alors une chose à laquelle il ne
s'attendait pas et qu'il aurait préféré ne pas voir : deux
hommes se tenaient [...]. (Suit la description des bravi,
puis s'insère, pour alimenter le suspense, le long passage
sur les cris ; ensuite le texte reprend avec d'autres signaux

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



de suspense.)
[...] Que les deux personnages décrits plus haut fussent là
pour attendre quelqu'un, c'était chose trop évidente. Mais
ce qui contraria le plus don Abbondio ce fut d'être obligé
de reconnaître, à certains de leurs gestes, que l'homme
attendu, c'était lui.
[...] Il se demanda aussitôt rapidement si, entre les " bravi "
et lui, il n'y aurait pas quelque chemin de traverse à droite
ou à gauche [...]. Il fit un rapide examen : n'aurait-il pas
offensé quelque puissant personnage? [...] Il mit l'index et
le médius de la main gauche dans son rabat comme pour
le rajuster; [...]. Il jeta un regard par-dessus le petit mur
dans les champs : personne ; [...] personne en dehors des
" bravi ". Que faire?

Les signaux de suspense sont parfois aussi donnés par
la division en chapitre, la fin du chapitre coïncidant avec la
situation de disjonction. Parfois encore, la narration
procède par épisodes et introduit un laps de temps imposé
entre la question (pas toujours implicite) et la réponse.
Nous disons alors que l'intrigue, au niveau des structures
discursives, travaille à préparer les attentes du Lecteur
Modèle au niveau de la fabula et que, souvent, les attentes
du lecteur sont suggérées par la description des situations
explicites d'attente, souvent angoissée, du personnage.
 

7.2. LES PRÉVISIONS COMME PRÉFIGURATION
DE MONDES POSSIBLES

 
Entrer en état d'attente signifie faire des prévisions. Le

Lecteur Modèle est appelé à collaborer au développement

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



de la fabula en en anticipant les stades successifs.
L'anticipation du lecteur constitue une portion de fabula qui
devrait correspondre à celle qu'il va lire. Une fois qu'il aura
lu, il se rendra compte si le texte a confirmé ou non sa
prévision. Les états de la fabula confirment ou infirment
(vérifient ou falsifient) la portion de fabula anticipée par le
lecteur (cf. Vaina, 1976, 1977). Le dénouement de
l'histoire – tel qu'il est établi par le texte – vérifie la dernière
anticipation du lecteur, mais aussi certaines de ses
anticipations passées, et il représente en général une
évaluation implicite sur les capacités prévisionnelles dont
le lecteur a fait preuve au cours de la lecture tout entière.
 Cette activité prévisionnelle sous-tend effectivement tout
le processus d'interprétation et ne se développe qu'à
travers une dialectique serrée avec d'autres opérations,
alors qu'elle est continuellement vérifiée par l'activité
d'actualisation des structures discursives.
 Comme nous le verrons au chapitre suivant, le lecteur,
en faisant ces prévisions, assume une attitude
propositionnelle (il croit, il désire, il souhaite, il espère, il
pense) quant à l'évolution des choses. Ce faisant, il
configure un cours d'événements possible ou un état de
choses possible – comme on l'a dit plus haut, il hasarde
des hypothèses sur des structures de mondes. L'usage
est maintenant établi dans la majeure partie des écrits
courants sur la sémiotique textuelle de parler, à propos de
ces états de choses prévus par le lecteur, de mondes
possibles.
 Nous examinerons dans le chapitre suivant les
conditions auxquelles on peut employer ce concept
(emprunté avec toutes les précautions nécessaires à la
métaphysique et à la logique modale) dans le cadre d'une

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



sémiotique textuelle. Nous verrons aussi comment ces
emprunts ont été jugés illicites, car ils présupposeraient
une interprétation métaphysique et substantialiste du
concept de monde possible (comme si un monde
possible, comme état alternatif des choses, avait une
consistance ontologique égale à celle du monde actuel).
C'est pourquoi il nous faut définir, et cela une fois pour
toutes, le sens que nous entendons assigner à l'idée de
possibilité quand on parle d'un lecteur qui imagine (croit
ou espère) un développement possible des événements.
 

Pour cela, prenons un indicateur horaire des chemins de
fer (ou mieux, prenons les tableaux schématiques qui sont
au début) : nous voyons que si je veux aller de Milan à
Sienne, je dois nécessairement aller de Milan à Florence.
Après, je peux choisir entre deux possibilités, Florence-
Terontola-Chiusi-Sienne ou bien Florence-Empoli-Sienne a.
Nous ne discutons pas ici de la possibilité la plus
économique en termes de temps, d'argent et de la
fréquence des correspondances (même s'il est
envisageable que ces éléments ajouteraient d'utiles
variables au jeu prévisionnel)b. Mais le fait est que, en
termes narratifs outre qu'en termes ferroviaires, étant
donné un passager à la gare de Florence, on a une
disjonction de probabilité qui s'ouvre : laquelle des deux
routes choisira-t-il ? Dire que le passager a deux
possibilités (et dire que celui qui fait des prévisions sur le
passager a le choix entre deux cours alternatifs
d'événements également possibles, coeteris paribus) ne
signifie pas s'interroger sur la consistance ontologique de
ces cours par rapport à ce qui se vérifiera par la suite, et
cela ne signifie pas non plus réduire ces cours alternatifs à
d'insaisissables états psychologiques de celui qui prévoit.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Les deux cours d'événements sont possibles parce qu'ils
sont donnés comme tels par la structure du réseau
ferroviaire. Tous deux peuvent se vérifier parce que le
réseau donne des conditions raisonnables de réalisation
pour les deux.
 Or, un texte qui me présente un individu x qui tire sur un
individu y me permet de faire deux prévisions, sur le fond
de la compétence encyclopédique auquel il renvoie (dans
notre analogie le réseau ferroviaire ne correspond pas tant
à un texte qu'à un système de scénarios) : soit l'individu
est touché, soit il ne l'est pas. Toujours coeteris paribus
(en excluant donc que l'individu soit attaché à un poteau et
que le tireur soit la gâchette la plus rapide de l'Ouest –
mais même dans ce cas, que de belles surprises
narratives possibles ! que de rêveries optatives de la
victime durant ses derniers instants de vie !), il est
possible, en vertu de la structure du " réseau ", que l'un ou
l'autre cas se vérifie. Il serait insensé alors d'observer que
la prévision non satisfaite est ontologiquement plus faible
que celle qui a été satisfaite. En tant que prévisions, en
tant qu'attitudes propositionnelles, toutes deux restent un
pur événement mental face à la matérialité massive du
cas vainqueur.
 Nous devons donc seulement nous demander si, à la
lumière de la compétence encyclopédique à laquelle le
texte narratif se réfère et à la lumière des mouvements mis
en œuvre par le texte, il est raisonnable d'entrevoir une
disjonction de probabilité. En ces termes, nous pouvons
très bien appeler " monde possible " ce qui est configuré
par la prévision exprimée.
 Admettons qu'une narration soit équivalente à un
manuel d'échecs destiné aux joueurs qui veulent se

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



perfectionner. L'auteur, à un moment donné, nous
représente sur la page de gauche l'état Si de l'échiquier à
un stade crucial d'une célèbre partie où Ivanov battit Smith
en deux coups successifs. Sur la page de droite, l'auteur
représente l'état Sj (où j est successif à i) consécutif au
coup de Smith. Or, nous dit l'auteur, avant de tourner la
page et de trouver la représentation de l'état Sk consécutif
au coup d'Ivanov, essayez de deviner le coup d'Ivanov. Le
lecteur prend une feuille (ou une fiche incluse dans le
manuel) et dessine ce qui, selon ses prévisions, devrait
être l'état optimal en Sk, c'est-à-dire cet état par la
réalisation duquel Ivanov met Smith en situation de pat.
 Que fait le lecteur? Il a à sa disposition la forme de
l'échiquier, les règles des échecs et toute une série de
coups classiques enregistrés par l'encyclopédie du joueur
d'échecs, de véritables scénarios interparties, considérés
traditionnellement comme les plus fructueux, les plus
élégants, les plus économiques. Cet ensemble (forme de
l'échiquier, règles de jeu, scénario de jeu) équivaut au
réseau ferroviaire de l'exemple précédent : il représente un
ensemble de possibilités permises par la structure de
l'encyclopédie des échecs. C'est sur cette base que le
lecteur s'apprête à proposer sa solution.
 Il accomplit pour cela un double mouvement : d'un côté,
il considère toutes les possibilités objectivement
reconnaissables comme " admises " (il ne prendra pas en
considération les coups qui mettent son roi en condition
d'être immédiatement mangé : ce sont là des coups à
considérer comme " interdits ") ; d'un autre côté, il se
préfigure ce qu'il juge être le coup le meilleur en tenant
compte de ce qu'il sait de la psychologie d'Ivanov et des
prévisions qu'Ivanov devrait avoir faites sur la psychologie

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



de Smith (par exemple, le lecteur peut supposer qu'Ivanov
se hasarde à un gambit hardi parce qu'il prévoit que Smith
tombera dans le piège).
 Le lecteur enregistre alors sur sa fiche ce qu'il juge être
l'état Sk validé par la partie présentée par l'auteur comme
optimale. Puis il tourne la page et il confronte sa solution
avec celle du manuel. De deux choses l'une : soit il a
deviné, soit il n'a pas deviné. Et s'il n'a pas deviné, que va-
t-il faire? Il jettera (avec dépit) sa fiche parce qu'elle
constitue la représentation d'un possible état de choses
que le cours de la partie (considérée comme la seule
bonne) n'a pas confirmé.
 N'empêche que l'état alternatif qu'il avait prévu peut être
parfaitement admis du point de vue des échecs ; il était
tout à fait possible et il l'était si bien que le lecteur l'a
effectivement représenté. Seulement voilà, ce n'était pas
ce que l'auteur proposait. Notons que b ce type d'exercice
pourrait se prolonger pour chaque coup d'une partie très
longue et quem, pour chaque coup, le lecteur pourrait
dessiner non pas un seul mais plusieurs états possibles ;
enfin (III) l'auteur pourrait s'amuser à représenter tous les
états possibles qu'Ivanov aurait pu réaliser, avec toutes les
réponses possibles de Smith, et ainsi de suite, ouvrant à
chaque coup une série de disjonctions multiples, à l'infini.
Procédé peu économique mais en principe réalisable.
 Bien entendu, il faut que le lecteur ait décidé de
coopérer avec l'auteur, il doit donc admettre que la partie
Ivanov-Smith est à accepter comme la seule qui s'est
effectivement réalisée et aussi comme la meilleure qui
pouvait être réalisée. Si le lecteur ne coopère pas, il peut
utiliser quand même le manuel, mais comme stimulus de
l'imagination pour concevoir ses propres parties ; de la

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



même façon, on peut interrompre un roman policier au
beau milieu pour écrire son propre roman, sans se
préoccuper de savoir si le cours des événements que l'on
a imaginé coïncide avec celui que valide l'auteur.
 On peut donc avoir des possibilités objectivement
consenties par l'encyclopédie (le réseau) des échecs. On
peut donc représenter des coups possibles qui, tout en
n'étant possibles que par rapport à la " bonne " partie, n'en
sont pas, pour autant, moins concrètement
représentables. Ainsi, le monde possible préfiguré par le
lecteur se fonde soit sur des conditions objectives du
réseau, soit sur ses propres spéculations subjectives
quant au comportement d'autrui (autrement dit, le lecteur
spécule subjectivement sur la façon dont Ivanov réagira
subjectivement aux possibilités offertes objectivement par
le réseau).
 A part la différence de complexité entre le réseau des
échecs et le réseau des chemins de fer, les deux
comparaisons satisfont aux conditions d'une fabula
comprise comme le récit d'un voyage de Florence à
Empoli ou le récit d'une partie entre Ivanov et Smith. Pour
ce qui est de la comparaison avec les échecs, un texte
narratif peut ressembler aussi bien à un manuel pour
enfants qu'à un manuel pour joueurs experts. Dans le
premier cas, on proposera des situations de parties assez
évidentes (selon l'encyclopédie des échecs), afin que
l'enfant ait la satisfaction d'avancer des prévisions
couronnées de succès ; dans le second cas, on
présentera des situations de parties où le vainqueur a
hasardé un coup totalement inédit qu'aucun scénario
n'avait encore enregistré, un coup tel qu'il passera à la
postérité pour sa hardiesse et sa nouveauté, de sorte que
le lecteur éprouve le plaisir de se voir contredit. A la fin

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



d'une fable, l'enfant est heureux d'apprendre que les
protagonistes vécurent heureux, exactement comme il
l'avait prévu ; à la fin de Cinq Heures vingt-cinq le lecteur
d'Agatha Christie est heureux d'apprendre qu'il s'était
complètement trompé et que l'auteur a été diaboliquement
surprenant. A chaque fabula son jeu et le plaisir qu'elle
décide de donner.
 

7.3. LES PROMENADES INFÉRENTIELLES
 

Cependant, que l'on choisisse l'analogie avec le réseau
ferroviaire ou avec la description de la partie d'échecs, il
est essentiel à la coopération que le texte soit
continuellement rapporté à l'encyclopédie. Pour hasarder
des prévisions qui aient une probabilité minime de
satisfaire le cours de l'histoire, le lecteur sort du texte. Il
élabore des inférences, mais il va chercher ailleurs une
des prémisses probables de son propre enthymème. En
d'autres mots, si la fabula lui dit "x accomplit telle action ",
le lecteur hasardera " Puisque chaque fois qu'un x
accomplit telle action on a d'habitude l'issue y " et
conclura " alors l'action de x aura l'issue y ".
 Dans le texte (14), quand Raoul lève la main, le lecteur
est appelé à comprendre en vertu de l'encyclopédie que
Raoul lève la main pour frapper. Mais à ce stade, le lecteur
s'attend à ce que Raoul frappe Marguerite. Ce deuxième
mouvement n'est pas de la même nature sémiotique que
le premier. Le premier actualise les structures discursives,
il n'engendre pas l'expectative mais la sécurité ; le
deuxième, lui, coopère par des coups d'essai à actualiser
à l'avance la fabula, il relève de la tension, du pari, de
l'abduction.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Pour avancer son hypothèse, le lecteur doit recourir à
des scénarios communs ou intertextuels : " D'habitude...,
Toutes les fois que..., Comme cela se passe dans d'autres
récits..., D'après mon expérience..., Comme nous
l'enseigne la psychologie... " En effet, activer un scénario
(surtout s'il est intertextuel) signifie recourir à un toposc .
Ces échappées hors du texte (pour y revenir riche d'un
butin intertextuel), nous les appelons des promenades
inférentielles. Et, si la métaphore est désinvolte, c'est que
l'on veut justement mettre en relief le geste libre et
désinvolte avec lequel le lecteur se soustrait à la tyrannie –
et au charme – du texte pour aller en trouver les issues
possibles dans le répertoire du déjà-dit. Mais en principe,
sa promenade est dirigée et déterminée par le texte (c'est
comme si à la disjonction de Florence, le texte suggérait
discursivement que notre voyageur ne veut pas prendre de
correspondance ; donc, parmi les divers scénarios
disponibles, il n'y en a qu'un seul de possible, et il faut
rentrer dans le texte en avançant l'hypothèse que le
voyageur choisira la route d'Empoli). Cette dernière
restriction ne réduit pas la liberté du Lecteur Modèle, mais
elle souligne la pression que le texte essaie d'exercer sur
les prévisions du lecteur.
 De prime abord, la promenade inférentielle semble être
un artifice pour des textes joués sur des topoi éculés.
Prenons le western par exemple : le shérif est accoudé au
comptoir du saloon, le méchant surgit dans son dos. C'est
sans aucun doute par une promenade inférentielle que
nous prévoyons alors que le shérif va l'apercevoir dans le
miroir placé derrière les bouteilles de liqueurs, qu'il va se
retourner brutalement en dégainant son colt et qu'il va le
tuer ; mais pour le même scénario " déposé " (joué à
rebours cette fois par un auteur malicieux), dans un film à

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



la Mel Brooks, le shérif se retournerait et serait descendu
par le méchant (le Spectateur Modèle étant joué par un
auteur connaissant toutes ses réserves encyclopédiques
possibles). Mais les promenades inférentielles ne sont pas
toutes aussi mécaniques. Le roman contemporain, tissu
de non-dit et d'espaces vides, confie la prévision du lecteur
à des promenades bien plus aventureuses Jusqu'à
admettre, comme nous le verrons (7.4), plusieurs
prévisions mutuellement alternatives et pourtant toutes
gagnantes.
 Le roman à l'eau de rose nous fait nous promener hors
du texte pour y réintroduire ce que justement le texte
promet et donnera ; d'autres genres narratifs feront
strictement le contraire. Un drame bien parisien joue sur
toutes ces possibilités.
 Les Mystères de Paris, de Sue (Eco, 1976), nous
donnent un exemple de jeu beaucoup trop facile. Le
lecteur y est sans cesse invité à supposer que Fleur-de-
Marie, la prostituée virginale sauvée par le prince
Rodolphe dans un tapis-franc parisien, n'est autre que la
fille qu'il a perdue et qu'il recherche désespérément. Ce
qui est le cas d'ailleurs. Seulement voilà, contraint par le
succès de son roman à ajouter des épisodes, Sue ne
réussit pas à freiner l'impatience de son Lecteur Modèle
et, au milieu de son roman, il rend les armes : mon
lecteur, admet-il, doit avoir désormais tout compris, donc
moi je ne stimule plus et lui n'active plus de prévisions ; la
révélation ne viendra qu'à la fin mais acceptons-la comme
étant survenue (du moins pour nous, pas pour Rodolphe
qui ignore tout encore). Et le lecteur de Sue ne pouvait pas
agir autrement, même s'il était inculte : il avait à sa
disposition, depuis la comédie grecque jusqu'à son
époque, trop de scénarios intertextuels analogues. Les

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Mystères de Paris ont une bonne fabula mais un très
mauvais " sujet " : réduite à ses termes minimaux,
l'histoire de cette agnition pouvait fonctionner ; délayée
dans les prolongations d'une structure discursive vaseuse,
elle obligeait l'auteur à faire œuvre de lecteur, c'est-à-dire
à valider des anticipations, en gâchant ainsi un effet final
par ailleurs déjà abondamment compromis.
 

7.4. FABULAE OUVERTES ET FABULAE FERMÉES
 

Les choix prévisionnels faits par le lecteur n'ont pas tous
la même valeur de probabilité. Etant donné une probabilité
initiale (et théorique) de 1/2, le discours s'occupe de
changer le rapport. Si les scénarios intertextuels
disponibles travaillent à réduire les possibilités, l'auteur
peut toujours choisir le scénario le moins probable. Et
naturellement la malice inférentielle et l'étendue
encyclopédique du lecteur interviennent. Certaines
narrations peuvent aussi se choisir deux Lecteurs
Modèles, l'un plus " astucieux " que l'autre ; ou alors elles
peuvent prévoir un Lecteur qui grandit en astuce à la
seconde lecture (comme le fait Un drame bien parisien).
D'autre part, un livre trouvera toujours des lecteurs non
modèles qui exerceront les comportements prévisionnels
les plus variés – et il y en a, des lecteurs de Sue, qui,
lorsque l'auteur a admis que Fleur-de-Marie était la fille de
Rodolphe, sont tombés des nues. Enfin, on peut raconter
de façon prévisible ou de façon surprenante.
 Mais là n'est pas l'opposition qui nous intéresse : elle
est assez intuitive et sur cette base on peut construire
aussi des typologies plus subtiles. Ce qui nous intéresse
plutôt, c'est une autre opposition, celle qui existe entre

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



fabulae ouvertes et fabulae fermées. Bien entendu, on
idéalise là deux types théoriques, car il est évident
qu'aucune fabula ne sera jamais totalement ouverte ni
totalement fermée, et que l'on pourrait ou devrait établir
une sorte de continuum gradué où situer les diverses
narrations, chacune à la place qui lui revient – au moins
par genres.
 Le diagramme (a) représente un modèle de fabula
fermée alors que le diagramme (b) représente, assez
schématiquement, une fabula ouverte :
 

Dans le cas (a) nous sommes dans une situation
analogue à celle du manuel d'échecs dont on parlait en
7.2. A chaque disjonction de probabilité, le lecteur peut
hasarder différentes hypothèses et il n'est pas du tout à
exclure que les structures discursives l'orientent
malicieusement vers celles qui sont à écarter : mais il est
clair qu'il n'y aura qu'une seule bonne hypothèse. La
fabula, au fur et à mesure qu'elle se réalise et se dispose
le long de son axe temporel, vérifie les anticipations, exclut
celles qui ne correspondent pas à l'état des choses dont
elle veut parler ; à la fin, elle aura tracé une sorte de ligne
cosmologique continue où (dans les limites du monde
construit par le récit) ce qui est arrivé est arrivé et ce qui
n'est pas arrivé n'a plus d'importance (au lecteur
imprudent de se mordre les doigts, d'aller relire les parties
du texte survolées trop hâtivement, de dire " Et pourtant,
j'aurais dû le comprendre ! " comme cela se passe pour

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



celui qui referme, dupé, Cinq Heures vingt-cinq). Ce type
de fabula est fermé car elle ne permet à la fin aucune
alternative et élimine le vertige des possibles. Le monde
(de la fabula) est ce qu'il estd.
 Le diagramme (b) nous montre au contraire comment
peut fonctionner une fabula ouverte. Dans sa schématicité,
ce diagramme nous montre une ouverture à l'état final de
la fabula, mais un diagramme plus minutieux et articulé
(moins en arbre et plus rhizomatique) pourrait nous
montrer des histoires qui génèrent à chaque pas ces
ouvertures (une fois encore nous pensons à Finnegans
Wake). Mais restons-en au modèle minimal. Une fabula
de ce genre nous ouvre, à la fin, différentes possibilités
prévisionnelles, chacune étant en mesure de rendre
cohérente (en accord avec quelques scénarios
intertextuels) l'histoire tout entière ; ou bien aucune n'étant
capable de restituer une histoire cohérente. Quant au
texte, il ne se compromet pas, il ne fait pas d'affirmations
sur l'état final de la fabula : il prévoit un Lecteur Modèle si
coopératif qu'il est à même de se fabriquer ses fabulae
tout seul.
 Il n'est pas nécessaire de penser à des fabulae trop "
atonales " (bien qu'elles existent, du nouveau roman à
Borges ou à Cortazar, en passant par les histoires que
racontent les films d'Antonioni). Il suffit de penser à la fin
de Gordon Pym de Poe.
 Quelle que soit la nature de la fabula (ouverte ou
fermée), il nous semble que ce qui ne change pas, c'est la
nature de l'activité prévisionnelle et la nécessité des
promenades inférentielles. Ce qui change, c'est seulement
(et ce n'est pas rien) l'intensité et la vivacité de la
coopératione.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 a La structure des trajets Milan-Sienne peut se présenter sous cette forme :

 b La notion de possibilité, au sens où nous l'employons, n'est pas vague du
tout. Nous en voulons pour preuve le Nuovo Orario Grippaudo Tutta Italia –
Estate 1978. A la page 3 les deux possibilités sont représentées sur des
cartes. Toutefois on réserve à la possibilité Florence-Empoli-Sienne le cadre
26, où on certifie qu'il est possible de faire ce trajet sans prendre de
correspondance. L'autre alternative requiert en revanche beaucoup plus
d'initiative de la part du lecteur qui, en passant du cadre 11 au cadre 26, doit
étudier toutes les correspondances possibles. En gros, la seconde alternative
nécessite trois heures et demie contre deux heures (et même moins) pour la
première. C'est pourquoi, si c'était la variable temps qui jouait, la prévision
qu'un sujet choisirait la première alternative serait, du point de vue de la
probabilité, gagnante. Naturellement cela dépend des variables qui dans un
texte sont données par la description de l'individu agent. Disons que Philéas
Fogg aurait choisi la route la plus courte mais que Cendrars et Butor auraient
choisi celle de Terontola.
 c Cf. aussi Kristeva, 1969 et 1970. Voir aussi la notion de code
proaïrétique in Barthes, 1970.
 d En fait il existe une troisième possibilité : une fausse requête de
coopération. Le texte fournit des indices destinés à désorienter le lecteur, en
le poussant sur la voie de prévisions que le texte n'acceptera jamais de
vérifier. Toutefois, le texte, après avoir contredit les prévisions, les confirme.
Situation qui nous amènerait au modèle (b) de la fabula ouverte, sauf que le
texte empêche explicitement le lecteur de faire ses propres choix librement et
que même il souligne qu'aucun choix n'est possible. C'est le cas de Un drame
bien parisien.
 e Voir dans l'Œuvre ouverte comment l'intensité de la coopération requise
peut devenir un élément d'évaluation esthétique de l'œuvre.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



8
 

. STRUCTURES DE MONDES
 

8.1. EST-IL POSSIBLE DE PARLER DE MONDES
POSSIBLES?

 
On a déjà vu comment un concept de monde possible

est indispensable pour parler des prévisions du lecteur.
Revenons un moment encore sur le texte n : quand Raoul
lève la main, le lecteur est amené à avancer une prévision
sur le fait que Raoul frappera ou non. Le lecteur assume
une attitude propositionnelle : il prévoit ou croit p ( = "
Raoul frappera Marguerite "). Comme le texte nous le dira,
la fabula dans son état successif contredira cette
prévision : Raoul ne frappe pas Marguerite. La prévision du
lecteur (à " jeter ") reste comme l'ébauche d'une autre
histoire qui aurait pu arriver (et qui narrativement n'est pas
arrivée).
 Il est important de souligner à nouveau la différence
entre explicitation sémantique et prévision narrative :
actualiser, face au lexème |homme|, la propriété d'être
humain ou d'avoir deux bras signifie assumer le monde de
l'histoire comme monde " réel " (et donc comme monde
où, jusqu'à affirmation contraire de l'auteur, ce sont les lois
du monde de notre expérience et de notre encyclopédie
qui sont en vigueur). En revanche, prévoir ce qui va se
passer dans la fabula signifie avancer des hypothèses sur
ce qui est " possible " (cf. 7.2 pour la façon de comprendre

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



la notion de possible).
 Maintenant, nous pouvons nous demander s'il est
légitime d'emprunter, dans le cadre d'une sémiotique des
textes narratifs, la notion de " monde possible " à la
logique modale où elle a été élaborée pour éviter une série
de problèmes liés à l'intensionalité en les résolvant dans
un cadre extensionnel. Mais pour ce faire, une sémantique
logique des mondes possibles ne doit déterminer ni les
différences concrètes de signifié entre deux expressions ni
le code nécessaire pour interpréter un langage donné : "
La théorie sémantique traite l'espace d'entités et de
mondes possibles comme des ensembles dépouillés et
indifférenciés, dépourvus d'une quelconque structure, et
même si l'espace des laps de temps est au moins un
ensemble ordonné, il est normal et opportun d'imposer aux
relations d'ordre le moins de contraintes possible "
(Thomason, 1974 : 50).
 Or, ce que nous essayons de faire dans ce livre est tout
le contraire : nous nous intéressons aux occurrences
concrètes tant des explicitations sémantiques que des
prévisions ; donc, du point de vue d'une sémiotique
textuelle, un monde possible n'est pas un ensemble vide
mais bien un ensemble plein, ou, pour employer une
expression courante dans ce qui est écrit à ce propos, un
monde meublé. Ainsi, nous ne devons pas parler de types
abstraits de mondes possibles qui ne contiennent pas de
listes d'individus (cf. Hintikka, 1973, 1) mais de mondes "
gravides " dont il nous faut connaître les individus et les
propriétés.
 Seulement, une décision de ce genre prête le flanc à de
nombreuses critiques, certaines ayant été avancées par
Volli (1978). Les critiques de Volli visent trois objectifs :

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



l'emploi excessif fait dans les milieux logiques de la
métaphore de " monde possible " ; la notion substantive et
ontologique qui circule dans des théories modales à
orientation métaphysique ; enfin, l'emploi de la catégorie
de monde possible dans les analyses textuelles. Si nous
approuvons les deux premières critiques, nous réfutons la
troisième.
 

Volli observe que la notion de monde possible est
employée dans bien des contextes philosophiques comme
métaphore qui vient, entre autres, de la science-fiction
(c'est vrai, mais il est vrai aussi que la science-fiction a
pris cette notion chez Leibniz et ses semblables). Quand
elle sert à traiter des entités intensionnelles en termes
extensionnels, la notion est légitime mais l'emploi de la
métaphore n'est pas essentiel à la théorie. De plus, de
nombreuses définitions données en termes de logique
modale peuvent laisser perplexe : dire qu'une proposition p
est nécessaire quand elle est vraie dans tous les mondes
possibles et dire ensuite que deux mondes sont
mutuellement possibles quand en eux sont valables les
mêmes propositions nécessaires, ce n'est pas autre chose
qu'une petitio principii. Et cela est valable aussi pour la
définition de propositions possibles (qui devraient être
vraies au moins dans un monde).
 Certaines théories, qui manifestent de dangereuses
tendances métaphysiques, sont ensuite passées d'une
notion " formelle " à une notion " substantive ".
 " Du point de vue formel, |monde possible| est un nom
pour une structure d'un certain type, le domaine d'une
interprétation à la Tarski, qui sur le plan intuitif peut bien
être justifié par la métaphore du monde ou de la situation

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



contrefactuelle, mais qui est fait d'une manière très
différente et qui surtout est caractérisé par des propriétés
de type très différent de celles qui sont attribuées plus ou
moins intuitivement à une entité par ailleurs assez confuse
comme un 'monde' (par exemple un monde possible
formel 'n'existe' pas, ou plutôt il a la même réalité que les
figures géométriques ou les nombres transfinis...). La
notion substantive de monde possible en fait, par contre,
quelque chose qui ' n'est pas actuel mais qui existea, et qui
est décrit plus ou moins sommairement par le formalisme.
Cette conception substantive semble supposer que la
réalité n'est pas une alternative possible parmi tant
d'autres mais une alternative possible à côté de tant
d'autres, à la seule différence près (mais plutôt ineffable)
qu'elle est là. "

Nous souscrivons à cette critique de Volli et dans le
chapitre précédent (7.2) nous avons essayé de définir le
sens structural où l'on peut entendre la notion de
possibilité : il est clair, même intuitivement, qu'il y a une
différence entre la possibilité que m'offre le réseau
ferroviaire d'aller de Florence à Sienne via Empoli et la
possibilité que Volli ne soit pas né. Cette dernière
possibilité est contrefactuelle et on avère le fait (plutôt
ineffable) que Volli est né. Mais la possibilité d'aller de
Florence à Sienne via Empoli n'est pas contrefactuelle
dans le même sens : le cosmos (en admettant que le
terme ait un sens) est fait de telle sorte que soit Volli est
né, soit Volli n'est pas né. Le réseau ferroviaire est fait au
contraire de telle sorte qu'il est toujours possible
d'accomplir un choix alternatif entre Empoli et Terontola.
 Pouvons-nous paraphraser Vico en suggérant que
possibile ipsum factum, c'est-à-dire qu'il est très différent

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



de parler des possibles cosmologiques et des possibles
structuraux, inscrits dans un système construit par la
culture, comme le sont les réseaux ferroviaires, les
échiquiers et les romans ?
 

Mais Volli n'en reste pas là. Après avoir critiqué à raison
la notion substantive, il ajoute : " Mais c'est aussi la
conception qui est à la base de certains emplois
apparemment non compromettants de la notion de monde
possible, comme ceux qui ont trait aux attitudes
propositionnelles ou aux analyses littéraires. "
 Parlons clair. On pourrait mener à fond une critique de la
notion telle qu'elle est employée par la sémiotique
textuelle b en misant sur la différence (cruciale) entre
ensembles vides de mondes, comme les emploie la
logique modale, et mondes " individuels " meublés. Il
suffirait de dire que ce n'est pas la même chose. En effet :
il s'agit de deux catégories qui fonctionnent dans des
cadres théoriques différents. Dans les pages suivantes on
empruntera de nombreuses suggestions à la logique
modale, mais dans le but de construire une catégorie de
monde possible plein mise au point à dessein pour servir
une sémiotique du texte narratif. Quand nous aurons payé
nos dettes et reconnu nos emprunts, il nous suffira
d'affirmer qu'il s'agit d'une catégorie n'ayant avec l'autre
qu'une relation d'homonymie. Excepté que, si pour la
logique modale c'est une métaphore, pour une sémiotique
du texte elle devra fonctionner comme représentation
structurale d'actualisations sémantiques concrètes. Et
nous verrons comment. Par exemple, la notion sémiotico-
textuelle ne permet pas de calculs mais elle permet la
comparaison entre structures et l'énonciation de quelques
règles de transformation. C'est plus qu'il n'en faut ici. Et si

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



nous prenons le risque de l'homonymie (nous aurions pu
parler d' " univers narratifs " ou d' " histoires alternatives "),
c'est que, tout compte fait, nous pensons qu'une théorie
des mondes possibles textuels, avec tout ce qu'elle
comporte pour redéfinir des concepts comme propriétés
nécessaires et essentielles, alternativité, accessibilité,
peut aussi fournir quelques suggestions à ceux qui
travaillent dans les disciplines auxquelles on a emprunté
ces catégories.
 Loin de se mesurer sur ce front (critique des conditions
méthodologiques d'ameublement forcé des mondes), Volli
ironise sur les finalités qui pourraient orienter ceux qui
parlent de mondes possibles textuels. Il critique
improprement l'application de cette notion à des mondes
narratifs en se demandant : que signifie dire que le monde
où je vis est un monde possible ? Il cite Quine qui, lui,
s'interroge avec sarcasme : un possible monsieur chauve
dans l'embrasure d'une porte est-il le même qu'un
possible monsieur gras dans l'embrasure d'une même
porte, et combien de messieurs possibles peuvent tenir
dans l'embrasure d'une porte ? C'est là un mauvais service
rendu à un philosophe qui a peut-être le tort de ne pas
croire à la logique modale mais qui a bien d'autres
mérites. Qui a dit que ceux qui parlent de mondes textuels
s'intéressent au nombre de messieurs qui tiennent dans
l'embrasure d'une porte? Ils cherchent plutôt à connaître la
différence structurale qu'il y a entre une histoire où Œdipe
s'aveugle et Jocaste se pend et une histoire où Jocaste
s'aveugle et Œdipe se pend. Ou encore, entre une histoire
où la guerre de Troie a eu lieu et une histoire où la guerre
de Troie n'a pas eu lieu. Et que signifie raconter dans un
texte que Don Quichotte s'élance à l'assaut des géants et
que Sancho Pança le suit de mauvais gré à l'assaut des

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



moulins à vent? Et Agatha Christie, quelle histoire
prévoyait-elle que le lecteur construirait pour dénouer les
péripéties de Cinq Heures vingt-cinq, tout en sachant que
ce serait une histoire différente de celle qu'elle allait mener
à terme, mais tout en comptant pourtant sur cette diversité
comme le joueur d'échecs compte sur le coup raté que
l'adversaire (si possible) jouera en réponse, après avoir été
habilement attiré dans le piège d'un gambit ?
 C'est la représentation structurale de ces possibilités qui
intéresse une sémiotique textuelle, et non pas la question
angoissée que Volli s'adresse (fût-ce rhétoriquement)
quand il se demande s'il existe dans tous les mondes qu'il
espère, imagine ou rêve, ou seulement dans celui où il
affirme exister. " Moi j'existe – dit-il –, Emma Bovary non
(Emma Bovary a sa réalité culturelle, existante, actuelle
mais cela ne fait pas du tout d'elle une chose qui est là). "
Zut alors ! Nous qui depuis des années faisions le tour de
toutes les fêtes foraines de France et de Navarre pour
essayer de la rencontrer... ! Toute plaisanterie mise à part,
c'est précisément la nature bizarre des opérations
extensionnelles qu'un lecteur accomplit dans les limites de
ces existences culturelles que nous allons tenter d'éclaircir
ici. Un monde culturel est meublé mais il n'en est pas pour
autant substantif. Dire que l'on peut décrire en termes
d'individus et de propriétés ce monde plein, ce n'est pas
dire qu'on lui attribue une quelconque substantialité. Il
n'est pas là dans le sens où est là la machine à écrire sur
laquelle je suis en train de taper ces lignes. Mais il est là
dans le sens où est là le signifié d'un mot : à travers
différents interprétants, je peux en donner la structure
componentielle (mis à part le fait que, dans l'esprit des
gens, quand on comprend le signifié d'un mot il devrait se
passer quelque chose, une étrange histoire de synapsie et

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



de dendrite dont nous ne nous occuperons pas ici mais
qui ne doit pas être très différente du réseau ferroviaire). Et
s'il est permis de représenter le tissu d'interprétants qui
constitue le signifié de |chat|, pourquoi n'est-il pas permis
de représenter le tissu d'interprétants qui constitue
l'univers où agit le Chat botté ?
 Oui, mais voilà. C'est justement le monde du Chat botté
qui dérange Volli, ou plus exactement – mais cela revient
au même – celui du Petit Chaperon rouge. Volli stigmatise
les tendances à représenter le monde de la fable et les
mondes des attitudes propositionnelles du Petit Chaperon
rouge ou de la Mère-Grand en disant qu'il pèche par fixité
photographique et par naturalisme. D'accord pour la fixité
photographique : pour analyser un film on le bloque en
photogrammes, on perd la diégèse mais on trouve la
syntaxe. Il est donc certain que l'entreprise à laquelle nous
nous attelons s'exposera à tous les risques que court celui
qui travaille sur un Moviola. Quant à l'accusation de
naturalisme, elle voudrait dire que parler de mondes
textuels équivaut à entendre la narrativité en réaliste
stalinien pour qui une narration doit représenter
photographiquement la réalité.
 Mais la question n'est pas, ici, de savoir si, et comment,
un roman représente la réalité, au sens du réalisme naïf.
Ce sont des problèmes esthétiques. Les nôtres sont plus
humblement d'ordre sémantique. Ce qui nous intéresse,
c'est le fait que quiconque lisant – au début d'un roman –
|Jean alla à Paris| est amené, même s'il s'agit d'un
admirateur de Tolkien ou d'Ursula Le Guin, à actualiser
comme contenu de l'énoncé que quelque part il existe un
individu appelé Jean qui va dans une ville appelée Paris,
ville dont il a déjà entendu parler en dehors de ce texte
parce qu'elle est citée dans le livre de géographie comme

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



capitale de la France dans ce monde. Il peut même l'avoir
visitée personnellement. Mais si ensuite le roman continue
par | arrivé à Paris, Jean alla habiter dans une chambre
d'hôtel au sommet de la tour Eiffel|, nous sommes prêts à
jurer que notre lecteur, s'il a une encyclopédie tant soit peu
étoffée, décidera qu'au sommet de la tour Eiffel, dans ce
monde, il n'y a pas d'hôtels. Mais malgré cela, il ne se
plaindra pas que le roman ne " représente " pas
correctement la réalité : tout simplement il choisira une
autre attitude interprétative et décidera que le roman lui
parle d'un univers un peu étrange où il y a Paris, comme
dans le nôtre, mais où la tour Eiffel est faite différemment.
Il se préparera éventuellement à accepter l'idée – rien
moins – qu'à Paris il n'y a ni métro ni Seine mais un lac et
un système de voies surélevées dessiné par Moebius.
C'est-à-dire qu'il fera des prévisions en accord avec les
indications que le texte lui a données à propos du type de
monde auquel il doit s'attendre. Quant au problème de "
complétude " que ces mondes textuels devraient (et ne
peuvent pas) avoir, nous en reparlerons en 8.9c.
 Pour conclure, nous dirons donc que : a il semble
difficile de procéder à la fondation des conditions de
prévision sur les états de la fabula sans construire une
notion sémiotico-textuelle de monde possible; k cette
notion, comme on le dira, doit être prise comme
instrument sémiotique et on doit lui imputer les défauts
qu'elle pourrait présenter et non pas ceux que présentent
d'autres notions homonymes; (III) s'il est vrai que la notion
de monde possible est arrivée à la logique modale par la
littérature, pourquoi ne pas l'y ramener?; a c'est justement
en essayant de représenter la structure d'une histoire
comme Un drame bien parisien qu'il nous est apparu
indispensable de recourir aux mondes possibles.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Par ailleurs, nous devons à Alphonse Allais un très beau
slogan (qui, sans l'ombre d'un doute, était pour lui un
programme de poétique) que nous transmettons aux
logiciens qui s'inquiéteraient de l'usage que nous ferons
d'un concept qui leur appartient : " La logique mène à tout,
à condition d'en sortir. "
 

8.2. DÉFINITIONS PRÉLIMINAIRES
 

Nous définissons comme monde possible un état de
choses exprimé par un ensemble de propositions où, pour
chaque proposition, soit p, soit non-p. Comme tel, un
monde est constitué d'un ensemble d'individus pourvus de
propriétés. Comme certaines de ces propriétés ou
prédicats sont des actions, un monde possible peut être vu
aussi comme un cours d'événements. Comme ce cours
d'événements n'est pas actuel, mais possible justement, il
doit dépendre des attitudes propositionnelles de quelqu'un
qui l'affirme, le croit, le rêve, le désire, le prévoit, etc.
 Ces définitions sont formulées dans une grande partie
de la littérature sur la logique des mondes possibles.
Certains, en outre, comparent un monde possible à un "
roman complet ", c'est-à-dire à un ensemble de
propositions qui ne peut être enrichi sans le rendre
inconsistant. Un monde possible est ce que ce roman
complet décrit (Hintikka, 1967 et 19696). Selon Plantinga
(1974 : 46) – dont les tendances ontologisantes nous
inquiètent par ailleurs –, tout monde possible a son propre
" livre " : pour tout monde possible W, le livre sur W est
l'ensemble S de propositions, tel que p est membre de S
si W implicite p. " Tout ensemble maximal de propositions
est le livre sur quelque monde. "

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Evidemment, dire qu'un monde possible équivaut à un
texte (ou à un livre) ne signifie pas dire que tout texte parle
d'un monde possible. Si j'écris un livre historiquement
documenté sur la découverte de l'Amérique, je me réfère à
ce que nous définissons comme le monde " réel ". En en
décrivant une portion (Salamanque, les caravelles, San
Salvador, les Antilles...), j'assume comme présupposé ou
présupposable tout ce que je sais sur le monde réel (par
exemple que l'Irlande se trouve à l'ouest de l'Angleterre,
que les amandiers fleurissent au printemps et que la
somme des angles internes d'un triangle fait cent quatre-
vingts degrés).
 Que se passe-t-il au contraire quand je trace les
contours d'un monde fantastique comme celui d'une
fable? En racontant l'histoire du Petit Chaperon rouge, je
meuble mon monde narratif avec un nombre limité
d'individus (la petite fille, la maman, la grand-mère, le
loup, le chasseur, deux cabanes, un bois, un fusil, un
panier) pourvus d'un nombre limité de propriétés.
Certaines des assignations de propriétés à des individus
suivent les mêmes règles que le monde de mon
expérience (par exemple, le bois de la fable aussi est fait
d'arbres), certaines autres assignations ne valent que pour
ce monde : par exemple, dans cette fable, les loups ont la
propriété de parler, les grand-mères et les petites filles
celle de survivre après avoir été ingurgitées par les loups.
 A l'intérieur de ce monde narratif, les personnages
prennent des attitudes propositionnelles : par exemple, le
Petit Chaperon rouge pense que l'individu dans le lit est sa
grand-mère (alors que le lecteur de la fable a contredit à
l'avance la croyance de la petite fille). La croyance de la
petite fille est une de ces constructions doxastiques, mais

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



il n'empêche qu'elle appartient aux états de la fabula.
Ainsi, la fabula nous propose deux états de choses, l'un où
dans le lit il y a le loup et l'autre où dans le lit il y a la
grand-mère. Nous, nous savons tout de suite (mais la
petite fille ne le sait pas jusqu'à la fin de l'histoire) que l'un
de ces états est présenté comme vrai et l'autre comme
faux. Le problème est d'établir quels rapports existent, en
termes de structure de monde et de mutuelle accessibilité,
entre ces deux états de choses.
 

8.3. LES MONDES POSSIBLES COMME
CONSTRUCTIONS CULTURELLES

 
Un monde possible est une construction culturelle. En

termes très intuitivement réalistes, le monde de la fable du
Petit Chaperon rouge ainsi que le monde doxastique de la
petite fille ont été " faits " par Perrault. S'agissant de
constructions culturelles, nous devrions être très rigoureux
pour en définir les composantes : étant donné que les
individus sont construits par additions de propriétés, nous
ne devrions considérer comme primitifs que les propriétés.
Hintikka (1973) a montré comment on peut construire
divers mondes possibles à travers les différentes
combinaisons d'un même paquet de propriétés. Etant
donné les propriétés

elles peuvent être combinées de façon à constituer
quatre individus différents de la manière suivante :

 
rouge rond

x1 + +
x2 + -

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



x3 - +
x4 - -

 
de sorte que l'on peut imaginer un W1 où existent x1 et x2

et pas x3 et x4, et un monde W2 où existent seulement x3 et
x4.
 Il est clair, au point où nous sommes, que les individus
se réduisent à des combinaisons de propriétés. Rescher
(1973 : 331) parle de monde possible comme d'un ens
rationis ou comme " une approche aux possibles comme à
des constructions rationnelles " et propose une matrice (à
laquelle nous aurons recours par la suite) avec laquelle on
peut combiner des paquets de propriétés essentielles et
accidentelles pour délimiter divers individus. Donc, le Petit
Chaperon rouge, dans le cadre de l'histoire qui le construit,
n'est que le conglomérat spatio-temporel d'une série de
qualités physiques et psychiques (sémantiquement
exprimées comme " propriétés "), parmi lesquelles aussi
les propriétés d'être en relation avec d'autres
conglomérats de propriétés, d'accomplir certaines actions
et d'en subir d'autresd.
 Toutefois, le texte n'énumère pas toutes les propriétés
possibles de cette petite fille : en nous disant que c'est
une petite fille, il confie à nos capacités d'explicitation
sémantique le devoir d'établir qu'elle est un être humain de
sexe féminin, qu'elle a deux jambes, etc. Le texte nous
oriente donc, sauf indications contraires, vers
l'encyclopédie qui règle et définit le monde " réel ". Quand
il devra opérer des corrections, comme dans le cas du
loup, il nous précisera que ce dernier " parle ". Ainsi, un
monde narratif emprunte – sauf indications contraires –
des propriétés du monde " réel ", et, pour faire cela sans

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



gaspillage d'énergie, il met en jeu des individus déjà
reconnaissables comme tels, sans les reconstruire
propriété par propriété. Le texte nous fournit les individus à
travers des noms communs ou propres.
 Et cela pour de nombreuses raisons pratiques. Aucun
monde narratif ne pourrait être totalement autonome du
monde réel parce qu'il ne pourrait pas délimiter un état de
choses maximal et consistant, en en stipulant ex nihilo
l'entier ameublement d'individus et de propriétés. Un
monde possible se superpose abondamment au monde "
réel " de l'encyclopédie du lecteur. Cette superposition est
nécessaire pour des raisons pratiques d'économie mais
aussi pour des raisons théoriques plus radicales.
 Non seulement il est impossible d'établir un monde
alternatif complet, mais il est aussi impossible de décrire
comme complet le monde " réel ". Même d'un point de vue
formel, il est difficile de produire une description
exhaustive d'un état de choses maximal et complet
(justement, on postule éventuellement un ensemble de
mondes vides). Mais d'un point de vue sémiotique, tout
particulièrement, l'opération semble désespérée : l'Univers
Sémantique Global ne peut jamais être décrit de façon
exhaustive parce qu'il constitue un système d'interrelations
en continuelle évolution et fondamentalement
autocontradictoire (Trattato, 2.12 et 2.13). Etant donné que
le Système Sémantique Global est une pure hypothèse
régulatrice, nous ne sommes pas en mesure de décrire de
monde " réel " comme maximal et complet.
 A plus forte raison, un monde narratif emprunte ses
individus et leurs propriétés au monde " réel " de
référence. Voilà pourquoi nous pouvons continuer à parler
d'individus et de propriétés, même si seules les propriétés

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



devraient apparaître comme des primitifs. Les individus
des mondes narratifs se présentent à nous comme
préconstitués et toute discussion sur les conditions
épistémologiques de leur constitution relève d'autres types
de recherches qui concernent la construction du monde de
notre expérience. Ce n'est pas un hasard si Hintikka
(1969a) relie le problème des mondes possibles aux
questions kantiennes sur la possibilité d'atteindre la Chose
en Soi.
 

8.4. LA CONSTRUCTION DU MONDE DE
RÉFÉRENCE

 
Dans le cadre d'une approche constructiviste des

mondes possibles, même le monde " réel " de référence
doit être entendu comme une construction culturelle.
Quand dans le Petit Chaperon rouge nous jugeons "
irréelle " la propriété de survivre après avoir été ingurgité
par un loup, c'est parce que nous remarquons, même si
c'est d'une façon intuitive, que cette propriété contredit le
second principe de la thermodynamique. Mais le second
principe de la thermodynamique est justement une donnée
de notre encyclopédie. Il suffirait de changer
d'encyclopédie pour qu'une donnée différente soit valable.
Le lecteur ancien qui lisait que Jonas fut englouti par une
baleine et qu'il resta trois jours dans son ventre pour en
ressortir indemne ne jugeait pas cela en désaccord avec
son encyclopédie. Les raisons pour lesquelles nous, nous
estimons notre encyclopédie meilleure que la sienne sont
extra-sémiotiques (par exemple nous pensons qu'en
adoptant la nôtre, on réussit à allonger la moyenne de vie
et/ou à construire des centrales nucléaires), mais il est

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



indéniable que pour le lecteur ancien l'histoire du Petit
Chaperon rouge aurait été vraisemblable parce qu'en
accord avec les lois du monde " réele ".
 Ces observations ne tendent pas à rendre vain, d'une
façon idéaliste, le monde " réel " en affirmant que la réalité
est seulement une construction culturelle (même s'il ne
fait aucun doute que nos descriptions de la réalité le
sont) : notre but est uniquement de fixer les conditions
permettant de parler d'un monde " réel " dans le cadre
d'une théorie textuelle. En effet, si les différents mondes
possibles textuels se superposent, comme on l'a dit, au
monde " réel " et si les mondes textuels sont des
constructions culturelles, comment pourrions-nous
comparer une construction culturelle à quelque chose
d'hétérogène et les rendre mutuellement transformables ?
Bien sûr en rendant homogènes les entités à comparer et
à transformer. D'où la nécessité méthodologique de traiter
le monde " réel " comme une construction, et même de
montrer que chaque fois que nous comparons un cours
possible d'événements aux choses telles qu'elles sont, en
fait nous nous représentons les choses telles qu'elles sont
sous forme d'une construction culturelle, limitée, provisoire
et ad hoc.
 Un monde possible, comme on l'a dit (8.2), fait partie du
système conceptuel de quelqu'un et dépend de ses
schémas conceptuels. Selon Hintikka (1969a), les
mondes possibles se divisent en deux : ceux qui sont en
accord avec nos attitudes propositionnelles et ceux qui ne
le sont pas. En ce sens, notre engagement envers un
monde possible est, comme le dit Hintikka, un fait "
idéologique ". Il nous semble que par " idéologique " on
doive entendre dans ce cas " quelque chose qui dépend
de l'encyclopédie ". Si a croit que p, dit Hintikka, cela

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



signifie que p est le cas dans tous les mondes possibles
compatibles avec les croyances de a. Les croyances de a
peuvent être aussi des opinions très banales qui
concernent un cours d'événements plus ou moins privé,
mais elles forment une partie du système (plus vaste) de
toutes les croyances qui composent l'encyclopédie de a (si
a croit qu'un certain chien est méchant, c'est parce qu'il
croit vraie la proposition selon laquelle les chiens sont des
animaux qui peuvent mordre l'homme). Si a croit que
Jonas peut être englouti par la baleine sans encourir une
série de conséquences fâcheuses pour sa santé, c'est
parce que son encyclopédie accepte ce fait comme
raisonnable et possible (si a croit que son adversaire peut
manger sa tour avec un cavalier, c'est parce que la
structure de l'échiquier et les règles des échecs rendent
structuralement possible ce coup). Un homme du Moyen
Age aurait pu dire qu'aucun événement de son expérience
n'avait jamais contredit l'encyclopédie en ce qui concerne
les habitudes des baleines. Idem pour l'existence des
licornes. Plus encore, sa compétence encyclopédique
aurait si profondément influencé, sous forme de schémas
mentaux et d'attentes, sa dynamique perceptive que,
l'heure du jour et la densité de la forêt aidant, il aurait
facilement pu " voir " une licorne, même si nous, nous
pensons qu'il aurait seulement appliqué d'une façon
erronée un de ses schémas conceptuels à ce type de
champ stimulant qui nous permettrait, à nous, de percevoir
un cerf.
 Donc, le monde de référence de a est une construction
encyclopédique. Comme le suggère Hintikka (1969a) il n'y
a aucune Chose en Soi qui puisse être décrite ou
identifiée en dehors des cadres d'une structure
conceptuelle.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Mais que se passe-t-il quand on se dispense de cet acte
de prudence méthodologique ? On considère d'autres
mondes possibles comme si on les regardait à partir d'un
monde privilégié pourvu d'individus et de propriétés déjà
donnés, et ce qu'on appelle l'identité à travers les mondes
(transworld identity) devient la possibilité de concevoir
d'autres mondes à partir du nôtref. Refuser cette optique
ne signifie pas nier que dans les faits nous avons une
expérience directe d'un seul état de choses, à savoir de
celui où nous sommes. Cela signifie seulement que, si
nous voulons parler d'états de choses alternatifs (ou
mondes culturels), il faut avoir le courage méthodologique
de réduire le monde de référence à leur mesure. Du
moins, tant que l'on fait de la théorie des mondes
possibles (narratifs ou pas). S'il s'agit de vivre, tout
simplement, alors vivons dans notre monde sans se
laisser emporter par des doutes métaphysiques. Oui, mais
ici il ne s'agit pas de " vivre " : moi, je vis (je veux dire : moi
qui écris, j'ai l'intuition d'être vivant dans le seul monde
que je connais), mais, au moment où je fais une théorie
des mondes possibles narratifs, je décide (à partir du
monde dont j'ai directement l'expérience physique) de
réduire ce monde à une construction sémiotique pour le
comparer à des mondes narratifs. C'est comme quand je
bois de l'eau (claire, douce, fraîche, polluée, chaude ou
gazeuse), je bois, tout simplement; mais au moment où je
veux la comparer à d'autres composés chimiques, je la
réduis à une formule de structure.
 Quand on n'accepte pas ce point de vue, il arrive ce
qu'ont déploré, à juste titre, les critiques (déjà citées) faites
à la théorie des mondes possibles : par exemple, la qualité
pour un monde alternatif d'être concevable est
subrepticement réduite à ma capacité de pouvoir le

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



concevoir. Prenons l'exemple de Hugues et Cresswell
mentionné à la note 6 : à partir de mon monde, je peux
concevoir un monde sans téléphone, à partir d'un monde
sans téléphone je ne peux pas en concevoir un avec.
L'objection est évidente : alors, comment Meucci et
Graham Bell ont-ils fait? Il est certain que chaque fois que
l'on parle de possibles états de choses, il y a la tentation
de les interpréter psychologiquement : nous sommes dans
notre monde et notre in-der-Welt-sein agit de telle manière
que nous conférons une sorte de statut préférentiel à l'hic
et nunc. Et il est curieux de voir comment aux frontières
extrêmes de la formalisation logique, c'est le sens de la
Lebenswelt qui joue en contraignant les russelliens à
devenir, malgré eux, des husserliensg. Pour échapper à ce
risque, il suffit justement de considérer le monde de
référence comme une construction culturelle – et de le
construire comme tel, avec tous les sacrifices
nécessaires.
 Certes, il semble intuitivement difficile de considérer
d'un point de vue neutre deux mondes de référence W1 et
W2 comme s'ils étaient indépendants de notre monde de
référence, et plus encore de considérer ce dernier comme
un W0 structuralement non différent (pas plus riche et pas
plus privilégié) que les premiers. Mais tout bien considéré,
c'est là l'effort qu'a fait la philosophie moderne, de
Montaigne et Locke aux encyclopédistes, quand elle a
essayé de comparer " nos " coutumes avec celles des
peuples sauvages, en échappant au préjugés axiologiques
de l'ethnocentrisme. Par ailleurs, dans la philosophie du
langage aussi, il a été dit à plusieurs reprises (cf. par
exemple Stalnaker, 1976) que " présent " ou " actuel " (en
tant que référés à notre monde) ne sont que des
expressions indexicales – à savoir des embrayeurs

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



comme les pronoms personnels ou les expressions
comme |ici| et |maintenant|. Une expression comme |le
monde actuel de référence| indique n'importe quel monde
d'où un habitant jugerait et évaluerait les autres mondes
(alternatifs et seulement possibles). Bref, pour le Petit
Chaperon rouge qui jugerait un monde possible où les
loups ne parlent pas, le monde " actuel " serait le sien,
celui où les loups parlent.
 C'est pourquoi nous considérerons désormais des
expressions comme " accessibilité " ou " conceptibilité "
(possibilité d'être conçu) comme de simples métaphores
qui se réfèrent au problème de la transformabilité mutuelle
entre structures de mondes.
 

8.5. LE PROBLÈME DES PROPRIÉTÉS
NÉCESSAIRES

 
Construire un monde, cela signifie assigner des

propriétés données à un individu donné. Devons-nous dire
que certaines de ces propriétés sont privilégiées par
rapport aux autres – disons même " nécessaires " – et que
par conséquent elles sont plus résistantes que les autres
aux processus de narcotisation ? Que veut dire la logique
des mondes possibles quand elle définit les vérités
nécessaires comme celles qui sont valables dans
n'importe quel monde ?
 Nous touchons là au problème connu dans la
sémantique philosophique sous le nom de " rapport
d'implicitation " (entailment). Voyons quelle solution on
peut donner à cette question du point de vue d'une
sémiotique de la coopération textuelle.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Dans Un drame bien parisien, au chapitre 2, Raoul et
Marguerite, après une querelle au théâtre, rentrent chez
eux dans un coupé. Que fait le lecteur quand il rencontre
ce lexème ? A travers une opération élémentaire
d'explicitation sémantique, il relève qu'un coupé est une
voiture (|Ceci est un coupé| implicite « Ceci est une voiture
») et que par-dessus le marché c'est aussi un véhicule.
Toutefois, les dictionnaires h disent qu'un coupé est " une
courte voiture fermée, à quatre roues, avec un siège
intérieur pour deux personnes et un siège extérieur à
l'avant pour le conducteur ". Dans les dictionnaires
anglais, il est parfois confondu avec un brougham, même
si dans des encyclopédies plus complètes on spécifie que
les broughams peuvent avoir indifféremment deux ou
quatre roues et qu'ils ont, de toute façon, un siège à
l'arrière pour le conducteur.
 Il y a bien une raison qui amène de nombreux
dictionnaires à faire cette confusion : en effet les deux
véhicules sont des " voitures bourgeoises ", différentes des
voitures plus populaires comme l'omnibus qui, lui, peut
contenir jusqu'à seize passagers (naturellement, ces
données sont prises de l'encyclopédie en vigueur à
l'époque où le récit d'Allais a été écrit, sinon nous devrions
considérer le cas d'un lecteur au code très restreint qui
pense que le coupé est un type d'automobile).
 Il faut admettre que les propriétés d'un coupé ne
deviennent plus ou moins nécessaires (ou accidentelles)
que par rapport au topic narratif, ce qui fait que nécessité
et essentialité dépendraient d'une comparaison
contextuelle. Quand on compare un brougham à un coupé,
la position du conducteur devient diagnostique, tandis que
le fait qu'ils soient tous deux fermés reste en arrière-plan
(pour les propriétés diagnostiques, cf. Nida, 1975). Une

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



propriété diagnostique est celle qui permet de déterminer
sans ambiguïté les classes des individus auxquels on se
réfère dans le contexte d'un monde co-textuel donné (cf.
aussi Putnam, 1970).
 Dans le chapitre en question, le topic dominant est : nos
héros sont en train de se disputer ; il y a un sous-topic : ils
rentrent chez eux. Ce qui reste implicite (et qui reste
matière d'inférence, à l'aide de divers scénarios
communs), c'est que Raoul et Marguerite, étant un couple
bourgeois de gens bien, doivent résoudre leur problème en
privé. Ils ont donc besoin d'une voiture bourgeoise fermée.
La position du conducteur importe peu. Un cabriolet à
capote mobile généralement baissée ne ferait pas leur
affaire dans ce cas, un brougham si. Dans une traduction
anglaise du même textei, " coupé " est traduit par hansom
cab – une voiture qui a les mêmes propriétés que le
brougham.
 Il semble pourtant qu'il y ait une différence entre : être
une voiture (propriété implicitée par |coupé|) et avoir quatre
roues : est sémantiquement insoutenable, alors que est
acceptable.
 (28) Ceci est un coupé mais ce n'est pas un véhicule

(29) Ceci est un coupé mais il n'a pas quatre roues
Donc, il y a une certaine différence entre propriétés

logiquement nécessaires et propriétés accidentelles ou
factuelles. A partir du moment où quelques postulats de
signifié (cf. Carnap, 1952) ont été acceptés, un brougham
est nécessairement une voiture (et un véhicule), mais le
fait qu'il ait deux ou quatre roues n'est qu'accidentel j :
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Cependant, la différence entre propriétés nécessaires et
propriétés accidentelles dépend d'une sorte d' " effet
d'optique ". Posons-nous la question : pourquoi aucun
dictionnaire et aucune encyclopédie, en définissant un
brougham, ne mentionnent-ils sa capacité de se déplacer,
d'être tiré par des chevaux, d'être en bois et en métal ? La
réponse est évidente : parce que ces propriétés sont sous-
entendues dans la propriété, explicitée, d'être une voiture.
Si ce phénomène d'inclusion n'existait pas (un terme en
sous-entend un autre et celui-ci à son tour en sous-entend
un troisième), une représentation " méticuleuse " de
brougham devrait avoir le format suivant :
 

A la vérité, cette représentation devrait être encore plus
méticuleuse car « contenant », « mobile », et « cheval »
devraient être interprétés à leur tour et ainsi de suite,
jusqu'à l'infini. Heureusement, nous avons à notre

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



disposition une sorte de sténographie métalinguistique, et,
par souci d'économie d'espace et de temps, nous évitons
d'expliciter dans une encyclopédie ces propriétés que
l'encyclopédie a déjà enregistrées sous des articles de
caractère hyperonymique (comme « voiture »), afin
qu'elles puissent être appliquées aux coupés et aux
broughams mais aussi aux victorias, aux berlines, aux
landaus, aux cabriolets, aux calèches et aux coches. Etant
donné qu'il y a la sémiosis illimitée et que tout signe est
interprétable par d'autres signes, étant donné que tout
terme est une assertion rudimentaire et que toute
assertion est un argument rudimentaire, il faut bien en
sortir d'une manière ou d'une autre : on établit alors des
règles économiques d'implicitation.
 Les procédures d'implicitation servent donc à abréger
une liste potentiellement infinie de propriétés factuelles.
Dans une représentation sémantique totalement "
méticuleuse " il n'y aurait pas de différence entre
propriétés nécessaires et propriétés factuelles ou
accidentelles. Comme dans les exemples de postulats de
signifié fournis par Carnap, où dire qu'un célibataire est un
mâle adulte non marié ou bien que les corbeaux sont noirs
est de la même façon matière d'implicitation.
 Il est vrai que dans l'optique de Carnap il y a une
différence entre L-vérité et vérités synthétiques, et que l'on
entend par L-implicitation " un explicatum pour
l'implicitation logique ou entailment " (Carnap, 1947:11) ;
de sorte que l'implicitation ou entailment est définie
comme un cas de vérité analytique. Ainsi, on devrait dire
qu'un coupé et un brougham restent analytiquement des
véhicules, alors qu'ils ne sont que factuellement de
caractère bourgeois. Selon nous, Quine a déjà
excellemment répondu sur ce point dans " Two dogmas of

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



empiricism " (1951) quand il a développé sa critique de la
conception carnapienne. Qu'un coupé soit une voiture est
aussi empirique (aussi dépendant de nos conventions
sémantiques) que la notion historique selon laquelle il a
été privilégié par un public bourgeois.
 Quine observe que, si on entend par vérité analytique
une vérité logique comme personne ne peut mettre en
doute la vérité indiscutable de cette tautologie. Mais il est
différent de dire ou, dans notre cas, " Aucun coupé n'est
dépourvu de la propriété d'être une voiture ". Ici en effet
nous n'avons que l'enregistrement lexicographique d'un
usage sémantique courant. Pour rendre cette proposition
vraie ou fausse, ce qui compte, c'est le système général
de la science qui, en tant qu'ensemble solidaire, établit
quelles propositions doivent en constituer le centre (et les
assume donc comme analytiquement incontestables) et
quelles propositions doivent en constituer la périphérie,
discutable, révisable, sujette à des stipulations
transitoires : " La science dans sa globalité est comme un
champ de force où les points limites sont l'expérience. "
Qu'il y ait ou non dans Elm Street une maison en brique
nous apparaît comme un fait contingent, car cela ne
semble pas être susceptible de déranger le centre du
système. Mais, par rapport à la globalité du système, il n'y
a pas de différence entre une loi physique et le fait que
dans Elm Street il y ait une maison en brique : c'est nous
(la science) qui décidons des propositions auxquelles
nous devons conférer le rôle de vérité dont la contestation
exigerait la réorganisation du champ global, et de celles
auxquelles nous ne conférons pas ce rôlek.
 
(30) Aucun homme non marié n'est marié,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



(31) Aucun célibataire n'est marié
La culture de nos pères est un tissu d'énoncés. Entre nos
mains, elle évolue et change en passant par de nouvelles
révisions et adjonctions plus ou moins arbitraires et
délibérées, plus ou moins occasionnées par la stimulation
continue de nos organes sensoriels. C'est une culture
grise, noire de faits et blanche de conventions. Mais je n'ai
trouvé aucune raison substantielle pour conclure qu'il y a
en elle des fils tout noirs ou d'autres tout blancs (Quine,
1963).

Les lois d'implicitation sémantique sont des éléments
d'un système global de ce type : " Quant au fondement
épistémologique, les objets physiques et les dieux
diffèrent uniquement par degré et non par leur nature. Les
deux types d'entités entrent dans notre conception
seulement en tant que postulats culturels. " Chaque
proposition synthétique aurait le droit de devenir une
proposition analytique " si nous faisions des rectifications
suffisamment draconiennes dans une quelconque partie
du système ".
 Il est curieux que ce soit Quine, justement, que nous
ayons dû appeler à la rescousse pour arriver à une
définition de propriétés applicable dans le cadre d'une
théorie textuelle des mondes possibles – quand ce
concept vient de la logique modale contre laquelle il a
toujours polémiqué. Mais peut-être n'aurait-il rien à
opposer à cette notion de monde possible. Quoi qu'il en
soit, nous pouvons conclure que la différence entre
synthétique et analytique dépend de la détermination du
centre et de la périphérie d'un système culturel global et
homogène (quel qu'en soit le format !). Nous pouvons
alors accepter la définition de Chisholm (1967:6) selon

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



laquelle une propriété " devient nécessaire sous quelque
description ".
 Considérons à nouveau les propriétés importantes (mais
quelles sont celles que nous aurions négligées pour
rendre notre exemple utilisable?) des trois types de
voitures mentionnées plus haut, selon des critères
analytiques élémentaires (où + signifie présence de la
propriété, – signifie son absence et 0 = indéterminé).
 

Les propriétés de 1 à 6 sont importantes dans le
contexte de Un drame, les propriétés 7 et 8 ne le sont pas
et peuvent donc être narcotisées (tant par l'auteur que par
le lecteur). Supposons maintenant que ce soit le directeur
du musée des Voitures qui demande un coupé. Alors les
propriétés de 3 à 8 seraient les seules importantes parce
qu'il veut quelque chose qui se distingue et d'un pousse-
pousse et d'un brougham. Pour le reste, il importe peu que
le coupé destiné à l'exposition soit encore mobile et qu'il
puisse vraiment contenir des personnes (à la limite, un
modèle en carton ferait tout aussi bien l'affaire). A chacun
ses propriétés nécessaires.
 Pourtant le terme " nécessaire " peut encore sembler
ambigu (et d'ailleurs nous l'utiliserons au paragraphe 8.15
à d'autres fins). Disons alors que pour décrire les

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



propriétés d'un individu dans un monde textuel, notre
intérêt est de privilégier les propriétés qui apparaissent
comme essentielles aux buts du topicl.
 

8.6. COMMENT DÉTERMINER LES PROPRIÉTÉS
ESSENTIELLES

 
L'essentialité d'une propriété est topico-sensible. C'est

le topic textuel qui établit la structure minimale du monde
en discussion. Cette structure ne peut jamais être globale
et complète, mais elle représente un profil ou une
perspective (du monde en question). C'est le profil qui
apparaît comme utile pour l'interprétation d'une portion
textuelle donnée.
 

Si ma belle-mère se demandait : la réponse serait que,
puisque dans son monde de référence W0 je suis décrit (et
donc déterminé) uniquement comme son gendre
(propriété que l'individu considéré à partir de son monde
contrefactuel W1 ne peut pas avoir), elle pense
curieusement à deux individus différents, dont le second
serait assez imprécis, et elle s'efforce en vain de les faire
coïncider. Si au contraire quelqu'un (ma belle-mère si on
veut) se demandait : la réponse serait différente. L'individu
considéré dans les deux mondes W0 et W1 est dans les
deux cas caractérisé par la propriété d'avoir écrit ce livre.
Donc, s'il ne s'était jamais marié, il est probable que ce
livre n'aurait pas contenu l'exemple dont nous parlons,
mais, au moins dans les limites où le contrefactuel établit
un propre co-texte élémentaire, les choses n'auraient pas
beaucoup changé (sauf si on avait stipulé des précisions
comme : " L'auteur de ce livre qui est incapable d'écrire en

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



dehors de la chaleur de sa famille... "). Nous pouvons dire
que dans les deux mondes nous avons affaire au même
individu, excepté des variations de propriétés
accidentelles.
 
(32) Que se serait-il passé si mon gendre n'avait pas
épousé ma fille ?
(33) Que se serait-il passé si l'auteur de ce livre ne s'était
marié?

Ces deux exemples ne resteraient que d'amusants jeux
linguistiques s'ils ne nous servaient pas à approfondir le
problème qui nous préoccupe : comment établir
l'essentialité et l'accidentalité des propriétés en jeu et
comment construire les mondes de référence.
 Rescher (1973) suggère que pour définir un monde
possible comme construction culturelle nous devons
spécifier :
 a une famille d'individus actuels x1... xn ; k une famille de
propriétés F, C, M..., attribuées aux individus; (III) une "
spécification d'essentialité " pour chaque propriété
d'individus, d'après laquelle on peut établir si une propriété
lui est essentielle ou pas ; a des relations entre propriétés
(par exemple des relations d'implicitation).
 Etant donné un W1 habité par deux individus x1 et x2 et
trois propriétés F, C, M, le signe + signifie que l'individu en
question a la propriété en question, le signe – signifie qu'il
ne l'a pas et les parenthèses marquent les propriétés
essentielles :
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Imaginons maintenant un monde W2 où il y aurait les
individus suivants avec les propriétés suivantes :
 

Un individu en W2 est la variante potentielle de l'individu
prototype en W1 s'ils diffèrent seulement dans les
propriétés accidentelles. Donc y1 en W2 est une variante
de x1 en W1, et y2 en W2 est une variante de x2 en W1.
 Un individu est un surnuméraire par rapport à un individu
d'un autre monde possible, s'il diffère de lui dans les
propriétés essentielles aussi. Donc y3 en W2 est
surnuméraire par rapport aux individus de W1.
 Quand un prototype dans un monde W1 a une et une
seule variante potentielle dans un monde W2, la variance
potentielle coïncide avec ce que l'on appelle l'identité à

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



travers les mondes ou transworld identity. On ne parle pas
naturellement des cas d'identité absolue (mêmes
propriétés essentielles et mêmes propriétés
accidentelles).
 En formulant le contrefactuel (32), ma belle-mère
compare un monde possible W1 à un monde de référence
W0 et les construit tous deux comme suit :

 
W0 m p
x1 (+) +

 
 

W1 mp
y1 - +

 
où m est la propriété essentielle d'être marié avec sa

fille et p est une quelconque autre propriété accidentelle
(par exemple, celle d'être l'auteur de ce livre). Etant donné
que dans son monde contrefactuel W1 apparaît un individu
qui n'a pas la propriété essentielle m, on doit dire que les
deux individus ne sont pas identiques.
 Celui qui formule en revanche le contrefactuel (33)
compare deux mondes construits de cette façon :

 
W0 m p
x1 + (+)

 
 

W1 m p
x1 - (+)

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 
et il est clair que y1 est une variante potentielle de x1.

 En réalité, les choses ne sont pas aussi simples. Dans
le cas du contrefactuel (32), le fait que le sujet de
l'énonciation pense à " son " gendre introduit une
complication ultérieure tant en W0 qu'en W1. En effet, en
définissant l'individu à travers une relation au sujet de
l'énonciation (" Celui qui est caractérisé par une certaine
relation avec le sujet de l'énonciation "), on pose aussi ma
belle-mère parmi les individus du monde de référence (et
du monde contrefactuel) et on fournit de l'individu en
question une description relationnelle. Comme on le verra
en 8.15, on introduit ici des relations S-nécessaires. Mais
pour l'instant il nous suffit de montrer comment la
construction du monde de référence dépend d'un topic
textuel : en (32) le topic était " état civil du gendre de Mme

Untel " tandis qu'en (33) il était " état civil de l'auteur du
livre Tel ".
 Cette solution que nous proposons nous permet de
résoudre une objection avancée par Volli (1978) sur le
rapport entre monde possible et monde " réel " auquel le
premier se superpose fatalement (à cause de
l'impossibilité de le formuler comme complet). Volli
observe qu'en nous référant au monde " réel " nous
serions obligés de considérer toutes les propositions qui,
en termes d'encyclopédie, valent en lui : par exemple, que
la terre est ronde, que 17 est un nombre premier, que
Hawaii est dans le Pacifique, etc., probablement à l'infini.
Notre solution a le mérite d'épargner à ma belle-mère un
travail énorme, dont on se doute bien que Volli lui-même
l'évite, quand le matin il se demande ce qui se passerait
s'il mettait un T-shirt Lacoste au lieu d'un T-shirt Fruit of
the Loom. Le topic textuel a établi quelles sont les

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



propriétés qui doivent être prises en considération : toutes
les autres, encore que non niées, sont narcotisées par
l'auteur et narcotisables par le lecteur. Dans le
contrefactuel (33), le fait que j'aie ou non deux jambes
n'est pas pertinent (même si on ne s'attend pas à ce que
l'éventuelle suite du texte le nie) ; ce qui est pertinent, c'est
ce que veut dire, par entailment, |livre | ou |auteur|. Le fait
de construire le monde de référence au lieu de prendre le
nôtre tel qu'il est est d'un grand secours pour la
sémiotique textuelle, mais c'est aussi une aide
incontestable pour les méninges de toute personne
normalement constituée qui, étant donné une proposition,
ne va pas se demander quelles sont toutes les
conséquences logiques possibles ni combien il y en am.
 

8.7. IDENTITÉ
 

Le vrai problème de l'identité à travers des mondes est
de déterminer quelque chose comme persistant à travers
des états de choses alternatifs. Tout bien considéré, cela
nous ramène au problème kantien de la constance de
l'objet. Mais dans ses observations à ce sujet, Bonomi
(1975:133) rappelle que l'idée de l'objet doit être liée à sa
constance à travers de multiples localisations. Ainsi, la
notion d'identité à travers des mondes doit être analysée à
partir de la notion husserlienne d'Abschattung, c'est-à-dire
des divers profils que j'assigne à l'objet de mon
expérience. Or, établir ce profil, ce n'est pas autre chose
que délimiter un topic textuel.
 Chisholm (1967) avait proposé un W0 habité par Adam
(qui selon la Bible a vécu 930 ans) et Noé (qui a vécu 950
ans). Puis il avait commencé à délimiter des mondes

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



alternatifs où, graduellement, Adam vivait un an de plus et
Noé un an de moins, jusqu'à en arriver à un monde
possible où Adam avait vécu 950 ans et Noé 930 ans,
mais aussi où Adam s'appelait Noé et Noé Adam. A ce
stade cependant, Chisholm ne donnait pas l'unique
réponse qui nous semble raisonnable pour définir l'identité
de nos deux amis ; il n'avait pas décidé à l'avance des
propriétés auxquelles il s'intéressait textuellement. Comme
toujours, la réponse dépend de la question. Si l'expérience
de Chisholm concernait l'identité du premier homme,
aucun changement dans le nom ou dans l'âge n'aurait pu
porter atteinte à l'identité du personnage en question. Tout
dépend bien sûr du fait qu'il ait été postulé ou pas d' "
accrocher " au nom |Adam| la description " Celui qui est
connu essentiellement comme le premier homme ". En
somme, dans cet exemple, on ne peut pas jouer sur les
simples " désignateurs rigides " que seraient les noms
propres selon Kripke (1971a). Il faut établir à travers quelle
description définie (dans le cadre d'un texte donné) on
attribue à Adam les propriétés essentielles. Nous pensons
que pour Darwin ou Teilhard de Chardin, le fait que le
premier homme s'appelle Adam ou Noé et qu'il ait 900 ou
1000 ans aurait été tout à fait accidentel. Pour eux, l'intérêt
était de parler d'un x défini comme " le premier homme
apparu sur la terre ".
 Quand Hintikka (1969b) dit : « Si je vois un homme sans
être sûr que ce soit John ou Henry ou n'importe qui
d'autre, cet homme sera de toute façon le même dans tout
monde possible parce que c'est l'homme que je vois à ce
moment précis », il soulève en termes d'évidences
perceptives le problème du topic textuel, c'est-à-dire de ce
dont je suis en train de parler en ce moment. Etant donné
que ma question est " Qui est l'homme que je vois à cet

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



instant? ", l'unique propriété essentielle de cet individu est
celle d'être celui que je vois : mes besoins matériels et
empiriques ont établi ce qui textuellement compte.
 

8.8. ACCESSIBILITÉ
 

Essayons maintenant d'établir de quelle façon on peut
parler d'accessibilité entre mondes. Selon la littérature
courante, l'accessibilité est une relation dyadique W ¡ R W j,
où W j est accessible à W i. Si nous voulons négliger les
interprétations psychologiques (du type : un individu en W i

peut " concevoir " le monde W j), nous devons nous limiter
à dire que W j est accessible à W i si, à partir de la structure
de W i, il est possible de générer, par la manipulation des
rapports entre individus et propriétés la structure de W j.
 Nous avons ainsi diverses possibilités de relation :
 a W i R W j mais pas W j R W i : la relation est dyadique

mais pas symétrique;
 k W i R W j et W j R W i : la relation est dyadique et

symétrique;
 (III) W i R W j, W j R W k, W i R W k : la relation est

dyadique et transitive;
 a la relation précédente devient aussi symétrique.
 Etant donné deux mondes ou plus, les relations

considérées ci-dessus peuvent changer en accord avec
les conditions suivantes :
 a le nombre des individus et des propriétés est le

même dans tous les mondes considérés ;

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 b le nombre des individus augmente dans au moins
un monde ;

 c le nombre des individus diminue dans au moins un
monde ;

 d les propriétés changent;
 e (d'autres possibilités résultant de la combinaison

des précédentes conditions).
 Puisque nous parlons de mondes narratifs, nous

pourrions tenter d'établir sur ces bases une typologie des
différents genres littéraires (voir, pour une première
proposition, Pavel, 1975). Dans notre optique présente,
nous ne considérerons que quelques cas.
 Voyons tout d'abord un cas où (au-delà de toute
différence entre propriétés essentielles et accidentelles) il
y a deux mondes avec le même nombre d'individus et de
propriétés :
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Il est évident qu'avec quelques manipulations nous
pouvons faire en sorte que les individus en W2 deviennent
structuralement identiques aux individus en W1 et vice
versa. Nous parlerons alors de relation dyadique et
symétrique.
 Considérons maintenant un cas où en W1 il y a moins
de propriétés qu'en W2. Imaginons, à la suite de l'exemple
de Hintikka déjà donné au chapitre 8.3 que les propriétés
en W1 soient le fait d'être rond et celui d'être rouge, alors
qu'en W2 les individus, en plus d'être ronds et rouges,
peuvent aussi être tournant sur eux-mêmes :
  

W1 rond rouge
x1 + -
x2 + +

 

On voit qu'en W2, il n'est pas difficile de générer les

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



individus de W1 : il suffit de considérer pour chacun d'eux
la propriété de ne pas être tournant :
 

En effectuant une transformation de ce genre, on se
rend compte que Y4 est structuralement identique à y2,
alors que y3 apparaît comme un nouvel individu (qui
n'existait pas encore en W2 mais qu'il était possible de
concevoir).
 Il est cependant impossible de faire le contraire, c'est-à-
dire de générer à partir de W1 les individus de W2, parce
que le premier monde, par rapport au second, possède
une matrice (ou structure de monde) plus pauvre, où ne
peuvent être évaluées ni l'absence ni la présence de la
propriété d'être tournant. C'est pourquoi la relation entre
les deux mondes n'est pas symétrique. A partir du second,
je peux " concevoir " (c'est-à-dire produire pour des raisons
de flexibilité de la structure) le premier, mais pas vice
versa.
 A y bien songer nous sommes là face à la situation
déterminée par Abbott dans Flatland : un être, vivant dans
un monde tridimensionnel, visite un monde
bidimensionnel et réussit à le comprendre et à le décrire,
alors que les êtres du monde bidimensionnel ne
réussissent pas à rendre compte de la présence du
visiteur (qui possède par exemple la propriété de pouvoir
traverser leur monde de haut en bas quand eux ne
raisonnent qu'en termes de figures planes). Une sphère
tridimensionnelle traversant un monde bidimensionnel se

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



présente comme une série de cercles successifs, de
format variable ; les êtres bidimensionnels, eux, ne
réussissent pas à concevoir comment il peut se faire que
le visiteur change continuellement de format.
 Passons à un troisième cas où, aux deux mondes de
l'exemple précédent, on ajoute un troisième monde W3

dans lequel est valable la distinction entre propriétés
essentielles et accidentelles. Pour ce monde, la propriété
d'être tournant est essentielle à chacun de ses individus
(situation semblable à celle des individus de notre
système solaire).
  

W1 rond rouge
x1 + -
x2 + +

 

Pour passer de W3 à W2 il y a différentes solutions. Si
l'on considère que y1 a la propriété de tourner de façon

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



accidentelle, il sera un surnuméraire (comme y2 d'ailleurs)
par rapport aux prototypes de W3. Si l'on décide de
construire à partir de W3 un y1 auquel on reconnaît comme
essentielle la propriété d'être tournant, on aura obtenu un
y1 comme variante potentielle de k1. Etant donné qu'il est
facile de passer de W2 à W1, comme on l'a déjà montré,
nous avons obtenu une relation dyadique et transitive mais
non symétrique.
 Pour passer de W3 à W1, il suffit de construire un monde
où chaque individu a la propriété essentielle de ne pas être
tournant. Si on se réfère à ce que l'on a dit en 8.7, les
individus ainsi déterminés seront des surnuméraires vis-à-
vis de ceux de W3.
 Puisqu'en logique modale le type de relation change
selon le système employé (T, S 4, S5, brouwérien), on
pourrait s'interroger sur les rapports entre les situations
exemplifiées ci-dessus et les divers systèmes modaux ; le
lecteur bien informé aura reconnu quelques analogies
entre ces rapports des matrices de mondes et les parlour
games utilisés par Hughes et Cresswell (1968) pour
exemplifier les différents types de relation. Mais il n'est pas
nécessaire ici de trouver coûte que coûte une homologie
formelle entre less deux ordres de recherche. Ce qui nous
intéresse, c'est d'avoir établi des matrices structurales
aptes à représenter le format de mondes textuels et à
établir des règles de transformation entre eux.
 

8.9. ACCESSIBILITÉ ET VÉRITÉS NÉCESSAIRES
 

En réduisant les prétendues propriétés nécessaires à
des propriétés essentielles (établies comme telles par le

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



topic), nous avons évidemment accompli une
simplification utile du problème. Il n'empêche qu'une
question demeure : que faire de ces vérités dites
"logiquement nécessaires", comme, par exemple, le
principe d'identité ou le Modus Ponens ?
 Nous répondrons que ces vérités ne sont pas à
considérer comme des propriétés d'individus d'un monde
mais éventuellement comme des conditions
métalinguistiques pour la construction de matrices de
mondes. Dire que tous les célibataires ont essentiellement
les propriétés d'être des mâles humains adultes non
mariés signifie établir (nous l'avons déjà dit) quelles sont
les propriétés que nous définissons comme essentielles
en vertu d'un certain topic ; mais définir d'une part qu'il est
impossible d'être à la fois célibataire et marié (postulat de
signifié) et dans le même temps affirmer que certains
célibataires sont mariés est pour le moins insensé. Nous
pouvons concevoir une matrice de monde où, pour une
raison quelconque, nous ne considérons pas comme
essentiel aux célibataires le fait d'être humain (par
exemple dans l'expression : " Dans l'univers de Walt
Disney Donald Duck est célibataire "), mais une fois que
l'on a stipulé qu'un célibataire (même non humain) est non
marié, il est impossible de dire : " Dans l'univers de Walt
Disney Donald Duck est célibataire et marié. "
 Une vérité logique comme " soit p, soit non-p " est la
condition de possibilité d'une structure de monde. S'il
existait un monde W4 où les individus peuvent
simultanément avoir et ne pas avoir la propriété d'être
ronds (c'est-à-dire où le signe + ou - de la matrice n'aurait
aucune valeur stable, et où l'un pourrait être confondu avec
l'autre), ce monde ne pourrait pas être construit (et, si on
veut, ne pourrait pas être " conçu ", au sens de

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



structuralement informulable). Nous nous apercevons que
c'est là le cas de l'exemple (32) où ma belle-mère pense à
un monde possible dans lequel un individu, caractérisé par
le fait d'être son gendre, est en même temps caractérisé
par le fait de ne pas l'être ; mais cette contradiction sera
éclaircie aux chapitre 8.14 et suivants.
 Les vérités logiquement nécessaires ne sont pas des
éléments de l'ameublement d'un monde mais des
conditions formelles pour la construction de sa matrice.
 On pourrait objecter que dans les mondes narratifs, il
est des cas où les vérités logiques sont niées. Bien des
romans de science-fiction sont en ce sens typiques : il y
existe par exemple des chaînes causales ferméesn, où A
cause B, B cause C, et C à son tour cause A ; il peut se
trouver aussi des personnages qui remontent le temps et
qui non seulement se rencontrent eux-mêmes, plus
jeunes, mais qui deviennent leur propre père ou leur
propre grand-père. Nous pourrions aussi décider qu'au
cours d'un tel voyage, le protagoniste découvre que 17
n'est plus un nombre premier et constate que sont remises
en question beaucoup d'autres de ces " vérités éternelles
", comme on les appelle. Ne devrait-on pas alors parler de
mondes où les vérités logiquement nécessaires ne
tiennent plus ?
 Nous pensons, nous, qu'il s'agit d'une singulière illusion
narrative. De tels mondes ne sont pas " construits ", ils
sont simplement " nommés ". On peut parfaitement dire
qu'il existe un monde où 17 n'est pas un nombre premier,
on peut tout aussi bien dire qu'il existe un monde où
existent les Verdiers Mange-Cailloux. Mais pour construire
ces deux mondes, il faut, dans le premier cas, fournir les
règles à partir desquelles 17 peut être divisé, avec succès,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



par un nombre qui ne soit pas lui-même, et, dans l'autre,
décrire les individus appelés Verdiers Mange-Cailloux en
leur attribuant des propriétés : par exemple, avoir vécu au
XVIIe siècle, avoir été verts, avoir résidé sous terre pour
manger tous les cailloux que le père Kircher laissait
tomber dans les cratères des volcans pour voir s'ils
ressortiraient aux antipodes ou s'ils s'arrêteraient en
gravitant au centre du Mundus Subterraneus. Dans ce
dernier cas, on voit bien que l'on construirait des individus
en combinant, fût-ce d'une manière inédite, des propriétés
qui sont enregistrées dans une matrice W0 de référence.
Cela rejoint la question débattue dans l'histoire de la
philosophie – Peut-on concevoir une montagne d'or? – ou
celle débattue par Horace – Peut-on concevoir un être
humain à tête de cheval? Pourquoi pas? Il s'agit de
combiner des choses nouvelles en partant du déjà connu.
Il est plus difficile – l'histoire de la logique nous l'enseigne
– de concevoir (au sens de donner les règles de
construction de) un cercle carré. La même observation
vaut pour la divisibilité de 17.
 Prenons un roman de science-fiction : on y affirme qu'il
existe une machine pouvant dématérialiser un cube et le
faire réapparaître en arrière dans le temps (le cube
apparaîtra donc sur la plate-forme de la machine une
heure avant d'y avoir été posé) ; un tel instrument est
nommé mais pas construit, c'est-à-dire qu'on dit qu'il
existe, qu'il a tel nom, mais on ne dit pas comment il
fonctionne. Alors, cela reste un opérateur d'exception
comme le Donateur Magique des fables ou Dieu dans les
histoires de miracles : un opérateur auquel on attribue la
propriété de pouvoir violer les lois naturelles (et les vérités
logiquement nécessaires). Cependant, pour postuler cette
propriété, il faut accepter les lois qu'elle pourrait violer.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Pour citer un opérateur capable de suspendre le principe
d'identité (de faire en sorte que je devienne mon propre
père), je dois construire des matrices de mondes où le
principe d'identité est valable. Sinon je ne pourrais même
pas parler de moi, de mon père, de la confusion possible
et curieuse entre les deux et je ne pourrais pas non plus
assigner à l'opérateur " magique " cette propriété, parce
que simultanément il l'aurait et ne l'aurait pas. Voilà
pourquoi nous distinguons nommer ou citer une propriété
et construire une propriété. Bien entendu, quand je postule
un monde où il existe un individu x (Dieu, un Donateur, une
machine à remonter le temps) capable de suspendre les
vérités logiquement nécessaires, je munis ce monde d'un
individu qui est surnuméraire par rapport au monde de
référence. Vis-à-vis de cet individu x, l'identité à travers les
mondes subit une crise, mais pas l'accessibilité entre les
deux mondes en question, selon les règles déjà énoncées
au chapitre 8.11, puisque même dans l'encyclopédie de
W0 il existe la propriété d'être nommé comme violateur
des lois logiques.
 On a objecté (Volli, 1978, note 37) que la distinction
entre propriétés nommées et propriétés construites ou
décrites structuralement ne tient pas debout parce que "
toute l'histoire de la science (et de la littérature) est là pour
démontrer que l'on a beaucoup de mal, en se servant des
modèles et des métaphores qui deviendront ensuite des
désignateurs, à connaître (c'est-à-dire nommer et décrire)
des objets et des propriétés nouvelles qui étaient '
inexistants' avant, dans les mondes possibles cognitifs ".
Si cette objection signifie qu'à partir de propriétés connues
on peut suggérer des combinaisons de propriétés encore
inconnues, cela revient à dire ce que nous avons déjà dit
(et avec nous, toute l'histoire de la philosophie) sur la

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



montagne d'or. En observant le vol des oiseaux et un petit
cheval à bascule, un homme de génie comme Léonard de
Vinci pouvait imaginer une combinaison de propriétés
assorties (être plus lourd que l'air, avoir des ailes qui
battent, constituer un modèle dans un matériel inerte d'une
forme organique) lui permettant de décrire un aéroplane,
de postuler un monde où celui-ci pourrait être construit et
d'orienter ainsi l'imagination de celui qui par la suite
penserait à le construire. Dans Le meraviglie del Duemila,
Emilio Salgari avait imaginé de grands éléphants
métalliques préposés au service de voirie qui aspiraient
les immondices avec leur trompe. Pour autant qu'il m'en
souvienne, l'idée de l'aspirateur était déjà dans l'air à cette
époque-là, mais cela importe peu : quoi qu'il en soit, c'était
une façon de suggérer une certaine combinaison de
propriétés pour produire un individu nouveau ; il a suffi
ensuite de réduire l'individu à un élément en forme de tube
aspirant et à un " ventre " ou récipient, et le tour était joué.
Remarquons cependant que Salgari ne disait pas
comment se produisait l'aspiration : donc, il construisait,
en partie seulement, son individu, pour le reste il se limitait
à le postuler (à le nommer) comme opérateur d'exception.
Et si, par la suite, quelqu'un d'autre a pu être amené à
traduire le caractère d'exception nommé en caractère
opérationnel qui peut être construit et décrit, ça c'est une
autre histoire.
 Maintenant, si l'objection de Volli signifie qu'un roman
de science-fiction peut décrire une machine à remonter le
temps et, ce faisant, anticiper la construction d'un objet
semblable, alors nous disons qu'il y a une équivoque sur
le terme |décrire|. Nous renvoyons au deuxième chapitre
de ce livre : donner une définition, Peirce le savait bien,
signifie spécifier les opérations à accomplir pour réaliser

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



les conditions de perceptibilité de la classe d'objets à
laquelle le terme défini se réfère. Donc, dire qu'une
machine à remonter le temps nous permet de visiter le
passé, en inversant le deuxième principe de la
thermodynamique, ne constitue pas encore une définition
satisfaisante. Si un scientifique, en entendant parler de cet
étrange objet, est poussé à chercher les conditions de
description et de construction (des opérations pour
déterminer) d'une chose analogue, nous n'avons rien à
objecter à cela : il y en a, des gens, qui sont partis à la
recherche des licornes, pour ne trouver que des
rhinocéros. Penser que la littérature peut avoir des
fonctions prophétiques (un livre annonce et nomme
quelque chose qui, par la suite, se réalisera vraiment) est
une opinion crédible : mais alors, il faudrait redéfinir la
notion aristotélicienne de « vraisemblable ». Est-il
invraisemblable d'affirmer aujourd'hui que l'on pourrait aller
sur Aldébaran comme hier on est allé sur la Lune ? Selon
les critères scientifiques courants, cela paraît non
vraisemblable parce que non réalisable dans un laps de
temps raisonnable. Cependant, pour un esprit non
scientifique, il ne serait pas insensé de penser : "
Puisqu'on est allé sur la Lune alors qu'on pensait cela
impossible, pourquoi ne pas considérer comme possible
un voyage à Aldébaran ? " La science, on le sait, est très
prudente dans la formulation de ses critères de
vraisemblance : l'opinion publique, l'imagination
quotidienne et l'imagination poétique le sont, elles,
beaucoup moins. Voilà pourquoi un texte littéraire peut
anticiper un monde possible où on débarque sur
Aldébaran. Mais comme ce texte le fera contre toutes les
évidences fournies par nos connaissances physiques, il
devra se limiter à nommer les individus en mesure de

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



réaliser cette entreprise (fusées, réducteurs spatio-
temporels, dématérialisateurs à ondes zêta, opérations
parapsychologiques), sans les construire. Et il est tout
naturel que celui qui vit dans un monde où ces individus
existent se demande avec stupeur comment le poète
antique a fait pour les décrire, sans s'apercevoir qu'il
n'avait fait que les nommer. Ainsi, quand nous lisons
Roger Bacon, nous nous étonnons de la fermeté avec
laquelle il avait affirmé la possibilité des machines
volantes et nous le considérons comme un esprit aussi
brillant que Léonard. Seulement voilà : ces machines,
Léonard les avait sommairement décrites quand Bacon,
lui, les avait seulement postulées, avec génie certes, mais
en se limitant à les nommer.
 

Pour finir, quelqu'un a suggéré que toute métaphore
représente la construction d'un monde possible. Avant
toute chose, il faut en définir le mécanisme : pour nous en
tenir à ce qui a été dit dans le Trattato (3.4.7), nous
rappellerons que la métaphore se réalise quand, de deux
unités sémantiques, l'une devient l'expression de l'autre
grâce à un amalgame réalisé sur au moins une propriété
que toutes deux ont en commun. Donc, si c'est cela, la
métaphore est déjà une tentative de " construction " sur la
base d'une combinaison de propriétés : je nomme l'entité x
(munie des propriétés a, b, c) au moyen de sa substitution
avec l'entité y (munie des propriétés c, d, e,), par
amalgame sur la propriété c; de cette façon, je suggère
une sorte d'unité sémantique inédite munie des propriétés
a, b, c, d, e. En ce sens, même la métaphore poétique
peut devenir un instrument de connaissance parce qu'elle
représente le premier pas, encore imprécis, vers la
construction d'une matrice de monde : un monde, par

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



exemple, où une femme serait un cygne et où on suggère,
d'une façon assez vague, la possibilité d'un individu qui
relève à la fois de la femme et du cygne. Cela dit, il nous
paraît imprudent de s'engager dans une analyse de la
métaphore en termes de mondes possibles. Une
métaphore ne produit pas des individus d'un monde
alternatif : tout simplement, elle contribue à enrichir notre
connaissance des individus d'un seul monde de référence.
 Quant aux nouvelles de science-fiction où je deviens
mon propre père et où demain s'identifie à hier, leur but
est en général de nous faire éprouver ce malaise de la
contradiction logique, en jouant sur le fait que, selon les
règles de construction de mondes et la liste des propriétés
fournies par notre encyclopédie, le monde possible
qu'elles proposent ne pourrait pas fonctionner (et
effectivement, on ne peut pas le construire si ce n'est
d'une façon déséquilibrée et structuralement vague). Elles
nous demandent d'éprouver le plaisir de l'indéfinissable
(en tablant sur notre habitude d'identifier les mots aux
choses qui fait qu'instinctivement nous croyons qu'une
chose nommée est par cela même donnée et donc en
quelque sorte construite). Simultanément, elles nous
invitent à réfléchir sur la possibilité que notre encyclopédie
soit incomplète, tronquée, dépourvue de certaines
propriétés prévisibles. En somme, elles veulent que nous
nous sentions comme ces habitants du monde
bidimensionnel d'Abbott quand ils étaient traversés par
une sphère tridimensionnelle. Elles nous suggèrent
l'existence d'autres dimensions. Mais elles ne nous disent
pas comment les déterminer. C'est pourquoi il reste des
différences entre Flatland et la théorie de la relativité
restreinte. Au-delà de nos préférences personnelles.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



8.10. LES MONDES DE LA FABULA
 

A présent, nous pouvons traduire les résultats des
paragraphes précédents en termes d'une théorie de la
fabula et de la coopération prévisionnelle du lecteur.
 Il a été dit que les différents états d'une fabula
constitueraient autant de mondes possibles : c'est là une
suggestion à repousser avec fermeté si on ne veut pas
abuser de ce qui deviendrait cette fois une métaphore,
fascinante peut-être, mais vide. Une fabula est un monde
possible : le Petit Chaperon rouge dessine une série de
personnages et de propriétés différents de ceux de notre
W0. Or, dans un premier état de la fabula, le Petit
Chaperon rouge discute avec sa mère ; dans un deuxième
état, il entre dans le bois et rencontre le loup. Pourquoi
dire que le fragment temporel où la fillette rencontre le
loup est un monde possible par rapport à celui où elle
discute avec sa mère ? Si, pendant qu'elle parle avec sa
mère, la fillette s'imaginait ce qu'elle ferait dans le bois au
cas où elle rencontrerait le loup, alors là oui, ce serait, vis-
à-vis du fond déterminé par l'état initial de la fabula, un
monde possible, à savoir celui des croyances et des
attentes de la fillette. Comme tel, il pourrait être confirmé
ou infirmé par l'état successif de la fabula, où est dit ce qui
arrive actuellement (nous rappelons qu' " actuel " est une
expression indexicale : le monde de la fabula est actuel
une fois que nous avons accepté de le considérer comme
point de référence pour évaluer les croyances de ses
personnages). Mais le Petit Chaperon rouge qui parle avec
sa mère et le Petit Chaperon rouge qui discute avec le
loup sont absolument le même individu qui passe à travers
divers cours d'événements. Si on dit : il ne fait aucun doute
que le sujet de l'énonciation parle " aujourd'hui " d'un

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



individu qui est le même que celui d'hier, et qu'il parle de
deux états du même monde. Si au contraire on dit : on
détermine " aujourd'hui ", dans le monde réel du locuteur,
un état de choses possible (qui ne s'est pas réalisé) ; le
problème serait alors d'établir si, à la lumière du topic
textuel, le je en question dans les deux mondes est le
même individu ou bien un couple prototype-variante ou
encore un couple individu-surnuméraire.
 (34) Hier j'étais à Milan et aujourd'hui je suis à Rome,

(35) Si hier je n'étais pas parti de Milan, aujourd'hui je ne
serais pas à Rome,

Grâce à ces observations, nous pouvons poursuivre en
fournissant les définitions suivantes :
 a Dans une fabula, le monde possible WN est celui qui

est affirmé par l'auteur. Il ne représente pas un état
de choses mais une séquence d'états de choses
s1...sn ordonnée par intervalles temporels t1...tn.
Nous représenterons donc une fabula comme une
séquence WNS1...WNSn d'états textuels. Si nous
avions à déterminer un WN dans sa complétude,
nous devrions le déterminer seulement au moment
où WNsn s'est réalisé. En d'autres termes, nous
sommes dans le vrai quand nous disons que
Madame Bovary est l'histoire d'une femme adultère
petite-bourgeoise qui meurt; nous nous tromperions
en disant que Madame Bovary est l'histoire de la
femme d'un médecin, heureuse de vivre un bonheur
tranquille, même si les états initiaux de la fabula
peuvent nous conforter dans cette certitude. Nous
répétons que les WNsi ne sont pas des mondes
possibles : ils sont des états différents du même

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



monde possible. Comme nous le verrons, le lecteur
qui compare un état donné de la fabula à son
propre monde de référence ou au monde de ses
propres attentes assume que cet état est un monde
possible ; mais cela peut se produire parce qu'il ne
possède pas encore le monde possible narratif
dans sa totalité, et, comme il est persuadé que
l'état de la fabula doit être d'une manière ou d'une
autre complété, il a tendance à avancer des
prévisions.

 k Au cours du texte nous sont présentés comme des
éléments de la fabula quelques WNc c'est-à-dire le
monde des attitudes propositionnelles des
personnages. Donc, un WNcsi donné dépeint le
cours des événements possibles tel qu'il est
imaginé (espéré, voulu, affirmé...) par un
personnage c déterminé. Les états successifs de la
fabula doivent confirmer ou infirmer ces prévisions
des personnages. Dans certaines histoires, les
attitudes propositionnelles des personnages ne sont
pas confirmées par des états successifs mais par
des états antérieurs de la fabula. Par exemple,
quand le Petit Chaperon rouge arrive près du lit de
la grand-mère, il croit que la personne qui est dans
le lit est sa grand-mère (alors que la fabula a déjà
dit que c'est le loup). En ce cas, le lecteur participe
de l'omniscience de la fabula et juge, avec une
bonne dose de sadisme, la crédibilité du WNcsi de
ce personnage.

 Au cours de la lecture du texte (ou de sa
transformation successive en macropropositions
partielles de fabula) se configure une série de WR,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



c'est-à-dire de mondes possibles imaginés (craints,
attendus, désirés...) du lecteur empirique (et prévus
par le texte comme mouvements probables du
Lecteur Modèle). Ces WR sont censés se produire
aux disjonctions de probabilité importantes dont on
a parlé au chapitre 7.2. Les états successifs de la
fabula confirmeront ou infirmeront les prévisions du
lecteur. A la différence des mondes des
personnages, les mondes du lecteur ne peuvent
être confirmés que par les états qui succèdent au
nœud où vient se greffer la prévision (il est
totalement inutile de se préoccuper d'un lecteur qui,
sachant que le loup a pris la place de la grand-
mère, continuerait à penser, avec le Petit Chaperon
rouge, que la personne qui est dans le lit est la
grand-mère ; de notre point de vue, c'est un
imbécile ; pour un pédagogue, un psychologue pour
enfant ou un psychiatre, c'est sans doute un cas
très intéressant). Naturellement, il est des cas où le
texte laisse entendre qu'un état donné est en train
de se vérifier, mais entre les lignes seulement, si
bien que le lecteur continue à nourrir une croyance
que la fabula devrait avoir déjà pris soin de
désapprouver. C'est le cas, nous le verrons, de la
stratégie narrative de Un drame bien parisien.

 a Au cours de ses mouvements prévisionnels, le
lecteur peut aussi imaginer (dans le récit d'Allais, il
est tenu de le faire sur certains points) les mondes
possibles des croyances (attentes, désirs...) des
personnages de la fabula. Nous appellerons WRc le
monde possible que le lecteur, en faisant des
prévisions, attribue à un personnage et WRcc le
monde possible que le lecteur imagine qu'un

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



personnage attribue à un autre personnage ("Peut-
être croit-il qu'elle croit que... "). Il y a des histoires
où le lecteur est appelé à formuler des mondes de
type WRcccc..., ce qui est la situation de mise en
abîmeo.

 

8.11. PROPRIÉTÉS S-NÉCESSAIRES
 

Si nous résumons en macropropositions de fabula le
début de Un drame bien parisien, nous pouvons en tirer la
description d'état de choses suivantes :
 (36) Aux environs de 1890, il y avait à Paris un homme
appelé Raoul. Il était le mari de Marguerite.

Le lecteur, en recourant à sa propre encyclopédie,
réalise que Paris est un individu de son W0 de référence et
que 1890 est un des états du même monde (la date 2001
délimiterait en revanche un monde possible par rapport à
W0). Jusqu'à preuve du contraire (extensions
parenthétisées), le lecteur assumera qu'il existe une
homologie de fond entre WN et W0. Mais que décidera-t-il
à propos de Raoul ? Pour ce qu'il en sait, il est décrit
comme l'individu ayant les seules propriétés d'être mâle
humain adulte et de vivre à Paris aux environs de 1890.
Heureusement, aussitôt après, il est dit que Raoul est
marié à Marguerite. C'est suffisant pour identifier Raoul à
l'intérieur de la fabula, sans possibilité d'erreur. Il peut y
avoir d'autres mâles humains adultes qui vivent à Paris à
cette époque (et même, ils peuvent tous avoir la propriété
de s'appeler Raoul), mais il n'y a que celui-là qui a la
propriété d'être marié à cette Marguerite-là dont le texte
nous parle. Si l'on voulait employer une symbolisation
appropriée, nous devrions assigner à Raoul un opérateur

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



iota d'identification individuelle :
 

C'est-à-dire qu'il y a au moins un individu x qui est
homme et qui, dans le monde que nous sommes en train
de considérer, s'est marié avec un autre individu z dans un
état précédant celui où commence l'histoire, et que pour
tout individu y qui participe des mêmes propriétés, pourvu
que l'individu z que y a épousé ait été préalablement
identifié, ce y ne peut être autre que le x dont on parlait
(lequel en outre s'appelait Raoul).
 Ce qu'il y a d'étrange dans cette formulation? Eh bien,
c'est que, pour identifier Raoul, on a besoin d'un autre
individu précédemment identifié, à savoir Marguerite. Mais
pour identifier Marguerite, il faut procéder comme pour
Raoul et établir une formule symétrique où Raoul intervient
comme ancrage de Marguerite :
 

Ainsi, Raoul ne peut pas être identifié sans Marguerite
et Marguerite ne peut pas l'être sans Raoul. Cela n'est
peut-être pas la façon dont nous identifions les x dans
notre expérience (même si l'on devrait réfléchir à cette
possibilité), mais c'est la façon principale dont nous
identifions les x dans un texte narratif. Tout du moins, c'est
ainsi que nous identifions les surnuméraires par rapport à
W0. En effet, pour Paris nous n'avons pas besoin de cette
identification croisée : il est déjà abondamment identifié
dans l'encyclopédie. Mais pour Raoul et Marguerite, on ne

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



peut pas faire autrement.
 

Imaginons un texte qui dirait :
 (37) Il était une fois Jean. Et il était une fois Jean.

Intuitivement, nous dirions que ce n'est pas une belle
histoire et même que ce n'est pas une histoire du tout,
d'abord parce qu'il ne s'y passe rien, ensuite parce que
nous ne réussissons pas à comprendre combien il y a de
Jean.
 Supposons au contraire que l'histoire commence ainsi :
 (38) Un soir à Casablanca un homme en veste blanche
était assis au Rick's Bar. Au même moment, un homme
accompagné d'une femme blonde arrivait à l'aéroport.

Le premier homme est identitifé par rapport à sa relation
spécifique avec un bar donné (identifié à son tour par
rapport à Casablanca, individu déjà identifié en W0) ; le bar
est identifié à son tour par rapport à l'homme. Le deuxième
homme, lui, quand il a été établi qu'il arrive " au même
moment " à l'aéroport, n'est pas identifié au premier mais
par rapport à l'aéroport ainsi que par rapport à la femme
blonde (pour laquelle le même procédé d'identification
sera valable).
 Il est important que les deux hommes soient différenciés
grâce à deux procédés d'identification différents : il est en
effet des romans comme les feuilletons du XIXe siècle qui
jouent souvent sur de fausses différences. Nous renvoyons
à Eco (1976) pour une définition du topos du faux
inconnu : en début de chapitre on nous présente un
personnage très mystérieux et on nous révèle ensuite

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



(surprise en général cousue de fil blanc) qu'il s'agissait
d'un x déjà abondamment identifié et nommé dans les
chapitres précédents. Or, la relation qui existe entre Raoul
et Marguerite, comme celle qui existe entre l'homme à la
veste blanche et le bar (et ensuite entre celui-ci et les deux
autres personnages qui arrivent à l'aéroport) est une
relation dyadique et symétrique xRy où x ne peut être sans
y et vice versa. En revanche, la relation entre l'homme à la
veste blanche, le bar et Casablanca est dyadique,
transitive mais pas symétrique parce que : a l'homme est
identifié par sa relation avec le bar ; k le bar est identifié
tant par sa relation avec l'homme que par sa relation avec
Casablanca ; (III) transitivement, l'homme est identifié par
sa relation avec Casablanca ; a mais Casablanca, comme
individu de W0, n'est pas nécessairement identifié par sa
relation avec les deux autres individus (et même, il est
identifié par l'encyclopédie grâce à d'autres moyens; et
dans la mesure où il est identifié uniquement par sa
relation avec l'homme et avec le bar, alors il n'est pas dit
que ce soit le Casablanca que nous connaissons par
l'intermédiaire de l'encyclopédie). Cela nous permet de
dire que : (a) dans une fabula les relations entre
surnuméraires sont symétriques alors que (b) les relations
entre les variantes et leurs prototypes en W0 ne le sont
pas. Quand les relations sont complexes, elles sont
transitives.
 Ces relations dyadiques et symétriques (et, le cas
échéant, transitives), qui ne valent qu'à l'intérieur de la
fabula, nous les appelons des relations S-nécessaires ou
propriétés structuralement nécessaires. Elles sont
essentielles à l'identification des individus surnuméraires
de la fabula.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Après avoir été identifié comme le mari de Marguerite,
Raoul ne pourra plus jamais être séparé de sa partie
opposée : il pourra divorcer dans un WNSn, mais il gardera
toujours la propriété d'être celui qui, dans un WNS1, a été
le mari de Marguerite.
 

8.12. PROPRIÉTÉS S-NÉCESSAIRES ET
PROPRIÉTÉS ESSENTIELLES

 
Raoul est un homme, Marguerite une femme. Il s'agit de

propriétés essentielles déjà reconnues au niveau des
structures discursives et acceptées par la fabula. Or, les
propriétés S-nécessaires ne peuvent contredire les
propriétés essentielles parce que même les propriétés S-
nécessaires sont liées sémantiquement. Je m'explique: si
entre Raoul et Marguerite vaut la relation S-nécessaire
rSm, elle apparaît dans la fabula comme relation M de
mariage (rMm) et elle est sémantiquement liée puisque,
aux termes de l'encyclopédie de 1890, on ne peut se
marier qu'entre personnes de sexe opposé. Donc, on ne
peut pas établir que Raoul est S-nécessairement marié à
Marguerite et soutenir ensuite que ce sont tous deux des
mâles (sauf si à la fin on veut déclarer que cette relation
nécessaire n'était qu'apparente, qu'elle ne consistait pas à
être marié mais à paraître marié – on a quelque chose de
ce genre à la fin de Falstaff).
 En tant que sémantiquement liées, les relations S-
nécessaires peuvent être soumises à des contraintes de
type différent :
 - relations d'antonymie graduée (x est plus petit que

y) ;

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 - relations de complémentarité (x est le mari de y qui
est à son tour sa femme) ;

 - relations vectorielles (x est à gauche de y) ;
 - et beaucoup d'autres, y compris les oppositions non

binaires, ternaires, les continua gradués, etc. (cf.
Lyons, 1977 ; Leech, 1974).

 Il suffit de penser à la façon dont on identifie le " bras du
lac de Côme " ou la " maisonnette toute petite qui s'élevait
sur la placette d'une grande bourgade, juste devant
l'église, au pied du mont".
 Cependant, si les propriétés S-nécessaires ne peuvent
contredire les propriétés essentielles, elles peuvent
contredire les propriétés accidentelles, et en tout cas les
deux ordres de propriétés ne sont pas structuralement
dépendants. Raoul est nécessairement marié à
Marguerite, mais c'est accidentellement qu'il prend un
coupé pour aller du théâtre à son domicile. Il pouvait tout
aussi bien rentrer à pied, ça n'aurait pas beaucoup changé
l'histoire. Par contre, si le topic textuel avait été différent,
semblable à celui de la Lettre volée, du Chapeau de paille
d'Italie ou du Fiacre n° 13 – c'est-à-dire si toute l'histoire
avait été centrée sur un mystérieux objet, le coupé, à
retrouver à tout prix –, Raoul et ce coupé auraient été liés
par une relation S-nécessaire.
 Les surnuméraires dans un monde narratif sont donc
liés par des relations S-nécessaires tout comme deux
traits distinctifs dans un système phonologique sont liés
par leur opposition mutuelle. On peut citer ici le dialogue
entre Marco Polo et Kublaï Khân dans les Villes invisibles
de Calvino :
 (39) Marco Polo décrit un pont, pierre par pierre.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



- Mais laquelle est la pierre qui soutient le pont? –
demande Kublaï Khân.

 - Le pont n'est pas soutenu par telle ou telle pierre –
répond Marco – mais par la ligne de l'arc qu'à elles
toutes elles forment.

 Kublaï Khân reste silencieux, il réfléchit. Puis il ajoute :
- Pourquoi me parles-tu des pierres? C'est l'arc seul

qui m'intéresse.
 Polo répond : – Sans pierres, il n'y a pas d'arcp.

C'est uniquement parce qu'ils entretiennent des
relations S-nécessaires que deux ou plusieurs
personnages d'une fabula peuvent être entendus comme
des acteurs incarnant des positions actancielles données
(Adjuvant, Opposant, Destinateur, Destinataire) qui ne
subsistent que comme relations de S-nécessité. Fagin
n'est pas l'Opposant de Clarisse et Lovelace n'est pas
l'Opposant d'Oliver Twist. S'ils se rencontraient en dehors
de leurs fabulae respectives, Lovelace et Fagin pourraient
très bien se reconnaître comme un couple sympathique de
bons vivants, l'un devenant même l'Adjuvant de l'autre. Ça
se pourrait. Mais en fait ça ne se peut pas. Sans Clarisse
à séduire, Lovelace n'est plus rien, il n'est jamais né. Nous
verrons plus loin que son destin a un certain poids sur
notre discours.
 En conclusion, dans un WN les individus surnuméraires
sont identifiés à travers leurs propriétés S-nécessaires qui
représentent des relations dyadiques et symétriques
d'étroite indépendance co-textuelle. Elles peuvent
coïncider ou non avec les propriétés attribuées comme
essentielles aux mêmes individus, mais en aucun cas
elles ne peuvent les contredire. Les propriétés

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



accidentelles ne sont pas prises en considération étroite
par le monde de la fabula, elles sont considérées
uniquement au niveau des structures discursives. Ce qui
revient à dire que, dès qu'une propriété subsiste lors de la
transformation des structures discursives en
macropropositions narratives, elle apparaît comme
structuralement nécessaire.
 

8.13. RELATIONS D'ACCESSIBILITÉ ENTRE W0 ET
WN

 
La comparaison entre monde de référence et monde

narratif peut prendre diverses formes :
 a Le lecteur peut comparer le monde de référence à

des états différents de la fabula, en essayant de
comprendre si ce qui s'y passe répond à des
critères de vraisemblance. En ce cas, le lecteur
accepte les états en question comme des mondes
possibles, figés dans leur immobilité (" Est-il
vraisemblable qu'il y ait un bois habité par des loups
qui parlent? ").

 k Le lecteur peut comparer un monde textuel à divers
mondes de référence : on peut lire les événements
racontés dans la Divine Comédie comme "
crédibles " par rapport à l'encyclopédie médiévale et
comme légendaires par rapport à la nôtre. De cette
façon, on effectue aussi des opérations de "
véridiction " (dont nous parlerons au chapitre 9) en
attribuant ou non une véridicité à certaines
propositions, c'est-à-dire en les reconnaissant en
tant qu'elles sont présentées par le texte comme

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



vraies ou fausses.
 Selon le genre littéraire, le lecteur peut construire

divers mondes de référence, divers W0. Un roman
historique demande à être référé au monde de
l'encyclopédie historique ; une fable demande tout
au plus à être référée à l'encyclopédie de
l'expérience commune, pour qu'on puisse jouir (ou
souffrir) des différentes invraisemblances qu'elle
propose. Ainsi, si une fable raconte que sous le
règne du roi Roncibalde (historiquement, il n'a
jamais existé, mais ça n'a aucune importance) une
jeune fille s'est transformée en citrouille
(invraisemblance selon le W0 de l'expérience
commune, mais c'est cette divergence entre W0 et
WN qui doit être prise en considération pour jouir de
la fable), on l'accepte. En revanche, si en lisant un
roman historique on y trouve nommé un roi
Roncibalde de France, la comparaison au W0 de
l'encyclopédie historique produit une sensation de
malaise qui présage le réajustement de l'attention
coopérative : il ne s'agit évidemment pas d'un
roman historique mais d'un roman fantastique.
Donc, l'hypothèse formulée sur le genre narratif
détermine le choix constructif des mondes de
référence.

 Voyons maintenant ce qui peut arriver au lecteur de Un
drame ayant décidé qu'il a affaire à un récit de mœurs
contemporain et ayant choisi comme monde de référence
l'encyclopédie mise à jour en 1890. Il doit pour cela avoir
construit une certaine structure de monde W0 où Raoul et
Marguerite ne sont pas considérés. Cependant, en lisant
le deuxième chapitre de la nouvelle, il sera amené à

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



assumer qu'en W0 existent le Théâtre d'application et M.
de Porto-Riche (que nous présumons connus du Lecteur
Modèle parisien de l'époque, comme si dans une histoire
italienne contemporaine on disait qu'un personnage est
allé à la Piccola Scala pour écouter une œuvre de Luciano
Berio).
 Examinons maintenant les opérations que le lecteur
devra accomplir pour comparer le WN d'Allais au W0 de
référence. Parmi les propriétés en jeu nous avons : M (être
mâle), F (être femelle), D (être dramaturge), ainsi que la
propriété S-nécessaire xMy (être lié par une relation
matrimoniale et donc être identifié de cette façon). Il faut
noter que cette dernière propriété peut être aussi
enregistrée dans la structure de W0 où il n'est pas exclu
qu'il existe des x mariés à des y. A la différence des
structures de mondes réalisées dans les paragraphes
précédents, nous introduisons ici des propriétés entre
crochets : ce sont les propriétés S-nécessaires. Bien
entendu, il n'existe pas en W0 de propriétés de ce type.
Donc, quand on doit transformer la structure de WN en
celle de W0, les propriétés entre crochets deviennent
simplement des relations essentielles : xRy devient une
relation de conversité ou de complémentarité (être le mari
d'une épouse et vice versa).
 Etant donné deux mondes W0 et WN (où p = Porto-
Riche, t = Théâtre, x = Raoul et y = Marguerite) :

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



il apparaît en W0 deux individus dont on donne la
variante en WN (vu l'élémentarité de la structure, ils sont
absolument identiques). Mais en WN il y a un x et un y qui
en W0 ne sont pas considérés. Par rapport à W0, ce sont
de simples surnuméraires. Il n'est pas impossible de
transformer la structure de W0 en celle de WN, c'est-à-dire
(selon la métaphore psychologique) de concevoir, à partir
du monde où nous sommes, un monde où existent aussi

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Raoul et Marguerite. Le seul problème, c'est qu'en WN ils
possèdent une propriété S-nécessaire. Puisqu'en W0 cette
propriété ne peut être reconnue comme telle, elle sera
traduite en termes de propriété essentielle. C'est ainsi
qu'apparaîtra la structure de monde où à partir de W0 on
justifie WN :
 

Voilà la raison pour laquelle on dit que le monde narratif
est accessible au monde de notre expérience. Mais on ne
peut pas dire le contraire. Cette relation entre mondes
W0RWN n'est pas symétrique. En effet, pour construire à
partir de WN la structure de W0, nous devrions assigner à x
et à y une relation S-nécessaire, ce que la structure de W0

ne permet pas. Il y manquerait les règles permettant
d'identifier les x et les y de WN en W0. En d'autres termes,
vus du monde de référence, Raoul et Marguerite sont des
surnuméraires qui pourraient exister et qui pourraient
même exister chacun de leur côté, comme ils ont
probablement existé avant de se rencontrer et de se
marier ; mais de l'intérieur de la structure WN (ou dans les
termes constructifs de cette matrice de monde) ils ne
subsistent qu'en tant qu'ils sont liés par une relation
nécessaire. Sans cette relation d'identification mutuelle, ils
n'existent pas, comme Lovelace n'existerait pas si Clarisse
n'avait pas existé (narrativement). En WN, un individu

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



surnuméraire par rapport à W0 est l'ensemble des x
satisfaisant à la condition d'être en relation symétrique
avec un autre individu y. Comme cet ensemble a un, et un
seul, membre, l'identification d'un surnuméraire est
narrativement possible.
 Nous ne disons pas ici que l'on ne peut pas construire
en W0 les individus x et y uniquement parce qu'on ne
dispose pas de crochets ; ou plutôt, c'est exactement ce
que nous voulons dire, à condition qu'il soit bien entendu
qu'avec l'artifice des crochets nous avons introduit la
propriété d'être narrativement et indissolublement
symétrique, propriété qui dans un monde de référence W0

n'a pas grand sens mais qui dans un monde narratif WN

est constitutive.
 En d'autres termes, étant donné un monde narratif avec
deux individus liés par S-nécessité :

nous devrions en réalité l'enregistrer comme :

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



parce que les individus ne peuvent véritablement être
nommés sinon comme " cet x qui est S-nécessairement
lié à y " et vice versa. Si bien que si l'on voulait, à partir du
WN, envisager un monde quelconque où ces relations S-
nécessaires seraient niées, on parviendrait à une matrice
contradictoire de ce genre :

où justement serait mentionné " cet x qui est lié par une
relation avec y et qui n'est pas lié par une relation avec y "
(idem pour y). Exemple lumineux de matrice non
formulable parce qu'elle viole ses propres lois
constitutives.
 Si ce concept semble encore quelque peu obscur ou s'il
paraît difficile de l'appliquer en dehors d'une matrice de
mondes, il est utile, et suffisant, d'avoir une nouvelle fois
recours à l'exemple des échecs dont nous nous sommes
servis au chapitre précédent.
 Une pièce d'échecs, en soi, n'a pas de signifiés, elle n'a
que des valences syntaxiques (elle peut bouger d'une
façon déterminée sur l'échiquier). La même pièce, au
début du jeu, a tous les signifiés possibles et elle n'en a
aucun (elle peut entrer en n'importe quelle relation avec
n'importe quelle autre pièce). Mais à un état Si de la
partie, la pièce est une unité de jeu qui signifie tous les
coups qu'elle peut faire dans cette situation donnée ; c'est
un individu muni de propriétés précises et ces propriétés

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



sont celles de pouvoir faire certains coups immédiats (et
pas d'autres) qui préludent à un ensemble de coups futurs.
En ce sens, la pièce est soit une entité expressive qui
véhicule certains contenus de jeu, soit quelque chose de
structuralement similaire à un personnage d'une fabula au
moment où s'ouvre une disjonction de possibilité.
 Admettons que cet individu soit la reine blanche. Nous
pouvons dire qu'elle a certaines propriétés essentielles
(celle de pouvoir bouger dans toutes les directions, celle
de ne pas pouvoir bouger comme le cavalier ou de ne
pouvoir sauter par-dessus d'autres pièces dans une
trajectoire en ligne droite) ; mais elle a aussi dans la
situation Si des propriétés S-nécessaires qui lui viennent
du fait qu'elle est, à cet état du jeu, en relation avec
d'autres pièces. Ce sera donc une reine S-nécessairement
liée à la position du fou noir, par exemple, ce qui lui
permet de jouer certains coups sauf ceux qui la mettraient
en danger à cause du fou. L'inverse est symétriquement
valable pour le fou. Tout ce que l'on peut penser, espérer,
projeter, souhaiter à l'égard des coups de la reine blanche
doit partir du fait que l'on parle d'une rRf, c'est-à-dire d'une
reine qui se définit uniquement par sa relation avec le fou.
 Et si on voulait penser à une reine non liée à ce fou, il
faudrait penser à une autre situation de jeu, à une autre
partie et donc à une autre reine définie par d'autres
relations S-nécessaires.
 Bien sûr, ce parallèle ne tient que si l'on compare la
fabula entière dans la totalité de ses états à un seul état
de la partie : en effet, la caractéristique d'une partie
d'échecs (à la différence d'une narration qui est plus libre
dans ses choix), c'est que les relations S-nécessaires
entre les pièces changent fatalement à chaque coup.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Imaginons maintenant la reine de l'état Si qui
s'efforcerait, à grand-peine, de se penser comme déliée
de son rapport nécessaire avec le fou. Eh bien, elle se
retrouverait alors dans la situation très bizarre représentée
par la dernière matrice de mondes : elle serait amenée à
penser à une elle-même qui n'est pas elle-même, elle
devrait formuler le contrefactuel impossible " Que se
passerait-il si cette rRf que je suis n'était pas une rRf? "
c'est-à-dire " Que se passerait-il si moi je n'étais pas moi ?
" Petit jeu métaphysique bien connu auquel chacun de
nous s'adonne parfois, presque toujours sans résultat.
 Cependant, dire que de l'intérieur d'un certain monde
narratif (ou d'un certain état d'une partie d'échecs) on ne
peut concevoir ou construire le monde de référence du
lecteur (ou du joueur, qui est en mesure d'imaginer des
états différents) semblerait en soi une sottise, condamnée
par son évidence même. Cela reviendrait à dire que le
Petit Chaperon rouge n'est pas en mesure de concevoir un
univers où il y a eu la rencontre de Yalta et où Reagan a
succédé à Carter. La chose pourtant est moins sotte qu'il
n'y paraît. Il suffit de reprendre les matrices qui viennent
d'être construites pour s'apercevoir du parti que l'on peut
en tirer.
 Tout d'abord, elles nous disent pourquoi le contrefactuel
(32), celui où ma belle-mère se demandait ce qui se serait
passé si son gendre n'avait pas épousé sa fille, nous
paraissait si bizarre. Ma belle-mère aurait construit son
monde de référence comme un texte, elle m'aurait défini
dans les seuls termes d'une relation S-nécessaire avec
elle et n'aurait pas été capable de me concevoir
autrement. Ainsi, naturellement, en pensant à un monde
possible W1 où, simultanément, je serais et ne serais pas

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



son gendre, elle se serait trouvée dans une situation
similaire à celle que représente la dernière (et impossible)
matrice. Ce contrefactuel semblait donc bizarre parce qu'il
laissait entrevoir une tendance, de la part du sujet
hypothétique, à construire le monde de sa propre
expérience comme un monde irréel, plus semblable aux
mondes de l'imagination qu'à ceux de notre quotidien.
C'est ce qui arrive au malade dont on dit qu'il vit dans un
monde bien à lui ; c'est l'enfant qui conçoit sa mère dans
un lien si étroit à lui que, lorsque sa mère s'absente, il la
vit comme réduite au néant puisqu'il ne peut plus la définir
par rapport à sa présence.
 On ne peut pas penser à un monde où les individus se
définissent uniquement par rapport au fait que nous les
pensons sous une certaine description et prétendre
ensuite identifier ces mêmes individus dans un monde
possible où ils ne satisfont pas à cette description. Pour
reprendre l'exemple (cité en 8.10) de Hintikka, nous ne
pouvons pas penser à ce que serait l'individu que je
perçois en ce moment si ce n'était pas l'individu que je
perçois en ce moment. Tout au plus pouvons-nous
penser : Où serait Jean (le cousin de Lucie, le directeur de
la banque locale) que je vois en ce moment en face de
moi, s'il n'était pas en face de moi ? Il serait ailleurs, c'est
évident, mais il pourrait l'être parce que nous avons
désancré l'identification d'une relation S-nécessaire avec
le sujet énonciateur du contrefactuel.
 Puisque nous savons que les transformations d'un
monde narratif au monde réel sont impossibles, nous
comprenons mieux ce qui se passe dans un drame
comme Six Personnages en quête d'auteur de Pirandello,
où il " semble " que les personnages peuvent concevoir le
monde de leur auteur mais où en vérité ils conçoivent un

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



autre monde textuel dont fait partie l'auteur comme
personnage du drame. Six Personnages est tout
simplement un texte où se heurtent un WN dramatique et
un WN métadramatique.
 Ce point éclairci, nous pourrions dire que notre
discussion partait d'une question paradoxale (un
personnage peut-il penser le monde de ses lecteurs?)
pour servir uniquement à clarifier d'autres problèmes
concernant le monde du personnage d'une part, le monde
du lecteur de l'autre. Toutefois, cette question initiale
n'était pas dépourvue d'une force heuristique.
 Cette expérience, eût-elle été conduite en termes de
psychologie-fiction, a son utilité, et il peut être intéressant
de la mener jusqu'au bout. Prenons les Trois
Mousquetaires. Dans ce WN, nous avons des individus qui
sont des variantes potentielles d'individus dans le W0 de
l'encyclopédie historique : Richelieu, Louis XIII et dans une
certaine mesure, mais avec prudence, d'Artagnan.
Ensuite, il y a des surnuméraires comme Athos et Milady
(nous négligeons la possible identité, contestée d'ailleurs
par les philologues dumasiens, entre Athos, comte de La
Fère, et un probable comte de La Fareq.) Ces deux
surnuméraires ont la propriété S-nécessaire d'être (d'avoir
été) mari et femme. Si cette interidentification n'avait pas
eu lieu, les Trois Mousquetaires auraient été un autre
roman.
 Mais pouvons-nous imaginer un Athos qui (de l'intérieur
de son WN) penserait à ce qui se serait passé s'il n'avait
jamais épousé Milady quand elle s'appelait encore Anne
de Breuil ? La question est dénuée de sens. Athos ne peut
pas identifier Anne de Breuil, sinon comme celle qu'il a
épousée dans sa jeunesse. Il ne peut pas concevoir un

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



monde alternatif où existe une variante potentielle de lui-
même qui n'a pas épousé Anne de Breuil, justement parce
qu'il dépend, pour sa définition narrative, de ce mariage.
Ce serait différent si Dumas nous disait qu'Athos pense "
Comme ce serait bien, si je n'avais pas épousé cette
misérable " (et d'ailleurs, Dumas nous laisse entendre
qu'Athos ne pense qu'à ça et que par-dessus le marché, il
boit pour oublier le monde réel et rêver un monde
différent). Mais s'il avait agi ainsi dans le roman, Athos
aurait formulé son monde WNc en se référant à un WN

comme si c'était un monde W0 réel, où ne sont pas
valables les relations S-nécessaires : c'est un artifice
auquel les narrations ont recours, comme elles ont recours
aussi à des opérateurs d'exception. Nous acceptons qu'un
personnage puisse penser des contrefactuels vis-à-vis du
monde de la narration par simple convention narrative.
C'est comme si l'auteur nous disait : " En feignant
d'assumer mon monde narratif comme un monde réel,
j'imagine maintenant un personnage de ce monde qui
imagine un monde tout à fait différent."
 Nous pouvons faire une autre remarque, qui revêt une
importance pour l'esthétique et la critique littéraire. Il est
exact que d'habitude nous jugeons le monde d'une
narration à partir de notre monde de référence et que nous
faisons rarement l'inverse. Mais que signifie alors affirmer
avec Aristote (Poétique, 1451b et 1452a) que la poésie est
plus philosophique que l'histoire parce que dans la poésie
les choses arrivent nécessairement tandis que dans
l'histoire elles arrivent accidentellement? Que signifie
reconnaître, à la lecture d'un roman, que ce qui s'y passe
est plus " vrai " que ce qui se passe dans la vie réelle ?
Que signifie dire que le Napoléon pris pour cible par Pierre
Besuchov est plus vrai que celui qui est mort à Sainte-

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Hélène, que les caractères d'une œuvre d'art sont plus "
typiques " et " universels " que leurs prototypes réels,
effectifs et probables ? Il nous semble que le drame
d'Athos, qui ne pourra jamais abolir, en aucun monde
possible, sa rencontre avec Milady, est le témoin de la
vérité et de la grandeur de l'œuvre d'art, au-delà de toute
métaphore, par la force des matrices structurales de
mondes, nous faisant entrevoir ce que signifie la "
nécessité poétique "r.
 Pour conclure : le monde WN de la fabula est accessible
au monde W0 de référence, mais la relation n'est pas
symétrique.
 

8.14. RELATIONS D'ACCESSIBILITÉ ENTRE WNc ET
WN

 
La comparaison entre W0 et WN (même s'il est pris dans

un de ses états transitoires) est toujours synchronique. Par
contre, un certain WNc peut être comparé aussi bien à un
état précédent qu'à un état successif de WN (nous l'avons
déjà dit au paragraphe 8.13). Un personnage peut avancer
des prévisions et formuler des mondes épistémiques et
doxastiques tant au niveau des structures discursives
qu'au niveau des structures narratives. Comme nous
l'avons vu, les mondes déterminés par le personnage au
niveau des structures discursives peuvent concerner des
propriétés accidentelles négligées par la fabula. Dans le
chapitre 2d e Un drame, le fait que Raoul batte ou non
Marguerite (et donc le fait que le lecteur – et les
personnages – avance des prévisions à ce propos) est
négligeable quant aux buts de la fabula. Comme on le

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



verra, le chapitre 2fournit une sorte de modèle réduit de la
fabula mais il pourrait être supprimé sans que la fabula
change ; en revanche, il est essentiel au " sujet ", soutenu
par les structures discursives, pour induire le lecteur à faire
un certain type de prévisions sur le cours de la fabula.
 Au niveau des structures discursives, les personnages
peuvent imaginer ou vouloir beaucoup de choses
(contredites ou non par les événements successifs) ; le
texte met en jeu ces attitudes propositionnelles pour
déterminer leur psychologie. Le personnage pense que
telle personne va venir, elle ne vient pas, il reconnaît la
fausseté de sa prévision, il l'abandonne. Voyons ce qui se
passe au deuxième chapitre de Un drame. Raoul et
Marguerite vont au théâtre, Marguerite pense que Raoul
observe avec désir Mlle Moréno (celui qui est S-
nécessairement son mari et qui est essentiellement un
mâle désire accidentellement une certaine autre femme).
Notons que le texte ne se soucie pas de vérifier si Raoul
désire vraiment Mlle Moréno. Ce qui est psychologiquement
intéressant, c'est de savoir que Marguerite a la propriété
de le penser (et donc d'être jalouse, comme cela se
réalisera au niveau des macropropositions de fabula).
Dans le monde doxastique de Marguerite, ce Raoul qui
désire accidentellement Mlle Moréno est une variante
potentielle du Raoul narratif qui, nous le supposons, ne la
désire pas. Aucun problème d'identification à travers les
mondes. L'identification est réalisable.
 Mais il est des cas où les attitudes propositionnelles des
personnages concernent les relations S-nécessaires de la
fabula. Quand Œdipe croit qu'il n'a rien à voir avec la mort
de Laïos, c'est une croyance qui a deux caractéristiques : a

elle concerne des propriétés indispensables au
développement de la fabula et k elle concerne des

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



relations S-nécessaires (Œdipe n'étant autre,
narrativement, que ce personnage qui a tué son père et
épousé sa mère sans le savoir). Au point où nous
sommes, il devrait être clair qu'être S-nécessaire et être
indispensable au développement de la fabula est la même
chose.
 

A un moment donné de l'histoire de Sophocle, Œdipe
croit qu'il y a en jeu quatre individus : Œdipe (o) qui a tué
un jour un passant inconnu (p), Laïos (l) et un assassin
inconnu (a) qui l'a tué. Dans le monde WNc de ses propres
croyances, Œdipe pense que sont valables certaines
propriétés S-nécessaires, à savoir :
 - oAp : la relation qui fait d'Œdipe l'assassin et du

passant la victime ;
 - aAl : la relation qui fait d'un inconnu l'assassin et de

Laïos la victime.
 

Mais la fin de la fabula, telle que Sophocle nous la
donne, est beaucoup moins compliquée (moins
compliquée structuralement et plus compliquée
psychologiquement, et c'est précisément cette relation
inverse qui a une signification pour nous). Dans la fabula,
il n'existe que deux personnages, Œdipe et Laïos, car
l'assassin inconnu et le passant inconnu s'identifient
respectivement à Œdipe et à Laïos. Ce qui fait que les
propriétés S-nécessaires en jeu se réduisent de deux à
une – oAl : la propriété qui fait d'Œdipe l'assassin et de
Laïos la victime.
 Voyons ce que cela comporte en termes de structures
de mondes. Pour rendre les structures plus maniables et

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



les individus plus reconnaissables, nous ajoutons au
paquet des propriétés en jeu celle d'être vivant (V),
puisque même l'assassin présumé est considéré comme
vivant, dans le monde possible des prévisions d'Œdipe.
Les structures des mondes WN et WNc prennent la forme
suivante :
 

 
WN oAl V
o [+] (+)
l [+] (-)

 
On s'aperçoit aisément que ces deux mondes sont

mutuellement inaccessibles parce que leurs structures ne
sont pas isomorphes, non parce que l'un des deux a plus
d'individus que l'autre mais parce que les individus sont
identifiés dans les deux mondes à travers des propriétés
S-nécessaires différentes. Il est à remarquer que les
structures des deux mondes auraient pu être compliquées
en introduisant les relations qui font d'Œdipe le fils et de
Laïos le père (mais dans le monde des croyances

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



d'Œdipe, il y aurait eu là aussi plus d'individus et diverses
relations) ; celles qui font d'Œdipe le fils et de Jocaste la
mère ; enfin, celles qui font de Jocaste l'épouse et
d'Œdipe le mari (avec ici aussi des divergences entre le
monde des croyances d'Œdipe et celui de la fabula). Tout
cela deviendrait alors (comme cela le devient en fait chez
Sophocle) bien plus dramatique. Mais la représentation
réduite que nous avons fournie est déjà suffisante. La fin
de la fabula propose une structure de monde absolument
autre par rapport à celle à laquelle Œdipe croit. Œdipe ne
peut pas réorganiser son monde et le transformer en celui
de la fabula. Œdipe croyait p et découvre ensuite que q,
réalisant ainsi que dans le monde " réel " on ne peut pas
avoir p et q en même temps, que p = non-q.
 Œdipe doit " se débarrasser " du monde de ses
croyances. Seulement voilà : celui qu'il doit prendre en
échange est beaucoup moins agréable et il avait édifié sa
santé mentale sur le monde auquel il croyait. Deux bonnes
raisons pour devenir fou. Ou pour s'aveugler. Et en effet,
cette histoire de mondes incompatibles, c'est bien
l'histoire d'une " cécité " anticipée. Comment peut-on être
aveugle au point de ne pas s'apercevoir combien le monde
de ses propres croyances était inaccessible au monde de
la réalité ? De plus, si au niveau de la fabula les mondes
sont mutuellement inaccessibles, au niveau des structures
discursives Œdipe pouvait trouver de nombreuses traces
évidentes afin de construire un monde doxastique plus
accessible à celui de la fin de la fabula... Et cela a
exacerbé sa rage et son désespoir. Si Œdipe avait réussi,
les deux mondes WNc et WN auraient été accessibles,
comme sont accessibles les mondes doxastiques que tout
bon détective construit pour rendre compte et du monde
de la fabula et du monde des intentions de l'assassin.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Mais Œdipe roi, c'est justement l'histoire d'une enquête
ratée.
 Nous dirons en conclusion de ce paragraphe : en ce qui
concerne les relations S-nécessaires, quand le W NcSm est
isomorphe dans sa structure avec l'état de la fabula WNsn

qui le vérifie (où on a aussi bien m < n que n < m), alors le
WNcSm est approuvé par la fabula et les deux mondes sont
mutuellement accessibles. Quand cela ne se produit pas,
le monde doxastique du personnage est désapprouvé et
les deux mondes deviennent donc mutuellement
inaccessibles – avec toutes les conséquences qui peuvent
se produire en termes d'effet psychologique et esthétique
de la narration.
 

8.15. RELATIONS D'ACCESSIBILITÉ ENTRE WR ET
WN

 
Les mondes déterminés par les prévisions du lecteur

sont soumis aux mêmes règles d'accessibilité :
 a le monde des attentes du lecteur peut être comparé

à l'état de la fabula qui le vérifie (toujours et
uniquement successif à la prévision, comme on l'a
déjà dit) ;

 k le lecteur lui aussi peut avancer des prévisions
mineures et partielles lors de l'actualisation des
structures discursives, et le phénomène suit une
démarche semblable à celle qui concerne les
mondes possibles du personnage ;

 quand les mondes possibles déterminés par le lecteur
concernent des propriétés S-nécessaires, son

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



monde est accessible au monde de la fabula, et
vice versa, uniquement si un isomorphisme se
vérifie entre les deux mondes. Sinon, il doit se "
débarrasser " de sa prévision et accepter l'état de
choses défini par la fabula.

 Il suffit de penser à un Lecteur Modèle qui suivrait les
mêmes processus mentaux qu'Œdipe et qui ferait des
prévisions sur ce nœud d'événements : la révélation finale
plongerait le lecteur dans la même situation structurale
qu'Œdipe.
 Pourtant, on a dit qu'un texte prévoit et calcule les
comportements possibles du Lecteur Modèle, que son
interprétation possible fait partie du processus de
génération du texte. Comment peut-on alors affirmer que
les prévisions du lecteur sont refusées? Mais il faut
prendre bien garde à ne pas confondre les mécanismes
du texte dans son ensemble avec les mécanismes de la
fabula. Dans Un drame on verra comment le texte invite,
au niveau discursif, le lecteur à se préparer à faire de
fausses prévisions et comment, au niveau de la fabula, il
les lui conteste. Le cas de Un drame est encore plus
complexe car les fausses prévisions du lecteur sont prises
en charge, de façon ambiguë, par la fabula elle-même à
l'instant où elle les contredit. Par contre, tout ce que l'on a
dit est valable pour des textes plus " normaux ", un roman
policier par exemple, où les structures discursives
induisent en erreur le lecteur (en lui présentant un
personnage ambigu et réticent) pour le pousser à avancer
des prévisions irréfléchies ; l'état final de la fabula
interviendra ensuite pour obliger le lecteur à se "
débarrasser " de sa prévision. Ainsi, il s'établit une
dialectique entre tromperie et vérité à deux niveaux textuels
différents.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Le texte " sait " que son Lecteur Modèle se trompera de
prévision (et il l'aide à formuler ces prévisions erronées),
mais le texte, dans son ensemble, n'est pas un monde
possible : c'est une portion de monde réel et c'est, tout au
plus, une machine à produire des mondes possibles, celui
de la fabula, ceux des personnages de la fabula et ceux
des prévisions du lecteur.
 Bien sûr, on peut dire qu'en écrivant un texte l'auteur fait
une hypothèse sur le comportement de son Lecteur
Modèle, le contenu de cette hypothèse étant un monde
possible prévu et espéré par l'auteur. Cependant, cette
hypothèse ne concerne pas le texte, mais la psychologie
de l'auteur. Les intentions de celui qui écrit peuvent être
extrapolées en termes de descriptions de stratégie
textuelle : mais dès que l'on décrit, métatextuellement, les
possibles anticipations du lecteur, on a déjà affaire, fût-ce
comme hypothèse critique, aux mondes possibles réalisés
par le lecteur. En d'autres mots, et pour en revenir à notre
métaphore ferroviaire du chapitre 7.2 : le fait de pouvoir
aller de Florence à Sienne par une ligne ou par une autre
ne constitue pas encore une description de mondes
possibles ; c'est la description d'une structure actuelle, qui
permet de formuler des décisions, des opinions, des
attentes, des hypothèses quant à la ligne à choisir, ou la
ligne que d'autres pourraient choisir ou avoir choisi. Un
monde possible est un ens rationis, tandis que le tissu du
réseau ferroviaire est un ens materiale, avec tous ses
nœuds effectivement réalisés.
 On peut dire du texte ce que l'on peut dire de tout acte
illocutoire visant à un effet perlocutoire. Affirmer
|Aujourd'hui, il est en train de pleuvoir| peut vouloir dire que
le locuteur émet un ordre en le déguisant en assertion et

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



qu'il compte bien que l'auditeur se représentera une action
possible (ne pas sortir). Mais l'expression en elle-même ne
configure pas de mondes possibles, même si elle peut
être jugée comme un mécanisme apte à en stimuler la
formulation.
 a Volli cite Plantinga, mais nous pourrions citer aussi certaines affirmations
de Lewis dans Counterfactuals : " Je tiens à signaler que je n'identifie en
aucune façon les mondes possibles à de respectables entités linguistiques :
je les assume comme des entités respectables de plein droit. Quand je
professe une attitude réaliste envers les mondes possibles, j'entends être pris
au pied de la lettre. Les mondes possibles sont ce qu'ils sont, et ils ne sont
pas autre chose. Si quelqu'un me demande ce qu'ils sont, je ne peux pas lui
fournir le type de réponse qu'il attend probablement de moi, c'est-à-dire lui
proposer de réduire les mondes possibles à quelque chose d'autre. Je ne
peux que l'engager à admettre qu'il sait quel genre de chose est notre monde
actuel, et donc je peux seulement lui expliquer que les autres mondes sont
bien plus de choses de ce genre, qui ne diffèrent pas quant au type mais
quant aux choses qui s'y passent. Notre monde actuel n'est qu'un monde
parmi tant d'autres... Vous croyez déjà en notre monde actuel. Moi, je vous
demande de croire en plus de choses de ce genre, et non pas en des choses
d'un quelconque genre différent " (1973 : 85-87).
 b Les recherches de Van Dijk, Petôfi, Pavel, du groupe roumain dirigé par
Lucia Vaina (cf. VS 17, 1977), de Schmidt (1976 : 165-173) et Ihwe (1973 :
339 et suivantes) qui débattent du concept de fictional possible world
témoignent du fait que cette notion est désormais répandue dans le cadre
d'une sémiotique textuelle.
 c Il faut reconnaître que Volli, en menant sa critique, pensait à certaines
utilisations du concept plutôt qu'à d'autres et qu'il serait probablement disposé
à accepter des utilisations atténuées ou plus ou moins métaphoriques de
l'expression |amende possible|. Mais, d'après le contexte de son article, on ne
peut inférer de telles distinctions ; donc, à critique générique réponse
générale. Réponse que nous devions faire, précisément parce que l'article de
Volli soulève avec profit un problème qui existe et qui doit être débattu, afin de
préciser le mieux possible les conditions d'une « greffe » disciplinaire qui
présente de nombreux risques.
 d Une vision bien plus atomiste est aussi possible. Mais nous nous limitons
à assumer comme primitive la notion de propriété, et cela non tant parce
qu'elle est couramment employée par la littérature sur les mondes possibles
que parce qu'elle traduit la notion de marque sémantique, ou sème, ou unité

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



culturelle employée comme interprétant.
 e Cf. la notion de monde " actuel " comme appareil sémantique relativisé en
référence à un usager singulier, présentée par Volli, 1973. Voir aussi chez Van
Dijk (1976c : 31 et suivantes) la notion de S-mondes (mondes possibles du
locuteur/auditeur).
 f Voir par exemple Hughes et Cresswell (1968 : 78) : " Nous pouvons
concevoir un monde sans téléphone... mais s'il n'y avait pas de téléphone, il se
pourrait très bien que dans un tel monde, personne ne sache ce qu'est un
téléphone et que personne ne puisse donc concevoir un monde (comme le
nôtre) où il y a des téléphones ; c'est-à-dire qu'un monde sans téléphone
serait accessible au nôtre, mais que le nôtre ne lui serait pas accessible. "
Bien que l'exemple soit proposé à des fins didactiques, cette didactique-là
implique fatalement une psychologisation du problème.
 g Et puis, il y a naturellement les logiciens qui ont vraiment lu Husserl et qui
essaient de se l'approprier de façon critique et productive. Cf. par exemple
Hintikka, 1978, où il est reconnu sans ambages que pour débattre de
l'intensionalité il faut aborder le problème de l'intentionalité.
 h Ont été consultés : The Encyclopaedia Americana, Grand Dictionnaire du
XIXe siècle (Larousse, 1869), The Encyclopaedia Britannica (1876), The
Oxford English Dictionary, Webster's Dictionary (1910), Nuovissimo Melzi
(1905 : où brougham = " coupé ").
 i Il s'agit de la traduction faite par Fred Jameson pour l'édition américaine
de notre essai sur Un drame bien parisien.
 j Cette distinction correspond à celle entre propriété Sigma et propriété Pi
développée par le Groupe µ dans la Rhétorique générale. C'est pourquoi la
critique qui suit inclut aussi cette distinction, par ailleurs utile aux effets
descriptifs des opérations rhétoriques à qui elle est destinée.
 k Il nous vient à l'esprit le débat de Kuhn (la Structure des révolutions
scientifiques, traduction française de L. Meyer, nouvelle édition, Paris,
Flammarion, 1982) : tous les physiciens s'intéressent à la mécanique, " mais
ils n'apprennent pas tous les mêmes applications de ses lois, c'est pourquoi
ils ne sont pas tous influencés de la même façon par les changements qui
surviennent dans la praxis de la mécanique quantique " ; donc un changement
qui ne se reflète que sur l'une des applications de la théorie ne sera
révolutionnaire (c'est-à-dire qu'il nous obligera à revoir tout le système
théorique) que pour une partie des physiciens seulement.
 l Existe-t-il des propriétés qui ne pourraient jamais, à aucun prix, être
réduites au rang de propriétés accidentelles? Même au musée de la

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Navigation, un brigantin devrait conserver, potentiellement du moins, la
propriété de flotter. Mais cela uniquement parce que nous considérons
d'habitude les brigantins comme des instruments de navigation. Pour le
capitaine Nemo, un brigantin reste un brigantin, même s'il est réduit au rang
d'épave à laquelle ne peuvent plus être reconnues les propriétés
traditionnelles d'objet flottant et naviguant. Pour le commandant de Dachau, les
êtres humains avaient la seule propriété d'être aptes à produire du savon.
Nous avons le droit de juger le choix moral qui l'a poussé à narcotiser toutes
les autres propriétés d'un être humain ; mais si nous pouvons refuser
l'idéologie qui gouvernait son éthique, nous ne pouvons rien objecter à sa
sémantique : en référence à son topic et à ses scénarios, le commandant de
Dachau se comportait de façon sémantiquement légitime. Le problème a été
de détruire ses scénarios et de les expulser de notre encyclopédie.
 m Le problème a déjà été débattu par la logique épistémique. Pouvons-
nous dire que si p alors q implique que, si a sait p, alors a connaît q? ou que si
p alors q, si a croit p, alors a croit aussi q? Peut-on dire donc que si quelqu'un
sait ou croit quelque chose, alors il sait ou croit eo ipso toutes ses
conséquences logiques? On répond en soutenant que les cas
idiosyncrasiques d'ignorance n'affectent pas ce principe (qui est d'ailleurs
celui du nota notae dont on parlait au chapitre 2.4). Mais la réponse dépend de
ce que veut dire " comprendre " ce que l'on sait ou croit. Il y a une différence
entre ce qui est présupposé (sémantiquement) par l'encyclopédie et ce qui est
pragmatiquement présupposé dans le processus d'interprétation d'un texte.
Se demander si savoir qu'un individu donné est un homme signifie aussi savoir
qu'il a deux poumons et savoir aussi, par la force d'implications successives,
que rien ne se crée et rien ne se perd est une question qui dépend de la
profondeur quantificationnelle de l'énoncé, c'est-à-dire de la " complexité
maximale de la configuration des individus considérés en lui à n'importe quel
moment, comparés au nombre des individus impliqués " (Hintikka, 1970 : 170).
 Tout cela nous semble confirmé par Hintikka, dans l'article " Degrees and
dimensions of intentionality " publié in VS 19/20 : " Les critiques qui mettent en
doute le réalisme de la sémantique des mondes possibles négligent
fréquemment le fait qu'une des disciplines les plus importantes pour l'étude de
la nature et de la société, à savoir la théorie de la probabilité, est normalement
formulée en des termes semblables à ceux d'une sémantique des mondes
possibles. " Hintikka observe cependant que les modèles des théoriciens de
la probabilité sont sans doute plus " modestes " que les mondes possibles de
Leibniz: ce sont des " petits mondes ", c'est-à-dire un type de cours alternatif
qu'une expérience peut raisonnablement prendre en considération. Mais – en
se montrant perplexe quant à un emploi plus ambitieux de la métaphore de
Leibniz – il pense que l'on doit justement travailler sur de " petits mondes ".

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 n On entend | fermé |dans un sens totalement différent de celui que l'on
emploie pour l'opposition entre fabulae ouvertes et fabulae fermées. On
l'entend au sens proposé par Reichenbach (The Direction of Time, University
of California Press, 1956, p. 36-40) : en ce sens, une chaîne causale fermée
permet des parcours à l'infini et (quant aux effets textuels) des issues plutôt "
ouvertes ". Mais il est clair qu'il s'agit de catégories différentes et que les deux
récurrences du lexème | fermé | représentent un cas d'homonymie.
 o Il serait amusant de formaliser l'affirmation suivante, qui est devenue
aussi l'objet d'un poster : I know that you believe you understand what you think
I said, but I am not sure you realize that what you heard is not what I meant.
 p Les Villes invisibles, Paris, Seuil, 1974, p. 100. Je remercie Teresa De
Lauretis (" Semiosis unlimited ", PTL 2, 1977) d'avoir proposé ce texte comme
" parabole " finale à un article sur mon Trattato di semiotica generale.
 q Cf. Charles Samaran, dans l'Introduction à A. Dumas, les Trois
Mousquetaires, Paris, Garnier, 1968.
 r Que dire alors des parodies littéraires, où subsiste l'image vivace de
l'œuvre originale mais où beaucoup de propriétés S-nécessaires sont
altérées? Comment pouvons-nous en ce cas établir une identité entre un
individu d'un monde WN parodié et un individu, homonyme, d'un monde WP
parodiant? Imaginons une comédie musicale inspirée des Trois
Mousquetaires, où Richelieu serait un danseur de tango, où d'Artagnan
épouserait avec bonheur Milady (qui, elle, n'aurait jamais connu Athos) après
avoir vendu à un usurier les ferrets d'Anne d'Autriche. Qu'est-ce qui nous
permettrait de reconnaître dans cette comédie musicale les personnages
comme étant ceux de Dumas, après que tant de propriétés S-nécessaires et
essentielles auraient été altérées? Une première réponse est que, bien
souvent, des parodies de ce genre ne se réfèrent plus aux personnages d'un
roman mais à des personnages désormais mythiques, qui sont passés du
roman d'origine à un répertoire encyclopédique généralisé. Bien des gens
n'ont pas lu Cervantès et reconnaissent pourtant un personnage de
l'encyclopédie qui s'appelle Don Quichotte, qui avait la propriété d'être maigre,
fou et espagnol.
 C'est sur ces types génériques là que la parodie joue. Cependant, il se
pourrait aussi que la parodie ait déterminé le vrai caractère d'un personnage
de roman: disons que, dans notre cas, elle aurait décidé que la vraie morale (la
vraie fabula) des Trois Mousquetaires est: " Comment triompher grâce à des
coups bas et jouir de la vie. " Et en ce cas, en réduisant les individus du roman
aux seules propriétés nécessaires qui concernent cette fabula, elle
suggérerait:

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 " Vous, vous ne les reconnaissez pas, ou plutôt vous ne les reconnaissez
que comme homonymes, mais moi je vous dis que si on lit bien ce livre, les
personnages n'étaient pas autre chose que cela. " Il y aurait une réduction des
propriétés qui comptent à la lumière d'une certaine description.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



9.
 

STRUCTURES ACTANCIELLES ET
IDÉOLOGIQUES

 

9.1. STRUCTURES ACTANCIELLES
 

Quand il a actualisé les structures narratives et alors
qu'il avance des prévisions sur les états de la fabula (en
déterminant des mondes possibles), le lecteur peut
formuler (avant, pendant, après) une série de
macropropositions encore plus abstraites que les
macropropositions narratives. Il peut dépouiller les acteurs
de leur individualité et les réduire à des oppositions
actancielles (sujet-objet, adjuvant-opposant, destinateur-
destinataire), en décidant que, dans certains cas,
plusieurs acteurs recouvrent un unique rôle actanciel.
 La définition de la position théorique de ce nœud
coopératif est rendue difficile par le fait que, d'un côté, le
lecteur devrait déjà avoir préfiguré des hypothèses sur les
actants afin de pouvoir définir certaines structures
narratives et que, d'un autre côté, il devrait avoir déjà
déterminé des mondes possibles, avec leurs individus,
afin d'établir quels sont les acteurs en jeu.
 Prenons un texte comme Sylvie de Gérard de Nerval.
Trois femmes y apparaissent, Sylvie, Aurélia et Adrienne:
chacune entre avec une autre dans un jeu d'opposition
toujours changeant, prenant divers rôles actanciels, l'une

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



ou l'autre devenant tour à tour la présence réelle, en tant
qu'opposée au souvenir, selon l'état de la fabula et la
section temporelle (présent, passé proche, passé éloigné)
dont le narrateur parle. Ainsi le lecteur doit avoir déjà
avancé une hypothèse sur le rôle du personnage dans
cette portion de fabula pour pouvoir formuler des
macropropositions narratives et d'autre part il doit avoir
reconnu les états de la fabula dans leur succession
logique pour établir si une portion discursive donnée
représente un fait qui se produit, qui s'est produit, qui est
rappelé, qui dans le passé a été cru puis contredit par la
réalité successive et ainsi de suite. Et bien sûr, on ne peut
pas identifier de mondes possibles sans avoir actualisé les
structures discursives; mais pour désambiguïser certains
enchevêtrements de temps verbaux, il faudrait déjà avoir
formulé des hypothèses sur les mondes mais aussi sur la
charpente actancielle et les rôles recouverts par les
personnages.
 Ce sont là quelques-unes des raisons qui rendent
improbable une représentation théorique des niveaux
profonds de coopération en séquence linéaire. Le texte est
traversé (comme on le suggérait au chapitre 4.2) par des
renvois, des bonds en avant, des anticipations et des
retours en arrière.
 La thématique des structures actancielles, dont les
apports les plus intéressants et les plus fructueux sont
sans conteste ceux de Greimas, a eu des antécédents en
dehors même de l'étude de la narrativité. Nous pensons
aux notions d'agent et de contre-agent chez Burke (1969),
aux rôles situationnels de Pike (1964) et surtout aux cas
de Fillmore (1970), sans oublier les propositions d'analyse
sémantique chez Bierwisch (1971). La notion d'actant
s'insère au cœur d'une représentation sémémique sous

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



forme d'encyclopédie. Donc, si de son côté le sémème
propose déjà des éléments pour la formulation
d'hypothèses actancielles à des niveaux narratifs plus
complexes, de leur côté les hypothèses actancielles
formulées au-delà du niveau de la fabula déterminent, dès
les premiers pas de la coopération textuelle, les décisions
sur les actualisations sémantiques.
 Quand nous lisons Quatrevingt-Treize, de Victor Hugo, à
quel moment du roman décidons-nous, sur des
déclarations explicites et réitérées de l'auteur, que ce qui
est raconté, c'est l'histoire d'un sujet grandiose, la
révolution, voix du peuple et voix de Dieu, se dessinant
contre son opposant, la réaction? C'est-à-dire: quand
comprenons-nous pleinement que Lantenac ou
Cimourdain, Gauvain ou la Convention, Robespierre ou la
Vendée sont les manifestations superficielles d'un conflit
plus profond sur lequel et duquel l'auteur parle avant tout?
Et, après avoir compris cela, quand le lecteur renonce-t-il à
identifier les personnages, certains " historiques " et
d'autres fictifs, qui peuplent le roman au-delà des limites
du mémorisable? Il est clair que dans une œuvre de ce
genre, l'hypothèse actancielle ne survient pas pour
résoudre une série d'abstractions successives, des
structures discursives à la fabula et de la fabula aux
structures idéologiques; en fait, elle s'instaure très tôt au
cours de la lecture, elle guide les choix, les prévisions et
détermine les filtrages des macropropositions.
 On peut laisser tomber une action ou un événement et
considérer en revanche que les longues péroraisons
philosophiques de l'auteur s'insèrent dans ce qui est
vraiment pertinent pour la fabula, car parmi une foule de
visages, de gestes, d'aventures, les seules choses à
retenir sont celles qui nous disent ce que fait la révolution

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



pour poursuivre son dessein, comment elle agit sur les
individus et en dirige les actions.
 Nous ne voulons absolument pas dire, avec cela, que la
tentative de construire des carrés et des oppositions, de
faire émerger la charpente profonde d'un texte soit à
négliger. Au contraire, c'est la seule façon de mettre en
lumière ce qui " compte " dans le texte et ce que le lecteur
coopératif devrait faire. Ce que nous voulons dire, c'est
que la construction de la charpente profonde est le résultat
final d'une inspection critique et que, comme telle, elle ne
survient qu'à une phase avancée (et réitérée) de lecture.
Mais dans notre optique présente (on essaie de cerner les
nœuds textuels où un type déterminé de coopération est
requis), la décision théorique devient désespérée. Nous
savons, du moins quand la reconstruction critique est
effectuée, qu'un texte a ou devrait avoir telle structure
actancielle, mais nous pourrions difficilement dire à quelle
phase de la coopération le Lecteur Modèle est invité à
l'identifier.
 

9.2. STRUCTURES IDÉOLOGIQUES
 

On peut en dire autant pour ce que nous avons appelé
les structures idéologiques, auxquelles tant de place a été
faite dans les recherches textuelles de ces dix dernières
annéesa. A la suite de ce qui a été dit sur la nature
sémiotique des idéologies dans le Trattato (3.9), nous
observerons tout d'abord que, tandis qu'une charpente
actancielle se présente – comme bagage encyclopédique
déjà, avant même qu'elle ne se soit réalisée dans un texte
– comme un système d'oppositions vides, une structure
idéologique, elle (tant au niveau de la compétence

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



encyclopédique que dans son actualisation textuelle), se
manifeste quand des connotations axiologiques sont
associées à des pôles actanciels inscrits dans le texte.
C'est quand une charpente actancielle est investie de
jugements de valeurs et que les rôles véhiculent des
oppositions axiologiques comme Bon vs Méchant, Vrai vs
Faux (ou encore Vie vs Mort, Nature vs Culture) que le
texte exhibe en filigrane son idéologie.
 Nous cernons mieux ce qui avait été à peine suggéré au
chapitre 4.6.7. : la compétence idéologique du Lecteur
Modèle intervient pour diriger le choix de la charpente
actancielle et des grandes oppositions idéologiques. Par
exemple, un lecteur dont la compétence idéologique
consisterait en une opposition, rudimentaire mais efficace,
entre Valeurs Spirituelles (connotées comme " bonnes ")
et Valeurs Matérielles (connotées comme " mauvaises "),
pourra être tenté d'actualiser dans un roman comme la
Mort à Venise deux grandes oppositions, la vocation
esthétique d'Aschenbach contre son désir charnel (donc
Esprit vs Matière), en assignant, au niveau des structures
idéologiques, une marque de « positivité » au premier et
une marque de « négativité » à la seconde. Lecture assez
pauvre et peu problématique, mais on cherchait justement
un exemple de la façon dont la compétence idéologique
détermine l'actualisation des structures textuelles
profondes. Naturellement, un texte peut prévoir une telle
compétence chez son Lecteur Modèle et travailler– à tous
ses niveaux inférieurs – à l'ébranler, et amener le lecteur à
déterminer des structures actancielles et idéologiques plus
complexes.
 Il y a aussi des cas de décodage " aberrantb " (plus ou
moins heureux). Celui des Mystères de Paris (cf. 3.3) est
typique: la propension idéologique des lecteurs prolétaires

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



a fonctionné comme " embrayeur " de code et les a
amenés à actualiser du point de vue révolutionnaire un
discours fait du point de vue réformiste. La compétence
idéologique n'agit pas nécessairement comme un frein à
l'interprétation, elle peut aussi fonctionner comme un
stimulant. Et, parfois, elle amène à trouver dans le texte
des choses dont l'auteur était inconscient mais que le
texte véhiculait d'une certaine manièrec.
 

9.3. LES LIMITES ET LES POSSIBILITÉS DE
L'INTERPRÉTATION PROFONDE

 
Que se passe-t-il quand le lecteur, en identifiant des

structures profondes, met en lumière quelque chose que
l'auteur ne pouvait pas vouloir dire et que pourtant le texte
semble exhiber avec une absolue clarté? On frôle ici la
limite très mince qui sépare la coopération interprétative
de l'herméneutique – et, par ailleurs, le propre de
l'herméneutique, n'est-ce pas d'assumer la découverte
dans le texte de la vérité qu'il offre, laisse entrevoir,
transparaître ?
 Bien sûr, il y a herméneutique et herméneutique. Les
étymologies d'Isidor de Séville – et nombre de celles de
Heidegger – font dire aux mots ce qu'ils ne peuvent pas
dire si l'encyclopédie a une existence sociale objective; les
lectures médiévales de Virgile utilisées comme texte
prophétique faisaient violence au discours virgilien. En ce
sens, le texte n'est pas interprété mais utilisé en toute
liberté, comme si c'était un jeu de tarots.
 Mais dans le cas de quelqu'un qui parcourt un texte pour
en tirer des conclusions sur les pulsions profondes de
l'auteur ou pour y trouver des traces de son idéologie

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



inavouée, c'est différent. Sue se voulait révolutionnaire et il
a écrit un livre réformiste mâtiné de conservatisme.
Pourtant, ses lecteurs ouvriers y ont trouvé des appels à la
révolution. Qui avait raison? Poe voulait raconter l'histoire
d'un esprit très lucide – Dupin –, or bien des gens ont vu
dans la trilogie de Dupin la mise en scène d'un théâtre de
l'inconscient. Est-il légitime de ne pas observer les
affirmations explicites de l'auteur sur la rationalité lucide et
contrôlée de Dupin?
 Supposons qu'il existe un texte narratif, produit ces
dernières années, où, au niveau des individus, des
propriétés et des relations mais aussi au niveau des
structures syntaxiques même, se manifestent de façon
obsessionnelle des imprécisions actancielles, des
échanges d'anaphores, des passages brusques de la
première à la troisième personne, en un mot, des
difficultés à reconnaître et à rendre reconnaissables les
sujets mis en jeu par l'énoncé et le sujet-auteur lui-même
entendu comme stratégie énonciative. Il n'est pas difficile
d'attribuer cette description à une grande série de textes
expérimentaux ou d'avant-garde. Cela nous autorise à
présumer que l'auteur avait en tête tous ces aspects de
l'encyclopédie courante, selon laquelle de tels
phénomènes expressifs sont corrélés à des contenus de
dissociation et à des crises d'identité. On doit attribuer au
texte, parmi ses contenus, une vision schizomorphe – non
décrite mais manifestée en prise directe, comme style,
comme modalité d'organisation du discours. L'auteur en
tant que sujet empirique de l'énoncé pouvait être plus ou
moins conscient de ce qu'il faisait, mais textuellement il l'a
fait; une situation similaire: je peux ne pas savoir qu'un
certain mot a une certaine signification, mais à partir du
moment où je le prononce, j'ai dit ce que j'ai dit. Alors, au

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



niveau psychologique on parlera de gaffe, on dira que j'ai
parlé en état d'obnubilation mentale, que je suis un sot,
que j'ai fait un lapsus.
 Mais là, on est déjà passé à une situation différente que
l'on peut exemplifier avec un autre texte, produit à une
époque où les découvertes de la psychiatrie et de la
psychanalyse n'étaient pas encore du domaine public (ou
produit par un auteur contemporain ayant une
encyclopédie très restreinte). Ce texte peut raconter une
histoire anodine, mais on a la nette impression que se
dessine en filigrane, par l'emploi de métaphores
obsédantes ou la disposition syntaxique particulière, la
représentation d'une attitude schizoïde ou d'un complexe
d'Œdipe. Pourrons-nous dire que cette structure fait partie
du contenu du texte que le Lecteur Modèle était appelé à
actualiser?
 Par interprétation, on entend (dans le cadre de ce livre)
l'actualisation sémantique de tout ce que le texte, en tant
que stratégie, veut dire à travers la coopération de son
Lecteur Modèle. On pourrait alors soutenir qu'un texte qui,
au travers de ses structures, manifeste la personnalité
schizoïde de son auteur ou un complexe d'Œdipe
obsessionnel n'est pas un texte qui requiert la coopération
d'un lecteur idéal pour mettre en évidence ces tendances
inconscientes. Mettre à nu ces tendances ne relève pas du
processus de coopération textuelle. C'est plutôt le ressort
d'une phase successive de l'approche textuelle où, après
avoir actualisé sémantiquement le texte, on poursuit en
l'évaluant, en le critiquant; cette critique peut se fixer
plusieurs buts: l'évaluation du succès " esthétique " (quelle
que soit la définition que l'on donne de cet effet),
l'évaluation des relations entre idéologie, solutions
stylistiques de l'auteur et situation économique, la

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



recherche des structures inconscientes (qui ne constituent
pas pour autant le contenu voulu par l'auteur). C'est
pourquoi de telles enquêtes psychologiques,
psychiatriques ou psychanalytiques, importantes et
fructueuses, appartiendraient à l'utilisation du texte à des
fins documentaires et se situeraient dans une phase
successive à son actualisation sémantique (même si les
deux processus peuvent se surdéterminer
réciproquement). Comme si, devant l'expression J'avoue
tout|, c'était l'affaire de la coopération textuelle de mettre
en acte les explicitations sémantiques, de définir le topic,
de clarifier en somme les présuppositions et les
circonstances d'émission de cet acte linguistique ; et
comme si, en revanche, employer le texte comme
témoignage du fait que le locuteur est coupable d'un
certain délit était l'affaire d'une utilisation documentaire.
Cela voudrait dire que, face à l'expression | Viens ici, je te
prie |, ce n'est pas l'affaire de la coopération textuelle d'en
inférer que le locuteur est mû par un désir évident que
j'aille vers lui. Or, il nous semble que ce type d'inférence
est la partie essentielle de l'actualisation du message,
encore que l'on pourrait dire que, du point de vue de la
coopération textuelle, je décide simplement que le sujet de
l'énoncé désire que j'aille vers lui, tandis que c'est du point
de vue de l'utilisation documentaire que je décide que ce
désir coïncide avec le désir du sujet de l'énonciation.
 Supposons un texte où l'auteur, de toute évidence, ne
pouvait pas être au courant des données encyclopédiques
selon lesquelles une série d'actions ou de relations
exprime des contenus psychiques donnés, et où pourtant il
est manifeste que toute la stratégie textuelle amène
fatalement à y investir des contenus de ce genre. L'Œdipe
roi de Sophocle pourrait être un cas typique, du moins de

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



la façon dont l'a lu Freud. Il est évident que nous pouvons
lire maintenant cette tragédie comme étant référée à une
encyclopédie qui enregistre les résultats de l'interprétation
freudienne, or ni Sophocle comme sujet de l'énonciation,
ni Sophocle comme stratégie textuelle ne pouvaient
renvoyer à cette encyclopédie. Toutefois, l'obstination
aveugle d'Œdipe à refouler la vérité, qui se présente
pourtant à lui plusieurs fois et de manière incontestable,
semble être justement le contenu premier du texte de
Sophocle (voir la lecture en termes de mondes possibles
et de relations structuralement nécessaires que nous en
donnons au chapitre 8). Nous dirons alors que, dans ce
cas, l'auteur était en train d'instituer de nouvelles données
d'encyclopédie. Le texte comme acte d'invention (voir la
définition de cette catégorie dans le Trattato, 3.6.7 et
suivants) institue un nouveau code, pose pour la première
fois une corrélation entre des éléments expressifs et des
données de contenu que le système sémantique,
jusqu'alors, n'avait pas encore défini et organisé. En ce
cas, la lecture freudienne constitue une opération légitime
de coopération textuelle, elle actualise ce qu'il y a dans le
texte et que l'auteur, en tant que stratégie d'énoncé, y met.
Maintenant, que le Sophocle empirique, comme sujet de
l'énonciation, ait été plus ou moins conscient de ce que
textuellement il était en train de faire, ça c'est l'affaire de
l'utilisation, d'une lecture symptomale sortant de l'activité
définie par une théorie de la coopération textuelle; cela
concerne, si on veut, Freud comme médecin personnel de
Sophocle et non pas Freud comme Lecteur Modèle
d'Œdipe roi. Ce qui nous amène à dire (ou à redire) que le
Lecteur Modèle de l'Œdipe n'est pas celui auquel
Sophocle pensait mais celui que le texte de Sophocle
postule.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 De la même façon, il est clair que le texte de Sophocle,
en postulant son propre Lecteur Modèle comme stratégie
coopérative, construit un lecteur capable de mettre en
lumière ces données de contenu qui jusqu'alors étaient
restées cachées (en admettant naturellement que
Sophocle n'ait pas été le premier à se rendre compte de
ces phénomènes connus sous le nom de complexe
d'Œdipe et que dans l'encyclopédie de la culture grecque
de l'époque il n'ait pas déjà existé des compétences
organisées à ce sujet, éventuellement comme tradition
intertextuelle mythique). En d'autres termes, le Lecteur
Modèle de l'Œdipe est appelé à accomplir
coopérativement les mêmes opérations de
reconnaissance de relations qu'Œdipe, en tant que
personnage, est invité à accomplir – et qu'il accomplit avec
quelque retard. En ce sens, certains textes narratifs, en
racontant l'histoire d'un personnage, fournissent en même
temps des instructions sémantico-pragmatiques à leur
Lecteur Modèle dont ils racontent l'histoire. Il est légitime
de penser que cela se passe plus ou moins ainsi dans tout
texte narratif et peut-être dans beaucoup d'autres textes
non narratifs. De te fabula narratur.
 Afin de mieux cerner la différence que nous essayons
de déterminer, prenons l'exemple d'une des interprétations
données par Marie Bonaparte de l'œuvre d'Edgar Allan
Poed. Elle lit de façon symptomale l'œuvre du poète (déjà
défini par Lauvrière comme un dégénéré supérieur et par
Probst comme un épileptique) pour en tirer la conclusion
que c'était de toute évidence un impuissant total, dominé
par l'impression que, enfant, il éprouva à la vue de sa
mère – morte de consomption – couchée dans son
cercueil; ce serait là l'explication de cette attirance
malsaine que, adulte, il ressentit, dans la fiction comme

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



dans la réalité, pour des femmes présentant les attributs
morbides et mortuaires de sa mère. D'où ses amours pour
des femmes-enfants malades et ses histoires peuplées de
morts vivants.
 Ces données sont prises indifféremment dans la vie du
poète et dans ses textes ; procédé correct pour une
enquête psychologique sur le personnage dit Edgar Allan
Poe, mais à rejeter pour une enquête sur cet Auteur
Modèle que le lecteur de ces textes se représente, et qu'il
a besoin de se représenter, même s'il ne possède aucune
donnée biographique sur Poe. Nous pouvons donc affirmer
en toute tranquillité que Marie Bonaparte utilise les textes
de Poe comme des documents, des symptômes, des
protocoles psychiatriques. Il est dommage qu'elle n'ait pu
le faire du vivant de Poe, elle aurait pu contribuer à le
guérir de ses obsessions. Mais enfin, c'est comme ça et
ce n'est pas la faute de Marie Bonaparte. Il nous reste,
puisque Poe est mort, la satisfaction (toute humaine et
scientifiquement très productive) de réfléchir sur les
problèmes exemplaires d'un grand homme et sur les liens
mystérieux entre maladie et créativité.
 Tout cela n'a rien à voir avec une sémiotique du texte ni
avec une analyse de ce que le lecteur peut trouver chez
Poe. Mais Marie Bonaparte sait aussi faire de la
sémiotique textuelle et d'une façon tout à fait remarquable.
Dans le même essai, elle analyse, quelques pages plus
loin, le poème « Ulalume » : le poète veut se diriger vers
l'astre Vénus-Astarté, Psyché terrifiée le retient, il n'en
poursuit pas moins son chemin pour trouver, à la fin de
son voyage, la tombe de sa bien-aimée. Marie Bonaparte
observe que le symbolisme du poète est transparent, et
elle en fait une sorte d'analyse actancielle ante litteram :
un acteur mort empêche Poe d'aller vers l'amour normal,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



psychique et physique, symbolisé par Vénus.
Transformons les acteurs en pures polarités actancielles
et nous avons un sujet qui vise à un objet, un adjuvant et
un opposant.
 Elle examine ensuite trois récits, " Morella", " Ligea " et "
Eléonore ", trouvant que tous trois ont la même fabula. A
quelques différences près, nous avons toujours un mari
amoureux d'une femme extraordinaire, la femme meurt de
consomption, l'époux lui jure un deuil éternel, ne tient pas
sa promesse et se lie à une autre femme ; mais la mort
réapparaîtra et enveloppera la nouvelle femme dans le
manteau de son funèbre pouvoir. Il est facile de passer de
cette fabula (véritable scénario intertextuel) à des
structures actancielles; Marie Bonaparte le fait d'instinct
quand elle décide de considérer comme morte la seconde
femme de la dernière nouvelle – qui pourtant ne meurt pas
mais qui, en quelque sorte, recouvre le rôle d'objet
d'amour qui se soustrait à l'aimé en s'identifiant ainsi à la
première femme. Marie Bonaparte reconnaît dans les trois
nouvelles la structure d'une obsession et elle la reconnaît
surtout comme une obsession textuelle.
 Mais voilà qu'après une si belle analyse l'auteur conclut
que la vie d'Edgar Allan Poe fut semblable à celle des
héros de ces récits, opérant ainsi un écart méthodologique
qui déplace son attention, de l'interprétation des textes à
leur utilisation du point de vue clinique.
 Passons maintenant à une lecture qui se propose un but
opposé, plus proche de nos intentions. C'est celle que
mène Jacques Derrida sur " la Lettre volée " dans " Le
facteur de la vérité " (se référant à une autre lecture de
Marie Bonaparte et à une lecture très célèbre de Lacan
que, par ailleurs, il critique)e.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 En partant de sa propre compétence idéologique, qui
l'amène à privilégier dans le texte le discours de
l'inconscient, il y identifie des sujets plus généraux que les
acteurs qui les représentent. Ce qui compte, ce n'est pas
tant la nature de la lettre que le fait qu'elle revienne à la
femme à qui elle avait été soustraite, ou qu'elle soit
retrouvée accrochée à un clou sous le centre de la
cheminée (" sur l'immense corps de femme, entre les
jambages de la cheminée ") ; et ce qui compte, ce n'est
pas tant l'acteur Dupin que le fait qu'il manifeste un
caractère double faisant qu'il s'identifie successivement à
tous les personnages. Peu importe pour nous de décider
ici si l'interprétation de Derrida satisfait à la pluralité des
contenus possibles exhibés par le texte de Poe. Ce qui
nous intéresse, c'est que Derrida veuille mettre en lumière,
comme il dit (et cela en désaccord avec la position qu'il
attribue à Lacan), les " structures textuelles " : c'est-à-dire
qu'il veuille " interroger l'inconscient de Poe " mais " pas
les intentions de l'auteur " et que, pour ce faire, il essaie
de l'identifier " à telle ou telle position de ses personnages
".
 Ainsi, Derrida part de la fabula (sélectionnée selon ses
propres tendances idéologiques qui l'amènent à
déterminer ce qui selon lui est le topic de toute l'affaire,
une histoire de castration) pour aller vers les structures
actancielles, en montrant comment elles se manifestent
aux niveaux profonds du texte. Bonne ou mauvaise,
l'opération est en tout cas légitime.
 Reste à savoir si ce procédé ne tient pas plus de
l'interprétation critique que de la coopération interprétative.
Mais la frontière entre ces deux activités est très mince et
on doit l'établir en termes d'intensité coopérative, de clarté

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



et de lucidité dans l'exposition des résultats d'une
coopération accomplie. Le critique, dans ce cas, est un
lecteur coopérant qui, après avoir actualisé le texte,
raconte ses propres mouvements coopératifs et met en
évidence la façon dont l'auteur, par sa stratégie textuelle,
l'a amené à coopérer ainsi. Ou encore, il évalue en termes
de réussite esthétique (quelle que soit la définition
théorique qu'il en donne) les modalités de la stratégie
textuelle.
 Les formes de la critique sont, on le sait, variées: il y a la
critique philologique, esthétique, sociologique,
psychanalytique ; celle qui exprime des jugements de
valeur et celle qui met en lumière le parcours d'une
écriture. Et bien d'autres encore. Ce qui nous intéresse,
nous, ce n'est pas la différence entre coopération textuelle
et critique, mais celle entre critique qui raconte et exploite
les modalités de coopération textuelle et critique qui utilise
le texte, comme nous l'avons vu, à d'autres fins. Nous
nous bornerons à considérer le premier type de critique
comme étant étroitement lié aux processus que ce livre
tend à mettre en lumière. Cette critique-là, c'est celle qui
aide à réaliser la coopération, même là où notre manque
d'attention risquait de la faire échouer. Cette critique, nous
devrons la définir, dans l'optique qui est la nôtre, comme
l'exemple de coopération textuelle " excellente ". Même
quand elle diverge des résultats de notre coopération et
que l'on estime devoir refuser au critique la fonction de
Lecteur Modèle. Remercions-le simplement d'avoir
essayé.
 

9.4. STRUCTURES PROFONDES
INTENSIONNELLES ET STRUCTURES

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



PROFONDES EXTENSIONNELLES
 

Il y a une autre raison qui nous a amené à privilégier au
cours de ce chapitre non tant la mécanique structurale des
oppositions idéologiques et actancielles que le moment et
les conditions de leur identification. Reprenons la figure
2(cf. p. 93). A droite, nous avons les mouvements
accomplis par le lecteur en extension: quels sont les
individus en jeu, quels sont les états du monde, les cours
d'événements? Sommes-nous face à une série
d'assertions qui concernent le monde où nous vivons ou
un monde possible? Et quel que soit ce monde, quelles
prévisions pouvons-nous faire sur ce qui va se passer? A
gauche, nous avons les mouvements accomplis par le
lecteur en intension: quelles propriétés assignerons-nous
aux individus en jeu, indépendamment du fait qu'ils
existent ou non dans le monde de notre expérience?
Quelles abstractions représentent-ils? Sont-ils bons ou
mauvais? Plusieurs individus jouent-ils le même rôle? etc.
 Mais ces deux ordres de mouvements sont-ils vraiment
si irréductibles que cela? Si un texte narratif (si tout texte)
n'était signifiant que dans la mesure où ses propositions
sont vérifiables dans le monde de notre expérience – c'est-
à-dire seulement si tout ce que le texte dit se produit ou
s'est produit dans le monde " réel " –, alors, il y aurait bien
peu de travail coopératif à faire sur un texte narratif (sur
tout texte). Tout se résoudrait là où (dans la figure 2) nous
avions au contraire parenthétisé les extensions. Si l'on
estime que soit le texte parle d'états " réels ", soit il ne
parle de rien, alors toute tentative de faire des prévisions,
d'y déterminer des actants devient inutile.
 C'est pour se sortir de cette ornière que la sémantique
logique a élaboré la notion de monde possible, afin de

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



traduire les problèmes intensionnels en termes
extensionnels. Dire alors qu'une propriété est valable pour
un individu dans un monde possible et qu'une proposition
est vraie dans un monde possible (décision formulée en
termes extensionnels), cela signifie reproposer cette
problématique de la " véridiction " que la sémantique
structurale de Greimas (1973 : 165; 1976: 80) met en jeu
au niveau intensionnel. Dire qu'un texte nous offre une
proposition donnée comme vraie dans un monde possible
(celui que la fabula dessine ou celui que le texte attribue
aux attitudes propositionnelles des personnages) signifie
dire que le texte met en acte des stratégies discursives
pour nous présenter quelque chose comme vrai ou
comme faux, comme objet de mensonge ou de réticence
(secret), comme objet de croyance ou comme proposition
affirmée pour faire croire ou pour faire faire. Ainsi, le fait
que le lecteur, au niveau des prévisions, avance un projet
d'un possible état d'événements doit être évalué au niveau
extensionnel dans sa cohérence ou sa non-cohérence
avec le développement successif de la fabula; au niveau
intensionnel, par contre, cela peut nous amener à nous
interroger sur la façon dont le texte a agi pour stimuler
cette croyance (à laquelle le texte, dans une phase
successive de la fabula, assigne une valeur de vérité 1oD).
 Donc, construire des matrices de mondes mutuellement
comparables et assigner des propriétés à des individus
n'est pas très différent, semble-t-il, d'assigner des rôles
actanciels à des acteurs, surtout si certaines des
propriétés des individus d'une fabula sont structuralement
nécessaires, à savoir fondées sur la mutuelle solidarité
des individus à l'intérieur d'un monde. Au contraire, il faut
se demander si même les assignations de valeurs de
vérité, en termes extensionnels, ne doivent pas venir faire

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



partie des structures idéologiques du texte. Dans les
fabulae logiques aussi, il y a des structures idéologiques.
 Toutes ces raisons font que les processus de décision
extensionnelle en termes de structures de mondes,
étudiés dans le chapitre précédent, semblent se
superposer à bien des égards aux processus intensionnels
dont nous avons parlé dans ce chapitre – qui peut-être ne
proposent qu'une version alternative des premiers.
 Nous avons employé " semblent " et " peut-être " par
prudence méthodologique : en fait, le modèle représenté
dans la figure 2a tenté de mettre en relation des
catégories qui proviennent d'univers de recherche très
différents. Il nous a paru nécessaire d'accomplir cette
opération (sans en cacher les risques syncrétistes), car,
en définitive, tous ces univers de recherche ont un objet
commun, même s'ils le définissent différemment: c'est la
sémantique et la pragmatique des textes.
 a Cf. par exemple nos recherches sur James Bond, les Mystères de Paris,
Superman, etc., in Eco 1965a, 1965b, 1968, 1976.
 b On a déjà parlé à plusieurs reprises de décodage aberrant (Eco, 1968,
1977, et Eco et Fabbri, 1978). Voir aussi le diagramme de la figure 1(cf. p. 69)
dans ce livre. On ne doit attribuer au terme | aberrant |aucune connotation
négative: on entend seulement un décodage qui, loin de se conformer aux
intentions de l'émetteur, en inverse les issues. Un tel décodage est " aberrant "
eu égard à l'effet prévu, mais il peut constituer une façon de faire dire au
message ce qu'il pouvait dire ou même d'autres choses qui sont intéressantes
et fonctionnelles pour les propos du destinataire.
 c Que Sue se soit cru révolutionnaire quand il était réformiste n'est pas pris
en compte ici. Les structures idéologiques ne concernent pas les intentions du
destinataire mais ce que le texte manifeste ou contient virtuellement. Elles ne
concernent pas non plus des noms ou des étiquettes mais des structures
sémiotiques actualisables. C'est pourquoi il se pouvait très bien que Sue, pour
des raisons idiosyncrasiques, appelle " idéologie révolutionnaire " ce que
d'autres (Marx et Engels, par exemple, lecteurs de Sue) appelaient " idéologie
réformiste " . l'opposition d'étiquettes laissait et laisse intactes les oppositions

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



idéologiques qui se dessinent dans les Mystères, par exemple l'opposition «
océan de la rage populaire vs action de charité illuminée du capital », qui
connote « Risque à éviter vs Solution optimale ». Bien sûr, il est difficile de lire
Sue en faisant abstraction de ces oppositions telles que l'auteur les a
étiquetées. Ce n'est pas un hasard si l'on requiert, pour mettre en lumière ces
contradictions entre niveau discursif et niveau idéologique, une analyse critique
comme exemple de coopération interprétative " excellente " qui prime le texte
contre l'auteur, c'est-à-dire l'Auteur Modèle contre l'auteur empirique.
 d Cf. Marie Bonaparte, Psychanalyse et Anthropologie, Paris, P.U.F., 1952.
 e Jacques Derrida, " Le facteur de la vérité " in Poétique 21, 1975,
Littérature et Philosophie mêlées.
 L'oeuvre de Marie Bonaparte à laquelle on se réfère est: Edgar Poe, sa vie,
son œuvre. Etude analytique, Paris, P.U.F., 1933.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



10.
 

APPLICATIONS: LE MARCHAND DE
DENTS

 
Les propositions théoriques des chapitres précédents

ont été expérimentées sur de brefs fragments textuels.
Dans ce chapitre et dans le suivant, on essaiera de les
appliquer à des portions textuelles plus grandes. Ici, on
traitera de l'incipit d'un roman de consommation courante;
dans le prochain chapitre, il s'agira d'une nouvelle
complète qui présente en outre la caractéristique d'être "
difficile ", ambiguë, passible de diverses lectures.
 Le texte que nous allons analyser est le début du roman
The Tooth Merchant  de Cyrus A. Sulzberger. Nous l'avons
choisi pour deux raisons. La première, c'est qu'il s'agit d'un
exemple de narrativité " plane " ne présentant pas de
particulières difficultés interprétatives et qui ne devrait
donc pas, selon toute apparence, requérir d'interventions
coopératives de la part du lecteur: on verra pourtant à quel
point il en requiert et combien elles sont complexes, signe
que le principe de coopération interprétative vaut pour tout
type de texte. La seconde raison est que nous en avons un
exemple de traduction italienne (le livre a été publié par
Bompiani sous le titre Il mercante di denti). La traduction
est correcte mais, nous le verrons, elle " ajoute " quelque
chose au texte original: elle introduit sous forme de
lexèmes dans la surface linéaire du texte ce que l'original
anglais laissait à l'actualisation du lecteur. Procédé
typique de toutes traductions qui représentent en effet,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



quand elles sont réussies, un exemple de coopération
interprétative rendue publique. C'est pourquoi nous
donnerons la traduction italienne à côté de l'original
anglais, afin de pouvoir vérifier les hypothèses théoriques
que nous avons élaborées jusqu'icia b :
 (40)

1 The foulest brothels in Europe
 2 and 1 know all of them
 3 are on Albanoz Street
 4 in the Perah district of Istanbul
 5 and there I was sleeping
 6 one late summer morning in 1952
 7 beside a Turkish whore named Iffet
 8 with a cunt as broad as the mercy of Allah
 9 when suddenly there was a scream at the door
 10 followed by a thump on the stairs
 11 " Aaaaaaiiiiieee, the American Fleet "
 12 moaned Iffet
 13 hauling the flyblown sheet about her head
 14 as the police burst in.
 1 I casini più luridi d'Europa
 2 e io li conosco tutti
 3 sono in via Albanoz
 4 nel quartiere di Perah, a Istanbul,
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



5 e in uno di questi stavo dormendo io
 6 una mattina di tarda estate del 1952
 7 accanto a una puttana a nome Iffet,
 8 dalla fica grande quanto la misericordia di Allah,
 9 quanto fummo risvegliati di soprassalto
 10 da strilli giù in basso, seguiti da uno scalpiccio su

per le scale
 11 " Ahïahiahi, la flotta americana! "
 12 gemette Iffet
 13 coprendosi la testa col lenzuolo
 14 Irruppe invece la polizia.
 1 Les bordels les plus répugnants d'Europe
 2 et je les connais tous
 3 se trouvent rue Albanoz
 4 dans le quartier de Perah, à Istanbul,
 5 et c'est dans l'un d'eux que j'étais en train de dormir
 6 un matin de la fin de l'été 1952
 7 aux côtés d'une putain nommée Iffet,
 8 au con aussi grand que la miséricorde d'Allah,
 9 quand nous fûmes réveillés en sursaut
 10 par des cris en bas, suivis d'un piétinement

montant l'escalier
 11 " Aïeaïeaïe, la flotte américaine! "
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



12 gémit Iffet
 13 en se couvrant la tête avec le drap.
 14 Au contraire ce fut la police qui fit irruption.
 

Le lecteur aura déjà résolu les problèmes concernant
les circonstances d'énonciation: il y a un x qui, dans un
temps antérieur à celui de la lecture, a émis par écrit le
texte en question. Cet x sujet de l'énonciation
(empiriquement: Cyrus A. Sulzberger) pourrait s'identifier
au sujet de l'énoncé, à savoir le je narrateur qui fait son
apparition en 2. Mais, en assumant des règles de genre, le
sujet de l'énonciation sera dissocié du sujet de l'énoncé
qui, de toute évidence, est un individu du monde narratif.
La narration n'expose donc pas seulement des faits
extérieurs mais aussi des faits " intérieurs " concernant en
particulier les réactions psychologiques de la voix qui
raconte.
 Après avoir actualisé 1 (explicitations sémantiques
tendant à enrichir 1 casino – bordel – de toutes ses
composantes), on procède en 2 à l'actualisation de la
déclaration du protagoniste (il y a un x, décrit pour l'instant
de façon imprécise comme étant celui qui est en train
d'énoncer les propositions en question, qui affirme
connaître tous les bordels d'Europe) et on applique une
règle d'hypercodage rhétorique: il s'agit bien sûr d'une
hyperbole. Première inférence: comme la connaissance
de tous les bordels d'Europe est une opération qui
demande beaucoup de temps, même si on envisage une
réduction raisonnable de l'hyperbole, le narrateur a
consacré une grande partie de sa vie à cette pratique.
L'hyperbole est atténuée par la restriction qui limite le

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



nombre des bordels connus à ceux qui sont les plus
répugnants : cela appauvrit le monde épistémique du
narrateur mais enrichit notre connaissance de ses goûts et
de ses habitudes. Autre inférence: soit il fréquente les
bordels les plus répugnants par perversion, soit il est
contraint de se limiter à ceux-ci pour des raisons sociales;
le narrateur est donc probablement un homme de basse
condition; comme il doit avoir beaucoup voyagé à travers
l'Europe, il apparaît comme un vagabond. Ce n'est qu'en
4, en apprenant qu'on se trouve à Istanbul, port maritime
connu, que l'inférence s'enrichit d'autres éléments
probables: il s'agit peut-être d'un marin.
 Au cours de tous ces mouvements coopératifs, le
lecteur a fait référence à l'encyclopédie pour établir, à
travers |Europe |, une référence au monde W0 de son
expérience. Ce qui lui a permis de mieux actualiser |
bordels | et les plus répugnants |, en ayant recours à des
scénarios communs valables dans son encyclopédie (il ne
doit pas s'agir de la taverne galactique de la Guerre des
étoiles, mais de bordels comme on en trouve à Gênes,
Marseille ou Athènes). Notons qu'arrivé à 6, le lecteur est
en mesure, grâce à la date 1952, de prendre des
décisions sur la nature de l'encyclopédie à laquelle faire
recours (par exemple : à cette époque le narrateur pouvait
encore fréquenter légalement les bordels de Gênes,
puisqu'ils ont été fermés en Italie en 1958). A ce stade, le
lecteur ne sait pas encore cependant quelle propriété
sémantique de | bordel |il doit expliciter et lesquelles il doit
narcotiser. Il attend, en gardant, pour ainsi dire, le tiroir de
l'encyclopédie ouvert. Mais il sait une chose, grâce à une
pression co-textuelle: de bordels, il actualisera la propriété
connotative d'être des lieux sordides.
 Après avoir lu 3 et 4, il effectue quelques opérations

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



assez complexes. Le format de l'encyclopédie du lecteur
lui permet probablement d'avoir des notions sur Istanbul
mais pas sur la rue Albanoz et le quartier de Perah. Il va
donc actualiser d'abord tout ce qui lui sert sur Istanbul.
D'une part que c'est une ville turque, port maritime, porte
de l'Orient (et il tiendra à sa disposition quelques
scénarios intertextuels sur cette ville levantine, lieu de
trafics ambigus ; pour un lecteur qui se prépare à un
scénario cinématographique, des scénarios visuels et
musicaux sont activés). La pression co-textuelle lui dit qu'il
doit actualiser surtout les dimensions d'Istanbul: en effet, il
doit réaliser une opération logique selon laquelle Istanbul-
ville est plus grand qu'un quartier et un quartier plus grand
qu'une rue. Le lecteur (tout en parenthétisant les
extensions, c'est-à-dire en ne se demandant pas si le
quartier de Perah existe vraiment, ni s'il y a à Istanbul une
rue Albanoz) construit un univers narratif muni de ces trois
individus ordonnés selon des relations spatiales précises.
Voilà un cas où actualisation de structures discursives et
actualisation de structures de mondes vont de pair. Ainsi,
le lecteur a déjà établi des procédés d'identification: Perah
est lié par une relation S-nécessaire à Albanoz Street
(symétriquement) et toutes deux sont liées par une relation
S-nécessaire à Istanbul (qui, appartenant à l'encyclopédie,
a déjà été identifié et ne requiert pas de relations S-
nécessaires; cf. chapitre 8.14).
 Il s'agit maintenant d'identifier le narrateur sans
équivoque possible. Les fragments 5 et 6 y pourvoient. Le
narrateur, c'est cet x qui, à un moment précis, est en train
de dormir dans un lieu déjà actualisé précédemment et
donc lié à lui par une relation S-nécessaire. Notons que le
traducteur accomplit ici une opération de précision que
l'original évite. Le texte italien dit en effet | in uno di questi

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



(casini)| – dans un de ces (bordels) – quand l'anglais dit
seulement | there | ce qui peut être rue Albanoz, dans le
quartier de Perah ou à Istanbul. Mais naturellement le
traducteur a raison, parce qu'il effectue l'inférence
suivante: si le narrateur m'a nommé avec tant de précision
non seulement la ville mais aussi le quartier et la rue et s'il
a commencé en focalisant le bordel, je ne vois pas
pourquoi, après tant de détails, il devrait me dire qu'il
dormait dans un endroit qui n'était pas un bordel.
D'accord, le texte original pourrait suggérer: "Les bordels
les plus répugnants d'Europe sont rue Albanoz et c'est
justement dans cette rue que j'étais en train de dormir,
mais pas nécessairement dans un de ses bordels " ; mais
ici entre en jeu la règle conversationnelle supposant que le
narrateur ne doit pas être plus explicite que ne le requiert
la situation. C'est pourquoi l'inférence du traducteur est,
sinon sémantiquement, du moins pragmatiquement
(conversationnellement) correcte; de plus, elle est vérifiée
par 7, où l'on apprend que le protagoniste dort aux côtés
d'une prostituée. Si le narrateur avait voulu dire que, bien
qu'il soit au paradis des bordels, il avait choisi le seul
édifice respectable de la rue Albanoz, il l'aurait spécifié en
toutes lettres.
 Nous laisserons de côté la précision sur le matin de la
fin de l'été: elle ne prendra un relief narratif que dans les
pages suivantes que nous n'analysons pas ici. Idem pour
l'année 1952, qui pour l'instant vaut uniquement comme
indication générale: «de nos jours ». Ce n'est qu'aux
chapitres ultérieurs que l'on verra sa fonction: le roman
raconte une histoire de guerre froide.
 D'autre part, il nous semble excusable que le traducteur
néglige d'enregistrer que la putain est turque: il se
comporte en lecteur normal qui trouve cela totalement

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



redondant puisque nous nous trouvons à Istanbul. Nous
pouvons présumer que le texte anglais, du point de vue
discursif, entendait ajouter une connotation péjorative, ce
qui pourrait être confirmé par le fragment 8. Fragment que
nous ne soumettrons pas à l'analyse, non pas par pudeur,
mais parce qu'il met en jeu des mécanismes
d'hypercodage rhétorique et des scénarios intertextuels
beaucoup trop complexes. Il y a une similitude, une
hyperbole, le renvoi à des scénarios communs sur les
conditions gynécologiques des prostituées des ports et à
des scénarios intertextuels sur le style très imagé des
musulmans... Bref, trop de matériel. Disons que le Lecteur
Modèle devrait comprendre que la prostituée est vieille et
désagréable mais néanmoins prodigue de ses charmes.
Une fois encore, par des inférences faciles, le narrateur en
ressort connoté comme un individu aux goûts vulgaires (ou
subtilement pervers).
 En 7, nous avons quelque chose de plus intéressant: le
narrateur y est définitivement déterminé en termes de
fabula; il est désormais lié par une série de relations S-
nécessaires, d'abord au lieu, ensuite à Iffet. Iffet, quant à
elle, est déterminée sans ambiguïté comme cette unique
prostituée qui, en ce matin de 1952, dort avec cet individu
dans ce lieu. Nous savons très peu de chose sur cet x qui
raconte, mais désormais nous ne le confondrons avec
aucun autre individu. Si soudain celui-ci énonçait
l'improbable contrefactuel "Que se passerait-il si je n'étais
pas aujourd'hui dans un bordel de la rue Albanoz aux
côtés d'Iffet ? " nous devrions parler de totale
inaccessibilité entre monde contrefactuel et monde de
référence, parce que nous ne disposerions plus d'aucune
propriété nous permettant de parler d'une quelconque
forme d'identité.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 En 9 aussi, nous avons quelque chose de textuellement
intéressant, et les divergences entre l'original et la
traduction nous font comprendre que nous nous trouvons
ici face à un nœud coopératif remarquable. D'abord,
l'original dit qu'il y eut tout à coup un cri à la porte et le
traducteur interprète que le narrateur et Iffet furent réveillés
en sursaut. L'inférence est explicable: si quelqu'un raconte
une expérience personnelle en disant qu'il était en train de
dormir et qu'après il y eut un cri, cela signifie que ce cri, il
l'a entendu, mais comme, avant, il dormait, il faut qu'il se
soit réveillé juste avant ou pendant l'émission du cri; il est
probable (scénario commun) qu'il ait été réveillé par le cri
(ainsi qu'Iffet, puisqu'en 11 elle se lamente à haute voix).
Le traducteur a même inséré dans la structure narrative
profonde une série de phases temporelles ordonnées que
l'original n'exprimait pas: d'abord x dort, ensuite quelqu'un
pousse le cri, puis (mais il s'agit d'une fraction de
seconde) x se réveille. Sinon, pourquoi le cri devrait-il avoir
été " soudain " ? Soudain pour qui? Evidemment pour
celui qui a été réveillé: ce n'est pas le cri qui a été soudain,
mais l'expérience qu'en a eu le dormeur. Ce | suddenly |,
s'il était référé au cri, serait un hypallage.
 Ce n'est pas tout. L'original dit qu'il y eut un cri à la porte
suivi d'un coup sourd sur l'escalier. Le traducteur en infère
une série d'opérations ordonnées dans le temps et
l'espace : le cri fut émis à la porte d'entrée du rez-de-
chaussée, puis le bruit (rendu ici par |scalpiccio| –
piétinement –) se fait entendre le long des escaliers qui
mènent à la chambre où les deux dormaient. Notons que,
selon l'original, il y a d'autres interprétations possibles: a le
cri est émis à la porte du rez-de-chaussée par les intrus,
qui frappent quelqu'un qui leur barrait la route, le faisant
tomber et produire un bruit sourd sur les premières

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



marches de l'escalier; k le cri est émis à la porte par
quelqu'un de la maison, qui est frappé et que l'on fait
tomber sur les premières marches de l'escalier; (III) le cri
est émis par quelqu'un de la maison devant la porte de la
chambre, puis ce quelqu'un est frappé et dégringole dans
l'escalier. On pourrait continuer longtemps. Qu'a fait le
traducteur? Il a eu recours à des scénarios communs, il a
ainsi appris que d'habitude une maison de tolérance a une
porte qui donne sur la rue, puis un escalier qui mène aux
chambres du péché, situées en règle générale aux étages
supérieurs. Le traducteur a rendu |scream| par « strilli ».
C'est juste, mais il nous semble qu'il a ajouté une
connotation de féminité. Donc l'inférence, par ailleurs
implicite dans la traduction, est: les intrus ont trouvé la
tenancière devant la porte, elle a crié, ils sont entrés en
bas et maintenant ils sont en train de gravir l'escalier qui
mène à la chambre (où évidemment il y a une seconde
porte). Cette histoire des deux portes nous dit que traduire
(et lire), cela signifie établir des structures de mondes,
avec des individus en jeu. Ici, la porte d'en bas est
importante, celle d'en haut l'est un peu moins (elle se
profile en 14, probablement enfoncée par la police). Mais il
est sûr que la porte apparaissant dans la manifestation
linéaire n'est pas la porte de la chambre, cela est certifié
par le fait que d'abord il y a le cri à la porte et ensuite le
bruit dans l'escalier. A condition qu'on ait décidé que le
bruit est un piétinement et non un bruit de chute... En
somme, voilà comment une expression apparemment
plane et littérale entraîne le lecteur dans une série de
décisions interprétatives. Un texte est vraiment une
machine paresseuse qui fait faire une grande partie de son
travail au lecteur.
 Les fragments de 11 à 13 sont encore plus complexes.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Pourquoi Iffet gémit-elle et prononce-t-elle la phrase 11?
Le lecteur doit accomplir les mêmes inférences que celles
que le texte attribue à Iffet : qui dit arrivée violente et
bruyante, dit alors beaucoup de gens; qui dit beaucoup de
gens faisant irruption dans un bordel du port, dit marins ;
qui dit marins dans un port de la Méditerranée, dit marins
de l'OTAN; qui dit marins arrivant à l'improviste, dit flotte
non nationale; par abduction, ce sont probablement des
Américains. Il y a en outre de nombreuses synecdoques
(la flotte pour quelques marins qui en font partie) ainsi que
des hyperboles (toute la flotte! n'exagérons pas!). Puis il y
a un second ordre d'inférence: même pour une mondaine
à la chatte grande comme la miséricorde d'Allah, toute la
flotte, ou ne serait-ce qu'une bonne délégation, c'est trop ;
enfin, il y a les scénarios communs et intertextuels : quand
les marins viennent de débarquer et qu'ils se précipitent
sur les bordels, à Dieu vat... Tout compte fait, la situation
est passablement cocasse mais pour l'actualiser il faut un
sacré travail coopératif. De plus, nous avons sur Iffet une
concentration implicite de descriptions qui la connotent
dans toute sa misère de vieille prostituée qui doit en avoir
vu de toutes les couleurs et qui sait par expérience
comment vont les choses.
 Mais est-il vrai qu'Iffet gémit de désespoir? C'est ainsi
que l'interprète le traducteur, mais certains locuteurs
américains nous ont fait remarquer que l'interprétation
pourrait être différente : | moaned |peut vouloir dire gémir
de douleur mais aussi glapir de plaisir, et alors le |
aaaaaaiiiiieee |pourrait être un hurlement de triomphe,
d'autant plus qu'en 13, Iffet ne se couvre pas
nécessairement la tête avec le drap, comme le dit la
traduction italienne; l'anglais suggère qu'elle pourrait agiter
le drap comme une voile ou une bannière. A la vérité, Iffet

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



perd, dans les pages qui suivent, toute fonction narrative et
donc la décision interprétative dont nous discutons n'est
pas si importante que cela: il n'empêche que le nœud
reste ambigu.
 Quelques mots sur |hauling| : il y a d'indubitables
connotations de voile, de vol, de grand pavois, mais ce
pourrait être une métaphore ironique; Iffet, apeurée, veut
se couvrir la tête, comme une autruche. Le drap est
|flyblown plein de vermine, de mouches, sale, dégoûtant.
Le traducteur, face à ces deux expressions, pour rester à
tout prix fidèle à l'isotopie de la peur, laisse tomber ces
détails.
 Mais la question la plus intéressante est de savoir d'où
vient ce drap: le drap, the sheet, celui-là justement et pas
un autre. La réponse de n'importe quel lecteur, même le
plus démuni, est telle qu'elle justifie la désinvolture du
texte: c'est évident, Iffet dort, donc elle dort dans une
chambre et dans un lit, un lit a un matelas, un oreiller et un
drap, il en a même deux, mais un seul peut être soulevé
par le dormeur... Bien sûr, c'est comme ça. Mais pour que
le texte soit actualisé de cette façon, nous devons postuler
que le lecteur a activé le scénario commun «chambre à
coucher ». Supposons que le fragment 13 soit proposé à
un ordinateur nourri d'un lexique mais pas d'un ensemble
consistant de scénarios (parmi lesquels « bordel » et «
chambre à coucher »). Il saurait actualiser le fait qu'il y a
une femme qui dort – mais elle pourrait dormir par terre ou
dans un sac de couchage – et qu'il y a un drap que le texte
identifie curieusement à travers un article déterminatif,
comme s'il fallait présupposer qu'il a déjà été mentionné.
Mais il ne saurait pas dire d'où vient le drap. Le Lecteur
Modèle, lui seul, sait que les bordels sont organisés en
chambres individuelles, meublées selon un certain

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



standard (ou scénario commun) et il n'a donc pas
d'hésitation pour identifier ce drap: il appartient à la classe
des draps qui, dans tout scénario, recouvrent un lit et c'est
ce drap-là qui se trouve en relation S-nécessaire avec Iffet.
Le drap est à présupposer parce qu'il est déjà dans le
scénario.
 Nous en arrivons au fragment 14. Ici, l'original est
lapidaire. Après avoir préfiguré le monde possible d'Iffet
habité par la marine américaine, et après avoir permis que
le lecteur s'associe à cette prévision, le texte oppose l'état
final de cette portion de fabula, c'est-à-dire le monde (WN)
tel qu'il est. Tout le fracas avait été fait par la police. Iffet,
et le lecteur, doivent abandonner leurs mondes possibles:
les individus qui les habitaient, narrativement n'existent
pas. Nous pourrions dire que le monde des croyances
d'Iffet reste accessible au monde de la fabula: il est habité
par des marins surnuméraires, mais, pour le reste, les
autres individus (bordel, escalier, Istanbul) demeurent les
mêmes. Il ne s'agit donc pas d'une collision de mondes
importante pour le développement de la fabula, c'est un
simple jeu de prévisions effectué au niveau des structures
discursives; celui qui fera un résumé final du livre oubliera
cette équivoque d'Iffet, tout comme dans Un drame on
oubliera facilement que dans le chapitre 2Marguerite a cru
que Raoul regardait avec désir Mlle Moréno.
 Le traducteur en tout cas souligne la différence entre les
mondes avec un | invece |– au contraire – : contrairement
au topic du monde possible d'Iffet.
 Le lecteur sent qu'il est ici face à une disjonction de
probabilité assez intéressante. Que peut bien vouloir la
police à ce vagabond des sept mers? Peut-être sommes-
nous entrés dans le vif de la fabula. Mais, même jusque-

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



là, le lecteur a donné du sien pour faire " parler " le texte.
Un texte n'est vraiment pas un cristal. Et s'il l'est, la
coopération de son Lecteur Modèle fait partie de sa
structure moléculaire.
 a Le texte qui suit est subdivisé, tant en italien qu'en anglais, en " versets".
La subdivision ne reflète aucune hypothèse sur des unités minimales
présumées du texte, des pauses du lecteur, des nœuds de disjonction de
probabilité: elle répond seulement aux exigences de l'exposition que nous
allons faire.
 b Je donne à la suite des deux textes une traduction française qui traduit
littéralement la traduction italienne.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



11.
 

APPLICATIONS: UN DRAME BIEN
PARISIENa

 

11.1. COMMENT LIRE UN MÉTATEXTE
 

Un drame bien parisien, publié par Alphonse Allais en
1890 dans le Chat noir, peut sembler au lecteur superficiel
un simple jeu malicieux, un exercice de trompe-l'oeil
littéraire, quelque chose à mi-chemin entre les gravures
d'Escher et les nouvelles de Borges (dans les deux cas, de
toute façon, courageusement ante litteram). Admettons
que ce ne soit que cela. C'est pour cette raison précise
qu'il doit être considéré avec respect comme un texte
narratif qui a le courage de raconter sa propre histoire. Et
après tout, s'il s'agit d'une histoire malheureuse, cela vient
pimenter l'expérience. Puisque ce malheur, c'est l'auteur
lui-même qui l'a soigneusement planifié, Un drame ne
représente pas un échec mais bien un succès
métatextuel.
 Un drame a été écrit pour être lu deux fois (au moins) :
la première lecture présuppose un Lecteur Naïf, la
seconde un Lecteur Critique qui interprète l'échec de
l'entreprise du premier. Voilà donc un exemple de texte
ayant un double Lecteur Modèle.
 Pour procéder à notre analyse, nous présumons d'abord
que notre lecteur a déjà lu Un drame (voir appendice I),

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



une seule fois et à une vitesse de lecture normale. On
calcule en effet pour le lecteur naïf un temps de lecture qui
laisse dans l'ombre de nombreuses traces importantes
destinées au lecteur critique. Nous ferons donc une
seconde lecture, menée aux dépens de la première, une
analyse critique de la lecture naïve de Un drame. D'autre
part, puisque toute lecture critique est toujours une
représentation et une interprétation de ses propres
procédures interprétatives, ce chapitre est aussi,
implicitement, une interprétation de la possible lecture
critique (seconde) de la nouvelle. Ce préambule est peut-
être ambigu, mais que le lecteur se tranquillise: Un drame
l'est encore plus.
 Un drame est un métatexte qui raconte au moins trois
histoires: ce qui arrive à ses dramatis personae, ce qui
arrive à son lecteur naïf et ce qui arrive à la nouvelle elle-
même en tant que texte (cette histoire étant au fond
l'histoire de ce qui arrive à son lecteur critique). Ce
chapitre n'est donc pas l'histoire de ce qui arrive en dehors
d e Un drame en tant que texte (les aventures de ses
lecteurs empiriques représentent peu d'intérêt pour notre
optique: il est évident qu'un texte si ambigu prête le flanc à
de nombreuses utilisations et à des aberrations ainsi qu'à
des refus de coopérer), ce n'est rien d'autre que l'histoire
des aventures des Lecteurs Modèles de Un drame.
 

11.2. STRATÉGIE MÉTA'TEXTUELLE
 

Quand il arrive au chapitre 6, le lecteur de Un drame ne
sait plus où il en est. Les chapitres 6et 7 ne peuvent pas
être justifiés, en termes intuitifs, si l'on n'assume pas que
les chapitres précédents postulaient un lecteur capable

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



d'élaborer les hypothèses suivantes:
 a à la fin du chapitre 4, le lecteur naïf devrait

soupçonner que Raoul et Marguerite décident
d'aller au bal déguisés, l'un en Templier, l'autre en
Pirogue congolaise, chacun dans le dessein de
surprendre l'autre en flagrant délit d'adultère.

 k Pendant la lecture du chapitre 5, le lecteur naïf
devrait soupçonner que les deux masques qui
participent au bal sont Raoul et Marguerite (il devrait
soupçonner au moins que quatre personnes,
importantes pour l'action, participent à la fête,
Raoul, Marguerite et leurs deux partenaires
supposés).

 Pour élaborer ces deux hypothèses, il faudrait postuler
que chacun des deux conjoints a lu la lettre reçue par
l'autre, sinon il ne saurait pas comment est déguisé le rival
auquel il doit se substituer; or le texte ne conforte pas cette
hypothèse, bien plus il l'exclut carrément: mais cela ne fait
rien, le lecteur naïf se comporte en règle générale ainsi,
comme l'attestent les contrôles empiriques faits sur de
nombreux lecteurs. Les résumés sont dans l'ensemble de
cette teneur: " Raoul reçoit une lettre où il est dit que
Marguerite, habillée en Pirogue, rencontrera son amant
habillé en Templier " (et vice versa). Ce type
d'interprétation naïve, effectuée au rythme normal de
lecture, c'est exactement celui qu'Allais avait prévu quand
il préparait son piège textuel. Et cela, non pas pour que
l'on avance des hypothèses sur les intentions de la
personne empirique de l'auteur, mais parce que le texte ne
se conclurait pas comme il se conclut s'il ne parlait pas à
ce type de Lecteur Modèle.
 Pour être honnête, le texte est d'une honnêteté

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



scrupuleuse. Il ne dit absolument rien qui puisse faire
soupçonner que Raoul et Marguerite projettent d'aller au
bal: il présente la Pirogue et le Templier au bal sans dire
quoi que ce soit qui puisse faire croire qu'il s'agit de Raoul
et de Marguerite; en définitive, il ne dit même pas, pas une
seule fois, que nos deux héros ont chacun une
maîtresse/un amant. C'est donc le lecteur qui prend la
responsabilité de faire de fausses inférences, c'est le
lecteur seul qui se permet des insinuations sur la moralité
de nos deux conjoints.
 Mais le texte postule justement ce type de lecteur-là
comme son propre élément constitutif: sinon, pourquoi
dirait-il au chapitre 6que le Templier et la Pirogue,
découvrant qu'ils ne sont pas Raoul et Marguerite,
poussent un cri de stupeur? Le seul à être stupéfait, ce
devrait être le lecteur qui avait caressé des attentes que le
texte ne satisfait pas... Et pourtant, ce lecteur a été
autorisé, en tant que Lecteur Modèle, à caresser ces
attentes-là. Un drame a pris en charge ses erreurs
possibles parce qu'il les a planifiées avec soin.
 Mais alors, si l'erreur du lecteur a été perfidement
provoquée, pourquoi ensuite la refuser comme une
inférence abusive? Et pourquoi, après avoir été refusée,
est-elle en quelque sorte légitimée?
 En réalité, il y a une cohérence dans la contradiction de
la leçon (implicite) de Un drame: Allais veut nous dire que
tout texte, et pas seulement Un drame, a deux
composantes, l'information que fournit l'auteur et celle que
le Lecteur Modèle ajoute, la seconde étant déterminée et
orientée par la première. Pour démontrer ce théorème
métatextuel, Allais pousse le lecteur à remplir le texte
d'informations qui contredisent la fabula, l'obligeant à

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



coopérer à la mise sur pied d'une histoire qui ne tient pas
debout. L'échec de Un drame comme fabula est la victoire
de Un drame comme métatexte.
 

11.3. STRATÉGIE DISCURSIVE: ACTES
LINGUISTIQUES

 
Pour construire un Lecteur Modèle, il faut mettre en

œuvre quelques artifices sémantiques et pragmatiques.
Aussi, la nouvelle tisse-t-elle tout de suite un réseau subtil
de signaux illocutoires et d'effets perlocutoires, le long de
son entière surface discursive.
 Le texte est dominé par la première personne du
singulier (le narrateur) qui, à tout instant, souligne le fait
que quelqu'un, étranger à la fabula, est en train de
raconter, avec une distance ironique, des événements
dont il n'est pas nécessaire qu'on les considère comme
vrais. Ces interventions pesantes du sujet de l'énonciation
stipulent indirectement (mais sans équivoque, pour peu
que le lecteur cultive dans son encyclopédie des données
d'hypercodage stylistico-rhétorique) un contrat mutuel de
méfiance courtoise: " Vous ne croyez pas à ce que je vous
raconte et je sais que vous n'y croyez pas, mais cela étant
établi, suivez-moi avec une bonne volonté coopérative,
comme si j'étais en train de vous dire la vérité. " C'est la
technique du " feindre de faire une assertion "définie par
Searle (1975) et qui implique justement une
parenthétisation préliminaire et provisoire des extensions.
 Toute une batterie d'expressions hypercodées est mise
en jeu pour établir ce contrat fiduciaire ambigu:
 - |A l'époque où commence cette histoire| est un

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



indicateur de fiction comme " Il était une fois" ;
 - Un joli nom pour les amours |renvoie à des

conventions littéraires hypercodées, voire de nature
symboliste;

 - |Bien entendu| est un clin d'œil qui signifie "Comme
vous le savez déjà, d'après tant de scénarios
intertextuels " ;

 - |Raoul, dis-je... | réaffirme, comme beaucoup
d'autres expressions, la présence d'un narrateur afin
de dissoudre l'impression de réalité que l'histoire
pourrait créer;

 - | C'était à croire que... | invite presque le lecteur à
avancer ses propres suppositions, tout comme
l'auteur avance les siennes, collaborant ainsi à
l'histoire; c'est en somme une invite à chercher des
schémas narratifs sous la structure discursive.

 Cette énumération pourrait continuer, mais il suffit de
relire le texte pour identifier toutes ces instances de
l'énonciation.
 Le texte projette son lecteur naïf comme un
consommateur typique des histoires d'adultère bourgeois
de la fin de siècle, nourri à la comédie de boulevard et aux
petites histoires de la Vie parisienne. On ne cache pas les
propensions de ce lecteur pour le coup de théâtre ni sa
nature de " client "prêt à payer pour obtenir des produits
savoureux : |Simple épisode qui donnera à la clientèle |,
expression qui apparaît dans le titre du deuxième chapitre,
rappelle les premières phrases du Tom Jones  de Fielding
(un auteur qui avait en tête une idée bien précise: le roman
est un produit confectionné pour un marché) :
 Un auteur ne devrait pas se considérer comme un

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



gentilhomme qui donne une réception privée ou qui fait
une œuvre de bienfaisance, mais comme le gestionnaire
d'un local public où tout un chacun est le bienvenu en
vertu de son argent...

Ces clients sont les membres d'un auditoire payant, prêt
à apprécier une narration construite selon des recettes
garanties. L'épigraphe du chapitre 1, avec sa citation tirée
de Rabelais, mentionne un |challan| qui signifie bien «
client».
 Le titre du chapitre 3|Vous qui faites vos malins se
moque du lecteur présumé parce qu'il le reconnaît comme
un de ceux qui s'attendent à une narrativité construite
selon des scénarios courants. C'est pour ce type de
lecteur-là que le texte ne se refuse aucune expression
galvaudée, aucune tournure digne des romans-feuilletons
ou d'une conversation de concierge comme: |La pauvrette
s'enfuit, furtive et rapide comme fait la biche en les grands
bois |, ou encore: |Ces billets ne tombèrent pas dans les
oreilles de deux sourds |. Le message réitéré à chaque
fois est: "Attendez-vous à une histoire standard. "
 Cependant on ne peut pas dire que le texte renonce à
susciter des soupçons sur sa véritable stratégie
(s'adressant ainsi à son second lecteur). Des expressions
comme |C'était à croire |, Un jour pourtant... un soir, plutôt|,
|Bien entendu |, Comment l'on pourra constater sont si
lourdement ironiques qu'elles dévoilent leur mensonge au
moment même où elles l'imposent. Mais ce sont des
stratégies qui ne deviennent claires qu'à la seconde
lecture.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



11.4. DES STRUCTURES DISCURSIVES AUX
STRUCTURES NARRATIVES

 
Au niveau du discours, il n'y a pas de problème

d'ambiguïté. Les personnages sont nommés et décrits de
façon suffisante, les co-références peuvent être aisément
désambiguïsées, le lecteur reconnaît les topics discursifs
et établit ses isotopies. Les données de l'encyclopédie du
lecteur affluent doucement pour remplir les espaces vides
du texte, le monde de Raoul et Marguerite prend une
forme semblable au monde du lecteur de 1890 (ou du
lecteur capable de " pêcher " dans cette encyclopédie).
 Seuls les épigraphes semblent introduire quelques
complications: elles sont hermétiques. Mais à la première
lecture on les laisse tomber (n'agit-on pas ainsi
d'habitude ?). Le lecteur est encouragé en cela par la
stratégie de complicité que l'instance de l'énonciation fait
fonctionner à plein régime. Rien de plus facile alors que de
tomber dans la situation aristotélicienne de " pitié", de
participation affective: de te fabula narratur. Tout est en
place pour susciter, après la pitié, la terreur, c'est-à-dire
l'attente de l'inattendu.
 Mais il n'est pas tout à fait vrai que les structures
discursives soient si peu problématiques. Le mécanisme
syntaxique des co-références est rarement ambigu, mais
le mécanisme sémantique des co-indexicalités n'est pas si
simple. Quand, au chapitre 5, apparaissent enfin la
Pirogue et le Templier, le lecteur est prêt à croire que c'est
Marguerite et Raoul. Cette co-indexicalité est favorisée par
la lettre du chapitre 4: puisqu'on y disait que Raoul irait au
bal déguisé en Templier et qu'au bal il y a un Templier,
donc Raoul et le Templier sont une seule et même

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



personne (idem pour Marguerite). Logiquement parlant,
l'inférence est totalement incorrecte–comme si on disait:
les chats sont des animaux, mon lévrier est un animal
donc mon lévrier est un chat. Mais narrativement parlant,
la supposition est plus que justifiée: nous avons déjà parlé
du topos du faux inconnu, si populaire dans la prose du
XIXe siècle, où un personnage déjà nommé réapparaît en
début de chapitre sous un aspect qui le rend
méconnaissable jusqu'à ce que l'auteur dévoile de qui il
s'agit. Cela semble être tout à fait le cas du Templier au
bal. On s'attend à ce qu'on nous dise: "Comme nos
lecteurs l'auront deviné, notre personnage n'est autre que
Raoul. " En réalité, Allais prend à contre-pied ce scénario
intertextuel. Ce que fera plus tard un autre grand
humoriste, Achille Campanile, dans son début sublime de
Se la luna mi porta fortuna:
 (41) Celui qui, par ce petit matin gris du 16 décembre 19..,
se serait introduit furtivement, à ses risques et périls, dans
la chambre où se déroule la scène qui ouvre notre histoire,
aurait été infiniment surpris de se trouver face à ce jeune
homme hâve, les cheveux ébouriffés, les joues creusées,
qui se promenait nerveusement de long en large; un jeune
homme en qui personne n'aurait pu reconnaître le docteur
Falcuccio, d'abord parce que ce n'était pas le docteur
Falcuccio, ensuite parce qu'il ne ressemblait, ni de près ni
de loin, au docteur Falcuccio. Remarquons au passage
que la surprise de celui qui se serait introduit furtivement
dans la chambre dont nous parlons est absolument
injustifiée. Cet homme-là était chez lui et il avait
parfaitement le droit de se promener comme il l'entendait,
puisque tel était son bon plaisir.

Mais revenons-en à Allais. La nouvelle établit ainsi, en

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



spéculant sur une promenade inférentielle nourrie de bons
scénarios, un lien entre les deux individus et fait en sorte
que tous les pronoms employés au chapitre 5pour le
Templier soient référés implicitement à Raoul ou à
Marguerite. Soyons clair, la co-référence n'a pas de bases
grammaticales, mais bien narratologiques, par la
médiation d'une opération incorrecte en extension. Mais
elle prouve que dans l'actualisation des structures
discursives, déjà, jouent des hypothèses avancées au
niveau des structures narratives, mais aussi des tentatives
de préfigurations de structures de mondes.
 Par ailleurs, dans tout texte narratif, il est normal que les
structures discursives préludent à la formation des
macropropositions de fabula, et qu'elles soient dans le
même temps influencées par elles. Ce qui est singulier,
dans Un drame, c'est que jusqu'au chapitre 6les structures
discursives laissent la voie ouverte à deux fabulae
différentes. Il pourrait y avoir deux topics : histoire d'un
adultère et histoire d'un malentendu, avec leurs scénarios
intertextuels respectifs; selon le topic choisi, nous avons
deux histoires possibles:
 a Raoul et Marguerite s'aiment tendrement, mais ils

sont très jaloux. Chacun des deux reçoit une lettre
qui annonce comment le partenaire respectif
s'apprête à rencontrer l'une son amant, l'autre sa
maîtresse. Tous deux essaient de surprendre leur
partenaire en flagrant délit. Et ils découvrent que les
lettres disaient la vérité.

 k Raoul et Marguerite s'aiment tendrement, mais ils
sont très jaloux. Chacun des deux reçoit une lettre
qui annonce comment le partenaire respectif
s'apprête à rencontrer l'une son amant, l'autre sa

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



maîtresse. Tous deux essaient de surprendre leur
partenaire en flagrant délit. Ils découvrent au
contraire que les lettres mentaient.

 La fin ne confirme ni n'infirme aucune des deux
hypothèses narratives: elle vérifie et falsifie les deux. Un
drame planifie, au niveau discursif, une machination qui
doit porter ses fruits au niveau narratif et dont les raisons
se situent à un niveau plus profond encore (structures de
mondes). Le texte ne ment jamais au niveau discursif mais
il induit en équivoque au niveau des structures de mondes.
 Nous avons dit qu'un topic discursif (d'où inférer ensuite
le topic narratif) se déduit (en formulant une question)
d'une série de mots clés, statistiquement réitérés ou
stratégiquement situés. Or, dans la nouvelle, tous les mots
clés qui dirigent vers le topic a sont statistiquement
réitérés, alors que ceux qui dirigent vers le topic k sont
stratégiquement situés.
 La première question est: " Qui sont ces deux intrus qui
mettent en péril la fidélité de nos deux héros? " (Ou bien: "
Nos deux héros réussiront-ils à surprendre le conjoint
respectif avec son amant ou sa maîtresse inconnus? ") Le
lecteur découvrira trop tard que le vrai topic était:
"Combien d'individus sont réellement en jeu? "
 Pour mener son jeu, c'est-à-dire pour pousser à
actualiser le premier topic, le texte joue savamment sur les
compétences idéologiques présumées du lecteur qui ne
peut concevoir la vie conjugale qu'en termes de
possession réciproque. Ce lecteur est si enclin à concevoir
le sexe comme une possession et le mariage comme un
ensemble de devoirs sexuels qu'il attend de l'histoire ce
qu'elle promet d'ailleurs, sans pudeur, dans le titre: un
drame "bien parisien", où l'on acquiert un conjoint et où,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



en bon "challan ", on s'attend à ce qu'il fonctionne comme
une bonne machine (la loi vaut autant pour la femme que
pour l'homme, un drame bien parisien est un drame très
démocratico-bourgeois, il ne peut être féodal).
 Et bien sûr, le texte met tout en œuvre pour encourager
cette perspective idéologique. Un mariage, si on veut
analyser l'affaire du point de vue encyclopédique, c'est
beaucoup de choses: c'est un contrat légal, un consensus
sur la communauté des biens, un rapport parental qui en
institue d'autres, une habitude de manger et de dormir
ensemble, la possibilité d'engendrer des enfants
sanctionnée par la légalité, toute une série d'obligations
sociales (surtout dans le Paris de la Belle Epoque).
Pourtant, de toutes ces propriétés, le discours de Un
drame n'en met en relief qu'une seule: le contrat de fidélité
sexuelle et le risque continuel auquel il est soumis.
L'ombre de l'adultère plane sans cesse. L'unité
sémantique « mariage » est entourée d'autres unités
appartenant au domaine des rapports sexuels: le mariage
est d' « inclination »(amour vs économie), Raoul se jure
bien que Marguerite n'appartiendra jamais à aucun autre,
la jalousie apparaît à tout moment. Le chapitre 2est même
carrément une épiphanie de la jalousie: on pourrait dire
qu'il n'est rien d'autre qu'un macro-interprétant du lexème |
jalousie |tout comme chez Peirce le comportement des
soldats est l'interprétant de l'ordre| Ga-rde à vous ! |. Et
que dire du chapitre 4qui est une série d'instructions
sémantiques sur la façon de réaliser tant une dénonciation
(anonyme) d'adultère qu'un comportement évasif en cas
de soupçons d'adultère?
 Quant au second topic, le titre, il suggère la frivolité et
une atmosphère " parisienne ", mais dans le même temps
il est construit comme un oxymoron et suggère l'idée

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



dominante de contradiction: le drame et la comédie légère
ne vont pas de pair. Le titre du premier chapitre affiche la
notion de malentendu. La dernière phrase du même
chapitre laisse comprendre que nos deux héros trichent,
qu'ils trompent leur conjoint ou eux-mêmes, qu'ils font une
chose dans l'espoir d'en obtenir son contraire. L'épigraphe
d u chapitre 2brode sur la coïncidence des opposés:
fausses étymologies, paronomases, ressemblances
phonétiques et rimes suggèrent que toute chose peut en
devenir une autre, amour et mort, mord et remord. Par-
dessus le marché, au cas où le lecteur serait vraiment trop
inattentif, le terme |piège | apparaît aussi. Mais le lecteur
doit être inattentif.
 Le chapitre 3n'a apparemment pas d'histoire, mais il est
très important pour les deux topics. Le lecteur est invité par
la série de points de suspension à imaginer ce qui va se
passer dans l'intimité de l'alcôve. L'épigraphe rappelle au
lecteur très cultivé (trop: où le trouver?) un vers de Donne:
For God's sake hold your tong and let me love. Pour ce qui
est de la tentative d'entraîner le lecteur sur une fausse
piste, ce chapitre vide est bien une invite implicite à le
remplir, à faire des anticipations, à écrire des chapitres "
fantômes " (erronés). Mais en ce qui concerne le second
topic, l'épigraphe représente un avertissement clair (?) : "
Fais attention à ce que tu dis, ne parle pas trop, ne te mêle
pas de mes affaires de narrateur. "
 Si le chapitre 2est dominé par le thème de l'infidélité, le
chapitre 4 met en jeu le thème de l'incohérence (dédié au
bal), alors que le titre suggère une idée de confusion et
d'intrusion, en la désapprouvant. Encore un avertissement:
"Ne vous mêlez pas des affaires qui ne vous regardent
pas, laissez-moi raconter mon histoire! " Et des
incohérences, on pourrait en trouver de nombreuses

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



traces: un Templier fin de siècle (allons donc! ils ont cessé
d'être avec Philippe le Bel!) et l'idée d'un déguisement en
Pirogue! Or toutes ces indications sont données justement
dans un chapitre où le niveau discursif semble tout entier
se résoudre en un discours sur l'infidélité...
 Certes, le lecteur perspicace pourrait s'apercevoir (mais
après combien de lectures) que, du premier au quatrième
chapitre, la jalousie est toujours stimulée par un texte: une
chansona, une comédieb, une lettred. Aucune insinuation
n'est validée par des preuves directes, tout dépend de ce
que dit, pense, affirme, croit quelqu'un d'autre.
 

11.5. FABULA IN FABULA
 

Et si tout cela ne suffisait pas, voilà que le chapitre 2en
entier se présente comme un modèle réduit de l'ensemble
de la nouvelle et de sa stratégie profonde. Même le titre le
dit: " Simple épisode qui, sans se rattacher directement à
l'action, donnera à la clientèle une idée sur la façon de
vivre de nos héros. " Plus clair que ça... Quelle est donc
cette façon de vivre? C'est vivre dans la jalousie, certes,
mais à travers de vagues soupçons, et résoudre le drame
dans la comédie d'une confusion entre rôles.
 Raoul poursuit Marguerite, Marguerite se retourne et lui
demande de l'aider. Quels sont les actants en jeu? Il y a
un Sujet et un Objet de la lutte, un Destinataire et un
Destinateur de la demande d'aide, un Adjuvant et un
Opposant. Mais il y a trois rôles: Victime, Méchant et
Sauveur. Seulement voilà, les trois rôles sont manifestés
par deux acteurs seulement. Comment situer Marguerite,
ça c'est clair. Mais que faire de Raoul? Raoul qui dans la
réalité (narrative) est le Méchant devient le Sauveur dans

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



le monde des désirs (ou des ordres) de Marguerite.
Marguerite croit (ou veut) que Raoul est (ou soit) son
Sauveur, et son attitude propositionnelle crée une sorte de
situation performative : elle fait des choses avec les mots.
 Marguerite sait qu'elle veut ce qui est logiquement (et
narrativement) impossible. Mais comme elle le veut, elle
croit que cette contradiction est acceptable. Naturellement,
ce n'est pas la seule inférence que le lecteur puisse faire:
il peut estimer que Marguerite croit que, du moment
qu'elle veut quelque chose, l'impossible devient possible.
Ou qu'elle veut que Raoul croie que l'impossible est
possible, et ainsi de suite.
 En tout cas, la fabula in fabula anticipe le labyrinthe des
contradictions entre mondes épistémiques et doxastiques
et monde réel, dont toute l'histoire est tissée et dans
lequel le lecteur viendra s'engluer; dans le même temps,
elle assure au lecteur qu'il est possible de prendre ses
désirs (ou ses attentes) pour des réalités. Si cette fabula in
fabula était lue dès l'abord avec un esprit critique, le
lecteur pourrait éviter ses propres erreurs successives:
mais comment diagnostiquer si lucidement le thème du
malentendu et de la contradiction quand, même dans ce
chapitre, ce qui est redondant, c'est le thème de
l'adultère? On peut tout au plus sourire des bizarreries de
la cervelle d'oiseau de Marguerite capable de si exquises
incohérences. Et une fois encore, le texte spécule sur la
compétence idéologique du lecteur: " Tu sais que les
femmes sont de petits animaux qui raisonnent ainsi, n'y
fais pas attention! " C'est l'éclair génial de l'angoisse
suprême qui frappe la " petite " cervelle de Marguerite, qui
s'en tire de justesse en mélangeant délicieusement les
cartes... Comme cela, le lecteur ne se rend pas compte
qu'Allais est en train de révéler, d'avance, la façon dont lui,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



il mélangera les cartes textuelles.
 Mais c'est inutile: Dieu aveugle ceux qu'il veut perdre.
Ou il perd ceux qu'il veut aveugler. On parlait d'Œdipe... Un
texte est un dieu cruel et vindicatif qui punit celui qui ne
tient pas sa langue et veut goûter à l'arbre du possible et
du nécessaire. C'est du moins ce que veut dire Allais.
Dans les encyclopédies, il est défini comme un auteur "
mineur ". Les encyclopédies se vengent de ceux qui les
remettent en question.
 

11.6. PROMENADES INFÉRENTIELLES ET
CHAPITRES FANTÔMES

 
Une fabula établit une succession temporelle

d'événements a... n permettant au lecteur d'avancer des
prévisions à partir de toute disjonction de probabilité. Pour
formuler ses prévisions, le lecteur accomplit ses
promenades inférentielles dans l'univers extratextuel de
l'intertextualité, puis il attend que l'état successif de la
fabula approuve ou contredise ses prévisions. Mais
souvent, les fabulae, étant donné une succession a... e,
introduisent l'état a, et, après quelques atermoiements
discursifs (qui peuvent être substitués par des subdivisions
textuelles, des intervalles entre chapitres), se mettent à
parler de l'état e, étant sous-entendu que, sur la base de
ses propres promenades inférentielles, le lecteur a " écrit "
tout seul, comme des chapitres fantômes, tout ce qui
concerne les événements b, c et d. C'est ce qui se passe
dans les films : un homme et une femme s'embrassent,
l'éphéméride est effeuillée en accéléré et on voit un bébé
dans un berceau. Que s'est-il passé entre-temps ? Le
texte, mécanisme très paresseux, a laissé au lecteur le

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



soin d'accomplir une partie de son travail et il est persuadé
que le lecteur a fait ce qu'il devait faire. Il y a une autre
raison à cela : beaucoup de textes, au niveau discursif, ne
situent pas les événements dans une succession
temporelle ordonnée, ils anticipent ou retardent ; au
lecteur de remplir les vides.
 Quand, au chapitre 4, le lecteur est informé des deux
lettres, il se dispose à écrire son premier chapitre fantôme.
Thème : les projets des deux conjoints, les démarches que
chacun fera pour aller à la fête, etc. Et quand il s'aperçoit
que le chapitre 5décrit la fête déjà en acte, il n'a plus
d'hésitation : il a bien rempli le vide que le texte ne s'était
pas soucié de remplir.
 Pour écrire son chapitre fantôme (c'est-à-dire pour
déterminer son monde possible qui anticipe le monde réel
de la fabula), le lecteur dispose de certaines traces
textuelles. La lettre à Raoul dit que Marguerite ira au bal
pour prendre du bon temps : il n'y a pas de doute, si elle
prend du bon temps, c'est qu'elle prend du bon temps
avec quelqu'un. Si elle prend du bon temps avec
quelqu'un, ce quelqu'un existe. Et voilà comment est
introduit l'amant de Marguerite comme élément de
l'ameublement du monde des chapitres fantômes.
Naturellement, le texte ne dit pas que Marguerite ira
prendre du bon temps avec quelqu'un. Il dit seulement que
quelqu'un dit que. Mais le lecteur naïf ne s'arrête pas à ces
subtilités. Et il procède avec la lettre de Marguerite comme
pour celle de Raoul. Il est aidé en cela par l'intertextualité :
d'habitude, ça se passe comme ça.
 Puis, quand Raoul et Marguerite se disent qu'ils
s'absenteront le soir de ce fatal jeudi, ils le font en "
dissimulant admirablement leurs desseins ". |Dissimuler|,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



par explicitation sémantique, présuppose l'existence de
quelque chose de caché. Du moment que les deux
personnages dissimulent un dessein et en manifestent un
autre, il est clair que le dessein manifesté est faux. Quel
sera le vrai ? Ici aussi, l'univers des scénarios intertextuels
vient à la rescousse : de Boccace jusqu'à Allais, que fait
un conjoint soupçonneux? Il va espionner le conjoint
soupçonné. La prévision est donc fatale : chacun des deux
ira au bal déguisé(e) comme l'amant(e) de l'autre, et on a
vu que le lecteur n'est plus en mesure ici de se rendre
compte avec lucidité qu'aucun des deux ne peut savoir
comment sera déguisé(e) l'amant(e) présumé(e) de l'autre,
puisque la lettre dit seulement à chacun comment sera
déguisé son propre conjoint. C'est là un cas assez
intéressant d'identification des connaissances du lecteur
avec celles du personnage : le lecteur attribue aux
personnages une compétence qui n'est que la sienne.
C'est-à-dire : il pense que le WNcSi d'un personnage doit
être meublé comme le WNSi de la fabula dont lui, lecteur,
est au courant mais pas le personnage. Les informations
ont été fournies par le texte avec une telle intensité et
d'une façon si entrecroisée qu'il est difficile, pour un
lecteur novice, de les démêler.
 Une fois que le lecteur est excité dans son goût
coopératif, il ne se limite plus à faire penser Raoul et
Marguerite qu'ils veulent aller au bal : il les y fait aller tout
court. Et quand il trouve un Templier et une Pirogue à la
fête, il n'a pas de doutes et les identifie avec les
personnages que lui, il a fait aller au bal : il construit une
sorite de paralogismes. La lettre de Marguerite dit que
Raoul sera au bal déguisé en Templier, le lecteur oublie
que cette information reste référentiellement opaque et il
l'assume comme une affirmation sur un état du monde :

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Raoul ira au bal déguisé en Templier. Donc, le lecteur
transforme une proposition contingente (il y a un Templier
qui est Raoul) en une proposition nécessaire (pour tout
individu en tout monde possible, qui dit Templier, dit
Raoul). Enfin, au chapitre 5, le lecteur se sert de
l'affirmative particulière soutenue par le texte (ici il y a un
Templier) pour valider un syllogisme en Modus Ponens : si
Templier alors Raoul ; mais Templier ; alors Raoul.
 Comme exploit logique c'est très pauvre. Mais comme
exploit coopératif, c'est pour le moins justifiable :
l'encyclopédie intertextuelle obsède le lecteur avec l'image
du cocu magnifique. D'autre part, nos héros ne vont-ils pas
voir les comédies de M. de Porto-Riche qui (c'est
l'Encyclopaedia Britannica qui parle) réalisa toujours dans
ses comédies de " continuelles variations sur le même
thème, l'éternel triangle mari, femme, amant "? Ainsi, le
lecteur imagine deux triangles avec la base en commun,
de façon à former une seconde figure à deux cornes :

alors que, frustrant les attentes du lecteur, ce double
triangle est en fait destiné à se révéler être deux parallèles
qui, comme le postule le cinquième postulat, ne se
rencontreront jamais :

 C'est que Un drame est un étrange jeu de hasard.
Jusqu'au chapitre 4, il semble fonctionner comme une
roulette : on mise sur le rouge, c'est le noir qui sort, mais
au jeu comme au jeu. Le lecteur s'adapte aux règles de la
roulette. Or, il découvre au chapitre 6que lui avait misé sur
le rouge et que le croupier annonce une quinte flush. Le

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



lecteur de protester, et le croupier de riposter, avec la plus
grande candeur : " Rouge ? rouge ? Mais à quel jeu
croyiez-vous donc jouer? " Les deux jeux ne sont pas
accessibles l'un à l'autre. Comme le monde des chapitres
fantômes et celui de la fabula.
 Relisons Un drame à la lumière des règles pour la
construction de mondes fournies au chapitre 8de ce livre.
Ce qui saute aux yeux (mais cela saute aux yeux
seulement après que l'on a parlé longuement des
structures de mondes, ce n'est pas aussi intuitif que cela
semble maintenant, avec un certain esprit d'escalier), c'est
que :
 1 Au chapitre 5, deux individus apparaissent au bal, le

Templier et la Pirogue, identifiés par la propriété S-
nécessaire qui les place en rapport symétrique. Au
chapitre 6, on nous dit qu'ils ne sont pas Raoul et
Marguerite. Si d'aventure le lecteur avait construit
un monde possible où Raoul avait la propriété S-
nécessaire d'être en relation symétrique avec la
Pirogue et où Marguerite avait la propriété S-
nécessaire d'être en relation symétrique avec le
Templier, il s'est trompé. Son monde W R n'est pas
accessible au monde de la fabula tel qu'il est
déterminé au chapitre 6. Si le lecteur avait identifié
Raoul au Templier et Marguerite à la Pirogue, c'est
encore pis. Qu'il s'en morde les doigts, comme
Œdipe, si vraiment il ne veut pas se crever les yeux
avec une broche (et ce n'est pas franchement
nécessaire). Nous l'avons dit, à ce jeu, c'est
toujours la banque qui gagne. Dans le WN Raoul et
Marguerite ne sont jamais allés au bal et ils n'y ont
jamais rencontré personne. Et si on s'était imaginé

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



que le Templier et la Pirogue étaient caractérisés
chacun par la propriété S-nécessaire d'être en
relation d'amour adultère avec le héros du sexe
opposé, en ce cas aussi le WR n'a aucun rapport
d'aucune espèce avec le WN.

 2 Mais la fabula, après avoir opposé son WN au WR,
continue à brouiller les cartes. En faisant en sorte
que le Templier et la Pirogue soient surpris de ne
pas se reconnaître et qu'au chapitre 7Raoul et
Marguerite tirent une leçon de ce qui ne leur est pas
arrivé à eux et dont ils ne peuvent pas être informés,
la fabula réintroduit dans son WN, au stade final,
des propriétés S-nécessaires qui n'étaient valables
que dans les WR précédents (et contredits) que le
lecteur avait formulés d'une façon erronée.

 Donc : le lecteur a produit des mondes possibles en
déterminant ses propres attentes et il a découvert que ces
mondes sont inaccessibles au monde de la fabula ; mais
la fabula, après avoir jugé ces mondes inaccessibles,
d'une certaine manière se les réapproprie. Comment ?
Certainement pas en reconstruisant une structure de
monde qui tienne compte des propriétés contradictoires,
elle ne pourrait pas le faire. Tout simplement, au niveau
des structures discursives, elle laisse penser que ces
mondes inaccessibles pourraient entrer en contact mutuel.
Disons qu'elle nomme le contact, elle n'en décrit pas les
modalités structurales. Mais ici aussi, par un effet d' "
optique " le lecteur pense que la fabula se réapproprie
aussi, de plein droit, son monde déjà répudié. Il s'agit d'un
admirable jeu de miroirs entre structures discursives et
structures de fabula. Mais pour le mieux comprendre, nous
devons suivre pas à pas les opérations de coopération que

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



le texte stimule au niveau des macropropositions
narratives.
 

11.7 LE SCHÉMA DE LA FABULA ET DES
CHAPITRES FANTÔMES

 
Dans cette représentation schématique de la fabula et

de ses chapitres fantômes, nous ne considérerons que les
événements et les attitudes propositionnelles
indispensables au développement de la machine narrativo-
prévisionnelle de Un drame. Au lieu de construire les
structures de mondes selon les modalités exposées au
chapitre 8, nous les résumerons sous forme de
macropropositions où :
 P sont les propositions qui décrivent les états de WN ;
Q sont les propositions qui décrivent les différents WNc ;
R sont les propositions qui décrivent les prévisions WR ;
Z sont les propositions, normalement emboîtées dans les
propositions R, qui décrivent des attitudes
propositionnelles WRc et WRcc.

La succession de propositions P1...Pn et Q1...Qn
représente une succession univoque et temporellement
ordonnée d'états de la fabula ; au contraire, les
propositions R1...Rn et les dépendantes Z1...Zn peuvent
représenter aussi des hypothèses alternatives que le
lecteur hasarde au même moment.
 La fabula de Un drame peut être synthétisée dans les
macropropositions suivantes :
 P1 = il y a deux individus identifiés par la propriété S-
nécessaire d'être marié l'un avec l'autre, de s'aimer
réciproquement et d'être réciproquement jaloux ;

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



P2 = dans un état donné, il y a un x qui affirme Q1 ;
P3 = dans un état donné, il y a un x qui affirme Q2 ;
Q1 = Marguerite dans un état successif ira au bal et sera
identique à une Pirogue ;
Q2 = Raoul dans un état successif ira au bal et sera
identique à un Templier ;
P4 = Raoul affirme qu'il veut Q3, ce qui est faux ;
P5 = Marguerite affirme qu'elle veut Q4, ce qui est faux ;
Q3 = Raoul ira à Dunkerque ;
Q4 = Marguerite ira chez sa tante Aspasie ;
P6 = Il y a deux individus caractérisés par la propriété S-
nécessaire de se rencontrer au même bal ;
P7 = le Templier et la Pirogue crient de surprise ;
P8 = ils ne se reconnaissent pas l'un l'autre ;
P9 = le Templier n'est pas Raoul ;
P10 = la Pirogue n'est pas Marguerite ;
P11 = Raoul tire une leçon des propositions P6...P10;
P12 = Marguerite tire une leçon des propositions P6 ... P10.

Toutefois, les macropropositions P 7...P10 n'auraient pas
de sens si la fabula ne prenait pas à sa charge trois
chapitres fantômes écrits par le lecteur qui sont résumés
par les propositions suivantes :
 R1 = il y a deux individus liés à Raoul et à Marguerite par la
relation S-nécessaire d'être leur amant(e) respectif(ve) ;
R2 = Raoul projette Z1 ;
Z1 = Raoul ira au bal déguisé en Templier (on voit comme
la Z1 formulé par Raoul coïncide avec la Q2) ;
R3 = Marguerite projette Z2 ;
Z2 = Marguerite ira au bal déguisée en Pirogue (Z2 = Q1);
R4 = Raoul connaît le possible cours d'événements

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



exprimé par Q2 ;
R5 = Marguerite connaît le possible cours d'événements
exprimé par Q1;
R6 = il y a deux individus, Raoul et son amante, liés par la
relation S-nécessaire de se rencontrer au bal. Raoul est le
Templier mais croit Z3 ;
Z3 = la Pirogue est Marguerite (proposition fausse
cependant) ;
R7 = il y a deux individus, Marguerite et son amant, liés par
la relation S-nécessaire de se rencontrer au bal.
Marguerite est la Pirogue mais croit Z4 ;
Z4 = Raoul est le Templier (proposition fausse cependant) ;
R8 = il y a deux individus, Raoul et Marguerite, liés par la
relation S-nécessaire de se rencontrer au bal. Ils sont
identiques au Templier et à la Pirogue. Raoul. croit Z 5 et
Marguerite croit Z7 ;
Z5 = Marguerite est la Pirogue et croit Z6 ;
Z6 = le Templier est l'amant de Marguerite ;
Z7 = le Templier est Raoul et croit Z8 ;
Z8 = la Pirogue est l'amante de Raoul ;
R9 = si le Templier sait que la Pirogue n'est pas Marguerite
et pousse un cri de stupeur, alors dans un état précédent il
croyait que la Pirogue était Marguerite ;
R10 = si la Pirogue sait que le Templier n'est pas Raoul et
pousse un cri de stupeur, alors dans un état précédent elle
croyait que le Templier était Raoul ;
R11 = R9 est impossible parce que l'identité entre
Marguerite et la Pirogue était un élément de
l'ameublement de WRc alors que leur différence
irréductible est un élément de l'ameublement de WN.
Comme ces deux mondes sont mutuellement

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



inaccessibles, R9 ne tient pas ;
R12 = R10 est impossible parce que l'identité entre le
Templier et Raoul était un élément de l'ameublement de
WRc alors que leur différence irréductible est un élément
de l'ameublement de WN. Comme ces deux mondes sont
mutuellement inaccessibles, R10 ne tient pas ;
R13 = les chapitres fantômes doivent être réécrits en
assumant qu'il y a deux individus, différents de Raoul et de
Marguerite, liés par la relation S-nécessaire de se
rencontrer au bal, respectivement déguisés en Templier et
en Pirogue, et le Templier croyait Z 3 alors que la Pirogue
croyait Z4.

Symboles pour les individus
 r = Raoul ;
m = Marguerite ;
t = Templier ;
p = Pirogue ;
x1 = amant supposé de Marguerite ;
x2 = amante supposée de Raoul.

Opérateurs doxastiques et épistémiques
 croire;
savoir;
vouloir ;
affirmer.

Structures de mondes
 WNSi = états de la fabula ;
WNcSi, = mondes possibles construits par les
personnages ;

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



WRSi = mondes possibles construits par le Lecteur
Modèle ;
WRcSi = mondes possibles que le Lecteur Modèle imagine
que les personnages construisent ;
WRccSi = mondes possibles que le Lecteur Modèle
imagine qu'un personnage imagine qu'un second
personnage construit.

Propriétés S-nécessaires
 M = être identifié par une relation symétrique de mariage ;
L = être identifié par une relation symétrique de passion
amoureuse ;
J = être identifié par une relation symétrique de jalousie ;
E = être identifié par une relation réciproque de rencontre
dans un lieu donné.

Autres prédicats
 aller au bal;
aller à Dunkerque;
aller chez tante Aspasie;
exprimer la stupeur;
ne pas reconnaître.

Comme on le verra par la représentation schématique
suivante de la fabula, les propositions fournies ici
admettent que sont données toutes les explicitations
sémantiques actualisées au niveau des structures
discursives.
 L e chapitre 2, comme on l'a dit, n'appartient pas au
développement de la fabula, ainsi évidemment que le
chapitre 3.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



11.8 LE DRAME DES CHAPITRES FANTÔMES
 

La représentation schématique qui précède a essayé de
montrer comment les chapitres fantômes s'insèrent dans
le tissu de la fabula et comment les états finaux de la
fabula semblent prendre en charge les propositions que la
fabula elle-même avait précédemment contredites. Il est
intéressant de relire in extenso ces chapitres pour voir les
efforts désespérés que fait le lecteur pour réaliser une
coopération destinée à avoir quelque succès.
 

Premier chapitre fantôme. Le lecteur imagine deux
individus imprécis liés respectivement par une relation S-
NÉCESSAIRE à Raoul et à Marguerite. Puis, il attribue à
Raoul et à Marguerite le projet d'aller au bal. Il ne décide
pas s'ils ont projeté d'y aller avec leur amant(e)

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



respectif(ve) ou pour surprendre le conjoint. Même le
lecteur le plus coopératif laisse ce point en suspens.
 Au cas où les protagonistes iraient au bal pour se
surprendre réciproquement, le lecteur est contraint
d'assumer que chacun connaissait le contenu de la lettre
de l'autre et d'assumer donc comme factuel ce qui dans le
WNS2 était référentiellement opaque. Au cas où les
protagonistes iraient au bal pour rencontrer leur amant(e)
respectif(ve) – et donc au cas où existeraient deux
complots, Raoul-amante et Marguerite-amant – le lecteur
doit implicitement supposer que les deux couples ont
imaginé, à l'insu l'un de l'autre, la même paire de
déguisements.
 Comme on le voit, dans les deux cas le lecteur assume,
tout en ne s'en rendant pas compte, quelque chose
d'erroné. Dans le premier cas l'incorrection est logique,
dans le second elle est intertextuelle (des coïncidences de
ce genre sont improbables). Mais les deux hypothèses ont
été avancées sous la pression de l'intertextualité. Nous
pouvons supposer que le lecteur oscille entre les deux
hypothèses sans opter pour l'une ou pour l'autre : le
premier chapitre fantôme est " ouvert " et le texte a calculé
cette incertitude.
 Quoi qu'il en soit, Raoul et Marguerite ont été liés par
une relation S-nécessaire avec deux individus que le texte
n'a jamais ni nommés ni décrits et que la fabula ne
connaît pas. La fabula connaît seulement au chapitre
5deux individus liés par une relation mutuelle, le Templier
et la Pirogue, elle n'assume pas qu'ils sont les deux
amants, dont elle ne sait rien, et elle n'assume pas non
plus, bien entendu, que Raoul et Marguerite sont présents
au bal.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Toutes les inférences de ce chapitre fantôme sont donc
dépourvues de tout fondement.
 

Deuxième chapitre fantôme. Le lecteur est poussé à
croire (ou à croire qu'il est possible de croire) que les cas
suivants sont alternativement possibles :
 a Raoul est le Templier et croit, d'une façon erronée,

que Marguerite est la Pirogue ;
 k Marguerite est la Pirogue et croit, d'une façon

erronée, que Raoul est le Templier;
 Raoul est le Templier et croit, d'une façon correcte,

que Marguerite est la Pirogue mais il croit aussi que
Marguerite croit, d'une façon erronée, qu'il est son
amant ;

 a Marguerite est la Pirogue et croit, d'une façon
correcte, que Raoul est le Templier mais elle croit
aussi que Raoul croit, d'une façon erronée, qu'elle
est sa maîtresse.

 Si les suppositions du premier chapitre fantôme avaient
été vraies, chacune des suppositions du deuxième
chapitre fantôme pourrait se tenir, indépendamment des
autres. Mais toutes ensemble, elles sont mutuellement
contradictoires.
 Le lecteur semble avoir accordé un crédit excessif à
Hintikka (1967 : 42) quand il dit que " le fait qu'un
personnage dans un 'roman complet' réagisse et se
comporte précisément comme le membre d'un autre
monde possible représente une preuve très forte pour leur
identification ". Ce que le lecteur semble ne pas avoir
appris de Hintikka (1962) ce sont toutes les précautions à

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



prendre quand on veut quantifier dans des contextes
opaques gouvernés par un opérateur épistémique.
 Dans tous les cas, le lecteur procède à des mises en
acte de fausses identifications en maniant, de manière
illicite, des propriétés S-nécessaires. On peut supposer
que, comme dans le premier chapitre fantôme, le lecteur
avance simultanément les différentes hypothèses tout en
percevant qu'elles sont incompatibles entre elles, mais
qu'il garde son histoire " ouverte ", attendant de la fabula
des confirmations dans l'un ou l'autre sens. Entendons-
nous bien : un lecteur empirique pourrait faire beaucoup
d'autres types de suppositions, mais celles que nous
avons enregistrées sont celles que les états successifs de
la fabula semblent prendre en considération.
 Troisième chapitre fantôme. A ce stade, la fabula a dit
clairement que le Templier et la Pirogue ne sont pas Raoul
et Marguerite. Cependant, elle a ajouté avec malice qu'ils
sont surpris de ne pas se reconnaître. Le lecteur,
déconcerté, essaie désespérément d'écrire un troisième
chapitre fantôme pour rationaliser la situation. Par
exemple : si ces deux-là ne se reconnaissent pas mais
s'étonnent de ne pas se reconnaître, cela veut dire que,
avant de se démasquer, ils croyaient trouver
respectivement, sous les dépouilles mensongères, Raoul
et Marguerite. Mais à l'instant même où il avance cette
rationalisation, le lecteur devrait se rendre compte que
cette croyance n'a jamais été attribuée au Templier et à la
Pirogue par le WN de la fabula mais bien que le WR du
lecteur lui-même. Comment font deux personnages de la
fabula pour se comporter comme si la fabula
désapprouvait une croyance qu'ils auraient nourrie non pas
dans le monde " réel " de la fabula mais dans le monde
possible (et inaccessible) du lecteur? Même si le lecteur

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



n'a pas lu le chapitre 8de notre livre, il pressent plus ou
moins confusément qu'il y a ici quelque chose qui ne
fonctionne pas. Il est obligé de formuler de façon obscure
et " sauvage " une observation que Leibniz avait exprimée
beaucoup mieux dans la lettre à Arnauld du 14 juillet
1686 : " Si dans la vie de quelqu'un ou même dans
l'univers tout entier chaque chose s'était passée
différemment de la façon dont elle s'est passée, rien ne
pourrait nous empêcher de dire que c'était une autre
personne ou un autre univers que Dieu a choisi. " Le
lecteur doit maintenant décider qui est Dieu : lui ou son
Auteur Modèle ? Soit il jette au panier la fabula, soit il jette
au panier les mondes des ses propres attentes frustrées.
Mais comment les faire cohabiter? Et pourquoi le texte
l'invite-t-il à le faire ?
 Le fait est que la fabula prend à son compte, ici, la
stupeur du lecteur : au chapitre 6, c'est la fabula en
personne qui est structuralement et pragmatiquement
étonnée parce qu'elle s'aperçoit qu'elle est le résultat
malheureux d'une coopération pragmatique couronnée
d'échec (cf. Barbieri, Giovannoli, et Panizon, 1976).
 Pour ne pas accepter cette idée, trop métatextuelle, le
lecteur tente d'autres rationalisations (et nous avertissons
aussi nos lecteurs : vous n'en finirez pas de discuter avec
vos amis pour trouver d'autres explications rationnelles ;
ainsi vous continuerez à être victimes du texte). On peut
imaginer par exemple que le Templier et la Pirogue sont
réellement l'amant/l'amante des deux conjoints et que
chacun de son côté attend son partenaire d'adultère. Et la
supposition serait même crédible si l'on se référait au
monde de l'expérience quotidienne où tout peut arriver et
où les individus sont innombrables : mais dans une fabula,
il n'existe que les individus nommés et décrits ; le monde

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



de la fabula est réduit et si on commence à y introduire
d'autres individus, alors il faudrait vraiment prendre en
considération le fait que les îles Hawaii sont dans le
Pacifique et que 17 est un nombre premier... Dans la
fabula de Un drame, l'amant/l'amante n'existent pas, et
décider qu'ils s'identifient avec le Templier et la Pirogue,
ce serait comme décider que M. de Porto-Riche est
l'amant de Marguerite.
 De plus on retomberait, dans tous les cas, dans
l'incohérence intertextuelle déjà citée : si les deux
masques sont l'amant/l'amante, alors deux couples ont
décidé à leur insu réciproque d'aller au même bal avec le
même couple de masques. Si le texte voulait briser à ce
point-là l'étiquette narrative, il serait obligé de dire quelque
chose de plus pour conforter son incroyable affirmation.
Une sorte d'implicature narrative joue alors pour tout
lecteur raisonnable, selon laquelle il est impossible qu'un
texte ait violé d'une façon si éhontée la règle intertextuelle :
ou s'il l'a fait, c'était pour suggérer autre chose. Cette autre
chose, c'est justement le théorème métatextuel que nous
attribuons à Allais.
 Parce que, aussi, toute tentative de rationalisation est
ébranlée par le chapitre 7. Si Raoul et Marguerite tirent
une leçon de tout ce qui s'est passé, cela veut dire qu'ils
savent tout ce qui a été raconté dans le chapitre précédent
mais qu'en plus ils sont aussi au courant de tout ce que le
lecteur a écrit de sa propre initiative dans les chapitres
fantômes, parce qu'il leur faut connaître les attitudes
propositionnelles attribuées au Templier et à la Pirogue
pour pouvoir expliquer leur déception. Et puis, il y a des
règles d'hypercodage stylistique qu'on ne doit pas sous-
estimer : quand le texte dit |Cette petite mésaventure servit
de leçon à Raoul et Marguerite| , il laisse comprendre

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



qu'on est en train de parler de leur mésaventure et de leur
erreur. Ce qui ne peut pas être.
 Mais s'il y a une explication rationnelle, pourquoi alors le
titre du dernier chapitre : " Dénouement heureux pour tout
le monde, sauf pour les autres "? Ici – et de façon
magistrale – l'incohérence sémantique renforce
l'incohérence narrative. Aucune analyse sémantique de
|tout le monde| ne permet de considérer des |autres|
laissés en dehors. Ce titre représente un défi lancé non
seulement à nos bonnes habitudes intensionnelles mais
aussi à l'extensionalité la plus instinctive. C'est donc un
raccourci splendide de toute l'histoire, une allégorie finale
de l'inconsistance et de l'incohérence.
 A moins que |tout le monde| signifie tous les individus
de WN et que |les autres| se réfère aux lecteurs qui ont le
malheur d'appartenir à un Wo où valent encore les lois
d'une logique de bon aloi. Cela pourrait constituer une
morale idéale à la nouvelle : ne vous immiscez pas dans
le monde privé d'une histoire, c'est un univers absurde où
vous pourriez vous sentir mal à l'aise.
 Mais il y a aussi une morale opposée : Un drame voulait
montrer combien les narrations requièrent l'intrusion de
leur Lecteur Modèle et comment elles ne peuvent vivre
sans se nourrir de son fantôme. Au risque d'en mourir, par
excès de coopération.
 

11.9. CONCLUSION
 

Laissons maintenant la fabula et revenons au texte dans
toute sa complexité. Le malheur de cette fabula a du bon :
il rappelle au lecteur qu'il existe divers types de textes.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Certains requièrent le maximum d'intrusion, pas
uniquement au niveau de la fabula : ce sont des textes "
ouverts ". D'autres, au contraire, feignent de réclamer notre
coopération mais, sournoisement, ils continuent à penser
ce qu'ils veulent : ce sont des textes " fermés " et
répressifs.
 Un drame se situe, semble-t-il, à mi-chemin : il séduit
son Lecteur Modèle en lui laissant entrevoir les paradis
libéraux de la coopération, puis il le punit parce qu'il en a
trop fait. En ce sens, Un drame ne serait ni ouvert ni
fermé : il parlerait des deux possibilités en les exhibant. En
réalité, il appartient à un club raffiné, présidé, selon nous,
par Tristram Shandy : le club des textes qui racontent des
histoires sur la manière dont les histoires se font. Et ce
sont des textes beaucoup moins inoffensifs qu'il n'y paraît :
leur objet critique, c'est la machine de la culture, celle-là
même qui permet la manipulation des croyances, qui
produit les idéologies et titille la fausse conscience qui
permet de nourrir sans s'en apercevoir des opinions
contradictoires. C'est la machine qui produit et fait circuler
les endoxa, celle qui permet aux discours persuasifs de
manier, par exemple, le topos de la qualité en même
temps que le topos de la quantité, sans jamais laisser
entrevoir le caractère contradictoire de son procédé : ce
que fait d'habitude toute publicité dont le discours profond
est toujours : " Tout le monde emploie ce produit. Venez
tous faire partie de ce groupe restreint d'élus. "
 Des textes comme Un drame nous en disent long sur la
circulation de la sémiosis, sur les modalités du faire croire
et du faire faire. C'est pourquoi nous avons vérifié sur Un
drame nos hypothèses théoriques sur la coopération
textuelle afin que, en les éprouvant sur un objet de
complexité logique et sémiotique préoccupante, elles

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



montrent leur applicabilité à d'autres objets plus simples :
au discours persuasif sous toutes ses formes, aux
mécanismes de production idéologique.
 Un drame nous parle aussi de la nature esthétique d'un
texte. En apparence, notre étude ne s'est pas souciée de
discerner les valeurs esthétiques. Mais le fait d'avoir
montré comment un texte fonctionne, grâce à quelles
stratégies il fonctionne si bien (dans tous ses
dysfonctionnements volontaires), qu'il nous oblige à en
considérer sa structure à tous les différents niveaux, de sa
surface lexématique à ses niveaux les plus profonds, ce
fait-là nous dit une fois encore que le message esthétique
possède la double qualité de l'ambiguïté et de
l'autoréflexivité ; il dit aussi que le travail au niveau de
l'expression produit des altérations dans l'ordre du contenu
et nous impose de revoir l'univers entier de l'encyclopédie
qu'il remet en question.
 Un drame est un métatexte, ce n'est pas un discours
théorique sur les textes. C'est pourquoi, au lieu de délivrer
ses affirmations du haut de son piédestal critique, il exhibe
directement le processus de ses propres contradictions. Il
devient sa première victime pour nous inciter à ne pas
devenir les victimes des objets textuels dont implicitement
il dévoile les manigances. Nous pourrions dire que Un
drame est vraiment une œuvre ouverte parce qu'elle
représente une " métaphore épistémologique ".
 Mais ne sommes-nous pas allé trop loin ? Un drame est
peut-être seulement un métatexte qui tient un discours
tranquille, direct sur le principe de la coopération
interprétative dans le genre narratif, et, ce faisant, il défie
notre désir de coopération et punit avec douceur notre
sans-gêne.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Pour preuve de notre repentir, il nous demande
d'extrapoler de son histoire les règles de la discipline
textuelle qu'il suggère et postule.
 C'est ce que nous avons tenté de faire, en toute
humilité. Et c'est ce que nous te recommandons de faire,
à toi, noble lecteur.
 a Alphonse Allais (1864-1905) a publié cette nouvelle dans le Cha noir, 26
avril 1890. André Breton en a rapporté les chapitres 4-7 dans son Anthologie
de l'humour noir. Pour le texte original, voir l'appendice I de ce livre.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



APPENDICE I
 

ALPHONSE ALLAIS
 Un drame bien parisien
 

Chapitre premier
 
Où l'on fait connaissance avec un Monsieur et une Dame
qui auraient pu être heureux, sans leurs éternels
malentendus
« O qu'il ha bien sceu choisir, le challan ! »
RABELAIS.

A l'époque où commence cette histoire, Raoul et
Marguerite (un joli nom pour les amours) étaient mariés
depuis cinq mois environ.
 Mariage d'inclination, bien entendu.
 Raoul, un beau soir, en entendant Marguerite chanter la
jolie romance du colonel Henry d'Erville :
 L'averse, chère à la grenouille,
Parfume le bois rajeuni.
... Le bois, il est comme Nini.
Y sent bon quand y s' débarbouille.

Raoul, dis-je, s'était juré que la divine Marguerite (diva
Margarita) n'appartiendrait jamais à un autre homme qu'à
lui-même.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Le ménage eût été le plus heureux de tous les
ménages, sans le fichu caractère des deux conjoints.
 Pour un oui, pour un non, crac ! une assiette cassée,
une gifle, un coup de pied dans le cul.
 A ces bruits, Amour fuyait éploré, attendant, au coin d'un
grand parc, l'heure toujours proche de la réconciliation.
 Alors, des baisers sans nombre, des caresses sans fin,
tendres et bien informées, des ardeurs d'enfer.
 C'était à croire que ces deux cochons-là se disputaient
pour s'offrir l'occasion de se raccommoder.
 

Chapitre 2
 
Simple épisode qui, sans se rattacher directement à
l'action, donnera à la clientèle une idée sur la façon de
vivre de nos héros
« Amour en latin faict amor.
Or donc provient d'amour la mort
Et, par avant, soulcy qui mord,
Deuils, plours, pièges, forfaitz, remord... »
(Blason d'amour.)

Un jour pourtant, ce fut plus grave que d'habitude.
 Un soir plutôt.
 Ils étaient allés au Théâtre d'Application, où l'on jouait
entre autres pièces, L'infidèle, de M. de Porto-Riche.
 – Quand tu auras assez vu Grosclaude, grincha Raoul,
tu me le diras.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 – Et toi, vitupéra Marguerite, quand tu connaîtras
Mademoiselle Moréno par cœur, tu me passeras la
lorgnette.
 Inaugurée sur ce ton, la conversation ne pouvait se
terminer que par les plus regrettables violences
réciproques.
 Dans le coupé qui les ramenait, Marguerite prit plaisir à
gratter sur l'amour-propre de Raoul comme sur une vieille
mandoline hors d'usage.
 Aussi, pas plutôt rentrés chez eux, les belligérants
prirent leurs positions respectives.
 La main levée, l'œil dur, la moustache telle celle des
chats furibonds, Raoul marcha sur Marguerite, qui
commença dès lors, à n'en pas mener large.
 La pauvrette s'enfuit, furtive et rapide, comme fait la
biche en les grands bois.
 Raoul allait la rattraper.
 Alors, l'éclair génial de la suprême angoisse fulgura le
petit cerveau de Marguerite.
 Se retournant brusquement, elle se jeta dans les bras
de Raoul en s'écriant :
 – Je t'en prie, mon petit Raoul, défends-moi !
 

Chapitre 3
 
Où nos amis se réconcilient comme je vous souhaite de
vous réconcilier souvent, vous qui faites vos malins
« Hold your tongue, please ! »

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Chapitre 4
 
Comment l'on pourra constater que les gens se inêlant de
ce qui ne les regarde pas feraient beaucoup mieux de
rester tranquilles
« C'est épatant ce que le monde deviennent rosse depuis
quelque temps ! »
(Paroles de ma concierge
dans la matinée de lundi dernier.)

Un matin, Raoul reçut le mot suivant :
 " Si vous voulez, une fois par hasard, voir votre femme
en belle humeur, allez donc, jeudi, au bal des Incohérents,
au Moulin-Rouge. Elle y sera masquée et déguisée en
pirogue congolaise. A bon entendeur, salut !
 Un ami. '"
 

Le même matin, Marguerite reçut le mot suivant :
 " Si vous voulez, une fois par hasard, voir votre mari en
belle humeur, allez donc, jeudi, au bal des Incohérents, au
Moulin-Rouge. Il y sera, masqué et déguisé en Templier
fin de siècle. A bonne entendeuse, salut !
 Une amie. "
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Ces billets ne tombèrent pas dans l'oreille de deux
sourds. Dissimulant admirablement leurs desseins,

quand arriva le fatal jour :
 - Ma chère amie, fit Raoul de son air le plus innocent,

je vais être forcé de vous quitter jusqu'à demain.
Des intérêts de la plus haute importance
m'appellent à Dunkerque.

 - Ça tombe bien, répondit Marguerite, délicieusement
candide, je viens de recevoir un télégramme de ma
tante Aspasie, laquelle, fort souffrante, me mande à
son chevet.

 

Chapitre 5
 
Où l'on voit la folle jeunesse d'aujourd'hui tournoyer dans
les plus chimériques et passagers plaisirs, au lieu de
songer à l'éternité
« Mai vouéli vièure pamens : La vido es tant bello ! »
Auguste MARIN.

Les échos du Diable boiteux ont été unanimes à
proclamer que le bal des Incohérents revêtit cette année
un éclat inaccoutumé.
 Beaucoup d'épaules et pas mal de jambes, sans
compter les accessoires.
 Deux assistants semblaient ne pas prendre part à la
folie générale : un Templier fin de siècle et une Pirogue
congolaise, tous deux hermétiquement masqués.
 Sur le coup de trois heures du matin, le Templier

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



s'approcha de la Pirogue et l'invita à venir souper avec lui.
 Pour toute réponse, la Pirogue appuya sa petite main
sur le robuste bras du Templier, et le couple s'éloigna.
 

Chapitre 6
 
Où la situation s'embrouille
« – I say, don't you think the rajah laughs at us? –
Perhaps, sir. »
Henry O'MERCIER.

– Laissez-nous un instant, fit le Templier au garçon de
restaurant, nous allons faire notre menu et nous vous
sonnerons.
 Le garçon se retira et le Templier verrouilla
soigneusement la porte du cabinet.
 Puis, d'un mouvement brusque, après s'être débarrassé
de son casque, il arracha le loup de la Pirogue.
 Tous les deux poussèrent, en même temps, un cri de
stupeur, en ne se reconnaissant ni l'un ni l'autre.
 Lui, ce n'était pas Raoul.
 Elle, ce n'était pas Marguerite.
 Ils se présentèrent mutuellement leurs excuses, et ne
tardèrent pas à lier connaissance à la faveur d'un petit
souper, je ne vous dis que ça.
 

Chapitre 7
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Dénouement heureux pour tout le monde, sauf pour les
autres
« Buvons le vermouth grenadine Espoir de nos vieux
bataillons. »
Georges AURIOL.

Cette petite mésaventure servit de leçon à Raoul et à
Marguerite.
 A partir de ce moment, ils ne se disputèrent plus jamais
et furent parfaitement heureux.
 Ils n'ont pas encore beaucoup d'enfants, mais ça
viendra.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



APPENDICE II
 

ALPHONSE ALLAIS
 Les Templiers1

 

En voilà un qui était un type, et un rude type, et
d'attaque ! Vingt fois je l'ai vu, rien qu'en serrant son
cheval entre ses cuisses, arrêter tout l'escadron, net.
 Il était brigadier à ce moment-là. Un peu rosse dans le
service, mais charmant, en ville.
 Comment diable s'appelait-il ? Un sacré nom alsacien
qui ne peut pas me revenir, comme Wurtz ou Schwartz...
Oui, ça doit être ça, Schwartz. Du reste, le nom ne fait rien
à la chose. Natif de Neufbrisach, pas de Neufbrisach
même, mais des environs.
 Quel type ce Schwartz !
 Un dimanche (nous étions en garnison à Oran), le
matin, Schwartz me dit : " Qu'est-ce que nous allons faire
aujourd'hui ? " Moi, je lui réponds : " Ce que tu voudras,
mon vieux Schwartz. "
 Alors nous tombons d'accord sur une partie en mer.
 Nous prenons un bateau, souque dur, garçon ! et nous
voilà au large.
 Il faisait beau temps, un peu de vent, mais beau temps
tout de même.
 Nous filions comme des dards, heureux de voir

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



disparaître à l'horizon la côte d'Afrique.
 Ça creuse, l'aviron ! Nom d'un chien, quel déjeuner !
 Je me rappelle notamment un certain jambonneau qui
fut ratissé jusqu'à l'indécence.
 Pendant ce temps-là, nous ne nous apercevions pas
que la brise fraîchissait et que la mer se mettait à clapoter
d'une façon inquiétante.
 – Diable ! dit Schwartz, il faudrait...
 Au fait, non, ce n'est pas Schwartz qu'il s'appelait.
 Il avait un nom plus long que ça, comme qui dirait
Schwartzbach.
 Va pour Schwartzbach !
 Alors Schwartzbach me dit : " Mon petit, il faut songer à
rallier. " Mais je t'en fiche, de rallier. Le vent soufflait en
tempête. La voile est enlevée par une bourrasque, un
aviron fiche le camp, emporté par une lame. Nous voilà à
la merci des flots.
 

Nous gagnions le large avec une vitesse déplorable et
un cahotement terrible.
 Prêts à tout événement, nous avions enlevé nos bottes
et notre veste.
 La nuit tombait, l'ouragan faisait rage.
 Ah ! une jolie idée que nous avions eue là, d'aller
contempler ton azur, ô Méditerranée !
 Et puis, l'obscurité arrive complètement. Il n'était pas
loin de minuit.
 Où étions-nous ?

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Schwartzbach, ou plutôt Schwartzbacher, car je me
rappelle maintenant, c'est Schwartzbacher :
Schwartzbacher, dis-je, qui connaissait sa géographie sur
le bi du bout du doigt (les Alsaciens sont très instruits), me
dit :
 – Nous sommes dans l'île de Rhodes, mon vieux.
 Est-ce que l'administration, entre nous, ne devrait pas
mettre des plaques indicatrices sur toutes les îles de la
Méditerranée, car c'est le diable pour s'y reconnaître,
quand on n'a pas l'habitude ?
 Il faisait noir comme dans un four. Trempés comme des
soupes, nous grimpâmes les rochers de la falaise.
 Pas une lumière à l'horizon. C'était gai.
 – Nous allons manquer l'appel de demain matin, dis-je,
pour dire quelque chose.
 – Et même celui du soir répondit sombrement
Schwartzbacher.
 

Et nous marchions dans les petits ajoncs maigres et
dans les genêts piquants. Nous marchions sans savoir où,
uniquement pour nous réchauffer.
 – Ah ! s'écria Schwartzbacher, j'aperçois une lueur, vois-
tu, là-bas ?
 Je suivis la direction du doigt de Schwartzbacher, et
effectivement une lueur brillait, mais très loin, une drôle de
lueur.
 Ce n'était pas une simple lumière de maison, ce
n'étaient pas des feux de village, non, c'était une drôle de
lueur.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Et nous reprîmes notre marche en l'accélérant.
 Nous arrivâmes, enfin.
 Sur ces rochers se dressait un château d'aspect
imposant, un haut château de pierre, où l'on n'avait pas
l'air de rigoler tout le temps.
 Une des tours de ce château servait de chapelle, et la
lueur que nous avions aperçue n'était autre que l'éclairage
sacré tamisé par les hauts vitraux gothiques.
 Des chants nous arrivaient, des chants graves et mâles,
des chants qui vous mettaient des frissons dans le dos.
 – Entrons, fit Schwartzbacher, résolu.
 – Par où ?
 – Ah ! voilà... cherchons une issue.
 Schwartzbacher disait : " Cherchons une issue ", mais il
voulait dire : " Cherchons une entrée. " D'ailleurs, comme
c'est la même chose, je ne crus pas devoir lui faire
observer son erreur relative, qui peut-être n'était qu'un
lapsus causé par le froid.
 Il y avait bien des entrées, mais elles étaient toutes
closes, et pas de sonnettes. Alors c'est comme s'il n'y
avait pas eu d'entrées.
 A la fin, à force de tourner autour du château, nous
découvrîmes un petit mur que nous pûmes escalader.
 – Maintenant, fit Schwartzbacher, cherchons la cuisine.
 Probablement qu'il n'y avait pas de cuisine dans
l'immeuble, car aucune odeur de fricot ne vint chatouiller
nos narines.
 Nous nous promenions par des couloirs interminables et

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



enchevêtrés.
 Parfois, une chauve-souris voletait et frôlait nos visages
de sa sale peluche.
 Au détour d'un corridor, les chants que nous avions
entendus vinrent frapper nos oreilles, arrivant de tout près.
 Nous étions dans une grande pièce qui devait
communiquer avec la chapelle.
 – Je vois ce que c'est, fit Schwartzbacher (ou plutôt
Schwartzbachermann, je me souviens maintenant), nous
nous trouvons dans le château des Templiers.
 Il n'avait pas terminé ces mots, qu'une immense porte
de fer s'ouvrit toute grande.
 Nous fûmes inondés de lumière.
 Des hommes étaient là, à genoux, quelques centaines,
bardés de fer, casque en tête, et de haute stature.
 Ils se relevèrent avec un long tumulte de ferraille, se
retournèrent et nous virent.
 Alors, du même geste, ils firent Sabre-main! et
marchèrent sur nous, la latte haute.
 J'aurais bien voulu être ailleurs.
 Sans se déconcerter, Schwartzbachermann retroussa
ses manches, se mit en posture de défense et s'écria
d'une voix forte :
 – Ah ! nom de Dieu ! messieurs les Templiers, quand
vous seriez cent mille... aussi vrai que je m'appelle
Durand... !
 Ah ! je me rappelle maintenant, c'est Durand qu'il
s'appelait. Son père était tailleur à Aubervilliers. Durand,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



oui, c'est bien ça...
 Sacré Durand, va ! Quel type !
 1 Le Chat noir, 1er octobre 1887.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



BIBLIOGRAPHIE
 

AUSTIN, John L.
 1962 How to do Things with Words, Oxford, Clarendon
(traduction française : Quand dire, c'est faire, Paris, Seuil,
1970).
 AVALLE D'ARCO, Silvio
 1975 Modelli semiologici nella Commedia di Dante,
Milan, Bompiani.
 1977 " Da santa Uliva a Justine ", introduction à
Veselovskij, 1866.
 BARBIERI, D., GIOVANNOLI, R. et PANIZON, E.
 1975 Come castrarsi con il rasoio di Ockham (ovvero
Produzione di drammi per mezzo di drammi, ovvero
Elementi di tautoeterologia), université de Bologne,
manuscrit.
 BAR-HILLEL, Yehoshua
 1968 " Communication and argumentation in pragmatic
languages ", in AA.VV., Linguaggi nella società e nella
tecnica, Milan, Comunità, 1970.
 BARTHES, Roland
 1966 " Introduction à l'analyse structurale des récits ",
Communications 68.
 1970 S/Z, Paris, Seuil.
 1973 Le Plaisir du texte, Paris, Seuil.
 BATESON, Gregory
 1955 " A theory of play and phantasy ", Psychiatric

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Research Report 2.
 BIERWISCH, Manfred
 1970 " Semantics ", in Lyons, J. (ed.), New Horizons in
Linguistics, Harmondsworth, Penguin.
 BONFANTINI, Massimo A. et GRAZIA, Roberto
 1976 " Teoria della conoscenza e funzione dell'icona in
Peirce ", VS 15.
 BONOMI, Andrea
 1975 Le vie del riferimento, Milan, Bompiani.
 BREMOND, Claude
 1977 Logique du récit, Paris, Seuil.
 BROOKE-ROSE, Christine
 1977 " Surface structure in narrative ", PTL 2, 3.
 BURKE, Kenneth
 1969 A Grammar of Motives, Berkeley et Los Angeles,
University of California Press.
 BUYSSENS, Eric
 1943 Les Langages et le discours, Bruxelles, Officine de
publicité.
 CAPRETTINI, Gian Paolo
 1976 " Sulla semiotica di Ch. S. S. Peirce : il 'nuovo
elenco di categorie' ", VS 15.
 CARNAP, Rudolf
 1947 Meaning and Necessity, Chicago, University of
Chicago Press.
 1952 " Meaning postulates ", Philosophical Studies 3, 5

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



(maintenant in CARNAP, 1947).
 CHABROL, Claude (ed.)
 1973 Sémiotique narrative et textuelle, Paris, Larousse.
 CHARNIAK, Eugène
 1975 " A partial taxonomy of knowledge about actions ",
Institute for Semantic and Cognitive Studies, Castagnola,
Working Paper 13.
 CHISHOLM, Roderick M.
 1967 " Identity through possible worlds : some questions
", Noûs 1, 1.
 COLE, Peter et MORGAN, Jerry, L. (eds.)
 1975 Syntax and Semantics, 3, Speech Acts, New York,
Academic Press.
 CONTE, Maria-Elisabeth (ed.)
 1977 La linguistica testuale, Milan, Feltrinelli.
 CORTI, Maria
 1 9 7 6 Principi della comunicazione letteraria, Milan,
Bompiani.
 CULLER, Jonathan
 1 9 7 5 Structuralist Poetics, Ithaca, Cornell University
Press.
 DAVIDSON, D. et HARMAN, G. (eds.)
 1 9 7 2 Semantics of Natural Languages, Dordrecht,
Reidel.
 DELEDALLE, Gérard
 1979 Théorie et pratique du signe-Introduction à la

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



sémiotique de C. S. Peirce, Paris, Payot, 1979.
 DE MAURO, Tullio
 1971 Senso e significato, Bari, Adriatica.
 DRESSLER, Wolfgang
 1 9 7 2 Einführung in die Textlinguistik,  Tübingen,
Niemeyer, 1972.
 DUCROT, Oswald
 1972 Dire et ne pas dire, Paris, Hermann.
 Eco, Umberto
 1962 Opera aperta – Forma e indeterminazione nelle
poetiche contemporanee, Milan, Bompiani (traduction
française : l'Œuvre ouverte, Paris, Seuil, 1965).
 1964 Apocalittici e integrati, Milan, Bompiani.
 1965a " Le strutture narrative in Fleming ", in Oreste del
Buono et Umberto Eco, Il caso Bond, Milan, Bompiani
(traduction partielle : " James Bond : une combinatoire
narrative ", Communications 8, 1966. Maintenant dans
l'Analyse structurale des récits, Paris, Seuil, 1981).
 1965b " Eugène Sue : il socialismo e la consolazione ",
introduction à I misteri di Parigi, Milan, Sugar (traduction
française : " Rhétorique et idéologie dans 'Les Mystères de
Paris' d'Eugène Sue ", Revue Int. des Sciences Sociales
14, 4, 1967).
 1966 Le poetiche di Joyce, Milan, Bompiani (traduction
française dans l'Œuvre ouverte).
 1968 La struttura assente, Milan, Bompiani (traduction
française : la Structure absente, Paris, Mercure, 1972).
 1971 Le forme del contenuto, Milan, Bompiani.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 1975 Trattato di semiotica generale, Milan, Bompiani.
 1976 " Codice ", VS 14 (aussi in Enciclopedia Einaudi,
3, 1978).
 1 9 8 4 Semiotics and Philosophy of Language,
Bloomington, Indiana University Press (à paraître chez
P.U.F.).
 Eco, Umberto et FABBRI, Paolo
 1 9 7 8 Progetto di ricerca sull'utilizzazione
dell'informazione ambientale da parte del pubblico,
recherche menée pour l'Unesco.
 Eco, U. et SEBEOK, T. A. (eds.)
 1983 The Sign of Three, Bloomington, Indiana University
Press.
 ERLICH, Victor
 1954 Russian Formalism, La Haye, Mouton.
 FABBRI, Paolo
 1973 " Le comunicazioni di massa in Italia : sguardo
semiotico e malocchio della sociologia ", VS 5.
 FEIBLEMAN, James K.
 1946 An Introduction to Peirce's Philosophy, Cambridge,
M.I.T. Press (2e éd., 1970).
 FILLMORE, Charles
 1968 " The case for case ", in Bach, E. et Harms, R.
(eds.), Universals in Linguistic Theory, New York, Holt.
 FOKKEMA, D. W. et KUNNE-IBSCH, Elrud
 1977 Theories of Literature in the twentieth century,

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Londres, Hurst.
 FRYE, Northorp
 1957 Anatomy of Criticism, Princeton University Press.
 GARAVELLI MORTARA, Bice
 1974 Aspetti e problemi della linguistica testuale, Turin,
Giappichelli.
 GENETTE, Gérard
 1972 Figures III, Paris, Seuil.
 GOFFMAN, Erving
 1974 Frame Analysis, New York, Harper. GOUDGE,
Thomas A.
 1950 The Thought of C. S. Peirce, Toronto, University of
Toronto Press.
 GREIMAS, A. J.
 1966 Sémantique structurale, Paris, Larousse.
 1970 Du sens, Paris, Seuil.
 1973 " Les actants, les acteurs et les figures " in
CHABROL, Claude (ed.) 1973.
 1975 " Des accidents dans les sciences dites humaines
", VS 12.
 1976 Maupassant – La sémiotique du texte : exercices
pratiques, Paris, Seuil.
 GREIMAS, A. J. et RASTIER, François
 1968 " The interaction of semiotic constraints ", Yale
French Studies 41.
 GRICE, H. P.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 1967 " Logic and conversation ", William James
Lectures, Harvard University.
 Groupe d'Entrevernes
 1 9 7 7 Signes et paraboles : sémiotique et texte
évangélique, Paris, Seuil.
 Groupe µ
 1970 Rhétorique générale, Paris, Larousse.
 1977 Rhétorique de la poésie, Bruxelles, Complexe.
 HAWKES, Terence
 1 9 7 7 Structuralism and Semiotics, Berkeley et Los
Angeles, University of California Press.
 HINTIKKA, Jaakko
 1962 Knowledge and Belief, Ithaca, Cornell University
Press.
 1967 " Individuals, possible worlds and epistemic logic ",
Noûs 1, 1.
 1969a " Semantics for propositional attituted ", in J.
Davis et al. (eds.), Philosophical logic, Dordrecht, Reidel
(maintenant in LINSKY, Léonard (ed.), 1971).
 1969b " On the logic of perception ", in Models for
Modalities, Dordrecht, Reidel.
 1970 " Knowledge, belief and logical conséquence ",
Ajatus 32 (revu in J. M. E. Moravcsik (ed.), Logic and
Philosophy for Linguists, La Haye, Mouton, et Atlantic
Highlands, Humanities Press, 1974).
 1973 Logic, Language Games and Information, Londres,
Oxford University Press.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 1974 Induzione, accettazione, informazione, Bologne,
Mulino.
 1978 " Degrees and dimensions of intentionality ", VS
19/20.
 HIRSCH, Eric D. Jr.
 1 9 6 7 Validity in Interpretation, New Haven, Yale
University Press.
 HUGHES, G. E. et CRESSWELL, M. J.
 1968 An Introduction to Modal Logic, Londres, Methuen.
 ISER, Wolfgang
 1972 Der implizite Leser, Munich, Fink.
 1976 Der Art des Lesens, Munich, Fink.
 IHWE, Jens
 1973 " Text-grammars in the 'Study of literature', in
PETÖFI et RIESER (eds.), 1973.
 JAKOBSON, Roman
 1957 Shifters, Verbal Categories and the Russian Verb,
Russian Language Project, Dpt. of Slavic Languages and
Literatures, Harvard University.
 1958 " Closing statements : linguistics and poetics ", in
Sebeok, T. A., Style in Language, Cambridge, M.I.T.
Press, 1960 (traduction française in Essais de linguistique
générale, Paris, Minuit, 1963).
 KARTTUNEN, Lauri
 1969 " Discourse referents ", Preprint 70, International
Conference on Computational Linguistics (COLING),
Sånga-Säbry/Stockholm, 1969.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 KEMPSON, Ruth M.
 1975 Presupposition and the Delimitation of Semantics,
Cambridge, Cambridge University Press.
 KERBRAT-ORECCHIONI, C.
 1976 " Problématique de l'isotopie ", Linguistique et
sémiologie 1.
 KOCH, Walter A.
 1969 Vom Morphem zum Textem, Hildesheim, Olms.
 KRIPKE, Saul
 1971a " Identity and necessity ", in Munitz, M. K. (ed.),
Identity and Individuation, New York, NYU Press.
 1971b " Semantical considerations in modal logic ", in
LINSKY, L. (ed.), 1971.
 1972 " Naming and necessity ", in DAVIDSON et
HARMAN (eds.), 1972.
 KRISTEVA, Julia
 1967 " Bakhtine, le mot, le dialogue, le roman ",
Critique, avril (maintenant in KRISTEVA, 1969).
 1969 Σηµεωτκή – Recherches pour une sémanalyse,
Paris. Seuil.
 1970 Le Texte du roman, La Haye, Mouton.
 LEECH, Geoffrey
 1974 Semantics, Harmondsworth, Penguin.
 LEWIS, David K.
 1968 " Counterpart theory and quantified modal logic ",
The Journal of Philosophy 65, 5.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 1970 " General semantics ", Synthese 22 (maintenant in
DAVIDSON et HARMAN (eds.), 1972).
 1973 Counterfactuals, Oxford, Blackwell.
 LINSKY, Léonard (ed.)
 1 9 7 1 Reference and modality, Londres, Oxford
University Press.
 LOTMAN, Iouri M.
 1970 Struktura khudožestvenogo teksta, Moskva
(traduction française : la Structure du texte artistique,
Paris, Gallimard, 1973).
 LYONS, John
 1 9 7 7 Semantics, 2 vol., Cambridge, Cambridge
University Press.
 MANETTI, Giovanni et VIOLI, Patrizia
 1977 Grammatica dell'arguzia, numéro spécial de VS
18.
 MINSKY, Marvin M.
 1974 " A framework for representing knowledge ", Al
Memo 306, M.I.T. Artificial Intelligence Laboratory (in
WINSTON, Patrick H. (ed.), 1975).
 MONTAGUE, Richard
 1968 " Pragmatics " in Klibansky, Raymond (ed.),
Contemporary Philosophy – A survey,  Florence, Nuova
Italia.
 1974 Formal Philosophy, New Haven, Yale University
Press.
 NIDA, Eugène A.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 1 9 7 5 Componential Analysis of Meaning, La Haye,
Mouton.
 PAVEL, Thomas
 1975 " Possible worlds in literary semantics ", Journal of
Aesthetics and Art Criticism 34,2.
 PEIRCE, Charles S.
 1931... Collected Papers, Cambridge, Harvard University
Press (Tr. partielle en français : Ecrits sur le signe, traduits
et commentés par G. Deledalle, Paris, Seuil, 1978.)
 PERALDI, François (ed.)
 1980 " La sémiotique de C. S. Peirce ", Langages, 14,
58.
 PETÖFI, Janos S.
 1969 " On the problem of coptextual analysis of texts ",
International Conference of Computational Linguistics,
Sånga-Säbry.
 1974a Semantics, Pragmatics, Text Theory,  Urbino,
Centro internazionale di Semiotica e Linguistica, Working
Paper S, 36.
 1974b " Nuovi orientamenti nella tipologia dei testi e
delle gramma tiche testuali " (compte rendu au 1er congrès
lass-Aiss), Uomo e cultura 11-12.
 1975 Vers une théorie partielle du texte, Hambourg,
Buske.
 1976a " Lexicology, encyclopaedic knowledge theory of
text ", Cahiers de lexicologie 29, 11 (aux soins de A.
Zampolli).
 1976b " A frame for frames ", in Proceedings of the

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Second Annual Meeting of the Berkeley Linguistic Society,
Berkeley, University of California.
 1976c " Structure and function of the grammatical
component of the Text-Structure World-Structure theory ",
mimeo, Workshop on the Formai Analysis of Natural
Languages, Bad Homburg.
 1976d Some Remarks on the Grammatical Component
of an Integrated Semiotic Theory of Texts,  université de
Bielefeld, mimeo.
 s.d. " A formai semiotic text-theory as an integrated
theory of natural language ", mimeo.
 PETÖFI, Janos S. et RIESER, H. (eds.)
 1973 Studies in Text-Grammar, Dordrecht, Reidel.
 PIKE, Kenneth
 1964 " Discourse analysis and tagmeme matrices ",
Oceanic Linguistics 3.
 PLANTINGA, Alvin
 1 9 7 4 The Nature of Necessity, Londres, Oxford
University Press.
 PRIETO, Luis
 1964 Principes de noologie, La Haye, Mouton.
 PRIOR, A. N.
 1962 " Possible worlds ", Philosophical Quarterly 12, 46.
 PUTNAM, Hillary
 1970 " Is semantics possible ? " in Kiefer, H. E. et
Munitz, M. K. (eds.), Language, Beliefs, and Metaphysics,
Albany, State University of New York Press.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 QUINE, W. V. O.
 1951 " Two dogmas of empiricism ", Philosophical Rev.
60 (in From a Logical Point of View, Cambridge, Harvard
University Press, 1953).
 RESCHER, Nicolas
 1973 " Possible individuals, trans-world identity, and
quantified modal logic ", Noûs 7, 4.
 1974 " Leibniz and the evaluation of possible worlds ", in
Studies in Modality – American Philosophical Quarterly,
Monograph Séries, 8.
 RIFFATERRE, Michael
 1 9 7 1 Essais de stylistique structurale, Paris,
Flammarion.
 1973 " The self-sufficient text ", Diacritics, fall.
 1974 " The poetic function of intertextual humour ",
Romanic Review, 65,4.
 SCHANK, Roger
 1975 Conceptual information processing, Amsterdam-
New York, North Holland and American Elsevier.
 SCHMIDT, Siegfred J.
 1973 " Texttheorie/Pragmalinguistik ", in Althaus, H. P.,
Heune, H., Wiegand, H. E. (eds.), Lexicon der
germanistischen Linguistik, Tübingen, Niemayer.
 1976a " Towards a pragmatic interprétation of fictionally
", in VAN DIJK (ed.).
 1976b Texttheorie, Munich, Fink.
 SCHOLES, Robert et KELLOG, Robert

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 1 9 6 6 The Nature of Narrative, New York, Oxford
University Press.
 ŠČEGLOV, Yu. K. et ŽOLKOVSKIJ, A. K.
 1971 " Kopisaniyu smisla svyaznogo teksta ", Institut
russkogo yazyka ANNSSSR, predvaritel'nye publikatsii.
Vypusk 22. Trad. anglaise. " Towards a 'Thème –
(Expression devices) – Text' Model of Literary Structure ",
Russian Poetics in Translation 1, 1975 (" Generating the
literary text ").
 SEARLE, John R.
 1958 " Proper names ", Mind 67.
 1 9 6 9 Speech Acts, Londres-New York, Cambridge
University Press.
 1975 " The logical status of fictional discourse ", New
Literary History 14.
 SEGRE, Cesare
 1974 " Analisi del racconto, logica narrativa e tempo ", in
Le strutture e il tempo, Turin, Einaudi.
 STALNAKER, Robert C.
 1970 " Pragmatics ", Synthese 22.
 1976 " Possible worlds ", Noûs 10.
 THOMASON, Richmond
 1974 Introduction in MONTAGUE, Richard, 1974.
 TITZMANN, Manfred
 1977 Strukturale Textanalyse, Munich, Fink.
 TODOROV, Tzvetan

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 1966 " Les catégories du récit littéraire ",
Communications 8.
 1969 Grammaire du Décameron, La Haye, Mouton.
 TODOROV, T. (ed.)
 1966 Théorie de la littérature, Paris, Seuil.
 TOMAŠEVSKIJ, Boris
 1928 " Siuzetnoe postroenie " (traduction française in
Todorov formalisti russi, Théorie de la littérature, textes des
formalistes russes, Paris, seuil, 1966).
 VAINA, Lucia
 1 9 7 6 Lecture logico-mathématique de la narration,
Institut de recherches ethnologiques et dialectales,
Bucarest, mimeo.
 1977 " Les mondes possibles du texte ", VS 17.
 VALESIO, Paolo
 1978 Novantiqua : Rhetorics as a Contemporary Theory,
manuscrit.
 VAN DIJK, Teun A.
 1972a Some Aspects of Text Grammars,  La Haye,
Mouton.
 1972b Beiträge zur generativen Poetïk, Munich,
Bayerischer Schulbuch-Verlag, 1972.
 1974a " Models of macro-structures ", mimeo.
 1974b " Action, action description and narrative ", New
Literary History, V/I 1974-1975.
 1975 " Recalling and summarizing complex discourses

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



", mimeo.
 1976a Complex Semantic Information Processing,
mimeo (Workshop on Linguistic and Information Science,
Stockholm, mai 1976).
 1976b " Macro-structures and cognition ", mimeo
(Twelfth Annual Carnegie Symposium on Cognition,
Carnegie Mellon University, Pittsburgh, mai 1976).
 1976c " Pragmatics and poetics ", in VAN DIJK, T. A.,
(ed.), 1976.
 1976d Per una poetica generativa, Bologne, Mulino.
 1977 Text and Context, New York, Longman.
 VAN DIJK, Teun A. (ed.)
 1 9 7 6 Pragmatics of Language and Literature,
Amasterdam-Oxford, North Holland & American Elsevier
Publishing Co.
 VESELOVSKIJ, Aleksandr N.
 1886 " La favola della fanciulla perseguitata ",
maintenant in Veselovskij-Sade, La fanciulla perseguitata,
Milan, Bompiani, 1977.
 VOLLI, Ugo
 1973 " Referential semantics and pragmatics of natural
language ", VS4.
 1978 " Mondi possibili, logica, semiotica ", VS 19/20.
 WEINRICH, Harald
 1976 " Streit um Metaphoren ". In Sprache in Texten,
Stuttgart, Klett.
 WINSTON, Patrick H.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 1977 Artificial Intelligence, Reading, Mass., Addison-
Wesley.
 WINSTON, Patrick H. (ed.)
 1975 The Psychology of Computer Vision, New York, Mc
Graw-Hill.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



COLLECTION « FIGURES » DIRIGÉE
PAR BERNARD-HENRI LÉVY

 
Les Aristocrates libertaires, Manifeste.

 Jean-Paul Aron et Roger Kempf, le Pénis et la
Démoralisation de l'Occident.
 Dominique Auffret, Alexandre Kojève.
 Jean Baudrillard, les Stratégies fatales.
 Jean Baudrillard, la Gauche divine.
 Jean-Marie Benoist, la Révolution structurale.
 Claudie et Jacques Broyelle, Apocalypse Mao.
 Claudie et Jacques Broyelle, les Illusions retrouvées.
 Madeleine Chapsal, Envoyez la petite musique...
 François Châtelet, Jacques Derrida, Michel Foucault,
Jean-François Lyotard, Michel Serres, Politiques de la
philosophie (textes réunis par Dominique Grisoni).
 Catherine Clément, Les fils de Freud sont fatigués.
 Catherine Clément, l'Opéra ou la Défaite des femmes.
 Catherine Clément, Vies et légendes de Jacques Lacan.
 Catherine CLÉMENT, Le Goût du miel.
 Catherine CLÉMENT, La Syncope.
 Bernard Cohen, Portes de Jérusalem.
 Annie Cohen-Solal, Paul Nizan, communiste
impossible.
 Christian Delacampagne, Antipsychiatrie. Les voies du

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



sacré.
 Galvano Della Volpe, Rousseau et Marx.
 Jean-Toussaint Desanti, Un destin philosophique.
 Laurent Dispot, la Machine à Terreur.
 Laurent Dispot, Manifeste archaïque.
 Jean-Paul Dollé, Voie d'accès au plaisir.
 Jean-Paul Dollé, l'Odeur de la France.
 Jean-Paul Dollé, Danser maintenant.
 Jean-Paul Dollé, Fureurs de ville.
 Umberto Eco, Lector in fabula.
 Luc Ferry et Alain Renaut, Heidegger et les Modernes.
 Michel Guérin, Nietzsche, Socrate héroïque.
 Michel Guérin, Lettres à Wolf ou la Répétition.
 Gérard Haddad, Manger le livre.
 Heidegger et la question de Dieu (sous la direction de R.
Kearney et J. S. O'Leary).
 Jacques Henric, la Peinture et le Mal.
 L'identité, séminaire dirigé par Claude Lévi-Strauss,
1974-1975.
 Christian Jambet, Apologie de Platon.
 Christian Jambet et Guy Lardreau, l'Ange.
 Christian Jambet et Guy Lardreau, le Monde.
 Guy Konopnicki, l'Amour de la politique.
 Guy Konopnicki, l'Âge démocratique.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Guy Lardreau, la Mort de Joseph Staline.
 Michel Le Bris, l'Homme aux semelles de vent.
 Michel Le Bris, le Paradis perdu.
 Dominique Lecourt, Bachelard. Le jour et la nuit.
 Bernard-Henri Lévy, la Barbarie à visage humain.
 Bernard-Henri Lévy, le Testament de Dieu.
 Bernard-Henri Lévy, l'Idéologie française.
 Bernard-Henri Lévy, Éloge des intellectuels.
 Thierry Lévy, le Crime en toute humanité.
 Claude Lorin, l'Inachevé (Peinture-Sculpture-Littérature).
 Claude Lorin, Pour saint Augustin.
 Jean-Luc Marion, l'Idole et la Distance.
 Jacques Martinez, Moderne for ever.
 Anne Martin-Fugier, la Bourgeoise.
 Anne Martin-Fugier, la Place des bonnes.
 Gérard Miller, Du père au pire.
 Philippe Nemo, l'Homme structural.
 Philippe Nemo, Job et l'Excès du mal.
 Michel Onfray, le Ventre des philosophes.
 Michel Onfray, Cynismes.
 Pasolini, séminaire dirigé par Maria Antonietta
Macciocchi.
 Françoise Paul-Lévy, Karl Marx, histoire d'un bourgeois
allemand.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



Philippe Roger, Sade. La philosophie dans le pressoir.
 Philippe Roger, Roland Barthes, roman.
 Guy Scarpetta, Brecht ou le Soldat mort.
 Guy Scarpetta, Éloge du cosmopolitisme.
 Guy Scarpetta, l'Impureté.
 Michel Serres, Zola. Feux et signaux de brume.
 Daniel Sibony, la Juive : une transmission d'inconscient.
 Daniel Sibony, l'Amour inconscient.
 Daniel Sibony, Jouissances du dire.
 Daniel Sibony, Perversions.
 Daniel Sibony, Avec Shakespeare.
 Daniel Sibony, Entre dire et faire.
 Bernard Sichère, Merleau-Ponty ou le Corps de la
philosophie.
 Bernard Sichère, le Moment lacanien.
 Alexandre Soljenitsyne, l'Erreur de l'Occident.
 Philippe Sollers, Vision à New York.
 Gilles Susong, la Politique d'Orphée.
 Armando Verdiglione, la Dissidence freudienne.
 Armando Verdiglione, Fondation de la psychanalyse. I.
Dieu.
 Giambattista Vico, Vie de Giambattista Vico écrite par
lui-même.
 Claude Vigée, l'Extase et l'Errance.
 Claude Vigée, le Parfum et la Cendre.

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 



 Elie Wiesel, Signes d'exode.
 

Facebook : La culture ne s'hérite pas elle se conquiert 


	Couverture
	INTRODUCTION
	1. TEXTE ET ENCYCLOPÉDIE
	1.2. Sélections contextuelles et circonstancielles
	1.3. Le sémème comme instruction orientée au texte
	1.4. Le sémème comme texte virtuel et le texte comme expansion d'un sémème
	1.5. De la présupposition
	2. PEIRCE : LES FONDEMENTS SÉMIOSIQUES DE LA COOPÉRATION TEXTUELLE
	2.1. Interprétant, ground, signifié, objet
	2.2. Le fondement
	2.3. Objet Dynamique et Objet Immédiat
	2.4. Interprétant du discours et interprétant des termes
	2.5. La définition comme encyclopédie et précepte opératif
	2.6. Caractères monadiques et interprétants complexes
	2.7. L'Interprétant Final
	2.8. Sémiosis illimitée et pragmatique
	2.9. Directions pour une pragmatique du texte
	3 LE LECTEUR MODÈLE
	3.2. Comment le texte prévoit le lecteur
	3.4. Utilisation et interprétation
	3.5. Auteur et lecteur comme stratégies textuelles
	3.6. L'auteur comme hypothèse interprétative
	4. NIVEAUX DE COOPÉRATION TEXTUELLE
	4.2. Le choix d'un modèle de texte narratif
	4.3. Manifestation linéaire
	4.4. Circonstances d'énonciation
	4.5. Extensions parenthétisées
	4.6. L'encyclopédie
	5. LES STRUCTURES DISCURSIVES
	5.2. Le topic
	5.3. L'isotopie
	6. LES STRUCTURES NARRATIVES
	6.2. Contraction et expansion–Niveaux de fabula
	6.3. Structures narratives dans des textes non narratifs
	6.4. Conditions élémentaires d'une séquence narrative
	7. PRÉVISIONS ET PROMENADES INFÉRENTIELLES
	7.2. Les prévisions comme préfiguration de mondes possibles
	7.3. Les promenades inférentielles
	7.4. Fabulae ouvertes et fabulae fermées
	8. STRUCTURES DE MONDES
	8.2. Définitions préliminaires
	8.3. Les mondes possibles comme constructions culturelles
	8.4. La construction du monde de référence
	8.5. Le problème des " propriétés nécessaires "
	8.6. Comment déterminer les propriétés essentielles
	8.7. Identité
	8.8. Accessibilité
	8.9. Accessibilité et vérités nécessaires
	8.10. Les mondes de la fabula
	Page vierge



