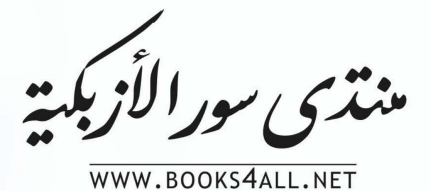


دكتور محمد محمود عبد الحميد (بو قحف سنا: ررسي قبم الناسفة كلية الآداب - جانعة الزفازيق

الثاشر دار الحضارة للطباعة والنشر والتوزيح طبط



# الاهدول الكلاعية وعلم المنطق عند العلماء السلمين التأخرين

دكتور مُحمد محمود عبد الحميد أبو قحف

> أستاذ ورئيس قسم الفلسفة كلية الآداب - جامعة الزقازيق

الناشر وار أتحضارة للطباعة والنشر والتوزيع

الطبعة الاولى الطبعة الاولى ١٩٩٩ الترقيم الدولى ١٧٠٤ العرب ١٩٩٧

## ملا يُحْرِين إلَاهِ إلى يَحْرَى إلى يُحْرِينُ اللهِ الله

" فَمِنْ يَرِدُ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيهُ يَشُرِمُ صَدِرَهُ لَإِسَّامُ وَمِنْ يَرِدُ أَنْ يَضَلَّهُ يَجَعُلُ صَدِرَهُ ضَيْقًا حَرِجًا كَانَهَا يَضَعَّدُ فَى السَّمَاءَ كَذَلَكَ يَجَعَّلُ الله الرجس على الذيبِينَ لا يَوْمِنُونَ ".

> صرتی افتن العقیم بر ره الانعام \_ دَینهٔ ۱۳۵۵ (۱۲۰

# إهداء

# " إلى روح جدى العلامة الكبير " خليفه سالم أبو قحف

تقديراً ووفاءاً وثمرة من ثمرات علمه الغزير راجياً من الله تعالى أن يتغمده بغيض رحمته ووسيع جناته العالية.

محمط محموط عبط الحميط أبو قحف

## إهداء

#### إلى الغالم الإنسان صاحب القلب الطيب الطاهر

أستاذى الدكتور مصطفى حلمي

أستاذ الفلسفة الإسلامية بكلية دار العلوم

اعترافا بفضله وتقديرا لأستاذيته راجيا من الله تعالى أن يمنحه الصحة وطول البقاء.

دكتور

محمد محمود أبو قحف

كلية الآداب

جامعة الزقازيق

#### " بسم الله الرحمن الرحيم "

الحمد لله رب العالمين ، ونصلى ونسلم على خير خلق الله أجمعين سيدنا ونبينا محمد صلى الله عليه وسلم وعلى آلـه الطيبين الطاهرين .

#### وبعد

#### <u>" مقدمة "</u>

لقد تعددت البحوث والدراسات الفلسفية والعلمية في تاريخ المذاهب والفرق الإسلامية ، منذ القرون الخمسة الأولى من جوانب متعددة ، كعلم الكلام ، والفقه ، ومذاهب الفلاسفة الإسلاميين ، والتصوف ، والتشيع بالإضافة إلى كثير من البحوث المتخصصة في العلوم التجربة الطبيعية وفروعها المختلفة والتي

تركزت بصفة خاصة في أكتشاف المنهج العلمي الاستقرائي عند علماء العرب ، وطريقة المسلمين في تطبيق منهج القياس الغقهي الأصولي ، وأثر ذلك في النهضة العربية الإسلامية في العصور الوسطى ، كذلك اهتمت البحوث باكتشاف المنطق الأصتولي الإسلامي ، وتحديد موقف الأصوليين من المتكلمين والفقهاء من المنطق الصورى الأرسطى ، ورفضهم للجانب الصورى ، وتأكيدهم على أهمية منطقهم القياسى . في إيجاد الحلول اللازمة لمقتضيات التصور العلمي والفكرى ، وما يقابلهم من مشكلات .

وإذا كانت البحوث والدراسات الإسلامية والعربية ، قد اهتمت بتوضيح الجوانب الأصلية في الفكر الإسلامي ، وتحليل المصادر والآثار الخارجية الدخيلة على هذا الفكر ، ومحاولة تنقية الفكر الإسلامي الأصيل من هذه الآثار اليونانية أو الشرقية أو غيرها – إلا أن الفترة المتأخرة كانت في أشد الحاجة إلى مثل هذه الدراسات أو البحوث .

وقد رأينا أن الفكر الإسلامي في العصور المتأخرة - ابتدأ من القرن السادس والسابع الهجريين قد لفت أنظار بعض الباحثين،

من بعض الحوانب كانتصوف ، والفقه ، بالإضافة إلى بعص الأنطار الكلامية ، وقبول المنطق والأدب وعلم اللغة ...

وقد ظهرت بحوت دات قيمة كبيرة تناقش أصول الفكر الإسلامي والعربي في هذه الفيرات المتآخرة ، وتركزت معظمها على إبرار الجوانب الأصلية في الفكر السلفي ، والسلوك الأخلاقي عند الصوفية والجوانب الروحية عند بعض الطرق الصوفية الأصلية . وتحليل الآثار الغربية ودعاوى الحلول والاتحاد ، واستبعاد ما دخل على أصول الفكر الإسلامي من ألفاظ ومبادئ إلحادية أو غيرها .

ولكن الفكر الإسلامي في العصور المتأخرة من القرن الشامن والتاسع حتى بداية القرن الرابع عشر الهجرى مازال في حاحة إلى التحليل والدراسة والمناقشة

فالتراث الفكرى والعلمى فى هذه العصور لا ينفصل عن التراث الإسلامى فى القرون السابقة ، فقد استمد هذا التراث عند المتأخرين فى نواحيه المختلفة . [فى علم الكلام (التوحيد) وأصول الفقه ، والمنطق . والعلوم العربية الأخرى كالنحو والصرف

والأدب وغير ذلك] . اصوله وقواعد من الترات الفكرى والعلمي عند السابقين

وهذا ما يتصح لما من حلال هذا البحث الدى يتساول بالمناقشة والتحليل الأصول الكلامية وعلم المنطق عند العلماء المسلمين المتأخرين . ولكن طريقة التقليد وانحسار الإبداع الفكرى و التفكير العقلى . كانت هي السائدة في هذه الفترات المتأخرة .. وربما كان هناك الكثير من العوامل التي أدت إلى ذلك . منها الظروف السياسة و الاجتماعية والاقتصادية وقد أشرنا إلى ذلك بالتفصيل خلال هذا البحث .

ولقد كانت هناك أمور كثيرة دعت الباحث إلى تناول هذا الموضوع بالتحليل والدراسة منها . أن هذه الفترة من القرن التاسع وحتى الرابع عشر الهجرى بحاجة إلى دراسة وتحليل دقيق ، للأصول الكلامية والعلوم العقلية التي كانت تدرس في أروقة الأزهر الشريف والمداس العلمية الإسلامية وفي مساجد الشرق . كذلك رأينا ضرورة الكشف عن الطرق والمناهج الدراسية التي كانت سائدة في هذه المدارس الإسلامية.

يضاف إلى ذلك نحن بحاجه إلى التعرف على بعص العوامل التي أدت إلى اضمحلال الفكرى الذى ساد في هذه الفترات المتأخرة، وكيف يمكن مقاومتها من أجل الرجوع إلى المناهج العقلية الأصيلة التي كانت سائدة في ربوع الفكر الإسلامي من قبل

لقد أهتم بعض المستشرقين من أمثال: جو لد تسيهر، ودى بور، وتشارلز آد مز، وف بارتولد، وجورج سارتون، وول ديورانت، ومنتجمرى وات، وغيرهم بدراسة تاريخ الحضارات الإسلامية والعربية وتطورها عبر العصور، وجدير بنا نحن أبناء هذه الحضارة الإسلامية أن نهتم بدراسة جوانبها المختلفة.

وقد ظفر الباحث بتراث إسلامي كثير في مجال علم الكلام والمنطق، بالإضافة إلى بعض الدراسات اللغوية الأخرى التي كانت تدرس في المدارس الإسلامية في هذه الفترات و استطاع أن يتعرف من خلالها على الأصول الكلامية وفنون المنطق عند المتأخرين.

 الفكر الإسلامي ولكن منذ بداية القرن الرابع عشر الهجري . النصف الثاني من القرن التاسع عشر . ظهرت بشائر التجديد والتطوير للعكر الإسلامي والعربي .

فقد أدرك عدد كبير من المصلحين والمجددين في الفكر الإسلامي والعربي ما كان عليه علماء المسلمين من تقليد دون إبداع يضاهي ما كان عليه العلماء السابقين في عصر الازدهار الفكرى والحضارى، فأرادوا بعثها من جديد على أصول إسلامية .

فظهرت دعاوی الإصلاح والتجدید الفکری والسیاسی والاجتماعی عند کل من السید جمال الدین الأفغانی المتوفی عام ۱۸۹۷م وتلمیده الأستاذ الإمام محمد عبده المتوفی عام ۱۹۹۵م وفیلسوف باکستان العظیم الدکتور محمد إقبال ت عام ۱۹۳۸م فوضع کل من هؤلاء أصول التجدید الفکری العربی والإسلامی وقاوم کل منهم دعاوی التخلف والتقلید والجهل . فکانت لهذه الدعاوی أثر کبیر فی ظهور جیل عظیم حمل مشاعل الفکر الجدید إذ ظهر کل من الدکتور طه حسین ت عام ۱۹۷۶ وعباس محمود العقاد ت عام ۱۹۸۶م ومحمد حسین هیکل عام ۱۹۵۲م ومحمد

فريد وجدى ب عام ١٩٥٤ ومازال هذا المد الفكرى المتطور قائما حتى الآن .

وقد تناول الباحث العديد من الموضوعات الهامة والحيوية عدة موضوعات هامة يدور حولها هذا البحث من خلال الفصول الآتية:-

#### الفصل الأول: - الاتجاهات الفكرية عند الهتأخرين:

يناقش الكاتب خلال هذا الفصل اتجاهات العلماء والمفكرين في العصور المتأخرة، وطرقهم في التعليم وتلقين العلوم للطلاب والدارسين في أروقة المدارس الإسلامية، وبصفة خاصة ما كان سائدا في مناهج التدريس في الأزهر الشريف ومساجده، وقد حددت هذه الفترة منذ القرن السادس وحتى الرابع عشر الهجرى، فأشار الباحث إلى عصور الازدهار الفكرى الأولى، أي في القرون الخمسة الأولى، ثم بعد ذلك طريقة المتأخرين في التفكير وتلقين العلوم الإسلامية، وقد اتضح أن هذه الطريقة كانت تقوم على التقليد وترديد آراء السابقين دون إبداع فكرى أو فلسفى، واتضح

كدلك أن بعض العلوم العقلية التي كانب سائدة من قبل قد اعظت ولم تدرس سوى بعض الفنون القليلة مثل المنطق ( وهو المدخل فقط ) المسمى (بايساعوجي) . حيث وضعت المتون . وصفت عليه الشروح والمختصرات . ليسهل حفظها وترديدها دون أعمال فكزى أو ابداع عقلى . وبعد ذلك أبرز الباحث تورة بعض العلماء والباحثين المتأخرين على تلك المناهج والطرق التقليدية التي كانت تسود المدارس الإسلامية ، مثل الشيخ محمد عبده / ١٩٠٥ والشيخ مصطفى عبد الرازق / ١٩٤٦م .

ومن الجدير بالذكر أن الباحث ابرز كثير من المؤلفات والمختصرات والمتون التي كانت تشغل مادة الدراسة للباحثين والمتعلمين في المدارس الإسلامية والأزهر الشريف سد القرن التاسع وحتى بداية الرابع عشر الهجرى، وأهم هذه المنون وما وضع عليها من شروح أو مختصرا في علم الكلام أو التوحيد، والمنطق وبعض مباحثه، كالمدخل المسمى بايساغوجي ومبحث المقولات، بالإضافة إلى بعض المتون في النثر والشعر وعلوم اللغة العربية، كالنحو والبيان والاستعارة، مثل: ألفية ابن مالك ت عام ١٩٠١هـ العربية / وشروح ابن عقيل ت عام ١٩٠٩هـ والاسنوى ت عام ١٩٠٠هـ

والسمرقندية . للسمرقندى ت عام ١٩٨هـ . وعلم الأصول المشترك بين المداهب عثل كتاب الحوامع لعبد الوهاب السبكي ت عام ٧٧١هـ . وهكذا .

وهذه العلوم والفنون ، هو ما كان سائدا في حلقات التدريس في الأزهر الشريف ومساجده في القرون المتأخرة وقد تناولها الباحث بالدراسة والتحليل والنقد .

## <u> الفصل الثانى : – البحث فى القضايــا الكلاميــة عنــد</u> المتأخرين <u>:</u>

تناول الباحث في هذا المجال دراسة طرق ومناهج المتأخرين في دراسة قضايا علم الكلام . ووضح ما كان يسودها من ترديد لأراء السابقين . ووضع المتون والحواشي والتعليقات دون إضافات إبداعية إلا في بعض الجوانب الفرعية ، والزيادة في التقسيمات والتفريعات في الصفات الإلهية ، إذ فرقوا بين صفات الذات ، وصفات السلوك ، وصفات المعاني ، والصفات المعنوية .

ويتضح لنا من خلال هذه الطريقة في دراسة الصفات الإلهية عند المتأخرين أنها لا تبتعد عن طريقة علماء الكلام من الأشاعرة

إذا أن منهج الأشاعرة . ظل سائدا في مدارس الشرق الإسلامي حتى هذه العصور بالإضافة إلى مذهب الماتريدية .

ثم تناول الباحث كذليك "طريقية المتأخرين في إثبيات وجود الله تعالى ووخدانيته . والصفات الآلهة . والتنزيـه الإلهـي . ثم مناقشتهم لمسألة كلام الله تعالى ومشكلة خلق القرآن الكريم . وهجومهم على المعتزلة ومن سار على مناهجهم في القول بخلق القرآن . كذلك ما أثنتوه بالدليل النقلي والعقلي في قدم كلام الله تعالى (القرآن الكريم) لأنه صفة من صفات الله تعالى .كذلك ناقش الباحث أراء المتأخرين في الفعل الإلهبي ونفيتهم لفكرة العليبة الضرورية في الأشياء ، كذلك وضح الباحث طريقة المتأخرين في دراسة مسألة الفعل الإنساني أو مسألة الجبر والاختيار . وقولهم بنظرية الكسب التي كانت سائدة عند علماء الكلام من ألا شاعرة ، يضاف إلى ذلك أن المتأخرين بحثوا مسألة العدل الإلهي ورفضوا أقوال المعتزلة في نظرية وجوب الصلاح والأصلح على الله تعالى ، وكذلك قول المعتزلة بالحسن والقبح العقليين ، وقالوا : أن الله تعالى خالق للطاعة والمعصية وأنه تعالى موفق للعبد إلى حيث ما

خلق لسه ولا بجب على الله تعالى أمر من الأمور. فما شاء الله كما يشاء وما لم يشأ لا كان في الخلق موجودا.

وقد تابع المتأخر ون عقائد أهل السنة من ألا شاعرة في هذا الاتجاه العقائدي ، وخالفوا المعتزلة والقدرية كما أوضحنا .

أما في مسألة الإيمان ، فقد جمع المتأخر ون بين أقوال أئمة السلف وأهل الحديث وعلماء الكلام من أهل السنة كالأشاعرة والماتريدية . فقالوا : الإيمان قول وفعل ونية ، يزداد بالتقوى وينقص بالردى . والله تعالى يغفر لمن يشاء إلا أن يشرك به .

#### الفصل الثالث: – البعث وأمور الحياة الآخرة:

يتناول الباحث في هذا البحث عقائد المتأخرين في مسألة البعث وأمور الحياة الأخرى وأوضح إيمانهم العميق بما جاء في الكتاب والسنة ، في البعث والحساب يوم القيامة وبعث الأجساد والأرواح . ونقدهم لعقائد الفلاسفة والدهرية الذين أنكروا بعث الأجساد .

#### الفصل الرابع: – دراسة علم الهنطق عند الهتأذرين:

يناقش الباحث من خلال هذا الفصل موقف المؤبديس والمعارين لدراسة علم المنطق عند المتآخرين، ثم يقوم بتحليل الشروح والتعليقات التي وضعها هـؤلاء على القصايا المنطقية. وقد اتضح مـدى اهتمام المتأخرين بدراسة فن المنطق وتدريسه للدارسين في المدارس الإسلامية ولكن اهتمامهم بذلك كان ينحصر فقط في حدود قليلة وبسيطة. فقد اهتموا فقط بدراسة المدخل المسمى بايساغوجي وهو وضع الشراح المتأخرين من أساتذة المدرسة المشائية الأرسطاليسية. وبينما كان المتأخر ون يولون اهتمامهم بدراسة الأشكال المنتجة في المنطق الأرسطي، فإنهم أغفلوا بعض المباحث الميتافيزيقية غير أنهم من ناحية آخرى بحثوا المقولات العشرة ووضعوا عليها شروحا وتعليقات أشرنا إليها ومناقشتها.

ويضاف إلى ذلك أن الباحث اهتم بالكشف عن المتون والشروح والتعليقات التي وضعها المتأخر ون في محال المطق. وبعض المخطوطات التي عثر عليها بمكتبته الخاصة وأهمها: في ايساغوجي للأبهري. ثم شرح الشيح حليفة سالم على ايساغوجي وكذلك سلم الأحضرى، وفن المقولات للشيخ احمد السجاعي وسروحه للسبح حسى العطار، وعير دلك من التفارير والتعليفات لعلماء متأخرين تم كتاب النصائر النصيرية لسهل بن عمر الصاوى، وصلته بكتاب الشفاء لابن سينا ورأى الأستاذ الإمام محمد عبده وبعض شروحه وتعليقاته عليه.

# الفصل الفاهس : – نزعة التجديد في الفكر الإسلامي في القرن الرابع عشر المجرى :

وبعد أن تناول الباحث دراسة الأصول الكلامية ومساهج التدريس وعلم المنطق عند المتأخرين . رأى ضرورة الكشف عن نزعات التجديد والنهضة الفكرية في بداية القرن الرابع عشر الهجرى ، ( التاسع عشر الميلادى ) وذلك بظهور عدد كبير مس المفكرين والمصلحين المخلصين للفكر العربي والإسلامي والذيب راعاهم ما كان عليه حالة التعليم والتدريس في المدارس الإسلامية في هذه العصور ، فآرادوا بعث روح التجديد من أجل ملاحقة التطور الفكرى والعلمي والنهوض بالأمة الإسلامية والرجوع بفكرها إلى ما كانت عليه في القرون الأولى .

وقد رأى الباحث آن يشير إلى البهصة الفكرية والعلمية والسياسية والحربية منذ بداية عصر محمد على ، وبعض الرواد الذين كان لهم أثر كبير في الأخذ بأسباب هذه النهضة الثقافية والعلمية فأشار الباحث إلى رفاعة الطهطاوي وعلى مبارك ، والإمام الشيخ محمد عبده ، وجمال الدين الأفغاني ، ومحمد اقبال ، ومحمد فريد وجدى ، ومصطفى عبد الرازق وطه حسين .

وقد تركز البحث حول منهج الأستاذ الإمام محمد عبده في دراسة المسائل الكلامية. وصلته بمناهج المفكرين السابقين كالغزالي، وابن رشد والإمام السلفي ابن تيمية وقد أتضح أن الإمام محمد عبده ومدرسته الفكرية الإسلامية تجمع في أصولها العقائدية والفكرية بين الأدلة النقلية والعقلية. كذلك وضح الباحث دعوة هؤلاء المجددين إلى ضرورة استلهام روح القرآن الكريم في الدعوة إلى التجديد والبحث وملاحقة التطورات الجديدة في مجال العلوم المختلفة.

وقد ضم هذا الفصل دراسة تحليلية لأراء الإمام محمد عبده في القضايا الكلامية . من حيث تحديده للغاية من علم الكلام (وهـو علم التوحيد) ومنهجه العقلى في إثبات وجود الله تعالى ووحدانيته

وصفاته ثم الفعل الإلهى والأفعال الأنسانية . مستنداً في دلك أيضا الى الادلة والبراهين العقلية والمنطقية . ثم تناول الباحث منهج الإمام محمد عبده وغيره من المصلحين في بعث روح التجديد على أسس وتعاليم دينية وأخلاقية . وآراء الباحثين والمستشرقين في ذلك وبعد ذلك رأى ضرورة الإشارة إلى موقف الإمام محمد عبده من دراسة علم المنطق ، واعتماده على كتاب البصائر النصيرية . وتحليله للكثير من القضايا والمسائل المنطقية والعلمية التي اخطأ فيها كثير من المناطقة والعلماء السابقين . ومنهجه في إصلاحها .

وان كان الكتاب لم يتسع كثيرا لتناول هذا الموضوع الأخير حيث أن ذلك بحاجة إلى بحث متخصص. وإنما اكتفى الباحث باستعراض المسائل الهامة وتحليلها والإشارة إليها وأهميتها، ويأمل الباحث أن يتوفر على ذلك في بحوث أخرى في المستقبل، إن شاء الله تعالى.

ولا يدعى الباحث أنه بذلك وصل إلى درجة الكمال فإنما الكمال لله تعالى وحده ، والحمد لله رب العالمين .

# والله تعالى نسأل أن يوفقنا إلى منا فينه الحبير ، وأرجبو أن يكون ذلك خالصا لوجه الله تعالى أنه نعم المولى وبعم النصير .

#### طنطا فی مایو ۱۹۹۸ م

#### دكتور

# محمد محمود عبد الحميد أبو قحف

أستاذ الفلسفة ورئيس قسم الفلسفة

بكلية الأداب جامعة الزقاريق

# lote the self

الانتجاهات الفكريية عند المتأخرين منذ القرن السادس وحتى الرابع عشر الهجرى

#### أولا: -عصور الازدهار الفكري الأولى

كان التفكير الإسلامي يمتاز بالعمق والأصالة منذ القرون الثلاثة الأولى وحتى نهاية القرن الخامس الهجرى، فقد نشطت حركات الترجمة ونقل التراث اليوناني إلى اللغة العربية، فضلا عن معرفة العرب وعلماء المسلمين بالتراث الثقافي الشرقي، إذ انفتحت أمام عقول المسلمين آفاق جديدة في مجال العلوم الطبيعية والفلسفية، نهلوا منها، وتعمقوا فيها وأضافوا إليها، يضاف إلى ذلك أن الحركات الفكرية الإسلامية، كانت مصحوبة بجدل حاد، ونقاش عنيف بين الفرق والمذاهب الإسلامية، تلك التي تكونت تكوينا فكريا، وعقائديا وأصبح لكل منها منهجا يميزها عن غيرها، فظهرت فكريا، وعقائديا وأصبح لكل منها منهجا يميزها عن غيرها، فظهرت

<sup>(</sup>۱) الخوارج: وهم كل من خرج على الإمام الحق الذى اتفقت الجماعة عليه ، يمسمى خارجيا سواء كان الخروج فى أيام الصحابة على الأثمة الراشدين ، أو كان بعدهم ، وكان أول أمرهم الخروج على الإمام على بن أبى طالب (ت . ٤٠) هـ حيسن جسرى أمسر التحكيم ، وهم فروع كثيرة ، أما الشيعة فهم الذين شايعوا الإمام على رضى الله عنسه ، على الخصوص وقالوا بإمامته وخلافته نصا ووصية ، أما جليا ، وأما خفيا ، وأعتقد وان الإمامة لا تخرج من أولاده ، وللشيعة فروع كثيرة غالية ، ومعتدلة ، وأكبر فرقتين هما :

# وكذلك المرجئة '' وعلماء الكلام '' والفلاسفة '' والصوفية على اختلاف مذاهبهم '° وكان لأئمة أهل السنة والحديث أثر كبير في

<sup>(</sup>۱) المرجئة : وهم الذين تكلموا في الإيمان والعمل ، وقيل أنهم أرجاًوا حكم صاحب الكبيرة إلى يوم القيامة ، وأنه لا تضر مع الإيمان معصية ، كما لا تنفع مع الكفر طاعة - الشهر ستاني - الملل والنحل - حــ ۱ - ص ۱۳۹ .

<sup>(</sup>۱) علماء الكلام: يمثلهم في الفكر الإسلامي فرقتين كبيرتين هما: المعتزلية وتتسبب لمؤسسها واصل بن عطاء ت علم ١٣٠هـ / ولهم أصول خمسة: ولا يختلفون بذلك عن الأصول الإسلامية. ثم المنزلة بين المنزلين. وهم بهذا الأصل بتميزون عن سائر المذاهب الأخرى. أما الفرقة الثانية: ألا شاعرة، وتنسب لمؤسسها الإمام أبو الحسن ألا شعرى ت عام ٢٢٤هـ ويطلق عليهم متكلموا أهل السنة إذ دافعوا عن أصبول العقيدة وبالعقل والنقل، وظل تيار ألا شاعرة الكلامي وأصولهم ممتدا حتى العصور المتلخرة إذ أن مذاهبهم سادت العالم العربي والإسلامي حتى الآن.

<sup>(&</sup>quot;) الفلاسفة : وهم الفلاسفة الإسلاميون الذين تأثروا بالتراث الفلسفى اليونانى ، وبصفسة خاصة الفلسفة الأفلاطونية . والارسططاليسية وكان للتراث الافلاطينى (نسبة لاقلوطيسن ت عام ٥٠٠م أثر كبير عندهم وحاول هؤلاء المزج بين الدين والفلسفة أو التوفيق بينهما عن طريق التأويل . ومن أهمهم : الكندى/ ١٨٥ - ٢٥٦/هـ والفارابي /٧٥٧ - ٣٣٩/٢٥٧ وابن سينا /٧٣٠ - ٤٢٨هـ . ومن المغرب العربي من أشهرهم : ابسن رشد /٧٠٠ - ٥٠/هـ - نظرنا - دى بور تاريخ الفلسفة في الإسلام . ترجمة دكتسور محمد عبد الهادي أبو ريدة . ط - دار النهضة - ١٩٨١م .

الحفاط على حرمة العقيدة . ضد تيارات الإلحاد والتحطيم . كدلك فقد أسس الفقهاء مناهجهم في القياس على أصول من الكتاب السنة ، وكان لهذا المنهج أكبر الأثر في التعبير عن منهج البحث العلمي الإسلامي الخالص .

وعلى ذلك فأن حركة الثقافة الإسلامية . ازدهرت في ظل الدولة العباسية / ١٣٣هـ - ١٥٦هـ / ١٢٥٨ - ١٢٥٨ م / إذ سيطرت الصبغة العربية على خلفاء بنى أمية /٤٠ - ١٣٣هـ / ووجهت اهتمامهم إلى تدوين علوم اللغة والدين ، وبعض العلوم الدنيوية كالكيمياء والنجوم (۱) .

وان كنا لا نعنى هنا بالتاريخ للعلوم الإسلامية والعربية والمذاهب الإسلامية ، إلا أننا نود الإشارة إلى عناصر التفكير

<sup>[</sup>تابع المقطع السابق] (1) الصوفية - منهم المعتدلة - الغلاة - لمريد - دكتور على سامى النشار - نشأة الفكر الفلسفى فى الإسلام - حــ (التصوف) طدار المعارف 1979. (1) ذكر ابن النديم - أن خالد ابن يزيد بن معاوية بن أبى سفيان /٨٥/هـ حكيم بنى أدمية هو أول ناقل للعلوم الفلسفية إلى اللغة العربية ، إذ أنه أشتغل بصناعة الكيمياء وترجم كنب الطب والنجوم والكيمياء إلى اللغة العربية - راجع الفهرست ص ٢٤٢ ط ليبزج ١٨٧١م كذلك دى بور - كاريخ الفلسفة فى الإسلام ص ٣٥

الإسلامي واثره في التعبير عن اصول الثقافة العربية الإسلامية في عصور ازدهارها الأولى .

وبغض النظر عن الخلافات المذهبية بين الفرق والطوائف الإسلامية ، فأن العلوم والثقافات العربية والإسلامية ازدهرت في غضون القرون الخمسة الأولى ، أى ما قبل القرنين السادس والسابع الهجريين ، فقد تأسست علوم إسلامية عربية كثيرة (١) ووضعت أصولها ومناهجها ، واصطبغت بالصبغة العملية والتجريبية (١) وكان لذلك أثر كبير في تقدم الحضارة العربية الإسلامية ، فضلا عن تأثيرها في أصول الحضارات الأخرى (١) ، وكذلك نشطت حركات

<sup>(</sup>۱) من هذه العلوم: علم أصول الفقه، علوم اللغة العربية، والتفسير والحديب وعلم وعلم الكلام (علم التوحيد) - والاشتغال بصناعة المنطق.

<sup>(</sup>۲) استطاع علماء العرب إثبات قدرتهم على اختراع المنطق القياسى ، ونقسدوا منطق أرسطو الصورى ومهدوا الطريق لظهور المنهج العلمى التجريبي الحديث – راجع دكتور النشار – مناهج البحث عند مفكرى الإسلام – طدار المعارف ۱۹۷۸م .

<sup>(</sup>٣) للمزيد في ذلك : راجع : ول ديورانت - قصة الحضارة (عصر الإيمان) حــــ٣ ص ١٩٧ حتى ص ٢١٣ (ذكر أن ما نعرفه من ثمار الفكر الإسلامي ليس إلا جزء صغيرا مما يفي من تراث المسلمين وهو جزء ضئيل بما أثمرته قر انتهم ، وإذا كتشف العلمــاء عن هذا التراث فأكبر ظننا أننا سنضع القرل العاشر من تاريخ الإسلام في الشـرق بيـن العصور الذهبية في تاريخ العقل البشري) . ترجمة محمد بدران - ط - لجنــة التــأليف

الترجمة للتراث اليوناني ونقله إلى اللغة العربيه . فـارُداد المفكرون الإسلاميون معرفة بعلوم اليونان بأنواعها المختلفة .

یذکر ابن خلدون "أن أبا جعفر المنصور/ ۱۲۱–۱۵۸ هـ/ ۲۶۷ – ۷۶۷ مبت البعث البه بکتب التعلیم عدم بعث إلى ملك الروم أن يبعث إليه بکتب التعلیم مترجمة ، فبعث إليه بکتباب اقليدس / ۳۳۰ – ۲۷۰ /ق.م وبعض کتب الطبيعيات ، فقرأها المسلمون ، واضطلعوا على ما فيها ، وازدادوا حرصا على الظفر بما يفي منها ، وجاء المأمون /۱۹۸هـ/ ۱۹۸۸م / بعد ذلك ، وكانت له في العلم رغبة بما كان ينتحله ، فانبعث لهذه العلوم ، وأوفد الرسل على ملوك الروم في استخراج علوم اليونانيين وانتساخها بالخط العربي ، وبعث المترجمين لذلك وحذق المسلون فنونها وانتهت إلى الغاية أنظارهم فيها ، وخالفوا وحذق المسلون فنونها وانتهت إلى الغاية أنظارهم فيها ، وخالفوا بالرد

<sup>[</sup>تابع المقطع السابق] والترجمة والنشر - ١٩٧٤ - كذلك راجع مونتجمرى وات فضائل الاسلام على الحضارة الغربية - ترجمة حسين أحمد أمين - طدار الشروق - ١٩٨٣م .

والقبول لوقوف الشهرة عنده ودونوا في ذلك الدواوين وأربو على من تقدمهم في هذه العلوم ".

وعلى ذلك فأن حركات الثقافة الإسلامية العربية ازدهرت واتصلت بغيرها منذ عهد ميكر، وشيد علماء ومفكروا الإسلام علوما وثقافات عربية متميزة، وان امتزجت ببعض الآراء والمصطلحات الفلسفية اليونانية، فنحن لا ننكر أن التفكير الفلسفى في الإسلام قد تأثر بالفلسفة اليونانية، وأن الفلاسفة المسلمين أخذوا عن أر سطو معظم آرائه، وأنهم أعجبوا بأفلوطين /٢٧٠/٢٠٥م/ كثيرا وتابعوه في نواح عدة (١). غير أننا نخطئ كل الخطأ إذا ذهبنا إلى أن تأثر المسلمين بالتراث اليوناني كان مجرد تقليد ومحاكاة، وأن الفلسفة الإسلامية ليست إلا نسخة منقولة عن أر سطو كما زعم بعض

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون -- المقدمة - ص ٤٨٠ -- ص ٤٨١ -- ط دار القلم ببيروت ١٩٨٤م (٢)دكتور إبراهيم بيومى مدكور - فى الفلسفة الإسلامية (منهج وتطبيسة) ص ١٨ -- ط دار احياء الكتب العربية - ١٩٧٤م .جدير بالذكر أن نظريسات أفلوطيس فسى الفيسض والصدور -- والعقول العشرة -- وجدت لها مجالا خصبا عند الفلاسفة -- كالفارابى وابسسن سينا ، واخوان الصفاء و غلاة الصوفية وفلاسفتهم وكذلك الفلسفة الاشرافية الصوفية والتى يمثلها -- الشهر وردى (شهاب الدين) المقتول عام ١٨٥هـــ / .

المستشرقين، لأن الثقافة الإسلامية عدت اليها تبارات متعددة احتمعت فيها وتفاعلت وفي هذا النقاعل ما يولد أفكار حديده، وإذا كان ذلك كذلك، فأنه يحب علينا أن نضع في اعتبارنا ان الفلاسفة الإسلاميين عاشوا في بيئة، وطروف تختلف عن الفلاسفة الآخرين ولقد كان لهذه الظروف والبيئة أثر كبير في توجيه أفكارهم وبلورة نظرياتهم أذن فالعالم الإسلامي في عصر اردهار الثقافة والعلوم العربية الإسلامية استطاع أن يكون فلسفة وثقافة علمية تتمشى مع أصوله الدينية وأحواله الاحتماعية، أو السياسية أن

وإذا كانت القرون الخمسة الأولى تمثل عصر الازدهار الفكرى والفلسفي عند المسلمين فأن الحركة الفكرية والفلسفية الحقيقية ينبغي أن نلتمس في مذاهب المتكلمين، فقد تباول هؤلاء. من المعتزلة والاشاعرة أدق القضايا الإسلامية، بالدراسة والبحث: مثل قضية الذات والصفات الإلهية، وصلة الله تعالى

<sup>(</sup>٢) للمزيد - راجع - دكتور إبراهيم مدكور المصدر السابق ص ١٨ ، ص ١٩

بالعالم والتدليل على حدوثه بالبراهين العقلية وكذلك ناقشوا قضايا كثيرة كالوجود و العدم ونفى شيئية المعدوم وقضايا إيمانية أخرى.

وقد كان لفلاسفة الإسلام جوانب أصلية ، وإضافات ذات قيمة بالغة وبصفة خاصة في : مجال المنطق وقضاياه ، ومقولاته وفروعه وكان لأبن سينا أثر كبير ، في شرح وتحليل ذلك ، وقد شهد بذلك كبار الباحثين من المستشرقين والعرب فقد ذهب "دوجا" أحد معاصرى "رينان" : إلى أنه لا يمكن لعقلية كعقلية ابن سينا إلا أن تنتج جديدا وطريفا ، ولا لمذهب كمذهب المعتزلة ، والاشاعرة إلا أن يكون ثمارا بديعة من ثمار العقل العربي (١).

# <u>ثانيا :—طريقة المتأخرين في التفكير وتلقيـن العلـوم</u> ا<u>لاسلامية</u>

وإذا كانت العقلية الإسلامية والعربية استطاعت التفاعل مع الآثار الفلسفية والثقافية الشرقية واليونانية ، فتكون التراث الحضارى الإسلامي أو الثقافي والعلمي عند المسلمين في العصور المتأخرة .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> المصدر السابق ص ۱۳.

فمنذ القرن السادس الهجرى انطوت صفحة الإبداع الفكرى والعلمى الإسلامى ، ولا نعثر إلا على كم هائل من الشروح والتعليقات على التراث المنطقى والأصولى الديني عند السابقين ، وكأن العقل الإسلامى والعربى أصابه الخمول واليأس ، ولم تسفر طريقة التدريس للعلوم الإسلامية في أروقة المدارس التي كانت منتشرة في البلاد العربية والإسلامية عن إضافات جديدة ، الأمر الذي يجعلنا نطلق عل هذه الفترة المتأخرة من تاريخ الإسلام عصر التخلف الفكرى والعلمى ، وربما كانت الطريقة التقليدية في تلقين العلوم والمعارف من أهم العوامل التي ساعدت على التأخر والاضمحلال الفكرى في العالم الإسلامي في العصور المتأخرة ، وبصفة خاصة في غضون القرن التاسع والعاشر وحتى القرن الثالث عشر الهجرى .

ولعل طريقة التعليم في أروقة الأزهر الشريف والتي كانت تعتمد على مجرد الشرح والتلقين في هذه الفترات المتأخرة لأكثر دلالة ووضوحا على ذلك ، باعتباره أكبر جامعة إسلامية وعربية تدرس من خلالها كثير من العلوم والآداب وشتى نواحى المعرفة

والثقافة منذ نشأته عام ٣٦١م / ٩٧٢م . وحتى والعصور المناخرة والحديثة .

وقد اختلف التعليم وطرائقه في الأزهر اختلافا جوهريا عن الطرائق التي يستخدمها الغربيون في العصور الحديثة . وهي تذكرنا تذكرنا تذكيرا قويا بطرائق الغربيين في العصور القديمة ، والجمود الديني الذي بدا يتلاشي منذ قرون ، كان مازال قوى الأثر في تلك الجامعة الإسلامية ، وقد كانت غاية الأزهريين (بصفة خاصة في هذه الفترة محل البحث) من العلم ، ليست البحث والتحقيق والموازنة والتمحيص ، وإنما غايتهم على الأكثر نقل ما ورثوه عن السلف في أمانة وإخلاص وهم يفترضون أن كل جيل يقل عن سابقه ... (1) .

يضاف إلى ذلك أن العلماء والدارسين في الأزهر نظروا إلى العلوم التي تقوم عليها العملية التعليمية ، نظرة تدرج من حيث الأهمية ، ففي رأس هذه العلوم التي تدرس بالأزهر : علوم

التوحيد (أصول الدين أو علم الكلام). والفقه والحديث، والتصوف، ثم يأتى في المرتبة الثانية ، العلوم العقلية - كعلم المنطق ، واللغة العربية والهيئة لأغراض التقويم والصلاة ، ثم يأتى بعد ذلك علوم الآداب والتاريخ ، والجغرافيا والعلوم الطبيعة والرياضة ، وان كانت قد أهملت منذ نهاية القرون الوسطى ، وإذا درست ، فإنما تدرس بشكل ثانوى وفي مصادر تافهة (1).

ولا شك أن هذه الطريقة المنهجية في التعليم، وتلقين العلوم العربية التي سادت في أروقة المدارس الإسلامية ، والأزهرية وحلقات الدروس التي كانت تعقد في المساجد، دفعت بدعاة الإصلاح والتجديد منذ نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين / الثالث أو الرابع عشر الهجري إلى مقاومة التقليد والجمود الفكري والركود العقلي ، الذي ساد قرونا طويلة في تاريخ العالم العربي والإسلامي . : . .

وقد كان على رأس هؤلاء الدعاة إلى نبذ التقليد ، والدعوة إلى التجديد الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده / ١٨٤٩ - ١٩٠٥ /م

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق – ص ۵۷ – وما بعدها ٠

ومن الجدير بالذكر أيضا أن الأستاذ الشيخ مصطفى عبد الرازق / ١٨٨٥ – ١٩٤٦ / م . التفت إلى تلك الطرق العلمية التى كانت سائدة فى البحث والتعليم فى القرون السابقة ، فأنتقدها بشدة ورأى "أنه لو سارت الدراسات المنطقية منذ عهد الإمام ابن تيمية / ت عام ٧٢٨ه على منهجه فى النقد بدل الشرح والتقريع والتعمق ، لبلغنا بهذه الدراسة من التجديد والرقى مبلغا عظيما" (١).

ومما يستلفت النظر في مناهج المتأخرين، أن موضوع الدرس الذي كان يشغل بعض المتعلمين والملقنين، إنما كان ينصب على تفسير متن من المتون، سواء، كان منظوما، أو منشورا في أي علم من العلوم. كعلم التوحيد (علم الكلام، أو المنطق أو النحو، أو الفقه أو غير ذلك، وربما كان السبب في ذلك هو أن الطلاب أو الدارسين قد لا تصل أيديسهم لهذه المتون إلا نادرا ويستعيضون عنها بالشروح التي تكثر عليها الحواشي والتعليقات، ويحاول هؤلاء فهم المتن، وأخذ مذكرات عنه بعد الدرس، وهم

<sup>(</sup>۱) نظرنا ابن تيمية – نقص المنطق (المقدمة) – ص ۱۷ – تحقيق محمد حامد الفقى – ط – المطبعة السنية المحمدية – ۱۹۵۱م .

مشغوفون باستعمال كتب قصيرة أو منظومة ليستعينوا على فهم الدروس وحفظها (١).

ويبدو لنا أن الطرق المنهجية في التدريس والتلقين للعلوم والتي سادت في المدارس الإسلامية والعربية في الفترة المتأخرة وفي الأزهر الشريف، تذكرنا بما كان متبعا من طرق في أروقة المدارس الفلسفية اليونانية في عصورها المتأخرة أيضا، أي في العصر المدرسي، والدي أعتمد المفكرون على مجرد الشرح والتعليق على التراث الفلسفي الإغريقي القديم، دون إضافة أو إبداع في مجال الفلسفة أو التفكير الفلسفي الأمر الذي دفع بالباحثين في تاريخ التفكير الفلسفي اليوناني إلى أن يطلقوا على هذه الفترة المتأخرة – خريف الفكر اليوناني، أو عصر اضمحلال الفلسفة اليوناني، أو عصر اضمحلال الفلسفة اليونانية بعد أرسطو (٣).

<sup>(</sup>١) للمزيد - راجع - دائرة المعارف الإسلامية - حــ١ ص ٥٩ ، ص ٥٩ .

<sup>(</sup>۲) راجع - دکتور عبد الرحمن بدوی - خریف الفکر الیونانی - ط - دار القام بـــــیروت ۱۹۷۹ .

وإن كنا لا نقصد بهذه المقارنة على الرغم من الاقتضاب الشديد . سوى أن نؤكد ، أنه بعد عصور الازدهار والتطور تأتى عصور تالية قد تتدهور فيها روح الحضارة والازدهار الفكرى ، وان كان ذلك ليس قاعدة نسلم بها إلا أن هذا ما حدث بالنسبة لكل من الحضارتين اليونانية ، والعربية الإسلامية .

ففى العصور التى تسود فيها روح التخلف والضعف الفكرى والعلمى يلجأ الناس إلى الكتب القديمة ، علما بأن معظم هذه الكتب وما تحتويه من علوم ومعارف قد تصاب العقم على مر الأيام وهذا ما نلاحظه بالفعل عند أصحاب الحضارات القديمة أو الأخرى والتى قد تقع فريسة للجمود الديني (۱)

ولا شك أن النظرة الفاحصة للـتراث الفكرى في العصور المتأخرة ، يوضح لنا أن الاتجاهات الفكرية ، والتعليمية في المدارس الإسلامية حتى نهاية النصف الثاني من القرن التاسع عشر كانت مجردة من عناصر الابتكار والنقد وكانت مجرد حواشي وشروح وتعليقات تثقل الكاهل بجدل أجوف ، فضلا عن الإسهاب

<sup>(1)</sup> راجع دار المعارف الإسلامية -- ص٦٥ ، ص٦٦ .

المجرد من التركيز على المضمون الحقيقى ، يضاف إلى ذلك أن الاهتمام كان منصبا على "الاستذكار والحفظ والإملاء للشروح أو المناقشات وإثباتها على حواشى الكتب ، والمتون . ويمكن أن نضع في اعتبارنا أيضا ما كان يسود بين بعض علماء الأزهبر والمدارس الأخرى من نظرة الجمود الديني والفكرى والتصدى لكل ما هو جديد بكل الوسائل على اعتبار أنها أساليب الكفار أو الشيطان (۱).

وإذا كانت الطرق المنهجية والاتجاهات الفكرية التي سادت عند المتأخرين في المدارس الإسلامية (منذ نهاية القرن التاسع وبداية العاشر وحتى القرن الثالث عشر الهجرى) خلت من عناصر الابتكار والتجديد، واعتمدت على الشروح والتعليقات للمتون والحواشي في مؤلفات السابقين، فإن هذه الطريقة ظهرت منذ القرن السادس والسابع حتى نهاية التاسع الهجرى. ففي هذه القرون ظهرت اتجاهات تميل إلى الشرح والتعليق على الأصول

<sup>(</sup>۱) للمزيد – راجع دكتور – رأفت غنيمي الشيخ – المدرسة الحديثة والمجتمع المصري – مقال منشور بمجلة كلية الأداب – جامعة الزقازيق عام ۱۹۸۷ م .

الكلامية ، والمنطقية ، والتي أنتجتها قرائح منكرى الإسلام في القرون الحمسة الأولى .

كذلك انصبنت طريقتهم بالصبغة الفلسفية والمزج بينها وبين الأصول الكلامية.

وإذا أردنا أن نتبع هذه الطريقة عند المتأخرين وفي أدوار علم الكلام المتأخر .... منذ القرن السادس الهجري ... باختصار وتركيز ... فأننا نجد أن علم الكلام امتزج في هذه الفترة امتزاجا تاما بالمنطق والفلسفة ، وربما قد يشر بهذه الطريقة الإمام أبو حامد الغزالي ت عام ٥٠٥ه / ١١١١م . وقد أشار إلى ذلك ابن خلدون / ١٣٣٢ه / ١٣٣٢م / ٨٠٨ه - ١٤٠٦م / . فقال "وأول من كتب في طريقة الكلام على هذا المنحي الغزالي (أ) . وتبعه الإمام ابن الخطيب (يقصد فخر الدين الرازي المتوفي عام ١٠٦هـ) وجماعة (أ)

<sup>(</sup>۱) نلتمس هذا الأسلوب عند الغزالي ، في رده على الفلاسفة وغيرهم ومعالجة بعضن القضايا الكلامية .

<sup>(</sup>٢)لقد مزج الإمام فخر الدين الرازى بين مسائل علم الكلام والفاسفة . وخلط بينهما مثال ذلك عندما نتاول (طريقة الجمع بين الإمكان والحدوث . . و هى طريقة المتأخرين أيضا - فجمع بذلك بين أراء الفلاسفة والمتكلمين). [تابع المقطع التالي]

قفوا أثرهم واعتمدوا تقليدهم، ثم توغل المتأخر ون من بعدهم في مخالطة كتب الفلسفة، والتبس عليهم شأن الموضوع في العلمين فحسبوه فيهما واحدا من أشتباه المسائل فيهما" (١).

وجاء من بعدهما فريق أخر خلطوا بين الكلام والفلسفة خلطا ذريعا بحيث يتعذر التميز في كتابتهم بين ما هو كلامي وبين ما هو فلسفي (۱) وأشار ابن خلدون أيضا فقال "ولقد اختلطت الطريقتان عند هؤلاء المتأخرين والتبست مسائل الكلام بمسائل الفلسفة بحيث لا يتميز أحد الفين من الآخر ، ولا يحصل عليه طالبه من كتبهم ، كما فعل البيضاوي / ت عام ۱۸۸هه / ۱۲۸۲م / " في الطوالع ومن جاء بعده من علماء العجم في جميع تأليفهم (۱)

نظرنا دكتور فتح الله خليف - فخر الدين الرازى - ص ١١٢ ط - دار المعارف ١٩٦٩م وللمزيد في ذلك - راجع - الرازى - المباحث المشرقية - حـــ ٢ - ص ٤٥٠ ، ص ٤٥١ - طحيدر أياد - ١٣٤٣هـ / ١٩٧٤م .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ابن خلدون المقدمة - ص ٤٦٦ .

<sup>(</sup>۲) دكتور محمد ابو ريان - تاريخ الفكر الفلسيفي في الإسلام - ص ٣٢٦ - ط دار المعرفة الجامعية ١٩٨٠م .

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون - المقدمة - ص ٤٦٦ . كذلك راجع ص ٤٩٥ .

وجدير بالذكر أن الباحثين في العصر الحديث يشيرون إلى صاحب التفسير المعروف في كتاب "طوالح الأنـوار مـن مطـالع الأفكار" وهو دراسة كلامية تحاكي صنع الإمام فخر الدين الرازي.

وقد ظهر في القرن الثامن والتاسع والعاشر - رجال ينتمون إلى مدارس علم الكلام الاشعرية ، ممثلين لهذا الاتجاه في الفكر الإسلامي في عصوره المتأخرة ، ومن هؤلاء : عضد الدين الايجي / ت عام ٧٥٥هـ / ١٣٥٥م/ في كتابه "المواقف" ثم تابعة في هذه الطريقة تلميذه سعد الدين التفتازاني المتوفى عام ٧٩١هـ / ١٣٨٩مـ ، في كتابه "المقاصد" .

ولا شك أن الدراسات العقلية والكلامية في العالم الإسلامي حتى القرن الثالث عشر الهجرى - التاسع عشر الميلادي مدينة لهؤلاء بالكثير من طرقهم، وظهر لديهم أيضا الخلط التام بين الآراء الفلسفية والآراء الكلامية شرحا وتعليقا (١).

ففى القرن التاسع الهجرى نجد السنوسى (عمر بن يوسف) المتوفى عام ١٩٩٦م هـ/ ١٤٩٠م/ يمثل التيار الكلامى الاشعرى، ويصنف كتابه "السنوسية" أو عقيدة التوحيد. وهـو مـن متـون الدراسات الكلامية التقليدية فـى الفـترة الأخـيرة، فياخد بـآراء المدرسة الكلامية الاشعرية، ويرفض الآراء الأخرى، وقد نال هذا المتن أهمية كبيرة لدى الدارسين من علماء الأزهـر فيما بعد وتناولوه بالشرح والتعليق، وسوف نتناول ذلك فيما بعد.

ومن الجدير بالذكر أن بعض الباحثين المستشرقين اهتموا بهذا الجانب من الدراسات، وبخاصة طريقة الخلط بين الآراء الفلسفية والكلامية عند هؤلاء المتأخرين (۱) إذ يذهب جولد تسهير إلى أنه "مما كشف عنه حديثا البحث في المذهب الكلامي الذي تضمنه كتاب السنوسي المعروف باسم "السنوسية" فأن هذا المذهب يسير على نمط الفلسفة اليونانية، وقد نال مركز السيادة

<sup>(</sup>۱) من الجدير بالذكر أن دى بور يشير إلى ذلك فيذكر أن المتأخرين استدلوا على وجمود الله الواجب الوجود من إمكان الممكنات (الخوادث) وراجع – تاريخ الفلسفة فى الإسلام - ص ١٣١ .

في المدارس السنية في الإسلام <sup>(1)</sup>.

وقد نبه إلى ذلك أيضا "ماكس هورتين" في بحثه عن "السنوسي والفلسفة اليونانية" (١) وأشار بروكلمان إلى السنوسي وعقيدته في التوحيد والتي عرفت في الأوساط الفكرية الإسلامية ومدارسها باسم "السنوسية" (١).

ومنذ القرن العاشر والحادى عشر الهجرى ، رأى علماء الأزهر والمدارس الكلامية ضرورة تقديم عقيدة التوحيد في متون صغيرة منشورة أو منظومة ، لكي يسهل على الدارسين حفظها وترديدها .

<sup>(</sup>۱) جولد تسهير - موقف أهل السنة القدماء بازاء علوم الأوائل - ( ضمن كتاب السنراث اليوناني في الحضارة الإسلامية ) . ص ١٦٦ - ص ١٦٧ . ترجمة دكتور عبد الرحمسن بدوي - ط - دار القلم - ببيروت - ١٩٨٠م .

<sup>(</sup>۲) ماكس هورتين (السنوسى والفلسفة اليونانية) نشر هذا البحث بمجله الإسلام عمام ١٩٦٥ . راجع المصدر السابق أيضا - ص ١٩٦٦ . بالهامش .

وقد وضع ذلك كبار الشيوخ والعلماء القائمين بالتدريس مثل: إبراهيم اللقائى المتوفى في عام: ١٠٤٠هـ/ ١٦٣١م/. في "جوهرة التوحيد". ثم أتيى بعدهما إبراهيم الباجورى "البيجورى" - ١٦٣٨هـ/ ١٩٨٤م/ والمتوفى في عام ١٢٧٨هـ/ البيجورى" - ١١٩٨م/ هذا النمط مؤلفه "الرسالة التوحيدية الباجورية" وله أيضا "حاشية على جوهرة التوحيد" وحواشى أخرى في فنون المنطق واللغة العربية منها "حاشية على شرح السلم" ط القاهرة ١٦٨٦هـ، وشرح بانت سعاد وغير ذلك (۱).

وهناك مصنفات وحواشى وتعليقات أخرى لعلماء ودارسين لعلوم الفقه والمنطق والكلام وفنون اللغة ، كالاستعارات والكنايات وغير ذلك ، تشير إلى منهج التدريس أو التلقيين عند هيؤلاء المتأخوين (1).

<sup>(</sup>۱) راجعنا دائرة المعارف الإسلامية - حـــ۱۱- ص ۱۷ ومــــا بعدهـــا - كذلـــك كتـــاب مجموعة الغنون - المطبعة الحجرية - ط القاهرة - ۱۳۰۱هـــ .

<sup>(</sup>٢) نذكر على سبيل المثال : في مجال اللغة وفنونها :

ألفية ابن مالك ت عام ٧٧٦هـ / وشرح ابن عقيل ت عام / ٧٦٨ / والاسنوى ت عـــام ٥٩٠٨ / وفي فنون البيان والاستعارة . السمرقندية السمرفندية ت عام ٨٠٩هـ / .

وحسبنا أن نشير إليه فقط ، إذ أن موضوع هذا البحث ينصب: على فرعين هامين من العلوم التي كانت تدرس في المدارس الإسلامية منذ القرن التاسع وحتى الثالث عشر الهجرى: وهما علم الكالم (التوحيد) ، وعلم المنطق ، وكذلك الشروح والتعليقات التي وضعت على حواشي متون الكتب ومؤلفات السابقين أو المعاصرين لهذه العصور .

ومن الجدير بالذكر أيضا أن دراسة الفلسفة قد أغفلت أو أهملت منذ عدة قرون إلا أن المنطق ظل يدرس إلى الآن " وما كتب على مباحثه وأقسامه من شروح وحواشي كثيرة.

<sup>[</sup>تابع من المقطع السابق] وفى مجال المنطق: سلم الاخضرى ت عاد / '٩٤٠ مسع ضروح كثيرة وتعليقات ومتن الابهرى ن عام ١٦٣هـ / المسمى "ايسساغوجى وعليسه شروح وتعليقات للشيخ ذكريا الأنصارى ت عام ٩٢٦هـ - والشمسية نعلى بن عمر القزويني / ت عام ٩٧٥هـ .

وفى علم الكلام (التوحيد): تحفة المريد على جوهرة التوحيد ، ابراهيد الباجورى ت عام ١٢٧٧هـ / وعليها شروح وتعليقات وفى علم الأصول المشترك بين المذاهب نذكر كتاب حمع الجوامع - لعبد الوهاب السبكى ت عام ٧٧١هـ وعليه شروح وتعليقات أيصا . (١)دائرة المعارف الإسلامية حــ٧ ص ١٧٠ .

ولا شك أننا عندما نتناول بالتحليل والنقد دراسة المتون والعراسة التسى وضعها العلماء والدارسين من من منها:

ا- أن علم الكلام الاشعرى ظل سائدا في العمور المراف وحتى العصور العمام ، قرونا طويلة من الزمان وحتى العصور المتفرة ، وأصبح هو المذهب السنى السائد في العالم الإسلامي ، وتدرس عقائده وقضاياه في أروقة المدارس الإسلامية والعربية (۱) ، كذلك امتزجت الآراء الفلسفية الآراء الكلامية ، وحدث خلط بينهما .

7- أن علـوم المنطـق وفنونـه وأقسـامه الختلفة كانت من أهم العلوم التي وجدت لها مكانا في التقتين والشرح، وصنف في المنطق كثير من المتون نثرا منظما، ليسهل على الدارسين حفظها وترديدها، دون أعمال النظر فيه، وتعليل ذلك أن الناس في ساعات

<sup>(</sup>۱) بخطف حنا في هذا الرأى الدكتور محمد على أبو ريان ، راجع كتابه - تاريخ الفكر الفلسفي في الاسلام - ص ٣٣٥ .

صعفهم يرغبون في عقيدة يدرعون لها دون أن يبحثوا عن أصولها وفروعها ومن هنا نرى أن مؤلفي هذه القرون المتأخرة قد اكتفوا بأن يقدموا للقراء والدارسين العقائد الإسلامية الاشعرية في رسائل صغيرة منثورة أو منظومة ليسهل حفظها واستذكارها (۱).

لقد لاحظ الباحثون مدى الضعف والتخلف الفكرى والعلمي الذي ساد في العالم العربي الإسلامي في هذه القرون.

فقد بدأت مصائب العالم العربي الإسلامي في نهاية القرن التاسع وبداية العاشر الهجريين . إذ التفوق المدني الذي ظل في الشرق الأدني زهاء آلف عام قد بلغ نهايته في هذا العصر ، وانتقل التفوق المدني إلى الأوربيين الغربيين . وقد اضطر المسلمون رويدا

<sup>(</sup>۱) دكتور - إيراهيم بيومي مدكور - بالاشتراك مع الأستاذ يوسف كــــرم - دروس فـــي الفاسفة - ص ٦٥ - ط لجنة التأليف والترجمة والنشر - القاهرة - ١٩٥٣م .

رويدا الى التخلى عن الأستاذية للأوروببيس. حتى في تعلم اللغات الشرقية وآدابها وتاريخ الشرق (1).

وهذا ما يمكن أن نلمسه بالفعل في هذه الفترة في العالم الإسلامي ، وان كانت قد بدأت النهضة الفكرية وحركات الإصلاح والتجديد منذ نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين (نهاية الثالث عشر وبداية الرابع عشر الهجري) وذلك في المدارس المصرية الحديثة ، بزعامة كبار المصلحين والمجددين المحدثين ، وعلى رأسهم الإمام الشيخ محمد عبده / ١٩٠٥م / .

وقد لحق بالأزهر الشريف ، إصلاحات عديدة في مناهج التدريس والعلوم الحديثة ، حيث توفد البعثات الدراسية إلى أوروبا، لنقل الثقافات الغربية والإلمام بجوانبها المختلفة . وهذا ما لم تشهده مناهج الدراسة في القرون الطويلة الماضية .

اف - بارتولد - تاریخ الحضارة الإسلامیة - ص ۱٤٦ ، ص ۱٤٩ - ترجمة حمسرة طاهر ط دار المعارف ۱۹۸۳م .

# الفيل الثاني

البحث في المُمْنَايَا الكَلامِيةُ

### أولا: -- مناهم البحث في القضايا الكلامية

لم نجد عند هؤلاء المتأخرين استعداد عقليا لمناقشة القضايا الأصولية الكلامية التي اشتد حولها الجدل والنقاش بين المذاهب الإسلامية في القرون الخمسة الأولى، بل نجد أنهم أتبعوا طريقة أئمة أهل السنة من الأشاعرة وكذلك الماتريدية. إذ أن هؤلاء السابقين تـتردد مذاهبهم فـي المتـون والمصنفات والشـروح والحواشـي، دون إضافـة أو إبداع، سـوى مزيـد مـن التعليقـات والتفريعات البسيطة، بالإضافة إلى الإمعـان فـي اسـتخراج الأدلـة والتعوية، والمحسنات البيانية والأعـراب النحـوى. وإذا كان اهتمام هؤلاء انحصر خلال تصـيب الرسائـل الصغيرة ووضع المتـون التي

يسهل على الدارسين حفظها وترديدها دون أعمال للنظر العقلى. فأنهم بالإضافة إلى ذلك لم يجدوا عناء كبيرا في حصر الآراء الكلامية التي تتناول القضايا الإلهية، ومسألة الإيمان، والعبادات. وبعث الرسل، والجبر والاختيار وأمور الآخرة، والرد على المخالفين كالمعتزلة والخوارج وعيرهم، سوى وضعها في قوالب نثرية، ومتون منظومة، لا تخلوا أساليبها من التكلف اللفظي أحيانا.

ويمكن أن نلاحظ أيضا أن هـؤلاء توسعوا في عدد الصفات الآلهة فصعدوا بها إلى عشرين صفة ، وفرقـوا بـين أنـواع الصفات وتوسعوا في تفريعها ، ففرقوا بين الصفات (الذات) كالوجود وصفات (السلوب) - كالقدم - والبقاء - والوحدانية - وصفات المعاني كالقدرة والعلم والحياة الخ . والصفات (المعنوية) . مثل كونه تعالى : قادرا ، وكونه تعالى عالما . وكونه تعالى حيا . وعالما " - وهكذا .

وليس من شك في انبا بجد أن هذا المنهج القائم على التفريع في الصفات وعددها لم يضف جديد=ا إلى ما سبق سوى استبدال ألفاظ وتعبيرات شكلية ، كاستبدال اللفظ الصفات المعنوية، بدلا من "الأسماء الإلهية" عند الاشاعرة ..... وسوف نبيّن ذلك فيما بعد .

وإذا تأملنا في تراث المتأخرين من الشبراح نجد ترديدا لبعض المصطلحات والتعبيرات الفلسفية ، نعثر على ذلك في بطون الرسائل والمتون المنظومة أو المنثورة وكذلك في الشروح والتعليقات الكثيرة على الحواشي . مثل لفظ الجوهر الفرد ، الهيولي، والواحب ، والممكن ، وما يستحيل في حق الله تعالى . وما يجوز ، في حقه تعالى أيضا (١).

كذلك فأن نمط التحليل والتركيب الفكرى السائد في المتون والرسائل وبعض الشروح ، لا يخلو من التأثير الفلسفى ، من غير قصدهم ولا يعنى هذا أن هؤلاء اهتموا بالفلسفة وتدريسها ، بل

<sup>(</sup>۱) إبر اهيم اللقائي متن الجو هرة (توحيد) - (ضمن مجموعة المتون المحنوى على على خمسة و أربعين متنا من خواص الفنون) ص ١٤.

على العكس من ذلك أهملوا هذه الدراسة ، ولم يكن لديهم اهتمام بالعلوم العقلية سوى "المدخل إلى دراسة المنطق" وهي المقدمات العامة وبعض القضايا والأحكام ... وما وضع من شروح وتفصيلات على حواشي متون المنطق ورسائله الصغيرة ، مثل (متن السلم في المنطق) ، للشيخ عبد الرحمن الأخضري المتوفى عام ١٤٩هـ ومتن ايساغوجي ، للشيخ أثير الدين الابهري المتوفى عام ١٩٤٩هـ ، والشمسية – لعلى بن عمر القزويني المتوفى عام ١٩٥٩هـ . يضاف إلى وموجز عمر بن يوسف السنوسي المتوفى عام ١٨٩٨هـ . يضاف إلى ذلك متن المقولات للشيخ أحمد السجاعي ، وما عليه من شروح للشيخ حسن العطار المتوفى عام ١٢٥٠هـ (الغوية والإمعان في التعمق اللغوي واشتقا قات الألفاظ

<sup>(</sup>١) نظرنا في ذلك : دائرة المعارف الاسلامية - حــ ٢ - ص ٦٧ .

كذلك : مجموعة المتون -- (ص١٧١ ، ص١٧٩ ، ١٩٢٠) .

كذلك : الشيخ الحفى - حاشية على شرح أيساغوجي لشيخ الاسلام زكريا الانصارى - ط المطبعة العايرية الشرقية مصر - عام ١٣٠٧هـ .

كذلك: الشيخ حسن العطار - الحاشية على متن المقولات ، السمى بالجواهر المنتظمات في عقود المقولات للشيخ احمد السجاعي - ط المطبعة العامرية الشرقية بمصر - ١٣٠٣ هـ . أنظر - ملاحق البحث - رقم (٢) .

والاهتمام بالعناصر اللغوية الأخرى من بيان وبديع ومحسنات وغير ذلك أثر تأثيرا كبيرا على مستوى المنهج العقلى في تراث هؤلاء المتأخرين ، إذ أن معظم الأفكار والتحليلات كادت تنطوى وتختفى تحت ظلال القوالب اللغوية وأشكالها ، حتى أن الباحث يجد عناء شديدا في الحصول على فكرة أو استنتاج نتيجة من ثنايا الاشتقاقات والمحسنات البيانية ، وهذا أيضا من عوامل انصراف العقلية الدارسة في عصور المتأخرين عن الإبداع والإضافة لعدم توافر أسباب الإمعان والتعمق والتأمل ، كذلك الاهتمام بالقوافي المنظومة ، والسجع المنثور الذي يكون متكلفا دائما أو في معظم الأحيان .

وقد كان للطريقة المتبعة في وسائل التعليم الأثر السئ في المنهج عند هؤلاء فقد كان الدارس يكتفى بما يلقن له ويتلى عليه من شروح وتعليقات بسيطة ، وما يحفظه من متون ورسائل صغيرة .

وهذا الإطار التعليمي أدى إلى إغلاق العقليـة المبدعـة أو المبتكرة ، وهو حال الأمم في أزمان ضعفها واضمحلالها . فحقيفة العلوم الدبيبة الني كان يعني بنها في المدارس المتأخرة وتولى العلماء ندريسها وشرحها للدارسين وبصفة خاصة بالأزهر الشريف: علىم التوحيد وطرائقه ، وكتب العقائد ، اعتمدوا كثيرا على كتاب العقيدة الكبرى والصغرى للسنوسي السالف الذكر كذلك كان يدرس كتاب "الجوهرة" للشيخ إبراهيم الباجورى تعام ١٢٧٧هـ . ومتن الخريدة للشيخ أحمد الدرديرى تعام ١٢٧٧هـ . وعلى هذه الكتب شروح وتعليقات للعلماء المتقدمين والمحدثين أمثال / الشيخ محمد الأمير عام ١٢٣١هـ و الهدهدى ، والشرقاوى والباجورى - إلى جانب ذليك المدائح في الموالد والنبوية (۱) .

### ثانيا :- القضايا الالمية عند المتأخرين:

۱- إثبات وجود الله تعالى ووحدانيته :-

إذا كانت هذه المسألة الإيمانية نالت اهتمام المفكرين المسلمين منذ نشأة علم الكلام وعند الفلاسفة الإسلاميين أيضا، واستدلوا على وجود الله تعالى ووحدانيته عن طريق البرهان

<sup>(</sup>١)دائرة المعارف الإسلامية حــ ص ٦٧ "أنظر ملاحق البحث رقم (١) .

العقلى ووضعوا في ذلك البراهين والأدلة العقلية والمنطقية ، فان هؤلاء المتأخرين أتبعوا هذا المنهج إلا أنهم لم يضيفوا جديدا غير بعض التفريعات التي ذكرناها سابقا في الصفات الإلهية ، أما البراهين فهي بلا شك مستمدة من تراث أوائل المتكلمين الاشاعرة والفلاسفة الإسلاميين . في نظرية الواجب والممكن والجائز ، وهكذا . ...... وهكذا .

ويتضح لنا ذلك إذا ما تناولنا آرائهم وأصولهم الكلامية بالتحليل والنقد والمقارنة ... وقد جمعنا لذلك الكثير من المتون . والرسائل الصغيرة . منظومة أو منثورة ، بالإضافة إلى ما دون عليها من شروح وتعليقات على الحواشى ، لكى تكون مادة البحث ومصادره الأساسية .

تبدأ هذه المتون والرسائل التي صنفها المتأخر ون في علم التوحيد وهو "علم الكلام" (١) بإثبات وجود الله تعالى ، ووحدانيته ،

أيها المفتدى لتطلب علمــا \*\*\* كل علم عبد لعلم الكلام

<sup>(</sup>۱)عرف علم الكلام عند هؤلاء بأسم 'علم التوحيد" وهو علم يقتدى به على اثبات العقائد الدينية مكتسب من أدلمتها اليقينية ، وقد ذكر الشيخ ابراهيم البيجورى في حاشيته على (جوهرة التوحيد) ذلك في مناسبة شرحه لكلمة "التوحيد" وقال:

وصفاته ، وتنزيهه تعالى تطبيقا لما ورد فى الأصول الإسلامية "الكتاب والسنة" والاستدلال على ذلك من خلال ثلاثة مبادئ أو أحكام عقلية ، هى: ما يجب ، وما يستحيل ، وما يجوز ، من ذلك قولهم: أعلم أن الحكم العقلى ينحصر فى ثلاثة أقسام الوجوب ، والاستحالة ، والجواز ، فالواجب ما لا يتصور فى العقل عدمه ، والمستحيل ما لا يتصور فى العقل وجوده ، والجائز ما يصح فى العقل وجوده وعدمه . وهذا ما يجب على المكلف معرفته شرعا فى حق الله تعالى وما يستحيل وما يجوز . كذلك بالنسبة للرسل عليهم الصلاة والسلام (۱) .

تطلب الفقه كي تصحح حكما \*\*\* ثم اغفلت منزل الاحكام

راجعنا - ابراهيم البيجورى - الحاشية المسماه تحفة المريد على جوهرة التوحيد - ص ٨ ط المطبعة الازهرية بمصر - ١٣١٠هـ ، كذلك تقرير الشيخ أحمد الاجهورى - نفسس الصفحة بالهامش .

كذلك - الغزالى - حيث ذكر - أن علم الكلام اشتهر على علم التوحيد - راجع الرســـالة اللهينية - (ضمن مجموعة القصور العوالى) - ص ١٠٧ - ط الجندى ١٩٧٠م .

<sup>(</sup>١) نظرنا : محمد السنوسي . "متن السنوسية توحيد" ضمن مجموعة المتون - ص ٤ .

كذلك - إبراهيم اللقاني - متن الجوهرة - (ضمن مجموعة المتون) ص ٩.

كذلك - أحمد الدرديرى - متن الخريدة - ضمن مجموعة المتون) ص ١٩.

كذلك - ابراهيم البيجوري - متن في التوحيد (ضمن مجموعة المتون) ص ٢٦.

وتدور عقيدة التوحيد من خلال هذه المبادى والأحكام العقلية ولا شك أن هذه المبادئ والأحكام عرفت بين أوساط متكلمي السنة من الأشاعرة ، إذ تترد في أكثر من مصدر فقهي

أو أصولي كلامي ..... (١).

وفيما يتعلق بهذه الأدلة العقلية في إثبات وجود الله تعالى: فأنهم يستدلون ببرهان حدوث العالم وإثبات القدم لله تعالى: بقولهم "أما برهان وجوده تعالى فحدوث العالم لأنه لولم يكن محدث بل حدث بنفسه لزم أن يكون أحد الآمرين المتساويين مساويا لصاحبه راجحا عليه بلا سبب وهو محال. ودليل حدوث العالم ملازمته للأعراض الحادثة من حركة وسكون وغيرها، وملازم الحادث حادث، ودليل حدوث الأعراض مشاهد تغيرها من عدم

<sup>(</sup>أنظر ملاحق البحث رقم "١").

<sup>(</sup>۱) راجع الإمام الغزالي – الرسالة اللدينية – ضمن مجموعة القصور العوالي) ص ١١١ – إذ ذكر أن النظر الموجود يكون بتقسيمه الى الواجب والممكن .. كذلك كتابه – المستصفى من علم الأصول – ص ١٢ . وأماكن متفرقة – تحقيق محمد مصطفى أبسو العلا – ط – الجندى ١٩٧١م .

إلى وجود ، ومن وجود إلى عدم ، وأما برهان وجوب القدم لله تعالى : فلأنه لو أمكن أن يلحقه العدم لا تنتفى عنه القدم لكون وجوده ألا حادثا ، كيف وقد سبق وجوب قدمه تعالى وبقائه .

أما برهان وجوب مخالفته للحوادث: فلأنه لو ماثل شيئا منها لكان حادثا مثلها وذلك محال ، ثم يأتى بعد ذلك برهان وجوب قيامه تعالى بنفسه: لأنه لو أحتاج إلى محل لكان صفة ، والصفة لا تتصف بصفات المعانى ، ولا الصفات المعنوية ، وهو يجب اتصافه بهما فليس بصفة ولو احتاج إلى مخصص لكان حادثا(۱).

<sup>(</sup>١) السنوسي - متن التوحيد - (مجموعة المتون) - ص ٤،

كذلك - ابر اهيم اللقاني - متن الجوهرة - ص ٩ ، ص ١٠ ، ص ١١ (اذ نجــد أن هــذه الأدلة تتردد في هذا المتن نظما. يقول :

وكل ما جاز عليه العدم \*\*\* عليه قطعا يستحيل القدم

فواجب له الوجود والقدم \*\*\* كذا بقاء لا يشاب بالعدم

كذلك يقول احمد الدردير في متن الخريدة - نظما : ص٢٠ (مجموعة المتون) :

ثم اعلمن بأن هذا العلمـــا ﴿ ﴿ ﴿ أَى مَا سُوى اللَّهُ العَلَّى العَلَّمَا الْعَلَّمَا الْعَلَّمَا ال

من غير شك حادث مفتقر \*\*\* لأنه قام به التغير

كذلك ذهب - إبر اهيم البيجوري - متن في التوحيد - (نفس المجموعة) ص ٢٧ .

ومن الحدير بالذكر أن الشروح والتعليقات التي وضعت على حواشى هذه المتون تزيد في التفصيل والتحليل لمدلولات الألفاظ ومعانيها وترتيب التعبيرات في صور قياسية (١).

ويضاف إلى ذلك أن المتأخرين مزجوا بين دليلين في إثباث وجود الله تعالى، فبالإضافة إلى دليل الحدوث وقدم الله تعالى، يوجد دليل آخر وهو: الاستدلال بالصنعة والنظام والأحكام على الصانع الحكم أو النظام.

#### يقولون في هذا الدليل - نظما : (١)

(۱) مثال ذلك قول الشراح بمناسبة "برهان وجوب القدم لله تعالى وهو ضد الحسدوث) أن هذا البرهان لا يتم الا بثلاثة أقيسة ، وهى أن تقول : لو لم يكن قديما لكان حادثا ولوكان [تابع المقطع السابق إحادثا لأفتقر الى محدث ، ولو افتقر الى محدث للزم الدور أو التسلسل وهما محالان ، مما أدى اليهما وهو افتقاره الى وهو افتقاره الى محدث محال ، فما ادى اليه وهو عدم كونه قديما محال ، فثبت نقيضه وهو المطلوب" نظرنا :

ابراهيم البيجوري - الحاشية على متن السنوسية - ص ٣٩.

كذلك الشيخ محمد الأنبابي ت عام ١٣١٣هـ. / تقرير على الحاشية - نفسه ، راجع كذلك - إيراهيم البيجوري - حاشية تحفه المريد على الجوهر - ص ٢٤ .

وكذلك النقرير على الحاشية – للشيخ أحمد الاجهوري – نفسه .

فانظر الى نفسك به انتقل العالم العلوى تم السفلى بعد به صنعا بديع الحكم المداد الكي به قام دليل العدم

ثم يأتون بالأدلة على إثبات "الوحدانية لله تعالى" ومنها: قولهم وأما برهان وجوب الوحدانية له تعالى، فلأنه لولم يكن واحدا لرم أن لا يوجد شي من العالم للزوم عجزه (أي عجز العالم...) حينئذ (1).

وهذا الدليل مستنبط من الدليل الشرعى، الـذى استند إليه علماء الكلام من قبلهم، في نقى الشريك بنه تعالى أو نفى تعدد الآلهة، والذى ورد في قوله تعالى "لـوكان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا" سورة الأنبياء آية (٢٢) (٢) وقد استخدم ابن رشد - الفيلسوف الأندلسي العقلاني ت عام /٥٩٥ه هذا الدليل في إثبات الوحدانية

<sup>(</sup>١) إبر اهيم اللقاني متن الجوهرة توحيد (مجموعة المتون) ص ٩

كذلك راجع ابراهيم البيجوري - تحفة المريد - ص٢٣

<sup>(</sup>۱) السنوسى منن التوحيد - ص؟ - كذلك إبراهيم البيجـــورى الحاشــية علــى متــن السنوسيه ص٣٤ .

<sup>(</sup>۲) راجعنا الإمام الغزالي - الاقتصاد في الاعتقاد - ص ۱۹ - ص ۷۶ - تحقيق محمد مصطفى أبو العلا ط الجندي ۱۹۷۲م .

المطلقة بنه تعالى أيضا " وتفرير هدا الدليل عبد السراح والمعلمين "أنه لو لم يكن واحدا للزم أن لا يوجد شئ من العالم لكن وجود شئ من العالم باطل بالمشاهدة فبطل ما أدى إليه وهو عدم كونه واحدا أو إذا بطل ذلك نقيضه وهو المطلوب ..... فإذا كان هنياك واحدا أو إذا بطل ذلك نقيضه وهو المطلوب ..... فإذا كان هنياك إلهان مثلا لأمكن اختلافها ، بأن يريد أحدهما وجود شئ والآخر عدمه ، وحينئذ يلزم عجزهما لأنه لا يمكن أن ينفذ مرادهما معا ، لأنه يلزم عليه اجتماع النقيضين ، ولا مراد أحدهما دون الآخر ، لأنه يلزم عجز الذي لم ينفذ مراده والآخر مثله فيلزم عجزه أيضا ، وهذا هو الدائر بين الجمهور ، ثم يذكرون برهان ابن رشد في هذا المجال بقولهم .... ويحكى عن ابن رشد أنه كان يقول : إذا قدر نفوذ مراد أحدهما دون الآخر كان الذي نفذ مراده هو الإله (۱) .

ومن الجدير بالذكر أن هذه الأدلة التي استخدمها هؤلاء العلماء في إثبات واجب الوجود والوحدانية لله تعالى، ناقشها

<sup>(</sup>٣) ابن رشد - تهافت التهافت - حــ ٢ - ص ٥٨١ - تحقيق الدكتور سليمان دنيا - ط دار المعارف ١٩٨١م .

<sup>(</sup>۱) إبر اهيم البيجورى - الحاشية على متن السنوسيّة - ص٤٣ - كذلك راجع ابن رشــد -المصدر السابق .

علماء اهل السنة من الاشاعره من قبل ، فالإمام أبو المعالى الحويني (إمام الحرمين) تعام ٢٧٨ / ناقش طريقة الاستدلال بحدوث العالم على وجود الله تعالى ، فتناول الأجزاء المكونة للعالم كالجواهر والأعراض والأكوان من حركة وسكون ، واجتماع وافتراق ، وهكذا بالتحليل ، للاستدلال على حدوثها أيضا وكذلك تحدث عن استحالة العدم للقديم تعالى ... إذ أن العدم يجوز على الحادث . (١) كذلك مذهب الإمام الغزالي تعام ٥٠٥ه (١) . ويضاف إلى ذلك أيضا دليلهم الشرعي الذي يستند إلى النص القرآني "ولو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا" سورة الأنبياء آية (٢٢) ، وهو ما يسمى عن المتكلمين بدليل التمانع ، وهذا الدليل سائد عند المعتزلة والاشاعرة وابن رشد تعام ٥٥ه أيضا ، وقد استخدمه الإمام فخر

<sup>(&#</sup>x27;) راجع في ذلك الجويني الإرشاد الى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد - ص١٧، م ص ٢١ وما بعدها الخانجي بمصر - ١٩٥١م.

<sup>(</sup>٢) للمزيد الغزالي الأقتصاد في الاعتقاد - ص ٢٩ وما بعدها .

الديس البراري ب عنام ١٠٦هـ. وهنو بين سناحري عليم الكبلام الاشعري

ويصاف إلى ذلك أن الفلاسفة الإسلاميين، ومنهم الكندى ٢٥٦هـ قد استخدم مثل هذه الأدلة، في حدوث العالم، إذ أن له رسالة في وحدانية الله وتناهى جرم العالم (" حيث يرى أن العالم حادث ومركب وهو لهذا في حاجة إلى محدث يحدثه، ومركب يركبه (")، كذلك فإن الدليل الفلسفى "الذي يشير إلى الغائية والعناية الإلهية في الكون" نجده عند الفلاسفة ومنهم الكندى "إذ أن له نصوص عديدة يحاول فيها الاستدلال على الغائية والحكمة"

<sup>(</sup>۱) الدكتور فتح الله خليف فعر الديسن السرازى ص٧٨. ص٧٩ دار المعسارف ١٩٦٤م كذلك ابو الحسن الاشعرى - كتاب اللمع - ص٨ - طبيروت ١٩٥٤م - كذلك ابن رشد تهافت التهافت - حـــ ٢ - ص٨١٥٠ .

<sup>(</sup>۱) قام الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريده بتحقيق رسائل الكندى الفلسفيه ط - القاهرة مود م

'إذ يقول ناحتصار "أن في نظم هذا العالم وترنيبه ، ونقل بعضة في نعص وإتقان هيئته على الأمر الاصلح في كون كل كانن .. وفساد كل فاسد .. لا عظم دليل على أتقن تدبير ، ومع كل تدبير مدير ، وعلى أحكم حكمه ، ومع كل حكمة حكيم" (٢).

إذن يتضح لنا أن تلك الأدلة والسراهين المختصرة التى وردت عند العلماء المتأخرين والشراح في إثبات وجود الله تعالى ووحدانيته ،وردت ممزوجة بالبراهين العقلية والفلسفية التي ترددت عند علماء الكلام السابقين وبعض فلاسفة الإسلام كابن رشد والكندي إذ أنه ناقش قضايا العقيدة على مذهب الاعتزال ٢٠.

## ٢- إثبات الصفات الإلهية:

بعد أن أثبت هؤلاء العلماء المتاخرون وجود الله تعالى وحدانيته مستدلين على ذلك بالبراهين العقلية والأدلة الشرعية .

<sup>(</sup>۱) دكتور عاطف العراقى -- مذاهب فلاسفة المشرق -- ص٥٥ وأماكن أخـــرى - طدار المعارف - ١٩٨٣م .

٩) دكتور إبراهيم مدكور - في الفلسفة الإسلامية - ٧٩ .

<sup>(</sup>۱۳ دكتور محمد أبو ريان - تاريخ الفكر الفلسفى فسى الاسسلام - ص ۲۸۸ - ط دار الجامعات - ۱۹۷۳ م م

فأنهم يوجبون بنه تعالى صفات الكمال التي أثبتها عز وحل لذاته الوينفون عنه تعالى صفات النقائص التي لا تلبيق بذاته تعالى ويناقشون ذلك في ضوء طريقة علم الكلام الاشعرى ، إلا انهم زادوا في تفريع الصفات حتى وصلوا بها إلى عشرين صفة سلبية . لا تلبيق بالله تعالى ، كذليك نجد أنهم في بعض "المتون" مثل متن السنوسية ، يضعون سبع صفات وهي عندهم الصفات المعنوية . بدلا من الأسماء الإلهية التي هي مشتقة من صفات المعانى كما ذكرها من قبلهم الأشاعرة (١) . ولكن نجد أن الأسماء الإلهية المشتقة من

<sup>(</sup>۱)راجع سراج الدين الاوشنى - متن بدء الامالى - توحيد - (ضمن مجموعة المتسون) ص ١٦ - إذ يقول:

اله الخلق مولانا قديم \*\*\* وموصوف بأوصاف الكمال هو الحي مدبر كل أمر \*\*\* هو الحق المقدر ذو الجلال

<sup>(</sup>٢) من الجدير بالذكر أن علماء الكلام من الاشاعرة بحثوا هذا الموضوع ، واثبتوا سه تعالى أسماء مشتقة من الصفات السبع الذاتية واوضحوا ذلك خلال بحوث ودراسات كثيرة نذكر منها على سبيل المثال قول الإمام الغزالي "أن الاسامي المشتقة لله تعالى من هذه الصفات السبع صادقة عليه أز لا وابدا ، فهو في القدم كان حيا ، قادرا ، عالما ، سميعا ، بصيرا ، متكلما ، أو ما يشتق له من الافعال ، كالرزاق ، والخالق ، والمعز ، والمذل فقد اختلف في أنه يصدق في الأزل أم لا ، وهذا اذاكتشف الغطاء عنه تبين استحالة الخسلاف فيه" . وللمزيد راجع الاقتصاد في الاعتقاد - ص١٣٥ - ص١٣٧ - كذلسك الغزالسي

صفات المعانى ثابنة فى بعض المتون الأخرى مثل متن اللقانى (الجوهرة) "، وسوف نناقش هذه المسألة فى حينها، وبعد ذلك يذكر السنوسى أن مما يجب لمولانا عز وجل عشرون صفة وهى: الوجود والقدم والبقاء ومخالفته تعالى للحوادث وقيامه تعالى بنفسه أى لا يفتقر إلى محل ولا مخصص، والوحدانية أى لا ثانى له فى ذاته، ولا فى صفاته ولا فى أفعاله.

فهذه ست صفات ، الأولى نفسية ، وهي الوجود ، والخمسة بعدها سلبية أما صفات "المعاني" فهي سبع صفات .. وهي : القدرة والإرادة ، المتعلقتان بجميع الممكنات .

والعلــم: المتعلــق بجميــع الواجبــات، والجــائرات والمستحيلات .

المفصد الاسنى شرح اسماء الله الحسنى - تحقيق محمد مصطفى ابو العلا - ط - الجندى - بدون تاريخ . كذلك الإمام الجوينى - الارشاد الى قواطع الأدلة - ص١٤٣ .

<sup>(</sup>۱) راجع إبراهيم اللقانى - متن الجوهرة - (مجموعة المتون) ص ۱۰ - كذلك إبراهيسم البيجورى - حاشية على جوهرة التوحيد - ص ٥٠ ، ص ٥١ ، حيث يستغيض فى شسرح الأسماء الإلهية وعلاقتها بالصغات القديمة الذاتية ويرد على أقوال المعتزلة الذين يقونسون بحدوثها .

والحياة : هي لا تتعلق بشيء .

والسمع والبصر: المتعلقان بجميع الموحودات.

والكلام: الذي ليس بحرف ولا صوت يتعلق بما يتعلق له العالم من المتعلقات .

ثم سبع صفات تسمى صفات "معنوية": وهى ملازمة للسبع الأولى: وهى: كونه تعالى ... قادرا، ومريدا، وعالما، وحيا، وسميعا، وبصيرا، ومتكلما، (۱) وإذا تأملنا الصفات الواجبة فى حق الله تعالى، والتى أثبتها هؤلاء المتأخرون خلال التفريعات نجد أن هذه الطريقة ذات مغزى وهدف، وهو أن يسهل على الدارسين حفظها وترديدها وكذلك إمكان اعتقادهم لما يستحيل فى حقه

<sup>(</sup>١)السنوسية - متن في التوحيد (مجموع المتون) ص٢ مص٣.

كذلك وردت هذه التعريفات في الصفات الآلهية في متون أخرى - نظما ونثرا -

راجع إبراهيم اللقاني - الجوهرة ، كذلك أحمد الدردير - متن الخريدة - كذلسك إبراهيسم البيجوري - متن التوحيد ... كذلك الشيبانية - توحيد

<sup>&</sup>quot; أنظر ملاحق البحث - رقم (١) "

تعالى من أصدادا إذ قد ثبت وجوب صفات الكمال بله تعالى . وال كان الشراح قد زادوا في تفصيل ذلك على حواشي المتون <sup>(١)</sup> .

ومن الجدير بالذكر هنا أن المتأخرين لم يغفلوا ذكر الأسماء الإلهية وأثباتها لله تعالى كما أثبتها لنفسه تعالى كما وردت شرعا ، وأن لم يشر إليها السنوسى ، بوضوح وتحدث عن صفات (معنوية) ، وهي مشتقات من صفات المعانى (١) ولكن تحدث عن الأسماء الإلهية إبراهيم اللقاني في "الجوهرة" فقال: (١)

وعندنا أسماؤه العظيمـة \*\*\* كذا صفات ذاته قديمة

واختير أن أسماه توفيقية \*\*\* كذا الصفات فأحفظ السمعية

<sup>(</sup>۱) راجع ابر اهيم البيجوري - تحفه المريد على جوهرة التوحيد ، كذلك أحمد الاجهوري -- تقرير على الحاشية - كذلك الحاشية على متن السنوسية .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> راجع السنوسية – مثن ا**لتو**حيد – ص٣ .

<sup>(</sup>٣) إبراهيم اللقاني - متن الجوهرة توحيد - ص٠١٠ .

وفي متن آخر إثبات للأسماء الإلهية . وان الاسم هو المسمى لحى أهل البصيرة ، في قبول المصنف وهبو يشير إلى رأى "الماتريدية" في ذلك (١) .

(١)السراج الدين الاوشنى - بدء الامالي توحيد - (مجموعة المتــون) - ص١٦٠. هــدًا الرأى يميل إلى مذهب علماء أهل السنة من الماتريدية - نسبة لأبي منصور المساتريدي / ٣٣٣هـ / ٩٤٤م/ والماتريدية يأخذون بالمأثور كالأشاعرة ، فهم سلفيون مثلهم ويدعـون للعقل مجالا في مناقشة الأصول والعقائدية ، وهم أقرب إلى علماء السنة الاشعرية منسهم إلى المعتزلة ، إذ يلتقون مع الاشاعرة في العناصر الأساسية لفكرة الالوهية ، مثل البسات الصفات الذاتية ومخالفتها للحوادث ، فالله تعالى عالم بعلم لا كالعلوم .. وهكذا ، وكلم الله تعالى قديم وهو صفة قائمة بذات الله تعالى ، وليس من جنس الحروف والاصوات النسى هي مخلوقة ... ويؤيدون رؤية الله تعالى شرعا ولكن بلا كيف ، ويثبتون لله تعالى العرش والاستواء ــ كما وردت شرعا وأما ان يفوض أمره الى الله تعالى ، أو يؤل بأن يدل على ــ [ تابع المقطع السابق ]المرافعة والعلو والجلال والعظمة لخ.وقد يفترق الماتريديسة عـن الاشاعرة في بعض المسائل الفرعية ، مثل أنهم يضيفون الى صفسات المعاني السبع المعروفة صفة قائمة بالذات هي "صفة التكوين" ويراد بها الايجاد من العدم واستمرارها من قوله تعالى "أنما أمره اذا اراد شيئا أن يقول له كن فيكون" سورة يــس - أيسة ٨٢ . كذلك فإن الماتريدية يختلفون عن الاشاعرة في التدليل على رؤية الله تعالى في الاخرة ، فالاشاعرة يرون أن الاستدلال على نلك عن طريق النقل والعقل ، بينما يقف الماتريديــة في ذلك عند السمع وحده ، ويؤيدهم في ذلك فخر الدين الـــرازي وهــو مــن متــأخرى الاشاعرة ، كذلك فأن صفة البقاء زائدة على الذات ، بينما ينكر ذلك بعسض الاشاعرة كأمام الحرمين - أبو المعالى الجويني وفخر الدين الرازي ، وكذلك أتُمـــة الماتريديــة ، ويرون أن البقاء عين وجود الذات وليس أمرا زائدا عليها .... هذه بعض الجوانب الهامة

سَمَى الله شَيْنَا لا كالاشياء \*\* ودانًا عن جهات السب حالى وليس الاسم عيرا للمسمى \*\*\* لدى أهل البصيرة خيرال.

ولا شك أن هنا اقتراب بين عقائد أهل السنة من الاشاعرة وكذلك الماتريدية في العناصر الأساسية في الألوهية كما أشرنا في الهامش من هذا البحث، وإن اختلفنا في بعض الأمور الفرعية وتابع بعض الاشاعرة أراء الماتريدية فيها (۱). وكذلك أخذ بهذه العقائد المتأخرون من الباحثين والشراح وعلماء أصول الدين.

ويوضح الشراح المقصود بما ورد في المتون، فيما يتعلق بالأسماء الإلهية وعلاقتها بالصفات الذاتية ... أن جمهور أهل السنة اختاروا أسماء توفيقية ، وكذا صفاته ، في نثبت لله تعالى اسما ولا

ت- لإبراهيم البيجوري - الحاشية على جوهرة التوحيد - ص٥٠ ، ص٥٥ .

<sup>(&#</sup>x27;) راجع الهامش بالصفحة السابقة .

صفة إذا ورد بذلك توقيف من الشارع وذهبت المعترلة إلى حوار إثبات ما كان متصفا بمعناه ، ولم يوهم نقصا ، ولم يردد به توقيف الشارع ، ومال إليه القاضى أبو بكر الياقلاني /٤٠٣هـ /١٠١٣م وتوقف فيه إمام الحرمين أبو المعالى الجويني /٤٨٧هـ ١٠٨٥م، وفصل الإمام الغزالي /٥٠٥هـ /١١١م / . فجوز إطلاق الصفة وهي ما دل على معنى زائد على الذات ، ومنع إطلاق الاسم هو ما دل على نفس البدات ، والحاصل أن علماء الإسلام اتفقوا على جواز. إطلاق الأسماء والصفات على البارى عز وجل ، إذا ورد الإذن من الشارع وعلى منعه إذا ورد المنع منه ، واختلفوا حيث لا إذن ولا منع (۱).

ولا شك أن الدارسين والشراح المتأخرين، قد أوجبوا ضرورة الأخذ بطريقتي - التفويض والتنزييه - فيميا يتعلق بقضية الصفات والأسماء الإلهية، بل وكذلك ما يوهم التشبيه فيما يرد من نصوص متشابهات. وفي ذلك يذهب

<sup>(&#</sup>x27;) إبراهيم البيجوري - حاشية تحفة المريد على جوهر التوحيد ص٥٠.

ابراهيم اللقاتي في مثل "الحوهرة" بقوله - :

وكل بص أوهم التشبيها \*\*\* أوله أو فوض ورم تنزيها

وهـذه الطريقـة تجمـع بـين أقـوال السـلف والخلـف فـي التفويض أو التأويل'".

وعلى ذلك فأن هؤلاء يقصدون بهذه الطريقة في الجمع بين طريقتي السلف والخلف ، إثبات صفات الكمال لله تعالى كما

<sup>(</sup>١) إبر اهيم اللقاني - متن الجوهرة - (مجموعة المتون) - ص٠١٠.

<sup>(</sup>٣) يذهب الشراح المتاخرون في توضيح هذه الطريقة او هذا المنتهج ... بأن كل نصص يوهم التشبيه ... أى يوقع في الوهم صحة القول به يحسب ظاهرة ، يؤول - أى يحسول على خلاف ظاهره مع بيان المعنى المراد ، كما هو مذهب الخلف ، وهم من كانوا بعسد الخمسمائة ، وقيل وبعد القرون الثلاثة ، والتغويض يكون بعد التأويل الاجمالي الذي هو إنابع المقطع السابق وصرف اللفظ عن ظاهره ، وبعد هذا التأويل فوض المراد من النص الموهم اليه تعالى على طريقة السلف ، وهم من كانوا قبل الخمسمائة وقبل القرون الثلاثية ، (الصحابة والتابعون واتباع التابعين) .

وطريقة الخلف أعلم واحكم ، لما فيها من مزيد من الايضاح والرد على الخصوم وهــــى الارجح ، وطريقة السلف أسلم لما فيها من السلامة من تعيين معنى قد يكون غير مراد له تعالى ، كذلك يوجب هؤلاء على الباحثين في هذه القضايا الالهية - ضرورة التنزيـــه شه تعالى عما لا يليق به مع تقويض علم المعنى المراد" .

نظرنا في ذلك - ابر اهبم البيجوري تحفة المريد على جوهرة التوحيد ص ٥٢ .

أَثْبِتُهَا تَعَالَى لَنْفُسَهُ ، وتَنزِيهِهُ تَعَالَى عَمَا لَا يَلِيقٌ بِدَاتُهُ وَصَفَاتُهُ مِسَ أَضَدَادَهَا أَوْ مَا يَجُوزُ عَلَى المَخْلُوقَاتُ مِنْ صَفَاتَ النَّقُصِ .

وإن كان هؤلاء المتأخرون وضحوا من خلال أحكام العقل الثلاثة وهى: الوجوب، الاستحالة، وما يجوز فى حقه تعالى، فأننا نريد أن نوضح ذلك بالتفصيل، أى نبين أن مقصودهم من قولهم فى أحكام العقل "ما يستحيل فى حقه تعالى وما يجوز". هو التنزيه الإلهى عن صفات النقص، أو تنزيهه تعالى عما يجوز فى حق المخلوقات، ولا يجوز عليه تعالى

وعلى ذلك نريد أن نبين عقيدتهم في التنزيه الإلهي.

# ٣- التنزيه الإلهي :

تدور عقيدتهم في التنزيه الإلهي حول: إثبات صفات الكمال لله تعالى ووجوبها في حقه عز وجل، ونفى صفات النقص، أو اضدادها وهي لا تليق بذاته تعالى، وهي أيضا مما يستحيل في حقه تعالى، مثل: العدم، والحدوث، والجهل، وعدم القيام بالذات، والحلول والاتحاد، والغفلة ... وهكذا..

فيعديون وسيا يستحيل في حقة تعالى عشرون صفة ، وهيي اضداد العشرين الأولى (أي صفات الكمال) وهي : العدم والحدوث ، وطرو العدم ، والمماثلة للحوادث بأن يكون جرما ، أي تأخذ ذاته العليا قدرا من الفراغ ، أو يكبون عرضا بقوم بالحرم ، أو يكبون في جهة للجرم . أو جهة أو يتقيد بمكان أو زمان . أو تتصف ذاته العلية بالحوادث ، أو يتصـف بالصغر ، أو بالكـر ، أو يتصف بالأغراض فـي الأفعال أو الأحكام ، وكذا يستحيل عليه تعالى أن لا يكون قائما بنفسه ، بأن يكون صفة يقوم بمحل ، أو يحتاج إلى مخصص ، كذا يستحل عليه تعالى أن يكون مركبا في ذاته أو يكون له مماثل في ذاته أو صفاته ، أو يكون معه في الوجود مؤثر في فعل من الأفعال . وكذا يستحيل عليه تعالى العجز عن ممكن ما ، أو إيجاد شئ ما من العالم منع كراهيته لوحبوده أي عندم إرادته لنه تعالى ، أو منع الذهول والغفلة أو بالتعليل أو بالطبع وكذا يستحيل عليه تعالى: الحهل وما في معناه بمعلوم ما ، والموت والصم والعمي والبكم .

وأما الجائز في حقه تعالى فهو : فعل كل ممكن او تركه

وأوضح ذلك إبراهيم اللقاني في متن الجوهرة ، حيث ذكر صفات الكمال وأضدادها واستحالة ذلك في حقه تعالى ، ثم أضاف إلى ذلك نظما<sup>(7)</sup>

قيامه بنفسه وحدانية \*\*\* منزه أوصافه سنية عن ضد أو شبه شريك مطلقا \*\*\* ووالد كذا الولد والأصدقا

كذلك في متن بدء الامالي ذكر لصفات الكمال، واثبات للتنزيه الإلهي عن النقائض .. مثل نفي: التشبيه والتجسيم عن الله تعالى ، كذلك صفة الجوهر لا يجوز إطلاقها على الله تعالى لافتقارها إلى محل وهو الأعراض يقول:

<sup>(&#</sup>x27;) السنوسية - متن السنوسية توحيد - مجموعة المتون - ص ، وللمزيد راجع إبراهيم البيجورى - الحاشية على المتن - ص ٢٨ -ص ٣٧ . كذلك تقرير للشيخ محمد الاتبابي - بهامش الحاشية - نفس الصفحة .

<sup>(</sup>۲) اللقائى متن الجوهرة - ص ۱۰ - كذلك البيجورى الحاشية على الجوهرة (تحفسه المريد) - ص ۳۶ - ص ۳۰ - كذلك شرح أحمد الاجهورى علسى الحاشية نفس الصفحة

سمى الله سيبا لا كالأشياء \*\*\* وذاتا عن جهات الست خالى
وما أن جوهر ربى وجسم \*\*\* ولا كل وبعض ذو اشتمالى
ورب العرش فوق لكسن \*\*\* بلا وصف التمكن واتصال
وما التشبيه للرحمن وجها \*\*\* فصن عن ذاك أوصاف الأهالي (الم

وفي متن الخريدة - إضافة إلى ذلك ، في التنزيه الإلهبي نظما أيضا .. نذكر - منها قول المصنف :

فهو الجليل والجميل والولى \*\*\* والطاهر القدوس والرب العلى منزه عن الحلول والجهة \*\*\* والاتصال والانفصال والصفة (١)

وفى المتون الأخرى ما يؤكد هـذه العقيدة عند المتأخرين والشراح ، وهـو ما يؤكد أيضا اتباعهم لمنهج السلف والخلف في أصولهم الكلامية (٦).

<sup>(&#</sup>x27;) للمزيد راجع - الاوشى - متن بدء الامالي (المجموعة) ص ١٦ .

<sup>(</sup>٢) أحمد الدردير - متن الخريدة - توحيد - (المجموعة) - ص ٢٠ - ص ٢٠ .

وحدير بالذكر أن هذه العقائد في التوحيد وما عليها مس شروح وتعليقات على مذاهب أهل السنة مس الأشاعرة والماتريدية تعتبر مادة دراسية تقبرر على الدارسين والطلاب في المعاهد والجامعات الأزهرية ضمن العلوم الإسلامية في العصر الحاضر. ففي "مذكرة التوحيد" يقول المصنف: هذه المذكرات حسب المنهج المقرر ومشروحة على مذهب الأشاعرة والماتريدية ، وفيها تعريض بمذهب المعتزلة" (۱) . وهذا يدل على استمرار التيار الكلامي والأصولي الاشعرى والماتريدي في العصور المتأخرة والحديثة .

٤:- الكلام الإلهي ومشكلة خلق القرآن :

تناول المتكلمون المسائل الأخرى التي كانت محل جدل ونقاش بين المتكلمين السابقين - معتزلة وأشعرية وماتريدية ، ومس

 <sup>(</sup>٣) تابع المقطع السلبق اللمزيد راجع: إبراهيم البيجورى متن التوحيــــــــ صر٢٠.
 كذلك محمد الشيباني - متن الشيبانية - توحيد - ص٢٢، ص٣٢.

<sup>(</sup>۱) رجعنا الى : الشيخ حسين السيد متولى - مذكرة التوحيد - مقررة على (طلبة المعاهد الازهرية) - ط مكتبة الكليات الأزهرية القاهرة ۱۹۷۱م . كذلك كتساب شرح مسر و تابع المقطع السابق ]الجوهرة حاشية الشيخ إيراهيم البيجورى تحفة المربسد على جوهرة التوحيد - مقرر على المرحلة الثانوية بالمعاهد الأزهرية .

هذه المسائل مسألة الكلام الإلهي ومشكله القرآن الكريم من حيث أنه قديم . ام محلوق حادث { .

وقد تابع هؤلاء المتاخر ون أو الشراح عقائد أهل السنة من المتكلمين أشعرية وماتريدية .. وأثبتوا في المتون والمصفات بله تعالى كلاما . لأن الكلام إذن من صفات الله تعالى الذاتية أو المعنوية ، فالكلام إذن من صفات المعانى الواجبة بله تعالى وهي قديمة قائمة بالذات الإلهية لا هي هو ، ولا هي غيره (١) وانتقب المتأخرون آراء وأصول المعتزلة الذين قالوا بحدوث القرآن الكريم، وخلق كلامه .

والقرآن الكريم هو كلام الله تعالى ، ونستند في ذلك إلى ما ورد في بعيض المتون والمصنفات عند هؤلاء وما كتب عليها من شروح وتعليقات .

ففي متن الجوهرة .... يقول الشيخ إبراهيم اللقاني :

<sup>(</sup>۱) ليراهيم اللقانى - منن الجوهرة .. قال "متكلم ثم صفات الذات ليست بغيير أو بعين الذات ص ١٠ منن بدء الامالي - ص ١٦ .

ونزه القرآن أي كلامسه \*\*\* عن الحدوث واحذر أنتقامه وكل نص للحدوث قد دلا \*\*\* احمل على اللفظ الذي قد دلا ال

وفي متن بدء الامالي . وهو ما يشير إلى عقائد الماتريدية : وها القرآن مخلوقا تعالى \*\*\* كلام الرب عن جنس المقال (٢)

وهذا يعنى أن القرآن الكريم كلام الله تعالى القديم وأنه منزه عن صفة الحدوث كذلك ليس من جنس كلام الخلق، أو مقالاتهم، لذلك يشير صاحب "الخريدة" بقوله:

ثم الكلام بالحروف \*\*\* وليس بالترتيب كالمألوف "أ

وفى الشيبانية (٤): تفصيسل أكثر في ذلك ... واثبات قيدم القرآن الكريم

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق - ص۱۰، ص۱۱.

<sup>(</sup>۲) سراج الدين الأوشى متن بدء الامالي - توحيد –ص٢١ .

<sup>(</sup>٣) الشيخ أحمد الدردير - متن الخريدة - توحيد (المجموعة) - ص ٢١ .

<sup>(1)</sup> الشيخ محمد الشيباني - الشيبانية توحيد (المجموعة) - ص٢٣٠.

كلام قديم منزل غير محدث \*\*\* بأمر ونهي والدليل تأكدا.

وان كلام الله بعض صفاتــه \*\*\* وجلت صفات الله أن تتحددا .

ومن قال محلوقا كلام إلهنا \*\*\* فقد خالف الإجماع جهلا وألحدا

ويتناول العلماء ما ورد في مثل هذه المتون من عقائد في هذه المسألة بالتعليق والتوضيح ، بما يفيد تأكيدها والرد على دعاوى المعتزلة والقائلين بخلق الكلام الإلهى أو القرآن الكريم . لذلك يذهب إبراهيم البيجورى إلى أن المراد من قوله تعالى : "وكلم الله موسى تكليما" سورة النساء – آية (١٦٤) أى أزال عنه الحجاب واسمعه الكلام القديم ، ثم أعاد الحجاب وليس المراد أنه تعالى يبتدئ كلاما ثم يسكت لأنه لم يزل متكلما أزلا وأبدا ، خلافا للمعتزلة في قولهم بأن المعنى أنه تعالى خلق الكلام في شجرة واسمعه موسى عليه السلام (۱) والاعتقاد الصحيح في ذلك هو أن الله تعالى أنزل القرآن الكريم لفظا ومعنى في اللوح

<sup>()</sup> مر هدم البيجوري الحاشية تحفة المريد على جوهرة التوحيد ص٣٤.

بيت العزة في ليلة القدر كما قال تعالى: "إنا أنزلناه في ليلة القدر "سورة القدر – آية (١) ثم أنزله الله تعالى على النبى صلى الله عليه وسلم مفرقا بحسب الوقائع (١). وعلى ذلك فأن كل نص ظاهر من الكتاب والسنة دل على حدوث القرآن الكريم هو محمول على اللفظ المقرأ لا على كلام النفس، لكن يمتنع أن يقال القرآن مخلوق إلا في مقام التعليم (١).

وهذا التحقيق هو ما ذهب إليه علماء الأصول من الاشاعرة وكذلك الماتريدية إذ أن الإمام نور الدين الصابوني / ٥٨٠هـ / ١١٨١ م / يقرر أن الكلام بحروف وألفاظ ونقوش مكتوبة .. الخ . ، مخلوقة حادثة . ويستدل على ذلك بأنه كما يقال يحرم على المحدث مس القرآن ، كان المراد منه الحروف الدالة على كلام الله تعالى عند الماتريدية

<sup>(1)</sup> المصدر السابق - ص٤٥ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ص ۵۵.

معنى واحد قائم بالذات ، وأنه قديم وغير مخلوق ، أما ظواهر الألفاظ والحروف والرسوم التي قد تتجزأ .... فأنها مخلوقة (١) .

## ٥- الفعل الإلهي :

بحث المتأخرون "نظرية الفعل الإلهى" في الموجودات والخلق والموجودات وأثبتوا تدخل الفعل الإلهى في الموجودات والخلق للأشياء. ونفوا نظرية العلة الضرورية في الأشياء، أو أن بالأشياء والموجودات مؤثرات طبيعية تفعل بذاتها . استدلوا على ذلك بأدلة عقلية ... ومن ذلك أن إثبات وجود الله تعالى ووحدانيته وقدمه وحدوث الموجودات والعالم ، يعنى افتقار الأشياء إليه ، فالله تعالى يفتقر كل ما سواه إليه ، كما أنه لا تأثير لشيء من الكائنات

<sup>(</sup>١)نور الدين الصابوني - كتاب البداية من الهدايـــة في الكفايــة - ص ٦١ ، ص ٦٢ ، ص ٦٣

كذلك راجع - الجوينى الشامل في أصول الدين - تحقيق دكتور النشار وآخرون - ط - منشأة المعارف بالأسكندرية - ١٩٦٩م - كذلك الغزالسي - الأقتصد فسى الاعتقداد - ص ١٠٢ ، ص ١٠٣ . كذلك يمكن الرجوع الي بحث التحليل النقدى للأصول الكلامية في مدرسة عبد الله بن سعيد بن كلاب ، للباحث ، (مجلة كلية الأداب - جامعة الزقدازيق) - العدد الأول ص ١٠٢ ، ص ١٩٨٧م ، ص ١٩٨٧م .

في أيْر ما ، وإلا لزم أن يستغنى ذلك الأثر عن مولانا عز وجل ، إذن فلا شيء من الكائنات يؤثر بطبعه (١).

ويضاف إلى ذلك أن قدرة الأشياء ليست مؤثرة بقوة جعلها الله تعالى فيها ، كما يزعم كثير من الجهلة . لأن ذلك محال ، لأنه يصير حينئذ مولانا عز وجل مفتقرا في أيجاد بعض الأفعال إلى واسطة ، وذلك باطل ، لما عرفنا من وجوب استغنائه عز وجل عن كل ما سواه (1).

ويوضح هذا الاعتقاد صاحب متن الخريد (٣) إذ يقول:

والفعل فالتأثــير ليس إلا \*\*\* للواحد القهار جل وعلا .`

ومن يقل بالطبع أو بالعلة \*\*\* فذاك كفر عند أهل الملة .

ومن يقل بالقوة المودعة \*\*\* فذاك بدعي فلا تلتفت.

السنوسى - متن السنوسية - (المجموعة) - ص٧.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق - ص۷ - كذلك راجع إبراهيم البيجورى - حاشيه على منن السنوسية ص ٥٦ - وما بعدها

<sup>(</sup>٢) أحمد الدردير - منن الخريدة - توحيد ص ٢٠٠.

ومع إيمان العلماء المتأخرين بضرورة نفى فكرة العلية الضرورية فى الأشياء، واثبات القدرة والفعل الإلهى المطلق، فأن علماء السنة من الاشاعرة ناقشوا هذه المسألة أيضا من قبلهم، وأبطلوها على حجج وأدلة عقلية، استندوا إلى أدلة ثقيلة أيضا. ومن هؤلاء العلماء الأصوليين الاشعريين فى ذلك هو الإمام الغزالى، فقد تصدى لهذه المسألة وفند مزاعم القائلين بها من الفلاسفة، ورد عليهم، واثبت تدخل الفعل والتأثير الإلهى فى الموجودات طبقا لأدلة الكتاب والسنة، وما يجيزه العقل لله تعالى (١)

#### ثالثا :- الفعل الانساني "مسألة الجبر والاختبار":-

أخذ المتأخرون بعقيدة "الكسب" في الأفعال الانسانية وهي عقيدة أصولية اشعرية كما نعلم ، وانتقدوا في ذلك آراء المعتزلة ممن يقولن بنظرية "الاختيار وخلق الإنسان لأفعاله" ، واستدلوا أيضا على بطلان نظرية المعتزلة في وجوب الصلاح والاصلح على الله تعالى بالنسبة للأنسان ، وخلق الخير والشر معا ،

<sup>(</sup>۱) لمن يريد المزيد في ذلك : يرجع الى : الغزالى - تهافت الفلاسفة ، تحقيـــق دكتــور عليمان دنيا طدار المعارف ١٩٨١م .

ورأى المتأخرون أن الله تعالى خالق للخير والشر معا، إلا أنه تعالى خلق الخير وهو ما يأمر به، وخالق للشر إلا أنه لا يأمر به، بل لحكمة وفى ذلك يقول: صاحب الجوهرة (١)

وعندنا للعبد كسبا كلفا \*\*\* به ولكن لم يؤثر فاعرفا فليس مجبورا ولا اختيارا \*\*\* وليس كلا يفعل اختيارا

وهذا المذهب عند أهل السنة ، هو أنه ليس للعبد في أفعاله الاختيارية إلا الكسب ، فليس مجبورا كما تقول الجبرية ، وليس خالقها كما تقول المعتزلة . والكسب يعنى تعلق القدرة الحادثة ، وقيل هو الإرادة الحادثة ، فأن الأمور أربعة : إرادة سابقة ، وقدرة ، وفعل مقترن ، وارتباط بينهما ، فعلى تفسير الكسب بهذا الارتباط . وهو تعلق القدرة بالمقدور ليس مخلوقا لأنه من الأمور الاعتبارية ، وعلى تفسيره بالإرادة الحادثة يكون مخلوقا ، وللكسب تعريفين هما : أنه ما يقع به المقدور من غير صحة انفراد لقادر به أى ارتباط وتعلق أو إرادة يقع المقدور .. والعبد وهو القادر لا ينفرد بذلك

<sup>(</sup>١) ابر اهيم اللقاني متن الجوهرة (المجموعة) ص١١٠.

المقدور بل ولا تأثير منه بوجه ما وأنما له مجرد المقارنة والخالق الحق منفرد بعموم التأثير . كذلك قد يكون الكسب هو ما يقع به المقدور في محل قدرته أي ارتباط وتعلق أو إرادة ، يقع المقدور كالحركة متلبسا ومصحوبا به حال كون هذا المقدور في محل قدرته كاليد . ويصير هذا الكسب هو التكليف الذي كلفه الله تعالى العبد به ، أي الزمه ما فيه (۱) . إذن فليس العبد مجبرا في كل أفعاله وليس مختارا في كل أفعاله وليس مختارا في كل أفعاله لكنه يكتسب الفعل طبقا لاختياره وارادته المتعلقة بالمقدور عليه ، والله تعالى خالق للفعل والإطاعة أو القدرة عليه ويكتسبه العبد بتنفيذه له ولذلك فأن هؤلاء المتأخرين الله القدرة عليه ويكتسبه العبد بتنفيذه له ولذلك فأن هؤلاء المتأخرين الله العالى خالق للخير وهو ما يأمر به ،وخالق للشر وينهي عنه ، ولا يرضى به .

وجائز عليه خلق الشر \*\*\* والخير كالإسلام وجهل الكفر (١٠)

<sup>(&#</sup>x27;) إبراهيم البيجوري - تحفه المريد (الحاشية) - ص ٢٠٠٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> إبر اهيم اللقاني - متن الجو هرة - ص ١١ .

**وفي مصدر آخر <sup>(۱)</sup> .** 

ونؤمن أن الخير والشركله \*\*\* من الله تقدير على العبد عدد

وقد تناول الشراح هذه المسألة بالتحليل ، وأنتقدوا أراء المعتزلة الذين يعبرون عن فعل الشر بالقبيح ، وعن فعل الخير بالحسن ، وجعلوا العقل حكما في ذلك ومقياسا له ، ولذلك فأن مجموعة المعتزلة أوجبوا على الله تعالى فعل الخير وهو الحسن وقد أجاز أهل السنة خلق الأفعال إلى الله تقديرا على العباد .. وهذا لا يناقض الكمال الإلهى لأن الله تعالى لم يأمر بالفعل الشر ولم يرضى به لعباده (۱) وهذا يبطل قول من ذهب من المعتزلة إلى أن الله تعالى لا يوصف بالقدرة على الشرور (۱) .

<sup>(&#</sup>x27;) محمد الشيباني - من الشيبانية - ص ٢٤.

<sup>(</sup>۲) للمزيد راجع ليراهيم البيجوري - الحاشية على الجوهرة - ص ٢٤ .

<sup>(</sup>٣) الشهرستاني - الملل والنحل - حدا - ص ٤٥ (إذ يقول النظام أحد شيوخ المعتزلة ت عام /٢٣١هد / . أن الله تعالى لا يوصف بالفدرة على الشرور والمعاصى ، وليست هى مقدوره للبارى تعالى - لأن فاعل العدل لا يوصف بالقدرة على الظلم . لأنه لا يفعسل إلا ما فيه صلاحا لعباده" .

ومن الجدير بالذكر أن كبار الأئمة من الاشاعرة المتقدمين. كالجويني والغنزالي، وضعوا أصول هذه العقائد التي رددها المتأخرون واستدلوا عليها بنصوص من الكتاب والسنة وبراهين العقل، فقد أكد الإمام الجويني "القول في خلق الأعمال" أن الحوادث كلها حدثت بقدرة الله تعالى، ولا فرق بين ما تعلقت قدرة العبادية، وبين ما تفرد الرب بالاقتدار عليه، ويخرج من مضمون هذا الأصل أن كل مقدور لقادر، فالله تعالى قادر عليه، وهو مخترعه ومنشؤه (۱) وقد أبطل الاشاعرة أدلة المعتزلة في القول : بأن العبد خالق للأفعال، بأدلة عقلية ونقلية (۲) وتابعهم المتأخرون في ذلك.

#### رابعا: - العدل الإلمي:

يعتبر من أهم الأصول في مذهب المعتزلة ، إذ استدلوا على ذلك بالأدلة النقلية السمعية وتأولوها على أدلتهم العقلية أيضا

<sup>(</sup>١) انعام الحرمين - أبو المعالى الجويني - الإرشاد إلى قواطع الأدلة - ص١٨٧ .

<sup>(\*)</sup> للمزيد في ذلك راجع - المصدر السابق - ص١٨٨ ومــا بعدهــا ، كذلــك الغزالــي الاقتصاد في الاعتقاد - ص - كذلك راجع أبو الحسن الاشعرى - الإبانة عن أصــول الديانة ص ٥٦ وما بعدها - ط - المطبعة السلفية - القاهرة ١٣٩٧هــ .

فائله تعالى عادل، وعدله يوجب عليه فعل ما فيه الصلاح لعباده، ولا يوصف بالقدرة على فعل ما فيه ظلم وشر لعباده وهنا جعلوا من العقل مقياسا للقدرة الإلهية، إذ أن الخير هو ما حسنه العقل، والشر والظلم هو ما قبحه العقل، وهذا لا يجوز في حق الله تعالى (۱) ولكن علماء السنة من الاشاعرة والماتريدية وجمهور السلف اختلفوا مع المعتزلة في هذه الأصول، وأطلقوا القدرة الإلهية في إحداث وخلق الأفعال، وكذلك المشيئة الإلهية، ما شاء الله كان، وما لم يكن كذلك تابعهم المتأخرون في عقائدهم الأصولية أو الكلامية، وانتقدوا آراء وأصول المعتزلة في مذاهبهم.

فعلى ذلك فأننا يمكن أن نتناول أصول المتأخرين في هـدا المجال ثـم نقارنها بما ورد من أصول كلامية عند أئمة الاشاعرة المتقدمين بإيجاز.

فقد ذهب المتأخرون في صياغة أصولهم الاعتقادية على مذهب أهل السنة من الاشاعرة بقولهم نظما ("):

<sup>(</sup>١)راجعنا في ذلك الشهرستاني – الملل والنحل – حـــ١ ــٰ ص٥٠ .

<sup>(</sup>٢) إبراهيم اللقاني - منن الخريدة - ص١١.

موفق لمن أراد أن يصل فخالق لعبده وما عمل \*\*\* ومنجز لمن أراد وعده وخاذل لمن أراد بعده \*\*\* فوز السعيد عنده في الأزل كذا الشقى ثم لم ينتقل \*\*\* وإن يعذب فبمحض العدل \*\*\* فإن يثيبنا فمحض الفضل وقولهم أن الصلاح واجب عليه زور ما عليه وجب \*\*\* ألم يروا إيلامه الأطفال وشبهها فحاذر المحالا \*\*\* وبالقضاكما أتى في الخير \*\*\* وواجب إيماننا بالقدر

بينما يذهب صاحب "الخريدة - توحيد" (١):

وجائز في حقه الإيجاد \*\*\* والترك والأشقاء والإسعاد ومن يقل فعل الصلاح وجبا \*\*\* على الأدلة قد أساء الأدبا

<sup>(1)</sup> أحمد الدرنير - منن الخريدة - ٢١ .

وفي الشيبانية (١) :

فما شاء رب العرش كانا كما يشا \*\*\*

وما لم يشا لا كان في الخلق موجدا

هذه الأبيات المنظومة على طريقة هؤلاء المتأخرين من الدارسين أو الباحثين في علم أصول الكلام . إنما تنطوى على عقائدهم في مسألة العدل الإلهي ، المطلق في الوجود ، دون قيد أو شرط أو وجوب أو استحالة ، وتناول المتأخرون هذه الأمور بالشرح والتفصيل ، على مذهب جمهور أهل السنة وجملة أقوالهم أو عقائدهم : أن الله تعالى خلق العباد وأفعالهم وكذلك الطاعة والمعصية ، وخالق قدرة الطاعة في العبد وتسهيل الخير إليه أو الداعية إليه ، ولك أن تقول أن العبيد الموفق إلى الطاعة لا يعصى من حيث ما وفق إليه ، والمخذول لا يطيع من حيث ما خذل فيه ، فالله تعالى موفق للشخص الذي أراد الله تعالى أن يصل لرضاه عنه ومحبته ، وخاذل لمن أراد أن يبعده ، والله تعالى منجز وعده لمن

<sup>(</sup>۱) محمد الشبياني متن الشبيانية توحيد ص٢٤

أراد به خبراكما وعد على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم في قوله تعالى "أن الله لا يخلف الميعاد" سورة آل عمران آية (٩) أي الوعد ، والسعادة والشقاوة مقدرتان في الأزل ، لا يتغيران ولا يتبدلان ، لأن السعادة هي الموت على الإيمان باعتبار تعلق على الله أزلا بذلك ، والشقاوة هي الموت على الكفر بذلك الاعتبار ، فالخاتمة تدل على السابقة ، فأن ختم له بالأيمان دل على أنه في الأزل كان من السعداء وأن تقدمه كفر، وإن ختم له بالكفر دل على أنه كان في الأزل كان من الأشقياء ، وأن تقدمه ايمان كأن يدل على ذلك الحديث عن النبيي صلى الله عليه وسلم في الصحيحين "أن أحدكم ليعمل بعمل أهل النارحتي ما يكون بينه وبينها ذراع فيسيق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها ، وان احدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها ذراع فيسيق عليـه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها" هذا هو ما ذهب إليه الاشاعرة ، أما الماتريدية فقد ذهبوا إلى أن السعادة هي الإيمان في الحال، والشقاوة هي الكفر كذلك، فالسعيد هو المؤمن في الحال وإذا مات على الكفر فقد أنقلب بعد أن كان سعيدا ، والشـقي هو الكافر في الحال وإذا مات على الإيمان فقد انقلب سعيدا بعد

أن كان شقيا ، وهذا الخلاف بين الاشاعرة والماتريدية لفظى ، لأنهم اختلفوا في المراد من لفظ السعادة ولفظ الشقاوة مع الاتفاق في الأحكام ، كذلك يترتب على ذلك أنه يصح أن تقول أنا مؤمن إن شاء الله على قول الاشاعرة وانه لا يصح ذلك على الثاني (١).

وإن كانت هذه التحليلات الكلامية تتصل من ناحية بعقيدة الإيمان وأصوله ،فأنها من ناحية أخرى تتصل بمسألة العدل الإلهى من حيث أن خلق الأفعال: الطاعة ، والمعصية ، والإيمان أو الفكر .... الخ ليس العبد خالقها ولكن الله تعالى خالق لها ومقدرها ، وليس للعبد فيها سوى الكسب ، والله تعالى يثبت العبد على ما اكتسبه من أفعال وان كان خيرا ، ويوقع عليه العقاب إن كان ظلما وكفرا أو شرا .

وإثابة الله تعالى للعبد أنما هي بفضله المحض الخالص، أي الإعطاء عن اختيار كامل لا عن إيجاب عليه تعالى أو وجوب، كما أدعى المعتزلة، ومذهب أهل السنة يدل على أن طاعات العبد وان كثرت لا تفي بالشكر لبعض ما أنعم به الله علينا، فكيف يتصور

<sup>(</sup>۱) إبراهيم البيجوري الحاشية نحفة المريد على الجوهرة صر٥٨. ص٥٩٥

استحقاقه عوصا عليها ، كما أن تعذيب الله تعالى للعبد أنما هـو بالعدل المحض ، أى الخالص، ومعنى العدل المحض وضع الشيء في محله ، بغير اعتراض على الفاعل ضد الظلم الذي هو وضع الشيء في غير محله (١) .

ويرتبط بذلك نظرية "الصلاح و الأصلح" فقد أوجب المعتزلة ذلك على الله تعالى لعباده (٢) ولكن علماء السنة من الأشاعرة ومن تابعهم من المتأخرين رفضوا هذه النظرية، وهذا المبدأ . إذ ليس على الله تعالى واجب من فعل أو ترك ، لأنه تعالى فاعل بالاختيار ولو وجب عليه فعل أو ترك لما كان مختار ، لأن المختار هو الذى إن شاء فعل وان شاء ترك ، وتأملوا الآيات التى وردت فى الوجوب عليه تعالى مثل قوله تعالى "وما من دابة فى الأرض إلا على الله رزقها" سورة هود آية (٦) فأنها محمولة على أن المراد بها الوعد تفضلا . وقد استند المتأخرون فى ذلك أيضا ألى مذهب الاشاعرة وأصولهم فيما يتعلق بمسألة "أيلام الأطفال" .. فأصل أيلام الله

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ص ٦١ - للمزيد راجع - أحمد الاجهورى - تعليق على الحاشية - بالهامش - ص ٦١ ، ص ٦٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> راجع - الشهرستاني الملل والنحل ص٠٥٠، ص٥٥.

تعالى الأطفال له حكمة ، وهو حصول الثواب عليه لأبويهم ، لأن ذلك من المصائب التي يثاب الشخص عليها ، وقد قال أمام الحرمين (أبو المعالى الجوينى) شدائد الدنيا مما يلزم العبد الشكر عليها لأنها نعم حقيقة ، وما شبه ذلك أيضا مثل الدواب والعجزة فأنهم لا نفع لهم في إنزال الإسقام بهم () . وقد تناول الإمام الجويني آراء ومذاهب المعتزلة في هذه المسائل بالتحليل والنقد ورفض أصولهم في وجوب أمر من الأمور على الله تعالى ، بما يتفق مع ما سبق ذكره . ونكتفي بالإشارة إلى مصادره خوفا من الإطالة () . ولكن نذكر بعض الآراء التي وردت عند الإمام أبي الحسن الأشعرى في ذلك فقد ذهب في مسألة "إيلام الأطفال" بقوله : يقال لهم (يقصد المعتزلة) أليس قد آلم الله عز وجل الأطفال في الدنيا بالآم أوصلها إليهم كنحو - الجذام الذي يقطع أيديهم وأرجلهم وغير ذلك مما قد يؤلمهم به ، وكان ذلك سائغا جائزا ؟

<sup>(</sup>۱) أير اهيم البيجوري - تحفة المريد على الجوهرة - ص٣٠٠ .

<sup>(</sup>۱) للمزيد و راجع الجويني - الارشاد الى قواطع الأدلة - ص ٢٦٨ ، ص ٢٨٦ - كذلك انظر ٢٨٧ - حتى ص ٢٠١ كذلك راجع الإمام الغزالي الاقتصاد في الاعتفاد ص ١٤٠٠ (في تفس وحوب الخلق على الله تعتى ص ١٥١٥ (في تكليف العباد ومالا بطبقون) ص ١٥٤ (نفي وحوب رعاية الاصلح على الله تعانى لعباده)

فإذا قالوا: نعم، قبل لهم: فإذا كان هذا عدلا مما أنكرتهم أن يؤلمهم في الآخرة ويكون ذلك منه عدلا ؟ فأن قالوا: ألمهم في الدنيا لتعتبر بهم الآباء، قبل لهم فإذا فعل ذلك بهم في الدنيا ليعتبر بهم الآباء وكان ذلك منه عدلا. فلم لا يؤلم أطفال الكافرين في الآخرة ليغيظ بذلك آبائهم، ويكون ذلك منه عدلا ؟ (١).

فالمسألة إذن على قدر كبير من الأهمية ، بحيث نجد أن هؤلاء الدارسين والشراح المتأخرين يؤيدون مذاهب أهل السنة وأئمة السلف وأهل الحديث ، وذلك بيان بطلان مذاهب الفلاسفة والمعتزلة في تقييد القدرة والمشيئة الإلهية طبقا لمقاييس العقل والمنطق ، فالله تعالى عادل ، والعدل من صفاته تعالى .

#### خامسا :- الأبيمان .

لقد أهتم هـؤلاء المتأخرون بقضية الإيمان، طبقا لمذاهب أهل السنة المتكلمين (من الاشاعرة والماتريدية) وكذلك علماء

<sup>(</sup>۱) أبو الحسن الاشعرى الابانة عن أصول الديانة - ص ٦٠ وللمزيد في ذلك : راجـــع الإمام الغزالي - الاقتصاد في الاعتقاد - ص ١٥٤ (الدعوى الثالثة) في أن الله تعالى قادر على البلام الحيوان البرئ عن الجنايات و لا يلزم عليه الثواب .

وأئمة السلف وأهل الحديث، وقد صنفوا الكثير من المتون نظما ونثرا، حيث ترددت خلالها جملة عقائدهم في هذه المسألة، ثم تناولوها بالشرح والدراسة والتحليل والدراسة، وهم يؤكدون على عقائد أهل السنة والسلف وموضحين رفضهم لمذاهب الفرق (۱)\* الأخرى التي اختلفت معهم حول "قضية الإيمان وتعريفه"

<sup>(</sup>١)نذكر من هذه المذاهب بايجاز:

أ- المعتزلة: قالوا: أن الايمان هو معرفة بالقلب، واقرار باللسان، وعمل بالجوارح، وأن كل عمل فرضا كان أم ثقلا، أنما يدخل تحت الايمان، فالإيمان يزيد من الطاعات، وينقص بالمعصية، وهو خصال الخير اذا اجتمعت سممى المرء مؤمنا والفاسق لم يستجمع هذه الخصال فلا يسمى مؤمنا، وليس هو بكافر مطلقا، واذا خرج من الدنيا على كبيرة من غير توبة فهو من أهل النار خالد فيها، - راجع الشهرستاني، الملل والنحل - حدا - ص ٤٨ - كذلك دكتور محمد على ابو ريان - تاريخ الفكر الفلسفى في الإسلام - ص ٢٨١، ص ٢٨٢.

ب- الخوارج: قالوا أن الايمان هو العلم والأقرار بالعمل ــ راجع ــ الشهرســـــتانى ــ الملل والنحل ــ حـــ ا ــ ص ١٢٦ .

ت- الجهيمية (الجبرية): قالوا: أن الايمان لا ينبعض ، أى لا ينقسم الى عقد وقـــول وعمل ، ولا يتفاضل أهله فيه ، فإيمان الانبياء ، وإيمان الامة على نمط واحــد . اذ المعارف لا تتفاضل – الشهر ستانى – الملل – حــ ا – ص٨٨ .

ش- الكرامية: (نسبة لمحمد بن كرام المتوفى عام /٢٥٥هـ / . وكان من المجسسمة قالوا: الايمان هو الاقرار باللسان فقط دون التصديق بالقلب ، ودون سائر الاعمال .
 وفرقوا بين تسمية المؤمنين مؤمنا فيما يرجع الى احكام الظاهر والتكليف وفيما يرجع

ونريد أن ببين هنا أراء المتأخرين في الإيمان من خلال ما وضع من شروح وتعليقات تظهر مدى اتباعهم لمذاهب أهل السنة من الاشاعرة .

قال الشيخ إبراهيم اللقانى - فى تعريف الإيمان: (1)
وفسر الإيمان بالتصديق \*\*\* والنطق فيه الخلف بالتحقيق
فقيل شرط كالعمل وقيل \*\*\* بل شرطة والإسلام اشرحه بالعمل
مثال هذا الحج والصلاة \*\*\* كذا الصيام فادر والزكاة

<sup>[</sup> تابع من المقطع السابق ]الى احكام الاخرة ، فالمنافق عندهم مؤمن فى الدنيا على الحقيقة ، مستحق للعقاب الابدى فى الاخرة - الشهر ستانى - الملل والنحل - حــــ١ ص ١٣١ - ط - القاهرة - بــدون تاريخ .

ج- المرجئة: قالوا لا يضير مع الايمان معصية ، وأن الايمان هـ و المعرفة بالله و الخضوع له ، وترك الاستكبار عليه ، والمحبة بالقلب ، وأن الطاعات ليست مـ ن الايمان ، ولا يضير تركها حقيقة الايمان ، ولا يعذب على ذلك اذا كان الايمان خالصا ، واليقين صادقا: الشهر ستانى – الملل – ص ١٤٠ – كذلك – البغـدادى – الفرق بين الفرق – ص ١٢٧ .

<sup>(</sup>١) إبر اهيم اللقاني - متن الجوهرة - توحيد (المجموعة) ص ٩ ، ص ١٠ .

ورجحت زيادة الإيمان \*\*\* نما تزيد طاعة الانسان

ونقصه ينقصها وقيــل \*\*\* لا وقيل لا خلف كذا قد نقلا

وقال الشيباني : (١)

وإيماننا قول وفعل ونية \*\*\* ويزداد بالتقوى وينقص بالردى

وان كنا لسنا بحاجة إلى شرح هذه النصوص المنظومة فى هذه المتون ، فحسبنا ما وضع عليها من شرح وتعليقات لدى علماء متأخرين (٢) ولكن نريد توضيح عقائد هؤلاء كامتداد لمذاهب أهل السنة والسلف والأئمة فى العصور المتأخرة .

فالأيمان هنا هو: التصديق بالقلب، والنطق باللسان، والعمل كشرط لصحة وصدق الإيمان، وهذا العمل هو تنفيذ ما نص عليه الإسلام من أداء الفرائض دون تركها لأن الإيمان بها يزيد لأنها

<sup>(</sup>١) محمد الشيباني – متن الشيبانية – توحيد - ص٢٣ .

<sup>(</sup>۱) لمن يريد المزيد – يراجع إبراهيم البيجورى – تحفة المريد على الجوهرة التوحيـــد –. ص٣٥ ، ص٣٦ - كذلك تعليق الشيخ أحمد الاجهورى نفس الصفحات .

س الطاعات، وينقص بدونها . لأن ترك الطاعات معصية . وارتكاب المعاصى يقلبل من إيمان المؤمن .. ونكس ليس ذلك بودى بالمؤمن العاصى إلى الحكم عليه بالكفر لتركه الطاعات ، ولا يؤدى إلى تخليده في النار ، ما دام المؤمن لم يكفر بالله تعالى ولم يشرك به أحدا ... لأن الله تعالى لا يغفر أن يشرك به ، ويغفر دون ذلك لمن يشاء ، كذلك فان المؤمن الذي يقر باللسان ويصدق بالقلب إذا مات و لم يتب من ذنب ارتكبه ، فان أمره مفوض إلى الله تعالى أن شاء عذبه ، وإن شاء غفر له ويجوز تعذيب مرتكب الكبيرة على قدر ما ارتكب دون أن يحكم عليه بالخلود في النار .

### والى ذلك أشار المتأخرون بقولهم:

إذ حائز غفران غير الكفـــر \*\*\* فلا نكفر مؤمنا الوزر

ومن لم يمت ولم يتب من ذنبه \*\*\* فأمره مفوض لربه

وواجب تعذيب بعض ارتكب \*\*\* كبيرة ثم الخلود مجتنب (١)

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> اللقاني – متن الجو هرة – ص ؟ ۱ .

ويقول صاحب متل "الأماني - توحيد" : "

وذو الإيمان لا يبقى مقيما .. بسوء الذنب في دار اشتعال وفي متن الشيبانية - توجيد: <sup>(٢)</sup>

ويغفر دون الشرك ربي لمن يشا \*\*\* ولا مؤمن بالإله كافرا فدا

وإذا كان ذلك كذلك، فأن المتأخرين فيما يتعلق بقضية الإيمان يأخذون بعقائد أهل السنة والسلف من متكلمني الاشعرية والماتريدية وكذلك الأئمة كأبي حنيفة / ١٥٠هـ/ ومالك / ١٧٩هـ/ والشافعي / ت عام ٢٠٤هـ/ والإمام أحمد بن حنبل ت عام ٢٤١/هـ/ وهذا ما صرحوا به فقالوا:

فهذا اعتقاد الشافعي إمامنا \*\*\* ومالك والنعمان أيضا واحمد (")

وقد يتضح ذلك عندما نشير بايجاذ إلى عقائد أهل السنة والسنف والأئمة في ذلك: ذهب الإمام الأعظم أبو حنيفة النعمان:

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> محمد الاوشنى - متن بدء الامالى - ص١٨ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الشيباني السابق - ص۲٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المصدر السابق ص ۲٦ .

الى أن الإيمان هو المعرفة والإقرار بالله وبرسله وبما حاء من الله تعالى ورسله عليهم السلام فى الجملة دون تفضيل، وأن الإيمان لا يزيد ولا ينقص ولا يتفاضل الناس فيه، وقد ثار حول هذه العقيدة جدل، إذ تقل البعض عنه أنه كان مرجئا بهذا القول () ولكن الشهر ستانى وغيره من الباحثين نفوا ذلك عنه، لأن بعض خصومه نسبوا إليه عقيدة الأرجاء، وقد رأى الشهر ستانى أن اهتمام أبو حنيفة بالفروع وكونه إماما من أكبر الأئمة يدل على أنه يكبر الأعمال. هذا عكس الأرجاء، إذن فان ظن أصحاب المقالات من الخصوم بأن أبا حنيفة يؤخر العمل عن الإيمان ليس بصحيح، إذ كان أبو حنيفة يعارض أقوال وعقائد القدرية المعتزلة والخوارج الذين ظهروا في الصدر الأول للإسلام، فأراد بهذا القول الإيمان "إقرار وتصديق "أن يحمى المجتمع الإسلامي من عقائدهم بأن

<sup>(</sup>۱) البغدادى - الفرق بين الفرق - ص ۱۲۳ ، الاشعرى - مقالات الاسلاميين - (الفرقــة التاسعه من المرجئة) . تحقيق محمد محى الدين.

الإيمان ، عقد وعمل فمن لم يعمل لم يكن مؤمسا والعسل على الجوارح ، وبذلك يحق عليه القتل (1) .

كذلك فأن الإيمان إذا كان مفهومه هو التصديق فإن ذلك لم يمنع من وجوب الطاعات كالصلاة ، والصيام ، والحج .. . الخ . وجوبا حتما مشددا لا يصح التساهل فيه بحالة ما ، والخلاف ليس إلا في مدلول اللفظ (1) .

وهذا ما أخذ به هؤلاء المتأخرون في عقائدهم الأصولية ، فالإقرار والتصديق هو تحقيق للأيمان وشرط العمل فيه أداء فرائض الاسلام . أو الطاعات من صلاة وصيام وزكاة وحج ... الخ . وليس نقص الطاعات مؤديا إلى الكفر والخلود في النار . بل قد يعذب المؤمن على قدر تركه للطاعات (")

<sup>(</sup>۱) الشهر ستانى - الملل والنحل - حــ ۱ - ص ۱ ۱ - دكتور النشــار - نشــاة الفكــر الفلسفى فى الاسلام - ط - ص ۲٤۲ - ط دار المعارف ۱۹۸۱م .

<sup>(</sup>٢) أحمد أمين - ضحى الاسلام - حــ ٣ - ص ٣٢٠ - ط مكتبة النيضة المصرية .

<sup>(</sup>٣) راجع إبر اهيم اللقاني - متن الجوهرة - توحيد - (المجموعة) ص٠٠.

والأنبام عالك بن أنس ب عام ١٧٩هـ / ٧٩٥م / كان وهيو يضع أساس العقيدة العملية يعلى أنه لا يتكلم الا فيما تحته عما .... كذلك الإمام الشافعي ٢٠٤هـ / كان يؤمن بالقضاء والقدر وأن الإيمان تصديق وعمل وأنه يزيد وينقص (٢) وكان سفيان الثوري /٩٧هـ / ١٦١هـ / يقول : الصلاة والزكاة من الإيمان ، والإيمان يزيد والناس عندنا مؤمنون مسلمون ، والإيمان متفاضل ، ويروى عن الثوري أيضا قوله: لا يستقيم قول إلا بعمل ، ولا يستقيم قـول وعمل إلا بنية ولا يستقيم قـول وعمل ونيـة إلا بموافقـة الكتـاب والســنة 🗥 وقد ذكر الإمام تقى الدين بن تيمية ت عام ٧٢٧ هـ / السلفي المتأخر عقيدة الإمام أحمد بن حنسل / ٢٤٢هـ / . في مسألة الإيمان والاستثناء فيه . فيقول أن الإمام أحمد رضي الله عنه يقول: أن الإيمان قبول وعمل ، وهذا يعني عدم الحيزم بالقبول لعيدم الحزم باستكمال الفعل أو العمل . ويوضح الإمام ابن تيميـة أن الإمام أحمد كان يستثني لكون العمل من الإيمان، وهو لا يتيقن

<sup>(</sup>١)دكتور النشار - نشأة الفكر - حدا - ص ٢٤٤ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق - ص ۲٤٦٠.

الإمام أنه أكمله . بل يشك في ذلك . فيفي الشك وأثبت اليقين فيما تيقنه من نفسه ، أثبت الشك فيما لا يعلم وجبوده وهبو مستحب (١) .

والواضح أن المتأخرين قد جمعوا بين عقائد أهل السنة والسلف والأئمة والمحدثين . كسفيان الثورى - في عقائدهم الأصولية . في مسألة "الإيمان" بل يقتربوا أيضا من علماء الكلام من الاشاعرة . فالإمام أبو الحسن الاشعرى /٣٢٤هـ / ٩٣٥م / قال الإيمان هو التصديق بالجنان ، وأما القول باللسان والعمل بالأركان ففروعه ، فمن صدق بالقلب ، أي أقر بالوحدانية لله تعالى ، وأعترف بالرسل تصديقا لهم فيما جاءوا به من عند الله تعالى بالقلب صح إيمانه حتى لومات عليه في الحال مؤمنا ناجيا . ولا يخرج من لإيمان إلا بأنكار شيء من ذلك وصاحب الكبيرة إذا خرج من الدنيا من غير توبة يكون حكمه إلى الله تعالى "".

وللاشعرى قـول في الإيمان - في كتابه - الإبانة - إذ يأخذ ويقر بأقوال أئمة السلف والحديث فيقول "أن الإيمان قـول وعمل

<sup>(</sup>۱) الشهر ستاني - الملل والنحل - ط ص١٠١ .

بريد وينفض ' - ولا سب 'ل الاسعرى قد صنف هذا الكتاب في إ الطور الثالث من حياته العلمية . إذ نحده يتبع عقائد السلف أنمة الحديث، أما ما ورد من اقوال أخرى وهي لا تخرج عن هذا النطاق إلا في بعض التحليلات اللفظية ، فقيد كنان يكنافح آراء وعقائد المعتزلة والقدرية والخوارج الذين قالوا بخلود مرتكب الكسيرة فيي النبار . وهنباك دراسيات تفييد ذليك (١) . والماتريديية يقولون: أن الإيمان هو التصديق بالقلب ،والإقرار شرط إحراء الإحكام (٢).

[ تابع الحاشية السابقة ](٢) أبو الحسن الاشعرى - الأبانة عن أصول الديانة - ص١١ .

<sup>(</sup>١) دكتوره • فوقيه حسين محمود - تحقيق كتاب الابانة للأشعري - (المقدمة) - ط - دار الانصار - القاهرة ١٩٧٧م.

<sup>(</sup>٢) للمزيد من الدراسة - الإمام نور الدين الصابوني - كتاب البداية من الكفاية في الهداية في أصول الدين - ص١٥٢ - ص١٣٥ - (ويذكر الصابوني - أن هذا القول هو أختيـــار -الشيخ أبو منصور الماتريدية ت عام / ٣٣٣هـ / . وقد نص عليه الإمام ابو حنيفة فــــي كتابه - العالم والمتعلم - وهذا يدل على أن الماتريدية تابعوا أبا حنيفة . في عقيدة الإيمان ولم يصرحوا بزيادة او نقصان في الإيمان ، لأن الطاعات والأعمسال فسروع للأيمسان والتارك لها يعاقب ولكن لا يخرج عن حد الإيمان.

ومن الحدير بالذكر أن الإمام الحويسي ت عام ١٠٦هـ/ والإمام الغزالي ت عام ٥٠٥هـ/ وفخر الدين الرازى ت عام ١٠٦هـ لم يخرجوا كثيرا عن عقائد أهل السنة والسلف وأئمة أهل الحديث في أصولهم ، وتعريفهم عن الإيمان .. فقد قالوا : بأن الإيمان تصديق بالقلب والإقرار أو العلم وأن الأعمال إن كانت من الإيمان فهي فروع وخارجة عن مسماة ، فالإمام الغزالي يقول أن الخلاف في المسميات وإذا فصل عن مسميات ارتقم الخلاف . إذ قد يعبر عن الإيمان بتصديق معه عمل بموجب التصديق ، أما الرازى فأنه جعل الإيمان محله القلب ، وأن الأعمال معطوفة على الإيمان مما قد يوجب التغاير ظاهرا . كذلك يثبت الإيمان مع الكبائر ... (۱) . وهذا يدل على أن الإيمان هو الإقرار والتصديق ، وأن الأعمال فروع للأيمان يعاقب العاصى والتارك لها ولا يخلد في النار ولا يخرج عن حد لإيمان ، أي ليس بكافر كما أن الأعمال داخلة تحت أسم

<sup>(</sup>۱) للمزيد في ذلك - راجع الجويني - الأرشاد الى قواطع الأدلـــة - ص ٣٩٧ ، - كذلك الإمام الغزالي - الاقتصاد في الاعتقاد - ص ١٨٩ - وما بعدها .

كذلك الإمام فخر الدين الرازى - أصول الدين - ص١٢٧ - ١٢٨ - تحقيق طـــه عبــد الباقى سعد - ط - المكتبة الازهرية - بدون تاريخ .

الإيمان '' وقد أشار إلى ذلك الشراح المتأخر ون ، وذكروا الأصول العقائدية في مذاهب أهل السنة والسلف وأثمة المحدثين بما يوافق ما ذكرناه ''' .

إذ يتضح لنا أن العقائد الأصولية عند العلماء والدارسين المتأخرين في الفكر الأصولي الإسلامي جمعت بين أقوال أئمة السلف وأهل الحديث وكذلك أئمة أهل السنة من المتكلمين والمحققين من الأشاعرة والماتريدية.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق - ص١٢٨ .

 $<sup>(^{&#</sup>x27;})$ راجع – إبراهيم البيجورى – الحاشية – تحفة المريد على جوهرة التوحيد –  $^{'}$  ص  $^{'}$  ، ص  $^{'}$ 

# القصل المثالث

البعث وأمور العياة الأخرة

#### تمهيد:

لقد آمن المسلمون بحقيقة البعث في الحياة الآخرة ، إذ أن ذلك من أصول الإيمان والاعتقاد الإسلامي ، كذلك أمنوا بالثواب والعقاب ، لكل من المحسن أو المسيء ، ولكن حدث الاختلاف بين بعض المذاهب الإسلامية من غير أهل السنة والسلف والأئمة المحدثين ، حول كيفية البعث ، وأحواله وألوان الثواب في الجنة ، والعذاب في النار ، وحدثت تأويلات كثيرة في هذا المجال ، فأصحاب المداهب الفلسفية يؤولون الثواب والعقاب تأويلات عقلية مون الأحساد ، أي أنهم قالوا باستحالة عودة عين الأجساد . واستدلوا على ذلك بحجج عقلية كثيرة وقد كفرهم في ذلك أهل واستدلوا على ذلك بحجج عقلية كثيرة وقد كفرهم في ذلك أهل وسفة خاصة - كتابه "تهافت الفلاسفة" إذ ونقد أدلتهم ، بحجج وبراهين عقلية ونقلية ونقلية ونقلية ونقلية ونقلية ونقلية أن ونقد أدلتهم ، بحجج

<sup>(</sup>١) مُن هذه الحجج ما تناوله الغزالي بالتحليل والنقد فذكر : أن من زعم مسن الفلاسفة والمتصوفة بأن الانفس باقية وأن الاجساد لا تعاد وحجتهم في ذلك أن الجسم مستحيل من اغذية مأكولة ، والاغذية نباتات ولحوم ، وربما اكل شخص آخر فمجتمع جسم [

والمعتزلة من أصحاب المدهب العقلى ، لم ينكروا حقيقة البعث ، والثواب والعقاب ، والجنة والنار ، ولكنهم تأولوا أحوال الآخرة تأويلا عقليا (١) كذلك أنكروا بعض الأحاديث النبوية في

تابع المقطع السابق ] و احد من الاجسام ، فلو أعيد الجسسم ليطلبت تلك الاجسسام المأكولة ولبطل حشرها ، وان حشرت زال الجسم هذا الآكل . ويرد الغزالي علسي الفلاسفة بحجة عقلية مماثلة بقوله : لا تلتزم لكم أن الله تعالى يعيد عين الاجساد ، بل ضمن أن يرد الانفس الى خلق جديد ، وتراه كما فعل ذلك ابتداء" .

نظرنا : الغزالى - معراج السالكين - ص١٥٨ - ١٥٩ - ط الجندى - ١٩٧٣م . كذلك - تهافت الفلاسفة - ص٢٤٣ - ص٢٤٤ - تحقيق دكتور ماجد فخرى - المطبعـــة الكاثولوكية - بيروت - ١٩٦٢م .

(۱) نذكر في ذلك على سبيل المثال (ما ذهب اليه أبو الهذيل العسلاف شديخ المعتزلة البصريين / ١٣٥ – ٢٢٦هـ / : أن حركات أهل الخلدين تنقطع وأنهم يصديرون السي سكون دائم خمودا ، وتجتمع اللذات في ذلك السكون لأهل الجنة ، وتجتمع الالام في ذلك السكون لأهل النار ، وهذا قريب من قول الجهم بن صغوان ٢٧ هـ / 0 م / وهدو مؤسس مذهب الجبرية إذ حكم بغناء الجنة والنار ) .

نظرنا - الشهر ستاني - العلل والنحل - ط - ص ٥١ ، ص ٨٧ - أراء الجهيمية .

أحوال القبر، وثوابه وعقابه وكذلك بعض الأحاديث التي رأوا أنها بعيدة عن تصور العقل (١).

أما غلاة الصوفية فقد تأولوا الثواب والعقاب تأويلا روحانيا"(").

<sup>(</sup>۱) فقد انكرت المعتزلة عذاب القبر: فقالوا: إنا نرى شخص الميت وشاهده، وهو غير معنب، وأن الميت ربما تفترهمه السباع وتأكله .... الخ . - كذلك أنكروا ما يتعلسق بما ورد من أخبار: مثل سؤال منكر وتكبر فيقولون: أنا نسرى الميست ولا نسرى منكرا ولا نكيرا، ولا نسمع صوتهما ... وقد رد الغزالي على أراء هؤلاء وفندها، بأدلة نقلية شرعية وحجج عقلية - من ذلك قوله في عذاب القبر - لقسد دلست عليسه قواطع الشرع - وأن النبي صلى اللع عليه وسلم امرنا بالاستعادة مسن عذابسه فسي الادعية ، وقوله مسلى الله عليهوسلم عندما مر بقبرين: أنهما يعنبان ، وقوله تعسالي الداعية ، ويوضح الغزالي ذلك العذاب النار يعرضون عليها غذوا وعشيا سورة غافر أيسة شخصه الظاهر ، مثله في ذلك العذاب بأنه يحدث الميت دون أن ندرك ظاهر ذلك على شخصه الظاهر ، مثله في ذلك مثل النائم عن الاحتلام اذ أنه يشعر باللذة أو الآلم بما لا يستطيع أن يدركه الشخصالقائم بجواره ، ويجوز أن يكون الألم أو اللذمجزء مسن القلب أو الباطن .... الخ . أما من ينكرسوال منكر ونكير ، فهو كفن ينكر مشاهدة النبر صلى الله عليه وسلم لسيدنا جبريل عليه السلام ، وسماعه كلامه... الخ .

نظرنا : الإمام الغزالي - الاقتصاد في الاعتقاد - ص١٨٠ -ص١٨٥ .

<sup>(1)</sup> لقد أسرب بعمن الصوفية من الدلالة في تأريل الطواهر ورفعها بعثني حالما والحياء أوليه تعالى الوليم ونتيهم ونتيهم أرحلهم الموراة سن - اية (٢٥) . أن دنك بتساسان العالمان - الغزالمي - أحياء علوم أدين - حدا - عن ٢٠٠ علم عدم إحياء الكتب العربية .

وقد عالى الشيعة الباطبية وفلاسفتهم وبصفة خاصة جماعه أخوان الصفاء في تأويل أمر الآخرة تأويلا باطنيا رمزيا . يهدف تحطيم أصول العقيدة ، ونصرة دعوتهم الإسماعيلية ".

ولقد قاوم علماء السنة والسلف على مر العصور هؤلاء وغيرهم من الفرق التى غالت أو تطرفت فى تفسير وتأويل البعث ويـوم القيامة ، والجنة والنار أو الثواب والعقاب ، وأقروا ما جاء فى ذلك من أخيار ونصوص ، ولم يتأولوا نصا قرآنيا أو حديثا من الأحاديث على منهج يخالف الظواهر ، ما كان عليه وآمـن المسلمون فى الصدر الأول للإسلام .

وإذا كان المتأولون لامر الحياة الأخرى وحقيقة البعث يعتقدون أن ما ورد في النصوص القرآنية ، أو الأحاديث النبوية من أوصاف حسية ، هي أمثال مضروبة لممثولات باطنة ومعانى داخلية يمكن تأويلها ، فأنهم بذلك نظروا إلى النصوص بالعين العوراء ، أي من جهة واحدة فقط ، فإن ما ورد في شأن الآخرة وأوصافها ، ثوابها

<sup>(</sup>۱) تأول هؤلاء الإسماعيلية الجنة : بالدخول في أصول الدعوة، والنار هي عدم الاعتقاد في اصولهم ، راجع - رسائل أخوان الصفاء - ط - القاهرة ١٩٢٧م .

وعقابها. حسا لا يجب إنكاره ، كما أنه يجب الإفرار بال ما في الآخرة أفضل وأعظم . وأجزل في العطاء مما في الحياة الدنيا .

فقد وردت أحاديث في ذلك (۱) ونصوص قرآنية كريمـة (۱) يحب إقرارها كما يجب إقرار الظواهر والأوصاف الحسية كما وردت في القرآن الكريم .

إذن لا يجب تأويل الظواهر بما يخالف مدلولاتها ومعانيها ومرادها ، أى لا يمكن للمؤول أن يقف على المعنى دون الظاهر ، ولا يقف على الأخذ والإيمان ولا يقف على الخسى والمعنوى، الجسماني والروحاني معا .

وفيما يتعلق بمذهب الأصوليين والشراح المتأخرين، فقد أمنوا بمذهب أهل السنة وأقروا حقيقة البعث الجسماني والروحاني

<sup>(</sup>۱) جاء فى الحديث الصحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم قال فى حديث قدسسى ": قال الله تعال: "أعددت لعبادى الصبالحين ما لا عين رات و لا أذن سمعت و لا خطر على قلب بشر، فأقرأوا إن شئتم فلا تعلم نفس ما اخفى لهم من قرة أعين".

نظرنا - البخارى - الصحيح - حـــ - صــ ٢١٧ - ط - دار إحياء الكتب العربية - بدون تاريخ .

<sup>(</sup>٢٦) وقوله تعالى: "للذين أحسنوا الحمني وزيادة" . سورة يونس اية (٢٦) .

معا ، ولم يتعمقوا في محال البحت على أنظار عقلية أو فلسفية. بل انتقدوا مذاهب المؤولين من الفلاسفة والمعتزلة ، لذلك نحدهم قد أقروا: وجوب الإيمان بالموت وأن أعمار العباد مقدرة أزلا سواء مات العبد ميتة طبيعية أو قتل ، فالقتل لا يقصر من عمره أبدا ، وأن ملك الموت "عزرائيل" هو الرسول الموكل بقبض الأرواح ، كذلك أقروا بعذاب القبر وسؤال منكر ونكير ، والصراط. وهـو اليـوم الآخر (يوم القيامة) وأن إعادة الحسد مرة أخرى هو الأرجيح ، وأمسوا بالميزان، ووزن الأعمال والكتب والأعيان وخلق الجنة والنار وأنهما حق ، كذلك قالوا بوجـوب الإيمـان بالشفاعة للنبـي صلـي الله عليـه وسلم في حق المؤمنين . وحوضه صلى الله عليه وسلم ، وأجازوا أن يغفر للمؤمن العاصي بعد أن يلقي قدرا من العذاب ، وأن الله تعالي لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء وهكذا فيان العلماء والدارسين من المتأخرين نقلوا عقائد أهل السنة وصاغوها فسي مصنفاتهم نظما أو نثرا (') . واعتقد أن هذه المسائل قد فرغ البحيث

<sup>(</sup>۱) راجعنا في ذلك : مجموعة المتون المحتوى على خمسية واربعين متنا مـــن خـــواص الفنون) ص ۱۱ إلى ص ۱۶ . متن الجوهرة لإبراهيم اللقانى ، ص ۱۱ ــ ص ۱۸ . مــــن بدء الامالى - أبو الحسن سراج الدين الأوشى . ص ۲۱ -- متن الخريدة لأحمد الدر دير

منها بعد أن توطدت العفائد الإسلامية ، وأصبح مذهب أهل السنة سائداً الأن .

ولكن هناك بعض المسائل الهامـة التـى أشـّاروا إليها، وكانت محالا للخلاف بين أهل السنة من المتكلمين والفقهاء وبين القدريـة والمعترلة والحهمية وكذلك الفلاسفة وملاحدة الباطنية من قبل.

وبود هنا أن بينها بإيجاز .. مثل: مسألة الرؤية لله تعالى في الآخرة - وعذاب أو بعيم القبر - وسؤال منكر ونكير - وبعث الأجساد مرة أخرى .

### أولا :- مسألة الرؤية لله تعالى في الآخرة

يؤمن المسلمون من أهل السنة من المتكلمين أو السلف وأنمة الفقهاء والمحدثين بما جاءت به الاخيار وربما أشار إليه القرآن الكريم في الرؤية الإلهية للمؤمنين في الجنة في قوله تعالى "وجوه يومئذ ناضرة ، إلى ربها ناظرة "سورة القيامة آية (٢٢) .

<sup>[</sup> تابع المقطع السابق ] ص ٢٣ . ص ٢٤ - منن الشيبانية - توحيد - لمحمد الشبيباني - كذلك إبراهيم البيجورى الحاشية على جوهرة التوحيد - ص ٩١ - ٩٢ وما بعدها

وقوله تعالى: "للدين احسنوا الحسلى وريادة" سوره يوسس آية (٢٦). وقول النبى صلى الله عليه وسلم "أنكم سترون ربكم كما ترول الغمر ليلة البدر" " وقد صاغ المتأخرون هذه المسألة في المتون ، وتناولها الشراح بالتحليل والتفصيل والرد على المنكرين لها من المعتزلة والفلاسفة .

#### فقالوا ":

ومنه أن ينظر بالأبصار \*\*\* لكن بلا كيف ولا أنحصار للمؤمنين إذ بجائز علقت \*\*\* هذا وللمختار دنيا ثبتت كذلك قولهم:

يراه المؤمنون بغير كيف \*\*\* وادراك وضرب من مثال فينسون النعيـــم إذ رأوه \*\*\* فياخسران أهل الاعتزال

وقد ذهب إلى ذلك أيضا صاحب متن الخريدة والشيبانية .

<sup>(</sup>۱)البخارى - الصحيح - حـ٤ - ص١٢٩ - ص١٤٠ .

<sup>(</sup>٢) نظرنا: مجموعة المتون – ص١١، ص١٦، ص٢١، مس٢٢.

وتوصيح ذلك: أنه من الحائز عقلا عليه تعالى أن ينظر فالرؤية حائزة عقلا دنيا وآخرى . لآن البارى تعالى موجود يصح أن يرى ، فائله تعالى يصح أن يرى لكن لم تقع دنيا لغير النبي صلى الله عليه وسلم . وواجب شرعا في الاخرة ، كما اتفق عليه أهل السنة وجاء طبقا للكتاب والسنة والاجماع (۱).

وقد أنتقد هؤلاء المتأخرون آراء المعتزلة الذين تأولوا الرؤية على معانى أخرى ، بحيث استبعدوا ذلك ، وخالفوا الشرع وآراء أهل السنة والأئمة من المحدثين . فقوله تعالى "وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة" سورة القيامة – آية (٢٢) معنى ناضرة (حسنة) وهو صفة للوجوه ، وهو المسموغ للابتدائية وناظرة (خيرة) وقد حمل الجبائى (الله على الابتدائية وناظرة (جعل إلى أسما بمعنى النعمة" والمعنى عنده منتظرة نعمة ربها . أما قوله تعالى "للدين احسنوا الحسنة وزيادة" سورة يونس آية (٢٦) فإن الحسنى هي الجنة – والزيادة هي النظر لوجه الكريم . كما قال جمهور المفسرين ، وقول النبي صلى الله عليه وسلم (انكم سترون ربكم

<sup>(</sup>١)هو أبو علىالجبائي – من مشايخ المعتزلة المتأخرين ت عام ٢٠٣هــ / ٩١٦م / .

<sup>(</sup>۲) إبراهيم البيجوري - تحفة المريد على جوهرة التوحيد - ص٩٦ .

كما ترون القمر ليلة البدر) أوقد أول المعتزلة الحديث بمعنى. سترون رحمة ربكم ".

ولكن مع أن الرؤية جائزة عقلا وشرعا على الله تعالى للمؤمنين في الجنة ولكنها رؤية بلا كيف، ولا انحصار، أي بلا تكييف للمرئى بكيفية من كيفيات الحوادث من مقابلة، وجهة، وتحيز وغير ذلك، وفي ذلك رد على شبهة المعتزلة العقلية التي تمسكوا بها في قلوبهم باحالة الرؤية، وحاصلها أنه تعالى لوكان مرئيا وكان مقابلا للرائى بالضرورة فيكون في جهة وحيز، وحاصل الحواب أن قول المعتزلة: لكان مقابلا للرائى بالضرورة ممنوع، فلزوم الجهة والحيز ممنوع إذ الرؤية قوة يجعلها الله في خلقه ولا يشترط فيها مقابلة المرئى، ولا كونه في جهة وحيز ولا غير ذلك (٣).

فالرؤية لله تعالى في الاخرة جائزة شرعا وعقلا - كما استدل على ذلك علماء السنة والسلف والأئمة والمحدثين والفقهاء.

<sup>(</sup>١)البخاري - الصحيح - حد؛ - ص١٣٩ - ص١٤٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> إبراهيم البيجوري – تحفة المريد على الجوهرة – ص٥٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق – ص٦٦ - وللمزيد الصفحات التالية .

#### ثانيا: أحوال القبر:

تناول المتأخرون بحث هذه المسألة العقائدية ، فأثبتوا عذاب ونعيم القبر ثم سؤال منكر ونكير كما جاء بذلك الشرع . فقالوا (۱):

سؤالنا ثم عذاب القبر .. نعيمه واجب كبعث الحشر

وفي الشيبانية (٢):

وان عذاب القبر حق وأنه \*\*\* على الجسم والروح الذيفيه الحدا

ونكره ثم النكير بصحبة \*\*\* هما يألان العبد في القبر مقعدا

وقد توسع الشراح والمعلقون في تفصيل ذلك مستندين إلى نصوص القرآن الكريم وما ورد في أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم والمفسرين، وما أوضحه الإمام الغزالي في كتابه .... الدرة الفاخرة، كذلك كتابه إحياء علقوم الدين (٣) ولكن اهم فكرة قالها

<sup>(</sup>۱) اللقاني - متن الجوهرة - ص١٣٠.

<sup>(</sup>۲) محمد الشيباني – متن الشيبانية – ص۲۰ .

<sup>(</sup>٣)راجع الإمام الغزالي - الدرة القاضرة في شرح علوم الآخرة - ط - الجندى

المتأخرون في شروحهم في هذا المجال هي: ان كل ميت اراد الله تعالى تعذيبه عذب قبرا، حتى ولولم يقبر، ولوصلب أو غرق في بحر أو أكلته الدواب أو احرق حتى صار رمادا أو ذرى في الريح، ولا يمنع من ذلك كون الميت تفرقت اجزائه. والمعذب البدن والروح جميعا بأتفاق أهل الحق (۱). وفي هذا رد على أقوال المعتزلة وعبد الله بن كرام أو غيرهم ممن ينكرون ذلك، وقد رد عليهم ايضا الإمام الغزالي بأدلة عقلية على أصول شرعية (۱).

### ثالثًا :– البعث والمشر والنشر

هذه المسألة اشار اليها المتأخرون في المتون والمصنفات التي وضعوها في مجال على التوحيد - لكي تلقبن للدارسين وليحفظوها ، وكما قلت من قبل أن مثل هذه المسائل ليست مجالا للحث العميق أو الاختيلاف فيها ، حيث أن عقائد أهل السنة

كذلك الأحياء - حــ ٤ - ط - دار احياء الكتب العربية - بدون تاريخ .

<sup>(</sup>۱) إبراهيم البيجوري ــ تحقة المريد على الجوهرة - ص٩٧ - وما بعدها .

<sup>(</sup>۲) سبق الأشارة الى ذلك - (راجع الهامش) ص و للمزيد من التفاصيل راجع الغزالى - الاقتصاد فى الاعتقاد - ص ۱۸۳ ، كذلك الاحيساء - حسدا - ص ۱۰۳ ، كذلك راجع - تهافت الفلاسفة - أماكن متفرقة .

والفقهاء قد سادت في ارجاء العالم الاسلامي حتى الأن. ولكن الشراح والمعلقين حاولوا تفصيل ذلك لما فيه من رد على أقوال الفلاسفة وغلاة الصوفية وملاحدة الباطنية (أ) الذين أنكروا بعث الاجساد أو قالوا ببعث الارواح ، وفناء الخلدين . الجنة والنار (أ) .

ويمكن أن نشير إلى ذلك بأختصار ... فقد قال المتأخرون:

وقل يعاد الجسم بالتحقيق \*\*\* عن عدم وقيل عن تفريق

وفي اعادة العرض قولان \*\*\* ورجحت اعادة الاعيان (٣)

<sup>(1)</sup> مثل: غلاة الصوفية - الذين غالوا في تأويل الظواهر حتى حملوا قوله تعالى "ونتكلمنا أيديهم وتشهد ارجلهم" سورة يس أية (٦٥) وقوله تعالى في مناظرات أهل الجنة والنار النافيضوا علينا من الماء ومما رزقكم الله" سورة الاعراف أية (٥٠) فزعموا أن ذلك كلسه بلسان الحال - راجع - الغزالي "الأحياء خاراً - ص١٠٣٠.

<sup>(</sup>۲) وهم الفلاسفة ، وبعش الشيعة من فلاسفة الباطنية الاسماعيلية - وكذلك المعتزلمة والجهيمية - راجع - ما سبق - بالهامش .

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> إبراهيم اللقانى - جوهرة التوحيد - ( المجموعة ) . ص١٣ وفى مجموعـــة المتــون الأخرى - أشارة الى ذلك وجوب الإيمان بالبعث ، والحشر والنشر للأجسام والارواح معا ، والقاء الحساب عليهما ... راجع أحمد الدردير -- الخريدة -- ص٢١ ، الشيبانية - ص٢٤

بعيده اله تعالى بعيمه . فالجسم الثانى المعاد هو الحسم الأول بعينه لا مثله ، وإلا لرم إلا المثاب أو المعاقب غير الجسم الذى أطاع أو عصى ، وهو باطل بالأجماع ، وهذا مما لا شك فيه مطلقا فالأعادة هى لعين الجسد لا مثله ويستشهدون لذلك بقوله تعالى "كما بدأنا أول خلق نعيده وعدا علينا أنا كنا فاعلين" سورة الأنبياء - آية (١٠٤) .

ورأى هؤلاء أيضا ان الله تعالى يعيد الجسم بعد العدم الكلى للجسد إلا "عجب الذنب" ثم يعيده الله تعالى كما أوجده ، وان جاز ان يقال يعيد الله تعالى الجسم بعد تفريقه - هذا يعنى ان اللهتعالى يذهب عنه العين والأثر جميعا ثم يعيد الجسم كما كان وهذا القول الثانى يعنى أن الله تعالى يفرق اجزاء الجسم بحيث لا يبقى فيه جوهران فردان على الاتصال ، ويرجع المتأخرون القول الأول فى اعادة عين الجسد بالتحقيق عن عدم . محض أي خلوصه من شائمة الوحود لحزء ما فيه (۱).

<sup>(</sup>۱) راجعنا ابر اهيم البيجوري - تحفة المريد على جوهرة النوحيد - ص ٩٩ . ولا شك أن في هذا التفسير ، نزعات فلسفية ، لما نجده من ترديد لبعـــض المصطلحـات والألفـاظ

ويحلسل المتساخرون طريقسة اعسادة الاعسراض بالأجسسام وتأكيدهم على أن اعادة الاعيان هي الرأى الصحيح ... بأن هناك قولان :

القول الاول وهو مذهب ألا كثرين واليه مال الإمام الاشعرى إذ تعاد الاعراض حين إعادة الجسم ، لا فرق فى ذلك بين العرض الذى يطول بقاؤه كالبياض وبين غيره كالصوت. ولا فرق فى ذلك أيضا بين ما هو مقدور للعبد كالضرب وبين غيره كالعلم – ولا يلزم أن تكون إعادة بالتلبس بل لما كان من الأعراض الملازمة للذات من بياض ونحوه ، وطول ونحوه ، فإنه يعاد متعلقا بها ما كان من غير ذلك كضرب وكفر ، وبقية المعاصى وصلاة وصوم بقية الطاعات ، فأنه يعاد مصورا بصورة جسمية لكن الحسنات فى صورة حسنة ، والسيئات فى صورة قبيحة . هذا هو الظاهر ، والتفويض فيه أحسن .

<sup>[</sup> تابع المقطع السابق ]الفلسفية - كالجوهر ،الفرد ، الاتصال والتفريسيق - بما يذكرنا بالنظريات الذرية - أو الجزء الذي لا يتجزأ .

فإن قيل - يلزم على ذلك اجتماع المتنافيات .. كالطول ، والقصر ، والكبر والصغر .. أجيب على ذلك : بأن إعادة العرض ليست دفعة واحدة ، بل على التدريج ، حسبما كانت في الدنيا ، لكن يمر عليه جميع الأعراض كلمح البصر ، وربك على كل شيء قدير .

أما القول الثاني: فهو امتناع إعادة الأعراض مطلقا إذ يوجد الجسم بأغراض أخرى ... وهذا القول لم يجمع عليه العلماء إذ أن الأرجح هو إعادة الأعراض بأعينها ، أي بأشخاصها وانفسها تلك التي كانت موجودة في الدنيا بأعينها (١).

كذلك أجاز المتأخرون القول بإعادة جميع الازمنة التي مرت بها الأجسام في الحياة الدنيا بالتشهد للأنسان وعليه بما وقع فيها من الطاعبات والأثنام وهنذا ليسس دفعية واحدة لامتناع المتناقضين في وقت واحد ولحظة (كالماضي والحاضر والمستقبل)

المستقدم الم

بل على التدريج حسبما كانت عليه في الحياة الدنيا . لكن في أسرع وقت (1) .

هذا وقد تناول المتأخرون مسائل فرعية تتعلق بأمور الحياة الأخرى، وناقشها الشراح في عقائدهم الاصولية مثل: الميزان، والصراط، والصحف، وتطاير، ووجوب الإيمان بالشفاعة ... وهكذا أو وفسروا ذلك طبقا لمنهج أهل السنة، وما ورد في القرآن الكريم والسنة النبوية من أوصاف حسية لها، وقد سبق أئمة الاشعرية إلى بيان ذلك، وبصفة خاصة الإمام الغزالي أولا أرى الخوض في تفصيل ذلك كله، وحسبنا أن تناولنا المسائل الأصولية الأساسية وتفسيرها على منهج أئمة أهل السنة.

<sup>(</sup>۱) نفس المصدر – ص ۱۰۰ .

<sup>(</sup>۲) للمزيد في ذلك - يمكن الرجوع الى : مجموعة المتسون (إبراهيسم اللقائي - متسن الجوهرة ، متن السنوسية توحيد ، سراج الدين الاوشني - متن بسسده الامسالي ، أحمسد الدرير - متن الخريدة ، محمد الشيباني - متن الشيبانية - توحيد ، والحاشية على متسن السنوسية) .

<sup>(</sup>٣)راجع - الغزالي - الاحياء - حدة - الدرة الفاخرة في شرح علوم الأخرة .

وقد أتضح لنا امتداد التيار المذهبي السني الكلامي عند المتأخرين حيث قاموا بشرح أصولهم العقائدية بما يفيد درايتهم العميقة بهذه الأصول الكلامية وانظارها الفلسفية ، كفكرة -الواجب والممكن ، الاستحالة ، وما يجوز والجوهر ، والعرض ، والأعيان ، والجزء الذي لا يتجزاء ومبدأ عدم التناقض .... الخ الله ...

<sup>(</sup>۱) أشرنا الى ذلك خلال البحث ، وللمزيد - راجع - إبراهيم البيجورى ، حاشية تحفة المريد على الجوهرة ، كذلك الحاشية على السنوسية .

# الفط الرابع

دُراسة على الْلُفطَةِ عَنْدَ الْنَّأَخْرِنِينَ (عَيْ تُوسِّينَ وَالْعَارِشِينَ)

#### تەھىد:

تناولنا في الفصول السابقة بحث الأصول والآراء الكلامية أو العقائدية عند الشراح المتأخرين في الفكر الإسلامي منذ القرن التاسع وحتى الثالث عشر الهجري ، ثم تتبعنا طرق هؤلاء ومناهجهم في البحث والدراسة وأشرنا بما يستحق منا النظر إلى طريقة التعليم والتلقين التي سار عليها المتأخرون في مجال العلوم الإسلامية والعربية ،وقد اتضح لنا أن هذه العصور المتأخرة من تاريخ الثقافة والعلوم العربية والإسلامية لم تشهد أي لون من ألوان التجديد أو الإبداع والإضافة ، اللهم إلا في بعض الجوانب الفرعية كما سبق الإشارة إليها عند بحثنا في مسألة الصفات الإلهية ، وخرحنا من ذلك كله بانطباع عام وهو أفضل وسيلة للتعليم والتدريس والبحث عندهم كانت تقوم على التقليد والمحافظة الشديدة على تراث السابقين عليهم ، وتمسك هـؤلاء بصفة خاصة بـأصول المدرسة الاشعرية والماتريدية في مجال علم الكلام (عليم أصول الديين - أو التوحيد) . وتابعوا طريقة الأشاعرة في نقد المذاهب الأخـري-كالمعتزلة ، والخبوارج ، والجبرية والفلاسفة وغلاة الصوفية من

إذن فقد نقلت علوم هؤلاء وشروحهم إلى اللغة العربية . وتداولها مفكروا الاسلام فيما بينهم ، وكثر تداولها ومناقشتها والتعليق عليها في القرن الرابع الهجري (1) وأمتد أثر ذلك في القرون التالية .

لقد عرف العرب والاسلاميون المنطق الأرسطى . ودرسوا شروحه وتعليقاته ، واهتموا بتلك الشروح والتعليقات التى وضعت على فروعه وقضاياه واحكامه من جانب الشراح المشائين ولم يقف الاسلاميون والعرب عند حدود هذه الشروح ، ببل نظروا إلى المنطق ليس من ناحيته الصورية فحسب بل من جانبه المادى أيضا ، وهذا يتضح لنا من خلال التعريفات التى وضعت للمنطق عند الفلاسفة الاسلاميين كالفارابي ت عام ٣٣٩هـ / وابن سينا ٤٢٨هـ وغيرهما من المفكرين ، ويمكن أن نشير إلى ذلك ببعض الأمثلة ، منها ما ذهب إليه ابن سينا : بأن المنطق هو الصناعة النظرية التى تعرفنا من أى الصور والمواد يكون الحد الصحيح الذي يسمى بالحقيقة حداً ، والقياس الصحيح الذي يسمى برهانا - وان كان هذا التعريف ارسططاليسي من حيث أننا إذا وصلنا إلى التعريف

<sup>(</sup>۱) نفس المصدر السابق - ص١٠٠ .

التام بواسطة الحد ، وصنا إلى أول درجات العلم ، وإذا وصلنا إلى القياس البرهاني ، وصلنا إلى غاية العلم نفسه '' ، وهذا يتضمن أيضا مدى عمق التفكير المنطقي الاسلامي والعربي عند ابن سينا من حيث أنه ينظر إلى المنطق من ناحيته الصورية والمادية معا .

أما الفارابي / ٣٣٩ه / لم يختلف معه ابن سينا فيما بعد بل نجد أن هناك التقاء من حيث أن الفارابي يؤكد أن المنطق أنما يلتمس من البرهبان وهبو الرابع في التسلسل ، ومنا بقي من موضوعات فانها عملت لأجل البرهان (٢)

الغزالي ت عام ٥٠٥ه / ١١١١م / يعرف المنطق: أنه القانون الذي يميز صحيح الحد والقياس عن غيره ، فيتميز العلم اليقيني عما ليس بيقينا ، وكأنه الميزان أو المعيار للعلوم كلها ، وهذا التعريف لا يخرج عما ذهب إليه ابن سينا أيضا فالقانون هو الاله الصناعية النظرية ، وهو الميزان المعياري للتميز بين معاني الصواب والخطأ

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> راجع - يكتور النشار - المنطق الصورى - ص٥ .

<sup>(</sup>۲) دكتور جعفر آل ياسين – المنطق السنيوى – ص ۱۵ – كذلك الفارابي – احصاء العلوم – ص VY = VY .

## أولا: — اهتمام علماء العرب ومفكروا الاسلام بالونطق الأرسطي

من المعروف أن العبرب اهتمبوا بنقبل وترجمة العلبوم والثقافات اليونانية إلى اللغة العربية ، شأنها في ذلك شأن الثقافات الشرقية الاخرى كالهندية والفارسية (۱) غير أن اهتمامهم بعلبوم اليونان كان منصبا على العلوم العملية والنظرية معا . مثل الطبيعيات والرياضيات والميتافيزيقيا والاخلاق والسياسة والطب والمنطق وهكذا .

ويمكن أن يقال بوجه عام اذا كان العرب والمسلمون في القرنين الثاني والثالث للهجرة قد اشتغلوا بنقل العلوم الاجنية وتفهمها ، فأنهم كانوا في القرن الرابع يدرسون بأنفسهم ولأنفسهم وانتقلوا من الجمع والتحصيل إلى الانتاج الشخصي واستوعبت ترجمتهم آثار الثقافات الاجنبية الشرقية واليونانية ، فلسفية وعلمية ")

<sup>(</sup>۱) راجع -- دى بور - تاريخ الفلسفة في الاسلام - ص١٦ .

<sup>(</sup>۲) راجع - دكتور - اپراهيم بيومي مدكور - مقدمة كتاب الشفاء لأبن سينا - ص ۹ - ط - القاهرة ، ۱۹۵۲م .

وربما كان عصر الخليفة المأمون العباسي ٢١٨هـ / ٨٣٣م / من أزهى العصور الاسلامية والعربية في هذا المجال وان كانت قد سبقته محاولات أولية (١) وكما أشرنا لذلك فيما سبق.

وإذا كان اهتمام علماء وفلاسفة الاسلام يشمل الجوانب الفلسفية والعلمية اليونانية ، فأنهم في مجال علم المنطق كان أكثر اهتماما وشمولا ،في غضون القرون الأولى .

ولسنا بحاجة للشرح أو الاطناب في هذا المجال سوى ان نستعرض بإيجاز مدى هذا الاهتمام حتى نصل إلى القرون المتأخرة.

فاذا كان المنطق كعلم ضرورى وآلة وقانون عام لضبط الفكرة ثمرة من ثمار الفكر الفلسفي اليوناني، والارسطى بصفة خاصة. فأنه يعزى إلى الشراح والمعلقين المتأخرين من المشائين الفضل الكبير في ترتيبه وتنظيم موضوعاته وقد ساهم العرب والفلاسفة المسلمون في ذلك بنصيب كبير أيضا.

<sup>(</sup>١)راجع – ابن خلدون –المقدمة – ص٤٨ – ص٤٨١ .

كذلك يمكن مراجعة الفصل الأول - من هذا البحث .

وإدا كان ابن حلدون ٨٠٨هـ / ١٤٠١م / يشير الى القبلسوف اليوناني أرسطو ٣٢٢ق.م على انه أول من وضع المنطق كقانون للفكر وللتميز بين صحيحه وفاسدة ، وأنه هـذب مباحثه "ورتـــ مسائله وفصوله وحعله أول العلـوم الحكميـة وفاتحـها . لذلـك يسمي المعلم الأول (1) فأنه قد تطورت تقسيماته على يد الشراح واساتذة المدرسة المشائية حتى تسلمه علماء وفلاسفة العرب".

لقد ترجم المنطق الأرسطي أول الامر بواسطة السوريان بشكل معين أي ترجم حتى نهاية التحليلات الاولى " أي نقل مله الجانب السوري فحسب، ولكن الاسلاميين ما لبنيوا أن ترجموا الاروجانون (المنطيق) جميعيه (4) وعيرف الاستلاميون أن المنطيق الارسططاليسي صوري ومادي معااه.

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون المقدمة ص ۴۹۰

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> دكتور جعفر أل ينسيل - المنطق السينوي - ص١٣٠ - ط - دار الأفـــــاق الجديـــــــة بيروت - ١٩٨٣م .

<sup>(</sup>۳) التحليلات الاولى هي القياس – ويسمى بالانالوطقيا .

<sup>(1)</sup> دكتور على سامى النشار - المنطق الصورى - ص ٢٠

<sup>(</sup>c) المثال على ذلك أن سينا ٤٢٨هـ / يفهم طبيعة المنطق الارسططاليسي أحس فسهم فيرى أنه اذا كان المنطق بمدنا بقواعد تعصمنا عن الخطأ ، فهو ليس صوربا [ تابع مــو

ولما كان المنطق قد ترجم وتم نقله إلى اللغة العربية وعرفه العرب والاسلاميون، فكان عليهم لكي يفهموا المعلم الأول أرسطو) فهما حقيقيا، أن يستعينوا بشراحه من المشائين الاول مثل ثاوفرسطس عام ٢٨٧ق.م / والاسكندر الافروديسي / في القرن الثالث الميلادي، وقد ترجم لهما أكثر من شرح وخاصة للأسكندر الافروديسي الذي كان له أثر اوضح في بعض النظريات الفلسفية الاسلامية، وكان ابن سينا يعتد بأرائه كثيرا، والي جانب ذلك ينبغي ان نضع شراح مدرسة الاسكندرية وفي مقدمتهم فرفوريوس السيميوري / ٣١٧ – ٣٠٨م / ، وثامسيطيوس / ٣١٧ – ٣٨٨م / ، وثامسيليقوس / القرن الثالث الميلادي / ويحي النحوي / ٣١٤هـ / الاسلامي أشد عمقا من أثر المشائين الأول (١) .

المقطع السابق ]على الاطلاق ، انه يتجه في الوقت عينه نحو مسادة الفكر" - المصدر السابق ص ٢١ ، كذلك - دكتور جعفر أل ياسين - المنطق النيوى - ص ١٢ . (١) دكتور ابر اهيم مدكور - مقدمة كتاب الشفاء لأبن سينا - ص ٩ .

القائلين بفكرة الحلول والاتحاد كابي منصور الحلاج المقتول عام ٣٠٩هـ / ''

إن هذه الطرق التقليدية هي التي كانت تسود في عصور الاضمحلال الفكري والثقافي والسياسي والاجتماعي ..... الخ .

ونود أن نشير هنا أيضا إلى موقف هؤلاء من بعض العلوم العقلية ، وهو علم المنطق فقد أولى هؤلاء الاهتمام كبير بتدريس علومه أو بعض فروعه في المدارس الاسلامية والعربية . وخاصة في اروقة الازهر الشريف . الجامعة الإسلامية العتيدة .

وجدير بالذكر، ان نظم التدريس والتلقين التي كانت متبعة عند هؤلاء المتأخرين لم تكن تهتم بدراسة العلوم العقلية كالفلسفة وفروعها سوى علم المنطق، وربما كان لذلك أهمية من حيث انه أداة من أدوات تقوييم العمليات اللغوية البسيطة، ومفردات اللغة والفاظها، فضلا عن بعض المسائل الشرعية في مجال علوم الفقه، من حيث استخدام الأقيسة بصورة مبسطة.

<sup>(1)</sup> للمزيد راجع - إبراهيم البيجوري - تحفة المريد على الجوهرة - ص ٣١ .

وفيما يتعلق بالمنطق الأرسطى فلا شك ان العرب والمفكرين المسلمين اهتموا بدراسته ، حيث تم نقله وترجمة قضاياه المختلفة إلى اللغة العربية منذ القرون الثلاثة الأولى ، وظل هذا الاهتمام حتى العصور المتأخرة حيث وضعت الشروح والتعليقات الكثيرة ، وان كان علماء العرب وفلاسفة الاسلام قد حرصوا على تعلمه واتقانه ، فأشيعوا نهمهم الفكرى والعلمى وأقتنوا بقضايا ومقولاته ، كذلك اتقنوا فهمه ودراسته بما يشهد لهم بذلك ، غير ان المتأخرين لم تكن لديهم القدرة على تحصيله سوى الاعتماد على شروح وتعليقات السابقين عليهم كما سنرى ، وان كانت قد ظهرت دراسات عميقة في المنطق الأرسطى لكننا نود هنا أن نتناول بإيجاز شديد مدى اهتمام علماء وفلاسفة الاسلام في القرون المتقدمة بدراسة المنطق وموقف المعارضين له ، ثم نبحث بعد ذلك موقف هؤلاء المتأخرين من دراسة المنطق ومعرفتهم بقضاياه المختلفة .

(۱) وهكذا وقد درج الغزالي في بحث مسائل المنطق في كتبه ورسائله المنطقية على هذا النحو من التعريف (۲).

ومن الجدير بالذكر ان تعريف المنطق - بأنه قانون يعصم الذهن عن الوقوع في الذلل ، وكذلك للتمييز بين صحيح الفكرية وفاسده . صوريا أو ماديا عمليا - ظل سائدا في المدارس الفكرية الاسلامية حتى العصر المتأخر ، فقد أتى الساوى صاحب البصائر النصيرية (۱) فحدد المنطق بأنه : قانون صناعي عاصم للذهن عن الذلل ، مميز لصواب الرأى عن الخطأ في العقائد بحيث تتوافق العقول السليمة على صحته ، وأنما احتيج إلى تمييز الصواب عن الخطأ في العقائد للتوصل بها إلى السعادة الابدية ، لأن سعادة الخطأ في العقائد للتوصل بها إلى السعادة الابدية ، لأن سعادة

<sup>(</sup>۱) راجع الغزالى – مقاصد الفلاسفة – ص-d = 1 القاهرة ، كذلك – دكتـــور النشسار المنطق الصورى – ص-d = 1 ، ص-d = 1

<sup>(</sup>۲) راجع الغزالى – معيار العلم والمستصفى فى علم الاصول – ط – الجندى – ۱۹۷۰م. ( $^{(7)}$  الساوى: هو عمر بن سهلان الساوى من رجال القرن الخامس الهجرى ، وسماه باسم نصير الدين محمد عبد الملك بن توبه من أعيان مرور وفقائها – راجع –السبكى "البصائر النصيرية" أهتدى اليه الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده / ۱۹۰۵م / أثناء مقامة فى بيروت عام ۱۳۰۶هه ، وقرر تدريسه بالازهر الشريف ، وطبع بالمطابع الاميريسة ، عسام ۱۸۹۸م – راجع إبراهيم بيومى مدكور – مقدمة كتاب الشفاء – / / / – بالهامش .

الانسان من حيث هو انسان عاقل في ان يعلم الخير والحق ، أما الحق فلذاته ، واما الخير فاللعمل به (ا) . وهذا التعريف يوضح الاتجاه العلمي للمنطق ، وكذلك پوضح كيف أن العرب المسلمين عالجوا المنطق وقضاياه على هذا النحو من التعريف ، وان شابه بعض الشوائب الرواقية (۱) وليس معنى ذلك ان دراسة المنطق والتعريف بجوانبه وأهميته سارت على هذا النحو من القبول في كل المدارس الاسلامية والعربية ، بل تعرضت في كثير من الاماكن والمدارس للنقد والتجريح (۱) .

ومن الجدير بالذكر ان مصنفى العلوم وكتاب الطبقات واحصاء العلوم والكاشفين عن اسامى الكتب والفنون، لم يغفلوا ترتيب علم المنطق واحصاء اقسامه وتعريفاته فقد ذكر صاحب مفتاح السعادة (1) – ضمن المرتبة الثالثة في العلوم الباحثة في

<sup>( )</sup> دكتور النشار - المنطق السورى - ص٦٠ - كذلك - الساوى - البصائر النصيرية ص١

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> راجع – المصدر السابق – ص ۲ – ص ۷ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> وبصفة خاصة فى مدارس أهل السنة والسلفيين والفقهاء ، كالإمام ابن تيمية ، وابــــن الصلاح وجلال السيوطى – وسوف نبين ذلك فيما بعد .

الأذهبان هن المعقولات الثابتة وهي : علم العنطق وعلم آداب الدرس ، علم النظر ، وعلم الجدل ، والخلاف ().

بينما يذهب صاحب كشف الظنون عن اسامى الكتب والفنون "أ إلى ان تقسيم العلوم أما نظرية أى غير متعلقة بكيفية عمل، وأما عملية أى متعلقة بها. والنظرى والعملى يستعملان فى معان منها فى تقسيم مطلق العلوم - فالمنطق والحكمة العملية والظب العلمى وعلم الخياطة كلها داخلة فى العملى لأنها بأسرها متعلقة بكيفية عمل إما ذهنى كالمنطق أو خارجى كالطب، والمعنى الآخر هو أن المنطق والفقه والنحو والحكمة العملية والطب العملى خارجة عن العملية، إذ لا حاجة فى حصولها إلى

<sup>(</sup>۱) دكتور يوسف خورى - العلوم عند العرب (تبويب وتعاريف ونصـــوص) ص٤٤٦ ، ص٤٦١ ، ط - دار الآفاق الجديدة - بيروت ١٩٨٣م .

<sup>(</sup>۲) راجع - حاجى خليفة ۱۰۲۷هـ / ۱۹۸۵م / كتابة كشف الظنون عن اسامى الكتـب و العنون (الباب الأول) في تعريف العلوم ونقسيمه ، (الفصل الرابـع) - ط - طـهران - المكتبة الاسلامية ۱۹۷۶م .

مزاولية الأعميال بخيلاف عليم الخياطية والحجامية لتوقفها عليي الممارسة والمزاولة (١).

فالمنطق عند العرب ألة الفكر وتقويم له ، وتميز لصحيحه من فاسده وينصب على صورة الفكر ومادته معا . وإن ظل العرب وفلاسفة الاسلام يتدارسون المنطق ومباحثه من هذه الزاوية إلا انه قد تغيرت هذه الدراسة في العصور المتأخرة ، حيث سادت عمليات التلخيص والايجاز والحذف والاختصار ولم يهتم هؤلاء المتاخرون كثيرا بمباحثه كما كان سائدا عند المفكريين والعلماء المتقدمين .. وقد وضح لنا ذلك ابن خلدون فيقول في علم المنطق "وهو قوانين يعرف بها الصحيح من الفاسد في الحدود المعرفة للماهيات والحجج المفيدة للتصديقات ، وذلك أن الاصل في الادراك أنما هو المحسوسات بالحواس الخمس وجميع الحيوانات مشتركة في هذا الادراك من الناطق وغيره ويتميز الانسان عنها بادراك الكليات وهي مجردة من المحسوسات بأن يحصل في الخيال من وهي مجردة من المحسوسات بأن يحصل في الخيال من

<sup>(</sup>۱) راجعنا أيضا - دكتور - يوسف خورى - العلوم عند العـــرب ص٤٤٠ - ص٤٤٤ -وللمزيد - أنظر - ص٤٤٦ - وأماكن أخرى .

المحسوسة وهى الكلى، ثم ينظر الذهن بين تلك الاشخاص المتفقة واشخاص آخرى توافقها فى بعض فيحصل له صورة تنطبق أيضا عليها باعتبار ما اتفقا فيه ، ولا يزال يرتقى فى التجريدالى الكل الذى لا يجد كليا آخر معه يوافقه ، وهذا مثل ما يجرد من اشخاص الانسان النوع المنطقية عليها ، ثم ينظر بينه وبين الحيوان ويجرد صورة الجنس المنطقية عليها ثم ينظر بينه وبين النبات إلى أنت ينتهى إلى الجنس العالى وهو الجوهر (۱) . فلا يجد كليا يوافقه فى شىء فيقف العقل هنالك عن التجريد . ولما كان العلماء إما تصورا للماهيات ، بادراكها من غير حكم ، واما تصديقا ، أى بثبوت حكم أمر لأمر إذن يصير سعى الفكر بأن يجمع الكليات بعضها إلى بعض على جهة التأليف فتحصل صورة فى الذهن كلية منطقية على أفراد فى الخارج فتكون تلك الصورة مفيدة لمعرفة ماهيه تلك الاشخاص أو بأن يحكم بأمر على أمر فيثبت له ويكون ذلك تصديقا ، وغايته أو بأن يحكم بأمر على أمر فيثبت له ويكون ذلك تصديقا ، وغايته

| جنس لأنواع الحيوانات .     | كلمة كائن حي   | (١)مثال ذلك : |
|----------------------------|----------------|---------------|
| جنس للأنسان وأنواع الحيوان | وكلمة : حيوان  |               |
| جنس لأفراده وهكذا .        | وكلمة: الانسان |               |

ترجع إلى التصور لأن فائدة ذلك اذا حصل إنما هي معرفة حقائق الأشياء التي هي مقتضى العلم (١).

وإذا كان ابن خلدون يوضح بتلك العبارات ما هو المقصود بالمنطق ، واهميته وغايته ومباحثه وهما : التصور والتصديق ، فأنه بذلك يشير إلى الغاية من هذه العمليات الفكرية الذهنية للوصول إلى معرفة وادراك حقائق الأشياء . التي هي مقتضي العلم - حتى لا يقع الذهن في الذلل أو الخطأ فقد يكون السعى من الفكر بطريق صحيح ، وقد يكون بطريق الخطأ أو فاسد . فأقتضي ذلك - ضرورة قانون المنطق - الذي يميز بين صحيح الفكر وفاسده (٢) وقد وضعه ارسطو ٢٢٣ق.م / فهذب مباحثه ورتب مسائلة وفصوله (٣).

ومن الجدير بالذكر ان ابن خلدون يشير إلى اجزاء المنطق، فيذكر أنها ثمانية اجزاء - أربعة منها في صورة القياس، واربعة في

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون - المقدمة - ص ٤٨٩ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق – ص ۵۹۰ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> نفس المصدر - ص ۹۰ .

ماديه (۱) وهذا يعنى أن العرب نظروا إلى المنطق وتناولوه صورة ومادة . كما ذكرنا سالفا .

وهذه الاجزاء الثمانية في المنطق على النحو التالي:

الأول: في الاجنباس العاليية - التني ينتهي الييها تجريد المحسوسات وليس فوقها جنس - ويسمى كتاب المقولات (٢).

الثاني: في القضايا التصديقية ويسمى كتاب العبارة (٦).

الثالث: في القياس انتاجه على الاطلاق ويسمى كتـاب القياس (٤).

<sup>(</sup>١) راجع المصدر السابق - ص٥٩٠ .

<sup>(</sup>۲) المقولات = قاطيغورياس - الذي يحصر عدد المعانى الكلية العليا التي تشمل علمي جميع الموجودات .

الرابع: كتاب البرهان - وهو النظر في القياس المنتج لليقين (١).

الخامس: كتاب الجدل - وهو القياس المفيد قطع المشاغب وافحام الخصم ... وفيه عكوس القضايا (٢) .

السادس: كتاب السفسطة - وهو القياس الذي يفيد خلاف الحق ويغالط به المناظر صاحبه وهو فاسد - هذا يعرف القياس المغالطي فيحذر منه (٢).

السابع: كتاب الخطابة - وهو قياس يفيد ترغيب الجمهور وحملهم على المراد منهم وما يجب أن يتعمل في ذلك من المقالات (4).

<sup>(</sup>۱) البرهان = أنالوطيقا الثانية والتحليلات الثانية – الذى تمتحن فيه شرائط القياس ، بحيث يصبر برهانا ويكتسب بع يقين لا شك فيه .

<sup>(</sup>٢) الجدل = طوبيقا - الذي يشتمل الاقيسة النافعة .

<sup>(</sup>r) السفسطة = سوفسطيقا - الذي يحصى جميع المغالطات التسبى تحسدت فسى العلسوم والأقاويل عامة .

<sup>(1)</sup> الخطابة = ريطيقيا - يوضح الأفية البلاغية الصالحة للجمهور مدحا أو ذما .

الثامن : كتـاب الشـعر - وهـو القيـاس الـذي يفيـد التمثيـل والتشبيه . (') .

ثم يذكر ابن خلدون ان حكماء اليونان بعدان تهذبت الصناعة ورتبت رأوا أنه لابد من الكلام في الكليات الخمس المفيدة للتصور، فاستدركوا فيها مقالة تختص بها مقدمة بين يدى الفن فسارت تسعا وترجمت كلها في الملة الاسلامية وكتبها وتداولها فلاسفة الاسلام بالشرح والتلخيض، كما فعله الفارابي تعام ٩٩٥هـ/ عام ٩٣٣هـ، وابن سينات عام ٨٤٤هـ، وابن رشدت عام ٥٩٠هـ/ من فلاسفة الاندلس (١).

<sup>(</sup>۱)الشعر - بويطيقا - يشرح القياس الشعرى وما ينبغى ان يتوفر فيه حيث يكون اجـــود وأمتم .

نظرنا فى ذلك : دكتور - ابراهيم مدكور - مدخل الشفاء لأبن سينا - ص ٤٤ - كذلك ابن سينا : تسع رسائل فى الحكمة والطبيعيات - ط - أمين هندية - ١٩٠٨م - كذلك -- دكتور أبو العلا عفيفى - دكتور - زكى نجيب محمود (و آخرون) - مصطلحا الفلسفة - ط المجلس الاعلى لرعاية الفنون و الآداب - ط - القاهرة - ١٩٦٤م .

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون - المقدمة - ص ٤٩١ - كذلك راجعنا - دكتور جعفر آل ياسين المنطق السينوى - حيث ذكر هذه الاجزاء الثمانية في المنطق - وقد أرجع هـذا التقسيم السي الشيوخ واساتذة المدرسة المشائية حتى تسلمه الفكر العربي وهو يحمل مؤشرات تحسدده بثمانية موضوعات راجع ص ١٣٠ ثم يضيف الى ذلك أن ابن سينا لا يختلف في [ تابع

ولما كنا نهتم بموقف المتاخرين في المنطق ومباحثه ، فأن ابن خلدون أشار إلى ما حذفوه واقتصروا على دراسته ، وتابعهم في ذلك حملة الدارسين المتاخرين عنهم في القرون التالية كما سنري إذ يقول : ثم جاء المتأخرون فقرروا اصلاح المنطق والحقوا بالنظر في الكليات الخمس ثمرته وهي الكلام في الحدود والرسوم نقلوها من كتاب البرهان ، وحذفوا كتاب المقولات لأن نظر المنطقي فيه بالعرض لا بالذات ، والحقوا في كتاب العبارة الكلام في العكس لأنه من توابع الكلام في القضايا ببعض الوجوه ، ثم تكلموا في القياس من حيث انتاجه للمطالب على العموم لا حسب مادته ، وحذقوا النظر فيه بحسب المادة وهي الكتب الخمسة: البرهان، والجدل ، والخطابة ، والشعر ، والسفسطة . وربما يلم بعضهم باليسير منها إلماما ، واغفلوها كأن لم تكن هي المهم المعتمد في الفن ، ويذكر ابن خلدون أن من هؤلاء المتأخرين الإمام فخر الدين بن الخطيب (وهو فخر الديس الرازي المتكلم الأصولي المعروف

المقطع السابق أمنظومته البنائية للمنطق عن غيره من الفلاسفة كالفسار ابى مشلا ... الا باضافته (المدخل) لمباحث المنطق - حيث جعله أو لا ، ومن هنا كان عدد الموضوعسات عنده تسعة بدل ثمانية – نظرنا – كذلك ابن سينا – كتاب الشفاء .. ص 10 – مقدمة دكتور ابر اهيم مدكور – 0 ، 0 ، 0 من كتاب الشفاء ، وما بعدها .

المتوفى عام ٢٠٦هـ) كذلك يشير ابن خلدون إلى طريقة هؤلاء المتأخرين فى دراسة وتعليم المنطق وإيجاز مباحثه واختصاره على قدر أربعة أوراق فأخذوا بمجامع الفن وأصوله، وقد تداولت بين المتعلمين لهذه العهود، وهجروا كتب المتقدمين وطرقهم كأن لم تكن (۱).

ولا شك أن هذا الرأى الأخير لأبن خلدون ينطوى على أمور خطيرة تستلفت أنظار الباحثين في العلوم والدراسات الإسلامية والعربية في العصور المتأخرة ، وهو ما يؤكد ما سبق أن أشرنا إليه ، وهو أن الدراسات والعلوم العربية والإسلامية سارت في هذه العصور المتأخرة على طريقة التقليد والشروح وكثرة التلخيص والإيجاز ، ووضعت معظمها في رسائل صغيرة ومتون موجزة منثورة أو منظومة ليسهل على الدارسين والمتعلمين حفظها وترديدها ، دون الإمعان الفكرى فيها ، كذلك فإن معظم ما فيها من آراء وتحليلات سبق المتقدمون إليها دون إضافة (۱) وربما كان ذلك من أهم الدوافع التي ساعدت كثير من الباحثين والعلماء في القرون

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> راجع ابن خلدون – المقدمة – ص٤٩١ ، ص٤٩٢ .

<sup>(</sup>٢) راجع الفصل الأول والثاني من هذا البحث .

الخمسة التالية (المتاخره) لمهاجمة ونقد المنطق الأرسطى وما وضع عليه من دراسات من جانب الفلاسفة الإسلاميين '' . إذ أن المتأخرين قد حذفوا من المنطق مباحثه وأقسامه الرئيسية كما ذكر ابن خلدون وهي : المقولات ، وحذفوا النظر في القياس بحسب المادة ، وان ألم بعضهم إلماما بسيطا ، ولم يتناول إلا بعض الأقسام – كالمدخل ... أو الكليات الخمس من ناحية إنتاجه للمطالب على العموم – لا بحسب المادة ('') – فأصبح المنطق ، يدرس كطريقة صورية شكلية فقط وكفن من الفنون ، لا كآلة أو قانون عام للفكر

<sup>(</sup>۱) نذكر من هؤلاء المتاخرين الذين هاجموا المنطق والاشتغال بدر اسسته على سبيل المثال لا الحصر:

أ- الإمام تقى الدين ابن تيمية ت عام ٧٢٧هـ / فى كتابــه - نقــص المنطــق - ط القاهرة ١٩٥١ ، وكتابه الرد على المنطقيين - ط - بمباى الهند ١٩٤٩م . وإن كــلنت نزعة ابن تيمية فى مقاومة الفلسفة ونظريات لافلاسفة والمنطق ايضــا ســائدة فــى مؤلفاته الاخرى - ولنا تعليق فيما بعد على ذلك .

ب- جلال الدين السيوطى ت عام ٩١١هـ / كتابه: صون المنطق والكلام عن فنسسى المنطق والكلام - ط - القاهرة ١٩٤٧م .

ت- ابن الصلاح الشهر زورى ت عام ١٤٣هـ / راجع جولد تسهير موقف أهل السنة بازاء علوم الأوائل (ضمن كتاب التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية) - ص٥٩٥١ وما بعدها - ترجمة دكتور عبد الرحمن بدوى - ط - دار القلم -بيروت - ١٩٨٠م.

(۲) ابن خلدون- المقدمة- ص ٤٩١

تعصمة من الوقوع في الزلل أو الخطأ . ويميز صحيح الفكر من فاسده فاصبح الاهتمام بالصورة والشكل دون المادة والموضوع . الأمر الذي يقلل من أهميته في إدراك حقائق الأشياء وهو مقصد العالم الذي كان يعنيه أرسطو وكذلك الشراح والدارسين من المشائيين والإسلاميين على السواء .

وان كانت النزعة الدينية تكمن أحيانا وراء الهجوم والنقد الذي كان يوجهه العلماء المسلمون فأن ذلك قد لا يعنينا تخيرا هنا بقدر ما نريد أن نشير إليه الآن .

## <u>ثانيا : – فكرة موجزة عن المنطق بين المؤيدين</u> والمعاصرين

كما ذكرنا بان المفكرين المسلمين وعلماء العرب عرفوا المنطق الأرسطى ومباحثه وقضاياه ، وما كتب من شروح وتعليقات فقد دخل المنطق الأرسطى العالم الإسلامى في وقت مبكر ، فعرفه المسلمون ، بالإضافة إلى الشروح التي أضافها الشراح اليونانيون (1)

<sup>(</sup>۱) أشرنا الى هؤلاء الشراح من اساتذة المدرسة المشاتية اليونانية من قبل أنظر ما سبق في هذا الفصل.

وعرفوا ايضا نقد الرواقية والشكاك للمنطق الارسطى. وقد كان لمفكرى الاسلام – فلاسفة ومتكلمين أو اصولين وفقهاء ، مواقف متباينة امام هذا المنطق ، أما الفلاسفة فقد تلقوه باعجاب ، وأما المتكلمون والاصوليون فجثحوا إلى الرواقية رافضين المنطق الارسطى (') . غير ان الإمام الغزالي أول الامر يوصي بدراسة المنطق اذيرى مثلا "ان من لا يحيط به فلا ثقة بعلومه" (') وقد رفض الغزالي المنطق الأرسطي في نهاية أمره ، وأنكر ان يكون سبيلا للوصول إلى المعرفة التي اراد ان يلتمسها عن طريق التجربة الباطنية الصوفية الكشفية ('') وقد كان لبعض الفقهاء مواقف معارضة لدراسة المنطق بأعتباره جزءا من الفلسفة وقد كانوا على فريقين

<sup>(</sup>۱) لقد اشار الددكتور النشار الى ذلك - فذكر ان المناطقة من الشراح والاصوليين عرفوا منطق الرواقية - فالمنطق جزء من الفلسفة ، كذلك نظروا الى المنطق نظرة عامة وانه المذهب الصورى البحث - وأن له موضوعا حقيقيا خارجيا مشخصا وهسو الامتشالات الجزئية ، او وجود الأفراد ، وكان ذلك وغيره أثر في تغيير النظرة التصويرية للمنطق الأرسطى - راجع - مناهج البحث ص٣٦٠ ، ص٣٠٠ - المنطق السورى - ص٣٨٠ .

<sup>(</sup>r) راجع الغزالي - المنقذ من الضلال - ص ٣١ - ط الجندي - ١٩٧٣ م .

فريق يقف موقفا عدائيا ، ويفتى بتحريمه ، وفريق آخر يقف موقف الناقد فقط (¹).

ونريد أن نشير يإيجاز إلى المعارضين والمؤيديين لدراسة المنطق والاشتغال به موضحين أنظارهم في ذلك

فقد: تناول جولد تسهير هذين الموقفين بالتحليل خلال بحثه عن موقف أهل السنة بازاء علوم الاوائل فيذكر أن أهل السنة وعلماء الكلام من الاصولين والفقهاء كانت لهم مواقف خطيرة ازاء علوم الاوائل، وبصفة خاصة المنطق " فقد ظهر الكفاح ضد المنطق في صورة معارضة ، اذ ان الاعتراف بطرق البرهان الارسططاليسي اعتبر خطرا على صحة العقائد الايمانية (۱) وقد عبر الشعور العام لدى غير المثقفين في هذه العبارة التي جبرت الامثال ... "من تمنطق تزندق". ويستطرد جولد تسهير في ذلك (۱).

<sup>(</sup>١) نظرنا كذلك - الإمام ابن تيمية - نقص المنطق (المقدمة) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> راجع – المصدر السابق – من ص٤٧ – ص٤٨ – وما بعدها .

ولكن يبدون ان المعارضة للمنطق وان بدأت مبكرا من جانب أهل السنة والاصوليين والفقهاء ، إلا أنها اشتدت اكثر في العصور التالية لعصر الإمام الغزالي ، اى منذ القرنين السادس والسابع الهجريين ، فأين الصلاح الشهرزوري المتوفى عام ٦٤٣هـ والذي يعتبر من ائمة المحدثين والفقهاء في عصره أصدر فتوى تحرم الاشتغال أو دراسة علم المنطق على اعتبار ان المنطق مدخل الفلسفة . وان الفلسفة أس الفساد والسفه وهي شر ومدخل الشرشر وأن الشرع لا يبيح تعليمه (۱).

ولعل تقى الدين ابن تيمية المتوفى عام ٧٨٢هـ / الحنبلى الكبير - كان عدوا لدودا للفلسفة والمشتغلين بها ، وله رسائل كثيرة في ذم الفلسفة ، والمنطق حيث صنف رسائل نقد فيها المنطق الارسطى ومباحثه (٢) .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق – للمزيد – ص١٥٩ – ص١٦٢ .

<sup>(</sup>۱) نذكر من هذه الرسائل والمؤلفات – كتاب : نقض المنطق ، تحقيق محمد حامد الفقى – ط – ۱۹۵۱م ، الرد على المنطقيين – ط – بمباى بالهند – ۱۹:۸ م ، وكذلك ما ورد فى مصنفاته الأخرى .

أما جلال الدين السيوطى وهو من المتأخرين والمتوفى عام ٩١١هـ فقد كان له بازاء المنطق ومباحثه موقفا معارضا ايضا ... فقد ذكر أنه قرأ شيئا في علم المنطق ... ثم تركه وتعلم علم الحديث الذي هو أشرف العلوم .. وقد وضع السيوطى مصنفا في نقد فن المنطق وتحريمه (١) وأصبح لهذا المصنف شهرة كبيرة بين اوساط المفكرين ، وهو دليل على موقف العقلية الاسلامية في القرون المتأخرة من علوم الأوائل أو الفلسفة ومباحثها إيضا .

ولا شك ان تيار المعارضة لدراسة المنطق في المدارس الاسلامية وبصفة خاصة في العصور المتأخرة لم يؤد إلى رفضه أو الاستغناء عن دراسته وتعليمه في اروقة المدارس الاسلامية منذ القرن التاسع وحتى الرابع عشر الهجرى... بل وكما سوف نرى فيما بعد ظل يدرس المنطق كفن من الفنون العقلية في كثير من المدارس الفكرية الاسلامية ، وفي اروقة الازهر الشريف ، بل ووضعت على كثير من اجزائه الشروح والتعليقات .

<sup>(</sup>۱) راجع – جلال الدين السيوطى – صون المنطق والكلام عن فنى المنطق والكلام تحقيق دكتور ، على سامى النشار – ط – ۱۹٤۷م .

ويمكن أن نضيف إلى ذلك ان تيار المعارضة للمنطبق الارسطى ومباحثه لم يكن قاصراعلى المحيط الاسلامي والعربي فقط، بل لقد شارك المسلمون في ذلك كثير من دوائر الفكر الاوروبي في العصر الحديث، أو منذ القرن السادس عشر (١).

وكما كانت في العالم الأسلامي تيارات ترفيض المنطق ومباحثه أو اعتباره آلة العلوم والموصل إلى المعرفة أو العلم، فقد ظهرت نزعات فكرية وأصولية وفقهية تقبل المنطق ومباحثه وأقسامه

<sup>(</sup>۱) بدء الهجوم على منطق ارسطو هجوما عنيفا في القرن السادس عشر ، والدليل على ذلك حين انبثق في هذا القرن ثورة عارمة على المعتقدات القديمة ، فقد هاجم فرنسيس بيكون / ١٦١٦ - ١٦٢٦ م / المنطق الارسطى ومن قبليه روجين بيكون / ١٦١٤ - بيكون / ١٢١٤ م المنطق الارسطى ومن قبليه روجين بيكون / ١٢١٤ المنطق المنعان أصول المنهج التجريبي ، ويضعان الخطيوط الاوليي لمنطق استقرائي – وان كان من انخطياً ان تعتبر كيل منهما أول من هاجميا المنطق الارسططاليسي بأعتباره منطقا صوريا ومنطقا عقليا يقوم على فكرة الطبائع والتصورات بل ان العقلية الاسلامية نقدت اصول المنطق وقواعده في عصور هيا الخالصية ، وليم استقرائيا تناولت به الناحية التجريبية ، وأعتبرته القانون الذي يستثير به العقل في بحثيه عن الاشياء وفي التوصل إلى العلم للمزيد في ذلك راجع : دكتسور النشيار – المنطبق الصوري – ص٢٢ ، ص٢٢ - وما بعدها ، وكذلك مناهج البحث عند مفكسري الاسلام واكتشاف المنهج العلمي في العالم الاسلامي – أماكن منفرقة .

، وتحاول أن تستعيد بذلك من أجل خدمة الدين وأصوله الفقهية والعقائدية ، كذلك لم ترى هذه النزعات أى ضرر في معرفة المنطق ودراسته أو الاشتغال به ، بل أننا قد لا نستغرب أن كثير من العلماء الذين اشتغلوا بالمنطق قد أطلق عليهم ألقابا ترمز إليهم مثل "المنطقي" أو المناطقة ().

وإذا كان ذلك كذلك ، فأننا نشير إلى بعض هؤلاء الذين اهتموا بدراسة المنطق وكان لهم شأن خبير في المدارس العقلية والأصولية والفقهية الإسلامية .

فمن هؤلاء على سبيل المثال .. ابن حزم الأندلسي / ٣٨٤هـ / معلى سبيل المثال .. ابن حزم الأندلسي / ٣٨٤هـ / ٤٥٦هـ / فقد كان لديه عناية بعلم المنطق حيث ألف فيه كتابا اسماه "التقريب لحدود المنطق" بسط فيه القول على تبين طرق المعارف، واستعمل فيه أمثلة فقهية وجوامع شرعية وخالف

ارسططاليس في بعض أصوله (۱). وقد أشار ابن حزم في كتابه الفصل في الملل والنحل إلى الحدود المنطقية التي اشتغل بها ورده على السفطسة وحججها التي لا تستقيم وقواعد المنطق (۱). ولكن يبدو أن اهتمام ابن حزم بعلم المنطق - كان من أجل خدمة نظرياته الدينية، كما هو واضح في مؤلفاته (۱).

أما الإمام الغزالي ٥٠٥ه/ فعلى الرغم من أنه أحتل مكانة عظيمة في الدوائر السنية الإسلامية، إلا أنه لم يكن يحرم دراسة المنطق وأصوله وقواعده (٤). وان كان للعلم - إذ يذهب في كتابه مقاصد الفلاسفة" إلى أن فائدة المنطق اقتناص العلم وفائدة العلم

<sup>(1)</sup> ولا شك ان كتب ابن حرم هذه قد ضناعت فيما ضناع من كتبه العديدة -- (ونقصد الكتب المنطقية) - للمزيد - جوك تسهير - مذهب أهل السنة بأراء علومالاوائل - ص ١٥٢ . (٢) الفصل في الملل والنجل - حدا - ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن حزم - الفصل في الملل والنحل - أماكن متفرقة - ط - القاهرة - بدون تاريخ .

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> أشرنا فيما سبق الى ان الغزالى بعد أن خاض مجال التصوف لم يعد له بعد الثقة فــــى المعارف العقلية قدر ثقته فى المعرفة اللدنية الكشفية ــ وهى نزوة قلبية حراجع كتابـــه ـــ المنقذ من الضلال .

حياره السعاده الأبدية ، فاذا صح رجوع السعادة إلى كمال النفس بالتركية والتحلية ، صار المنطق لا محاله عظيم الفائدة" (١) .

ولا شك أن الغزالي لم يكن يغفل تلك الاتجاهات التي تقاوم الاشتغال بالعلوم الفلسفية ومنها "المنطق" في المدارس الفقهية والسنية الاسلامية ، وكذلك الغرباء عن المنطق ولذلك يستعمل الفاظا ومصطلحات للمنطق أخرى غير ما هو مألوف استعمالها ،أو المتعارف عليها . لذلك نجده يطلق على مؤلفاته المنطقية ، أسماء تجارى أو تسير طبقا لظروف عصره ، ولا تبتعدعن المفاهيم الاسلامية العربية - مثل "معيار العلم" . "ومحمك النظر" - "والقسطاس المستقيم" بالأضافة إلى استخدامه للقياس وقواعده والحدود ، وغير ذلك في مؤلفاته التي عالج من خلالها قضايا أو مسائل فقهيه . مثل "المستصفى في علم الأصول: وهكذا .

وإذا كان ذلك كذلك فإن الغزالي يقول "أن النظر في الفقهيات لا يباين النظر في العقليات في ترتيبه وشروطه

<sup>(</sup>۱) الغزالي المقاصد ص٧.

وعبارة (۱) بل في مأخذ المقدمات فقط ، ولما كانت الهمم في عصرنا مائلة من العلوم إلى الفقه بل مقصوره عليه ،فان مناهج الكلام في هذا الكتاب (يقصد معيار العلم) ورود امثالة فقهية لكي تشمل الفائدة ، وتعم سائر الأصناف جدواه وعائدته (۱).

ويضاف إلى ذلك ان الإمام الغزالى حاول فى كتبه الخاصة بالمنطق، ان يبين فائدة المنهج فى علم المنطق للباحث والامورالدينية وقد نظم تطبيق هذا المنهج فى كتاب القسطاس المستقيم، ومعيار العلم، والأمثلة على ذلك كثيرة نذكر منها. أن الإمام الغزالى يحاول أن يستخرج أشكال القياس المختلفة التى هى "موازين" الحقيقية من القرآن الكريم ("). فقد ذكر ذلك بقوله فأعلم أن موازين القرآن الكريم فى الأصل: ثلاثة. هى ميزان التعادل، وميزان التلازم، وميزان التعادل، وميزان التعادل

<sup>(</sup>۱) يقصد بذلك : طرق التصور والتصديق في الافكار ، والاقيسة لا تختلـــف بــأختلاف العلوم أو الفنون ، ولكن قد تتباين العلوم في المقدمات فقط .

<sup>(</sup>۲) الإمام الغزالى - معيار العلم "فى فنالمنطق" - ص ١٤ - تحقيق محمد مصطفى أبو العلا - ط - الجندى - ١٩٧٣م .

<sup>(</sup>٢) راجع الإمام الغزالي - القسطاس المستقيم - ص١٨ وما بعدها .

تنقسم إلى ثلاثة أقسام: الأكبر، والأوسط، والأصعر، فيصير الحميع خمسة الله.

أما في كتابه "معيار العلم" فقدم إلينا بحثا منظما كاملا في المنطق واضعا بصب عينه دائما استخدامه في الفقه وتطبيقه على مسائله، فالأمثلة التي يضرب بها لأشكال القياس وضروبه مأخوذة كلها من الفقه "أ.

<sup>(</sup>۱) راجع المصدر السابق – ص۱۹ ، ص۱۹ ، اذ نجد أن الغزالى يطبق هذه الموازيس على ما ورد فى النصوص القرآنية فيما يتعلق بالأمور والقضايا العقائدية مثل اثبات وجود الله تعالى ، ووحدانيته ، والميزان الاكبر هو ميزان سيدنا الخليل ابراهيم عليه السلام ص۲۰ ، ص۲۱ وهذا الميزان يمثل الشكل الاول من اشكال القيساس المنطقسى عند ارسطو ، كذلكفان الميزان الاوسط يمثل الشكل الثانى ، والاصغر يمثل الشكل التسالت - ص۲۸ ، ص۳۲ ، أما ميزان التلازم ، فهو الذي يلزم من وجود الشيء ، وجود شسىء أخر – وهو القياس الشرطى المتصل – ص ٤٠ - ولهذه الموازين أمثلة تطبيقية كثيرة - لمن يريد المزيد - براجم – نفس المصدر .

<sup>(</sup>۲) راجعه - العرالي - معيار العلم اماكل متفرقة - كذلك جولد تسهير "موقف أهل السنة بازاء علوم الأوائل - ص١٥٥

وفى مواضع كثيرة من المنطق نراه يوضح المسائل المنطقية بأمثلة من الفقية قدر المستطاع متفقية اتفاقيا دقيقيا منع قواعيد الاستدلال البرهاني (١).

بل يكشف باستمرار عن خرق مناهج الفقه للقواعد المنطقية (<sup>()</sup> .

ولا شك أن الغزالي أراد بكتبه أن يبين أهمية المنطق بالنسبة للبحوث الفقهية والأصولية ، ويوصى بأتباع ذلك (").

ويشير كذلك إلى أن المنطق كالرياضيات سواء بسواء لا خطر منه في ذاته على الدين (') .

<sup>(</sup>۱) راجع الغزالي - معيار العلم - ص١٦٥ - وما بعدها .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق – ص١٦٥ – وما بعدها .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> راجع الغزالى - المستصفى فى علم الاصول - مقدماته - حيث قدم له بمقدمة تشمل مسائل المنطق وتلخصها مأخوذة من كتبه المنطقية .

<sup>(1)</sup> راجع - الغزالى - المنقذ من الضلال - ص ٤٩ (يقول :أما المنطقيات فلا يتعلق شىء منها بالدين نفيا أو اثباتا ، بل هو النظر فى طرق الأدلة والمقاييس وشروط مقدمات البرهان وكيفية تركيبها وشروط الحد الصحيح وكيفية ترتيبه) - راجمع كذلك ص ٢٤ - اقواله فى الرياضيات .

أما تاج الدين السبكي المتوفى عام / ٧٧١هـ / فعلى الرعم من عدائه الشديد للفلسفة والمشتغلين ببحونها ، وكذلك المتأخرين من المتكلمين الذين مزجوا بحوث علم الكلام بكلام الفلاسفة ، فأنه لم يحرم الاشتغال بعلم المنطق . وانما يسمح بدراسة المنطق وفروعه للذين رسخت قواعد الشريعة في قلوبهم ووصلوا في العلوم الدينية إلى درجة الكمال (١) .

هذه نظرة تحليلية لمكانة المنطق ودراسته في العالم العربي الاسلامي بين المؤيدين والمعارضين له . من الفلاسفة والمفكرين الاصوليين والفقهاء .

وعلى الرغم من أن بعض المسلمين رأى في دراسة المنطق وإدخاله في العلوم العربية والإسلامية خطرا كبيرا على سلامة الاعتقاد أو تشويها للشريعة ، فإن البعض الآخر لم ير في ذلك "في المنطق" أدنى خطر بالنسبة للشريعة بل يمكن الاستفادة بمباحثه وقضاياه واحكامه البرهانية في خدمة الدين ، وتدعيمها لأصوله العقائدية والفقهية ، كما رأينا عند الإمام الغزالي .

<sup>(1)</sup> جولد تسهير - مذهب أهل السنة بازاءعلوم الأوائل - ص١٦٣ ، ص١٦٤ .

ولكن هل نرى ذلك التيار المعارض للمنطق يظل سائدا في المدارس العلمية الإسلامية العربية في العالم العربي الإسلامي في العصور المتأخرة ؟ أم أن دراسة المنطق اتخذت منهجا آخر في المدارس العلمية الإسلامية في هذه العصور المتأخرة وحتى القرن الرابع عشر الهجرى ؟.

وهذا ما نريد البحث فيه .

## ثالثا: – علم المنطق في العصور المتأخرة

لقد ثبت لنا من خلال دراستنا لعلم المنطق وأهميته في العالم العربي الإسلامي. أن الاهتمام بدراسته وتدريسه في المدارس الإسلامية لم تنقطع عبر القرون المتأخرة. وحتى القرن الرابع عشر الهجرى. فعلى الرغم من أن دراسة الفلسفة أغفلت منذ عدة قرون ، الا أن المنطق ظل يدرس حتى الآن (۱) مع العلوم

الشرعيه بوصفه علما مساعدا ووصعت فيه منظومات ايصا . جربا على تلك الطريفة المتبعة التي لا تزال شائعة في الشرق

وإذا كان المنطق هو العلم الوحسد البذي اصبح يبدرس للجميع بعد أن أهمل الباحثون والدارسون العلوم الطبيعية والميتافيزيقية ، فإنه كان من اليسير أن يوضع في القالب وضعا جيدا كذلك فأن المنطق الصورى اعتبر اداة يستطيع أن يستفيد بها كل متعلم ، وكل شيء يمكن البرهنة عليه بطريق المنطق (٢).

ونستطيع أن نبين ذلك إذا ما قمنا بدراسة للمنطق وفرعه وطريقته عند المتأخرين - ومنذ القرنين السادس والسابع وحتى القرن الرابع عشر الهجرى .

فقد كانت الرغبة أكيدة في اختصار المنطق وتركيزه في هذه العصور - إذا وضعت المختصرات، والمتون، والرسائل منشورة

<sup>(&#</sup>x27;) جولد تسهير – موقف أهل السنة القدماء بازاء علوم الاوائل – ص١٦٧ .

 <sup>(</sup>۲) راجع - دى بور - تاريح الفلسفة فى الاسلام - ص٣٥٩ .

أو منظومة في هذه الفترة ، ومن أمثلة ذلك مختصر الابهرى ". على "ايساغوجي" والقزويني (أ) و"الشمسية" والاخضري (أ) السلم . ووضع موجز آخر في ذلك لعمر بن يوسف السنوسي (أ) ، و على هذه المختصرات أو المتون . قامت الدراسات المنطقية العربية في القرون الستة الأخيرة (أ) .

ويتضح لنا كذلك أن هذه المختصرات والرسائل المنطقية لا تزال تستعمل وتدرس إلى يومنا هذا ، وبصفة خاصة في الأزهر الشريف والذي كان يعتبر أكبر جامعة إسلامية في الشرق ، حيث وضعت عليها الشروح والتعليقات من جانب العلماء الأزهريين . وفي

<sup>(</sup>۱) الأبهرى : هو أثير الدين منفصل بن عمر ألا بهرى المتوفى عام ١٦٦هـ / ١٢٦٤م/ وله كتاب عدا ايساغوجى - هداية الحكمة ويشمل المنطق والطبيعيات والإلهيات .

<sup>(</sup>۲) القرويني : هو نجم الدين على ابن عمر القرويني الكانبي المتوفى عام / ٦٧٠هـــــ / ٢٧٠م / صاحب شرحت شرحت تنسب في القواعد المنات

<sup>(</sup>٣)الاخضرى: هو عبد الرحمن الاخضرى - المتوفى عام / ١٤٩هـ / ٢٤٥١م / .

<sup>(3)</sup> and it is imitems that (3) and (4) 19.8 = 1.00

<sup>&</sup>lt;sup>(ه)</sup> راجع – دکتور ابر اهیم مدکور – مقدمة کتاب الشفاء – ص ۳۰ .

القرون الأخيرة ، ومن بين هذه الشروح المتأخرة عند الأزهريين: حاشية الشيخ الحفني (١) على شرح ايساغوجي لشيخ الإسلام (١).

ويبدو أنه كان "لأيساغوجى" أهمية كبيرة في محيط الدراسات العلمية والفنون العقلية الإسلامية ليس عند المتقدمين فحسب بل وعند المتأخرين بصفة خاصة ، إذ ان الدراسة في الأزهر الشريف والمعاهد الأزهرية كادت أن تقتصر على ايساغوجي في دراسة فنون المنطق ، باعتباره مدخلا ومقدمة عامة في المنطق الأرسطى ، بل لقد صنف في متون وضعت عليها شروح وحواشي تتضمن معظم مباحث المنطق في الحدود والقضايا والأحكام ، والأدلة التصورية والتصديقية ، بالإضافة إلى الكليات الخمس ، أيضا.

<sup>(</sup>۱) هو الشيخ يوسف الحفناوى الشافعى (عاش فى لاقرن الثانى عشر الهجرى) يقول فسى ختام الحاشية "ثم صبيحة يوم الجمعة رابع عشر من شعبان عام ۱۲۰۱هـ. وقد تم طبع هذه الحاشية بالمطبعة العامرية الشرفية – بمصر – عام ۱۳۰۲هـ / "ملاحق البحث رقم ۳۵.۵".

<sup>(</sup>۲) هو الشيخ أبو يحيى زكريا بن محمد بن احمد بن زكريا الانصارى فقد وضع شــرحا على ايساغوجى – عام 0.00هــ ، وطبع على هامش نفس الحاشية وتوفى عام 0.00هــ / 0.00 ، انظر ملاحق البحث رقم 0.00 ، 0.00 ، 0.00 .

ومما يدل على ذلك أن المدرسين والدارسين نقلوا هده الشروح والتعليقات والحواشي في كراسات خاصة بنهم ليسهل عليهم دراستها أو تدريسها وحفظها .

وقد عثر الباحث على بعض هذه المتون أو الشروح والمختصرات على "ايساغوجي" في مكتبة جده الأكبر، الشيخ خليفة سالم أبو قحف (١).

مخطوطا بخط يده - بقلم بسيط "بوص" ومداد أسود (٢٠).

<sup>(</sup>۱) الشيخ خليفة سالم أبو قحف ، هكذا في نهاية المخطوط (وخاتمة) ... نشأ في قريسة - برما - احدى قرى مديرية الغربية - والمسافة التي تبعد بينها وبين مدينة طنطا عاصمة المديرية مقدار عشر كيلو مترات وقد عاش النصف الثاني من القرن الثالث عشر الهجرى وحتى الربع الأول من القرن من القرن الرابع عشر . أو في النصف الثاني من القرن الناسع عشر الميلادي . ولم نعش على تاريخ الميلاد أو الوفاة ولكن استطعنا الاسستدلال على الفترة التي نشأ فيها وتلقى علومهفي المدارس الازهرية حتى نضجت علومه ثم تولى التدريس من خلال ما وجدناه على الحواشي والمتون عن سنوات الدراسة والتدريسس في صفحة ۱۸۷ من مجموعة المتون - كتب ... (سنة ۲۹۱هـ) . أنظر شكل رقم المورة لنفس الصفحة من مجموعة المتون - كتب ... (سنة ۲۹۱هـ) . أنظر شكل رقم المورة لنفس الصفحة من مجموعة المتون - بمكتبة الباحث - عام ۱۹۹۲م .

<sup>(</sup>٢) مخطوط مكتوب بخط واضح ويقرا ومتكامل - انظر الاشكال المدينة لبعض الصندور الماحودة عنه (ملاحق البحث) .

ولتوصيح دلك أبطر شكل رقم ١٠٠٩٠٨٠ - ملاحق البحث.

ومن الجدير بالذكر، أن هناك بعض المصنفات والمختصرات الأخرى كان لها أثر كبير في مجال الدراسات المنطقية في المدارس الإسلامية المتأخرة إلى جانب "ايساغوجي" وان كان هذا الفن المنطقي الأخير هو أهم الفنون التي كان يعتمد عليها (١)

ويبدو أنه كان لمبحث أخر أهمية في مجال الدراسات الكلامية المنطقية ويتصل من ناحية أخرى بالبحوث والدراسات الكلامية المتأخرة إلى جانب ايساغوجي. والشروح والمختصرات الاخرى وهو مبحث "المقولات" (٢) وقد عرف الإسلاميون المقولات معرفة

<sup>(</sup>۱) نذكر من هذه المختصرات :الاخضرى - شرح الاخضرى على سلمة - ط - القساهرة الثكر من هذه المختصرات :الاخضرى - شرح الاخضرى على سلمة - ط - الفسافعى الثقامى - الملوى (شهاب الدين احمد بن عبد الفتاح بن يوسف بسبن عمسر الشسافعى القاهرى - الشهير بالملوى - شرح الملسوى على السلم - ط - المطبعة الازهرية حتى الآن . كذلك الباجورى - حاشية الباجورى على متن السلم - ط - القاهرة عسام ١٣٠٦هـ - العطار - حاشية العطار على الخبيصى - ط - القاهرة عام ١٣٠١هـ .

<sup>(</sup>۲) يتصل هذا المبحث بمبحث الكليات ، اذ ان الموجودات في ترتيب تصلحه يشطى الأنواع والاجنسا، فهناك انواع واجناسا عليا ووسطى وسفلى ، وقد حصر الرسطو فكرها

تامة ، وهاجمها المتكلمون منذ وقت مبكر ، وقيد أدى ذلك إلى أن نشأ في العالم الإسلامي مشكلة لم يبحثها أرسطو، ولا الشراح من بعده ، وهو هل هذه المقولات منطقية أم ميتا فيزيقية ، وقد ظهرت عدة مواقف في ذلك ... منها أن ابن رشد ٥٩٠هـ / أعتبر المقولات من منطق ارسطو وعالجها غلى هذا الأساس (١) . أما ابن سينا فلم يعتبر المقولات من مباحث المنطق ، بل من مباحث ما بعد الطبيعـة ولكنه عالجها مع ذلك في قسم المنطق في الشفاء والنحاة ، وظهر اتحاه آخر تمثل عند المتأخرين الذين حاولوا أن يخلصوا المنطق من مباحث الميتافيزيقيا ، ويعودوا به الى علم قائم بذاته فحذفوا المقولات من المنطق . في مثل : السلم وشروحه (1) . ونجد ذلك عندما نتناول موضوعات المنطق التي تدرس للطلاب في المعاهد الأزهرية . كذلك يتضح لنا من خلال ميا نعيثر علييه مين شروح وتعليقات وضعت على متـون المقـولات ، وتناولهـا المتـأخرون مـن التلماء والدارسين ألأز اريين بالحفظ والدراسة إذ وضع الشيخ

تابع من المقطع السابق الأجناس العليا في عشرة ، وهذه الأجناس العشرة هـــ مبحـت المقولات - نظرنا دكتور - النشار - مناهج البحث عند مفكري الإسلام - ص٠٥ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ابن رشد – تلخیص کتاب المقولات – ط – بیروت – عام ۱۹۳۲م .

<sup>(</sup>٢) أنظر – الدكتور النشار – مناهج البحث – ص ٥٠ ،ص٥٠ .

أحمد السجاعي المتوفى عام ١٧٨٣م / القرن الثاني عشر الهجرى المدخل المدخل المحت البحث المقولات " - ينظر مدخل المدخل البحث رقم (١٢) وكذلك رقم (١٤).

كذلك وضع الشيخ حسن العطار المتوفى عـام ١٢٥٠هـ/ ١٨٥١م/ حاشية على متن المقولات للسجاعي <sup>(٢)</sup>.

وعندما نتفحص هذه المتون والشروح التى وضعت عليها نجد أن هؤلاء المتأخرين يناقشون مسائل المقولات العشرة ويشيرون لأراء الحكماء اليونانيين في الأجناس العليا، والعقول والنفوس الفلكية، وموقف علماء الكلام منها ورفضهم لها، كذلك شروح وتعليقات على المصطلحات الفلسفية اليونانية (٣) بالإضافة إلى تناول

<sup>(</sup>۱) الشيخ احمد السجاعى - متن المقولات - المسمى بالجواهر المنتظمـــات فــى عقـود المقولات ، ط - المطبعة العامرية الشرقية بمصر عام ١٣٠٣هـ / (وقد ذكر في نهايـــة هذا المتن - أنه كان الفراغ من تأليفه يوم الخميس ٦ من ربيع الأول عام ١٨٢هـــ ) - نظرنا - كذلك - متن المقولات - ص١٩٢٠ .

 <sup>(</sup>۲) حسن العطار – الحاشية على الجواهر المنتظمات – نظرنا – المقدمة – ص١ وينظر ملاحق البحث رقم
 (١٣، ١٢) .

<sup>(</sup>٢) نظرنا - المصدر السابق - ص ١٠ ، ص ١٧ ، ص ١٨ (العقب ول عند الحكماء = الملائكة في الشريعة = النفوس الفلكية ... الخ .

بعض الحدود المنطقية (الجزئي والكلي) . ولكى الصعة العالمة هي الجانب الميتافيزيقي في شروحهم لهذه المقولات العشرة أن وأني اعتقد أن هذه المقولات بحاجة إلى بحث دقيق ومتأنى بما في ذلك من طرق التحليل والنقد والمقارنة . وقد أشار لذلك أيضا الباحثون المحدثون. والمتخصصون في مناهج البحث أن وأني لأرجو أن أتناول ذلك في بحوث تالية .

كذلك - نظرنا : متن المقولات (ضمن كتاب مجموعة المتون للسجاعي - ص١٩٢٠.

<sup>(</sup>۲) ذهب احدالعلماء الباحثين في العصر الحديث الى أن هناك اتجاه حساول أن يخلص المنطق من مباحث الميتافيزيقيا وبعود به الى علم قائم بذاته (أي اتجاه صوري بحست) .

وإذا كان كل ما هو موجود في كتب المنطق العربية تقريبا هو منطق أرسطو فان تقسيم المنعلق إلى (صورى - ومادى) هو وضع الشراح والدارسين المتأخرين ، وعند الغربيين في العصور الحديثة ، وأرسطو وضع منطق الصورة وأكمله ولم يزد عليه المتأخر ون إلا قليلا ، فما عرفه الإسلاميون والعرب المتقدمين والدارسين المتأخرين والشراح منهم ، وكذلك الغربيون - من المنطق ينسب لأرسطو تقريبا .. فالمقولات العشر (۱) والكليات الخمس والبحث في الألفاظ والقضايا والقياس لأرسطو (۱).

[ تابع المقطع السابق] لذلك فقد حذف مبحث المقولات من المنطق - وهذا الاتجاه يتمثل لدى جميع المتأخرين مثلما هو واضح فى : (السلم وشروحه) وسلم بحر العلوم ... السخ . ويحتاج هذا المبحث عند الاسلاميين الى بحث أوسع - نظرنا - دكتور النشار - منساهج البحث - ص ٥١ أه .

<sup>(</sup>۱) المقولات = قاطغورياس: ويعنى عند أرسطو الاضافية أو الاستناد وعلى ذليك فالمقولات أمور مضافة أو مستندة - أو مقولة أي مجمولات - وبتعريف أدق: المقولة معنى كلى يمكن أن يدخل محمولا في قضية ، ولا يخرج الجوهر عن هذا التعريب في مهما يتبادر إلى الذهن من أن المقولات التتسع تحمل عليه هؤلاء ولا يحمسل عليي شيء . أذ أن (الجوهر) أول: هو الجزئي الموجود في الواقع ولا يضاف إلى موضع وليس حاصلا في موضوع مثل (سقراط) . وقد يضاف بالعرض مثل (هسذا العسالم سقراط) . لكنه دائما موضوع بالذات . والمثلني : هو النوع والجنس -أي ما يعسبر

ومن الحدير بالذكر أن الرواقيين بحثوا المقولات من وجهة نظر ارسطو، ولكنهم ردوها إلى أربعة: هي: الكيف، والجوهر، الإضافة، والوضع، ومن المتعذر معرفة تفصيلات هذا الرد (١٠) كذلك أفلاطين (٦) بحث المقولات في الفصيل السابع من

عن ماهيه الجوهر الاول. ويندرج تحته الجوهر الأول – مثـل (أنسان وحيـوان) وهويضاف الى موضوع كقولنا (سقراط انسـان) - والجوهـر الاول متقـدم فـى الجوهرية على الثانى – اى ان الجزئى مقدم على الكلى – لأنه الموجود الحقيقى ويقبل العوارض ، بينما الكلى لا يوجد الا فى الذهن ، فالنوع جوهر اكثر مـن الجنـس · لأنه أقرب للوجود الحقيقى فيشخص فى الجزئى . أما الجنس فأنـه يتشـخص عـن طريق النوع – وهذا مما يخالف ترتيب افلاطـون النـازل مـن المثـل بأعتباره الموجودات الحقة الى الجزيئات – الاشباح وهذه المقولات : الجوهر مثل رجل والكم مثل ثلاثة أمتار والكيف مثل أبيض والأضافة مثل : نصف والمكان مثــل السـوق والزمان مثل أمس والوضع مثل جالس والملك مثل شاكى المدلاح والفعل مثل القطـع والانفصال مثل مقطوع .

نظرنا : يوسف كرم - تاريخ الفلسفة اليونانية ص١٢٠ ، - ط - دار القلم -بيروت . تابع الحاشية السابقة<sup>(٢)</sup> نظرنا - دكتور زكى نجيب محمود ، أحمد أمين - قصة الفلســـفة اليونانية - ص٢٢٨ - ط - لجنة التأليف والترجمة -القاهرة ١٩٤٩م .

<sup>(</sup>۱) لقد أشار الشيخ حسن العطار في حاشيته على المقولات الى ذلك - مع اختلاف قليل - ص .

التاسوعات ، وقسمها الى خمس مقولات للعالم المعقول هى: الجوهر ، السكون ، الحركة ، الموافقة ، المخالف ، والخمس الثانية في العالم المحسوس وهي: الجوهر والإضافة ، والكيف ، والحركة ، والكم (۱) .

وقد انتقل هذا التراث بأكمله إلى العالم الإسلامي، وعرفه الدارسون والشراح المسلمون (٢) والفلاسفة الإسلاميون كأبن سينا(٢).

وقد ظهرت بحوث جديدة من جانب الباحثين الغربيين تتناول بالتحليل والنقد مسألة المنطق الارسططاليسي وأقسامه الثلاثة التي هي صورة المنطق (أ) الى العالم العربي الاسلامي

<sup>(&#</sup>x27;) للمزيد - راجع الدكتور النشار - مناهج البحث - ص٥١ ، ص٥١ .

<sup>(</sup>٢) راجع المصدر السابق أيضا - ص ٥١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> الشهرستاني - الملل والنحل - حــ٣ - ص١٠ - ص١٥ حيث ذكر بحث ابن ســينا -للمقولات العشرة - الأجناس العشرة .

<sup>(</sup>ن) وهذه الاقسام المنسوب ترجمتها الى عبد الله ابن المقفع همى :كتساب فاطعوريساس (المقولات) وكتاب بارى ارميناس (العبارة) . وكتاب أنولوطفيا (التحليلات - أو القياس) .

بواسطة عبد الله ابن المقفع (') وتؤكد أن المنطق هو أول العلوم التي نقلت وترجمت الى اللغة العربية (').

وان كان الباحث يؤكد أن الكتب الارسططاليسية لم تترجم مطلقا من الفارسية الى العربية ، اذ ان المراحل الأولى للـتراجم الارسططاليسية فـى الاسلام لا تفهم مستقلة عن الغربيين وهم المترجمون السريان وأهل الإسكندرية – وقد نسب خطأ تراجم لأبن المقفع . من جانب المتأخرين من المؤرخين الإسلاميين (٣) .

وإذا كان المناطقة العرب والمسلمون ، والشراح المتأخرون عرفوا المنطق بأقسامه واهتموا بدراستها وشرحها وتدريسها في أروقة المدارس الإسلامية أو في الأزهر الشريف أيضا فأنهم اهتموا

<sup>[</sup> تابع المقطع السابق إوكذلك ينسب البه ترجمه المدخه المعمروف بالايسه غوجى لفرفوريوس الصورى - نظرنا بول كروس: التراحم الارسطاطاليسية المنسوبة الى ابن المقفع . (بحث منشور ضمن كتاب التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية) . ص١٠٧ . (١) عبد الله ابن المقفع: الكاتب الشهير الذي نقل كتاب "كليلة ودمنة" الى اللغة العربية عن الفارسية في عصر الخليفة العباسي المنصور (أبو جعفر) وكان كاتبا لعيسى بن علهي . وقتل عام / ١٣٨ - أو عام ٢٤٢هـ / .

<sup>(</sup>٢) للمزيد – راجع – المصدر السابق – ص١١٨ – وأماكن متفرقة .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق - ص ۱۰۱ - ص ۱۱۸ .

"بالمدخل" أو ما يسمى "بالايساغوجى" اهتماما كبيرا . وهذا واضح من تلك الشروح الكثيرة التي وضعت عليه والتي أشرنا إليه سلفا .

فالقائمون على التدريس للمنطق في المدارس والمعاهد الأزهرية - اهتموا أكثر بالجانب الصوري وهو الذي يشمل: المدخل (ايساغوجي) والمقولات (الأجناس العالية للموحودات). والعبارة (باري أرمنياس) الذي يبين كيفية تركيب المعاني إيحابا أو سليا بحيث تصبح قضية وخبرا محتملا للصدق والكذب. والقياس (التحليلات الأولى). والذي يعرض لتأليف القضايا بحيث يتكون منها قياس يفيد علما بمجهول . والتحليلات الثانية . الذي تمتحن فيه شرائط القياس بحيث يصير برهانا ويكتسب به يقين لا شك فيـه . وقد أشتمل المدخل على هذه الأجزاء حيث - أنه مقدمة عامة في المنطق. وتناوله الدارسون والشراح المتأخرون بالاهتمام كما ذكرنا ، لأن هذا الحانب لا يتصل بالفلسفة أو مباحثها الميتافيزيقية ، وقد أهمل المتأخرون الأقسام المتصلة بالبحوث المتصلية بالفلسفة ، وأحازوا الاشتغال بهذا القسم إذ يذكر أحد الشراح في ذلك "أعلم أن المنطق على قسمين قسم خلا عن الفلسفة كالمذكور في هذه

الرسالة (۱) وقسم لم يخل. والثانى هو محل الخلاف. وأما الأول فلا خلاف في جواز الاشتغال به ، بل هو فرض كفاية ، لأن تحرير العقائد الإسلامية ، ودفع الشبهة والشكوك عنها واجب على سبيل فرض الكفاية وذلك يتوقف على القوة في هذا الفن (۱).

وهذا يدل على ما لهذا الفن (المنطق) من أهمية في الأوساط الإسلامية والدراسات العقائدية الإسلامية في الأزهر الشريف ومدارسه، وهذا يؤيد ما ذكرناه فيما سبق. من أن الدراسات العلمية عند المتأخرين كانت تهدف الى نفع الدين والدفاع عن سلامة الاعتقاد. بل ويتضح لنا ذلك أيضا إذا ما تتبعنا الأمثلة المضروبة في تعليقات وشروح هؤلاء أثناء تناولهم للقضايا

<sup>(</sup>١) يقصد بذلك - حاشية الأنصاري على ايساغوجي في فن المنطق.

<sup>(</sup>۲) الشيخ يوسف الحفناوى – حاشية على شرح زكريا الانصــــارى علــــى ايســـاغوجى – ص ۱۰ – وقد اشار الشارح كذلك الى قول الإمام الغزالى (ان من لا معرفة له بالمنطق لا نقة بعلمه) .

المنطقية ، حيث أنهم يستشهدون لذلك كله بأمثلة وقضايا إسلامية أو عقائدية أصولية وفقهية شرعية (أ).

وعلى ذلك ، فأنه كان - لمبحث "ايساغوجى" أهمية كبيرة وأهتمام واسع في العالم الاسلامي في العصور المتأخرة - ولكن هل تنبه هؤلاء الى صلة هذا الجزء بالمنطق الذي وضعه ارسطو واجزائه الأخرى؟ أم انهم تناولوه بالشرح والدراسة باعتباره مقدمة ومدخلا عاما للمنطق يسهل دراسته وحفظه وبلوغ المراد به فقط ؟

وهذا ما نريد إيضاحه ، من خلال ما عثرنا عليه من أمور جديدة لم تكن في حسبان هؤلاء الشراح، ولم ينتبهوا إليها!

لقد اتضح لنا من خلال البحوث الدقيقة أن الباحثين أكدوا على أن الأجزاء الثمانية (١) هي التي وضعها ارسطو، أما الجزء

<sup>(</sup>¹) للمزيد - يمكن مراجعة الأبواب والفصول التي تشتمل عليها الموضوعات المنطقية في الحواشي ، وداخل المتون والمختصرات .

<sup>(</sup>۲) وهى : المقولات العشر – العبارة – التحليلات الأولى والتحليلات الثانية – والجدل – والمفسطة ، والخطابة والشعر .

المسمى بايساغوجى أو المدخل فهو من وضع أحد أساتذة الفلسفة المشائية وهو: فرفوربوس الصورى (١).

"فهذه الأجزاء كلها لأرسطو ما عدا ايساغوجي فأنه لفرفوريوس وقد وضعه ليكون مدخلا لقاطيغورياس (المقولات) أو المنطق جميعه (أولم يلبث أن اخذ عنه ، واضيف إلى كتب ارسطو وجعل جزء منها (أ) ومن الجدير بالذكر إن بعض مؤرخي العرب يميلون إلى اعتبار ايساغوجي مدخلا للمنطق جميعه لا للمقولات وحدها (أ).

ولما كان لايساغوجى هذه الأهمية بالنسبة للأرجانون الأرسطى فأن ابن سينا لم يغفل ذلك - إذ أنه عرض لأقسام المنطق في كتاب "الشفاء" وضم إليها المدخل، فأصبحت تسعة أقسام،

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فرفوریوس الصوی – ولد عام ۲۲۳ – وتوفی عام ۳۰۰م .

<sup>(</sup>۲) وقد اثبت ذلك يول كروس في بحثه - التراجم الارسططاليسية المنسوبة إلى ابن المقفع (ضمن النراث اليوناني في الحضارة الإسلامية ) - ص ١٠٢ - ١٠٧ .

<sup>(</sup> $^{(7)}$  دكتور ابر اهيم – مقدمة مدخل الشفاء لأبن سينا – ص $^{(2)}$  ، ص $^{(7)}$  .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (بالهامش) ، كذلك - ابن النديم - الفهرست - ص ٣٥٤ .

كذلك فأن الفارابي عندما اعتبر أجزاء المنطق ثمانية (1) فأنه في مقام آخر جعل ايساغوجي مدخلا للمنطق، وعني بشرحه والتعليق عليه، أما ابن رشد فقد كان حريصا على تعاليم أستاذه ارسطو، المعلم الأول، ولم ير غضاضة في أن يضم "ايساغوجي" إلى كتبه المنطقية (1).

لقد عرف العرب فرفوريوس معرفة تامة ، مؤرخا ، وشارحا لأراء ارسطو طاليس ، واعتمدوا شرحه ، إذا كان اهدى القوم إلى إشارته وجميع ما ذهب إليه (أ) لذلك فقد اهتموا بمؤلفه المشهور "بايساغوجى" الذى نال فى القرون الوسطى خطأ كبيرا ، إذ ترجم إلى اللاتينية منذ القرن الخامس الميلادى ، ثم ترجم إلى السريانية وعن هذه نقل إلى اللغة العربية بعد ذلك بقرنين من الزمان (أ) بل وكما اشرنا ، أنه يعتبر اول ما ترجم من اجزاء المنطق فى العالم

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق - ص٤٥ - كذلك - الفارابي - احصاء العلوم - ص٦٣ ، ص٧٠٠ .

<sup>(</sup>٢) نظرنا ايضا: نفس المصدر السابق - ص ٤٥.

<sup>(</sup>٣) الشهرستاني - الملل والنحل - حــ ٢ - ص ٢١٤ .

<sup>(</sup>٤) راجع - دكتور إبراهيم مدكور - مدخل الشفاء لابن سينا - ص٤٨ ،ص ٤٩ .

العربي الإسلامي ، نظرا لأهميته ، وربما وضع العرب عليه شروح ومختصرات اخرى (١) .

ومما لا شبك فيه أن كتباب ايسباغوجي - البذى وضعه فرفوريوس كمدخل وشرح لما ينطوى عليه المنطق الارسطى ، انما يتناول الفاظا قد كثر ترددها في منطق ارسطو . وهي : الجنس ، والفصل ، والنوع ، والخاصة ، والعرض العام - وهو ما يطلق عليه اسم : الكليات الخمس . في المنطق .....

ولذلك فانه استمد مادته من عناصر المنطق ، وينسب اليه الفضل في ترتيبها والموازنه بينها ، وقد صادف ذلك في نفوس المدرسين والمتاخرين من مناطقة العرب القبول . فاخذوه عنه (٢) .

<sup>(</sup>۱) راجع كذلك المصدر السابق (الهامش) – 0.93 – وكذلك – بول كروس – الستراجع الارسططاليسية المنسوبة الى ابن المقفع – 0.00 – كذلك – الدكتور ماكس ماير هوف . من الاسكندرية الى بغداد (ضمن كتاب التراث اليونانى فى الحضارة الاسلامية) – 0.00 دكتور إبراهيم مدكور – المدخل للشفاء – 0.00 .

ولذلك نجد أن اللفظ "أيساغوجي" يسردده الشسراح والمعلقون المتاخرون في مؤلفاتهم في المنطق ، بل يستعملونه كمدخل للدراسات المنطقية كما استعمله الشراح اليونان من قبل .

اذن فقد استعمل العرب كلمة "ايساغوجي" بدلا من كلمة "المدخل" العربية ، في القرون المتأخرة ، وقد صنف هـؤلاء له المتون (۱) ووضعت عليه الشروح والمختصرات ، وكذلك التعليقات ، اذ نجد أن متن "الابهري" لايساغوجي توضع عليه عدة شروح وتعليقات (۲) وتنقـل هـذه الشروح عنـد الدارسـين لهـا . وتنسـخ كمخطوطات (۲) وقـد حـاول "اخـوان الصفاء" (۱) أن يضيفـوا الي "ايساغوجي" لفظا حديدا وهو "الشخص" وبذلـك بصلـوا بعـدد

<sup>(</sup>۱) أثير الدين الابهرى - متن ايساغوجي منطق - ضمن كتناب مجموعية المتنون - صمن الابهرى - متن ايساغوجي منطق - ضمن كتناب مجموعية المتنون - ص

<sup>(</sup>۲) ومن أمثلة ذلك : شرح شيخ الاسلام - زكريا الانصارى لمتن ايساغوجى للأبسهرى عام ٥٨٥هـ والحاشية على شرح ايساغوجى لشيخ الاسلام - وضعها الشيخ يوسف الحفناوى عام ١١٧١هـ / ١٧٧٢م / .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  مخطوط – بقلم الشيخ خليفة سالم – (بمكتبة الباحث) وفي البحث الصور الدالة علــــي ذلك .

<sup>(</sup>٤) اخوان الصفاء - الرسائل - حدا - ط - القاهرة - ١٩٢٧ .

الكلمات الخمس الى ستة الفاظ ، بدلا من خمسة ، وظنوا أنه فى حاجة الى الشرح بدرجة لا تقل عن الفاظ ايساغوجي .

ولكنى اعتقد أن ذلك لم يضف جديدا الى ما هو مقصود من ألفاظ الكليات أو الاجناس العالية .

ومن خلال ذلك يتضح . مدى ما كان "لايساغوجى" كمدخل لدراسة فن المنطق من أثر في العالم الاسلامي عند المتقدمين (۱) وعند المتأخرين أيضا . منذ القرن السابع والثامن وحتى القرن الرابع عشر الهجرى .

ونريد أن نتناول بالتحليل والنقد ما ورد في المتون، وما وضع عليمها من شروح وتعليقات عند الدارسين للمنطق في اروقة المدارس الاسلامية المتاخرة - أي في الفترة الزمنية التي

<sup>(</sup>۱)كما هو واضح في المدخل عند ابن سينا - كتاب الشيفاء - ص ۹ ، ص ۱۰ ويذكر الباحثون قول الكندى "أن ايساغوجي هو الكتاب الذي ينبغي أن يبدأ به طيلاب الفلسفة جميعا ، لما فيه من وضوح وجلاء".

نظرنا: مقدمة كتاب الشفاء لأبن سينا - ص ٥١.

حددها هـذا البحث - ثم نقارن ذلك بما ورد عند ابن سينا في كتابه "الشفاء" - أو المدخل . من ناحية المنهج وأيضا الموضوع .

فاذا نظرنا الى ما بين ايدينا من المتون (1) وما وضع عليها من شروح ومختصرات (7) نجد أنها تسير على نمط واحد أو طريقة متشابهة ، من حيث التركيز والاختصار في المتون ، ثم الاسهاب في شرح الالفاظ ودلالتها ، وتخريجها ، يضاف الى ذلك أن ما ورد في المتون والشروح التي وضعت عليها جمعت اجزاء المنطق . مضافا اليها "المدخل – ايساغوجي " بايجاز شديد مع اهتمامهم بالاجزاء الاربعة والمدخل (1) وإهمال الأجزاء الأربعة الأخيرة (1) مع الإشارة

<sup>(</sup>۱) وهذه المتون هى : متن الابهرى - ايساغوجى ، كذلك متن السلم - الشيخ عبد الرحمن الاخضرى - ومتن المقولات - للشيخ أحمد السجاعى - (ضمـــن مجموعــة المتــون .. ص١٧١ ، ص١٧٩ ، ص١٩٧ ).

<sup>(</sup>۲) حاشیة - یوسف الحفناوی علی شرح ایساغوجی ، كذلك شسرح زكریسا الانصساری لایساغوجی - منن الابهری - كذلك حاشیة العطار علی المقولات - منن السجاعی .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> وهى المدخل / ايساغوجى – الكليات الخمس / والحدود والقضايا / والنتاقض والقياس / والبرهان / – متن الابهرى – ص١٧٩ .

إليها ، وعدم الثقة فيها ، والتأكيد على أهمية "البرهــان" بالنسبة لاحزاء المنطق حميعه (١) .

واذا كان لايساغوجي من أهمية في العالم العربي والاسلامي من الناحية المنهجية ، بأعتباره مدخيلا للدراسات المفصلية فيان علماء العرب رأوا فيما بعد ضرورة التمهيد لعلومها ببحوث مختصرة كتقديم لها وتيسيرا لآمرها ، وكذلك فقد قدر له أن يتدارس في المدارس الاسلامية في العصور المتاخرة حتى اليوم (١) وبصفة خاصة نجد أن الشروح التي وضعت عليه أصبحت من الرسائل الدراسية التي تدرس للدارسين في الازهر والمعاهد الازهرية حتى اليوم أيضا .

ولا شك أن المتون التي وضعت بعد الابهري ٦٦٣هـ / لدى الاخضرى ٩٤١هـ أو غيره (٢) إنما تسير على طريقة الابهري مع شيء من التفصيل والايضاح والتبويب - دون اضافة او ابداع (٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> قال الابهرى "والعمدة هو البرهان لا غير" - المتن - ص١٨٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> دکتور ابراهیم مدکور – مقدمهٔ الشفاء – ص٥٠ .

 $<sup>^{(</sup>r)}$ راجع الاخضرى – المتن – m

وكما ذكرنا أن المتأخرين استبعدوا "المقولات" فلم نجد ما يشير الى مكانه هذا البحث فى متن الابهرى ، وكذلك فى متن الاخضرى "السلم" ربما كان السبب فى ذلك ... الصلة التى تصل مبحث المقولات بالميتافيزيقيا ، أو الفلسفة الأولى عند ارسطو ، وهو ما استبعد الاشتغال به هؤلاء (ا) أو تدريسه ضمن مباحث واجزاء المنطق عندهم ، والجانب الموضوعى لايساغوجى هو المدخل "ايساغوجى" (۱) – القضايا (۱) – التناقض (۱) – والعكس (۱) والقياس (۱) والبرهان (۲) .

<sup>[</sup> تابع من المقطع السابق ]<sup>(۱)</sup> مثال على ذلك : كتاب الملوى على شرح السلم (الاخضرى) وهو من الكتب المقررة على طلاب المعاهد الازهرية . الان (الجهاز المركسزى للكتسب الجامعية والمدرسية – القاهرة – ۱۹۷۸م – ط – دار المعارف – ۱۹۷۸م .

<sup>(</sup>۱) وجدنا أن مبحث المقولات - وضعت عليه المنون ، وتناولسه العلماء والدارسون بالشرح والتعليق - وأصبح يدرس كجزء مستقل عن مباحث المنطق . نظرنا حاشية حسن العطار على منن المقولات للسجاعى .

<sup>(</sup>٢) يبحث في الالفاظ وأدلتها - الجزئي والكلى - وتشمل الكليات الخمس : الجنس : والنوع والفصل والخاص والعرض .

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> وهى القضايا الحملية (الموضوع والمحمول): كقولنا: زيد كاتب، وامسا شرطية متصلة، كقولنا المحملة ، كقولنا إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود – وأما شرطية منفصلة كقولنا : العدد أما يكون زوجا أو فردا، والقضايا: أما أن تكون موجية وأما سالية.

# ومن الجدير بالذكر أن المتأخرين لم يهتموا بالاجزاء الباقية من المنطق مثل: الجدل والمغالطة والخطابة والشعر، سوى

[ تابع الحاشية السابقة ]<sup>(1)</sup> التناقض: هو البحث في اختلاف القضيتين بالايجاب والسلب بحيث يقتضى لذاته أن تكون احدهما صادقة والاخرى كاذبة كقولنا: زيد كاتب ، وزيسد ليس بكاتب .... الخ .

(°) العكس: هو أن يصير الموضوع محمولا والمحمول موضوعا ، مسع بقساء السسلب والايجاب بحالة ، والتصديق والتكذيب بحالة ، (فالموجبة الكلية لا تعكس الى كلية – بسل تعكس جزئية ، والموجبة الجزئية تعكس الى جزئية – والسالبة الكلية تعكس سالبة كليسة ، والسالبة الجزئية لا عكس لها لزوما .

(۱) القیاس: قول معقول مؤلف من اقوال متی سلمت لزم عنها لذاتها قول آخر (مقدمسات یلزم عناه نتائج) و هو اما اقترانی ، و أما استثنائی (قولنا مثلا ان کان کذا ... فسهو کدا ولکن کذا) القیاس مکون من مقدمتین – کبری ، وصغری ، یربط بینهما حدا أو وسط ..

(<sup>۷)</sup> البرهان : هو قياس مؤلف من مقدمات يقينية لأنتاج اليقينيات ، واليقينات ، أقسام احدها : أوليات (كقولنا الواحد نصف الاثنين والكل أكبر من الجيزء .. ) ومشاهدات : كقولنا (الشمس مشرقة ، والنار محرفة .. الخ)

ومجريات :كقولنا (السقمونيا مسهلة وحدسيات كقولنا (نور القمر مستفاد من نور الشمس) ومتواترات كقولنا (محمد صلى الله عليه وسلم نبى وأظهر المعجزات) .

- نظرنا في ذلك - الابهرئ - متن ايساغوجي - ص١٧٩ ومها بعدهها ... كذلك - الاخضري - متن السلم - ص١٧٩ .

الاشارة اليها ووصفها أنها أقيسة غير يقينية ، ولم يعتمدوا عليها كثيرا مثل باقي الأجزاء (١).

وهذا يدل على أن المتأخرين اخذوا بالاقسام والضروب المنتجة في المنطق، وهي تتعلق بالجيانب الصوري. العقلي. الفكري لتصحيح مسار الفكر والمعرفة والوصول الى اليقين العقلي.

ومما يلفت النظر أن هولاء المتأخرين لم يشيروا الى فرفوريوس الصورى باعتباره واضعا لهذا المدخل المسمى "بايساغوجى" تعنى المدخل لمنطق ارسطو، وتلخيص للأجناس العالية وهي الكليات الخمس ومنسوب وضعه وترتيب عناصره لفرفوريوس الصورى - أحد الشراح المتأخرين. وهذا ما اجمع عليه المؤرخون والباحثون في هذا المجال (") للكليات الخمس " (")

<sup>(</sup>١)الابهرى - متن ايساغوجي - كذلك الاخضرى - السلم - وشروحه -

كذلك حاشية الحفي على شرح ايساغوي لشيخ الاسلام - ص٦٠ ، ص٦١ ، ٦٢ .

<sup>(</sup>۲) نظرنا : بول كروس – التراجم الارسططاليسية .. ص١٠٢ .

كذلك - دكتور عبدالرحمن بدوى - مجموعة التعليقات التى وصفها على ما ورد فى بحث بول كروس - التراجم الارسططاليسية بالهامش - ص١٠١ -

اذن فليس هنا اشارة لمؤلف المدخيل ولا للفيلسوف الذي قيام بشرحه .

وأعتقد ان الشراح المتأخرين من العرب والدارسين في اروقة المدارس الاسلامية لم يكن لديهم اهتمام بكتب الفلسفة اليونانية بل وهجروها. وكذلك الشروح أو المؤلفات العربية التي تتناولها. وأخذوا فقط بأصول الفكر والمعرفة وقوانينها دون الاهتمام بتأصيلها.

#### <u>تحلیل ونقد:</u>

اذ يتضح لنا ان المنطق في العالم الاسلامي عرفه الفلاسفة والاصولوين معرفة تامة ، وعارضة بعض الاصوليين والفقهاء عن جهل

<sup>[</sup> تابع الحاشية السابقة إكذلك - ابن سينا - كتاب الشفاء - اذ نجد انه يشير الى صساحب ايساغوجى و هسو فرفوريسوس الصسورى - ص ١٠٠ ، ص ٩١ ، ص ١٠٠ ، ص ٨٠٠ ، ص ٨٦ . ثم أشار ابن سينا الى صاحب المنطق - ارسطو طاليس ص ١١ - ثم - المعلسم الأول - ص ٥٩ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق - ص ١١ - ويبدو أن المتاخرين لم يسهتموا بالتحليل اللغوى للمصطلحات . فالكلمة في مدلولها اللغوى تشيرالي - المدخل - كالأتي :-

<sup>-</sup> eisago \ E sageocha \
- to lead in \ introduction \

باهميته وقايدته بالنسبة لتصحيح الفكر والعلم وعبدا المعرفية . ولكن على الرعم من ذلك، قال نظم الدراسات الدينية الاسلامية في القرون المتأخرة تدل على أن نزعات التعصب التي اطلقها ابين الصلاح الشهرزوري / ٦٤٣هـ / وغيره ضـد تعليم المنطق قد ذهب مع الرياح، فقد رأينا كيف ان المتأخرين اهتموا بعلم المنطق. فوضعوا المتنبون وصنفوا الرسائل المنثورة . بالاضافة الى الشروح والتلخيصات والحواشي. وقد احتلت متون المنطق مكانة كبيرة في الدراسات الدينية والاصولية الازهرية، حي الآن ومن ناحية أخرى فان رجال الدين من أهل السنة في العصر الحديث اتسعت آفاقهم بحيث لا يقاومون علما من العلوم وفنا من الفنون ، اذا ما كان في ذلك فائدة ، ولا يشعرون في انفسهم بشيء من المعارضة للعلوم الفلسفية وبصفة خاصة المنطق وان كان المنهج السائد فيه حتى الآن يستركز حبول المسائل الصوريبة ، أكثر من الجوانيب المادية . ومما لا شك فيه أنه قد ظهرت دراسات علمية دقيقة في محال دراسة المنطق ومناهج البحث في العلوم تظهر أصالة التفكير العلمي العربي الاسلامي ولكن الجوانب التطبيقية لهذه البحوث مازال رهن التحقيق

وان كان لنا من نظرة نقدية أخرى فيما ظهر لنا من طرق ومناهج التدريس في المنطق عند هؤلاء المتأخرين . فان هذه التي تناولوا بها علم المنطق . من حيث نظم المتون ، أو وضع الشروح والتعليقات ، لم تؤدي الأالي كثير من الحواشي التي تزيد تفصيلا وتعليقا دون اضافة او ابداع قد يـؤدي الى مزيد من التطـور للفكر والمنطق ، ولم يتضح عند المتأخرين أية زيادة في أي ناحية من نواحيي الفكر الي ما بلغه المتقدميون ويبدوا ان العقول والاستعداد العلمي عند المتأخرين لم تبلغ من القوة في الفهم والتعمق مثلما كانت عليه العقلية العربية الاسلامية في القرون الخمسة الاولى ، لذلك نجد ان حركة الانتياج العلمي والفكري الفلسفي والنظريات الفقهية والكلامية قد ركدت، ولم تضف امورا الى تراث السابقين عليهم ، وربما لم يكن للمتأخرين من فضل في مجال العلوم الدينية والشرعية والمنطقية والفقهية . وغير ذلك من فضل سوى حسن الاختيار والاقتباس من كتب المتقدمين عليهم ، وأنتهي أمر النظريات الفقهية والكلامية والفلسفية ، ولم يشعر أحد بعد ابن سينا /٤٢٨هـ أن عليه أن يأتي بجديد ، أو بآراء مبتكرة وسادت بعض النزعات الصوفية وأصبح عامية الناس ينقادون لشيوخ الطرق

والمذاهب الصوفيه ، وسادت كذلك نزعات التقليد والجمود الفكرى ، واصبحت القرون المتأخرة تشهدعلى تراث الاقدمين ، اذ كان العلماء يقضون معظم أوقاتهم في تدريس المتون وشروحها فقط .

واذا كان المتأخرون أخذوا من المنطق والعلوم العقلية بقدر ما يفيد عقائدهم الدينية ، وتثبيت أصولهم الكلامية على حجج وبراهين منطقية ، كما يتضح لنا من خلال مزجهم العناصر الدينية بالمسائل العقلية ، فان هذه الطريقة سادت في العالم الاسلامي عند الاصوليين من الاشاعرة ، ابتداء من الإمام ابي الحسن الاشعري / ١١١ه / ٩٣٥هـ / ١١١م / ١٤٠٠ في الغزالي /٥٠٥هـ / ١١١م / فالاشاعرة يلجأون الى الاقيسة فينظمونها ، والى منطق ارسطو فاليس يستخدمونه استخدماصالحا ، وقد ظهر في جدلهم (١٠ ولا ولا شك أن عقائد الاشاعرة في علم الكلام هي التي سادت العالم الإسلامي حتى العصور المتأخرة ، فمازال الأزهريون يتدارسونها الإسلامي حتى العصور المتأخرة ، فمازال الأزهريون يتدارسونها

<sup>(</sup>۱) للمزيد - الغزالى - القسطاس - تهافت الفلاسفة - معيار العلسم ... السخ . - كذلك الدكتور - ابراهيم مدكور - دروس في الفلسفة - ص ٦٠ .

حتى الآن بمدارسهم ، وجامعتهم بالإضافة إلى الشروح المنطقية التي بحثناها من قبل .

## الفصل المامس

نْرْعَة التَّجديد في الفكر الإسلامي

في القرن الرابع عشر الهجري

#### تمهید:

لم تكن طرق التقليد والجمود الفكري تسود هذه الفترة الطويلة من حياة المسلمين منذ القرون الستة المتأخرة ، دون أن تهب رياح التجديد ، لتعود بالفكر العربي والإسلامي مرة أخرى إلى سابق عهده في القرون الخمسة الأولى من حياة المسلمين .

ولاشك أن منهج المجددين والمصلحين المحدثين، ظل قائما على أسس وقواعد ثابتة وأصلية، ولم ينشأ ذلك من النظر في تراث السابقين فقط، بل كان أيضا قائما على أصول من الكتاب والسنة والاجتهاد، دون مغالاة في التأويل، أو الشطط في التفسير، من أجل ملائمة العصر الحديث بل استنبطوا من الأصول الإسلامية ما يدفعهم إلى الأخذ بما هو جديد في آفاق المعرفة والعلم.

وقد كانت نظرة المجددين للتراث الفكري التقليدي عند المتأخرين في علم الكلام والمنطق وسائر العلوم العربية والإسلامية الأخرى نظرة رثاء، وإشفاق، وبصفة خاصة فيما يتعلق بمناهج التعليم وطرق التدريس التقليدية التي كانت قائمة على محرد

الشرح والتعليق والاستفاضة في وضع الحواشي على المتون ، دون إضافة ما .

وكما رأينا خلال هذا البحث وفي الفصول السابقة ، أن عناصر الثقافة العربية والعلوم الإسلامية ، مما يشكل أصول الحضارة العربية الإسلامية من فنون أخرى ، كانت في حالة تدهور وهبوط في القرون المتأخرة ، إذا قيست بما كانت عليه في القرون السابقة .

ففي مجال علم الكلام ، والمنطق ، وكذلك العلوم العربية ، التي كانت تدرس في أروقة المدارس الإسلامية ، وبصفة خاصة الأزهر الشريف ، ومعاهده المختلفة . لم يستطع أحد أن يزيد شيئا ذا قيمة كبيرة في أية ناحية من نواحيها على ما وضعه المتقدمون في القرون الستة الأولى ، فقد كان المتأخر ون يكتفون بترديد آراء ونظريات السابقين عليهم ، وربما يرجع السبب في ذلك فيما نرى ، وفيما يرى بعض الباحثين أيضا ... إلى أن العقول كانت من الضعف بحيث عجزت عن الإضافة أو الإبداع ، إذ ركدت حركة الإنتاج العلمي ، ولم يكن للمؤلفين الكثيرين الذين جاؤا في هذه القرون المتأخرة من الفضل سوى حسن الاختيار والاقتباس من كتب

المتقدمين، وانتهى أمر النظريات الكلامية بظهور التصوف وشيئا من الفلسفة، ولم يشعر أحد بعد الشيخ الرئيسي ابن سينا / ٤٢٨ هـ / أن عليه أن يأتي بآراء مبتكرة، في هذه العصور المتأخرة الستي ظهرت في مدارسها الشروح والمختصرات والحواشي والتعليقات، وفي مثل هذا كان العلماء يقضون وقتهم في المدارس، أما عامة المؤمنين من الناس، فإنهم أخذوا يناقدون لشيوخ الطرق الصوفية شيئا فشيئا (۱).

وأنى أرى أن من أسباب الركود العلمي والجمود الفكري والثقافي فى القرون المتأخرة ليس قاصرا على ضعف العقول وقصرها وسؤطرق ومناهج التعليم والتدريس فقط، بل ربما كانت ترجع لكثير من العوامل السياسية والاجتماعية والظروف الاقتصادية أو غيرها . أثر كبير ساعد على ذلك والتى مرت بها الدول العربية في هذه العصور المتأخرة .

<sup>(</sup>۱) راجع كذلك - دى بور - تاريخ الفلسفة فى الإسلام - - س الحدير بالذكر أن الطرق الصوفية شاعت و تفرعت فى القرون المتأخرة وكان ينتسب اليها العامــة مــن الشعب

فإذا نظرنا نظرة سريعة في تاريخ الأمم الإسلامية والعربية في هذه القرون المتأخرة نلاحظ مدى التخليف والضعيف والاضمحلال الفكرى الذي أحدثته سؤ سياسات الحكام من الملوك والسلاطين الذين تعاقبوا الواحد بعد الآخر على امتلاك حكم المسلمين في الأقطار العربية والإسلامية ، كذلك شيوع روح الفوضي والاضطراب والتواكيل ، والمؤامرات .. الخ . فانصرف هؤلاء عن الاهتمام بشئون البلاد ، وثقافتها وعلومها إلى الامتلاك وما يحقق مصالحهم ، اللهم إلا في بعض النواحي التي تخدم أغراضهم فقط ، من فنون أو علوم نظرية ، بينما قبع العلماء والدارسون على دراسة التراث وحفظه وترديده ، واختصاره أو شرحه .. في نفس دراسة الذي كانت فيه النهضة العلمية والثقافية والسياسية تنهض في أوروبا على قدم وساق ، بعد أن نفض الأوروبيون أيديهم من

وهذا ما نبه محمد على ت عام ١٨٤٩ م (۱) بعد أن تولى حكم و ولاية مصر بإرادة زعماء الشعب عام ١٨٠٥ م ، إلى ضرورة بعث النهضة العلمية والثقافية من جديد ، من أجل تحقيق أطماعه السياسية والحربية من ناحية ، ولكى يجعل من مصر مصدرا لانطلاق النهضة في العلوم والفنون والثقافات بشتى فروعها من ناحية أخرى

وعلى الرغم مما لحق بسمعة محمد على السياسية والحربية بسبب قضائه على المماليك نهائيا في مذبحة القلعة في مارس عام الما م، إلا أنه ينسب إليه الفضل في إحياء النهضة العلمية والثقافية والحربية في مصر في القرن التاسع عشر، وهذا يدل على عقريته النادرة، التي لم تتوفر لأي حاكم في بلاد شرقية من قبله وفي عصره (٢) وفي القرن التاسع عشر، بدأت رياح التجديد، ويتطلع الكثيرون إلى إنمانها، ومهدت الطريق أمام كبار العلماء

<sup>(</sup>۱) هو محمد على باشا - مؤسس الدولة المصرية الحديثة ، وباعث نهضتها واستقلالها ، وهو تركى الأصل - ولد ببلدة (قولة) عام ١٧٦٩ م وتوفى عام ١٨٤٩ م وتولى حكم مصر بإرادة زعماء الشعب عام ١٨٠٥ م - للمزيد في ذلك - ينظر عبد الرحمن الرافعي - عصر محمد على - ص١٨٥ مكتبة النهضة المصرية ١٩٥١ م .

<sup>(</sup>۲) للمزید – عبد الرحمن الرافعی – عصر محمد علی ص۲۷۱ وأماکن متفرقة أخری .

المجددين والمفكرين المصلحين لكى يبعثوا بالنهضة من جديد، والدعوة إلى بد التقليد الأعمى، ومقاومة دعاة الجمود الفكرى والديني ، والمتواكلين الخاملين . فظهر في الحياة الثقافية والدينية والدينية الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده ١٨٤٩ – والسياسية والدينية الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده ١٨٤٩ – ١٩٠٥ م وأستاذه الشيخ جمال الدين الأفغاني ١٨٣٩ م وإن كان كل من الإسلامي الكبير محمد إقبال ١٨٧٣ – ١٩٣٨ م وإن كان كل من الشيخ رفاعه الطهطاوي ١٨٠١ – ١٨٧٨ وعلي مبارك ١٩٣٢ – ١٨٩٢ م وغيرهما ثمرة علمية وفكرية من ثمار عصر النهضة الحديثة في عصر محمد على ١٨٤٩ م ، إلا أن مدرسة الإمام محمد عبده وأستاذه جمال الدين الأفغاني ، قد خلقت جيلا كاملا من كبار المفكرين والعلماء السياسيين الذين نهضوا بالفكر الإسلامي وأخذوا المفكرين والعلماء السياسيين الذين نهضوا بالفكر الإسلامي وأخذوا النظر العقلي المعتدل في العصر الحديث .

وهذا ما نريد توضيحه ، خلال هذا الفصل ، وتكون دعوة منا إلى الذين ينظرون إلى النور ويقاومون دعاوى الجهل .

### أولا: <u>-المجددون المحدثـون وموقفـهم مـن تــراث</u> المتأخرين

أشار بعض الباحثين المحدثين من المستشرقين إلى حالة الأوضاع في العالم الإسلامي بعد القرن التاسع الهجرى بما يفيد أن الأمة الإسلامية تملك مقومات تقدمها وحضارتها وتستطيع ذلك، وإن كانت هناك أمور كثيرة حالت دون اطراد تقدم المسلمين كما كانوا عليه في القرون الأولى، كالخلافات المذهبية، والاضطرابات السياسية، ونزعة التواكل التي سادت في القرون المتأخرة.

إذ يذكر أحد الباحثين المستشرقين في التراث العربي الإسلامي" بأن مصائب العالم الإسلامي قد بدأت في هذا القرن، اذ أن التفوق المدني الذي ظل في الشرق الأدني زهاء ألف عام قد بلغ نهايته في هذا العصر وانتقل هذا التفوق إلى الأوربيين الغربيين، ولكن مع ذلك ..... فإن العالم الإسلامي لم يفقد بعد قدرته على الحضارة وإن لم يقدر على مزاحمة عالم المسيحية في حياة المدن الصناعية والتحارة ...... وغيرها تلك التي نشأت

وتقدمت في أوروبا في هذا العهد تقدما سريعا "() وفي موضع آخر يقول أيضا " ولا ينبغي أن يظن أن العالم الإسلامي قد منى بعد القرن التاسع الهجرى بانحطاط، وأنه لم يستطع أن يقدم للحضارة شيئا جديدا - ثم يشير إلى شهرة تركيا العسكرية وما في خزائن اسطنبول من علوم ومخطوطات ..... الخ "().

وينتهى هـذا المفكر الغربي من تقييم مظاهر الحضارة الإسلامية والعربية منذ القرن التاسع الهجرى ... إلى أن القول بان العالم الإسلامي كان في نوم عميق قبل أن يأخذ في النهوض بتأثير أوروبا في القرن التاسع عشر مبالغ فيه كثيرا ، وحق أن الظروف الملائمة التي أنتجت الحضارة الإسلامية لم تبقه ..... لأن الدول الإسلامية كانت تضع نصب عينيها في الصف الأول الشئون الحربية حتى ولو كانت فيها مضرة من الناحية المدنية (") .. الخ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ف – بارتولد – تاريخ الحضارة الإسلامية – ص ١٤٦ – ١٤٧ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق - ص ١٥٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> المصدر السابق - ص ۱۵۲ - ۱۵۳ .

إذن يتضح لنا من خلال هذه الإشارات، أن الأمة العربية والإسلامية كانت ومازالت تملك مقومات وأسس التقدم والحضارة والمدنية في نواحيها المختلفة، ولكن فصرت أنظار الحكام والقائمين على شئون العلم والتعليم في القرون المتأخرة ........

وهذا ما تنبه إليه العلماء والمجددون في العصر الحديث، وعلى رأسهم الإمام محمد عبده \_ ١٩٠٥ م وغيره من المصلحين. فلم يكن الإمام محمد عبده مهتما فقط بتمسكه بحقيقة ما نزل به الوحى الإلهى، ودحضه للشك العصرى فيه، بل كان على اقتناع عميق بأن الإسلام ينبغى أن يعيد التفكير في موقفه من الكثير من مشاكله العلمية وأن يعيد صياغة الحلول القديمة لكى تتمشى مع الاتجاهات الأيديولوجية والفلسفية والاجتماعية الحديثة، ولهذا يعتبر من أوائل المؤيدين لفتح باب الاجتهاد محور الإصلاح في المجتمع الإسلامي (۱).

<sup>(</sup>۱) للمزيد في ذلك - راجع دكتورة - آيلز ليكتنستادتر - الإسلام والعصــــر الحديــــث (تحليلا وتقييما ) ص ١٩٠ وما بعدها - ترجمة وتعليق عبد الحميد سليم ط الهيئــــة العامة للكتاب ١٩٨١ م .

وعلى ذلك ، فقد رأى كثير من الباحثين والمستشرقين في العصر الحديث أن الشيخ محمد عسده أعظم عقل سديد ظهر بعد عدة أحيال حرك عقول المسلمين ، وحاول أن يعطي معان حديدة تنفق مع مقتضيات العصر الحديث فيما يعترضه من قضايا إسلامية في الفقه والتفسير والأصول ، والنهوض بالتفكير العربي الإسلامي ... وهو بذلك يعتبر على شاكلة الإمام الغيزالي ٥٠٥ هـ أستاذه ، الذي حارب الأسلوب الآلي المتبع في استخدام التقاليد ، وعلى شاكلة فلاسفة العصور الوسطى ، فقد كان يسأل تلاميذه ليستخلص أنيه من: الممكن استنباط وحبود الله تعالى ، وأن كلماتيه مفهومه في عقل وقلب كل إنسان (1) ومن الحدير بالذكر أن الإمام محمد عبده ، راعه ما ساد من جمود في الفكر ، وضيق في الأفق ، والتشبث بمخلفات بالية لا أساس لها ، وشاء أن يعود بالإسلام إلى ما كان عليه في الصدر الأول ، فهو سلفي ، ولكنه لا يتقيد بالنصوص يأخذ بالمأثور . ولكنه يحكم العقل فيه (٢) .

<sup>(&#</sup>x27;) للمزيد - المصيدر الميابق - ١٩١ .

<sup>(</sup>٢)دكتور – إبراهيم بيومي منكور – في الفلسفة الإسلامية جـــ ٢ ص٥٥

لقد وقف الإمام محمد عبده على حواسب الحلاف سين الفرق والمذاهب الإسلامية ، وما ساد في العالم الإسلامي من كساد فكرى في العصور المتأخرة وبصفة خاصة مناهج التعليم والتلقين التقليدية ... " لذلك فقد ثار وندب ما كان عليه التفكير الإسلامي في الوقت الحاضر ، ووجه انتقاداته لتلك الروح التي كانت تبتعد عن طرق التعليم والتفكير الحديث " (۱)

وقد انتقد الإمام محمد عبده هذه الطرق والمناهج ومظاهر الجمود الفكرى في عصره والعصور السابقة ، بشدة وقوة ويتضح ذلك من خلال المقدمة التي وضعها لرسالته في علم التوحيد .. فيصف طرق الدارسين المتأخرين في العلوم الإسلامية فيقول " ولم يعد بين الناظرين في كتب السابقين إلا تحاور في الألفاظ وتناظر في الأساليب ، على أن ذلك في قليل من الكتب اختارها الضعف وفضلها القصور ، ثم انتشرت الفوضي العقلية بين المسلمين تحت

Charles – C – Adams - Islam and modernism in Egypt – P , <sup>(1)</sup>
142 – OT ford University Prees Humphery Milfurd – London
1933 .

حماية الجهلة من ساستهم . فجاء قوم ظنوا في أنفسهم ما لم يعرف به العلم لهم ، فوضعوا ما لم يعد للإسلام قبل باحتماله غير أنهم وجدوا من نقص المعارف أنصار . ومن البعد عن ينابيع الدين أعوانا فشردوا بالعقول عن مواطنها ، وتحكموا في التضليل والتفكير . وغفلوا في ذلك حتى قلدوا بعض من الأمم في دعوى العداوة بين العلم والدين ، وقالوا لما تصف ألسنتهم الكذب " هذا حلال وهذا حرام ، وهذا كفر وهذا إسلام " ، والدين من وراء ما يتوهمون . والله جل شأنه فوق ما يظنون وما يصفون .

ولكن ماذا أصاب العامة في عقائدهم ومصادر أعمالهم من أنفسهم بعد طول الخبط وكثرة الغلط ؟ شر عظيم وخطب عميم (').

ولاشك أن الإمام محمد عبده يقصد بالناظرين المتأخرين. الذين مزجوا علم أصول الدين (الكلام -التوحيد) بالفلسفة ومباحثها. ويذكر من هؤلاء المتأخرين البيضاوي / ٦٨٠ هـ

<sup>(</sup>۱) الإمام محمد عبده - رسالة التوحيد - ص٣٣ ، ص ٣٤ - تحقيق محمود أبو رية ط - دار المعارف - القاهرة - ١٩٧٧ م.

1۲۸۲ م وعضد الدين الأيجى <sup>(۱)</sup> وغيرهما ممن درج على طريقتهما من المقلدين المتأخرين <sup>(۲)</sup>.

ومما يلفت النظر أن الإمام محمد عبده كان يشير إلى المتأخرين أولئك الدارسين الذين أساءوا اختيار كتب المتقدمين من قبلهم، وكانت طريقتهم في التدريس تقوم على البحث في ألفاظها، وأساليبها، دون تجرير مسائل العلم وتحقيقها، وكان يقول فيهم أيضا: أنهم يتعلمون كتبا لا علما، وكان يسميهم علماء المتون ".

وقد نظم الإمام محمد عبده عدة أبيات من الشعر قبل وفاته يتضح من خلالها غيرته على أصول العقيدة وفروعها ممن يدعون العلم أو أولئك الذين يؤولون على غير علم به ، ويسيرون على طريقة التقليد والجمود ............

<sup>(</sup>۱) يقصد كتاب طوالع الأنوار .. للبيضاوى - كذلك كتاب المواقف . لعضدد الدين الأيجى \_ ت عام ٧٥٥ هـ / ١٣٥٥ م .

<sup>(</sup>٢) راجع - الإمام عبده - رسالة التوحيد ص ٣٢ ، ٣٣

<sup>(</sup>٢) راجع - محمد عبده - رسالة التوحيد - ص ٣٣ ( بالهامش )

نذكر منها هذه الأبيات:

يقول: (١١)

ولست أبالى أن يقال محمد \*\*\* أبل أو اكتظت عليه المآتم ولكنسه دين أردت صلاحه \*\*\* أحاذر أن تقضى عليه العمائم فبارك على الإسلام وأرزقه مرشدا \*\*\* رشيدا يضئ النهج والليل قائم ويخرج وحي الله للناس عاريا \*\*\* عن الرأى والتأويل يهدى ويلهم

ولم تكن ثورة الإمام محمد عبده على التقليد والوقوف على الظواهر والمأثورات دون إعمال للعقل ، إلا امتدادا حقيقيا لصرخة الإصلاح والتجديد التي نادى بها السيد جمال الدين الأفغاني المهرد الشرق . فالسيد جمال الدين وقف على أحسوال المسلمين ، ورثى لحال كبار العلماء الذين كفوا أنفسهم عناء

الدعوة وإبراز تعاليم العقيدة الدينية لتجديد أحوال الناس، والنهوض بالمستوى العقلى والاجتماعى، وقد عرف أيضا عن السيد جمال الدين الأفغانى نفوره الشديد من التقليد والجمود، وكذلك ما شاع من فرقه، وعدم الاتصال بين المذاهب الإسلامية، وتقطيع أوصال الأمة الإسلامية، وعدم الاتصال بين علماءها ومفكريها سواء في بلاد المشرق أو المغرب ...... ودعا إلى الاتصال وتحقيق الوحدة وترك دعاوى الخلاف والاجتهاد (۱)، وكان السيد جمال الدين يأخذ الأحسن والأيسر من الأقوال، ويجتهد فيها ويرد الضعيف منها ويتناول الأقرب للصواب وما يقبله العقل الصريح، ويتفق مع النقل الصحيح (۱).

ولعلنا نذكر بعض الكلمات المأثورة عن السيد جمال الدين ، في علماء التقليد ودعاة الجمود الفكرى والديني ، فيقتول في مناسبة توضيحه في مسألة " أن الإسلام لا يخالف الحقائق العلمية "

<sup>(</sup>۱) لمزید من التفصیل : محمد سعید عبد المجید – نابغة الشرق السید جمال الدیسن الأفغانی – ص77 – ص77 . ط- دار الكاتب العربی – القاهرة – عام 1977 م . (۲)ر اجع المصدر السابق – ص1977 .

"لذلك أقول ثم أقول القرآن! القرآن - وأنى لآسف! ذأن المسلمين دفنوا بين دفتيه الكنوز، وطفقوا فى فيافى الجهل يفتشون عن الفقر المدقع. وكيف لا أقول وا أسفاه! وإذا نهض أحد لتفسير القرآن فلا أراه إلا يهيم بباء البسملة ويغوص! ، ولا يخرج من مخرج حرف صاد - الصراط - حتى يهوى ، هو ومن يقرأ ذلك التفسير فى هوة عدم الانتفاع بما اشتمل عليه القرآن من المنافع الدنيوية والأخروية عمم الجهل وتفشى الجمود فى كثير من المتردين برداء العلماء حتى تخرصوا على القرآن بأنه يخالف الحقائق العلمية الثابتة "(۱).

ولم تكن ثورة التجديد والنطوير الفكرى التي أحدثها عالم باكستان وفيلسوفها محمد إقبال ١٩٣٨ م أقبل أثرا مما أحدثته حركات التجديد عند الزعماء الآخريين، فقد تنبه إلى عوامل الضعف والتخلف الفكرى والعلمي وهو يسود العالم الإسلامي في

<sup>(</sup>۱) محمد أبو ريه – صيحة جمال الدين الأفغاني ( مجموعة مقالات وآراء للسيد جمــــال الدين ) ص١٨٦ حط دار الهنا بالقاهرة بدون تاريخ .

القرون المتأخرة (۱) ورأى صرورة مقاومة مساهج التقليد والجمود التي تسود العالم الإسلامي. وأن ذلك لا يمكن أن يحدث دون بحث المشكلات الكبرى التي تواجه المسلمين في العصر الحديث بنفس المنهج الذي عالج به أسلافهم من المتكلمين والفلاسفة في القرون الوسطى ، إذ أن أوروبا في العصر الحديث دأبت في بحث المشكلات الكبرى التي عنى بها فلاسفة الإسلام وعلماؤه في ضوء الفكر والتجربة الحديثة كذلك يشير إلى ضرورة أن يصاحب يقظة الإسلام ومفكريه تمحيص نتائج الفكر الأوروبي بروح مستقلة وقد دعا الفيلسوف الإسلامي الكبير محمد إقبال إلى ذلك من خلال كتابه " تحديد التفكير الديني في الإسلام "(۱).

ولا شك أن اليقظة الفكرية والعلمية عند هؤلاء من أجل التجديد والإصلاح أوجدت بناءات فكرية ونظما منهجية جديدة لم تظهر من قبل ، وذلك في النصف الأؤل من القرن العشرين (الرابع عشر الهجري).

<sup>(1)</sup> محمد إقبال - تجديد الفكر الديني في الإسلام - ص١٣ ترجمة عباس محمــود - ط لجنة التأليف والترجمة - القاهرة عام ١٩٦٨ م .

<sup>(1)</sup> المصدر السابق - راجع ( ص١٣ - ص١٠) وللمزيد أماكن متفرقة .

فقد ظهر جيل من كبار المفكرين في هذا القرن ، حملوا لواء التجديد والدعوة إلى ملاحقة العصر الحديث ، إذ ناقش عباس محمود العقاد ت عام ١٩٦٤ م بعض القضايا الإسلامية الهامة ، بمنهج عصرى جديد مع ذكره للأصالة انفكرية الإسلامية ، متأثرا في ذلك باستاذه الإمام محمد عبده ومدرسته الكبرى (۱) كذلك كان لكل من الدكتور طه حسين ت عام ١٩٧٤ ، ومحمد حسين هيكل من الدكتور طه حسين ت عام ١٩٧٤ ، ومحمد حسين هيكل العصرى المتميز ، وأعتقد أن أمثال هؤلاء المفكرين بحاجة الى مزيد من البحث والدراسة المتميزة أيضا وليس مجاله الآن .

ومن الجدير بالذكر أن بعض المفكريين المعاصرين قد ناح باللائمة على تلك الطرق والمناهج التي اتبعها المتأخر ون، وكانت عاملا من عوامل الاضمحلال الفكري والعلمي في الحضارة العربية الإسلامية. فقد أشار أحد المفكريين المعاصرين الى التقدم الحضاري أو الثقافي والعلمي الذي ساد في العالم العربي

<sup>(</sup>۱) للمزيد من الإيضاح في ذلك – يمكن الرجوع الى كتابية الإسلام دعوة عالميـــة -دار الهلال ١٩٧٢ – الغلسفة القرآنية -ط ١٩٧١ م .

والإسلامي قرونا طويلة ، ولكن عند تدهور هده الحضارة في القرون المتأخرة تحول تطبيق المنطق الأصولي الي نوع هزيل من الاستنباط المغرق في التفاصيل والمواقف المفترضة ، وبوقف التجديد والابتكار والرغبة في الاكتشاف (۱).

ومما لاشك فيه أن اكتشاف العرب للمنطق الأصولي في الإسلام، كان دليلا على تقدم العرب والثقافة العلمية الإسلامية في العصور الوسطى وكذلك انتقادهم لمنطق أرسطو الصورى، أثر تأثيرا كبيرا على مناهج البحث والتفكير المنطقى عند الباحثين الغربيين في عصر النهضة والعصر الحديث (١).

<sup>(</sup>۱)دكتور / صلاح قنصوه - الغزو الثقافي وحوار الحضارات - ( مقال منشــور فـــى مجلة المنار ) العدد ( ۳۱) ص ۱۲۶ - يوليو ۱۹۸۷ م .

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> من الجدير بالذكر أن العرب عرفوا المنهج الاستقراني التجريبي والفروض والاختيار كذلك اخترعوا المنطق الأصولي الفقهي ، أو القياس الفقهي مثل فياس الغائب على الشاهد ، أو الاشباه بالنظائر ، ومناظرة الأمثال بالأمثال وهكذا ... ونقدوا المنطق الصوري الذي ينصب في بحثه على الماهيات الثانية – ولم يكن هذا النطق في نظر العرب إلا أداة للفكر فقط .. للمزيد في ذلك أنظر – دكتور / النشار – مناهج البحث عن مفكري الإسلام – المفدمة وما بعدها .

ولا يمكن أن نغفل علمين كبيرين عبرا بصدق منهج التحديد في الفكر العربي الإسلامي منذ منتصف القرن العشرين، وكانا أثرا من آثار النهضة الفكرية الحديثة التي وضعها الأستاذ الإمام محمد عبده ومدرسته وهما: الشيخ مصطفى عبد الرازق ١٩٤٦م/ محمد فريد وجدى ١٨٧٥ هـ/ ١٩٥٤ م إذ احتذا كل منهما منهج الإمام محمد عبده ومدرسته بالإضافة الى التقريب بين الأصالة العلمية والفكرية الإسلامية والعربية وبين الثقافات الغربية الحديثة

فالشيخ مصطفى عبد الرازق ، كان رئيس مدرسة وإمام جيل تخرج على يديه عدد كبير من الأساتذة ، فقد مزج الأدب بالفلسفة ، وقرب الأزهر الشريف من السربون ، وعول على المصادر العربية ، وعرف كيف يأخذ عنها ووجه الأنظار إليها ، واستطاع أن يحمل تلاميذه على جمعها وقراءتها ، فأرخ لبعض فلاسفة الإسلام ، وأكد الصلة بين علم الكلام والفلسفة من جهة وبينهما وبين التصوف من جهة أخرى ، كذلك أبرز مصطفى عبد الرازق ، الصلة بين الفلسفة وعلم أصول الفقه ، فوقف عليها نصف كتابه " تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية " مبينا أصول التشريع الإسلامى ، معنيا بالأخص بالرأى والقياس فى نشأتهما وتصويرهما .

وأما الأستاذ / محمد فريد وجدى ، فقد اتبع منهج الإمام محمد عبده العقلى إذ أنه دعا إلى تطهير النفس من الأوهام ، وتهذيبا بالعلم ، كما دعا إلى حرية العقل وتصحيح النفس من الأوهام ، وتهذيبا بالعلم ، وتصحيح الاعتقاد ، ورأى أن الدواء الوحيد لإصلاح حال المسلمين هو أن يفهموا معنى الإسلام ، الوحيد لإصلاح حال المسلمين هو أن يفهموا معنى الإسلام ، ويدركوا أن غرضه الأول هو ترقية حال الإنسان المادية والأدبية ، وأن هذا لا يعارض التقدم في العلم والصناعة (۱) وقد وضع الأستاذ محمد فريد وجدى مؤلفا يعبر فيه عن موقفه من مسألة " ترجمة معانى القرآن الكريم الى اللغات الأجنبية " ووضع في مقدمته لهذا المؤلف – منهجه ورأيه ، وبين أن القرآن الكريم هو آية الله تعالى الكبرى للناس والخلق كافة ، وأنزل بلسان عربي مبين ، وندب الذين يقولونه أن يبلغوه للعالم بكل وسيلة تصل إليها قدرتهم وقد دعا من خلال ذلك أيضا إلى : إقامة سلطان العقل ، وحرية النظر ،

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق – ص ۱۲۱

وهدم صنّم التقليد وتطهير الضمائر مما علق بها من وساوس وغير ذلك مما دعا إليه القرآن الكريم (').

ومما لاشك أن الكتابات الأدبية والمناقشات التى تدور حول كثير من المشكلات الاجتماعية الإسلامية والعربية ساهمت كثيرا فى دراسة قضايا إسلامية اجتماعية بمنهج عصرى وأسلوب جديد، وحاول مؤلفوها إيجاد حلول عصرية حديثة للمشكلات القديمة التى لم يجد لها حلولا أو تعثرت فى ظل التقدم العلمى والفكرى الحديث.

ونحن لانرى غضاضة أو معارضة في تناول المشكلات والقضايا الإسلامية بهذا المنهج العصرى الجديد بشرط أن لا يتعارض ذلك مع أصالة الفكر الإسلامي . وقواعده وأركان الشريعة الإسلامية ، إذ أن المنهج القياسي الأصولي الإسلامي كفيل بتلبية رغبات المجددين والمصلحين ، وقد استعمله علماء المسلمين في القرون السابقة ، فقد عارض الإمام محمد عبده وكما سنرى فيما بعد

<sup>(</sup>۱) محمد فريد و جدى الأدلة العلمية على جواز ترجمة معانى القران الى اللغات الأجنبية ص٣ وما بعدها حط المعاهد الدينية بالقاهرة ١٩٣٦ م .

- يتصوره العقلى ، تلك التصورات التقليدية القديمة عن المعرفة في زمانه ، واستطاع أن يشارك مشاركة قوية في تجريد الفكر الإسلامي من الآلية المدرسية التي تغلغلت في البيئة الأزهرية (۱).

# <u>ثانيا :— التوفيق بيـن الأصالـة والتجديـد فـى الفكـر</u> ا<u>لإسلامي الحديث</u>

#### <u>١:- من ناحية المنهج</u>

إذا كنا قد وجدنا أن المتأخرين من المشتغلين بالبحث في القضايا الكلامية ودراسة علم المنطق ، درجوا في طريقتهم باتباع السابقين وتقليدهم دون إضافة منهجية متميزة ، وكذلك حصر جهودهم الفكرية والعقلية في شروح وتعليقات ، وتأليف المتون والمختصرات ، فإننا نجد أن المجددين في العصر الحديث (منذ منتصف القرن التاسع عشر الميلادي / القرن الرابع عشر الهجري) . أرادوا تخليص الفكر العربي الإسلامي مما علق به من طريقة التقليد

<sup>(</sup>۱) للمزيد من التفصيل راجع دكتور/ عبد الغفار عبد الرحيم – الإمام محمد عبده ومنهجه في التفسير -صعد عرد المنتصد المنت

أو الاقتباس المبتسر وما وضع عليه من شروح وتعليقات في الآونة الأخيرة.

فقد اتجهت عقول علماء ومفكرى الإسلام فى العصر الحديث الى ضرورة إحياء النظرة التحليلية النقدية من جديد، والتى لم تجد فى الأوساط العلمية العربية الإسلامية منذ وفاة المفكر والفيلسوف الأندلسى ابن رشدت عام ٥٩٥ هـ . كذلك رأى المجددون والمصلحون المحدثون إيجاد منهج عقلى . بجانب المنهج الشرعى النقلى القائم على أصول الكتاب والسنة ، والذى كان يسير عليه أئمة أهل السنة من الأصوليين والفقهاء ، من قبل .

ولم يرد المجددون المحدثون الانحراف بالعقل بما يخالف قواعد الاعتقاد الصحيح ، ولكن أرادوا إحياء التراث الفكرى السليم ، القائم على التطوير طبقا لمعطيات وتقدم العصر ، بما يؤكد سنة التطور الدائم في الحياة بما أرادها الله تعالى .

وقد ظفر العصر الحديث بالعديد من الشخصيات الهامة والتي أثرت تأثيرا كبيرا في الفكر العربي الإسلامي، وإصلاحه، وتغذيته بروح العصر الحديث.

ولا شك أن أبرز هؤلاء ، كما أشرنا إليهم فيما سبق ، الإمام الشيخ محمد عبده ١٩٠٥ م ، فقد وقف على عوامل التخلف والاضمحلال العقلى في البيئة الإسلامية ، وجوانب القصور في مناهج التعليم والبحث في المدارس العلمية وفي أروقة الأزهر ومعاهده ، بالإضافة الى موضوعات العلوم التي تدرس في المجامع العلمية والمساجد في الشرق العربي الإسلامي .

لقد فطن الإمام محمد عبده بعقليته الناقدة ، الى قيود التقليد الأعمى وانحصار العقل العربى فى حدود ضيقة ، ومسائل قديمة بالإضافة الى انصرافه عن مناقشة القضايا الهامة الى الانغماس فى جدال أجوف يدور حول أمور تافهة قليلة الأهمية .

وقد أشار الأستاذ الإمام محمد عبده الى ذلك من جوانب مختلفة منها أن العلماء المتأخرين انشغلوا بما وجد عند المذاهب والفرق من خلافات شتى فى المسائل الكلامية والفقهية فكثرت المحاورات والخلافات ... يقول " ثم جاءت متن طلاب العلم النظرى النابع من عيون الدين الإسلامي ، فانحرفت الطريقة بسالكيها ولم يعد بين الناظرين فى كتب السابقين إلا تحاور فى

الألفاظ وتناظر في الاساليب علما بيأن ذلك في قليل من الكتب اختارها الضعف وفضلها القصور """.

ويشير الإمام محمد عبده كذلك إلى الأساليب اللغوية التى كانت تستعمل أداة للتعبير والكتابة والمخاطبات ... إذ أنها كانت ضربا من ضروب التأليف بين الكلمات ، الرثة الغير مفهومه ، كما أن ما كان يستعمله الأدباء المتخرجون من الجامع الأزهر وهو ما كان يراعى فيه السجع ، والفواصل وأنواع الجناس ، وهو إن كان يمكن رده الى أصول اللغة العربية في صورته إلا أنه كان ثقيلا على السمع وغير مفهوم " وهكذا الى آخر ما هنالك من أمور .

وعلى ذلك فإن الإمام محمد عبده حدد عدة أهداف أراد إصلاحها وابتكار المنهج الصحيح في معالجة مشكلات الفكر العربي والإسلامي . ومن ذلك : تحرر الفكر من قيود التقليد ، وفهم الديس على طريقة سلف الأمة قبل ظهور الخلافات ، والرجوع في كسب

<sup>(&#</sup>x27;) الشيخ محمد عبده - رسالة التوحيد - ص٣٣ .

<sup>(</sup>٢) محمد عماره - الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده - ص ٣١٨ - ص ٣١٩

المعارف الى ينابيعها الأولى (1) ومن ذلك كانت دعوته الى اعتبار النظر العقلى أصلا من أصول الدين ، فين أنه لا فرق بين الفلسفة النظر العجيجة والدين الكامل ، لأن النظر في الفلسفة ( وكذلك العلم ) الصحيح هو النظر في الغايات والأسباب والمسببات ، والدين الكامل علم وذوق ، عقل وقلب ، فكر ووجدان ، فليس هناك تعارض بين الفلسفة والدين الكامل ما دام كل منهما يعتمد على العقل في تحديد أغراضه (1).

لقد تمثل الإمام محمد عبده منهج العقل ، وطريقة التحصيل العلمى الصحيح ، محاولا أن يملأ الفراغ الفكرى والعلمى والروحى كذلك نجد أن محاولاته في التوفيق بين العلم والدين أو بين الدين والفلسفة كان بمنهج وأسلوب عقلى تأثر فيه بابن رشد .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق – ص۳۱۸.

<sup>(</sup>۲) دكتور / شكرى نجار - النهضة الفلسفية في العالم العربي الحديث - ( مقال منشور بمجلة الفكر العربي ) ص ۱۱۳

فقد أشار الإمام محمد عبده في كتابه " الإسلام والنصرانية " الى أن من أصول الإسلام النظر العقلي لتحصيل الإيمان وتقديم العقل على ظاهر الشرع عند التعارض والاعتبار بسنن الله تعالى في الخلق ، أن الشرع لا غني له عن العقل ، وهيهات أن يكون بين العلم والدين تعارض ما دام كل منهما يعتمد على العقل في تحديد أغراضه ، فلا غرو إذا كان التوفيق بينهما واجبا لأن العقل وحده لا يستقل بالوصول الى ما فيه سعادة الأمم بدون مرشد إلهي (").

ومن الجدير بالذكر أن هذا المنهج لدى الأستاذ الإمام أثر تأثيرا عميقا في الدوائر الفكرية والعلمية العربية الإسلامية ، فالشيخ محمد رشيد رضا التلميذ المخلص للإمام أهتم بتحقيق تراث الإمام الفكرى والديني والسياسي والاجتماعي (1) وكثيرا ما يستشهد بآرائه

<sup>(&#</sup>x27;) نظرنا في ذلك : المصدر السابق – ص١٢١ – كذلك آراء كثيرة للأستاذ الإمام محمد عبده – كتاب الإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية – المكتبة التجارية الكبرى – القاهرة ١٩٤٠ م .

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> لقد اهتم السيد محمد رشيد رضا وهو من كبار تلامذة الإمام محمد عبده ومدرسته بسيرة الأستاذ الإمام وحياته وأعماله - فوضع كتاب - تاريخ الإمام محمد عبده من ثلاثة أجزاء من منشورات المكتبة التجارية بمصر - ١٩٤٠ م.

وتعليقاته النقدية في كثير من المسائل الفكرية ، والمقالات التي كتبها ونشرها للرد على شبهات النصارى أو غيرهم من المذاهب التي دأب أصحابها الطعن في الإسلام ".

ولم يكن الإمام محمد عبده مبتدعا في دعوته الى تحكيم العقل، واعتباره أصلا بجانب الشرع، فقد استرشد في ذلك بمناهج الفلاسفة والعلماء المسلمين السابقين. فإذا كان قد ذهب الى القول " بأن الذي يجب علينا اعتقاده، أن الدين الإسلامي دين توحيد في العقائد، لا دين تفريق في القواعد، وأن العقل من أشد أعوانه، والنقل من أقوى أركانه " (") فإنه يلتقي مع الإمام الغزالي في قوله " أن الذي يقنع يتقلد الأثر والخبر، وينكر مناهج البحث والنظر، لا يستتب له الرشاد لأن برهان العقل هو الذي يعرف به صدق الشارع والذي يقتصر على محض العقل ولا يستضئ بنور الشرع لا يهتدى الى الصواب (").

الإسلام ) ص٧٠ – ٧٠- وأماكن منفرقة – ط – دار المنار ١٩٣٦ م .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> الإمام محمد عبده – رسالة التوحيد – ص٣٤

<sup>(</sup>٢) الإمام الغزالي - الاقتصاد في الاعتقاد - ص٢.

وعلى ذلك فإن الإمام الغزالي والإمام محمد عبده . لم يفرطا في حق العقل ، وأهميته الى جانب الشرع ، ويتفقان على أن انعدام البحث والنظر الناقد يعدل انعدام الاعتقاد والإيمان ، وأن المقلد في أصول دينه ليس بمستيقن ، وكل من ليس بمستيقن في الأصول فهو على ريب منها ، وكل من كان كذلك فهو كافر (١٠) .

كذلك فإن ابن رشد ومنهجه العقلى النقدى الفلسفى . كان قريبا من منهج الأستاذ الإمام محمد عبده ، وفكره ووجدانة وإحساسه بخطورة النظر الضيق ، فأبن رشد يقول فى هذا المجال أيضا ... بأنه إذا كانت هذه الشرائع حقا وداعية الى النظر المؤدى لمعرفة الحق ، فإننا معشر المسلمين نعلم على القطع أنه لا يؤدى النظر البرهانى الى مخالفة ما ورد به الشرع ، فإن الحق لا يضاد الحق ، بل يوافقه ويشهد له (٢).

<sup>(</sup>۱) للمزيد - راجع - دكتور عثمان أمين رائد الفكر العربى ، محمد عبده ص ٢٠ ط مكتبة النيضة المصرية - القاهرة ١٩٥٥ م .

<sup>(</sup>۲) ابن رشد (فصل المقال) وتقرير ما بين الحكمة والشريعة من الاتصال - ص ١٩ - ضمن كتاب فلسفة ابن رشد -تحقيق لجنة إحياء التراث العربي طدار الأفاق - بيروت - ١٩٨٧ م .

وإذا كان منهج الإمام محمد عبده مثل منهج الغزالي وابن رشد في أصول الاعتقاد الصحيح من حيث فهم روح القرآن الكريم والوقوف على معانيه دون التمسك بحرفية النصوص، فإنه كذلك قد أعرض عن اختراع الوجوه في التأويل أو الأغراب والإبعاد عن مقاصد التنزيل (۱)، واعتبر القرآن الكريم كلمة واحدة، لا يصح الإيمان ببعضه وترك بعضه الآخر، إذ أن فهم بعضه متوقف على فهم جميعه، وقد رأى أن يفسر القرآن بالقرآن، لا بالظن والرأى، أو التخمين (۲) ويسلك الإمام محمد عبده في رسالة التوحيد طريقة السلف و الخلف من حيث التفويض لله تعالى والتوقف عن التأويل فيما يتعلق بظواهر التشبيه مع الاعتقاد أن المعنى الظاهر غير مراد، واستعمال التأويل بالاستناد الى قرائس مقبولة وقواعد اللغة وأحكامها (۲).

ومن ذلك يتضح أن منهج الإمام محمد عبده جمع بين النظر العقلي والدليل النقلي ، فقد آمن إيمانا عميقا بأن عوامل

<sup>(</sup>١) دكتور – عثمان أمين – رائد الفكر العربي – محمد عبده ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) دكتور محمد البهي – الفكر الإسلامي الحديث – ص ١٥١ ط دار القلم ص ١٧٤ .

<sup>(</sup>٢) محمد عبده رسالة التوحيد ص ١٧٤

التجديد الفكرى لا تقوم بغير العقل وفتح باب الاجتهاد مرة أخرى. بل أننا نجد أن منهج الغزالي والإمام السلفي ابن تيمية ت عام ٧٢٧ هـ ، من حيث تمسك ابن تيمية بدقة الرواية والنقل . هما أعظم من ترحب بهما مدرسة الإمام محمد عبده (۱) وكذلك المجددين المعاصرين . إذا علمنا بأن نزعة التجديد واحياء التراث الفكرى تقوم على تأصيل الفكر بما يوافق معطيات العصر الحديث ، وعلى ذلك فإن محاولات المجددين المحدثين والإمام محمد عبده ومدرسته ، جاءت بعد سبات طويل أعقب محاولة الإمام الغزالي (۱)

لقد كان الإمام محمد عبده مهتما اهتماما كبيرا بمناقشة الكثير من القضايا العربية والإسلامية الكبرى ، السياسية والاجتماعية أو العلمية فضلا عن المشكلات العقائدية الكبرى أيضا ، فأراد من خلال مؤلفاته ومقالاته أن يقدم صورة حية لما يناسب ذلك من

<sup>(</sup>۱) راجع – جو لد تسهير – مذاهب التفسير الإسلامي ص٣٥٦ ، ٣٥٧ – ترجمة دكتـور عبد الحليم النجار ط الخانجي ١٩٥٥ م

 <sup>(</sup>۲) دكتور كمال جعفر في الفلسفة الإسلامية – ص ۲۷ ، ص ۷۸ ط- مكتبـــة دار العلــوم
 القاهرة – ۱۹۷۱ م

حلول تتفق مع منهج العقل السليم والنقل . فبالإصافة الى أنه حسم الجدل العقيم الذي كان سائدا في الأوساط العلمية الإسلامية حول مشكلات أصولية وفقهية والذي بسببه قسم الناس الى طوائف ومداهب – معتزلة – أشعريه – وشيعة – وأهل سنة – وصوفية ، وباطنة .. إلخ . فإنه جمع في مواقفه الفكرية والعقائدية بين عقلية الفيلسوف الناقد ، وعالم الدين الدقيق .

إن هذا التمنهج الإسلامي المستنير عند الأستاذ الإمام، دفع بالكثير من المستشرقين الى الاهتمام بفكرة، وآراءه، فقد ذهب اتشالز آدمز في كتابه عن الإسلام والمدنية في مصر، الى القول " بأن الإمام محمد عبده أوضح العلاقة بين الدين والعقل من خلال تفسيره للتصورات الإسلامية في العقيدة الدينية وهو ما كان يسعى دائما لتقريرها ").

وإذا كان منهج الأستاذ الإمام محمد عبده ، لم يقتصر على المشكلات العقائدية بل امتد ليشمل مشكلات سياسية واجتماعية

Charles - Adams, Islam and The Modernism in Egypt - P, 127. (1)

أيضا ، واستحق بدلك أن يدرج ضمن الشخصيات الإصلاحية الكبرى ، فإنه كان وطبيا شديد الإخلاص لوطنه ، قوميا شديد الإخلاص لقوميته وأمته ، قويا شديد القوة والصلابة في طلب الحق

فإذا كان قد حدد أهدافه وغايته ، بتحرير الفكر من قيد التقليد ، وإصلاح أساليب اللغة العربية في التحرير ، وحسم المشكلات الأصولية والفقهية ، فإنه جعل هدفا آخر يعتبر جزءا هاما من نهجه الإصلاحي في نطاق التجديد والتحديث . وأشار الي ذلك بقوله " وهناك أمرا آخر كنت من دعاته والناس جميعا في عمى عنه ، وبعد عن تعقله ، ولكنه هو الركن الذي تقوم عليه حياتهم الاجتماعية . وما أصابهم الوهن والضعف والذل إلا بخلو مجتمعهم منه . وذلك هو التمييز بين ما للحكومة من حق الطاعة على الشعب ، وما للشعب من حق العدالة على الحكومة ، نعم كنت فيمن دعا الأمة المصرية الى معرفة حقها على حاكمها ، وهي هذه فيمن دعا الأمة المصرية الى معرفة حقها على حاكمها ، وهي عشرين الأمة لم يخطر لها هذا الخاطر على بال من مدة تزيد على عشرين قرنا ، دعونا الى الاعتقاد بأن الحاكم وإن وجبت طاعته هو من

البشر الذين يخطئون، وتغلبهم شهواتهم، وأنه لا يرده عن خطئه. ولا يقف طغيان شهوته، إلا نصح الأمة له بالقول والفعل "

ولا شك أنه كان لهذه النزعة المنهجية التي تشتمل مظاهر الحياة الفكرية والدينية والسياسية والاجتماعية ، أثرها العميق في الأحداث السياسية والاجتماعية والفكرية عند المفكرين والمصلحين فيما بعد ، فقد مهدت الطريق أمام سعد زغلول ت عام ١٩٢٧ م بطل الاستقلال في مصر (٢) والدكتور طه حسين ت عام ١٩٧٤م . وغير هؤلاء من أعلام النهضة الحديثة في مصر والعالم العربي والإسلامي

ولا يمكن أن نغفل شخصيات أخرى الى جانب شخصية الأستاذ الإمام محمد عبده لها أثرها العميق في مجريات الأمور والأحداث الفكرية والاجتماعية والسياسية ...

<sup>(</sup>۱) محمد عمارة - الأعمال الكاملة للشيخ محمد عبده - ص ٣١٦ .

قعد الهنب إليهم ومقالاتهم عقول واتنده الشياب العربي والإسلامي صب للتحرير وطمعا في العلم وطبعت عقولهم بالطابع التحليلي النقدى فالسيد حمال الدين الأفغاني لم يكن من المقلدين أو الحامدين على التراث القديم كما أشرنا من قبل . لكنه تمثل منهجا فكريا ودينيا جديدا ، لا يتلائم مع تطورات العصر فقط على يستطيع أن ينفذ فيما وراء ذلك لكي يقول في حوادث المستقبل أيضا ، بجانب تأثيره المنهجي ، النقدى في فكر الإمام محمد عنده ، فإنه حدد المنهج الملائم لدفع الفكر العربي والإسلامي ، دفعه حديدة .

ونستطيع ال يستنبط هذا المنهج من خلال أقبوال ومقالات السيد حمال الديل الأفغاني التي أيقظ بها الشرق من غفلته فيقول "لقد نهض العرب بالعلم والعمل، وانحط الشرق بالجهل والكسل. كما أن ثمرة القول لا تختبي إلا بإطلاقها من قيود الأوهام، فالعقل أشرف مخلوق، فهو عالم الصنع والإبداع، ولا معطل له إلا الوهم، وإن ما يخاف على الإسلام منه هو جمود بعض المتعممين "(1)

<sup>(&#</sup>x27;) محمد سعيد عبد المجند - جمال الدين الأفغاني ـ ص١٠٣ ، ص ١٠٥ .

وعدما سئل السيد جمال الدين الأفعاني عن مسألة في الاجتهاد. قال .. أن الله تعالى أرسل محمدا بلسان قومه (العرب) ليفهمهم ما يريد إفهامهم ، وليفهموا منه ما يقوله لهم . قال الله تعالى "وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه "سورة إبراهيم – آية (٤). فالقرآن الكريم ما أنزل إلا ليفهم ، ولكي يعمل الإنسان بعقله لتدبر معانيه ، وفهم أحكامه ، والمراد منه (۱) ولا شك أن منهج السيد / جمال الدين الأفغاني يؤكد على أهمية الفهم والإدراك الصحيح ... حتى يمكن تحرير الفكر من الأوهام والتقاليد الجامدة .

ولم يكن المنهج العقلى والاستدلال المنطقى لروح البحث العلمى الحر الذى أوجده فيلسوف باكستان الكبير محمد إقبال / العلمى الحر الذى أقل إيجابية وتأثيرا في دفع حركات التحرير الفكرى والأدبى الإسلامى من سابقيه من دعاة الإصلاح والتحديث

فقد أوضح أصول هذا المنهج الجديد - عندما تجاوز حدود النظرة السطحية والحرفية للنصوص القرآنية ، إذ نجد أنه حاول

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ص١٠١، ص١٠٢.

بمنهجه العلمي والروحي والعقلي أن يؤكد على نظرية التوازن بين الأصول الإسلامية وبين مستحدثات العصر الحديث. من نظريات وقوانين في العلوم المختلفة ، وقد كان محمد إقبال مقتنعا اقتناعا تاما بأهمية النزعة الروحية الإسلامية الي حيانب النزعية العلميية والعقلية .ومن الحدير بالذكر .. أنه أكد صدق نظرته ومنهجه العلمي في البحث والاستدلال ، عن طريق التطبيـق العلمي والفكري من خلال ممارسته لشرح وتفسير النصوص القرآنية مستلهما روح البحث العلمي الحديث. وقد استفاد كثيرا من علومه التي تلقاها في مجال الطبيعيات ، والرياضيات ، والدراسات الفلسفية ، ويبدو لنا ذلك واضحا من خلال دراستنا لكتابه القيلم " تجديد التفكير الديني في الإسلام " اذ أعطى أمثلة واضحة ومفيدة في تـأكيد توثييق الإسلام لصلية الإنسان المؤمين بالواقع والحيساة وإدراك مجرياتها وما تنطوي عليه من معاني ودلالات يمكن للعقل الحر المفكر استنباطها والاستدلال عليها.

وفى تفسيره لقوله تعالى " ألم تروا أن الله سخر لكم ما فى السموات وما فى الأرض وأسبغ عليكم نعمة ظاهرة وباطنة " سورة لقمان - آية (٢٠). يعنى أن هذا الامتداد العظيم فى الزمان

والمكان يحمل في طيا ته الأمل في أن الإنسان يجب عليه أن يفكر في آيات الله تعالى سيتم غلبته على الطبيعة بالكشف عن الوسائل التي تجعل هذه حقيقة واقعة (١).

ومما لاشك فيه أن الفيلسوف الإسلامي الكبير محمد إقبال وبالإضافة المجددين السابقين أو اللاحقين ، لم يبرد أحد منهم أن يقول باكتشاف النظريات والمخترعات العلمية في القرآن الكريم أو أصول الإسلام ، ولكن فيه إشارات الى كل ما هو حادث وما سوف يحدث في المستقبل ، من إمكان سيطرة الإنسان على الطبيعة عن طريق الاستدلال العقلي . وأن الإسلام ونصوصه دعت الى الاكتشاف والتعرف على القوانين المسيرة للأشياء .

فالقرآن الكريم .. ليس كتاب في الطبيعة ، أو الكيمياء ، أو الطبيعة ، أو الكيمياء ، أو الطب أو الجغرافيا ، أو الهندسة .. أو غير ذلك من العلوم الوضعية ، ولكنه كتاب هداية ، وارشاد لمختلف جوانب الحياة الواقعية ، والأخروية ، فلا يمكن أن تأتي العلوم والمخترعات في القرآن

<sup>(1)</sup> محمد إقبال - تجديد التفكير الديني في الإسلام - ص ١٧ - ص ١٨ .

صريحة واضحة ، وهي في زمن التنزيل ، مجهولة من الخلق كامنة في الخفاء ، لم تخرج حيز الوجود . فلو جاء الفرآن الكريم صريح بالكهرباء ، والآلات البخارية . والتليفونات والصواريخ ، وسفن الفضاء . . . وغير ذلك من مخترعات العصر الحديث ، لضل الناس وأعرضوا عنه وكذبوه ، منذ نزوله على النبي

وعلى ذلك فقد فطن المصلحون والمجددون في العصر الحديث الى إدراك هذه الحقيقة - فيقول السيد جمال الدين الأفغاني في مثل ذلك " فإذا لم نر في القرآن ما يوافق صريح العلم والكليات، اكتفينا بما جاء فيه من الإشارة، ورجعنا الى التأويل، إذ لا يمكن أن تأتي العلوم والمخترعات في القرآن صريحة، لذلك تراه قد جاء بالإشارة الى كل ما هو حادث ويمكن أن يحدث في المستقبل مع مراعاة عقول الخلق وتقريب الأشياء من الأذهان عن طريق نظرهم وقابلية فهمهم"().

<sup>(</sup>¹) جمال الدين الأفغانى - ( مجموعة مقالات للسيد جمال الديـــن ) ص ١٨٧ - حققها ونسقها - محمود أبو ربه .

وهذا المنهج الجديد الذي يمثله محمد إقبال والمفكرين المجددين أدركوا. أن روح الإسلام تتجلى في أحسن صورها في فتح طريق البحث في مجال الطبيعة والتاريخ ، واكتشاف قوانينها ، ولذلك فإن النظرة الواقعية الإسلامية تناقض أصول الفلسفة اليونانية التجريدية ، والتي تتجلى فيها النظرة الواقعية كما في القرآن الكريم (۱).

وقد اتجه المفكرون المعاصرون الى تنمية وتدعيم هذه النزعة العقلية الجديدة في التراث الإسلامي الحديث، وأكدوا على أن الإسلام يريد من المسلم أن يحتكم الى منطق العقل، وأن كانت هذه هي المرة الأولى في الرسالات الإلهية، أن يحال الإنسان، يحكم الرسالة نفسها الى عقله كلما جدت مشكلة لم يرد لحلها نص في كتابها (1).

<sup>(1)</sup> محمد إقبال - تجديد التفكير الديني - ص ١٤٦.

<sup>(</sup>۲)دكتور زكى نجيب محمود – طريق العقل فى النراث الإسلامى ( مقال منشور مجلـــة الإسلام والحضارة ) ص۱ ، ص۲ – ط جامعة عين شمس ــ القاهرة ۱۹۸۲ م .

وعلى ذلك فإن ركون المسلم الى عقله فيما يشكل عليه. مما لم ترد في شأنه نصوص ، هو الدعامة الأولى في الوقفة العقلية عند الإسلام ، تلك الوقفة التي اقام عليها حضارته وثقافته على المتداد تاريخه في القرون التي شهدت توفقه وقدرته على الإبداع 'ا.

وإذا كان ذلك كذلك، فكيف استطاع المجددون المحددون بيانه وإظهاره من خلال مناقشاتهم للأصول والقضايا الإسلامية، والعربية التي اعترضت عقولهم ؟.

وهذا ما نريد إيضاحه ، من خلال ما نتناوله بالبحث في أصولهم الكلامية والمنطق ....

#### ٢- القضايا الكلامية:

وقيف علماء التجديد في العصر الحديث ، على تلك الخلافات التي حدثت بين المذاهب والفرق الكلامية منذ نشأتها

<sup>(</sup>۱) المصندر السابق – ص ۲ .

وتطورها، وقد اتضح لهم أن مناهجهم أفضت بهم الى فلسفة غير محدية ، بل أدت في معظم الأحيان الى مزيد من التناحر والتفرقة وإن كان علماء الكلام دافعوا بكل وسيلة عقلية وحجة منطقية عن حرمة العقيدة أصولها وفروعها ، وابراز معانيها وتناويل متشابهات النصوص بما يوافق المحكمات وبما يقرب المعاني من الإفهام . غير أنهم وبصفة خاصة المعتزلة تجاوزوا بالعقل حدود الشريعة في بعض الإحيان.

وقد عرض الأستاذ الإمام محمد عبده لذلك في رسالة التوحيد (أ) إذ نجد أنه تناول مناهج وآراء الفرق والمذاهب الإسلامية بالتحليل والنقد. مستعرضا بإيجاز الحوادث الشهيرة في الإسلام منذ عصر كبار الصحابة، ومقتل الخليفة الثالث سيدنا عثمان بن عفان عَنْ الله عنه الله المناه المناه المناه المناه عنه التناه المناه ال

والفتنة التي جرى بها عبد الله بن سبأ وهو يهودي وأسلم، لكنه غلا في سيدنا على بن أبى طالب على علا في سيدنا على بن أبى طالب

<sup>(&#</sup>x27;) راجعنا - رسالة التوحيد - ص ٢١ - ص ٣٣ .

الله حل فيه ... ثم أوضح الإمام محمد عبده ما ترتب على ذلك من ذيوع الفتنة وظهور الغلاة .. وهكذا ، ثبم تناول الأستاذ الإمام الخلاف الذي حدث بين واصل بن عطاء ٨٠ هـ - ١٣٠ هـ وبين أستاذه الحسين البصري ١١٠ هـ بسب مسألة مرتكب الكسيرة وتحكيم سلطة العقل في الأُصُولُ والفروع (١) وما كان من اتساع واصل بن عطاء في إدخال عناصر وآراء يونانية والخلط بينها وبين المعارف الدينية ، وما حدث كذلك من فتنة القول بخلق القرآن ، وتأييد خلفاء بن العباس لآرائهم، وما حدث من اضطهاد لأهل السلف من جانب حكام بنسي العباس ، الى أن ظهر الإمام أبو الحسن الأشعري ، فسلك مسلكه المعروف وسطا بين موقف السلف ، وتطرف من خالفهم ، وأخذ يقرر العقائد على أصول النظر ، فارتاب في أمره الأولون ، وطعن الحنابلة في عقيدته ... غير أن أكابر أهل السنة كإمام الحرمين ٤٧٨ هـ - ١٠١٣ م ، والإستفرايني ٤١٨ هـ -١٠٢٨ م، والباقلاني ٤٠٣ هـ - ١٠١٣ م وغيرهم . نصروا مذهبه بعد موته . وقد انهزم بين أيدى هؤلاء ممن أطلق عليهم أهل السنة

<sup>(</sup>١) راجعنا - رسالة التوحيد - ص ٢١ - ص ٣٣ .

الذين يقفون عند الظواهر، وكذلك الذين يغالون في خواطرهم، وكان لكل من الغزالي ٥٠٥ هـ وفخر الدين الرازى ٢٠٦ هـ أثـر كبير في تدعيم مذهب الأشاعرة الأصولي، فأضافوا المزيد مسن المقدمات والنتائج، وقد اشتد الإمام الغزالي في نقد آراء ومذاهب الفلاسفة، غير أن المتأخرين من المتكلمين فيما يرى الأستاذ الإمام خلطوا بين مسائل الكلام ومذاهب الفلسفة - كالبيضاوي ٢٨٠ هـ، خلطوا بين مسائل الكلام وغيرهم، ولم يسلم الفلاسفة الإسلاميون من تحليل ونقد الأستاذ الإمام محمد عبده، إذ بالغوا في الاعتداد بآراء ومذاهب فلاسفة اليونان فأدخلوها في الدين، الأمر الذي دفع بأهل السنة لنقدهم وهذا ما حدث بالفعل من جانب الإمام الغزالي رحمه الله (١٠).

ويبدو أيضا أن منهج الإمام محمد عبده في مناقشة القضايا الكلامية يجمع بين طريقة السنة والسلف وأئمة المحدثين ، وبين الاتجاهات العقلية المستنير عند أوائل علماء الكلام ( المعتزلة الأشاعرة )دون تطرف في الرأى، أو إنقاص لقدرة العقل ، لذلك

<sup>(1)</sup> راجع الإمام محمد عبده - رسالة التوحيد ص ٣١ .

نجد أن تحليلاته الكلامية بها تشابه في جوانب معينة بآراء علماء الكلام الأوائل، بالإضافة الى كثير من الاستنتاجات الجديدة التي يستوحيها من خلال نظرته العقلية وروحانيته الصادقة.

## أ- الغاية من علم الكلام ( التوحيد ) : -

ينظر الأستاذ الإمام محمد عبده ١٩٠٥ م الى علم الكلام وهو الذى يختص بالتوحيد كما عرفه المتأخرون (١) - نظرة جديدة خالية من التقليد، أو ترديد ما سبق عند علماء الكلام . إذ أنه يعد أن تعرف على أغراضهم في هذا العلم ومناهجهم فيه - رأى أن الغاية من هذا العلم القيام بغرض مجمع عليه ، وهو معرفة الله تعالى بصفاته الواجب ثبوتها له ، مع تنزيهه عما يستحيل اتصافه به ، والتصديق برسله على وجه اليقين الذي تطمئن به النفس اعتمادا على الدليل ، لا استرسالا مع التقليد ، حسبما أرشدنا إليه الكتاب ، فقد أمرنا بالنظر واستعمال العقل فيما بين أيدينا من ظاهر الكون ، وما يمكن النفوذ إليه من دقائقه ، تحصيلا لليقين بما هدانا إليه ، إذ أن التقليد كما يكون في الحق يأتي في الباطل ، وكما يكون في

<sup>(</sup>١) أشرنا الى ذلك عند المتأخرين - محل البحث-فيما سبق من فصول .

النافع يحصل في الضار ، فالتقليد في رأى الإمام محمد عبده -مضلة يعذر فيها الحيوان ، ولا يحمل بحال الإنسان (١) .

إذن، نجد الإمام محمد عبده وغيره من المجددين المحدثين، يرون أن علم الكلام يجب أن يؤكد علم التوحيد، على أصول وقواعد شرعية وبراهين عقلية واستدلالات منطقية، ولا يجب أن يكون مجالا للجدل أو الخلاف بين الفرق والمذاهب، ولذلك نجده يستدل على أصول التوحيد الإلهى ووجود الله تعالى من خلال براهين واستدلالات عقلية واضحة، وان كانت تشابه في ألفاظها ومصطلحاتها ما سبق عند الأوائل من الفلاسفة وعلماء الكلام.

## ب- وجود الله تعالى ووحدانيته :-

لا نريد أن نسترسل في ذكر ما وضحه الإمام محمد عبده بالتفصيل في هذا المجال. وهو ما ورد في رسالة "التوحيد" سوى أن نركز فقط على المعانى والدلالات الفكرية والشرعية التي أراد

<sup>(</sup>۱) سبق ذكرهم ودراستهم في بعض أراتهم .

بمنهجه العقلى إبرازها دون الخوض في متاهات وتحليلات يكون أراد أكثرها تحاور في الألفاظ، وتناظر في الأساليب وهدا ما أراد الإمام محمد عبده تلافيه أيضا، إذ نجده يركز على إبراز الفكرة الرئيسية، ليكون المعنى واضحا بجلاء.

وعلى ذلك ، فإننا نجد الإمام محمد عبده يثبت وجود الله تعالى ووحدانيته من خلال الأحكام العقلية - الثلاثة وهي : أقسام : المعلوم : الواجب لذاته والممكن لذاته والمستحيل لذاته .

فحكم المستحيل لذاته: أن لا يطرأ عليه وجود ، فإن العدم من لوازم ماهيته ، و يمكن للعقل أن يتصور له ماهية (حقيقة) كائنة ، فليس بموجود حتى في الذهن.

أما أحكام الممكن لذاته: أنه لا يوجد إلا بسب، لأنه لا واحد من الأمرين له لذاته، فنسبتهما الى ذاته على السواء، وإذا وجد الممكن، يكون حادثا، لأنه قد ثبت أن لا يوجد إلا بسبب فإذن كل ممكن حادث.. وكما أن الممكن يحتاج في وجوده الى سبب، فإنه يحتاج إليه في البقاء أيضا.. وهذا السبب.. المنشئ للإيجاد، والمعطى الوجود هو الذي يعبر عنه " بالموجود " وبالعلة

الموجودة ، وبالعلة الفاعلة . وبالفاعل الحقيقي . وهكذا الى آخر ما هناك من تسلسل عقلي ومنطقي .

وأما الواجب لذاته: فإن وجود الممكن يقتضى بالضرورة وجود الواجب لذاته، لأن كل ممكن محتاج الى سبب يعطيه الوجود، فجملة الممكنات الموجودة محتاجة بتمامها الى موجد لها.

ويبين الإمام محمد عبده بهذا المنهج العقلى المنطقى أن هذا الواجب يستحيل أن يكون عين الممكنات أو جزء منها ، لأنه وراء الممكنات والمتقدم عليها ، وهو الموجود الحقيقى . إذ ليس وراء الممكنات إلا الواجب والمستحيل ، والمستحيل لا يوجد فيبقى الواجب ، فثبت أن للممكنات الموجودة موجدا واجب الوجود (۱) .

وعلى هذا المنهج العقلي البرهاني المنطقي يثبت الإمام محمد عبده وجبود الله تعالى ، فهو الواجب الوجود لذاته وعلي

<sup>(1)</sup> نظرنا - المصدر السابق - ص٣٥ - ص٣٩

الحقيقة دون سواه ثم يثب كذلك وجوب الوحدانية بله تعالى وهذا هو حقيقة التوحيد ، "إذ أن معرفة الله تعالى أساس الدين . وهو قد يعرف بأنه صانع العالم وليس منه ، ولكنها معرفة ناقصة بدون تنزيهه ، وكمالها ، التصديق به ذاته ، بصفته الخاصة التي لا يشركه فيها غيره وهي وجوب الوجود ، ولا يكمل هذا التصديق حتى يكون معه لازمة وهو التوحيد لأن الواجب لا يتعدد "(۱) .

ويؤكد الإمام محمد عبده الوحدانية لله تعالى بمنهجه العقلى من خلال تحليله لنظرية واجب الوجود وأحكامه ، إذ يعد أن يثبت لواجب الوجود ، وجوب القدم والبقاء . فإنه يتجه الى الاستدلال على وجوب (نفى التركيب) عنه أيضا .

فمن أحكام الواجب الوجود ، أن لا يكون مركبا ، إذ لو تركب لتقدم وجود كل جزء من أجزائه على وجود جملته التي هي ذاته ، وكل جزء من أجزائه غير ذاته بالضرورة ، فيكون وجود جملته محتاجا الى وجود غيره ، وقد ثبت أن الواجب ما كان

<sup>(&#</sup>x27;) محمد عمارة - الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده - ص ٤٥٥ - كذلك - ورد هذا فـــى تعليقات الإمام محمد عبده على (نهج البلاغة ) ص ٢٥٠ .

وجوده أجزائه ، وقد قلنا أنه لذاته من حيث هي ذاته .... كذلك نفي التركيب شامل لما يسمونه (يقصد الفلاسفة) حقيقة عقلية ، أو خارجية ، فلا يمكن للعقل أن يحاكي ذات الواجب بمركب ، فإن الأجزاء العقلية لا بد لها من منشأ انتزاع في الخارج ، فلو تركبت الحقيقة العقلية لكانت الحقيقة مركبة في الخارج ، وإلا كان ما فرض حقيقة عقلية اعتبارا كذب الصدق لا حقيقة . وكما لا يكون الواجب مركبا ، لا يكون قابلا " للقسمة " في أحد الإمتدادات الثلاثية ... وهكذا (۱).

وينطلق الإمام محمد عبده من خلال هذا المنهج الى اثبات الوحدة الخالصة لله تعالى، ذاتا، وصفة ووجودا وفعلا، فيقول ومما يجب له صفة الوحدة ذاتا ووصفا ووجودا وفعلا، فالوحدة الذاتية تثبت بنفى التركيب، وأما الوحدة في الصفة، أي أنه لا يساوى في صفاته الثابتة له موجود، إذ أنه ليس في الموجودات ما يساوى واجب الوجود في مرتبة الوجود، كذلك لا يساويه فيما يتبع الوجود من الصفات، وأما الوحدة في الوجود

<sup>(&#</sup>x27;) للمزيد من التفصيل - أنغلر - الإمام محمد عبده - رسالة التوحيد - ص ٤٠ - ٤١ .

وفى الفعل .. فلأنه لو تعدد واجب الوجود وما يتبعه من إيجاد الممكنات، لكان لكل من الواجبين تعين يخالف تعين الأخر بالضرورة ..... (1).

والواضح لنا من خلال ما سبق ، أن الإمام محمد عبده وإن كان يتبع الطريقة الفلسفية ، إلا أنه لم يخترع في وجوه التأويل كذلك لم يفرق في الاسترسال والمصطلحات ولم يتحاور في الألفاظ والأساليب ، بل نجده يضع الفكرة لتؤيد الأخرى بما يؤيد منهج الشرع وأصوله العقائدية .

### <u>ح- إثبات الصفات الإلهية: -</u>

يناقش الإمام محمد عبده هذه المسائل والقضايا الشرعية الإسلامية بمنهج عقلى جديد، قد يختلف فى ذلك عن العلماء المتقدمين، وكذلك المتأخرين، إذ نجده يناقش المسألة بعقليته الخالصة وبما تمليه عليه سريرته الخالصة .. فقد جعل من نظرية الواجب الوجود " قالبا عقليا يوضح من خلاله المسائل الأخرى

<sup>(&#</sup>x27;) للمزيد - راجع - المصدر السابق - ص ٤٠٠ .

ويثبتها ، وفي هذه المسألة " الصفات الإلهية " يثبت لله تعالى وهو واجب الوجود لذاته صفة القدم والبقاء إذ أن هاتين الصفتين من لوازم وأحكام الواجب للوجود .

فمن أحكام الواجب للوجود أن يكون قديما ، أزليا ، لأنه لو لم يكن كذلك ، لكان حاثا ، والحادث ما سبق وجوده بالعدم ، فيكون وجوده مسبوقا بعدم ، وكل ما سبق بالعدم يحتاج الى علة تعطيه الوجود .. كذلك لولم يكن الواجب قديما لكان محتاجا في وجوده الى موجد غيره ، لكنه وجوده لذاته ، كذلك من أحكام الواجب أن لا يطرأ عليه عدم ، وإلا لزم سلب ما هو للذات عنها وهو يعود الى سلب الشيء عن نفسه وهو محال (۱) .

كذلك مما يجب لواجب الوجود " صفة الحياة " وأن باينت حياته حياة الممكنات ، فهو " حى " وهى كمال وجودى ، يمكن أن يتصف به ، وجب أن يثبت له ، وإذا كان واجب الوجود هـو

<sup>(</sup>١) للمزيد - راجع - المصدر السابق - ص٠٥٠.

واهب الوجود ما يتبعه فكيف لو كان فاقدا للحياة يعطيها ؟ فالحياة له كما أنه مصدرها ''.

وبهذه الطريقة العقلية أيضا يثبت الإمام محمد عبده صفات الكمال الواجب إثباتها لواحب الوجود وهو الله تعالى . مثل صفة العلم فواجب الوجود عالم لأن البداهة قاضية بأن العلم كمال فى الموجودات الممكنة ، ومن الممكنات ما هو أكمل من الموجود الواجب وهو محال .. ولما كان هو واهب العلم فى عالم الإمكان ، فلا يعقل أن مصدر العلم يفقده .. (٢) .

كذلك مما يجب لواجب الوجود (وهو الله تعالى) صفة الإرادة، فهو مريد بالضرورة، لأنه إنما يفعل على حسب ووفق علمه تعالى وكذلك له صفة "القدرة" وهى صفة الإيجاد والإعدام، وهو مبدع الكائنات على مقتضى علمه وإرادته ولا ريب أن يكون قادرا.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق - ص٤٢ - ص٤٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> نفس المصدر -- ص ٤٤ - ص ع٤ .

وله أيضا "الاختيار"، فهو الفاعل المختار ليس من أفعاله ولا من تصرفه في خلقه ما يصدر عنه بالعلية المحضة، والاستلزام الوجودي بدون شعور ولا إرادة، فالكمال في الكون، إنما هو تابع لكمال المكون، وإتقان الإبداع، إنما هو مظهر لسمو مرتبة المبدع، وبهذا الوجود البالغ أعلى غايات النظام تعلق العلم الشامل والإرادة المطلقة، فصدر ويصدر على هذا النمط الرفيع، وهذا معنى قولة تعالى "أفحستم أنما خلقناكم عبثا وأنكم إلينا لا ترجعون "سورة المؤمنون – آية (١١٥) ومن صفاته تعالى أيضا – الوحدة – ذاتا ووصفا ووجودا وفعلا .. (").

وبعد ذلك يثبت الإمام محمد عبده - الصفات السمعية - التى حدت بها الشرع ، ويرى وجوب إثباتها للله تعالى - لأن الشرع نطق بذلك ، وهى صفات لا يحيلها العقل! إذ أحمل معناها على ما يليق بواجب الوجود ، ولكن لا يهتدى الى ذلك النظر وجده

<sup>(1)</sup> للمزبد - المصدر السابق - ص ٤٧ - ص ٥٠ .

ويجب الاعتقاد بأنه جل شأنه متصف بها اتباعا لما قرره الشرع وتصديقا لما أخبر به .

ومن هذه الصفات ، صفة "الكلام" .. فقد ورد أن الله تعالى كلم بعض أنبيائه (۱) . ونطق القرآن بأنه كلام الله تعالى فمصدر الكلام المسموع عنه سبحانه لا بد أن يكون شأنا من شئونه بقدمه (۱) ولكن الشيخ محمد عبده لا يجرى معنى القدم على الحروف والألفاظ أو المقروء منه ، وهو ما يتلوه القارئ وكل ليلمة بلسانه ويكيفه بصوته ، " فإن الآيات التي يقرؤها القارئ تحدث وتفنى بالبداهة كلما تليت " وقصد الإمام محمد عبده بذلك أن يرد على القائلين بخلق القرآن ( المعتزلة ) أو القائلين بقدم الحرف والألفاظ .. ألخ . "كالحشوية أو المشبهة مثلاً" ويقرر أنه كلام الله تعالى ، مثل سائر صفاته الواجب إثباتها له تعالى شرعا وعقلا (۱) .

<sup>(&#</sup>x27;) قوله تعالى " وكلم الله موسى تكليما " سورة النساء – آية ( ١٦٤) .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٥١ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> راجع المصدر السابق – ص۲۰ ص۵۳ .

وكذلك مما يثبت له تعالى شرعا - بالنقل - صفة " البصر وصفة " السمع " - فهو السميع البصير - ولكن علينا أن نعتقد أن هذه الصفات ليست له بآله ن ولا جارحة ن ولا حدقة ، ولا باصرة مما هو معروف لنا (۱). وهي الصفات الحسية التي تجرى على جميع الموجودات المخلوقة .

#### د- الفعل الإلهي: -

ينتقد الإمام محمد عبده آراء أصحاب المقالات في هذه المسألة ، ويوضح بالتحليل تهافتها وبطلانها ، ومن هولاء الدين يقولون أنه يجب على الله تعالى رعاية المصلحة في أفعاله ، وتحقيق وعيده فيمن تعدى حدوده من عبيده ، وما يتلو ذلك من وقع أعماله تحت العلل والأغراض ، فقد بالغ قوم (١) في الإيجاب حتى ظن الناظر في مزاعمهم أنهم عدوه واحداً من المكلفين بفرض عليه القيام بما عليه من الحقوق ، وتأدية ما لزمه من

<sup>(</sup>١) نفس الصدر - ص ٥٤ . للمزيد - أنظر كذلك - ص ٥٤ - ص ٥١ .

<sup>(</sup>٢) لم يشر الإمام محمد عبده الى هؤلاء القوم بأسمائهم – ولكن ما ذكره من أقوالهد يقترب من آراء المعتزلة ومن ذهب على طريقتهم .

الواجبات تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا ، وغلا قوم آخرون (۱) ، في نفى التعليل عن أفعاله حتى خيل للممعن في مقالاتهم أنهم لا يرضونه إلا قلبا يبرم اليوم ما نقضه بالأمس ويفعل غيدا ما أخبر بنقيضه اليوم أو غافلا لا يشعر بما يستتبعه عمله (۱) ... ألخ . سبحان الله عما يصفون ، وهو أحكم الحاكمين ، وأصدق القائلين .

ويوضح الإمام منهجه في هذه المسألة بما يتفق مع أصول الشرع وما يؤيد البرهان والمنطق العقلى في حق واجب الوجود لذاته ، مخالفا بذلك مذاهب الفرق والمذاهب التي اختلفت فيما بينها حول الفعل الإلهي . مفندا آرائهم ، فنجده يؤكد على أن الفعل الإلهي لا يخلومن " الحكمة وقد اتفق الغلاة والمقصرون على أن الله تعالى منزه عن العبث في أفعله ، أو الكذب في أقوله ، وحكمة كل عمل ما يترتب عليه مما يحفظ نظاما، أو يدفع فسادا ، خاصا كان أو عاما ، ولو كشف للعقل من أي وجه لعقله وحكم بان العمل لم يكن عبنا ولعبا ، وهذه الحكمة لابد أن تكون صادرة عن

<sup>(</sup>١) يقصد بهؤلاء - الحشوية والمشبهة الواقفون عند حدود الظواهر

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> قد يشير بذلك الى - مذاهب الفلاسفة من على شاكلتهم .

فعل عاقل، عالم بإرادته ، ولا يصدر عنه أمر إلا إذا كان ما يترتب عليه غاية مراده ...

ويستدل الإمام محمد عبده على هذه الحكمة في الفعل الإلهي – بصنع الله الذي أتقن كل شيء (۱) وأحسن خلقه (۱). وهذا مشحون بضروب الحكم، ففيه ما قامت به السموات والأرض وما بينهما، وحفظ به نظام الكون بآسره .. وفيه ما استقامت به مصلحة كل موجود على حدته، خصوصا ما هو من الموجودات الحية كالحيوان والنبات ...الخ . فهذه الحكم التي تعرفها الآن إلا بوضع كل شيء في موضعه ، وإيتاء كل محتاج ما إليه الحاجة ... معلومة له تعالى ، مراده مع الفعل . فالله تعالى يريد الفعل ، ويريد ما يترتب عليه من الحكمة ولا معنى لهذا إلا إرادته تعالى للحكمة من حيث عليه من الحكمة ولا معنى لهذا إلا إرادته تعالى للحكمة من حيث خلية من الحكمة، وبأن الحكمة يستحسن أن يكون غير مراده ، خالية من الحكمة، وبأن الحكمة يستحسن أن يكون غير مراده ،

 $<sup>(^{\</sup>prime})$  سورة النمل – ص ۲۷ – ص ۸۸ ،

 $<sup>(^{7})</sup>$  سورة السجدة – ص $^{7}$  – ص $^{7}$ 

ووجوب الحكمة في أفعاله تابع لوجوب الكمال في علمه وارادته وصدقه ، وهو اصدق القائلين .

ويشير الإمام محمد عبده الى أن ما جاء فى الكتاب أو السنة مما قد يوهم خلاف ذلك يجب إرجاعه الى بقية الآيات وسائر الآثار حتى ينطبق الجميع على ما هدت إليها البديهيات وعلى ما يلبق بكمال الله تعالى، وبالغ حكمته. وجليل عظمته ،والأصل الذى يرجع إليه كل وارد فى هذا الكتاب قوله تعالى "وما خلقنا السماء والأرض وما بينهما لاعبين" سورة الانبياء –آية (١٦) (١).

وبهذه العقلية المستنيرة ، والفكر المستقيم ، والتذوق الروحى الخالص ، ينادى الاستاذ محمد عبده عن الغليط في الاقتوال ، والتخبط في المفاهيم ، واللجاج في الالفاظ ... فيتحرر من التقيد بأقوال ومقالات الفرق والمذاهب التي اختلفت فيما بينها حول مسالة الفعل الالهي ، وينقذ بفكره في اصل الحكمة الإلهية في الوجود والكون والمخلوقات ويستدل بكمال الفعل على كمال

<sup>(</sup>١) الإمام محمد عبده - رسالة التوحيد - ص٥٨ - ص ٦١ .

الارادة ، وكمال الارادة على كمال الحلم ،وكمال العلم على الحكمة ، في تحقيق ما وعد الله تعالى و اوعد به . وبذلك يتخلص المفكر الحر المستنير العقل والوجدان نم الدوران في فلك الالفاظ والتناظر بالأساليب المألوفة بين المذاهب الاخرى ، والتي تجعل الحكمة غالية وغرضا وعلة غائية ورعاية للمصلحة .

#### هـ - الافعال الانسانية:

ينتقد الاستاذ محمد عبده آراء الفرق الإسلامية في مسالة الفعل الانساني" – وافعال العباد " وان كان لم يذكرهم بالتفصيل الا انه يشير لآرائهم ..فيقول "ثم لو يزالوا بعد طول الجدال وقوفا حيث ابتدءوا وغاية ما فعلوه أن فرقوا وشتتوا ، فمنهم القائل بسلطة العبد على جميع أفعاله واستقلالها المطلق ، وهو غرور الظاهر (وهم المعتزلة) ومنهم من قال بالجبر وصرح به (الجبرية) ، ومنهم من قال بالجبر وصرح به (الجبرية) ، ومنهم من قال بلحكم بالعقل المديهي وهو عماد الدين." (۱) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق - ص٤٠.

ويبدو أن الإمام محمد عبده يأخذ بعقيدة: كسب العيد لأفعاله وهو ما قالت به الاشعرية ،ولكنه مع ذلك يثبت تدخل القدرة الإلهية في التوفيق بين ما يكسبه العبد بإرادته وقدرته أو عدم اكتسابه أفعاله فيوضح ذلك: بان دعوى الاعتقاد يكسب العبد لأفعاله يؤدى الى الإشراك بالله وهو الظلم العظيم ومن لم يلتفت ألى معنى الإشراك على ما جاء به الكتاب والسنة ، فالإشراك اعتقاد أن لغير الله أثرا فوق ما وهبه الله من الأسباب الظاهرة .. فجاءت الشريعة الإسلامية بمحوه ورد الأمر فيما فوق القدرة البشرية والأسباب الكونية الى الله وحده ، وتقرير أمرين هما ركن السعادة وقوام الأعمال البشرية .

اللُّول: - أن العبد يكسب بإرادته وقدرته ، ما هو وسيلة لسعادته .

الثاني: - أن قدرة الله هي مرجع لجميع الكائنات، وان من أثارها ما يحول بين العبد وبين إنقاذ ما يريده، وأن لا شيء سوى الله يمكن له أن يمد العبد بالمعونة فيما لم يبلغه

وعلى ذلك فان المرجع الأول والأخير للقدرة الإلهية في إنقاذ الفعل أو عدم إنقاذه ، وهذا أمر خارج عن قدرة ومشيئة الإنسان الإلهية محيطة بأشياء جميعا وعلى ذلك "فأن العبد يستعين بالله تعالى في توفيقه الى إتمام علمه بعد إحكام البصيرة فيه ، وتكليفه بأن يرفع همته الى استمداد العون منه وحده بعد أن يكون قد افرغ ما عنده من الجهد في تصحيح الفكر واجادة العمل . ولا يسمح العقل ولا الدين لأحد أن يذهب الى غير ذلك" (").

ولا شك أن الإمام محمد عبده يجمع في هذه العقيدة الإيمانية بين حرية الفكر والاختيار وبين الكسب، وينفى تماما نظرية الجبر، فيشير في ذلك الى أن الانسان من مميزاته، لكى يقوم غير سائر الحيوانات - أن يكون مفكرا مختارا في عمله على مقتضى فكره، فوجوده الموهوب مستبع لمميزاته هذه. ولو سلب شيء منها لكان أما ملكا أو حيوانا آخر - فمهيه الوجود له لا شيء

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ـص٤٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> نفس المصدر – ص٦٥ ، ص٦٦ .

فيها من لقهر على العمل، ثم على الواجب (الله تعالى) محيط بما يقع من الانسان بإرادته، فإن عمل كذا يصدر في وقت كذا وهو خير يثاب عليه، وأن عمل آخر شر يعاقب عليه عقاب الشر والأعمال في جميع الأحوال حاصلة عن الكسب والاختيار، فلا شيء في العالم بسالب للتخير في الكسب، وكون ما في العلم يقع لا محالة إنما جاء من حيث هو الواقع، والواقع لا يتبدل" (۱).

وأنى آرى أن الأستاذ الإمام محمد عبده يقترب فى ذلك من أراء ابن رشد ت عام ٥٩٥هـ/ فى وضع الحلول العقلية لهذه المشكلة (الجبر والاختيار) والتى أختلف فيها أرباب المذاهب الكلامية والفلسفية ... فقد أشار ابن رشد الى أن للأنسان حرية فى اختياره لأفعاله ، وهذا أمر داخلى ، ولكنه مقيد بأمر خارج وقدرة اكبر من قدرته ، وهو القضاء السابق فى علم الله تعالى وقدره ، والفعل يكون بموافقة أمر الله تعالى أو قضائه وقدره ... لانه محيط بكل شىء علما ... ثم يقرر أبن رشد أيضا أن للأنسان اكتسابا فيقول : "وإذا كان هذا كله وصفناه فقد تبين لنا كيف أن لنا اكتسابا

<sup>(&#</sup>x27;) راجع المصدر السابق - ص ٢٧ .

وكيف أن جميع مكتسباتنا بقضاء وقدر سابق، وهذا الجمع هـو الذى قصده الشرع .... وبهذا تنحل جميع الشكوك التى قيلت فى ذلك أعنى الحجج المتعارضة العقلية، اعنى أن تكون الاشياء الموجودة عن إرادتنا يتم وجودها بالأمرين جميعا، بإرادتنا، وبالأساليب التى من الخارج" (۱).

فإذا كان ابن رشد يجمع بين اختيار العبد واكتسابه لأفعاله فان الإمام محمد عبده ذهب الى رأى يقترب من هذا الرأى، ويقول "أكرر القول بأن الإيمان بوحدانية الله تعالى لا يقتضى من المكلف إلا اعتقاده أن الله تعالى صرفه فى قواه فهو كاسب لإيمانه، ولما كلف الله به بقية الأعمال، واعتقاده ان قدرة الله فوق قدرته ولها وحدها السلطان الأعلى فى إتمام مراد العبد بازالة الموانع أو تهيئة الأسباب المتسببة، مما لا يعلمه، ولا يدخل تحت أرادته" (۱).

<sup>(</sup>۱) ابن رشد – مناهج الأدلمة في عقائد الملة – ص١٢٤ – ملحق بكتاب فلسفة ابن رشــد – تحقيق لجنة احياء التراث العربي -بيروت – ١٩٢٨ – وللمزيد راجــع مــن ص١٢٠ – ص١٢٠ .

<sup>(</sup>٢) محمد عمارة الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده - ص٢٦: .

ويؤكد الإمام محمد عبده حرية اختيار العبد واكتسابه لافعاله عبدما يفسر "القضاء والقدر" اذ ان القضاء: علم الله تعالى السابق بحصول الأشياء على احوالها في اوضاعها. والقدر: إيجاده لها عند وجود أسبابها ،ولا شيء منهما يضطر العبد لفعل من أفعاله (١).

وهذا من عقيدة الإمام محمد عبده وما يجده في نفسه من باعث على الخير والشر، لا يجد الا اختياره دافعه الى ما يعمل والله تعالى يعلمه فاعلا باختياره، اما شقيا به، واما سعيدا (").

اذن فعقيدة الإمام هنا أن العبد حرر مختار في افعاله، مكتسب لها ان كانت خيرا فخيرا، وان كانت شرا فشرا، وأن الله تعالى يعلم بها وموجد لها عند وجود اسبابها، والعبد بذلك له قدر من الاختيار والحرية في افعاله، وهذا ما يستقيم مع تعاليم الاسلام

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق - ص٤٦٧ ، (ومن تعليقات الإمام على قول الإمام على بن طالب) في "نهج البلاغة": أن قضاء الله تعالى في الفعل الانساني ليس لازما ، وقدره ليس خاتما ، - راجع: نهج البلاغة - ص٣٧٥ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق نفسه .

وعقيدته ، وينفى القول بالجبر في الأفعال ، وهو ما قال به جماعة قليلة ، ويشاركه في ذلك في بعض الأحيان العامة والدهماء .

وعلى هذا فان تصوير الإمام محمد عبده مشكلة حرية الإرادة على نحو يتفق فيما يرى مع تعاليم الإسلام ، ولا يتعارض فى شىء مع جلال الله وقدرته هو تصوير تستقيم معه التكاليف ، ويؤدى فيه العقل وظيفته ويشعر الفرد بوجوده وكامل شخصيته ، ويرى الأستاذ الإمام انه لا داعى للبحث فيما وراء ذلك من محاولة التوفيق بين علم الله تعالى وارادته من جانب أو بين قصد العبد واختياره من جانب أخر ، فذلك لسر القدر ... مادام الانسان يزن أعماله الاختيارية ، ويحكم عليها بعقله ، ويفصل فيها بإرادته ، ومتى أستقر على رأى أنحزه بمحض قدرته (۱) .

والواضح أن الإمام محمد عبده يتردد بذلك بين آراء السلفين من جانب وبين آراء الأشاعرة من جانب أخر، ويجعل للعقل قدرا في وزن الأعمال واختيارها، بما يتلاءم مع استقلال

الذات وحرية الارادة . ثم يفترت قليلا من اراء ابن رشد في التوفيق بين القضاء السابق في علم الله وبين العقل واختياره وتنفيذه .

# ٣:- بعث روح التجديد على أسس وتعاليم دينية واخلاقية

لقد اشترك الاستاذ الإمام محمد عبده مع غيره من المسلمين والمجددين في الفكر الاسلامي والعربي في العصر الحديث في الدعوة الى بعث هذه الروح الجديدة ، بشرط أن تكون قائمة على السي وتعاليم دينية واخلاقية ، وعلمية فالدين في جوانبه الكثيرة ، وعوة اخلاقية تستقيم على مبادئ وقواعد واصول الهية ، وهو الصراط المستقيم واستقامة العدل وتمثيل روح العدالة ، وكبح جماح شهوات النفس ، والحد من رعونتها ، وهو الآمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، قال تعالى "كنتم خير امة اخرجت للناس تامرون بالمعروف وتنهون عن المنكر ..." سورة آل عمران – اية تامرون بالمعروف وتنهون عن المنكر ..." سورة آل عمران – اية بنافي التدين لا يخالف العلم ، بل يدعو لبه ويؤيده ، والعلم لا ينافي التدين ولا الإيمان العميق بالله تعالى ورسالاته السماوية .

وبهذا المنهج العقلي والنظيرة المتفتحية عيد هيؤلاء المجددين، كانت هي الدعوة الى بعث النهضة الفكرية والعلمية في العالم العربي والاسلامي الحديث.

وقد تنبه الإمام محمد عبده الى حقيقة هامة وهى ان طبيعة الاشياء تأبى الطفرة، وان الاصلاح يستلزم خطوات رزينية، وتدرجا معقولا ودعائم ثابتة من الاخلاق والدين "(1).

ولذلك فأن اتجاهه الى تنمية المعرفة الفلسفية لم يكن إلا في المراحل المتأخّرة ، وكرس نفسه بالاشتغال بتقنية العقيدة الإيمانية واحيائها (٢)

فاتجه اولا نحو التعاليم الدينية ، محاولا ان يصوغها في القالب الذي يتفق وروح العصر ، وأن يصعد بها الى ما كان عليه السلف الأول .

<sup>(</sup>۱)دكتور – إبراهيم بيومي مدكور – في الغلسفة الإسلامية – هـــ ۱ – ص ۴: ۱ دري المرابع ا

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص١٤٣٠.

وهذا فيما نرى محاولة فكرية للجمع بين الاصالة والتجديد في الفكر العربي الاسلامي ، فالوسط الاسلامي لم ينقصه الدارسين من اتباعالإمام الغزالي ت عام ٥٠٥هـ / فتكونت مدارس ربما يعهد اليها نهضة الاسلام الحديث .

اذ ان اعمال الغزالي، وتأثيره في الاسلام، تظهر بجلاء في مواضع كثيرة نذكر منها .. انه أنقد الرجال السابقين من الطرق أو الاعمال المدرسية ، وارتقع بمستوى التفكير التقليدي (القطعيي بالاضافة الى تفسيراته للكلمات أوالتراث القديم ، ثم أدخل التفكير الفلسفي في نطاق العقلية المألوفة ، أو التقليدية " .

واذا كان الإمام محمد عبده مثل السيد جمل الدين الافغانى ١٩٣٨ / ١٨٩٢ / ، ومحمد اقبال / ١٨٧٣ / ١٨٣٩ / أو غيرهما ممن كانوا على يقين تام بما لحق الفكر الاسلامى والعربى من افكار فاسدة ، صورته بصورة معيبة ، غلفته دعاوى الجهل والتخلف في عصور سابقة، فأنه لم ير بدا من محاربة الاباطيل ، والقضاء على البدع والخرافات ، والدعوة الى التفكير الحر الطليق ، تحت راية الدين الصحيح ، وقد رأى الإمام محمد عبده أن العلم

والدين لا يختلفان مطلقا ، بل يجب ان يتضافرا على غاية واحدة هي تهذيب الانسانية وترفيتها واسعادها ، فالدين يحول دون الانسان والزيغ الذي يقود الى عقل جامح ، والعلم يوضح الاصول الدينية ويبين انها لا تتنافى مع المبادئ العقلية (۱).

ونستطيع ان نبين ذلك ايجاز من خلال ما ورد من اراء للأستاذ الإمام في توضيحه للعلاقة بين الدين والاخلاق والعلم، في اطار هذه الدعوة التي تبناها لتدعيم الفكر العربي والاسلامي.

يشير الأستاذ آلإمام في رسالة التوحيد – الى مجموعة من القضايا الدينية والأخلاقية الهامة ، والتي يجب على الفرد أن يؤمن بها ويقف عليها ، فتحدث عن الرسالة العامة ، وحاجة البشر الى الرسل ، وامكان الوحى ووقوعه ، وبعثة الرسل عليهم السلام ورسالة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم ... فيقول "يجب على كل مؤمن ومؤمنة أن يعتقد بأن الله تعالى أرسل رسلا من البشر مبشرين بثوابه ومندرين بعقابه ، وأنهم قاموا بتبليغ أممهم ما أمرهم بتبليغه من

<sup>(</sup>۱)لمزيد من التفاصيل - دكتور إبراهيم مدكور - في الفلسسفة الإسسلامية - حسد - صدد المريد من ١٤٦ . صدد المردد المردد

تنزيه لذاته ، وتبين لسلطانه القاهر على عباده ، وتفصيل لأحكامه في فضائل أعمال ، وصفات يطالبهم بها ، وفي نقائض فعل وخلائق ينهاكم عنها ، ثم يشير كذلك الى أن هـولاء الرسـل مؤيديـن بمعجزات أو عناية إلهية (۱)

ولما كان الإنسان مدنى بطبعه ، محتاج الى المخالطة والمعاشرة وعلى كل فرد واجب يؤديه ، فإنهم بحاجة إلى هداة ومرشدين يبينون للناس النافع من الضار ، وبصفة خاصة الأفراد قد يخلطون بين الحقوق والواجبات ، ويتهاونون فيما كلفوا به ، وقد تعم الفوضى ويسود الاضطراب بسبب ما يدعيه بعضهم من حقوق ..

ويقرن الإمام محمد عبده منزلة الرسل وتعاليمهم الإلهية من النوع الإنساني بمنزلة العقل من الشخص، منحة أتمها الله تعالى لكي لا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل (٢).

<sup>(</sup>۱) محمد عبده - رسالة التوحيد - ص ۸۱ - ص ۹۰ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المصدر السابق – ص۹۸ – ص۹۹ .

وكما يؤسس الدين الأصول والقواعد الأخلاقية ، فإنه أيضا ينظم مراتب العقول البشرية ، ويراعى درجاتها من حيث الفهم واستقبال العلم واكتساب المعرفة .

فمن البديهي أن درجات العقول متفاوتة ، تعلو بعضها بعضا ، وأن نسى منها لا يبدرك ما عليه إلا علي وجه الإجمال ، وأن ذلك لتفاوت المراتب في التعليم فقط ، بل لابد معه من التفاوت في الفطر لا مدخل فيها لاختيار الإنسان وكسبه ولايزال المرء يرقي يبدو البعيد له قريبا ، وتتفتح أمامه حجب الغيب (۱).

والإمام محمد عبده يشير بذلك الى ذوى العقول السامية والنفوس العالية ، ويفسح المجال، للترقى فى الفهم والتعقل للوصول الى أرقى درجات اليقين ، وهؤلاء من الأنبياء أو العقلاء لا يجب تكذيبهم ، أن مرادهم يتفق مع الفطرة والحق واليقين ..

وقد جعل الإمام محمد عبده منزلة الرسل من البشر بمنزلة العقول لأشخاص، وأن بعثهم بحاجة من حاجات العقول البشرية

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق - ص ۱۰۱ - ص ۱۰۲ .

قضت رحمة الحكم بسدادها ، ولكنها حاجة روحية وكل ما لا مس الحس منها فالقصد منه الى الروح وتطهيرها من دنس الأهواء الضالة أو تقويم ملكاتها (').

ولما كان الدين باعثا للأخلاق، وتنمية السلوك المستقيم، والهام للروح. فأنه عوز أن يقام الدين حاجزا بين الارواح وبين ما ميزها الله به من إستعداد للعلم بحقائق الكائنات الممكنة بقدر الامكان، بل يجب ان يكون باعثا لها على طلب العرفان، مطالبا باحترام البرهان، فارضا لها أن تبذل ما تستطيع من الجهد في معرفة ما بين يديها من العوالم، مع القصد والوقوف في سلامة الاعتقاد عند الحد، و من قال غير ذلك فقد حهل الدين (۱).

واذا كان من وظائف الرسل والانبياء الدعوة الى التزام حدود الدين ، وتبليغ رسالة الله تعالى الى العالمين ، فليس من وظائفهم ما هو من عمل المدرسين ، ومعلمي الصناعات ، وليس مما جاؤا له تعليم التاريخ ، ولا تفصيل ما يحويه عالم الكواكب ولا بيان

<sup>(</sup>١) نفس المصدر السابق - ص١٠٧ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ص۱۱۱

ما اختلف من حركاتها ، ولا ما استكن من طبقات الارض ولا مقادير الطول فيها والعرض ، ولا تحتاج اليه البيانات في بموها ، ولا منا تفتقر اليه الحيوانات في بقاء اشخاصها وانواعها ، غير ذلك ممنا وضعت له العلوم .

وأما ما ورد في كلام الانبياء من الاشارة الى شيء مما ذكرنا في أحوال الافلاك أو هيئة الارض، فأنما يقصد منه النظر الى ما فيه دلالة على حكمة مبدعه، وتوجيه الفكر الى الغرض لادراك اسراره وبدائعه (١).

ومن خلال هذه العبارات القليلة نجد ان الإمام محمد عبده لم يهمل أهمية الدين الى جانب العقل ، إذ أن العقل وحده لا يكفى بالوصول الى ما فيه سهادة الأمم بدون مرشد الهى، كذلك فان الدين حاسة عامة لكشف ما يشتبه على العقل من وسائل السعادات (۱).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق - ص۱۱۰ حص۱۱۱

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> لمزید من التفاصیل – المصدر السابق – ص٥١٥ – ص١١٦ »

كذلك فان الدين ليس من خصائصه تعليم الصناعات، واختراعات العلوم الطبيعية أو الكميائية أو الكونية الأخرى، بل هو باعث بما فيه من اشارات على البحث والكشف لإدراك الاسرار الإلهية في الكون والطبيعة.

وبهذا نجد ان الإمام محمد عبده ، في دعوته المتوازنة ، يرى ضرورة الايمان الصحيح بمبادئ الدين واتباع ما جاءت به الرسل من تعاليم الهية، واستلهام المعاني الروحية التي تخاطب الفطر الانسانية ، وكذلك اتباع طريق العقل للحصول على المعرفة ، والوصول عن طرق البرهان الصحيح الى العلم المفيد واستكناة اسرار الوجود الممكن ، وادراك ما اودع الله فيه من الحكمة التي تدل على قدرته وحكمتة .

كذلك يتضح لنا ان الإمام محمد عبده يستلهم روح التجديد من أسس وتعاليم الدين ، فلم يكن يدعو لذلك من فراغ أو من حمية زائفة قد تأتى ثم تنتهى بعد قليل ، وقد عبر عن ذلك عندما اشار الى ان الدين الاسلامى "انحى باللائمة على التقليد وحمل عليه حمله لم يردها عنه القدر ، فبددت فيالقه المتغالية على

النفوس ، واقتلعت أصوله الراسخة في المدارك ونسفت ما كان له من دعانم واركان في عقائد الأمم" (''.

كما ان الاسلام (الدين) - اطلق سلطان العقل من كل ما ان قيده ، وخلصه من كل تقليدكان استعبده ...." بل وأن أعظم ما جاء به الاسلام هو: الدعوة لإستقلال الارادة واستقلال الرأى والفكر" وانما قامت المدنية في اروبا على متن هذه الاصول التي جاء بها الدين الاسلامي . وقد غفل المسلمون ذلك في الوقت لذي تنبه اليه غيرهم .

وقد اشاد الباحثون الغربيون بمنهج الإمام محمد عبده في إحياء نزعة التجديد والتقريب بين تعاليم الدين ومبادئ العقل فالدين يوافق العقل والعقيدة وكما يرى تعتبر إحدى العلامات لأجل الرقى بالعقل الإنساني، تلك التي تعمل على الحد من التطرف، بالإضافة الى أن العقيدة، تمنح التعليم أو الدروس لإنقاذ الإنسان من الخطأ. وبينما تزودنا العقيدة،الدينية بذلك، فأنها

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> المصدر السابق - ص١٣٩.

<sup>(</sup>۲)نفس المصدر السابق - ص ۱۹۱۱

تساعد العقل في نفس الوقت لأن يطمئين للوصول الي العدالية بجانب الاعتقاد (١).

وبهذه الروح الجديدة . اثبت دعاة الاصلاح والتجديد في العصر الحديث أن الإسلام ليس كما فهمه المقلدون ، اللذين وقفوا عند حدوده الظاهرية ، ومنعوا الفكر والعقل ،وحاربوا كل ما هو جديد وساطع ، وجردوا العقل الإسلامي من خصائصه وما وهبه الله تعالى من نور اليقين المعرفي ، والعلمي ...

فالإسلام – أو الدين – في ضميمه جاء يخاطب العقل ، وينبه الفهم واللب ،ويشركه في العواطف والإحساس في إرشاد الانسان الى سعادته الدنيوية والأخروية ، ويبين للناس ما اختلفوا فيه ، وأن الله تعالىلا ينظر الى الصور، ولكن ينظر الى القلوب، وطالب المكلف برعاية جسده كما طالبه بإصلاح سره ، ففرض نظافة الظاهر، كما اوجب ظهارة الباطن ، وجعل روح العبادة الإخلاص ،

charles – c – Adams ,Islam and Modernism in Egypt , p, 127  $^{(\ )}$ 

وان ما فرض من الأعمال ، إنما هو لما أوجب من التحلي بمكارم الأخلاق (1).

وعلى ذلك فان الإمام محمد عبده - وغيره من المصلحين في العصر الحديث - أرادوا بعث روح التجديد على أسس تعاليم الدين الإسلامي وعلى قواعد من الأخلاق المستمدة من أصوله ، والاستناد الى ما كان عليه علماء الدين والسلف ، أولئك الذين ساروا في مناهجهم "على الأسس القرآنية والمأثور عن النبي صلى الله عليه وسلم ، فأقاموا مذاهبهم أو أصولهم واعتقاداتهم، وكانوا على اتفاق تام على ما يشمله الدين من قواعد "الاعتقاد - تلك التي يجب على كل مسلم موافقتها" (٢).

وإذا كان الإمام محمد عبده أراد بذلك أن يظهر العقل الإسلامي في ثوبه الأصيل، ويؤكد على أن هذا العقل كفيل بحل ما يعترضه من مشاكل عقائدية وعصرية، فأنه كذلك لم يفرط في

<sup>(</sup>۱) للمزيد من التفاصيل - راجع ، الامام محمد عبده - راسالة التوحيد - ص ١٤٨، ص ١٤٨، ص ١٤٨.

L-Sir Thomas , W , Arnold , The Islamic Faith , London ernest Bem , Limted ,  $^{(\tau)}$  1928 , p , 12 , 18 .

حق هذا العقل ، ولم ينقصه قدره ، لقد ذهب بعض الساحثين المعاصرين في تحليلهم لمنهج الأستاذ الإمام "بأنه قد حاور بالعقل وحده ، فدفع به ليقول في حوادث المستقبل ومعارفه أقوالا يقينية ، تعتبر من مشاكل العصر الحديث " (1) .

ويعتبر الاستاذ الإمام بهذا المنهج قريبا من ابن رشد ومنهجه العقلى المتحرر من قيود التقليد، و الاتباع، ويضاف الى ذلك أنه اراد أن يعود مرة اخرى الى صوغ المبادئ الكلامية في قالب عقلى شبيه بما كان يحاوله الأحرار من مفكرى الإسلام - كالمعتزلة والاشاعرة والغزالى وابن رشد...وغيرهم.

تلك هي النهضة الفكرية والروحية التي اراد رفع لوائها في العصر الحديث - منذ القرن الرابع عشر الهجرى كل من الإمام محمد عبده ومن قبله السيد جمل الدين الأفغاني .

<sup>(</sup>۱) راجع حدكتور - سليمان دنيا - الشيخ محمد عبده بين الفلاسفة والكلامبيسن - ص٥، م ص٩ - ط- دار احياء الكتب العربية - ١٩٨٥م.

واذا كانت هناك بعض الفروق بين كل من ا الأستاذ الإمام والسيد جمال الدين الأفغاني من حيث الوسائل فقط وان اتفق كل منهما في الغايات والأهداف - فالإمام محمد عبده اشترك مع السيد جمال الدين في فكرة الاصلاح والتجديد وضرورة ذلك لصالح الإسلام والعرب والمسلمين - ولكنه يخالفه من حيث ان السيد جمال الدين "مجدد طموح يريد الوصول سريعا وعن طريق السياسة" (۱). اما الأستاذ الإمام فكان يرى ان التجديد والإصلاح يستلزم تدرجا معقولا، ودعائم ثابتة من الأخلاق والدين، وتمحيص الحقائق والأدلة، وتفنيد مزاعم الخصوم، بما يثبت ضلالها وفسادها الحقائق والأدلة، وتفنيد مزاعم الخصوم، بما يثبت ضلالها وفسادها - ثم ينتهي بالمنطق أو البرهان العقلي للرد عليها، لإظهار أصالة العقل والتفكير الإسلامي والعربي.

وربما كان ذلك واضحا من خلال المقالات التي كتبها السيد حمال الدين الافغاني في ... مجلة العروة الوثقي ... يلهب بها حماس جماهير المسلمين ، ويوقظ عقولهم وأفئدتهم ، ويدعوهم الى الوحدة وتوثيق الروابط والصلات ، ومحاربة دعاوى التخلف

<sup>(</sup>١)دكتور ابراهيم مدكور - في الغلسفة الاسلامية - حــ١ -ص١٤٣ .

والتفرقة. ومقاومة الاستعمار واذ نابه ... ويؤكد كذلك على ان الدين لا يقاوم العلوم أو المعرفة ، وأن المسلمين عملوا بما في كتاب الله تعالى وسنة النبى صلى الله عليه وسلم - لتوفرت لهم السعادة في الدنيا والآخرة .... الخ (١) .

وجدير بالذكر ان الفيلسوف الكبير محمد اقبال – حاول في كتابه "تجديد التفكير الديني في الاسلام" أن يثبت بما لا يدع مجالا للشك مدى التطابق بين منهج الاسلام ومناهج العلوم العديثة ، ومدى احتواء النصوص القرآنية على معانى العلم، وقواعده ومبادئه .. وأن سنة الله تعال قضت التدرج في سلم الكمال الفكرى والعقلي بالنسبة للأنسان فلكل عصر وكل علم، أو اكتشاف جديد دلالة فيه . ولكن ذلك لا يعني ضرورة التطابق النام بين نظريات العلوم الحديثة المتغيرة وبين ما ورد مس المشارات في النصوص الإلهية تلائم المشارات في النصوص الإلهية ، لأن النصوص الإلهية تلائم

<sup>(&#</sup>x27;) لمزيد من التفاصيل في ذلك : ينظر - محمود أبو ريه - صبيحة جمال الدين الأفغساني (مجموعة مقالات وأراء للسبد جمال الدين) .

عصر معانيه ودلالاته ، تدرجا مع سلم الكمالات العقلية والعلمية . اذ ليس قاصرا على عصر دون اخر ..... (1).

### ٤:-الإمام محمد عبده ودراسة المنطق

رأينا من خلال بحثنا في علم المنطق عند المتأخرين، أنهم اهتموا بنقل المنطق وشروحه وتلقينه للطلاب أو لدارسين للعلوم الإسلامية والعربية. وانهم صنفوا المتون ووضعوا المختصرات على هذا الفن حتى يسهل على المتعلمين حفظها وترديدها - دون بذل لمجهود عقلى، أو تحليل منطقى، ولعل اكثر ما اهتم به المتأخرون المدخل - المسمى "بايساغوجى" - لأسباب ذكرناها فيما سبق - ولكن على الرغم من ظهور بعض التيارات الفقهية والأصولية - التي تحرم دراسة النطق أو الاشتغال بتعليمه كما فعل ابن الصلاح تحرم دراسة النطق أو الاشتغال بتعليمه كما فعل ابن الصلاح تقي الدين ابن تيمية ت عام /٧٢٨ه/.

<sup>(1)</sup> للمزيد في ذلك - محمد اقبال - نحدث التفكير الديني في الاسلام.

ولكن الاشتغال بدراسة المنطق، وبعض مباحثه ظل حتي احدث العصور، أذ يدرس ضمن العلوم الشرعية بوصفه علما مساعدا فوضعت المتون، ووضعت عليه أيضا الشروح والتعليقات، أذ نجد على مبارك /١٨٢٣م / ١٨٩٢م / يضع شروحا لمنظومة في أشكال المنطق (وهذا يدل على أن صرخات لاحتجاج ضد المنطق خهبت أدراج الرياح -حتى العصر الحديث

فأهل السنة أو علماء الاسلام من المصلحين والمفكرين منذ مطلع القرن الرابع عشر الهجرى ، اصبحوا لا يقاومون علما من العلوم ، أو فنا من الفنون . يجدون فيه خيرا فكريا وفائدة لخدمة الدين وتحسين أمور المسلمين

واعتقد ان هذا ما تمثله للاستاذ الإمام محمد عبده - فلم يقتصر فكره ، وعقله على استيعاب العلوم الشرعية الإسلامية ، فقط ، بل اتسع ليشمل دراسات وتحليلات فكرية وعلمية تعتبر من مجريات النهضة العصرية ، وربما كان يتجه بفكره في كل هذه الامور

<sup>(</sup>١)راجع على مبارك - الخطط الجديدة - حــ١٢ - ص١٤ ط - القاهرة .

الى تحقيق الصلة القوية بين أسس وقواعد الاسلام وبين مساهج والعلوم الحديثة ، ليؤكد أن الدين لم يقف حجرة عثرة امام أى تقدم أو نهضة إن الدين يدعو الى ذلك ويحث على البحث والكشف ، وادراك أسرار الوجود الممكن ، وفى ذلك استدلال على حكمة الخالق عز وجل .

ومن هنا - فقد اهتم بدراسة - علم المنطق - وتدريسه للطلاب في أروقة الأزهر الشريف - ولكن بمنهج يمزج فيه بين آرائه وتحليلاته وبين آراء وتعليقات الشيخ الرئيسي ابن سينا: ٤٢٨هـ/ ١٠٣٧م / - في كتابي الإشارات والنجاة (١)، وبذلك يريد أن يرجع بمنهج التدريس الي ما كان عليه الأوائل، وليتمثل الطريقة العصرية - دون ترديد لشروح أو تعليقات جوفاء - اغلبها خالية من المضمون - وهو ما رأيناه عند المتأخرين - وشراح المتون والمنظومات من علماء المدارس الإسلامية وفي أروقة الأزهر الشريف.

<sup>(</sup>۱) راجع - دکتور النشار - مناهج البحث عند معکری الاسلام - ص ۲۸۱

وقد انكب الاستاذ الإمام محمد عبده في ذلك على دراسة كتاب "البصائر النصيرية" وهو من تأليف بن سهلان الساوى من رجال القرن الخامس الهجري .

وفى المقدمة التى كتبها الاستاذ الإمام لشرحه وتحقيقه لهذا الكتاب ما يدل على اهتمامه بدراسة المنطق، واختياره لأحسن الكتب فى هذا المجال، وما فيه فائدة – عقلية وعلمية بالنسبة للدارسين .... اذ يذكر ذلك بقوله "فقد رأيت وأنا ببيروت مدة اقامتى بها سنة ١٣٠٤هـ/ ١٨٨٧م / كتابا فى المنطق يسمى "البصائر النصيرية" .. فنظرت اليه فاذا هو حاو مع اختصاره لما لم تحوه المطولات التى بأيدينا من المباحث المنطقية الحقيقية، وخال مع كثرة مسائله من المناقشات الوهمية التى لا تليق بالمنطق وقفت عليه من كتب المتأخرين بعد الشيخ الرئيسي ابن سينا ومن في طبقته من علماء هذا العلم، ثم يذكر الإمام محمد عبده أنه تقرر تدريسه على طلاب الازهر، بعد أن زاده شرحا وتعليقا على

# مارأه مفيدا لذلك ..... "(1).

ولسنا بحاجة الى كثير من الشروح والتعليق ، على ما اورده الاستاذ الإمام فى ذلك ، واذ يحتاج الى بحث متخصص فى علم المنطق وآثاره بالاضافة الى مزيد من التحليل والنقد ، نامل أن يقوم بذلك علماء المنطق ومناهج البحث فى العصر الحديث . كما فعل الدكتور على سامى النشار فى كتابه العظيم "مناهج البحث عند مفكرى الاسلام" .. وقدلجأنا الى هذا البحث فى كثير من المواقف .

ولكن يبدو أن الإمام محمد عبده بمنهجه التحليلي النقدى لم يكن يسلم بآراء أو النظريات المنطقية لمجرد أنها صدرت عن افلاطون / ٣٤٧ / ق.م . أو ارسطو توفي عام /٣٢٢ه / ق.م . وابن سينا ت عام ٤٣٨ه / ، بل كان ينظر في ذلك بمنهج عقلي تركيبي يتوافق مع مقتضيات العصر الحديث ، وقد اشار الى ذلك بقوله في مقدمة كتاب "البصائر النصيرية" على أن الكتاب وان كان جـزل

<sup>(</sup>۱) نظرنا - محمد عمارة - الاعمال الكاملة للأمام محمدعبده - ص٢٦٤ - وهذه المقدمة - توجد بكتاب البصائر النصيرية - ط - بولاق - سنة ١٣١٦هـ - ١٨٩٨م - ص٢

العبارة صحيح البيان ، الا ان فيه الفاظا وعبارات ومسائل اعتمد في الاتيان بها على ما كان عليه أهل زمانه درجة العرفان ، وهي اليوم تحتاج الى شيء من الشرح والايضاح" (") .

وهذا يدل على ان الإمام محمد عبده ينتقد تلك الآراء التقليدية والمصطلحات التي يستخدمها المتأخرون وهي لا تتمشى مع العناصر الجديدة وما استحدث من امور وقضايا وعبارات جديدة - طبقا للتطور العلمي والفكري.

وهذا ما يبدو من خلال تحليله وشروحه - مادة القضية ، وفي الحكم الكلى والقياس وفكرة الحد . وهكذا (٢) . بل يذهب في اكثر من موضع الى اظهار الاخطاء التي وقع فيها كثير من المناطقة في وصف الاشياء وحركتها - وكانوا في ذلك أقرب لى الظن منهم الى التحقيق ..

<sup>(</sup>١) راجع المصدر السابق - ص٤٢٦ .

<sup>(</sup>۲) للمزيد نفس المصدر السابق .

ومثال ذلك - وهو ما يجب تنقية كتب المنطق والمؤلفات القديمة منه "ما شاع عن حركة فك التمساح" .

يذكر الاستاذ الإمام محمد عبده الاخطاء التي وقع فيها المناطقة – وهو ما درج في كتب الممنطق وغيرها – حيث أنهم اخذوا من بعض كتب الحيوان من غير بحث صحيح . ومن هذه الأخطاء – أنهم زعموا أن التمساح يخالف سائر الحيوانات في تحريك الفك عند الأكل (وهذا يعني بأن التمساح يحرك عند المصنغ فكه الأعلى فقط) – كما اخطأ من ظن منهم انه لا خرج لفضلاته – وانما يلتقط (القطقاط) ما يظهر من جوفه في فمه من الفضلات وهؤلاء يؤذيها . ولكن الثابت بالتحقيق ان الفك العلوى عند التماسيح ثابت متصل بعظام الجمجمة بدون مفصل متحرك ، وأما السفلي فهو المتحرك وله اتصال بالجمجمة مفصلي بواسطة عظم يسمى العظم المربع، ثم ان للتماسيح فتحة في انتهاء

الأمعاء تخرج منها الفضلات من بول وغيره ، وفيها تولج التماسيح عند المسافدة (1).

والواضح لنا من هذا التحليل المنطقى العقلى - المزج بين الفكر المنطقى والمنهج العلمى - القائم على الملاحظة والوصف والتجربة فلا يجب أن يكتفى الدارس أو الباحث على مجرد ترديد آراء السابقين دون التحقيق العلمى الدقيق.

هذا هو منهج الإمام محمد عبده وغيره - ممن رأوا ضرورة الاطلاع على مجريات العصر الحديث ... من مسائل علمية وفكرية في سبيل تحقيق النهضة ، لمحو ظلام الجهل والتخلف والوقوف على التقليد . وهذا ما ندعوا إليه في العصر الحديث . وفي نطاق الالتزام بأصول الكتاب والسنة . والقيم السامية ، والسلوك الأخلاقي النبيل .

<sup>(</sup>۱) للمزيد فى ذلك : ومسائل أخرى – راجع – المصدر السابق – ص٤٥٢ وأماكن متفرقة – كذلك من تعليقات الإمام محمد عبده على كتــــاب البصـــائر النصيريــــة – ص١٣٣ – ص١٣٤ .



وإذا كان لنا من كلمة أخيرة في ختام هذا البحث، فان طريقة العلماء المتأخرين في تناول القضايا الإسلامية كان يسودها كثير من التقليد وترديد آراء المفكرين الأوائل في القرون الخمسة الأؤلى، ولم تنفصل آرائهم في مجال علم الكلام في الاستدلال على وجود الله تعالى ووحدانيته وصفاته وما يتعلق بذلك من أمور أخرى كالفعل الإلهى والإنساني ومسألة الإيمان وفي الحياة الآخرة عن التراث الإسلامي الأصيل.

أما فى مجال العلوم العقلية فأن اهتمام المتأخرين انصب على دراسة المدخل، حتى وضعت الشروح والتعليقات .... أما ما عدا ذلك من مسائل فلسفية ميتا فيزيقية فقد أغفلوها، ولم تكن ذات قيمة كبيرة فى الدوائر العلمية وحلقات التدريس وان كانت هناك بعض المتون وشروحها على مبحث المقولات فأنها قليلة للغاية

ولبعض الباحثين نظرة دقيقة في هذا المجال، حيث تشير الدكتورة فوقية حسين محمود في استعراضها لتاريخ علم الكلام

الاسلامی حتی الفترات المتأخرة" بأن علم الكلام كانت تتكاثر مشاكله عندما كانت تتكشف مشاكله ، لذلك نجد بعد عصر ابس تيمية / ٢٧٨هـ / وابن قيم الجوزية / ٢٥١هـ / بدا عصر الشروح والحواشی ، لعدم وجود مشاكل جدیدة واستمرت هذه الفترة حتی عصر الشیخ جمال الدین لاافغانی /١٣١٤هـ / والشیخ محمد عبده/١٣٢٣هـ / ٥١٩م فی العصر الحدیث حیث ظهرت مشاكل عبده/١٣٢٣هـ / ٥١٩م فی العصر الحدیث حیث ظهرت مشاكل من نوعیة جدیدة ، فكان علم الكلام یناسب ما ساد من مشاكل".

وقد تناولنا ذلك بالمناقشة والتحليل خلال هذا البحث .

## 

## 

يتناول هذا الكتاب تحليل الاصول الكلامية ودراسة علم المنطق عند العلماء المسلمين في العصور المتأخرة . من القرن التاسع وحتى الرابع عشر الهجرى ، اذ أن هذه العصور بحاجة الى دراسات دقيقة وبصفة خاصة إذا علمنا ان الباحثين من المستشرقين والعرب دائما ما يصفونها بعصور التخلف الفكرى والحضارى ، وبعد انتهاء عصور الازدهار الأولى ، وقد خرجنا بعدة نتائج منها :-

أولا: شيد المسلمون المفكرون حضارة علمية وثقافية في عصور الازدهار الاولى، وشهد الباحثون الغربيون بذلك، الا ان العصور المتأخرة ارتبطت بالتخلف الحضارى أو الثقافى، حيث سادت دعاوى التقليد والجهل في المجتمعات الإسلامية والعربية على السواء، وكان ذلك لأسباب اجتماعية كثيرة فضلا عن دعاوى التفرقة والتحزب. وشيوع الجهل والخمول والكسل والتواكل، وكانت طريقة التدريس

فى المدارس العلمية على حالة يرثى لها ، تخلو من التوعية وتنمية روح الابداع الفكرى والعلمى ، فاقتصرت هذه الطرق على مجرد ترديد آراء السابقين ، وتصنيف المتون منظومة أو منثورة حتى يسهل على الدارسين حفظها أو تلقينها دون جهد فكرى أو عقلى .

ثانيا: أهتم المتاخرون من العلماء والدارسين للعوم الإسلامية والعربية بوضع الشروح والحواشي والمختصرات على تلك المتون ، اذ نجد أن الكتاب الواحد يختوى على اكثر من شرح أو تعليق ، وان كان كل شارح يلقى بنظر ورأيه في المسائل الكلامية ، الا انه لم يخرج من دائرة التقليد وترديد آراء الاخرين .

ثالثا: لقد حرص العلماء المتأخرين على التراث الاسلامي في مجال علم الكلام والعلوم اللغوية والفقهية وأصولها، ولقنوها للطلاب والدارسين في المدارس والمساجد التعليمية الإسلامية، وهم بذاك حافظوا كما راينا خلال هذا الكتاب على التراث حتى وصل الينا كاملا دون نقص أو تحريف،

ويبدو أن مشكلات على الكلام لم تكن جديدة بالسبة لعصورهم ، اذ ان الحياة الاجتماعية والثقافية والسياسية ، لم تكن مشحونة بأمور تستدعى اعمال الفكر النقلى ، ولم تظهر مشكلات تختلف فيها المذاهب والفرق كما كان حادثا في القرون الأولى .

رابعا: نظر العلماء والدارسون المتأخرون الى تلك الأصول الكلامية نظرة المفكرين السابقين فأخذوا بمذاهبهم في قضايا علم الكلام، ولعل أهم هذه المذاهب الإسلامية مذاهب علماء الكلام من الأشاعرة ، والماتريدية اما ما عدا ذلك من المذاهب الأخرى ... كالمعتزلة والخوارج والشيعة والفلاسفة حيث أنها لا تستقيم مع أصول الإسلام العقائدية الصحيحة .

خامسا: لقد سادت مذاهب أهل السنة من الاشاعرة والماتريدية في العصور المتأخرة في مجال علم الكلام. وهذا ما وجدناه من خلال دراستنا للمتنون وما وضع عليها من شروح وحواشي وتعليقات، يضاف الى ذلك ان كثير من الدارسين

المتاخرين والشراح اشادوا بفكر وتحليل مفكرى الاسلام السابقين للمسائل الإيمانية ، اذ نجد انهم قد استعانوا بآراء السابقين للمسائل الإيمانية ، اذ نجد انهم قد استعانوا بآراء ابن رشد / 800ه / في الاستدلال العقلي على وجود الله تعالى ووحدانيته ، والبيضاوى ت عام ١٨٠ه / في الطوالع / وعضد الدين الايجي ت عام ١٥٥ه / . كذلك يأخذون بعقائد أئمة السلف والمحدثين المتقدمين كالثورى / ١٦١ه / والإمام احمدت عام / ٢٤١ه / والإمام مالك ت عام / ١٩١ه / والإمام ابن تيمية / ت عام ١٧٠ه / والضافي / ت عام ١٠٠ه / والجويني ت عام / ٤٠٠ه / والعزالي ت عام ٥٠٠ه / والرازى / ١٠٦ه / وأبو منصور الماتريدى / ٣٣٣ه / .

ولا شك أن هذا يدل على مدى إلمامهم بالأصول الكلامية عن السابقين وتعمقهم في دراستها وتحليلها .

سادسا: تعتبر دراسة الأصول الكلامية عند العلماء المتأخرين ثرية بالأفكار والاستدلالات المنطقية ، وان كان ذلك مرتبا ترتيبا منظما على طريقة السابقين الاأننا نجد مدى الدقة في

الجمع بين هذه الآراء الكثيرة في سياق منظم من احل تأكيد قضية إيمانية أو أصلا من أصول العقيدة . كإثبات وحود الله تعالى ووحدانيته. وصفاته ، والفعل الالهي وتنزيه الله سنحانه وتعالى عما لا يليق بقدسيته العليه ، كذلك مناقشتهم لمسألة الجبر والاختيار أو الفعل الانساني ،وأثبات القدرة والإرادة الإلهية ، ثم العدالة ونَّفيهم لنظرية المعتزلة في وجوب الصلاح والاصلح على الله تعالى ،ونفيهم كذلك لفكرة الضرورة العلية في الأشياء ، وقالوا بنفي فكرة الصدفة أو الاتفاق في الفعيل والخليق والطبيعية ثيم اثبتيوا البعيث الجسماني والروحاني ، وهاجموا آراء الفلاسفة في ذلك فهذه المسائل الإيمانية ، استطاع علماء أصول الكلام (التوحيد) المتأخرون، إثباتها حيث حمعوا بين الأدلة النقلية عن طريق النصوص القرآنيـة والمأثور من الأحاديث الصحيحة ، وبين الأدلة العقلية والبرهانية التي وضعها علماء الكلام السابقين.

سابعا: لم يغفل هؤلاء المتأخرون - كما راينا خلال هذا البحث - مسألة من مسائل على أصول الكلام الا واشبعوها دراسة

وبحثاً ، وشرحا وتحليلاً ، وتعليقاً ، ولم يترك احد منهم رأياً ذات قيمة الا واستدل به لإثبات قضية عقائدية ايمانية . ومن ذلك : اثبات وجود الله تعالى ووحدانيته بأدلة عقلية ونقليـة، اما الصفات الإلهية ، فقد فرعوها الى عندة فنروع - هي : صفات الوجوب، والسلوب - وصفات المعاني - والصفات المعنويـة - وناقشـوا ذلـك مـن خــلال الأحكــام العقليــة: الوجوب والاستحالة والامكان. وهذا يدل على ان هـؤلاء لم يغفلوا الاستدلال العقلي ، وقد سبق الى ذلك كل من الإمام الغزالي /٥٠٥هـ / . وفخر الدين الرازي ٢٠٦هـ ، كذلك فان الإمام محمد عبده ، ناقش قضايا علم الكلام من خلال هذه الاحكام العقلية ، ومن هنا نحد أنهم أقاموا طريقتهم علي اثبات الصفات الإلهية باحكام العقل، لذلك ناقشوا الفعل الالهي والانساني وأمور الحياة الأخرة ثم اثبتوا لله تعالى الاسماء ، وهذا يتضح من خيلال منا وضعبوه في المتبون وشروحها بالتفصيل.

**نَامِنًا:** لقد اهتم المتأخرون بدراسة فن المنطق بالاضافة الي فنون اللغة العربية ، كالاستعارة والبيان والادب والنثر والشعر ، وهو ما اشرنا اليه خلال البحث، في حين اغفلوا دراسة المسائل الفلسفية و الميتافيزيقية ،وان توفر بعضهم على شرح بعض المباحث كالمقولات. الا انهم اهتموا في العلوم العقلية بدراسة المنطق. وتركز هذا الاهتمام في "المدخل المسمى بايساغوجي" حيث انهم قد وضعوا عليه المتون والمختصرات نظما أو نثرا ، ثم تناول البعض الاخر منهم شرح ذلك والتعليق عليه وربما كان للمنطق أهمية الى جانب دراسة العلوم الإسلامية واللغوية الاخرى. وهو ما دعاهم الى ادخاله وتدريسه معها. وان كانت دراسة فنون المنطق قد واجهتم مقاومة عنيفة من جانب بعض الفقهاء والأئمة السلف والمتاخرين الا انه ظل يدرس في المدارس الإسلامية ومساجد الشرق الاسلامي حتى العصر الحديث.

تناسعا: إذا كان المتأخرون ادخلو دراسة المنطق ضمن العلوم الإسلامية فأنهم اهتموا - بالمدخل كما ذكرنا وهو مختصر يجمع مباحث المنطق - كالحدود والالفاظ والقضايا والاحكام - ويقفون بدراسته عن البرهان أو القياس البرهانى ، دون مباحثه الاخرى . كالجدل والاغاليط (السفسطة)

والخطابة . وقد اشار الى ذلك أثير الدين الابهرى ت عام ٦٦٣هـ/ في متن ايساغوجي . فقال "والعمدة هـو البرهان لا غير " . وسارت الدراسات المنطقية على هذا المنهج فيما بعد .

ولا شك ان اغفال المتأخرين لبعض مباحث النطق. يعنى انهم استبدلوا الامور الشكلية الصورية - وأهتموا بالمسائل الهامة والمفيدة في تغذية الفكر الاسلامي بالاشكال المنتجة فقط.

عاشرا: انتقد المفكرون المجددون في القرت الرابع عشر الهجرى طريقة المتأخرين في دراسة العلوم الإسلامية العربية ، ذا وجدوا انهمكانوا يكتفون بترديد آراء السابقين دون ابداع فكرى أو نظر عقلي ، وهذا ما لا يتفق مع النهضة العلمية والثقافية في العصر الحديث ، اذ ان المشكلات الكلامية لا تقتصر على استعراض تراث السابقين فقط . بل يجب ان يكون ذلك ملائما لمقتضيات العصر الحديث وما يتحدد من مشكلات اسلامية تكون بحاجة الى رؤية فكرية

جديدة ، اذ وجد المصلحون والمجددون ضرورة الاستفادة بالأدلة العلمية والاكتشافات الحديثة الى جانب الدليل النقلى والبرهان العقلى في اثبات وجود الله تعالى ووحدانيته ، والفعل الالهي والانساني (مشكلة الجبر والاختيار والعدالة الإلهية ، والبعث الاخروى ... وغير ذلك من مسائل اخرى . حتى يمكن الدفاع عن اصول العقيدة الإسلامية ضد دعاوى الالحاد والتشكيك التي استحدثت في هذا العصر .

وقد اثبت أن السيد جمل الدين الافغاني، ومحمد عبده، ومحمد اقبال . أن النصوص الإسلامية (القرآن الكريم) يشير الى التطور العلمي والثقافي في العصر الحديث .

ففى النصوص الآلهية أدلة ومعانى علوية وفكرية ، وان غاية علم الكلام ليس هو ترديد لاراء السابقين فى اثبات قضايا العقيدة الايمانية ، بل الكشف عن اصالة الفكر الاسلامى فى الدعوة الى ضرورة البحث والتأويل ، لأن فى ذلك استدلال على وجود الله تعالى وهو الحكيم المنظم والمبدع والخالق

لهذا الوجود بأكمله بما فيه من انسان أو نبات أو حيوان أو حماد .

**حادي عشر:** ناقش الإمام محمد عبده واستاذه السيد جمال الدين الأفغاني قضايا علم الكلام بمنهج عصري جديد، يلائم التطور العلمي والفكري فاثبتا وجود الله تعالى ووحدانيته وصفاته وافعاله وارادته وقدرته بأدلة عقلية وعلمية مستندا كل منهما للدليل النقلي أو السمعي ، فنجد انهما كثيرا ما يستدلان بالأختراعات الحديثة ، والأنظار المنطقية العقلية على وحود الحكيم المسدع ، وكذلك اثبات صدق الرسالة الإلهية وبعث الله تعالى للرسل وبصفة خاصة النبي العظيم سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم " يضاف الى ذلك ان المجددين في العصر الحديث وعلى رأسهم الأستاذ الإمام محمد عبده ينهون عن التطرف في الرأي، أو التناظر بالألفاظ أو الاغراق في تنسيق العبارات والتكلف في السجع بل يدعبون الى تمثل روح المنهج العقلي الذي يخلو من التقليد أو حشو الافكار بالعبارات، ولأستخلاص الفكرة المعدة والدامعة.

ولا شك أن الإمام محمد عبده ممن رجع بفكره ونظره العقلى الى ماكان عليه المفكرون السابقون ، ذا نجد انه يجمع في آرائه بين أنظار الغزالي وابن رشد ، واستخلاص ما يفيد . مع تمسكه بمنهج أئمة السلف ، فيحافظ على الأصول ، ويناقش في الفروع .

ثانى عشر: إذا كان الإمام محمد عبده قد وضع أصول المنهج العقلى الصحيح، والذى يجب أن تمثله المدارس الفكرية فيما بعد، فأنه دعا من خلال ذلك الى مقاومة دعاوى التقليد أو الوقوف عند حدود الظواهر، أو الأغراب في التأويل وتنقية التراث الفكرى والديني مما علق به من شوائب التقليد الأعمى وترديد مصطلحات وعبارات جوفاء خالية من المضمون والمعنى، وقد أشار الى ذلك من خلال دراسته لعلم المنطق، فتناول كتاب البصائر النصيرية، بالشرح والتحليل والتعليق وأشار الى جوانب الخطاء في الألفاظ والعبارات وكذلك الأغلاط العلمية والتي داب المفكرون على ترديدها دون إعمال الفكر فيها، فوقعوا في أخطاء حسيمة في فريد فضلا عن إيقاعهم لغيرهم فيها أيضا، وقد أخطاء حسيمة في في المفكرون على ترديدها دون إعمال الفكر فيها أيضا، وقد

كان لهذا المنهج اثر كبير في إحياء روح النهضة الفكريـة الإسلامية الآن.



## أولا المعادر العربية :

١- الإمام ابن تيمية : كتاب الإيمان - تحقيق دكتور محمد
 خليل هراس - ط - مكتبة النهضة الاسلامية - بدون تاريخ .

۲- " " : نقض المنطق - تحقيق محمد حامد
 الفقى - ط - المطبعة السنية المحمدية - القاهرة - ١٩٥١م.

٣- الإمام بن حـزم: الفصل فـى الملـل والنحـل - ط القاهرة - بدون تاريخ.

٤- ابن خلدون (عبد الرحمن) : المقدمة - ط - دار القلم
 - بيروت - ١٩٨٤م .

٥- ابن رشد (أبو الوليد): تلخيص كتاب المقولات - ط -بيروت - ١٩٣٢م . ۲- " " : تهافت النهافت - حـ ۲ - تحقیق دکتور سلیمان دنیا - ط - دار المعارف - ۱۹۸۱م.

٧- " " : فصل المقال وتقرير ما بين الحكمة والشريعة من الاتصال - (ضمن كتاب فلسفة ابن رشد) تحقيق لجنة احياء التراث العربي - ط - دار الآفاق الجديدة - بيروت - 19۸۲م.

٨- ابن رشد: مناهج الأدلة في عقائد الملة - (ضمن كتاب فلسفة ابن رشد) تحقيق لجنة احياء التراث العربي - بيروت - 1981م.

٩- ابن سينا (الشيخ الرئيسي - ابوعلي): تسع رسائل في
 الحكمة والطبيعيات - ط - أمين هندية - ١٩٠٨م .

۱۰- " " " : كتاب الشفاء - تحقيق دكتور ابراهيم بيومي مدكور - ط - القاهرة - ١٩٥٢م.

١١- ابن النديم: الفهرست - ط - ليبك - ١٨٧١م.

۱۲ أبو الحسن الاشعرى: كتاب الابانة عن أصول الديانة ط المطبعة السلفية القاهرة - ۱۳۹۷هـ، كذلك بتحقيق
 الدكتوره فوقية حسين محمود - ط- دار الانصار ۱۹۷۷م.

- 17 " ": مقالات الإسلاميين - تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد - ط- مكتبة النهضة المصرية 1971م.

١٤ " : كتاب اللمع - ط - بيروت - ١٩٥٤ م .

١٥- أبو العلا عفيفى (دكتور): وزكى نجيب محمود
 (دكتور): مصطلحات الفلسفة - ط - المجلس الاعلى لرعاية
 الفنون والآداب - القاهرة - ١٩٦٤م.

۱۱- إبراهيم البيجورى: حاشية المريد على جوهرة
 التوحيد - ط - المطبعة الازهرية بمصر - ۱۳۱۰ه.

17- " : حاشية على متن السنوسية - ط - المطبعة
 الحميدية المصرية - ١٣١٥هـ .

- ۱۸- " : حاشية الباجورى على متن السلم ط القاهرة ط ۱۰۳۱هـ.
- ۱۹ " : مـتن البيجـورى (توحيـد) ط المطبعـة
   الحجرية بمصر ۱۳۰۱ه.
- ٢٠- إبراهيم بيومي مدكور (دكتور) يوسف كرم: دروس
   في الفلسفة ط لجنة التأليف والترجمة والنشر القاهرة 190
   م.
- ٢١- " " " : في الفلسفة الاسلامية (منهج وتطبيقه) ط- ذار إحياء الكتب المصرية ١٩٧٤م .
- 27 " " " " : في الفلسفة الاسلامية (منهج وتطبيقه) 27 ط دار المعارف 1987م.
- ٢٣- ابراهيم بيومي مدكور (دكتور) يوسف كرم: مقدمة
   كتاب الشفاء لأبن سينا ط القاهرة ١٩٥٢م.

۲۲- ابراهيم اللقانى: متن الجوهرة (توحيد) ضمن
 کتاب مجموعة (المتون المحتوى على خمسة واربعين متنا
 من خواص الفنون) - ط - المطبعة الحجرية بالقاهرة - 1801ه.

٢٥- أثير الدين الابهرى: متن ايساغوجي (منطق) - ضمن
 مجموعـة المتـون .... - ط - المطبعـة الحجريـة بمصـر ١٣٠٦هـ.

٢٦- الشيخ احمد الاجهورى: تقرير على حاشية البيجورى
 (المسماه بتحفة المريد على الجوهرة ..) ط- المطبعة
 الازهرية بمصر ١٣١٠ه.

٢٧- أحمد أمين: ضحى الاسلام حا ط مكتبة النهضة
 المصرية - ١٩٨٢م.

٢٨- الشيخ احمد الدردير: منى الحريدة (توحيد) - ضمن
 مجموعة المتون ط المطبعة الحجرية بمصر ١٣٠٦هـ.

٢٩- الشيخ احمد السجاعي: متن المقولات ط المطبعة
 العامرية الشرقية بمصر ١٣٠٣هـ.

٣٠- الاخضرى (الشيخ عبد الرحمن) : مـتن السلم (منطق)
 ضمن مجموعة المتون .. المطبعة الحجرية بمصر – ١٣٠٦هـ .

٣٦- إخوان الصفاء: الرسائل - بتحقيق خيري الدين الزراكلي -ط القاهرة - ١٩٢٧م - كذلك بتحقيق بطرس البستاني - ١٩٥٧م.

٣٣ - اقبال (دكتور محمد): تجديد التفكير الديني في الاسلام - ترجمة عباس محمود - ط - لجنة التأليف والترجمة والنشر - القاهرة - ١٩٦٨م.

- اللزليكنتستادتر (دكتورة): الاسلام والعصر الحديث - ترجمة عبد الحميد سليم - ط - الهيئة العامة للكتاب ١٩٨١م.

۳۵- البخارى: الصحيح - حـ٢ - ط -دار احياء الكتـب العربية بمصر - بدون تاريخ.

٣٦- بروكلمان: تاريخ الأدب العربي - ترجمة دكتور عبد الحليم النجار - ط - دار المعارف - ١٩٧٧م.

۳۷ البغدادی: الفرق بین المذاهب – ط – القاهرة –
 بدون تاریخ .

۳۸- بول كرواوس: التراجم الارسططاليسية المنسوبة الى عبد الله ابن المقفع - (بحث منشور ضمن كتاب التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية) ترجمة دكتور عبد الرحمن بدوى - ط- دار القلم بيروت - ۱۹۸۰م.

٣٩- جعفر آل ياسين (دكتور): المنطق السينوى - ط - دار
 الآفاق الجديدة - بيروت - ١٩٨٣م.

- 4- جولد تسهير: مذاهب التفسير الاسلامي - ط-ترجمة دكتور عبد الحليم النجار - ط الخانجي بمصر - ١٩٥٥م. ا ۱ع - " " " " علوم الأوائل : موقف اهل السنة بازاء علوم الأوائل ضمن كتاب التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية) ترجمة دكتور عبد الرحمن بدوى - ط-دار القلم - بيروت - ١٩٨٠م.

21- الإمام الجويني (امام الحرمين أبو المعالي): الأرشاد الى قواطع الأدلة في اصول الاعتقاد - تحقيق دكتور عبد الحليم النجار - الخانجي بمصر - ١٩٥١م.

27- "": الشامل في أصول الدين - تحقيق على سامى النشار - وآخرون - ط-منشأة المعارف بالآسكندرية - 1979م.

٤٤ حاجى خليفة: كشف الظنون عن أسامى الكتب والفنون - ط - المكتبة الاسلامية - طهران - ١٩٤٧م.

20- الشيخ حسن السيد متولى: مذكرة التوحيد - (مقرر طلبة المعاهد الازهرية) مكتبة الكليات الازهرية بالقاهرة - 1971م.

173- الشيخ حسن العطار: حاشية على متن المقولات (المسمى بالجواهر المنتظمات في عقود المقولات للشيخ أحمد السجاعي) - ط المطبعة العامرية الشرقية بمصر - ١٣٠٣هـ.

٤٧- " " " : حاشية العطار على الخبيص - ١٣١١هـ.

43- الشيخ الحفنى (يوسف الحفناوى): حاشية ايساغوجى لشيخ الاسلام زكريا الانصارى - ط - المطبعة العامرية الشرقية بمصر - ١٣٠٣هـ.

29- دى بور: تاريخ الفلسفة فى الاسلام - ترجمة دكتور محمد عبد الهادى أبوريده - ط - دار النهضة المصرية - ١٩٨١م.

٥٠ الرازى (فخر الدين) : أصول الدين - تحقيق طه عبد
 الرؤوف سعد - ط المكتبة الازهرية - بدون تاريخ .

- ٥١ الرازى (فخر الدين): المباحث المشرقية - حـ ٦ -ط - حيدر اياد الدكن - ١٣٤٣هـ. ٥٢ الشيخ زكريا الانصارى: شرح ايساغوجى (منطق) ط المطبعة العامرية الشرقية بمصر - ١٣٠٣هـ.

٥٣ - زكى نجيب محمود (دكتور) ، يوسف كرم: قصة الفلسفة اليونانية - ط-لجنة التأليف والترجمة والنشر - القاهرة ١٩٤٩.

۵۶ - السبكي (عبد الوهاب) : طبقات الشافعية الكبرى - ط
 المنيرة - القاهرة - بدون تاريخ .

٥٥ - سراج الدين الاوشى : مـتن بـدء الامـالى (توحيـد) ضمن مجموعة المتون .. ) المطبعة الحجرية بمصر ١٣٠٦هـ .

٥٦ سليمان دنيا (دكتور): الشيخ محمد عبده بين الفلاسفة
 والكلاميين - ط - دار احياء الكتب العربية - ١٩٥٨م.

٥٧ - السنوسي (الشيخ محمد): متن السنوسية (توحيد) ضمن مجموعة المتون .. ) - المطبعة الحجرية بمصر ١٣٠٦هـ .

۸۵- الساوى (عمر بن سهلان) : البصائر النصيرية - المطابع الاميرية - بمصر ۱۸۹۸م.

٥٩- السيوطي: صون المنطق والكـلام عـن فـن المنطـق والكلام - ط-القاهرة - ١٩٤٧م.

١٠ الشهرستاني : الملل والنحل - تحقيق عبد العزيز
 الوكيل - ط - الحلبي - القاهرة - بدون تاريخ .

11- طاشی کبری زاده: مفتاح العادة ومصباح السیاده -ح۱ - ط-حید ایاد الدکن - ۱۹۰۸م.

- ٦٢ عبد الحليم محمود (دكتور): اقطاب الحديث - سفيان الثوري - ط - دار المعارف - ١٩٨١م.

٦٣- عبد الرحمن بدوى (دكتور): خريـف اليونـانى - ط-دار القلم - بيروت - ١٩٧٩م .

٦٤ عبد الحمن بدوى: مجموعة تعليقات وضعها على بحث الدكتور بول كرواس في التراجم الارسططاليسية ... (ضمن كتاب

التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية ) - ط دار القلم ببيروت -١٩٨٠ م .

٦٥- عبد الرحمن الرافعي : عصر محمد على - ط-مكتبة
 النهضة المصرية ١٩٥١م.

٦٦- عبد الغفار عبد الرحيم (دكتور): الإمام محمد عبده ومنهجه في التفسير - ط دار الانصار - ١٩٨٠م.

77- عباس محمود العقاد: الاسلام دعوة عالمية - ط - دار الهلال ١٩٧٢م .

- ۱۹۷۱م. " " : الفلسفة القرآنية - ط-دار الهـــلال -

٦٩ عاطف العراقي (دكتور): مذاهب فلاسفة المشرق - ط - دار المعارف ١٩٨٣م.

٧٠ عثمان أمين (دكتور): رائد الفكر العربي محمد عبده
 مكتبة النهضة المصرية - القاهرة - ١٩٥٥م.

- الإمام الغزالي (أبو حامد): احياء علوم الدين ط دار احياء الكتب العربية بدون تاريخ .
- ۲۲− " " : الاقتصاد في الاعتقاد تحقيق محمد
   مصطفى أبو العلا ط الجندي ١٩٧٢م.
- تهافت الفلاسفة تحقيق دكتور سليمان دنيا ط دار المعارف ۱۹۸۱م.
- ٧٤- الإمام الغزالي ": الدرة الفاخرة في شرح علوم.
   الآخرة ط-الحندي.
- ۰۷- " " : الرسالة اللدنية (ضمن مجموعة القصور العوالي) ط الجندي ۱۹۷۰م.
- ۷۱ " " : القسطاس المستقيم ط الجندى 197٣م.
- ۷۷- الإمام الغزالي (ابوحامد): المستصفى في علم
   الأصول ط الجندى ۱۹۷۱م.

- المقصد الاسنى في شرح أسماء
   الله الحسنى ط الجندى بدون تاريخ .
  - . " " : مقاصد الفلاسفة ط القاهرة . " " vq
- ۸- " " : معراج السالكين ط- الجندى ۱۹۷۳م.
- ٨١- " " : معيار العلم -ط-الجندى ١٩٧٠م.
- ۱۹۷۱م. " ": المنقذ من الضلال ط- الجندى ١٩٧١م.
- ۸۳ ف يارتولد : تاريخ الحضارة الاسلامية ترجمة
   حمزه طاهر ط دار المعارف ۱۹۸۳م.
- ۸٤- فتح الله خليف (دكتور): فخر الدين الرازي ط دار المعارف ۱۹۲۹م.

- ۵۵ فوقیة حسین محمود: مدخل الی الفکر الاسلامی
   ط القاهرة ۱۹۸۳م.
- 4- كمال جعفر (دكتور): في الفلسفة الاسلامية ط مكتبة كلية دار العلوم القاهرة ١٩٧٦م.
- ٨٧- الشيخ محمد الانيابي : تقرير على حاشية السنوسية
   المطبعة الحميدية المصرية ١٣١٥هـ.
- ۸۸- محمد البهي (دكتور): الفكر الاسلامي الحديث ط القاهرة ۱۹۲۰ م.
- ۸۹ محمد رشید رضا: تاریخ الاستاذ محمد عبده (فی ثلاثة اجزاء) ط المکتبة التجاریة الکبری القاهرة ۱۹٤۰م.
- ۹۰ " " : شبهات النصارى وحجنج الاسلام ط- دار المنار القاهرة ۱۹۳۱م.

- 91- محمد سعيد عبد المجيد (الافغاني): نابغة الشرق السيد جمال الدين الافغاني ط دار الكاتب العربي بالقاهرة ١٩٦٧م.
- 97- الشيخ محمد الشيباني: متن الشيبانية (توحيد) ضمن مجموعة المتون ....) المطبعة الحجرية بمصر ١٣٠٦هـ.
- 97- الإمام محمد عبده: رسالة التوحيد تحقيق محمدود ابوريه ط- دار المعارف القاهرة 1977م.
- ۹۶- " " : الاسلام والنصرانية ط المكتبسة التجارية الكبرى بمصر ۱۹٤٠م.
- ۹۰ محمد عبد الهادى ابوريده (دكتور): تحقيق رسائل
   الكندى الفلسفية ط القاهرة ۱۹۵۰م.

- 97- محمد عمارة: الاعمال الكاملة للأمام محمد عبده ط- المؤسسة العربية للدراسات والنشر بيروت 1977م.
- 97- محمد على ابو ريان (دكتور): تاريخ الفكر الفلسفى في الاسلام دار المعرفة الجامعية ١٩٩٨٠م.
- ۹۸- محمدفرید وجدی : الأدلة العلمیة علی جواز ترجمة معانی القرآن الكریم الی اللغات الاجنبیة -ط القاهرة آ۱۹۳۳م.
- 99- مجمود أبوريه : صيحه جمال الدين الافغانى (مجموعة مقالات وآراء للسيد جمال الدين) ط دار الهنا القاهرة بدون تاريخ .
- العندرية الى بغداد عمل مابرهوف : من الإسكندرية الى بغداد (بحث منشور ضمن كتاب التراث اليوناني في الحضارة الاسلامية) ترجمة د. عبد الرحمين بيدوى ط دار القلم ببيروت ١٩٨٠م.

- ا ۱۰۱ ماكس هورتن : السبوسي والفلسفة اليونانية بحث منشور بمجلة الاسلام عام ١٩١٥م.
- ۱۰۲-الملوى (شهاب الدين احمد بن عبد الفتاح): شرح الملوى على السلم كتاب مدرسي مقرر على طلاب المعاهد الازهرية ط-القاهرة ١٩٧٨م.
- 108- مونتجمري وات: فضائل الاسلام على الحضارة الغربية - ترجمة حسين أحمد أمين - ط - دار الشروق بيروت - 1987م.
- النشار (دكتور على سامى): المنطق الصورى ط دار المعارف القاهرة ١٩٦٦م.
- 100- " " " : مناهج البحث عند مفكرى الإسلام م ط-دار المعارف-1978م
- ۱۰۱- " " " : نشأة الفكر الفلسفي في الاسلام ، حـ ط دار المعارف ١٩٦٤م ، ١٩٦٩م

## الدوريات والمفطوطات

١-أعلام الفكر الإنساني: إعداد نخبة من الأساتذة
 المصريين - ط - الهيئة العامة للكتاب - ١٩٨٤م.

٢-دائرة المعارف الإسلامية: إعداد - زكى خور شيد
 وآخرون - ط - القاهرة - ١٩٣٦م.

٣-رأفت غنيمي الشيخ (دكتور): المدرسة المصرية الحديثة
 والمجتمع المصرى - (بحث منشور بمجلة كليبة الآداب - جامعة الزقازيق) - العدد الأول - عام ١٩٨٧م.

٤-زكي نجيب محمود (دكتور): طريق العقل في النراث
 الإسلامي (بحث منشور بمجلة الإسلام والحضارة) ط
 حامعة عيش شمس القاهرة - ١٩٨٢م.

۱۰۷ – الإمام نور الدين الصابوني: كتاب البداية من الهداية في الكفاية في اصول الدين - تحقيق دكتور فنح الله خليف ط هار المعارف - ۱۹۹۹ مر

۱۰۸ ول ديوارانت: قصة الحضارة - حــ۱۳ - (عصر الإيمان) ترجمة محمد بدران - ط - لجنة التأليف والترجمة والنشر - ١٩٧٤م.

۱۰۹ - يوسف خورى (دكتور): العلوم عند العرب (تبويب وتعاريف ونصوص) - ط - دار الآفاق الجديدة - بيروت ١٩٨٣م.

١١٠ يوسف كرم: تاريخ الفلسفة اليونانية - ط - دار القلم
 ببيروت - بدون تاريخ.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

٥-شكرى نجار (دكتور): النهضة في العالم العربي الحديث - (بحث منشور بمجلة الفكر العربي والفلسفة) ط معهد الإنماء العربي للعلوم الإنسانية (عدد ٤١) بيروت ١٩٨٦م.

٦-صلاح قنصورة (دكتور): الغزو الثقافي وحوار الحضارات
 (مقال منشور بمجلة المنار) العدد ٣١ يوليو.

٧-محمد محمود أبوقحف (دكتور): التحليل النقدى
 للأصول الكلامية في مدرسة عبد الله بن سعيد بن كلاب (بحث منشور بمجلة كلية الآداب - جامعة الزقازيق) العدد
 الأول - عام ١٩٨٧م.

۸-الشیخ خلیفة سالم أبو قحف: شرح وتعلیق علی شرح ایساغوجی (منطق) لشیخ الإسلام زکریا الأنصاری مخطوط بمکتبة الباحث وطبع علیه أختام الشارح (انظر الصورة شکل رقم (۸،۷) (۸،۷)



- 1- Charles C Adams, Islam and Modernism in Egypt, Oxford University press Humphery - Milfurd London, 1933.
- 2- Macdonald, development of Muslim theology London, 1903.
- 3- Oleary, Arabic thought andits place in History London, 1968.
- 4- Sir, Thomas, W, Arnold, The Islamic faith London, 1928.

## فهرس

| رقم<br>ا <b>لع</b> فحة | العنـــــوان                                                                              |
|------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥                      | مقدمــــــة                                                                               |
| *1                     | الفصل الأول: - الاتجاهات الفكرية عند المتأخرين منذ القرن<br>السادس وحتى الرابع عشر الهجرى |
| **                     | <b>أولا:-</b> عصر الازدهار الفكرى الأولى                                                  |
| 74                     | ثانيا:- طريقة المتأخرين في التفكير وتلقين العلوم<br>الإسلامية                             |
| ٤٧                     | الغصل الثاني:- البحث في القضايا الكلامية                                                  |
| ٤A                     | أولا:- مناهج البحث في القضايا الكلامية                                                    |
| ٥٣                     | <b>ثانيا:-</b> القضايا الإلهية عند المتأخرين                                              |

| ١ - إثبات وجود الله تعالى ووحدانيته                  | ٥٣         |
|------------------------------------------------------|------------|
| ٢-إثبات الصفات الإلهية                               | <b>7</b> ٣ |
| ٣-التنزيه الإلهي                                     | 41         |
| ٤-الكلام الإلهي ومشكلة خلق القرآن                    | <b>Y</b> \ |
| ه-الفعل الإلهي                                       | ٨١         |
| <b>ثالثا:-</b> الفعل الإنساني"مسألة الجبر والاختيار" | ۸۳         |
| <b>رابـها:-</b> العدل الإلهي                         | ΑY         |
| ه <b>اهسا:-</b> الإيمان                              | 90         |
| الغصل الثالث:-البعث وأمور الحياة الآخرة              | ١٠٨        |
| ¥                                                    | 1 - 9      |
| أولا:- مسألة الرؤية لله تعالى في الآخرة              | 110        |

| ثانيا:- أحوال القبر                                                | 119 |
|--------------------------------------------------------------------|-----|
| <b>ثالثا:-</b> البعث والحشر والنشر                                 | 17. |
| <b>الفصل الرابع:-دراسة علم المنطق عبد المتأخرين</b>                | 177 |
| <u>****</u>                                                        | 174 |
| أولا:- اهتمـام علمـاء العـرب ومفكـروا الإسـلام بـالمنطق<br>الأرسطي | 171 |
| ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                              | 189 |
| <b>ثالثا:-</b> علم المنطق في القرون المتأخرة                       | 175 |
| تعليـــــل ونـقـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                 | 144 |
| <b>الغصل الفامس:-</b> نزعة التجديد في الفكر الإسلامي في            | 194 |
| القرن الرابع عشر الهجري                                            |     |

| <u>ئەھا</u>                                                             | 198 |
|-------------------------------------------------------------------------|-----|
| أولا:- المجددون المحدثون وموقفهم من تراث الأوائل                        | 199 |
| <b>ثانيا:- التوفيق بين الأصالة والتجديد في الفكر الإسلامي</b><br>الحديث | 718 |
| ١-من ناحية المنهج                                                       | 718 |
| ٢-القضايا الكلامية                                                      | ۲۳۳ |
| أ-الغاية في علم الكلام ( التوحيد )                                      | ۲۳۷ |
| بـ - إثبات وجود الله تعالى ووحدانيته                                    | ۲۳۸ |
| <b>ـِـ-إثبات الصفات الإلهية</b>                                         | 727 |
| د-الفعل الإلهي                                                          | 788 |
| <b>د</b> - الأفعال الإنسانية                                            | 707 |

| ٣-بعث روح التجديد على أسس وتعاليم دينية وأخلاقية | 709          |
|--------------------------------------------------|--------------|
| ٤-الإمام محمد عبده ودراسة المنطق                 | <b>۲</b> ٧٤  |
| تملیــــــــــــــــــــــــــــــــــــ         | ۲۸۲          |
| غاتمـــــة - نتائم البحث                         | 7 <b>A</b> £ |
| معـــــادر البحث                                 | 797          |
| ً الدوريات والمفطوطات<br>- الدوريات والمفطوطات   | <b>T10</b>   |

رقم الإبداع

44/8979



" ملاحق البحث والمخطوطـــات "

مان الموهرد السنة الماهيم المستوى وسيد امن الموهرد السنة الماهيم الدنيا المسنى توجيد امن المريده لسيادي المريات خالددد ملوحيا امن الشيران لسنة ي موالمتنديان توسيد امن الاستاذ المتايخ الماهيم المياشوري توسيد امن البرده المعارف باند سيدى محد الموصيري سر معتد الماء الأمالك نعن العدر ترسير المعاد فالحدد المعاد فالحد المسا المعاد المعرف المعاد الم فللومتر المعية الافقال العطاع لون ما في من السلم والمدلق المنتع عد إن الدرية الدرية

مرود مرابي (١)

طندة العالم العربر والاعام الشدير العدام الذي لا عنى شامر في معنها رشيخ الاسلام الشيخ حسن العطار على شرح مية ولات العلامة الفاصل والمحتق المكامل الشيخ أحد السجاعي المسمى بالجواه را لمنتظمات في عقد ودالمقد ولات المدولة في المنتظمات لوضارح ما الله العدادة والمقال ونفع بعداده ما الله العدادة المدين

مدر عبراليث ())

حاتبة الشين المنه ملى شرح انساغوج الشين الاسلام تدس الدورة بسنة وتورضر عنهما آمين

وعلى هامشهاالشرحال كوراشين الاسلام رجدا برتماني ك

سرسراليث دبس

و المراف و المرافع المنافع الميان والماقلية المراف و المراف و المرافع المنافع المنافع الميان والماقلية المرافع المنافع الميان والماقية المرافع المنافع المنافع الميان و الميان و المنافع المن

إسراقة الرحن الرحم المالم الماس الملامة المبرالعرالة المالمات حدا الطالبين و-لا الطالبين والمدالة المالم المالمة المالية والمدالة والمدالة والمالية والمالي

مب حمل الأوسط والاصفرعين الاكبريتيسيد مل اللفظ عرادف قال بعش مشايخت وهذااذا لرردان الانسان وممى شراوالأحدل الفارياء ارملا فلمفهوم السمة اذا معمد أيشره فالرة إلول الأنسان وكذا إذار حظت -معمة ومناف الانسان مأن ومن غبرا لمتسان الاستقراء أوبد كل ما إسمى انسآنا يسمى شرازا الفارة أمنا حاصلة اذا تسمية بالشرغيرا تسميدت الم صور مرحكم على كلى المحودة الأنسان وحينئه فالقياس صحير والتنعية أعهدة وهيكل انسأن شحاك وذاك مغمار في أكثر حرَّمانية كله ولذا كل للكبرى لاختلاف عنوان الموضوع وعكن المنوأب عن الشارح وأن النسمية أمراغوي أحديان عمرا فكوالا مفارعته لايمتيرف القياس بل يعرف ينقله عن الواضع (قرله الاستقراء الناقص) أماالتام فاند في المنتقر باشاهد ناو يجوز من المتنابات وصورة قياس الاستقراء الماقص كلحموان اما انسان أوفرس أوسار المفي معتب الإفراد ما بخالف ذلك وكل أنسأن وفرس وجاديموك فسكمه إلانبدخل عندا للعنسغ بفقع كل حدوان بجوليا فيتكرد بهكا المساميات والمجرك فكاه الاسغلء تدالمندغ وهيكافية الكذب المدغري لأن الحسر بالإغيار فيماثك وكأفرع الاعدار والمبدل وعواشات تكون من أفراد الحسوان القارحة عن دفع ما لاقسام ما لا يعرك فيكما لاسه في عند المعتمر حكروا - دفي خرتي لنموه في كالتَّاحَ فَاتَوْمُ وَكُو وَالْمُدَانُةُ الْمُعَالِا عَلَى عَنْدُولُكُ ( وَوَلِهُ مَا عَلَى كُلِّي فَ حزكى آخرنسي مشترك سنهمأ مساعة لآن هذا المسكر مطسلوب من الاستقراء لانفست فيكا أنهم أرادوا إن أثباتك والفيفهاء يسمونه قساسا الطلوب بالاستقراء دوماذكر وحقيقته تعفيرا مورجزاتية المكر يحكمهاعلى امريشمسل (والعمدة) أي ما يعتمد عليه مُلِكُ البِنَيْسَاتُ (قولِد في أَكْثِر البِرَسُياتُ) أَي فقط ومُدَاكُ بِخُرِج الاستقراء النام قائد من عدده الساسات ( هو نبني كامرٌ (قوله اثبات حكم الح) فيعمسا عسة أبينا لان - تسقُّنه كاذكروا تشفُّ المرهان) الركه من القدمات تزعى عرفي فالمنئي مشتولة بالمونية فيالشبه المسكم الناس في المسيع الماية المصنبة ولكويه كافساني ال (وزار الرفان) أي المعمول بعاليته إلى الاقسام السافية والما وكتاق العاوم التعديقة الردن والمتعالمة المالي عالم المالي المالية المالية المالية ١ ١١٥ الله الله (قال مزافه) الفقار ويت المعتادي معاهد والمنافقة الإسرار الكالعادات Will Stad VI المجا المستعمر ومدان عاد/ ١٧٨٧م وما القاع بعطا المدعا الموصيب مناخس وسائد وغياغياتة وتقول مضمه الراح الفراد بالوق المتدم اداله وي العداري الم ويعلق الدعلى مدناعيد والدواعمهوملم بعد مناسع للمر والدلاواللا والمانيا و وه ارا مرواها ( No china. الذالقة علايها والتوسها المالية في المالية وكل عارضه ذمناله برالا فم أحد الدي و حرال كال في المراب أمل بالطرور النام الترافية فسنة التيم كرها في مسر عَانَ إِنَّ لِللَّهِ مِنْ أَرْزُ لِلْ ثَانَى الْمَادِينَ مَادِسَ مُورَعَامُ أَلْفَ رِبِكُمَا أَنْ وَالشَّيْنِ مَن عُمِرَة مستدالانام علسه وعمليآله وأسحابه أتنشل الفسلاة وأزكىالىلام طسع عطيعة الشيخ شرف موسى الساكن في مصر بخان الماطاقية )

مودداد (٥)

¥11

y of the

مل له مأى للإحبة ساوك سيل التصوّر والتصيديق التصوّر حسول صورة الثر لذهن من غير مكروالتصديق والرك من تصوران كموعاء وبدوالنسبة والمكر اوالحكر والتصورات الثلاث شروط على الحسلاف فذلك والمرادب سداد أي طريق ا اوصل المه وهوالمسرفات في الاقل والاقيسة والجيم في الثاني و بصيم أن واديه مايم تُنُوالمُومِ سل المعند كالبكليات والقعنا ما ولاتحيه في عاني كلامه من الاستعارة مريحية ومن راعة الاستهلال (قوله والسلاة والسلام) امما مصدرين لعمل وسلم والصدرا تتصلبة والتسلم وقوله على أشرف خلقه متهانئ بالسلام وحذف متساني الاؤل لدلالة الثانى عليه والغاني مصدروه في العلوق أي الوحد (قراد المادي) أي الدال وأن لم يحصيل وصول مانف ول أوالمرصل مالفعل على الخيلاف في نفسيرا لهداً مُدوَّد إِنَّه أَيَّى أَنَّ مواءالطريق من اصافة المستفة الى الوصوف أي الثما أطريق السواء بمني المستقم (توله الحائزين)أى ليامعين المسدق ومطابقة المدكم للواقع والتعقيق اثبات الشي على الوحه الحق من حق عمني تبت (قوله فهذا) أي المؤاف الذي هوالالفاط الخصوصة ماعتماردلالتهاعلى الممانى المخصوصة والاشارة المهاستر الهامتن المحسوس الشاهد تسمهاعلى فطانة الطالب وان المفول عنه وعنزلة المنسوس وقوله شرسراي كشمف وأسنا-إى في تفسه مدالغة كقوله مرحل عدل أو الصدر عمني اسم الفاعل والسلامة سعة مالغة والتاءف لذا كبداا الغة (فوله الاجرى) بغيرالياء وسكون الحاء نسبة إلى إبرأسم للوكداة الاللوق (قول المعمى) اى الكتاب الساع و المسلم نسهة مذُّ لكُ والمسمِّي اسم مفيول من وهو منعدى الى المعمول الأوَّلُ سُمُّهُمَّيُّنَّا ارة منت و قارة عرف المرة قول عنت الله محد او تجعلد ( قوله في عالم التعلق ال اشر - أودال من كاب وامنا فقع إلى النطق من امناف الإسلامين المعنى المعنى الم احمى المالاسم ولايخني ما فبكلامعين الاستعارة التبعية في الخيف على يعققوا لاصلمذكر في حدُّوع الفيل (قوله بحدل الفاطه) أي نقلُ رَا كِيسِوا إِنْهُمِ اللَّهِ مِنْهُمْ إِنَّا للنخاب وَكذا بقال فعمانه لاه (قوله وخفه مناة ) أي زيل معابة المنتقبة في مافيهمن الاستمارة التصريحانة التبديقية غراوماتي أوالمكتنة فطافعت والمكا و نقدة مطلقه ) أي منضى قدود ما أطاله من الآسال الحتاجة الى المنتخب المنظمة وحه لطف )اى على طروق عند موالفلوف معة لشرح بعدود المنافقة حدودنا كأب أنزلنا ومارك (قول وسفيرمنز) أي طروق عال والمسلمة . السال والنالاغة والمنف في الإسل كإني الغامرس في الوسين في مول منافرة وسمته) إى الشرا الطلع بفتر المرور كون الطاء أى مكان الطلوع المنطق مقاللة ويضم الم وكسر اللام أى الدين بطاع الطالب على ماذكر (قوله والله أ- ال) قدم المعمول لافادة المصروه ومفعول أؤل لأسأل ومف وله الثانى أن ينفعه ومفعول ينفع مُدُونُ لا فادة التعميم م الاختسار (قوله وهوحسي) أي كاف وم الوكيل أي إلىانظ والجلة معطونة على حسى أوعلى جلة هرحسى وسنئذ فيقدر التوك أوتجعل الاولى انتاثية وهذا كله على الذول بمدم وازعطف الانشاء على الاخمارا ماعلى التولّ

4C,

معالسالكين سنبوالاسلام والسليان دوا النصابه فالمده والنتاوية النرم والتاليني نربن المسافل فزالام إفل بولنسنا بُلُ المتعاب في أنبا جسبر يذكرنا إبن عجرابن المؤلال المسارئ النشاهيري أمين إيمهم اللثي الرجي الرجيب والمأيدة الذي ميث الموزي باللطف والتوثيق وبسرط سكوك سب والتسدين والعدلان والسادم كالشرف خدائه مركف دى للسه الكرين وعاله وصر را ان للعدف والنرضي وبعيل فهذا أشرة لأرا لكنارالسلامية إنبوادين الابمري يمتوالص لسم باسانن في وعد المناه وجلالفاظه وبيرم وبقتى معلقي ونبيد مطلفه علاوجه لطبه ومنه متبئ ويقيت بالملاء واللعابسة الأن سئ

ملاحمدًا لينا عكر ممم (١)

بنعع به وهو حسبي رن آلوكين قال ريم إلله شاي ب بسم الام الوتن الوبيداي إيس ى وابذه ى ما ليسياء علا كمننا دم العزين ويجيركل ام دي يال لابيل ي فينه ببيع اللك الهناانة يم تمرُس حدم بن مفيطوم البساية ويدروايه يحدالاس والالنواد اود ويبيرة وكته ان العلاة وعبوب تخواله اي شن عليه بعنام اذا لح حوالنذاه باللسان بإلى ليالافتيارة بيطاجه النبعيره وانفائ بالغتشايل إح بالعجاحش وابذكم لِلبِّالِ المرام وقع بن الابندايين عالا بالروانين سابعتنين والمتنآ ولألخ العلاقة فاقض بيشنهما إذ الاندا عَمْنِعْلَى واصْلَاقِينُ وَالْمُعْدُونُ الْمُعْدُونُ الْمُعْمُ الْمُعْمِلُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْمِلُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْمِلُ الْمُعْمُونُ الْمُعْمُ الْمُعْمِلُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْمُ الْمُعِمُ الْمُعِلِي الْمُعْمِلُ اللَّهِ مِعْمُ اللَّهِ مِنْ الْمُعْمُونُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْمِلُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْمِلُ اللَّهِ مِنْ الْمُعْمِلُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْمِلُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْمِلُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْمُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْمِلُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْمُ الْمُعْمِلُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْمِلُ اللَّهُ مِنْ الْمُعُمِلُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْمُ الْمُعِلِي الْمُعِمِلُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْمُ الْمُعِلِي الْمُعْمُ الْمُعِلِي الْمُعِمُ الْمُعِلِي الْمُعِمُ الْمُعِمُ الْمُعِمُ الْمُعِمُ الْمُعِمُ الْمُعِمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعِمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعْمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعِمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ والاصناعين بالخدله ومذح السيلة علامالكتان والإجاء واختارا لملة الععليه غاالاستدهنا وببرا بآئ فنسدالاظها والعوعن الانبان وتنا ليوجه الثيان والدوام واتخآ بشوث للغلالاا الاحتهاما لملزومها الدى عوقة في مناسيل اللت بنعة ربك غدث الاي والبلسفة لم نوفيفه - لناب خلفه فذن البطاعة ن اعالىدالان اللحان فرمة ٧ اندعية والماحرم النوقيسي المؤما وبليئة الامملانا لدن الأول واحب والنباط

بولايقينيان الاستغرادان افغى مصوت مرايكا لوجؤده في أكثر جزينة النه كنف فالإسبية إن يركث وكنه الاسنل عندالمهنة استغربه ندايت احدنا فأبور ويعيض الافراد ماينان دالاركالتناح مافيل فيران بركف فكم الاعلى والمنيني دهوانبات كم واحلي فيراني شيوند وفي جرئيا طبعين سننترك بينما والتغهار بيموم فيه اشا والتردة ابالمعتد عليد من هذه انظر اسان (مواسط ن لنزكيم والمعمان المفنة وللرم كانيا والتعالم كتنا والدارم المفارخية ما مدرس سرمد المل عدد (١٠)

المناه الناية بوهبالت كالمالة الكار استعاده وستك شفات عبيتها المنرية برست شفات عبيتها المنرية برست المناه المناه

علاجعداليحث - رسم (١١)

سع والخطابة مع قياس مؤدن مرمندمات منه ايمن المتعرب معدوية معطورة والشعر وهوف مرمؤلد من المعامات المعا

الربن

بإ-،

التعاسير اصدمةة

مفدل وبنفعل وأما

الفعل والانفعال

عل الماصدر دود

من هدنداا عسل

قال في الصراح كل

الكن والماء أو

أردروا أهرفتيه

من أنواع الدريع

ع أنا والوضع و يجدرى فى كر من المعواتم النداد فان المصار عند لنبر مدوا المسامل مند المعرور بقلان الشدة ٧ بَيْكُم والعندة في أن تسطن المارات دمن تسطل الحدر المدار وتسطين النارات دمن تسمين المجدر الماروالتعبير مان مقدل وان منتمل أولي ع • و المتصبر مالغول والانفاء ال الماعات من أن ها تمن المفواتين الرأن

و تعدد ان غيرة أوين المورة النارفيد (قولد أو ألوضم) وذلك الماسلة من أحدثا على المنطقة الماسلة من أحدثا على المنطقة الماسلة من المنطقة الماسلة من المنطقة الماسلة من المنطقة الماسلة عن المنطقة المنطق والمخصوص كالفهام والقعود وتحوهما بعداعهال سركات تلك الاعتناء إطاب تناك الخبية أ [ اعلى القيام ونحوه (قول والمفيد لذلك) على تعدد على طر مني التقضى شأخشها هوان ا ا مفعل والنَّامِنَةُ على ودُلكُ لذلا لهَ أَاهُ على على الزَّمَانِ تَعَدَّمَا وَأَمَا إذَا مِرْ فَي صُورُهَ أَعْسد درو لوحودا لسابك وهوأ نافالدلالذا انصمنية على الزمان تنتفي وان وسدت الانتزامية لان عانرما قدنطاةان كُلُّ حَدِثُ لَهُ زَمَانُ لَكُنَّ الدُّلَالَةِ النَّتْ مِنْسِةً أَقَوى (قُولُ حَنْ الْاحْتَنَام) هُوكِيسَ الظلم وحسن التماص هما الواضم التي منا نق فيما الشاء \_رواله كانيه والولدون ه \_ ما أنقطاع المسركة الاشد دعناية مدَّه المواضع الدُّلاثة وأما العدرب والخيضرمون بعنا بترد مصروفة إلى وقد دمرائه ايس خِوْلُهُمَّا لَهُ نَيْ وَالْفُوصِ ﴿ كَا اللَّهِ عَمْرًا جِهَافَلُا مِالْوِدْ تُوسَعُهَا فِي آلِبِ إِدادُ وَمَقَاهُم تَصَيْلُ وقدولي (كلا) عشه غيرهم وعلى كرجال فالفضل النقائم ومن مسن الانفاق أن وافق وقت استراحه متثلدت المهم عمني تم الإ القلممن المرى في مسدداً ن العرب اذان عصروم الديث الذاني عشره ن شهر وحب سنة الغياوما تتناوخه مناعز لبعدوب الحسام يخط المشهد الحسبني وقد كالتبعد أويتي مزاأة النبئ كواهر بال الرحلة أأى قطاء فيما زمن شنابي وعودى المعامكي وأحبابي تشارك مع حاعب قعد والاسمالكمال من أذكراه الفلاك الازهر من في كتب منها مقولات السيد البايدي ووضعت عليه و سينوسول في إحاشمة أماطت عنها المكذاب وكشنت عزيجة درات عرائسها المحباب تمرشرعت في الذوات والسفات هـ فم الرسالة ووضعت عليها لهاشية والنية بالمراف فيهاغنية لسكر ذى استعداد فرينت مقال كمل اذاتيت أمن تسويدهاصماح وتمالحه وأسع شمان عام أثنين وأردمين دهما المالتين والااك أخاة وعانسته أ التمشرعت بعدد فراغهاني هدنده المدئب وخي انتمت الى الثناءم عث المكان فعانت وكُلُ مِنَ أَبُوال قَرِبِ إِلَيْ مِن مِن الْمُعَالِمِينَ وَمِن الْمُعَالِمُ وَرَكُمُ الْفَرُوا بِالنَّسِيانَ كَذَهِ هَامِن بَفْيَهُ مَدُولَ كَتَبُ ومنهرب وأميرأمات سودة ازْمن الفَراغ إحالها حاشبة الفيني فهي ألى الا تنة : دبني بصوت خبي من بين الكنى قول من ذال 🗘

ولمارى عبوب الناسسية وكقس القادرين على التمام فأخاطماءةول

وسون الأحتمام ال ووقوان الخالم كام عايدل على انهاء إكلام ففال الدسمال وتعالى ان ورقنا فعنل تُستَسنَ اللَّمَا مُن وَلَدُ خَلِمَا أَلِهِ مَدارا اللَّهِ فَيْكَاهُ مُسيدنا وه ولانا محدوسا تُرالاً نبياء والملائدكة المكرام عليمه وعليم وعلى جدم أتباعهم أفعثل السلاة والملام وملام على المرسلين والحدقة رب العالين (وكان الفرغ) من تألُّف دخَّاالْمَرْ حَوْمِ الجهِ سِ المَارِكُ استُعْمَنُتُ مِن رسم الأولُّ الذي هومن شَمْ ورسِينَة ١٩٨٢ أأَب رمائة والندرة بانبغة مزاله عمرة الذؤية على صاحم الفشل أنسلا فرالسلام

مع جدولمع رضم (۱۲)

آرام من مدار المؤلى بهرد من فيه المدين المسابق والمدين المسابق والمدين المسابق والمدين المسابق المدين والمدين والمدين والمدين والمدين والمدين والمدين والمدين والمدين المدين الم

فع النلاة تَحانِي فَكُنَّى الْمُقْمِدَّةِ مِع اللهِ وَعَبَرْنَ كَبِدَ أَقَرَلَ مُ الله حين شرعت في أقياء فله والمُسْلَمَةُ وكذت مِض أسطره هوابي مرض شديد غبت أو التاريخ المدكورية داعد ثرت أيم الوافق عليها إلى بسلمه الشهورا السيان شدلا تهاده المالام فنقد سطت المذرة خالها مثلاً حسن الإنحساليومي التم المفور الفره ويرا المسيري وم الوكيل وملى الته على سدنا مجد الذي الاجروعي الله الموجمه وسلم

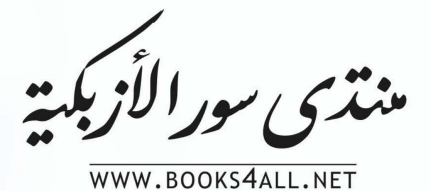
(يتهل معميره الراجي غفر للساوي السيد جسادا لفيوس أجماري كم

عدلة يامن ننزهت وحرانبهانا الثاعن السكيرا أستمت وتنادست اميون حلااته عن أغذاك ماحة عقامتها إنالم والحيف ونسلي ونسارع ليسميدا مجميد حوهرالمسن الإحساماق كالانتارة متسما ليشريها وعلى البواهجابير معادن المالكمة وذوج المراتب اللهايم ﴿ وَبِعَدُ ﴾ المُقَادَّ إِحَوْنُ لَمُنْيِضُ الْمُهَاتِ الْعَهِيمِ ﴿ لَهِهُ الْعَلَامِينُ الْعِلْمُ شرح التُولاتُ للغَاصْلِ حَيْدَانُساعَى الامام الكِمَلِ الشِّيخِ احد أحماعي بال القعبا لرحم. الرادما وأكريهمنواهما موشاة المواشى بذاك الشربح وقدتسا بقت جيادا لتحجيف اتقان أصيحهما علىحسب لاستطاعة وفاعيقهما وأداءاوإحمان على فلمالهشاعه ال عَ التحمد الله كما مِنْ العالم التحرير مستطلع عليم ما ولا منها مثل مدير على ذمة المالا فيده الشم أحداقا في ذي العقل المكاس الاوحد مندان والمنزوسة العامرة المرضمة التبيام ومريماني وساولا ويلحان أدب فأاقبة وناجمهاكالنفتام ولاجهدرالقام شأواش أُولَى الْجَادِينِ مَنْ عَلَمُ الْفُولِلانِ مَا اللَّهُ وَالْانَا مَا اللَّهِ وَالْانَا مِنْ اللَّهِ اللَّهُ ا من هميرة سميد النشاين مسلم النه الله الله الله الله علمه وعلى آله وصمه وسار الما ونظمم وشرف م مار وعد لحيا وڪيرم ..

آس

رهم (۱۳۲)

| A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ب نقيد جمير المان  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ا الله المن الما المن الما المن المن المن المن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | المربع والمستنان الماني المريش أيتاني استينة الأثناه يرح ايها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1/2 1/2 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ابون أغنينا فرزتير أعرفه فيويد الفرآن الون بمنيزاه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱۱، خخنهٔ اصلَفال فی محدولاً اَبْرَانَ<br>۱۱، مُنظم مرابع الرون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الان منعتم متابع المعنية فالمعاني والسان والكربع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ا هانجالي المناون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | وروبي المراكبي المعلم ويس الرصعين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲۰۰ منطومة أوار البحث أنيخ زين المصفى (۲۰۰ منطومة أوار البحث أنيخ زين المصفى (۲۰۰ منطورة اللبلاكري في الإستقاليات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Water the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ا ٢٠٠٠ مناومزالعادمترسليم الزبي في وردة إن المراه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| William States                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ١٠٠٠ كَسْمُ عِينَا مُعَارِّمَةُ النِّهُاءِ مِنْ الْبَمْتِيَ رَانِيَ الْمُعْتِدِينَ وَاتْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| FINE CALL                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | روم، لامنة العيكم . « الله الع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| المنافق في المنافعة ا | المنت المنت المن المن المن المن المن المن المن المن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | النَّا يَ المَانِيَةِ المَدِدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| The state of the s | ١٠٠) الثاليم لا من أن الرسا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| المورية والمراجعة والمراجعة والمراجعة والمراجعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | المابكه البيدين وسكد المرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الماسته لعرف كالتراكب المستدلة العرب المستدلة المستدلم المستدلة المستدلم المستدلة المستدلم ا  |
| الراب المستدود المساور المامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الما ومنه المنازة الم  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | The state of the s |
| : =====================================                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | د در د در بیماری رفع (ع)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٠ ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | A CONTRACTOR OF THE PARTY OF TH |



رقم الإيداع ٩٩ / ١٤٠٧٤ الترقيم الدولى 977-326-014-3