

المالية المعالمة المالية المال

تایمندی کونی عرائد در معرف برای می در البنداز در الدری ۱۹۱۲ مری،

المان المان

17/10 THE





سرشناسه: ابن كمونه، سعدين متصور ـ ۶۸۳ ق.

عنوان و پدیدآور: ازلیة النفس و بقائها/ تألیف ابن کمونه: تصحیح و مقدمه انسمیه برخواه: مقدمه انگلیسی زایینه اشمتیکه، رضا پورجوادی

مشخصات نشر: تهران، کتابخانه، موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی، ۱۳۸۵.

مشخصات ظاهری: هشتاد و شش، ۲۴۷ و 8 ص: نموله،

شابك: 3-51-964-6690

يادداشت: فيها

یادداشت: کتابنامه: ص.[۲۳۱] \_ ۲۳۳.

يادداشت: تمايه.

موضوع: ابن کمونه سعدین منصور، ـ ۶۸۳ ق. ـ سرگذشتنامه.

موضوع: نفس (فلسفه) \_ متون قديمي تا قرن ١٤٠.

موضوع: فلسفه اسلامي.

شئاسنامه اقزوده: برخواه، انسيه

شناسنامه افزوده: اشمتیکه، زایبنه

شناسنامه افزوده: Sctmidtke, Sabine

شناسنامه افزوده: پورجوادی، رضا

شناسنامه افزوده: کتابخانه، موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی،

ردهبندی کنگره: ۴ الف/ BBRA.۳

رده بندی دیویی: ۱۸۹/۱

شماره کتابخانه ملی: ۳۶۷۰۶ ـ ۸۵ مـ

# أزلية النفس وبقائها

تأليف: أبن كمّونه

تصحیح و تحقیق و مقدمه: انسیه برخواه مقدمه انگلیسی: پروفسور زابینه اشمیتکه و رضا پورجوادی

کتابخانه، موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی



#### کتابخانه، موزه و مرکز استاد مجلس شورای اسلامی

# ازلية النفس و بقائها تصحيح و تحقيق و مقدمه: انسيه برخواه

**حروف زن:** مرکز پژوهش ص**فحهآرا:** فاطمه بوجار ن**مونه خوان:** مهری خلیلی **قلیرهای استفاده شده:** اوټوس، بدر، **یاقوت،** Times



تمامی حقوق چاپ و نشر این اثر در انحصار کتابخانه، موزه و مرکز استاد مجلس شورای اسلامی است. شایک: ۳ ـ ۵۱ ـ ۹۶۹ ـ ۹۶۴

انتشارات و توزیع: میدان بهارستان، کتابخانه، موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی تلفن: ۸ ـ ۲۳۱۳۰۹۱۱، ۳۳۱۳۷۸۰۳ دورنگار: ۳۳۱۳۰۹۱۹ مرکز پژوهش: خیابان انقلاب، بین خیابان دانشگاه و ابوریحان، ساختمان فروردین، طبقه هفتم تلفن: ۶۶۳۰۸۵۶۸ دورنگار: ۶۶۴۶۲۹۵۹

# به نام خداوند مهرگستر مهربان

امروزه یکی از نشانه های فخامت و قدمت فرهنگ و تمدن ملت ها آثار علمی بازمانده از پیشینیان آن ملت است و توجّه، نگاهداری و بهره برداری از این آثار به عنوان شاخصه ای مهم در میزان توسعه یافتگی کشر رها و فرهیختگی ملّت ها به شمار می رود. در این میان نسخ خطی و اسناد تاریخی و ملّی و جایگاه و بره ای دارند. کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی ضمن تلاش برای روزآمدی و توجّه به تجهیزات مدرن و شیوه های نوین اطلاع رسانی، از پرداختن به این گنجینه های ارزشمند نیز غافل نبوده است و در کنار نگهداری و تهیهٔ نسخ خطّی، تلاشهایی نیز در زمینهٔ تصحیح و احیای آنها داشته است. اثر حاضر، آذلیة النف و بقائها، تألیف ابن کمّونه است که به کوشش دانشور گرامی سرکار خانم انسیه برخواه تصحیح و تحقیق شده، و اینک به پیشگاه شما خوانندهٔ اندیشمند عرضه می شود.

سیّدمحقدعلی احمدیابهری رئیس کتابخانه، موزه و مرکز استاد مجلس شورای اسلامی



# تقديم به، پدر و مادر عزيزم

از رهگینر خاک سر کوی شما بود هر نافه که در دست نسیم سحر افتاد





# فهرست مطالب

| سيزده       |         | عدمه مصحح                              |
|-------------|---------|----------------------------------------|
| سيزده       |         | شرح حال ابنكمونه                       |
| يانزده      |         | اساتید و شناگردان                      |
| شائزده      |         | اعتقادات دېئى اېنكمونه                 |
| هجده        |         | آثار ابڻکمونه                          |
| و پنج       | <u></u> | آراء و اندیشههای اینکمونه              |
| ر شش        | پیست    | تناسخ                                  |
| هشت         |         | اتحصار نوع انسانی در فرد               |
| . سی        |         | امتناع صدور بسيط از علت مركب           |
| . چهل       |         | ازلیت نفس                              |
| <b>د</b> شټ | چهل و   | تجرد نفوس حیوانی                       |
| ، و سه      | ونه     | شبهه تعدد واجب معروف به شبههٔ این که   |
| ماه و نه    | ٠٠٠     | شبههٔ جذر اصم                          |
| ت و دو      | شهـــ   | درون ما ية مقاله ازليةالتفس و بقائها … |
| ن و سه      |         | فصل اول: در بیان شرح اسم نفس           |

| فصل دوم: در اثبات وجود نفس انسان                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| فصل سوم: در واجب و ممکن و انقسام موجود به آندو شصت و چهار                                  |
| فصل چهارم: در اینکه واجبالوجود هیچگاه معدوم نمی شود شصت و پنج                              |
| فصل پنجم: در بیان اینکه نفس انسان قدیم است شصت و پنج                                       |
| فصل ششم: در بیان اینکه هر ممکن قدیم دارای علتی قدیم است شصت و شش                           |
| فصل هفتم: در بیان اینکه عدم معلول از عدم علتش منفک نمی شود                                 |
| فصل هشتم: در بیان اینکه هر ممکنی در سلسله احتیاج به واجبالوجود لذاته منتهی میشود شصت و هفت |
| فصل نهم: در ترتیب مقدمات مذکور با مقدمات بدیهی دیگر برای اثبات ابدیت نفس انسان شصت و هشت   |
| فصل دهم: در بیان دلایل قائلان به ابدیت نفس                                                 |
|                                                                                            |
| درون ما ية مقالة النفس ليست بمزاج البدن و لاكاننة عن مزاج البدن هفتاد                      |
| فصل اول: در بیان عدم حاجت به تصور ماهیت و حقیقت نفس و مزاج هفتاد                           |
| فصل دوم: در بیان شرح اسم نفس و اثبات وجود آن                                               |
| فصل سوم: در بیان حقیقت مزاج به وجهی که حکما بر آن اتفاق نظر دارند هنتاد و یک               |
| فصل چهارم: در بیان مراتب وجود آشاه فصل چهارم: در بیان مراتب وجود آشاه                      |
| فصل پنجم: در بیان اینکه علت حادث زمانی، حادث زمانی است هفتاد و دو                          |
| فصل ششم: در بیان اینکه علت وجود حادث زمانی مرکب است هفتاد و سه                             |
| فصل هفتم: در بیان اینکه اگر علت مرکب باشد معلول آن نیز مرکب خواهد بود                      |
| فصل هشتم: در بیان اینکه مرکب بودن نفس محال است هفتاد و بنج                                 |
| فصل نهم: در ترتیب مقدمات مذکور برای اثبات آینکه نفس عین مزاج یا معلول مزاج نیست هفتاد و شش |
| فصل دهم و بازدهم: در بیان تشکیکهای معاندان بر مقدمات برهان و جواب از تشکیکها هنتاد و هفت   |
|                                                                                            |
| درون ما یهٔ رسالهٔ أبدیة النفس و قدمها و بساطتها هفتاد و هشت                               |
| مقايسة رسالة ابديةالنفس و قدمها و بساطتها با رسالة ازليةالنفس و بقائها هشتاد و بك          |
| معرُفي نسخ و روش تصمحيح متن هستاد و سه                                                     |

| مالة في أزلية النفس و بقائها                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الله في أزلية النفس و بقائها                                                                      |
| الفصل الأوَّل: في قول الشارح لمعنى اسم النفس                                                      |
| الفصل الثاني: في إثبات وجود نفس الإنسان                                                           |
| الفصل الثالث: في الواجب و الممكن و انقسام الموجود إليهما                                          |
| الفصل الرابع: في أنّ واجب الوجود لا يعدم أبدأ                                                     |
| الفصل الخامس: في أنَّ نفس الإنسان قديمة                                                           |
| الفصل السادس: في أنّ لكلّ ممكن قديم علَّة قديمة                                                   |
| الفصل السابع: في أنّ عدم المعلول لاينفكَ عن عدم علَّته                                            |
| الفصل الثامن: في أنّ جميع الممكنات ينتهي في سلسلة الحاجة إلى واجبالوجود لذاته                     |
| الفصل التاسع: في ترتيب هذه المقدّمات مع مقدّمات أخرى بديهية لينتج أنْ نفس الإنسان التعدم ١٣٥      |
| الفصل العاشر: في ذكر ما وقفت عليه من حجج القائلين بأبديّة النفس الإنسانية ليتبيّن                 |
| مقالة في أنّ النفس ليست بمزاج البدن و لا كاننة عن مزاج البدن                                      |
| فصل ١: [في أنّه لاحاجة إلى تصور مهيّة النّفس و المزاج و حقيقتهما ]١٥١                             |
| فصل ٢: [ في بيان شرح اسم النفس و [ثبات وجوده ]                                                    |
| فصل ٣: [ في بيان حقيقة المزاج على الوجه المتغّق عليه في ما بين الحكماء ]                          |
| فصل ٢: [ في بيان مراتب وجود الأشياء ]                                                             |
| فصل ۵: [ في أنّ علَّة الحادث الزماني حادثة زمانية ]                                               |
| فصل ۶: [ في أنّ العلَّة لوجود الحادث الزماني مركَّبة من موجود دائم الوجود و من سبق حادث آخر ] ۱۶۰ |
| فصل ٧: [ في امتناع صدور البسيط عن العلَّة المركَّبة ]                                             |
| فصل ٨: [ في بيان أن النفس يستحيل أن تكون مركّبة ]                                                 |
| فصل ٩: [ في ترتيب هذه المقدّمات لينتج أنّ النفس ليست بمزاج البدن ] ١٥٧                            |
| فصل ١٠: [ في بيان تشكيكات المعاندين على مقدمات البرهان ]                                          |
| فصل ١١: [في ذكر الأجوية عن تلك التشكيكات]                                                         |

# دوازده / أزلية النفس و بقائها

| 141  | - |     |     | <br> |   |   | - |   |         |     | . , |   |   |   |   |  |     | <br> | - |     |    |   | - | - |         |       | , |     | ų   | ت | Ŀ | s١ |      | • | و | , 1 | 4 | ١   | E | Ļ | و | ر | ,, | å | i. | 11 | 4  | ڀ | د ه | ب | ì  | ك | قر | ě  | ٢   | L        | 44 | ر |
|------|---|-----|-----|------|---|---|---|---|---------|-----|-----|---|---|---|---|--|-----|------|---|-----|----|---|---|---|---------|-------|---|-----|-----|---|---|----|------|---|---|-----|---|-----|---|---|---|---|----|---|----|----|----|---|-----|---|----|---|----|----|-----|----------|----|---|
| ۲. ۹ | l |     |     |      |   |   |   |   | <br>    |     |     |   |   |   |   |  |     |      |   | 7   |    |   |   |   |         | <br>• |   | 1 + |     |   |   |    |      |   |   |     |   |     |   |   | u | Ŀ | d  | _ | ي  | 1  | 4  |   | فا  |   | 4  | ن | ١, | یر | !5  | <u>-</u> | d  | 3 |
| 777  | * |     |     |      |   | , |   |   | <br>    | . , |     |   | , |   | , |  | . 1 |      |   |     |    |   |   |   |         |       | ٠ | ٠.  |     |   |   |    |      |   |   |     |   | . , |   |   |   |   |    |   |    |    |    |   |     |   |    |   | Į. | ٨  | 4   | اد       | _  | ڼ |
| 770  | 5 | ٠,  | . , |      |   | , |   | ٠ | <br>. , |     |     | , |   | , |   |  |     |      |   |     |    | , | , | , | , ,     |       |   | , , | . , | • | , |    |      |   |   |     |   |     |   |   |   |   |    |   |    |    |    |   |     |   | ,  | - | Ŀ  | ۱, | نا، | i        |    |   |
| የተረ  | ٥ | . , |     |      | , |   |   | , | <br>. , |     |     |   |   |   |   |  |     |      |   |     | ٠. | , |   |   | <br>. , |       | , |     |     |   |   |    | <br> | , |   |     |   |     |   |   |   |   |    |   |    |    |    |   |     |   | į  |   | پ  | d  | ک   |          |    |   |
| 447  | , |     |     |      |   |   |   |   |         |     |     |   | , | , |   |  | ,   | ,    |   | , , |    |   |   |   |         |       |   |     |     |   |   |    | <br> | , |   |     |   |     |   |   |   |   |    |   |    | مو | ١, | × | طآ  |   | اه |   | ار | 5  | وا  |          |    |   |
| ۲۳۱  |   |     |     |      |   |   |   |   |         |     |     |   |   |   |   |  |     |      |   |     |    |   |   |   |         |       |   |     |     |   |   |    |      |   |   |     |   |     |   |   |   |   |    |   |    |    |    |   |     |   |    |   |    |    |     |          |    | < |



# مقدّمة مصحّح

در این مقدمه سعی بر آن داریم که پیرامون شرح حال، آراء و آثار ابنکمونه سخن گفته و در انتها به معرفی رسالات و توضیح مختصر قصول آنها و شیوهٔ تصحیح متن بهردازیم:

#### شرح حال ابنكمونه

مراحمة تكويز رصور وسوى عزالدولة ابوالرضا سعدبن نجم الدولة منصورين سعدبن كمونه فيلسوف، منطقي و چشم پزشک که در زمان فرمانروایی مغولان در قرن هفتم در بغداد میزیست. <sup>۱</sup> برخی نویسندگان، نیای او هبةاللّهبن کمونه را از فیلسوفان یهودی معاصر ابن سینا و ابوریحان بیرونی و ابوالخیر خمار شمردهاند"، اما در منابع کهن به این مطلب اشارهای نشده است. با اینهمه خود وی در کتاب البلدان ذیل شهر قزوین، از «ابوالقاسمبن هبةاللّه کـمونی» به عنوان جدً پنجم خود نام برده است".

از محل و تاریخ تولد و شرح حال ابن کمونه اطلاع دقیقی در دست نیست. تنها منبع

<sup>1.</sup> تنقيح الأبحاث للملل الثلاث، ص xi؛ تلخيص مجمع الآداب في معجم الألقاب، ج ٢، ص ١٥٩.

٢. الذريعه الى تصانيف الشيعة، ج٢، ص ٢٨٤.

٣. فهرس مخطوطات دارالكتب الظاهرية, ص ١٥.

مهم و قابل توجهي كه دربارهٔ زندگي و احوال او موجود است، كتاب الحوادث الجامعة منسوب به ابنفوطی است. ا مصنف در این اثر ذیل حوادث سال ۶۸۳ چنین آورده: «در این سال بین مردم شایع شد که عزالدولة بن کمونه یهودی کتابی با نام الابحاث عن الملل الثلاث تأليف كرده كه در آن از نبوت بحث كرده و متعرض مطالبي شده كه از ذكر آن به خدا پناه میبریم. پس مردم بر علیه او شورش کردند و اجتماع کرده تا به خانهٔ وی هجوم برند و او را به قتل رسانند. امیر تمسکای شحنه عبراق و مجدالدیـنبن اثـیر و جماعتی از امرا به سوی مدرسهٔ مستنصریه رفتند و از قاضیالقضاة و مدرسین مدرسه خواستند که در این باره تحقیق و بررسی کنند و همچنین ابنکمونه را خواستند، ولی او ناپدید گشته بود. اتفاقاً آن روز، جمعه بود و قاضی الفضاة برای ادای نماز میرفت که مردم مانع وی شدند و او به مدرسه مستنصریه بازگشت. ابناثیر به میان جمعیت رفت تا آنان را آرام کند، اما مردم او را دشنام داده و به جانبداری از ابنکمونه و دفاع از او متهم کردند. شحنهٔ عراق فرمان داد در میان جمعیت لدا کنند که روز بسعد بسرای سسوزانــدن ابن کمونه در خارج شهر حاضر شتوند، مردم از شنیدندایان خبر آرام گرفته و متفرق شدند. و بعد از آن هیچ یادی از این کمونه نشد. این کمونه را هم در صندوقی نهاده به حله نزد فرزندش، که در آنجا کاتب بود، فرستادند و او در آن شهر بود و پس از چندی همانجا وفات يافت<sup>٢</sup>».

۱. سیدمصطفی جواد این اثر را در ۱۳۱۱ ق در بغداد منتشر کرد و آن را به اینفوطی نسبت داد، اما در سفاله خود دربارهٔ اینفوطی در دائرةالمعارف از این رأی بازگشته و جنین اظهارنظر کرده است که مؤلف این کتاب اینفوطی نبوده و باید دربارهٔ مصنف آن تحقیق و بررسی شود ( حو بشی این المحرومة علی کتاب تنقیح الابحاث للملل الثلاث، ص ۲۳).

٢ او فيها [سنة ثلاث و ثمانين و سنمائه]، انستهر ببغداد أن عزائدولة بن كمونة اليهودي صنف كتاباً سماه الابحاث عن المملل الثلاث، تعرض فيه بذكر النبوات و فال ما نعوذ بالله من ذكره، فثار العوام و هاجوا و اجتمعوا لكبس داره و قتله، فركب الامير تمسكاي شحنة العراق و مجدالدين بن الاثير و جماعة الحكام إلى المدرسة المستنصرية و استدعوا قاضي القضاة والمدرسين لتحقيق هذه الحال، و طلبوا ابن كمونه، فاختفى و اتبغق ذلك المستنصرية و استدعوا قاضي القضاة والمدرسين لتحقيق هذه الحال، و طلبوا ابن كمونه، فاختفى و اتبغق ذلك المستنصرية و استدعوا قاضي القضاة والمدرسين لتحقيق هذه الحال، و طلبوا ابن كمونه، فاختفى و اتبغق ذلك المستنصرية و استدعوا قاضي القضاة والمدرسين لتحقيق هذه الحال، و طلبوا ابن كمونه، فاختفى و اتبغق ذلك المستنصرية و استدعوا قاضي القضاة والمدرسين لتحقيق هذه الحال، و طلبوا ابن كمونه، فاختفى و اتبغق ذلك المستنصرية و استدعوا قاضي القضاة والمدرسين لتحقيق هذه الحال، و طلبوا ابن كمونه، فاختفى و المناه المدرسين لتحقيق هذه الحال، و طلبوا ابن كمونه، فاختفى و المدرسين لتحقيق هذه الحال المدرسين لتحقيق المدرسين المدرسين المدرسين لتحقيق المدرسين المدرسين لتحقيق المدرسين الم

ابن فوطی همچنین در تلخیص مجمع الاداب فی معجم الالقاب ، ابن کمونه را مردی ادیب، فیلسوف، منطقی و ریاضی دان دانسته که طالبان علم به او روی می آوردند. وی چندان شهرت داشته که ابن فوطی از او درخواست می کند چیزی بنویسد که زینت بخش کتابش باشد و ابن کمونه برای او ابیاتی می فرستد:

«... و لم يتفق لىالاجتماع بخدمته للمرض الذى عرض لى و كتبتُ الى خدمته ألتمس شيئاً من فوائده لأطرز به كتابى فكتب لى مع صاحبنا و صديقنا شمسالدين محمدبن أبسىالربيع الحاسب المعروف بالحشف سنة ثلاث و ثمانين و ستمائد:

الة دائماً و لاتُسولِهِ من لايكون له اهلاً و شرةً و يقبله النقصان من عقله جهلاً له جاهلاً و لا تطلبن الفضل من ناقص أصلاً».

«صنالعلم عن أهل الجهالة دائــماً فـــيورثه كـــبراً و مـــقتاً و شـــرّةً فكن أبدأ من صــونه عــنه جــاهلاً

ابن فوطی در اثر مذکور، وفات ابنگمونه را سال ۶۸۳ در حله ذکر کرده است<sup>۲</sup>. برخی منابع ۳ سال وفات او را ۶۷۶ دانسته اند که مسلماً اشتباه است، زیرا تاریخ تألیف بعضی از کتابهایش بعد از این تاریخ است.

# اساتید و شاکردان

از اساتید و شاگردان ابنکمونه اطلاعی در دست نیست، آنچه مسلم است اینست که

<sup>-</sup>

اليوم يوم جمعة، فركب قاضى القضاة للصلاة فمنعه العوام فعاد إلى المستنصرية، فخرج ابن الاثير ليسكن العوام فأسمعوه قبيح الكلام و نسبوه إلى التعصب لابن كمونة والذب عنه، فأمر الشحنة بالنداء في بغداد بالمباكرة في غذ إلى ظاهر السور لاحراق ابن كمونة، فسكن العوام و لم يتجدد بعد ذلك له ذكر، و أما ابن كمونه فانه وضع في صندوق مجلد و حمل إلى الحلة و كان ولده كاتباً بها فأقام أياما و توفي هناك». اللحو ادث الجامعة و الشجار بالنافعة في المائة السابعة، ص ٢٤١.

ا. تلخيص مجمع الآداب في معجم الألقاب، ج٢، صص ١٥٩\_ ١٥١.
 ٣. كشف الظنون عن اسامي الكتب و الفنون، ج١، ص ٩٥.

او فلسفه را از استاد فرانگرفته، بلکه خود کتب گذشتگان از جمله ابن سینا، مسکویه، ابوالبرکات بغدادی، فخرالدین رازی، امام محمد غزالی و ... را مطالعه کرده است. وی در ضمن مقالهٔ ازلیة النفس و بفانها دلیلی راکه مسکویه به نقل از افلاطون برای اثبات بقاء نفس اقامه کرده، نقل میکند و میگوید:

«[مسکویه] این ادله را در الفوزالاصغر از افلاطون نقل کرده و من آنرا آنگونه که شایسته است نمی فهمم، شاید فلاسفه بعدها آنها را روشن تر ساخته و مقدمات آنرا به ترتیبی درآورده باشند که نتیجهٔ منظور را تضمین کند. اما از آنجا که من فلسفه را نزد معلمی نیاموخته ام و در کتابهای ایشان نیز بیانی نیافته ام که مقدمات این برهان را استوار سازد و با اصطلاحات آنان نیز آشنا نیستم، دربارهٔ درستی یا نادرستی این براهین حکم قاطع نتوانم کرد...ه، ا

با اینحال از مکاتباتی که ابنکمونه با دانشمندان و فیلسوفان معاصر خود داشته و رساله ها و کتبی که به درخواست فلاسفه و حاکمان عصر خود تألیف کرده، می توان دریافت که وی مورد توجه و اعتبای دانشمندان معاصرش بوده است ۲.

## اعتقادات ديني ابنكمونه

اعتقادات دینی و مذهبی ابن کمونه صورد اختلاف است. وی در کتب بسیاری از متکلمان، علما و فلاسفهٔ متأخر از خودش، یهودی و اسرائیلی خوانده شده است. اما برخی از محققان معتقدند که او اسلام آورده بود آ. وجود سجموعهای از مؤلفات

١. أزلمة النفس و يقانها، القصل العاشر.

٣. نک به ادامهٔ مقدمه؛ نيز: «ابن کمونه»، دايرة المعارف بزرگ اسلامي، ج٢٠ ص ٢٢٠.

۳ درکتاب سه سنت فلسفی، گزارشی از فلسفههای هندی، چینی و یهودی (ص ۲۳۱) چنین می خوانیم: ومی توان او را آخرین فیلسوف یهودی شرق اسلامی به حساب آورد، نیز نک به : سوسوء، فیلاسف، وستصوف، الیهودیه، ص ۳۷.

٢. نک به :حو نشي ابن المحرومة على کتاب تنفيح الابحاث للملل الثلاث، مقدمة حبيب ياشا، زيرنويس ١٧، ص ٢٩.

ابن کمونه به خط خود او در کتابخانهٔ حیدری نجف اشرف که به نوشتهٔ صاحب ذریعه ا دارای خطبه و ذیل به شیوهٔ علمای مسلمان و شیعه است، مؤید این نظرست و آقابزرگ طهرانی با استناد به همان کتب و رسائل، این کمونه را مسلمان و حتی شیعه دانسته است ۲. اما همو در طبقات اعلام الشیعه نامی از این کمونه نبرده و به گفتهٔ موشه پیرلمان مصحح تنقیح الابحاث که او را یهودی معرفی کرده ۲، اکتفا کرده است. ۲

برخی دیگر نیز برآنند که او بخاطر ترس یا تقیه یا فرصت طلبی به ظاهر اسلام آورد. ابن کمونه در تنقیح الابحاث دربارهٔ علل گرایش مسلمانان به اسلام مطالبی ایراد کرده که بیان آنها توسط فردی، اگر چه به ظاهر، مسلمان محال است. او میگوید: «لا نری احداً الی الیوم یدخل فی الاسلام الا آن یکون علیه خوف، او فی طلب العز، او یؤخذ فی خراج ثقیل، او یهرب من الذل، او یؤخذ فی سبی، او یعشق مسلمة، او ما اشبه ذلک. و لم نر رجلاً عالماً بدینه و بدین الاسلام، هو عزیز مؤسر متدین، انتقل الی دین الاسلام بغیر شسیء من الاسیاب المذکورة او ما ما ثلها» ۵.

وی در موضع دیگری از همان کتاب می نویسد: «ککثیر ممن نجد، فی زمانتا یدخل فی دین الاسلام یستظهر بذلک علی الاقران و یصیر بطبعه ماثلاً الی نـصرة ذلک الدیس، مـع کـونه لایکون مؤمناً به فی الباطن» <sup>۴</sup>.

با درنظر گرفتن مطالب فوق و نیز با توجه به اینکه هیچ سند تاریخی که دال بر اسلام آوردن ابنکمونه باشد، موجود نیست، میتوان رأی کسانی را که قائل به مسلمان بودن وی هستند، بعید دانست.

<sup>1.</sup> الذريعة، ج٢، ص ٢٨٤.

٣. تنقيح الابحاث للملل الثلاث، مقدمة موشه برلمان، ص ix.

٤. طبقات اعلام الشيعة القرن السابع (الانو ارالساطعة في المائة السابعة)، صص ٢٩..١٧٢.

٥ تنفيح الابتعاث للملل الثلاث، من ١٠٢.

و اما وجود عباراتی در حمد و ثنای پیامبر اسلام را در کتب ابن کمونه به وجوه بسیاری می توان تفسیر نمود. برخی این عبارات را به ناقلان و استنساخ کنندگان نسبت داده اند. بعضی نیز به کار بردن این عبارات را توسط ابن کمونه به تسامح دینی نسبت داده اند. به نظر این عده، برخی از فلاسفه از جمله فارابی، ابن سینا و خواجه نصیراللدین طوسی، همهٔ ادیان را از این جهت که وجوه مختلف و تعابیر متکامل امرالهی هستند، مساوی و شایسته احترام می دانند. از این لحاظ طبیعی است که ابن کمونه نیز موسی، عیسی و محمد صلوات الله علیهم را با عبارات حمد و ثنایی که نزد پیروان آنان مرسوم و معمول است، ستایش کند و به این ترتیب از یک سو به اعتقادات پیروان این ادیان احترام معمول است، ستایش کند و به این ترتیب از یک سو به اعتقادات پیروان این ادیان احترام گزارد و از سوی دیگر و سیلهٔ نشر و رواج کتب خود را فراهم آورد.

اما این تفسیر، چندان صحیح به نظر نمی رسد. زیرا با توجه به محتوای کتاب تنقیح الابحاث نمی توان ابن کمونه را قائل به تساوی ادیان سه گانه دانست. طعن شدید او به اسلام و صدمهٔ بیش از اندازهٔ او به مسیحیت، حاکی از اعراض او از این دو دین و تعصبش نسبت به دین یهود است.

برخی برآنند که «مودت و صراحت» دو لفظی هستند که در نهایت، ذهنیت ابنکمونه را روشن میکنند. چرا که انتقاد ابنکمونه از اسلام و مسیحیت، از باب صراحت و استعمال عبارات حمد و ثنا برای نبی مسلمانان و نبی مسیحیان، از باب مودت و احترام به پیروانشان، و نه اقرار او به نبوت آندو، بوده است ا

#### آثار ابنكمونه

نزدیک به ۳۰کتاب و رساله از ابنکمونه در کتابخانه های جهان موجود است که برخی از مهم ترین آنها بدین قرارند:

١. حو اشى ابن المحرومة على كتاب تنقيح الابحاث للملل الثلاث، مقدمة حبيب پاشا، صص ٢٩-٣٣.
 ٢. دائرة المعارف بزرگ اسلامي، ج٢، ص ٥٢٥.

# المطالب المهمة من علم الحكمة

كتاب بعد از خطبه با اين عبارات أغاز شده است: «هذا كتاب أوردت فيه المهم من المطالب الحكمية و ما ينتفع به فيه، ربيه على فصول سبعة، ذات مباحث و في سابعها سبعة مباحث سابعها في التوحيد...».

مؤلف در پایان کتاب مینویسد: «و تقریر هذاالمطلب علی هنا مما لم أجده فی کلام من تقدم و قد ختمت الکتاب بمسئلة التوحید تفألاً بأن یختم الله تعالی به ».

ابن کمونه در این اثر مباحث مهم منطق، امور عامه و الهیات را به صورت بسیار فشرده و مختصر در یک مقدمه و هفت فصل و هر فیصل در هفت مبحث بیان کرده است. فهرست فصول هفتگانه کتاب به شرح ذیل است:

🤏 في الجواهر المتحيز، و هي الاجسام.

١. في المنطق. ٥ في الاعراض.

٢. في الأمورالعامة.

٣. في احكام الممكن الوجود. ٧ في الجواهر المجردة.

٢. في أحكام الواجب الوجود.

صاحب ذریعه نسخه ای از این افر را یه حط خود مؤلف در ضمن مجموعه ای نزد شیخ محمد سماوی دیده است! نسخه ای دیگر نیز در کتابخانهٔ آستان قدس رضوی به شمارهٔ محمد سماوی دیده است و نام مؤلف در دیباچهٔ آن «عزالدوله سعدبن الحسن بن هبه الله بن کمونه» ذکر گردیده است بسید حسین موسوی این رساله را در مجلهٔ خودنامه صدر ۱، شمارهٔ سی و دوم (تابستان ۱۳۸۲) تصحیح و چاپ کرده است.

# ٢. شرح الاصول و الجمل من مهمات العلم والعمل

از شروح کتاب الاشارات و التنبیهات تألیف این سینا. مؤلف آن را به نیام فیرزند شمس الدین محمد جوینی صاحب دیوان الممالک به رشتهٔ تحریر درآورده است. مؤلف

۱. الذريعة، ج ۲۱، ص ۱۴۱. ٢. فهرست الفيالي كتب خطى كتابخانة مركزي آستان قدس رضوي، ص ٥٢٧.

در کتاب مذکور، علاوه بر استنباطهای خود، تمام الفاظ و عبارات این سینا و نمیز آرای سایر حکما و بخشهایی از شرح خواجه نصیر طوسی را آورده است.

ابن كمونه كتاب را با اين عبارات خاتمه داده است: «هذا ما تيسر على حكم العجلة في أوقات مختلسة من الشواغل الدنيوية من غير معاودة تنقيح ولا مراجعة تهذيب» .

# التنقيحات في شرح التلويحات

تلویحات از تألیفات شیخ اشراق است که ابن کمونه آن را شرح کرده است. این شرح شامل منطق، طبیعیات و الهیات است و ابن کمونه آن را بنابه درخواست گروهی از طالبان علم تقریر و تحریر کرده است. ابن کمونه در این اثر به توضیح عبارات تلویحات و تفسیر مقاصد کتاب و تقریر قواعد آن براساس آثار شیخ اشراق پرداخته است. در عین حال اگر اشکال و ایرادی بر کلام شیخ داشته، آن را متذکر و کلام سهروردی را مردود یا ضعیف دانسته است. این کتاب توسط سیدحسین سید موسوی در ۷۵-۱۳۷۴ در دانشکده الهیات و معارف اسلامی دانشگاه تهران جهت اخذ درجه دکتری به راهنمایی دکتر غلامحسین ابراهیمی دینانی تصحیح شده است.

#### ٤. الجديد في الحكمة

اين كتاب با عناوين الكاشف"، رسالة فلسفي"، كتاب في الحكمة " وكتاب في المنطق و الطبيعة

۱. همان، ج۳، ص ۹۴؛ ريحانة الادب، ج ١، ص ۱۷۳؛ كنف النظنون عن أسامى الكتب و الفنون، ج٥، ص ۱۳۱۶؛ ج٢، ص ۱۳۵؛ ج٢، ص ۱۳۵، ج٣، ص ۱۳۵، ج٣، ص ۱۳۵، ج٣، ص ۱۳۵، ج١، ص ۱۳۵، ج١، ص ۱۳۵، ج١، ص ۱۳۵، خ١، ص ۱۳۵، خ١، ص ۱۳۵، خ١، ص ۱۳۵، خان النظنون، ج١، ص ۱۳۵، فهرست المحتطوطات العربية في مكتبة الاوقاف العامة في بغداد، ج٣، ص ۱۶، فهرست نسخه هاى خطى كتابخانة دائشكاه تهران، ص ۲۲۳؛

Geschichte der Arabischen Litteratur, p.769.

۲. قهرست کتابخانهٔ مجلس شورای ملی، ج۵، صص ۴۳۹-۴۴۴.

۳. فهرست کتابخانهٔ اهدائی آقای سیدمحمد مشکوه به کتابخانهٔ دانشگاه تهران، کتابهای فلسفی، عرفانی و کلامی، ج۳. بخش ۱، صص ۲۶۵ ـ ۲۶۶.

۴. داز خزاین ترکیه ۱، مجلة دانشکده ادبیات، ش۳، صص ۵۳-۵۶.

مع الحكمة الجديدة أنيز در فهرستها معرفي شده است.

این اثر توسط حمید مرعیدالکبیسی تصحیح شده است و از سوی دانشگاه بغداد در ۱۴۰۳ ق / ۱۹۸۲ م به چاپ رسیده است. مصحح عنوان الجدید فی الحکمة را برای کتاب برگزیده است، زیرا کلمه «الجدید» در نسخهٔ قدیمی تر آمده و کلمه «فی الحکمة» نیز در منابع تاریخی ذکر شده است.

کتاب، همچنانکه مؤلف خود نیز در دیباچه تذکر داده، دارای ۷ باب و هر باب دارای ۷ فصل است. فهرست بابها به این شرح است:

- ١. في آلة النظر المسماة بالمنطق.
- ٢. في الامور العامة للمفهومات كلها.
- ٣. في اقسام الاعراض الوجودية والاعتبارية.
- ٤. فيالاجسام الطبيعية و مقوماتها و الحكامها.
  - ۵ فیالنفوس و صفاتها و آثارها.
- ۶. في العقول و آثارها في العالم الجسماني و الروحاني.
- ٧. في واجب الوجود و وحدانيته و تعويت خلاله و گيفية فعله و عنايته.

ابن کمونه در مقدمه این کتاب از امیر سیف الدین سنجر صاحبی یاد کرده و می نویسد:
«در روزگاری که بناچار عهده دار مشاغل و مناصب دنیایی بودم به درخواست امیر مزبور این کتاب را تألیف کردم... ارزش این کتاب را تنها محققی می داند که دیرزمانی با کتب گذشتگان آشنا بوده و نوشته های پیشین را مطالعه کرده است»".

#### اللمعة الجوينية من الحكمة العلمية و العملية

از این اثر نسخهای به خط مؤلف در خزانه غرویه نجف اشرف موجود است". مؤلف

<sup>1.</sup> Geschichte der Arabischen Litteratur, p. 769.

٢. الجديد في الحكمة، ص ٢٠٢.

۲. همان، صحر ۱۴۶ ـ ۱۴۷.

در دیباچه نوشته است که چون شمس الدین محمد مؤمن قزوینی به بغداد آمد از او خواست کتابی دربارهٔ عقلیات بنویسد تا آن را به گنجینهٔ شمس الدین محمدبن بهاءالدین محمد جوینی ببرد، و ابن کمونه این کتاب را در دو جمله، جملهٔ اول در علم و جملهٔ دوم در عمل، و هر جمله مشتمل بر دو باب و هر باب مشتمل بر پنج فصل به رشتهٔ تحریر درآورد. فهرست بابها به شرح ذیل است:

#### جمله اول:

١. في اثبات مديرالعالم الواجب وجوده و وحدانيته و بيان جملة من صفات جلاله و عنايته.

٢. في اثبات جملة من احوال النفس المجردة.

#### جمله دوم:

١. في ذكر جملة من اصلاح حال النفس و بسياستها.

٢. في أصول تتعلق بمصالح أصحاب الانسان و أهله و رعيته.

نسخهای از این اثر به شمارهٔ ۸۶۱ در مجموعهٔ اهدائی مشکوه در دانشگاه تنهران ۱ و نسخهای به شمارهٔ ۸۵۵ در کتابخانهٔ آییتان قبرس رضوی ۲ موجود است.

# تنقيح الابحاث للملل الثلاث

از مهمترین تألیفات ابنکمونه است و مستشرق یهودی موشه پرلمان در ۱۹۶۷م به همراه مقدمه و ترجمه انگلیسی کتاب و نیز تعلیقاتی وافی به چاپ رسانده است.

کتاب شامل ۴ فصل است: فصل اول دربارهٔ نبوت و سه فصل دیگر به ترتیب دربارهٔ دین یهود، مسیحیت و اسلام است. مؤلف بعد از بحثی کلی دربارهٔ دین و نبوت با اتکاء به گفته های ابن سینا، غزالی، موسیبن میمون و فخرالدین رازی، فصلهای ویژه ای به بیان اصول اعتقادات هر یک از ادیان سه گانه مذکور اختصاص داده است. اشتاینشنایدر این

۱. فهرست کتابخانهٔ اهدائی آقای سیدمحمد مشکو هٔ به کتابخانهٔ دانشگاه تهران، کتابهای فیلسفی، عرفانی، کلامی، ج۳، بخش ۱، ص ۳۳۵.

۲. فهرست الفبائلي كتب خطى كتابخانة مركزي آستان قدس رضوي، ص ۲۸۲.

کتاب را «جالبترین کتاب مناظرهٔ بین ادیان به زبان عربی» دانسته است ۱.

بر این کتاب برخی از دانشمندان و علما ردیههایی نوشتهاند که از جمله آنها می توان از کتب ذیل نام برد:

الف الدر المنضود في الردعلي فيلسوف اليهود تأليف مظفرالدين احمدبن ساعاتي ". ب نهوض حيث النهود الى خوض خبيث اليهود تأليف زين الدين محمد ملطى شافعي". ج دد تنقيح الملل الثلاث اثر مؤيد الدين سموتيل ".

در حواشی ابوالحسنبن محرومة بر تنقیح که حدود ۱۳۳ حاشیه بر باب دوم و سوم از کتاب تنقیح است و با تصحیح و مقدمه مطران حبیب پاشا به سال ۱۹۸۴ م در لبنان به چاپ رسیده است.

# ٧. تلخيص لباب المنطق تأليف نجم الدين نخيجواني

این اثر به سال ۶۷۹ پایان یافته است و نسخهای از آن به خط مؤلف در خزانهٔ غرویه نجف اشرف موجود است<sup>۵</sup>.

# مرزخت تكيية زرون رسدوى

# ٨. التقاط الاعتراضات

در رد برکتاب زبده النقص و لباب الکشف تألیف نخجوانی که اشار ات و تبیهات ابن سینا را در آن شرح و رد کرده است. به گزارش صاحب ذریعه، مؤلف در این کتاب یاد آور شده که اثر مذکور را بعد از تلخیص لباب المنطق تألیف کرده است؟

# ٩. التقاط از آثارالباقية تأليف ابوريحان بيروني

التقاط از الشمسية المنطقية تأليف دبيران كاتبى قزويني

۱. ۱۹بنکمونه، دانشنامهٔ ایران و اسلام، ج ۶

٢. تاريخ علماء بغداد المسمى بمنتخب المختار، ص ٢٥؛ حاجى خليفه، همان، ج ١، ص ٧٣٤.

۳. فهرست کتابخانهٔ مجلس شورای ملی، ج ۹. بخش ۲، ص ۵۰۲.

۶ همان، ج۲، صص ۲۸۶ ۲۸۷.

۵. الذريعة، ج۴، ص ۳۲۵.

۲. همانجا.

التقاط از قاتون مسعودى تأليف ابوريحان بيرونى

التغاط ازكتاب الهيئة تأليف مؤيدالدين عروضى

چهار التقاط مذکور نیز ضمن مجموعهای در خزانهٔ غرویه به خط ابنکمونه موجود است!

#### ١٠. قوائد من تلخيص المحصل

منتخبی است از اثر خواجه نصیرالدین طوسی که به خط ابن کمونه نوشته شده و تاریخ کتابت آن ۷۰ق است. این کتاب در نجف اشرف موجود است<sup>۲</sup>.

### ۱۱. مكاتباتي با خواجه نصيرالدين طوسي و دبيران كاتبي قزويتي

ابن کمونه ظاهراً از محضر نجمالدین کاتبی قزوینی استفاده کرده و نیز با خواجه طوسی بوسیله مکاتبه رابطه داشته است. از جمله مکاتبات وی سؤال او از خواجه نصیر طوسی دربارهٔ هفت مسئله فلسفی و نیز درخواست جواب از خواجه دربارهٔ مغالطهٔ دبیران کاتبی قزوینی دربارهٔ حدوث عالم است".

#### ۱۲. قوائد و مغالطات

فوائد متفرق و مغالطاتی از ابن کمونه نقل شده از جمله شبههٔ جذراصم، شبهه دربارهٔ قدم حوادث یومیه، شبهه استلزام و... ۲.

۱. همانجا.

Geschicichte der Arabischen Littertur, p. 769 X رسحانة الادب، ج ١، ص ١٧٩؛ دائسوة السعارف بنزرگ السلامي، ج ٢، ص ٨٢٥؛

۲۰ احوال و آثار نصیر الدین طوسی، صص ۲۶۶ و ۵۱۳ ـ ۵۱۳ و ۱۳۵ و ۱۳۵ نصیر الدین طوسی، صص ۲۶۶ و Geschicichte der Arabischen Littertur, p. 769 و ۵۱۳ ـ ۵۱۳ و ۱۳۶ میلس سنا، ج ۱، ص ۱۳۶ .

۳. اللذريعة، ج ۱۶، ص ۳۱۸؛ فهرست كتابخانة مجلس شوراي ملي، ج۵، ص ۳۰۲.

#### ١٣. تقريب المحجة و تهذيب الحجة

از این اثر نیز نسخه ای به خط مؤلف در خزانهٔ غرویه موجود است ۱.

#### ۱۴. البلدان

در این کتاب ترجمه علما ذکر شده است ً.

#### ١٥. الكافي الكبير في الكحل

از این اثر صدقةبن ابراهیم مصری حنفی در عمدة الكحلیة فی الأمراض البصریة باد كرده است؟.

# ۱۶. تذكرة في علمالكيمياء <sup>٢</sup>

۱۷. کتابی دربارهٔ اختلاف میان بهودیان ربانی و قرایی <sup>۵</sup>

۱۸. رسالة ازليةالنفس و بقائها

١٩. رسالة ابديةالتقس و قدمها و بساطتها

معرفی و شرح مختصری از فصول دو رسالهٔ اخیر ارائه خواهد شد.

### آراء و اندیشههای ابنکمونه

برخى ابن كمونه را با نظر به شرح تلويحات او، فيلسوف اشراقي دانسته اند. ملاصدرا

١. المذريعة، ج٢٤، ص ١٣٢٥مؤرخ العراق ابن القوطي، ص ١٢٤.

فهرس مخطوطات د ارالكتب الظاهرية، همانجا.

T حواشي ابن المحرومه على كتاب تنقيح الأبحاث للملل الثلاث، مقدمة حبيب بـاشا، ص 476 Arabischen Littertur, p. 769

٣. مبح الأعشى، ج ١، ص ٢٧٥.

۵. دانشتامه ایسران و اسلام، هسمانجا؛ دابسن کمونه ۱، مسوسوعة الیسهود و الیسهودیة و الصهیونیة، ج۲، ص ۱۳۲۸
 ۱۳۵۸ KAMMUNA, SAD IBN MANSUR", Encyclopedia Judalca, Volum 8, P. 1187.

در فصلی از سفر ثالث اسفار دربارهٔ علم خدا به اشیاء، از هفت مذهب در این باب باد کرده است. مذهب اول، مذهب توابع مشاء از جمله فارابی، ابن سینا، بهمنیار و لوکری است. وی در مذهب دوم، سهروردی، طوسی، ابن کمونه، علامه شیرازی و شهرزوری را به عنوان پیروان فلسفه رواقی و از گروه فلاسفه اشراقی دانسته است. این مذهب از سایر مذهبها در تمام حوزه های فلسفی از جمله منطق، طبیعیات، الهیات و بحث معاد متمایز شده است!

در اینجا به بررسی اجمالی و ارائه گزارشی مختصر از آراء و اندیشههای ویـژه ابنکمونه میپردازیم:

#### تناسخ

ابن كمونه معتقد است كه دليل قباطعي ببرابطال تناسخ در دست نيست. وى در الجديد في الحكمة ، الجديد في الحكمة ، الجديد في الحكمة ، العلى نفس را به اجسام بعد از موت به چند وجه ممكن دانسته است:

الف تعلق نفس به بدن هنگام بعث و یا معاد جسمانی که در شرع پذیرفته شده و راهی برای اثبات آن به جز وحی و شریعت نیست.

ب تعلق نفس بعد از مفارقت از بدن به بعضی از اجسام سماوی برای مشاهده خیرات. به نظر وی بعید نیست که این تعلق آخرین مرحله برای رسیدن به کمالات نفسانی باشد. همچنین ممکن است که برای نفوس متعدد، بدنی واحد باشد که هریک از نفوس در آن بدن، صور را مشاهده میکنند، اما حرکت دادن آن جسم بوسیله این نفوس

<sup>1. &</sup>quot;The Illuminationist tradition", History of Islamic philosophy, part I, p. 484-496; الحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة. ج 6، صص ١٨٠ ـ ١٨١؛ احكمت اشراق و فرهنگ ايران، مجموعه مقالات دكتر محمد معين، صص ٢٣٨ ـ ٢٣٩.

٢. الجديد في الحكمة، صص ٢٧٢ ـ ٢٧٢.

نیست، چون اختلاف اراده ها لازم می آید. نیز بعید نیست که برای نفوس اشقیاء جِرم یا اجرام دیگری باشد که به توسط آن صور شرور و آلام را تخیل کنند.

البته ابنکمونه خود یادآور می شود که حکم به این موارد از طریق احتمال و تجویز است و نه قطع و یقین.

ج- تناسخ و تعلق نفوس به بدنی از جنس همان بدنی که قبل از مفارقت، در آن
 بودهاند اعم از بدن انسانی، حیوانی، نیاتی یا معدنی.

و چون بدنهایی که برای تعلق نفوس صلاحیت دارند، قدیم و ازلیاند و نفس انسانی نیز قدیم است، تناسخ و اجب است زیرا وجود نفوس غیر متناهی به دلیل تناهی علل و حیثیات محال است، چون به اعتبار علل و حیثیات، معلولها متکثر میشوند.

ابن کمونه در شرح تلویحات اسهروردی، برهان او را بر بطلان تناسخ (با این بیان که اگر تناسخ جایز باشد برای بدن واحد، دو نفس حاصل می شود؛ تالی باطل است، پس مقدم هم باطل خواهد بود) غیر مستدل دانسته است.

وی همچنین در شرح تلویحات استداد استدلالهای قائلین به تناسخ را اقناعی و غیر یقینی دانسته است.

به نظر ابن کمونه شاید حکمای متقدم که منکر تناسخ بودهاند، تناسخ را به معنی تصرف نفس مجرد بعد از مفارقت از بدن در بدنی دیگر منع نکردهاند، بلکه تناسخ به معنای انتقال مستمر نفس منطبع در ابدان را در بدن حیوانات ممتنع دانستهاند. زیرا تناسخ به این معنا قطعاً باطل است. چرا که انتقال صور و اعراض محال است. اما برهان بر ابطال تناسخ به معانی دیگر اقامه نشده است. عبارت او دربارهٔ تناسخ از این قرار است:

«... و لعلّ مسألة التناسخ من جملة احدى عشر مسألة ذكر أنّ المعلم الاوّل كتمها لمصلحة

١. التنفيحات في شرح التلويحات، ص ٩١٣.

رعاها، و لعلّ من منع التناسخ من الحكماء الاقدمين لم يشر الى التناسخ بمعنى تصرف النفس المجردة في بدن بعد ان كانت متصرفة في غيره، بل منعه بمعنى أنْ تكون النفس جرمية اى منطبعة في أبدانها و هي مع ذلك دائمة الانتقال في الحيوانات، فانّه بهذا المعنى باطل قبطعاً لاستحالة انتقال الصور و الاعراض و ليس ما اصطلح عليه بالتناسخ الا هذاالمعنى الممتنع، و ما عداه فلم يقم البرهان على امتناعه، والذي أثبت به أنّ نفوس الحيوانات مجرّدة لايتمشى في جميعها، بل في بعضها و هي الحيوانات التي فيها ذكاء لها فيطانة، و لامانع عن أن يكون من الحيوانات والنبات الغير الثابتة زماناً طويلاً كالدود و نحوه ما ليس لها مثل هذه النفوس التي مترددة في الأبدان و الانواع المتفطّنة من الحيوان و يكون في الأدوار والأزمنة الطويلة بعد لبث النفوس مترددة في الأبدان أحقاباً ينجو بعضها من مقارئة الابدان و يتخلص الى عالم القدس، و تحصل له الملذة الحقيقة و يكون تخلّصه من التعلق بالأبدان هوالمشار اليه في كلام الانبياء عليهم السلام بخروج بعض الفساق من جهنم التي قبل لها «فل امتلأت » فقالت «هل من مزيد» كما ورد بغض الفساق من جهنم التي قبل لها «فل امتلأت » فقالت «هل من مزيد» كما ورد في النزيل.

و اما المخصص لتعلق النفس المفارقة بيدن نوع من الحيوان دون بدن نوع آخر فهو ما لتلك النفس من الاخلاق والملكات. فإن لكل خلق و ملكة بدناً هوأليق به و أنسب اليه كبدن الأسد للشجاعة و الفتك، و لايتعلق نفس من له خلق الحرص مثلاً ببدن النملة الا بعد تعلقها بأبدان كثيرة مناسبة لهذا الخلق على وجه التدريج من بدن اكبر الى بدن أصغر أو بالعكس، والاحتمالات كثيرة» أ.

# اتحصار نوع انسانی در فرد

اکثر حکما به اتحاد نفوس بشری در نوع قائل اند و از این طریق به حدوث نفوس نیز استدلال کرده اند. ابوالبرکات بغدادی اتحاد نفوس را در نوع انکار کرده است، اما بعد از

۱. همان، صص ۹۲۴\_۹۲۵.

بحثهای مفصل در این باره، اعتراف کرده که حجت برهانی بر مطلوب خود نیافته است! فخر رازی در المباحث المشرقیه بعد از ذکر دلایل قاتلین به وحدت نفوس در ماهیت و منکران آن، به استدلالهای هر دو دسته اعتراضاتی وارد کرده و نتیجه گرفته که دلیلی دال بر هیچ یک از دو طرف نقیض وجود ندارد؟. اما در المطالب العالیه شش دلیل بر اختلاف نفوس در ماهیت ذکر کرده که همهٔ آنها را دلایل معتبر و قوی دانسته است؟.

ابن کمونه قائل به تعدد نفوس بر حسب تعداد افراد انسانهاست و بنابراین دلیلی را که فلاسفه بر حدوث نفس اقامه کردهاند و مبتنی بر وحدت نفوس است<sup>۲</sup> مردود دانسته است، زیرا بر وحدت نوعی نفوس برهانی اقامه نشده است.

به نظر او همهٔ نفوس، در تمام ماهیت مختلفند و هر نفسی نوع منحصر در فرد است. وی برهان اختراعی خویش را در این باره، به شرح ذیل تقریر میکند:

اگر در عالم دو نفس از یک نوع واحد حاصل شود، اختصاص هر یک از آنها به تدبیر بدن خاص محتاج به مرجح و مخصص خواهد بود، زیرا در غیر این صورت ترجیح بدون مرجح لازم می آید که محال است. آن مرجح و مخصص از چند صورت خارج نیست:

الف دات نفس است.

ب\_ لازمي از لوازم نفس است.

جــ امری خارج از این دو قسم است.

قسم اول محال است؛ زیرا مطابق فرض ما همهٔ نفوس در تسمام ذات مشیترکانید. پس لازم می آید که همهٔ نفوس مدبر بدن واحدی باشند و بطلان این فرض روشن و بدیهی است.

ا. الكتاب المعتبر في الحكمة، صص ٣٧٩ - ٣٨٨؛ نيز نك به : تلخيص المحصل معروف به نقدالمحصل به النضمام
 رسائل و فوائد كلامي، ص ٣٨٣.

٢. المباحث المشرقيه في علم الالهيات و الطبيعيات، ج ٢، صص ٣٩٣ ـ ٣٩٨.

٣. المطالب العالية في العلم الالهي، ج٧، صص ١٤١ - ١٤٨. ٩ ثك به: بحث ازليت نفس.

صورت دوم نیز محال است، زیرا اشتراک نفوس در ذات و ماهیت مستلزم اشتراک در لوازم نیز هست و بنابراین همان محذور پیشین لازم می آید.

قسم سوم هم محال است، زیرا می توان در مورد آن امر خارجی سؤال کرد که چرا باعث تخصیص این نفس خاص ، و نه سایر نفوس، به این بدن خاص شده است، و تسلسل و یا دور لازم می آید که هر دو باطل است. بنابراین نفوس در نوع متحد و مشترک نیستند <sup>۱</sup>.

# امتناع صدور بسيط از حلت مركب

ابن كمونه برخلاف اكثر حكما قائل به امتناع صدور بسيط از علت مركب است. وى در رسالهٔ المطالب المهمة فى علم الحكمة، و مقالات ازلية النفس و النفس ليست بعزاج برهانى براثبات اين عقيدة خود اقامه كرده كه در أن ادعاى تفرد كرده است. وى در رسالة النفس ليست بعزاج فصلى را به بيان ايس مطلب اختصاص داده است. تقرير استدلال در المطالب المهمة به شرح ذيل است:

اگر بسیط از علتی مرکب صادر شود، یا هر یک از اجزاء آن علت مستقل در تأثیر خواهند بود و یا مستقل نخواهند بود که هر دو شق محال است. زیرا شق اول مستلزم اجتماع علل تام کثیر بر معلول واحد بالشخص است و شق دوم نیز مستلزم حشو و زاید بودن بعضی از اجزاء علت است که در نتیجه تأثیر مستند به کل علت، از آن حیث که کل است، نخواهد بود و این خلاف فرض است. و اگر هیچ یک از اجزاء علت مستقل در تأثیر نباشند، یا هر یک از اجزاء تأثیری در ذات معلول خواهند داشت، به طوری که از اجتماع آنها، آن معلول حاصل می شود، که در این صورت مرکب بودن معلول لازم می آید و این خلاف فرض است. و یا اینکه بعض معلول از بعضی از اجزاء علت حاصل می آید و این خلاف فرض است. و یا اینکه بعض معلول از بعضی از اجزاء علت حاصل

١. رسالة ازلية النفس و بقائه، مقالة النبفس ليست بمزاج ... (الفصل الاخرز) فصل في ذكرالأجوبة عن تبلك التشكيكات.

می شود که محال پیشین لازم می آید. و یا اینکه نه کل معلول و نه بعض آن از اجزاء علت حاصل نمی شود و این قسم خود دو بخش است:

الف از اجتماع اجزاء امر زائدی حاصل می شود که قبل از اجتماع موجود نبود و آن امر زائد، علت وجود آن معلول بسیط می شود که در این صورت آن مرکب، علت نخواهد بود بلکه علت علت است، در حالی که سخن از علت قریب بود. علاوه براینکه آن امر زاید یا عدمی است یا وجودی. اگر عدمی باشد مستلزم اینست که مؤثر در موجود نباشد و این خلاف فرض است؛ و اگر وجودی باشد، یا بسیط است یا مرکب و بنابر هر دو تقدیر، تسلسل لازم می آید که محال است.

ب- از اجتماع اجزاء امر زائدی حاصل نمی شود. در این صورت لازم می آید که کل اجزاء مانند تک تک اجزاء غیر مؤثر باشد ا

۱. عبارات او در این باب چنین است:

والممكن ان كان بسيطاً وجب في علته البساطة و ان كان حادثاً وجب في علته التركيب و يلزم من ذلك صدق قولنا لا شيء من الممكن الحادث بيسيط و لم احرف اني سيقت الى هذه الدعاوى و لا الى البرهان الدال عليها و هي من المقدمات الكثيرة النفع في المطالب المهمة و هذا تفرير ما برهنت به عليها:

اما أن العمكن البسيط يجب ان تكون علته بسيطة فلانه لوصدرالبسيط عن العلة المركبة لكان اما ان يكون كل واحد من اجزاء تلك العلة مستقلاً بالتأثير او لايكون كذلك، والاول محال، لأنه يقتضى ان يجتمع على المعلول الواحد بالشخص علتان تامتان و قد بين بطلانه. والمثانى ايضاً محال، لانه ان كان المستقل بالتأثير هو بعض اجزاء العلة درن البعض، كان ما عدا ذلك البعض المستقل حشواً لاحاجة اليه، فلا يكون التأثير مستنداً الى الكل من حبث هو كل و فرض مستنداً اليه هذا خلف. و ان لم يكن شيء من اجزاء العلة مستقلاً بالتأثير، فلا يخلو من أن يكون لكل واحد منهما تأثير في شيء من ذات المعلول بحيث يحصل من اجتماعها ذلك المعلول بتمامه او يكون الأمر على خلاف الفرض و التقدير يكون الأمر على خلاف الفرض و التقدير يكون الأمر على خلاف الفرض و التقدير الأول يلزم ان يكون المعلول مركبا و هو خلاف الفرض و التقدير الثاني لا يخلو من أحد القسمين:

اما ان يلزم بعض المعلول عن بعض اجزاء العلة و هذا يلزمه المحال المذكور و اما ان لابلزم المعلول و لا بعضه عن شيء من اجزاء العلة و هذا القسم على قسمين أبضا: أحدهما ان يكون الأمر كذلك الا الله يحصل لها عند الاجتماع امر زائد لم يكن حاصلاً عند الانفراد يكون هو العلة لوجود ذلك البسيط و هذا يقتضى أن يكون ذلك المركب ليس بعلة، بل علة للعلة والكلام الما هو في العلة القريبة و بتقدير النزول عن ايسواد هذا الخلف، فإن

ابن كمونه در ادامه، چهار فرع بر اين برهان مترتب كرده است:

فرع اول: علت هر حادثی مرکب است، زیرا اگر علت حادث بسیط باشد، علت آن بسیط نیز باید حادث و بسیط باشد و بدین ترتیب سلسلهٔ حوادث بدون آن که به نهایتی ختم شود باید بالفعل حاصل شوند. اگر در این سلسله علتی قدیم باشد، تخلف معلول را در حادث از علت قدیم لازم می آید و همچنین در فرض تخلف یاد شده، علت معلول را در یکی از اوقات بدون آن که مرجحی در بین باشد پدید خواهد آورد و ترجیح بدون مرجح نیز محال است. پس چون تخلف معلول از علت محال است با حدوث معلول، علت آن نیز که به دلیل مرکب نبودن بسیط است، حادث می شود و برای این علت حادث به دلیل حادث بودن سببی است، و چون آن علت حادث بنا بر فرض بسیط است، علت آن بالفرورة بسیط است، و برای نیز که به دلیل مرکب باشد محذور فوق لازم نمی آباد، زیرا شیء مرکب می تواند از دو امر قدیم شیء مرکب باشد محذور فوق لازم نمی آباد، زیرا شیء مرکب می تواند از دو امر قدیم و حادث ترکیب باشد محذور فوق لازم نمی آباد، زیرا شیء مرکب می تواند از دو امر قدیم معنا که جزء قدیم در فاعلیت خود نقضی نداشته باشد و فیض گرفتن معلول از آن مشروط به تحقق شرط و یا رفع مانع باشد. بنابراین، علت شیء حادث، مرکب از یک امر مشروط به تحقق شرط و یا رفع مانع باشد. بنابراین، علت شیء حادث، مرکب از یک امر بسیط و یک یا چند شرط حادث است.

\_

المحال يقزم ايضاً من وجه أخر و هو ان ذلك الزائد لايخلو: اما أن يكون عدميًا او وجوديًا قان كان عدميًا و كل عدمي لايكون مستقلاً بالتأثير فيما هو موجود و قد كان بناء الكلام على استقلاً بالتأثير فيما هو موجود و قد كان بناء الكلام على استقلائه بذلك، هذا خلف. و إن كان وجوديا، عادالكلام في أنه اما ان يكون بسيطاً او مركباً و على التقديرين يلزم التسلسل و هو محال. اما على تقدير بساطته فيلان الكلام يحود في كيفية صدوره عن ذلك المركب و اما على تقدير تركيبه فلاته يحود في كيفية صدور ذلك البسيط عنه. و ثانيهما أن يكون الأمر على تلك الصفة الآ الله لا يحصل لها عند الاجتماع مالم يكن حاصلاً من قبل و حينتل بلزم ان يكون الكل غير مؤثر كما كان كل واحد من افراده غير مؤثر لانه متى لم يكن لشئ من اجزاء العلة تأثير في شيء من ذات المعلول ثم بنيت تلك الاجزاء عند اجتماعها مثل ما كانت قبل الاجتماع وجب من ذلك بالضرورة ان لايكون للكل تأثير اصلاً و هو المطلوب؛ (المطالب المهمة من علم الحكمة، البحث السابع من الفصل الثالث).

علتهای اعدادی از جمله شرطهای حادث هستند و وجود هر یک از آنها نیز محدود به مقطعی خاص است. بسیاری از علتهای اعدادی، عللی هستند که معلول حادث مشروط به عدم بعد از وجود آنهاست؛ یعنی شرط قبل از پدید آمدن معلول موجود می شود و به هنگام موجود شدن معلول زایل می گردد، مانند سرمای زمستان که علتِ معد برای شکوفایی بذر است و شکوفایی بذر مشروط به انقضای سرمای زمستان و زوال بعد از وجود آن است. علل اعدادی در برخی مقاطع وجودشان شرط و در بعضی از مواقع، مانع است.

فرع دوم: هر حادثی مرکب است و هیچ حادثی بسیط نیست، زیرا اگر حادث بسیط باشد، چون علتِ امر بسیط نمی تواند مرکب باشد، علت آن حادث نیز بسیط خواهد بود. در این صورت تسلسل در علل مترتبِ حادِث لازم می آید.

فرع سوم: هر بسیطی قدیم است این فرح ملازم عکس نقیض فرع دوم است، زیرا عکس نقیض فرع دوم این است که هر جیزی که مرکب نباشد، حادث نیست؛ و لازمهٔ این قضیه همان است که هر بسیط، قدیم است. اگر بسیط حادث باشد، علت آن نیز باید حادث باشد. در این صورت، تللل مزبور لاژم خواهد آمد.

فرع چهارم: نفس باید قدیم باشد، زیرا نفس، بسیط است و هر بسیط قدیم است. پس نفس قدیم است ا

قطبالذین شیرازی شارح حکمه الاشراق در بحث جواز صدور بسیط از علت مرکب، رأی ابن کمونه را تحت عنوان عقیدهٔ «بعض المعاصرین من الأفاضل» طرح کرده و بعد از نقل استدلال به نقض تفصیلی و اجمالی آن پرداخته و در مقام معارضه، بر جواز صدور بسیط از مرکب اقامه دلیل می نماید. نقض تفصیلی به این شرح است:

جایز است که هریک از اجزاء در کل معلول تأثیری داشته باشند و خلاف فرض هم

۱. همانجا: نيز نک به : المحكمة المتعالية طي الاسفارالاربعة، ج٢، صص ١٩٧١٩٤ و رحيق مختوم، بخش سوم از ج٢، صص ٣٢٩\_ ٣٣٠.

لازم نیاید، زیرا فرض عدم استقلال اجزاء در تأثیر است و خلاف فرض استقلال اجزاء در تأثیر است و نه نفس تأثیر آنها در کل معلول، چون جایز است که هریک از اجزاء در معلول به گونه ای غیر مستقل تأثیر داشته باشند. به این معنا که تأثیر هریک از اجزاء در معلول، مشروط به حضور جزء دیگر باشد، مانند سنگی که هیچ کدام از افراد انسانی به تنهایی توان حرکت دادن آن را ندارند ولی ده انسان مثلاً، با یکدیگر می توانند آن را حرکت دهند. در این مثال، فعل هر یک از افراد در حرکت جزء سنگ دخیل نیست تا آن که با بساطت معلول ناسازگار باشد، بلکه تحریک هریک از افراد در حرکت کل سنگ مؤثر است.

همچنین پذیرفتنی نیست که اگر هنگام اجتماع اجزاء امر زاندی حاصل نشد، اجزاء به همان حال قبل باقی بمانند، زیرا اگر از اجتماع اجزاء امر زائدی که سؤثر در سعلول باشد پدید نیاید انتفاء امر زائدی که شرط تأثیر اجزاء باشد، لازم نمی آید و در این حال نیز همهٔ اجزاء به دلیل این که شرط تأثیر آنها فراهم آمده است منشأ اثر می باشند.

اما نقض اجمالی استدلال مزبور به فروع دوم و سوم از فروع جهارگانهٔ یاد شده باز میگردد. شکی نیست که جزء صوری هر خادث مرکبی، حادث است، زیرا جزء صوری حادث مرکب با خود حادث مرکب همزمان فعلیت می یابد. جزء صوری حوادث مرکب یا بسیط است با مرکب؛ اگر بسیط باشد، نقض فرع دوم لازم می آید، زیرا فرع دوم این بود که هر حادث مرکب است؛ و اگر مرکب باشد آن جزء مرکب نیز دارای جزء صوری خواهد بود؛ و جزء صوری آن نیز به همین قیاس مرکب است؛ بدین ترتیب، اگر به جزء بسیط ختم نشود تسلسل اجزاء شیء واحد و عدم تناهی اجناس و فصول آن لازم می آید، و این محال است، زیرا گذشته از امتناع نفسی، مستلزم استحالهٔ ادراک شیء واحد است. پس هر حادثی مرکب نیست و برخی از حوادث بسیط هستند. بنابراین، آنچه در اصل استدلال آمده است، یعنی استحالهٔ صدور بسیط از مرکب، نیز باطل است، زیرا اگر چه صدور حادث از مرکب محال باشد، بعد از اثبات بساطت جزء صوری مرکب، علت آن

نيز بايد بسيط باشد؛ و بدين ترتيب تسلسل در علل حادث و بسيط لازم مي آيد.

شارح حکمة الاشراق در صعارضه با اصل استدلال، علاوه بر دو نقض تفصیلی و اجمالی، دلیل جداگانه بر جواز صدور بسیط از مرکب اقامه میکند. در این استدلال، ابتدا به طریقی که در نقض اجمالی گذشت، بساطت جزء صوری مرکب را اثبات کرده و از این طریق وجود حادث بسیط را اثبات میکند. پس از اثبات وجود حادث بسیط در قالب قیاس استثنایی میگوید: اگر حادث بسیط علتی مرکب نداشته باشد، تسلسل در عللی لازم می آید که حادث و بسیط هستند. تسلسل در علل باطل است، پس مقدم، یعنی علی علیت مرکب نسبت به بسیط نیز باطل می شود!

صدرالمتألهین شیرازی در حاشیه بر حکمه الاشراق و نیز در اسفاد، از قائل به استحالهٔ صدور بسیط از مرکب دفاع کرده و به پاسخ از اشکالات قطب الدین شیرازی می پردازد. به نظر صدرالمتألهین هیچ یک از اشکالات موبور بر اصل استدلال وارد نیست. استدلال با سه فرع از فروع چهارگانهٔ آن صحیح است و تنها فرع چهارم آن که عبارت است از قدم نفس، قابل دفاع نیست.

پاسخ نقض تفصیلی این است که اشکال اگر چه در قالب نقض بیان شده است ولی در حقیقت، منع یکی از مقدمات استدلال است. از جملهٔ مقدمات آن، این بود که اجزاء علت مرکب در تأثیر مستقل نباشد و در تمام معلول اشر بگذارد. برای این فرض دو صورت تصویر و هر دو صورت باطل دانسته شده بود، و در «منع» به صحت یکی از دو صورت آن نظر داده شده بود، به این بیان که اجزاء می توانند در تمام معلول بدون آن که امر زایدی از اجتماع آنها حاصل آید، به صورت غیر مستقل تأثیر داشته باشند. برای جواز چنین وجهی، از مشارکت ده نفر در تحریک سنگ واحد به عنوان شاهد استفاده شد. صدرالمتألهین در پاسخ نقض تغصیلی و منع، مقدمهٔ مزبور را تام دانسته و منع یاد

١. شرح حكمة الاشراق، صص ٢٥٥ ـ ٢٥٨؛ نيز نك به: صعى ٢٣٠ ـ ٢٢٥.

شده را وارد نمی داند، زیرا اگر هریک از اجزاء، مثلاً هر یک از ده نفری که سنگ را حرکت می دهند، در تأثیر نسبت به معلول بسیط مستقلاً مؤثر باشند با این شرط که جزء دیگر نیز حضور داشته باشد، در این حال یا اجزاء با رعایت شرط مذکور در تأثیر نسبت به معلول با آن که علت تامه نیستند فاعل تام و مستقل می باشند، یا مستقل نمی باشند. اگر هر کدام از اجزاء با تحقق شرط که حضور دیگر اجزاء باشد در تأثیر مستقل باشند در این صورت، یا بیش از یک جزء در تأثیر مستقل است، یا یک جزء مستقل بوده و دیگر اجزاء شرط تأثیر هستند؛ و اگر اجزاء در تأثیر مستقل نباشند، تأثیر آنها با حفظ وصف اجتماع خواهد بود. در این حال، وصف مزبور یا امری عدمی و اعتباری است و یا وصفی وجودی است و هیچ کدام از حالتهای چهارگانه فوق خالی از اشکال نیست.

در صورت نخست، بعنی آنکه هریک از اجزاء، فاعل تام و نه علت تام باشند و هر یک از آنها با حضور دیگر اجزاء در معلول که امر بسیط است تأثیر بگذارد، در این صورت لازم می آید مانند هنگامی که هریک از اجزاء، علت تام باشند، نسبت به معلول واحد علل کثیری وجود داشته باشد که هریک در تأثیر نسبت به آن مستقل است؛ و بطلان این شق واضح است. دلیل ملازمه این است که هر یک از آحاد به شرط حضور باقی اجزاء، فاعل در ایجاد معلول است و همهٔ آحاد نیز در عرض یکدیگر از رتبتی واحد نسبت به معلول برخوردارند؛ پس تأثیر هریک در عرض دیگری است و برای معلول واحد علل فراوانی که مستقل از یکدیگر عمل میکنند و در عرض یکدیگر هستند وجود خواهد داشت. معنای استقلال در این فرض آن است که فاعلیت ایجادی برای هر یک از اجزاء ثابت است و هر کدام نیز شرط اعدادی دیگران خواهد بود و از استقلال مزبور بیش از این اراده نشد. البته استقلال چند علت غیر از توارد آنهاست و هر دو عنوان محال است.

در صورت دوم، که یکی از اجزاء با شرط حضور دیگر اجزاء علت مؤثر باشد و دیگر اجزاء تنها شرط فاعلیت آن علت باشند، اشکال پیشین لازم نمی آید، ولی چون همهٔ اجزاء نسبت به معلول در رتبتی واحد هستند فاعلیت یکی از آنها و شرطیت دیگر اجزاء، مستلزم ترجیح بدون مرجح است و برای گریز از این محذور ناگزیر باید همان علت مؤثر را علت واقعی دانست و دیگر امور را شرط فاعلیت آن شمرد؛ و این امر خلاف فرض و خلاف ترکب علت مؤثر است.

در صورت سوم، اگر هیچ یک از آحاد با شرط حضور دیگر اجزاء، فاعل تام نباشد و وصف اجتماع در علیت دخیل باشد و این وصف نیز یک اعتبار عقلی باشد که مجموع فاقد جزء صوری خارجی است، در این صورت، اشکال تأثیر یک امر اعتباری عقلی در یک معلول حقیقی خارجی لازم می آید، زیرا امور اعتباری محض که فاقد وجود عینی هستند، منشأ آثار خارجی نمی توانند باشند؛ و مثالی که به عمل ده نفر در تحریک سنگ واحد زده شد شاهد بر جواز صدور بسیط از مرکب نیست.

در مواردی که چند شیء در کنار یکدیگر قرار میگیرند و شیء جدیدی که آشار و خواص نوینی داشته باشد، پدید شین ایر مجموع، وجودی علاوه بر وجود آحاد ندارد، ترکیب آنها اعتباری است. شیخ اشراق که به جواز صدور بسیط از مرکب قائل است، مطابق با قاعده ای که خود برای شناخت آمور اعتباری بیان داشته است، نمی تواند مرکبات اعتباری را موجودی حقیقی بداند. شیخ اشراق براین قاعده تصریح می نماید که هر چه تحقق آن به تکرر نوع آن منجر شود، اعتباری بوده و وجود واقعی ندارد. مرکبات اعتباری از این قبیل است، زیرا اگر در یک لشگر علاوه بر افراد آن، شیء جدیدی که حاصل اجتماع است، موجود باشد از اجتماع آن شیء جدید با اجزاء سابق، اجتماع جدیدی پدید می آید و بدین ترتیب، ترکیبات نوین، یکی پس از دیگری شکل می گیرد. در صورت چهارم، یعنی در صورتی که مجموع، امری زائد بر افراد و آحاد دانسته شود و بر فرض، آن امر زائد برخلاف قواعدی که براعتباری بودن آن دلالت می کند، امری وجودی و واقعی باشد، این اشکال لازم می آید که آن امر زائد یا مرکب باشد یا بسیط؛ اگر مرکب باشد، علیت افراد و اجزاء برای پدیدآمدن آن اشکالی ندارد ولی علیت بسیط؛ اگر مرکب باشد، علیت افراد و اجزاء برای پدیدآمدن آن اشکالی ندارد ولی علیت

آن مجموع که خود مرکب است، برای بسیط محل اشکال است؛ و اگر بسیط باشد چگونگی علیت اجزاء سابق برای آن بسیط محل گفت و گو است.

پاسخ نقض اجمالی بر مبنای معروف نزد حکما این است که از دو شقی که برای جزء صوری حادث مرکب تصویر می شود، شق ترکب انتخاب می شود. البته هر مرکبی به بسیط ختم می شود و بساطت آن مستلزم تسلسل در علل حادث و بسیط نیست، زیرا علت هر شیء بسیط، همواره یک شیء حادث بسیط نیست بلکه امر قدیم نیز می تواند سبب پیدایش یک امر حادث بسیط شود. اگر آن شیء بسیطی باشد که حدوث، وصف زاید بر آن نباشد بلکه حدوث، نفس ذات و ذاتی آن باشد، می تواند علتی قدیم سبب وجود آن باشد.

حادث شدن شینی که حدوث، ذاتی آن نباشد، به حدوث علت آن بازگشت می نماید. اما اشیایی که نظیر زمان و حرکت، تقدم، تجدد اتصالی و حدوث، عین ذات آنهاست، حدوث به ذات آنها مستند است و فاعل قدیم، ذات آنها را ایجاد می کند و بدین ترتیب تسلسل در علل آن لازم نمی آید.

معارضهای که به استناد نقض اجمالی بیان شد به وسیله پاسخی که از نقض داده شد، دفع میگردد. معارضه متوقف بر این است که جزء مرکب، بسیطی باشد که حدوث زائد بر ذات آن باشد نیازمند به علتی حادث بر ذات آن باشد نیازمند به علتی حادث است؛ و براین قیاس تسلسل در علل لازم میآید. اما اگر جزء مرکب بسیطی باشد که حدوث ذاتی آن است، پیدایش آن را میتوان به علتی قدیم اسناد داد و بدین ترتیب تسلسل در علل لازم نمیآید.

پاسخی که صدرالمتألهین از نقض اجتمالی و معارضه می دهد، مبتنی بسر حسرکت جوهری و حدوث ذاتی به معنای هویت نه ماهیت موجودات مادی است. اما براساس حکمت مشاء که حامیان آن قائل به حرکت جوهری و حدوث ذاتی موجودات مادی نیستند، علت حادث همواره مرکب است. حکمای مشاء همانگونه که در فرع اول

گذشت علت حوادث را مرکب از دو جزء می دانند: یک جزء آن مستمر و ثابت است و جزء دیگر متجدد است به گونه ای که عدم بعد از وجود آن، شرط تحقق معلول می باشد. آنها رابطهٔ حادث و قدیم و ثابت و سیال را از طریق حرکت مستدیر فلک و مانند آن توجیه می کردند، به این بیان که برای حوادث اوّلاً: یک علت فاعلی است که در فاعلیت خود تام است و ثانیاً برخی شرایط است که در اثر حرکت افلاک و ظهور زمانهایی خاص حاصل می شود.

اشکال چگونگی ارتباط حادث و قدیم و همچنین ثابت و سیال به نفس حرکت فلکی و زمان حاصل از آن نیز انتقال پیدا میکند و حکمای مشاء برای پاسخ از این سؤال برای حرکت، دو عنوان حرکت توسطیه و قطعیه، یعنی دو چهرهٔ ثابت و سیال در نظر میگرفتند و چهرهٔ ثابت آن را مرتبط به عالم تجرد و ثبات الهی و چهرهٔ متغیر آن را مرتبط به دیگر حوادث می دانستند.

صدرالمتألهین اشکال مزبور را به دو چهرهٔ مغایر و ناهماهنگ حرکت و یا زمان منتقل میکند. آیا این دو چهره دو واقعیت هستند و یا یک واقعیت؟ و در هر حال نحوهٔ ارتباط آنها با یکدیگر چگونه است؟

پاسخ نهایی از اشکال یاد شده را حرکت جوهری و حدوث ذاتی عالم و اجزاء آن می دهد. براساس حرکت جوهری همهٔ عالم طبیعی یک هویت اتصالی و متقضی و متصرم دارد و تجدد در متن طبیعت آن حاضر است و انفصال و به دنبال آن، اتصال بین اجزاء متکثر، مفاهیمی هستند که با انفصال و همی آن حقیقت واحد در ذهن حاصل می شوند و وهم چون اجزاء جوهر متصرم طبیعت را از یکدیگر جدا نموده و با هم می سنجد هر یک از اجزاء را مستلزم عدم جزء سابق و عدم هر جزء را نیز مستلزم وجود می سنجد هر یک از اجزاء را مستلزم عدم جزء سابق و عدم هر جزء را نیز مستلزم وجود لاحق آن می داند و این حکم که با آخذ مفاهیم از جوهر سیال طبیعت به دست می آید، از لوازم ذاتی آن جوهر است و ثبوت آن برای جوهر طبیعی نیازمند به جعل جاعل نیست. حرکت جوهری علل اعدادی و شرایط متصرم زمانی را که برمبنای حکمت مشاء در تکوین حوادث دخیل هستند، نادیده نمی انگارد و از نقش فاعلی علت وجودی نیز

چیزی کم نمیگذارد و بدین ترتیب ضمن آن که علت وجودی را علت حقیقی و واقعی معرفی میکند، تقدم و تأخر اجزاء و حوادث زمانی و مکانی را نسبت به یکدیگر بی نیاز از علت حقیقی و ناشی از نگاه واهمه و تفکیک عناصر و اجزاء حقیقت واحدی می داند که به دخالت و هم از یکدیگر منفصل و جدا و به دنبال آن متصل و پیوسته انگاشته می شوند و با این بیان مدّعای حکمای مشاء مبنی بر معد بودن شرایط و حوادث زمانی و فاعلیت علت ثابت و باقی، به گونهای که خالی از اشکال است، اثبات می گردد.

صدرالمتألهین فرع اوّل را برمبنای حرکت جوهری سامان می بخشد ولی فرع چهارم را که عبارت از قدم نفوس است، از ناحیهٔ کبرای استدلال، که مبنی بر قدیم بودن بسیط است، بلکه از جهت صغری یعنی بساطت نفس، ناتمام می داند، زیرا نفس از آن جهت که نفس است وجودی تعلقی نسبت به بدن دارد و بسیط نیست. تعلق به اجرام طبیعی موجب می شود تا نفس به برخی از احکام طبیعت محکوم شده و از جملهٔ آن احکام ترکب از دو جهت بالفعل و بالقوه است

مراد از بسیط بودن در اینجا آن است که محل نداشته باشد و محل معنای جامعی است که ماده، موضوع و متعلق را در برمی گیرد و نفش با آن که ماده و موضوع ندارد، دارای متعلق است و به همین لحاظ بسیط نیست .

#### ازليت نفس

جمهور حکما از جمله فارابی<sup>۲</sup>، ابن سینا<sup>۳</sup>، فخر رازی<sup>۴</sup>، غزالی<sup>۵</sup>، سهروردی<sup>۶</sup>،

ا. الحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة، ج٢، صص ١٩٧ ـ ١٩٨؛ شرح حكمة الاشراق، حاشيه صدرالديس شيرازي، ص ٢٥۶؛ عبدالله جوادي آملي، همان، صص ٢٤١ ـ ٢٢٧.

٢. حيون المسائل، ص ١٢. ٢. النجاة في الحكمه الالهية، صص ١٨٣ ـ ١٨٣.

٣. المباحث المشرقيه في علم الالهيات و الطبيعيات، ج٢، صمر ٣٩٩ ـ ٣٠٤.

٥. روضة الطالبين وحمدة السلاكين في مجموعة رسائل الامام الغزالي، ح٢، ص ٣٩.

۶. برتونامه و الواح همادی در مجموعه مصنفات شیخ اشراق، ج۲، صص ۲۵– ۲۶، ۱۳۳–۱۳۳.

ابوالبرکات بغدادی ۱، اثیرالدین ابهری ۲ و قطب الدین شیرازی ۳ معتقدند که نفس موجودی حادث است که با حدوث بدن حادث می شود و تغیر جوهری با بدن دارد ولی برای استکمال و اکتساب فضایل یک نحو تعلق تدبیری با بدن پیدا می کند.

قائلان به حدوث نفس عمدتاً به دو استدلال ذیل استناد کردهاند:

الف. اگر نفس قدیم باشد، در ازل یا واحد است و یا متعدد که هر دو قسم بـاطل است، بنابراین قول به قدم نفس هم باطل خواهد بود.

واحد بودن نفس باطل است زیرا در آن صورت، هنگام تعلق به ابدان یا به همان صورتِ واحد باقی خواهد ماند، یا متعدد خواهد شد. قسم اول باطل است زیرا مستلزم آن است که هر آنچه یک انسان به آن عالم است، تمام انسانها به آن عالم باشند؛ و آنچه یک انسان به آن جاهل است، تمام انسانها به آن جاهل است، تمام انسانها به آن جاهل باشند؛ و بطلان این مسئله روشن و واضح است.

قسم دوم نیز باطل است، زیر اگر تفوس قبل از تعلق به ابدان واحد باشد و بعد از تعلق متکثر شوند یا این تفوس که تشخص هم دارند، در ازل موجود بودند، در این صورت تعدد و تکثر در ازل هم حاصل بوده است و خلاف فرض لازم می آید؛ و یا این نفوس در ازل موجود نبودند و بعد از عدم حاصل می شوند که لازمهٔ این قول، حدوث نفوس است و قول به قدم باطل می شود. متعدد بودن نفوس در ازل نیز ممتنع است، زیرا تعدد و تکثر در صورت امتیاز یکی از دیگری در امری از امور واقع می شود و آن امتیاز یا امتیاز در ماهیت است، یا امتیاز در لوازم ماهیت و یا امتیاز در عوارض است. امتیاز در ماهیت باطل است زیرا نفوس بشری در ماهیت بین افراد ماهیت مشترک است و وصف مشترک مفید امتیاز نیست. امتیاز در عوارض است، زیرا لوازم ماهیت بین افراد ماهیت مشترک است و وصف مشترک مفید امتیاز نیست. امتیاز در عوارض به مشترک است و وصف

٢.شرح الهداية الاثيرية، ص ٢١٣.

١. الكتاب المعبّر في الحكمة، صعر ٢٧٧\_ ٢٧٩.

٣. درة التاج لغرة الدياج، ج٥، ص ٢.

سبب تغایر در ماده حاصل می شود و مادهٔ نفس، بدن است. پس قبل از حصول بدن، ماده ای موجود نیست که به سبب تغایر در آن، اختلاف در عوارض حاصل شود. بنابراین تکثر و تعدد نفوس در ازل محال است.

ب- اگر نفوس در ازل موجود باشند، یا متعلق به ابدان دیگری هستند، یا خالی از تعلق به ابداناند. هر دو قسم باطل است. پس قول به ازلی بودن نفوس نیز باطل است.

قول به تعلق به ابدان را با دلایلی که در ابطال تناسخ ذکر میکنند، بیاطل میکنند، و اما بنابر این فرض که خالی از تعلق به ابدان باشند، معطل بودن نفوس لازم میآید که جایز نیست.

قائلین به قدم نغوس نیز به سه وجه احتجاج کردهاند:

حجت اول: در فلسفه ثابت شده که ادوار فلکی غیرمتناهی اند. پس ابدان بشری نیز غیر متناهی اند. اگر نفوس بشری حادث باشتد، حدوثشان به این علت است که حدوث بدن، شرط فیضان نفوس از علل غائی است. پس اگر ابدان غیر متناهی باشند، عدم تناهی نفوس هم لازم می آید، ولی ثابت شده که نفوس فساد ناپذیرند. پس لازم می آید که عدد غیر متناهی از نفوس موجود باشد و این محال است، زیرا عدد قابل زیادت و نقصان است و هر آنچه قابل زیادت و نقصان باشد متناهی است. بنابراین، نفوس موجود هم متناهی اند. پس حدوث ابدان علت برای حدوث نفوس نیست و صدور نفوس از علل غایی متوقف بر حدوث حادث نیست. در نتیجه نفوس قدیم اند.

حجت دوم: هر آنچه حادث می شود باید ماده ای داشته باشد تا وجود آن اولی از عدمش شود. بنابراین، اگر نفوس حادث باشند مادی می شوند، اما تالی باطل است، پس مقدم هم باطل خواهد بود.

حجت سوم: نفوس ابدی اند؛ بنابراین، ازلی هم هستند. اگر ازلی نباشند، ابدی هم نخواهند بود، زیرا ثابت شده که هر کاننی فاسد است، اما ابدی بودن نفوس به دلایل متعدد و معتبر ثابت شده است ۱.

<sup>1.</sup> المعالب العالية من العلم الالهي، ج٧، صص ١٨٩ ٥٠٠؛ المباحث الشرقيه، ج٢، ص ٢٩٩ ـ ٢٠٠.

ابن کمونه به ازلیت و قدم نفس اعتقاد داشته و برای اثبات این مدعا به دلایلی که در کتب فلسفه متداول و منقول است، مانند دلایل افلاطون، استناد نکرده، بلکه خود برهانی اختراع و ابداع کرده که مدعی تفرد در آنهاست و بارها این نکته را در آثار خود تصریح کرده است. این برهان، همانگونه که خود او می گوید، از مقدماتی تشکیل یافته که هر یک در کتب فلسفه به طور جداگانه و نه به صورت برهان، یاد شده است، مگر دو قضیه که طرح و اقتراح خود ابن کمونه و روح برهان او بر قدم نفس است:

هر حادث مرکب است. هیچ مرکبی قدیم نیست و هیچ بسیطی هم حادث نیست.
 هر چه دارای علت مرکب است، خود ناچار مرکب است.

ابن کمونه برهان اختراعی خود را بر قدم نفس و نیز مقدمه های اساسی آن را در دو مقاله (یک تقریر در مقاله اول و دو تقریر در مقاله دوم) با تفصیل و شرح و بسط فراوان و با صورتها و بیانهای مختلف تقریر و اعتراضات را دفع کرده است.

موجزترین تقریر برهان وی به این شرح است:

ثابت شده است که نفس بسیط است و همچنین ثابت شده که هر آنچه علت تامهاش مرکب باشد خود مرکب خواهد بود. پس اگر نفس حادث باشد، علت تامهاش یا قبل از حدوث نفس موجود بوده، که در این صورت بنابر امتناع تخلف معلول از علت تامه، وجود نفس قبل از وجودش لازم می آید که خلف است و محال؛ یا علت تامه نفس قبل از حدوث نفس موجود نبوده، در این صورت آن علت یا بسیط است یا مرکب. جایز نیست بسیط باشد، زیرا در آن صورت محتاج به علتی حادث و بسیط خواهد بود و دور یا تسلسل لازم می آید که محال است. همچنین جایز نیست مرکب باشد، زیرا هر آنچه علت تامهاش مرکب است خود مرکب خواهد بود. چون هر دو قسم باطل شد، حدوث نفس هم باطل می شود !.

١.١زلية النفس و بقاتها، مقاله النفس ليست بسزاج، (الفصلالآخر:) فصل في ذكرالاجوبة عن تلك التشكيكات.

ابن کمونه در پایان فصل پنجم از مقالهٔ اولیٰ در اثبات ازلیت نفس، در محل نزاع قاتل به تفصیل شده و چهار وجه یاد کرده است. وی میگوید:

«قول به اینکه نفس انسانی قدیم است، محتمل بر وجوهی است:

١. هر نفس انساني قديم است از آن حيث كه آن نفس معين است.

 ۲. هر نفس انسانی قدیم است از آن حیث که نفس انسانی است. این وجه اعم از وجه اول است.

 ۳. هر نفس انسانی قدیم است از آن حیث که مطلقاً نفس است. این وجه اعم از وجوه پیشین است.

۴. مصداق نفس انسان قدیم است فی الجملة، چه صدق مفهوم انسان بر آن مصداق
 دائمی باشد یا در بعضی از احوال. این وجه اعم از سایر وجوه است».

ابن کمونه یاد آور می شود که برهان اختراعی او بر قدم نفس انسان به معنای چهارم دلالت می کند و قدم نفس به معانی دیگر، از برهان وی لازم نمی آید زیسرا صدق اعسم مستلزم صدق اخص نیست.

او در توضیح این مطلب میگوید: «نفس انسآن، «نفس» نامید، نمی شود مگر هنگامی که ذات آن به بعضی از اجسام تعلق پیدا کند و این تعلق هم، تعلق تدبیر و تصرف باشد. پس نفس معین، نفسی است که متعلق به بدنی معین است. و اگر به بدنی غیر از آن بدن تعلق پیدا کند از «آن نفس معین» بودن خارج می شود و نه از نفس بودن. و روشن است که نفس معین، از آن حیث که آن نفس است، باید حادث باشد، زیرا تعین آن نفس متوقف بر تعلق به بدنی معین و تعین آن بدن است، در نتیجه حادث خواهد بود.

اما نفس به معنای دوم، یعنی از آن حیث که نفس انسانی است، بنابر رأی قائلان به جواز نسخ، قدم و ازلیت آن ممکن خواهد بود، زیرا جایز است که قبل از تعلق به ایس بدن، به بدنی دیگر تعلق داشته و قبل از آن بدن به بدن دیگر تا بی نهایت، اما مطابق با رأی منکران تناسخ نفس حادث است.

و اما نفس به وجه سوم، یعنی از آن حیث که نفس است مطلقاً، طبق نظر قائلان به جواز نسخ و مسخ، قدم نفس جایز خواهد بود، در غیر اینصورت حدوثش واجب است. همچنین نزد قائلان به جواز فسخ و رسخ، حدوث نفس واجب است.

و اما نفس به معنای چهارم، با استناد به برهان مذکور، قدیم است.»

ابن کمونه میگوید: «گویا قول آن دسته از متقدمان که نفس را حادث دانستهاند ناظر به معانی و وجوهی بوده که قول به حدوث بنابر آن وجوه ممکن است».

وی در پایان خود را در این تفصیل و تقریر متفرد دانسته است.

ابن كمونه در التنقيحات و المطالب المهمة نيز به برهان خود بر ازليت نفس اشاره كرده است. تقرير او در تنقيحات به شرح ذيل است:

«الوكانت النفس حادثة لافتقرت إلى علّة بها يجب وجودها و هذه العلّة إمّا موجودة قبل حدوث النفس أو ليس، و الأول يقتضى أن تكون النفس موجودة قبل وجودها لاستحالة تخلف المعلول عن علّته التامة و هو محال، والثاني لا يخلو إمّا أنْ تكون تلك العلة بسيطة أو مركبة، لا بحايز أن تكون بسيطة، والآ لافتقرت من حيث أنها حادثة إلى علة أخرى حادثة و من حيث أنها بسيطة إلى أن تكون علتها بسيطة أمّا الأول فلأنه لو ثم تكن للحادث علة حادثة لكان إمّا أن لا يفتقر إلى علّة أصلاً و هو ظاهرالبطلان أو يكون مفتقراً إلى علة دائمة، و حينئذ يكون وجوده في بعض الاحوال دون بعض ترجيحاً من غير مرجح و بطلائه ظاهر أيضاً. و أماالشاني فلأنه لو كان للبسيط علة مركبة فان استقل واحد من أجزائها بالتأثير فيه لا يمكن إسناد المعلول الى الباقي و الآ ان كان له تأثير في شيء من المعلول و للباقي تأثير في باقيه كان المعلول مركباً؛ وإن لم يكن لشي منها تأثير في الوجود، و إن كان وجودياً لزم التسلسل في صدوره عن المركب إن كان بسيطاً في صدور البسيط عنه إن كان مركباً و إن لم يحصل بقيت مثل ما كانت قبل الاجتماع، فلا يكون الكل مؤثراً هذا خلف. و لا جايز أن تكون تلك العلّة مركبة لما تعدّم من أنّ كلّما فلايكون الكلّ مؤثراً هذا خلف. و لا جايز أن تكون تلك العلّة مركبة لما تعدّم من أنّ كلّما علته التائم مركبة بها سبق. و بوجه آخر رتبته علته التائمة مركبة فهو مركب لكن النفس يستحيل أن تكون مركبة بها سبق. و بوجه آخر رتبته علته التائمة مركبة فهو مركب لكن النفس يستحيل أن تكون مركبة بها سبق. و بوجه آخر رتبته

على هذه الصورة و هو: أنّ النفس عالمة فلوكانت مركبة لكان الموصوف بالعلم إمّا بعض أجزائها المغروضة أو كلّها، فان كان بعضها فذلك البعض إن لم يكن قابلاً للقسمة الفرضيّة فهوالمطلوب، و ان كان قابلاً لها عاد الكلام في أنّ الموصوف بالعلم امّا كلّه أو بعضه و لزم التسلسل و هو محال. و ان كان الموصوف بالعلم كلّ تلك الاجزاء فان كان كلّ واحد منها عالماً بعلم واحد لزم أن يكون الحال الواحد في الحالة الواحدة في أكثر من محل واحد و هذا بديهي الامتناع أو بعلوم متفايرة فتكون النفس الواحدة تفوساً كثيرة و هذا خلف؛ و ان لم يكن كلّ واحد عالماً فيان لم يحدث العلم في المجموع لم يكن المجموع و هو خلاف الفرض. و إن حدث العلم فيه فيامًا أن ينقسم العلم بانقسامه أو لاينقسم وكلا القسمين باطل:

أمّا الاول: فلأن علم النفس متعلق بالبسائط لامحالة اذ لوكان متعلقا بالمركبات فقط والعلم بها مشروط بالعلم بأجزائها التي هي بسائطها، لكان قد تعلق بالبسائط أيضاً والفرض خلافه، و ان كان كذلك استحال انقسامه و الا لكان بعضه إمّا أن يتعلق بجملة ما تعلّق به كلّه فيكون الجزء مساوياً للكلّ و هو محال أو يبعضه فيلزم انقسام العملوم و هو خلاف الفرض؛ أولا بشيء منه فعند اجتماع تلك الأجزاء إن حصل العلم بذلك المعلوم لزم المحال من وجهين؛ أحدهما أنه يعود الكلام إلى هذا العلم الحاصل، فإن لم يكن منقسماً عاد التقسيم و لزم التسلسل، و ثانيهما أنّه على هذا التقدير لا يكون تلك الأجزاء لذلك العلم بل إمّا اجزاء لعلته القابلية أو لعلة الفاعلية و قد فرضت أجزاء له هذا خلف. و إنْ لم يحصل العلم به لم يكن هناك علم بذلك المعلوم أصلاً و هو خلف أيضاً.

وأمّالثانى و هو أن لاينقسم العلم بانقسام ذلك المركب، فلأن النسبة التى بين العالم و بين العلم ان كانت لكلّ واحد من أجزاء المركب فإن كانت نسبة كلّ واحد الى شيء من ذات العلم غير ما إليه نسبة الآخر لزم انقسام العلم، و ان كانت إلى ذات العلم بأسره كان الشئ الواحد معقولاً مرّات كثيرة لامرّة واحدة، بسبب أنّه يلزم أن يكون معلوم كلّ واحد من الأجزاء هو المعلوم كما هو لأجزائه فقط و هذا القسم محال، و ان كانت النسبة لبعض أجزاء المركب دون البعض لم يكن الكلام الله في الذي له نسبة فقط؛ قان كان مركبا عاد الكلام والله فهو نفس المطلوب و ان كانت النسبة غير حاصلة لشئ من الأجزاء كانت جميع الإجزاء خالية عنها؛ فلا يكون المجموع الذي له النسبة غير حاصلة لشئ من الأجزاء كانت جميع الإجزاء خالية عنها؛ فلا يكون المجموع الذي له

نسبة إلى ذات العلم له نسبة إليه هذا خلف. فثبت أنّ النفس بسيطة فبطل أن تكون علتها التامة التي هي غير موجودة قبل حدوثها مركبة كما سبق بيانه، و قد كان أبطل أنْ تكون تلك العلمة أيضاً بسيطة و أبطل أيضاً أن تكون العلمة التامة للنفس موجودة قبل حدوث النفس، و بطلان ذلك كلّه إنّما هو على تقدير أن تكون النفس حادثة فتكون حدوثها باطلاً.

وكل مقدمة لم تشتمل هذاالكلام على بيانها فهى مبنية فى موضعها من هذا الكتاب، و هذا إنما ذكرته لما يندرج فيه من الفوائد. ولأنه مما لم أعرف سبقى إليه فلا يوجد فى الكتب مشهورة، ولأنّ هذه المسألة من المسائل التى يبتنى عليها قواعد كشيرة فأحببت أن أذكر البحث فيها من الجانبتين اذ ربّما يظهر للناظر التحرير من أثناه المباحثة ما هوالحق الذى يجب أن يعتقد أن أيقن فى الفكر والنظر». ا

وى در المطالب المهمة اين برهان را به صورتي مختصر تقرير كردهاست:

«و يجب أن تكونالنفس ازلية الوجود و فذا المطلوب و ان كان قد قال به بعض المحققين الا ان البرهان الذي ابرهن به عليه هيهنا معالم أعرف أنى سبقت اليه و هذه حكايته:

لوكانت النفس حادثة لكانت علتها التأمة إلى أن يكون قد كانت موجودة قبل حدوثها او لا يكون؛ والاول محال لاستحالة تخلف المعلول عن العلة التامة؛ و الثانى يقتضى أن تكون علتها مركبة، إذ لوكانت بسيطة لكانت لها علة حادثة و بسيطة لاستحالة صدور الحادث عن القديم والبسيط عن المركب، و يكون الكلام في علة علتها و هلم جراً. و إذا كانت علتها مركبة فهو مركب، فتكون النفس مركبة و برهن أنها بسيطة هذا خلف» لا

قطب الدین شیرازی در شرح حکمة الاشراق این استدلال را از قول «بعض الأفاضل من المعاصرین « ذکر کرد « است و سپس به نقد آن پرداخته است. به رأی او این برهان مبتنی بر امتناع صدور بسیط از مرکب است در حالی که وی صدور بسیط از مرکب را جایز شمرد « و بنابراین استدلال مذکور را فاسد دانسته است".

<sup>1.</sup> التنقيحات في شرح التلويحات، صص ٥٥٠ ـ ٥٥٢.

٢. المطالب المهمة، البحث الثالث من الفصل السابع.

٣. شرح حكمة الاشراق، صص ٢٥٠\_٢٥١.

ملاصدرا در جلد هشتم اسفار، بعد از نقل استدلال و ایراد علامه شیرازی بسر آن، اعتراض او را وارد ندانسته است. البته در پایان به عدم افادهٔ استدلال در قدم نفس رأی داده است، زیرا بنابه اعتقاد ابن کمونه نفس بسیط است در حالی که ملاصدرا نفس را هغیر بسیط الحقیقة، دانسته است.

«أقول: قد علمت منا في كلامنا على القاعدة المذكورة أجوبة جميع ما ذكره هو و غيره، و حلّ ما عقدوه في تجويز تلك القاعدة و تصحيحها من النقض الاجمالي على حجة فسادها والمناقضة والمعارضة في مباحث العلة والمعلول من هذا الكتاب. فارجع إلى النظر فيها إن اشتهيت حتى بظهر لك حقية أنّ المعلول البسيط لايمكن أن تكون له علة مركبة، و مع ذلك لا يلزم من ذلك قدم النفس بماهي نفس، لأنها غير بسيطة الحقيقة، و كذا كلّ ما يوجد في الزمان والحركة كالطبائم الصورية و غيرها» أ.

#### تجرد نفوس حيواني

ابن کمونه از جمله حکمایی است که به تجرد نفوس حیوانی قائل است و از نظر وی نفوس حیوانات، نفوسی غیر منطبع در اجسام و بدنهاست:

«للحيوانات نفس غير منطبعة في أبدانها و لا حالّة فيها، بل حالها في التجرد عن الاجسام كحال النفس الانسانية من غير فرق».

وى در پايان فصل دوم از مقاله ان النفس ليست بمزاج... مى نويسد: «و اعلم أنّ للحكماء خبطاً كثيراً فى أنّ الحيوانات الغيرالناطقة هل لها نفوس مجردة اى مفارقة للمادة الجسمانية أم نفوسها منطبعة فى أبدانها حالّة فيها حلول العرض في الجوهر؟ و لهم خبط أيضاً فى أنّ الانفس هل هى قديمة أم حادثة مع حدوث بدنها الخاص بها؟ و هل هى متحدة فى النوع أم نوع كل واحدة منها فى شخصه؟ و قد طال النزاع بينهم فى ذلك و كلّ واحد من هذه الابحاث و إن كان غير مطلوب بالذات فى هذه المقالة، فان لى فيه نظراً نافعاً فيما أنا بصدده...».

<sup>1.</sup> الحكمة المتعاليه في الاسفار الأربعة، ج ٨، صمر ٢٧٩ ـ ٣٨٠.

اکثر حکما از جمله فارابی ۱، ابن سینا ۲، منکر تجرد نفوس حیوانی اند. غزالی نیز از جمله کسانی است که منکر تجرد نفوس حیوانی بوده و آن را جسمی لطیف دانسته است ۲.

اما سهروردی و قطبالدین شیرازی<sup>۲</sup> از جمله قائلان به تجرد نفوس حیوانیات اند. بنابه نقل دوانی در شرح حیاکل النود<sup>۵</sup>، سهروردی دلائلی نیز در این باب ارائه کرده است. از جمله آنکه نفوس حیوانات برخلاف اجسامشان در تبدل و سیلان نیست، و اینکه حیوانات علیرغم تغییر و تبدل بدن و اجسامشان شعور به ذات دارند.

دوانی در بخشی از شرح این عبارت سهروردی در اثبات تجرد نفس ناطقه که: «ولو کنتَ أنت هذا البدن أو جزء منه لتبدّلت أنانیّتک کلّ حین و لمادام الجوهرالمدرِک منک فأنت أنت لا ببدنک» <sup>۶</sup> مینویسد: سهروردی در برخی دیگر از آثار خویش نیز به جریان این دلیل در سایر نفوس حیوانی قائل شده است، بنایراین نفوس حیوانی از نظر او مجردند ۲.

سهروردی همچنین در طبیعیات توسعات پس از اثبات تجرد نفس ناطقه انسانی این سؤال را مطرح میکند که آیا حیوانات نیز دارای نفسی غیر از مزاجشان هستند؟ یا اینکه نفس ایشان در بدنشان منطبع بوده و همچنان که بدن ایشان در حال تحلیل است، نفسشان نیز هر روز تحلیل می رود، و این در حالی است که خلاف آن را مشاهد، میکنیم، پس ممکن است که حیوان نیز همچون انسان دارای نفس ناطقه باشد.

تعلیقات، ص ۵۰.
 النفس من کتاب الشفا، ص ۲۷۵.

٣. الرسالة اللدينة في مجموعة رسائل الامام الغزالي، ج٣، صص ٩٢ ـ ٩٣.

٢. شرح حكمة الاشراق، ص ٢٩٠.

۵ شو اکل اللحور فی شرح هیاکل النور فی ثلاث رسائل، ص ۱۲۵. م ۶۰ همان، ص ۱۲۲.

٧. «ثم لايذهب عليك أن المصنف أشار في غير هذا الكتاب إلى جريان هذا الدليل في ساير النفوس الحيوانية إذ لو ثم يكن لها نفس باقية لكان الفرس يتبذل كل حين والحدس الصائب يحكم بخلافه و بأن الفرس يشعر بذاته مستمراً مع تبذل بدنه و لذلك يتذكر ما أحده من قبل فللحيوانات أيضاً عنده نفوس مجردة كما هو مذهب الأوائل: (همانجا).

«ذكر آخر: لولم يتحلّل من بدنك شيء و أنت الغاذية بما أتت لزاد عظم بذلك كثيراً جداً على ما عهدت سيّما عند وقفه النامية، و إذ ثبت التحلّل و دريت عكوف الحرارة على التحليل و التنقيص و غيرها من الاسباب أأنت في كلّ سنة ذات أخرى أو ذات منقصة أنيتها أم هي ذات لا لاتتحلل فهي غير متجزّئة. نبهتك فائتبه أنها شعلة ملكوتية لاهوتية تعالت عن إنطباع المادة و أن تكون نفس العزاج.

سؤال: أماالنفس التى لنا متنبه بتنبيهات مضت و براهين إلا أنى لهذا الذكر الا خير كنت أشك في حيوانات أخرى كالفرس مثلاً فان تحلل أجزائه أيضاً بين، ثم إن كانت نفسه كما قيل منطبعة أهى في روح متحلل شيئاً فشيئاً على الولاء أو هى في عضو و لابد فيه من التحلل أو شيء ما من بدنه كذا. فيكون فرس عام أول إلى هذه السنة ممتنع البقاء بل كلّ أسبوع فرس متجدد. والحدس يحكم ببطلانه أو فيه عضو ليس للحرارة عليه سلطنة بالتحليل و التنقيص فيليس بعنصر، ولو نقص العضو ينقص ذات الفرسية أم هي نفس كمالنا نبئني بحاله» أ.

سهروردی در پاسخ سؤال فوق میگوید: «فیه امر سیأتیک فانتظره مفتشاً» آ. ابن کمونه در شرح جملهٔ فوق میگوید که این سر در اواخر علم الهی در بحث تناسخ آمده است و در آنجا نیز همین سؤال را مطرح میکند آما هیچ جوابی به آن نمی دهد و همین شرک جواب دلیل براین است که او برای حیوانات نیز قائل به نفس ناطقه است.

«و قوله: «فيه سرّسيأتيك فانتظر، مفتشاً» فاعلم أن هذاالسرّ مذكور في أواخرالعلم الالهى عند كلامه في التناسخ و قد شكّك بهذاالسؤال بعينه هناك و لم يجب عنه جواباً كافياً في دفعه و كأنّ تسميته له بالسر و ترك الجواب الكافي في المسوضع الذي أحال بالجواب عليه تنبيه يقارب التصريح في أنّه يعتقد أنّ لباقي الحيوانات نفوساً ناطقة كما للانسان و من يتأمل السؤال المذكور يجد حدسه حاكماً بصحته و أنّ لاجواب عنه لكن مع قطع النظر عن الحدس أو عند من لا يكون له ذلك الحدس لا يتعذّر منع بعض مقدماته و ذلك ظاهر لمن يتأمله» ...

١. التنقيحات في شرح التلويحات، ص ٢٩٨.

۳ همان، ص ۵۰۰

ملاصدرا و حاج ملاهادی سبزواری به دلیل عقیده به تجرد برزخی خیال به تجرد نفوس حیوانات نیز قائل شده اند. صدرالمتألهین شیرازی نفس را در مقام خیال دارای تجرد برزخی یا تجرد غیر تام دانسته است. به این معنی که نفس در مقام تخیل بالفعل چه در ذات و چه در فعل مجرد از ماده جسمانی و نه از صورت مقداری است. زیرا تخیل اشیاء عبارت است از استحضار صورت آنها بدون ماده در قوهٔ خیال با همان وضع و شکل و مقداری که در خارج موجودند. صور خیالی، برخی از احکام ماده از قبیل مقدار و شکل را داراست و از بعض دیگر مانند حرکت و قوه میزاست؛ در نتیجه دارای تجرد برزخی است. از آنجا که صور با وعای خود به نحوی سنخیت دارند، بنابراین قوهٔ خیال هم مجرد به تجرد برزخی است!

صدرالمتألهین در فصلی مستقل از اسفار دربارهٔ تجرد خیال بحث کرده و براهین متعددی در این باب اقامه کرده است آ. اما اکثر حکما از جمله ابن سینا آ، فخر رازی آ، میرداماد ۵ و علامه لاهیجی ۶ قوهٔ خیال را جسمانی میدانند.

یکی از لوازم قول به تجرد خیال، تجرد نفوس حیوانات است. لذا قائلان به تجرد خیال، به تجرد خیال، به تجرد خیال، به تجرد نفوس حیوانات نیز قائل شدهاند. ملاصدرا در بخش نفس اسفار چندین برهان در بیان تجرد نفوس حیوانی اقامه کرده است ". از جمله:

۱. شکی نیست که بدن حیوان و انسان، تحت تأثیر برخی عوامل داخلی و خارجی،
 متحول میگردد. حال اگر نفس، صورتی مادی و منطبع در بدن باشد، باید به تبع تغییرات

۵ جذو ات، صعب ۶۵ ـ ۶۷

ا. الحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة، ج ٨، صص ٢٢٤، ٢٣٢، ٢٣٢، ٢٢٠، ٢٩٢، ٢٩٢، ٢٩٩، ٢٩٢، ٣٠٠؛ ج ٩، ص ١٩١١ السرار الحكم، ج ١ ، ص ٢٣٧؛ هيو نامساتل النفس، ص ٣٨٩.

٢. الحكمة المتعالية في الاسفارالاربعة، ج٢، صص ٢٧٥ ـ ٢٨٧.

الاشارات و انتخبیهات، معالشرح لنصیرالدین الطوسی و شرح الشرح لقطبالدین الرازی، ج۲، ص ۲۷۷؛
 النفس من کتاب الشفاه، صص ۲۵۹\_۲۶۶.

٤. المطالب العالية, ج ٧، مس ٩٤.

٧. المحكمة المتعالية في الأسفار الأربعة، ج ١٨ صص ٢٢ ـ ٢٢.

۶ گوهر مراد، ص ۴۴۰

بدن متحول گردد و هویت شخصی آن تغییر بابد. در حالی که حیوان یا انسان، با وجود انحاء تغییرات جسمانی و بدنی، هویت واحد شخصی خود را در طول زندگی حفظ میکند. در نتیجه نفس حیوانی یا انسانی جوهری مجرد است.

۲. تجارب ما حاکی از آن است که حیوان در جستجوی لذت و کامیابی است و از سوی دیگر از درد و رنج گریزان است. این واقعیت بدون علم حیوان به رنج و لذت خویش قابل توجیه نیست و این آگاهی مقتضی علم حیوان به نفس و ذات خویش است. از طرف دیگر حقیقت علم چیزی جز حضور معلوم برای عالم نیست. بنابراین هر چیز که خود را ادراک میکند حضور و وجود لنفسه دارد، پس حیوان دارای وجود لنفسه است. و هر چه وجود لنفسه داشته باشد مجرد از ماده و محل است، زیرا صور جسمانی که حال در ماده اند، وجود لغیره دارند. در نتیجه نفس حیوانی مجرد است.

محتوای این براهین از المباحث المشرقیة فخررازی اقتباس شده با این تفاوت که در نظر فخررازی براهین مذکور شاهدی است براین که براهین اثبات تجرد نفس صرفاً مغایرت نفس با بدن مادی را ثابت میکند و نه تجرد نفس انسانی را ا

۳. برهان «انسان معلق در فضاه که بسیار مورد توجه ابن سینا بوده و او آن را در خصوص انسان اقامه کرده است آ، ملاصدرا دربارهٔ تمام حیوانات به کار برده است و از آن طریق به اثبات تجرد نفوس حیوانات پرداخته است. با این بیان که اگر فرض شود حیوانی دفعه و به صورت کامل خلق شود اما هیچ یک از حواسش فعال نباشد و اطرافش را خلا یا هوای آزاد فراگرفته باشد به گونهای که قادر براحساس هیچ کیفیتی نباشد، همچنین هیچ یک از اعضای بدنش نیز باهم تماس نداشته باشند، در این حال او نفسش را ادراک میکند و به خود عالم است، حال آنکه هیچ توجهی به بدن خویش و اعضا و جوارح آن ندارد. در این حالت متعلق ادراک او، یعنی ذاتش، بدون هیچ یک از خواص

<sup>1.</sup> المباحث المشرقية، ج٢، صص ٢٢٥\_ ٢٢٤.

مادی، همچون طول و عرض و حجم و مقدار و جهت درک می شود. بنابراین نفس حیوان با اعضای مادی تغایر داشته و مجرد از ماده و مادیات است.

#### شبهه تعدد واجب معروف به شبهة ابركمونه

یکی از شبهاتی که در فلسفه اسلامی به ابن کمونه نسبت داده شده، شبههای است که در باب توحید واجب الوجود مطرح شده و به عنوان «شبههٔ ابن کمونه» معروف گشته است. پس از ظهور حوزهٔ کلامی فلسفی شیراز، کسانی مانند جلال الدین دوانی، به این شبهه توجه کرده و آن را در آثار خود مطرح کردند. طرح این شبهه در آثار فلسفی حکمای اصفهان نیز ادامه پیدا کرد الله صدرالمتألهین شیرازی در برخی از آثار خود به این شبهه اشاره کرده و در صدد حل آن برآمده است. وی آن را شبههٔ شیطانی نامیده و تحت عنوان «رجم شیطان» به دفع آن پرداخته ایت ا

حاجی ملاهادی سبزواری در بیانی منظوم شبهه را نقریر کرده و گفته است:

هــويتان بـــتمام الذات قــد من خالفتا لابن كــمونة اســتند<sup>٣</sup>

تردیدی نیست که اختلاف میان دو موجود به سه وجه امکانپذیر است که به ترتیب عبارتند از:

- اختلاف به تمام هویت ذات.
- ٢. اختلاف به بعضى أز اجزاء ذات.
- ٣. اختلاف به بوخي از عوارض لاحق بر ذات.

آنجا که دو موجود مختلف، واجبالوجود بالذات درنظر گرفته شوند، اختلاف به بعضی از اجزاء ذات و همچنین اختلاف به برخی از عوارض لاحق بر ذات، امکانپذیر

۱. ماجرای فکو فلسفی در جهان اسلام، ج ۱، ص ۳۸۳.

٢. المحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة، ج ١، صص ١٣١ ـ ١٣٥.

٣. شرح المنظومة قسم الحكمة: غروالفرائد و شرحها، ج٢، ص ٥١٣.

نخواهد بود، زیرا اگر دو موجود مختلف، در بعضی از اجزاء ذات با یکدیگر اختلاف داشته باشند، مستلزم این است که هریک از آنها مرکب از جنس و فصل بوده باشد و این امر با وجوب وجود بالذات سازگار نیست. اختلاف در برخی عوارض لاحق بر ذات نیز بین دو موجود واجب بالذات، امکانپلیر نیست، زیرا اگر چنین باشد لازمهٔ آن این است که هر یک از دو واجب الوجود در هویت خود، معلول چیزی خارج از ذات خود باشند و این امر با وجوب بالذات سازگار نیست. آنچه از وجوه سه گانه اختلاف باقی می ماند این است که بگوییم اختلاف میان دو واجب الوجود، اختلاف به نمام هویت ذات بوده و هیچ جهت مشترکی بین آنها قابل تصور نیست است: «لم لایجوز آن یکون هناک هویتان هویت ذات را عبارت از شبههٔ ابن کمونه دانسته است: «لم لایجوز آن یکون هناک هویتان بسطتان مجهولتا الکنه المختلفتان بتمام الماهیهٔ یکون کل منهما واجب الوجود بذاته، و یکون منهوم واجب الوجود منتزعاً منهما مقولاً علیهما قولاً عرضیاً ۱».

باید توجه داشت که در شبههٔ ابن کمونه این اسر مفروض گرفته شده که مفهوم و اجب الوجود به عنوان امر مشترک بین دو واجب، امری خارج از ذات دو واجب بوده و به عنوان خارج محمول بر دو واجب حمل می گردد. بدین ترتیب، ما به الامتیاز دو واجب به تمام ذات آنها خواهد بود و ما به الاشتراک نیز یک مفهوم انتزاعی است که نه تمام ذات و نه جزء ذات آنهاست، بلکه امری است که هر چند نسبت به واجبهای مفروض، ذاتی باب برهان است، اما عرض خارج از ذات آنهاست.

کلیه کسانی که این شبهه را در آثار خود مطرح کردهاند، از اراثهٔ راه حلّ و پاسخ به آن نیز غافل نبودهاند از جمله: میرداماد"، ملاصدرا"، ملاهادی سبزواری"، ملانعیما

۱. ماجرای فکر فلسفی در چهان اسلام، ج ۱، ص ۳۸۴. ۲. شرح المنظومة، ج ۲، ص ۵۱۷.

۲۰عوش التقدیس که در رد شبهه ابن کمونه است محمد محمد آقابزرگ طهرانی، الذرسعة، ج۱۰، ص ۲۳۴؛ محمدتقی دانش پژوه، فهرست کتابخانهٔ اهدائی آقای سیدعحمد مشکوهٔ به کتابخانهٔ دانشگاه تهران، ج۲، بخش ۱، ص ۲۹۹.

العبدأ و المعاد، صص ٥٦ ـ ٥٥؛ الحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة، ج ١، صص ١٣١ ـ ١٣٧.
 شرح المنظومة، ج ٢، صص ٥١٧ ـ ٥١٩.

طالقانی ۱، رجیعلی تبریزی ۱، ملاعبدالله زنوزی ۱، آقاعلی مدرس زنوزی ۱، علیقلی بن قرچغانخان<sup>۵</sup>.

ابن کمونه نیز خود در برخی از آثارش این شبهه را مطرح کرده است. وی در رسالهٔ المطالب المهمة بحث چهارم از فصل چهارم را به توحید واجب الوجود اختصاص داده و میگوید: نوع واجبالوجود منحصر در شخص واحد است، زیرا هویت واجب عین ماهیت اوست. وی در ادامه مینویسد: این برهان تنها استحالهٔ وجود دو واجب را که در ماهيت مشتركند اثبات ميكند، اما نمي توان استحالة دو واجب راكه هر كدام نوع منحصر در فرد باشند و در وجوب وجود مشترک باشند، نتیجه گرفت، زیرا وجوب امری عدمی است و امتناع این احتمال باید با برهانی غیر از برهان مذکور اثبات شود و من تاکنون به چنین برهانی دست نیافتهام<sup>ع</sup>.

۱. نهج الرشاد در متخباتی از آشار حکمای الهی ایران از عصر میرداماد و میرفندرسکی تا عصر حاضر، ج۱۰، صص ۲۷۲\_۲۷۵.

۲. اثبات و اجب در منتخباتی از آثار حکمای الهی ایران. بر احمر ۲۳۰.

٣. بدايع الحكم، ص ٣٥٥.

٣. لمعات الهيه، صص ١٥١ ـ ١٥٤.

۵ احیای حکمت، ج۲، صص ۲۱۹ ـ ۲۲۵

۶. اواچپالوجود بجب ان یکون نوعه فی شخصه ای لایوجد من ذلکالنوع سوی شخص واحد و برهان ذلک الله لو حصل من نوعه شخصان، لكانا متشاركين في الماهية مختلفين في الهوية، اذ لو لم يـفترن بـواحـد سنهما هوبة لزم حصول الاثنينية بلاامتياز و هو بديهي البطلان. فتلك الهوية: امّا انّ تكون نفس ماهية واجبالوجود او امراً زايداً عليها. فان كانت نفس ماهيته وجب انحصار نوعه في شخصه و هوالمطلوب؛ و انَّ لم يكن كذلك لزم المحال من رجهين: أحدهما انَّها لوكانت زائدة لكانت محتاجة الىالماهية، فتكون ممكنة فافتقرت الى علمة؛ فالأكانت تلك العلة نفس ماهية الواجب لزم من تحقق تلك الماهية تحقق تلك الهوية، فالايوجد من نبوعه شخصان و هوالمطلوب. و ان كانت علة الهوية غير ماهية الواجب كان الواجب مغتقراً في هـويته الى غـيره و كلُّما هو كذلك فليس بواجب، فالواجب ليس بواجب هذا خلف. والوجه الاخر انَّ اختصاص كيل واحمد من الهويتين بأحدالشخصين إنَّكان لأجل|لماهية او لوازمها وجب فيالمقارق انَّ يكون لازماً و هـو محال و لزم أيضاً انّ يكون نوع الواجب في شخصه و هو خلافالفرض و ان كان لأجل امر خارج عن الذات و ما يـــلزمهـا فيكون الواجب محتاجاً في هويته و لاينتج هذا البرهان استحالة وجمود واجمبين كليف كنانا، لأنَّه منالجمايز في العقل أنَّيكون في الوجود موجودان نوع كل واحد منهما في شخصه و يكونان متشاركين في وجوب الوجود

ابن كمونه در شرح تلو محات نيز اين شبهه را مطرح كرده است. وى در توضيح اين برهان سهروردى در باب توحيد واجب الوجود كه: «لوكان في الوجود واجبان لم يمكن الاشتراك بينهما من جميع الوجود إذ لابد من مميز و لا الافتراق من جميع الوجود إذ لابد من الشركة في وجوب الوجود، فلابد من اشتراك و افتراق فيلزم امكان المقشم والمقشم و قد فرضنا واجبين، هذا محال. و واجب الوجود لاجزء له من طريق آخر فإنّه يصير معلولاً فيمكن المنويسد: «أقول: إنّما أخر هذا الطريق في التوحيد عن الطريق الذى قبله لأن هذا لا يتمشى إلّا إذا ثبت أنّ وجود الواجب ليس باعتبارى و لازائد، إذ لوكان اعتبارياً أو زائداً لكان القائل أن يقول: إنّهما اشتركا في وجوب الوجود و هو اعتبارى لاعيني فلا يكون في الوجود لازماً لكل واحد منها عرضيا لها فيكون الافتراق بينهما بتمام الماهية و يكون وجوب الوجود لازماً لكل واحد منها و اشتراك المختلفات في اللوازم غير ممنوع، و على هذا فكل منهما واجب الوجود لذاته و لايلزم و اشتراك المختلفات في اللوازم غير ممنوع، و على هذا فكل منهما واجب الوجود لذاته و لايلزم امكان مابه الامتباز لأن ما به الامتباز حينتل ليس إلا تمام ماهية الواجب و إنّما يلزم امكان مابه الامتباز لوكان الوجود الواجبي هو ماهية الواجب فيكون ما به الامتباز عرضياً، فيتعين امكانه و امكان ما به الاستراك أيضاً لافتقاره في الواجيين إلى المميز» ٢.

ابن کمونه در الجدید فی الحکمة در بحث از توحید واجب، دلایل متعددی بر اثبات انحصار نوع واجب در فرد ارائه کوده و در ضمن یکی او استدلالها، به دفع شبههٔ مذکور پرداخته است، بدین ترتیب که:

«أنه يمتنع وجود شخصين هما واجباالوجود، سواء كانا من نوع واحد أو من اكثر. أما انْ كان نوعهما واحداً، فلمامر. و اما انْ كان نوع كل واحد منهما مغايراً لنموع الاخر، فموجوب الوجود يجب إذ ذاك \_ ألايكون نفس حقيقتهما، و إلّا لكان نوعهما واحداً. فانّ مفهوم وجوب الوجود يجب مركباً: اما من أمرين الوجود لا يختلف، وإلّا يكون داخلا في حقيقتهما، و إلّا لكان الواجب مركباً: اما من أمرين

 $<sup>\</sup>rightarrow$ 

لما عرفت من ان الوجوب عدمي. فهذا الاحتمال ان امتنع كان امتناعه ببرهان غير هذا البسرهان و لم اظفر بــه الى الان الا من الطرق التي تختلط فيها الفاعلية للعالم». (اللمطالب المهمة، البحث الرابع من الفصل الرابع).

التلوينجات در مجموعة مصنفات شيخ اشراق، ج ١، ص ٣٣.

٢. التنقيحات في شوح التلويحات، صص ٧٠٩ ـ ٧١٠.

وجوديين ان كان وجوب الوجود وجودياً. أو من وجودي و عدمي، ان كان هو أو الجزء الاخر عدمياً. أو من عدميين.

والكل يقتضى الايكون الواجب واجباً، فان ما يقتصر الى جزته الذى هو غيره فليس بواجب، والذى يتقوم بأمر عدمى، فليس بموجود فضلاً عن أنْ يكون واجبالوجود، لاسيما اذا لم يكن فى أجزائه ما هو وجودى البتة. فلوصح وجود واجبين من نوعين، لكان وجوب الوجود عرضياً لازماً لكل واحد منهما، فيكون كل واحد منهما يشارك الآخر فى وجوب الوجود، و يمتاز عنه بتمام ماهيته. و حينئذ لايكون معروض وجوب الوجود فى ذاته واجبا، لابمعنى انفكاكه عن الوجود الواجبى، بل بمعنى ان العقل يمكن ان يلاحظه وحده، من غير ملاحظة ذلك الوجود، فلا تكون ماهية المعروض هى المؤثرة فيه، إذ الشئ لايؤثر الا اذا كان فى الاعيان، فيلزم أن يتقدم وجوده على وجوده تقدماً بالذات. و ليس ذلك العارض المشترك بينهما واجبا فى نفسه، لأنه لا يوجد فى الخارج من غير تخصيص يزيل اشتراكه، و اذا لم يكن واجبا فهو ممكن، فيفتقر الى علة، هى غير معروضة، فيفتقر الواجب الوجود في وجوده الى علة خارجة عنه، فلا يكون الواجب واجباً، هذا خلف» أ.

ملاجلال دوانی در شو اکل الحور به پاستخ ابنکمونه اشاره کرده و آن را مورد نقد قرار داده است<sup>۲</sup>.

نکته ای که در اینجا مبهم مانده و در اثر ابهام آن، نوعی تحریف در تاریخ تفکر فلسفی صورت گرفته است این است که بعد از پیدایش حوزهٔ کلامی - فلسفی شیراز، در آشار بسیاری از اندیشمندان اسلامی، القاءکنندهٔ این شبهه ابنکمونه معرفی شده است، در حالی که ریشه این شبهه در آثار شیخ شهاب الدین سهروردی مشاهده می شود. سهروردی در دو مورد از کتاب المشارع و المطارحات به این شبهه اشاره کرده و دربارهٔ آن سخن گفته است.

مورد اول: «و ان لم يتبين هذا فيقول القائل: يشتركان في وجوبالوجود، و هو اعتباري لا وجود له فيالاعيان، فليس مما يحتاج إلى علة» ٪.

٢.شو اكل اللحور؛ مس ١۶۶.

١. الجديدةي الحكمة، صص ٥٣٧\_٥٣٨.

٣. المشارع و المطارحات در مجموعة مصنفات شيخ اشراق، ج ١ ، ص ٣٩٣.

برخی برای اثبات وحدت واجبالوجود اقامه برهان کرده و گفته اند: هرگاه دو واجب بالذات وجود داشته باشند، سه فرض، قابل تصور است:

۱. دو واجب مفروضالوجود، از جمیع جهات با یکدیگر مشترک باشند.

۲. دو واجب مفروض الوجود، از جميع جهات با يكديگر تفاوت داشته باشند.

۳. دو واجب مفروض الوجود، از یک جهت با یکدیگر مشترک بوده و از جهت دیگر با یکدیگر متفاوت باشند.

به عقیدهٔ آنها همهٔ فرضهای سه گانه باطل است. فرض اول از آن جهت باطل است که مشترک بودن در جمیع جهات، مستلزم معنی وحدت است و تعدد بی معنی خواهد بود. فرض دوم از آن جهت باطل است که اگر از جمیع جهات با یکدیگر تفاوت داشته باشند، عنوان واجب بر آنها اطلاق نمی شود، در حالی که برحسب فرض، عنوان واجب برآنها اطلاق شده است. و بالاخره فرض سوم از آن جهت باطل است که ما به الاشتراک میان آنها وابسته و متوقف بر ما به الاختلاف میان آنها خواهد بود و آنچه وابسته و متوقف بر امر دیگر است، ممکن به شعار می آید. سهروردی بر این برهان اشکال کرده و میگوید: این برهان تنها هنگامی می تواند معتبر باشد که وجود، یک امر اعتباری شناخته نشود. ولی اگر اعتباری نبودن وجود به اثبات ترسد برخی خواهند گفت که دو واجب بالذات در وجوب وجود اشتراک دارند و وجوب وجود نیز جز یک امر اعتباری انتزاعی چیز دیگری به شمار نمی آید. واضح است که وقتی وجوب وجود، یک امر اعتباری استراک دارند و وجود، اثبات نشود ممکن است گفته اعتباری انتزاعی شناخته شود، نیازمندی به علت از میان خواهد رفت. عبارت سهروردی به این معناست که اگر اعتباری نبودن وجود، اثبات نشود ممکن است گفته شود دو واجب بالذات، در وجوب وجود اشتراک دارند و وجوب وجود نیز یک امر اعتباری انتزاعی است که به نحو خارج محمول بر آنها حمل می شود.

مورد دوم: «... لأنه يقولالخصم: وجوب الوجود لازم اعتباري ولكـل واحــد سنهما ذات وحدانية» <sup>۱</sup>.

١. المشارع و المطارحات در مجموعة مصنفات شيخ اشراق، ج ١، ص ٣٩٥.

سهروردی در این عبارت کوتاه به زبان خصم، دو ذات واجب و حدانی را فرض کرده که عنوان واجبالوجود که یک امر لازم اعتباری و انتزاعی است برآنها حمل میگردد. او به دنبال این عبارت اضافه میکند که بین دو واجب مفروض هیچ مابه الاشتراک ذاتی، تحقق ندارد ۱.

بنابراین، سهروردی از نخستین کسانی است که شبههٔ مذکور را طبرح کرده است. برخی براین عقیدهاند که این شبهه توسط برقلس شاگرد افلاطون مطرح شده است. همچنین «میرداماد» در تقدیسات بعد از تقریر شبهه گفته است: «و هذاالاعضال معزی علی السن هولاء المحدثة الی رجل من المتفلسفین المحدثین یعرف باین کمونه، لکنه لیس اول من اعتراه هذا التشکیک کیف والأقدمون کالعاقبین قد وکدوا الفصیة عنه و بذلوا مجهودهم فی سبیل ذلک قروناً و دهوراً» آ، صدرالمتألهین شیرازی نیز که به آثار فلاسفهٔ پیش از خود احاطه و تسلط بی نظیری دارد، ریشهٔ این شبهه را تنها در آثار شیخ اشراق مورد تفحص و جستجو قرار داده است:

«مبنى تطرق تلكالشبهة على كون الوجود مجرد مفهوم عام كما ذهب «صاحبالاشراق» و متابعوه في ذلك من كافة المتأخرين الأناثيراً والشبهة مما اوردها هو اولاً في المطارحات تصريحاً و في التلويحات تلميحا ثم ذكرها ابن كمونه و هو من شراح كلامه في بعض مصنفاته و اشتهر باسمه، ولاصراره على اعتبارية الوجود و انه لاعين له في الضارج تبعاً لهذاالشيخ الاشراقي» ".

### شبهة جذر أصم

شبههٔ «کل کلامی کاذب» یا شبههٔ «جذر أصم» و یا شبههٔ «شخص دروغگو» از شبهاتی است که از دیرباز میان اهل اندیشه مطرح بوده و توسط بسیاری از منطقدانان مورد بحث

۱. ماجرای فکر فلسفی در جهان اسلام، ج۱، صص ۳۸۶ ـ ۳۸۸.

۲. رسالهٔ وحدت از دیدگاه عارف و حکیم، ص ۱۰۴.

٣. الحكمة المتعالية في الاسفار الاربعة، ج٤، ص ٤٣.

قرار گرفته است و برای حل آن نیز کوششهای فراوانی به عمل آمده و تقریرهای مختلف و راهحلهای گوناگونی برای آن مطرح شده است.

اثیرالدین ابهری، خواجه نصیرالدین طوسی، علامه حلی، نجمالدین کاتبی، شمسالدین سمرقندی، سعدالدین تفتازانی، میرسید شریف جرجانی، شمسالدین محمد خفری، ملاجلال الدین دوانی، صدرالدین دشتکی، از کسانی هستند که در حل این معما نظریه پردازی کرده اند !.

ابن کمونه نیز در برخی از آثار خود به طرح معما پرداخته است. حکمای حوزه شیراز دیدگاه او را از مکاتبهٔ وی با کاتبی گزارش و نقادی کردهانید. ولی بیان مفصل او را در الجدید فی الحکمهٔ می توان یافت. تقریر معما بدین ترتیب است که:

شخصی وارد خانهای می شود و می گوید: «هر آنچه در این خانه می گویم، دروغ است». شخص دروغگو پس از ایراد این سخن از خانه خارج می گردد. اشکالی که در اینجا پیش می آید این است که اگر این شخص در این سخن خود صادق باشد، لازم می آید که در عین صادق بودن کاذب نیز باشد، زیرا این سخن فردی از سخنان او محسوب می گردد. ولی اگر او در این سخن خود کاذب باشد، لازمهٔ آن این است که برخی از آنچه در آن خانه گفته است، صادق بوده باشد. اکنون باتوجه به این که آن شخص، همهٔ سخنان خود را در آن خانه کاذب دانسته است، لازم می آید که او در یک شخص، همهٔ سخنان خود را در آن خانه کاذب دانسته است، لازم می آید که او در یک سخن هم کاذب و هم صادق باشد و این امر از جمله امور ممتنع به شمار می آید.

ابن کمونه در این تقریر دقیقاً عبارتهای اثیرالدین ابهری را در کشف الحقایق در تقریر معما بدون ارجاع به او آورده است. وی برای این شبهه چهار راه حل پیشنهاد کرده است:

۱ وقتی شخصی وارد یک خانه می شود و می گوید: «آنچه من در این خانه می گویم دروغ است»، در واقع خبر از خویش داده است. این مسأله نیز مسلم است که وقتی

۱. معمای جذراصم نزد منطقد انان قرن هفتم، خردنامهٔ صدرا، صص ۶۸، ۷۰-۷۹؛ همو، مصای جذراصم در حوزه فلسفی شیراز، خردنامهٔ صدرا، ص ۸۱.

شخصی خبر از خویش می دهد خبر و آنچه از آن خبر می دهد، یک چیز بیشتر نیست و هنگامی که خبر و مخبر عنه یک چیز باشد، صادق بودن خبر، معنی محصلی نخواهد داشت، زیرا در این صورت مفهوم صدق که عبارت است از مطابق بودن خبر با آنچه از آن خبر داده می شود، تحقق نمی پذیرد. براساس آنچه ذکر شد بایدگفت این خبر، کاذب است، زیرا مطابقت خبر با آنچه از آن خبر داده می شود تحقق نپذیرفته است. ولی در عین حال این نکته را نیز باید در نظر داشت که از کذب خبر به این معنی که ذکر شد، صدق آن لازم نمی آید. تنها در جایی که بین خبر و مخبر عنه دوگانگی وجود داشته باشد، کذب خبر، مستلزم صدق آن خواهد بود. کسی که فرق بین قضیهٔ سالبه بسیط و قسفیهٔ معدوله را بشناسد، فرق بین دو گونه کاذب بودن را در اینجا به خوبی خواهد شناخت.

 مدق این خبر عبارت است از اجتماع صدق و کذب آن. بنابراین کذبش در واقع عدم این اجتماع است و لذا می توان گفت این جمله کاذب است یعنی اجتماع صدق و کذبش منتفی است.

این راه حل، راه حلی است که آثیرالدین آبهری برآی معما ذکر میکند و مورد قبول دبیران کاتبی نیز قرار میگیرد. اما این راه حل را خواجه طوسی در اثر خود تعدیل المعاد فی نقد تزیل الاسر اد، که تقریر و راه حل اثیرالدین آبهری را مورد تحلیل قرار داده، نقد کرده است، به این ترتیب که می پرسد: «از اینکه صدق «کل کلامی کاذب» عبارت است از اجتماع صدق و کذب مراد چیست؟ یا مراد این است که مفهوم اجتماع صدق و کذب همان مفهوم صدق این قضیه مستلزم همان مفهوم صدق و کذب است، یا مراد این است که صدق این قضیه مستلزم اجتماع صدق و کذب است. بطلان شق اول ظاهر است؛ و برمبنای شق دوم، ابتناء استدلال ابهری بر مغالطهٔ رفع مقدم آشکار است. زیرا از اینکه «الف» مستلزم «ب» است

نمي توان نتيجه گرفت كه نفي حالف > نيز مسئلزم نفي «ب» است ٦.

۳. این راه حل از طریق تفکیک اعتبار قضیهٔ خدارجیه و قضیهٔ حقیقیه است. این تفکیک نیز از ابداعات اینکمونه است. وی میگوید: «اگر موضوع این خبر را خارجیه در نظر بگیریم در این صورت میتوانگفت به دلیل فقدان موضوع، جمله کاذب است. اما از کذبش، صدقش لازم نمی آید. اما اگر به نحو حقیقیه درنظر گرفته شود در این صورت موضوع «کل کلامی فی هذه الساعة» مصادیق عقلی فراوانی پیدا میکند و از کذب خبر نمی توان صدق برخی از این مصادیق به نحو معین را نتیجه گرفت و گفت این جمله بخصوص صادق است ۴».

۴. راه حل چهارم ابن کمونه را در مکاتبات او با دبیران کاتبی می توان یافت: «اینکه در تقریر معماگفته می شود این سخن یا کاذب است یا صادق، سخن مقبولی نیست و حصر، صحیح نیست اگر گفته شود که این خبر است و هیچ خبری را گریزی از صدق و یا کذب نیست [به نحو قضیه مانعة الخلو] و تمایز ترکیب خبری از سایر ترکیبها به همین عدم خلو از صدق و کذب برمی گردد، در جواب می گوییم که امتیاز خبر از غیر آن در اینجا ملاک نیست، بلکه امتیاز به احتمال صلاق و کذب بدیری آن است که [به نحو نیست، بلکه امتیاز به احتمال صلاق و کذب بدیری آن است که [به نحو معناداری] بتوان آن را صادق یا کاذب دانست و این را منافاتی با خالی بودن خبر از هر دو طرف صدق و کذب نیست ۴.

## درون مایهٔ مقاله ازلیةالنفس و بقائها

رسالهٔ ازلیهٔ النفس و بقائها اثر سعدبن منصور معروف به ابنکمونه است که آن را به زبان

١. تعديل المعيار في نقدتنزيل الاسرار در منطق و مباحث الفاظ، صص ٢٣٥ ـ ٢٣٣.

٢. الجديد في المحكمة، صص ٢٠٥\_ ٢٠٠.

۳. نهایة الکلام فی حل شبهة کل کلامی کاذب، نامهٔ مفید، صص ۱۱۳ – ۱۱۴ معمای جذراصم نزدمنطقد اتان قرن هفتم، صص ۷۷ – ۷۸.

عربی به رشته تحریر درآورده است. ابنکمونه در این اثر به شرح و بسط برهان اختراعی خود بر ازلیت و ابدیت نفس میپردازد.

این اثر مشتمل بر دو مقاله است که هریک دارای سرآغازی جداگانه است.

مقاله اول، در اثبات ابدیت نفس، دارای ۱۰ فصل؛ مقاله دوم، در اثبات ازلیت و قدم نفس و اینکه نفس نه مزاج است و نه متولد از مزاج، دارای ۱۱ فصل.

# فصل اول در بیان شرح اسم نفس

ابن کمونه در این فصل به ارائه سه تعریف رسمی ـ و نه حدی ـ از نهس، که تبوسط حکمای مقدم بر او بیان شده می پردازد. مقصود او در مقالهٔ اول تصدیق و اثبات ابدیت نفس است و هر تصدیقی نیازمند تصور مفرداتش است.

۱. تعریف اول تعریفی است که ارسطو و حکمای مشاء بیان کرده اند: «نفس کمال اول برای جسم طبیعی آلی است» رئیست کورز را می است

۲. تعریف دوم: «نفس جوهر غیر جسمانی است که علت حرکت در بدن است».

۳. تعریف سوم تعریفی است که ابوالبرکات بغدادی در المعبر ذکر کرده است: دنفس قوه ای است که در بدن حلول کرده و در آن عمل می کند و افعال و حرکاتی که در زمان و جهت مختلفند، بوسیله نفس از بدن صادر می شود. این نفس دارای شعور و معرفتی است که او را از غیر تمییز می دهد و بوسیلهٔ آن کمال نوعی بدن حاصل و حفظ می شود». ابن کمونه بعد از ذکر هر تعریف، شرح و توضیحی مختصر از آن ارائه می دهد.

## فصل دوم در اثبات وجود تقس انسان

مصنف در این فصل بیان میکند که هر شیثی چهار نحوه وجود دارد: وجود عینی، وجود

ذهنی، وجود لفظی و وجود کتبی که هر مرتبه بر ماقبل خود دلالت میکند و هدف در فصل دوم اثبات وجود عینی نفس انسانی است. بدیهی است که «من» در «من چنین انجام دادم و ...» موجود است و این شیء که با «من» به آن اشاره می شود، با بدن محسوسی که دائم در حال تغییر و ثبدّل است متفاوت است. این شیء با تمام ادراکها تمام مدرّکات را ادراک میکند و همچنین قادر و فاعل و مرید و ... است.

ابن کمونه در ادامه به اثبات نفس بر حسب رسم اول پرداخته و ثابت می کند که این شیء که با «من» به آن اشاره می شود کمال اول طبیعی برای جسم طبیعی است. و به نظر او تمام آنچه در تعریف ابوالبرکات از نفس گفته شده نیز بر «من» صادق است. او سپس با بیانی مفصل ثابت می کند که این شیء، جوهر غیر جسمانی و محرک بدن است و در نهایت وجود نفس بر حسب رسم دوم نیز اثبات می شود.

# فصل سوم

#### در واجب و ممكن و آنقسام موجود به آندو

در این فصل تعاریفی از واجب، ممكن و ممتنع آرانه می شود. هر ماهیتی که در اعیان موجود است در نفس و ذات خود یا اقتضای وجود دارد که واجب الوجود لذاته است، یا اقتضای عدم دارد که ممتنع الوجود لذاته است، یا نه اقتضای وجود دارد و نه اقتضای عدم که ممکن الوجود لذاته خواهد بود.

ممتنع الوجود يا مطلقاً ممتنع است و يا به واسطهٔ شرطی. در صورت اول به هيچ وجه وجود پيدا نمي كند. اما اگر به واسطهٔ شرطی ممتنع باشد آن شرط يا ذات ممتنع است يا غير ذات. اگر آن شرط، ذات ممتنع باشد وجودش تنها با ارتفاع ذات ممكن خواهد بود كه در اين صورت لازم می آيد شیء هم موجود باشد و هم معدوم و اين محال است.

ابن کمونه در ادامه این فصل، برخی از اشکالات سوفسطانیان در باب واجب و ممکن را طرح کرده و به جواب از آنها پرداخته است.

# فصل چهارم در اینکه واجبالوجود هیچگاه معدوم نمیشود

اگر عدم بر واجبالوجود معتنع باشد مطلوب حاصل است، اما اگر معتنع نباشد و واقع نشود باز مطلوب حاصل است، ولی اگر عدم ممتنع نباشد و واقع شود از دو حال خارج نیست:

الف وقوع عدم با سبب و علت است، كه اين شق جايز نيست زيرا در آن صورت وجود واجب متوقف بر غير مي شود؛ وجود واجب متوقف بر غير مي شود؛ و هر آنچه وجودش متوقف بر غير باشد ممكن است و لازم مي آيد كه يك شيء هم واجب لذاته باشد هم ممكن لذاته كه محال است.

ب. وقوعش بدون سبب و علت است. این شق هم جایز نیست، زیرا یا عدم و وجود نسبت به ماهیت مساوی هستند، در این صورت ترجیح یکی بر دیگری باید با علت و سبب منفصل باشد و این خلاف فرض است. یا عدم و وجود نسبت به ماهیت مساوی نیستند. اگر طرف وجود اولی باشد، در صورتی که وقوع طرف عدم ممکن نباشد مطلوب حاصل است. اگر وقوع طرف عدم ممکن باشد وجود آن باید با سببی باشد که این خلاف فرض است. اگر طرف عدم اولی باشد، در صورتی که وقوع طرف وجود ممکن نباشد واجب ممتنع لذاته خواهد بود و این محال است. اگر وقوع طرف وجود ممکن نباشد وجود واجب نیازمند به علت خارج از ذات خواهد بود و این محال است. و جون عدم از این دو قسم خالی نیست و هر دو قسم ممتنع است، در نتیجه عدم واجب ممتنع خواهد بود.

## فصل پنجم در بیان اینکه نفس انسان قدیم است

در این قصل مصنف برهانی بر قدیم بودن نفس انسان اقامه میکند و مدعی است که این

برهان از ابداعات خود اوست، با این شرح که اگر نفس انسان حادث باشد محتاج علتی است که وجود آن را واجب کند و این علت یا قبل از حدوث نفس موجود است که این قسم جایز نیست، زیرا در این صورت، نفس باید قبل از وجودش موجود باشد، چون تخلف معلول از علت تامه محال است؛ یا اینکه آن علت قبل از حدوث نفس موجود نیست، پس آن نیز حادث است و این قسم هم از دو حال خارج نیست: علت، یا بسیط است یا مرکب. شق اول جایز نیست، چون خود آن علت نیز به علتی حادث و بسیط نیازمند است. نقل کلام به آن علت میکنیم و در نهایت به دور یا تسلسل می انجامد که هر دو باطل و محال اند.

در ادامه این بحث مصنف شرایط تسلسل محال را ذکر کرده و برهانی بر ابطال آن اقامه میکند.

شق دوم نیز جایز نیست، زیرا هر آنجه علتش مرکب باشد خود نیز مرکب خواهد بود و مرکب بودن نفس انسان باطل است.

چون هر دو قسم وجود یا عدم علت قبل از حدوث نفس باطل شد حدوث نفس انسان باطل می شود. در نتیجه نفس ازلی و قدیم است.

#### قصل ششم

#### در بیان اینکه هر ممکن قدیم دارای علتی قدیم است

مصنف در این فصل بیان میکند که هر ممکنی دارای علت است، زیرا ممکن ماهیتی است که نسبتش به وجود و عدم مساوی است و یک طرف بر دیگری ترجیح پیدا نمیکند مگر بواسطه مرجّحی که غیر ماهیت ممکن است. وی با اقامهٔ برهان اثبات میکند که اگر ممکن قدیم باشد، علتش نیز باید قدیم باشد با این تفاوت که اگر ممکن بسیط باشد علت تامه آن قدیم خواهد بود و اگر مرکب باشد علت ناقعههٔ آن. در ابتدای فیصل نیز اعتراضات متکلمان بر امتناع ترجیح بدون مرجح را مطرح کرده و پاسخ داده است.

#### فصل هفتم

#### در بیان اینکه عدم معلول از عدم علتش منفک نمی شود

ابن کمونه با اقامهٔ برهانی اثبات میکند که عدم معلول از عدم علتش منفک نمی شود. عدم شیء بعد از وجودش، امر حادث است و در نتیجه نیازمند علت و سبب. این سبب، ذات معلول نیست، زیرا در این صورت هیچگاه نباید وجود پیدا می کرد. بنابراین، علت غیر ذات معلول است که همان عدم علت معلول است.

از برهان مذکور، نمی توان نتیجه گرفت که عدم حوادث محسوس حماکمی از عدم واجبالوجود است، زیرا عدم حوادث محسوس به معنای عدم ذات آن حوادث نیست، بلکه به معنای تغییر و انتقال آنهاست، و از تغیر معلول هم عدم علت لازم نمی آید.

از این بحث همچنین روشن می شود که امور عدمی، علت امور وجودی نیستند. بنابراین، زوال مانع، اگر عدمی باشد، چزنی از علت معلول عدمی است و نه معلول وجودی. این مطلب در جواب این اشکال بیان شده که اگر زوال مانع، جزئی از علت باشد، مستلزم تأثیر معدوم در وجود است. پس عدمی بودن علت نفس، ممکن خواهد بود. در این صورت، برهان مذکور کر این رساله بر ابدیت نفس باطل می شود، زیرا این برهان مبتنی است بر اینکه اگر نفس معدوم شود، علتش معدوم شده و از معدوم شدن علتش، عدم واجب الوجود لازم می آید. این مطلب، در صورتی لازم می آید که علت نفس، وجودی باشد، اما اگر علت عدمی باشد، از عدم آن، عدم واجب الوجود لازم نمی آید، این مطلب، در صورتی از علت نباشد و با این نمی آید، در نتیجه برهان باطل می شود. اما اگر زوال مانع، جزئی از علت نباشد و با این خواهد شد.

## فصل هشتم در بیان اینکه هر ممکنی در سلسله احتیاج به واجبالوجود لذاته منتهی میشود

هر ممکنی دارای علتی است که آن علت همزمان با معلول موجود است و در حال وجود

معلول هم در آن تأثیر میکند. علت ممکن یا واجبالوجود است یا ممکنالوجود. اگر ممکن الوجود. اگر ممکن الوجود اشت باید به علتی بی نیاز از مؤثر منتهی شود که آن علت بی نیاز از مؤثر، واجبالوجود است. زیرا اگر ممکن باشد، محتاج علت خواهد بود، در حالی که بی نیاز از مؤثر فرض شده بود و این خلاف فرض است.

اگر سلسلهٔ علل ممکن به علت بینیاز از مؤثر منتهی نشود تسلسل لازم میآید که تسلسل هم باطل است.

اگر سلسلهٔ ممکنات به واجب منتهی نشو د پنج محال لازم می آید:

- ١. عدم انقسام موجود به واجب و ممكن.
  - ۲. عدم احتياج ممكن به علت موجود.
    - ۲. تقدم زمانی علت بر معلول.
  - ۴. افتقار علت به معلول به طریق دور.
- ۵. افتقار علت به معلول به طریق تسلسل

و از آنجایی که هریک از موارد فلرق محال و باطل است، منتهی شدن ممکنات به واجبالوجود، ضروری است. مرز ترکیز ترکیز رسوی در می

مطلب مذکور، أخرين مقدمهاي است که بيان أن براي اثبات ابديت نفس لازم بود.

## قصل نهم در توتیب مقدمات مذکور یا مقدمات بدیهی دیگر برای اثبات ابدیت نفس انسان

ابن کمونه در این فصل به بیان و ارائهٔ برهان خود بر ابدیت نفس میپردازد. به رأی او مقدمات مذکور در فصلهای قبل را می توان به چندین شکل ترتیب داد، به طوری که هر یک به مقصود و مطلوب منجر شود. اما ترتیب این مقدمات، مستلزم آشنایی با قواعد و قوانین منطقی است. او خود سه شکل و ترتیب را ذکر می کند:

۱. اگر نفس انسان بعد از وجود معدوم شود، واجبالوجود معدوم می شود.
 ولی واجبالوجود معدوم نمی شود.

پس نفس انسان بعد از وجود، معدوم نميشود.

توضيح آنكه نفس انسان يا واجب است يا ممكن. بنابر هر دو تقدير، از عدم آن عدم واجب الوجود لازم مى آيد كه محال است. بطلان شق اول، ظاهر است. اما اگر نفس ممكن باشد، داراى علتى است. و اگر نفس قديم باشد آن علت هم قديم خواهد بود. اما نفس قديم است، پس علتش هم قديم است. بنابراين، اگر نفس معدوم شود، از عدم آن عدم علتش لازم مى آيد.

۲. تقریر دوم در بیان بقای نفس انسان این است که:

يكي از دو امر ذيل لازم است:

یا نفس انسان بعد از وجودش معدوم نمی شود.

يا از عدم نفس بعد از وجودش عدم واجب لازم نمي أيد.

شق دوم منتفى است، پس شق اول ثانت مى شود.

صادق بودن هر دو قضیه ممتنع است، زیرا از صدق آن دو عدم واجب الوجود لازم می آید و چون عدم واجب الوجود لازم می آید و چون عدم واجب محال است، بنابرایس اجتماع دو قضیه فوق در صدق، و همچنین اجتماع نقیض آن دو در کان، محال خواهد بود.

۳. قدیم بودن نفس انسان با عدمش جمع نمی شود. و چون نفس انسان قدیم است بنابراین، معدوم نمی شود. زیرا هر چه قدیم است عدمش بعد از وجود مستنع است. چون هر آنچه قدیم است یا دارای علتی نیست که در این صورت، واجبالوجود است و عدمش ممتنع، یا دارای علتی است که در این صورت، عدمش هم باید علت و سببی داشته باشد. این سبب یا عدم علتش خواهد بود، یا سببی دیگر که در هر دو صورت عدم واجب لازم می آید که محال است. در نتیجه عدم قدیم محال خواهد بود.

# فصل دهم در بیان دلایل قائلان به ابدیت نفس برای روشن شدن آنکه برهان مذکور از سایر حجتها برتر است

ابن كمونه در اين فصل، دلايل ساير قائلان به ابديت نفس را بيان ميكند تا روشن كند كه

روش و طریق او برای اثبات قدیم بودن نفس از دلایل دیگر برتر است. وی سه دلیل از افلاطون را که ابن مسکویه در کتاب الفوز الاصغر ذکر کرده نقل میکند و در آخر هم بیان میکند که او این دلایل را آنچنانکه شایسته است نمی فهمد. در ادامهٔ این فصل، استدلال ابن سینا را از کتاب شفاو نجات بر فانی نبودن نفس و همچنین استدلال ابوالبرکات بغدادی را برابدیت نفس نقل میکند. در آخر فصل پس از نقل ادلهٔ آنان، چنین نتیجه میگیرد که این ادله مفید یقین نیستند و تنها برهان اختراعی او از قیاسهای برهانی است.

## درون ماية مقاله النفس ليست بمزاج البدن و لاكائنة عن مزاج البدن

فصل اول در بیان عدم حاجت به تصور ماهیت و حقیقت نفس و مزاج

برای اثبات این مدعا که نفس عین مزاج بدن یا معلول مزاج بدن نیست، لازم است ابتدا به بیان چیستی نفس و نیز چیستی مزاج پرداخته نبود ویرا مدعای فوق یک تبصدیق است و در هر تصدیقی باید عنوان موضوع و محمول و رابطه تصور شود؛ و تصوری که تصدیق به آن محتاج است، تصوری است که دال بر مفهوم اسم باشد. اما تصور به حسب ذات و اقوال شارحهای که دال بر ماهیت شیء باشند، تنها برای کسی حاصل می شود که عالم به وجود آن شیء باشد؛ و این تصور خود محتاج تصدیق است. بنابراین برای اثبات قضیهٔ مذکور بیان شرح اسم نفس و مزاج کافی خواهد بود و نیازی به تصور ماهیت و حقیقت نفس و مزاج نیست.

# فصل دوم در بیان شرح اسم نفس و اثبات وجود آن

ابنکمونه در این فصل به بیان شرح اسم نفس میپردازد. در هر انسانی، شیء واحدی

وجود دارد که به تمام ادراکها محسوس یا معقول، بسیط یا مرکب، کلی یا جزئی، حاضر یا غایب مدرک است. و همین شیء واحد است که محسوسات ظاهری و باطنی را درک میکند و در صور موجود در خیال تصرف میکند؛ و این شیء همان چیزی است که ما با ضمیر «من» به آن اشاره میکنیم. نظیر این شیء در حیوانات نیز موجود است.

تعریف مشهور حکما از نفس این است که: «نفس کمال اول است برای جسم طبیعی آلی» و یا «کمال اول طبیعی است برای جسم آلی». از نظر مؤلف نفس به این معنا، شامل قوای نباتی هم می شود و برای تخصیص آن به نفس انسانی و حیوانی باید قید «مدرِک» و «متحرک به اراده بودن» هم به تعریف اضافه شود.

#### فصيل سوم

#### در بیان حقیقت مزاج به رجهی که حکما بر آن اتفاق نظر دارند

ابن کمونه در این فصل شرح اسم مراج را به وجهی که حکما بر آن اتفاق نظر دارند، بیان می کند. از نظر فلاسفه، هنگامی که عناصر اربعه در بعضی مرکبات با هم جمع شوند و این اختلاط آنها اقتضا کند که بعضی از آنها از بعض دیگر منفعل شوند، به طوری که صرافت کیفیت هریک از آنها به واسطه دیگری شکسته شود، کیفیت مشابهی در اجزای مرکب حاصل می شود که متوسط میان اضداد است. این کیفیت، همان مزاج است و در صورتی حاصل می شود که اجزای عناصر شکسته شود و بیشتر اجزای هر یک از آنها با بیشتر اجزای دیگری مماس شود.

مؤلف در ادامهٔ بحث، بعضی از اشکالات و ایرادات متکلمان بر تعریف حکما دربارهٔ مزاج و جواب حکما را ذکر کرده و معتقد است که استدلالهای متکلمان برای قدح در امکان حصول مزاج، غیر یقینی اند؛ و به همین دلیل هم بعضی از آن استدلالها و جواب حکما به آنها را بیان کرده، تا روشن شود که وقوع مزاج محال نیست. پس نمی توان با انکار وقوع مزاج بر او ایراد گرفت که ذکر برهان بسر انبات اینکه نفس عین مزاج یا

معلول مزاج نیست زاند است و قصدش از بیان آن مطالب، تبیین ماهیت و حقیقت مزاج نبوده است.

### فصل چهارم در بیان مراتب وجود اشیاء

گاه موجود بر «آنچه حاصل در اعیان است» اطلاق می شود و گاه بر «آمور اعتباری که در اذهان حاصل اند»، مثل وجوب و امکان و امتناع؛ و گاه هم بر «آنچه در لفظ یا کتابت است» به صورت مجازی موجود گفته می شود، زیرا کتابت بر لفظ دلالت می کند و لفظ نیز دال بر وجود خارجی است، پس «موجود» به حقیقت بر صوحود خارجی حمل می شود.

# در بیان اینکه علمت حادث زمانی، حادث زمانی است

هر حادث زمانی محتاج به علتی است که خود آن علت، حادث زمانی است. و این مسئله در مورد حادث ذاتی صادق نیست. همچنان که معلول اول واجب الوجود، حادث است در حالی که علتش حادث نیست. و حادث ذاتی اعم از حادث زمانی است.

اگر قضیه فوق صادق نباشد یا باید حادث احتیاج به علت نداشته باشد، یا علتش دانمی باشد. بطلان شق اول بدیهی است، زیرا هر کس به ضرورت عقل می داند که عدم هیچ معدومی بدون مرجح به وجود تبدیل نمی شود. شق دوم نیز باطل است، زیرا در آن صورت وجود حادث در زمان و حالی مشخص و معین و نه در زمان و حال دیگر، ترجیح بلامرجح خواهد بود.

#### فصل ششم

### در بیان اینکه هلت وجود حادث زمانی مرکب است

### از موجودی که وجودش دانمی است و از سبقت حادث دیگری بر آن

علت حادث، از آن جهت که خود حادث است، بر حادث دیگری متوقف است و این سلسله تا بی نهایت ادامه یابد. از آنجا که این علل غیر متناهی اند، وجودشان مقارن با یکدیگر نیست، زیرا از حادث اول سلسلهای غیرمتناهی از حوادث و از حادث دوم نیز سلسله غیر متناهی دیگری حاصل می شود. حال اگر هر یک از اجزای دو سلسله به ترتیب با یکدیگر منطبق شوند تساوی زائد با ناقص لازم می آید که بطلانش آشکار است، و اگر منطبق نشوند، لازم می آید که سلسله دوم از یک طرف منقطع و در نتیجه متناهی شود؛ و چون سلسله اول هم تنها یک مرتبه زیادتر از سلسله دوم بود، تناهی آن لازم می آید در حالی که غیر متناهی فرض شده بود؛ و این خلاف فرض است. چون وجود این علل و معلولها مقارن با یکدیگر نیست، حادث سابق نمی تواند علت تنامه حادث بعدی باشد، زیرا علت تامه باید مقارن با وجود معلول باشد. براین مطلب هس مصنف برهانی اقامه می کند و در نهایت نتیجه می گیرد که علت تامه وجود حادث زمانی، مصنف برهانی اقامه می کند و در نهایت نتیجه می گیرد که علت تامه وجود حادث زمانی، مرکب است از موجودی که وجودش دانمی است و از سبقت حادثی دیگر بر آن.

#### فصل هفتم

#### در بیان اینکه اگر علت مرکب باشد معلول آن نیز مرکب خواهد بود

وقتی علت مرکب باشد محال است که معلول صادر از آن بسیط باشد، زیرا در آن صورت یا هر یک از اجزای آن علت، یا یک جزء آن، در تأثیر مستقلاند یا مستقل نیستند:

الف ـ اگر مستقل باشند، استناد تأثیر به کل آن مرکب ممتنع خواهد بود، زیرا جزء

مقدم برکل است و برای تأثیر اولیٰ است، در حالی که ما فرض کرده بودیم که مؤثر در آن معلول، کل مرکب است؛ و این خلاف فرض است.

#### ب- اگر مستقل نباشند:

یا هریک از اجزا در جزئی از ذات معلول تأثیر دارند، به طوری که از اجتماع اجزا، معلول به طور کامل حاصل می شود، و این محال است، زیرا مرکب بودن معلول را اقتضا می کند، در حالی که ما فرض کرده بودیم معلول بسیط است؛ و این خلاف فرض است. یا هیچ یک از اجزا، مؤثر در معلول نیستند و در صورت اجتماعشان اگر به همان حال قبل از اجتماع باقی بمانند باید کل، غیر مؤثر باقی بماند که خلاف فرض است. اگر در حال اجتماع امر زایدی حاصل شود که قبل از اجتماع وجود نداشت و آن امر زائد علت وجود آن بسیط باشد، آن امر زائد:

 یا عدمی است که در این صورت نمی تو آند در تأثیر مستقل باشد؛ و این خالاف فرض است.

# ۲. یا وجودی است: مرز تقیق تراطی است

اكر بسيط باشد به صدور أن بسيط از أن علت مركب نقل كلام ميكنيم.

اگر مرکب باشد کلام در کیفیت صدور معلول بسیط از آن، مثل کلام در صدور معلول بسیط اول خواهد بود.

و بنابر هر دو تقدير تسلسل لازم مي أيد كه محال است.

مصنف این برهان را برای محال بودن صدور معلول بسیط از علت مرکب اقامه می کند و متذکر می شود که سایر حکما این برهان را برای استحاله وقوع ترکیب در علت به طور مطلق خواه معلول آن بسیط باشد خواه مرکب ذکر کرده اند. اما به عقیدهٔ او این برهان برای مطلوب آنان کافی و وافی نیست.

#### فصل هشتم

#### در بیان اینکه مرکب بودن نفس محال است

نفس بسیط است و محال است که مرکب از اجزا باشد، زیرا اگر مرکب از اجزا -چه اجزای حسی و چه اجزای عقلی باشد، آن اجزا:

الف \_ یا عالم نیستند: که این قسم جایز نیست، زیرا ضمیر مضموم در عبارات «أنا علمتُ»، و «أنا أدرکتُ» اشاره به نفس دارد و علم به عالم بنودن ننفس در این حال از قویترین علوم بدیهی است.

ب ـ يا عالم اند كه اين قسم هم جايز نيست، زيرا:

۱. یا بعضی از آن اجزا موصوف به آن علماند و در این صورت:

يا أن بعض قابل قسمت فرضي نيست،

یا آن بعض متحیز نیست که همان مطلوب ماست، یا آن بعض متحیز است که همان جوهر فرد است و ادلهٔ بسیاری بر بطلان آن اقامه شده و مصنف نیز یکی از آن براهین را توضیح می دهد.

یا آن بعض قابل قسمت فرضی است، تقسیم اول بعینه مطرح می شود که موصوف به آن علم:

یاکل آن بعض است، یا بعض آن بعض است که در این صورت لازم می آید کل آنچه قابل قسمت فرضی است متصف به آن علم نباشد. بنابراین، موصوف به آن علم قابل قسمت فرضی نخواهد بود. (همچنان که در منطق بیان شده است).

۲. یاکل اجزای آن مرکب موصوف به آن علماند و در این صورت:

یا هر یک از اجزای آن مرکب عالماند:

یاکل اجزا عالم به یک علماند که لازم می آید یک عرض در یک حالت، حال در بیش از یک محل باشد و این محال است. یا هریک از اجزا عالم به علمی مغایر با علم جزء دیگر است که لازم می آید هریک از اجزا خود نفس باشند و آنچه را نفس واحد فرض کرده بودیم نفوس کثیر می شود؛ و این خلاف فرض است.

یا هریک از اجزای آن مرکب عالم نیستند، پس هنگام اجتماع آن اجزا:

یا علم در آن مجموع حادث نمی شود، پس آن مرکب عالم نیست، در حالی که آن را عالم فرض کرده بودیم؛ و این خلاف فرض است. یا علم در آن مجموع حادث می شود؛ در این صورت:

یا علم به انقسام آن مرکب، تقسیم می شود که محال است، چون تقسیم علم متعلق به امور بسیط، محال است. یا علم به انقسام آن مرکب، تقسیم نمی شود. این شق هم محال است، زیرا باید بین عالم و علمش نسبتی وجود داشته باشد و الا عالم بودن او اولی از عالم بودن غیرش نخواهد بود، و آن نسبت هم یا برای هر یک از اجزای مرکب است، یا برای بعضی از اجزا، یا برای هیچ یک از اجزای مرکب نسبتی با آن علم نیست. مصنف با توضیحات خود هر سه قسم را ابطال می کند

وی در نهایت نتیجه میگیردگو نفش کو انتهائی و که حیوانی بسیط خواهد بود و حلولش در محل مرکب هم محال است.

# قصل نهم در ترتیب مقدمات مذکور برای اثبات اینکه نفس عین مزاج یا معلول مزاج نیست

در این فصل، مصنف، مقدمات برهان خود را مرتب میکند تا به نتیجه مطلوب \_ یعنی اثبات اینکه نفس عین مزاج بدن و نیز معلول آن نیست \_ دست یابد و در ضمن این برهان، ازلیت نفس را نیز اثبات میکند. اما برهان عبارت است از این که:

هر نفسي قديم است.

هیچ مزاج بدنی و یا آنچه حادث از مزاج بدن است قدیم نیست.

پس نفس مزاج بدن و یا حادث از مزاج بدن نیست.

این قیاس، ضرب اول از شکل دوم است. کبرای قیاس ظاهر و آشکار است، اما اثبات صغری به این ترتیب است که:

نفس اگر قدیم نباشد حادث است و هر حادثی مرکب است.

هيچ مركبي نفس نيست بالضرورة.

يس هيچ حادثي نفس نيست بالضرورة.

عکس قضیهٔ فوق این است که: هیچ نفسی حادث نیست بالضرورة، در نتیجه نفس قدیم است.

قیاس فوق، ضرب دوم از شکل اول است. کبرای این قیاس در مباحث قبل اثبات شده و اما اثبات صغری: علت تامهٔ هر حادثی، مرکب است از موجودی دائمی و سبقت حادثی دیگر بر آن.

هر أنچه علتش مركب است خود نييز عركب است.

پس هر حادثي مركب است.

مصنف مدعی است که دو مقدیه از این برهان از مطالبی است که تنها او آنها را بیان کرده و توسط فلاسفه پیشین مطرح نشده است: اول اینکه هر حادثی مرکب است؛ و دیگر اینکه هر آنچه علت تامهاش مرکب باشد خود مرکب خواهد بود. وی همچنین در برهانی که بر قدم نفس اقامه کرده ادعای تفرد کرده است.

### فصل دهم و يازدهم

در بیان تشکیکهای معاندان بر مقدمات برهان و جواب از تشکیکها

مؤلف در دو فصل آخر به بیان اشکالاتی که بر مقدمات برهان او وارد شده و جواب به آنها میپردازد.

مستشکل هم بر صغرای برهان ( = نفس قدیم است) و هم بر کبرای برهان ( = مزاج بدن و یا معلول مزاج بدن قدیم نیست) اشکال کرده است. مؤلف برای قدیم بودن نفس استدلالی اقامه کرد که مبتنی بر مرکب بودن حادث به واسطه علت تامهاش بود.

مستشکل نمی پذیرد که علت تامهٔ هر حادثی مرکب باشد و در ابطال عقیدهٔ مؤلف، بر مقدماتی که تصدیق قضیهٔ فوق به آنها وابسته است ایراد میگیرد. از جمله بر استحالهٔ ترجیح بدون مرجح و استحالهٔ تسلسل اسباب و مسببهای مقارن در وجود تا بینهایت، و نیز بر وجوب تقارن علت تامه با معلول اشکال میکند.

مستشکل در پایان توضیح و بیان اشکالات خود بر سه مقدمهٔ فوق میگوید که بسر فرض صحت استدلال مؤلف، آنچه اثبات می شود مرکب بودن علت حدوث حادث است و نه علت خود حادث؛ و حدوث با حادث متفاوت است.

اشکال دیگر براین مقدمهٔ برهان است که ۱هر آنچه علت تامهاش مرکب باشد خود نیز مرکب است»، با این بیان که قضیهٔ فوقی براین استدلال استوار است که اگر هریک از اجزای علت مرکب به طور جداگانه تأثیر نداشته باشند مجموع اجزا هم تأثیری نخواهند داشت و این استدلال با هیئت اجتماعیه معلوض است.

مستشکل در ادامه بر مقدمهٔ دیگر برهان که عبارت بود از مرکب نبودن نفس، نیز اشکال میکند، زیرا به عقیدهٔ او این مقدمه بر ابطال جوهر فرد مبتنی است و استدلال مذکور برای ابطال جوهر فرد مصادره به مطلوب است. وی در نهایت نتیجه میگیرد که نفس قدیم نیست. همچنین به نظر وی کبرای برهان هم تنها در مورد مزاجهایی صادق است که حدوثشان را بعد از عدم مشاهده میکنیم و در غیر این مزاجها، قضیهٔ فوق صادق و جاری نیست.

ابن کمونه در فصل آخر به تمام اشکالات ملکور پاسخ می دهد.

### درون مایهٔ رسالهٔ أبدیةالنفس و قدمها و بساطتها

این رساله بخشهایی از مقالهٔ اول رسالهٔ اول است که فقراتی از چند فصل در آن تسلفیق شده است. ابن کمونه این رساله را نیز برای اثبات بقاء نفس با بعضی براهین اختراعی خویش نگاشته و در اثناء آن به مناسبت، برهان خود را بر قدیم بودن نفس هم حکایت کرده است. ابن کمونه خود در این رساله به دو مقاله میزبور نظر داشته است. وی در

دیباچه این رساله پس از اینکه از برهان اختراعی خود با اشاره یاد میکند، مینویسد: «در این مقاله تنها به تقریر برهان ساختهٔ خود پرداختم و در مقالات دیگر خود اعتراضات جمعی از فضلاء را بر مقدمات برهان با جوابها و توضیحات آن یاد کردهام». او در این مقاله نام کسی یا کتابی را نیاورده است.

تقرير برهان به اين ترتيب است كه:

یا نفس بعد از وجودش معدوم نمی شود، یا از عدم آن بعد از اینکه موجود شد، عدم و اجب الوجود لازم نمی آید، اما از عدم نفس بعد از اینکه موجود شد عدم و اجب لازم می آید. پس نفس بعد از وجود، معدوم نمی شود.

مصنف در ادامه توضیح می دهد که اجتماع این دو قضیه بر صدق و اجتماع نقیض آن دو بر کذب، ممتنع است. بنابراین، یکی از دو قضیه لازم است.

وی در اثبات قضیهٔ اول، یعنی امتناع عدم برای نفس، به این ترتیب استدلال میکند که نفس یا واجب است یا ممکن. اگر واجب باشد از عدم آن، عدم واجب لازم می آید که محال است. اگر ممکن باشد یا قلیم است یا حادث. حادث بودنش ممتنع است، پس قلیم است. علت هر ممکن قلیمی هم قلیم است. اگر ممکن قلیم بسیط باشد، علت تامه آن قلیم است؛ و اگر مرکب باشد، علت ناقصهٔ آن قلیم خواهد بود. عدم معلول نیز بطورکلی یا از جهت عدم علت آن است یا به سبب دیگری که از آن، عدم علت آن معلول لازم می آید؛ و عدم قلیم هم باید به سبب عدم علتش باشد که به عدم قلیم اول یعنی واجبالوجود بالذات منتهی می شود. به این ترتیب از عدم نفس، عدم واجب لازم می آید که محال است. پس عدم نفس محال است.

مؤلف در توضیح انتفای قضیهٔ دوم، یا به عبارتی در اثبات امتناع عدم برای نفس، برهان اختراعی خود را بر قدیم بودن نفس نیز حکایت میکند که پیشتر آن را بیان کردیم! همچنین در ضمن توضیح شقوق مفروض در فرض حادث بودن نفس ا با اقامهٔ براهینی اثبات میکند که علت معلول حادث باید حادث باشد. همچنین معلول بسیط از علتی بسیط صادر می شود و صدور آن از علتی مرکب محال است. وی در ادامه بیان میکند که مرکب بودن علت مزبور هم جایز نیست، زیرا هر آنچه علتش مرکب باشد خود نیز مرکب خواهد بود. ولی مرکب بودن نفس از دو وجه محال است:

وجه اول آنکه: اگر نفس مرکب باشد، ذات خود را ادراک نخواهد کرد. تالی باطل است، پس مقدم هم باطل خواهد بود. بیان لزوم به این شرح است که علم به جزء قبل از علم به کل است. پس اگر نفس به ذات خود علم پیدا کند باید ابتدا به جزء ذات خود علم داشته باشد که معتنع است، زیرا عالم به شیء، خود می داند که اوست که به آن شیء علم دارد و این مستلزم علم به ذات است. پس نفس قبل از ادراک ذات خود، مدرک ذاتش خواهد بود که خلف لازم می آید.

وجه دوم آنکه: نفس عالم است و اگر مرکب باشد یا بعضی از اجزای نفس متصف به علم است یا تمام اجزای آن. اگر بیشی از اجزای بفس متصف به علم باشد: در صورتی که این بعض قابل قسمت فرضی نباشد، مطلوب حاصل می شود. اگر قابل قسمت باشد، نقل کلام در این بعض می شود که موصوف به علم، بعض از آن بعض است یا کل آن و تسلسل لازم می آید که محال است. اگر کل اجزای نفس موصوف به علم باشد و هر یک از آنها عالم به علم واحدی باشند، لازم می آید که حال واحد در حالتی واحد در بیشتر از یک محل باشد که ممتنع است. و اگر اجزا عالم به علوم مختلف باشند، لازم می آید که نفس واحد، نفوس کثیر باشد که خلاف فرض است.

اگر اجزای نفس عالم به علمی نباشند؛ در این صورت:

۱. ر.ک به می ۱۶۹ مقدمه مصحیح.

اگر در مجموعِ اجزا علم حادث نشود، نفس عالم نخواهـد بـودكـه ايـن خـلاف فرض است.

اگر در مجموع اجزا علم حادث شود، در این صورت یا علم به انقسام اجزا منقسم میشود. یا علم به انقسام اجزاء منقسم نمیشود.

ابن کمونه با ارائه استدلال بیان می کند که هر دو قسم فوق باطل است و در نسهایت بساطت نفس و در نتیجه بطلان مرکب بودن علت تامهٔ آن ثابت می شود؛ و چون مرکب یا بسیط بودن علت مذکور باطل است؛ و نیز وجود علت تامهٔ نفس قبل از حدوث نفس نیز باطل است؛ و بطلان این شقوق بنابر فرض حدوث نفس است، پس نفس حادث نبوده و قدیم است.

# مقایسهٔ رسالهٔ ابدیهٔ النفس و قدمها و بساطتها یا رسالهٔ از لیهٔ النفس و بقائها

رسالهٔ دوم ـ همانطور که قبلاً هم اشاره شد میخشهایی از مقالهٔ اول است که فقراتی از چند فصل در آن تلفیق شده است. از مقایسه و تطبیق سطر به سطر دو رساله این نتیجه حاصل شد:

قسمت اول رساله دوم (پس از خطبه) که بدینگونه شروع می شود: «هذا تقریر صیغه البرهان ... فانه یقتضی عدم واجب الوجود و هو محال لما ذکر» مطابق است با «صیغة ثانیة فی تقریر بقاء النفس ...» که فقره ای از فصل ۹ از مقالهٔ اول است.

از عبارت «واجب الوجود إن امتنع عليه العدم...» تما «كمان عمدم واجب الوجود مسمنها و هوالمطلوب» مطابق است با فصل چهارم از مقالة اول.

از عبارت «و إن كان الثاني ...» تا دو سطر مطابق است با عبارات «والثاني لا يخلو: إما ... فهي إذن قديمة » در صيغه ثاني از فصل نهم از مقالة اول. از عبارت «لوكانت النفس حادثة...» تا «يكون التسلسل لازماً و هو محال» مطابق است با ابتداى فصل بنجم از مقالة اول «في أن نفس الانسيان قديمة» تا «يكون التسلسل لازماً و ستعرف استحالته».

از عبارت «والعلل و المعلولات بهذه الصفة ...» تا «بكونها مؤثرة، هذا خلف» مطابق است با ابتداى فصل هشتم از مقالة اول «في أنّ جميع الممكنات يستهى في سلسلة الحاجة الى واجب الوجود لذاته» تا «بكونها مؤثرة، هذا خلف».

از عبارت «و برهان بطلان التسلسل أنه...» تا «أنهما غير متناهيين، هذا خلف» مطابق است با فقراتي از فصل پنجم از مقالة اول يعني عبارات «و اعلم أنّ كمل موضع... أنهما غير متناهيتين، هذا خلف».

از عبارت «و سادسها...» تا «و بطلانه معلوم بالبديهة» مطابق است با عبارت «و سادسها... و معلوم بطلانه بالبديهة» از فصل بنجم از مقالة اول.

از عبارت «و اذا بطل الدور والتسلسل ... اله السلحيل أن تكون مركبة » مطابق است با عبارات «و إذا بطل الدور والتسلسل ... بطل حدوث نفس الانسان و هو المطلوب » از فصل پنجم از مقالة اول.

از عبارت «الوجه الثاني...» تا «له نسبة اليه، هذا خلف» مطابق است بافقراتي از فصل دوم از مقالة اول «في اثبات وجود نفس الانسان» يعني عبارات: «ان هذا الشيئ الذي يشاراليه به أنا»... له نسبة اليه، هذا خلف».

از عبارت «و سبب عدم القديم ...» تا «و على التقديرين لاينفك عدم المعلول عن عدم علته» مطابق است با ابتداى فصل هفتم از مقاله اول «في أن عدم المعلول لاينفك عن عدم علته» تا «و على التقديرين لاينفك عدم المعلول عن عدم علته».

از عبارت «لانالممكن القديم لايخلو...» تا «و ان كان مركبا وجب أن يكون علته الناقصة قديمة و ذلك هوالمطلوب» مطابق است با عبارات «الممكن القديم لايخلو... فقد يثبت ان كل ممكن قديم فعلّته قديمة و ذلك هوالمطلوب» از فصل ششم از مقالة اول.

از عبارت «علة الممكن الموجودة ...» تا «بانتفائها اليه واجباً» مطابق است با انتهاى فصل هشتم از مقالة اول يعنى عبارات «و علة الممكن لا يخلو... انتهاء جميع الممكنات الى واجب الوجود واجباً».

از عبارت «و اذا انتهى الأمر الى القديم الأول...» تا «يعودالخلف المذكور» مطابق است با عبارات انتهايى صيغة ثانية از فصل نهم: «لابد و أن ينتهى الأمر الى القديم... يعودالخلف المذكور».

### معرّقی نسخ و روش تصحیح متن

از رسالهٔ ازلیه النفس و بقانها یک نسخه در گنجینهٔ نسخ خطی کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی به شمارهٔ ۳۸۱۴ نگهداری می شود. رسالهٔ مذکور با خط نسخ خوانا مگر در مواردی اندک، به سال ۱۰۶۲ قمری کتابت شده است. این نسخه در ۱۷۰ صفحه ۱۷ سطر، به قطع رقعی با جلد تیماج قرمز روشن با آستر کاغذی است.

به گزارش آقابزرگ تهرانی از این رساله (مشتمل بر هر دو مقاله) نسخه ای به خط خود ابن کمونه در خزانهٔ غرویه نجف اشرف به انضمام آثار دیگر او از جمله اللمعة الجوینیة موجود است که نسب خود را در ابتدای آن: «سعدبن منصوربن سعدبن الحسنبن هبة الله ابن کمونه ۱ ذکر کرده است. ۱

از آنجا که نسخهٔ خطی رسالهٔ هازلیة النفس و بقائها، منحصر بهفرد است، از این رو روش تصحیح قیاسی در تصحیح آن به کار گرفته شد. یعنی کلمات درست و مضبوط با توجه به محتوای اثر جایگزین اغلاط و موارد نامضبوط گردید. در حین تصحیح اگر افزودن کلمه یا کلماتی برای حفظ معنی یا تکمیل جمله ضروری دانسته شد، در متن کتاب، داخل [ ] نهاده شد. و چنانچه کلمه یا عباراتی با توجه به محتوای متن غلط یا

ا. الذريعه، ج ١١، ص ١٣١؛ ج ٢١، ص ٢٠٤.

نامناسب تشخیص داده شد، به جای آن کلمه صحیح یا أصح قرار داده شد. تمامی این موارد در متن مصحح شماره گذاری شده و آنگاه کلمه یا عبارات غلط در زیرنویس، هر یک به ترتیب شماره، ثبت و گزارش شده است.

مؤلف گاه نقل قولهایی را جهت بحث و تحقیق در اثر خود آورده است. این نقلها غالباً دارای اختلاف با مأخذ به دست آمده از آنهاست. ازین رو متن اقوال در مأخذ با نقل رساله مقابله شده و تمامی اختلافات یا اغلاط مشخص و ثبت شد. روش کار در این موارد چنین بود که نقل قولها عیناً به گونهای که در نسخهٔ خطی آمده در متن مصحح نوشته شده مگر در مواضعی که نقل از حیث قواعد صرف و نحو و نگارش غلط و در نتیجه مخل معنای عبارت بوده است. در این صورت اغلاط در متن تصحیح و در زیرنویس مقابل (م)، به همان ترتیب که در مورد اغلاط خود متن گفته شد، ثبت شده است.

از رسالة ابدية النفس و قدمها و بساطتها بنج نسخه فراهم شد:

- ۱. قبه: نسخه ای که در گنجینهٔ نسخ خطی کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی ضمن مجموعهٔ شمارهٔ ۱۸۳۷ نگهداری می شود. این رساله نیز با خط نسخ و در سدهٔ ۱۱کتابت شده است. مجموعه مذکور در ۲۳۷ صفحه ۱۷ سطر به قطع خشتی با جلد تیماج قرمز و کاغذ شکری رنگ است این رساله ۱۶ صفحه (از صفحه ۱۲۷ تا ۱۲۷) از مجموعه را به خود اختصاص داده است.
- در ۱۱ صفحه و به سال ۱۰۵۶ در اصفهان کتابت شده است.
- ۳. «غ»: نسخهای در ضمن مجموعهای به شمارهٔ ۱۱۸۷ متعلق به کتابخانهٔ غیرب مدرسهٔ آخوند همدان که هماکنون در کتابخانهٔ مرکزی آستان قدس رضوی نگهداری می شود. این مجموعه با خط نسخ و در سدهٔ دهم یا یازدهم کتابت شده و دارای ۳۹۲

برگ ۲۱ سطری است. این رساله ۵ برگ (از ۲۸۶ تـا ۲۹۰) از مجموعه را به خود اختصاص داده است.

۴. «پ»: نسخهای به شمارهٔ ۱۴۶۱ که در کتابخانهٔ راغب پاشا نگهداری می شود.

۵. «ن»: نسخهٔ شمارهٔ ۵۱۰ در مجموعهٔ لندبرگ در کتابخانهٔ دانشگاه پیل آنگهداری می شود. این مجموعه شامل پنج رساله است که چهار رسالهٔ آن سال ۶۸۰ در بغداد کتابت شده است. رسالهٔ ابدیهٔ النفس رسالهٔ پنجم این مجموعه و بدون تاریخ است. جنانکه کاتب رساله اظهار کرده است، آن را از روی رسالهای به خط ابن کمونه استنساخ کرده است. لیون نموی آین نسخه را با عنوان «رسالهٔ عربی دربارهٔ ابدیت نفس» به صورت فاکسیمیله در ۱۹۴۴ جاپ کرده است.

شایان ذکر است که سه نسخهٔ اخیر به لطف آقای رضا پورجوادی و خانم پروفسور اشمیتکه هنگامی که مشغول بازبینی نهایی کار بودم، در اختیارم گذاشته شد.

در تصحیح رسالهٔ دوم با عنوان آرسالهٔ فی ابدیة النفس و قدمها و بساطتها، پس از استنساخ نسخه ها و مقابلهٔ آنها و از شیوهٔ تصحیح بینابین استفاده شد.

از آنجا که هر پنج نسخه این اثر دارای اغلاط و افتادگی بود استفاده از شیوهٔ تصحیح بر مبنای نسخهٔ اساس ممکن نبود، از این رو، از شیوهٔ تصحیح التقاطی استفاده شد. به طوری که اغلاط، نواقص و افتادگیها با تطبیق و مقایسهٔ نسخ و نیز با توجه و تأمل در مصطلحات و عبارات و همچنین حدود بافت بیان و معنی مقالات رسالهٔ اول، اصلاح شد.

همچنین جهت تسهیل در استفاده از متن و قرانت و فهم مطالب، موارد ذیل در تصحیح اعمال شده است:

الف ـ استفاده از گيومه ۴ ٤ براي تمايز عبارات نقل قول از جملات مصنف.

<sup>1.</sup> Landberg.

<sup>2.</sup> Yale.

Leon Nemoy.

<sup>4.</sup> The Arabic Treatise on The Immortality of The Soul.

ب- ذكر منابع و مأخذ اقوال در زيرنويس.

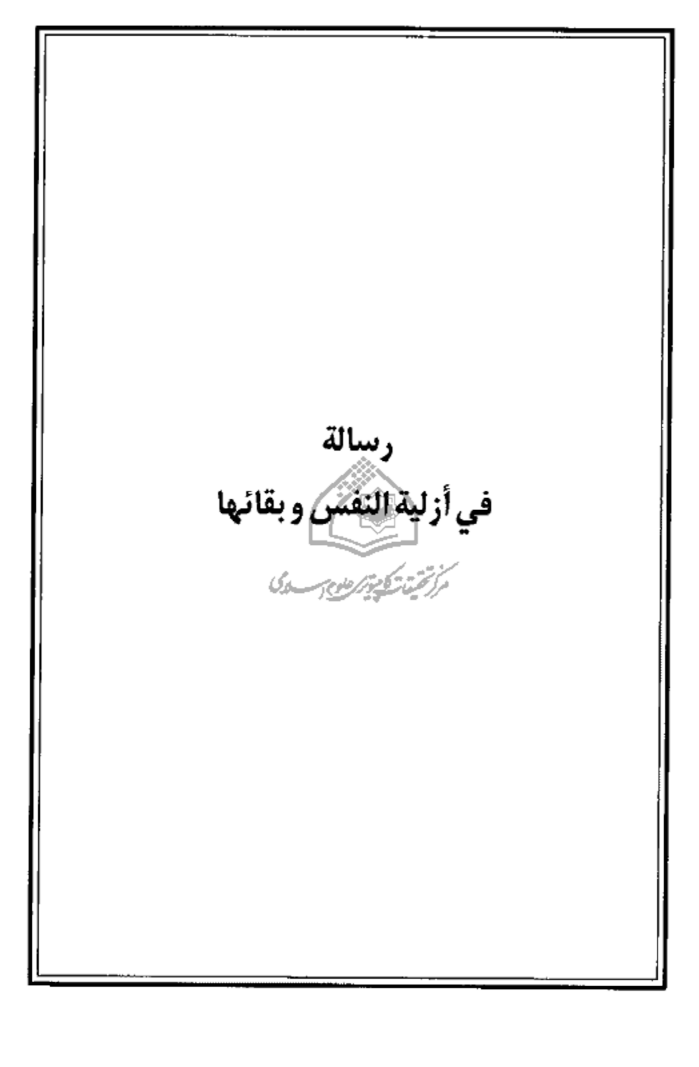
ج- افزودن عناوین موضوعی در مقالهٔ دوم از سوی نگارنده داخل دو قلاب [ ]. دـ ذکر شمارهٔ صفحات نسخهٔ خطی داخل < > در متن مصخح.

در خاتمه بر خود لازم می دانم که پس از حمد و سپاس خداوند، از زحمات و تلاش خالصانه و بی شائبه اسانید فرزانه ای که سالیانی در محضر شان تلمذ نموده و از رهسنمودها و تجربیات ارزندهٔ ایشان به قدر توفیق و سعهٔ وجود بهره مند گشتم سپاسگزاری کنم. از سرکار خانم دکتر فاطمه فنا نیز که همواره مشوق و راهنمای من بوده اند، قدردانی می کنم.

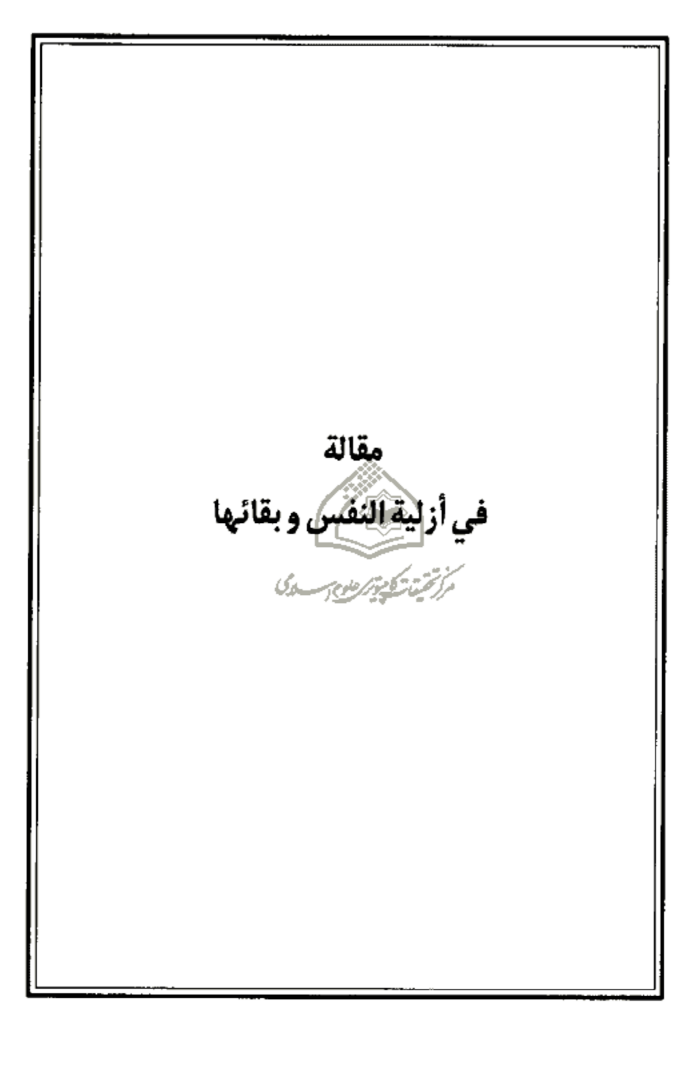
همچنین بر خود فرض می دانم که از خانم پروفسور زابینه اشمیتکه و جناب آقای رضا پورجوادی که تصویر سه نسخه خطی یکی از رساله ها و برخی از منابع مربوط به ابن کمونه را در اختیارم گذاشتند و نیز از آقای عبدالحسین حاثری که در انتخاب رساله ازلیة النفس و استفاده از آن مرا مورد لطف قرار دادلد و از جناب آقای عظیمی مسئول کتابخانه خانقاه احمدیه شیراز که با جوصله و سعهٔ صدر نسخه خطی یکی از رسالات را در اختیارم گذاشتند، سیاسگزاری کنم. همچنین از محقق ارجمند جناب آقای علی اوجبی که رساله را قبل از چاپ خوانده و آن را ویرایش کرده و نکات ارزشمند و مفیدی را تذکر دادند، تشکر میکنم. در پایان از زحمات بی دریغ همکاران مرکز و مفیدی را تذکر دادند، تشکر میکنم. در پایان از زحمات بی دریغ همکاران مرکز و قدردانی میکنم.

طول عمر با عزت و توفیقات روز افزون همهٔ این بزرگان را از درگاه خداوند متعال خواستارم.

انسيه برخواه









# بسم الله الرحمن الرحيم

<١> الحمدالله الذي نطقت بحكمته عجائب صنعته، و وقفت أفكار بريّته دون تــصوّر مـهيّته.
 أحمده حمد من أبصر اليقين لعين بصيرته؛ فآثر طريق مسلوكه و محجّته؛ و أسأله أن يــفيض علينا من أنوار هدايته ما يوفّقنا به للخلود في جنّته، بمنّه و سعة جوده و رحمته.

[أمّا بعد] فإنّ الذي يتضمّنه هذه المقالة هو إثبات أبديّة نفس الإنسان بطريقٍ برهانيّ. هو ممّا أدركتُه بفكري، ولم أعرف أنّى سبقت إليه؛ ويتلمّ الغرض منها بإيراد عدّة فصول:

# مُرَّرِّ الْفُصِيلُ الْأَوْلُ في قول الشارح كمعنى اسم النفس

قد بيّن في العلوم المنطقيّة أنّ تصوّر الأشياء على قسمين: تامّ و ناقص.

أمّا التامّ: فهو تصوّر المهيّة من حيث هي تلك المهيّة، كما إذا لمسنا النّار، فـ تصوّرنا سهيّة الحرارة من حيث هيهي.

و أمّا الناقس: فهو تصوّر المهيّة من حيث إنّها موصوفة ببعض العوارض أو الذاتـيّات التــيّ ليست كمال حقيقتها من غير أن تكون ' مهيّتها من حيث ح٢ > هيهي متصوّرة، كعلمنا بأنّ كلّ حادث ' له مُحدِث، مع كون مهيّة ذلك المحدث غير متصوّرة لنا.

و الأوّل يُكتسب بالحدّ التامّ و الثاني بالحدّ الناقص والرسوم.

١. م: ذلك . ٢. م: يكون. ٣. م: حدث.

و جميع ما قيل في تعريف النفس إنّما هو من قبيل الرسوم؛ لأنّ تبصورها التمامّ كمالامر المتعذّر؛ فإنّ النفس مادامت مغرقة في المحسوسات، منصبّة إلى الأحوال البدنيّة؛ فإنّها تكون المحجوبة عن الاطّلاع على ذاتها وحقيقتها. أمّا مع التجرّد عن هذه الأحوال، و الانخراط في سلك التطلّع إلى الأمور المجرّدة عن المادّة، فقد قيل: إنّ إلى ذلك سبيلاً، إلّا أنّه لا يكاد يصل إليه مع الرياضة المذكورة إلّا مَن أيّد بعناية ربّانيّة و قوّة إلهيّة.

و لمناكان المقصود من هذه المقالة هو التصديق بأنّ نفس الإنسان باقية أبدأ، وكان كسلّ تصديق مفتقراً إلى تصوّر مفرداته، كانت الحاجة داعية في تحقيق مطلبنا هذا إلى تصوّر النفس التي هي أحد أجزائه المفردة؛ و لمنا لم يكن تصوّرها التامّ شرطاً في هذا التصديق، لاجرم وقع الاكتفاء بما ذكروه من التعريفات الرسميّة التي هي على سبيل شرح الإسم و هي من وجوه:

أحدها: قولهم ح٣ >: «إنّ النفس كمال أوّل لجسم طبيعيّ آليّ» أو شرح هذا الرسم أنّ الكمال على قسمين: كمال أوّل؛ و هو الذي به يكون الشيء نوعاً بالفعل؛ و كمال ثانٍ؛ و هو الذي يتبع نوعيّة الشيء، كالعلم و غيره؛ فقولهم: «أوّل» احترزوا به عن القسم الثاني من قسمَى الكمال اللّذين ذكرناهما آنفاً؛ و أنّا قولهم: «لجسم طبيعيّ» احترزوا به عن كمالات الجسم الصناعيّ، كالسرير و غيره مثلاً، على ما بيّن في مواضعه.

و اعلم أنّ ما ذكرنا، على رأى من جعل الطبيعيّ وصفاً للجسم؛ و أمّا الطائفة الذين ذهبوا إلى أنّ الطبيعيّ في هذا الرسم المذكور وصف للكمال الأوّل، فإنّهم قالوا؛ إنّ الكمالات [منها] ما هو صناعيّ، و هو حاصل بفعل الإنسان، كالتشكيلات و تصوّراتها الحاصلة بفعل الإنسان؛ و منها ما هو طبيعيّ، و هو غير كائن بفعل الإنسان؛ و منها ما هو طبيعيّ آليّ، مثل القوى التي هي مبادئ الأفعال و الانفعالات الحيوانيّة و النباتيّة.

و اعلم أنَّ النفس من الكمالات الطبيعيَّة لا الصناعيَّة.

و قولهم :«آليّ» أرادوا به أنّ كمالاته الثانية تصدر عنه بواسطة آلات فيه، بخلاف البسمائط

٣. م: النفس.

١. م: يكون. ٢. م: ذاتهما.

F. دربارهٔ نقس، ص ۷۸.

والمركّبات المعدنيّة. و مَن الناس مَن قال ــعوض قولهم :«آليّ» ــ: «ذي حيوة بالقوّة»؛ و منهم مَن جمع بين القولين حتّى ح؟ > صار الرسم هكذا: «النفس كمال أوّل طبيعيّ، أو كــمال أوّل لجـــم طبيعيّ ــ آليّ ذي حيوة بالقوّة». و هذا أشهر أقوالهم في تعريف النفس.

الوَجهُ الثانى: هو قولهم: «إنّ النفس جوهر غير جسمانيّ محرّك للبدن». فالجوهر هو كملّ ذات وجوده ليس في موضوع أ؛ و المراد بالموضوع في هذا الموضع هو كلّ محلّ قائم بذاتـه، مقوّم لما يحلّه؛ و يعنون بغيرالجسمانيّ أنّها ليست بجسم و لاحالّة في جسم.

و اعلم أنّ الحالّ على قسمين: حالّ متقوّم بمحلّه، و حالّ يكون محلّه متقوّماً به؛ والأوّل يستى عرضاً و الثاني يستى صورة؛ و الصورة جوهر؛ لأنها لا في موضوع، على ما عرفتَ من أنّ الموضوع مقوّم لما يحلّه، و هذه محلّها متقوّم بها؛ و إذا كان الأمر كذلك ، كان التجويز العقلي يقتضي أن يكون كلّ عرض حالاً و ليس كلّ حالّ عرضاً؛ فيكون الفرق بين العرض و الحالّ هو الفرق ما بين الخاص و العامّ، و هذا البحث إنّها ذكر لشلًا ينظنّ بأنّ الحالّ و العرض لفظان مترادفان؛ فيكون قولهم: «إنّها جوهر» تكرار في المعنى لاحاجة اليه؛ فكان هذا البحث منا يريل هذا الظنّ.

الوجد الثالث: إن النفس قوّة حالة في البدئ تفعل فيه و به مأتصدر <٥> عنه من الأفعال و الحركات المختلفة الأوقات والجهات. بشعور و معرفة مميّزة معيّنة لها بحسبها و يحصل له بها كماله النوعي و تحفظه عليه. ٧

و هذا الرسم لأوحد الزمان ذكره في كتاب المعتبر و قال في شرحه: «إنّ قولنا «قوّة» نعني^ به الفاعل الذي ليس بجسم؛ فإنّ الجسم لايكون فاعلاً بجسميّته. ٩ بل بالقوّة التي فيه ١٠؛ و قولنا:

١. م: موضع، ٢. المعتبر: - إنَّ. ٢. المعتبر: - إنَّ

٢ م: بهما. ٥. م: التوعية. ٩ م: يحفظ.

٧. المعتبر في المحكمة، ج٢، صص ٣٠٣\_٣٠٣. ٨ م: يعني.

٩. م: لجسميته.

١٠. الممتبر: + على ماسبقى بيانه. فالقؤة مبدأ الفعل و الفعل صادر عن القؤة وكل فاعل امّا قـؤة و امّـا ذو قـؤة و ذوالقؤة يفعل بقؤته فالفاعل هو القؤة.

«حالّة في البدن» للفرق بين النفس و بين أشياء اليستونها عقولاً فعّالة المفارقة للأجسام؛ و قولنا: «في الأبدان» و لم نقل الأجسام و الأجساد»، لأنّا نعني بالبدن الجسم الذي هو مستعد بعزاجه و طباعه و شكله و آلاته لحلول النفس فيه؛ وقولنا: «تفعل فيه و به» للفرق بينها و بين الحرارة، مثل التي تفعل في البدن و لانفعل به أي لاتتخذه الآلة لفعلها كاليد و الرّجُل. و قولنا: «ما تصدر المعنه من الأفعال و الحركات» لأنّ الافعال و الحركات الإرادية تصدر المنافرة عن أجزاء النبات و أعضاء الحيوان الورادية و معروها الأوّل الحقيقي إنّما هو عن النفوس و بها الله و قولنا: «المختلفة الأوقات و الجهات» ليفرّق البينها و بين الطبيعة التي أفعالها و حركاتها بها الله بحسبها» يعنى الله و المنافرة واحد و إلى جهة واحدة؛ و قولنا: «بشعور و معرفة متيزة معيّنة لها بحسبها» يعنى الله به أنّ القاصد التارك لجهة دون جهة و الفاعل في وقتٍ دون وقتٍ يشعر و يعرف الفرق بين المقصود و المتروك من الجهتين؛ و المفعول فيه هذا دون هذا من الوقتين و يعرف الفرق بين المقصود و المتروك من الجهتين؛ و المفعول فيه هذا دون هذا من الوقتين و الحالتين الموقتين؛ فإنّ الأوقات من الأرسان الميتميد الميتميدات الحوادث الحوادث الموقتين؛ فإنّ الأوقات من الأرسان الميتميدات الموقتين؛ فإنّ الأوقات من المقالم الله الماله الله الماله الله الماله المالة المالة الماله الماله المالة المالة على الله في المه على الله فصل مميّز

١. المعتبر: + يأتي ذكرها في ما بعد يشمونها.

۴. المعتبر: +كما قالوا في الحد القديم إنها كمال اؤل لجسم آلى فإن البدن في العرف بجري مجرى ذلك النفس فإن النفس نفس للبدن و البدن بدن للنفس و النفس المفارقة للبدن لا تسمّى نفساً و إن سمّيت فكما يسمم البدن المفارق للنفس أعنى الميت حيواناً و انساناً و بدناً وعلى الحقيقة فلايسمَى و هذا هو الذي عنينا حتى يعرفه من يسمعه فان القائل بعنى ما يعنيه بلفظه و إذا عرف السامم معناه تم له فهمه عنه.

| · 1                       |                          |                      |
|---------------------------|--------------------------|----------------------|
| ٧. المعتبر: مثلاً.        | خ م: پیتهما              | ۵ م: يفعل.           |
| ١٠. م: لايتحده.           | ٩. م: لاتفعل.            | ٨ م: يفعل.           |
| ١٣. (المعتبر): الحيرانات. | ۱۲. م: ـ تصدر.           | ۱۱. م: يصدر.         |
| ١٥. (المعتبر): لنفرّق.    | يكتب والانسان الكاتب به. | ١٢. المعتبر: +كالقلم |

١٤. م: شيئين؛ (المعتبر): سنن. ١٧. (المعتبر): نعني. ١٨. م: الحالين.

١٩. م: + به. ٢٠ المعتبر: + الزمان على ما سبق فيه الكلام.

۲۱. (المعتبر): متميز. ۲۲. (المعتبر): لحرادث. ۲۳. م: كمال.

٢٢. المعتبر: تحفظه.

٣. م: لم تقل.

في الحدّ، بل معنى يكمّل بحقيقة أ المحدود و أوصافه الذاتية؛ فإنّ النـفس هــي النــي تــخصّ الشخص بصورته النوعية و تبلغه كماله منها و تحفظه "عليه حتّى يبقى على ما هو مدّة طويلة أو قصيرة أو أبدا» ".

واعلم أنّ قول أوحد الزمان من النفس في هذا الرسم «إنّها حالّة في البدن» لاينافي ما قيل في الرسم الذي قبله من أنّها غير حالّة في الجسم؛ لأنّ المراد بلفظة الحلول في الموضعين مختلف؛ فإنّها في الأوّل عبارة عن كون الشيء شايعاً في شيء آخر، لاكجزء منه؛ و في الثاني عبارة عن تعلّق الشيء بشيء آخر؛ إمّا من طريق الانطباع و الشيوع؛ <٧> و إمّا من طريق التدبير و التصرّف؛ و الحلول بهذا النفسير أعمّ منه بالتفسير الأوّل؛ فلايكون إيجابه منافياً لسلب الأوّل؛ لأنّ سلب الأخص لاينافي إيجاب الأعمّ؛ و في شرح أوحد الزمان بقوله «إنّها حالّة في البدن» مايدل على ذلك أيضاً؛ لأنّه جعله للفرق بين النفس و العقل؛ و لافرق بينهما عند الحكماء الإ أنّ النفس لها تعلّق بالأجسام من طريق التدبير و التصرّف، و العقل ليس له هذا التعلّق.

# مرزق الفصل الثاني م في إثبات وجود نفس الإنسان

اعلم أنّ الحكماء جعلوا وجود الأشياء على أربعة مراتب: وجنود فني الأعنيان و وجنود فني الأذهان و وجود في اللفظ و وجود في الكتابة؛ و قالوا: إنّ كلّ مرتبة من الثّلاثة الأخيرة تندلً على ما قبلها؛ فالكتابة تندلّ على اللفظ و اللفظ على الوجود الذهني و الوجنود الذهني على الوجود الديني، إلّا أنّ دلالة الكتابة و الألفاظ تختلف فيحسب الأوضاع، و دلالة الوجود الذهني الذي هو عبارة عن تصورات الأشياء لا تختلف على الختلافها، كما أنّ مندلوله الذي هنو الوجنود المعيني لا يختلف.

و قد حصل بما قيل في الفصل الأوّل وجودُ النفس الذهني المدلول عليه بلفظة النفس؛ و قد

٣ م: يحفظه.

۲. م: يخمس،

المعتبر): مكمل لحقيقته.
 المعتبر، صحر ٢٠٢٥ ٢٠٥.

۶ م: لايختلف.

۵ م: يختلف.

بقي تحصيلُ وجودها حـ٨ > العيني؛ أعني بيان أنَّ الشيء الذي يقال له نفس هــو مــن جــملة الموجودات العينيّة؛ و الحكماء تقول: «إنّ النفوس اربعة أ: فلكيّة و إنسانيّة و حيوانيّة و نــباتيّة» و الذي يجب إثباتُه بحسب غرض هذه المقالة هو وجود النفس الإنسانيّة.

فأقول: إنّ العلم الضروري حاصل بأنّ الشيء الذي يشير إليه كلُّ واحد منّا بقوله: «أنا» حين يقول : «أنا فعلتُ كذا» و «أنا أدركتُ كذا» هوالذي كان موجوداً. قيل: «هذا يعيش سنين» مع أنّ هذا الهيكل المحسوس لاينفك في هذه العدّة عن كونه متغيّراً متبدّلاً؛ و إذا كان الأمر كذلك ، كان هذا الشيء المشار إليه بـ «أنا» مغاير أنهذا الهيكل المحسوس و البنية المخصوصة.

و هذا الشيء هو الذي يدرك بجميع الإدراكات جميع المدرّكات، بدليل أنه يحكم على بعضها بالبعض، و الحاكم على الشيئين لابدّ و أن يكون مدركاً لهما؛ و هو أيضاً القادر الفاعل الملتذ المتألم المريد الكاره؛ لأنّ الإنسان قد يتخيّل شيئاً، فيريده أو يكرهه؛ و لولا أنّ المتخيّل هو معيّنة المريد أو الكاره لما لزم من التخيّل حصولُ الإرادة: ح > أوضدها؛ و إذ كان الأمر كذلك، فهذا الشيء به يصير نوع الإنسان إنساناً بالفعل؛ فأنّه ليس الإنسان عبارة إلا عن الحيوان الناطق، و لامعنى للحيوان إلا الجسم الحسّاس المتحرّك بالإرادة؛ و قد تبيّن بما سبق أنّ هذا الشيء هو الذي يحسّ و هو الذي يحرّك بالإرادة؛ قلولاه لما حصل للجسم لاالحسّ و لا الحركة الإراديّة؛ و هذان الأمران إذا بطلا بطل نوع الحيوان الذي هو المقوّم لنوع الإنسان؛ فبطل لبطلانه نبوغ الانسان أيضاً.

فظاهر أنَّ هذا الشيء كمال أوّل طبيعيّ لجسم و لا لكلّ جسمٍ، بل لجسمٍ طبيعيّ و لا لكلّ جسم طبيعيّ ، بل لجسم طبيعيّ تصدر عنه كمالاته الثانية بواسطة الآلات.

فقد ثبت وجود النفس في الأعيان بحسب ما رسم أاؤلا ـ و هو الرسم المشهور ـ و أشا إثبات وجودها بحسب الرسمين الباقيين، فإنّه بحسب الثالث منهما ـ و هو الذي ذكره أوسد الزمان ـ واضح؛ إذ لاشك في [أنّ] الشيء الذي يشير إليه كلّ واحد من الناس بقوله: «أنا» يصدق

۱. م: أربع، ٢. م: مغايرة، ٣. م: الشتين. ٢. م: رسمت.

عليه جميعُ ما قيل في ذلك الرسم؛ و أمّا بحسب الرسم القائل بأنّ النفس جوهر غير جسماني، محرّك للبدن. ففيه صعوبة؛ لأنّه يحتاج فيه إلى بيان أنّ هذا الشيء المشار إليه بـ «أنــا» تــصـدق <١٠٠ > عليه ثلاثةُ أمور: أنّه جوهر و أنّه غير جسمانيّ و أنّه جوهر محرّك للبدن.

و بيان الأول: أنه لو لم يكن جوهراً لكان عرضاً؛ إذ لا واسطة بينهما؛ و لمّا عرفت من أنّ الجوهر هو ما ليس وجوده في موضوع و العرض هو الموجود في موضوع، لو كان عرضاً لكان موضوعه: إمّا أن يكون جسماً أو لايكون؛ و الأول باطل و إلّا لكان هذا الشيء جسمانيّاً، و سنبيّن بطلان ذلك إن شاء الله تعالى؛ فبقي أنّ موضوعه لايكون جسماً؛ و هذا الموضوع إن كان له تصرّف في الأبدان بذاته، فقد حصل المطلوب؛ و إن كان ذلك التصرّف ليس له بذاته. بل يعرض فيه، فقد حصل المطلوب أيضاً؛ لأنّ الشيء الذي يكون نفساً على هذا التقدير هو ذلك الموضوع لا ذلك العرض؛ فإنّ الأعراض التي تعرض للنفوس؛ فتوجب صدور أفعال منها بعسبها \_ كالإرادة و القدرة و غيرهما \_ الاسميّم نفوساً، بل المسمّى بذلك هو موضوع تلك الأعراض التي إنّما تصدر عنها تلك الأفعال لأجل كونها في ذلك الموضوع؛ و بالجملة: فإنّ المجموع المركّب من الجوهر و العرض جوهر، لعدم توقّفه على ذات أخرى؛ فيغايرها حتّى يقوم بالفعل؛ فإذا صدر عن ذلك المجموع من حيث هو المجموع فعل؛ فإنّ ذلك يكمون صادراً عن بالفعل؛ فإذا صدر عن ذلك المجموع من حيث هو المجموع فعل؛ فإنّ ذلك يكمون صادراً عن جوهر لاعن عرض.

۱۱> و بيان الثانى: أنّه لو كان الشيء المشاراليه بـ «أنا» جسماً أو حالاً في جسم، لكان منقسماً أبداً؛ إذ التالي باطل؛ فالمقدّم مثله؛ و بيان الشرطيّة: أنّ كلّ جسمٍ منقسم أبداً، لابمعنى أنّه يقبل انقساماً غير متناه البائفل، بل بمعنى أنّه لاينتهى في الصغر إلى حددٍ لايمقبل بسعد ذلك انقساماً المناهل كالقطع و التفكيك و إمّا بالقوّة كالوهم و الفرض.

و الأدلّة على بيان هذه المقدّمة كثيرة وكلّها مشهورة و مع ذلك فلابدٌ من ذكر واحد منها لئلّا يبقى البرهان محتاجاً في بيان إحدى مقدّماته إلى كتاب آخر.

. فأقول: الدليل على إنقسام الجسم أبداً أنّ أيّ جزءٍ فُرض فيه، فإنّه يصحّ وقوعه بين جزئين آخرين؛ فإن لاقى ما على يمينه ممّا به لاقى ما على يساره، كانت الملاقاة بالأسر؛ فكان كلّ واحد من الطرفين ملاقياً بكلّيته كلّية الوسط؛ فلايكون مجموع الأجزاء أزيد في المقدار من الجزء الواحد؛ وحينئذٍ لايكون تأليف هذه الأجزاء سبباً لازدياد القدر و الحجم؛ فلايكون الجسم مركّباً من هذه الأجزاء؛ هذا خلف؛ و إن لاقى ما على يسمينه بمغير الجانب الذي بمه لاقمى ماعلى أيساره، كان منقسماً؛ ح١٢ > وحكم باقي الأجزاء حكم هذا الجزء؛ فوجب انبقسام الأجزاء جميعاً.

و باقى الأدلّة مع معارضات المتكلّمين لها و الجواب عن تلك المعارضات مذكور في الكتب المبسوطة.

و إذا كان كلّ جسم منقسماً بالمعنى المذكور، كان الحالّ في الجسم أيضاً كذلك؛ لأنّ كلّ ما حلّ في المنقسم فإنّه ينقسم بانقسامه و إلّا لكانت الأجزاء المفترضة في المحلّ: إمّا أن يوجد فيها شيء من الحالّ أو لايوجد؛ فإن وجد فلايخلوز إمّا أن يوجد الحال بتمامه في كلّ واحد من تلك الأجزاء أو في بعضها، أو لايكون كذلك، بل يكون الوجود منه في الجزء الآخر؛ فالاقسام ثلاثة:

أحدها: أن يكون الحالُ بتمامه إِمَّا يَوْجُوداً فَيْ كُلِّ وَاحْدُ وَاحِدُ منها أو يكون موجوداً في بعضها دون البعض.

فإن كان الأوّل: فهذا يقتضي أن يكون العرض الواحد أو الصورة الواحدة موجودين في أكثر من محلّ واحد في دفعة واحدة، و هو محال؛ و إلّا لم يتميّز العرضان الحاصلان في المحلّين دفعة عن العرض الواحد القائم بهما دفعة، فلا يتميّز وجود العرض الآخر عن عدمه؛ فيصدق عليه أنّه موجود و معدوم معاً؛ هذا خلف.

و إن كان الثاني: <١٣> فحينئذٍ يكون المحلّ هو ذلك البعض؛ و ننقل الكلام بعينه إليه؛ فإن كان منقسماً أيضاً لزم أن يكون حاصلاً في ذلك البعض و هلّم جرّاً؛ و كلّ ما كان منقسماً فإنّه لايحلّ فيه إلّا المنقسم و يلزم منه حصول المطلوب.

١. م: على ما. ٢. م: لايوجك.

و ثانيها أن يتوزّع أجزاء الحالّ على أجزاء المحل؛ و هذا يقتضي أن يكون الحالّ منقسماً؛ و هو خلاف الفرض.

و ثالثها: أن لايوجد في شيء من أجزاء المحلّ شيء من الحالّ أصلاً و همو محال؛ لأنّـه حينئذٍ يكون جميع أجزاء المحلّ خالية عن ذلك الحالّ، فلايكون الحالّ حالاً؛ هذا خلف.

و إذا كان كلّ جسم و كلّ حالٌ في الجسم منقسماً، فقد ثبتت الشرطية؛ و بيان بطلان التالى: إنّ هذا الشيء الذي يشار اليه به «أنا» لانشكّ في أنّه عالم؛ فلو كان منقسماً لكان السوصوف بالعلم إمّا بعضه و إمّا كلّه؛ فإن كان بعضه فذلك البعض: إمّا أن يكون قابلاً للقسمة الفرضيّة و إمّا أن لا يكون قابلاً؛ و الأوّل محال؛ لأنّه إن كان الموصوف بالعلم كلّ ذلك البعض: فالكلام فيه هو الكلام في القسم الثاني؛ و إن كان الموصوف به بعضه اقتضى ذلك أنّ كلّ ما يكون قابلاً للقسمة الفرضية، فإنّه لا يتّصف بذلك العلم و يلزم من باب عكس النقيض حاله > أنّه لاشيء ممّا يكون متّصفاً بذلك العلم يكون قابلاً للقسمة الفرضية، و هو المطلوب.

فبقي أنه لايكون ذلك البعض الموضوف بالعلم قابلاً للقسمة الفرضية؛ و همو المعللوب؛ وحينئذ يكون المشارإليه برهأنا، هو ذلك البعض و يتحصل المطلوب أيضاً؛ و إن كان الموصوف بذلك العلم هو كل الشيء الذي يشارإليه برهأنا، فلا يخلو: إمّا أن يكون كلّ واحد من أجزائه عالماً أو لايكون؛ و على التقدير الأوّل: فإمّا أن يكون كلّها عالماً العلم واحد، و إمّا أن يكون كلّ واحد منها عالماً بعلم واحد، و إمّا أن يكون كلّ واحد منها عالما بغير العلم الذي يعلم به الآخر؛ و على التقدير الثاني: فإمّا أن يحدث العلم في ذلك المجموع أو لا يحدث.

فقد حصل من هذه ٢ الأقسام أربعة:

الأوّل: أن يكون العلم الذي يعلم به كلّ واحد من الأجزاء هو العلم الذي يعلم به الآخر بعينه؛ و هذا يقتضي أن يكون الحالّ الواحد في الحالة الواحدة في أكثر من محلّ واحد و هذا ممتنع. و القسم الثانى: أن يكون علم بعضها مغائراً لعلم الثاني؛ و هذا يقتضي أن يكون الشيء الذي فرضناه واحداً هو أشياء كثيرة؛ و هذا خلف. و القسم الثالث: أن لايكون كلّ واحد <١٥> من الأجزاء علماً. لكنّه عند اجتماعها يحدث العلم: و هذا على قسمين؛ لآنه إمّا أن ينقسم العلم بانقسام ذلك الشيء المركّب أو لاينقسم؛ و كِلا القسمين باطل.

أمّا الأوّل، فلأنّ العلم: إمّا أن يكون متعلّقاً بالبسائط، أو بالمركبات؛ وعلى التقديرين يكون متعلّقاً بالبسائط لامحالة؛ لأنّ العلم بالمركب مشروط بالعلم يأجزانه؛ و أجزاء المركب هي البسائط؛ و إذا كان العلم متعلّقاً بالأمور الغير المنفسمة استحال أن يكون هو أيضاً منفسماً و إلا لكان بعضه: إمّا أنّ يتعلّق بجملة ما يتعلّق به كلّه أو ببعضه أو لابشيء منه؛ و الأوّل يقتضي أن يكون الجزء مساوياً للكلّ في تمام المهيّة و ذلك محال؛ و الثاني يلزم منه انقسام المعلوم و هو خلاف الفرض؛ و الثالث ينقسم إلى قسمين؛ لأنه لا يخلو: إمّا أن يكون إذا اجتمعت تلك الأشياء يحصل العلم بذلك المعلوم أو لا يحصل؛ فإن لم يحصل لم يكن هناك علم بذلك المعلوم أصلاً؛ هذا خلف؛ و إن حصل العلم به لم تكن تلك الأجراء أجزاء للعلم المتعلّق بذلك المعلوم؛ و ليس الكلّ إلا لقابله أو فاعله؛ لأنه لم يتعلّق كلّ واحد من أجراء ذلك العلم بشيءٍ من المعلوم؛ و ليس الكلّ إلا مجموع حـ ١٤٠ > الأجزاء؛ وجب أن لا يكون للكلّ تعلّق بذلك المعلوم؟ أصلاً؛ هذا خملف؛ و أيضاً، فهذا العلم الحاصل؛ إمّا أن يكون منفسماً أو لا تقلّ ذلك الأول عاد التنفسيم؛ و إن كان أيضاً، فهذا العلم الحاصل؛ إمّا أن يكون منفسماً أو لا تقلّ ذلك الأول عاد التنفسيم؛ و إن كان أيضاً، فهذا العلم الحاصل؛ إمّا أن يكون منفسماً أو لا تقلّ ذلك الأول عاد التنفسيم؛ و إن كان الثاني حصل المطلوب.

و أمّا الثاني و هو أن لاينقسم العلم بانقسام ذلك المركّب، فلأنّ النسبة التي بين العالم و بين العلم: إمّا أن يكون لكلّ واحد من أجزاء المركّب أو لبعضها أو لواحد منها؛ و الأوّل باطل؛ لأنه إن كانت النسبة إلى ذات العلم بأسره، فمعلوم أنّ كلّ واحد من الأجزاء ليس هو جزءاً من المعلوم، بل المعلوم كما هو؛ فيكون معقولاً مرّات كثيرة؛ و ذلك محال؛ و إن كانت نسبة كلّ واحد إلى شيء من ذات العلم غير ما إليه نسبة الآخر، فذات العلم إذن منقسمة "؛ و الثاني سو هو أن يقال: النسبة لبعض أجزاء المركّب دون البعض \_ باطل أيضاً؛ لأنّ الكلام ليس هو في الذي له إليه نسبة؛ فإن كان مركّباً عاد ما يقدم من الكلام؛ و إن لم يكن مركّباً فذلك المطلوب؛ و الثالث و هو أن نسبة؛ فإن كان مركّباً عاد ما يقدم من الكلام؛ و إن لم يكن مركّباً فذلك المطلوب؛ و الثالث و هو

١. م: لميكن. ٢. م: العلوم. ٣. م: منقسم.

أن يقال: لا نسبة لواحدٍ من الأجزاء \_ باطل أيضاً؛ لأنّه حينئذٍ تكون الجميع الأجزاء خالية عن تلك النسبة؛ فلا يكون المجموع الذي له نسبة ح١٧ > إلى ذات العلم له نسبة إليه؛ هذا خلف.

و القسم الرابع: أن لايكون كلّ واحد من أجزاء المركّب علماً و عند اجتماعها لايمحدث العملم؛و هذا ظاهر البطلان؛ لآنه حينئذٍ يكون ذلك المجموع غير علم و قد كان فرض أنّه علم؛ هذا خلف.

فقد ثبت أنّ هذا الشيء الذي يشير إليه كلّ واحد [منّا] بقوله: «أنا» حين نقول: «أنا فعلتُ» و «أنا أدركتُ» هو جوهر غير جسماني؛ و أمّا أنّه محرّك للبدن فظاهر؛ و إذا كان الأمر كذلك، فهذا الشيء هو النفس الذي عرفتَه ؟ على سبيل شرح الإسم من قبل.

فقد صحّ وجود النفس في الأعيان بحسب التفاسير الثلاثة المذكورة في الفصل الأوّل و بان أنّ المعرّف لها واحد إلّا أنّ التعريفات مختلفة.

و إذا تقرّر هذا، فاعلم أنّ الرسم الأوّل تدخل فيه النفوس الثلاثة الإنسانية و الحيوانية و النباتية و تخرج عنه الفلكية؛ لأنّ فعلها عنده ليس بواسطة الآلات؛ و مَـن قـال مـنهم إنّـها تستعمل ً في فعلها آلة، فإنّها عنده واخلة تحت هذا الرسم أيضاً.

و أمّا الرسم الثاني، فلايدخل فيه إلا النفس الإنسانية و الفلكية؛ و أمّا الحيوانية و النباتية فإنّها على رأيهم حمره > منظيمة في أبدانها حالة فيها كحلول العرض في الموضوع أو الصورة في الهيولى؛ و إذا كان قد قبل على هذا الرسم إنّ النفوس غير جسمانية، خرج هذا الأمران .. أعنى ما يسمّونه نفساً حيوانية و نفساً نباتية .. عن أن يكون نفساً بحسب هذا الرسم؛ و أنت يمكنك بعد قولك على ما سلف أن تتنبه من نفسك و تعلم أنّ للحيوانات نفساً غير منطبعة في أبدانها و لا حالة فيها، بل حالها في التجرّد عن الأجسام كحال النفس الإنسانية من غير فرق؛ و أمّا النباتية ففيها نظر،

و أمّا الرسم الثالث \_ فهو الذي ذكره أوحدالزمان \_ فعند مَن يرى أنّ للنبات شعوراً تدخل أ تحته النفوس الأربعة؛ و عند مَن لايرى ذلك فتدخل<sup>٥</sup> تحته سنها شلائة: الفملكية و الإنسسانية و الحيوانية.

١. م: يكون. ٢. م: عرفت. ٣. م: يستعمل.
 ٢. م: يدخل. ٥. م: فيدخل.

و قد ظهر من هذا البحث أنّ النفس الإنسانية التي فيها الكلام في هذه المقالة داخلة في الرسوم الثلاثة؛ و لولا أنّ المباحث المذكورة في هذا الفصل ممّا ينتفع بها في الفصول المستأنفة لكنتُ قد اكتفيتُ الإيراد رسم واحد و إثبات وجود ١٩٠ > نفس الإنسان بحسب ذلك الرسم؛ إذ لاحاجة في غرض هذين الفصلين إلى أكثر من ذلك.

# المُصل الثالث في الواجب و الممكن و انقسام الموجود إليهما

أمّا الواجب الوجود فهو الذي يستحقّ الوجود لذاته؛ و أمّا الممكن الوجود فهو الذي لا يقتضي لذاته لا الوجود و لاالعدم؛ و إن شئت قلت: إنّ الواجب الوجود هو الذي إذا اعتبرت ماهيته من حيث هي هي، فإنّه لا يصحّ عليه العدم؛ و الممكن الوجود هو الذي إذا اعتبرت مهيته من حيث هي هي، كانت قابلة للعدم؛ و الشيء إنّما يعرض له الإمكان إذا قطع النظر عن وجوده و عدمه و عن سببّهما أيضاً و التفت إلى ذاته من حيث هي ققط، فإنّه إذا لم ينظر إليه من هذا الاعتبار فربّما لا يبقى ممكناً، بل يصير واجباً أو صينعاً.

لايبقى ممكناً، بل يصير واجباً أو صعنعاً.
و أمّا بيان الحصر في أنّ كلّ موجود إمّا وأجب و إمّا ممكن، فهو إنّ كلّ مهية موجودة في الأعيان: إمّا أن يكون في ذاتها اقتضاء للعدم أو لايكون في الأعيان: إمّا أن يكون في ذاتها اقتضاء للعدم؛ و هذه قسمة عقلية تعتبر في الأذهان في كلّ موجود. فالتي في ذاتها اقتضاء لاللوجود و لاللعدم؛ و هذه قسمة عقلية تعتبر في الأذهان في كلّ موجود. فالتي في ذاتها اقتضاء للوجود هي الواجبة الوجود لذاتها؛ و التي ليس في ذاتها اقتضاء لاللوجود و لاللعدم هي ح٠٢ > الممكنة الوجود لذاتها؛ و أمّا التي في ذاتها اقتضاء للعدم، فهي الممتنعة الوجود لذاتها، و هذه لاتوجد البتّة لابذاتها و لابغيرها؛ فإنّ الشيء الذي يقال إنّه ممتنع الوجود؛ فإمّا أن يقال ذلك منه مطلقاً أو بشرط، فإن كان الأوّل، فلا يمكن أن توجد ذلك الشيء أبداً لا لذاته ولالعلمة و لا بوجه من الوجوه البتّة؛ و إن كان الثاني. فذلك الشرط إمّا ذاته أو غيرها؛ فإن كان غيرها، فليس كلامنا فيه؛ و إن كان ذلك الشرط هو ذاته، فلا يمكن وجوده إلّا مع ارتفاع ذاته؛

لآنه من المعلوم أنّ الشيء إذا كان ممتنع الوجود بشرطٍ، فإنّه لايصحّ وجوده إلّا مع ارتفاع ذلك الشرط، لكن وجوده مع ارتفاع ذاته محال؛ لأنّ ارتفاع ذاته عدم و يستحيل أن يكون الشميء موجوداً معدوماً معاً؛ وإذا كان الأمر كذلك؛ فالممتنع الوجود بذاته لا موجود أبداً.

فيبقى من الأقسام الثلاثة الواجب الوجود لذاته و الممكن الوجود لذاته؛ فكلّ مهية موجودة في الأعيان: إمّا واجبة الوجود لذاتها و إمّا ممكنة الوجود لذاتها.

و اعلم أنّه إذا قيل في أكثر المواضع «واجب الوجود» أو «ممكن الوجود» فــإنّما يــراد بـــه واجب الوجود لذاته و ممكن الوجود لذاته.

و تبيّن <٢١ > حصر الموجودات كلّها في هذين القسمين بوجه آخر هو أسهل مـن هـذا و ذلك أن يقال: كلّ موجود فإمّا أن تكون الحقيقته من حيث هي هي قابلة للمعدم أو لايكمون كذلك؛ و الأوّل هو الممكن الوجود و الثاني هو الواجب الوجود؛ و هذا نفي و إثبات؛ فلا يكون بينهما واسطة.

و للسوفسطائية في هذا الباب معارضات كثيرة، مثل قولهم: لو كان للشيء وجوب لكان ذلك الوجوب مغائراً للوجود، بدليل أنّ الواجب يشارك ساير المهيّات المسوجودة في أنّه موجود و يخالفها في الوجوب؛ و من المعلوم بالبديهة العقلية أنّ الشيء الذي به المشاركة يجب أن يكون مغائراً لما به المخالفة؛ و لأنّه لو لم يكن الوجوب مغائراً للوجود لكان قولنا: «الواجب موجود» نازلاً منزلة قولنا: «الواجب واجب» أو «الموجود موجود» في عدم الفائدة.

و إذا ثبت المغائرة فلايخلو: إمّا أن يكون الوجـوب وجـودياً أو عـدمياً؛ و التـاني مـحال، لاستحالة أن يكون الوجود متأكّداً بمنافيه و مناقضه لا الذي هو العدم؛ و لأنّ الوجوب نـقيض <٢٢ > اللّا وجوب الذي هو عدمي، لكونه محمولاً على المعدوم؛ فيكون الوجوب وجـودياً؛ لأنّ رافع العدم لابدّ و أن يكون موجوداً.

و إذا كان الوجوب وجودياً فلايخلو الأمر من أحد قسمين: إمّا أن يكون بينه و بين الوجود ملازمة أو لايكون.

١. م: يكون. ٢. م: مناقضة.

فإن كان الأوّل فهو ينقسم إلى ثلاثة أقسام؛ لأنّه إمّا أن يكون أحدهما مفتقراً إلى الآخر من غير عكس أو يكون كلّ واحد منهما مفتقراً إلى صاحبه أو يكونا معلولَين لعلّةٍ واحدةٍ هما معاً مفتقران إليها.

و الأوّل محال؛ لأنه إن كان الوجوب مستلزماً للوجود مع أنّ الوجوب مفتقر إلى الوجود لكونه صفة له و الصفة مفتقرة إلى الموصوف، فذلك هو القسم الثانى: هذا خلف: و إن كان الوجود مستلزماً للوجوب لزم المحال من وجهين: أحدهما أن يكون الوجوب معلولاً و كلّ معلول ممكن و كلّ ممكن و كلّ ممكن فإنّما يجب بعلّته؛ فقبل هذا الوجوب وجوب آخر و يتسلسل الأمر إلى غير النهاية و ستعرف استحالته؛ و ثانيهما أن يكون كلّ موجود واجباً و إلّا لم يكن الوجوب لازماً للوجود؛ هو خلاف الفرض.

و الثاني محال أيضاً؛ لأنّ المفتقر إلى المفتقر إلى الشيء مفتقر إلى ذلك الشيء؛ فيكون كــلّ واحد منهما مفتقراً إلى نفسه و ذلك ظاهر البطلان

و الثالث محال أيضاً، لاستحالة أن يكون الموجود <٢٣ >الواجب الوجود لذاته مفتقراً إلى علَّة منفصلة.

عنه منفصله.
و إن كان الثاني \_و هو أن لايكون بين الوجود و الوجوب ملازمة \_فحينتذ يجوز انفكاك كلّ واحد منهما عن الآخر؛ فجاز أن ينفك ذلك الوجود عن الوجوب؛ فلا يكون ذلك الوجود واجباً لذاته و قد كان فرض كذلك؛ هذا خلف.

و مثل قولهم: إنّ المحكوم عليه بالإمكان إمّا أن يكون موجوداً أو معدوماً؛ و إذا حصل أحد الأمرين امتنع حصول الآخر، لاستحالة الجمع بين الوجود و العدم؛ و إذا استنع حصول أحد الأمرين امتنع حصول إمكان الوجود و العدم؛ و كذلك إذا قلنا إنّ الممكن إمّا أن يحضر معه سبب وجوده أولا يحضر» لأنّه إن حضر سبب الوجود كان الممكن واجباً؛ و إن لم يحضر كان ممتنعاً؛ و الوجوب و الامتناع ينافيان القول بالإمكان.

و مثل قولهم: لو كان في الوجود شيء واجب الوجود أو ممكن الوجود لكان ذلك الوجوب أو ذلك الإمكان إمّا أن يكون موجوداً أو معدوماً. لاجايز أن يكون موجوداً و إلّا لكان كلّ واحد من الوجوب و الإمكان إمّا واجباً أو ممكناً؛ و الأوّل يقتضي أن يكون وجود المهيّة متقدّماً على وجوب وجودهما؛ لأنهما صفتان و ثبوت الصفة ح٢٢ > للشيء متأخّر عن وجود ذلك الشيء في نفسه؛ و الثاني يقتضي مع هذا المحال محالاً آخر و هو أن يكون المفتقر إلى الغير واجباً لذاته؛ هذا خلف؛ و لا جايز أن يكون ذلك الوجوب أو ذلك الإمكان معدوماً؛ لأنّ الوجوب نقيض اللا وجوب، و الإمكان نقيض اللاإمكان؛ وكلّ واحد من اللاوجوب و اللا إمكان يصح حمله على المعدوم؛ فهما عدميان؛ فيكون نقيضهما وجودياً ضرورة كون أحد النقيضين وجودياً.

فهذا ما حضرني الآن من الشُبّه التي يذكرونها في هذا الموضع؛ و لو أخذت حينئذٍ استقصاء جميعها <sup>١</sup>، لاحتاجت إلى أضعاف هذا الكتاب.

و الجواب عمّا تمخّلوا به أوّلاً هو أن يقال: لانسلّم أنّ الوجود مغاثر للوجوب.

قولهم: الواجب يشارك ساير الموجودات في أنّه موجود و يخالفها في الوجوب، و ما به المشاركة يجب أن يكون مغائراً لمابه المخالفة؛ قلت: هذه المشاركة: إمّا أن يكون في اللفظ و إمّا أن يكون في اللفظ و إمّا أن يكون في المعنى؛ فإن كانت في اللفظ فلا يدلّ على المغائرة؛ لأنّه قد يقال: إنّ النفس الإنسانية تشارك النفس الفلكية في أنها نفس و تمتاز عنها بأنها إنسانية؛ و ما به المشاركة مغائر لما به المخالفة؛ فنفس الإنسان مركبة ممّا به شاركت غيرها و ممّا به امتازت عن غيرها؛ و لمّا كان هذا باطلاً بما تقدّم من البرهان الدال على أنّ نفس الإنسان يستحيل أن يكون مركبة، فكذا ما ذكروه ههنا.

و إن كانت المشاركة في المعنى، ففيه النزاع؛ و لهم <٢٥ > في بيانه وجوه:

أحدها قولهم: إنّ العقل يقسّم الوجود إلى الواجب و الممكن؛ و مورد القسمة يجب أن يكون مشتركاً بين القسمين.

و جوابه: لانسلّم أنّ مورد القسمة هو الوجود، بل العقل إنّما يحكم بأنّ كلّ مهيّة مـوجودة: فإمّا واجبة و إمّا ممكنة؛ و هذا لايدلّ على أنّ الوجود مشترك بينهما: و يتقدير تسليمه فلانسلّم

۲ م: يمتاز.

۲. م: يشارك ،

۱. م: جميعاً.

٨ م؛ نفس.

أنّ مورد القسمة يجب أن يكون مشتركاً اشتراكاً معنوياً، بل قد يكون ذلك الاشتراك لفظياً، كما يقال: «إنّ العين ينقسم إلى عين الركبة و عين الدينار» بمعنى أنّ المسمّى عيناً منه ما هو كذا و منه ما هو كذا.

و ثانيها قولهم: مفهوم النقي من حيث إنّه نفي واحد؛ فلو لم يكن الإثبات المقابل له واحداً لبطل الحصر.

و جوابه: أنّ نفي كلّ شيء يقابله ثبوت ذلك الشيء؛ و ثبوت ذلك الشيء إذا كان هو ذاته، فالمقابل في كلّ شيء لنفيه يكون مغائراً لمقابل نفي غيره.

و ثالثها: أمّا إذا اعتقدنا وجود شيء ثمّ علمنا بعد ذلك أنه جوهر أو عرض أو سواد أو بياض، فإنّه لا يزول الاعتقاد الأوّل بسبب الاعتقاد الثاني، كما يزول اعتقاد أنّه جوهر بسبب اعتقاد أنّه عرض أو اعتقاد أنّه سواد بسبب اعتقاد ح٢٤ > أنّه بياض، و لو لم يكن الوجود مشتركاً بمين الأقسام كلّها لما كان كذلك.

و جوابه: أنّ هذا إنّما يلزم إذا لم يكن قول الوجود على ما يقال عليه بالاشتراك اللفظي أمّا من حيث أنّه كذلك ، فإنّ اعتقاد أحــد مــفهومات الوجــود يكــون حــاصلاً عــند زوال اعــتقاد الخصوصيات، فلا يلزم ما ذكر تموه. ﴿ مُنْ مَنْ مُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْم

و رابعها: أنَّ مَن قال بأنَّ الوجود غير مشترك في المعنى، فقد اعترف باشتراكه و إلَّا لكــان يفتقر أن يبنى ذلك في كلَّ واحد من قسمَى الوجود؛ و لمّا كان الحكم على الوجود بأنَّه غــير مشترك فيه يعمَّ كلَّ وجود علمنا أنَّ الوجود من حيث إنّه وجود مفهوم واحد.

و جوابه: النقض بقول القائل: إنّ العين غير مشتركة بمعنى أنّ ما هو قسمى العين غير متّحد بين الذوات و هو صادق مع الاختلاف.

و خامسها قولهم: إنّ الشيء الواحد لايكون في وجوده واجباً و ممكناً؛ و لو كان للــوجود مفهومات مختلفة لصحّ أن يكون بأحد مفهومَيه واجباً و بالآخر ممكناً.

و جوابه: أنّ هذا لايمتنع إلّا إذا كان المشترك هو معنى الوجود لا اسم الوجود؛ فيكون بيان اشتراك الوجود في المعنى به مصادرة <٢٧ > على المطلوب الأوّل. قولهم؛ لو لم يكن الوجود مغائراً للوجوب لكان قولنا: «الواجب موجود» نازلاً منزلة قولنا: «الواجب واجب» أو «الموجود موجود» في عدم الفائدة؛ قلت: هذا إنّما يلزم منه تغائرهما في المقل؛ و أمّا في الخارج فلا؛ لانك إن جعلت الموضوع في قولك: «الواجب موجود» و في قولك: «الواجب واجب» هو الواجب الذهني \_ أعني المفهوم من اللفظ الواجب \_ فهذا إنّما يدلّ على «الواجب واجب» هو الواجب الذهنية و إن جعلت الموضوع فيها هو الواجب العيني فالقائل بأنّ المغائرة الذهنية دون الخارجية؛ و إن جعلت الموضوع فيها هو الواجب العيني فالقائل بأنّ الوجود نفس المهيّة يجعل القضيتين في عدم الفائدة على السواء؛ و حينفذ لا يلزم من هذه الحجّة حصول المغائرة بين الوجود و الوجوب؛ و إن سلّم أنّ بين القضيتين فرق في ما يرجمع إلى أنّ إحديهما مفيدة و الأخرى غير مفيدة؛ فإنّه يرد تلك الفائدة إلى اللفظ، كالفائدة الحاصلة من قولنا؛ وإنّ الإنسان هو البشر» و إنّ «الليث هو الأسد».

و قد احتجّوا على أنّ الوجود أمر زائد على المهيات بحجج كثيرة غير هذه لايحتمل هـذا المختصر استقصاء الكلام فيها.

و الدليل على أنّ الوجود في الأعيان هو نفس الهيئة الخارجيّة أنّه لو لم يكن كذلك لكان: إمّا صفة للمهيّة أو داخلاً في المهيّة؛ و الأوّل محال؛ لأنّ الصفة مفتقرة إلى الموصوف و ما يفتقر إليه الشيء يجب أن يكون هويّته ذلك الشيء؛ فيلزم أن يكون المهيّة هويّة متعيّنة في الخارج <٢٨ > قبل الوجود؛ هذا خلف؛ و الثاني يلزمه المحال من وجهين: أحدهما أن تكون ابسائط المهيّات كلّها مركّبة؛ و الآخر أن يكون وجود المهيّة متقدّماً عليها لوجوب تقدّم الجزء على الكلّ؛ و إذا سلّمنا أنّ الوجوب مغائر للوجوب على سبيل المسامحة، فلا نسلّم أنّ الوجوب وجود ووهم، «لولم يكن كذلك لكان الوجود متأكّداً بمنافيه أو مناقضه الذي هو العدم» قلتُ: قد

قيل في جوابه إنّه إن كان المراد بتأكّد الوجود استحقاق الوجود، فلابدٌ من إقامة البرهان على أنّ هذا الاستحقاق أمر وجودي؛ و إن كان المراد به غيره، فلابدٌ من بيانه ليكون الكلام عليه بحسبه. قولهم: «إنّ الوجوب نقيض اللا وجوب الذي هو عدمي لكونه محمولاً على المعدوم» قلتُ: قد أجابوا عن هذا بأنّ قولكم: «اللا وجوب محمول على المعدوم» إن عنيتم به أنّ المعدوم» في

١. م: يكون. ٢. م: بمانيه.

الخارج موصوف باللا وجوب، فهو ظاهر البطلان؛ و إن عنيتم بــه أنَّ الوجــوب مــــلوب عــن المعدوم أو أنَّ صورة الممتنع و الممكن المعدوم موصوفان في الذهن باللا وجوب، فلم قلتم: إنَّ هذا يقتضى أن يكون اللا وجوب عدمياً؟

ح٣٩ > و أنا أقول: إنّ ما ذكروه من كون الوجوب مناقضاً للاوجوب ممكن! لأنّ التناقض على ما قيل في المنطق هو اختلاف قضيتين بالإيجاب و السلب اختلافاً يجب عنه لذاته أن يكون أحدهما بعينه أو بغير عينه صادقاً و الآخر كاذباً؛ و من المعلوم أنّ الوجوب و اللاوجوب ليسا بقضيتين حتّى يكون أحدهما مناقصاً للآخر؛ لأنّ القضية عبارة عن اللغظ المركب المحتمل للتصديق و التكذيب و كلّ واحدٍ من الوجوب و اللاوجوب فهو لفظ مفرد؛ و مع هذا فلا يحتمل أن يقال لقائله: لاأنه صادق و لاأنه كاذب؛ و بتقدير أنهما قبضيتان، فيليس بينهما اختلاف بالإيجاب و السلب؛ لأنّ لفظة اللاوجوب هي من الأسماء غير المحصلة؛ و ما كان من هذا القبيل فليس فيه حرف سلب على ما قديين جنيع ذلك في المنطق؛ و إذا سلم أنهما قبضيتان و أنهما متناقضتان، فلايلزم من ذلك أن يكون أحدهما وجودياً و الآخر عدمياً، بل إنّما يلزم أن يكون أحدهما وجودياً و الآخر عدمياً، بل إنّما يلزم أن يكون أحدهما صادقاً و الآخر كاذباً؛ و فرق بين المحوجب والوجودي و بين السالب و العدمي ح ٣٠ > و كذلك فرق بين الوجودي و العدمي و بين الصادق و الكاذب.

و الدليل على أنّ الوجوب عدمي هو ما ذكروه في شبهتهم الثالثة و عليه أدلَّة كثيرة لاحاجة إلى ذكرها.

و الجواب عمّا تمحّلوا به ثانياً أنّ الشيء إذا وجد بوجود سببه كان واجب الوجود بغيره؛ وكذلك إذا عدم بعدم سببه كان ممتنع الوجود بغيره؛ و لا منافاة بين كون الشيء واجهاً بغيره أو ممتنعاً بغيره و بين كونه ممكناً لذاته؛ و قد سبق أنّ الشيء لايعرض له الإمكان إلّا إذا التقت إلى ذاته من حيث هي فقط من غير التقات لا إلى وجوده و لاعدمه و لا سببهما.

و الجواب عمّا تمحّلوا به ثالثاً هو أن يختار من القسمين الذين " ذكروهما "القسم الثاني و هو

١. م: اللفظة. ٢. م: التي.

أن يكون الوجوب و الإمكان عدميين \. و قولهم: «إنّ الوجوب نقيض اللّا وجوب و الاإمكان نقيض اللامكان و كلّ واحد من اللا وجوب و اللا إمكان يصحّ حمله على المعدوم و المحمول على المعدوم معدوم» فقد سبق جوابه. فهذا ما حضرني من الجواب عن هذه الشبهة و هو على سبيل الاختصار.

### الفصل الرابع فى أنَّ واجب الوجود لايعدم أبداً

واجب الوجود إن امتنع عليه العدم، فهو المطلوب؛ و إن لم يمتنع <٣٠ > بل امكن، فإن لم يقع، حصل المطلوب أيضاً؛ و إن وقع، فوقوعه: إمّا أن يكون بسببٍ أو بغير سببٍ؛ لاجايز أن يكون بسببٍ لا و إلّا لكان وجود واجب الوجود لذاته متوقّفاً على عدم سبب عدمه؛ فيكون متوقّفاً على غيره؛ و كلّ ما يتوقّف وجوده على غيره، فهو معكن؛ فيكون الشيء الواحد واجباً لذاته ممكناً لذاته مماً و هو محال؛ لاتك ستعرف أن كلّ ما هو ممكن لذاته، فإنّ وجوبه بغيره؛ ولا يجتمع في أمر من الأمور آن يكون واجب الوجود بكلّ واحد منهما؛ و من المعلوم أنّ الشيء إذا وجب وجوده بأمر من الأمور، فإنّه لا يتوقف على ماعداه؛ فإذا وجب وجوده بذاته لم يكن متوقّفاً على غيره؛ فلا يكون لغيره مدخل في وجوده؛ و على هذا فقس الحال إذا وجب وجوده بغيره؛ فلو وجب وجوده بهما لاستغنى بكلّ منهما عن الآخر؛ و هو ظاهر البطلان.

و لاجايز أن يكون وقوع هذا العدم الممكن بلا سبب؛ لأنه إن كان هو و الوجود بالنسبة إلى المهيّة متساويين استحال أن يرجّح أحدهما على الآخر إلّا بسبب منفصل و هو خلاف الفرض؛ و إن لم يكونا متساويين بالنسبة ح٣٢ > إليها، بل كان أحدهما أولى فان كان الطرف الأولى هو الوجود، فمع هذه الأولوية إن لم يمكن وقوع الطرف الآخر، حصل المطلوب؛ و إن أمكن، فلابدً

لوقوعه من سبب؛ لأنه لمّا امتنع وقوعه بلا سبب حال كونه مساوياً للوجود، فلأن يسمتنع ذلك حال كونه مرجوحاً هو أولى؛ و إن كان الطرف الأولى هو العدم، فإن لم يسمكن وقموع طبرف الوجود كان الواجب لذاته ممتنعاً لذاته؛ هذا خلف؛ و إن أمكن كان وجود الواجب لذاته مفتقراً إلى علّة خارجة عن ذاته و هو محال.

و إذا كان عدم واجب الوجود لا يخلو عن أحد قسمين: إمّا أن يكون بسببٍ أو لايكون بسببٍ و كان كلّ واحد منهما ممتنعاً، كان عدم واجب الوجود ممتنعاً؛ و هو المطلوب.

#### الفصل الخامس في أنَّ نفس الإنسان قديمة

قد برهنت على هذا المطلوب في المقالة التي يثبت فيها أنّ النفس ليست بمزاج البدن و لاكائنة عن مزاج البدن ببرهانين لم أعرف أنّي سبقت إليهما: و أنا أقتصر في هذا الكتاب عــلى ذكــر الأخصر منهما.

فأقول: لو كان نفس الإنسان حادثة، لافتقرت إلى علَّةٍ بها يسجب وجمودها؛ و العملّة التمي تكون الهذه الصفة تسمّى علّة تامّة؛ و هذه العلّة: إمّا أن تكون اقد كانت موجودة قبل حدوث النفس أو لاتكون موجودة قبل حدوثها.

و الأوّل يقتضي أن تكون النفس موجودة قبل وجودها؛ و هو محال؛ و إنّما قلتُ: إنّه يقتضي ذلك؛ لأنّ المعلول يستحيل تخلّفه عن العلّة التامّة و إلّا لكان صدوره عنها في وقت دون وقت: إن لم يفتقر إلى مخصّص زائد عليها، فهو محال؛ و إن افتقر إلى مخصص زائد. كان ذلك المخصّص معتبراً في العلّية؛ فلا تكون ملك العلّة تامّة و قد فرضناها تامّة؛ هذا خلف؛ و إذا استحال تخلّف المعلول عن علّته التامّة لزم أن يكون حال وجود تلك العلّة يوجد المعلول فلو تقدّم وجود العلّة التامّة للنفس على حدوث النفس، لوجب أن يكون حال عروده قبل وجودة قبل وجودة قبل وجودها؛ و هو ظاهر البطلان.

٣. م: يكون.

۲. م: یکرن.

١. م: بكون.

۵ م: یکون.

۴. م: یکون.

و الثاني و هو أن لاتكون <sup>ا</sup> العلَّة التي يجب بها وجود النفس موجودة قبل حدوثها ينقسم إلى قسمين؛ لأنَّه لايخلو: إمَّا أن تكون ' تلك العلَّة بسيطة أو مـركَّبة؛ لا جِــايز أن تكـون بسيطة و إلّا لافتقرت من حيث إنّها حادثة إلى علَّة أخرى حادثة و من حيث إنّها بسيطة إلى أن تكون $^ extsf{T}$ علَّتها بسيطة.

أمّا الأوّل، فلأنّه لو لم تكن ً للحادث علَّة حادثة، لكان إمّا أن لايفتقر إلى علَّة أصلاً و هــو ظاهر البطلان أو يكون مفتقراً إلى علَّة دائمة؛ و حينئذٍ يكون وجوده في بـعض الأحــوال دون بعض ترجيحاً من غير مرجّح؛ و بطلانه ظاهر أيضاً.

و أمّا الثاني، فلأنّه لو كانت<sup>٥</sup> للبسيط علّة مركبة لكان الحال لايخلو من أقسام: إمّا أن يكون المعلول لازماً عن كلِّ واحدٍ من أجزاء العلَّة أو يكون لازماً عن بعض أجزائها دون البعض أو يكون بعض المعلول لازماً عن كلّ واحد منها أو عن بعضها فقط أو يكون لا المعلول؟ و لابعضه لازماً عن شيء من تلك الأجزاء لكنّه عند إجتباعها يحصل أمر زائد لم يكن حاصلاً قبل الاجتماع <٣٤> يكون هو العلَّة لوجود ذلك البسيط أو يكون الأمر كذلك إلَّا أنَّه لايحصل لها عند الاجتماع ما لم يكن حاصلاً من قبل:

فهذه أقسام ستَّة لا مزيد عليها وكلُّها باطلة؛ لأنَّ: ي

الأوّل منها يقتضي أن يجتمع علَى المعلوّل الوّاحَد بالشخص علّتان مستقلّتان بالعلّية و قــد ئيت استحالة هذا.

و ثانيها يمنع من استناد التباثير إلى الكبلُّ؛ فسيبقي بهاقي الأجهزاء حشمواً لاحماجة إليها؛ و هذا خلف.

و ثالتها و رابعها يقتضيان أن يكون المعلول مركّباً و قد فرضناه بسيطاً؛ و هو خلف أيضاً. و خامسها يدلُ على أنَّ ذلك المركّب ليس بعلَّةٍ، بل علَّة للعلَّة و الكلام إنَّما هو في العلَّة. ثمَّ إنّ هذا الأمر الزائد إن كان عدمياً استحال أن يكون مستقلًا بالتأثير في ما هو موجود و فرضنا.

١. م: لايكون.

٣. م: يكون.

۲. م: یکون.

۵. م: کان۔ ۶. م: للمعلول.

۴. م: لم يكن.

٧. م: تحصل.

مستقلاً بذلك. هذا خلف؛ و إن كان وجوديّاً و كان مع ذلك بسيطاً. فإنّ الكلام في صدوره عن تلك العلّة المركّبة كالكلام في صدور المعلول الأوّل عنها؛ فإن لم يكن بسيطاً، بل مسركّباً عـاد القول في كيفية صدور ذلك البسيط عنه و عـلى التـقديرين يكـون التسـلسل لازماً و ح٣٥> ستعرف استحالته.

و سادسها يلزم عنه أن يكون الكلّ غير مؤثّر كما كان كلّ واحد من أفراده غير مؤثر؛ لأنّه إذا لم يكن بشيء من أجزاء العلّة تأثير في شيء من ذات المعلول، ثمّ بـقيت تـلك الأجـزاء عـند اجتماعها مثل ما كانت قبل الاجتماع، وجب من ذلك ضرورةً أن لايكون للكلّ ا تأثير أصلاً؛ و هو خلاف الفرض.

و إنّما قلتُ: «أحد الأمرين لازم»؛ لأنّ العلّة الثانية و ما بعدها إمّا أن يفتقر إلى التي كانت معلولة " لها أوّلاً. أو إلى غيرها؛ فإن كان الأوّل لزم الدور و إن كان الثاني لزم التسلسل.

و إنّما قلتُ: إنّ الدور و التسلسلُ باطلان؛ لأنّ الدور عبارة عن افتقار الشيء إلى ما كان مفتقراً إليه و معلوم أنّ المفتقر إلى المفتقر إلى الشيء مفتقر إلى ذلك الشيء أيضاً؛ وكذلك لوزادت الوسائط، مهما أمكن ح٣٥ > من الزيادات؛ فيلزم أن يكون الشيء مفتقراً إلى نفسه؛ و معلوم بطلانه بالبديهة.

و أمّا التسلسل، فيجب أن يعلم أوّلاً أنّ العكماء اشترطوا في بطلانه شرطين: الأوّل أنه يكون في الأشياء التي وجودها معاً في الزمان؛ و الثاني أن يكون تلك الأمور التي وجودها معاً لها ترتيب بالطبع و إمّا بالوضع؛ و هذان الشرطان حاصلان في العلل و المعلولات. أمّا الأوّل فسيأتي بيان حصوله؛ و أمّا الثاني فحصوله ظاهر لايحتاج إلى بيان.

و أعلم أنَّ كلَّ موضع من هذا الكتاب ألزمتُ فيه التسلسل و قلتُ: «إنَّه محال» فإنَّما أريد به

١. م: لكلّ. ٢. م: معلومة.

حصول التسلسل بوجوه كثيرة و أجودها ما قد ذكر تُه في هذا الوضع و هو أنه إذا أخذ من بعض تلك العراتب العوجودة إلى لانهاية جملة و من العرتبة التي بعدها لا إلى نهاية جملة أخرى، فعدد العراتب العوجودة في الجعلة الناقصة لابد و أن يكون أنقص من عدد العراتب العوجودة في الزائدة، لاستحالة أن يكون الشيء مع غيره كهو لامع غيره؛ فإذا قابلنا المرتبة الأولى من الجملة الناقصة بالعرتبة الأولى من الجملة الزائدة، و كذلك العرتبة الشانية و الشائلة ح٣٧> و جميع العراتب غير المتناهية وجب أن يكون ظهور ذلك التفاوت إنما همو من الجانب غير المتناهي؛ و معنى ذلك أن لا يكون كل واحد من الجملتين بحالة يصدق عليها أنها لو أطبقت على الجملة الزائدة من الجانب غير المتناهي مرتبة لا يوجد في مقابلتها في الجملة الناقصة أ؛ و متى الجملة الزائدة من الجانب غير المتناهي مرتبة لا يوجد في مقابلتها في الجملة الناقصة أ؛ و متى كان الأمر كذلك وجب انقطاع الناقصة من الجانب الذي فرض غيرمتناه؛ و إذا وجب انقطاع كان الأمر كذلك وجب انقطاع الناقصة من الجانب الذي فرض غيرمتناه؛ و إذا وجب انقطاع الناقصة و كانت زيادة الزائدة عليها إنّما هو معرفية واحدة فقط كانت الزائدة متناهية أيضاً؛ لأنه الناقصة و كانت زيادة الزائدة عليها إنّما هو معناهياً؛ فالجملتان متناهيتان و قد كان الفرض أنهما غير متناهي مناهيتين؛ هذا خلف.

غير متناهيتين؛ هذا خلف.
و هذا البرهان لايلزم إلّا في ما آحاده موجودة أمعاً و لها ترتيب إنّا بالطبع و إمّا بالوضع. أنّا الأوّل فإنّ ما كان وجود آحاده على سبيل التعاقب، فلا يكون لمجموعه وجود في الخارج البتّة؛ فلا يحصل التطبيق فيه بحسب المراتب في نفس الامر؛ و أمّا الثاني فلأنّ ما لا ترتيب له لايصح فيه حمل التطبيق بمعنى مقابلة المراتب على سبيل الترتيب.

و إذا بطل الدور و التسلسل وجب بطلان أن يكون العلّة التامّة للنفس التي هي غير متقدّمة عليها بالزمان بسيطة؛ لأنّه إذا ثبت أنّها أمتى كانت بسيطة وجب أن لاتنفك عن لزوم إمّا الدور و إمّا التسلسل لها و ثبت أنّ كلّ واحد منهما باطل، لزم من ذلك بالضرورة أن يبطل كونها بسيطة؛ لأنّ بطلان اللازم يدلّ على بطلان العلزوم؛ و لاجايز أن تكون علك العلّة مركّبة أيضاً. لما تقدّم

۳. م: موجوده

ع م: يكون.

٢. م: التناهي.

٥. م: لاينقك.

١. م: الناقصة.

۴. م: أنّه.

من أنَّ كلَّ ما علَّته التامَّة مركَّبة فهو مركَّب؛ و إذا بطل القسمان بطل حدوث نفس الإنسان؛ و هو المطلوب. فهذا برهان قاطع على أزليَّة نفس الإنسان لم أعرف أنَّى سبقت اليه.

و اعلم أنَّ حجّة القائلين بحدوث النفس مع الجواب عنها قد ذكرته في المقالة التي يثبت فيها أنَّ النفس ليست بمزاج و ذكرتُ هناك أيضاً ممّا عسى بعض المعاندين أن يسوره، عسلى همذا البرهان معارضات كثيرة و أعقبتها بذكر أجوبتها؛ و قد اقتصرتُ في هذا الكتاب من ذلك على ثلاث معارضات لم أكن حصم > ذكرتُها هناك.

فالأولى منها أن يقال: أمّا القول بأنه لو كانت نفس الإنسان حادثة لكانت علّتها التامّة إسّا موجودة قبل حدوثها أو لاتكون أو إيطال القسم الأوّل بأنه لو كان الأمر كذلك للزم أن تكون النفس موجودة قبل وجودها. لوجوب وجود المعلول مع العلّة التامّة : فإنّه في غاية البعد عسن الصواب؛ لأنّه على تقدير أن تكون النفس حادثة و تكون علّتها التامّة موجودة قبل حدوثها يمتنع مع هذا أن يقال: إنّ المعلول يستحيل تخلفه عن علّته التامّة ؛ و إذا كان لزوم وجود النفس قبل وجودها عن هذا التقدير إنّما هو لأجل استحالة تخلّف المعلول عن العلّة؛ و كان القول بذلك مع القول يهذا التقدير ممّا يمتنع اجتماعهما على الصدق، فقد وجب أن لايكون وجود النفس قبل وجودها لازماً عن حدوث النفس [و] وجود عليها التامّة قبل ذلك الحدوث؛ و إذا كان هذا غير وجودها للرمان.

لايقال: و إذا ثبت أنّ هذا التقدير و استحالة تخلّف المعلول عن العلّة ممّا لا يجتمعان ف إن صدق أحدهما أنم كذب الآخر، لكنّ التالي صادق بما بيّن؛ فتعيّن كذب الأوّل و هو المطلوب. لأنّه يقال في الجواب: أمّا أوّلاً فإنّ حـ٣٠ > هذا اثبات المطلوب بغير الوجه الذي الكلام عليه؛ و أمّا ثانياً فإنّ القول بأنّ المعلول يستحيل تخلّفه عن علّته قضية مهملة؛ فإن أريد بها الجزئية لم يمتنع اجتماعها مع القضية الأخرى على الصدق و هو خلاف الفرض؛ و إن أريد بها الكلّية كان الحكم بصدقها متوقفاً على صدق أنّ النفس يستحيل أن تتقدّم علّتها عليها بالزمان

٣. م: يكون.

۲. م یکون

۱. م: لايكون.

۵ م: فانهما صدق.

۴. م: يكون.

و هو متوقّف على كذب المقدّمة القائلة بأنّ العلّة التامّة للنفس موجودة قسبل حسدوث النسفس؛ و المتوقّف على المتوقّف على الشيء متوقّف على ذلك الشيء. فصدق قولنا: «إنّ كـلّ مـعلول يستحيل أن يتخلّف عن علّته التامّة» متوّقف على كذب قولنا: «إنّ العلّة التامّة للنفس موجودة قبل حدوث النفس».

الاعتراض الثاني القول بأنَّ المعلول يعتنع تخلُّفه عن العلَّة معارض بثلاثة وجوه:

أحدها: أنّ الحوادث العنصرية: إن كان أسبابها التامة قديمة فقد بطلت الدعوى؛ و إن لم تكن قديمة، بل حادثة فلا يخلو: إمّا أن يتقدّم على معلولها بالزمان أو لا يتقدّم. فإن كان الأوّل بعلل الدعوى أيضاً و هو المطلوب؛ وإن كان الثاني قان احتاج كلّ حادث منها إلى حادث آخر لزم إما الدور و إمّا التسلسل و هما باطلان؛ و إن لم يحتج كلّ حادث منها إلى آخر فإمّا أن يكون فيها ما لا يحتاج إلى علّة أصلاً و هو ظاهر البطلان؛ أو يكون فيها ما يحتاج إلى علّة قديمة و حينئذ يلزم تخلّف المعلول عن العلّة و هو المطلوب.

و تانيها: أنّ جميع الممكنات ينتهي في سلسلة الحاجة إلى واجب الوجمود لذاته؛ فمتأثير واجب الوجود في معلوله الأوّل: إن لم يكن تأثيراً أزلياً فقد حصل المطلوب؛ و إن كان تأثيراً أزلياً فقد حصل المطلوب؛ و إن كان تأثيراً أزلياً لزم من ذلك \_ بناء " على استحالة تخلف المعلول عن علّته التّامه \_ أن تدوم بدوام حجميع معلوله معلول معلوله و هكذا إلى أن يلزم منه جميع معلوله معلول معلوله و هكذا إلى أن يلزم منه جميع المعلولات؛ فوجب أن لا يكون في العالم شيء حادث أصلاً؛ و لمنا كان وجود الحوادث في عالم

۱. م: کان.

الكون و الفساد محسوساً و كان القول باستحالة تخلّف المعلول عن العلّة ممّا يبطل ذلك وجب أن يكون القول باستحالة ذلك باطلاً و هو المطلوب.

و ثالثها: أنّ هذه المقدّمة يبتني عليها أنّ عدم المعلول إنّما هو بعدم العلّة على ما ستعرف ذلك \_ إن شاء اللّه تعالى \_ و إذا كان كذلك لزم أنّه إذا عدم شيء من الموجودات التي في العالم أن يكون قد عدمت علّته حتّى أوجب عدمها عدمه و يلزم من عدم علّته عدم علّة علّته و إذا كانت الممكنات بأسرها ينتهي إلى واجب الوجود فيلزم من عدم أيّ شيء منها عدمه؛ و ذلك محال؛ و إذا كان القول باستحالة تخلّف المعلول عن العلّة ممّا يؤدّي إلى هذا المحال كان القول به محالاً أيضاً؛ و هو المطلوب.

لا يقال: هذه الإشكالات إنّما تلزم الن لو لم يكن في الوجود ما هو قديم من وجه و حادث من وجه آخر و ذلك الشيء هو الحركة الدورية الدائمة الوجود؛ <٣٣ > و أمّا على تـقدير أن يكون في الوجود شيء هذا شأنه فإنّه يندفع هذه الإلزامات جميعها.

أمّا الأوّل: فلأنّ الحوادث الأرضيّة إذا استندت إلى الحركة الدورية الدائمة الوجود كانت تلك الحركة من حيث إنها دائمة الوجود و متشابهة الأحوال صادرة عن القديم و من حيث إنّ كلّ جزء نفرض فيها كان حادثاً يكون مستنداً لهذه الحوادث و على هذا التقدير لايلزم صدور الحادث من القديم.

و أمّا الثاني: فإنّ دوام الموجودات إنّما يلزم ان لولم يتأدّي الأسباب إلى ما لذاتـــه يـــوجب تحريكَ بعض الأشياء على سبيل الدوام، أمّا مع وجود هذا الشيء فإنّه يلزم من حركاته الجزئية وجودُ تغيّرات و حوادت لانهاية لها متوالية على التعاقب.

۱. م: بلزم.

لايجاب بأنّ هذه العركة إمّا أن يؤثّر في وجود العوادث من حيث إنّها حادثة أو من حيث إنّها قديمة؛ فإن كان من جهة حدوثها في نفسها لابدّ له من سبب و يتسلسل؛ و إن كان من جهة قدمها فكيف صدر من القديم المتشابه الأحوال شيء في بعض الأوقات دون بعض؛ فعلى التقديرين يعود الإلزام؛ و بهذا يظهر العوادث عن تأدّي الأسباب إلى ما يوجب لذات تحريك بعض الأشياء على سبيل الدوام؛ فإنّ صدور تلك الحركة عن القديم: إن كان من جهة حدوثها، فقد صدر العادث عن القديم؛ و إن كان من جهة قدمها فإن كان جهة حدوثها صادرة عنه أيضاً عاد المحال؛ و إن لم يكن كذلك فجهة العدوث إمّا أن يستغني عن علّة و هو محال؛ أو يكون لها علّة حادثة أيضاً و حينئذٍ يلزم المحال المقدّم ذكره.

و أمّا القول في بادئ أحوال الحركة إلى أن يجعل للمادّة استعداداً يـضادّ الحــادث الذي فرض عدمه فبطلاته من ثلاثة أوجه:

أمًا اوّلاً: فلأنَّه يقتضي أن يكون للعدم تأثير في الوجود و هو محال.

و أمّا ثانياً: فلأنّ ذلك الاستعداد المضادّ للحادث حادث أيضاً و يعود الإشكال الأوّل.

و أمّا ثالثاً: فإنّ <40 > البرهان الذي يذكر في ما بعد على أنّ عدم المعلول إنّما هو لعدم علّته يتضمّن إبطال هذا الاحتمال *المنت المؤرّر الشريخة* 

الاعتراض الثالث القول بأن البسيط لا يصدر عن المركب معارض بما نجده بحواسنا من أن منا الاعتراض الثالث القول بأن البسيط لا يصدر عن المركب معارض بما نجده يوقر في الكسر مع أن مقدار الخردلة أمنه لا يؤثر في ذلك و كذلك القطرات المؤثرة في هزّ الحجر فإن الواحدة منها لا يؤثر في هزّه و مجموعها يؤثر؛ فهذه إن كان حالها عند الاجتماع أمر زائد لم يكن الاجتماع عند اجتماعها أمر زائد لم يكن قبل ذلك عاد الكلام في صدوره عن ذلك المجموع إن كان بسيطاً و الكلام في صدور معلوله عنه إن كان مركباً و لزم إمّا الدور و إمّا التسلسل؛ و هما باطلان.

و الجواب عن الاعتراض الأوّل هو ما قيل من أنّه منى ثبت أنّ اجتماع ذلك التقدير مع استحالة تخلّف المعلول عن العلّة ممتنع و ثبت صدق الثاني وجب أن يكون الأوّل كاذباً؛ و هو المطلوب. قوله: «هذا تمسّك بغير الوجه المعترض.» قلتُ: بل هو ممّا يدفع الاعتراض عن ذلك الوجه. قوله: «القول باستحالة تخلف المعلول عن العلّة حـ٣۶ > إمّا أن يكون مقدّمة كلّية أو جزئيّة.» قلتُ: بل كلّية.

قوله: «متى كانت كلّية كان صدقها متوقّفاً على كذب المقدّمة القائلة بأنّ العلّة التامّة للنفس موجودة قبل حدوث النفس. فلو بيّن كذب هذه يصدق تلك، للزوم الدور؛ و هو محال.» قلتُ: الدور إنّما يلزم ان لو كان كذب الكاذبة في نفس الأمر متوقّفاً على صدق الصادقة و ليس كذلك، بل الحكم بكذب الكاذبة في هذا البرهان متوقّف على صدق الصادقة في نفس الأمر؛ فليدفع الدور.

و ليس لقائلٍ أن يقول: إنّ الدور يلزم من وجه آخر؛ لأنّ العكم بالصادقة في هذا البرهان يتوقّف على العكم بالكاذبة و إلّا لم يكن العراد بالكلّية العكم على كلّ واحد واحد على ما بيّن من قبل؛ و إذا كان كذلك كان توقّف العكم بالكاذبة في هذا البرهان على أنّ الحكم بالصادقة ممّا يلزم منه الدور و يعود المحذور؛ لأنّه يقال: لانسلّم أنّ الحكم بالصادقة يتوقّف على الحكم بالكاذبة.

قوله: «إذا قلنا كلّ معلول يستحيل تخلّفه عن علّته التامّة ، دخلت النفس في ذلك الحكم؛ فيلزم كذب أنّ العلّة التامّة للنفس موجودة قبل حدوثها. « قلت: ح٣٧ > الحكم على كلّ واحد منّا هو كذا بأنّه كذا لايفتقر إلى تصوّر مهيّة كلّ واحد من الأفراد المحكوم عليها بذلك المحمول؛ فإنّا قد نحكم بأنّ كلّ حيوان حسّاس و لانفتقر في ذلك إلى تصوّر كلّ واحد واحد من أشخاص الحيوانات؛ و إذا كان كذلك فلا يلزم من حكمنا على كلّ معلول بأنّه يمتنع تخلّفه عن علّته أن يتصوّر النفس أصلاً فضلاً عن أن يحكم عليها بأمر.

فقد بان أنّ المقدّمة القائلة «إنّ كلّ معلول يستحيل تخلّفه عن العلّة التامّة» و إن كان يتوقّف صدقها في نفس الأمر على كذب قولنا: «إنّ العلّة التامّة للنفس متقدّمة عليها بالبرهان» إلّا أنّه لايلزم من ذلك أن يكون الحكم بذلك الصدق متوقّفاً على الحكم [...] و إذا ظهر هذا، فقد اندفع الدور و زال الاعتراض.

١. م: مايدفع. ٢. م: تخلُّمه.

و الجواب عن الاعتراض الثاني أنّ القديم لذاته يقتضى حصول حركة واحدة في القدم، متصلّة الاستمرار، ليس فيها شيء من الأجزاء المتميّزة بالفعل إلّا التي تقع البحسب الفروض و الأوهام. فليست أجزاؤها حادثة على ما يقال؛ اذ ليس لها أجزاء البتّة، لكن الذّهن إذا اعتبر حهم > فيها شيئاً من الأجزاء على سبيل الفرض كان ذلك الجزء حادثاً بحسب اعتبار الذهن، لابحسب الأمر في نفسه، لما تبيّن أنّه ليس لها جزء في نفس الأمر.

و باتصال هذه الحركة في نفسها واستمرارها يكون اتصال الحوادث. إنّما كان لها أجزاء حادثة لأنّ الذهن اعتبر فيها ذلك و إلّا فلو أنّ الإنسان يتصوّر جملة هذه الحوادث فبإنّما همو كذلك بحسب الاعتبار الذهني لاغير؛ و العقل السليم يحكم بأنّ الحوادث التي هي معلولة لتلك الحركة يجب أن تكون تابعة لها وكما أنّ تلك حركة واحدة متّصلة على الاستمرار ليس فسها شيها من الأجزاء بالفعل، كذلك ما يتبعها يلزم أن يكون حكمه في هذه الأشياء كحكمها.

و هذا المعنى دقيق و هو من الأصول النافعة و قد ذكرته في بعض التعاليق التبي علقتُها آ و فرّعتُ منه فروعاً كثيرة و بتصوّره تندفع الإشكالات المذكورة في هذا الاعتراض. أمّا الأوّل و الثاني فقد ظهر الأمر فيهما و أمّا الثالث و هو المبني على عدم المعلول بعدم علّته؛ فسيأتي بيان العال فيه في الفصل اللاحق؟.

و الجواب < 49 > عن الاعتراض الثالث أن كلّ قطرة سن تبلك القبطرات له تأثير إلّا أنّ تأثيرها لايظهر للحسّ؛ ولو كان التأثير منسوباً إلى جملتها و لايكون لكلّ واحد منها تأثير للزم من ذلك أن يكون المؤتّر هو المعدوم؛ لأنّ مجموعها ليس له وجود دفعة واحدة، بل السابق لا يبقى عند وجود اللاحق؛ فالموجود منها في الخارج ليس هو جملها، بل كلّ واحد واحد من آحادها على سبيل التعاقب؛ و إذا كان كذلك فالتأثير؛ إمّا أن يكون منسوباً إلى ما ظهر عنده من آخر قطرة و فيه ما هرب منه من إضافة التأثير إلى القطرة الواحدة؛ و إمّا أن يكون إلى الجملة المعدومة و هو ظاهر البطلان.

٢. م : علقها. ٢. م: السابق.

١, م: يقع.

۴. م: لايبغي.

و أمّا ما يمثّل به من أنّ سقوط المنّ من الحديد يؤثّر في الكسر و سقوط مقدار الخردلة منه لايؤثّر في ذلك، فجوابه أنّ تلك الأجزاء عند اجتماعها يحدث لها من الثقل ما يوجب حدوث الكسر و لكلّ واحد من تلك الأجزاء تأثير في ذلك الثّقل؛ لأنّ ثقل الجزء جزء مثل الكلّ.

فهذا ملخّص ما أدّى إليه فكري من جواب هذه الاعتراضات و يــجب أن تــعلم أنّ القــول <٥٠> بأنّ كلّ نفس إنسانيّة قديمة يحتمل وجوهاً:

أحدها: أن يكون المراد به كلّ نفس إنسانية من حيث هي تلك النفس المعيّنة.

و ثانيها: أن يكون العراد كلّ نفس إنسانية من حيث إنّها نفس إنسانية؛ و هذا أعمّ من الأوّل. و ثالثها: أن يكون العراد كلّ نفس إنسانية من حيث هي نفس مطلقاً؛ و هذا أعمّ ممّا قبله.

و رابعها: و هو أعمّ من الجميع أن يكون المراد كلّ ما يصدق عليه أنّه نفس إنسانية، سواء كان صدق ذلك عليه دائماً أو في بعض الأحوال؛ و البرهان المذكور في هذا الفصل إنّما يدلّ على قدم نفس الإنسان يهذا المعنى الرّابع و لايلزم من ذلك قدمها بالمعانى الأخر؛ لأنّمه أعمم منها و لايلزم من صدق الأعمّ صدق الأخصل.

و زيادة الإيضاح في هذا أنّ النفس لاتستى نفساً إلّا إذا كانت ذاتها معلّقة ببعض الأجسام التعلّق الذي عرفته في الفصل الأوّل؛ و على كانت عربة عن هذا التعلّق فإنها لاتستى نفساً، بل عقلاً و إن سميّت فذلك إنّما يكون على طريق المجاز؛ و إذا كان كذلك ، فالنفس المعيّنة هي التي تكون أ متعلّقة ببدن معيّن؛ و لو فرضنا أنّها تخلّت <٥١> عن ذلك البدن و تعلّقت ببدن آخر غيره لخرجت بذلك عن كونها تلك النفس و لم تخرج أ عن كونها نفساً أصلاً. فمن المعلوم أن نفس الإنسان المعيّنة من حيث هي تلك النفس يجب أن تكون حادثة بسبب أنّ تعلّقها ببدنها المعيّن الذي تعيّنها متوقف على تعيّنه حادث.

و أمّا النفس الإنسانية من حيث هي نفس إنسانية فعلى رأي مَن يجوّز النسخ ـ و هو انتقال النفس من بدن إنساني إلى بدن آخر إنساني ـ يكون قدمها عنده ممكناً، لجواز أن يكون قد كانت قبل هذا البدن متعلّقة ببدن آخر إنساني و قبل الأخل الآخر بآخر إلى لانهاية؛ و مَـن لايـجوّز النسخ فهي عند، حادثة أيضاً.

و أمّا النفس الإنسانية من حيث هي نفس مطلقاً، فالقائلون بجواز المسخ <sup>٢</sup> ــ [و] هو انتقال النفس من بدن حيواني إلى بدن آخر حيواني ــ و إن لم يكن من نوع الأوّل يجوّزون قدمها.

و مَن لايقول لابالنسخ و لابالمسيخ، فحدوثها عنده واجب.

و من الناس مَن يقول بالفسخ أيضاً \_و هو انتقال النفس من بدن حيواني إلى بدن نباتي \_و من الناس مَن يقول بالفسخ \_و هو انتقالها من بدن حيواني إلى بدن جمادي \_؛ و القول بقدم نفس الإنسان من حيث هي نفس مطلقاً و القول بحدوثها أيضاً بحسب هذين الرأيين تعرفه بما تقدّم.

و أمّا نفس الإنسان بالمعنى الرابع، فقد عرفت وجوب قدمها بـالبرهان المـذكور فـي هـذا الفصل.

فالحاصل أنّها بالمعنى الأوّل يجب أن تكون أحادثة وبالمعنى الرّابع يجب أن تكون قديمة؛ و أمّا بالمعنى الثاني و الثالث، فالقول بقدمها و حدوثها ممكن بحسب الآراء التي عرفها؛ و لعلّ مَن ذهب إلى أنّه حادثة من المتقدّمين مراده أحد المعاني التي يمكن معها القول بحدوثها، بل هو الأرجح؛ لأنّ تأويل كلام أولئك الفضلاء أولى من تغليطهم ا، و هذا التفصيل و التقرير مسما لم أجد أحداً تعرّض لذكره.

### القصل السادس في أنّ لكلّ ممكن قديم علّة قديمة

أمّا أنّ الممكن لابدً له من علَّة، فهو من الأمور الظاهرة للعقل؛ لأنّه لمّا كان [في]كلّ ممكن نسبة

٨ م: قيل. ٢. م: النَّسخ: ٣. م: النَّسخ.

٣. م: يكون؛ + قدمها بالبرهان المذكور في هذا الفصل فالحاصل انها بالمعنى الاول يجب أن يكون.

هم: يكون. عم الايرحج. ٧. م: تغليظهم،

الوجود إلى مهيّته <٥٣ > مساوٍ لنسبة العدم اليها قضى صريعُ العقل بأنّ أحدهما لايترجّح على الآخر إلّا بمؤثّر منفصل. أعني بمرجّح يكون مغائراً لممهيّة ذلك المسمكن؛ و هــذا مـع ظـهوره عليه سؤالات:

الأوّل: وقوع التفاوت في التصديقات لا يكون إلّا إذا كان أحدهما محتملاً للتقيض؛ و مع قيام هذا الاحتمال فلابد من تطرّق التهمة إلى التصديق الأخفى؛ فيمتنع أن يكون الحكم جازماً؛ و إذا كان كذلك فلو كان التصديق بأنّ الوجود و العدم لمّا استويا بالنسبة إلى المهيّة امتنع تسرجسيح أحدهما لا بمرجّع منفصل بديهياً، لوجوب أن لا يكون في التصديقات ما هو أظهر منه عند العقل و نجد الأمر بخلاف ذلك؛ فإنّ التصديق بأنّ الواحد نصف الإثنين و أنّ الأشياء المساوية لشيء واحد متساوية أظهر عند العقل من التصديق بأنّ الوجود أو العدم لمّا استويا امتنع التسرجسيح إلا بمرجّع.

النانى: أنّ ههنا صور كثيرة يقع فيها الترجيح من غير مرجّح، كالهارب من السبع إذا عُنّ له طريقان؛ فإنّه لابدّ و أن يسلك أحدهما دون الآخر مع أنّهما متساويان <٥٤> بالنسبة إلى غرضه، و هو النجاة من السبع؛ وكذلك الجائع إذا قدّم له رغيفان و العطشان إذا خير من شرب شربتين من الماء إلى غير ذلك من الصور؛ وكلّما نقرض في هذه من المخصوصات مثل العُسن و القرب و تيسّر الأخذ و غير ذلك، فإنّه لايمتنع أن يفرض التساوي فيه؛ و مع هذا الفرض فلابدً من ترجيح أحد الأمرين.

الثالث: أنّ القضايا البديهية ممّا يشترك في العلم بها جميع العقلا؛ فلو كانت هذه القضية بديهية لما وقع النزاع فيها بين العلماء و نحن نجد المتكلّمين قد تنازعوا فيها و ادّعوا البديهة في خلافها بما أورده من الصور المذكورة.

الرابع: الفرق بين القادر المختار و بين العلّة الموجبة أمر معلوم بالضرورة؛ فإنّ كلّ أحدٍ يفرق بالضرورة بين كون الإنسان مختاراً في تحركه يمنة و يسرة و بين كون الحجر هابطاً بـطبعه و النار صاعدة بطبعها؛ فلو صدقت هذه القضية على كلّيتها لما بقي بين الموجب و بين المختار فرق و لمّا كان الفرق بينهما ح٥٥ > ضرورياً لاجرم امتنع صدقها كلّية، بل جزئية يخرج ذلك الحكم عن المختار و يبقى أ في الموجب، ليتحقّق الفرق بينهما.

و إنّما قيل «إنّه يلزم من صدقها كلّية أن يرتفع الفرق بين الموجب و المختار» لأنّ المختار هو الذي يصحّ منه الفعل بدلاً عن الترك و الترك بدلاً عن الفعل؛ فترجّح أحد الطرفين على الآخر؛ إن لم يفتقر إلى مرجّح فمع استجماع هذا المرجّع جميع ما لابدّ منه في المؤثرية مثل القدرة التامّة و الإرادة الجازمة الخالية عن التردّد و الوقت الصالح لذلك الفعل و الآلة و المصلحة و زوال المانع بأسرها - يجب عقلاً حصول الفعل و امتناع الترك و مع اختلال أحد القيود المعتبرة في المؤثرية يجب الترك و يمتنع الفعل؛ إذ لولم يكن كذلك كان الشيء الواحد يكون مؤثراً في الفعل تارة و غير مؤثر فيه أخرى من غير تغيّر حال الوقتين البتّة و ذلك هو الترجّع من غير مرجّع.

و إذا كان المختار حال ما حصلت المؤثّرات بأسرها يمتنع <٥٥> أن لايصدر عنه الفعل و حال ما لم يحصل بأسرها يمتنع أن يصدر عنه الفعل وجب من ذلك أن يكون ما فرض أن فعله على سبيل الاختيار ليس هو كذلك ، بل على سبيل الإيجاب ضرورة أنّ الممكنة لايتحقّق في الممتنع؛ و لمّا كان الفعل الاختياري ععلوماً بالضرورة - لأنّ كلّ أحدٍ يعلم أنّ حركة المختار ليست كحركة المرتعش - لاجرم كان القول بأنّ كلّ ممكن يفتقر إلى مرجّع منفصل باطلاً.

الخامس: لِمَ لايجوز أن يكون أحد الطرفين بالنسبة إلى الممكن أولى و أرجح لذاته؛ فيصدق عليه الإمكان لكونه قابلاً لهما و يستغنى عن المؤثّر المنفصل لأجل تلك الأولويّة؟

السادس: لوكان الممكن معتاجاً إلى المؤثّر، لكانت تلك العاجة إمّا وجوديّة و إمّا عدمية؛ و التالي بقستيه باطل؛ فالمقدّم مثله. أمّا الأول فلأنّها لو كانت وجوديّة لكانت ممكنة، لاستحالة أن تكون الصفة المفتقرة إلى الممكن واجبة و إذا كانت ممكنة، فإن لم تكن معتاجة إلى المؤثّر حصل المطلوب؛ و إن كانت معتاجة كانت حاجتها زائدة عليها و لزم التسلسل؛ و لأنّها معلّلة بالإمكان حمه > الذي هو أمر عدمي؛ فلو كانت وجودية لكان الموجود معلّلاً بالمعدوم و هو

۱. م: يبغى. ٢. م: لم يكن.

محال؛ و أيضاً فإنّ الشيء إذا احتاج في وجوده إلى شيء آخر كانت حاجته إليه متقدّمة على وجوده في نفسه؛ فلو كانت تلك الحاجة وجودية، لكان اتصاف الشيء بالصفة الوجودية متقدّماً على وجوده في نفسه؛ و هو محال؛ و أمّا الثانى فلأنّ الحاجة لو كانت عدمية لارتفع الفرق بين قولنا: «لا حاجة عدمية» و على هذا لا يكون الشيء محتاجاً و هو المطلوب.

السابع؛ لو أثر شيء في شيء آخر لكان ذلك التأثير؛ إمّا في حال وجود الأثر؛ فيكون ذلك إيجاداً للوجود؛ أو في حال عدمه و هو محال؛ لأنّ التأثير إن كان عبارة عن حصول الأثر عن المؤثر، فحيث لا أثر، فلا تأثير؛ و إن كان مغائراً لذلك ، فلا شك في ترتيب الأثر عليه؛ فيكون تأثيره في ذلك الأثر زائداً عليه أيضاً و يلزم التسلسل؛ و إن كان التأثير لا في حال وجوده و لا في حال عدمه لزم اثبات الواسطة بين الوجود و العدم؛ و هو ظاهر البطلان.

الثامن: لو افتقر الممكن إلى المؤتر الكانت طك الأثرية إمّا عدمية و هو محال، ح٥٨ > لأنها نقيض اللامؤثرية المحمولة على العدم: وإنّا وجودية و هو محال أيضاً، لأنّ وجودها إن كان في الذهن فقط فهو جهل! إذ لا معنى للجهل إلّا أن يكون في الذهن أمر و لايكون في الخارج ما يطابقه؛ وإن كان لها وجود في الخارج، فهو: إمّا أن يكون عين ذات المؤثر و ذات الأثر أو يكون مفائراً لهما؛ فإن كان مفائراً مع أنّه لاشك في أنها ليست امن الجواهر القائمة بأنفسها، لأنها نعت للشيء وصفة له، وجب أن تكون المكون ممكنة؛ فيكون مؤثرية الموثر فيها زائدة أيضاً و يلزم التسلسل؛ وإن لم يكن مغائراً فهو محال أيضاً لوجوء أربعة:

أحدهما: إنّا قد نعقل ذات المؤثّر ذوات الأثر و نشكٌ في كون ذلك المؤثّر مؤثّراً فسي هــذا الأثر.

و ثانيها: أنّ المؤثّرية نسبة بين المؤثّر و الأثر؛ فتكون " مغائرة لهما؛ لأنّ النسبة بين الشيئين " متأخّرة عنهما.

٣. م: فيكون.

١. م: ليس. ٢. م: يكون.

م: الشئين:

و ثالثها: أنَّا نصف ذات المؤثّر بأنَّها مؤثّرة في الأثر و الصفة مغائرة للموصوف.

و رابعها: أنّا نعلّل الأثر لابذات المؤثّر، بل بكونه مؤثّراً، فنقول: «إنّ العالم وجد لأنّ البارى تعالى حرد» و هذا يوجب التغاثر. تعالى موجود» و هذا يوجب التغاثر. و إذا استحال أن يكون المؤثّرية عدمية و استحال كونها وجودية أيضاً، فقد بـطل افـتقار الممكن إلى المؤثّر و ذلك هو العطلوب.

التاسع: لو أثر شيء في شيء لامتنع أن يكون ذلك التأثير في المهيّة و إلّا ما بقي السواد سواد عند عدم علّة؛ لأنّ ما بالغير يرتفع بارتفاع ذلك الغير لكن صيرورة السواد غير سواد محال؛ فتأثير المؤثّر في المهيّة محال؛ و يمتنع أن يكون ذلك التأثير في الوجود أيضاً؛ لأنّه يملزم أن يخرج الوجود عن كونه وجوداً عند فرض عدم المؤثّر. فبقي أن يكون تأثيره في اتصاف المهيّة بالوجود؛ فإن كان هذا القسم باطلاً امتنع أن يكون لشيء تأثير في شيء البتّة لكن هذا القسم باطلاً؛ لأنّ اتصاف المهيّة بالوجود لا يجوز أن يكون أمراً وجودياً و إلّا لكان اتساف مهيّة بوجوده وجودياً أيضاً و لزم التسلسل؛ و إذا كان عدمياً استحال استناده إلى الموثر؛ و بتقدير كونه وجودياً فإنّ المحال يلزم من وجه آخر، لأنّ المؤثّر إمّا أن يؤثّر في المهيّة أو في وجوده و يعود التقسيم المقدّم.

حالعاشر: لوافتقر ترجيح أحد الطرفين على الآخر إلى مرجّح لكان المرجّح مؤثّراً في العدم و هو محال؛ لأنّ المؤثّر ما له أثر و العدم ليس تأثيراً. فهذا و أمثاله ممّا عارضوا به هذه المقدّمة و الكلّ ضعيف.

أمّا السؤالات: الثلاثة الأول فقد استقصيت الجواب عنها في المقالة التي بيّنت فيها أنّ النفس ليست بمزاج.

و أمّا السُّؤال الرابع فجوابه أنّ الفرق بين المختار و الموجب بالذات ليس هو من جمهة أنّ المختار يرجّح أحد الطرفين المتساويين من غير مرجّح و الموجب بالذات ليس كذلك، بل الفرق

١. م: لايقول.

بينهما إنّما هو من جهة أخرى و هو أنّ ما يصدر عن المختار يكون بشعورٍ و ارادةٍ و ما يصدر عن الموجب بالذات لايكون كذلك؛ و على هذا لايكون صدق القضية على كلّيتها مـــــــا يـــر تفع الغرق بينهما.

و أمّا السؤال الخامس فقد قيل في جوابه: إنّه مع هذه الأولوية إمّا أن يمكن الطرف المرجوح أو لايمكن؛ فإن لم يمكن كان الراجع واجباً لذاته و المرجوح ممتنعاً؛ و إن أمكن فلابد لحصوله من سبب، لاستحالة كونه حال التسساوي مفتقراً إلى السبب و حال <٤١> كسونه مرجوحاً هو مستفن عنه؛ و إذا حصل المرجوح بسبب كان حصول الراجع متوقّفاً على عدم ذلك السبب؛ فلا يكون تلك الأولوية كافية في حصول الطرف الراجح و فرضت كافية في ذلك؛ هذا خلف.

و أمّا السوال [السادس] فقد أجيب عنه بأنّه لايلزم من كون الحاجة غير وجودية أن لايكون الشيء معتاجاً، كما لايلزم من كون العدم لينس وجوديّاً أن لايكون الشيء معدوماً؛ وكذلك القول في الوجوب و الإمكان و الامتناع، فأنّها أمور عدمية، كما سبق بيانه؛ و لم يمتنع ذلك من كون الشيء واجباً أو ممكناً أو معتنعاً.

و أمّا السوال السابع فقد أجابو كَيْمَا بَالْ التَّاتُيْنِ عَالَةَ الْوَجُود. قوله: «لو كبان كبذلك لكبان إيجاباً للوجود و تحصيلاً للحاصل». قلت: إنّما يلزم ذلك ان لو كان المؤثّر بحاله تعطي له حالة الوجود وجوداً ثانياً و ليس كذا، بل الأثر حال ما يكون موجوداً يكون وجوده بوجود المؤثّر.

و أمَّا السؤال الثامن فالجواب عنه أن يقال: لِمَ لايجوز أن يكون المؤثّرية عدمية؟

قوله: «لاَنَها نقيض اللّامؤثرية المحمولة على المعدوم». قلتُ: قــد تــقدّم بــيان بــطلان هــذا <۶۲> في الفصل الثالث و بتقدير تسليمه فلِمَ لايجوز أن يكــون وجــودها فــي الذهــن دون الخارج؟

قوله: «إذا حصل في الذهن أمر و لم يكن له في الخارج ما يطابقه كان ذلك جهلاً؛ إذ لامعنى للجهل إلّا ذلك». قلتُ: لا أسلم أنّ هذا جهل، بل الجهل: إمّا عدم العلم و هو المستى بــالجهل

۱. م: + بان.

البسيط؛ و إمّا عدم العلم مع حصول مضادً له و هو المستى بالجهل المسركّب؛ و ليس لمستى الجهل معنى آخر. كيف و لو كان المراد به ما ذكروه لصار معنى دليلهم هكذا: إنّه لو كان في الذهن و ليس له في الخارج ما يطابقه؛ و على الذهن و ليس له في الخارج ما يطابقه؛ و على هذا لايبقى بين مقدّم المتصلة و تاليها فرق. فإذا استثنى نقيض النالي، لينتج المقدّم، كان ذلك استدلالاً على الشيء بنفسه و هو هدر.

و ربّما جعلوا عوض قولهم: «و هذا جهل،» قولهم: «و هذا كذب» و فيه بحث آخر؛ لأنّ الكذب لا يقال إلّا في التصديقات، كما يحكم بأنّ النفس جسم و لايكون في نفسها كذلك؛ و أمّا التصورات فلا يقال: «منها ما هو كاذب و منها ما هو صادق». و حصول الهيئة في الذهن تصوّر محض، ح٣٦ > سواء كان لذلك الشيء للتصور ما يطابقه في الخارج أو لم يكن؛ فلايصح أن يقال إنّه كذب. نعم الحكم على التصوّر بأنّ له في الخارج ما يطابقه و لايكون في نفس الأمر كذلك أو بالعكس يصدق عليه الأمران: الجهل و الكذب، لكن ذلك تصديق و الكلام لايس فيه. و إذا سلّم أنّ وجود المؤثرية ليس في الذهن فقط، بل وفي الخارج أيضاً، فيلمّ قبلتم: إنّه لا يجوز أن يكون ذات الأثر و ذات المؤثر لازائدة عليها؟

قولهم: «ذلك باطل بالوجوء الأربعة المذكورة». قلتُ: إنَّ هذا الوجوء إنَّما تدلُّ على المغائرة الذهنية. دون الخارجية و لانزاع فيها، بل النزاع و التغائر في الخارج، فما دليلكم على بطلانه؟ فإن عادوا إلى أنَّ التغيير في الذهن دون الخارج يلزم من الجهل و الكذب، كان الجواب عن ذلك ما تقدَّم ذكره.

و أمّا السؤال التاسع فجوابه أنّ تأثير المؤثّر إنّما هو في المهيّة الّتي هي نفس الوجود على ما سبق؛ و إذا عدم المؤثّر عدمت تلك المهيّة من الخارج و لايلزم من ذلك أن يخرج السواد عسن كونه سواداً و لا الوجود عن كونه وجوداً؛ لأنّ تقدّم الفاعل يرتفع ما فيه السواد ح٣٠> لا أنّها تصير مع كونه سواداً غير سواد و كذلك القول في الوجود.

١. م: الكلا. ٢. م: هذا.

و أمّا السؤال العاشر فهو سفسطة؛ لأنّ إسناد طرف الوجود إلى وجود العلّمة و إسناد طـرف العدم إلى عدم تلك العلّمة أمر معقول لاشكّ فيه.

و اعلم أنّهم قد قرّروا هذه القضية ـ أعني أنّ الطرفين العتساويين لايترجّح أحــدهما عــلى الآخر إلّا بمرجّح ــ بطرق استدلالية و هي ضعيفة لا حاجة إلى ذكرها.

و قد بقي ممّا يجب بيانه في هذا الفصل إنبات أنّ الممكن إذا كان قديماً كانت علّته التي هي المرجّحة لأحد طرقيه على الآخر قديمة؛ و هذا يتبيّن بأن يقال: الممكن القديم الايخلو إمّا أن يكون بسيطاً أو مركباً؛ فإن كان بسيطاً فيجب أن تكون علّته بسيطة أيضاً على ما عرفت؛ و إذا كانت بسيطة إمتنع أن تكون احادثة و إلّا لافتقرت لأجل بساطتها إلى أن تكون علّتها بسيطة أيضاً على ما عرفت و لأجل حدوثها إلى أن تكون علّتها حادثة و يملزم إمّا الدور و إمّا التسلسل و هما محالان؛ و إن كان مركباً فيجب أن تكون علّته قديمة أيضاً؛ ح80 > لأنّ كلّ مركب فلابد و أن يكون مركباً عن البسائط؛ و سائط ذلك المركب لا يخلو عن ثلاثة أقسام: إمّا أن يكون كلّها واجبة أو كلّها ممكنة أو بعضها راجباً و البعض الآخر ممكناً، لكن لا سبيل إلى الأول؛ لأنّ تلك الأجزاء إذا كانت بأسر ها واجبة و الواجب مستغن عن العلّة كان جميع الأجزاء الأول؛ لأنّ تلك الأجزاء إذا كانت بأسر ها واجبة و الواجب مستغن عن العلّة كان جميع الأجزاء غنيّة عن العلّة و متى حصل جميع أجزاء الشيء كان ذلك الشيء واجباً؛ فحينئذ يكون حصول ذلك الشيء غنيّاً عن ثلك العلّة و قد فرض مفتقراً إليها؛ هذا خلف.

فإن قيل: لِمَ لايجوز أن تكون لا بسائط ذلك العركب بأسرها وأجلية إلّا أنّ ذلك العركب لا يحصل إلّا عند اجتماع تلك البسائط و من المعلوم أنّ ذلك الاجتماع لابدّ له من علّة؛ لأنّه ممكن لا واجب و إذا كان كذلك كان ذلك العركب مفتقراً إلى العلّة مع أنّ بسائطه جميعها غنيّة عنها، لكونها واجبة الوجود؟

قيل: لأنَّ الهيئة الاجتماعية هي أحد أجزاء مهيَّة المركّب؛ فإذا كمانت تملك الهميئة مسمكنة

۳. م: یکون.

۲. م: یکون.

١. م: قاديم.

۶ م: پکون.

م: + و إذا كانت بسيطة امتنع. ٥٠ م: يكون.

٧. م: يکون.

و مفتقرة إلى العلَّة امتنع أن يقال جميع أجزاء ذلك المركَّب واجبة الوجود و غنيَّة عن العلَّة.

فيبقى أن يكون كلّ واحد <65 > من بسائط ذلك المركّب ممكناً أو البـعض مـنها واجــباً و البعض الآخر ممكناً و على التقديرين فلابدٌ من أن يكون في جملة بسائط ذلك المركّب ما هو ممكن الوجود.

و إذا تقرّر هذا فاعلم أنّ ذلك البسيط لكونه ممكناً لابدّ له من علّة؛ و متى افتقر جزء المركب إلى علّة كان ذلك العركب مفتقراً إلى تلك العلّة بعينها؛ لأنّ الكلّ مفتقر إلى الجزء؛ فإذا افتقر الجزء إلى علّة كان افتقار الكلّ إليها أولى؛ فكانت علّة لذلك المركّب أيضاً إلّا أنّها علّة ناقصة لاتامّة و قد عرفتَ الفرق بينهما في ما تقدّم؛ و تلك العلّة يجب أن تكون البسيطة؛ لأنّ معلولها الذي هو جزء العركّب بسيط<sup>٢</sup> و إذا كان العركّب يفتقر إلى علّة بسيطة و قد عرفت أنّ البسيط يستنع أن يكون حادثاً فعلّة العركّب يمتنع أن تكون عادثة؛ فهي إذن قديمة.

و إذا ثبت أنّ كلّ ممكن قديم لايخلو، إمّا أن يكون بسيطاً أو مركباً و ثبت أنّه على التقديرين يجب أن تكون " علّته قديمة؛ فقد يثبت أنّ كلّ ممكن قديم فعلّته قديمة؛ و ذلك هو المطلوب.

و هذا البيان ممّا أدركتُه بفكري و لم أعرف أنّى سبقت إليه.

فالحاصل من هذا الفصل أنّ كلَّ ممكن له علّة و انّ ذلك الممكن و إن كان قديماً وجب أن تكون علّته قديمة أيضاً لكنه إن كان بسيطاً وجب أن تكون علّته التامّة قديمة و إن لم يكن مع قدمه <٢٧ > بسيطاً، بل مركّباً، فليس قدم علّته التامّة واجباً، بل الواجب قدم علّته الناقصة. فالبسيط و المركّب القديمان و إن اشتركا في وجوب قدم علّتها لا، فإنّهما يفترقان في أنّ البسيط منهما يجب أن تكون معلّته الناقصة قديمة و المركّب يجب أن تكون علّته الناقصة قديمة و لايجب ذلك في علّته الناقصة قديمة و لايجب ذلك في علّته الناقصة.

۱. م: يكون. ٢. م : بسيطة. ٣. م: يكون.

۴. م: یکون. ۹ م: یکون. ۶ م: یکون.

٧. م: عليَّتها. ٨ م: يكون. ٩. م: يكون.

## الفصل السابع في أنّ عدم المعلول لاينفك عن عدم علّته

لوجاز انفكاك عدم المعلول عن عدم علَّته لكان عدمه إمَّا أن لايكون بسبب أو بسبب. لا سبيل إلى الأوّل؛ لأنّ كلّ حادث لابدً له من سبب و عدم الشيء بعد وجوده أمر حادث؛ فسيفتقر إلى سبب؛ فبقي أنَّه بسبب و هو إمَّا ذاته أو غيرها؛ و الأوَّل محال و إلَّا لما وجد؛ فتعيِّن الثاني؛ و ذلك الغير إمّا أن يكون عدم علَّته أو لايكون؛ فإن كان عدم علَّته حصل المطلوب؛ و إن لم يكن عدم علَّته فإمَّا أن يكون وجودياً أو عدمياً. لاجائز أن يكون وجودياً و إلَّا لكان إمَّا أن يختلُ ' لأجل وجوده أمر من الأمور المعتبرة في علّية علّته أو لايختلّ؛ ` فإن لميختلّ ` امتنع عـدم المـعلول، لاستحالة تخلُّف <٤٨ > المعلول عن العلَّة التامَّة؛ و إن اختلَّ أمر من تلك الأمور، فذلك الأمر إمّا أن يكون عدميّاً تبدّل بالوجود أو وجودياً تبدّل بالعدم؛ و محال أن يكنون أحند الأسور المعتبرة في العلّية عدمياً؛ لأنّه إن لم يكن له تأثير في وجود المعلول لم يكن له مدخل في العلّية؛ فيكون حشواً و لاحاجة إليه و هذا خلف؛ و إن كان له تأثير في وجوده كان العدم سؤثراً فسي الوجود و هو ظاهر البطلان؛ فبقي أن ذلك الأمر وجودي تبدّل بالعدم؛ و هذا القسم يسلزم سنه حصول المطلوب أيضاً؛ لأنَّ ذلك الأمر يكون جزءاً أمن العلَّة من حيث هي علَّة و إذا عدم جزء الشيء فقد عدم ذلك الشّيء؛ لأنّ المجموع المركّب من عدّة أشياء إذا عدم واحد منها كان ذلك المجموع من حيث هو ذلك المجموع قد عدم أيضاً و هو ظاهر؛ و لاجائز أن يكون ذلك السبب عدمياً؛ لأنه إن كان عدم جزء علَّته لزم منه عدم علَّته و هو المطلوب؛ و إن لم يكن كذلك عاد التقسيم في أنَّه [إمّا] أن يختلَ لأجله أمر من الأمور المعتبرة فـي العـلَّية أو لايـختَّل؛ و يـبطل القسمان بما تقدّم.

فقد اتّضح بهذا البرهان أنّ عدم المعلول إمّا أن يكون <٤٩> بعدم علّته أو بسببٍ آخر يلزم منه عدمه؛ و على التقديرين لاينفكّ عدم المعلول عن عدم علّته.

٦. م: لم يخيّل.

٢. م: لايخيّل.

۱. م: يختل:

۴. م: جزاء.

فإن قيل: كيف الحال في عدم هذه الحوادث المحسوسة؛ فإنّها إن كان عدمها لاينفك عن عدم علّتها لزم عدم واجب الوجوب على ما تقدّم؛ و إن جماز انفكاك عنه بـطل هـذا البرهان؛ فكيف يمكن الجمع بين عدم هذه الحوادث و بين استحالة انفكاك عدم المعلول عن عدم علّته قبل العدم؟

يقال: لعدم الشيء في ذاته و هو ارتفاع مهيته عن الخارج و يقال: لعدمه في ذاته، بل لعدمه عن شيء آخر، كما ينقل الصفة عن الموصوف فيقال: إنها عدمت عنه أو كما يستدى الشيء المبصر عن السخص المبصر إلى حدّ لايتمكن البصر من إدراكه؛ فيقال لذلك الشيء: إنّه قد عدم عن الحسّ؛ و الذي يستلزم عدم العلّة من هذين العدمين هو الأوّل و ليس عدم الحوادث بهذا المعنى، بل بالمعنى الثاني و هو على الحقيقة تغيّر و انتقال و إنّما يقال له عدم على طريق المجاز. و تغير المعلول لايلزم منه عدم العلّة؛ بل تغير العلّة؛ و قد عرفت <٧٠> كيفية استناد ما يدرك في هذا العالم من التغيّرات و الانتقالات إلى الحركة الدورية السرمدية التي هي لازمة لنظامه واحد لا يتغيّر و لا تدرك، بل يمضى على سنن واحد و يستمرّ على حال متشابه؛ فحدوثه على سبيل الدوام و دوامه على مبيل الحدوث؛ و عرفت أيضاً أنّ هذه التغيّرات لمّا كانت تابعة لا للك الحركة وجب أن يكون حالها في الدوام و الاستمرار و لزوم النظام كحال ما هي تابعة له من غير فرق.

و بعد تقرّر هذه الأصول يظهر أنّه لامنافاة بين القول باستحالة انفكاك المعلول عن عدم علّته و بين عدم الحوادث المحسوسة في هذا العالم إذا لم يكن المراد عدمها في ذاتها، بل عدمها عن شيء آخر.

فإن قيل: لاشك في عدم الصور و الأعراض؛ فإن كانت تعدم أ في ذاتها توجّه الاعـــــراض لامحالة؛ و إن لم تعدم أ في ذاتها، بل عدمت عن الحسّ أو عن غيره، فهذا لايمكن إلّا مع القول بأنّها تنتقل أمن محلّ إلى محلّ آخر؛ و القول بانتقال الأعراض ممّا قد بيّنوا استحالته. قيل: المنعدم هو تعلَق هذه بمحالها المظهرة لها للحسّ <٧١> أو غيره ولم ينعدم تعلّقها بفواعلها؛ و لهذا قد يظهر بمحال أخرى؛ و انتقالها بهذا المعنى غير مستنع؛ و لم يـقم البـرهان إلاّ على امتناع انتقالها بالمعنى المستلزم لاستقلالها بالحركة و الجهات و الوجود؛ فيقوم بنفسها؛ هذا خلف.

هذا على رأي مَن يقول: «إنّ الأعراض وجودية» و أمّا من يـقول: «إنّـها أمـور اعــتبارية و لاتحقّق لها في الخارج»، فلايلزمه هذا الاعتراض؛ لأنّ الأمور الاعتبارية لاتســتدعي عــلّـة موجودة بحيث يلزم من عدمها عدم علّتها.

فهذا ما عندي في جواب هذه الأسولة؛ وقد بقي ممّا يتعلّق بهذا الفصل بحيث لابدّ من ذكره و هو أنّ المعترض قد يقول: إنّ زوال المانع إن كان جزءاً من العلّة لزم أن يكون المعدوم مؤثراً في الموجود؛ و إن كان ذلك ممكناً، فلعلّ علّة النفس عدمية؛ فإذا عدست و لزم عدم علّتها كان عدم علّتها وجود شيء آخر؛ لأنّ عدم العلّة بلزمه الوجود؛ و على هذا يبطل البرهان المذكور في هذا الكتاب على أبديّة نفس الإنسان؛ لأنه سبني على أنّه متى عدمت النفس عدمت [علّتها و يلزم من عدم ح٧٢> علّتها عدم واجب الوجود لذاته؛ و هذا لايلزم إلّا إذا كانت علمة النفس وجودية؛ و أمّا إذا كانت عدمية فلا يلزم من عدم واجب الوجود؛ فيبطل البرهان.

فإن لم يكن زوال المانع جزءاً من العلّة و مع هذا يتوقّف وجود المعلول عليه بطل أنّ كلّ ما له مدخل في العلّية فهو جزء من العلّة؛ و ببطلانه يظهر فساد ما جعل دليلاً في هذا الفصل على استحالة انفكاك عدم المعلول عن عدم علّته؛ و ذلك هو المقصود من هذا الاعتراض.

و الذي يخلص من هذا أن يقال: إنّ زوال المائع إن كان عدمياً صبح كونه جبزءاً من علّة المعلول العدمي و أمّا المعلول الوجودي، فلايصح كونه جزءاً من علّته، لاستحالة تأثير المعدوم في الوجود، بل لا مانع من وجوده إلّا عدم علّته أو عدم بعض أجزائها؛ فزواله يكون وجبوداً لأحد هذين الأخيرين؛ و لمّا كانت النفس الإنسانيّة من الأمور التي لها وجود في الخارج من

١. م: يستدعى. ٢. م: الشيء.

الذهن و تحقّق في الأعيان، لاجرم امتنع أن يكون زوال المانع الذي هو عدمي جزءاً من علّتها؛ فلايكون له مدخل في تلك العلّية أصلاً، لأنّ كلّ ما له ح٧٣> مدخل في العلّية فهو جزء من الملّة من حيث هي علّة؛ و إذا كان الامر كذلك فقد اندفعت المعارضة و زال الإشكال.

و تبيّن أنَّ عدم النفس لا يلزم عدم واجب الوجود و أنَّ عدم المعلول لاينفكَ عن عدم العلّة أبداً؛ و ذلك هو المطلوب.

فقد ظهر بهذا البحث أنّ هذه المقدّمة لاينفع في غرض هذه المقالة إلا إذا تبيّن أنّ الأسور العدمية يمتنع أن يكون لها مدخل في علية علّة الأمور الوجودية؛ و لهذا السبب أوردت بطلان ذلك في ضمن البرهان على أنّ عدم المعلول لاينفك عن عدم العلّة و إلاّ فقد كان يكفي في ذلك البرهان أن يقال: إنّ عدم المعلول لابدّ له من سبب غير ذات المعلول و إنّ ذلك الغير إن كان عدم العلّة فهو المطلوب و إلاّ فلا يخلو: إمّا أن يكون وجودياً أو عدمياً، لاجائز أن يكون وجودياً و إلاّ لكان إمّا أن يختل لا لأجل وجوده أمر من الأمور المعتبرة في العلّية أو لا يختل تم يبطل الثاني بما تقدّم و يقال في الأول: إنّه لايلزم منه عصول المطلوب؛ لأنّ ذلك الأمر لابد و أن يكون جزءاً من العلّة و متى عدم جزء الشيء؛ حام ذلك الشيء؛ حام > و يتمّم البرهان على الوجه الذي ذكر من غير حاجة إلى التعريض بشيء من تلك الأقسام. فهذا هو الفائدة من هذا البحث.

#### الفصل الثامن في أنَّ جميع الممكنات ينتهي في سلسلة الحاجة إلى واجبالوجود لذاته

قد ثبت أنّ كلّ ممكن لابدّله من علّة؛ فتلك العلّة: إمّا أن تكون<sup>٥</sup> موجودة مـعه فــي الزمــان أو لاتكون<sup>ع</sup>؛ و الثاني باطل، لأنّ المؤثّر في المعلول: إمّا أن يؤثّر فيه حال وجود المعلول أو حال

٣. م: لايخيل.

۲. م: يخيل.

١. م: عدمه نفس.

ع م: يكون

۵ م. یکون

۴. م: من.

عدمه أو لاحال وجوده و لا حال عدمه؛ و الثاني و الثالث باطلان بما تقدّم؛ فتعيّن الأوّل.

لا يقال: لِمَ لا يجوز أن يكون العلّة في الحال يوجب المعلول في ثاني الحال؛ لأنه يقال: لمّا كان تأثير العلّة في المعلول عبارة عن صدور المعلول عنها بطل هذا الاحتمال؛ لأنه إن كانت العلّة مؤثّرة حالة عدمها يرجع حاصل الكلام إلى أنّ علّة وجود الممكن هي المعدوم و ذلك محال؛ و إن كانت حال وجودها لزم المحال أيضاً، لأنه لما كان لامعنى لكون العلّة مؤثّرة إلا صدور المعلول عنها، لاجرم امتنع أن يوصف صدور المعلول عنها، لاجرم امتنع أن يوصف حال وجودها حال وجودها في وإذا استحال أن يكون علّة في حالتي وجودها و عدمها على ذلك التقدير كان ذلك التقدير باطلاً و هو المطلوب.

و علّة الممكن لا يخلو: إمّا أن تكون اواجبة الوجود أو ممكنة الوجود؛ فإن كان الأوّل حصل المطلوب؛ و إن كان الثاني فلها أيضاً علّة موجودة معها في الزمان و تلك العلّة: إمّا أن تكون المطلوب؛ و إن كان الثاني ينقسم إلى قسمين هذه التي فرضناها معلولة لها أو غيرها؛ و الأوّل هو الدور المحال؛ و الثاني ينقسم إلى قسمين لاّنه إمّا أن ينتهي إلى علّة غنيّة عن مؤثر أو لاينتهي؛ فإن انتهى فذلك الغنيّ يوجب أن لايكون ممكناً و إلّا لافتقر إلى علّة و قد فرض غنيّاً عنها؛ هذا خلف؛ و إذا لم يكن ممكنا كان واجباً؛ و هو المطلوب؛ و إن لم ينته إلى ما هو غنيّ عن مؤثر لزم تسلسل العلل و المعلولات إلى لانهاية و قد ثبت بطلانه.

و إذا كان الأمر كذلك فلولا أنّ الممكنات بأسرها تنتهى آلى واجب الوجود للزم إمّا عدم انقسام الموجود إلى الواجب لذاته و الممكن لذاته أو عدم احتياج الممكن إلى علّة موجودة أو تقدّم العلّة على المعلول بالزمان أو افتقارها إليه <٧۶> على سبيل الدور أو التسلسل في العلل و المعلولات إلى لانهاية؛ و لمّا كانت هذه الأقسام الخمسة باطلة كان القبول بانتهاء جسيع الممكنات إلى واجب الوجود واجباً؛ و ذلك هو المقصود من هذا الفصل و هو آخر المقدّمات التي يحتاج إلى بيانها في هذه المقالة.

# الفصل المتاسع في ترتيب هذه المقدّمات مع مقدّمات أخرى ابديهية لينتج أنّ نفس الإنسان لاتعدم أبداً

هذه يمكن ترتيبها على هيئات مختلفة و جميعها لايمكن الوقوف على صحّتها إلّا بعد مـعرفة القوانين المنطقية؛ وكذلك مقدّماتها التي هي غير بديهية؛ فإنّه لابدّ من بيانها مــن مـعرفة تــلك القوانين أيضاً. فممّا يمكن ترتيب هذه المقدّمات عليه هي هذه الصيغة: ٣

لو عدمت نفس الإنسان بعد وجودها لعدم واجب الوجود؛ و التالي باطل؛ فالمقدّم مثله. يبان الشرطية: نفس الإنسان إمّا أن تكون واجبة الوجود أو ممكنة الوجود؛ و على التقدير ين يلزم من عدمها عدم واجب الوجود؛ أمّا على التقدير الأوّل، فالأمر ظاهر؛ و أمّا على التقدير الثاني، فلأنّ كلّ ممكن ح٧٧> له علّة. فنفس الإنسان على تقدير أنها ممكنة يجب أن تكون التاني، فلأنّ كلّ ممكن حكن المقدّم حتى؛ لها عليّة و تلك العلّة إن كانت نفس الإنسان قديمة وجب أن تكون قديمة، لكنّ المقدّم حتى؛ فالتالي مثله؛ و إذا ثبت هذا فلو عدمت نفس الإنسان لوجب عدم علّتها و يلزم من عدم علّتها عدم. عدم علّة علّتها، كذلك إلى أن ينتهي الأمر إلى واجب الوجود؛ فيلزم من عدمها عدمه.

و إذا كان نفس الإنسان لايخلو عن أحد القسمين و كان على تقدير كلّ واحد منهما يلزم من عدمها عدم واجب الوجود، فقد تبيّنت الشرطية و بيانها تحصيل المطلوب.

فإن قيل: و لو كانت النفس حادثة أيضاً للزم من عدمها عدم علّتها و لزم مــن ذلك ــكــما عرفت ــعدم واجب الوجود، فما الفائدة في استعمال المقدّمة القائلة بأنّ نفس الإنسان قديمة في هذا البرهان مع أنّه يتمّ بدون هذه المقدّمة؟

قيل: إنّها لو كانت حادثة لكانت مستندة إلى الحركة الدوريّة؛ فما كان يمتنع عمدمها؛ لانّــه كما يعقل وجودها بعد العدم من غير أن يلزم كون واجب الوجود كذلك. فكذا تعقل عدمها بعد

١. م: أخر. ٢. م: يعدم. ٣. م: الصَّيقة.

۴. م: + وجو. ٥. م: يكون. ٩. م: يكون.

۷. م: يکون.

وجودها من غير أن يلزم عدم واجب الوجود؛ و لمّا ح٧٨ > كان جواز ذلك ممّا يقدح في صحّة هذا البرهان لاجرم احمتيج إلى استعمال هذه المقدّمة فيه لشلاً يستوجّه الطمن عليه مسن الوجه المذكور.

صيغة ثانية في تقرير بقاء نفس الإنسان: أحد الأمرين لازم و هو إمّا نفس الإنسان لاتعدم بعد وجودها و [إمّا] أنّه الا يلزم من عدمها بعد وجودها عدم واجبالوجود؛ و الثاني مستفر؛ فتعيّن الأوّل.

و إنّما قلت: «أحد الامرين لازم»، لأنه لو كذبت القضيتان لوجب أن يصدق أنّ نفس الإنسان تعدم بهد وجودها و يصدق مع ذلك أنّه يلزم من عدمها بعد وجودها عدم واجب الوجود، لكنّ اجتماع هاتين القضيتين على الصدق ممتنع؛ لأنّه يلزم من صدقهما عدم واجب الوجود؛ لأنّ صدق الملزوم يقتضي صدق اللازم؛ و إذا كان عدم واجب الوجود ممتنعاً كان اجتماعهما على الصدق كذلك و كان اجتماع نقيضيهما على الكذب ممتنعاً أبضاً؛ و متى كان الأمر كذلك كان أحدهما لازماً لامحالة.

و إنّما قلت: «إنّ الثاني منتفي»؛ ح٧٩> لأنّ نفس الإنسان إذا عدمت قلا يخلو: إمّا أن تكون واجبة الوجود أو ممكنة الوجود؛ و الأوّل يقتضي عدم واجب الوجود و هو محال؛ و الشاني لا يخلو: إما أن تكون تقديمة أو حادثة، لكنّه يمتنع أن تكون حادثة؛ فهي إذن قديمة؛ و سبب عدم القديم إمّا أن يكون وجود أمر أو عدم أمر؛ فإن كان وجود أمر فلابد و أن يتبعه عدم علّة ذلك القديم التي هي قديمة أيضاً و يكون الكلام في عدم علّته القديمة كالكلام في عدمه؛ و لابد و أن ينتهي الأمر إلى القديم الأوّل الذي هو واجب الوجود؛ فيلزم من عدم نفس الإنسان عدم واجب الوجود؛ فيدة أمر و لا يخلو ذلك الأمر: إمّا أن يكون حادثاً؛ لأنّ عدم الحادث بعد وجوده لو أوجب عدم يكون حادثاً أو قديماً. لاجائز أن يكون حادثاً؛ لأنّ عدم الحادث بعد وجوده لو أوجب عدم

۳. م: يكون

۲. م: يعدم.

١. م: لأنه.

ع م: يكون.

۵ م: یکون.

٣. م: يكون

۷. م: عدم.

القديم لأوجب عدمه السابق عليه عدم القديم؛ فلا يكون القديم قديماً؛ هذا خلف؛ فــلابدّ و أن يكون قديماً و حينئذٍ يلزم من عدمه عدم علّته القديمة و ينتهي الأمر إلى القديم الواجب و يعود الخلف المذكور.

صيغة ثالثة في تقرير ذلك: <٨٠>كون نفس الإنسان قديمة مع كونها يعدم بعد وجودها ممّا لا يجتمعان؛ و الأوّل ثابت؛ فيلزم انتفاء الثاني. بيان عدم الاجتماع أ: إن كان كلّ ما هــو قــديم يمتنع عدمه بعد وجوده. فالقول بقدم أ نفس الإنسان مـع القــول بـعدمها بـعد وجــودها مــمًا لا يجتمعان؛ و المقدّم حقّ؛ فالتالي مثله.

بيان حقيقة المقدّم: كلّ ما هو قديم فإمّا أن لا تكون له علّة أو تكون له علّة؛ فإن كان الأوّل فهو واجب الوجود و يمتنع عدمه؛ و إن كان الثاني فلابدٌ لعدمه من سبب؛ فإمّا أن يكون بسبب عدم علّته عاد الكلام في عدم علّته و عدم علة بسبب عدم علّته أو بسبب آخر؛ فإن كان بسبب عدم علّته عاد الكلام في عدم علّته و عدم علة علّته كذلك إلى أن ينتهي الأمر إلى واجب الوجود؛ و هذا يقتضي أن يكون واجب الوجود قد عدم أوّلاً حتى أوجب عدمه عدم ذلك القديم؛ و لمّا كان القول بعدم واجب الوجود محالاً ح١٨> لاجرم بطل هذا القسم؛ و إن كان عدم القديم بسبب غير عدم علّته، فلابدٌ و أن يكون ذلك السبب يقتضي عدم علّة القديم، لاستحالة انفكاك عدم المعلول عن عدم علّته؛ و إذا كان الأمر كذلك عاد الكلام في سبب عدم علّته و لزم من ذلك عدم واجب الوجود؛ و هو محال.

و قد عرفت الفائدة في تخصيص العدم بالقديم، فلا حاجة إلى إعادتها في كلّ صيغة.

و اعلم أنّ الوجوء التي يمكن تركّب هذه المقدّمات عليها لإنتاج هذا المطلوب ممّا لايدخل تحت الحصر و إنّما ذكرت هذه الثلاثة منها ليكون أنموذجاً للباقي؛ و مَن اعتبر هذه الاقسيسة بميزان عقله مستغنياً في ذلك بالآلة التي تسمّى بالمنطق ثممّ وقيف عملى حسجج المستقدّمين و اعتبرها أيضاً كذلك علم أنّ ما سلكتُه في هذه المقالة لإنبات هذا المطلوب هو طريق برهاني و

١. م: الأجماع.

٣. م: يكون.

۲. م: بعدم.

۴. م. يكون

هم: البات

أنّ الطريق التي سلكها مَن تقدّم لإثباته ليست برهانية إلّا بعزيد تقرير لمقدّماتها، بل هي بدون ذلك إمّا خطابية و إمّا غيرها من الصنائع الأخر.

#### الفصل العاشر

في ذكر ما وقفت عليه من حجج <٨٢> القائلين بأبدية
 النفس الإنسانية لينبين أن ما سلكتُه في هذه المقالة لإثبات
 هذا المطلوب هو أفضل من تلك الحجج

حكى أبوعلي أحمد المعروف بمسكويه في كتابه الذي سمّاه الفوز الأصغر أنّ افلاطون الحكيم اعتمد في بقاء النفس على ثلاث حجج:

أحدها: أنّ «النفس تعطي الحيوة أبداً كلّ ما توجد فيه و كلّ ما يعطى الحيوة أبداً ما يوجد فيه "؛ فالحيوة جوهرية لها أ؛ و ما <sup>٥</sup> كانت الحيوة جوهرية له فلن يمكن أن يقبل ضدّها و ضمدً الحيوة هو <sup>٤</sup> الموت؛ فالنفس إذن لايمكن موتها "و. <sup>٨</sup>

و الثانية: أنّ النفس ليس فيها شيء من الرّواءة و كلّ ما ليس فيه شيء من الرداءة فعليس بفاسد؛ فالنفس ليست بفاسدة، المرارية المرارية والمرارية المرارية المراري

و التالئة: «أنّ النفس متحرّكة بذاتها ١١ و كلّ ما كانت حركته من ذاته، فهو غير فاسد؛ فالنفس غير فاسدة ١١ . فهذا ما حكاه هذا الفاضل عن أفلاطون في الكتاب المذكور و لستُ أفهمه كما ينبغي و لعلّهم قد شرحوا ذلك بما تبيّن به صحّة مقدّماته و صدق نتيجته إلّا أنّي لكوني لم آخذ علم الفلسفة عن معلّم و لا وقفتُ من مسطوراتهم على ما يدلّ على صحّة ح٨٢> مقدّمات هذه الحجج و لا على معرفة اصطلاحاتهم فيها، لا جمرم لم يسكنني أن أقبطع عمليها لا بمالصحّة

۱. م : تمطی.

۲. م : توجد.

٥. القوز الأصغر: لما.

۴. م: له،

ع الغوز الأصغر : ــ هو.

الفوز الأصغر: أن تقبل الموت.

٨. القوز الأصغر. صص ٨١\_٨٢

٣. القوز الأصغر: ـ وكلّ ... فيه.

الفوز الأصغر: + اذأ.

١٦. الغوز الأصغر: من ذاتها.

١٠. الفوز الأصغر، ص ٨٣.

١٢. الغوز الأصغر، همانجا.

و لا بالفساد؛ و لا يبعد أن يكون هذه الحجج قد حرّفت عند النقل و أنّ قبائلها لم يقصد أن يجعلها مبرهنة على بقاء النفس. لكنّه ذكر كلاماً خطابياً؛ فظنّ المتأخّرون أنّه قصد البرهان؛ و بالجملة أنّ مقدّمات هذه الحجج من حيث إنّها غير بيّنة بذاتها و لا لها ما تتبيّن ابه، فإنّها لاتفي بإنتاج هذا المطلوب و ينبغي أن أذكر ما اختاره صاحب كتاب الفوز من شرح هذه العجج ليتّضح أنّ ما شرحوها به لا يكفى في بيان أنّها برهانية.

أمّا الحجّة الأولى: فإنّه ذكر أنّ اصحاب أفلاطون أطنبوا في تفسيرها و أكثروا شرحها و بيّنوا صحّة مقدّماتها و تركيبها و صحّة نتيجتها. ثمّ إنّه اختار من تلك الشروح ما نقله برقلس و هو: إنّ «كلّ أمر ضاد أمراً صادراً عن قوّةٍ ما فهو مضاد للقوّة التي عنها صدر ذلك الأمر، مثال ذلك أنّ البرودة مضادة للحرارة الصادرة عن النار؛ فهي أيضاً مضادة حمّا > لما صدرت عنه الحرارة أعني النار؛ فإذا كان هذا هكذا، قلنا: إنّ الموت إذا كان مضاداً للحيوة التي في البدن؛ فهو مضاد لاحيوة الني في البدن؛ فهو مضاد لاحيوة النفس التي صدرت عنها مني حيرة البدن؛ فإذا كانت النفس الناطقة وعمير قابلة للموت الذي هو ضد الحيوة التي للبدل على ما تبيّن في ما مضى كانت أيضاً غير قابلة للموت الذي هو ضد الحيوة التي لها؛ لأنّ المُضَادُ لحيوة البدن هو مضاد العيوتها أيضاً، كما بيّنا؛ فالنفس الذي هو ضدّ الحيوة التي لها؛ لأنّ المُضَادُ لحيوة البدن هو مضاد العيوتها أيضاً، كما بيّنا؛ فالنفس غير قابلة للموت المضاد للحيوة التي فيها؛ فهي إذن غير مائتة الو لافائية الهي المناه الموت المضاد للحيوة التي فيها؛ فهي إذن غير مائتة الو لافائية الهي المناه فيها؛ فهي إذن غير مائتة الولا ولافائية المناه المناه المناه في إذن غير مائتة الولا ولافائية المناه المناه فيها؛ فهي إذن غير مائتة الولاد للموت المضاد للحيوة التي فيها؛ فهي إذن غير مائتة الولاد للموت المضاد الحيوة التي فيها؛ فهي إذن غير مائتة الولاد المناه المنا

و قال في شرح الحجّة الثانية ما هذه حكايته: «فأمّا <sup>۱۴</sup> الحجة الثانية، فإنّها مبنيّة على أنّه لا رداءة في النفس. فينبغي أن نشرح حقيقة الرداءة و ما يراد بها ليتمّ لنا سياقة البرهان بعد ذلك. فنقول: إنّ الرداءة مقترنة بالفساد و الفساد مقترن بالعدم و العدم مقترن بالهيولي»، فالرداءة مقترنة <sup>10</sup>

۱. م: يتبين،

٢. الغوز الأصغر: الفوّة.

الفوز الأصغر: و هي.

الغوز الأصغر: الحرارة.

٨. الغوز الأصغر: عنها صدرت.

٧. القوز الأصغر: أيضا.

١١. م: مانية.

۱۰. م: المضاد. - ۱۰

١٤. القوز الأصغر: و أمّا.

٩. الغوز الأصغر: العاقلة.

٣. الفوز الأصغر: . أن.

۶. م: عنها.

١٢. م: فائية.

١٢. القوز الأصغر ، صص ٨٣ ـ ٨٣

١٥. م: مقرتة.

بالهیولی. و بیان هذا الکلام أنّه حیث لا ا هیولی فلا عدم و حیث ح۸۵> لا عدم فسلا فسساد و حيث لا فساد فلا رداءة. فالهيولئ معدن الرداءة و ينبوع الشرّ؛ و أصله الذي مستفرّع سنه ً و مقابل هذه الرداءة الجودة و الجودة مقترنة بالبقاء و البقاء مقترن بــالوجود و الوجــود هــو أوّل صورة أبدعها الباري ــ حِلَّ و علا ٣ ــ. فلذلك هو خير محض لايشوبه عدم و لاشرُّ أو اختصُّ به العقل الفعّال؛ و ذلك أنّ الوجود الحق الذي ليس فيه هيولانيّة <sup>6</sup> و لا معنى الانفعال هــو العــقل الأول.

و في تبيين الخير و الشرّ و الشيء <sup>6</sup> الذي هو لاخير و لا شرّ كلام<sup>٧</sup> يخرج بنا عن حدّ<sup>^</sup> ما نحن فیه؛ و مَن قرأ ؟ كلام أفلاطون فیه و كتاباً لبرقلس خصّه به و كلاماً لجالینوس فیه تسبیّن له ١٠ معنى المراد١١ و يحتاج١٢ إلى شرح١٣ إلّا أنّى١٢ قد اجتهدتُ في اختصاره و إيراده مع ذلك مشروحاً و نعود الآن؛ فنقول:

إنّ النفس صورة يكمل البدن بوجودها؛ هم فليست عا إذن هيولى؛ و قد بيّنا أيضاً أنّها ليست صورة هيولانيَّةُ. أي محتاجةُ إلى الهيولي في وجودها؛ فالنفس ليس فيها شيء سن الرداءة ١٧؛ <٨٤ > فليس تفسد إذن ١٨، فليس لها عدم اوا فهي ٢ إذن باقية». ٢١

و أمّا الحجة الثالثة، و هي المبنية على أنّ النفس متحرّكة بذاتها؛ فهي تحتاج ٢٢ إلى معرفة هذه الحركة؛ و قد شرحها هذا الفاضل في كتابه بما هذه حكاية ألفاظه:

٣. الفوز الأصغر: تعالى.

ع الغوز الأصغر: ـ و الشيء.

٩. م: قراء.

١٢. الفوز الأصغر: حاجته.

10. الغوز الأصغر: + قيه.

٢. الفوز الأصغر: منه يتفرع.

۵ الفوز الأصغر: هيولي البتة.

٨ م: حهد.

11. الفوز الأصغر: \_ معنى المراد.

١٢. الفوز الأصغر: أنني.

١٧. الفوز الأصغر: رداءة.

۱. م: لا حيث.

٢. الفوز الأصغر: شرو لا عدم.

٧. الفوز الأصغر: + طويل.

١٠. الغوز الأصغر: + طوله.

١٣. الفوز الأصغر: الشوح.

١٤. الفوز الأصغر: و ليست.

١٨. الغوز الأصغر: فالنفس ليس لها فساه.

١٩. القورُ الأصغر: فالنقس ليس لها عدم.

٢١. الغوز الأصغى صص ٨٢ ـ ٨٣

٢٠. الفورُ الأصغر: فالنفس.

٢٢. م: يمعتاج.

قال: «إنّ الحكماء لمّا لحظوا النفس من حيث هي ا متمّمة للبدن، محيية له؛ فقالوا: ٢ هي حيوة و لم يريدوا<sup>٣</sup> بذلك أنها صورة ٦. لأنّ هذا شيء قد وضح بطلانه؛ و إنّما أرادوا بذلك أنّها الجالبة<sup>٥</sup> للحيوة إلى البدن؛ فهي أوليُّ بالحيوة منه؛ و لمَّا لحظوها في نفسها من غير نسبة لها إلى البــدن قالوا: هي محرّكة ذاتها و قد أطلق عليها أفلاطون أنّها حركة؛ و ذلك أنّه قال<sup>ع</sup> في كتاب النواميس؛ أنَّ الذي تحرَّكت^ ذاته فجوهره حركة؛ فينبغي٩ أن ينظر ١٠ إلى حركة هذه النفس؛ ١١ فإنَّا قد قلنا: إنّ النفس جوهر و ليست بجسم و الحركات التي ١٢ أحصيناها \_أعني الستّ \_هي حركات الجسم و ليس يليق شيء منها بهذا الجوهر.

فنقول: إنَّ هذه الحركة هي حركة ١٣ الرؤية والجولان ١٣ و هي جولان النفس الموجود لهــا دائماً؛ فانَّك لا تجد النفس خالية من هذه الحركة في حال من الأحوال؛ و هذه الحركة لمَّا لم تكن١٥ جسمانية لم تكن مكانية و لمّا ح٨٧ جلم تكن مكانية لم تكن خارجة عن ذات النفس؛ و لذلك قال أفلاطون: جوهر النفس هي الحركة و هذه الحركة هي حيوة النفس و لمّا كانت ذاتية كانت الحيوة لها ذاتية؛ فمَن أمكته أن يلحظ هذا الحركة على أنَّها ثابتة في ذاتها و غير داخلة تحت الزمان و أنّها محرّكة ذاتها الإفقاد لخط جوهر النفيس. ١٨ أعني بقولي «تحت الزمان» ١٩ أنواع الحركات الطبيعية `` كلّها داخلة تحت الزمان؛ و ما كا ن في زمانٍ لم يصحّ وجوده `` في الماضي منه أو المستقبل؛ و الماضي من الزمان فقد يقضي ٢٢ و ذهب و٢٣ المستقبل منه لم يأت

1. الغوز الأصغر: كانت.

٧. القوز الأصغر: قال.

١٠. الفوز الأصغر: تنظر.

١٢. الفوز الأصغر: +كنا.

الفوز الأصغر: + ر.

۱۵٪ م: لم یکن.

٣. الفوز الأصغر: الجالبة للحياة.

٢. الغوز الأصغر: قالوا.

۵ الفوز الأصغر: الخالية.

٨ الفوز الأصغر: يحرك.

١١. الغوز الأصغر: هذه الحركة التي للنفس.

13. م: + و.

16. الفوز الأصغر: هو.

١٩. الفوز الأصغر: + أن.

٢١. الفوز الأصغر: + إلّا.

٢٠. اللغوز الأصغر: الحركة.

۲. م: پرتکوا،

ع الغوز الأصغر: ـ قال.

١٤. الفوز الأمسغر: ـ و.

١٧. الغوز الأصغر: لذاتها.

٩. القوز الأصغر: و ينبغي.

٢٢. الغوز الأصغر: قد نقضي.

۲۳. م: ـ و.

بعد؛ فالزمان لا وجود له إلّا في السّكون؛ ۚ فالحركات ۚ الطبيعية لا وجود لها إلَّا في السّكون؛ ٣ و لذلك قال أفلاطون في كتاب طيماوس على لسان السائل: ما الشيء الكائن ۗ لاوجود له و ما الشيء الموجود و لاكون له؟ يعني<sup>٥</sup> بالكائن الذي لا وجود له الحركة المكــانيّة. فـــالزمــان<sup>²</sup> لم يؤهّله لاسم الوجود؛ إذ كان مقدار وجودٌ٬، و^ إنّما هو فسى الآن و الآن إنّـما ٩ يــجري فسي ١٠ الزمان مجري النقطة من الخط؛ و ما كان قسطه من الوجــود لا يــثبت <٨٨> للــماضي و لا المستقبل ١١ و إنَّما هو بحسب الآن فليس يستحقُّ اسم الوجـود، بمل يـقال ١٢ هــو أبــداً فــي السكون ١٣. فأمّا الموجود ٢٠ الذي لا يكون ١٥ له، فالأشياء التي ١٤ فوق الزمان؛ ١٧ فهو أيضاً فوق الحركة الطبيعية ١٨ و ما كان أيضاً ١٩ فوق الحركة الطبيعية، فهو أيضاً ضوق الطبيعة و مــا كــان وجوده كذلك ، لم يدخل تحت الماضي و <sup>۲</sup> المستقبل، بـل وجـوده أشبه بـالدهر، أعـني السرمد ٢١ و البقاء». ٢٢

فهذا ما اختاره هذا الفاضل في شرح هذه الحجج و هو على ما تراه من التعمية و قلَّة الأفهام و هو أحوج إلى الشرح من الحجج التي جعلوها شارحاً و القدر الذي يفهم منه إذا أخذ عملي ظاهره لم يدلُّ على شيء ممّا هو مُحتاج إلى الشرح من تلك الحجج؛ فقد بان أنَّ هذه الحجج إذا أخذت على ما يلوح من المراد منها لاتفي بإنتاج المطلوب.

و احتجَ الرئيس أبوعليبن سينا على بقاء النفس بحجّتين:

أحدهما: بيّن فيها أنّها لا تموت بموت البدن و لميتعرّض لأبديّتها و لا حاجة إلى ذكر هذه

١. الفوز الأصغر: التكون.

٣. الفور الأصغر: + و.

٧. الغوز الأصغر: وجوده.

١٠. الفوز الأصغر، من.

١٣. الفوز الأصغر: التكون.

16. الفوز الأصغر: + هي.

١٨. الفوز الأصغر: و أمَّا الوجود.

٢١. اللغور الأصغر: السرمدية.

٣. الغوز الأصغر: التكون. ٢. الفوز الأصغر: و الحركات.

۵ الفوز الأصغر: عنى.

٨ الفوز الأصغر: ـ و. ٩. الغوز الأصغر: ـ انَّما.

 الفور الأصغر: قال. ١١. الفوز الأصغر: للمستقبل.

١٤. اللغوز الأصغر؛ و أمّا الوجود. 10. القوز الأصغر:كون.

١٧. الغوز الأمه.فر: + لان ماكان فوق الزمان.

٣٠. الفوز الأصغر: + لا. ١٩. الغوز الأصغر: كون.

٢٢. الفوز الأصغر، صص ٨٤ ـ ٨٥

ع الفوز الأصغر: و الزمانية؛ + لأنه.

العجة؛ لأنَّ المطلوب هو إثبات أبديَّتها.

و الثانية: ادّعى أنّها تدلّ على أنّ النفس غير قابلة للفناء ح۸٩> البتّة؛ و لا أعلم هل هذه الحجّة و التي قبلها ممّا اخترعها من عند نفسه أو نقلها عمّن تقدّمه؛ و أنا أحكي هـذه الحمجّة بألفاظه على ما ذكره في كتاب الشفاه و كتاب النجاة كتاب النفس المسمّى بالمعاد. ا

قال: «و أقول أيضاً ؟: إنّ سبباً آخر لا يعدم النفس البتّة؛ و ذلك أنّ كلّ شيء من شأن. أن يفسد بسببٍ مّا؛ ففيه قوّة أن يفنيه ؟، و قبل <sup>4</sup> الفساد فيه فعل بأن <sup>6</sup> يبقي.

و محال أن يكون من جهة واحدة في شيء واحد قوّة أن يفسد و فعل أن يبقى <sup>ع</sup>، بل يهويه <sup>٧</sup> للفساد و <sup>٨</sup> ليس لفعله <sup>٩</sup> أن <sup>١٠</sup> يبقى؛ فإنّ معنى القوّة مغائر لمعنى الفعل؛ و إضافة هذه القوّة مغائرة الإضافة هذا الفعل؛ لأنّ إضافة ذلك إلى الفساد، و إضافة هذا إلى البقاء؛ فإذ <sup>١١</sup> الأمرين <sup>١٢</sup> مختلفين ما يوجد <sup>٢٣</sup> في الشيء <sup>١٢</sup> هذان المعنيان.

فنقول: إنَّ الأشياء المركبة و الأشياء السيطة التي هي قائمة في المركبة يجوز أن يجتمع فيها فعل أن يبقي و قبؤة أن يعلسدا و<sup>10</sup> في الأشياء البسيطة المفارقة الذات لايجوز<sup>15</sup> أن يجتمع هذان الأمران <sup>17</sup>

و أقول بوجهٍ مطلقٍ: إنّه لايجوزَ أنّ يجتمع في شَيء أحديّ الذات هذان < ٩٠٠ > المعنيان؛ و ذلك لأنّ كلّ شيء يبقى و له قوّة أن يفسد فله أيضاً ١٨ قوّة ١٩ أن يبقى؛ لأنّ بقاءه ليس بواجبٍ ضروري؛ و إذا لم يكن واجباً كان ممكناً؛ و الإمكان الذي يتناول الطرفين ٢٠ هو طبيعة القوّة. فإذن

۱. دلیل مذکور در بخش معاد، چنانکه در متن یاد شده، یافت نشد بلکه در بخش طبیعیات نجات و شفا آم.د.
 است (نك به پاورقی ۱۳ ص ۱۲۳ همین کتاب).

٣. النَّجاة؛ الشَّفاء: يفسد. ٣. م: قيل. ٥. الشَّفاء: أن.

ع الشفاه: ـ و محال أن ... يبقى. ﴿ ﴿ النجاءَ؛ الشفاه): وتهيزه. ﴿ لَمُ الشفاه: ـ و.

النجاة: كفعله. • ١. الشفاه: أنه. • ١. الشفاه؛ النجاة: فاذن.

١٢. الشفاه: لأمرين. ١٣. النجاة: \_ مايوجد. ١٣. النجاة: + يوجد.

<sup>10.</sup> النجاة: + اما. 19. النجاة: فلايجوز.

١٧. م: + و أقول بوجه مطلق، انه لايجوز أن يجتمع هذان الامران. ١٨. النجاة: ــ ايضاً.

<sup>14.</sup> النجاة: + أيضاً. ٢٠. النجاة: ـ الذي يتناول الطرفين.

٣٤. النجاة؛ الشفاه: فيين.

يكون له في جوهره قوّة أن يبقى و فعل أن يبقى أ؛ و قد بان أنّ فعل أن يبقى منه ألامحالة ليس هو قوّة أن يبقى منه؛ و هذا بيّن؛ فيكون أفعل أن يبقى منه أمراً أيعرض للشيء الذي له قوّة أن يبقى منه أمراً أيعرض للشيء الذي له قوّة أن يبقى أبن الفعل، لا أنّه أن حقيقة أأ ذاتية أبن فيلزم من هذا أن تكون أأذاته مركّبة من شيء إذا كان، كان أله الموجوداً أبنا الفعل؛ و هو الصورة في كلّ شيء؛ و عن شيء حصل له هذا الفعل؛ و في طباعه قوّة أبن و هو ماذته.

فيان كانت النفس بسيطة مطلقة لم تنقسم ۱۷ إلى مادّة و صورة ۱۸؛ و إن ۱۹ كانت مركّبة فلنترك ۲۰ المركّب و لننظر ۲۱ في الجوهر الذي هو مادّته؛ و لننصرف ۲۲ القبول إلى نـفس مادّته ۲۳ و لنتكلّم فيها.

و نقول ۲۱: إنّ ۱۵ المادّة إمّا أن تنقسم ۲۶ هكذا دائماً ۲۷ و يشبت ۲۸ الكلام دائماً و هذا محال؛ حال ۱۲۰ المادّة إمّا أن لا يبطل الشيء الذي ۲۹ هـ و المبوعو و السنخ: و كلامنا في هذا الشيء ۳۰ هو السنخ و الأصل؛ و هو الذي يستيه ۳۱ النفس؛ و ليس كلامنا ۳۱ في ۳۳ شيء مجتمع منه و من شيء آخر.

فتبيّن ۳۴ أنّ كلّ شيء هو بسيط غير مركّب أو هو أصل مركّب و سنخه؛ فهو غير مجتمع فيه

| (, النجاة: + منه.                  | ٢. النجاءُ: . و قد بان أنَّ فعل أنَّ يبقى منه. |                     |  |
|------------------------------------|------------------------------------------------|---------------------|--|
| ٣. النجاء: + اذاً.                 | ٣. النجاة: لأمر.                               | ۵. النجاة: + منه.   |  |
| ۶. م: لايكون.                      | ٧. النجاة؛ الشفاه: - نفس.                      | ٨ النجاة: له.       |  |
| ٩. الشفاه: تبقى.                   | ه ١. النجاة: أنه.                              | ١١. النجاة: بوجود.  |  |
| ١٢, الشفاه؛ النجاة: ذاته.          | ۱۳. م: یکون.                                   | ۱۴. الشفاه: كانت.   |  |
| ١٥. الشفاء: موجودة.                | 18. الشفاء؛ النجاة: فوته.                      | ١٧. م: لم ينقسم.    |  |
| ١٨. النجاء: فلم تقبل الفساد.       | ١٩. الشفاء: فإن.                               | ۲۰. م: فليترك.      |  |
| ٢١. م: لينظر.                      | ٢٢. م: لينصرف؛ الشفاه: لتصرف.                  |                     |  |
| ٢٣. م: ماذية.                      | ٢٣. الشفاء: فنقول.                             | ٢٥. النجاة: + تلك . |  |
| ۲۶. م: ينقسم.                      | ۲۷. م: ذايما.                                  | ٢٨. الشفاء: نشبت.   |  |
| ٢٩. الشماء: _ الذي                 | ٣٠. النجاة؛ الشفاء: + الذي.                    | ٣١. الشفاه: نسميه.  |  |
| ٣٢. النجاة: _ و هو الذي يسميه النا | فس و لیس کلامنا.                               | ٣٣. النجاء: لا في.  |  |
|                                    |                                                |                     |  |

فعل أن يبقي و قوّة أن يعدم بالقياس إلى ذاته. فإن كانت فيه قوّة أن يعدم، فمحال أن يكون فيه فعل أن يبقي: و إذا كان فيه فعل أن يبقى و أن يوجد فليس فيه قوّة أن يـعدم. فـتبيّن الإذن أنّ جوهر النفس ليس فيه قوّة أن يفسد.

و أمّا الكائنات التي تفسد، فإنّ الفاسد منها هو المركّب المجتمع؛ و قوّة أن يفسد أو يبقى " ليس في المعنى الذي به المركّب واحد، بل في المادّة التي هي بالقوّة قابلة كلا الضدّين؛ فليس إذن في الفاسد المركّب لاقوّة أن يبقى و لاقوّة أن يفسد، فلم يجتمعا أفيه.

و أشا المادة؛ فامًا أن تكون مهاقية لا بقوة تستعدّ بها البقاء ، كما ينظنَ قوم؛ وإنسا أن تكسون مساقية بسقوة بها تبقي ان و ليس لها قوة أن تفسد المها قبوة أن تفسد المائة فإنّ قوّة فسادها في جوهر الهو المائة فإنّ قوّة فسادها في جوهر الهو المائة لا في جوهرها.

ح٩٢> و البرهان الذي يوجب أن كل كائن فاسد من جهة تناهي قوّتي البقاء و البطلان إنّما يوجب في ما هو ١٤ كائن ١٠ من مادة و صورة و تكون ١٠ في مادّته ١١ قوّة أن تبقي ٢٠ فيه تلك ٢١ الصورة و قوّة أن تفسد ٢١ هي منه ٢٠ معاً، كما قد علمت ٢٠؛ فقد بان إذن أنّ النفس الإنسانية ٢٥ لا نفسد البتّة ٢٠٠ و إلى هذا سبقنا ٢٠ كلامنا و بالله التوفيق ٢٨. ٢٩

| ١. الشفاه: فبين.           | ٢. النجاة: تفسد.           | ٣. النجاة: تبقى.          |
|----------------------------|----------------------------|---------------------------|
| ٢. الثقاء: قلم تجتمعا.     | ۵. م: یکون.                | ۶. م: يستعد.              |
| ٧. النجاة؛ الثقاه: للبقاء. | ۸ م: پکوڻ.                 | ٩. م: يقوّة.              |
| ۱۰. م: بيقى.               | ١١. م: يغسد.               | ۱۲. م: يفسك               |
| ١٣. النجاة: فيها يحدث.     | ١٢. النجاء: ـ في جوهر.     | 10. اللشفاء: _ هو.        |
| 16. النجاة: ـ هو.          | ١٧. النجاة: كونه           | ۱۸. م: یکون.              |
| ١٩. النجاة: المادة.        | ۲۰. م: يېقى.               | ٢١. النجاق هذه.           |
| ۲۲. م: يغسك.               | ٢٣. النجاة: فيه.           | ٢٦. النجاة: _كما قد علمت. |
| 20. النجاة ـ الإنسانية.    | ٢٤. النجاة: البتة لانفساء. | ٧٧. الشفاءة التجاة: سقنا. |
|                            |                            |                           |

الشفاء: الله الموفق ؛ النجاة: .. و بالله التوفيق.

٢٩. النجاة من الغرق في بحر الضلالات، صص٣٨٦ ـ ١٣٨٤ و النفس من كتاب الشفاء، صص ٣١٤ ـ ٣١٨.

و قد احتج أوحد الزمان في كتاب المعتبر على أبديّة النفس بأن قال ما هذه حكاية ألفاظه:

«أقول: إنّ النفوس قد ثبت من حالها أنها جواهر غير جسمانية هي قوى فعّالة بذواتها، مستغنية
في الوجود عن البدن؛ ففي انفس الفعل الصادر عنها من الإدراكات التي تمحصلها عسلى ما
سلف القول فيه؛ فهي باقية لاتموت بموت الأبدان و مفارقتها؛ و أقدّم على ذلك كلاماً في عدم
الموجود بعد وجوده و وجود الموجود بعد عدمه و بقائه بعد إيجاده؛ و إن كان الكلام فيه يليق
بعلم بعد هذا لكنّه لايبعد عن هذا و هو نافع فيه.

فاقول: أمّا عدم الموجود بعد وجوده فيتحقّقه أمن اعتبار ما يعرفه ممّا على يسعدم بعد الوجوده إذ تجده على ضربين: فعنه حمّا > ما يعدم بعدم علّته و زوالها عن حال عليتها كضوء المصباح يعدم بانطفائه و تغطيته؛ و لأجله حكم المعلّم الأوّل في هذا المعنى حكماً كلياً؛ فقال: «إنّ علل الأعدام أعدام العلل». و منه ما تعدم علّته و يبقي بعدها زماناً موجوداً، كالحرارة المستفادة في الماء عن النار تبقى موجودة أعد مفارقة النار في الماء؛ و لأجلها حكم الذي حكم أوّلاً بتلك القضية الأولى حكماً كلياً يخالف الأول؛ فقال: إنّ الموجود لايعدم بنفسه و إنّما يعدمه ضدّه الذي يفسده الأولى حكماً كلياً يخالف الأول؛ فقال: انّ الموجود لايعدم بنفسه و إنّما يتركهما الله العلم الأليق يهما و هو ما بعد هذا؛ و يكتفى الآن بما يشهد به الوجود في يتركهما الله في الماء الإليق يهما و هو ما بعد هذا؛ و يكتفى الآن بما يشهد به الوجود في كالمصباح يعدم نوره إذا انطفاً معه الأو و كلّما يحدث عن علّته في غير زمان يعدم بعدمها و لايبقي بعدها، كالحرارة المستفادة في الماء من النار، فالأوّل كما يوجد الم غير زمان يعدم في غير زمان و ينشأ اولا فأولا المستفادة في الماء من النار، فالأوّل كما يوجد الفي غير زمان يعدم في غير زمان و ولايبقي زماناً و

١. المعتبر: و في . ٢. م: يحصلها؛ المعتبر: تخصها. ٦. م: لايموت.

٣. المعتبر: فتتحققه. ٥. المعتبر: تعرفه. ۶. المعتبر: يما.

٧. المعتبر: عليته. ٨ م: يقدّم. ٩. م: يبقى.

١٠. م: موجوداً. ١٦. م: تفسده. ١٢. المعتبر: لاتستوفي.

١٣. م: تركهما؛ المعتبر: نتركهما. ١٠٠ المعتبر: تكتفى. ١٥. المعتبر: من حكمهما.

١٤ المعتبر: + معاً. ١٧ م: فأولى. ١٨ المعتبر: وجد.

يعدم في زمان و له وجود في موضوع هو سبب البقاء بعد عدم الفاعل الموجد و هو الهيولي؛ فضده الفسده بمزاحمته عليها، أعني على الهيولي و صرفه عنها و استيثاره بها ليحكم علته الموجبة له فيها، كالثلج الذي يستولى على الماء الحاز بعد مفارقة النار؛ فيبرده بصرف الحرارة عنه التي "هو ضدّها و استيثاره الموضوع الذي لايمكن أن يجمعهما و ليس في ما يسوجد و يعدم ما يكون له في بخلاف هاتين الحالتين. فالنفس التي هي جوهر غير جسماني ليس قوامها في وجودها بموضوع و لا هيولى؛ فليست من القسم الثاني الذي يتعلّق وجوده بالموضوع و عدمه بالضد الطارد له عن الموضوع؛ فلا تفسد عبمفارقة البدن و لايبقي لوجودها و يعدم بعدمها ما ينسب إليه سوى العلّة الفاعلية التي توجد الموجودها و تعدم أبعدمها.

و العلّة الفاعلية إذا كانت على كمال علّيتها حتى لا يكون لها شريك في العلّية ممّا ينسب إلى المعونة و الآلية أو الهيولي و المقتضى الذي يوجب الإرادة فيجعل الفاعل فاعلاً بالفعل و الوجوب بعد ما كان بالقوّة و الإمكان فأعلاً لم يتوقّف وجوده ألم معلولها و لم يتأخّر عن وجودها حمه > و كذلك لا يتخلّف بعدها، بل يكون عدمه بعدمها؛ و العلل الموجبة بوجود النفوس قد عرّفها أو أنها ألم جواهر غير جسمانية و إن كانت لها علائق بالأجسام السماوية ألم كملاقة النفوس بالأبدان ههنا، بل تلك أخلص و أغنى في أفعالها عن موضوعاتها التي تفعل أم فيها و بها؛ و لذلك شرح نقوله ألم على مابعد عند كلامنا في هذه النفوس.

وكون الأجسام التي تتعلَق<sup>١٧</sup> بها لا يتميّز منها أجزاء كالأعضاء يختصّ آليتها بالأفعال كلّ آلة بفعل، كما في هذه الأبدان؛ و إذا كانت تلك النفوس عدلاً ١٨ لهذه و هي مستمرّة البقاء، فهذه في

> ٢. المعتبر: علية. ١. المعتبر: و ضدًّه. ٣. المعبّر: الذي. ع. م: فلا يفسك. ۴. المعتبر: بالموضوع. ه المعتبر: حاله. ۷. م: يوجد ۸ م: يعدم. ٩. م: الألهية. ١٢. المعتبر؛ عرفتها. ١١. المعتبر: لوجود. ١٠. المعتبر: وجود. ١٢. المعبر: السّمانيّة. ١٣. المعتبر: فالُها. ۱۵. م: يفعل. ١٧. م: يتعلَّق. ١٤ م؛ يقوله. ١٨. المعتبر: علا.

البقاء مستمرة معها و حدث المعنى و المقتضى و الهيولى قد قيل في ما سلف على الكمال و الاستقصاء؛ فهي علل تمائة العملية لهما و إن أوجبت حدوثها عنها إرادة فعليس لهما إرادة تضادها و لاتناقضها حتى تعود فتريد عدمها كما أرادت وجودها؛ فعإن السماء لاضدلها و نفوسها لاتبخل اللوجود على ما أوجدته؛ فتستعيده منه؛ لأنها أوجبته بكمال عمليتها؛ وليس للنفوس أضداد تفسدها الأنها لا موضوع لها، ح ٩٤ > بل لعملاتها بمالأبدان أضداد تفسدها منها إنّها هي علاقتها بالبدن الذي كان موضوعاً لتملك العملاقة لا للنفس التي هي علاقتها» ١٠.

فهذه هي الحجج المشهورة على هذا المطلوب و لم أقف على غيرها و كلّها يفتقر إلى بيان أنّ علّة النفس تعتنع العدمها و إلي المريد تقرير لمقدّماتها و إلاّ لم يكن برهائية. نعرف ذلك من حال نظرة الله في كتب المنطق و قد عورض بعضها أو نوقض بما لا يقدح فيها عند التحقيق؛ و مَن أراد أن يقف على المعارضات التي عليها و المناقضات فعليه بالنظر في كتب المتكلّمين الذين ابتدؤوا للرّد على الفلاسفة مثل كتب الإمام الغزالي و كتب الإمام فخرالدين بن الخطيب الرازي و غيرهما؛ و مَن كان من أهل التحقيق و نظر إلى الحقّ بعين الرضا و لم يسلك طريق الهوى علم أنّ ما اخترعته لإثبات هذا المطلوب من الأقيسة البرهائية و أنّ جميع ما حكيته من الحجج على إثباته لا يغيد اليقين إلاّ بزيادة تقرير كما ذكرتُ و هذا خاتمة الكلام في هذه المقالة و الحمدللة ربّ العالمين؛ و صلوته على أهل قدسه من الأنبياء و المرسلين خصوصاً على أفضل مخترعاته محدد النبئ و آله الطاهرين.

١. المعتبر: حديث المعين. ٢. المعتبر: ـ و.

۲. م: يعود. ۵ م: فيريد.

٧. م: فيستعيده. ٨ م: ياسادها.

١٠. المعتبر في الحكمة، ج ٢، صعب ٢٢٠ ـ ٢٢٢.

١٤. م: الأ. ١٣. م: نظره

۳. م: يضادها.

۶, م: لا يبخل.

۹. م: يفسدها.

١١. م: يمتنع.

مقالة في أنّ النفس ليست بمزاج البدن و لاكائنة عن مزّاج البدن يشتمل على أحد عثير فصلاً



## فصل ۱ [في أنّه لاحاجة إلى تصوّر مهيّة النفس و المزاج و حقيقتهما ]

<٩٧> > اعلم أنه لابد لمن اراد أن يبين أن النفس ليست بمزاج البدن و لا كائنة عن مزاج البدن أن يبتدئ ببيان أمرين: أن المراد بقولنا «النفس» ماهو؛ و الثاني أن حقيقة المزاج على الوجه المتفق عليه في ما بين الحكماء ماهو، و إنها يحتاج إلى ذلك لأن قولنا: «النفس ليست بمزاج البدن أو ليست بكائنة عن مزاج البدن» تصديق و كل تصديق فلابد فيه من تصور عنوان المحكوم عليه و المحكوم به و الحكم؛ و العلم بذلك من الأمور التي يشترك في العلم بها جميع المقلا؛ فإن كل أحد يعلم بالضرورة أن كل ما ليس بمعلوم يمتنع الحكم عليه أو به إلا إذا كان عنوانه معلوماً ولا يفتقر في علمه بذلك إلى اكتساب.

و اعلم أنّه لولا هذا الاستثناء \_أعني قولى: «إلّا إذا كان عنوانه معلوماً» \_لكان أحد الأمرين لازم و هو إمّا كذب القضية القائلة ح٩٨ > «إنّ كلّ ما ليس بمعلوم يمتنع الحكم عليه» أو صحّة اجتماع النقيضين على الصدق: و ليس و لا واحد من الامرين بمصحيح؛ و إنّما قملتُ: «أحد الأمرين لازم»، لأنّ الموضوع في هذه القضية: إمّا أن يكون هو الأمر الذي عرض له أنّه غير

ا. م: بيّن. ٢. م: كان.

معلوم أو مجرّد اللامعلومية أو المجموع المركّب منهما؛ فإن كان موضوعها مجرّد اللامعلومية التي هي معلومة وجب أن يصدق عليها أنها يصحّ الحكم عليها و لايصح الحكم عليها و ذلك هو اللازم الثاني؛ و إن كان موضوعها معروض اللامعلومية أو المجموع استحال الحكم عليه، لكونه غير معلوم. فكذب أنّ كلّ ما ليس بمعلوم يمتنع الحكم عليه؛ و الاستقصاء في هذا الباب مممًا يخرج عن غرض المقالة.

و ممّا يجب أن تعلمه أنّ التصوّر بحسب الذات و التصوّر الذي يفتقر إليه التصديق هو الأوّل؛ و أمّا الثاني فلا يشترط التصديق به، بل هو مشروط بالتصديق؛ فانّ الأقوال الشارحة لاتكون لا دالّة على مهيّة الشيء إلّا بالقياس إلى من يعلم وجوده، كما قد تبّين في علم المنطق؛ أمّا من لا يعلم ذلك، فإنّها حمم > بالنسبة إليه دالّة على مفهوم الإسم فقط؛ و ذلك هو التصوّر بالمعنى الأوّل؛ و إذا كان التصوّر بحسب الذات لا يحصل إلّا لمن حصل له العلم بوجود تبلك الذات المتصوّرة، لاجرم كان هذا التصوّر مفتقراً إلى التصديق؛ إذ لامعنى للتصديق إلّا إدراك المهية مع الحكم عليها بوجودها أو عدمها أو وجود أمريها أو عدمه عنها. فقد تبيّن من هذا أنّ التصوّر بالمعنى الثاني يفتقر إلى التصديق؛ فلو كان ذلك التصديق مفتقراً إلى المفتقر إلى المفتقر إلى المفتقر إلى المفتقر إلى نفسه؛ و المفتقر إلى المفتقر إلى المفتقر إلى نفسه؛ و المفتقر إلى المفتقر إلى الشيء فيكون التصديق مفتقراً إلى نفسه؛ و ذلك هو الدور المحال.

و إذا عرفتَ هذا، ظهرلك فساد قول من قال: «إنّ الموجودات السوجودة يستحيل الحكم عليها بنفي أو إثباتٍ، لكون عوائقها غير متصوّرة لنا» لأنّ هذا الوهم إنّما لزم لاعتقاد أنّ التصديق يفتقر إلى التصوّر بالمعنى الناني و هو المتصوّر بحسب الذات جهلاً بأنّ لفظ التصوّر مقول بالاشتراك على مسمّيات مختلفة. فأمّا من علم ما أصّلته إلى ههنا ح١٠٠> تبيّن له أنّه يكفي في الحكم عليها أن يكون متصوّرة بحسب عارض من عوارضها، كما يصدّق بأنّ كلّ ممكن له مؤثّر و إن لم يتصوّر مهيّة ذلك المؤثّر من حيث إنّها تلك المهيّة ماهي، لكنّا نتصوّرها تصوّراً نصوّراً مستفاداً من صفة عرضية، كما يقول بأنّ المؤثّر هو الذي لأجله ترجّح أحد طرقي العمكن ناقصاً مستفاداً من صفة عرضية، كما يقول بأنّ المؤثّر هو الذي لأجله ترجّح أحد طرقي العمكن

على الآخر ' و الذي لأجله نظر إلى أحد الطرفين بدلاً من الآخر.

فقد بان أنّه لاحاجة في هذا المطلوب إلى إفادة تصوّر مهيّة النفس و حقيقتها و إن كان لابدّ من الإفادة لبيان أنّ المراد من قولنا «النفس» ما هو بحسب شرح الإسم و كـذلك القسول فــي المزاج. فهذا ما أردتُ ببيانه في هذا الفصل.

## فصيل ٢ [في بيان شرح اسم النفس و إثبات وجوده]

اعلم أنه لابد في كلّ إنسانٍ من وجود شيء واحد يكون هو المدرك بجميع الإدراكات محسوسها و معقولها، بسيطها و مركّبها، كلّيتها و جزئيتها، حاضرها و غايبها؛ و لولا ذلك لما أمكنه بحكم على بعض أنواعها بالبعض؛ لأنّ العاكم على شيء بشيء آخر لابد و أن يكون مصوّراً لهما؛ و نحن <١٠١> نجد من أنفسنا أنّه يمكننا أن نحكم بالكلّي على الجزئي، كما نحكم على زيد بأنّه إنسان و بكلّ واحد من مدركات الحواش الظاهرة و الباطنة على كلّ واحد منها، كما نحكم بأنّ هذا المطعوم هو ذلك البلموس و أنّ هذا المبصر هو ذلك المتخيّل.

ثم إنّا نجد من أنفسنا كوننا قادرين على أن نتصرُّف في الصور الموجودة في خزانة الحسّ المشترك التي تسمّيها الحكماء بالخيال، فنركب بعضها مع البعض و نفصل بعضها عن البعض، كما أنّا نتخيّل إنساناً رأسه رأس فرسٍ و شفتيه من حديد، طائرة في الجوّ إلى غير ذلك من المتخيّلات التي لا حقيقة لها في الوجود الخارجي؛ و بعثل هذا التصرّف نتصرّف في المعاني الموجودة في خزانة الوهم التي تسمّى بالحافظة، و قد نركب هذه المعاني مع تملك الصور و نفصلها عنها أيضاً.

و جميع ذلك ممّا يدل على وجود شسيء واحمد فسي الإنسمان همو الذي يمدرك الكملّيات

١. م: الاجزاء. ٢. م: يحكم. ٣. م: تتصرف.

٣. م: فيركب. هـ م: يفصل. ع. م: سفييه.

٧. م: تركب. ٨ م: بفضلها.

و الجزئيات و هو الذي يدرك المحسوسات الحاضرة و هو الذي يتخيّلها بعد عينها و يستصرّف فيها و في المعاني التي تدركها من المحسوسات بالتركيب و التحليل، سواء <١٠٢> كان هذا الادراك أو هذا التصرّف بآلةٍ جسمانيةٍ أو كان لذاته من غير توسّط آلةٍ و هذا الشيء هـو الذي يشير إليه كلّ واحد منّا بقوله: «أنا» حين يقول: «أنا فعلتُ كذا»، «أنا أدركتُ كذا».

و نظير هذا الشيء موجود في الحيوانات العجم أيضاً؛ فإنّها إذا أحسّت بصورة المؤذي خافت و إذا أحسّت بصورة الملذّ اشتهت؛ و لايمكن ذلك إلّا إذا كان هناك شيء واحد موصوف بجميع إدراكاتها الظاهرة و الباطنة.

و إذا عرفت هذا، فاعلم أنّ الشيء الموصوف بجميع هذه الادراكات هو الذي يعينه بقولنا: «النفس»؛ و التعريف المشهور عند الحكماء هو أنّها كمال أوّل لجسم طبيعي آلي؛ و بعضهم قال: كمال أوّل طبيعي لجسم آلي؛ و شرح هذين التعريفين مذكور في كتبهم؛ فلا حاجة إلى التطويل بذكره، لكنّى أقول: إنّ النفس بهذا المعنى يدخل فيها القوى النباتية أيضاً؛ فإذا أردنا تخصيصها بالنفس الإنسانية و الحيوانية قلنا: إنّها كمال أوّل لجسم طبيعي آلي أو كمال أوّل طبيعي لجسم آلي من جهة ما تدرك و تحرّك بالإرادة.

و اعلم أنّ للحكماء خبطاً كثيراً في أنّ الحيوانات غير الناطقة هل لها <١٠٣> نفوس مجرّدة \_أى مفارقة للمادّة الجسمانية \_أم نفوسها منطبعة في أبدانها، حالّة فيها حلولَ العرض في الجوهر؟ و لهم خبط أيضاً في أنّ الأنفس هل هي قديمة أم حادثة مع حدوث بدنها الخاص بها؟ و هل هي متحدّة في النوع أم نوع كلّ واحدة منها في شخصه؟ و قد طال النزاع بينهم في ذلك و كلّ واحد من هذه الأبحاث و إن كان غير مطلوب بالذات في هذه المقالة؛ فإنّ لي فيه نظراً نافعاً في ما أنا بصدده من بيان أنّ النفس ليست بكائنةٍ عن مزاج البدن و لا هي ننفس مزاج البدن؛ و سيأتي ذكر تلك الأنظار في الفصول المستقبلة إن شاء اللّه تعالى.

۱. م: فيه. ٢. م: يدرك.

## فصل ٣ [في بيان حقيقة المزاج على الوجه المتفّق عليه في ما بين الحكماء]

قالت الفلاسفة: «إنّ العناصر الأربعة ــالتي هي الأرض و الماء و الهواء و النار ــإذا اجتمعت في بعض المركّبات و اقتضى اختلاطها أن ينفعل عن البعض بحيث ينكسر صرافة كيفية اكلّ واحد منها بالآخر، فإنّه يحصل من ذلك كيفية متشابهة في أجزاء المركّب متوسّطة ابين الأضداد و تلك الكيفية هي العزاج.» و اتّفقوا على أنّ ذلك لا يحصل إلّا إذا تصغّرت أجزاء العناصر و صار أكثر كلّ واحد منها مماسّاً لأكثر ح١٠٤ > الآخر.

و قد خالفهم في ذلك جماعة المتكلّمين و قالوا: لو كان الأمر كذلك لكانت تلك الانكسارات: إمّا أن تكون خالصة معاً و إمّا أن يكون بعضها سابقاً على البعض؛ فإن كان الأوّل لزم حصول الكاسرين، و الانكسار دفعةً واحدةً و ذلك محال، لاستحالة أن يكون المنكسر كاسراً حال كونه منكسراً؛ و إن كان الثاني لزم أن يعود المكسور غالباً بعد صيرورته مغلوباً و ذلك محال؛ " و هذا مماً يقدح في العزاج على الوجه الذي ذكر تموم من منا يقدح في العزاج على الوجه الذي ذكر تموم من منا يقدح في العزاج على الوجه الذي ذكر تموم من المناسبة على الوجه الذي تكون المناسبة على الوجه الذي المناسبة المناسبة المناسبة على الوجه الذي المناسبة ال

و قد أجاب الفلاسفة عن هذا الاعتراض بأن قالوا: نحن ما ادّعينا أنّ انكسار كلّ واحد من العناصر الكيفيات معلّلاً بكيفية الآخر حتّى يتوجّه علينا ما ذكر تموه، بل عندنا أنّ لكلّ واحد من العناصر صورة مقوّمة، منها تنبعث كيفياته المحسوسة؛ فالصورة المائيّة غير البرودة و الرطوبة و الصورة النارية غير الحرارة و اليبوسة و كذلك القول في الأرض ح١٠٥ > و الهواء؛ و هذه الصورة لاتقبل الأشدّ و الأضعف بخلاف هذه الكيفيات؛ و قد تزول الكيفية عن العنصر مع بقاء صورته النوعية، كما يتسخّن الماء عن فتزول برودته مع أنّ صورته المائية باقية.

۱. م: کیفیته. ۲. م: متوسط.

٣. م: + لاستحالة أن يكون المنكسر كاسراً حال كونه منكسرا و ان كان الشاني لزم أن يعود المسكور غالباً بعد صيرورته مغلوبا و ذلك محال.

۵.م: بالصورة. ع.م: الماء.

قالوا: و إذا كانت الصور غير الأعراض و هي باقية من غير انكسار، لم يسلزم مسن حسول الكاسرين مع الانكسارين محال؛ لأنه حينئذٍ يكون انكسار كيفية كلّ واحد من العناصر معلّلاً بالصورة المتقوّمة التي للآخر و إذا كانت الصورة باقية من غير انكسارٍ لم يلزمنا ما ذكرتم.

و قد أجاب بعض المتأخّرين عن هذا الجواب؛ فقال: إنّ الصورة إنّما يكسر بواسطة الكيفية؛ فيعود المحذور.

و أجيب عن ذلك بأنّه لايجوز أن تكون الصورة كاسرة بمجرّد نفسها إلا بواسطة شيء البئة. فإن قال: «إنّ الكيفية لاتنكسر إلا بما يضادّها، فيستحيل أن تكون الصور كـاسرة لهـا؛ لأنّمها بمجرّدها لا تضادّ الكيفيات» قلنا: كيف نقول ذلك و أنت تجد الواقع بخلافه؛ فإنّ الماء الشديد السخونة يطفىء النار، كما يطفؤها الماء البارد؛ و لو كان ح١٠٤ > كما زعمت لاستحال ذلك.

جواب آخر عن أصل الاعتراض: لِمَ قلتم إنه إذا انكسرت صرافة كيفية كلّ واحد من العناصر بكيفية الآخر لزم أن يكون المنكسر كاسراً حالى كونه منكسراً و إنّما يلزم ذلك ان لو كان انكسار كلّ هذه الكيفية معلّلاً بكلّ هذه الكيفية؟ فلِمَ قلتم إنّ الأمر كذلك؟ و لِمَ لايجوزَ أن تكون العناصر المتضادة الكيفيات إذا اجتمعت انكسر صرافة كيفية كلّ واحد منها بكيفية الآخر، لابمعنى أن تكون كيفية العنصر بأسرها منفعلة عن كيفية العنصر الآخر بأسرها و كذلك انفعال الثانية عن الأولى، بل بمعنى أن تنفعل كيفية بعض أجزاء هذا العنصر عن كيفية بعض أجزاء ذلك العنصر و كيفية بعض أجزاء ذلك العنصر عن كيفية بعض أجزاء هذا العنصر عن كيفية معن أجزاء ذلك العنصر عن كيفية الصورة الذي انفعل ذلك عنه؛

و اعلم أنّ لهم في كون الصور مغائرة للأعراض و في كون الكيفيات <١٠٧> قابلة للشدّة و الضعف و الصور غير قابلة لذلك أبحاثاً كثيرة لايليق بهذا الموضع.

٣. م: يكون.

۲. م: یکون.

۱. م: یکون.

فإن قيل: أليس قدبان أنّ التصوّر الذي يفتقر إليه التصديق إنّما هو التبصوّر الذي بحسب الإسم لا الذي بحسب الذات؛ فأى حاجةٍ في تعريف العزاج ههنا إلى إيراد هذه الأمور التي إنّما يحتاج إليها في تعريفه الذي هو بحسب المعه فقط؛ و هلا اقتنع في تعريف العزاج بشرح اسعه فقط، سواه كان لذلك المستى حقيقة في نفس الأسر أو لايكون و سواء كان حصول تلك الحقيقة في نفس الأمر ممكناً أو معتنماً و ذلك مثل ما قالت الفلاسفة في حدّ الجنّ «إنّه حيوان متشكّل بأشكال مختلفة» مع كون الجمهور الأعظم منهم ينكرون وجوده في خارج الذهن و يقولون إنّ حصول مثل هذه الحقيقة في الخارج من الأمور المعتنعة الوقوع؟ قلت: إنّي ما أوردت ذلك بمعنى أنّ التصديق الذي أروم إثباته مفتقراً إليه، لكنّي استشعرتُ أن يقال: إنّ العزاج بهذا التفسير أمر مستحيل الوقوع، كما هو مشهور في كتب المتكلّمين و غيرهم؛ فيكفي هذا القدر في بيان المطلوب؛ لأنّ ح ١٠٨ > ما لا حصول له في نفس الأمر؛ فلو اقتنع يكون عين ما له حصول في نفس الأمر؛ فلو اقتنع يكون عين ما له حصول في نفس الأمر؛ فلو اقتنع يكون عين ما له حصول في نفس الأمر؛ فلو اقتنع الموجع التي لا يدركها إلا آحاد من الناس؛ و بمجرّد هذا الاستشعار احتججت الي إيراد ما أبيّن به [أن] الحجج التي قدح بها المتكلّمون في إيكان حصول الستشعار احتججت الي إيراد ما أبيّن به [أن] الحجج التي قدح بها المتكلّمون في إيكان حصول العراج ليست يقينية، ليظهر أنّ هذا القدر غير كافي في المطلوب و يتبيّن في وجه الحاجة إلى هذه البراهين و سأذكرها.

### قصل ٣ [قي بيان مراتب وجود الأشياء]

اعلم أنه يقال: «موجود» لما يكون حاصلاً في الاعيان، كأشخاص العيوانات و غيرها و يقال: «موجود» للأمور الاعتبارية التي حصولها في الأذهان دون الأعيان، كالوجوب و الإمكان و الامتناع و المؤثّرية و المتأثّرية و النقطة و الوحدة و الكثرة و غير ذلك؛ فإنّ جميع هذه الأمور و إن كان منها ما يكون للموصوف به وجود في الاعيان، كالواجب و الممكن و المؤثّر و المتأثّر

٨. م: احتجت.

والواحد <١٠٩> و الكثير، ليس لها تحقّقُ في الأعيان البتّة؛ إذ لو كان للوجوب مثلاً وجود خارج الذهن لكان إمّا أن يكون واجب الوجود لذاته أو مسمكن الوجود لذاته؛ لأنّ المهيّات الخارجية لا يخلو عن أحد هذين القسمين؛ فإن كان مسكن الوجود لذاته إفتقر إلى مؤثّر؛ فذلك المؤثّر إن كان غير ذات واجب الوجود احتاج الواجب لذاته في وجوب وجوده إلى غيره، فذلك محال؛ و إن كان المؤثّر نفس مهيّة واجب الوجود لزم أن يكون وجود المهيّة متقدّماً على وجوب وجودها و ذلك ظاهر البطلان؛ و إن كان الوجوب واجب الوجود لذاته و هو صفة لغيره و الصفة منتقرة إلى الموصوف؛ فيكون الواجب لذاته مفتقراً إلى غيره؛ هذا خلف؛ و الوجوب ليس له في الأعيان وجود.

و تمام تقرير هذه الحجّة و استقصاء الأبحاث المتعلّقة بالوجود العيني و الذهني مذكور في المطؤلات.

و قد يقال: «موجود» لما يكون في اللفظ أو في الكتابة و معلوم أنّ ذلك إنّما يقال على سبيل المجاز؛ فإنّه ليس في اللفظ و الكتابة من الموجود الذي دلّ عليه <١١٠ > شيء البتّة، بل إنّما يقال ذلك بمعنى أنّه وضع علاقة له دالاً عليه؛ فإنّ الكتابة تدلّ على اللفظ و اللفظ يـدلّ عـلى الوجود الخارجي؛ فالموجود بالحقيقة هو الموجود في الأعيان و ما عداه فإنّما يقال له موجود على المجاز.

و [قول] الذين قالوا: «إنّ الفرق بين الموجودات الخارجية و الموجودات الذهنية [هـو أنّ الموجودات الذهنية] يستحيل أن تكون أقائمة بأنفسها، بل لابدّ و أن تكون أحاصلة في الشيء المدرك لها حصول العرض في الجوهر و أنّ الموجودات الخارجية لايمتنع فيها أن تكون قائمة بأنفسها أو تكون في محلّ لايكون مدركاً لها، كالسماء و الأرض و السواد و البياض و غير ذلك، كلام في غاية السقوط؛ و شما يدلّ على بطلانه أنّ الإنسان قد يعلم بمضادة السواد و البياض؛ فهو في تلك الحال لابدّ و أن يكون مدركاً لهما؛ فلو لزم من الإدراك حصول مهيّة

٣. م: يكوڻ.

۲. م : یکون.

۱ م : یکون.

۲. م. یکون.

المدرَك في نفس المدرِك للزم اجتماع الضدّين في محلّ واحد و ذلك محال: و على بطلانه أدلّة كثيرة ليس هذا موضع ذكرها.

## فصل ۵ [في أنّ علَّة الحادث الزماني حادثة زمانية]

ممّا يجب أن تعلمه أنه لابدً لكلّ حادث من سبب حادث؛ <١١١> و لستُ أعني بالحدوث ههنا ما تعيّنه الفلاسفة من كون الشيء لايستحق الوجود من ذاته، بل من غيره؛ فإنّ هذا هو الذي يسمّونه بالحدوث الذاتي؛ و لا يستمرّ صدق هذه القضية عليه؛ لأنّ المعلول الأوّل الواجب الوجود لذاته حادث بهذا التفسير مع كونه لايفتقر إلى أن تكون ا علّته حادثة لابهذا التفسير و لا بالتفسير الذي أعيّنه في هذا الموضع، بل المراد بالحدوث ههنا هو وجود الشيء بعد عدمه في زمان ماضٍ؛ و الفرق بين هذا العدوث و بين الحدوث الذاتي ظاهر؛ فإنّ أحدهما و هو الذّاتي حصل حيث لا يكون الآخر حاصلاً، كالممكن؛ فإنّه يستحقّ من ذاته أن لا يستحقّ الوجود و المدم من ذاته؛ فهو حاذت حدوث أذاتياً و مع هذا فقد لا يتقدّمه زمان يكون فيه معدوم، كالعالم؛ فإنّه عند الفلاسفة قديم بالعدم المقابل للحدوث الزماني و هو دوام الوجود في الماضي و هو مع ذلك ممكن الوجود لذاته عندهم.

و إنّما قلتُ: «إنّ الحادث الزّماني لابدُله من سبب حادث بالحدوث الزماني» لأنّه لو لم يصدق <١١٢ > هذه القضية لكان إمّا أن لايفتقر الحادث إلى علّة أصلاً و إمّا أن يكون حصوله بعلّة دائمةٍ؛ و الأوّل معلوم البطلان بالبديهة؛ فإنّ كلّ أحد يعلم بضرورة عقله أنّ المعدوم المستمر العدم لايتبدّل عدمه بالوجود ما لم يتحقّق أمر من الأمور يرجّع جانب وجوده على استمرار عدمه و ذلك هو المؤثّر؛ و كذلك القول في الموجود المستمرّ الوجود؛ و مَن يتوقّف في صدق هذه القضية، فإنّما يتوقّف لأنّه ربّما لايتكشف له ما يراد بلفظ الحادث و لفظ السبب؛ فإذا تصوّر المراد من هاتين اللفظين، صدق عقله بالضرورة بأنّ لكلّ حادث سبباً؛ و الثاني و هو أن يكون المراد من هاتين اللفظين، صدق عقله بالضرورة بأنّ لكلّ حادث سبباً؛ و الثاني و هو أن يكون

١. م: يكون . ٢. م: الوجود.

الحادث مفتقراً في حصوله إلى علّة دائمة \_باطل أيضاً و إلّا لكان وجوده في بعض الأحوال دون البعض ترجيحاً بلامرجّح و هو محال؛ فلابدّ و أن تكون الحادث الزماني حادثة زمـانية أيضاً، و هو المطلوب.

## فصل ۶ [في أنّ العلّة لوجود الحادث الزمانى مركّبة من موجود دائم الوجود و من سيق حادث آخر]

و هذه العلّة من حيث إنها حادثة يتوقّف على حادث آخر أيضاً كذلك <١١٣ > إلى لانهاية؛ و تلك العلل لكونها غير متناهية استحال أن تكون لا معاً في الوجود و إلاّ لحصل من الحادث الأوّل إلى غير النهاية جملة أخرى؛ فالجملة الثانية؛ إنّا أن تكون أجزاؤها بحالة بصدق عليها أنها أو أطبقت على أجزاء الجملة الأولى انطبق كلّ جزء من أجزاء إحدى الجملتين على جزء من أجزاء الجملة الأخرى بحسب الترتيب أو لا تكون لا بحالة يصدق عليها ذلك؛ فإن كان الأوّل لزم أن يكون الناقص مساوياً للزائد؛ و هو معلوم بحالة يصدق عليها ذلك؛ فإن كان الأوّل لزم أن يكون الناقص مساوياً للزائد؛ و هو معلوم البطلان؛ و إن كان الثاني فذلك يقتضي انقطاع الجملة الثانية من الجانب الآخر ضرورة؛ لأنّ كلّ جملتين موجودتين مترتبتين بالطبع متناهيتين من طرف واحد لم يصدق على إحذيهما بأنها لو أطبقت على الأخرى، بمعنى مقابلة الجزء الأوّل من الجملة الثانية بالجزء الأوّل من الجملة الثانية بالجزء الأوّل من الجملة الثانية متناهية ها كانت منقطعة من الجانب الآخر في نفسها؛ و إذا كانت الجملة الثانية متناهية ح ١١٢ > و كان زيادة الأولى عليها إنّها هو بعرتبة واحدة فقط، وجب أن تكون الجملة الأولى أيضاً متناهية و قد فرضت غير منتاهية؛ هذا خلف.

فتلك الأسباب و المسبّبات الحادثة استحال أن تكون <sup>٧</sup> معاً في الوجود و يمتنع أن يكـون

۳. م: پکرن .

۲. م: یکون.

١. م: يكون.

۶. م: پکون.

۵. م: یکون،

۴. م: يكون.

٧. م: يکون.

السابق منها علَّة تامَّة للاحق؛ لأنَّ السابق غير موجود حالةً وجود اللاحق؛ فلا يكون مـقارناً و العلة التامَّة يجب أن تكون ا مقارنة للمعلول.

و الدليل على أنّ المعلول يجب وجوده مع العلّة، أنّه لو لم يكن كذلك لكان الشيء إمّا أن يؤتّر حال وجوده أو حال عدمه؛ و التاني ظاهر البطلان؛ و الأوّل يقتضي أن تكون العلّة في يؤتّر حال وجود أن المعلول في ثاني الحال؛ و هذا غير معقول؛ لأنّا لانتصوّر من التأثير إلّا كون الأثر حاصلاً بحصول المؤتّر؛ فلو كانت العلّة مؤثّرة في المعلول حال عدمه أو لاحال وجوده و لا حال عدمه للزم من الأوّل الجمعُ بين الوجود و العدم؛ و من الثناني إشباتُ الواسطة بينهما؛ و كلاهما محال؛ فهي إذن مؤتّرة فيه حال وجوده؛ فوجبت المقارنة و إذا استحال أن يكون السوابق ح١١٥ > من هذه الحوادث علّة تامّة للاحق و قد تبيّن أنّ كلّ واحد منها محتاج إلى الحادث الذي قبله، وجب أن تكون "العلّة التأمّة لوجود العادث الزماني مركّبة من موجود دائم الوجود. [و] من سبق حادث آخر؛ و ذلك هؤ المطلوب من هذا الفصل و هو من الأصول التي يجب في هذه المقام تحققها.

# مُرَّمِّيَّتُ كَافِيْكُ اللهِ سِيرُّ [في امتناع صدور البسبط عن العلّة المركّبة]

و العلَّة إذا كانت مركّبة استحال أن يكون المعلول الصادر عنها بسيطاً؛ لأنّه لو كان ذلك جــائزاً لكان إمّا أن يكون كلّ واحد من أجزاء تلك العلّة أو الواحد منها مستقّلاً بالتأثير أو لايكون.

فإن كان الأوّل امتنع استنادُ ۚ التانير إلى الكلّ؛ لأنّ الجزء سابق على الكـلّ؛ فـيكون أولى بالتأثير منه و فرضنا أنّ المؤتّر في ذلك المعلول هو الكلّ؛ هذا خلف.

و إن كان الثاني فلا يخلو: إمّا أن يكون لكلّ واحد منها<sup>0</sup> تأثير في شيء من ذات المعلول. بحيث يحصل من اجتماعها <sup>6</sup> ذلك المعلولُ بتمامه؛ و هذا محال؛ لأنّه يقتضى أن يكون المعلول

٣. م: يكون.

ع م: اجتماعهما.

۲. م: يوجب.

۵ م: منهما.

۱. م: یکون.

۴. م: استثناء.

مركّباً و فرضناه بسيطاً؛ هذا خلف؛ و إما أن لايكون لشيءٍ منها تأثير في شيء من ذات المعلول أصلاً؛ فعند اجتماعها إن بقيت كما كانت قبل الاجتماع <١١٤ > وجب أن يبقي الكلّ غير مؤثّر، كما كان كلّ واحد من أفراده غير مؤثّر و كنّا فرضنا أنّ الكلّ مؤثّر؛ هذا خلف.

و إن حصل هناك أمر زائد لم يكن حاصلاً قبل الاجتماع يكون هو العلّة لوجود ذلك البسيط، فلا يخلو: إمّا أن يكون مستقلاً بالتأثير في ما هو موجود و فرضناه مستقلاً بذلك؛ هذا خلف؛ و إن كان وجودياً فإمّا أن يكون بسيطا أو مركّباً؛ فإن كان بسيطاً عاد الكلام في صدوره عن تلك العلّة المركّبة؛ و إن كان مركّباً كان القول في كيفية صدور ذلك البسيط عنه كالقول في الأوّل؛ و عملى التقديرين يملزم التسلسل؛ و هو محال.

و هذا برهان قاطع في أنّ علّة البسيط يستحيل أن تكون المركبة؛ و الذين ذكروا هذا البرهان إنّما جعلوه حجّة على استحالة وقوع التركيب في العلّة المؤثّرة على الإطلاق، سواء كان معلولها بسيطاً أو مركباً. قالوا: لوحصل التركيب في العلّة المؤثّرة لكان إذا اجتمعت تلك الأجزاء فإمّا أن يحصل الهاعند الاجتماع أمرٌ منا لم يكن حاصلاً قبل ذلك ح١١٧ > أو لا يحصل. لاجائز أن لا يحصل و إلّا لكان حالها عند الاجتماع كحالها عند الانفراد في عدم حصول المعلول عنها؛ ولا جائز أن يحصل ألها عند الاجتماع أمرٌ زائدً؛ لأنّ المؤثّر في تلك الزائد: إن كان مجموع تلك لا جائز أن يحصل ألها عند الاجتماع أمرٌ زائدً؛ لأنّ المؤثّر في تلك الزائد: إن كان المؤثر فيه كلّ الأجزاء كان المؤثر في كيفية حصوله كالكلام في الأول و يلزم التسلسل؛ و إن كان المؤثر فيه كلّ واحد من تلك الأجزاء أو الواحد منها لزم أن يكون باقي الأجزاء حشواً في التأثير لاحاجة إليها؛ و هذا خلف؛ و إذا بطل القسمان حصل المطلوب و هو استحالة التركيب في العلّة.

فهذا محصّل كلامهم في هذا الموضع و عندي أنّه لايفي بإنتاج هــذا المـطلوب، لجــواز أن يكون المعلول مركّباً و يكون كلّ جزء من أجزائه صادراً عن جزء من أجزاء ذات العلّة؛ و على هذا التقدير يندفع ما قالوه في هذه الحجّة.

٣. م: لا تحصل.

۲. م: تحصل،

۱. م: یکون.

۴. م: تىحصل،

أمّا قولهم: «لو لم يحصل لتلك الاجزاء عند الاجتماع أمرُ زائدٌ على ذات كلّ واحد منها لكان حال تلك الأجزاء عند الاجتماع كحالها عند الانفراد، فلما لم يستقلّ واحد من تلك الأجزاء حال المعلول عند انفراده، فكذا الحال عند الاجتماع» قلتُ: هذا إنّما يلزم لو كان كلّ واحد من تلك الأجزاء عند الانفراد ليس له تأثير أصلاً في شيء من ذات المعلول أمّا على تقدير أن يكون لكلّ واحد منها تأثير في شيء من الذات المعلولة يندفع هذا الإلزام؛ لأنه كما يعقل حصول ذات العلّة من مجموع أجزائها فكذلك تعقل حصول مهيّة معلولها عند اجتماع أجزائه التي كلّ واحد منها صادراً عن جزء من أجزاء مهيّة العلّة.

و أما قولهم «لو حصل لها عند الاجتماع أمرٌ زائدٌ لكان المؤثّر في ذلك الزائد إمّا مجموع تلك الأجزاء أو كلّ واحد منها أو واحداً منها معيّناً» قلتُ: المختار في هذا المقام أن يكون المؤثّر هو المجموع.

قولهم: «يكون الكلام في كيفية حصول ذلك الزائد كالكلام في الأوّل» قلتُ: و إن يكن ٢ كذلك فما الذي يلزم؟

قولهم: «متى عاد الكلام كما كان أوّلاً لزم التسلسل و قد بيّنت استحالته» قلتُ: إنّما يلزم من هذه الصورة لو افتقر كلّ زائد في صدوره عن ١١٩٥ > تلك العلّة إلى زائد آخر؛ و قد تبيّن أنّ ذلك لا يلزم إلّا على تقدير أن لا يكون لشيءٍ من أجزاه ذات العلّة عند الانفراد تأثير في شيء من ذات المعلول البتّة؛ فلِمَ قلتم إنّ الأمر كذلك؟ و على هذه الحجّة سؤالات أخر سيأتي في ما بعد إن شاء اللّه تعالى.

### فصل ٨ [في بيان أنّ التفس يستحيل أن تكون مركّبة]

لو كانت النفس مركّبة من اجزاء فوق واحدة \_سواء كانت الأجزاء حسّية أو عقلية \_لكانت: إمّا

١. م: فكف. ٢. م: ليكن.

أن تكون <sup>ا</sup> عالمة أو لاتكون. <sup>ا</sup>

لا جائز أن تكون على عالمة لما تبيّن من قبل و لأنّ الإنسان قد يقول: «أنا علمتُ» و «أنا أدركتُ» مع أنّ هذه التاء المضمومة في قوله: «علمتُ» و «أدركتُ» إنّما على ضمير عن نفسه و إشارة إليها؛ فيكون علمه في هذا الحال بأنّ نفسه عالمة من أجلّ العلوم البديهية و أقواها.

و لا جائز أن تكون<sup>٥</sup> النفس عالمة و إلّا لكان الموصوف بذلك العلم ــ أعنى الشسيء الذي يقال إنّه عالم ــ إمّا أن لايكون كلّ ذلك المركّب [أو يكون كلّه. فان كان] موصوفاً بذلك العــلم بعض ذلك المركّب لاكلّه، فلا يخلو: إمّا أن لايكون ذلك البعض قابلاً للقسمة الفرضية و إمّا أن يكون قابلاً ح١٢٠ > لها.

و الأوّل ينقسم إلى قسمين؛ لأنه إمّا أن لا يكون ذلك البعض متحيّراً و إمّا أن يكون متحيّراً؛ فإن كان الأوّل فذلك هو المطلوب؛ و إن كان الثاني فهو الجوهر الفرد؛ و الأدّلة على إيطاله كثيرة؛ و هي مشهورة في الكتب و أنا أذكر منها في هذا الموضع دليلاً واحداً فأقول: لو كان الجوهر الفرد \_ و هو الجزء الذي لا يتجزّى لاعيناً ولا وهماً و هو مع ذلك متحيّز \_ موجود، لافتقر من حيث هو متناه إلى أن يحيط به حدّ واحد أو حدود، فيكون متشكّلاً؛ فإن كان شكله مستديراً فإذا فرضنا انضمام أمثاله إليه حصلت الفرج في ما بين تلك الأجزاء بالضرورة؛ و كلّ واحد من تلك الفرج إن كان أقلّ من جوهر فرد فذلك هو المطلوب؛ و إن لم يكن أقلّ منه فرضنا لا فيها أن يتجوّى؛ هذا جوهراً آخر، فلابد و أن ينتهي الأمر إلى فرجة لايتسع بجوهم فرد؛ فينقسم ما لا يتجزّى؛ هذا خلف؛ و إن كان شكل الجوهر الفرد غير مستدير كان جانب ضلعه صغايراً لجانب زاويته؛ فينقسم؛ و ذلك أيضا خلف محال؛ فيهال أن يكون ذلك البعض متحيّزاً.

و الثاني ــ و هو أن يكون ذلك البعض <١٢١> قابلاً للقسمة الفرضية ــ يعود التقسيم الأوّل فيه بعينه؛ فيقال: الموصوف بذلك العلم إمّا أن يكون كلّ ذلك البعض أو لايكون كلّه، بل بعضه:

۳. م : یکون.

۲. م: یکون.

١. م : پكون.

۶. م : تحیط.

۵. م: يكون.

۴. م : ان ما.

٧. م : وصفئا.

و الكلام في الأوّل سيأتي؛ و في الثاني أنّ ذلك يقتضي أنّ كلّ ما يكون قابلاً للقسمة الفرضية. فإنّه لايتّصف بذلك العلم و هذا يلزم ــكما يتبيّن في المنطق ــأنّه لاشيء ممّا يكون متّصفاً بذلك العلم يكون قابلاً للقسمة الفرضية.

و إن كان كلّ ذلك المركّب موصوفاً بذلك العلم، فلا يخلو: إمّا أن يكون كلّ واحد من أجزاء ذلك المركّب عالماً أو لايكون.

فإن كان الأوّل: فإمّا أن يكون كلّها عالمة بعلم واحدٍ أو يكون كلّ واحد منها عالماً بعلم غير العلم الذي يعلم به الآخر؛ و يلزم من الأوّل أن يكون العرض الواحد حالاً في أكثر من محلّ واحد في حالة واحدة و هو محال؛ إذ لو جاز ذلك لما تميّز العرضان الحاصلان في المحلّين دفعة عن العرض الواحد القائم به أ دفعة؛ فلا يتميّز وجود العرض الآخر عن عدمه؛ فيصدق عليه أنّه موجود [و] معدوم معاً؛ حملًا > هذا خلف؛ و يلزم من الثاني أن يكون كلّ جزء من تملك الأجزاء العالمة نفساً؛ فيكون الذي فرضنا أنّه نفس واحدة هو نفوس كثيرة؛ و هذا خلف أيضاً.

المرابها. ٢. م الهيئة.

لايكون كذلك، بل يكون كلّ واحد منها علماً بأمرٍ خارجٍ عن ذلك المعلوم و أجزائه. أمّا الأوّل فباطل؛ لأنّه يقتضى أن يكون ذلك المعلوم مركّباً و فرضناه بسيطاً؛ هذا خلف؛ و أمّا الثاني فباطل أيضاً؛ لأنّه على هذا التقدير لاتكون الله الأجزاء أجزاء لذلك العلم المتعلّق بذلك المعلوم، لكنّها تكون الجزاء للعلّة الفاعلية و لعلّته القابلية و الكلام إنّما يكون في أجزاء العلم نفسه لافي أجزاء قابله أو فاعله. فإن لم يكن كلّ واحد من أجزاء العلم عالماً عاد الكلام في أنه عند اجتماع تلك الاجزاء إن لم يحدث العلم بذلك المعلوم لم يكن هناك علماً به؛ و الكلام إنّما كان على خلافه؛ و إن حدث كانت تلك الأجزاء أجزاء لقابله أو لفاعله؛ و ليس الكلام فيهما، بسل غلى أجزائه.

و إذا عرفت هذا تبيّن لك أنّ علم النفس يستحيل أن ينقسم؛ لأنّه متعلّق بالمركّبات؛ فيكون الامحالة متعلّقاً ح١٢٣ > بالبسائط؛ لأنّ العلم بـالمركّب مشـروط بـالعلم بـالأجزاء و أجـزاء المركّب بــائط "؛ و قد ظهر أنّ العلم بها يمتنح انقسامه.

و الثانى، و هو أن لاينقسم العلم بانقسام ذلك المركب \_ محال أيضاً؛ لأنّ كلّ عالم لابدّ و أن يكون بينه و بين العلم نسبة و إلّا لم يكن كونه عالماً به أولى من كون غيره عالماً به و تــلك النسبة: إمّا أن يكون لكلّ واحد من أجرّاء العركب أو يكون لبعض أجزاء العركب دون البعض أو لايكون لواحد من أجزاء المركب نسبة إليه.

و الأوّل باطل؛ لأنه إن كانت النسبة إلى ذات العلم بأسره، فمعلوم كلّ واحد من الأجزاء ليس هو جزءاً من المعلوم، <sup>5</sup> بل المعلوم كما هو؛ فيكون معلوماً مراتب كثيرة؛ و ذلك محال؛ و إن كانت نسبة كلّ واحد إلى شيء من ذات العلم غير ما إليه نسبة الآخر، فهذا يقتضي أن يكون ذات العلم منقسمة؛ و هو خلاف الغرض.

و الثانى \_ و هو أن يقال: النسبة لبعض أجزاء المركّب دون البعض \_ باطل أيضاً؛ لأنّ الكلام؛ ليس هو في الذي لانسبة له، بل في الذي له إليه نسبة؛ فإن كان مركّباً عاد ما تقدّم من الكلام؛ و إن لم يكن مركّباً ح١٢٥ > فذلك هو المطلوب.

٣. م: العلة.

۲. م: یکون.

۱. م: یکون.

۶ م: المعلوم.

۵ م: لم یکون.

۲ م: البسائط.

و الثالث ــ و هو أن يقال: لانسبة لواحدٍ من الأجزاءِ باطل أيضاً؛ لآنه حينئذٍ يكــون جــميع الأجزاء خالية عن تلك النسبة؛ فلا يكون المجموع الذي له نسبة إلى ذات العلم له نســبة إليــه؛ هذا خلف.

فهذا برهان قاطع في أنّ النفس يستحيل أن تكون <sup>ا</sup> مركبة. سواء كانت إنسانية أو حيوانيّة و يتبيّن به أيضاً استحالة حلولها في محلّ مركّبٍ.

## فصل ٩ [في ترتيب هذه المقدّمات لينتج أنّ النفس ليست بمزاج البدن و لاكائنة عن مزاج البدن ]

و إذ قد فرغت من بيان هذه المقدّمات فلأشرع الآن في تركيبها لينتج عنها المطلوب؛ فأقول: كلّ نفس قديمة و لا شيء منا هو مزاج البدن و حادث عن مزاج البدن قديم. ينتج من الشكل الثانى من الضرب الأوّل منه: «فلا شيء منا هو نفس يصدق عليه أنّه مزاج البدن». أمّا الكبرى، فظاهرة؛ و أمّا الصغرى، فالبرهان عليها أنها لو لم تكن في قديمة لكانت حادثة و كلّ حادث مركّب و لاشيء ممّا هو مركّب نفس بالضرورة. ينتج من الضرب الثاني من الشكل الأوّل: «فلا شيء ممّا هو حادث بنفس في الضرورة». و هذه النتيجة تتعكس على كما تبيّن في المنطق على أنه لاشيء ممّا هو نفس حادث دائماً. فالنفس ليست بحادثة؛ ح١٢٤٠ > فهي إذن قديمة.

و صغری هذا القیاس بتبیّن بأن یقال: كلّ حادث فإنّ علّته التامّة مركّبة من موجود دائم و من سبق حادث آخر و كلّ ما علّته التامّة مركبة؛ فهو مركّب.

و المقدّمتان سبق بيانهما؛ فينتج «أنّ كلّ حادثٍ مركّبٌ». فصحّت الصغرى؛ و أمّا الكبرى و هي المقدّمة القائلة إنّه لاشيء ممّا هو مركّب نفس بالضرورة، فالبرهان عليها قد تقدّم.

و بيان صحّة تركيب هذه الأقيسة و لزوم النتائج عنها مذكور في الكتب المنطقية.

٣. م: انه.

۲. م: عرفت.

۱. م. یکون

۶. م: ينعكس.

۵. م: ينفس.

٢. م: لم يكن.

فئيت أنَّ النفس يستحيل أن تكون النفس مزاج البدن أو يكون مـزاج البـدن عـلَّة فـاعلية للنفس، و ذلك ما أردتُ أن أبيّن؛ و جميع مقدّمات هذا البرهان مذكورة في كـتب الفـلاسفة و مستعملة في أدلّتهم عدا مقدّمتين تفرّدتُ ببيانهما: إحديهما أنَّ كلَّ حادثٍ مركّبُ و الثانية أنَّ كلَّ ما علّته مركّبة، فهو مركّب؛ و قدم النفس و إن كان قد ذهب إلى القول به جماعة؛ فإنَّ البرهان المذكور في هذه المقالة على ذلك ممّا تفرّدتُ به أيضاً.

و اعلم أنّ هذا البرهان لا يحتاج إليه في هذا ح١٢٧ > المطلوب إلّا إذا لم يثبت أنّ العزاج لا وجود له في الأعيان. أمّا على تقدير أن يثبت ذلك، فلا حاجة إلى هذا البرهان أصلاً؛ لأنّا نعلم بالضرورة أنّ النفس يستحيل أن تكون من الموجودات التي لا تحقّق لها في الأعيان الخارجية أو تكون ما ليس له وجود خارج الذهن علّة فاعلية لها؛ و هذا القدر كافي في إثبات المطلوب من غير حاجة إلى ذلك التطويل، بناء على ثبوت أنّ العزاج لاوجود له في الأعيان.

## فمثل ۱۰

#### [في بيان تشكيكات المعاندين على مقدمات البرهان]

و اعلم أنّه قد يورد على كلّ واحدة منّ مقدّمتّى هذا البرهانِ سؤالات و أنا أذكر في هذا الفصل منّا قدوقع لى من ذلك و ما عارض<sup>0</sup> به بعض المعاندين القدر اللائق بهذا المختصر و أذكر في الفصل الذي يليه ما يحضرني من الجواب عن ذلك ثمّ أختم المقالة و باللّه التوفيق.

فممّا يمكن أن يشكل به على المقدّمة الصغرى أن يقال: لا نسلّم أنّ النفس قديمة. قوله: «لو لم يكن قديمة لكانت حادثة وكلّ حادثٍ مركّبٌ و لا شيء ممّا هو مركّب بنفسٍ بالضرورة؛ فلا شيء ممّا هو حادث دائماً» قبلنا: العبقد متا هو نفس حادث دائماً» قبلنا: العبقد متان ممنوعتان.

<١٢٨ > قوله في بيان الصغرى: «كلّ حادث فإنّ علَّنه التامَّة مركَّبة، فـهو مـركّب و كــلّ

۳. م: بکون.

٢. م: قدّم .

۱. م: یکون.

۵ م: عارضی.

٣. م: يكون.

حادثٍ مركّبٌ» قلنا: لاتسلّم أنّ الحادث علّته مركّبة و بتقدير تسليمه لانسلّم أنّ كلّ مــا عــلّته مركّبة فهو مركّب.

و بيان القدح في الأوّل أنّ التصديق بهذه المقدمة مبنيّ على مقدّمات.

منها أنّ حصول الترجيح من غير مرجِّحٍ محال؛ و قد طعن المتكلِّمون في هذه المقدِّمة بما فيه مقنع و لاحاجة إلى إعادته؛ لأنّه مشهور في كتبهم.

و منها أنّه يستحيل وجود أسباب و مسبّبات لانهاية لها و هي [تكون] معاً في الوجود؛ وهذه المقدّمة ممنوعة و ما عوّلوا عليه من دليل التطبيق، فللمعارض أن يقول عليه: لِمَ لا يجوز أن يكون عدم قبول الجملة الناقصة للإطباق لكون الذهن لا يقوى على إطباق الأسور الغير المتناهية؟ فلا يلزم من مجرّد عدم الإطباق انقطاعُ الجملة الناقصة من الجانب الآخر، كما زعمتم؛ و ذلك لأنّ مقابلة الجزء الأوّل من الجملة الناقصة بالجزء الأوّل من الجملة الزائدة و الثاني بالثاني على سبيل الترتيب إنّما هو ١٢٩٥ > تطبيق ذهني؛ و إذا كان النطبيق ذهنياً وكان الذهن لا يقوى على اطباق الأمور غير المتناهية، توجّه الشؤال لامحالة.

و ليس لقائلٍ أن يقول: إنّا نجعل ذلك التطبيق بحسب الأمر في نفسه، فنقول: إنّ أجزاء الجملة الناقصة إمّا أن تكون مقابلة بأجراء الجملة الزائدة على سبيل النسرتيب في نفس الأمر أو لا تكون و الأوّل يقتضي مساواة الناقص للزائد؛ و الثاني يقتضى انقطاع الجملة الناقصة و زيادة الزائدة عليها بمتناو؛ فيكون الزائدة متناهية أيضاً؛ و هو المطلوب؛ لأنّا تقول: هذا إنّما يلزم أن لو تبيّن أنّ انقطاع الجملة الناقصة لازم عن كون أجزائها ليست بمقابلة لأجزاء الجملة الزائدة على سبيل الترتيب في نفس الأمر؛ و إلى الآن ما وجدنا على بيان الملازمة برهاناً و لابد منه في إتمام هذه الحجة.

فإن قيل: «أجزاء الجملة الزائدة إن قبلت<sup>٥</sup> التنظبيق عملى سمبيل الترتيب الغمير المستناهي فالناقص<sup>۶</sup> مثل الزائد؛ و إن لم يقبل ذلك وجب انقطاع الجملة النماقصة، بمل بمالضرورة» قملنا:

۲. م. یکون.

٢. م: القبول.

۱. م: في معافي.

ع م: كالناقص ،

۵ م: قلت.

۲. م: یکون

لانسلّم أنّه يلزم من عدم <١٣٠> قبولها للتطبيق الغير المتناهي انقطاعُها في نفس الأمر، لجواز أن يكون عدم قبولها للإطباق الغير المتناهي معلّلاً بعدم تـناهيها؛ و عـلى هـذا التـقدير يــمتنع انقطاعها فضلاً عن أنّه لا يلزم.

و قد عورضت هذه الحجّة بأمور أخرى و هي مشهورة، مثل قولهم: «إنّ الحوادث الماضية لانهاية لأعدادها» مع أنّ طريقة التطبيق يصحّ عليها؛ و كذلك النفوس الناطقة المفارقة للأبدان على مذهب الفلاسفة فإنّها غيرمتناهية مع أنّه يمكن أن نورد هذه الحجّة على امتناع تناهيها؛ و كذلك معلومات الله تعالى؛ فإنّها أكثر من مقدوراته مع أنّه لانهاية لكلّ واحد منهما؛ و كذلك تضعيف الألف مراراً غيرمتناهية؛ فإنّه أقلّ من تضعيف عشرة آلاف بلانهاية و لانهاية لكلّ واحد منهما؛ و أيضاً فإنّ استمرار وجود الله تعالى من الأزل إلى زمان الطوفان أقلّ من استمراره من الأزل إلى زمان الطوفان أقلّ من استمراره من الأزل إلى زمان الطوفان في لكون الحجّة المذكورة يجرى فيه؛ و كذلك القول في المدّة المنقضية من الأزل إلى زمان الطوفان في كونها أوّل من العدّة المنقضية إلى الآن؛ و الأحوال النسبيّة أيضاً الأزل إلى زمان الطوفان في كونها أوّل من العدّة المنقضية إلى الآن؛ و الأحوال النسبيّة أيضاً لانهاية أحراب كها مع أنّ هذه الطريقة جاربة فيها و ذلك مثل كون الواحد نصف الإثنين و تُلك الثلاثة و ربع الأربعة و هلّم جرّاً. فهذه الأمور و أمثالها عارضوا بها هذه الحجّة.

و قالوا: لو كان يلزم من هذه الطريقة استحالة اللاتناهي في الأسباب و المسببّات, للزم عدم التناهى في هذه الأمور، لكنّ التالي باطل بالاتّفاق؛ فالمقدّم مثله.

و من المقدّمات التي يبتنى عليها بيان [أن] الحادث علّته أمركبة هي المقدّمة القائلة: إنّ العلّة التامّة يجب أن تكون مقارنة للمعلول؛ وهي معارضة بالحجر الهادي إلى الأسفل؛ فإنّ علّة حصوله في الحيّز الرابع مثلاً بعد ما كان في الحيّز الثالث وما قبله إن كان مجرّد نقله وجب أن يكون في الرابع حال ما يكون في الأوّل، لاستحالة تأخّر المعلول عن العلّة التامّة؛ وهذا محال؛ و إن كانت العلّة التامّة لحصوله في الحيّز الرابع هو نقله مع كونه قد خرج عن الحيّز الثالث وجب أن يكون في الرابع حال كونه في الحيّر الرابع هو نقله مع كونه قد خرج عن الحيّر الثالث من غير أن يكون في الرابع حال كونه في الخامس وهو ظاهر البطلان؛ فإن اشترط مع ذلك عدم الواسطة، فقيل: إنّ علّة ح١٣٢ > حصوله في الرابع هو نقله مع كونه خرج في الثالث من غير الواسطة، فقيل: إنّ علّة ح١٣٢ > حصوله في الرابع هو نقله مع كونه خرج في الثالث من غير

١. م: + لانهاية. ٢. م: علة.

واسطة بينهما \_ أعني بين خروجه من الثالث و بين حصوله في الرابع \_ لزم أن يكون العدم جزء من علّة الحصول؛ و ذلك محال؛ و بتقدير من علّة الحسيمة لايستمر الحجّة على وجوب مقارنة العلّة للمعلول، الجواز أن تكون العلّة بشرط عدمها موجبة لحصول المعلول؛ و حينتن يجوز أن تكون العلّة الموجودة في الحال مؤثّرة في وجود المعلول في ثاني الحال. ثمّ إنّه يلزم من كون العلّة لحصول الحجر في الحيّز الرابع ما ذكر أخيراً محال آخر و هو اشتراط الشيء بنفسه؛ فإنّه لامعنى لحصوله في الرابع إلا خروجه من الثالث من غير واسطة؛ فيكون الشيء متأخّراً عن نفسه، لوجوب تأخّر المشروط عن الشرط؛ و ذلك محال؛ غير واحد لابدٌ من الاعتراف بأنّ حصوله في الحيّز الثالث [في] الحال علّة لحصوله في فعلىٰ كلّ واحد لابدٌ من الاعتراف بأنّ حصوله في الحيّز الثالث [في] الحال علّة لحصوله في الحيّز الرابع في ثاني الحال؛ و ذلك ممّا يقدم في مقارنة العلّة التابّة للمعلول؛ و كذلك القول في الحجر المرمى حـ ١٣٣٠ > إلى فوق قسراً.

و من المعارضات الواردة على هذه المقدّمة أن الفكر الذي هو عبارة عن ترتيب أمور معلومة أو مظنونة، هو باتفاق المنطقيين موجب لحصول المطلوب، مع أنا نعلم بالضرورة أنّ حال التفكّر لا يكون المطلوب حاصلاً لنا؛ و الأنّ التفكّر طلب؛ فالمو كنان صقارناً للمنتيجة لكنان تحصيلاً للحاصل؛ و هو محال.

و قد تعارض هذه المقدّمة بأنّ تأثير المؤثّر؛ إمّا أن يكون حالَ وجود الأثر أو حالَ عدمه أو لا حال عدمه أو لا حال عدمه؛ و الأوّل محال؛ لأنّ التأثير حالة الوجود يكون إيجاداً للموجود و تحصيلاً للحاصل و هو محال؛ و الثالث باطل أيضاً، لاستحالة وجود الواسطة بين الوجود و العدم؛ فتعيّن الثاني و هو أن يكون التأثير حالة العدم؛ و ذلك يمنع المقارنة.

و على كلّ واحد من هذه العقدّمات الثلاث \_ أعني استحالة حصول الترجيح من غير مرجّح و استحالة تسلسل الأسباب و المسبّبات المقارنة في الوجود إلى لانهاية و وجوب مقارنة العلّة التائة للمعلول \_معارضات كثيرة اطرحتُ ذكرها لشهرتها.

۱. م: علته. ۲

و إذا بطلت هذه المقدّمات بطل ما استدل < ۱۳۴ > به على أنّ للحادث علّة مركّبة؛ و بتقدير أن نسلّم صحّة ذلك الدليل، فإنّا نقول: إنّه على تقدير صحّته إنّما يدلّ على أنّ كلّ حادث فإنّ على علمة حدوثه مركّبة من موجود دائم و من سبق حادث آخر؛ و هذه المقدّمة لاينفع في المطلوب؛ إذ لا يلزم من كون علّة الحدوث مركّبة أن تكون علّة الحادث مركّبة أيضاً؛ لأنّ الحدوث كيفية لوجود الحادث و الشيء الذي صار حادثاً معروض تلك الكيفية؛ و بين العارض و المعروض فرق ظاهر.

و ليس لقائل [أن يقول]: «إنّ الحدوث يستحيل أن يكون أمراً زائداً على وجود الحادث؛ لأنه لو فيمتنع تغائر عليتهما و إنّما قلنا؛ إنّه يستحيل أن يكون أمراً زائداً على وجود الحادث؛ لأنّه لو كان كذلك لوجب أن يكون حدوثه زائداً عليه أيضاً؛ و يلزم من ذلك التسلسل؛ و هو محال الآنا نقول في جواب هذا القائل بعد المسامحة؛ بأنّ الطريقة المسلوكة في بيان استحالة التسلسل طريق برهانية؛ إنّه لايلزم من كون الحدوث أمراً وائداً على وجود الحادث صحّة التسلسل الذي ادّعيث استحالته و إنّما يلزم ذلك أن الوكماء؛ و حجّة التطبيق إنّما يستمر في الأمور العدمية جائز على رأى الحكماء؛ و حجّة التطبيق إنّما يستمر في الأمور الوددية دون العدمية. فمن الجائز إذن [أن] يكون الحدوث زائداً على وجود الحادث و يكون مع ذلك أمراً عدمياً؛ فيصح أن يكون حدوثه زائداً عليه أيضاً كذلك إلى لانهاية له و لا يلزم من ذلك محال.

و ممًا يدلّ على أنّ الحدوث زائد على وجود العادث أنّا قد نــتصوّر وجــود ذات الشــيء، كالعلم مثلاً مع الشكّ في حدوثه؛ و لولا مغائرة الحدوث لوجود الحادث لاستحال ذلك.

لايقال: «هذا القدر إنّما يدلّ على المغائرة الذهنية دون الخارجية» لأنّا نقول: الموجود في الذهن إن لم يطابق الخارج كان جهلاً و ليس كلامنا فيه؛ و إن طابق الخارج وجب المغائرة الخارجية و عاد الاشكال.

٣. م: الطريق .

۲. م: یکون .

۱. م: بان.

فإن قيل: «إنّ الحدوث و إن كان مغائراً لوجود البهيّة الحادثة إلّا أنّه عرض بسيط؛ و قد تبيّن أنّ البسيط يستحيل أن تكون الحقية مركّبة؛ فيندفع الإشكال من الأصل». قلنا: هب أنّ البسيط لابد و أن تكون الحقية السركبة للمجرّد لابد و أن تكون الحقيقة السركبة للمجرّد الحدوث <١٣٥ > و لا مجرّد العهيّة، بل المجموع المركّب منهما و هو المهيّة مع الحدوث؛ فتكون المهيّة حال حدوثها مفتقرة إلى العلّة المركّبة من موجود دائم و من سبق حادث آخر؛ و تكون المهيّة حال بقائها هي الموجود الدائم فقط؛ و على هذا التقدير يعود الإلزام جذعاً؟ و هذا تكون أ علّتها حال بقائها هي الموجود الدائم فقط؛ و على هذا التقدير يعود الإلزام جذعاً؟ و هذا لحدوثه، بل ثكونه ممكناً لذاته لوجب أن يعدم بعدمها؛ و نجد الأمر بخلاف ذلك؛ فان البناء لحدوثه، بل ثكونه ممكناً لذاته لوجب أن يعدم بعدمها؛ و نجد الأمر بخلاف ذلك؛ فان البناء لا يفتقر في بقائه إلى وجود البنّاء مع أنّه علّة له. فهذا ما على هذه المقدّمة من التشكيكات.

قوله في المقدّمة الأخرى: «و كلّما علّته مركّبة فهو مركّب» ممتنع أيضاً؛ لأنّ مدار الحجّة التي السندلّ بها على ذلك هو على مقدّمة واحدة و هي أنّ كلّ واحد من أجزاء العلّة المركّبة إذا لم يكن له تأثير لم يكن لمجموع تلك الأجزاء تأثير او هذه معارضة بالهيئة الاجتماعية؛ فإنّ الموجب لها إنّما هو مجموع الأجزاء من حيث هو كلّ و مجموع؛ و ليس بكلّ واحد من تلك الأجزاء تأثير في شيء منها؛ ح١٣٧ > و ذلك مثل صفة العشرية؛ فإنّ كلّ واحد من آحاد العشرة لا يوجبها مع أنّ مجموع تلك الآحاد يوجبها؛ و كذلك الهيئة السريرية. ٥

لايقال: «الهيئة الاجتماعية عدمية؛ فلا يتوجّه فيها هذا الكلام؛ لأنّ المعدوم لايوصف من بأنه علّة أو معلول؛ فإنّ ذلك من خواص الموجود» لأنّا نقول: أمّا أوّلاً فلا نسلم أنّ الهيئة الاجتماعية عدمية؛ و بتقدير أن نسلم ذلك، فبلا نسلم أنّ العلية و المعلولية من الصفات المختصة بالموجودات.

و بيان الأوّل أنّ الهيئة الاجتماعية التي للسرير مثلاً هي جزء من السرير الموجود في الخارج [فهى] موجودة في الخارج أيضاً [ف]يلزم أنّ الهيئة الاجتماعية موجودة في الخارج.

۳. م: منها،

۲. م: یکون .

۱. م: یکون .

ع م: لاتوصف.

۵ م: للسريرية.

۴. م: يكون.

و بيان الثاني أنّ العدم إذا كان متجدّداً افتقر إلى علّة ضرورةً. لما تبيّن أنّ كلّ حادث فله علّة و علّته على ما قال الحكماء هي عدم علّته؛ و احتجّوا على ذلك بأنّ عدم العلّة إمّا أن يكــون وجود أمر أو عدم أمر.

فإن كان الأوّل، فلا يخلو: إمّا أن يختل الأجل وجود ذلك الأمر [شيء] من الأمور المعتبرة في علية علّة وجود ذلك المعدوم أو لا يختل الأعلام يختل الزم تخلّف ح١٣٨ > المعلول عن العلّة التامّة؛ و هو محال؛ إذ لو جاز تخلّفه عنها لكان صدوره عنها موقوفاً على شرطٍ كان ذلك الشرط جزءاً من العلّة؛ فلا تكون العلّة تامّة؛ و فرضناها تامّة؛ هذا خلف؛ فإن اختل من الأمور المعتبرة في علية علّة وجود ذلك المعدوم شيء لأجل وجود الأمر الذي فرضناه علّة لذلك العدم المتجدّد، لزم أن تكون علّة عدم ذلك الشيء إنّما هي عدم علّته أو عدم بعض أجزائها؛ و هـو المعلوب.

و إن كان الثاني و هو أن تكون علّته (عدم إلمر، فلا يخلو: إمّا أن يكون أمراً خارجاً عن علّة وجود ذلك الشيء و خارجاً عن أجزائها أو لا يكون كذلك؛ و الثاني عقتضى أن تكون علّة العدم عدم العلّة أو عدم يعض أجزائها؛ و الأوّل مستلزم أن تكون العلّة موجودة عملى كسمال علّيتها مع أنّ معلولها معدوم؛ و ذلك منا قد تبيّن بطلانه؛ و إذا كان عدم العلّة هو المقتضي لعدم المعلول بطل قول من قال: إنّ العلّية و المعلولية لا تتّصف المهما الأمور المعدومة؛ و هو المعلول؛ و هذا أيضاً ممّا يقدح في مقارنة المعلول ١٣٩٠ > للعلّة التامّة.

لا يقال: «هذا الاعتراض إنّما يصحّ لو ثبت أنّ من الحقائق ما يعدم بعدم وجوده؛ و أنتم إلى الآن ما تتّسم ( ذلك ببرهانٍ و لابدّ منه في صحّة اعتراضكم؛ فإنّ لنا أن نمنع العدم المتجدّد و إن كنّا لانمنع الصفات العدمية للموجودات؛ و على هذا يندفع المحال» لأنّا نقول: لو لم يكن فسي

١. م: يحتل. ٢. م: لايحتل. ٣. م: لم يحتل.

هم: يكون. ۶۰ م: الاول.

٧. م: يكون. ١٨ م: الثاني. ٩. م: يكون.

١٠. م: لايتصف . ١١. م: يتسم.

۴. م: يكون.

الموجودات ما يصحّ عليه العدم، لكانت بأسرها واجبة الوجود؛ و ذلك باطل بالاتّفاق؛ فلابدٌ من وجود حقيقة ممكنة؛ و إذا كان الأمر كذلك و كان كلّ ممكن يصحّ عليه العدم، وجب أن يكون في الموجودات ما يصحّ عدمه؛ و كلّ ما صحّ وقوعه، فإنّه لايلزم من فرض وقوعه محالً؛ فالتالي باطل؛ فلو استحال عدم شيء ممّا في العالم للزم من فرض وقوع الممكن محالً؛ فالتالي باطل؛ فالمقدّم مثله.

قوله بعد ذلك: «و لاشيء ممّا هو مركّب نفس بالضرورة» قلنا: ما احتججتَ به على ذلك مبنيّ على إبطال الجوهر الفرد و ما أبطلته به، فهو مصادرة على المطلوب الأوّل، لأنك ادّعيت أنّ الجوهر الفرد لو كان موجوداً لوجب أن يعيط به إمّا حدّ واحد أو حدود؛ فيهكون مشكلاً؛ و بحلت حداد الله على هذا الوجوب معلّلاً بكونه متناه و يثبت الغرض على هذا الكلام؛ و نحن نقول: إنّ وجوب احاطة الحدّ أو الحدود بالشيء لا بمجرّد كونه متناه، بل لكونه مقداراً متناهياً؛ و إذا كان الأمر كذلك كان دليلك على إبطال النحوهر الفرد مبنيّ على أنّه مقدار؛ و معلوم أنّ كلّ مقدار فلابد و أن يكون قابلاً للقسمة إمّا في جهتين فقط، فيكون خطأ مجرّداً و إمّا في الجهات الثلاث، فيكون جسماً تعليمياً؛ فيكون ما استدللت به على أنّ الذي فرضناه جوهراً فرداً لابد و أن يكون قابلاً للقسمة مبنيّ على أنّ الجوهر الفرد به على أنّ الذي فرضناه جوهراً فرداً لابد و أن يكون قابلاً للقسمة مبنيّ على أنّ الجوهر الفرد قابل للقسمة؛ و هذا هو المصادرة على المطلوب الأوّل.

ثمّ نقول: و إن نزلنا عن هذا المقام، لكن كيف يجوز أن يوصف الجوهر الفرد بالتناهي مع أنّ التناهي من اللواحق المختصّة بذوات الكمية التي هي منقسمة بالضرورة، سواء كانت تلك الكمّية متّصلة أو منفصلة؟

فقد بان أنّ هذا الدليل مع أن تكون الهيد مصادرة على المطلوب الأوّل، فإنّه فاسد من هذا الحرد الفرد الوجه أيضاً؛ و إذا كان الحال المختار من جملة الحجج الدالّة على إبطال الجوهر الفرد هذه الحال، فما الظنّ بما في ألحجج المتروكة؟

۱. م: یکون. ۲. م: ینافی.

و قد تمارض استحالة تركّب النفس بأن يقال: لو كانت النفس بسيطة، لكان لا يخلو: إمّا أن يكون علمها منقسماً أو لا. لاجائز أن يكون منقسماً، لما مرّ من أنّ العلم المتعلّق بالأمور البسيطة يستحيل أن ينقسم و علم النفس متعلّق بالبسائط لامحالة؛ فلا يكون منقسماً؛ و لا جائز أن لا يكون منقسماً؛ لاتّه كما لابدّ لكلّ عالم من أن يكون بينه و بين العلم نسبة و إلّا لم يكن كونه عالماً به أولى من كون غيره عالماً به، كذلك لابد و أن تكون بين العلم و المعلوم نسبة و إلّا لم يكن كون و يكن كون ذلك المعلوم معلوماً بذلك العلم أولى من كون غيره معلوماً به؛ و إذا كان الأمر كذلك و كان كلّ ما له نسبة إلى المنقسم فهو منقسم -كما يبيّن -قيل: لزم أن يكون العلم منقسماً؛ و إذا بطل التالي ببطلان قسميه لزم بطلان المقدّم؛ فثبت أنّ النفس ليست بسيطة؛ فهي إذن مركّبة.

فقد بطل القياس المستدل به على المقدّمة القائلة بأنّ كلّ نفسٍ قديمة و همي صغرى <۱۴۲> القياس الذي جعل دليلاً على أنّ النفس ليست بعزاج البدن و لاكائنة عن مزاج البدن و مع ذلك فإنّ القول بقدم النفس مخالف للمذهب الحكمي. كما هو مشهور في كتب الفلاسفة الذين أتوا بعد أرسطو.

فهذا ما رأيتُ أن أورده على صغرى فذا البرهان؛ و أمّا الكبرى و هي القائلة: إنّه لاشيء ممّا هو مزاج البدن أو حادث عن مزاج البدن قديم؛ فلقائل أن يقول عليها: إنّ هذا الكلام إنّما يصح في أمزجة الأبدان التي نشاهد حدوثها و تكوّنها بعد ما لم يكن؛ و هي هذه الأبدان المتوالدة و المتولدة؛ و أمّا غيرها، فلا؛ فإن ادّعيتَ أنّ الأبدان بأسرها حادثة أو أنّه يستحيل وجود مزاج إلّا إذا كان حادثاً بعد ما لم يكن، منعنا نحن هذه الدعوى إلّا أن تقيم على صحّتها برهاناً و ما وجدناك فعلت ذلك.

فهذا ما رأيتُ أن أورده على مقدّمات هذا البرهان؛ و من ههنا يقع الشروع في ذكر الأجوبة عن هذه التشكيكات؛ و اللّه الموفّق <١٣٣> للصواب.

١. م: فيكون. ٢. م: يكون.

#### قصل ۱۱

## [في ذكر الأجوبة عن تلك التشكيكات]

أمًا قولهم: «إنّ حصول الترجيح من غير مرجّح (محال} مطعون فيه من قَبِل المتكلّمين»؛ قلت: أقوال المتكلّمين ' على هذه المقدّمة وجهان:

الأوّل قولهم: إنّ وقوع التفاوت في التصديقات البديهية غير جائز؛ و نحن إذا عرضنا عملى عقولنا هذه المقدّمة و عرضنا عليها «إنّ الواحد نصف الإثنين» وجدنا الثانية أظهر؛ و ما ذاك إلّا لكون الأوّل محتملاً للنقض؛ و مع قيام هذا الاحتمال يمتنع حصول الاعتقاد الجازم.

اثناني قولهم: إنّ ههنا صور كثيرة يقع فيها الترجيح من غير مرجّح، كالهارب من السبع إذا عنَّ طريقان له؛ فأنه لابد و أن يسلك أحدهما دون الآخر، مع أنهما متساويان بالنسبة إلى غرضه و هو النجاة من السبع - فهيهنا قد حصل الترجيح من غير مرجّح؛ و كذلك الجائع إذا قدم له رغيفان؛ و العطشان إذا خير بين شرب شربتين من الماء؛ و كلّما نفرض في هذه الصور مس المخصصات مثل الحسن و القرب و تيسر الآخذ و غير ذلك ، فإنّا نفرض التساوي فيه، مع أنّ ذلك الرجل الخائف من الأسد خ٢٤٢٤ > أو الجائع و العطشان لابد و أن يسلك أحد الطريقين أو يبتدئ بأحد الرغيفين أو يشرب إحدى الشربتين، مع أنّه ليس ثمّة مرجّح البتة.

#### و الوجهان ضعيفان:

أمّا الأوّل فلأنّ قولهم: «إنّ وقوع التصديق بأنّ الواحد نصف الإثنين أظهر من وقوع التصديق بأنّ أحد طرفي الممكن لايترجّح على الطرف الآخر إلّا بمرجّحٍ» إن عنوا به أنه أظهر بعد تصور الأجزاء التي يفتقر التصديق في القضيتين إليها، فهو ممتنع؛ و إن عنوا به أنّه أظهر حال ما يكون بعض أجزاء القضية التي التصديق بها أخفى غير متصور؛ فهى مسلّم إلّا أنّه لا ينفعهم في مطلوبهم؛ لأنّ التفاوت حينئذ يكون لأجل أمر عائد إلى تصوّر أجزاء القضية لا لأجل العكم العاصل فيها؛ و نحن فلا نعني بالقضية البديهية ما لا ينفك الذهن عن الجزم بها، بل نعني التي لا يتوقّف العقل في

١. م: أقوى بالمتكلمين. ٢. م: فهينا.

التصديق بها إلا على حصول تصوّر أجزائها المفردة فقط أو التي إنّما يصدّق العقل بها لأجل وسط، لكن ذلك الوسط ليس ممّا يعزب عن <١٤٥ > الذهن، بل كلّما أخطر حدّى المطلوب [بالبال] يمثّل هذا الوسط من غير حاجةٍ إلى كسبه؛ و بهذا يظهر وجه المغالطة في اعتراضهم الأوّل.

فإن قالوا: «إنّا نجد التفاوت في التصديق بكلّ واحد من القضيتين حالَ ما يكون أجزاء كلّ واحدة منهما متصوّرة تصوّراً مَا» آ قلت: القول بأنّ الممكن لا يخرج إلى الفعل في أحد طرفيه إلّا إذا ترجّح أحدهما على الآخر بسبب منفصل، قضيّة ظاهرة عند ذوي الانصاف؛ فإنّ كلّ أحد يعلم لو أنصف أنّ الشيئين إذا تساويا بالنسبة إلى المهيّة استحال ترجّح أحدهما على الآخر إلّا بمرجّح؛ و إذا كان الأمر كذلك امتنع وقوع التفاوت بين هذه القضية و بين غيرها من القيضايا البديهية من الوجه الذي ذكر تموه؛ و هذا أمرٌ بينٌ عند ذوي الإنصاف.

فإن قالوا: «لو كانت هذه القضية بديهيّة لما وقع النزاع فيها بين العقلاء و نحن نجد المتكلّمين قد نازعوا فيها و ادّعوا البديهة في خلافها الله قلت: وقوع النزاع في القضايا البديهية ممّا لا يقدح فيها؛ فإنّ كلّ عاقلٍ يعلم ببديهة <١٤٤ > عقله أن الشيء إمّا أن يكون موجوداً أو معدوماً و لا واسطة بينهما مع أنّ جماعة من المتكلّمين نازعوا فيه و ادّعوا أنّ بين الموجود و المعدوم واسطة و سمّوها به «الحال» و حدّدوها بأنها صفة لموجود و لا يوصف بالوجود و لا بالعدم؛ و الذي حدّاهم على ذلك هو أنهم لم يتصوّروا الوجود و العدم على الوجه الذي تصوّره من ادّعى أنّ نفي الواسطة بينهما من الأمور المعلومة بالبديهة؛ فأثبتوا الواسطة على مقتضى تصوّرهم؛ و كذا حال من نازع في حال هذه القضية من المتكلّمين.

و أمّا الوجه الثاني، و هو العبنيّ على إظهار صور لابدّ فيها من وقوع الترجيح لاعن مرجّع؛ فإنّه أضعف من الأوّل؛ و ذلك لأنّ وقوع الترجيح من غير مرجّح و الصور التي عـددوها غير متصوّرة أصلاً، فضلاً عن أن يكون مصدّق به و فضلاً عن أن يكون ذلك التصديق بديهيّاً؛ و إنّما قلت: «إنّه غير متصوّر» لأنّ الهارب من السّبع مثلاً ما سلك أحد الطريقين دون الآخر ح١٤٧>

[إلاً] و قد حدث في قلبه ميلً إلى تلك الطريق المسلوكة و لم يحدث إلى تلك الطّريق الآخرى. و هذا من الأمور المعلومة بالضرورة؛ و إذا كان ذلك السلوك متوقّفاً على حدوث ميل في القلب، كان تلك الميل هو المرجّح؛ فما فرضوا لاعن مرجّح قد بان أنّه لايتصوّر إلاّ إذا كان له مرجّح؛ و ذلك خلف محال.

و اعلم أنّ المعتنع في هذه الصورة هو التصوّر بحسب الحقيقة لا التصوّر بحسب الإسم؛ إذ لو لم يكن متصوّراً أصلاً لما أمكننا أن نحكم عليه بالامتناع؛ فإن قبالوا: «إنّا لانعنى أن يكون الترجيح واقعاً في هذه الصورة من غير مرجّع إلّا هذا المعنى بعينه و هو أنّ القلب يميل إلى أحد الطريقين أ من [دون] أن يكون ثمّ سببٌ يوجب ميله إليه دون ميله إلى الطريق الآخر. و مهما قلتم: إنّه من الأسباب الموجبة لذلك الميل فرضنا نحن انتفائه أ مع أنه لابد من سلوك أحد الطريقين أو وقوف ذلك الرجل الخائف من الأسد متحيّراً لايسلك " شيئاً منهما إلى حين ما يأتيه السبع و يفترسه؛ و لمّا كان هذا الثاني ظاهر البطلان تعيّن <١٣٨ > الأوّل و هو المطلوب» قلت: الميل المخصوص بأحد الطريقين لمّا كان من الأمور الحادثة افتقر إلى سبب آخر حادث، كما قد تبيّن من قبل؛ و القول في الحادث الأوّل كما قد عرفت ذلك في ما تقدّم؛ إذا كان الأمر كذلك استحال منّا أن نتصوّر حدوث ذلك الميل المخصوص؛ و إذا كان الأمر كذلك عاد الكلام الأوّل بعينه و هو أنّ حصول الترجيح من غير مرجّح في منل هذه الصورة أمر لايمكن تصوّره؛ فكيف التصديق به؟

و يمكن أن يجاب عن أصل السؤال من وجه آخر و هو أن يقال: لِمَمَ لايــجوز أن يكــون المرجّح في هذه الصورة هو ما ذكرتموه من الحُسن و القُرب و تيسّر الأخذ و غير ذلك؟

قولهم: «كلّ ما يجعل مخصّصاً يفرض الاشتراك فيه فيعود المحذور» قلت: و لِمَ قلتم إنّ هذا الفرض من الأمور الممكنة الوقوع؟ فإنّه من الجائز أن يكون هذا فرضاً محالاً؛ و المحال جاز أن يلزمه المحال؛ و على هذا التقدير يبطل ما ذكر تموه بالكلّية.

١. م: الطّرقين. ٢. م: انتفاء.

۱۴۹> فإن قالوا: «لو كان ثم مرجّع لوجدناه و لوجب أن تعقل بالفعل أنه هـو السبب الذي لأجله رجّعنا أحد الأمرين على الآخر و نحن نرى الأمر بخلاف ذلك؛ فان السالك فـي أحد الطريقين لو سألناه و قلنا له: لِم سلكت هذا و لم تسلك ذلك؟ لما وجدناه عارفاً بالسبب و لو كان ترجيحه أحدهما على الآخر بسبب لوجب أن يكون عالماً به» قسلت: قـد بـيّنت أن السبب في الترجيح هو الميل الحادث في القلب؛ و كلّ أحد يعلم بالفعل هذا هو السبب في ذلك الترجيح، و لو سئل عنه لما أجاب إلا به.

فقولكم: «إنّا لانجد السبب الذي لأجله وقع الترجيع و لا يمكننا أن تظهره لو سألنا عنه» كلام مغالطي و قد ظهر فساده؛ فإن عادوا و سألوا عن السبب الذي لأجله يخصص ميل الفلب إلى أحد الطريقين دون الآخر، كان الجواب أنّ السبب الذي يلزمنا أن يكون عارفين به أهو السبب القريب و ذلك هو الميل الحادث في القلب، كما قد قيل غير مرة؛ و أمّا السبب البعيد و هو الأمر الموجب لحدوث ذلك الميل أو الموجب لحا يوجب حدوثه فصاعداً، فذلك <١٥٠ > ممّا لا يلزمنا العلم به. اللّهم الآل أن كان حدوث ذلك الميل في القلب مين الأسور التي تحصيله باختيارنا؛ فإنّه حينه إيجب أن تعلم السبب الموجب لكوننا أخترنا هذا الميل؛ دون هذا الميل و لمّا لم يكن حدوث ذلك الميل فينا باختيارنا لاجرم لم ينفتقر إلى العلم بخصوصية العلّة و لمّا له و إن كان لابد له من علّته في نفس الأمر، كما بيّنا.

ثم إنّي أقول: هب أنّ السالك في أحد الطريقين إذا سئل عن سبب سلوكه فيه دون الآخس، لا يعلم لكن لِمَ قلتم إنّه يلزم من ذلك حصول الترجيح من غير مرجّح؟

فإن قالوا: سبب الترجيح إذا لم يكن معلوماً كان نسبة كلّ واحد من الطريقين إلى الخائف من السبع كنسبة الطريق الآخر إليه في حصول غرضه \_ و هو النجاة من السبع \_ لعدم علمه بالسبب الموجب للترجيح؛ فسلوكه في واحد منهما معين يكون ترجيحاً من غير مرجّح؛ و على هذا التقدير يكون ما فرضناه أنّه سبب الترجيح لايصلح لذلك؛ هذا خلف.

قلت: من الجائز أن يكون في ابتداء سلوكه قد كان عالماً بذلك السبب، ثمّ إنّه <١٥١ > بعد

٣. م: غيره.

ذلك غفل عنه و لم يعلمه؛ فلهذا إذا سئل عنه في ما بعد يلقى و هو حاصل به. فالحاصل أنّ عدم الحلمه به حال السؤال لا ينافي علمه به حال السلوك، لجواز غفوله عنه عقب اتجاهه إلى أحد الطريقين؛ و المحذور إنّما لزم من عدم علمه به حال السلوك لا من عدم علمه به بعد ذلك . فقولكم: إنّ جهله به بعد سلوكه في أحد الطريقين دليل على عدم العرجّح في نفس الأمر كلام في غاية السقوط و اللّه أعلم.

أمّا قولهم في الطعن على استحالة التسلسل بأنّه لِمَ لا يجوز أن يكون عدم قبول الجملة الناقصة للاطباق لكون الذهن لا يقوى على إطباق الأمور الغير المتناهية، إلى قبولهم: تبوجه السؤال لامحالة؛ قلت: المراد من التطبيق هو أن يكون أجزاء الجملة الناقصة بحاله لو أطبقت على أجزاء الجملة الزائدة، انطبق كلّ جزء منها على جزء من الجملة الزائدة على سبيل الترتيب؛ و هذا حكم بما يكون في نفس الأمر بما هو في الذهن فقط. قولهم: ما وجدنا برهاناً على أنّ انقطاع الجملة الناقصة لازم عن كون أجزانها للست بمقابلة لأجزاء الجملة <١٥٢ > الزائدة على سبيل الترتيب في نفس الأمر و لا بدّ منه

قلت: العلم بهذه الملازمة علماً ضرورياً و ليس كمل معلوم ينفتقر إلى البسرهان ليسلزم ما ذكر تموه.

قولهم: «جاز أن يكون عدم قبول الجملة الناقصة للإطباق الغير المتناهي معلّلاً بعدم تناهيها، فيتوجّه الاشكال» قلت: هذا إنّما يلزم ان لو لم تكن هذه الملازمة معلومة بالبديهة أمّا على تقدير أن يكون العلم يها بديهياً، فإنّه يندفع هذا السؤال؛ و بالجملة فإنّا نجد من أنفسنا عالمين بأنّ أجزاء الجملة الناقصة متى لم يكن بحالة يصدق عليها أنّها لو أطبقت على أجزاء الجملة الزائدة استغرقها، وجب أن يكون الجملة الناقصة منقطعة في نفها و أنّ عدم هذا الاطباق ليس له علّة سوى ذلك. من ادّعى أن تُمّ سبباً غير هذا هو المقتضي لعدم الإطباق فقد كابر عقله، هذا الكلام إنّما هو على سبيل التنبيه لا على سبيل الاحتجاج؛ و هذا القدر كافٍ في جوابهم عن هذا الاعتراض.

و أمّا الاعتراضات الباقية على هذه المقدّمة:

فالجواب عن الأوّل منها: <107 > أنّ مجموع الحوادث الماضية لاوجود له البيئة في الخارج و ذلك ظاهر؛ فلا جرم لا يحصل التطبيق فيها في نفس الأمر؛ فلا يلزم تناهيها و هذا بخلاف العلل و المعلولات؛ فإنّه يثبت أنّ العلّة يجب أن تكون احاصلة حال حصول المعلول؛ فإذا كانت لانهاية لأعدادها كان الكلّ موجوداً دفعة واحدة محال [أن] يحصل التطبيق بحسب المراتب في نفس الأمر؛ فظهر الفرق.

و الجواب عن الثاني: أنّه مبني على حدوث النفس و قد تقدّم بطلانه و هو أيضاً مبني على امتناع التناسخ و ليس لهم على إبطاله حجّة قاطعة.

و الجواب عن الثالث و الرابع: أنّ الموجود في الخارج من هذه المعلومات و المقدورات أبداً لا يكون إلّا متناهياً؛ وكذلك حال الأعداد؛ و الحاضر في الذهن من الأعداد ليس هو غير متناهٍ أيضاً، بل إنّما هو إضافة معنى اللانهاية إلى معنى التضعيف و ذلك ليس فيه [إلا] إضافة "معنى إلى معنى.

و الجواب عن الخامس: أنّ استخرار وجوده تعالى ليس معناه أعداد متوالية متغايرة، بل هو شيء واحد من جميع الوجوه. بخلاف <١٥٤ > العلل.

- و الجواب عن السادس عين ما تقدّم جواباً عن الحوادث الماضية.
- و الجواب عن السابع: أنَّ الأحوال النسبية لا وجود لها في الخارج.
- و الاستقصاء في تقرير هذه الأجوبة مذكور في المطؤلات، فمَن أراده فليطالعه منها.
  - و أمّا معارضتهم بالحجر الهادى، فإنّها ضعيفة.

قولهم: «علَّة حصوله في الحيّز الرابع مثلاً بعد ما كان في الحيّز الثالث و ما قبله إن كان مجرّد نقله أ وجب أن يكون في الرابع حالَ ما يكون في الأوّل إلى آخر التشكيك» قلت: المختار هو القسم الأخير؛ و ما ألزموه من كون العدم جزءاً من علَّة حصوله في الرابع أو شرطاً في كون العلّة

٢. م: لأعداها.

علّة لذلك العصول نحن نلزمه و نقول: إنّه ليس بمحال، بل البديهة العقلية شاهدة بصحّته؛ فإنّها تشهد البأنّ عدم العلّة يقتضي عدم المعلول و أنّ تأثير العلّة في المعلول يتوقّف على زوال المانع مع أنّ زوال المانع عدميّ؛ و هذا دليل على [أنّ] العدم صالح للعلّية.

قولهم: «لوجاز ذلك، لجاز أن يكون العلّة بشرط عدمها موجبة لحصول العملول و حمينئذٍ يجوز أن يكون العلّة الموجودة في الحال مؤثّرة في ح١٥٥ > المعلول في ثاني الحال، فيحصل مطلوبنا» قلت: الشرط في كون العلّة علّة يجب أن يكون مقارناً لتلك العلّة؛ و إذا كان وجود المهيّة هو العلّة امتنع أن يكون عدم تلك المهيّة شرطاً في كون وجودها علّة، لاستحالة أن يكون الشيء موجوداً معدوماً في حالة واحدة، فظهر الفرق.

قولهم في الإلزام الثاني بأنّ هذا يقتضي اشتراط الشيء بنفسه، فإنّه لامعنى لحصوله في الرابع إلاّ خروجه من الثالث من غير واسطة؛ قلت: هو المصادرة على المطلوب الأوّل؛ فإنّ المدّعى بأنّ عليّة حصول الحجر في الحيّز الرابع هو هذا القول بأنّ حصوله في الرابع مغائر لخروجه من الثالث مع عدم الواسطة، لكنّ كلّ واحد من الأمرين مقارن للآخر و أحدهما \_ و هو الثاني \_ مشروط بالاوّل من غير عكس. فقولكم بأنّ أحدهما هو الآخر بعينه نفس ما وقع فيه النزاع؛ و بهذا يخرج الجواب عن معارضتهم بالحجر الصاعد قسراً!

و أمّا قولهم: «إنّ الفكر موجب لحصول المطلوب مع أنّا نعلم بالضرورة أنّ حال الفكسر لا يكون المطلوب حاصلا لنا» فالجواب عنه من وجهين:

الأوّل <105 > أن يقال: إنّ الفكر و إن كان موجباً لحصول المطلوب إلّا أنه ليس علّة تامّة لذلك الحصول؛ فإنّه من الجائز أن يكون الفكر علّة لذلك إلّا أنه ما لم يقع للنفس استعداد لقبول العلم بالنتيجة من المبدأ المفارق الذي تسمّيه الحكماء بالعقل الفعّال يستحيل حصولها و نحن فما ادّعينا أنّ العلّة على الإطلاق يجب مقارنتها للمعلول، بل ادّعينا ذلك في العلّة التامّة التي هي أخص من مطلق العلّة؛ فإن ادّعيتم أنّ الفكر علّة تامّة في حصول العلم بالنتيجه طالبناكم بإظهار الحجّة لنتكلّم بعد ذلك عليها إمّا بالردّ و إمّا بالقبول.

١. م: البديهية. ٢. م: البديهية.

الوجه الثانى أن يقال: ما الذي يعنون بالفكر؟ إن عنيتم به انتقال الذهن من معلوم إلى معلوم الخر إلى أن ينتهي إلى العلم بالنتيجة، فلانسلم أنه علة بهذا التفسير. غاية ما في الباب أن يقال: إنّ كلّ واحد من هذه العلوم علّة لما بعده مع أنّ الأوّل حيث يكون حاصلاً لايكون الثاني حاصلاً معه في الزمان و بالعكس؛ و إذا قيل مثل هذا، كان الجواب عنه قريباً ممّا مرّ جواباً عن الحجر الهادي و حيننذ يرجع حاصل هذا الإشكال إلى ذلك الإشكال و لايبقى بينهما فرق البتّة إلاّ في مجرّد حمرد >١٥٥ > التمثيل؛ و إن عنيتم بالفكر أن يجتمع في ذهن الإنسان المقدّمات النافعة في المطلوب على الترتيب و الهيئة المشترطتين في حصول الإنتاج، فلانسلم أنّ الجمع بينه و بسن المطلوب على الترتيب و الهيئة المشترطتين في حصول الإنتاج، فلانسلم أنّ الجمع بينه و بسن المتلجة ممتنع؛ و إن عنيتم به معنى ثالثاً، فلابدٌ من ذكره ليقع الكلام بحسبه؛ و بهذا يخرج الجواب عن قولهم إنّ التفكّر طلب؛ فلو كان مقارناً للنتيجة لكان تحصيلاً للحاصل و هو محال.

و أمّا قولهم في المعارضة الأخيرة بأنّ تأثير المؤثّر إمّا أن يكون حالَ وجود الأثر أو حالَ عدمه أو لا حالَ وجوده و لا حالَ عدمه؛ قلت: بل حال وجوده.

قولهم: «لو كان حال وجوده، لكان تأثير المؤثّر فيه إيجاداً للموجود و هو محال» قلت: هذا ممتنع و إنّما يكون إيجاداً للموجود إن لو كان التأثير حالة الوجود استينافاً لوجود آخر و ليس كذلك، بل هو عبارة عن كون الأثر موجوداً بوجود المؤثّر؛ و على هذا التقدير لايلزم في الدعوى محذور.

و أمّا باقي المعارضات المذكورة في كتب المتكلّمين و غيرهم على هذه المقدّمة و على المقدّمتين اللتين قبلها؛ فجوابها مذكور في الكتب الفلسفية و الكلامية فلا حاجة إلى ذكرها ههذا. 

<a href="#">< ١٥٨</a> قولهم: «إنّ دليلكم على تقدير صحّته إنّما يدلّ على أنّ كلّ حادث فبإنّ علّه المحدونه مركّبة» إلى قولهم: «فهذا ما على هذه المقدّمة من التشكيكات» قلت: السؤالات على هذه المقدّمة كثيرة. فالأولى أن تقرّر قدم النفس بوجهٍ يسقط به أكثر تلك السؤالات لئلًا يتشعّب الكلام بكثرة السؤالات و الأجوبة.

۱. م: علته.

أقول: قد صحّ أنّ النفس بسيطة و ليست بمركبة و صحّ أنّ كلّ ما علّته التمامة مركبة فهو مركب؛ فلو كانت النفس حادثة لكانت علّتها التامّة التي هي دائمة بدوامها إمّا أن يكون قد كانت موجودة قبل مدوت النفس أو لايكون؛ و الأوّل يمقتضي أن تكون النفس معوجودة قبل وجودها، لاستحالة تخلّف المعلول عن العلّة التامّة؛ هذا خلف؛ و الثاني لا يخلو: إمّا أن تكون اللك العلّة بسيطة أو مركبة؛ لاجائز أن تكون ابسيطة و إلّا لافتفرت [من] حيث إنّها حادثة إلى علّة أخرى، [و] من حيث إنّها بسيطة إلى أن تكون ابسيطة أيضاً؛ فتحتاج كلّ علّة بسيطة موجودة معها كذلك إلى لانهاية؛ و هو محال؛ و لاجائز أن تكون مركبة أيضاً حامل علم النفس؛ و هو المطلوب.

فإن قيل: لانسلم أنه إذا كانت العلّه التامّة لوجود النفس موجودة قبل حدوثها، لزم أن تكون النفس موجودة قبل وجودها؛ فإنّه من الجائز أن يكون حدوثها عن تلك العلّة موقوفاً على شرط. ثمّ إنها بعد حدوثها مستغنى في وجودها عن ذلك الشرط و يبقى واجبة الوجود بعلّتها التي قد كانت موجودة قبل حدوثها بحيث لو عدم ذلك الشرط، لما اقتضى عدمه عدم النفس، بل بقيت موجودة بوجود تلك العلّة؛ و هذا هو رأي الحكماء؛ فإنهم قالوا: إنّ النفس و إن كانت حادثة مع الأجساد إلّا أنها ليست حادثة بالأجساد؛ لأنّ الجسم يستحيل أن يكون سبباً لشيء لاسيّما ما ليس بجسم، بل سببها هو العقل الغمّال و هو أنّه أزليّ أبديّ؛ و البدن إنّما افتقرت أليه ليكون شرطاً للحدوث لاعلّة و كأنه شبكة بها يفيض أمن العلّة هذا المعلول؛ فبعد الوقوع في الوجود بواسطة الشبكة لا يحتاج إلى بقاء الشبكة. هذا خلاصة كلامهم.

۱۶۰> و حاصله يرجع إلى الاعتراض القائل بأنّ الحدوث مغائر للحادث؛ فما يغتقر إليه أحدهما لايلزم أن يكون الآخر مغتقراً إليه؛ فلا يلزم أن يكون الحادث علّته مركّبة.

| ۳. م: یکون. | ۲. م: یکون. | ١. م: يكون . |
|-------------|-------------|--------------|

م: یکون. ۵ م: فیحتاج. ۶ م: یکون.

٧. م: يكون. ٨ م: افتقر، ٩ م: يغييض.

و الجواب أنّ المحدث له أمور ثلاثة: الوجود الحاصل في الحال، و العدم السابق، و كون هذا الوجود مسبوقاً بذلك العدم؛ و الأمر المتعلّق بالعلّة من هذه الثلاثة هو الوجود الحاضر؛ لأنّ العدم السابق لا تأثير للعلّة فيه، لكونه مناقضاً لحصول التأثير؛ و كذلك كون ذلك الوجود مسبوقاً بالعدم كيفية واجبة الحصول للمحدث بشرط حصول الوجود له و إذا كان واجباً، استحال افتقاره إلى العلّة؛ فلم يبق إلّا أن يقال: المحتاج إلى المؤثّر هو الوجود الحاضر؛ و التقرير المستقصى في بيان هذه القاعدة مذكور في الكتب الفلسفية.

لا يقال: وإذا كان الأمر المفتقر إلى العلّة من المحدث هو الوجود و قد تبيّن أنه زائد على المهيّة، عاد الإشكال؛ لأني أقول: الذي يدلّ على أنّ الوجود في الأعيان نفس المهيّة الخارجية هو أنه لو لم يكن كذلك لكان إمّا صفة لها أو داخلاً فيها. فإن كان الأوّل <١٤١ > وجب أن تكون أ مفتقراً إليها؛ فوجب أن تكون لها هويّة متقررة في الخارج، مانعة من الشركة قبله؛ و كلّ ما هذا شأنه فهو موجود؛ فللمهيّة وجود قبل الوجود؛ و هو محال؛ و إن كان الثاني كانت بسائط المهيّات كلّها مركّبة؛ هذا خلف؛ و الجواب عن شبه القائلين بأنّ الوجود زائد على المهيّة مذكور في الكتب الكلاميّة.

و أمّا القدح في المقدّمة القائلة، إنْ كُلُّ مَا عَلَتُهُ مَرْكُبَة، فهو مركّب؛ فالجواب عنه: أنّا لانسلّم أنّ كُلُّ واحد من أجزاء العركّب ليس له تأثير في شيء من الهيئة الاجتماعية الني لذلك العركّب. فإن قالوا: إنّه يلزم من هذا بناء على أنّ كُلُّ ما علّنه مركّبة فهو مركّب أن تكون الهيئة الاجتماعية مركّبة؛ و العركّب إنّما يكون مركّباً من الأجزاء و هذا يبقتضي أن تكون المهيئة الاجتماعية هيئة أخرى اجتماعية و يلزم التسلسل. قلت: هذا الكلام إنّما يتوجّه إن لو كانت الهيئة الاجتماعية أمر وجودي زائد على مجموع الأجزاء.

قولهم: «لو لم يكن كذلك، لكان جزء المركّب المسوجود فـي الخــارج ليس له وجــود فـي الخارج؛ و ذلك محال» قلت: لجميع الاعتبارات الذهنية، كالتعيين و الوجوب و الامكان و التأثّر

٣. م: يكون.

٢. م: الهية.

۱. م: یکون.

۴. م: الهيئة.

و غير ذلك. فإنّ الشيء الموجود <١۶٢ > إذا أخذ من حيث هو متعيّن أو واجب أو ممكن أو مؤثّر أو متأثّر، كان كلّ واحدة من هذه الأمور جزءاً من ذاته من حيث هو موصوف بذلك الامر الإعتباري و لم يلزم من ذلك أن يكون لهذه الأشياء وجود في الأعيان، كما هو مشمروح فسي الكتب المبسوطة، فكذا ههنا.

و أمّا ما قالوه من أنّ العلّية و المعلولية لو اتّصف بهما الأمور المعدومة. لكان ذلك قادحاً في مقارنة المعلول للعلّة التامّة. فقد تقدّم الجواب عنه؛ و أمّا ما بيّنوا به أنّ في الموجودات ما يعدم و أنّ سبب عدمه عدم علّته، فالقول به ممّا لايضر ' في هذا المقام و مع هذا فإنّه سغالطة؛ لأنّ قولهم: «الممكن لايلزم من فرض وقوعه محال» إن عنوا به أنّ الممكن لايلزم منه لذاته محال، أي لاتكون ' ذاته وحدها سبب للمحال، فهو مسلّم، لكنّه غير نافع في غرضهم، لجواز أن يكون الممكن لذاته ممتنعاً لغيره؛ فلا يصح وقوعه مع كونه بحالة لو وقع لما لزم من فرض وقوعه محال على هذا التفسير؛ و إن عنوا به ما هو أمّا من ذلك و هو أنّ الممكن لايلزم منه محال سبباً لذلك المحال أو لم يكن كذلك سر ١٩٣٧ > فهو ممتنع وإنّما يكون صحيحاً أن لو لم يكن في الممكنات، ما هو معتنع لغيره؛ و إن عنوا به أمراً ثالناً، فلابدّ من إفادة تصوره أوّلاً لنتكلّم عليه إمّا بالردّ و إمّا بالقبول.

و امّا ما اعترضوا به على المقدّمة القائلة إنّه لاشيء ممّا هو مركّب نفس بالضرورة و هـو قولهم: إنّ ما المحتججت به على ذلك مبني على إبطال الجوهر الفرد و ما أبطلته به فهو مصادرة على المطلوب الأوّل؛ فأقول في جوابه: أمّا أوّلاً فإنّ البرهان على هذا المطلوب سمّا لايستنى على المطلوب الأوّل؛ فأقول في جوابه: أمّا أوّلاً فإنّ البرهان على هذا المطلوب سمّا لايستنى على إبطال الجوهر الفرد، بل استحالة تحيّز النفس تبتني عليه و ليس هو داخلاً في الفرض الذي نرومه؛ و بتقدير أن يكون امتناع تركّب النفس مفتقراً إلى إبطال الجوهر الفرد، فإنّ الغرض يحصل أيضاً؛ لأنّ الأدلّة على إبطال الجوهر الفرد قويّة لايحتمل الطعن فيه؛ و الحجّة المذكورة في إبطاله حجّة برهانية إلّا أنّها محرّفة عن النظم القياسي و قد حذف منها مقدّمات لشهرتها؛

۲. م: کان .

۲. م: لايكون .

١. م: لانصر.

۶. م: العرض.

۵. م: احتجت.

۴. م: انمار

و إنَّما قلنا: إنَّ أحد الأمرين لازم؛ لأنَّ الجوهر الفرد متناهِ و كلُّ متناهِ فإمَّا أن يحيط به حدًّ واحد أو حدود أو لا يحيط به ذلك؛ فالجوهر الفرد لا يخلو عن أحد هذين القسمين؛ و لاجائز أن لايحيط به؛ لأنَّه إذا ضمَّمنا إليه جوهرين فردين. أحدهما يماسَّه من جهة اليمنيُّ و الآخر يماسَّه من جهة اليسرى فإن كان ملاقياً لأحدهما أو لكلّ واحد منهما بالكلِّية؛ فإذا لاقاهما جزء رابع. صار وضع الكلّ وضع جزء واحد و هكذا لو لاقاهما خامس أو سادس؛ فلا يحصل من تركيبهما مقدار و لا زيادة حجم؛ و هذا هو التداخل و هو محال؛ لأنَّها على هذا التقدير لايبقى بسينهما امتياز بحسب المهيّة و لابحسب لوازمها و لإبحسب عوارضها؛ و كلّ عارض نفرض حصوله، فإنّه بالنسبة إلى أحدهما كهو بالنسبة إلى الآخر و المشترك لايوجب الامتياز؛ و على هذا التقدير يرتفع التعدّد بينهما ً و الامتياز في نفس الأمر؛ و هذا ظاهر البطلان؛ و إن لم يكن ملاقياً بالكلّية كان ما يلاقى منه لأحدهما غير مُهِ يلاقي منه الآخر؛ فينقسم؛ و لا جائز أن يحيط به <١٤٥> > حدّ واحد أو حدود لوجهين: أمّا الأوّل، فلأنّ كلُّ مَا أحاط به ذلك كـان مـقداراً و كـلّ مـقدار منقسم؛ فيكون الجزء الذي لايتجزّى منقسماً؛ هذا خلف؛ و أمّا الثاني فلأنّه ستىٰ كــان كــذلك، وجب أن يكون إمّا مستديراً أو غير مستدير؛ و كلّ واحد من القسمين يقتضي انقسام الجزء الذي لايتجزّى \_على ما تقدّم بيانه \_و هو محال. فيظهر أنّ أحد الأمرين لازم و هو إمّا انقسام الجوهر الفرد أو استحالة تركّب الحجمية و المقدار منه؛ و إنّما قلنا: إنّ كِلّيهما محال، لأنّ الأوّل هو خلاف الفرض و الثاني يقتضي التّداخل و قد تبيّن بطلانه.

فهكذا يجب أن يكون تقرير هذه الحجّة؛ و إنّما حذف منها ما حذف، لظـهور فســاده عــند الحكماء.

قولهم: «كيف يجوز أن يوصف الجوهر الفرد بالتناهي مع أنّ التناهي من اللواحق المختصّة

١. م: الحجيّة. ٢. م: بينها.

بذوات الكتية التي هي منقسمة بالضرورة؟» قلت: لاشك أنّ الجوهر الفرد على رأي من يقول إنّ له جهات و جوانب متفائرة؛ فإنّ النقطة التي جعلت مركزاً للدائرة محاذية لجميع أجزاء الدائرة؛ فالمراد بتناهي الجوهر الفرد ههنا هو كونه بحالة يصحّ إضافة أمثاله إليه من جميع الجوانب بحيث <١٩٥٠ > يكون محصوراً بينها؛ فإن كان التناهي بهذا التفسير مثاً يقتضي انقسامه، فقد حصل المطلوب؛ وإن لم يكن كذلك، كان الإشكال مندفعاً.

و ما قيل بعد ذلك من المعارضة فضعيف جدّاً؛ لآني ما ادّعيثُ أنّ كلّ ما له نسبة إلى المنقسم، فهو منقسم، بل ادّعيتُ ذلك في نسبة مخصوصة بالدّليل الذي قرّرتُه و ذلك الدليل لايجري في النسبة المذكورة في هذه المعارضة؛ و ذلك ظاهر عند الاعتبار.

و هذا آخر الكلام على ما قد حرّرته أن في المقدّمات الدالّة على قدم النفس؛ و من وقف على ما قرّرتُه إلى ههنا و سلك محجّة الانصاف، علم أنّ القول بقدم النفس لازم عن البرهان المذكور في هذه المقالة و أنّ جميع ما يقال في ذلك مِثّاً لايقدح الجزم بصحّته؛ و باللّه التوفيق.

و اعلموا أنّ الذين قالوا بحدوث النفس، فإنهم يمسكوا في إثبات دعواهم بهذه الحجّة و هي: لو كانت النفس موجودة قبل هذا البدن، لكانت إمّا متحدة أو متكثرة؛ التالي بقسميه باطل. أمّا بطلان القسم الأوّل، فلأنها لو كانت متحدة قعند التعلق بالبدن إن بقيت <١٤٧ > متحدة، فكلّ ما علمه واحد علمه كلّ واحد و بالعكس؛ هذا خلف؛ و إن لم يبق متحدة فقد انقسمت و ذلك محال؛ لأنّ الهويتين الحاصلتين بهذه الانقسام إن كانتا حاصلتين قبل ذلك، فقد كانت قبل البدن متعدّدة لا واحدة؛ هذا خلف؛ و إن قلنا: إنهما ما كانتا حاصلتين، كان كلّ واحد منهما من حيث هو هو حادثاً و هو المطلوب؛ و أمّا بطلان القسم الناني فلانها لو كانت متكثرة لوجب أن يحتأز كلّ واحدة منهما بما لا يحصل للأخرى؛ و ذلك الامتياز ليس بالمهيّة و لا بلوازمها؛ لأنّ النفوس واحدة منهما بما لا يحصل للأخرى؛ و ذلك الامتياز ليس بالمهيّة و لا بلوازمها؛ لأنّ النفوس الإنسانية لما كانت متحدة بالنوع كانت متساوية في جميع الذاتيات و اللوازم ولا بالعوارض؛ لأنّ الاختلاف بالعوارض إنّما يكون بسبب القابل و لا قابل للنفس إلّا البدن؛ فالنفس بدون البدن

١. م: جرأته

متعلّقة بالبدن؛ هذا خلف؛ و لمّا ثبت استحالة وجود النفس بدون البدن و ثبت أنّ الأبدان بأسرها حادثة ثبت أنّ النفس متوقّفة على البدن و أنّها حادثة و هو المطلوب.

و هذا أجود الوجوه التي قرّرت عليه هذه الحجّة و الاعتراضات عليها كثيرة؛ فتما عورضت به «أنّها مبنيّة على اتّحاد النفس الإنسانية حـ١٤٨ > في النوع» و لم يـقيموا عـلى صحّة ذلك برهاناً و إنّا قد نثبت في غير هذا الكتاب أنّ جميع النفوس مختلفة في تمام المهيّة و أنّه لايدخل منها إثنان تحت نوع واحد، بل كلّ واحد منها نبوعه في شخصه و اخترعت لذلك بسرهانا هذه حكايته:

لو حصل في العالم نفسان في نوع واحد لكان اختصاص كلّ واحدة منهما بتدبير بدنها الخاص إن لم يفتقر إلى مخصص، كان أحد طرفي الممكن مترجّعاً على الآخر لا لمرجّع و هو معالى؛ و إن افتقر إلى مخصص فذلك المخصّص؛ إمّا أن يكون ذات النفس أو لازماً من لوازمها أو أمراً خارجاً عن هذين القسمين؛ و الأوّل محال؛ لأنّا فرضنا أنّ جميع النقوس متشاركة في تمام الذات؛ فيلزم من ذلك أن تكون المأسرها أيضاً لبدنٍ واحدٍ و معلوم بالبديهة أنّ ذلك باطل؛ و الثاني محال أيضاً، لوجوب اشتراك النفوس بأسرها في تلك اللوازم بسبب اشتراكها في الذوات و حينتذٍ يلزم أن تكون السرها مدبّرة لبدنٍ واحدٍ؛ و الثالث محال أيضاً؛ لأنّ الكلام يعود بعينه و حينتذٍ يلزم أن تكون الما اختصّت به تلك النفس دون سائر النفوس ح١٤٩ > و يلزم من ذلك التسلسل و هو محال.

و إذا بطل اتّحاد النفوس في النوع بطل ما هو كالأساس لحجّة القــاثلين بــحدوث النــفس؛ و ليكتفى بهذه المعارضة <sup>٣</sup> الواحدة؛ فإنّ باقى المعارضات مذكور في الكتب المبسوطة.

و أمّا القدح في كبرى القياس، فجوابه: أنّ الكلام إنّما هو في النفوس المختصّة بهذه الأبدان التي نشاهد حدوثهاو أمّا غيرها، فسلم يسقع التسعرّض له؛ و هسذا آخسر الأجسوبة عسمًا أوردت. من الشكوك . و هنا اعتراض و هو أن يقال: إنّ هذا البـرهان إن كـانت مـقدّماته بـديهية، فـالقادح فـيها لايستحقّ المناظرة لوجهين:

الوجه الأوّل: أنّ الدالَ إنّما يدلَ ابما أظهر المعقول؛ فـنقدّمه او نأخــذ القــرار الخــصم بــه و نجعله سبباً إلى تصحيح ما رام تصحيحه؛ فما خولف فيه؛ فإذا كان خصمه لايــعترف له بــما يجب الاعتراف به و التيقّن له، فمناظرته ساقط و مجادلته مطروحة. \*

و الوجه الثاني: أنّ هؤلآء القادحين في البديهيات العقلية لا يخلو حالهم من أحد الأمرين: إمّا أن يكون قد جهلوها على ما يدّعون و إمّا أن يكونوا غير جاهلين بها، بل متجاهلين؛ و إن كانوا قد جهلوها، <١٧٠ > فالبديهيات العقلية إذن قد يجهل و إذا كان ليس وراءها علماً أصّح منها، فبأيّ شيءٍ يدلّ على صحّتها؟ و إن كانوا غير جاهلين بها، فهم علماء و مناظرة العالم للتعلّم فاسدة؛ و إنّما يجب أن يقال لهم: «اقرّوا بما عرفتم و اعترفوا بما اضطررتم إلى الاعتراف به» فإن فعلوا، فهو الأولى؛ و إن استعوا فإن أمكن فيهم التأديب و إلّا سقطت المناظرة معهم والاحتجاج عليهم.

و بالجملة: فليس الفرض من الحكمة تقريرها مع المعاند، بمل الفرض منها تنبيه ذوي الإنصاف على كيفية ما عجب أن يعتقد في حقائق الأشياء وإن لم يكن مقدّمات هذا البرهان بديهية، فظاهر أنها ليست حشية، استحال أن يكون القياس المركّب منها برهانياً و فرضناء كذلك؛ هذا خلف؛ فالحاصل أنّ مقدّمات هذا البرهان إمّا أن تكون مديهية أو لا؛ و على التقدير الأوّل يكون ما ذكرته من السؤالات و الأجوبة ممّا لا حاجة إليه في تصحيحه، فيكون هدراً؛ و على التقدير الثاني يلزم أن لايتبيّن ممّا قيل في هذه المقالة. تمّت في شهر ربيع الأوّل سنة ١٠٤٧.

۳. م: باحد.

۲. م: فبقدمه.

۱. م: تدلُّ.

۶. م: مما.

۵ م: لتعلم .

۴. م: مطروحة.

۸ م: یکون.

٧ م: الأشياء.



.





## بسم اللّه الرحمن الرحيم

الحمدالله عدد مِنَنه التي العجز عن عدّها و حصرها و كفاء أنعمه التي لانستطيع \_ و لو استغدنا الوسع في الشكر ـ القيام بواجب شكرها؛ و الصلوة على ملائكته المقرّبين و أنسبيائه و أوليائه أجمعين خصوصاً على محمّد و اله الطاهرين.

و بعد: فإنّ نتائج الأفكار و نفائس الأنظار ممّا يجب إذاعتها لأجل الانتقاع بها و لا يمنبغى إخفاؤها عن الراغبين و إنّ قلّ الراغبة في طلبها لاسيّما إذا كانت من أهمّ المطالب العلمية و أنفع المباحث اليقينية ، و قدأ ثبتُ من هذه الأوراق مما ، قدحه زياد الخاطرى و حصّلتُه بفكري و نظري بسرهاناً شريفاً ١٢ منطقياً ١٣ على أنّ وجود النفس أبدي و بقاؤها سرمدي يستدرّج ١٢ في ضحمته تسحقيق عبدة مسائل من علم النفس و غيرها و اقتصرت الفضلاء في هذه المقالة على تقرير البرهان؛ لأنى قد ذكرتُ في غيرها ما أورده جماعة من الفضلاء

٨ ب: الذي. ٢ ب: تفجر. ٣ ب م: عددها.

٣. ب: النعمة. ٢ ب: لاتستطيع. ٢ الف، ب، ب: لواجب.

٧. الف، ب. ه: النفسية. ٨. ب: اتيت. ٩. الف: الاورا.

١٠. الف، ب: ما. ١١. ب: رديا. ١٢. الف: ــ پرهاناً شريفاً.

۱۴. خ: نندرَج.

١٣. ب: منهيا؛ الف: منطوياً؛ غ: منطقاً.

١٥. الف، ب: التصرف.

على المقدّماته المؤالات من السؤالات من الجواب عنها و سا يسمكن تسوجيهه عسليها سن غسواسض الإشكالات مع تقرير وجه التخلّص منها و من الله تسعالي السسمد منها كسس التسوفيق و أسأله الهداية إلى سواء الطريق إنّه جواد كريم؛ و هذا تقرير صيغة البرهان:

أحد الأمرين لازم٬ و هو: إمّا أنّ النفس لاتعدم بعد وجودها و إمّا أنّه لايلزم^ من عدمها بعد وجودها٬ عدم واجب الوجود ٬ الثاني ٬ الثاني نتعيّن الأوّل.

و النفس عبارة عن ذات الشخص الذي آليشير إليها كلّ احد آلي بقوله آلى حين يقول الناء ا

و إنّما قلت: «إنّ الثاني منتفي» لأنّ النفس إذا عدمت فلا يخلو: إمّا أن يكون واجبة الوجود ٢۶

| ١. الف، ب، غ: ـ النفس و غيرها و اقتصرت في هذه المقالة على تقرير البرهان لأني قد ذكرت في غيرها ما أورد |                           |                                     |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|-------------------------------------|--|--|
| ٣. ب: المثولات ،                                                                                      | ٢. القب: مقدما.           | جماعة من الفضلاء على.               |  |  |
| وغ: صنعة.                                                                                             | ۵ ب: آشهد                 | ۴. پ، غ: _ تعالى.                   |  |  |
|                                                                                                       | ٨ ب، غ: يلزم.             | ٧. الف، پ، غ: ؞ لازم.               |  |  |
| ١٠. الف، پ، غ: + لازم.                                                                                | بعد وجودها.               | ٩. ب: ـ و امّا أنّه لايلزم من عدمها |  |  |
| ١٣. الف: واحد.                                                                                        | ۱۲. ب: التي.              | ١١. ب: الواجب.                      |  |  |
| ۱۶. ب: فقلت.                                                                                          | ۱۵. ب: _ لنا.             | ۱۴. ب: لقول.                        |  |  |
| ١٩. الف، ب، غ: صدقها.                                                                                 | ١٨. ن:   مبتنع على الصدق. | ١٧. الف: _بعد.                      |  |  |
| ۲۲. ب: لكان.                                                                                          | ۲۱. ب: ان.                | ۲۰. پ: قان.                         |  |  |
| ۲۵. پ: ذا.                                                                                            | ۲۴. ب: من.                | ۲۳. ب: نکان.                        |  |  |

٢٤. ب: .. الوجود؛ الف، ب، غ: واجب الوجود.

أو ممكنة الوجود. بيان الحصر: أنَّ كلَّ موجود فإمَّا أن تكون حقيقته المن حيث هي هي قابلة للعدم أو لاتكون كذلك؛ و الأوَّل هو الممكن الوجود و الثاني هو الواجب الوجود؛ و هذا نفي و إثبات؛ فلايكون بينهما واسطة و به يعرف "حقيقتهما.

قإن كان الأول فإنه عيقتضي عدم واجب الوجود؛ و هو محال، لما ذكر و يتبيّن استحالته أيضاً بأن يقال: واجب الوجود إن امتنع عليه العدم فهو المطلوب؛ و إن لم يمتنع، بل أمكن، فإن لم يقع حصل المطلوب أيضاً و إن وقع فوقوعه: إنّا أن يكون بسبب أو بغير سبب. لاجائز أن يكون بسبب و إلّا لكان وجود واجب الوجود لذاته متوقّفاً على عدم سبب عدمه، فيكون متوقّفاً على غيره و كلّما متوقّف وجوده على غيره. فهو ممكن. فيكون الشيء الواحد واجبا الذاته ممكناً لذاته معاً و هو محال؛ لأنّ كلّ ما هو ممكن لذاته فإنّ وجوبه بغيره؛ الآنه لمّا كان كلّ ممكن لايقتضي لذاته الوجود الوات الوجود الوات الوجود، كان المنتم الوجود إلى ماهيته مساوياً لنسبة العدم إليها؛ و إذا كان الأمر كذلك فيانّ صريح العقل نسبة الوجود إلى ماهيته مساوياً لنسبة العدم إليها؛ و إذا كان الأمر كذلك فيانّ صريح العقل يقتضي المرجّح يكون مغائراً لماهية فلك الممكن.

دات الممحن.
و إذا ثبت أنّ كلّ ممكن لذاته قان وجوبه بغيره فنقول: إنّه لايجتمع في ١٦ أمر من الأمور أن يكون واجباً لذاته و لغيره معاً؛ لأنّه حينئذ يكون واجب الوجود بكلّ واحد منهما و من المعلوم أنّ الشيء إذا وجب وجوده بأمر من الأمور، فإنّه لايتوقّف ١٥ على ما عداه؛ فإذا ١٩ وجب وجوده بذاته لم يكن متوقّفاً على غيره؛ فلا يكون لغيره مدخل في وجوده ١٠٠؛ و على هذا فقِس الحال إذا وجب وجوده بغيره. فلو وجب وجوده بهما لاستغنى ١٨ بكلّ منهما عن الآخر و همو

| ١. ب: حقيقة.           | ٣. الف: + ممكن الوجود، | ۲. ن: تعرفت.                         |
|------------------------|------------------------|--------------------------------------|
| ۳. ب: + فان کان.       | ۵. ب: ـ فإنه.          | ع ن نبين.                            |
| ٧. الف، پ، غ: ان يكون. | ٨ ب: فكلُّما.          | ۸ ب: راحداً.                         |
| ۱۰. ب: لغيره.          | ١١. الف، پ، غ: الوجوب. | ١٢. الف، غ: ـ و الالكان واجب الوجود. |
| ۱۳. ب: لعضي،           | ۱۴. پ: من.             | ۱۵. ب: يتوقف.                        |
| ١٤. القب، غ: فاذن.     | ١٧. ن: قي وجوده مدخل.  | ١٨. غ: لايستغني.                     |

ظاهر البطلان.

و لا جائز أن يكون وقوع هذا العدم الممكن بلاسبب؛ لأنه إن كان هو و الوجود بالنسبة إلى المهيّة متساويين استحال أن يترجّح أحدهما على الآخر إلّا بسبب منفصلٍ و هو خلاف الفرض؛ و إن لم يكونا متساويين بالنسبة إليها، بل كان أحدهما أولىٰ؛ فإن كان الطرف الأولىٰ هو الوجود؛ فمع هذه الأولوية أ إن لم يمكن أ وقوع الطرف الآخر حصل المطلوب؛ و إن أمكن فلابد لوقوعه من سبب؛ لأنه لما امتنع وقوعه بلا سبب حال كونه مساوياً للوجود؛ فلأن يمتنع ذلك حال كونه مرجوحاً هو أولىٰ؛ و إن كان الطرف الأولىٰ هو العدم، فإن لم يمكن أ وقوع طرف الوجود كان الواجب لذاته ممتنعاً لذاته؛ هذا خلف؛ و إن أمكن كان أ وجود الواجب لذاته مفتقراً أن إلى علة خارجة عن ذاته؛ و هو محال.

و إذا كان عدم واجب الوجود لايخلو عن أحد قسمين: إمّا أن يكون بسببٍ أو لايكون بسببٍ و كان <sup>ع</sup>كلّ واحد منهما ممتنعاً، كان عدم واجب الوجود ممتنعاً و هو المطلوب.

و إن كان الثاني، و هو أن تكون النفس ممكنة الوجود، فلايخلو: إمّــا أن تكــون قــديمة أو حادثة لكنّه يمتنع أن<sup>٧</sup> تكون حادثة؛ و قد اخترعت لذلك برهاناً هذه حكايته:^

لو كانت النفس حادثة لافتقرت إلى علّة بها تجب وجودها و هي التي تسمّی؟ علّة تــامّة؛ و العلم بذلك بديهي؛ و هذه العلة إمّا أن يكون قد كانت موجودة قبل حدوث النفس أو لاتكون موجودة قبل حدوثها؛ و الأول يقتضي أن تكون النفس موجودة قبل وجودها؛ و هو محال.

و إنّما قلت: إنّه يقتضى ذلك؛ لأنّ المعلول يستحيل تخلّفه عن العلّة التائة و إلا ' الكان صدوره عنها في وقت دون وقت إن لم يفتقر إلى مخصّص زائد عليها؛ فهو محال: و إن افتقر إلى مخصّص زائد عليها؛ فهو محال: و إن افتقر إلى مخصّص زائسه كان العلّة تائة و قد زائسه كان الله العلّة تائة و قد فرضت ' ا تائة؛ هذا خلف.

| ٣.غ: لم يكن.  | ۲. ب، پ: لم یکن. | ١. الف: الاولو. |
|---------------|------------------|-----------------|
| و ب: ـ و کان. | ۵. الف: مفتقر.   | ۲. ب: لکان.     |
| ٩. الف: يسمى. | ۸ ب: حکایة.      | ٧. ب: ـ أن.     |
| ۱۲. ب: فرضنا. | ۱۱. ب: لکان.     | ۱۰. ب: ان.      |

و إذا استحال تخلّف المعلول عن علّته التامّة لزم أن يكون حال وجود تلك العـلّة يــوجـد المعلول، فلو تقدّم وجود العلّة التامّة للنفس على حدوث النفس لوجب أن تكون أ موجودة قبل وجودها و هو ظاهر البطلان.

و الثاني و هو أن لاتكون العلّة التي يجب بها " وجود النفس موجودة قبل حدوثها ينقسم إلى قسمين؛ لأنّه لايخلو: إمّا أن تكون تلك " العلّة بسيطة أو مركّبة. لا جائز أن تكون <sup>6</sup> بسيطة و إلّا افتقرت " من حيث إنّها حادثة إلى علّة اخرى حادثة و <sup>٧</sup> من حيث إنّها بسيطة إلى أن تكون علّتها بسيطة.

أمّا الأوّل فلاّنه لو لم تكن للحادث علّة حادثة^ لكان: إمّا أنّ لايفتقر إلى علّة أصلاً و هو ظاهر البطلان أو '' يكون مفتقراً إلى علّة دائمة و حينئذٍ يكون وجوده في بعض الأحــوال دون بعض ترجيحاً من غير مرجّح و بطلانه ظاهر أيضاً.

و أمّا الثاني فلاته لو كان للبسيط علّة مركبة لكان الحال ١١ لايخلو عن ١١ أقسام: إمّا أن يكون المعلول لازماً عن كلّ واحد من أجزاء العلّة أو يكون لازماً عن بعض أجزائها دون البعض أو يكون بعض المعلول لازماً عن كلّ واحد منها أو عن بعضها فقط أو يكون لا المعلول و لا بعضه لازماً عن شيء من تلك الأجزاء، لكنّه عند اجتماعها يحصل أمر زائد لم يكن حاصلاً قبل الاجتماع يكون هو العلّة لوجود ذلك البسيط أو يكون الأمر كذلك إلّا أنه لا يحصل لها عند الاجتماع ما لم يكن حاصلاً من قبل.

فهذه أقسام ستَّة لامزيد عليها وكلَّها باطلة؛ لأنَّ الأوَّل منها يقتضي أن يجتمع على المعلول الواحد بالشخص ١٢ علَّتان مستقلَّتان بالعلَّية و قد ثبت استحالة هذا.

و ثانيها يمنع من استناد<sup>10</sup> التأثير إلى الكُل؛ فيبقى باقى الأجزاء حشواً لاحاجة إليمها و<sup>15</sup>

| ١. خ: الملة.            | ۲. م: یکون.      | ٣. ب: لها؛ ن: بهايجب، |
|-------------------------|------------------|-----------------------|
| ۴. الف، ب، ب، غ: ـ تلک. | ۵. الف، ب: یکون. | ۶. ب: لافتقرت.        |
| ۷. الف، پ، غ: – و،      | ٨ ب: لحادثة،     | ٩. ب: + يكون.         |
| ۱۰. ب: أن.              | ١١. ب: المحال.   | ۱۲. ب: من.            |
| ۱۳. پ: بل،              | ١٢. ب.: بالتشخص. | ١٥. غ؛ اسناد،         |

هذا خلف.

و ثالثها و رابعها يقتضيان ١٧ أن يكون المعلول مركّباً و فرض بسيطاً؛ و هو خلف أيضاً.

و خامسها يدلّ على أنّ ذلك المركّب ليس بعلّةٍ، بل علّة للعلّة و الكلام إنّما هو في العلّة. ثمّ إنّ هذا الأمر الزائد: إن كان عدمياً استحال أن يكون مستقلًا بالتأثير في ما هو موجود و قد فرض مستقلًا بذلك، هذا خلف؛ و إن كان وجودياً و كان مع ذلك بسيطاً، فإن <sup>14</sup> الكلام في صدوره عن تلك العلّة المركّبة كالكلام في صدور المعلول الأوّل عنها؛ فإن لم يكن بسيطاً، بل مركّباً عاد القول في كيفية صدور ذلك البسيط عنه؛ و على التقديرين يكون التسلسل لازماً و هو محال.

و التسلسل عبارة عن أشياء لانهاية لأعدادها، لها تسرتيب إمّــا بــالطبع أو بـــالوضع و هـــي موجودة معاً في الزمان.

و العلل و المعلولات بهذه الصفة إمّا ترتيبها فظاهر و إمّا وجودها معاً؛ فلأنّ تأثير العلّة في المعلول لامعنى له إلّا صدور المعلول عنها؛ فلو كانت العلّة في الحال يؤثّر ١٩ في معلولها في ناني الحال؛ فهي إمّا مؤثّرة ٢٠ حال عدمها أو حال وجودها؛ فإن كانت العلّة مؤثّرة حال عدمها رجع حاصل الكلام إلى أنّ علّة وجود المعكن هي المعدوم و ذلك محال؛ و إن كانت موثرة حال وجودها لزم المحال أيضاً؛ لأنّه لمّا كان لامعنى لكون العلّة مؤثّرة إلّا صدور المعلول عنها و٢٠ فرض أنها حال وجودها لم يصدر المعلول عنها، لاجرم امتنع أن يوصف حال وجودها بكونها مؤثّرة؛ هذا خلف.

و برهان بطلان التسلسل أنه إذا أخذ من بعض تلك المراتب الموجودة إلى لانهاية جسلة و من المرتبة التي بعدها إلى لانهاية جملة أخرى، فعدد المراتب الموجودة في الجملة الساقصة لابد و أن يكون أنقص من عدد المراتب الموجودة في الزائدة، لاستحالة ٢٢ أن يكون الشيء مع غيره كهو ٢٣ لامع غيره؛ فإذا قوبلت المرتبة الأولى من الجملة الناقصة بالمرتبة الأولى من الجملة

16. الف، پ، غ: ـ و. القضسان.

٢٢. الف: + كهن

١٨. الله: + فان.

A1, 100: + 00.

۲۱. الف, پ: + قد.

الزائدة وكذلك المرتبة الثانية و الثالثة أو جميع العراتب الغير المتناهية وجب أن يكون ظهور ذلك التفاوت إنّما هو من الجانب الغير المتناهي؛ و معنى ذلك أن لا يكون كلّ واحدة من الجملتين بحالةٍ يصدق عليها أنّها لو أ أطبقت على الجملة الأخرى انطبق كلّ جزء منها على جزء من أجزاء الأخرى بحسب الترتيب، بل توجد في الجملة الزائدة من الجانب الغير المستناهي مرتبة لا يوجد في مقابلتها في الجملة الناقصة؛ و متى كان الأمر كذلك وجب انقطاع الناقصة أسن الجانب الذي فرض أنه غير متناه و إذا وجب انقطاع الناقصة و كانت زيادة الزائدة عليها إنّما هو بعر تبةٍ واحدةٍ فقط كانت الزائدة متناهية أيضاً؛ لأنه إذا زاد على المتناهي متناه كان المجموع متناهياً، فالجملتان العفر وضتان متناهيتان و قد كان الفرض أنهما عير متناهيتين؛ هذا خلف.

و سادسها يلزم عنه أن يكون الكلّ غير مؤثر، كما كان كلّ واحد من أفراده غير مؤثر؛ لأنه إذا لم يكن لشيءٍ من أجزاء العلّة تأثير في شيء من ذات المعلول، ثمّ بقيت تلك الأجزاء عند اجتماعها مثل ما كانت قبل الاجتماع وجب من ذلك ضرورة أن لايكون للكلّ تأثير أصلاً؛ و هو ع خلاف الفرض.

و إذا ثبت افتقار تلك العلّة من حيث إنها حادثة و بسيطة معاً إلى أن تكون علّتها كذلك أيضاً، فقد وجب من ذلك أن يكون الكلام في العلّة الثانية كالكلام في الأولى و حسينتنم يكسون أحسد الأمرين لازماً: إمّا الدور و إمّا التسلسل؛ و كلاهما باطلان.

أمّا بيان لزوم أحد الأمرين، فلأنّ العلّة الثانية و ما بعدها إمّا أن يفتقر إلى التي كانت معلولة لها<sup>٧</sup> أو إلى غيرها؛ فإن كان الأوّل لزم الدور و إن كان الثاني لزم التسلسل.

و أمّا بيان بطلان الدور، فلأنّه عبارة عن افتقار الشيء إلى ما كان مفتقراً إليه و معلوم أنّ المفتقر إلى المفتقر إلى الشيء مفتقر <sup>^</sup> إلى ذلك الشيء أيضاً؛ وكذلك لو زادت الوسائط مهما أمكن من الزيادات فيلزم <sup>9</sup> أن يكون الشيء مفتقراً إلى نفسه؛ و بطلانه معلوم بالبديهة. <sup>11</sup>

١. الف: الثا. ٢. ب: لوائها. ٣. الف: النا.

٣ الف: + ملي. هاب: انها. ۶ ب: مذا.

٧ ب: + اولا. ٨ ب: مفتقراً. ٩ ب: ليلزم.

و أمّا بيان بطلان التسلسل، فقد تقدّم.

و إذا بطل الدور و التسلسل وجب بطلان أن تكون العلّة التامّة للنفس التي هي ١١ غير متقدّمة عليها بالزمان بسيطة؛ لأنها ١٢ إذا ثبت أنّه متى كانت بسيطة وجب أن لا ينفك عن لزوم ١٣ الدور أو ١٤ التسلسل لها؛ و ثبت أنّ كلّ واحد منهما باطل. لزم من ذلك بالضرورة أن يبطل كونها بسيطة؛ لأنّ بطلان اللازم يدلّ على بطلان الملزوم.

و لا جائز أن تكون تلك العلَّة مركّبة أيضاً، لما تقدم من أنّ كلّما كان<sup>١٥</sup> علّته التامّة مركّبة فهو مركّب، لكنّ النفس يستحيل أن تكون<sup>١۶</sup> مركّبة؛ و برهانه من وجهين:

الوجه الأوّل أنها لو كانت مركبة لما ادركت ذاتها؛ و التالي ١٠ باطل فالمقدّم مثله؛ و بسيان اللزوم أنّ العلم بالجزء قبل العلم بالكلّ؛ فلو علمت ذاتها لعلمت جزءها ١٨ أوّلاً. لكنّ ذلك ممتنع؛ لأنّ كلّ مَن علم شيئاً علم أنّه هو الذي علم ذلك الشيء و ذلك علم منه بذاته؛ فيلزم أن تكون مدركة لذاتها قبل إدراكها لذاتها؛ هذا خلف

الوجه الثاني أنّها عالمة بذاتها <sup>19</sup>؛ فلوكانت مركبة لكان الموصوف بالعلم إمّا بعض أجزائها المفروضة أو كلّها.

فإن كان بعضها فذلك البعض إن لم يكن قابلاً للقسمة الفرضية، فهو المطلوب؛ و إن كان قابلاً لها '' عاد الكلام في أنّ الموصوف بالعلم إمّا كلّه أو بعضه؛ و لزم التسلسل و هو محال.

و إن كان الموصوف بالعلم كلّ تلك الأجزاء فإن كان كلّ واحد منها عالماً بعلمٍ واحدٍ لزم أن يكون الحال الواحد في الحالة الواحدة في أكثر من <sup>11</sup> محلّ <sup>17</sup> واحد؛ و هذا بديهي الامتناع؛ أو بعلوم متغائرة فتكون النفس الواحدة نفوساً كثيرة؛ و هذا خلف. و إن لم يكن كل واحد<sup>77</sup> عالماً فإن لم يحدث العلم في المجموع لم يكن المجموع عالماً و هو خلاف الفرض؛ و إن حدث العلم

١٠. ب: بالبديهية. ١٠. ب: حتى ١٠. ب: لأنَّه

۱۳. الف، پ، غ: ـ لزوم. ۱۴. ب: و. م. ۱۵ ن: ـ کان.

۱۶. الف، ب: يكون. ۱۷. ب: الثاني. ۱۸. ب: حرها.

۱۹. الف، ب، ب، غ: .. بذاتها، ۲۰. الف، ب، ه: \_ لها، ۲۱. الف: \_ من.

٢٢. ب: كلّ. ٢٣. الف، ب، غ: حكلّ واحد.

فيه فإمّا أن ينقسم العلم بانقسامه أو لاينقسم؛ و كلا القسمين باطل.

أمَّا الأوَّل فلأنَّ علم النفس متعلَّق بالبسائط لا محالة؛ إذ لو كـان ستعلَّقاً بــالمركّبات فيقط و العلم بها مشروط بالعلم بأجزائها التي هي ' بسائطها ' لكان قد تعلَّق بالبسائط أيضاً و الغرض خلافه؛ و إذا كان كذلك استحال " انقسامه و إلّا لكان بعضه إمّا أن يتعلّق " بجملة ما تعلّق به <sup>٥</sup>كلّه و يكون<sup>ع</sup> الجزء مساوياً للكلّ و هو محال أو ببعضه فيلزم انقسام المعلوم<sup>٧</sup> و هو خلاف الفرض أو لابشىء^ منه؛ فعند أجتماع تلك الأجزاء إن حصل العلم ببذلك المعلوم لزم المحال من وجهين: أحدهما أنَّه يعود الكلام إلى هذا العلم الحاصل؛ فإن لم يكن منقسماً حصل المطلوب و إن كان منقسماً عاد التقسيم و لزم التسلسل و هو محال؛ و ثانيهما أنَّه على هذا التقدير لايكون تلك الأجزاء اجزاء `` لذلك العلم، بل إمَّا أجزاء العـلَّة القـابلية `` أو `` لعـلَّته `` الفـاعلية و قـد فرضت أجزاء له؛ و هذا خلف؛ و إن لم يحصل العلم به لم يكن هناك علم بذلك المعلوم أصلاً؛ و هو خلف أيضاً.

و أمّا الثاني و هو أن لاينقسم العلم بانقسام ذلك المركّب؛ فلأنّ النسبة التي بين العالم و بين العلم إن كانت لكلِّ واحد من اجزاء المركب، فإن كانت نسبة كلُّ واحد إلى شيء من ذات العالم ١٢ غير ما إليه نسبة الآخر لزم انقسام العلم؛ و إنَّ كانت إلى ذات العلم بأسره كان الشميء الواحمد معقولا مرّات كثيرة لامرّة 10 واحدة بسبب أنّه يلزم أن يكون معلوم كلّ واحد من الأجــزاء هــو المعلوم كما هو لاجزءه ١٤ فقط ١٧ و هذا القسم محال؛ و إن كانت النسبة لبعض أجزاء المركّب دون البعض لم يكن الكلام إلّا في الذي له نسبة فقط؛ ١٨ فإن كان مركّباً عاد الكلام و إلّا فهو نـفس

۲. ب: بسایط،

۵ ب: د بجملة ما تعلق به.

٨ الف، ب: غ؛ لشيء.

١١. ب: العلية القابلة.

١٤، ب: العلم

١٧. ب: لمط.

١. غ ـ هي.

۴. ب: + به.

٧. الف، غ: المعلول.

۱۰. الف، ب: ـ اجزاء.

١٣. ب: العلية.

١٤. ب: ـ هو لاجزءه: غ: لامره.

٣. ب: استحالة.

۶ ن: فیکون.

٩. ب: لعند

۱۲. ب: ـ أو.

١٥. ب: الأمرّة.

١٨. ب: ـ و هذا القسم محال ... فقط.

المطلوب؛ و إن كانت النسبة غير حاصلة لشيء المن الأجزاء كانت جميع الأجزاء خالية عنها؛ فلا يكون المجموع الذي له نسبة إلى ذات العلم له نسبة إليه؛ هذا خلف.

فثبت بهذا أنَّ النفس بسيطة؛ فيبطل أن تكون علَّتها التامَّة التي هي غير سوجودة قبل حدوثها مركّبة، كما سبق بيانه؛ و قد كان أبطل أن تكون تلك العلَّة أيضاً بسيطة و أبطل أيضاً أن تكون "العلَّة التامَّة للنفس موجودة قبل حدوث النفس و بطلان ذلك كلَّه إنَّما هو على تقدير أن تكون النفس حادثة؛ فهي إذن قديمة.

و سبب عدم القديم إمّا أن يكون وجود أمرٍ أو عدم أمر؛ فإن كان وجود أمرٍ فلابدٌ و أن يتبعه عدم علّة ذلك القديم و كذا لو كان عدم أمرٍ غير علّة القديم؛ إذ لو جاز انفكاك عدم المعلول عن عدم علّته لكان عدمه إمّا أن لايكون بسببٍ أو بسببٍ؛ لاسبيل الى الأوّل لأنّ كلّ حادث لابدّ له من سبب و عدم الشيء بعد وجوده أمر ^ حادث؛ فيفتقر إلى سبب. فبقي أنه بسببٍ و هو إمّا ذاته أو غيرها و الأوّل محال و إلّا لما وجد؛ فتعيّن الثاني؛ و ذلك الغير إمّا أن يكون عدم علّته أو لايكون؛ فإن كان عدم علّته حصل المطلوب و إن لم يكن عدم علّته فإمّا أن يكون وجودياً أو عدمياً.

لاجائز أن يكون وجودياً و إلا لكان إمّا أن يختل لأجل وجوده أمر من الأمور المعتبرة في علية علّته أو لا يختل؛ فإن ' لم يختل امتنع عدم المعلول، لاستحالة تخلّف ' المعلول عن العلّة التامّة؛ و إن اختل أمر من تلك الأمور فذلك الأمر إمّا أن يكون عدمياً تبدل بالوجود أو وجودياً تبدل بالعجود أو وجودياً تبدل بالعدم؛ و محال أن يكون أحد الأمور المعتبرة في العلّية عدمياً؛ لأنّه إن لم يكن له تأثير في وجود المعلول لم يكن له مدخل في العلّية؛ فيكون حشواً لاحاجة إليه؛ و هذا خلف ' ' ؛ و إن كان له تأثير في وجوده كان العدم مؤثّراً في الوجود و هو ظاهر البطلان؛ فبقي أنّ ذلك الأمر وجودي تبدل بالعدم و هذا القسم يلزم منه حصول المطلوب أيضاً؛ لأنّ ذلك الأمر يكون جزءاً من العلّة

١. ب: بشيء. ٢. ب: غ: فبطل. ٣. الف، پ: غ: ـ تكون.
 ٢. ب: عديم. هـ ب: وجوده. ع. ب. و
 ٧. ب: ـ لاسبيل. ٨. ب: أم. ٩. ب: علية.
 ١١. الف، ب: و إن. ١١. ب: تخلفه. ١٢. الف، پ: غ: ـ و هذا خلف.

من حيث هي علّه؛ و إذا عدم خرء الشيء فقد عدم ذلك الشيء؛ لأنّ المجموع المركّب سن عدّة أشياء إذا عدم واحد منها كان ذلك المجموع من حيث هو ذلك المجموع قد عدم أيـضاً؛ و هو ظاهر.

و لا جائز أن يكون ذلك السبب عدمياً؛ لأنّه إن كان عدم جزء علّته لزم منه عدم علّته و هو المطلوب؛ و إن لم يكن كذلك عاد التقسيم في أنّه إمّا أن يختلَ لأجله أمر من الأمور المعتبر، في العلّية أو لايختلَ \* و يبطل القسمان بما تقدّم.

فقد اتّضح بهذا البرهان أنّ عدم المعلول إمّا أن يكون بعدم علّته أو بسببٍ آخر يلزم منه عدم علّته؛ و على التقديرين لاينفكّ عدم المعلول عن عدم علّته.

و إذا ثبت أنّ سبب عدم القديم لابدّ أن يتبعه عدم<sup>٥</sup> علّة ذلك القديم؛ فأقول: إنّ تلك العـلّـة يجب أن تكون قديمة أيضاً؛ لأنّ الممكن القديم لايخلو: إمّا أن يكون بسيطاً أو مركّباً.

فإن كان بسيطاً فيجب أن تكون علّته بسيطة أيضاً على ما عرفت و اذا <sup>6</sup> كانت بسيطة امتنع أن تكون حادثة و إلّا لافتقرت لأجل بساطتها إلى أن تكون علّتها بسيطة و لأجل حدوثها إلى أن تكون علّتها حادثة \_كما سبق بيانه \_و حينتلز يلزم إمّا الدور أو التسلسل؛ و هما محالان. كما عرفت.

و إن كان مركباً فيجب أن تكون علّته قديمة أيضاً؛ لأنّ كلّ مركب فلابد و أن يكون تركبه عن البسائط و بسائط ذلك المركب لايخلو عن ثلاثة أقسام: إمّا أن يكون كلّها واجبة أو كلّها ممكنه أو بعضها واجباً و البعض الآخر ممكناً؛ لكن لاسبيل إلى الأوّل؛ لأنّ تـلك الأجـزاء إذا كانت بأسرها واجبة و الواجب مستغنٍ عن العلّة كان جميع الأجزاء ^ غنية عن العلّة؛ و مـتى حصل جميع أجزاء الشيء كان ذلك الشيء واجباً؛ فعينئذٍ ^ يكون حصول ذلك الشيء غنياً عن

٢. ب: -الأمر وجودي تبدل... عدم.

<sup>1.</sup> الف، ب: + مي.

۵. الف، پ: ـ عدم.

٢. ب: ـ أو لايختل.

٣. ن: ١ المجموع.

۸ ن: + عنه.

٧. ب: ر.

ج الف، ب، ب، غ: إن.

٩. ب: محال.

تلك العلّة و قد فرض مفتقراً إليها؛ هذا خلف؛ فبقي أن يكون إمّا كملّ واحد من بسائط ذلك العركب ممكناً أو البعض منها واجباً و البعض الآخر ممكناً؛ و على التقديرين فسلابدٌ من أن يكون في جملة بسائط ذلك المركب ما هو ممكن الوجود؟. أمّا الجزء الصوري الذي هو عبارة عن الهيئة الاجتماعية أو غيره أو هو؟ مع غيره.

و إذا تقرّر أهذا فاعلم أنّ ذلك البسيط لكونه ممكناً لابدّ له من علّة؛ و متى افتقر جزء المركّب إلى علّة كان ذلك المركّب مفتقراً إلى تلك العلّة بعينها؛ لأنّ الكلّ مفتقر إلى الجزء؛ فاذا افتقر الجزء إلى علّة كان افتقار ألكلّ إليها أولى؛ فكانت علّة لذلك المركّب أيضاً إلّا أنّها علّة ناقصه لاتامّة؛ و العلّة الناقصة هي التي يلزم من عدمها عدم المعلول و لايلزم من وجودها وجودها؛ و إذا وجوده إذ و تلك العلّة يجب أن تكون بسيطة؛ لأنّ معلولها الذي هو جزء المركّب بسيط أ؛ و إذا كان المركّب يفتقر أو إلى علّة بسيطة و قد عرفت أنّ البسيط يمتنع أن يكون حادثاً؛ فعلّة المركّب يمتنع أن تكون حادثاً؛ فعلّة المركّب يمتنع أن تكون حادثاً؛ فعلّة المركّب يمتنع أن تكون حادثاً؛ فعلّة المركّب

و إذا ثبت أنّ كلّ ممكنٍ قديم لا يخلو: إمّا أن يكون بسيطاً أو المركباً؛ و ثبت أنّه على التقديرين يجب أن تكون علّته قديمة الله فقد ثبت أنّ كلّ ممكنٍ قديم فإنّه إن كان بسيطاً وجب أن تكون علّته التامّة قديمة و إن كنان مركباً وجب أن تكون علّته التنامّة قديمة و إن كنان مركباً وجب أن تكون علّته التنامّة قديمة و إن كنان مركباً وجب أن تكون علّته التنامّة قديمة و إن كنان مركباً وجب أن تكون علّته التنامّة قديمة و إن كنان مركباً وجب أن تكون علّته التنامّة قديمة و إن كنان مركباً وجب أن تكون علّته التنامّة قديمة و إن كنان مركباً وجب أن تكون علّته التنامّة قديمة و إن كنان مركباً وجب أن تكون عليه التنامّة من أن المنابق التنامّة قديمة و إن كنان مركباً وجب أن تكون عليه التنامّة قديمة و إن كنان مركباً وجب أن تكون عليه التنامّة قديمة و إن كنان مركباً وجب أن تكون عليه التنامّة قديمة و إن كنان مركباً وجب أن تكون عليه التنامّة والتنامّة قديمة و إن كنان مركباً وجب أن تكون عليه التنامّة التنامّة التنامّة و إن كنان مركباً وجب أن تكون عليه التنامّة التنامّة التنامّة التنامّة و إن كنان مركباً وجب أن تكون عليه التنامّة التنامّة التنامّة التنامّة التنامّة التنامّة و إن كنان مركباً وجب أن تكون عليه التنامّة التنامّة التنامّة التنامّة التنامّة التنامّة و إن كنان مركباً وجب أن تكون عليه التنامّة و إن كنان مركباً وجب أن تكون عليه التنامّة التنامّة و إن كنان مركباً وجب أن تكون عليه التنامّة التنامّة و إن كنان مركباً وجب أن تكون عليه التنامّة التنامّة و إن كنان مركباً والتنامّة و التنامّة و التنام التنام و التنام

و إذا كان الأمر كذلك فإنّ الكلام في عدم علّة القديم الموجود التي وجودها قديم أيسضاً كالكلام في عدمه؛ و لابدّ <sup>17</sup> أن ينتهي الأمر إلى القديم الأوّل الذي هو واجب الوجود لذاته؛ إذ لو لم ينته الأمر إليه لكانت علّة الممكن الموجودة معه في الزمان إمّا أن تكون واجبة الوجود أو ممكنة الوجود؛ فإن كان الأوّل حصل المطلوب و إن كان الثاني فلها أيضاً علّة موجودة معها في

۱. ن: ـ من. ۲. ب: + و.

۷. پ: ۱ وجوده. ۸ پ: ۱ پسیط

١٠. الف، ب، غ: ـ لامحالة. ١٠. ب: أ.

۱۳. بب: + و

۳ ب: ـ هو ـ

۶. ب: افتقاره.

٩. ب: فيفتقر.

١٢. پ، غ: يجب علته أن تكون قديمة.

الزمان؛ و تلك العلّة إمّا أن تكون هذه التي فرضناها معلولة لها أو غيرها؛ و الأوّل هو الدور المحال و الثانى ينقسم إلى قسمين؛ لأنه إمّا أن ينتهي إلى علّة غنية عن المؤثّر أو لاينتهي؛ فإن انتهى فذلك الفني آيجب أن لايكون ممكناً و إلّا لاافتقر آإلى علّة أو قد فرض غنياً عنها؛ هذا خلف؛ و إن أم يكن ممكناً كان واجباً و هو المطلوب؛ و إن لم ينته إلى ما هو غني عن مؤثّر لزم التسلسل في العلل و المعلولات و قد ثبت بطلانه؛ و إن كانت الأقسام اللازمة على تقدير عدم انتهاء جميع الممكنات إلى واجب الوجود بأسرها باطلة كان القول بانتهائها إليه واجباً؛ و هو المقصود من هذا الدليل.

و إذا انتهى الأمر إلى القديم الأوّل الذي هو ^ واجب الوجود لزم من عدم النفس عدمه و هو خلاف الفرض. فبطل أن يكون سبب عدم القديم هو وجود أمر؛ أو عدم أمر و كون السبب في عدمه عدم أمر و إن كان يظهر بطلانه ممنا ألمضي إلّا أنّى أذكر في بطلانه وجها آخر و هو أن العقال: لو كان سبب عدم القديم هو عدم أمر لكان الالبخلو ذلك الأمر ١٢: إمّا أن يكون حادثاً أو قديماً. لاجائز أن يكون حادثاً؛ لأنّ عدم العادث بعد وجوده ١٣ لو ١٢ أوجب ١٥ عدم القديم، لأوجب عدمه السابق عليه عدم القديم؛ فلا يكون القديم قديماً؛ هذا خلف. فيلاد و أن يكون قديماً و حينتذ يلزم من عدمه عدم علم علمة القديمة و ينتهي الأمر إلى القديم الواجب و يعود الخلف المذكور.

و هذا آخر البيان؛ لأنّ القسم الثاني من قسمَى المنفصلة المذكورة في أوّل البرهان منتفٍ؛ و بذلك يظهر أنّ الحقّ هو القسم الأوّل و هو أنّ النفس لايعدم بعد وجودها؛ و ذلك ما أردتُ أن أبيّن.

٨ ب: من. ٢ ب: النفس. ٣ الف، ب، غ: افتقر،

٢. ن: + حادثة. ۵. ب: + هن ع. ب: إذا.

لاب: إذا الله: عمود ب: الله: عمود الدب: في ما .

١٠. ب: أنه. ١٠. ب: + لكان. ١٢. الف: ب: غ: ـ ذلك الأمر.

۱۳ ب: وجود. ۱۴ الف، ب، پ، غ: سلو. ۱۵ ب: لواجب.

فهذا برهان قاطع على أبديّة النفس قد انطوى على أبحاث اشريفة و غرائب نفيسة و همو ممثا لم أعرف أنّي اسبقت إليه ولا إلى كثير من مقدّماته؛ و مَن أراد أن يتحقّق صحّته و إفضائه اللى المطلوب فعليه بالآلة التي يسمّى المنطق يعتبره الها؛ و الاستقصاء أفي ما عمليه مس السؤالات و الأجوبة، فقد اذكرته أفي غير هذه المقالة، فَلْيُطلب من أماكنه.

والحمدالله ربّ العالمين ١٠ و صلونه ١١ على ١٢ محمّد و آله ١٣ أجمعين إلى يوم الدين ١٣.



۱. ب: ایجاب.

۴. ب: تسمى.

۲. ب: إلى.

۵. الف، غ: تعبيره؛ ب: معتبره.

۸ ب: فنذكر.

٧. ب: ـ فقد؛ ن: قد.

۹. ب: فله يطلب. ۱۲. ن: + سيدنا.

ع ب: الا استقصاء.

٣. ب: افضاه.

١١. ب: و الصلاة و السلام.

١٠. الف، ب، غ: ـ رب العالمين.

۱۳. ن: + و سلامه.

١٤. ب، پ، غ: \_ الى يوم الذين؛ الف: + تنت الرسالة في بلدة اصفهان فى سنة ١٠٥٥؛ ن: \_ أجمعين ... الذين؛ + هذه الرسالة من تعميف الشيخ المعظم و الحكيم المقدّم قدوة الحكماء اليهوديين ابن كمونه و منقولة من خطّه و قد كتب فى أخرها كتبه مصنّفه الفقير إلى الله تعالى سعد بن منصور بن سعد بن الحسن بن هبة الله بن كمونه أعانه الله على مراضيه وب اختم بخير برحمتك يا أرحم الراحمين.





مكرى والعرف اقتسيقا باليدوة

صفحهٔ آغازین نسخه خطی رسانهٔ أزلیهٔ النفس و بقاتها (کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی) حنالمقا لتمتت

صفحهٔ پایانی نسخه خطی رسالهٔ آزلیهٔ النفس و بقالها (کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی)

وسالة لعزال وارابن كونه فيابد يزالنس قذجا واساطنا لمنسسب الدائرين الرجم المدينة مندمندال المرين مددع ومعرة وكف النوالق السطيع ولواسسنذ كالوسع في أخناؤ إمن الرامس والنائل الراغب فيطلبها لاسبا ادكانت مع تتروب الملع من ومن الله استار مس التومنق واساله الدام الحصوا المطريق الرجوادكي وبعذا تتزومند والبريان احدالاي عدع واجب الوجود لاقرع العا ومستن من صدقه عدد واحد الموجود لان صدق الملؤو المقتنى عمل المالة الأواكان المالة والمالة المالة ال

صفحة آغازين نسخه «الف» (كتابخانة خانقاه احمديه شيراز)

ومووجودا فالوطاء اوخالان المسبب في مدم مدم اوفالناكا نظم مطلانه عامضى المالى الماكر في مطلانه وقبرائز وجا آم وحوال تبال لي الميكان سبب عدم التارع موحد ، إمراكان الفاق أما ان عون حاد ثا لوقنانا لاحامزان عون حادثا لاقتدا الحادث معدوم ودءا وحبب توالمين اوليآلل وموعا أاون السبت اليه وكأاني كيرمن مرماته

والغالملامرن ومسدخان نتاج الافكادونغابر للسلاما علنانعا لاجل لانفاه بعافلان في المنافعة المان على المان على المان ال

صفحة آغازين نسخه «ب» (كتابخانة مجلس شوراي اسلامي)

عبستعمامعلاتكان يغلم بعللانه فياسفي الاافياذك في بطيلات يجا كثروموا ديقالى كالاسبي معلم المذيرم يعدم إملكان لكان لاعلو والمالم إمالات كون ماد ثالوند عالا إلى المرامالان من المرامالان المرا مدوجد لواست عدم للفدم لاوس عدمه المنان عليه عدم الفك كالكن النديرة ليمام فالمت فلايد وان كون فديمًا وسينهُ ذبان منعلم علم علنه آلفدين ويتعي الراف الفندير آلي بيده يعود الفلف المنكسع مناتم أليان النائن المناف من المنافعة ال اطللهمان ستف وبذال ينام لا أنع تم النس الاول وموان النس لاصدم بعدوجه ماود الشائلات المناع في المان فللمعط الدسآانف ولفلوى والعاب شونزوغ اسينفسه وموما الرف الىسساليه ولاللكرمن مقدالة ومن ادادان يحقق عن موافينا المالم مله بالآلة الت تسي النطق متع بهاوالالسنقفا ضامله منالك التوات والاحترضن فكأوينها الفالذ فليطلبين اماكنة فألمسده بيلاالين والصالة واليلام عليجد والداسمين

صفحهٔ پایانی نسخه «ب» (کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی)

الله الملاجئ والواسط المبلد إلى الاولياء والمأسب غيب الملاجئة التوليات كالمختالة المساحة المناسب غيب الملاجئة المناسب المناسب المناسب المناسب المناسب المناسب المناسب المناسب المناسب المناسبة المناسبة

صفحة آغازين نسخه «غ» (كتابخانة غرب مدرسة آخوند همدان)

فان كان المولحسل المعلوب وان كان الماكن عليه البيساعل موجودة سها والتعان وكلنانعلذانا النيكون عفثالق فمضاعامه للطانوخ جا والاول عواللودا لحال كالنطب وهولططان والتأيية الهاه وفوع وولاع التساسة فالعاو والعلوات سبج لحد فاشانك يرجانه المعاوية توله ملاطاله استالا المادنية الماسية انهج دبنه جلاطان النرايا تهائها الميداجيا وهوالمنه ووره فاللاليل ولآاتهن الفيال المتعادة لالفاع والمجال بعدائه منعاج التسوع ومعاد والناف متبال النيكولن سبيعه بالقليم عوصيع بالمراوعة بالروكون السيبي على معم احرمان كاب يتلبرطال نرعامعنى الاات اذكرف بللاندويصا اخرقة والتعبقال فركان سبيعه بالكأ عناخلة فلابدوال يكرن فلغال ونافيانهن والعام عدم علشالة ويترون والمالية القديمالواجب ويعودا كالدللفك وهمكا الطالبيان النالت بالثلق فسوليت لت المذكورة فراصلاتهم عراوي تستعدنها للدينام الشاكحة موالتسويا ولدعوا والتشكالية

صفحة پاياني نسخه «غ» (كتابخانة غرب مدرسة آخوند همدان)

صفحة آغازين نسخه «ن» (كتابخانة دانشگاه بِيل)

*لقا*طع على درالىعسر عدا بطوي سوايسه إمر كماني إعانه ليدي اعريوجيل ماادح إلاحمه

اعران م . الحدود ملاسيه الي وين و ما و معرفولان واساروارنارا فعدموسا فاعروال القامريء ومدفان الوافظرونياس إيلا والحس الامتيالة والاستاء باولامني وماؤيا فالاستر والكالانتطالها المستاولات الما العاليال والدولال والمنسب وقوات لم حد الاولاق عامدود والطعال ومسلم المراع وطرعة والرساس والعوالين إدعاها والمردى ساوقات وكالمتعلق والمالية منطوروا يمال والمنبي عواجها والكروم والمهار غواجر الاسكالات والمعالمة سهاوتر الداست وسرائه وتعريا بهاله الحدائدال موااللوت المجواورع وخلاا فروسعت الركان أمدالاس برامان السراليمدم مدوح وبا واماار المرم مرعدمها مدوم واليا معودا وسالوجود لام المبارات استركاول والعدميان والسائع الذي تواها كالماين سولوالماس متول بالسلت كواالما وركمت كمراء اماطيت المدالا وركانه لارتوكون العيست التا لوصيال بعدت فالمدين ومود والوصدف وفك إزعر برع دجا المدوم والمدووالعيد الع والمراسماع عام المست المانسدف عسالة عرام مديها مدم ولد المرم والمناسد اللزم مبعي معاهزم وادكا بعدوا مساور ومساف بمردكان ماما والعدو المالك وكال والمال مدعد بها على الدب مسعالها وسي المال كالوكوك فالمدواة والمالة والماطيس الالغائ سعت المالعنس إلى المعان والعلواما الأكول والعساريود اومك الوو شاوا كالمالك مرج وظلمال كون مستدين مرت المرع بالمراع بعده أوالكون كمرض والله ل والكوا المرج ووالسابط للرود وهذائع والمات كالهن بهاداسطه ومور مستها فانكا والواط يعسين بالمود ماوكال فاذكر ومتسال موالد اسنا فاستالوا مسال وداد استعلال لمسا والتالي والماليان فالبهب لباللوسان الماليان وومراها ووالم

صفحة آغازين نسخه «پ» (كتابخانة راغب پاشا)

واحدالوه وادعو المواويل المتعلق في المعاون والكريان عليا السينا على والمراكز والكوالي في معلى أو وعد التي يونسه الم معلى في المراه والتولية الود والغال والمرائ لتر ال مسرع الإبارا النامة المعاريس وزاء المستى ما نامتي و كرام في الما كالمون على والعالم العاد و ووصل مهاعدا طعت والبائز عكناها ويعساه والعرب والبامية المااوني الموازم المسلسان العو والسوائدة ووتعالي والماله باللاشكران أمرج يتدره بانهاج الكلت لافسال ودلمرا الملزك للنواعة بالدواحيا وماعشود مطاوسل والانتهاع والخارة الهال فاحت البعول بعد المستر المس ولان سيف والمدوم والكاف الفواران كوف الما تدرا وما والكوف الما الله فالما الله مدويود والمستطيع فلنبع فالمستعد بالسائل لمدين الندي طاكرة المدد بقدما عداسات ظاعد والماولة وما ومدول والعدم وموطنة العدية استطاع الكالقوم الواسب أبيرة اللاسالدي و وهوا والسان الاستوساق في المستدالة كور في المالوان سف ووكو الموالي ال الشوالعال وبوان السواليد ومدوم والموقا ووكركا واشارا يترب صنا والفالم على وليست علافو فالخالفات وحدود واستعب وووالانون اى معد الدولان كور تقداروس وا المعنوج والالماء المالنان المسلسلة الالتحام المناقبين واداك متساء فاطهر السواعت الا ور المدول من المعال المطالب المالية والمورد الورك على المعراكم المصنساء موالمت استادام والمع مدرك وتمام فالعدام المساكان السناد منتخا وقدوا والبشيش الساون نوالا والاراء المصافيد ووريد واسرا بوالانطول مؤد الدورال فالم مداركان لوث الانعاص فاست الانكافالي مدور المكانية ومدى الماروليان من المودان والماريون اللاء والمسالك في المان والمراس



نامها کتابها واژگان اصطلاحی



.

## نامها

جالينوس، ١۴٠

صاحب كتاب الفوز← مسكويه

فخرالدين بن الخطيب الرازي، ١٣٨

مسكويه، ١٣٨

اليُعلم الأول ← أرسطو

أبوعليبن سينا، ١٤٢

أرسطو، ۱۴۶، ۱۷۷

أفلاطون. ۱۳۸، ۱۳۹، ۱۴۰، ۱۴۱

أوحد الزمان، ٩٣، ٩٥، ٩٤، ١٠١، ١٢٤|

پر**قل**س: ۱۳۹، ۱۴۰

## كتابها

النجاة، ١٢٣

النواميس، ١۴١

الشقاء، ١٢٣

القوز الأصغر، ١٣٨. ١٣٩

المعتير، ١٤٦

١. تنها اعلام متن كتاب استخراج شده است.



## وازكان اصطلاحي

التعبور، ۱۸۰، ۱۵۳، ۱۵۸

التناسخ، ۱۸۲

التناقض، ۱۰۸

الحِسم، ۹۴، ۱۸۶

اليسم الصناعي، ٩٢

الجسم الطبيعى، ١٥٥

اليعوهر، ۱۴۱، ۱۵۹

چوهر غیر جسمانی، ۹۳، ۱۰۱، ۱۲۷

الجوهر القرد، 180، ۱۷۶، ۱۸۸، ۱۸۹

الجهل البسيط، ١٢٧

الجهل المركب، ١٢٧

الحادث ← الحدوث

الحادث الزماني - الحدوث الزماني

الحانظة، ١٥٢

الحالُ، ٢٢، ٨٨، ٩٩

حدّالتام، ٩١

حدّالتاقص، ٩١

الآن، ١٢٢

الألى، ٩٢

الادراك، ١٥٥

الأعراض. ١٥٧

الأقوال الشارحة، ١٥٣

الامكان - الممكن الوجود

البسيط، ۱۱۲، ۱۶۲، ۱۷۴، ۲۰۱، ۲۰۷

بقاء نفس الانسان، ١٣۶

تأثير أزلى، ١١٥

التحليل، ١٥٥

تخلف المعلول عن العلَّة، ١١٠، ١١٤، ١١٥، ١١٤.

14.

الترجح من غير مرجّح، ١٢٢

الترجيح بلا (من فير) مرجّع، ١٤١

التركيب، ١٥٥

التسلسل، ۱۲۸، ۱۷۲، ۲۰۸

التصديق, ۱۵۳، ۱۷۸، ۱۷۹

الحدوث، ۱۳۱، ۱۷۳

الحدوث الذاتي. ١۶٠

البحدوث الزماني، ١٤٠

الحركات الطبيعية، ١٣١

المحركة الدوريَّة، ١١٤، ١١٧، ١١٨، ١٣١، ١٣٥

الحلول، ۹۵

الحيوة، ١٢٨، ١٢١

الغيال، ١٥٤

الخير، ١٢٠

دليل (حجة) التطبيق، ١٧٠

الدور، ۱۱۲، ۲۰۳

الرسخ، ۱۲۱

الرسوم، ۹۱

الزمان، ۱۱۳، ۱۲۲

شرح الإسم، ۹۲، ۱۰۱، ۱۵۴

صفة عرضية، ١٥٣

صورة، ٩٣

عرض، ۹۳، ۹۶

العقل، ٩٥

العقل الأول، ١٣٠

العقل الفغال، ١٣٠، ١٨٢، ١٨٧

العلم، ۹۹، ۱۰۰

العلَّة، ١١١، ١١٢، ١٩٣. ١٩٣

الْعَلَّةُ الْتَامَةُ، ١١٠، ٢٠٣. ٢٠٥

العلة الفاصلية. ١٥٧، ١٤٩

العناصر الأربعة. 106

القسخ، ۱۲۱

الفكر، ١٧٢، ١٨٥.

القضية، ١٥٢، ١٧٨

القضية البديهية، ١٢٢، ١٧٩

الكمال، ٩٢

كمال أوّل، ٩٢، ٩٤، ١٥٥

کمال ٹان، ۹۲

المختار، ۱۲۳، ۱۲۶

المستخ، ۱۲۱

المزاج، ۱۵۴، ۱۶۸، ۱۷۷

الممتنع الوجود، ١٠٨، ١٩٨

الممكن الوجود، ١٠٤، ١٥٩، ١٤٠، ٢٠٧

المتعلق، ۱۳۸، ۱۶۹، ۲۱۰

ظ<mark>امول</mark>يس، ۱۲۶

الموجود ١٥٩، ١٤٠

الموضوع، ٩٣، ٩٧، ١٠١

المهيّة، ١٧٩، ١٨٢، ١٨٩، ١٩٩

التسخ، ١٢٠

التفس الانسانيّة، ٩٤، ٥٠١، ٥٠٠، ٥٢٠، ١٣٨، ١٣٨،

סדו ממו ודו אדו עדו ידו

النفس الحيوانيّة، ١٥٥

النفس الفلكيّة، ١٠٥

النفس النباتيَّة، ١٠١

الواجب الوجود، ۱۰۲، ۱۰۳، ۱۰۴، ۱۰۸، ۱۰۹،

111. 011. VTI. POL VPI, PPI, V-T, A-T

الوجوب، ۱۰۳، ۱۰۳، ۱۰۷، ۱۰۸، ۱۰۸، ۱۵۸، ۱۷۶، ۱۸۷

الرجود، ۹۵، ۱۰۲، ۱۰۵، ۱۰۷، ۱۰۹، ۱۲۲، ۱۵۹،

179 .15.

الوجود الذهنى، ٩٥، ١٥٩ الوجود العينى، ٩٥، ١٥٩ الهيئة الاجتماعية، ١٢٨، ١٧٢، ١٨٧ الهيولى، ١٠١، ١٢٠، ١٢٧





## كتابنامه

«ابن کمونه» سید جعفر سجادی، دایرة المعارف بـزرگ اسلامی ج۴، زیـر نـظر کـاظم مـوسوی بجنوردی.

اثبات و اجب در منتخباتی از آثار حکمای آنهی ایر آن از عصر میر د اماد و میرفندر سکی تاعصر حاضر، رجبعلی تبریزی، ج ۱، تهیه و تحقیق و مقدّمه و تعلیق سید جلال الدین آشتیانی، مقدّمهٔ هانری کربن، قم، مرکز نشر انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی، ۱۳۶۳ش.

احوال و آثار نصیر الدین طوسی، محمدتقی مدرّس رضوی، تنهران، بنیاد فنرهنگ اینوان، ۱۳۵۴ش.

احیای حکمت، علیقلی قرچخای خان، ج ۲، مقدمهٔ غلامحسین ابراهیمی دینانی، قصحیح و تحقیق فاطمه فنا، تهران، احیاء کتاب دفتر نشر میراث مکتوب، ۱۳۷۷.

از خز این ترکیه، مجتبی مینوی، مجلهٔ دانشکدهٔ ادبیات، ش۳، سال چهارم، فروردین ۱۳۳۶. اسرار المحکم، هادی بن مهدی سبزواری، ج ۱، مقدّمه و حواشی میرزا ابوالحسن شعرانی و تصحیح سید ابراهیم میانجی، تهران، کتابفروشی اسلامیه، ۱۳۵۱ش.

الإشار ات و التنبيهات مع الشرح لنصير الدين طوسي و شرح الشرح لقطب الدين الرازي، أبن سينا، ج ٢، تهران، دفتر نشر كتاب، ٣٠٣ اق.

الواح عمادی در مجموعه مصنفات شیخ اشراق، شهابالدین سهروردی، ج۳، تصحیح و تحشیه و مقدّمه سیدحسین نصر و مقدّمهٔ هانری کربن، تهران، پــژوهشگاه عـلوم و مـطالعات فــرهنگی، ۱۳۷۳ش.

بدايع الحكم، أقاعلي مدرّس زنوزي، تصحيح احمد واعظى، تهران، الزهراء، ١٣٧٤ش.

پرتونامه در مجموعه مصنفات شیخ اشراق، شهابالدین سهروردی، ج۳، تصحیح و تحشیه و مقدمه سیدحسین نصر و مقدّمهٔ هانری کربن، تـهران، پــژوهشگاه عــلوم و مـطالعات فــرهنگی، ۱۳۷۳ش.

تاريخ علماه بغداد المسمى بمنتخب المختار، ابوالمعالى محمد بن رافع سلامى، تصحيح و تعليقه عباس غراوى، بغداد، مطبعة الأهالى، ١٣٥٧ق/٩٣٨م.

تعدیل المعبار فی نقد تنزیل الأسرار در منطق و مباحث الفاظ، نصیرالدین طوسی، تصحیح عبدالله نورانی، به اهتمام سهدی محقق و توشی هیکو اینزوتسو، تهران، مؤسسه سطالعانی دانشگاه مك گیل، شعبهٔ تهران، ۱۳۵۷ش.

تعلیقات، ابونصر فارابی، تحقیق و مقدّیه و تعلیقه جعفر آلیاسین، تهران، حکمت، ۱۴۱۲ق.

تلخيص مجمع الآداب في معجم الألقاب، عبدالرزاق بين أحمد بين الفوطي، ج ٢، تحقيق مصطفى جواد، دمشق، مديرية إحياء التراث القديم، ١٩۶٢م.

تلخیص المحصل معروف به نقد المحصل به انضمام رسائل و فوائد كلامي، نصيرالدين طوسى، به اهتمام عبدالله نوراني، تهران، مؤسسهٔ مطالعات اسلامي، شعبهٔ تهران با همكارى دانشگاه تهران، ۱۳۵۹ش.

التلویحات در مجموعه مصنفات شیخ اشراق، شهابالدین سهروردی، ج ۱، تصحیح و تحشیه و مقدّمه سیدحسین نصر و مقدّمهٔ هانری کربن، تهران، پیژوهشگاه عملوم و مطالعات فسرهنگی، ۱۳۷۳ش.

تنقیح الأبحاث للملل الثلاث، سعدین منصور ابین کمونه، تبصحیح و مقدمه موشه پسرلمان، آمریکا، جامعة کالیفورنیا، ۱۹۶۷م. التنقیحات فی شرح التلویحات، سعدین منصور ایس کمونه، تنصحیح سیدحسین صوسوی، پایاننامهٔ دکتری الهیات و معارف اسلامی، دانشگاه تهران، ۱۳۷۵-۱۳۷۴ش.

جذو ات و مو اقیت، یا حو اشی مصنف و حکیم الهی ملاعلی نوری، میرداماد، تصحیح و تحقیق علی او جبی، تهران، میراث مکتوب، ۱۳۸۰ ش.

الجديد في الحكمة، سعدين منصور ابنكمونه، مقدّمه و تحقيق حميد صرعيد الكبيسي، بغداد، إحياء التراث الإسلامي، ١٤٠٣ق/٩٨٢م.

احکمت اشراق و فرهنگ ایران، مجموعه مقالات دکتر محمد معین، محمد معین، ج۱، تهران، مؤسسه انتشارات معین، ۱۳۶۴ش.

الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة، محمد بن ابراهيم صدرالدين شيرازي، ج ١، ٢، ٣، ع. ٨، ٩، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٤١٥ق/٩٩٠م.

اللحوادث الجامعة و التجارب النافعة في المائة السابعة، عبدالرزاق بن أحمد بن الفوطى، تصحيح و تعليق و مقابله مصطفى بن جواد، بغداد، المكتبةالعربية، ١٩٣١ق/١٩٣٢م.

حواشي ابن المحرومة على كتاب تنقيم الأبحاث للملل الثلاث، ابن المحرومة، تحقيق و مقدّمة حبيب باشا، لبنان، التراث العربي المسيحي، ٩٨٢ ام.

د انشنامهٔ ایر ان و اسلام، ج۶، زیر نظر احسان یارشاطر، تهران، بنگاه ترجمه و نشر کتاب.

دربارهٔ نفس، ارسطو، ترجمهٔ على مراد داودي، تهران، انتشارات حكمت، ١٣۶۶ ش.

دراة التاج لغراة الدياج، قطب الدين شيرازي، ج۵، به كوشش و تصحيح سيد محمد مشكوة، تهران، وزارت فرهنگ، ١٣١٧\_-١٣٣٠ش.

الذريعة إلى تصانيف الشيعة، محمدمحسن أقابزرك طهراني، بيروت، دارالأضواء، ٣٠٣ اق/ ١٩٨٣م.

رحیق مختوم، بخش سوم از جلد دوم، عبدالله جوادی آملی، تنظیم و تدوین حمید پارسانیا، قم، مرکز نشر اسراء، ۱۳۷۶ش/۴۱۸ق.

رسالهٔ وحدت از دیدگاه عارف و حکیم، حسن حسنزادهٔ آملی، تهران، فجر، ۱۳۶۲ش.

الرسالة اللدينة در مجموعه رسائل الإمام الغز الي، أبوحامد محمد غزالي، ج ٣، بيروت، دارالكتب العلمية، ۴۰۶ ق/۹۸۶ م.

روضة الطالبين وعمدة السالكين در مجموعه رسائل الإمام الغز الى، ابوحامد محمد غزالى، ج٢، بيروت، دارالكتب العلمية، ۴۰۶ اق/۹۸۶ ام.

ريحانة الأدب في تراجم المعروفين بالكنية أو اللقب، ميرزا محمدعلى مدرّس، ج ٨، تسهران، خيّام، ١٣۶٩ش.

سه سنت فلسفی گز ارشی از فلسفه های هندی، چینی و یهودی، نینان اسمارت، وینگ زای جان و شلومو پینز، ترجمهٔ ابوالفضل محمودی، قم، سرکز انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی حوزهٔ علمیه قم، ۱۳۷۸ش.

شرح المنظومه، ج۲، قسم الحكمة غررالفرائد و شرحها، هادی بن مهدی سبزواری، تعلیقه حسن حسنزادهٔ آملی، تقدیم و تحقیق مسعود طالبی، تهران، نشر ناب، ۱۴۱۳ق/۱۹۹۲م.

شرح حكمة الإشراق، قطب الدين شيرازي، جاب سنكي، قم، بيدار، ١٣١٥ق.

شرح الهدایة الأثیریة، محمد بن ابراهیم صدوالدیان شیرازی، بسیجا، افست از روی چاپ سنگی، ۱۳۱۳ق.

شواكل الحور في شرح هياكل النور در ثلاث رسائل، جلالالدين دواني، تحقيق سيداحمد تويسركاني، مشهد، مجمع البحوث الإسلامية، ۴۱۱ق.

صبح الأعشى، ابوالعبّاس احمد القلقشندي، ج ١، قاهره، دارالكتب الخديوية، دارالكتب السلطانية،١٣٣٨ق/١٩١٩م.

طبقات أعلام الشيعة القرن السابع (الأنوار الساطعة في المائة السابعة)، محمدمحسن أقابزرگ طهراني، تحقيق علىنقى منزوى، بيروت، دارالكتاب العربي، ٩٧٢م.

عيون مسائل النفس، حسن حسنزادهٔ أملي، تهران، اميركبير، ١٣٧١ش.

عيون المسائل، ابونصر فارابي، دهلي، بينا، ١٣١٢ق.

الغوز الأصغر، ابوعلى ابن مسكويه رازي، مقدّمه و تحقيق صالح عظيمه، پاريس، الدار العربية للكتاب، ۱۹۸۷ م. فهرس المخطوطات العربية في مكتبة الأوقاف العامة في بغداد، عبدالله الجبوري، ج ۴، بغداد، مكتبة الإرشاد، ۱۹۷۴م.

فهرست کتابهای خطی کتابخانهٔ مجلس سنا، محمدتقی دانشپژوه و بهاءالدین علمی انـواری، ج ۱، تهران، بیتا.

فهرست مخطوطات دار الكتب الظاهرية، علم الجغرافية و ملحقاته، ابراهيم خورى، دمشق، مجمع اللغة العربية، ١٣٨٩ق /٩۶٩م.

فهرست الفبائی کتب خطی کتابخانهٔ مرکزی آستان قدس رضوی، محمد آصف فکرت، مشهد، کتابخانهٔ مرکزی آستان قدس رضوی، ۳۶۹اش.

ههرست کتابخانهٔ مجلس شور ای ملی، عبدالحسین حائری، ج۵، ۹، تهران، کتابخانهٔ مجلس شورای ملی، ۱۳۴۵ش.

فهرست کتابخانهٔ اهدائی آقای سیدمحمد مشکوهٔ به کتابخانهٔ دانشگاه تهران، محمدتقی دانشهژوه، ج۳، بخش ۱، کتابهای فلسفی، عرفانی، کلامی، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۳۲ش.

فهرست نسخه های خطی کتابخانهٔ دانشکدهٔ الهیات و معارف اسلامی دانشگاه تـهران، سـید محمدیاقر حجّتی، تحقیق و نظارت محمدتقی دانش پژوه، تهران، ۱۳۴۵ش.

کشف الظنون عن أسامی الکتب والفنون، حاجی خلیفه، ج ۱، ۲، ۵، بیروت، دارالفکر، ۱۴۰۲ ق/۱۹۸۲م.

گوهر مراد، عبدالرزاق لاهیجی، تصحیح و تحقیق و منقدّمه زین العبابدین قبربانی لاهسجی، تهران، سازمان چاپ و انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، ۱۳۷۲ش.

لمعات الهيه، ملاعبدالله زنوزي، مقدّمه و تصحيح سيد جلالالدين أشتياني، پيشگفتار سيدحسين نصر، تهران، انجمن فلسفه ايران، ١٣٩٧ق.

ماجرای فكر فلسفی در جهان اسلام، غلامحسین ابراهیمی دینانی، تهران، طرح نو، ۱۳۷۶ش. المباحث المشرقیة فی علم الإلهبات و الطبیعیات، فخرالدین رازی، ج ۲، تحقیق و تعلیق محمد معتصم بالله بغدادی، بیروت، دارالكتاب العربی، ۱۴۱۰ق/۹۹۹م. العبدأ و المعاد، محمد بن ابراهيم صدرالدين شيرازي، مقدمه و تنصحيح سيد جلالالدين أشتياني، پيشگفتار سيدحسين نصر، تهران، انجمن فلسفة ايران، ١٣٥٤ ش.

المشارع و المطارحات در مجموعه مصنفات شیخ اشراق، شهاب الدین سهروردی، ج ۱، تصحیح و تحشیه و مقدّمه سیدحسین نصر و مقدّمهٔ هانری کسربن، تنهران، پنزوهشگاه عملوم و مطالعات فرهنگی، ۱۳۷۳ش.

المطالب المهمة من علم المحكمة، سعدين منصور ابن كمونه، شمارة ٩٠١، نسخة خطى كتابخانه مركزي أستان قدس رضوي.

المطالب العالية في العلم الإلهي، جلالالدين دواني، ج٧، تحقيق أحمد حجازي سقا، بيروت، دارالكتاب العربي، ٢٠٧ اق/٩٨٧م.

المعتبر في الحكمة، ابوالبركات بغدادي، ج ٢، اصفهان، جامعة اصفهان، ١٣٧٣ش.

ه معمای جذر اصم نزد منطقد انان قرن هفتم، خودنامهٔ صدر ۱، احد فرامرز قراملکی، ش هفتم، خرداد ۱۳۷۶.

همعمای جذر اصم در حوز هٔ فلسفی شیر از ۱۰ خردنامهٔ صدر ۱، احد فرامرز قراملکی، ش چهارم، تیر ۱۳۷۵.

منهج الرشاد در منتخباتی از آثار حکمای الهی ایر آن از عصر میرد امادو میرفندر سکی تاعصر حاضر، ملانعیما طالقانی، ج۳، تهیه و تحقیق و مقدمه و تعلیق سیدجلال الدین آشتیانی، مقدمهٔ هانری کربن، مشهد، انتشارات انجمن فلسفه، ۱۳۵۵ش.

موسوعة اليهود و اليهودية و الصهيونية، عبدالوهاب المسيري، ج ٢، بيروت، دارالشروق، 1999ش.

موسوعة فلاسفة و متصوفة اليهودية، عبدالمنعم الحفني، بيجا، مكتبة مدبولي، ١٩٩٢م.

مؤرخ العراق ابن الفوطى، محمدرضا الشبيبي، عبراق، مطبعة المجمع العلمي العبراقي، ١٣٧٨ق/٩٥٨م.

النجاة في الحكمة الإلهية، ابن سينا، مصر، بينا، ١٣٥٧ق/٩٣٨م.

النجاة من الغرق في بحر الضلالات، ابن سينا، ويرايش و ديباچه محمدتقي دانش پژوه، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۶۴.

النفس من كتاب الشفاه، ابن سينا، تصحيح حسن حسن زادة أملى، قم، مركز نشر مكتب الإعلام الإسلامي، ١٣٧٥ ش/١٤١٥ ق.

نهاية الكلام في حل شبهة كل كلامي كاذب، جلال الدين دواني، تصحيح احد فرامرز قراملكي، در نامة مفيد، ش٥، سال دوم، بهار ١٣٥٧، قم، دارالعلم مفيد.

هدية العارفين أسماء المؤلفين و آثار المصنفين من كشف الظنون، اسماعيل پاشا بغدادى، ج ١، بيروت؛ دارالفكر؛ ٢٠٢ اق/٩٨٢ ام.

Encyclopaedia Judaica, M. Per, Jerusalem, Library of Congress catalog.

Geschichte der Arabischen Litteratur, Carl Brockelmann, Leiden, E.J. Brill, 1937.

"The Illuminationist Tradition", History of Islamic Philosophy, Hossein Ziai, Edited by seyyed Hossein Nasr and oliver Leaman, Tehran, Arayeh cultural Ins.