# 

ستاليف الشيخ محربي محملي بن محبر الفناع

طبع المخطوطة بالحاسوب محمد حسن نور الصومالي

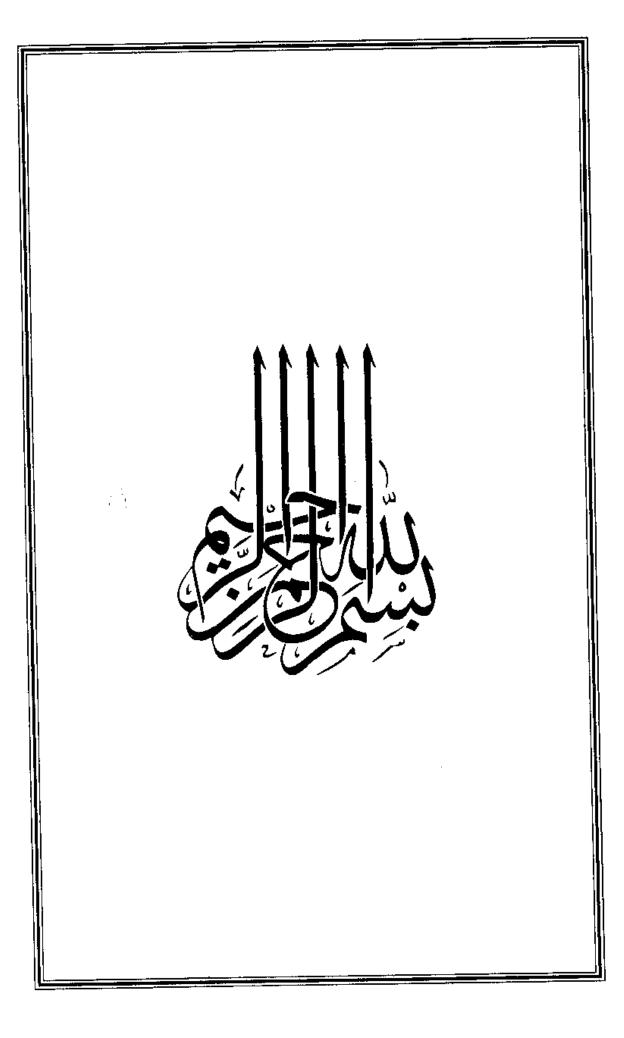
بإشراف من الشيخ محمد محفوظ ابن الشيخ فحف الموريتاني

مكتَبُذْ الإمَامِ مَالِكَ

دَاريوسُفُ بنُ تاشفينُ



ڒڵۺڒۅٮؙڔڵڵڒؘۿٙؠؚؾٞؠؗ عَلیٰ الفوارعِرِلِالْمِنطِقِیَّہ



# الشرور الزهبيّي عكى القوار ورار الأنطقيّي

ستانیف ارلشیخ محربی محق بن محبر اللفتاح

> طبع الخطوطة بالحاسوب محمد حسن نور الصومالي

بإشراف من الشيخ محمد محفوظ ابن الشيخ محمد محفوظ ابن الشيخ فحف الموريتاني

مكتَبِذ الإمَام مَالِكَ

دَار يوسُفُ بنُ تاشفينُ

# حْقُوقُ ٱلطَّبْعِ كَعُفُوطَةٌ الظنعكة الأولى 121 a - V..7

#### الناشر

داريوسف بن تاشفين ومكتبة الإمام مالك (رضى الله عنهما) مع العلم بأن كل منشورات انتحاد الناشرين الموريتانيين (سابقا) هي الأن ملك لداريوسف بن تاشفين ومكتبة الإمام مالك ولأمينهما العام محمد محمود ولد محمد الأمين

«العين»

تليفون، 0097137657742

00971506735298

00971503343782

هاكس: 0097137655764

الجمهورية الإسلامية الموريتانية الإمارات العربية المتحدة «كيمة»

تليطون، 002226331035

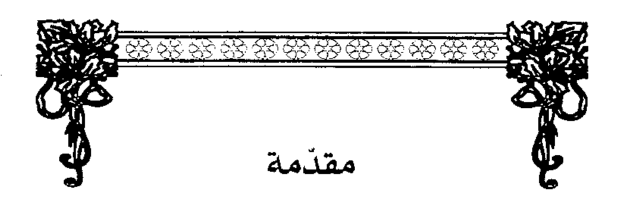
002226883398

002226732543

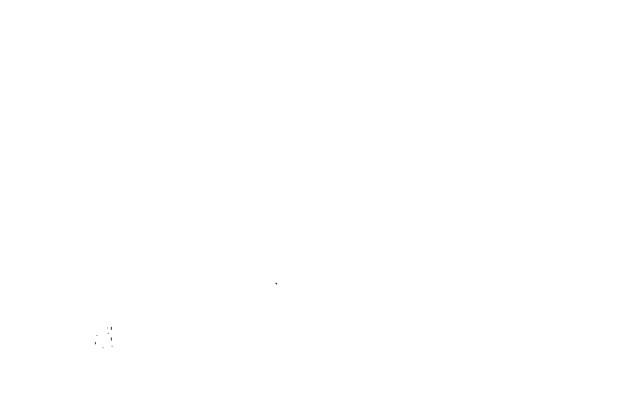
002226751255

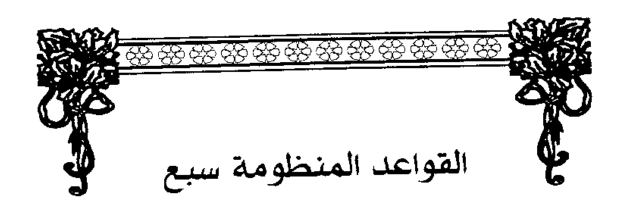
نَظْم الشَّيخ محمّد بن حمد بن طُوَيْر الجَنَّة للقواعد السبعة في علم المنطق





الحمد للّه الذي مَنْ على ذوي النّهى والعقل جلّ وعَلا ثُوت مسلاهُ وسلامُ السرّب على النّبيْ وآله والصّحب على النّبيْ وآله والصّحب هذا وإنّ القصد منّي نَظْمُ قسواعد من مَنطِق تَهُمُ وأسأل الإلله الْ يسفع به من مَنطِق تَهُمُ مَن ابتغى به حُصولَ أَرَبِهُ مَن ابتغى به حُصولَ أَرَبِهُ





### أولاً: النِّسَبِ الأربع

لا بُدَّ بين كلِّ معقولين مِنْ نِسْبةِ الاستوا أو البونِ تَعِنْ أَطلقا أو العمومِ والخصوصِ أُطلقا أو العمومِ والخصوصِ أُطلقا أو العمومِ والخصوصِ أُطلقا ونقضُ ذي الوجه وذي التباينِ بسمثل هندين لكلِّ كائنِ بسمثل هندين لكلِّ كائنِ وذي التساوي والعموم المطلقِ مثلهما وذا على العكس بقِي

### شانياً: الأحكام الأربعة

السَّلْبُ والإيجابُ مطلقَين قدْ سمّاهما الأحكامَ كلُّ مَن نقَدْ

### → ثالثاً: مُقتضى النِّسَب من الأحكام

أما التساوي فاقتضى الإيجابا واصطَحَبَ التباينُ اصطحابا بالسَّلْبِ والوجهِيُّ بالجزئيِّ وورد المطلقُ كالوجهيِّ إن حُمَّل الأخصُّ إن حُمَّلُ

### • تنبیه:

وبعضُ مَن حقّت قال ورَسَمْ ومُطلقا تالٍ ومَحْمولٌ أعمهْ قلتُ وفي اللّ أسَّس نظر إذ نقْضُه بما يساوي قد ظَهَرْ وما بنى أصحابُ ذا الفنّ على وما بنى أصحابُ ذا الفنّ على قاعدة يرون فيها خللا

### رابعاً: مُقتضى الأحكام من النسب

كُلِّيُّ الايجابِ اقتضى للمُطْلقِ
والحكمُ بالأعَم ذو تَحَقُّق
وللتساوي ونقيضُه اقتتضى
عدمَ هذين وأمَّا المُقتضى
للسَّلبِ الكلّيِّ فالتباينُ
وغيرُه فلنقيض كائنُ

### 🗁 خامساً: معنى العموم والخصوص

معنى العموم كثرة الأفراد معنى العموم مع قلة الأوصاف باطراد

وعكسُه الخصوصُ فالأخصُّ إنَّ صدق فالأعمة بالصدق قَمِنْ ونسفسي هسذا نسفسي ذاك وعُسله كــذَيــن مَــلــزومٌ ومــالــه لَــزِمْ ومسا لِسذا لسزم ذاك لسزمسا والعكسُ لا يلزم فيما قَدُما وكلُّ ما لا يَلزم الأخصَّا لا يسلوم الأعهم مسمّا خصّا وإن تسبسايَسنَ السلسوازمُ لَسزمُ ذاك بملزومات تلك وحَتَمْ وأحَـدُ الـمُـسـاويَـيْـن إن تُسفِـئ أوثَبت الآخرُ فيه يَقتفي \* \* \*

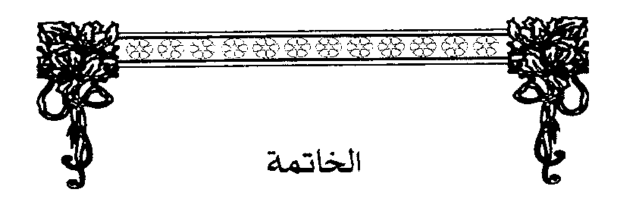
### 🗁 سادساً: أنواع التقابُل

إن يسكسن الأمسران ثسابستسان لا واحدٌ يُسعقل دون السثاني والسمستضايفان أمسا عُقِيلا بدونه فالمستضادين اجعلا إلاّ فإنْ قابل أمرٌ ماله سَلَب عن محل إن قبِلَهْ فعدمٌ وملَكَهُ إن مُطلقا فعدمٌ وملكه إن مُطلقا فللنّقيضينِ أضِفْ ذا حقّقا هُ هُ هُ هُ

### 🗁 سابعاً: العلل الأربعة

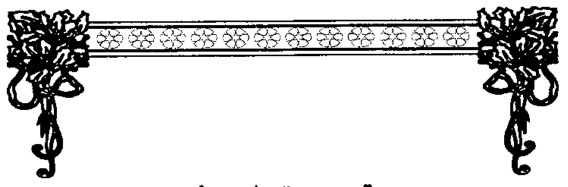
ما يستوقف عليه السيء إنْ يدخل به ومعه ذاك السِّيْ زُكِنْ بالفعل فَهُو العلمة الصورية وإن يسقوة فَهُو السمادية وإن يسكن خرج وهُو ما يه وان يسكن خرج وهُو ما يه ذاك ففاعليّة فانسبه أو كان ما الشيءُ لأجله عَرَضْ فعليّة تَمّ الغرضْ فعلم العرضْ فعلم العرضْ فعلم العالم المعرض فعلم العالم المعرض فعلم العالم المعرض فعلم العالم الع

•



فالحمد للَّه على التَّمام ثم صلاته على التَّهامي محمد وآله أولي الشَّرفُ وصَحْبِه ذوي الهُدى نِعْمَ السّلفُ





# قصيدة الشيخ محمّد بن عبدالكريم المُغَيْلي محمّد على الشيخ العلّامة المحدّث في الرّد على الشيخ العلّامة المحدّث جلال الدِّين الأسيُوطي

الذي ألّف كتاباً سمّاه: (القول المُشرق في تحريم المنطق)، ومدح الشيخ المُغيلي المنطق فقال:

سمعتُ بأمرِما سمعتُ بمثلهِ

وكلُّ حديث حكمه حكم أصلهِ

ودِدتُ وربِ السيت أنبي حاضرٌ

وإذْ لَـمْ فَـوُدِّي أَن أُجـيـد الأهـلـهِ

أيُمْكِنُ أَنْ للمرء في العِلم حُجَّة

ويَنهى عن الفرقان في بعض قولهِ

هل المنطقُ المعنيُّ إلا عبارة

عن الحق أو تحقيقه بعد جهلهِ

معانيه في كل الأمور وهل تَرى دليلاً صحيحاً لا يُردِّ لشكلهِ أريني فَداك الله منه قيضية

على غير هذا تَنْفها عن محلهِ فدع عْننك أبداه كَنفورٌ وذمّه ُ

رجالٌ وإن أثبتت صحة نقلهِ

خذِ العلمَ حتى مِنْ كَفورٍ ولا تُقِمْ

دليلاً على شخص بمذهب مثله

عرفناهم بالحقّ لا العكس فاستبِنْ

به لا بنهم إذا هم هُداة لأجلهِ

لئن صحّ عنهم ما ذكرتَ فكَمْ وكَمْ

وكم عالم بالشرع باح بفضله

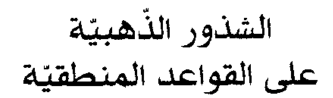
فكلٌ علي ما ينبغي لكلامهِ

فهذا هو التحقيق فارجع لعدله

وإلا فَرُمْ بُرهان تضليل بعضهم

على منهج يُنجيك مِن سُمِّ نَبْلِهِ





### للشّيخ محمّد محمود عبد الفتاح على نَظْم الشّيخ محمّد بن حَمَد بن طُوَيْر الجَنّة للقواعد المنطِقيّة السّبعة

يقول العبد الملتجئ إلى ربه المفتقر إليه المعترف بذنبه، الراجي منه عفوه عن سيء كسبه، والدخول في حظيرة أهل حبه وحزبه، محمد محمود بن عبدالفتاح، فتح الله له باب الخير والنجاح:

الحمد لله الذي من على عباده المؤمنين بالعقل الأتم، وجعل نتيجته توحيد بارئهم من العدم، والصّلاة والسّلام الأتمان الأكرمان على مولانا محمد وآله وأصحابه الأعيان الناطقين بفصيح المنطق وقاطع البرهان.

وبعد: فهذا تعليق لطيف مفيد ينتفع به إن شاء الله

تعالى كل ذي عقل راجح ورأي سديد، وضعته على نظم العلامة محمد بن حمد بن طوير الجنّة لقواعد من علم المنطق نافعة للطالبين مهمة، سميته بـ «الشّذور الذهبيّة على القواعد المنطقيّة».

الحمد لله الذي مَنْ على السنه الدي مَنْ على ذوي النبه والعقل جلَّ وعَلاْ فَالْسَمْ صلى النبه والعقل جلَّ وعَلا فَالْسَمَ صلى السرب على النبي وآله والصدب

يعني: أنه يحمد الله تعالى الذي منّ أي أنعم على ذوي أي أصحاب النُّهي أي العقول.

النهى جمع نهية بالضم: العقل وهو قوة بها تكون التمييز بين القبيح والحسن، إذ هو نور روحاني تدرك به النفس العلوم الضرورية والنظرية، قاله: في القاموس، وهو نعمة من الله على عباده تستحق الحمد.

وسُمِّي العقل عقلاً لأنه يعقل صاحبه عن المآثم ويقوده إلى حسن المكارم، قال:

فالعقل ما عَقَل عن مَعاطِبٍ مثلُ العُقال لبعيس الرّاكبِ

قوله: جل وعلا أي: عظم أمره وعلا قدره.

والحمد: هو الثناء بالجميل على الجميل على وجه التعظيم

ثم بعد الحمد صلاة \_ بترك التنوين، وسلام كذلك، لإضافتهما للرّب أي المالك \_ على النبي عَلِيْة.

وعلى آله: وهم المؤمنون من بني هاشم. قيل: والمطلب بالنسبة إلى الصدقة وكل مؤمن تقي بالنسبة إلى الدعاء.

وعلى صحبه جمع صاحب: وهو من اجتمع به ﷺ مؤمناً ولو طفلاً أو أعمى ومات على دينه طالت صحبته أو لم تطل رآه أولم يراه كالنجاشي.

ومعنى الصلاة عليه ﷺ: مزيد التشريف والكرامة، ومعناها على آله وصحبه: الدعاء بالرحمة.

ومعني السلام: الأمان والحفظ من النار وإن كان حاصلاً له ﷺ بدون الدعاء.

هذا وإنّ القصد منّي نظمُ قواعد من منطق تَهُمُّ وأسأل الإله ال ينفع به من ابتغی به حُصول أرَبهْ

قوله: هذا إي الأمر هذا، أو هذا كذا، أتي به للفصل بين الحمد والصلاة، وبيّن مقصده، يعني: أنّ قصده نظم قواعد جمع قاعدة، وهي لغة: الأساس. وعرفاً: أمر كلّي منطبق على جميع جزئياته تعرف أحكامها منه، نحو: كل فاعل مرفوع، وكل إنسان حيوان، من منطق تَهُمُّ بضم الهاء: مضارع همّه الأمر اعتنى به.

وسمّي المنطق منطقاً لأنه يعين النفس الناطقة على اكتساب العلوم النظرية، وسيأتي حدُّه في الخاتمة إن شاء الله تعالى، ونسأل الله تعالى أن ينفع به أي بنظمه لتلك القواعد الذي ابتغى أي طلب به حصول أربه أي حاجته من تعلمها أو تعليمها.

### والقواعد المنظومة سبع:

١ - النِّسَبُ الأربع.

٢ ـ والأحكام الأربعة.

٣ ـ ومُقتضى النِّسَب من الأحكام.

ع ـ ومُقتضى الأحكام من النِّسَب.

• ـ معنى العموم والخصوض.

٦ - وأنواع التقابل.

٧ - والعلل الأربع.

## أولاً: النّسب الأربع

لا بُدَّ بين كلِ معقولين مِنْ نِسْبةِ الاستوا أو البونِ تَعِنْ أو البونِ تَعِنْ أو العمومِ والخصوصِ أُطلقا أو العمومِ والخصوصِ أُطلقا أو العمومِ والخصوصِ أُطلقا

يعني: أنه لا بدَّ بين كل معقولين أي معنين يصورهما العقل من احدى نسب أربع:

اما أن يكون بينهما نسبة الاستواء وهي كون الأمرين يصدق كل منهما على ما يصدق عليه الآخر كإنسان وناطق.

٢ - أو نسبة البون يعني: التباين وهي كون الأمرين لا يصدق كل منهما على ما يصدق عليه الآخر كإنسان وحجر.

قوله تَعِنْ: بكسر العين وضمها أي تعرض ....... تتميم.

٣ - أو نسبة العموم والخصوص أطلقا أي: المطلقين.

وهي كون الأمرين يصدقان عل شيء وينفرد أحدهما بشيء والمنفرد هو الأعم كإنسان وحيوان. اللذين بالياء والنون - حقق عمومهما وخصوهما من اللذين بالياء والنون - حقق عمومهما وخصوهما من جهة، وهي كون الأمرين يصدقان على شيء وينفرد كل منهما بشيء كإنسان وأبيض، فكل منهما أعمّ من جهة شموله للآخر وغيره، وأخصّ من جهة شمول الآخر له ولغيره.

ووجه الحصر في النسب الأربع أن الأمرين المعقولين:

١ ـ إما أن لا يجتمعا: فالتباين.

٢ ـ أو يجتمعان بلا افتراق: فالمساواة..

٣ ـ أو به فإن كان منهما: فالعموم الوجهي.

٤ ـ أو من أحدهما: فالعموم المطلق.

فإن قيل القسمة غير حاصرة لبقاء التناقض قلنا يدخل في التباين.

وأما الترادف فمِن نسب الألفاظ بينها، والكلام هنا في نسب المعاني وغلط من أدخله في التساوي، قاله: الهلالي.

ولما ذكر النِّسَب بين المعاني أنفسها شرع يذكر النسب بين نقائضها فقال:

ونقضُ ذي الوجه وذي التباينِ بحثل هذين لكلٍّ كائنِ وذي التساوي والعموم المطلقِ مثلُهما وذا على العكس بقِي

يعني: أن نقض ذي الوجه أي صاحب العموم من وجه، ونقض ذي التباين كائن أي ثابت لكل منهما أي التقيضين من النسب، مثل ما ثبت لهذين أي ذي الوجه وذى التباين غير منقوضين - فكائن خبر نقيص ذي الوجهين ولكل متعلق بكائن، والباء في بمثل زائدة أو بمعنى على أي على مثل ما ثبت لهذين - والله تعالى أعلم.

والمعنى أنّ نقيضي الّذين بينهما عموم وخصوص من جهة: النسبة بينهما العموم الوجهي مثلما بينهما غير منقوضين كإنسان وأبيض إذا نقضا معا أو نقض أحدهما، إلا أن يكون أعمّ مع نقيض أخص كحيوان ولا إنسان، فالنسبة بينهما التباين إن نقضا معاً، وإن نقض أحدهما كان غير المنقوض أعمّ مطلقاً.

وأن نقيضي المتباينين: النسبة بينهما التباين، مثل ما بينهما غير منقوضين، حيث لا ثالث لهما كقديم وحادث إذا نقضا معاً، وإن نقض أحدهما ساوى

الآخر، وإلا بأن كان لهما ثالث كأبيض وأسود، فبَيْن نقض نقضيهما إن نقضا معا العموم الوجهي، وإن نقض أحدهما كان المنقوض أعمم مطلقاً.

وأن نقيضى المتساويين النسبة بينهما التساوي مثلهما غير منقوضين كإنسان وناطق حيث نقضا معاً، وإن نقض أحدهما باين الآخر.

وإن نقيضى الذين بينهما العموم المطلق كإنسان وحيوان النسبة: بينهما العموم المطلق مثلهما غير منقوضين، لكن ذا الأخير على العكس بقي أي جاء فنقيض الأخص أعمّ، ونقيض الأعم أخصّ هذا في نقضهما معاً، وأما إن نقض الأعم فقط فنقيضه مباين للأخص، أو الأخص فقط فبين نقيضه والأعمّ عموم وجهى.

#### 

### 🖒 ثانياً: الأحكام الأربعة

السَّلْبُ والإيجابُ مطلقَين قدْ سمّاهما الأحكامَ كلُّ من نقَدْ فإن يك الإيجابُ كلياً فكلْ سورٌ له وللنّقيض ليس كُلْ والسَّلَبُ الكليُّ لا شيء وما ناقضه بعض وشبة عُلِما وإنَّ ذاتَ السخص كالكلّية وذاتُ الإهمال كما الجزئية

يعني: أن السلب بمعنى النّفي والإيجاب بمعنى الإثبات حال كونهما مطلقين من السور سماهما الناقد أي البصير من أهل الفن بالأحكام، أي سمّي إيجاب شيء لشيء حكماً وسلبه عنه حكماً. وأمّا مع السور فتحدث لهما تسمية أخرى بسببه، ويكون الإيجاب كلياً، بأن حكم به على جميع الأفراد، وجزئياً بأن حكم به على بعضها، وكذلك السلب.

فالأحكام إذاً أربعة ولكل منهما سور أي لفظ يدل على تعميمه في الأفراد أو تبعيضه فيها مأخوذ من سور البلد المحيط بجميعه أو بعضه، وإلى أسوارها أشار بقوله: فإن يك الإيجاب كليا ....الخ.

فإن كان الإيجاب كلياً، فسوره الموضوع له: كل، وجميع، وما في معناهما، نحو: كل جرم متغير وجميع المتغير حادث، وتسمى القضية حينئذ كلية موجبة لأنه الحكم فيها على جميع الأفراد، وللنقيض أي ولنقيض الإيجاب الكلي الذي هو السلب الجزئي

من السور ليس كل، وبعض ليس، وليس بعض، نحو: ليس كل حيوان إنساناً وبعض الحيوان ليس بإنسان، وليس بعض القضية حينئذٍ وليس بعض الخوان بإنسان، وتسمى القضية حينئذٍ جزئية سالبة لأن الحكم فيها على بعض الأفراد.

والفرق بين هذه الأسوار الثلاثة أن ليس كل، يدل على نفي الحكم عن الكل أي المجموع مطابقة، وعن البعض التزاما، والآخران بالعكس.

والسلب الكلي سوره لا شيء، ولا واحد وما في معناهما، نحو: لا شيء من الجرم بقديم ولا واحد من الجائز بِغَنِيِّ عن الفاعل، وتسمى القضية حينئذٍ كليّة سالبة، لان الحكم فيها على كل الأفراد.

وسور ما ناقضه أي ما نقض السلب الكلي الذي هو الإيجاب الجزئي بعض، وشبهه كواحد، نحو: بعض الذوات عرض، وتسمى بعض الذوات عرض، وتسمى القضية حينئذ جزئية موجبة لأن الحكم فيها على بعض الأفراد، وإنما قال وللنقيض وما ناقضه في الكليتين، لأن الكلية الموجبة نقضها السالبة الجزئية، والكلية السالبة نقيضها الموجبة الجزئية، وبالعكس فيهما عند السالبة نقيضها الموجبة الجزئية، وبالعكس فيهما عند إرادة الاستدلال على صحة الشيء بإبطال نقيضه. كقولك في الكلية الموجبة: كل حادث فهو فعل لله تعالى، فهذه كلية صادقة، ونقضيها الكاذب: بعض الحادث

ليس فعلاً لله تعالى، كما تقول القدرية مجوس هذه الأمة. وكقولك في الكلية السالية: لا شيء من الممكن بواجب على الله تعالى، ونقيضها الكاذب: بعض الممكن واجب عليه تعالى وهو ما كان صلاحاً للعبيد، كما تقول المعتزلة.

قال ابن هارون: ولصحّة هذه القاعدة قال الله عزّ وجلّ ردّاً على اليهود: ﴿إِذْ قَالُواْ مَا أَنزَلَ اللهُ عَلَى بَشَرِ مِن شَيَرُ مَن أَنزَلَ اللهُ عَلَى بَشَرِ مِن شَيَرُ مَن أَنزَلَ الكِتَبَ اللّذِى جَاءَ بِهِ مُوسَىٰ ﴾، وهم يعترفون به، فناقض السلب الكلّي بالإيجاب الجزئي، انتهى.

قال بعضهم يريد أن قولهم: ﴿مَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِن شَىَّةٌ﴾ في معنى لا شيء من بشر أنزل الله عليه كتاباً.

وقوله تعالى في الرد عليهم: ﴿ قُلُ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَبَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله عليه كتاباً. انتهى.

وإنما لم ننقض الكلية الموجبة بالكلية السالبة، والكلّية السالبة بالكلية الموجبة ولا نقيضاهما بغيرهما، لأن التناقض يجب فيه الصدق أحد القضيتين وكذب الأخرى، والكليتان تكذبان في عموم الموضوع مطلقاً أومن وجه، نحو: كل حيوان إنسان ولا شيء منه

بإنسان، وكل إنسان أبيض، ولا شيء منه بأبيض، والجزئيتان تصدقان في مثل ذلك، نحو: بعض الحيوان إنسان وبعض الإنسان أبيض، وبعضه ليس بإنسان، وبعض الإنسان أبيض، وبعضه ليس بأبيض، والله تعالى أعلم.

قوله: (وإن ذات الشخص) أي الشخصية وهي التي موضوعها شخص معين كالكلية، لم أدر ما معنى تشبيهه لها بها، فإن كان في التسوير فهي لا تسور، وإن كان في النقض فهي تكفي في تناقضها الاختلاف في الكيف أي الإيجاب والسلب، إذ لا كمَّ لها.

فقولك: زيد قائم شخصية موجبة، ونقيضها شخصية سالبة، وهي ليس زيد بقائم وبالعكس بخلاف الكلية فلا بد في نقضها من اختلاف الكم مع اختلاف الكيف كما مرّ.

وقوله: (وذات الإهمال كما الجزئية) ما زائدة أي المهملة كالجزئية في أن نقيضها كنقيضها، لأنها في قوتها فهي مسورة بسورها معنى، فقولك: الإنسان حيوان إذا كانت (أل) فيه للحقيقة لا للاستغراق، في قوة بعض الإنسان حيوان، ونقيضها لا شيء من الإنسان بحيوان.

وقولك: الحيوان ليس بإنسان و(أل) فيه للحقيقة

أيضاً في قوة بعض الحيوان ليس بإنسان ونقيضها كل حيوان إنسان، وإنما كانت المهملة في قوة الجزئية لأنه يكفي في صدقها ثبوت الحكم لبعض الأفراد، والبعض الآخر محتمل مشكوك، فأخذنا المحقق وترك المشكوك، والله الموفق.

### \* \* \*

# ثالثاً: مُقتضى النِّسَب من الأحكام

أما التساوي فاقتضى الإيجابا واصطَحَبَ التباينُ اصطِحابا بالسَّلْبِ ووالوجهي بالجزئيِّ وورد المطلقُ كالوجهي إن حُمَّل الأخصُ أمّا إن حُمَّلْ ما عمَّ فهو كالتَّساوي قد جُعِلْ

يعني: أن لكل من النسب مقتضى من الأحكام الأربعة كما أنّ لكل من الأحكام مقتضى من النسب الأربعة، ومعنى كون كل منهما له مقتضى أي مطلب من الآخر إنه إنما يصدق في مقتضاه دون غيره.

أما تساوي المحمول مع الموضوع فإنه يقتضي

الإيجاب، كلياً كان؛ نحو: كل إنسان ناطق أو جزئياً، نحو: بعض الإنسان ناطق، بمعنى أنه لا يصدق إلا في الإيجابين.

واصطحب التباين: بين المحمول والموضوع مع السلب، بمعنى أنه يقتضيه، كلياً كان السلب، نحو: لا شيء من الحادث بقديم أو جزئياً، نحو: ليس بعض الحادث بقديم أي لا يصدق إلا في السلبيه.

والعموم الوجهي بين المحمول والموضوع يقتضي الجزئي، إيجاباً كان، نحو: بعض الإنسان أبيض، أو سلبياً، نحو: ليس بعض الإنسان بأبيض أي لا يصدق إلا في الجزئين.

والعموم المطلق بين المحمول والموضوع كالوجهي، إنْ حُمّل الأخص في كونه يقتضي الجزئيين أي لا يصدق إلا فيهما، نحو: بعض الحيوان إنسان، وليس بعض الحيوان بإنسان.

وكالتساوي إن حمل الأعم في كونه يقتضى الإيجابين أي لا يصدق إلا فيهما، نحو: كل إنسان حيوان، وبعض الإنسان حيوان.

تنبيه: ليس في فن المنطق مفهوم، فكل مفهوم في أمثلته فغير مخرج لشيء، بل أمثلته جارية على

تصحیح أحكامه وقوانینه من غیر اعتبار مفاهیمها، والله تعالى أعلم.

وبعضُ مَن حقّق قال ورَسَمْ ومُطلقا تالٍ ومحمولٌ أَعَمْ قلتُ وفي اللّه ومُطلقا تالٍ ومحمولٌ أَعَمْ قلتُ وفي اللّه أَسَسَ نظر وفي اللّه أَسَدَ وَ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

إذ نقضه بما يُساوي قد ظَهَرْ وما بَنيْ أصحابُ ذا الفنّ على

قاعدةِ يَرون فيها خَلُلا

يعني: أن مَن حقق نِسَب الأشياء ورسمها أي عرَّفها قال: إن التالي لا بد أن يكون أعَمُّ من المقدم، والمحمول أعَمَّ من الموضوع عموماً مطلقاً أي لازم ذلك في صدقهما وهذا في الكليتين مُسَلَّم، إذ لا يصدقان إلاّ في العموم المحمول، نحو: كلما كان الشيء إنساناً كان حيواناً، ونحو: كل إنسان حيوان.

وإما في الجزئيتين فغير لازم إذ يصدقان في عموم الموضوع وخصوص المحمول، نحو: بعض الحيوان إنسان، وقد يكون إذا كان الشيء حيواناً كان إنساناً.

وقال النّاظم معترضاً عليه:

إن (في اللَّذِيّ) بتشديد الياء لغة في الّذي، أسّسه: أي جعله أساساً أي قاعدة نظر (إذ) أي لأجل

أن نقضه بالمساوي ظاهر، نحو: كلما كان الشيء إنساناً كان ناطقاً، ونحو: كل إنسان ناطق.

وقواعد أهل هذا الفن التي يبنون عليها أحكامهم مطردة في جميع المواد لا خلل أي لا نقض فيها، كما قال: وما بني أصحاب ذا الفن.....ال....إلخ.

قلت: والله تعالى أعلم، وما ظهر للناظم واعتراضه معلوم لنا أنه غير خفي على أُجِلاء هذا الفن الممارسين له فلعل ما قالوه من العموم التالي والمحمول مطلقاً أغلبيُّ عندهم فتكون القاعدة نفس الأغلبية فتكون مطردة لا تنقض أغلبيتها بالنادر لأنه إنما ينقضها لوكانت مطلقة، والله تعالى أعلم.

### % # %

## رابعاً: مُقتضى الأحكام من النسب

كلِّيُّ الايجابِ اقتضى للمطلقِ والحكمُ بالأعم ذو تحقّق

وللتساوى ونقيضه اقتتضى

عدمَ هذين وأمَّا المُقتضى للسَّلَبِ الكلِّيِّ فالتباينُ

وغيره فلنقيض كائن

تقدم أن معنى اقتضاء الشيء صدقه فيه دون غيره، يعني: أن كلّي الإيجاب أي الإيجاب الكليّ - من إضافة الصفة للموصوف - يقتضى من النسب العموم المطلق، والحال أن الحكم على الموضوع بالأعم، ويقتضي الاستواء أيضاً، بمعنى أنه يقتضي عموم المحمول للموضوع مطلقاً عند الحكم به، نحو: كل إنسان حيوان، ومساواته له، نحو: كل إنسان ناطق أي لا يصدق إلا فيهما وكذا غيره من الأحكام فلا يصدق واحد منها في غير مقتضاه عند إرادة الحكم به.

ونقيضه أي نقيض الإيجاب الكلّي وهو السلب الجزئي يقتضي عدم هذين أي عموم المحمول ومساواته وهو أي عدمها كون المحمول أخص من الموضوع، أو أعم من وجه، أو مبايناً له، نحو: ليس بعض الحيوان بإنسان، وليس بعض الإنسان بأبيض، وليس بعضه بحجر.

قوله: وأما المقتضى للسلب ..... إلخ.

أي أنّ السّلب الكليّ يقتضي التباين أي تباين المحمول للموضوع، نحو: لا شيء من الإنسان بحجر.

وغيره، أي التباين من النسب وهو العموم المطلق، والوجهي، والتساوي، كائن مقتضى للنقيض

أي نقيض السلب الكلي وهو الإيجاب الجزئي، نحو: بعض الإنسان حيوان، وبعضه أبيض، وبعضه ناطق.

تُنبيه: إعلم أن كل مادة صدقت فيها الكلية الموجبة صدقت فيها الجزئية الموجبة، أو صدقت فيها الكلية السالية مدقت فيها الجزئية السالبة، من غير عكس فيهما.

وأن السالبة تصدق مع نفي موضوعها لأنها لا تفيد وجوده كما لا تفيد عدمه، فيصح حكمها مع عدمه بل ولو امتنع، فقولك: ليس زيد بقائم، يصح مع عدم وجود زيد، بخلاف الموجبة فإنها تفيد وجود موضوعها فلا تصدق مع عدمه، والله تعالى أعلم.

#### 

# 🗁 خامساً: معنى العُموم والخصوص

معنى العموم كثرةُ الأَفرادِ مع قِلَة الأوصاف باطرادِ

وعكسُه الخصوصُ فالأخصُ إنْ

صدق فبالأعبرُّ بالتصدق قَبِنُ ونسفي هدذا نسفي ذاك وعُسلمْ كسذَيسن مَسلُسزومٌ ومسالسه لَسزِمْ ومسا لِسذا لَسزِم ذاك لَسزِمسا والعكسُ لا يلزم فيما قَدُما وكلُّ ما لا يَسلزم الأخصَّا لا يسلزم الأعسَّ مسمّا خصّا

يعني: أن معنى العموم: كثرة الأفراد مع قلة الأوصاف.

وعكسه الخصوص: فمعناه قلة الأفراد مع كثرة الأوصاف باطراد، ذلك فيهما من غير نقض كحيوان وإنسان، فإن الحيوان أكثر أفراداً لإطلاقه على الإنسان وغيره من أنواع الحيوان، وأقل أو صافاً لكونه يقال في حده بأوصافه المختصة به: هو الجسم النامي الحسّاس المتحرك بالإرادة دون النّاطق، والإنسان أقل أفراداً لكونه لا يطلق إلا على أفراده، وأكثر أوصافاً لزيادته على الحيوان بالناطق في حده لأنه فصله الخاص به الذي يفصله عن غيره من أنواع الحيوان فكان يقيد الناطق أخص من الحيوان ومبايناً لأنواعه، وكذا لكل نوع غيره من الأنواع فصل خاص به، يكون به أخص ومبايناً كالصاهل للفرس والناهق للحمار والراغي للإبل والناعي للغنم والخائر للبقر ونحو ذلك.

قوله: فالأخص.....الخ، مفرع

على معنى العموم والخصوص يعني: أنه إن صدق الأخص أي وجد فالأعم قِمنْ - بكسر الميم وفتحها - أي حقيقة بالصدق، ونفي هذا أي الأعم نفي ذاك أي الأخص، والمعنى أن الأخص كالإنسان مثلاً كلما وجد وجد الأعم أي الحيوان ولا عكس، أي يوجد الحيوان ولا يوجد الإنسان، لأن وجود الأخص يستلزم وجود الأعم من غير عكس.

وأن الأعم كالحيوان كلما انتفى انتفى الأخص كالإنسان ولا عكس، إذ ينتفي الإنسان ولا ينتفي الحيوان ولا عكس.

قوله: وعُلِم كذين ...... إلنج، أي وعلم عند المناطقه أن الملزوم والذي لزمه (كذَين) أي الخاص والعام، في أنه إن وجد الملزوم وجد اللازم ولا عكس، وإن انتفى اللازم انتقى الملزوم، لأن انتفاء الأعم يستلزم انتفاء الأخص من غير عكس.

قوله: وما لذا لزم ... إلخ، أي أن كل (ما) أي شيء لزم (ذا) أي الأعم لزم (ذلك) أي الأخص كالجسمية اللازمة للحيوان فإنها لازمة للإنسان، والعكس لا يلزم (فيما) أي الذي قدم بمعنى تقدم وهو الأخص، فليس كلما لزمه شيء لزم الأعم كالناطقية اللازمة للإنسان وليست لازمة للحيوان.

وأن كل (ما) أي شيء لا يلزم الأخص لا يلزم الأعم كالناهقية مثلاً الغير اللازمة للإنسان فلا تلزم الحيوان، ويلزم الأخص ما لا يلزم الأعم كالناطقية للإنسان فيما مرّ.

واعلم أن معنى اللزوم عدم انفكاك الشيء عن الشيء بحيث لا يتخلّف عنه، فلذلك كانت الجسمية لازمة للحيوان لعدم انفكاكه عنها دون الناطقية لانفكاكه عنها أي وجوده بدونها.

ولم أجد من فرق بين الأخصّ والأعمّ، وبين الملزوم واللازم المشبهين بهما ولا معي من الكتب ما أبحث فيه عنهما، إلاّ أني رأيت الأخص ملزوماً والأعم لازماً دائماً ولا عكس، لأن اللازم قد يكون مساوياً فلا يكون أعم إذا كما في الإنسان والناطق، ولعلّ هذا هو الفرق بينهما، والله تعالى أعلم. قوله: مما خصّاً: لم أدر ما مراده به لأني لم أسمع نظمه هذا من أحد، والله الموفق.

وإنْ تسبسايس السلسوازمُ لَسزِمْ ذاك بسمَسلُزوماتِ تسلسك وحَتَسمْ وأحَدُ السمساويسيْس إن تُشفِيْ أوثَسَت الآخرُ فيه يَسقت فيْ يعني: إن تباين اللوازم لزم ذاك أي التباين في ملزومات تلك أي اللوازم وحتم: بمعنى لزم، تأكيد للزوم، فإن الناطقية لازمة للإنسان والصاهلية لازمة للفرس والناهقية لازمة للحمار، فهذا لوازم متباينة، ويلزم من تباينها تباين ملزماتها التي هي الإنسان والفرس والحمار.

قوله: وأحد المتساويين. . . . . . . . . الخ، بمعنى أن أحد المتساويين كإنسان وناطق إن نفى أوثبت يقتفيه أي يتبعه الآخر فيه أي في كل من النفي والثبوت، فنفي كل منهما نفي للآخر، وثبوته ثبوت له، لأن النسبة بينهما التساوي كما مرّ، ولو استغنى به هناك لأغناه عما هنا، والله الموفق وهو أعلم.

### ك سادساً: أنواع التقابل

إن يسكسن الأمسران ثسابستسانِ لا واحدد يُسعسقسل دون السشانسي

والسمشضايفان أما عُقِلا

بدونه فالمتضادين اجعلا

إلاّ فإنْ قابل أمر ما له

سَلَبَ عن محلِ إن قَبِلَهُ

## فعدمٌ وملكه إن مُطلقا فللنقيضينِ أضِفْ ذا حقِّقا

#### أنواع التقابل أربعة:

- ١ ـ تقابل التضايف.
  - ٢ وتقابل التَّضاد.
- ٣ ـ وتقابل العدم والملكة.
  - ٤ ـ وتقابل التناقض.

وذكرها الناظم على هذا الترتيب ؛ يعني: أن الأمرين إن كانا ثابتين أي وجوديين ولا يعقل واحد منهما دون الثاني، بل يتوقف تعقل أحدهما على تعقل الآخر كالأبوة والنبوة مثلاً فهما المتضايفان أي اللذان بينهما تقابل التضايف.

وإن عقل أحدهما بدون الثاني كالبياض والسواد فاجعلاهما المتضادين أي اللذين بينهما تقابل التضاد. وإلاّ يكونا وجوديين، بل كان أحدهما وجوديا والآخر عدمياً فإن قابل أمر ما أي أمر آخر له سلب ـ اللام زائدة ـ أي سلب الأمر العدمي الأمر الوجودي عن محل، فإن قبله أي قبل المحل الآخر المسلوب؛ بأن كان شأنه أن يتصف كالعمى والبصر، فإن العمى سلب

البصر عن من يقبل البصر كالحيوان لا سلبه مطلقاً، وإلاّ لصدق على الحائط أنه أعمى فعدم وملكة أي هذان أي الأمران هما اللذان بينهما تقابل العدم والملكة أو مطلقاً، قبل المحل الأمر المسلوب أو لم يقبله.

أضف ذا: أي المطلق فيه للنقيضين أي الإيجاب والسلب أي فهما اللذان بينهما تقابل التناقض، كقولك: في حائط أو حيوان بصير أو ليس ببصير.

وفي عبارة الناظم غلق، وأبن منها عبارة سيدي أحمد عبد العزيز الهلالي في :

(الزواهر الأفقية في شرح الجواهر المنطقية)، وهي قوله: وإن كان أحدهما أي الأمرين وجودياً والآخر عدمياً، فإن اعتبر في العدمي كون المحل قابلاً للوجودي: كالبصر والعمى بالنسبة إلى زيد مثلاً بخلاف المحائط فعدمٌ وملكة، وإن لم يعتبر كأسود ونفيه فالنقيضان، انتهى.

#### \* \* \*

## 🗁 سابعاً: العلل الأربعة

ما يتوقّفُ عليه السيءُ إنْ يدخُلْ بهِ ومعْه ذاك السّيْ زُكِنْ بالفعل فهو العلَّهُ الصورية

وإن بِـقـوة فـهـو الـمـاديـة

وإن يسكن خبرج وهبو ما بِهِ

ذاك ففاعِليَّة فانتبهِ

أو كان ما الشيءُ لأجله عَرَضْ

فعلَّةٌ غائيةٌ تَمَّ الغرضْ

يعني: أن لكل شيء مفعول عللاً أربعاً يتوقف فِعْله عليها:

١ ـ علة صورية.

٢ ـ وعلَّة مادية.

٣ ـ وعلة فاعلية.

٤ - وعلة غائية.

ووجه الحصر فيها أن (ما) أي الذي يتوقف عليه الشيء إن يدخل به أي كان ذا خلا في ذلك الشيء زكُن أي عُلم، ووُجد معه ذلك الشيء بالفعل، فهو العلة الصورية، كهيئة السرير وتأليف خشبه على الترتيب المخصوص فإنه إذا حصل ذلك التأليف كان سريرا بالفعل.

وإن وُجد معه ذلك الشيء بالقوة فهو العلة المادية

كالخشب للسرير، فإنها قبل التأليف صالحة لأن تكون سريراً.

وإن يكن أي ما يتوقف عليه الشيء خرج أي خارجاً عن ذلك الشيء، وكان هو (ما) أي الذي به أي منه ذلك الشيء فهي علة الفاعليّة، كالنّجار للسرير.

أو كان الذي خرج هو (ما) أي الذي عرض أي فُعل لأجله ذلك الشيء فهو العلة الغائية كالجلوس للسرير.

فالحاصل أن السرير له علل أربع يتوقف عليها:

١ ـ علَّة مادية وهي خشبه قبل التأليف.

٢ ـ وعلّة صورية وهي هيئته بعد تأليف خشبه.

٣ ـ وعلَّة فاعلية وهي النجار للخشب.

٤ ـ وعلّة غائية وهي الجالس عليه، لان السرير
 إنما يراد للجلوس عليه انتهى.

وتم غرض الناظم من نظم هذه القواعد وهي قواعد مطردة في موادها، كثيرة الجدوى فشد عليها يدك.

فالحمد للَّه على التِّمام ثمّ صلاتُهُ على التَّهامي

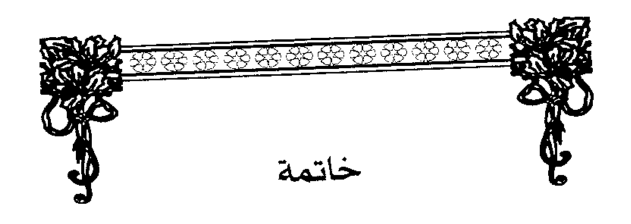
# محسميد وآلمه أُولي السشرفُ وصَحْبه ذوي الهدى نِعْمَ السّلفُ

حمد لله تعالى وهو أهله على تمام هذا النظم، وصلَّى على نبيه التَهامي بفتح التاء نسبة إلى تِهامة بكسرها وهي مكة وما انحطَّ عليها من نجد، محمد صلى الله تعالى عليه وسلم.

وعلى آله (أولي) أي أصحاب الشّرف، وصحبه (ذوي) أي أصحاب الهدى إشارة للحديث المستفيض: «أصحابي كالنّجوم بأيّهمُ اقتديتمُ اهتديتم».

ومدح الآل والصحب بقوله: نعم السلف السلف السلف السلف السلف السفات « رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا فِي قُلُونِنَا عَلَا لِلْإِغْوَنِنَا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ مِنَوُلًا تَجْعَلُ فِي قُلُونِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ عَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ وَهُونَ رَجِيمٌ اللَّهُ.





في حَدِّ المنطق وموضوعه وواضعه ونسبته وفائدته وحكمه.

أما حَدُّه: فقد اختلف فيه هل هو آلة أو علم؟ والتحقيق أنه علم في نفسه آلة لغيره.

فعلى أنه آلة فحدُّه: آلة قانونية تعصم مراعاتها الذهن من الخطإ في الفكر، فالقانون بمعنى القاعدة وتقدم تعريفها.

والفكر: حركة النفس في المعقولات، وأما حركتها في المحسوسات فتخيُّل.

وعلى أنّه عِلْم فحَدُّه: علم يعرف به كيفية الانتقال من أمور حاصلة في الذهن إلى أمور مستحصلة أي مطلوب حصولها فيه، فالحاصل معلوم والمستحصل مجهول، وبعبارة أخرى هو: العلم الموصل إلى مجهول التصور والتصديق، وهما بمعنى.

والمجهول الذي يطلب علمه إمّا عِلْم بمفردٍ من غير حكم وهو التصور، أو مع حكم وهو التصديق.

مثال الأول: كما إذا أردت حصول معرفة الإنسان والحيوان والناطق حاصلان في ذهنك، فكيفية الانتقال أن تقدم الحيوان وتؤخر الناطق، فتقول: الإنسان هو الحيوان الناطق، فالحاصل حدّ، والمستحصل محدود، وهذه الكيفية تؤخذ من المعرفات.

ومثال الثاني: كما إذا أردت الحكم بأن العالم حادث فالكيفية أن تأتي بوصف مناسب لطرفي المطلوب كالمتغير مثلاً فتُوسطه بينهما، فتقول: العالم متغير وكل متغير حادث، وهذه أمور حاصلة في الذهن يطلب بها حصول أمر آخر غير حاصل، وهو: العالم حادث والحاصلة قياس، والمطلوب حصوله نتيجة، وهذه الكيفية تؤخذ من الأقيسة.

وأما موضوعه: فاعلم أن موضوع العلم ما يبحث فيه أي العلم عن عوارضه أي الموضوع أي عن أوصافه الذاتية، كأفعال المكلف للفقه، فإنه يبحث فيه عما يعرض لها من وجوب وغيره، وكالتصورات والتصديقات لهذا العلم لأنه يبحث فيه عنهما.

أما الأولى: فمن حيث أنها توصل إلى تصور مجهول.

وأما الثانية: فمن حيث أنها توصل إلى تصديق مجهول.

فالتصور: إدراك المفرد من غير حكم عليه بنفي أو إثبات، كتصور إدراك معنى زيد والقائم، وكيفية النسبة أى الثبوت والانتقاء بينهما.

والتصديق: التصورات الثلاث مع الحكم الذي هو إيقاع النسبة أو انتزاعها أي نفيها، وعليه فالتصورات الثلاث أجزاء له.

وقيل: التصديق مرادف للحكم وعليه فهي شروط له، وهو معنى قولهم: الحكم على الشيء فرع عن تصوره.

وأما واضعه: فأرسطُو اليوناني، وعَرَّبَهُ المأمون بن هارون الرشيد.

وأما نسبته: فقد أشار لها الأخضري في سُلمه بقوله:

وبعد فالمنطق للجَنان نِسْبتُه كالنّحُو للّسان

وأعظم بها مِن نسبة.

وأشار إلى فائدته أيضاً بقوله:

فيعصِم الأفكارَ عن غَيّ الخَطا وعن دقيق الفهم يكشف الغِطا

وأعظم بها مِن فائدة.

وأما حكمه في الشرع: ففيه أقوال ثلاث ذكرها أيضاً بقوله:

والخُلف في جواز الاشتِغال

بسهِ على ثلاثة أقوال

فابنُ البصلاح والنواوي حرّما

وقال قوم ينبغي أن يُعلما

والقولة ألمشهورة الصحيحة

جوازه لكامل القريحة

مُمارسِ السنةِ والكتابِ

ليهتدي به إلى الصواب

ولا أدري قوله: ينبغي هل على الوجوب أم على الندب؟

وذكر الزّرْ كَشي الأقوال بقوله: وهل يمنع من الاستغال به؟ فيه ثلاثة مذاهب:

١ - قال ابن الصلاح والنووي يحْرُم الاشتغال به.
 ٢ - وقال الغزاليّ من لم يعرفه لا يوثق بعلمه.

٣ ـ والمختار جوازه لمن وثق بصحة ذهنه ومارَس
 الكتاب والسنة، انتهى.

وعدّه بعضهم من فروض الكفاية، فقال: العلم فرض عين وهو علمك بحالتك التي أنت عليها. وفرض كفاية وهو ما عدى ذلك من علوم الشرع من تفسير وحديثه وفقه، وما كان وسيلة لها؛ كعلوم الأدب الثلاثة وهي: النحو والبيان واللغة، وكالأصول والطب والعروض والمنطق، انتهى.

ولا يبعد عندي أن يكون واجباً عيناً لأنه معيار العلوم أي مكيالها النافع في أبحاثها كحدودها ورسومها وبراهينها وصدق موادها وغير ذلك، ولِتَوقف تصحيح العقائد الواجبة عليه وما يتوقف عليه الواجب واجب، ولعلّ من حرّمه لم يظهر عي فائدته أو لم يفهمه على حقيقته. فقد قال السنوسي رحمه الله تعالى: ليت شعري لم حرّمه هؤلاء السّادة، ثم قال ولا بِدَعَفي ذلك أن يقال إنّ ابن الصلاح اشتغل به عشرين سنة فلم يحصل منه على طائل فلذلك حرّمه.

ولما بالغ الأسيُوطيّ رحمه الله تعالى في ذمّه

والتبرئ منه، ونسبه تحريمه لغيره حيث قال: في شرح أرجوزته (عقود الجُمان في علم المعاني والبيان) في آخر بحث المسند إليه: لأنّا معاشر أهل السنة لا نُنْجِس تصانيفنا بِقَذِر المنطق الذي اتفق أكثر المعتبرين خصوصاً المحدثين والفقهاء من كل المذاهب، خصوصاً الشافعية وأهل المغرب على تحريمه، والتغليظ على المشتغلين به وإهانتهم وعقوبتهم، وألف فيه كتاباً سماه: (القول المشرق في تحريم المنطق).

أجابه: محمّد بن عبدالكريم المُغَيْلي بقصيدة في الرّد عليه ومدح المنطق فقال:

سمعتُ بأمرٍ ما سمعتُ بمثلهِ وكلُّ حديث حكمُه حكمُ أصلهِ

ودِدْتُ وربِّ البيتِ أني حاضرٌ

وإذْ لَهُ فَوُدِّي أَن أُجيد الأهله

أيُمكنُ أَنْ للمرء في العلم حُجَّة

ويَنهي عن الفرقان في بعض قولهِ

هل المنطق المعنيُّ إلا عبارةٌ

عن الحق أو تحقيقهِ بعد جهلهِ

معاينه في كل الأمور وهل تَرى دليلاً صحيحاً لا يُردُّ لشكلهِ أريني فَداك اللَّهُ منه قضيةً

على غير هذا تَنْفِها عن محلهِ

فلدَعْ عنك أبداه كَفورٌ وذهَّهُ

رجالٌ وإن أثبتت صحة نقله

خُذِ العلمَ حتى من كفور ولا تُقِمْ

دليلاً على شخص بمذهب مثله

عرفناهم بالحق لا العكس فاستبِنْ

بِهِ لا بِهِمْ إذا هُمْ هداةٌ لأجلهِ

لئِنْ صحّ عنهم ما ذكرتَ فكَمْ وكَمْ

وكُّمُّ عالم بالشرع باح بفضلَهِ

فكلٌ علي ما ينبغي لكلامهِ

فهذا هو التحقيق فارجع لعدله

وإلا فَرُمْ بُرُهان تضليل بعضهم

على منهج يُنجيك مِنْ سُمِّ نَبْلِهِ

قيل: ولأجل هذا صنّف الشّيخ المُغَيْلي كتاباً في المنطق المسمّى: (مختصر لُبِّ الألباب في ردّ الفكر إلى الصّواب).

انتهى ما أردت من شرح القواعد السبع على ما أردت بفضل الله تعالى فجاء كبير الفحوي بغامض علمه، كثير الجدوى مع صغر حجمه، والله أعلم بكل ما فيه بالصواب وإليه المرجع من خطئه والمتاب، والحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين وأفضل خلق الله أجمعين، وعلى آله وأصحابه العدول المبرزين.

ظُهر الاثنين لخمسة بقين من شهر الله صفر، عرفنا الله خيره ووقانا ضَيْره، عام ست وتسعين ومائتين وألف، انتهى.

ثمّ ختم المؤلّف كتابه وقال:

أقسمتُ بالله على كل مَنْ أبصره أبصره أبصره أبصره أبصر خطّي حيثما أبصره أن يدعو الرحمن لي ضارعا بالمغفرة بالمغفرة

اللهم صلّ وسلّم على سيّدنا محمد وعلى آله وأصحابه، وأخر دعواهم أنِ الحمدُ لله رب العالمين.

طبع المخطوطة بالحاسوب/ محمد حسن نور البِرْكانْليّ الصّوماليّ المَقْدشي بإشراف الشّيخ محمّد محفوظ بن سيد بن الشيخ بن فَحْف المسومي الموريتاني، شيخي لهذا الفنّ، وهو مالك

المخطوطة، أطال الله عمره وأدخله فسيح جنّته، ونحن كذلك آمين.

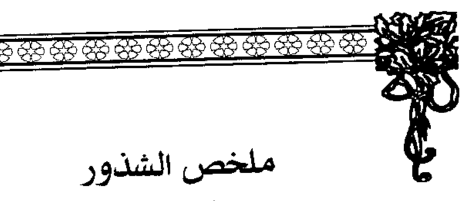
طبعت المخطوطة في ١٤ من شعبان ١٤٢٤ هجرية.

اللهم صلّ على محمّد وآله وصحبه.









### ملخص الشذور للطالب محمد حسن نور الصومالي

هذا الملخص ليس ملخصاً للكتاب كله وإنما ملخص لبعض النقاط فقط.

مثال: العموم والخصوص من جهة، نحو: إنسان وأبيض.

ملخص نقض النّسب الأربعة:

قال الناظم:

ونقض ذي الوجه وذي التباين

بمشل هندين لكل كائن

وذي التساوي والعموم المطلق

مثلهما وذا على العكس بقي

أنّ نقيضي الّذين بينهما عموم وخصوص من جهة النسبة بينهما العموم الوجهي مثل ما بينهما غير منقوضين، كإنسان وأبيض:

١ - إذا نقضا معاً أو نقض أحدهما، كما قال الناظم:

(ونقض ذي الوجه وذي التباين بمشل هذين لكل كانس)

٢ - أو أعم مع نقيض أخص النسبة بينهما كذلك العموم الوجهي.

أولاً: إذا نقضا معاً، أو نقض أحدهما النسبة بينهما عموم وخصوص من جهة مثل ما بنهما غير منقوضين. أ \_ إذا نقضا معاً، نحو: لا إنسان ولا أبيض.

(یشترکان) حمار أسود

(عموم وخصوص من جهة) (عموم وخصوص من جهة)

ب \_ وإذا نقض أحدهما كذلك النسبة بينهما عموم وخصوص من جهة \_ ننقض المحمول وهو (أبيض)، نحو: إنسان ولا أبيض.

(یشترکان)
انسان أحمر
انسان ولا أبیض
انسان أبیض
انسان أبیض
انسان أبیض
اعموم وخصوص من جهة) (عموم وخصوص من جهة)
انتقض الموضوع وهو (إنسان) فنقول: لا إنسان ولا أبیض.

(یشترکان)
حمار أسود

ر ایسترکان)

لا إنسان

لا إنسان

حمار أسود

انسان أبیض

(عموم وخصوص من جهة)

ثانياً: أعم مع نقيض أخصّ النسبة بينهما العموم الوجهي كما سنوضحه في الوصيلة الإيضاحية هذه، نحو: حيوان ولا إنسان.

(یشترکان)

جمل

حیوان

ولا إنسان

إنسان

السان

حیوان

(عموم وخصوص من جهة) (عموم وخصو س من جهة)

ويستثنى من ذلك أعمّ مع نقيض أحس

١ - إذا نقضا معا النسبة بينهما التباس

۲ ـ وإذا نقض أحدهما كان غير ١١ . هو من اعم مطلقاً، كما قال الشارح: (إلا أن يكون أ م م نقيض أخص).

أولاً: الأعمّ مع نقيض أخص النسبة التباين إذا نقضا معاً.

انظر هذا المثال: حيوان ولا إنسان، إذا نقضا معاً النسبة التباين.

وطريقة النقض هنا العكس، حيث نجعل غير المنقوض منقوضاً، والمنقوض السابق مثبتاً.

أولاً: ننقض حيوان ويكون لا حيوان، ولا إنسان إنسان، نحو: لا حيوان وإنسان.

وثانياً: وإذا نقض أحدهما كان غير المنقوض أعمّ مطلقاً أي النسبة بينهما العموم المطلق.

وطريقة النقض: ننقض الموضوع فقط، نحو: لا حيوان ولا إنسان.

أو المحمول فقط، نحو: حيوان وإنسان.

وأنّ نقيضي المتباينين الذين:

١ - لا ثالث لهما مثل: قديم وحادث النسبة
 بينهما:

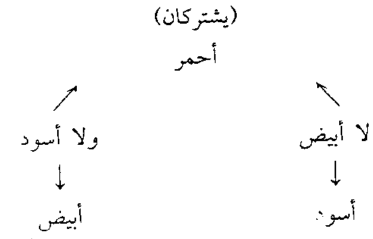
أ ـ التباين مثل ما بينهما غير منقوضين إذا نقضا معاً، نحو: لا قديم ولا حادث.

ب \_ وإذا نقض أحدهما ساوى الآخر، نحو: لا

قديم وحادث، وكذلك قديم ولا حادث.

۲ - وإذا كان لهما ثالث كأبيض وأسود النسبة
 بينهما:

أ ـ العموم الوجهي إن نقضا معاً، نحو: لا أبيض ولا أسود.



(عموم وخصوص من جهة) (عموم وخصوص من جهة)

ب - وإن نقض أحدهما كان المنقوض اءم مطلقاً
 أي بينهما العموم المطلق، نحو: أبيض ولا أسود، ولا
 أبيض وأسود.

وإنّ نقيضي المتساويين النسبة بينهما:

١ - التساوي مثل ما بينهما غير منقه مسى إن نقضا
 معاً، نحو: لا إنسان ولا بشر.

Y - وإن نقض أحدهما باين الا ، ، ، ، ، ، وإنسان ولا بشر .

وإن نقيضي الذين بينهما العموم المطلق كإنسان وحيوان النسبة بينهما:

العموم المطلق مثل ما بينهما غير منقوضين إذا نقضنا معاً، لكن نقيض الأخص أعمّ ونقيض الأعمّ أخص، نحو: لا إنسان ولا حيوان.

٢ ـ وأما إن نقض الأعمّ فقط فنقيضه مباين
 للأخص، نحو: لا حيوان وإنسان.

٣ ـ وأمّا إن نقض الأخص فقط فبين نقيضه والأعمّ عموم وجهي، نحو: حيوان ولا إنسان.

(یشترکان)

بقرة

حیوان ولا إنسان

ل

حیوان عموم وخصوص من جهة)







### ملخص الشذور للطالب/ محمد حسن نور الصومالي

### ملخص الأحكام الأربعة

#### الحكم الأول: الكلية الموجبة:

وأشار النّاظم بقوله: (فإن يك الإيجاب كليّاً فكل سور له).

وإن تكن القضية كلية موجبة، الحكم فيها إثبات الحكم على جميع الأفراد، فسورها اللفظ الدال على تعميم أفراده مثل: كل، وجميع، وعامة، وكافة، وغيره، كقولك: كل إنسان حيوان.

### ● الحكم الثاني: الجزئة السالبة:

وأشار النّاظم بقوله: (وللنّقيض ليس كل).

وهي نقيض الكلية الموجبة، والحكم فيها على نفي الحكم عن بعض الأفراد، وسورها اللفظ الدال على بعض أفراده، نحو: ليس كل، وليس بعض، وبعض ليس، كقولك عند نقض الموجبة الكلية: ليس كل حيوان إنساناف، وليس بعض الحيوان بإنسان، وبعض الحيوان ليس بإنسان.

انظر الأسوار الثلاثة التي ذكرناها، السور الأول: يدل على نفي الحكم على الكلّ التزاماً وعن البعض مطابقة، والآخران على العكس يدلان على نفي الحكم عن الجميع مطابقة وعن البعض التزاماً.

### ● الحكم الثالث: الكليّة السالبة:

وأشار النّاظم بقوله: (والسّلَبُ الكلِيّ لا شيء).

إن تكن القضية كلية سالبة الحكم فيها نفي الحكم على جميع الأفراد، فسورها اللفظ الدال على نفي الحكم، مثل: لا شيء، ولا واحد، كقولك: لا شيء من الجُرْم بقديم.

#### الحكم الرابع: الجزئية الموجبة:

وأشار النّاظم بقوله: (وما ناقضه بعض وشبه علماً). وهي نقيض الكلية السالبة، والحكم فيها إثبات الحكم على بعض الأفراد، وسورها اللفظ الدال على بعض أفراده، مثل: بعض، وواحد، كقولك: بعض الجرم حادث، وواحد من الجرم حادث.

وإنّ ذاتَ الشخص كما الكليّة وذاتُ الإهمال كما الجزئيّة

الشطر الأول من البيت: (وإنّ ذات الشخصية كما الكليّة) هذا بالنسبة للقياس.

وأما الشطر الثاني للبيت: (وذات الإهمال كما الجزئية) معناه أنّ الكلية المهملة يلحق بالجزئية.

وإن تكن القضية كلية مهملة من السور فهي كما الجزئية سلباً وإيجاباً لأنها في قوتها فهي مسورة بسورها معنى.

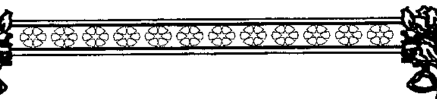
كقولك في المهملة الموجبة: الإنسان حيوان، في قوة بعض الإنسان حيوان.

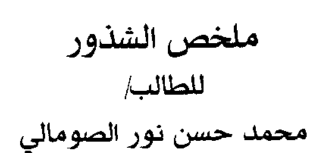
ونقيضها: لا شيء من الإنسان بحيوان.

وكذلك في المهملة السلبية تقول: الحيوان ليس بإنسان، في قوة بعض الحيوان ليس بإنسان.

ونقيضها: كل حيوان إنسان، هذا إذا كانت (ال) في لإنسان للحقيقة لا للاستغراق.







ملخص مقتضى الأحكام من النسب أي: (ما تطلبه الأحكام من النسب).

الإيجاب الكلّي يقتضي أي يطلب من النّسب:

العموم المطلق والحال الحكم على الموضوع بالأعمّ (بحيث يكون المحمول أعمّ من الموضوع)
 كقولك: كلّ إنسان حيوان.

٢ - ويقتضى أي يطلب الاستواء أي مساواته.

كقولك: كلّ إنسان بشر.

وأشار النّاظم ذلك بقوله: (كلتي الإيجاب اقتضى... وللتساوي).

السلب الجزئي يقتضي أي يطلب من النسب:

 العموم المطلق بحيث يكون المحمول أخص من الموضوع.

كقولك: ليس بعض الحيوان بإنسان.

٢ - العموم من وجه، كقولك: ليس بعض الإنسان بأبيض.

٣ ـ التباين، كقولك: ليس بعض الإنسان بحجر.

وأشار النّاظم ذلك بقوله: (ونقيضه اقتضى عدم هذين) أي: عدم عموم المحمول.

(أي: عدم المحمول أعمّ من الموضوع) ومعناه أن يكون المحمول أخصّ من الموضوع، وكذلك العموم الوجهي، ومساواته.

السلب الكلي يقتضي:

تباين المحمول والموضوع فقط.

كقولك: لا شيء من الإنسان بحجر.

وأشار الناظم ذلك بقوله: (وأمّا المقتضى للسلب الكلّى).

الإيجاب الجزئي نقيض السلب الكلّي، له غير التباين، له غير التباين، نحو:

١ - العموم المطلق، نحو: بعض الإنسان حيوان.

٢ ـ العموم الوجهي، نحو: بعض الإنسان أبيض.

٣ ـ التساوي، نحو: بعض الإنسان بشر.

وأشار الناظم ذلك بقوله: (وغيره فللنقيض كائن) غيره أي غير التباين أي أنه يطلب من النسب الثلاثة الباقية.

حد العموم: كثرة الأفراد مع قلة الأوصاف باطراد، نحو: الحيوان والإنسان.

فإن الحيوان أكثر أفراداً لإطلاقه على الإنسان وغيره من أنواع الحيوان، وأقل أوصافاً لكونه.

يقال في حده: هو الجسم النامي الحسّاس المتحرك بالإرادة دون الناطق.

لقول الناظم: (معنى العموم كثرة الأفراد مع قلة الأوصاف باطراد).

حد الخصوص: قلة الأفراد مع كثرة الأوصاف كالإنسان، فإنه أقل أفراداً من الحيوان لكونه لا يطلق إلا على أفراده، كسعيد وصالح وراشد.

وأكثر أوصافاً لزيادته على الحيوان بالناطق، لأن الإنسان يشمل على ما يشمل عليه الحيوان من أوصاف، إضافة على أنه ناطق.

لقول الناظم: (وعكسه الخصوص) أي: عكس العموم الخصوصُ.

العلاقة بين العموم والخصوص وجوداً وانتفاء.

أولاً: وجود أحدهما، كلما وجد الأخص وجد الأعم ولا عكس كالحيوان والإنسان أي كلما وجد الإنسان وجد الأخص الإنسان وجد الحيوان، وبمعنى آخر كلما وجد الأخص يستلزم وجود الأعم من غير عكس.

لقول الناظم: (فالأخص إن صدق فالأعم بالصدق قمن) إن صدق هنا إن وجد.

ثانياً: انتفاء أحدهما، كلما انتفى الأعم انتفى الأخص، نحو: لاحيوان ولا عكس.

لقول الناظم: (ونفي هذا نفي ذاك)، ونفي هذا أي نفي العموم، ونفي ذلك أي نفي الأخص.

اللازم والملزوم من جهة الإثبات والنفي:

أولاً: عند الإثبات الأعمّ لازم والأخصّ ملزوم كالحيوان والإنسان. إن وجد اللازم وجد الملزوم بمعنى إن وجد الإنسان وجد الحيوان.

ملاحظة: ولا يصح أن نستدل اللازم والملزوم إنسان وناطق بحيث يكون ناطق ملزوم والإنسان لازم، لأنه لا يوجد بينهما عموم وخصوص لكونهما متساويين.

لقول الناظم: (كذين ملزوم وما له لزم).

ثانياً: عند النفي الأعمّ ملزوم والأخصّ لازم.

إذا انتفى الملزوم انتفى اللازم كالحيوان والإنسان، وإذا انتفى الحيوان انتفى الإنسان، نحو: لاحيوان.

أما كلام الشارح: لم أجد من فرق بين الأخص والأعم وبين السملزوم واللازم.... إلا أني رأيتُ الأخص ملزوماً والأعم لازماً دائماً ولا عكس، يقصد ذلك من جهة الإثبات.

## أولاً: تعدي صفات الأعم للأخص:

أية صفة لزمت للأعم لزمت للأخص كالجسمية اللازمة للحيوان فإنها لازمة للإنسان ولا عكس لقول الناظم: (وما لذا لزم. . . فيما قدما).

## ثانياً: تعدي صفات الأخص للأعم:

أي: شيء لا يلزم الأخص لا يلزم الأعم كالناهية الغير لازمة للإنسان فلا تلزم الحيوان.

قال الناظم: (وكل ما لا يلزم الأخصا...).

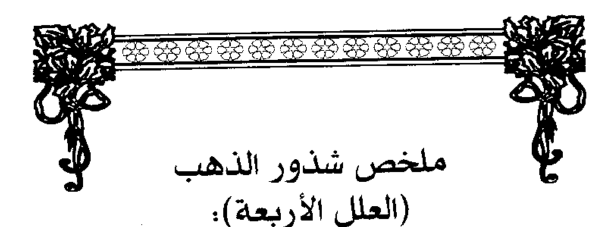
ا - إذا كان الأمران ثابتين ولا يعقل واحد منهما دون الثاني بل يتوقف أحدهما على تعقل الآخر كالأبوة والبنوة مثلاً والنار والدخان، فهما المتضايفان أي بينهما تقابل التضايف.

٢ - وإن عقل أحدهما دون الثاني كالبياض
 والسواد والطول والقصر بينهما تقابل التضاد.

" - إذا كان الأمران أحدهما وجودي والآخر عدمي ثمّ نفى (حَلّ) العدمي الأمر الوجوديَّ عن محل يقبل ذلك الأمر الوجودي كالحيوان مثلاً، فهذا تقابل العدم والمَلَكة.

٤ - وأما تقابل النفي والإثبات فهو تقابل التناقض، كقولك في حائط بصير وليس ببصير.





١ - ما يتوقف عليه الشيء، وكان داخلاً في ذلك الشيء، ووجد معه ذلك الشيء بالفعل فهو العلّة الصورية كهيئة السرير، وكهيئة البيت.

٢ - إن وجد معه هذا الشيء بالقوة فهو العلة
 المادية كالخشب للسرير.

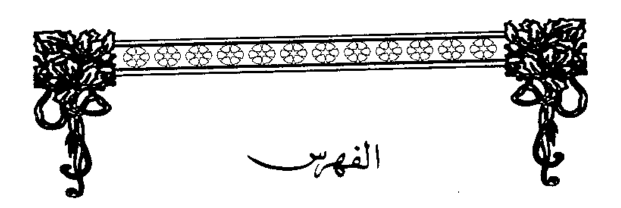
فائدة: القوة إمكان حصول الشيء مع انعدامه.

٣ ـ ما يتوقف عليه الشيء وكان خارجاً عن ذلك الشيء، وبدونه لا يقوم هذا الشيء فهو العلة الفاعلية كالنجار للخشب.

٤ ـ ما كان خارجاً عن ذلك الشيء وفعل الأجله ذلك الشيء فهو العلة الغائية كالجلوس للسرير.







| الصفحة | الموضوع                                   |
|--------|-------------------------------------------|
| ٧      | مقدّمةمقدّمة                              |
| ٩      | القواعد المنظومة سبع                      |
| 4      | أولاً: النُسَب الأربع                     |
| ٩      | ثانياً: الأحكام الأربعة                   |
| ١.     | ثالثاً: مُقتضى النِّسَب من الأحكام        |
| 11     | رابعاً: مُقتضى الأحكام من النُّسَبُ       |
| 11     | خامساً: معنى العموم والخصوص               |
| 14     | سادساً: أنواع التقابُل                    |
| ۱۳     | سابعاً: العلل الأربعة                     |
| 10     | الخاتمةا                                  |
| ۱۷     | قصيدة الشيخ محمّد بن عبد الكريم المُغَيلي |
| 19     | الشذور الذَّهبيَّة على القواعد المنطقيَّة |
| 74     | أولاً: النِّسَب الأربع الأربع             |
| 77     | ثانياً: الأحكام الأربعة                   |
| 71     | ثالثاً: مُقتضى النِّسَب من الأحكام        |

| الصفحة | الموضوع                                  |
|--------|------------------------------------------|
| 48     | رابعاً: مُقتضى الأحكام من النَّسَب       |
| 41     | خامساً: معنى العُموم والخصوص             |
| ٤٠     | سادساً: أنواع التقابلُ                   |
| ٤٢     | سابعاً: العلل الأربعة                    |
| ٤٧     | خاتمة                                    |
| ٥٧     | ملخص الشذور للطالب محمد حسن نور الصومالي |
| ٦٥     | ملخص الأحكام الأربعة                     |
| 79     | ملخص مقتضى الأحكام                       |
| ٧٥     | ملخص العلل الأربعة أ                     |
| ٧٧     | الفهرسا                                  |



