

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

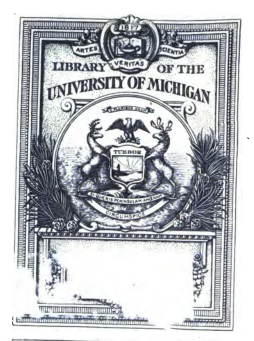
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







BJ 1242 N63 17/5 ESSAIS

# MORALE

CONTENUS

EN DIVERS TRAITES sur plusieurs devoirs importans.

Second Volume.



A PARIS,
GUILLAUME DESPREZ, Imprimeur
& Libraire ordinaire du Roi.
E T JEAN DESESSARTZ, Libraire, rue faint Jacque à Saint Prosper & aux trois Vertus

M. DCC. XV.

Din Ab.
Eyeli
U. n. haw hibany
4-5-1933

nicitized by Google



### TABLE

Des Traités & des Chapitres contenus en ce Volume.

#### DISCOURS.

S vr la necessité de ne se pas conduire au hazard, & par des vegles de santaisse, page I.

#### DISCOURS.

Contenant en abregé les preuves naturelles de l'existence de Dieu , & de l'immortalité de l'ane.

to 4 5-33 Seaso

### DISCOURS.

Où l'on fait voir combien les entretiens des hommes sont dangereux.

#### PREMIERE PARTIE.

CHAP. I. Qu'il n'y a personne en qui les discours des hommes n'ayent produit de manivais effets. Deux sortes de coruption, l'une naturelle & Fautre ajoûtée, que celle - là naît particulierement des discours des hommes,

 De quelle sorte les fausses idées, à légard des biens & des maux, se sorment dans notre esprit, & se communiquent par le langage,

III. Que le langage commun est proprement

Dien. Reb.
Ever.
W. on haw hilany
W-5-1933



### TABLE

Des Traités & des Chapitres contenus en ce Volume.

#### DISCOURS.

S Vr la necessité de ne se pas conduire au hazard, & par des vegles de santaisse, page 1.

### DISCOURS

Contenant en abregé les preuves naturelles de l'existence de Dieu , O' de l'immortalité de l'ane.

10-8-53 Ser

### DISCOURS.

Où l'on fait voir combien les entretiens des hommes sont dangereux. 36

#### PREMIERE PARTIE

CHAP. I. Qu'il n'y a personne en qui les discours des hommes n'ayent produit de mauvais effets. Deux sortes de corruption, l'une naturelle & l'autre ajoutée, que celle l'anaît particulierement des discours des hommes,

II. De quelle sorte les sausses idees, à l'égard des biens O des maux, se sorment dans notre esprit, O se communiquent par le langage,

III. Que le langage commune est proprement

le langage de la concupiscence,

IV. Combien il se glisse de mauvaises choses dans les entretiens.

V. Que l'on se trompe soi-même si l'on pense éviter le danger du langage de la concupif. cence, en disant qu'on parle des choses hu-

mainement.

VI. Autres adresses pour diminuer l'horreur des vices. Villités du silence. Que chacun est obligé de détruire en soi les illusions qui naissent du langage des hommes, & que le moyen le plus propre pour cela est de confideter sur chaque chose ce que Dieu juge. 53

#### SECONDE PARTIE.

CHAP. I. Nos paroles n'ent pas tout-à-fait la même regle que nos jugemens, non plus que nos actions O nos sentimens. Qu'il ne · s'agit sci que de former les jugemens intetieurs. 59

II. Comment on doit regarder toutes les chojes temporelles, leur extreme petitife. Que tout nous en avertit. Le passe trop grand & trap Petit à nos yeux.

III. Gloire humaine, gloire des Saints des méchans.

IV. Vernable idée de ce qu'on appelle Qualité. 66

V. Veritable idée de la Valcur.

VI. Idée veritable des qualités de l'esprit. Ce que c'est que d'avoir de la lumiere & de la force · d'esprit , d'être savant. Que ces qualités humaines sont plus souvent pernicieuses · gu veiles.

# DES CHAPITRES. • VII. Vernables idees des justes & des pecheurs. 85

# DE LA CIVILITE' Chrétienne.

CHAP. I. Comment l'amont-propre produit la cruslité.

92.

II. Qu'il semblemet que la charité nous devante éloigner de la civilisé.

94.

III. Comment la charité peut prendre part aux devens de la crossité.

IV. Avantages que la pratique de la civilisé procure à ceuse envers que on l'exerce. 106

V. Moyen d'accorder ces contravietés apparentes: Regles qu'on dois garder dans la pratique de la civilisé.

# DE LAGRANDEUR. Premiere Partie.

De la nature de la Grandeur, O des devoirs des inferieurs envuers les Grans.

CHAP. I. Infincts contraires des hommes à l'égard de la grandeur. Celui qui porte à honorer les Grans, plus fort que celus qui porte à les mépriser. Source du mépris de la grandeur dans les Philosophes pauvres ou riches. Qu'il n'y a que la Religion qui neus puise faire connoître ce qui lui est din. Il comment la concupicente, la raison G'la Religion s'unissente pour former la grandeur. Conjequeuce de cette doctrine avantageuse aux Rois G'aux Monarchies successores. 118

٧j

ause Princes du Sang. Résolution de la question proposée: Par où les Graus sont dignes de respect.

124

IV. Pompes Or richesses necessaires and Grans.

Et qua les respects exterieurs leur sont dus,

Or meme en un sens les respects interieurs.

Retenue qu'on dou garder en parlant des
Grans.

V. Qu'il est beaucoup meilleur d'avoir attache la grandeur à la naissance, qu'au mevite.

VI. Autre raison d'honorer les Grans, qui naît des avantages que l'ors en tire. Que la cupidité prend dans le monde la place de la charité pour rempler les besoins des hommes, en que c'est cordre politique qui la regle, or qui l'applique au service des hommes. Cause de l'ingratitude des hommes. Que la Religion la doit cornger.

#### DE LA GRANDEUR Seconde, Partie.

Des obligations & des difficultés de la vid des Grans.

CHAP, I. Qu'il n'est permis à aucun homme de survre sa volonté nu de la faire suivre aux autres : qu'ainsi la grandeur n'a pour bus C' pour emploi que de jaire abéir à Dieu. Crime que les Grans commettent en rapportant leur grandeur à aux-memes.

11. Que la mesure du pouvoir des Grans est la regle de leurs devoirs, C' qu'ils sons obligés de faire pour Dieu tout ce qu'ils peuvent. Comment ils doi vent rapporter à Dieu l'hon-

#### DISCOURS

De feu M. Paschal sur la conduite des Grans.

DE LA MANIERE D'ETUDIER chrétiennement. 199

TRAITE DE L'EDUCATION d'un Prince.

#### PREMIERE PARTIE

Contenant les vues generales que l'on doit avoir pour bien élever un Prince 209

### viij TABLE DES CHAPITRES. SECONDE PARTIE.

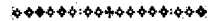
Continant plusieurs avis particuliers touchant les études. 231

REFLEXIONS SUR LE TRAITE de Seneque.

#### DE LA BRIEVETE' DE LA VIE.

Où l'on voit l'usage que l'on doit faire des écrits des Philosophes Payens. 260

Fin de la Table.



### APPROBATION.

Ous soussignés Docteurs en Theologie de la Maison & Societé de Sorbonne, certifions avoir lû & examiné un livre intitulé Essais de Morales, Volume second, composé par le sieur de Chanteresme; dans lequel nous navons rien trouvé que de trèsconforme à la Religion Catholique, Aposequique & Romaine, en soi de quoi nous avons signé, ce 3. Juillet 1670.

N. PETITPIED.
P. BOILEAU



# DISCOURS

SUR LA NECESSITE<sup>\*</sup> de ne se pas conduire au hazard, & par des regles de santaiss.



E's que les hommes sont en teat de connoître ce qu'ils sont, sils se partagent en differens trats, & en differentes prosefions, selon que leur inclination

les y pone, ou que la necessiré les y engage; ce qui produit ce mélange bizarre de
conduions qui se trouvent dans le mondé.
Il n'y a souvent rien de plus trivole & de
moins raisonnable que les causes de ces inclinations; & ce qui les attache à un genre
de vie plutôt qu'à un autre est d'ordinaire si
peu de chose, qu'ils auroient honte de leur
logereté s'ils pouvoient s'en souvenir.

Mais outre ces differentes professions, don: chacune n'est suivie que d'un certain nombre de personnes, il y a une profession commune, & un métier 'general que tous les hommes sont obliges de taile, qui est ce-

Tome II:

Qu'il ne faut point se conduire

lui d'être hommes, & de vivre en hommes. Ce métier est infiniment plus important que tous les autres; il les embrasse tous; il les tegle tous: car les autres sont bons ou mauvais, utiles ou pernicieux, selon qu'ils sont conformes ou contraires aux devoirs de cette condition commune.

On peur dire en general que ces devoirs consistent à vivre & à mourir comme il faur. Vivre, c'est marcher vers la mort; mourir, c'est entrer dans une vie éternelle. Mais comme cette entrée est double, & qu'il y a une des portes de la mort qui nous met dans l'état d'une misere éternelle, & l'autre dans l'état d'une éternelle felicité; il est visible que bien vivre, c'est marcher dans un chemin qui nous mene à ce bonheur qui ne finira jamais; & que vivre mal c'est marcher dans celui qui conduit à l'éterniré de miseres.

Toutes les autres differences que l'on pourroit remarquer entre les diverses routes, que les hommes prennent dans leur vie, ne soat rien en comparaison de cette effroyable difference qui naît de la fin de ces chemins. Tout chemin qui aboutit à la misere éternelle, est malheureux, sût il tout semé de steurs. Tout chemin qui se termine au bonheur éternel est heureux, ne sîtril rempli que de ronces & dépines. Mais la verité est, que ce n'est point ce qui les distingue. Il y a des biens & des maux dans tous les chemins des hommes, & ils autroient bien de la peine d'en faire le choix, quand ils n'y considereroient que l'aise, la se liqué & le plaisit.

par des regles de santaisses.

Aussi n'y considerent-ils gueres que cela, & cependant il n'y a presque point de genre de vie qui n'ait été suivi volontairement par quelque personne, comme le plus agréable de tous. Et ce n'est pas en quoi les hommes sont les plus dérailonnables. Toutes les choses du monde se reduisent d'elles-mêmes à une espece d'équilibre, & & les biens & les maux des divertes conditions le balancent tellement, qu'on les trouve presque dans toutes en une égale proportion. Ainfi l'erreur des hommes consilte principalement en ce qu'ils s'imaginent que leur condition est plus heureuse que celle des autres, ou que celle des autres au contraire est plus heureuse que la leur. Et la verité est, que toutes les conditions sont à peu-près également heureuses ou malheureules.

Ce n'est pas ici le lieu d'étendre ce point, ni de faire voir de quelle maniere la toutume, l'imagination, les passions sont cette égalité de biens & de maux en toutes sortes de conditions. Mais que que force qu'ayent. toutes ces choses pour faire perdre le senument des maux & le goût des biens, rien ne peur détruire l'inégalité qui se tire de la fin de ces chemins : & cette inégalité étant si terrible, il est visible que si les hommes étoient raisonnables, ils n'auroient égard qu'à celles-là, & qu'ils se mettroient uniquement en peine de trouver le chemin qui conduit à l'éternité des biens, & d'éviter ceux qui conduisent à l'étemité des maux.

Le principal soin de ceux qui voyagent.

Viio o

Quil-ne faut point se conduire cest de s'informer du chemin qui mene au lieu où ils ont dessein d'aller; & l'on n'en voit point d'assez imprudens pour s'enque-rir avec soin s'ils trouverout un carolle, un bateau, une bonne compagnie, sans se mettre en peine du lieu où les conduira ce carosse, ce bateau, cette compagnie.

Mais cette impridence que personne ne commet jamais dans les voyages particuliers que l'on fait d'un lieu à un autre dans sa vic, est ordinaire parmi les hommes dans le voyage general de toute leur vie. Ils marchent tous vers la mort malgre qu'ils en ayent. La loi de la nature les prefse, & ne leur permet pas de s'arrêter dans ce voyage. Ils savent sa double fin qui termine certe vie, & la plus grande partie des nations du monde témoigne d'en être persuadée; & neanmoins la consideration de ces deux fins, l'une si terrible, & l'autre si desirable, n'entre presque point dans le choix qu'ils font du chemin où ils marchent toute leur vie. Ils s'informent avec soin de toutes les autres choses, ils prennent garde qu'on ne les y trompe. Ils s'occupent du soin de leur équipage, & de la recherche des commodités de leur voyage. Mais pour le chemin, ils le choisissent avec si peu de discernement, qu'il n'y a rien au monde où ils apportent moins de précaution & moins de soin.

Qui demanderoit à tous les hommes où ils vont, ils répondroient tous d'une commune voix, qu'ils vont à la mort & 2 l'éminité, que toutes leurs demarches les

par des regles de fantaifie. avancent vers ce terme li effroyable, & qu'ils ne savent pas même si chaque pas qu'ils font ne les y fera point arriver. Car tous ces chemins ont cela de commun, qu'on ne voit point si on est proche ou éloigné de leur fin. Mais qui leur demanderoit ensuite pourquoi ils vont par ce chemin plutôt que par un autre, & quel fondement ont ces maximes par lesquelles ils ont ils fait reflexion; qu'ils ont embrasse les premieres lueurs qui les ont frappés, que les regles qu'ils suivent n'ont point d'autre source qu'une coutume qu'ils ont embrasse samen, ou des discours temeraires dont ils ont fait des principes, ou enfin que leurs passions & leurs capriccs.

On comprend affez de quelle sorte on se laisse emporter par l'exemple & par les discours des autres; mais on n'entend pas si bien comment on se forme sur ses pasfions des maximes de conduite; aussi cereffet est insensible, & voici de quelle sorte il arrive. Les homines ne seroient pas hommes, s'ils ne suivoient quelque sorte de lumiere, faulie ou veritable. Leur nature est tellement formée, que la volonté n'embrasse rien qui ne lui soit presenté par l'esprit sous l'apparence de quesque bien. Ils sont donc obligés en quelque sorte de suivre la conduke de la raison. Et quoique le plaisir les attire quelquesois à faire des choses que la raison juge mauvaises ce pernicicules, cela ne peut erre ni continuel ni même fréquent. Ce combat des passions

contre la raifon est trop incommodé; ils ne le pourroient souffrir, & il faut par necessité qu'afin de se rendre la vie supporrable, ils trouvent quelque moyen de les accorder ensemble.

C'est une chose dure d'être méprisé & condanné par les autres, mais il est encore plus dur d'être méprise & condanné par soi-même; parce qu'il n'y a personne que nous aintions micux que nous, & dont nous desirions davantage l'estime & l'ap-

probation.

Il est donc necessaire que les hommes voulant s'estimer eux-mêmes, se rangent sous la conduite de leur raison pour éviter ses reproches; mais parce qu'ils veulent aussi contenter leurs passions, ils font ensorte que leur raison se rendant flexible à leurs inclinations, se forme des maximes de conduite qui y sont conformes, & selon lesquelles elle peur approuver leurs actions. Ainsi ils établissent la paix en eux mêmes par cette mutuelle correspondance de leurs actions & de leurs maximes. Ils pensent comme ils agissent, & ils agissent comme ils pensent : & ils n'ont garde de se condauner eux mêmes, puisque leur volonté suit toujours ce que l'esprit lui present, & que l'esprit prescrit toujours à leur volonté ce qu'elle desire.

C'est pourquoi cette pense de Seneque, Que tous les fous sont mal satisfaits d'euxmêmes, Ommis Fholtatsa laborat fastidio sus, est très-veritable en un sens, & très-fausse dans un autre; & l'on peut dire au contraire avec plus de verué, que c'est le pro-

par des regles de fantaisse. pre des sages d'être malcontens d'eux-mêrnes, Omnis Sapientia laborat fastidio sui. parce que leuis actions ne répondent jamais parfaitement à leurs luniercs. Mais les fous au contraire sont d'ordinaire tièscontens & tiès-satisfaits de ce qu'ils font, parce que leur mison & leur conduite sont d'accord: & c'est aussi ce que nous enscione l'Ecriture, quand elle nous dit, Que Prov. 14 le fou est rempli de ses voies, vis sus re- 24. plebaur stultus : c'est-à-dire, qu'il en est con-

tent & latislait. " Y ayant donc une liaison comme necelfaire entre la conduite des hommes & la tumiere des hommes, il s'ensuit qu'il y a autant de differentes lumieres qu'il y a d'humeurs & de conduires différentes : & c'est ce qu'il est aise de remarquer, quand on considere de près la vie & les actions des hommes. Car il n'y a qu'à les étudier un peu pour remarquer qu'ils ont chacun leurs principes & leurs maximes, dont ils se forment une morale a leur fantaifie.

Ces maximes & ces principes de morale sont les regles dons ils se servent dans le choix de ce chemin qui menc à la vie ou à la mort (ternelle. Car la suive des actions de chacun fait le chemin où il marche durant sa vie: & ces actions sont reglées par les principes sur lesquels il se conduit. De sorte que comme il y a une infinité de mauvais chemins; c'est à dire, de vies déreglées & déraisonnables, il faux qu'il y air aussi une infinité de fausses mora-

Ainfi il n'y a pas seulement une morale

A IIII Digitized by Google

Qu'il ne fant point se conduire de Chrétiens, une morale de Juifs, de Turcs, de Persans, de Bracmanes, de Sabis de Parsis, de Chinois, de Brasiliens, qui consistent dans certaines maximes qui sont communes à chacune de ces societés; mais parmi ceux qui font profession de la même religion, il y a souvent de differentes morales, Iclon les differentes professions, Les Magistrats ont certaines maximes, les Gentilshommes en ont d'autres; il y a une morale de soldats, de marchands, d'artisans, de partisans, & même de voleurs, de bandits, de corsaires; puisque ces gens ont certaines regles qu'ils observent entr'eux aussi fidellement que les autres hommes observent leurs loix, & qu'ils se sont comme les autres une conscience qui approuve leur genre de vie.

Enfin en descendant jusqu'à chaque homme en particulier, on trouvera qu'outre quelques maximes generales dans lesqueles ils conviennent avec ceux de leur Regigion, & de leur possifion, ils ont aussi plusieurs maximes particulieres qu'ils ramafient çà & là, ou qu'ils se forment d'eux-mêmes, dont ils se composent une morale toute differente de celle des autres.

C'est une chose surprenante de consideter le mêlange consus de ces maximes qui sont la mora e des particuliers: car l'on n'y voit pas moins de varieté que dans les visages des hommes, qui sont si admirablement diversisés. Mais ce qu'il y a de plus étounant, & qui sait connoîtte mieux que toutes choses l'excès de l'aveuglement des hommes, c'est la legereté prodigieuse avec laquelle ils embrassent les plus importantes maximes de leur conduite, le peu de soin qu'ils apportent pour discemer la verité d'avec l'erreur, & l'opiniarreté avec la quelle ils s'y aurachent, commé si elles étoient les

plus affirées du monde.

Il s'agit de leur tout, puisqu'il s'agit pour eux d'une étemité de bonheur ou de malheur. Chaque pas qui les avance vers la most, les approche de l'une ou de l'autre de ces deux étemités. Ne semble-t-il donc pas que leur principal soin & leur principale application devroit être de s'instruire des regles ventables qu'ils doivent suivre dans la conduite de toute leur vie, & de tâcher de les discemer de ce nombre innombrable de sausses regles qui sont suivies par ceux qui s'éloignent de la verité?

La diversité autre des maximes qui regnent parmi les hommes, leur devroit laire comprendre que ce n'est pas une chose si aisée que de trouver ce chemin qui mene à la vie, puisque les hommes n'en conviennent pas. S'il étoit si visible, il les autreroit tous par sa clarté: & s'il se trouvoit des hommes assez déraisonnables pour resuser d'y marcher, il ne s'en trouveroit point d'assez aveugles pour le méconnot-

tre.

Cependant, c'est à quoi ils pensent le moins ou à s'instruire de quelle maniere il faut vivre. Ils embrassent pour l'ordinaire sans discernement les premieres maximes qu'on leur en donne, & ils ne remettent jamais en doute celles qu'ils ont embrasses, comme s'il étoit certain que les-

to Dril ne faut point ferondaire premieres instructions fullent toujours les veritables.

C'est ce qui paroît particulierement dans la Religion, qui est la chose du monde la plus importante, & qui fait dans tous les peuples une partie très-considerable de leur morale; car il n'y a point de tementé égale à celle qui porte la plûpart des hommes à sui-vre une Religion plûtôt qu'une autre.

Percepte la Religion Chrétenne, qui a un éclat si grand & si particulier par la lainteté, son antiquité, ses miracles & ses propheties, que ceux qui la suiveint, étant stappés de cet éclat extraordinaire, & qui ne se rencontre nulle part ailleurs, ne peuvent être estimés temeraires de la préserer toute d'un-coup à toutes les autres: outre qu'elle à cet avantage, que plus on en penetre le fond, & plus on y décourrètie lumieres; au lieu que les autres Religions ne peuvent soutenir la moindre recherche & le moindre examen.

Je ne parle donc que de ces aurres Religions qui reguent dans la plus grande partie du monde, & qui prifes ensemble, sont infiniment plus étendues que la Chrétienne. Il n'y a rien de plus extravagant que toutes ces creances; & quand on auroit à defsein inventé des opinions ridicules, sans ralson & sans apparence, on n'auroit pâ mieux y réussir qu'ont fair les auteurs de ces santasques Religions. Elles n'out ni miracles ni propheties, ni rien de capable de persuader des esprits tant soir peu senses. Tout ce que l'on connoit par la raison, par l'experience, par la secture des histoires, les

par des regles de fantaifie. silemini & les convaine de fausseré. D'où -vient donc qu'elles sont suivies par les trois quans du monde? Que le Mahometiline seul roccupe une si vaste trendue de terre? Qu'on demande aux Bracmanes, aux Chinois, aux Tarrares, aux Turcs, pourquoi ils suivent la Religion qu'ils prosessent? S'ils ont sant soit peu de sincerité, il ne répondront aurre choic, finon qu'ils la suivent, parce que leurs peres l'ont fuivie, parce que leurs parens, leurs amis, leur nation, leur Prince la suir. Voilà tout le fondement de leur creance. Cependant, il ne faut qu'un -peu de sens commun pour voir que certe rai-Ion est ridicule : car toute Religion sera veritable par cette regle dans le pays où elle est reçûe. Mais toute fausse qu'elle soit, le commun des hommes n'est pas capable d'y relister, leur csprit y succombe, il s'y rend sans resistance, & en fait le fondement de toute la vie.

Il ny a que les Chrétiens, comme j'ai dit, qu'on puisse exemter legisimement de cette imprudence; quoiqu'il y en ait peut-être plusieurs parmi eux qui ne sont Chrétiens que de la même maniere que les Tures sont Tures, c'est à dire, par la seule impression de l'exemple, sans aucune attache divine dans le cœur, & sans aucune lumiere solide dans l'esprit. Mais comme il est vrai en general, que la morale de tous les Chrétiens est très-solide dans les principes qu'ils tirent de cette divine Religion; il est vrai aussi qu'elle ne laisse pas d'etre sort bizarre & sort peu solide dans l'esprit de la plupart de ceux qui pottent le nom de Chrétiens

12. 20'd no faut point fe conduire

parce qu'ils sont peu instruits du fond de Icur Religion, & qu'ils se donnent la liberté, comme les aurres hommes, de se former d'autres maximes selon leur caprice. Les principes qu'ils prennent de la Religion Chrétienne, ne composent qu'une bien petite partie de leur morale. Ils en ont une infinité d'autres qu'ils ont embrailés au hazaid & sans examen , avec la même reinerité que nous avons temacquée dans cos pemples aveugles. L'exemple de leurs amis & de ceux avec qui ils vivent, les discours de ceux avec qui ils conversent, leur en impriment un très grand nombre d'autres sans qu'ils y pensent. Leur amour-propre & le desir secret de se justifier dans leurs passions, leur en inspire plusieurs, comme nous avons déja dit. Ils forment quantité. de jugemens au hazard fur les rencontres qui se presentent, & ces jugemens demeurant dans leur memoire, & étant favori-fes de l'amour-propre qui les regarde comme des productions qui lui appartiennent, servent de principes en d'autres rencontres semblables: & ainsi ils se forment une morale qui n'est guere moins déreglée que celle des Mahomerans & des Indiens.

Cc qui est admirable, est qu'ils reconnoissent qu'ils ont besoin de maître & d'insttruction pour toutes les autres choses; ils les étudient avec quelque soin; ils sont dociles envers ceux qui les leur montrent; il n'y a que la science de vivre qu'ils n'apprennent point, & qu'ils ne desirent point d'apprendre, ou qu'ils apprennent avec si

Ils font choix des antians, des medecins, des avocats dont ils se servent; ils craignent d'ette trompés dans les moindes choies. Mais ils n'ont aucune defiance quand il ne s'agit de rien moins que de se fauver ou de se perdre pour l'éternité. Tout guide leur semble habile: le premier venu leur est bon, & ils se reposent sur lui avec une parsaite securité. Ainsi ils s'exposent hardiment au voyage de la vie, sans chercher d'autres lumieres que celle de ces maximes fantasques dont ils se sont temerairement

remplis l'esprit.

Où sont ceux qui sont touchés serieusement de la crainte de s'egarer & de prendre une mauvaile route dans leur vie, qui ne desirent rien davantage que de trouver la lumiere veritable pour sy conduire, & qui fassent de cette recherche leur principale & leur plus serieuse occupation? Où sont seux qui se défient d'eux-mêmes, qui marchent avec crainte & tremblement, & qui ont une vigilance continuelle pour regarder où ils mettront leurs pas? Il y en a fans doute, puisqu'il y a des justes & des élus; mais il y en a peu, parce qu'il y a peu de justes & peu d'élus. Le commun du monde marche sans crainte, sans défiance, sans prévoyance, sans reflexion: & suivant temerairement leurs passions & leurs fantaisses, ils s'avancent à grans pas vers la mort, jusqu'à ce qu'ils soient artivés à ce moment terrible qui fait voir aux hommes ce qu'ils n'ont pas voulu voir durant

leur vie; mais qui le leur fait voir imuliement en tirant du fond de leur cœur cœu
paroles de désepoir: Ergo erravimus à via
Sap. 5. 6. veritatis, O justitia lumen non luxit nobis,
O sol intelligentia non est ortus nobis. No us
nous sommes donc egarés de la voie de la verité,
la lumiere de la justice na point lui pour nous.
O le soleil de l'intelligence ne s'est point levé

En considerant avec effroi ces démarches temeraires & vagabondes de la plûpart des hommes, qui les menent à la more & à la mort éternelle, je m'innagine de voir une isle épouvantable, entourée de précipices escarpés qu'un nuage épais empéche de voir, & environnée d'un torrent de seu qui reçoit tous ceux qui tombent du haut de ces précipices. Tous les chemins & tous les senuers so terminent à ces précipices, à l'exception d'un seul, mais très-étroit & très-difficile à reconnoître, qui aboutir à un pont par lequel on évire le torrent de feu, & l'on anive à un lieu de s'heté & de lumiere.

Il y a dans cette isse un nombre infini d'hommes, à qui l'on commande de marcher incessamment. Un vent impetueux les presse, & ne leur permer pas de retaden. On les avertit seulement que tous les chemins n'ont pour fin que le précipice, qu'il n'y en a qu'un seul par où ils se puissent sauver, & que cet unique chemin est très-dissicile à remarquer. Mais non-obstant cet avertissement, ces miscrables sans penser à chercher ce sentier heureux, sans s'en intormer, & comme s'ils le connoissoient pare

par des regles de fantaisse.

15
faitement, se mettent hardiment en chemin.
Ils ne s'occupent que du foin de leur équipage, du desir de commander aux compagnons de ce malheureux vovage, & de la recherche de quelque divertissement qu'ils peuvent prendre en passant. Ainsi ils arrivent msensiblement vers le bord du précipice, d'où ils sont emportés dans ce torrent de seu qui les engloutit pour jamais.

Il y en a seulement un très-petit nonbre de sages qui cherchent avec soin ce sentier étroit, & qui l'ayant découvert, y marchent avec grande circonspection, & trouvant ainsi moyen de passer le torsent, & de sorir de ces précipices, arrivent ensin à un lieu de stirere & de re-

pos.

Peur-être que celui qui disoit à Dieu ces Paroles: Torrentem pertransivit anima nostra, Pf. 123.5. forsitan pertransisset anima nostra aquam intolerabilem: NOTRE ame a traverse le torrent, O peut-être que notre ame auroit passé dans une eau, d'où elle n'auroit pu se tirer, avoit dans l'esprit quelque image de cette sorte. Mais quelque affreuse qu'elle paroisse, elle ne repond nullement à la verifé de ce que j'ai en dessein de representer. Les choses spirituels les sont si hautes, qu'aucune imagination n'y peur aueindre. Toute image est infiniment Eloignée de la realité de leur grandeur. Il n'y a point de proportion entre ce torrent de feu qui recevroit ceux qui tomberoient des precipices de cette isle imaginaire, & l'enfer qui reçoit réellement ceux qui sortent du monde par la mort, après s'être égarés du chemin de la justice.

Cependant cene image, toute imparfaite qu'elle est, suffit pour faire comprendre que l'unique sagesse de ces voyageurs seroit de chercher ce chemin par lequel ils pourroient sauver leur vie; que leur unique bonheur seroit de le trouver, & d'y marcher jusqu'au bout; & que tous ceux qui ne sé mettroient pas en peine de le chercher, seroient insenses & malheureux. Elle suffit pour faire concevoir que toute la curiosité qu'ils auroient pour les autres choles, toute l'ambition qui les porteroit à vouloir dominer fur leurs compagnons, toute l'ardeur qu'ils feroient paroître à la recherche de leurs plaisirs, ne seroient pas seulement vaines & ridicules, mais ne pourroient être l'effet que d'une incroyable stupidité. Qu'est-ce donc que l'on doit dire de la verité dont cette image est si éloignée? Et que peut-on penser de l'aveuglement des hommes qui ont si peu de soin de s'inftruire du chemin de leur salut, qui vivent & marchent au hazard, & qui ne pensent qu'à se divertir durant le voyage de l'éternité ? C'est pour retirer les hommes de cette

cette pour retirer les nommes de cette temerité insense, par laquelle ils se précipitent dans l'enser en suivant leurs caprices & leurs fantaisses, que Dieu les exhorte dans l'Ecriture, avec tant d'instance, d'écouter la sagesse & d'ouvrir les oreilles de leur cœur pour l'entendre. C'est pour cela qu'il les exhorte de la chercher comme les avares cherchent l'argent & les tresors cachés dans la terre: Si quasicris cam quasi pecuniam a & sicut thesauros effoderis illam:

Poy. les premiers chap. du liv. des Prov. Prov. 2.

par des regles de fantaisse. qu'il veut qu'ils en fassent leur bien , leur heritage , leur trefor : Posside Sapientiam , pos- Prov. 4. **si**de prudentiam . . . . O in omni posessione tua acquire prudentiam. TRAVAILLEZ à acquerir la sageße, à acquerer la prudence . . . travaillez à acquerir la prudence aux dépens de tout ce que vous pouvez posseder. Car cette lagesse qu'il leur commande de rechercher, n'est autre chose que la lumiere qui leur est necessaire pour marcher dans les tenebres de cette vie, & pour regler leurs actions selon la justice & la loi de Dieu : & elle consiste tout à connoître le chemin du ciel. C'est pourquoi il est dit expressement, que la sagesse de celui qui est vraiment sin, est de connoure sa voie: Sapientia callidi est intellig re viam suam, & Prov.14. l'Ecriture l'appelle la science du salut, scien- 8. tiam salutis ; parce qu'elle est seule capable Luc. 2. de nous y conduire, & que toutes les aurres 77, sciences s'ans celle-là ne sont que sciences de mort, qui n'ont que la mort pour fin, & qui ne conduisent qu'à la mort. La veritable science des hommes est donc

de connoître leur voie, c'est-à-dire, la voie du salut, la voie de la paix, la voie du ciel.

Leur unique étude doit être d'acquerir cette science; mais le moyen de l'acquerir cst de l'estimer aurant qu'elle le merite. Et 
c'est pourquoi l'Ecriture nous dit encore:

Que le commencement de la sagesse est de faire Prov. de la sagsse son en ce 
toutet les choses que nous pouvons avon en ce 
monde. PRINCIPIUM sapientie, possés sapientiam; O in omni possessime qui acquire 
prudentiam. Car Dicu à voulu que cette 
science si necessaire aux bommes suit de telle

28 Qu'il ne faut point se conduire nature, qu'elle dépendit plus de leur cœur que de leur intelligence & de leur esprit; & que comme elle ne se trouve point par ceux qui ne la desirent pas, ou qui ne la desirent pas comme elle merite de l'être, on ne manquar jamais de la trouver quand on la cherche de tout son cœur.

Ainsi le plus grand pas vers la sagesse est de la desirer & de la chercher sincerement, & d'être vivement penetré du malheur effoyable qu'il y a de vivre au hazard, de suivre temerairement les opinions que l'on a reçstes sans discernement, ce que l'Ecriture appelle, marcher après ses pensées, & faire la volonté de ses pensées, de ne savoir où l'on va, & de ne se mettre pas en peine si la voie que l'on suit nous conduit à la vie

v. 39. Bphef. 2. v. 3.

Num. 15.

ou à la mort.

Je n'ai eu dessein dans ce discours que de combattre cette stupidité monstrueuse; & de persuader, si je pouvois, à ceux qui le litont, & qui n'y ont pas fait jusqu'ici assez de ressexon, que c'est un aveuglement horrible de s'occuper, comme l'on tait dans le monde, de toures les choses dont on se remplit l'esprit; d'apprendre les arts, les exercices, les sciences, & de n'apprendre point la science de vivre, c'est-à-dire, celle de conduire sa vie de la maniere qu'il est necessaire pour éviter l'éternité des missers dont nous sommes menacés, & de parvenir aux biens éternels qui seront la recompense des justes.

Car lorsque cette pensée est fortement gravée dans l'esprit & dans le cœur, & qu'elle fait notre passion dominante, non par des regles de fantaise.

feulement elle nous met dans la voie de trouver la verité, elle nous applique à la chercher, elle nous ouvre les yeux pour la découvrir; mais tien n'est plus capable de diffiper la principale illusion qui nous la cache, qui est cette duplicité de cœur si souvent marquée par l'Ectiure, qui nous fait apprehender de connoître nos devoirs, de 14.00 s. peur que l'obligation que nous avons de les v. II. accomplir ne nous presse trop quand ils nous fac. I. seront une sois connus, & que nous ne soyons v. 8.00 contraints de renoncer à nos passions, ou 4.00 & que nous ne les suivions plus qu'avec un remors incommode qui trouble notre repos & netre plaisir.





# DISCOURS,

CONTENANT EN ABREGE<sup>\*</sup> les preuves naturelles de l'existence de Dieu & de l'immortalité de l'ame

Omme les libertins & les Impies rejettent presque toutes les preuves qui se tirent de l'antorité des livres saints, dont ils croient sapper les fondemens en niant l'existence de Dieu & l'immortalité.

niant l'existence de Dieu & l'immortalité de l'ame, ceux qui défendent la Religion contre eux ont crû qu'ils devoient avoir recours à des raisons naturelles, comme à des principes communs qu'ils ne pour-

roient pas desavouer.

Les uns ont inventé des raisonnemens subrils & meraphysiques, pour prouver l'un & l'autre de ces deux points, & les autres en proposent de plus populaires & de plus sensibles, en rappellant les hommes à la consideration de l'ordre du monde, comme à un grand livre toujours expose à leur vûe.

Je reconnois que ce ne sont pas-là les preuves les plus propres pour conduire à la vraie Religion ceux qui sont assez malheureux pour ne la connoître pas, & que celles qui se tirent des miracles & des propheties qui auxorisent la certitude des Ecti-

Discours de l'exist. de Dieu, & de, &c. 28 tures sont beaucoup plus capables de faire impression sur les esprits opiniaires. Mais je suis persuade en même tems que ces preuves naturelles ne laissent pas d'être soldes, & que pouvant être proportionnées à certains esprits, elles ne sont pas à negliger.

Il y en a d'abstraires & de metaphysiques, comme j'ai dit, & je ne voi pas qu'il soit raisonnable de prendre plaisir à les décrier. Mais il y en a aussi qui sont plus sensibles, plus conformes à notre raison, plus proprotionnées à la plupart des espris, & qui sont telles, qu'il faut que nous nous fassions violence pour y resister: & ce sont celles que j'ai dessein de recueillir dans se discours.

Quesques efforts que fassent les athées pour essace l'impression que la vûc de ce grand monde sorme naturellement dans tous les hommes, qu'il y a un Dieu qui en est l'auteur, ils ne sauroient l'étousser entierement, tant elle a des racines sortes & ptosondes dans notre esprit. Si ce n'est pas un raisonnement invincible, c'est un sentiment & une vûc qui n'ont pas moins de force que tous les raisonnemens. Il ne saut pas se sorcer pour s'y rendre, mais il faut le faire violence pour la contredire.

La raison n'a qu'à suivre son instinct naturel pour se persurder qu'il y a un Dieu createur de tout ce que nous voyons, lorfqu'elle jette les yeux sur les mouvemens si reglés de ces grans corps qui roulent sur nos têtes: sur cet ordre de la nature qui ne se déunent jamais: sur l'enchaînement admirable de ses diverses parties qui se sonDiscours de l'excellence de Dien, tiennent les unes les autres, & qui ne subsiftent toutes que par l'idée naturelle qu'elles s'entreprêtent: sur cette diversité de pierres, de métaux, de plantes: sur cette ftructure admirable des corps animés: sur leur production, leur naissance, seur accroissement, leur mort. Il est impossible qu'en contemplant toutes ces merveilles, l'esprit n'entende cette voix secrette, que tout cela n'est pas l'esfer du hazard, mais de quelque cause qui possede en soi toutes les persections que nous remarquons dans ce grand ouvrage.

En vain s'efforceroit-on d'expliquer les ressons de cette étonnante machine, en difant qu'il n'y a en tout cela qu'une matière vaste dans son étendue, & un grand mouvement qui la dispose & qui l'arrange, puisqu'il faut toujours qu'on nous disquelle est la cause de cette matière & de ce grand mouvement: & c'est ce qu'on ne saun principe immateriel & intelligent, qui ait produit, & qui conserve l'un & l'au-ait produit, & qui conserve l'un & l'au-

Car quel moyen y a-t-il de concevoir que cette masse morte & insensible que l'on appelle mariere soit un être éternel & sans principe? Ne voit on pas clairement qu'elle n'a dans elle-même aucune cause de son existence, & qu'il est ridicule d'attribuer au plus vil & au plus méprisable de tous les êtres la plus grande de touses les perfections, qui est d'être par soi-même? je sens que je suis infiniment plus noble que cette masiers: je la connois & elle ne

me connoît point; & néanmoins je sens en même-tems que je ne suis pas éternel. Il faut donc qu'elle ait aussi-bien que moi une cause de son être; & cette cause ne pouvant être matiere, est ce principe immateriel &

tout-puissant que nous cherchons.

Mais s'il est ridicule de s'imaginer une matiere qui subsiste par elle-même de toute éternité lans cause & sans principe, il l'est beaucoup plus de supposer un mouvement. increé & éternel. Car il est clair que nulle matiere n'a dans soi-même le principe de son mouvement. Elle le peut recevoir d'ailleurs, mais elle ne peut se le donner à ellemême. Tout ce qu'elle en a lui est toujours communiqué par quelqu'autre cause : & quand elle a cesse de se mouvoir, elle demeure d'elle - même dans un éternel repos.

Qui a donc produit ce grand mouvement que nous voyons dans toutes les parties du monde, puisqu'il ne naît pas de la même matiere, & qu'il n'y est pas même attaché par une attache stable & fixe, mais qu'il passe d'une partie à une autre par un changement continuel? Fera-t-on aush de cer accident un être éternel & subsistant par soi-même? Et uc doit-on pas reconnoitre que puisqu'il ne peut être sans cause, & que cette cause n'est pas la matiere, il faux qu'il soit produit par un principe spiriruel?

Que si ce principe est necessaire pour produire ce mouvement, il ne l'est pas moins pour le regler & le borner à la mesine propre pour conserver le monde, &

Discours de l'existence de Dieu, sans laquelle il le détruiroit. Car encore qu'on puille bien s'imaginer que ce mouvement qui forme, arrange & dissout tous les corps, est infinidans l'infinité des espaces; il est certain néanmoins qu'il est fini dans chaque partie, & que s'il étoit ou plus Brand, ou moindre dans ce monde visi-ble, il en changeroit toute la face & le renverseroit entierement. Qui l'a donc réduit à cette proportion où il est? Et comment dans l'infinité des degrés dont il est capable, s'est il trouvé justement dans celui qui a produit cet arrangement si admirable? La matiere d'elle-mêine est indifferente à reœvoir un plus grand ou moindre mouvement. L'un ou l'autre détruiroit l'état present du monde, & le renverseroit entierement. D'où vient donc qu'il s'est trouvé dans cet équilibre si juste? C'est par hakard, dit-on. On le peut dire de bouche; mais je ne sai si on le peut dire serieusement.

Mais outre la matière & le mouvement, nous découvrons encore dans le monde des êtres pensans, parceque nous sommes assurés que nous pensons, & que nous faisons avec raison le même jugement des autres hommes; & la consideration de ces êtres nous mene encore plus directement à la connoiffance de l'immortalité de notre ame, & enfuire a celle de l'existence de son Createur.

Car il est impossible qu'on fasse restexion sur la nature de la matiere, qu'on ne reconnoisse qu'en quelque maniere qu'on en bouleverse les diverses parties, on ne fera jamais ensorte par ces divers arrangemens, O de l'immortalité de l'ame.

que ne se connoissant pas auparavant, elle vienne à se connoître; & que de morte & insensible, elle devienne tout-d'un-coup

vivante, pensante & intelligente.

Que s'ensuit-il de la ? Que puisqu'il est certain que nous pensons & que nous sommes des êtres pensans, nous avons en nous un être qui n'est point mariere; & qui en est réellement distingué. Qui seroit donc capable de l'étruire? Et pourquoi perirat-il étant separé de la matiere, puisque la mariere ne perir pas lorsqu'elle en est separée?

L'aneantissement d'un être est pour nous inconcevable. Nous n'en avons aucun exemple dans la nature. Toute notre raison s'y oppose. Pourquoi forcerions-nous donc notre imagination & notre raison pour tirer ces êtres pensans de la condition de tous les autres êtres, qui étant une sois, ne retombent jamais dans le néant? Et pourquoi craindrions-nous pour nos ames, qui sont infiniment plus nobles que le corps, l'aneantissement que nous ne craignons pour aucun des corps?

Que si nous ne pouvons douter qu'il n'y ait dans le monde des êtres pensans qui ne sont pas des corps, étant certain que ces êtres ne sont pas éternels, qui en sera le principe? Ce ne sera pas la matiere, car étant, pour le dire aint, un néant d'esprit, comment pourroit elle produire un esprit? Ce n'est pas austi un autre esprit lemblable, c'est-a dire, que ce n'est pas l'ame des peres qui produit celles de seurs enfans. Car comment un esprit pourroit - il tirer du

Tome 11.

Discours de l'existence de Dien, néant un autre esprit qui a des pensees & des volontes differentes des siennes, & souvent contraires? Si l'esprit produisoit un esprit, il le produiroit en pensant. Il connoîrroit en soi cette force. Il s'appercevroit de cet effet. Cependant qui s'en est jamais apperçû! Je ne sai pas comment vous avez commence de paroître dans mon sein, disoit la mere des Machabées à ses enfans. Toutes les meres en peuvent dire de même ; & il est bien clair que leur penlee & leur volonté ne contribuent rien à cet ouvrage admirable qui se forme en elles, puisque souvent elles ont des pensees & des volontés contraires à la naissance de leurs

enfans.

Tout ce qu'il y a donc dans le monde nous conduit à la connoillance du Createur du monde, matiere, mouvement, d'elprits. Toutes ces choses nous crient d'une voix assez intelligible, qu'elles ne se sont pas faites elles-mêmes, & que c'est Pf.29, 3. Dieu qui les a faites, pse feat nos, on non

ibli no

2. Ma-

chab. 7.

y. 22.

ipsi nos.

Il a voulu même pour nous détourner de cette imagination impie, que le monde fût éternel, y laisser des caractères sensibles et grossiers, qui sont voir au moins qu'il est nouveau dans cet ordre, sans le quel les hommes ni les animaux ne sauroient vivre. D'où il s'ensuit que les hommes se les animaux sont nouveaux, ce qui suffir pour prouver l'existence de leur Createur.

Car nous ne voyo is point de cause naturelle qui puisse produire de hautes mon-

& de l'immortalité de l'ame. tagnes,& creuser des vallées capables de contenir les eaux de la mer. Qu'on lise toutes les histoires, & l'on ne verra aucun exemple d'une nouvelle montagne qui ait paru dans le monde. Les ven s font quelquefois de petits amas de sable en certains endroits; mais ils ne les élevent jamais à une hauteur considerable, & même ils les détruisent Souvent après les avoir formés. Les tremblemens de terre font de plus grans renversemens; mais on ne lit nulle part qu'ils ayent fair en quelques endroits de hautes montagnes, & on ne le peut supposer que par une hypothèse en l'air que l'experience ne favorise point. Ainsi les montagnes qui sont au monde diminuant tous les jours sensiblement par les pluies & les eaux qui entraîment une partie de la terre, & les vallées au contraire se remplissant de jour en jour, il est visible que ses montagnes ne sauroient durer une éternité dans cet état. & que dans l'espace d'un cerrain nombre

dans l'espace infini de l'éternité. Il est donc certain qu'on ne peut supposer le monde éternel en l'état où il est, c'est-à-dire, dans un état où une partie de la terre est seche & élevée, & l'autre basse & couverte d'eau. Le cours ordinaire des caules naturelles tend à détruire cet état, en couvrant d'eau toute la terre, & nean-

d'années elles seroient applanies, & les vallées remplies. Et il est clair par consequent que si le monde étoit éternel, elles auroient déja été applanies, la moindre diminution sensible étant capable d'aneantir une infinité de fois les plus hautes montagnes

Discours de l'existence de Dieu, moins les hommes ni les animaux terrestres ne sauroient subsister dans un autre. Ils periroient tous sans doute, si la terre se couvoir toute entiere d'eaux. Ils ne sont donc pas éternels non plus que les animaux. Ils ont commencé, & l'on peut remonter par une certaine suite d'années jusqu'à la tige de leur origine.

qu'à la tige de leur origine.

Or quelle sera l'origine & la cause d'un homme? Si nous la cherchons dans la nature, nous n'y en trouverons aucune qui soit capable de produire cet effet. On n'a jamais oui dire que des hommes ayent été produits autrement que par la voie ordi-

naire.

Il est même vraisemblable, que le mouvement otdinaire de la matiere du monde ne produiroit jamais un lion, s'il n'y en avoit point encore sut la terre: comme ce mouvement ne produit point de loup en Angleterre, parcequ'on les y a exterminés.

Mais il est néanmoins certain qu'ils ne produiront jamais un esprit, comme nous avons sait voir, & que la matiere étant privée de pensées, ne viendra jamais à se connoître pour être differenment arrangée. Ainsi il faut necessairement avouer, & que les hommes sont nouveaux; & que toute la terre corporelle étant incapable de produire un homme, il s'ensuit que n'étant pas éternel, il n'a pu être produit que par un être plus puissant que la nature.

Aussi toutes les inventions des hommes sentent la nouveauté, & desavouent l'éternité. Nous ne voyons tien dans le

& de l'immortalité de l'ame.

monde qui marque une plus grande and disquité que celle que l'Ecriune fainte lui auribue. Il n'y a point d'Historiens au-de-là de quatre mille ans. On voit depuis ce tems un progrès persecuel du monde pareil à celui d'un homme qui sort de l'enfance,

& qui passe par les autres âges.

Varion témoigne que des arts qui étoient au monde lorsqu'il écrivoit, il n'y en avoit aucun plus ancien que mille ans. On a toujours avancé à trouver de nouveaux moyens pour soulager la necessité des hommes: & à mesure que l'on remonte plus haur, on trouve toujours les inventions plus imparfaires, & les hommes plus dépourvis. On sait l'origine de presque tous les arts, de toures les sciences, de toutes les polices, de tous les empires, de toures les villes.

Je sai qu'un auteur a ramasse avec les nouvelles inventions qui ont été trouvées depuis quelques fiecles, pluficurs inventions anciennes, qui se sont perdues, dont il a compose un livre sous ce titre : Vetera deperdita, Nova repetita. Mais on peut remarquer dans ce livre même, que ces anciennes inventions n'étoient pas de grand ulage; & sont recompenses avantageusement par de nouvelles inventions plus belles & plus faciles; au lieu que celles qu'on a trouvées depuis peu sont si commodes d'une part, qu'il est impossible qu'elles s'abolissent jamais, étant une fois trouvées; & si faciles de l'autre, qu'il est étrange comment on a puêtre li long-tems lans les trouver.

Discours de l'existence de Dieu,

Qu'y a t-il, par exemple, de plus coma mode à la vie de l'homme que l'art de faire fervir à leurs ouvrages ces deux grans agens de la nature, le vent & l'eau? La plupar des choses ne se font presentement que par les forces qu'on emprunte de ces deux corps. La moindre science des mechaniques semble conduire naturellement à en tirer les usages qu'on en tire, puisqu'on ne cherche d'ordinaire que des forces, & que l'application n'en est jamais difficile.

On peut dire avec assurance que les hommes ne seront jamais si sunples que de se reduire à ne faire qu'à force de bras, ce qu'ils font si commodement par le moyen de l'eau & du vent. Et qu'ainsi l'invention des moulins ne peut jamais perir; & néanmoins cette invention si utile n'est pas fore ancienne, & l'on ne voit point qu'avant le tems de Pline, l'on eût d'autre invention pour broyer les grains, que de faire tourner une meule à force de bras, ou par des animaux. Et quoiqu'il paroisse par cet auteur, qu'il y avoit de son tems certaines meules qui tournoient par le moyen de l'eau, néanmoins la maniere dont il en parle, fait voir que cette invention étoit encore alors peu parfaite & peu commune, puisqu'il ne le rapporte que comme le moyen le moins ordinaire de broyer les grains; au lieu que lorsqu'elle est bien connue elle abolit toutes les autres.

Il n'y a rien aussi de plus naturel & de plus sensible que l'Impression, & l'on n'a pas sujet de craindre que cet art qui éter-

Digitized by Google

I iv. 18. chap. 80.

& de l'immortalité de l'ame. nile toures choles puille jamais s'abolir; mais on a lieu d'admirer comment on a été si long-tems sans le trouver. Les anciens gravoient sur du cuivre. Il leur étoit donc facile de s'imaginer qu'en imprimant sur du papier ce qu'ils avoient grave, ils pourroient écrire en un moment ce qu'on avoit été si long-tems à tracer avec le burin. Si cette idée les eût frappés, & s'ils l'eussent suivie, ils n'auroient pas été long tems sans la perfectionner, & sans trouver le melange d'encre necessaire pour l'impression; & neanmoins il n'y a que deux cens ans qu'on s'est avise de cette invention, qui seroit à l'avenir éternelle, si le monde duroit éternel-.lement.

Que ne peut-on point dire de la poudre à canon, & quelle utilité n'en tire-t-on point pour la chasse & pour la guerre ? Combien un fusil est-il plus commode pour tirer un oileau, que les ares & les arbalètes donc on se servoit autrefois; & de combien de machines incommodes & de peu d'effer s'est-on délivré par le moyen de nos canons & de nos mines? On n'avoit presque point autrefois d'autre moyen pour prendre des villes fortifiées de bonnes murailles, que d'élever des amas de terre pour combaure main à main. Les moindres petites places arrêtoient six mois une armée victorieuse, & Cesar & Alexandre avec toute leur valeur n'auroient pas pris en un an , une des villes fortes des Pays-bas. Les hommes sont trop méchans pour oublier jamais une invention qui seconde si bien leurs passions. La matiere en a toujours **B**iiijGoogle

22. Descours de l'existence de Dieu, été exposee à leurs yeux. La préparation n'en est pas fort difficile. L'experience en étoit aisse ; & neanmoins il n'y a pas long tems qu'elle est dans le monde.

La boussole a de si étranges utilités, que c'est elle seule qui nous a donné la connoissance d'un nouveau monde, & qui lie tous les peuples de la terre par le commerce. Elle est si simple, qu'il y a lieu d'admirer comment les hommes ont pu être si long-tems sans la trouver : car la proprieté que l'aiman a d'attirer le fer, avant toujours été connue, ce qui a souvent donné lieu de faire toucher du fer à de l'aiman , il est difficile de comprendre comment il est arrivé que les hommes n'ayent jamais, ou par hazard, ou à dessein, laisse en liberté quelque aiguille touchée par l'aiman, soit en la faisant nager sur l'eau, soit en la suspendant, & en ce cas ils cussent reconnu sans peine, qu'elle tournoit toujours du même côté. Il en sût arrivé de même, s'ils eussent suspendu un aiman à un fil; car ils auroient vu aussi qu'il tourne toujours un de ses côtes vers un pole, & l'autre vers l'aurre.

Toutes ces inventions & plusieurs autres, sont si faciles, qu'il est impossible que le monde air pu durer une éternité de tems sans les trouver, & elles sont si commodes, qu'il est encore plus impossible qu'étant une sois trouvées elles persistent jamais. Il est donc visible qu'étant nouvelles, comme elles sont, elles sont

des preuves sensibles de la nouveauté des hommes, puisqu'ils n'auroient jamais manqué de les trouver plutôt s'il y avoit toujours eu des hommes: & qu'ils n'auroient pu les laisser perir s'ils les avoient une fois trouvées.

Ainsi tout ce que nous voyons dans le monde nous conduit à croire qu'il n'a pas toujours été, & qu'il y a un être audessus du monde, qui a creé tous les autres. Et c'est en vain que les athées nous reprochent, que cet être est incomprehensible, & que nous admettons ce que nous ne faurions concevoir; car étant infini, il n'est pas errange qu'il surpasse la capacité de nos esprits sinis & bornés. Notre raison peut atteindre jusques à comprendre qu'il y a des choses qui sont, quoi-qu'elles soient incomprehensibles. Mais ce seul être incomprehensible étant admis, il nous rend en quelque sorte toute la nature \*comprehensible; & il n'y a plus de peine à rendre raison d'une infinité de choles qui sont inexcusables sans cela. La -matiere est, parce que Dieu l'a créée. ·Le mouvement est, parce que Dieu l'a produit & le conserve. Ce corps est en ce lieu, parce que Dieu l'ayant creé en une certaine place, il est venu en celle-ci par une suite de changemens qui n'est pas infinie. Il y a des êtres pelans : parce que Dieu les crée lorsqu'il voit des corps prépares à les recevoir. Les montagnes ne · Tont pas applanies, parce qu'il n'y a pas encore assez de tems que se monde dure depuis sa creation pour produire cet effer.

Discours de l'existence de Dieu, Il y a des hommes, parcequ'ils sont nes d'un homme & d'une femme que Dieu crea ily a fix mille ans. Il y a des animaux, parceque Dieu en creant le monde forma aulsi de ces machines animées, donna le moyen de se multiplier & de conserver leur espece par la voie de la generation. Il n'y a point d'histoires plus anciennes que quatre mille ans, parceque le monde n'ayant commence qu'il y a six mille ans, ou environ, il n'est pas etrange que les hommes se soient appliqués d'abord aux arts utiles à la conservation de leur vic, plutôt qu'à écrire & à faire deshiftoires. Tout cela s'entretient & s'allie parfaitement avec ce que l'Ecriture nous enseigne de la Divinité, & de la création du monde.

Mais ceux qui voulant réduire toutes choses aux bornes étroites de leur esprit, refusent d'admettre cet être incomprehenfible, parcequ'ils ne le comprennent pas, n'évitent pas pour cela l'inconvenient qu'ils nous reprochent sans raison, & ne font au - contraire que l'augmenter. Aulieu d'un être incomprehensible qu'ils rejettent, le monde & toutes les pairies du monde leur deviennent incomprehensibles. Ils sont obligés d'admettre en toutes choses une succession infinie de causes dépendantes les unes des autres, fans arriver jamais à une cause premiere & indépendante, quoiqu'il n'y air rien de plus incomprehensible & de plus contraire à notre raison. Pourquoi cet homme est il u monde ? C'est qu'il est né d'un tel pere,

& de l'unmortalisé de l'ame.

& ce pere d'un autre, & ainsi à l'infini.
Pourquoi ce lion est-il sur la terre? C'est qu'il est né de cet autre lion, & ainsi à l'infini. Pourquoi cette partie de matiere est-elle en ce lieu-là? C'est qu'elle y a été poussée de cet autre lieu, & ainsi à l'infini. Il y a infinité par-tout, & par consequent incomprehensibilité par-tout. Et leur esprit est obligée de succomber sous la moindre chose, en se voulant roidir contre ce-lui sous lequel il est juste & glorieux de succomber.



# DISCOURS

OUL'ON FAIT VOIR
combien les entretiens des hommes font dangereux.

Verba iniquorum prævaluerunt super nos ; 💝 impietatibus nostris tu propitiaberis. Plal. 64. verl. 4.

Les paroles des méchans ont prévalu contre nous: mais vous nous accorderez le pardon de nos pechés.

# PREMIERE PARTIE.

#### CHAPITRE

Qu'il n'y a personne en qui les discours des hommes n'ayent produit de mauvais effets. Deux sortes de corruption, l'une naturelle, O l'autre a outée : que celle-là naît particulierement des discours des hommes.



N grand Saint confiderant combien il étoit difficile que les enfans des payens resultassent à l'impression que faisoit sur eux l'autorité de leurs peres, & que

dans la foiblesse de jugement naturelle a cet âge, ils s'élevassent au dessus des personncs

Premiere Partie. nes qu'ils voyoient plus sages qu'enx dans CHAP. pouvoient faire après avoir reconnu leur egarement, étoit de se plaindre avec le Prophete: Que les discours des méchans a-Voient emporte leur jugement & leur raison. VERBA miquorum prevaluerunt super nos: & de demander ensuite pardon a Dieu des pechés où l'exemple de leurs peres les avoir précipités. Et impietatibus nostris tu propitiaberis.

Ceux à qui Dieu a fait la grace de naître Chrétiens & Catholiques, ne peuvent à la verité s'appliquer ces paroles dans ce sens, puisque ceux à qui ils doivent la naissance les ont mis dans la voie de la verité. Ainsi ils ne s'en doivent fervir que pour exciter en eux des sentimens de reconnoissance, en considerant à combien de personnes il n'a pas fais. la même grace qu'il leur a faite, & combien ils lui sont redevables de les avoir exemtés des violences, qu'il est necessaire que les payens & les heretiques se fassent pour vaincre en eux-mêmes les impressions de la coutume & de l'autorité, & pour renoncer à bous les préjugés dont leur esprit s'est rempli pendant qu'ils n'étoient pas encore capables de juger des choses par eux-mêmes : au lieu que la foi ne coûte presque rien à ceux qui ont eu le bonheur d'y être élevés des leur enfance. Mais s'ils ne peuvent se les rendre propres en te lens, ils le peuvent en un autre qui est encore plus general, & qui n'est pas moins important. Car il n'y a personne qui ne doive reconnoître que les discours des méchans ont emporté la raison Toma II.

Chap. L Du danger des entraiens des hommes, qu'ils, ont corrompu son esprit, & l'ont remspli de saux principes & de sausses idées, & même que ces saussets qui naissent des discours des hommes, y sont si fortement gravées, que personne n'en est parsairemene

gueri dans ce monde. Or pour comprendre de quelle sorte les discours des hommes corrompent notre esprit, il faut distinguer deux sorces de corruptions dans l'homme; l'une naturelle, & l'autre ajoûtée. Nous naissons tous dans l'ignorance de Dieu & de nous-mêmes, des. vrais biens & des vrais maux. Nous apportons de plus en naissant une volonte toute plongée dans l'amour de nous-mêmes, & incapable de rien aimer que par rapport à nous. Cette corruption le répand d'abord dans la recherche des plaisirs des sens & des honneurs, ces inclinations étant inseparables de l'amour de soi-même, parce qu'il enserme & l'amour du corps, qui desire le plaisir, & celui de l'esprit, qui se nourrit de Phonneur. Mais ces inclinations generales sont capables d'être beaucoup augmentées & diversifiées, tant par les objets exterieurs; que par les impressions & les opinions de l'espric.



# CHAPITER IL

De quelle sorte les fausses idées, à l'égard des biens & des maux, se forment dans noire esprit, & se communiquent par le langage.

I L n'y a rien où cette corruption ajoûtée paroisse plus clairement qu'en ce qui regarde l'honneur. Ce que s'on appelle honneur en general n'a presque point d'objet certain. Les hommes se placent où ils veulent selon leur fantaisse, & il y a peu de choses honorables qui ne puissent devenir honneus par un autre tour d'imagination. De sorte que quoiqu'il ne dépende pas de l'opinion de nous faire aimer l'honneur, & que cette inclination soit naturelle, il dépend neanmoins de l'opinion de l'attacher à une

chose plutôt qu'à une autre.

Il y a quelque chose de plus fixe dans l'inclination que nous avons pour le plaisir : car tous les hommes aiment naturellement les plaisirs sensibles, & certains objets de ces plaisirs. Neanmoins l'imagination & les opipions ajoûtées de laissent pas d'avoir une extrême force pour agrandir ou pour diminuer l'idée que nous en avons. Elle seroit beaucoup moindre si elle n'étoit sormée que fur notre corruption naturelle; nous y en joignons une autre qui naît de notre imagination, en nous les representant infiniment plus grans qu'ils ne sont ; & c'est souvent ce lurcroît qui naît de l'opinion qui nous emporte, & qui cause la violence de nos pas-Gons. **C**Hōogle 40 Danger des entretiens des hommes.

CHAP.

Cet effet arrive, parce que nous ne connoissons pas seulement les objets de nos passions, mais que nous concevons austi les mouvemens qu'ils excitent dans les autres; & l'idée qu'ils en ont se communiquant à nous, nous nous accoutumons à regarder tes objets, non par notre propre impresfion, mais par cette impression commune & nous ressentons ensuite des mouvemens que nous n'aurions point eus, si l'objet seul avoit agi sur nous. Combien croit-on que la maniere dont on parle dans le monde, de la beauté, de la grandeur, de la gloire, de l'infamie, des afffonts, servent à augmenter ce qu'il y a de naturel dans les passions que ces choses excitent en nous? Cela va fa loin, que l'on peut dire, que cette corruption ajonice est infiniment plus grande que la naturelle.

Outre les objets qui sont naturellement lies avec la concupilcence, & qu'elle regarde directement, les hommes s'étant appliqués à une infinité d'autres, soit comme à des moyens de se procurer ceux-là. soit pour satisfaire aux nécessités de la vie pour en éviter les maux & les incommodites, pour exercer leur esprit & leur curiosité; & enfin ayant trouvé plusieurs verités, ou par la lumiere de la railon, qui n'est pas entierement éteinte, ou par les instructions qu'il a plu a Dieu de leur donner de soi-mê. me & des choses divines, dont toutes les nations ont tire quel ques idées veritables, ils se sont sormé sur tout cela plusieurs autres idées de Dieu, des creatures, des biens, des maux, des vertus, des vices, des choses temporelles & eternelles.

Mais ce qui leur est arrivé en se sormant CHAP.

sidées; est que les choses spirituelles erant LL

ces idées; est que les choses spirituelles erant fort éloignées de leur ame toute plon zée dans les sens, & ne faisant pas une impression vive & sensible sur leur esprit, & étant d'ailleurs peu connues & peu aimées du commun du monde, elles n'ont ordinairement formé que des idées sombres, & obscures, ils ne les apperçoivent presque que par la pointe de l'esprit, dans un éloignement infini. De plus ils les voient seules, destiruées de tout appui, c'est-à-dire, qu'ils ne voient point dans les autres hommes, à l'égard de ces objets, ces passions & ces desirs, qui servent à étendre leurs idées, & à leur faire concevoir les choses comme grandes & desirables.

Il n'ea est pas de même des choses temporelles. La concupiscence les approche d'eux, & les leur fait vivement sentir: & la vivacité de ce sentiment, jointe à l'ardeur qu'ils appet coivent dans les autres pour ces mêmes choses, augmente infiniment l'idée qu'ils en ont. Ils n'en jugent plus par leur prix veritable, mais par ce prix qu'elles ont dans l'opinion des hommes. Ainsi en s'excitant les uns les autres à l'envià les aimet & à les concevoir comme grandes & estimables, elles remplissent premierement tout leur esprit, & ensuite tour

leur cœur.

L'idée qu'ils ont de Dieu, des choses éternelles, du paradis, de l'enser, des vertus comme vertus, des vices comme vices, sont du premier genre: ce sont des idées spirituelles & délicates, peu sensibles, peu

Cij

Chap. II.

Danger des entretiens des hommes. lumineules, peu touchantes, peu distinctes. Tous ces grans objets sont reduits par la foiblesse & l'obscurcissement de l'esprit des hommes, à une petitesse imperceptible, & à peine occupent ils la moindre partic d'un cœur & d'un esprit qui est souvent tout rempli d'une bagatelle. Ils ne coucoivent ni la grandeur de Dieu, ni les joies ineffables du paradis, ni les supplices effroyables des dannès, ni la beauté des vertus, ni la difformité des vices. Ils n'en connoissent presque que les noms, & je ne sai quoi d'obscur, qui répond à ces noms, qui n'a point de soi même de force pour faire impression sur leur esprit ou sur leur CŒUT.

Celles qu'ils ont de la nobleffe, des richeffes, de la grandeur, de la reptration, de la valeur, des qualirés de l'esprit & du corps, qui sont estimées dans-le monde, comme de l'adresse dans les negociations, de l'agrément dans la conversation, de l'éloquence dans les discours, & generalement de tout ce que le monde estime, sont au second genre. Non seulement ils comprennent & ils sentent tout ce que ces choles ont de réalité; mais ils leur attribuent une grandeur qu'elles n'ont pas, qui est formée sur leurs passions & sur les saufses idées qu'ils connossient dans les autres.

Car, comme j'ai déja dit, il suffit de voir qu'une chose est aimée & desirée de pluficurs personnes, pour croire qu'elle merire de l'être, puisqu'en la possedant on se regarde comme environné de tous les jugemens avantageux de cette soule de gens

Premiere Pattie.

mi nous jugent heureux de la posseder. C'est par ces mêmes raisons qu'ils concoivent les objets contraires à ceux que je viens de marquer, comme des maux infiniment plus grans qu'ils ne sont, & qu'ils s'en forment des idées qui les leur font pasoître effroyables, parce qu'ils connoissent Te mépris que le monde en fait, les railleries qu'ils attirent, l'état de rabaissement où ils mettent les personnes dans l'opinion de la plispart du monde. Et comme c'est cet ttat de rabaissement que l'orgueil humain ne sauroit souffrir, il porte à régarder comme de très-grans maux tout ce qui nous y

peut reduire. Cette corruption de notre esprit consiste donc proprement dans la fausseté de nos idées: mais la voie ordinaire par laquelle nous recevons ces fausses idées est le langage, n'étant pas moins vrai des opinions que nous avous de la plispart des choses du anonde, de leur peruesse ou de leur grandeur, que des verités de la foi, qu'elles le communiquent par l'ouie. Fides ex auditu. Car ces idées le sont formées en nous, pour Rom. 18. la plûpart, lorsque nous étions encore in. 7. capables de juger des choses par nous-mêmes, & que nous recevions seulement les impressions que l'on nous communiquoit par les paroles. Dans cet état nous avons oui representer certaines choses commes des biens, & d'autres comme des maux. Ceux qui nous en ont parlé nous ont imprime l'idee de leurs mouvemens, & nous nous fommes accourumes à les regarder de la même sorte, & à y joindre

14 Danger des entretiens des hommes. les mêmes mouvemens & les mêmes pallifion s.

## CHAPITRE III.

Que le langage commun est proprement la langage de la concupiscence.

A corruption qui naît du langage est d'autant plus grande, que les mechans trant infiniment en plus grand nombre que les bons, & ceux qui sont bons ne l'ayant pas toujours été, & ne l'étant pas même parfaitement, parce qu'ils ont en eux les restes de leur corruption naturelle, il arrive par-la que le langage commun est proprement le langage de la concupilcence, & que c'est la concupiscence qui y domine & qui le regle. Les idées de grandeur ou de petitesse, de mépris, ou d'estime, y sont toujours jointes aux objets, selon que la concupiscence se les represente; de sorte qu'il n'est pas étrange que nous fatsant concevoir les choses comme la concupiscence les conçoit, il excite & nourrisse en nous les mouvemens qui naissent de ces fausses idées que la concupiscence s'en forme.

Il n'y a donc personne qui n'ait sujet de gemir de ces plaies que les paroles des hommes ont faites dans son esprit, & qui ne puisse die vertrablement a Dieu, que les discours des méchans ont prévalu sur lui. Ils ont prévalu sur nous dans notre jeunes le lorsque aous n'étions pas capables de leur resister.

& ils prévalent continuellement sur nous par CHAP. I intelligence qu'ils trouvent dans notre efprit, en nous faisant concevoir les choses aurres qu'elles ne sont, ou plus grandes ou

plus perites qu'elles ne sont.

Car il ne faut pas s'imaginer que le desir d'être à Dieu & la conversion même effective reforme entierement cette corruption d'esprit, & nous fasse estimer chaque chose son juste prix. Il est vrai qu'en se donnant à Dicu on le présere à toutes les creatures; mais cette préference est encore bien petite, & ne répond nullement à cette disproportion infinic qu'il y a de Dieu aux creatures, des choses éternelles aux temporelles. Dieu ne l'emporte souvent que de bien peu sur les objets de concupiscence. Nous ne laissons pas d'estimer encore les avantages du monde infiniment plus qu'ils ne meritent d'être estimés. Nous sommes encore près de l'equilibre, & en chargeant un peu la balance, c'est-à-dire, en augmentant un peu l'impression des choses du monde sur notre esprit, elles reprendroient facilement leur empire & l'emporteroient fur Dicu.

Or rien n'est plus capable de produire ce funeste effet, que les discours des hommes du monde, parce qu'ils renouvellent continuellement les fausses idées que nous avons des choses de la terre; qu'ils nous representent toujours celles de Dieu dans cet obscurcissement, & cette petitelle qui les fait mépriser à tant de personnes; & qu'ils enlanglantent & renouvellent ainsi continuellement nos plaies. C'est pourquoi il n'y

Tedi. 13.

A6 Danger des entretient des hommes.
a gueres d'avis plus important que celuir que nous donne le Sage par ces paroles : Veillez sur vous-même , & premez bien garde à ce que vous entendez dire , car il y va de votre perte : CAVE tibs , & attende diligenter auditus tuo , quonsam cum subrurssione tua ambulas. Nos chures viennent ordinairement de nos faux jugemens , nos faux jugemens de nos faux jugemens , nos faux jugemens de nos faux jugemens ; & ces tausses impressions , du commerce que nous avons les uns avec les autres par le langage. C'est la chaîne malheureuse qui nous précipite dans l'enfer.

## CHAPITRE IV.

Combien il se glisse de mauvaises choses dans les entretiens.

I L est difficile de se representer combien il se glisse de mauvaises choses, je ne dis pas dans les conversations des personnes déreglées, mais même dans les entretiens ordinaires que l'on a avec le commun des gens du monde. Je ne parle pas des déduts grossiers dont ceux qui veillent un peu sur eux-mêmes s'apperçoivent assez comme des médisances secrettes, des railleries malignes, des paroles libres, des maximes visiblement fausses. Je parle d'une infinité d'autres choses ausquelles on ne prend pas garde. Une personne ne sauroir ètre un peu attentive aux discours ordinaires des hommes qu'elle n'y apperçoive quantiré de senumens humains contraires

Premiete Partie.

Le veriré. On justifie la colere, la vengeance, l'ambission, l'avarice, le luxe. On parle avec estime de quantité d'actions que Dieu condanne. Tous les vices mediocres sont presque approuvés. On ne les condanne que dans seur excès.

Quand on éviteroit même ces sortes de défauts, il y en a d'autres qui paroissent presque inévitables. Il n'est pas à propos de parler souvent des choses de Dieu: il saut donc s'entretenis de celles du monde: or cet entretien n'est jamais sans danget. On ne sauroit en parler, ni en entendre parler sans y penser, & t'on n'y sauroit penser sans renouveller dans son esprit les idées que l'on en avoir, & que les autres en ont & saures en ont equent plus capables de faire impression sur

notre esprit.

De plus, l'entretien ordinaire des hommes est accompagné de ces deux choses. de l'oubli de Dieu, & de l'application aux choses du monde, & ces deux choses sont la source de toutes les tentations. Adam ne s'est perdu dans son innocence qu'en oubliant Dieu, & en s'attachant dans cer oubli à la contemplation de la beauté des creatures & de soi-même. Combien l'homme pecheur est-il plus capable de se cor-rompre par la même voie? Que fair-on autre chole dans ces entretiens, que d'admirer les qualités humaines, les choses éclatantes, miles, commodes selon le monde? Il ne faut pas d'autre peché pour se perdre, que d'aimer tellement ces choses, que l'on les préfere à Dieu. Or qu'est-ce qui y peut

B Danger des entretiens des hommes.

plus disposer, que d'en parler, d'en entendres parler avec et linne. & de s'en remplir sans

cesse en oubliant Dieu ?

Il est même impossible que la plupart de ces discours humains dans lesquels on met la Religion à part, ne soient remplis de faussetes. Car la Religion est si etroitement liée à toutes les choses du monde par le rapport qu'elles ont à la fin derniere, qui est Dieu, que l'on ne sauroit juger d'aucune que par ce rapport. C'est par-là qu'elles sone avantageules, ou desavantageuses, innocentes ou dangereuses, estimables, ou méprisables, bonnes on mauvailes. Le prix qu'elles ont en elles-mêmes n'est rien. Elles l'empruntent toutes du rapport qu'elles ont au souverain bien. Ainsi en les détachant, comme l'on fait dans les conversations ordinaires du monde, de la vue de Dieu & de l'autre vie, il est impossible que l'on n'en parle faussement, & que les discours qu'on en fait ne soient des sujets d'illusion à tous ceux qui les écoutent.



#### CHAPITRE V.

Que l'on se trompe soi-même, si l'on pense éviter le danger du langage de la concupiscence, en disant qu'on parle des choses humainement.

L y a des personnes qui croient éviter ce danger en faisant entendre que les choses dont elles parlent, se peuvent regarder comme par deux faces differentes, selon le monde & selon Deu, & en marquant qu'elles n'en parlent que selon le monde & selon les sentimens humains. Et c'est ce qu'elles expriment ordinairement par ces termes : humainement parlant. Humainement parlant, disent-elles, c'est un état fort heureux que celui des personnes de grande qualite. Il a raison, humainement parlant, d'être sort offense de ce procedé. Humainement parlant, on ne sauroit trouver à redire à son ressentiment. Humainement parlant, c'est un grand desagrément que cela. Elles croient assez marquer par-la, qu'on devroit juger autrement de ces choses, si on les regardoit par une autre vûe. Mais il y a grand sujet de craindre qu'il n'y ait une illusion secrette dans ces sortes de discours, & qu'lls ne naissent d'une adresse d'amour-propre, qui ne pouvant étouffer entierement la lumière de la verité & de la Religion, qui condanne ces sentimens que nous appellons humains, est bien-aise de s'y appliquer sans scrupule par ce détour,

Danger des entretiens des hommes.

CMAP.

Pour découvrir cette secrette tromperie. il faut confiderer que ces sentimens qu'on appelle humains, & dont on parle dans ces rencontres, sont des sentimens de concupis cence contraires à la loi de Dieu & à la justice éternelle. Tout ressentiment humain d'une offense est injuste, parce qu'il naît de l'amour-propre ; & qu'il est injuste que nous nous aimions de cette forte d'amour qui demeure en nous-mêmes, & ne le rapporte point à Dieu. Il est injuste aussi que nous ne couvrions pas une offense legere par tant de raisons divines que nous avons d'aimer le prochain. Il est injuste que nous soiyons affliges du mal qu'il nous a fait, & que nous ne soiyons pas affliges du mal qu'il s'est fair à lui-même. La plupart des jugemens par lesquels nous regardons certaines qualités hu maines comme avantageules, sont de même faux & dérailonnables. Il est faux absolument que la grandeur soit un avantage. Elle sert à procurer certains petits contentemens humains, & pour l'ordinaire elle nuit infiniment pour le salut. Or ce qui ne sert que pour les fins petites & balles, & qui nuit pour des fins très-importantes, est absolument parlant desayantageux. Cependant ce que l'on fait par ce detour, par lequel on prétend parler de ces choses humainement. cst que l'on se cache ce que ces jugemens ont de faux & d'injuste, pour n'y voir que ce qu'ils ont de conforme à notre cupidité.

En effet, quand nous nous servons de ces termes, humainement parlant, nous ne voulons pas dire saussement parlant, injustement parlant, déraisonnablement parlant. Premiere Partie.

Nons ne fommes mullement frappés de ces Char, idées. Nous confiderons simplement que les choses dont nous parlons sont très-conformes au naturel des hommes, & nous ne mêlons dans cette vûe aucune improbation, ni aucun desayeu de la fausteté qu'elles renferment. Nous y joignons plucôt une secrette approbation, par laquelle nous couvrons ce qu'elles peuvent avoir de mauvais & de faus, sous cereme d'humain, qui l'adoucit & le cache.

Il femble, à nous entendre parler, qu'il y ait comme trois classes de sentimens, les uns justes, les autres injustes, & les autres humains, & trois classes de jugemens, les uns vrais, les autres faux, & les autres humains. Cependant il n'en est pas ainsi. Tout jugement est vrai ou faux: tout sentiment est juste ou injuste, & il faux necessairement que ceux que nous appellons jugemens & sentimens humains, se reduisent à l'une ou à l'autre de ces classes. Et pour être humains, c'est-à-dire, conformes à la cupidité des hommes, ils n'en sont ni moins condannées, ni punis moins severement de Dieu.

Il est permis de parlet humainement des choses lorsqu'on en parle comme S. Paul : Nonne camales estis, & secundum homunem 1. Cor. 3. ambulatis? Il dir que les Corinthiens agis v. 3. soient humainement, & qu'ils se conduifoient selon l'homme; mais ce n'est pas pour excuser cette conduite, c'est plusôt pour la condanner, pour en faire un sujet de reproches, pour en faire voir la source. Ce n'est pas la l'usage que nous saisons de ces termes, nous les employons pour cou-

CHAP.

yrir, pour dininuer, pour excuser les vices, & pour appliquer notre esprit & celui des autres à une fausse apparence qui nous les fair paroitre consormes à la raison, telle qu'elle est dans le commun du monde, c'est-à-

dire, à la raison corrompue.

Mais s'il y a une illusion secrette dans l'usage de ces termes, quand on s'en sert pour excuser, ou envers soi, ou envers les autres, des actions qui sont mauvaises devant Dieu, en appliquant l'esprit à considerer qu'elles iont conformes aux maximes reçûes parmi les hommes, ou à la fin que celui qui les fait se propose, ce qui les fait regarder com-me raisonnables; il est permis au contraire de s'en servir pour faire condanner davantage certaines actions, en failant remarquer qu'elles ne sont pas même conformes aux loix du monde, ni aux interêts de celui qui les fair. Car comme cette circonstance marque un excès d'aveuglement & de passion qui rend l'action plus mauvaise devant Dieu, il est juste de la faire considerer aux hommes, de sorte qu'il se trouve que l'usage de ce terme est plus legirime pour condanner le mal que pour l'excuser.



#### CHAPITRE VI.

Autres adresses pour diminuer l'horreur des vices. Utilité du silence. Que chacun est obligé de détruire en soi les illusions qui naissent de lungage des hommes, O que le moyen le plus propre pour cela est de considerer sur chaque chose ce que Dieu en juge.

E n'est pas seulement dans cette occafion, mais dans une infinité d'autres, que nous nous servons de cette adresse de diminuer les vices en ne les considerant que par certaines saces qui ne nous representent pas ce qu'ils ont d'horrible, & qui ne donnent lieu d'y voir que ce qu'ils ont d'attirant &

d'agréable.

Quelle idée donne le mot de galanterie? l'idée de quelque chose d'agreable & à l'esprit & atix sens; & cependant on couvre sous ce mot les plus grandes infamies. Comment parle-t-on d'un homme qui s'est vengé, qui a tué en duel un ennemi, qui a repousse un affront d'une maniere haute & siere? Comment parie-t-on d'un hommo qui s'éleve dans l'Eglise par une ambition déreglée? On trouvera que tous les termes, dont on se sert, ne nous sont rien concevoir dans tout cela que de sont rien concevoir dans tout cela que de sont pardonnable, & qu'il saut par consequent que nos vûes soient bien éloignées de celles de Dieu, puisqu'il condanne les hommes à l'enser pour ces actions où l'on ne conçoit presque nien de criminel.

§4 Danger des entretiens des hommes.

Les hommes en sont venus jusques à un tel point de corruption, qu'il n'est poine honteux parmi eux de n'être pas homme de bien. Un homme dit , sans crainte de se deshonorer, qu'il ne vaux rien. Il le die pour le faire croire. On le croit: & ce qui est étonnant, on ne l'en estime pas moins; on n'en a pas même pitié. C'est que l'on attache uniquement son esprit à une certaine honnéteté apparente qu'il y a dans cet aveu de bonne foi de son déreglement, & que l'on ne passe pas plus avant C'est toute l'impression, que nous font ces sortes de discours. Nous aimons ceux qui les font à cause de leur bonne soi ; & nous ne les plaiguons pas à cause de leur misere & du peu de sentiment qu'ils en ont, parce que ces discours nous font sentir l'une & nous cachent l'autre.

C'est pourquoi il n'y a pas d'homme de bien qui n'ait sujet de faire continuellement à Dieu cette priere: Domine, libera animana meam à labus iniquis & à lingua dolosa. SEIGNEUR, delivrez-mon ame des levres injustes & de la langue trompeuse. Les discours des hommes sont pleins d'illusion & de tromperie. On y loue ce qu'il y faut mépriser, & on y méprise ce qu'il faut louer. On y porte à desirer ce qu'il faut suir, & à craindre ce qui n'est point à craindre. On y represente comme heureux ceux que l'on doit regarder comme miserables, & comme milerables ceux que l'on doit confiderer comme les plus heureux des hommes. Et ce qui est étrange est que les discours des gens de bien ne sont pas exemts de cette seduc.

₹f. 119.

CHAP.

VI.

Digitizac<del>o</del>by Google

Premiere Partie.

tion, parcequ'ils empruntent du monde CHAP. fon langage en plusieurs occasions, & qu'ils font meine fouvent obligés de l'emprunter; car on ne les entendroit pas, si leur langage étoit si different de celui des autres. Ils appellent quelquefois blens ce que le monde appelle biens, & maux ce que l'on y nomme des maux. Ils sont obliges de parler avec estime de plusieurs chôses que le monde estime trop; & leurs discours étant pris par les autres dans le sens auquel on les prend dans le monde, & ceux qui les entendent y appliquant leurs propres, idees, recontribuent contre leur intention, à augmenter ces fausses impressions, qui sont la source de tous les vices. Desorte que quand on demande à Dieu d'être délivre, ab ho- prov. 24 mue qui p rversa loquitur, DE l'homme qui neue des discours corrompus, on ne doit pas seulement y comprendre les méchans, mais on doit ensermer dans cette priere tout ce qui participe à cette infection generale, qui

est répandue dans le langage des hommes. C'est ce qui rend le silence si utile, & qui l'a fait tant recommander par les Saints . Parcequ'empêchant que ces fauffes idées qui one été imprimées dans nos esprits par les discours des hommes, ne soient renouvelles par ces mêmes discours, il les rend moins vives & plus faciles à effacer. Mais parcequ'il n'est pas possible que ceux qui sont engasés dans la vie du monde se separent des entretiens & de la conversation du monde, & que ce commerce fait même la plus grande occupation de leur vie, il faut qu'ils Cherchent d'autres remedes & d'autres pro-

Danger des entretiens des hommes.

CHAP. Creatifs pour resister à cette corruption;

YL

Car s'il est necessaire qu'ils vivent dans le monde pour satisfaire à leur engagement, il est encore plus necessaire qu'ils ne s'y corrompent pas. Il n'y a nulle necessité, nul engagement, qui nous oblige de remplir noure esprit de saussettes, & de vivre ainsi dans une continuelle illusson. Et personne ne doit être si malheureux, que de croire que le mensonge & l'erreur soient le partage de

La condition & de son état.

Or comme l'erreur ne peut être détruite que par la lumiere de la verité, il est bien clair que l'unique moyen de dissiper ces renebres que les discours des hommes répandent continuellement dans notre esprit, est de se remplir aussi continuellement des principes de verité qui y sont contraires. Et c'est pourquoi saint Chrysostome disoit à son peuple, qu'il ne cesseroit jamais de lui dire, qu'il jugeat des chos s' par ce qu'elles ont de réel & de veritable, & qu'il ne se lassat pas emporter aux fausses opinions : qu'il apprit ce que c'est que d'être esclave, d'être pauvre, d'être noble, d'être heureux, ce que c'est qu'une passion. Voila, selon ce Pere, la veritable science des hommes, qui ne consiste pas dans une connoissance sterile de choses qu'il est aussi bon d'ignorer que de savoir, mais dans celle des verités qui sont les principes de nos desirs & de nos actions; & par consequent de notre bonheur ou de notre malheur Eternel.

Mais parcequ'en voulant juger des choles dans la verité, les images des imprestions que les hommes en ont, & des juge-

CHAP. V L

mens qu'ils en forment, nous troublent & nous obscurcissent l'esprit; il faut tâcher d'oublier & les hommes & nous-mêmes, & de considerer seulement sur chaque chose ce que Dieu en juge. Car la persection de l'homme consistant à aimer les choses comme Dieu les aime, la voie de tendre à cette persection est de tâcher de les voir comme il les voit, n'y ayant que cette vite veritable qui puisse regler notre amour. Cette seule reslexion suffiroit souvent pour saire disparoître à nos yeux toute la grandeur imaginaire que nous donnons aux choses humaines & temporelles: & pour nous faire voir ce que notre amour propre est bien-aise de n'y pas voir, afin de s'en occuper plus tranquillement.

Pour entrer donc dans cet esprit, il faut être vivement persuadé qu'il n'y a que le jugement que Dieu forme des choses qui soit veritable; que ce sera sur ce jugement de Dieu que nous serons tous jugés; qu'il est la regle unique de nos actions, & qu'étant la verité même, tout ce qui s'en éloigne est saux & trompeur. Je dis qu'il en faut être vivement persuadé, a fin que nous nous accoutumions de rapporter a cette regle les jugemens & les discours que nous appellons humains, & que nous soiyons convaincus, que quelque raisonnable qu'ils nous paroissent, ils sont tels en estet que Dieu, c'est-àdire, la verité, les juge, & que les Anges &

les Saints les voyent.

C'est en cette maniere que nous pratiquerons l'avis que nous donne saint Paul, lorsqu'il nous commande de marcher bon-

16y Google

B Danger des entretiens des hommes, &c. nêtement comme dans le jour. Car ce jour CHAP. n'est pas celui du solcil, c'est la lumiere de ٧I. Diou, & la vûe de son jugement. Et il veur dire que comme la vûe des hommes nous porce à regler nos actions selon leur jugement dans la crainte de leur déplaire, ce qui fait l'honnêtere exterieure & civile : de même la vûe de Dieu, que la lumiere de la grace nous découvre, nous oblige de confulter ce qu'il juge des choses pour y conformer nos actions; ce qui fait la veritable honnêreté, c'est-à-dire, la vernable vernu; & c'est auffi ce qui est marqué encore plus clairement dans ce lieu du Sage, où parlant de la vie des justes, il dit qu'ils sanctifieront leurs ames dans la vile de Dieu & en la pre-

Eccli. 2. lence. Es in conspoctu illius sanctificabuns ani-



#### SECONDE PARTIE.

## CHAPITRE PREMIER.

Nos paroles n'ont pas tout-à-fait la même regle que nos jugemens, non plus que nos actions. O nos fentimens. Qu'il ne s'agit icò que de former les jugemens interieurs.



E seroit une chose infinie, que de vouloir representer ce que Dieu & les Saints jugent de toutes les choses du monde, puisque cette seule ouvertu-

re comprend tout ce qu'on en peut dire de veritable. Il est néan-moins utile d'en faire un leger essai à l'égard des principaux objets des passions des hommes, pour donner l'idée de la manière dont on le doit faire à l'égard des autres.

Mais pour n'abuser pas de cet essai même, il faut remarquer que l'on n'a pas dessein ici de considerer de quelle maniere il faut parler des choses du monde, mais seur-lement de quelle sotte il en faut juger; ce qui est bien different. Car quoique nos paroles & nos jugemens se doivent regler par la verice; ce qui sustitut n'eanmoins pour justifier nos jugemens, ne sustit pas toujoues

Снар. L 60 Danger des entretiens des hommes. pour justiner nos paroles. On a besoint dans ses jugemens de les rendre conformes à cette verité particuliere qu'ils regardent. Mais il faut de plus que les paroles soiens conformes a une autre verité qui prescrit la proportion qu'elles doivent avoir avec les personnes à qui on parle. C'estpourquoi ce seroit mal prendre ce que nous dirons dans la suite, que de conclure que l'on peut user en toutes rencontres d'un langage conforme aux idées que nous donnerons de diverses choses. Elles ne sont destinées que pour regler le langage interieur dont on le parle a soi-même, & non ce langage exterieur dont on parle aux autres. Car les impressions que le monde a de ces choses, sont trop differentes de celles que la verité nous oblige d'en avoir, pour pouvoir esperer de les changer tout-d'un-coup, & de faire recevoir un langage si contraire à celui dont dont il est en possession.

Nos actions mêmes n'ont pas tout-à-fait la même regle que nos sentimens: car il y a des persones à qui on doir plus de respect exterieur, quoique l'on leur doive moins d'approbation & d'estime, parceque la civilité exterieure se regle sur les rangs que le monde a établis, au lieu que l'estime interieure ne doit se regler que sur la raison. Mais comme selle n'est qu'interieure, elle ne donne sujet à personne de plaindre ni de s'ossenser. Ainsi ceux de l'estat desquels la verité ne permettra pas de porter un jugement si favorable, n'ont aucun sujet de se blesser de ces maximes, puis-qu'il ne s'agis que des sensimess incricus dont

Seconde Partie.

dont ils n'ont que faire, & dans lesquels il ne leur serviroit de rien que l'on se roimpat pour les honorer.

## CHAPITRE IL

comment on doit regarder toutes les choses temporelles, leur extrême petitesse. Que tout nous en avortit. Le passé trop grand & trop petit à nos seux.

N de nos plus grans maux est d'es- Choses timer trop les choses temporelles; & TEMPOla milon en est, que nous ne nous regar. RELLES. dons presque jamais que par une petite partie de notre durée, qui est notre vie. Nous nous rensermons dans le temps, & nous nous faisons partie du tourbillon qui l'emporte sans étendre notre vue plus loin. C'est la source de cette fausse grandeur que nous attribuons aux choses du monde. Et l'unique moyen de nous en détromper, est de changer de vûc, & de nous regarder nous-mêmes tels que nous fommes dans la verité & devant Dieu. Or en nous considerant de cette sorte, nous reconnoissons d'abord que nous sommes des êtres immortels, dont la durée s'étendra dans toute l'éternité qui nous suit, & qui sont destinés à un bonheur ou à un malheur ternel. Que si nous cherchons alors notre vie dans cet espace infini, elle ne nous paroîtra que comme un atome imperceptible.

Car non-feulement les hommes sie sont Tome II.

CHAP. ΙL

3.

Danzer des entretiens des hommes. rien à l'égard de Dieu, & ne paroissent tous ensemble devant lui, que comme une goute d'eau comparée à un ocean infini, selon l'expression d'un Prophete; mais tous les avantages du monde joints ensemble, ne sont rien à l'égard du moindre des hom-Ecdi. 18. mes, parcequ'ils n'occupent qu'un atome dans sa durée; & qu'ainsi en la regardant toute entiere, ils ne la rendent ni plus estimable, ni plus heureuse. L'éternité rompe toute mesure, & aneantit toute comparaison. Qu'est-ce donc qu'un royaume possede durant trente ans, quand il seroit de toute la terre? Qu'est-ce qu'une petite principauté dans ce royaume? Qu'est-ce que les autres rangs & les autres qualités audessous de celle des Princes? & à quelle effroyable petitesse cette viie les réduit-elle?

> tous les hommes. Il est étrange comment les hommes one tant de peine à se persuader du neant du monde, puis ue toutes choses les en avertissent. Car qu'est-ce autre chose que l'histoire de tous les peuples & de tous les hommes, qu'une instruction con inuelle que les choses temporelles ne son rien? puisque nons décrivant ce qu'elles ont été, elle nous fait voir en mê ne-tems qu'elles ne sont plus; que toutes ces gran leurs & toutes ces pompes, qui ont étonné les hommes de tems en tems , tous ces Princes, tous ces Conquerans, tontes ces magnificences, tous ces grans desseins sont renties dans le neant a notre égard; que ce sont des vapeurs qui le sont dissipées, & des tantômes

> Cependant c'est-la le sujet de la vanisé de

qui le lont évanouis.

Que découvrons-nous aussi dans le mon- CHAR. de que des preuves de cette même verité? Car ne voyons-nous pas à toute heure difparoître ceux qui ont paru avec le plus d'éclar, & qui ont fait plus de bruit durant leur vic, fans qu'il refte d'eux qu'une memoire affez languissante? Ne voyons-nous pas que toutes choses entrent continuellement dans l'abysme du passé; que none vie nous échappe; que ce qui en est écoulé n'est plus rien à nos yeux mêmes; & que le tems emporte tous les maux, tous les plaisirs, toutes les inquietudes que nous avons ressenties, sans qu'il en reste d'au-tres traces que celles qui restent d'un songe? C'estpourquoi aussi le Sage veut que nous regardions toutes les choses temporelles comme les fantômes qui nous occupent dans les songes : Audiens autem illa quasi in Eccli. 13.
fommis vide & vigilabis. 17.

Mais ce qu'il y a de plus terrible en cela, est que d'une part nous ne voulons pas concevoir le neant du monde, & que de l'autre nous le concevons trop. Nous regardons presque tous le passé comme s'il n'étoit rien; les morts sont reduits dans le néant à nos yeux. Nous regardons ceux dont on rapporte les actions dans les histoires, comme des gens qui ontété & qui ne sont plus; & nous ne songeons pas qu'ils sont encore plus vivans qu'ils n'ont jamais eté, parceque leur esprit agit infiniment davantage; & que la vie presente n'ayant que des actions foibles & languissantes, est plutôt une mort qu'une vie à l'égard de l'autre. C'est encore par-là que nous confervons l'estime

Google

Danger des entretiens des hammes.

CHAP.

II. des grandeurs du monde, parceque nous les regardons comme aufi durables que nous memes, & que nous ne concevons pas que nous fubilitons, & qu'elles perillent; & qu'ainfi ceux qui les ont possedées ne la issent pas d'être, quoiqu'ils loient privés pour conte l'éternité de ces choses qui one fait le suite

de leur orgueil.

#### CHAPITRE III

Gloire humaine, gloire des Saints & des méchans.

GLOIRE HUMAI- Q U'est-ce que cette gloire humaine qui fait tant d'impression sur nos espris, & qu'est-ce qu'elle à de réel & de solide de vant Dieu? Elle consiste toute dans la vuo de quelque jugement avantageux que d'auties portent de nous : & ces personnes sons d'ordinaire des gens qui nous connoissens Peu, qui nous alment peu, & dont le jugement n'est ni fort solide, ni fort estima. ble par notre aveu même ; de sorte que souvent nous les méprisons en toute autre chofe. Ces jugemens nous sont d'ailleurs enticrement inutiles. Ils n'ajoûtent rien ni à notre aine, ni à notre corps; ils ne diminuent aucun de nos maux; ils ne servent qu'à nous tromper, en nous portant à juger de nous, non sur la verité, mais sur l'opinion d'autrui; & après nous avoir amuses durant la vie, ils disparolisent toutd'un-coup à l'heure de notre mon ; parce-

que nous perdons alors le sentiment de touses ces choses. Voilà ce que c'est que cette fu- CHAP. mée, & cette vapeur qui nous enfle & qui

nous remplit

Quelle difference de certe gloire humai- GLOIRE ne, & de celle dont les Saints jouiront dans DES toute l'éternité, aussi cstimable & aussi so. SAINTS. lide, que celle des hommes est vaine & méprisable, parcequ'elle a des qualités toutes contraires! Le bonheur des èlus sera accompagné d'un esprit de societé & d'union; ils se connoitront tous, ils s'aimeront tous. ils glorifieront tous Dieu pour les graces qu'il aura faites à chacun d'eux. Ainsi les bonnes actions de chaque élu seront connues de tous les élus, & elles seront pour tous en particulier des sujets de joie, de louange, & d'actions de graces pour jamais. Ils eneront tous leurs connonnes aux pies de l'Agneau, & non-seulement les leurs, mais celles de tous les autres, parcequ'ils ne glo-rifieront pas seulement Dieu dans eux-mêmes, mais qu'ils le glorifieront dans tous les Saints, en lui chantant dans toute l'éternité. Minabilis Deus in Sanctis suis : DIEU est ad- ps. 67.

mirable dans ses Saints. O gloire vraiment solide des élus de Dieu? Gloire qui n'a pas un éclat passager; gloire stable & éternelle! Gloire qui n'est pas renfermée dans un petit nombre de personnes ignorantes & envieuses; mais qui aura autant de témoins qu'il y aura de citoyens dans la celeste Jerusalem! Gloire qui ne consiste pas dans l'approbation inutile & témeraire de gens qui ne nous conmoissent pas, & qui ne se connoissent pas

Catas, conseners, mas un comite inus la jest III, fun nombre materiales fames faintes qui commi e mai le mos comes dans la nome; le 1 come:

Fig. 1. None it more, was at it was off pas and Glaure ies mores. It is no it man it its confident per one and more manne are vie, & elle more pour ent it morement te leur more, elle more per ent it morement te more dans le membre pes nommes, et n'est pas pour ent; is a 'ont pas ie paut: & entin elle tera entierement termine in one in jugement. Car e appoint its mechans tera accompagne in chart en invition, parte que a manient le cut teme es appoint it ellement a ent-memes, qu'ils a amort garde de s'appointer avec chime en crèca

ŧ

Estat ion vio De tomo qu'i u'v a tien de plus viai a la lettre que en me in l'Estat-Erds, ro-ro, Memorium juperburam pentidat Dans; o als seleçue memorium humilium jonis. Die a abole les memoire des juperies, o il actuble des humbles de capus.

## CHAPITER IV.

2 is rione que les mons mont ele de

Venuable sdée de ce qu'on appelle QUALITE.

Ouaste

R len n'occupe plus les hommes du ma de, que ce qu'ils noument quait.

de qui fait que l'on appelle commes ; l'ennes gens de quaité, pour les diffin de una qui ne le sont pas. On pare de

erieo Ti

Mindion & king, print me me meinte meine de difference d'un automne a mes neus . me den house de quale a m monte de hale anilliace. Cont quaine per connence COURT PRINTE IN SURE SERVER SERVER & mome as yes minuteles & as non-tveces. On learner more instrument and manlis de l'efrit, mais meme as arificae a venu & de la positie de Chieriens . S. : ... n'est pas par une pariettem paneire , ent 20-moios par une positacion de isonimento calle dire, que l'on en est sour autenne touché. Car combine y en a s-is per qui thinent incentures devantes form dan Christian panne & de baile natione, que chi d'un Grand qui cit dereste : Qui cit celui qui voit ce Grand dans l'east d'un profond rabaidlement, & ce Cheerien dans me grande élevation ? Il est donc virile que l'idée que nous avons de cente qualité nous trompe, & qu'il est bon pour se detabuser, d'examiner ce qu'il y a de recl dans cet objet si commun de la vanité des hommes: & voici ce que la raison nous en dé-COUVIC.

Eure de naissance & de qualité, selon les Forz la hommes, c'est être ne de personnes con-1. Parine siderables dans s'ordre du monde. Mais du 1 raine seure naissance ne donne par elle-même te de la lucum avantage ni d'esprit, ni de corps; Grandle n'ôre aucum désaut, & l'on en voix d'ur l'aussi grans dans les personnes de qualité, d'uns ce le dans les autres. I'n'y a donc aucume a lume. L'aisson solide qui rende les personnes de qualité plus estimables par-la, que ceux qu'il ne le sont pas. Cependant parce qu'il

by Google

Danger des entretiens des hommes.

eux-mêmes; mais qui consiste dans la joio d'un nombre innombrable d'ames saintes CHAP. III. qui verront le fond de nos cœurs dans la lumiere de la verité!

Ps. 1.4. Nonsic impit, non sic. It n'en est pas ainsi GLOIRE des impies, il n'en est pas ainsi: Ils jouissent DES ME- peu de leur gloire durant leur vie, & elle CHANS. perit pour eux au moment de leur mort. Si elle subsiste encore quelque tems dans la memoire des hommes, ce n'est pas pour eux: ils n'y ont plus de part: & enfin elle fera entierement derruite au jour du jugement. Car le supplice des méchans sera accompagné d'un esprit de division, parceque la grandeur de leur peine les appliquera tellement à eux-mêmes, qu'ils n'auront garde de s'appliquer avec estime en cet éta à la gloire que les autres auront eue du rant leur vie. De sorte qu'il n'y a rien de plus vrai à la lettre que ce que dit l'Ecritu-

Eccli. 10 · IC., Memoriam superborum perdidit Deus; ©
21. reliquit memoriam humilium sensu. DIEU a
aboli la memoire des superbes, © il a établi celle des humbles de cœur.

## CHAPITRE IV.

Veritable idée de ce qu'on appelle QUALITE.

QUALT R len n'occupe plus les hommes du mon-de, que ce qu'ils nomment qualité, & ce qui fait que l'on appelle certaines personnes gens de qualité, pour les distinguer de ceux qui ne le sont pas. On porte ceux

Chap. IV.

distinction si loin, qu'on fait presque moins de difference d'un homme à une bête, que d'un homme de qualité à un homme de basse naissance. Cette qualité par éminence érouffe presque toutes les autres qualités, & même les plus spirituelles & les plus divines. On l'eleve non-seulement au-dessus de l'esprit, mais même au dessus de la vertu & de la qualité de Chrétiens; & si ce n'est pas par une préserence positive, c'est au-moins par une préserence de sentiment: c'est-à-dire, que l'on en est tout autrement touché. Car combien y en a t-il peu qui estiment sincerement davantage l'état d'un Chrétien pauvre & de basse naissance, que celui d'un Grand qui est déreglé ? Qui est celui qui voit ce Grand dans l'état d'un profond rabaissement, & ce Chrétien dans une grande élevation ? Il est donc visible que l'idée que nous avons de cette qualité nous trompe, & qu'il est bon pour se desabuser, d'examiner ce qu'il y a de réel dans cet objet si commun de la vanité des hommes: & voici ce que la raison nous en découvre.

Etre de naissance & de qualité, selon les Poyez la hommes, c'est être né de personnes con- I. Paria siderables dans l'ordre du monde. Mais du Traicette naissance ne donne par elle-même té de la aucun avantage ni d'esprit, ni de corps; Granelle n'ôre aucun désaut, & l'on en voit d'ur d'aussi grans dans les personnes de qualité, dans ce que dans les autres. Il n'y a donc aucune si Lime. raison solide qui rende les personnes de qualité plus estimables par-la, que ceux qui ne le sont pas. Cependant parce qu'il

Снар. ЈУ. Danger des extretions det hommes. faut qu'il y air de l'ordre parmi les hommes on a établi avec raison en certains lieux que ces personnes seroient préserées aux autres, & jouiroient de certaines prérogatives d'honneur.

Si l'on en demeuroit là, il n'y auroit rien que de juste dans l'idée que nous avons de la qualité; mais on n'y demeure pas. On fait de cet ordre arbitraire & établi par les hommes sans aucune raison prisé des perfonnes mêmes, un ordre naturel & indispensable, & l'on s'accoutume à le regarder comme quelque chose d'attaché à l'être de ceux à qui on donne cette préserence.

On ne se contente pas de leur rendre exterieurement & interieurement les respects qui leur sont dûs, en quoi il n'y auroit rien que de raisonnable & de legitime; mais on y en ajonte d'autres qui ne leur sont pas dis, & qui ne naissent que de notre erreur & de notre corruption. On se forme de grandes idées de cet état. On le regarde comme étant comblé de toutes sortes de biens. On le souhaite pour soi. On porte envie à ceux qui y sont; & si on les présere aux autres, ce n'est que par la passion ardente que l'on a pour les biens & les honneurs dont ils jouissent. De sorte qu'il n'y a point de gens plus dangereux pont les Grans; que ceux qui les adinfrent le plus; parcequ'ils seroient toujours disposes à leur ravir leur grandeur, s'il croyoient le pouvoir faire avec surett.

Cependant comme le nombre de ces admirateurs de la grandeur est fort grand, &

que l'on considere dans leur disposition, CHAP.

non cette malignité qu'ils cachent, mais cette estime qu'ils font paroître, ils ne lais-Ent pas de faire une grande partie de la felicité imaginaire des Grans, parceque l'on connoît en eux ces jugemens & ces dispositions, & que certe vûe est ce qui flatte

les ames vaines.

Tous ces jugemens sont faux. Car il'n'y a nul bonheur à recevoir des autres ces marques d'honneur : & c'est une in ustice visible de prendre plaisir à être l'objet d'une admiration qui naît de la corruption des hommes. Cependant les personnes de qualiré connoissant ces idécs que le commun du monde a de leur état, en tirent euxmêmes l'idée qu'ils en ont. Ils confiderent leur qualité comme incorporée à leur être, Ils se regardent comme infiniment au-dessus des aurres, & il leur est presque impossible de se considerer au niveau de ceux qui ne leur sont pas égaux dans l'ordre du monde.

Ce sont là les fausses idées qu'il faut corriger par la vûe du jugement que Dieu porte de cet état. Or qu'est-ce qu'il en juge, sinon qu'il n'y a aucun bien solide & veritable, ni dans ces marques d'honneur & ces préferences établies par les hommes, parceque ce ne sont que des spettades vuides de realité, comme dit saint Chrysostome opapa morphares impor, ni dans ces jugemens, parcequ'ils sont faux, qu'ils ne servent de rien à ceux qui ne s'y plaisent pas, & qu'ils rendent malheureux ceux que y plaisent, ni dans ces richestes & ces plais

Chap. IV. Danger des entretiens des hommes. firs dont les Grans jouissent, parce que ce sont de grans sujets de tentation & de grans obstacles pour le salut. Ainsi il ne voir dans eet état que d'extrêmes facilités aux hommes pout se perdre, & d'extrêmes difficultés pour se sauver. Voilà le jugement que Dieu porte de ce qu'on appelle qualité & grandeur. Et par consequent tous ceux qui en jugent autrement en jugent mal: & tous les discours qui nous en impriment une idée, qui porte à le desirer quand on n'y est pas, à s'y plaire quand on y est, à mépriser ceux qui n'y sont pas, sont saux & trompeurs.

#### CHAPITRE V.

## Veritable idée de la VALEUR.

VALEUR.

A Près la qualité, rien ne releve plus un homme dans le monde que la valeur; & il n'y a rien aussi dont la reputation state davantage les personnes de qualité, & sur quoi ils soient ordinairement plus sensibles & plus délicats. Des Gentilshommes soussiriement plutôr quelque autre reproche que ce soit, que celui de manquer de cœur, parce qu'ils savent que le monde a attaché à la valeur le plus haut dégré d'estime, & à la lâchete la souveraine insanie pour les personnes de leur condition.

Que s'il ne s'agissoir que de justifier les homnes en ce point, la chose ne seroir pas disficile. Car la valeur étant ce qui soutient un Etat, & qui le rend formidable à ses en-

nemis; c'est avec raison que ne pouvant ré CHAR. compenser tous les vaillans hommes dont on a besoin, par des biensaits réels qui égalent leurs services, on a rendu cette qualité honorable, afin de les attirer au moins par cette sorte de récompense qui ne leur manque jamais.

Il y a donc de la justice dans cette estime, par rapport aux hommes, & il y en a aussi par consequent par rapport à Dicu, puisque Dieu approuve rout ce qui est juste, & qui est necessaire à la conservation des

locierés humaines.

Mais comme on peut passer dans cette estime les bornes de la verité, & relever dans la valeur par de fausses louanges ce qui n'est pas estimable, il faut encore consulterce que Dieu en juge, & apprendre de lu ce qu'il y a de grand dans cette qualité, & ce quine paroît tel que par l'erreur &

lilution des hommes.

La valeur se peut regarder en deux manieres, ou comme une passion, c'est-à-dire, comme une impression de l'imagination & du corps, ou comme reglée & conduite par la volonté. Pour la concevoir en la premiere maniere, il faut considerer que comme il y a des gens qui étant montés en des lieux fort élevés, ne ressentent pas ces foiblesses ces éblouissemens que l'imagination cause à ceux qui n'y sont pas accourumés; il y a de même des personnes, qui, soit par nature ou par coutume, ne s'étonnent point dans les perils de la guer-re, qui y conservent la même assiette & la même presence d'esprir, qui sont capables

Danget des enttetiens des hommes.

de pourvoir à tout, de prendre tous leurs avantages, & à qui la vûc des ennemis armes qu'ils ont devant cux, ne fait qu'infpirersune nouvelle ardeur & de nouvelles forces pour les surmonter. Et ce sont ceux-

là qu'on appelle braves & vaillans.

Cette disposition est sans doute digne d'estime. Mais tant que l'on ne la regarde que dans ce degré, l'imagination & le corps y ont plus de part que la volonté. Car si les esprits & le sang prenoient un autre cours dans ces personnes, toute leur valeur ne les empêcheroit pas d'avoir peur, comme elle ne les empêche pas de s'éblouir, quand ils regardent un précipice d'un lieu Elevé.

Ainsi, comme Dieu ne compte pour rien tout ce qui n'est pas volontaire, & qui n'est pas du nombre des verus, s'il approuve que les hommes, pour le besoin qu'ils en ont, ayent attaché des recom-penses humaines à cette valeur, il n'approuve pas que dans le jugement squ'ils en portent interieurement, ils l'égalent à la moindre des vertus dont il est auteur. De sorte que la valeur de tous les Conquerans jointe ensemble, considerée seulement dans ce degré, & comme une disposition na-tu elle d'imagination, ne mente pas d'être comparée au moindre mouvement de grace que Dieu opere dans le cœur d'une simple femme; puisque toutes les qualités purement humaines perissent avec les hommes, & que les moindres vertus ont des effets qui subsistent dans toute l'éter-Bité.

Seconde Parties

L'idée que les discours des gens du monde CRAM.
donnent de la valeur, est donc fausse, parce qu'elle est excessive, & qu'au lieu de la kaifter dans le rang d'une qualité humaine, qui est estimable, ils l'élevent au dessus des vertus les plus spirituelles & les plus divines.

Mais leur illusion est encore infiniment plus grande dans le jugement qu'ils portent de la valeur considerée comme volontaire, c'est-à-dire, de l'usage de la valeur puisqu'ils estiment presque également ceux que l'on appelle braves, soit que leur valeur soit accompagnée de justice ou d'injustice, de

prudence ou de temerité.

Cependant la verité met une étrange diffrence entre ce que les hommes distinguent si peu. Exposer la vie pour son devoir, pour la justice, & pour en faire un sacrisce à Dieu dans les occasions où il nous engage, est une action d'une generosité si haure, que la Religion Chrétienne n'a rien de plus grand. L'exposer dans une mauvaise cause, pour tomber en mourant entre les mains d'un Dieu irrité & tout-puissant, est une solie si prodigieuse, qu'il n'y a point de plus grande preuve de l'aveuglement des hommes, que d'avoir pu mettre de la gloire dans une action si insense.

C'est même souvent très-injustement que l'on donne a la plupart de ces actions le nom de courage & de valeut. Ce n'est point en méprisant le danger qu'ils s'y exposent; c'est en ne le voyant pas. Leur esprit ast tout occupé, ou de la frieur qui le possede; ou de quelque bagatelle qui le remplit tout entier, & qui leur cache tout le reste. Neus sottimes,

I ome II.

CHAP.

Danzer des entretiens des hommes. dit un homme du monde dans ses memoi-ICS, pour nous faire titer des mousquetades, c'est-a-dire, pour braver la mort & Dieu même, en nous mettant en danger de per-dre la vie par une vanité ridicule. De quoi pense-t-on que son esprit sur alors frappé? Des pensees que cette action feroit naître dans ceux qui l'apprendroient, & des louanges qu'elle lui attireroit. Cela lui paroissoit grand: il ne voyoit rien davantage. Mais cette action étoit jointe avec le danger de la mort & de l'enfer. Ces louanges des hommes qu'il souhaitoit, ne pouvoient naître que de folie & d'aveuglement; la plupart de ccux qui sont vraimeut braves, prenant même ces actions pour des marques de fausse valeur. Elles ne devoient de plus durer qu'un moment, & être suivies d'un repentir èternel. Cette vanité étoit l'objet de la moquerie des démons, de l'indignation des Anges, & de la colere de Dieu contre un homme miscrable, qui avoit si peu de crainte de sa justice, & qui étant prêt de tomber entre ses mains, osoitl'affronter avec tant d'insolence. Il y avoit ainsi mille choses terribles jointes à cette action. Il est vrai, mais il ne voyoit rien de tout cela, il ne voyoit que ces louanges toutes seules, & separées de toutes ces circonstances. Il se voyoit dans l'esprit des autres avec l'estime de brave; & cette idée l'occupant entierement, lui failoit oublier Dieu, la mort, l'enter & l'éternité.

Il n'y a qu'un aveuglement semblable qui puisseraire trouver quelque chose de grand a s'exposer ainsi au peril par des motits criminels. Car les bonnnes ne raisonnent

Seconde Pattie. point ainh dans ce qu'ils connoissent. Ils ne CHAPA trouveroient rien que de ridicule & d'insenle dans la conduite d'un Prince, qui pour s'actirer des lonanges d'un valer, exposeroit sans necessité son royaume à un peril éminent. Pourquoi donc trouvent-ils de la generolité dans ceux qui expolent sottement leur vie, & qui ne peuvent ciperer en mourant qu'une éternité de supplices? C'est qu'ils connoissent bien le prix d'un royaume, & qu'ils ne connoillent point celui de la vie. Cet unique bien des hommes, ce tresor, dont la pette est irreparable, ce prix de l'éternité est la chose du monde la plus méprise. Il n'y a point de si vile récompense pour laquelle on ne l'expose & on ne le donnerous les jours Il semble que les hommes en soient ennuyés, & qu'ils tachent de s'en défaire, tant ils le prodiguent temerairement & pour peu de chose. Ainfi l'on trouvera dans la verile que toute cette fausse valeur qui précipite les hommes, ou dans les ducls, ou dans les querelles injuftes, ou dans les dans geis inutiles aufquels ils s'expofent par une vanité ridicule, n'est autre choic qu'une ignorance du prix de la vie, un oubli de ce qui suit la fin de la vie, un obscurcissement d'esprit qui leur cache le danger, une assurance folle & déraisonnable d'en échapper, une application violente à quelque objet de passion. Qu'y a-t il d'estimable en tout cela? Est-ce une marque de grand courage, que de ne s'epouvanter pas du bruit des canons quand on est found, ou du seu des ennemis quand on est avengle ? Il n'y a point de cou-rage à ne pas craindre Dien, parce qu'il n'y

76 Danger des entretiens des hommes. a qu'un aveuglement borrible qui nous puis. se empêcher de le craindre. Il est si regrible

se empêcher de le craindre. Il est si terrible, que quand il veut se faire senir, il n'y a point de créature qui puisse sourcenir le moindre de ses regards; & les méchans se ront contraints de s'écrier dans l'excès de leur estroi: Montagnes, tombez sur aous. Ainsi

Zuc. 2: 50-

Y.

ront contraints de s'écrier dans l'excès de leur effroi: Montagnes, tombez fur nous. Ainfi c'est un excès de tolie à des hommes foibles & miscrables de le braver pour un moment, quand il differe de les punir, en se metrant au hazard d'éprouver pour jamais la rigueur de sa justice, quand ils ne se pourront empêchet de la senuir.

Que faut-il donc juger de ces braves que le monde estime avec si peu de discernement? Il en faut juger ce que Dieu en juge. Il faut approuver ceux qu'il approuve, condanner ceux qu'il condanne, & mettre la difference qu'il met eutre les uns & les autres. Et comme il ne faut pas refuser aux uns les justes louanges que, leur generosité mente, il sant avoir pour les autres le juste méapris que merite leur brutalité.

(143)

# CHAPITRE VI

Idée veritable des qualités de l'esprit. Ce que c'est que d'avoir de la lumiere & de la force d'esprit, d'être savant. Que ces qualités humaines sont plus souvent pernicuses qu'utiles.

M Ais peut-être qu'il y a quelque chose de plus réel dans les qualités de l'ef.

TEZ DE

prit, comme la science, l'éloquence, l'agrément dans la conversation, l'adrelle dans

PRIT. les negociations, la capacité pour les grandesaffaires, la force d'esprit & de tête pour les soutenir, la prudence dans la conduite de ses desseins & de sa fortune. Nullement. Tout le prix de ces choses consiste aussi dans l'usage que l'on en fait, & dans la fin à laquelle on les rapporte. Ce sont des inftrumens necessaires pour les emplois de la vie : ce qui oblige ceux qui vivent dans le monde à les cultiver avec soin, parce qu'ils doivent savoir que les hommes y ayant attaché leur estime, il est impossible de réisse

fir en rien sans avoir ces qualités.

Mais si on les sépare de l'usage & du rap. port que l'on en peut faire à Dieu, & que l'on ne les considere qu'en elles-mêmes, ou par rapport à quelque fin basse & temporelle, elles perdent tellement leur prix, que la condition de ceux qui les out n'est en rien préserable à celle de ceux qui ne les ont pas. Et c'est pourquoi il est important de se détromper des vains éloges que l'on donne E iij

dans le monde à ces qualités en les regardant en elles-mêmes, & hors l'ulage qu'on

CHAP. V.

en peut faire. L'idée même que le commun du monde a de ce que l'on appelle avoir de l'esprit. est toute fausse; & dist une de celles dont il faut le plus se desabuser. Car on fait confister l'esprit, ou dans une facilité de comprendre les sciences, on à raisonner juste sur les sujets qui le presentent, ou à se demêler des affaires avec adrelle, ou à trouver des voies fines pour faire réussir ses desseins, ou à produire des penses ingenieuses & furprenantes, ou à faire des découvernes dans les arts. Mais ce n'est en rien de tout cela que consiste la veritable lumiere d'esprit, puisque ces qualités se peuvent trouver dans ceux que l'Ecriture appelle, avengles, fous, petits, insenses, depourvis d'inrelligence. Qu'est ce donc qu'avoir de l'esprit? Il en faut juger par la comparaison de la vue du corps, qui est l'image de celle de l'ame. Avoir bonne vûe, c'est voir les choses telles qu'elles sont, d'al-à-dire, les grandes comme grandes , & les petites comme perites. Ceux qui verroient une montagne cosnme une fourmi, & une fourmi comme une montagne, auroient très-mau-vaile vûe. Il en est de même des espris : ceux qui conçolvent les grandes choses, c'està-dire, les choses spirituelles comme grandes, & d'une manière plus vive & plus lumineule: & qui voyent les perites, c'est-àdire, celles de ce monde, dans leur petitesse naturelle, sans les grossir ni les augmenter par leur imagination, font les grans csprits,

Seconde Partie. & les esprits justes. Ainsi celui qui disoit; CHAP. qu'il craignoit Dieu comme une mer enflée & suspendue sur sa tête ; celui qui disoit : Qui est semblable à vous, Seigneur, qui est semblable Job. 31. à vous ? celui qui disoit : Que la magnificence 23; de Dieu étoit au dessus des cienx, avoit un Pf. 88. grand esprit, parce que Dieu étoit grand à 9. ses yeux, & qu'il étoit penetré de sa magnifi- Pf. 8. 2. cence & de sa grandeur. Il avoit donc la vûe claire & étendue. Et une infinité de femmes qui paroissent sans esprit dans les choses du monde, sont de grands esprits, parce que Dieu se montre & se fait sentir à elles. Mais œux qui n'ont de l'intelligence que pour comprendre une demonstration de Mathematiques, pour discerner si un raisonnement est juste, pour démêler une affaire, pour conduire quelque intrigue, pour arranger des mors, pour divertir les autres par des rencontres, & qui ne voient les choses de l'autre vie que comme des atômes, sont de petits esprits, & ils ne meritent point d'autres noms que ceux que l'Ecriture leur 2. Petr. donne ; de petits , de simples , de gens aveugles 1.9. O Saus lumiere : COECUS eft O manu tentans.

Or comme l'idée que l'on a pour l'ordi- Force naire de la lumiere de l'esprit est fausse, cel- D'Esle que l'on a de la force ne l'est pas moins. PRIT. On la fait consister à pouvoir sourenir le poids d'un grand nombre d'affaires, sans s'abattre, sans se lasser, & sans se confondre. Voîlà dit-on, une bonne tête, qui peut suffire à rant d'occupations differentes. Mais il faut dire souvent au contraire, voilà une foible tête, puisqu'elle a besoin de tant d'occupations pour le soutenir; voilà une ame

P iiij Digitized by Google BO Danger des entretiens des hommes.

qui a bien peu de vigueur, puisqu'elle a besoin de tant d'appuis pour empêcher qu'elle ne tombe dans l'abattement & dans l'ennui. Separez cet homme de ses emplois, vous le verrez incominent dans l'abanement. Nous ne portons pas les affaires, elles nous portent. C'est le lit où se repose notre ame dans sa foislesse. Sa force & sa vigueur consistent à se pouvoir passer de ce sousien, en se contentant de Dien & de sa présence. S'il y a quelque force dans ceux qui ne se lassent point dans l'agitation tumultuaire des occuparions du monde, c'est une force d'organes & de corps, & non une veritable force de l'ame.

Il est vrai qu'il y a quelque chose de grand dans l'homme; & qu'a quelque chose qu'il applique son esprit, on y voit toniours des marques de grandeur & d'excellence. Mais c'est certe grandeur même qui sait sa misere & sa basselle lorsqu'il s'applique à des choses qui ne meritent pas son application, &. qu'il neglige celles qui sont seules dignes de les loins & de son amour. Si l'homme étoit moins grand, toutes ses qualités-là seroient plus grandes, & elles ne sont petites & basses, que parce qu'il est appelle à des choses infiniment plus hautes & plus importantes, qu'il neglige en s'appliquant trop à celles-là.

CHAP.

VI.

La plupart des sciences humaines sont SCIENCE peu de chose en elles-mêmes, & elles contribuent si peu au bonheur de l'homme, que l'on est tout aussi heureux de les ignorer en les mépifant, que de les savoir en les estimant. Il n'y a que la vanité & l'opinion des

hommes qui y mettent le prix. Nous ne de\_ CHAP. sirons d'être savans que pour les autres, & non pour nous. C'est pourquoi Seneque, tont Stoicien qu'il flit, confesse qu'il ne voudroit point de cette sagesse, qui étoit l'idole de œux de sa secte, si l'on lui désendoit d'en parler aux autres. Si cum hac exceptione detur sapientia ut illam inclusam teneam, nec enunciem, rejiciam. C'est-a-dire, que la récompense & le fruit qu'il desiroit en tirer, conlistoir dans l'approbation d'autrui. Mais comme l'opinion donne le prix aux sciences, elle l'ôte aussi quand il lui plaît. Il n'a pas plu aux hommes de juger les sciences convenables aux femmes. Cependant on ne es en cioit pas plus malheureuses, elles ne sentent point elles mêmes cette privation. Il y a des Dames de qualité fort savantes dans les belles Lettres, qui s'en cachent comme d'une chose un peu honteuse, & elles one raison: car il est toujours un peu honteux de s'être chargé d'une science inutile. Si toutes celles de leur sexe qui se sont appliquées à des sciences curieuses en faisoient de même. elles n'en seroient que plus estimables.

Il est vrai neanmoins qu'il y a quelquesunes de ces qualités qui sont utiles pour le commerce de la vie, & dont les autres tirent divers avantages. Et c'est pourquoi les hommes ont bien fait d'y attacher quelque récompense & quelque honneur : mais pour Pordinaire elles sont plus désavantageuses qu'avantagentes à ceux qui les ont.

Que l'on sasse restexion sur toutes les personnes d'esprit que s'on connoît parmi les gens du monde, & l'on trouvera qu'il y en

CHAP. VI. gagemens malheureux.

Mais ne pourroit-on pas estimer ces qualités en les separant du bon ou du mauvais usage qu'on en fait? On est bien obligé de le faire dans le monde, puisque souvent ces qualités nous sont connues, & que le mauvais usage que l'on en fait nous est inconnu. Mais il est vrai neanmoins que cette maniere de les regarder en elles-mêmes, & sans avoir égard à l'usage qu'on en sait, est un sujet d'illusion & pour nous & pour les autres. Car ces qualités ne subsistent point en l'air, ni separément de ce bon ou mauvais usage; & quand on s'en ser mal, elles ne meritent aucune estime, puisqu'elles ne ser-vent qu'à rendre plus criminels ceux qui les ont. C'est pour juoi l'Ecriture n'appelle science que la science de bien vivre; & elle traite tous ceux qui l'ignorent, de fous & d'insenses: & si les hommes étoient raisonnables, ils ne parleroient point d'autre langage que celui-là : car il est très-conforme

à la raison & à la nature, & ce n'est que leur CHAP. aveuglement qui en introduit un autre. Ce n'est pas que toutes les autres sciences ne nous fassent connoître quelques verités particulieres, mais c'est que nous avons un besoin si pressant de celle qui nous instruit de la voic du ciel, qu'il ne nous permet pas de compter les autres pour quelque chose. On n'estime dans une tempété, que l'art qui sert à en garantir, & personne ne s'avisera jamais de louer un Poète, lorsqu'il est question d'éviter un naufrage. Quand un homme est malade, il ne regarde dans son Medecin que la science par laquelle il le peut soulager, & toutes les qualités qu'il pourtoit avoir disparoissent à ses yeux. Et generalement toutes les grandes affaires qui nous doivent occuper tout entiers, ne nous permettent pas de considerer d'autres habiletés que celles qui y servent. Or quelle plus grande affaire peut-on avoir que celle de le lauver, d'évirer l'enfer, d'acquerir le paradis? Quel danger plus preslant que celui où nous sommes de perir éternellement? Qu'est-ce qui merite mieux d'occuper tout notre esprit, que le soin de nous preparer à l'éternité? Il est donc contre la nature & contre la raison, de faire tant d'état de cer-

taines qualités qui n'y servent de rien. Ce n'est pas ici une simple question de mots, il s'agit des choses : parce que les mots emportent les choses. S'il ne s'agissoit que des mots, il y auroit peu d'inconvenient à donner le nom de savans, d'habiles, de grans esprits à ceux qui excellent dans les sciences humaines, puisqu'en effet ces con-

CHAP.

84 Danger des entretiens des hommes. noissances, tout utiles qu'elles sont, étant considerées en elles-mêmes, ne laissent pas d'être des marques de la grandeur de l'esprie humain. Mais nous n'en demeurons pas-là; nous attachons aux mots certains mouvemens de l'ame; nous les accompagnons de certains sentimens d'estime & de preserence; nous élevons au-dessus des autres ceux à qui nous les appliquons, & c'est ce qui les rend saux & trompeurs. Car au lieu qu'un Poëte qui n'est pas Chrétien, un Prédicateur éloquent, mais peu reglé, un habile politique qui ne pense point à Dieu, sont infiniment moins estimables que la moindre fenime qui vit selon Dien; nous ne laissons pas à la faveur de ces mots de donner un rang très-élevé dans notre imagination à ces personnes que nous devons, sans avoir égard à leurs sciences prétendues, considerer comme était dans le dernier degré de l'aveuglement & de la basselse.



### CHAPITER VII.

## Veritables idées des justes & des pecheurs.

Mais si les hommes ne sont pas capa-ble que l'on leur parle le langage de la verité, au moins ils devroient se le parler à eux-mêmes. Et ainsi en ne jugeant des choses que par rapport à Dieu & aux choses éternelles, au lieu de tous ces rangs dans lesquels les hommes sont distingués dans le monde, on ne les devroit distinguer en soimême qu'en deux classes; mais dont la difference est estroyable aux yeux de la foi, quoiqu'elle soit inconnue aux sens. L'une seroit composee des justes, & l'autre des pecheurs. Et il est bon de se former l'idée la plus vive que l'on peut de ces deux érats, afin qu'elle serve à obscurcir & à étouffer dans notre esprit toutes les autres distinctions que les hommes ont établies entre eux par les qualités exterieures ou interieures, réelles ou imaginaires.

Qu'est-ce donc qu'un pecheur & un homme sans Dieu aux yeux de la foi, c'est-àdire, dans la verité? C'est un aveugle, puisqu'il ne participe point à la veri able lumiere, & qu'il ne connoît ni Dieu, ni foi-même, ni ses amis, ni ses ennemis; ni ses biens, ni ses maux. Quelque intelligence qu'il puisse avoir dans les choses du monde, il est dans les tencbres, & il marche dans les tenebres, puisqu'il tombe à tout moment, &

qu'il ne sait où il met ses pas.

PE-CHEURS. 36 Danger des entretiens des hommes-

Cmap. VIL C'est un sourd, c'est-à-dire, qu'il n'entend point la voix de Dieu, & que cerne divine parole ne penetre point son cœur, quoiqu'elle pulse retentir aux oreilles de son corps.

C'est un paralytique, parce que son cœur n'a plus de mouvement, qu'il ne s'éleve plus vers Dieu, qu'il est toujours abantu à terre & dans l'impuissance entière de se re-

leve

C'est un homme réduir à l'extremité de la pauvreté, puisqu'il est dépouillé de toutes les vraies richesses qui sont les spirituelles; qu'il a perdu tout ce que Dieu lui avoit donné dans son batême; & qu'il n'a plus

droit à son heritage qui est le ciel.

Il est non-seulement pauvre des biens de la grace: mais aussi des biens du monde. Car quoiqu'il paroisse encore possesseur de grandes richesseur yeux des hommes, & que les hommes mêmes n'ayent pas droit de les lui ôter, neanmoins il les possed injustement à l'égard de Dieu, il ne merite plus d'en jouir, s'étant rendu indigne de l'usage de toutes les créatures.

C'est un esclave, non-sculement de ses passions qui le dominent, mais du diable qui le possione, le facture, l'agine, le secoue, le fait agir à sa fantaise, le trompe sans ceste, & en sait son jouer & le sujet de sa risse, scon l'expression de l'Ecriture. Mais c'est aussi un esclave des élus de Dieu & des justes, c'est à-dire, que tout son office en ce monde, pendaut qu'il demeure en cet état, est de travailler pour autrui & non pour soi, &

de contribuer à quelque avantage des élus, CHAP. sans en tirer aucun bien pour soi même. C'est la maniere dont les Anges & les Saints regardent la plupart des grans & des riches. Ces perfornes s'imaginent que tout le monde est fait pour eux. Et cependant à l'égard de Dieu, ils ne sont eux-mêmes fairs que pour les autres; & Dieu ne les laisse vivre que pour le service des élus, qui sont leurs maîtres & leurs iois devant Dieu, & qui les chasseront de leur maison. lo: sque le tems auquel ils n'auront plus beloin d'eux sera venu, parceque l'esclave me demourera pas tou ours dans la maison de son Joan. Se maitre, sclon l'Ecriture.

Un pecheur est un homme reduit à une honreuse nudité, parcequ'il a perdu la robe de l'innocence & de la justice. Quelque magnificence humaine dont il tâche de convrir son ignominie, ce ne sont, comme dit saint Augustin, que les haillons de diable, PANNI diaboli, qui ne sont pas seu-lement houteux, mais qui sont encore trompeurs; parceque le diable ne les lui prête qu'afin qu'en s'y arrêtant & en failant l'objet d'une vaniré ridicule, il perde le sentiment de sa misere, & qu'il ne s'ef-force pas de recouvrer ce qu'il a perdu. Et il les lui ravira même au moment de sa mort, pour lui faire sentir éternellement la nudité où il l'a reduit.

Enfin un recheur est un homme mort, & mille fois plus mort que les morts, parcequ'il est mort dans l'ame, au-lieu que les autres ne sont morts que dans le corps. Je dis qu'il est mort dans l'ame, & il n'y a

88 Danger des entretiens des hommes.

CHAP. VIL point ici de methaphore. L'ame ne vir que par l'amour & la connoissance. Et ainsi l'amour & la connoissance de ce qui est le vrai bien de l'homme, c'est-a-dire, de Dieu, est la vraie vie de l'ame; & quand elle a perdu se vie, quoiqu'il lui reste encore une autre vie basse & miserable, par l'amour qu'elle porte aux créatures, & par la connoissance qu'elle en a. C'est pourquoi, comme le peché nous prive de la vraie vie, il est dit aussi de la sagesse, qu'elle la donne à se ensans: Sapientia siluis suis vieam unspurat, parce qu'elle leur donne la connoissance &

Egd.

l'amour de Dicu.

C'est donc une pensée fort naurelle que celle de plusieurs Peres, qui comparent une ame dans le peché, à un tombeau qui se remue, parce que l'ame étant morte, le corps qui l'enserme en est en quelque sonc le tombeau. Et la comparaison en est d'aurant plus juste, que comme les tombe aux ayant quelques ornemens au-dehors, ne sont remplis au-dedans que d'ordures & d'insections; de même ces personnes qui paroissent agréa-

bles au-dehors, & qui flattent les sens par leurs qualités exterieures, cachent au-dedans

une corruption si horrible, que l'on ne la pourroit soussir si on la voyoit.

Le malheur effroyable des pecheurs nous doit servir de degré pour concevoir le bon-heur inestimable des justes, puisque c'en est déja un très-grand ene d'être délivré d'un si malheureux état. Ils ne sont plus ni aveugles, ni sourds, ni paralytiques, ni pauvres, ni csclavos, ni nuds, ni mons: mais ils

JUSTES.

ionissent de la lumiere de Dieu; ils enten- CHAP. dent sa voix comme ses amis; ils s'élevent vers lui par les mouvemens de leur amour; ils possedent les richesses de la grace ; ils sont délivrés de la servirude du démon & du peché; ils sont revêtus de l'innocence; ils sont vivans de la vraie vie, qui est celle de la charité.

Mais il faut passer encore plus avant pour concevoir quelque partie de leur grandeur. Il faut dire qu'ils sont des rois, étant associés à la royauté de Jesus-Christ. Qu'ils sont les maîtres du monde, puisque toutes les créauses ne sont plus que pour eux, & se rapportent à eux : Qu'ils sont enfans de Dieu, puisqu'il les adopte pour siens en les unissant avec son Fils: Qu'ils sont heritiers du paradis, puisque c'est l'heritage de Jesus Christ: & que le droit leur en est donné par le gage du Saint-Esprit qu'ils ont reçu : qu'ils sont les temples de Dieu, puisoue Dieu habite en eux, & que le Saint-Esprit les anime : Et enfin qu'ils sont membres de Jesus-Christ, falsant partie de son corps, par la participation de son Esprit & par l'union ou'ils ont avec son corps même qu'ils reçoivent dans la sainte Eucharistie.

Il fautrâcher de s'imprimer ces idées dans l'esprit le plus fortement qu'il est possible, pour relister à l'impression des discours des hommes qui nous le remplissent de fausses grandeurs & de faux rabaillemens, de faux biens & de faux maux. Et c'est pourquoi . l'Ecrirure-Sainte nous porte si souvent à 'admiration des justes : Bienheureux, dit-elle.

Danger des entretiens des hommes. ceux qui sont irreprochables dans la voie de CHAP. Deen. Bienheureux ceux qui sondent ses précep-VII. tes. Bienheurenoc l'homme qui craint Dieu, Pf. 118. 1. Bienheureux l'homme qui ne suit pas le con-Ibid. fest des méchans. Heureux, Seigneur, ceux que ₽ſ. III. dem urent dans votre maifen. Heureux l'homme . 1. qui est instruit de Dieu. Heuceux ceux dont les Hſ. 1. 2. pechés sons remis. Et elle tache au-contraire Pf. 83. 5. de nous ôcer l'estime de toutes les qualités ₽ſ. 93. humaines, qui font le sujet ordinaire de la vanice des hommes. Que le sage, dit-elle, ne 12. Pf. 31. 18. se glorifie point dans sa sage se: Que le fort ne se glorifie point dans sa force: Que le viche ne se **2**.j. glorifie point dans ses tichesses : mais que celui qui veut se glorifier, se glorifie de me connoître, & de savoir que je suis le Seigneur que fait misericorde, jugement O justice sur la t rre. Car ce sont-la les choses qui me plaisent, dit le Seigneur.

Elle passe encore bien plus avant, & elle veur que nous regardions les pecheurs, non seulement comme réduirs à un prosond rabaissement, mais comme anéantis par le peché, ce qu'elle exprime par ces paroles : Ad nilulum deductus est in conspectu eius malignus. Le méchant paroit à ses seux comme un néant. Et en nous les representant de la sorte, elle abime & anéanti avec eux toutes leurs grandeurs, toures leurs richestes, toutes leurs qualités exterieures & interieures; c'est-à-dire, qu'elle ne veut pas que rien de tout cela les fasse substitute devant nos yeux. & nous fasse juger qu'il y air quelque chose de réel & de solide dans leur état.

Pf. 14, 4•

C'est proprement là la maniere dont l'E-

Seconde Partie. qui ne se rapporte pas à Dieu. Et c'est là VII. la conclusion expresse qu'elle a fait tirer à un grand Roi, que Dieu avoit comblé de toutes les grandeurs & de tous les plaisirs du monde, afin qu'il sût plus capable de nous en faire connoître la vanité. Il nous represente dans ce dessein en particulier, le neant de tous les plaisirs, de toutes les grandeurs, de toutes les occupations, & de toures les entreprises des hommes, confiderces en elles-mêmes, & sans rapport à Dieu. Et ensuite il conclut toutes ses inftructions par ces paroles : Craignez Dieu, & observez ses commandemens. C'est en cela que consiste tout l'être de l'homme : Deum time, & mandata ejus observa. Hoc est Eccli. emnis homo. C'està-dire, que ce qui ne 12.13. tend point à Dieu & à l'observation de sa loi, n'a point d'être, point de realité, point de solidité ni de bonheur, & que c'est un néant de bien devant Dieu. Voilà de quelle fone Dieu juge de toutes les choses de la terre. C'est donc ainsi que nous en devous juger; & c'est par cette regle que nous derevons par le commerce du langage,



#### DE LA

# CIVILITE'

CHRETIENNE.

#### CHAPITRE PREMIER.

Comment l'amour-propre produit la cevilité.



L n'y a rien de si naturel à l'homme que le desir d'être aimé des autres, parcequ'il n'y a rien de si naturel que de s'aimer soi-même. Or on de-

fire toujours que ce qu'on aime soit aimé. La charité qui aime Dieu, desire que Dieu soir aimé de toutes les treatures : & la cupidité qui s'aime soiméme, desireroit que nous sussions l'objet

de l'amour de tous les hommes.

Nous desirons d'être aimés pour nons aimer encore davantage. L'amour des autres envers nous fakt que nous nous jugeons plus dignes d'amour, & que notre idée se presente à nous d'une maniere plus aimable. Nous sommes bien-aises qu'ils jugent de nous comme nous en jugeons nous-mêmes, parceque notre jugement qui est

De la Civilité Chrétienne. toujours foible & timide quand il est tout seul, se rassûre quand il se voit appuyé de CHAS. œlui d'autrui, & ainsi il s'attache a soimême avec d'autant plus de plaisir, qu'il est

moins troublé par la crainte de se tromper. Mais l'amour des autres envers nous n'est pas seulement l'objet de notre vanité. & la nourriture de notre amour-propre, c'est auffi le lit de notre foiblesse. Notre ame est si languissante & si soible qu'elle ne sauroit se soutenir, si elle n'est comme ponée par l'approbation & l'amour des hommes. Et il est facile de le reconnoître en s'imaginant un état, où tout le monde nous condanneroit, où personne ne nous regarderoit qu'avec haine & avec mépris, ou en le figurant un oubli general de tous les hommes envers nous. Car qui pourroir souffrir cente vite sans effici, sans trouble, fans abbatement? Or fi cette vile nous abbat, il falloit que la vue contraire nous foitint, fans même que nous y fifsions reflexion.

L'amour des hommes étant donc si necessaire pour nous sontenir, nous sommes portés naturellement à le rechercher & à nous le procurer. Et comme nous savons par notre propre experience que nous aimons ceux qui nous aiment jou nous aimons, ou nous feignons aussi d'aimer les autres, afin d'attirer leur affection. C'est le fondement de la civilité humaine, qui n'est qu'une espece de commerce d'amourpropre, dans lequel on tache d'attirer l'amour des autres, en leur témoignant soimême de l'affection.

CHAP.

Ces temoignages d'affection sont d'ordinaîre faux & excessifs; c'est-à-dire, que l'on témoigne beaucoup plus d'affection que l'on n'en ressent, parceque l'amourpropre qui nous attache à nous-mêmes, nous détache assez de l'amour d'autrui; mais au défaut de l'affection veritable, on substitue un langage d'affec-tion, qui ne laisse pas d'être bien reçu, parcequ'on est toujours disposé à écouter favorablement tout ce qui est à notre avantage, & ainsi l'on peut dire de tous ces discours de civilité si ordinaires dans la bouche des gens du monde, & si éloignés des sentimens de leur cœur : Vana locuti sunt unusquisque ad proximum suum: Labia dolosa in corde & corde locuti Junt. CHACUN ve parle & ne s'entretient avec son prochain que de choses vaines : leurs lévres sont pleines de tromperie, O ils parlent avec un con double.

#### CHAPITRE II.

Qu'il sembleroit que la charité nous devroit éloigner de la civilité.

Comme tous ces mouvemens sont corrompus, on ne voir pas encore que la
charité puille prendre part dans ce commerce de devoirs humains, & de témoignages d'affection, que l'on appelle civinté;
& il semble pluté que son instinct la doive
porter à s'en éloigner. Car comme elle est
toute contraire à l'amour-propte, elle nous

doir donner des inclinations tontes con- CHAPA traires. Elle nous porte à nous hair, & non pas à nous aimer; & il semble par consequent qu'elle doive plusôt souhaiter le mépris des créatures, que leur amour : & sur tout elle est bien éloignée de le rechercher par de fausses complaisances, ou par des paroles trompeules qui ne repondent

en tien à notre veritable disposition. Dieu ne demande des hommes que leur amour. C'est la fin de tout ce qu'il leur commande. Ainsi, quiconque desire que les autres s'attachent à lui, veut leur tenir la place de Dieu, ce qui est le comble de l'injustice; & recevoir d'eux le tribut qui n'est dû qu'à Dicu, ce qui est une usurpation criminelle. On peut bien desirer que les auxes ayent de la charité pour nous; mais nous ne nous contentons pas de cela. Car la charité peut subsister avec la connoissance de nos defauts, & c'est ce que l'amour-propre ne sauroit sousfrir. Il veut un amour d'estime & d'approbation, & non de pitié; principalement quand il s'agit de défauts spirituels, qui sont ceux qu'il a plus de peine à avouer. Enfin il n'aime pas, la charité des autres, parceque c'est un bien pour cux; mais parcequ'il la prend pour une marque que nous meritons d'être aimés, & qu'elle lui sert ainsi à augmenter la complailance que nous avois en nousmêmes.

Cependant il y a une injustice toute vifible à vouloir être aimé de cette sone; car nous ne sommes nullement aimables. Nous ne sommes qu'injustice & que peché. Et

CHAP.

youloir qu'on aime ces choles en les connoissant, e'est vouloir que les hommes aiment le vice. Que si nous prétendons les cacher, nous voulons donc qu'ils le trompent, & qu'ils nous prennent pour aurres que nous ne sommes en estet. Ainsi de quelque côte que nous regardions cet amour, nous sommes injustes de le rechercher avec tant d'empressement.

Il est vrai qu'il n'est pas injuste que les hommes aimens en nous ce que Dieu y a mis.-Mais s'ils regardent ces choses comme étant à nous, nous sommes encore injustes de desirer cet amour; pusqu'ils ont tort de nous attribuer les dons de Dieu, comme nous avons tort de nous les attribuer à nous-mêmes. Que s'ils les regardent comme de pures saveurs de Dieu que nous n'avons pas meirées, & que nous avons peut être gâtées par le mauvais usage que nous en avons sait, leur amour est juste en cette maniere, mais la complaisance que nous y avons ne l'est pas; puisque ce n'est pas cette justice qui nous plait, mais la pense vaine qu'en quelque minniere que ce soir, nous sommes bien dans l'esprit de ces personnes; & qu'ils ont pour nous un regard d'estime sur lequel nous nous appuyons pour nous regarder nous-mêmes avet plus d'estime.

Y ayant donc tant de danger dans l'amour des creatures, il semble que l'instinct de la charité soit de l'élever, de peur que ce regard secret ne corrompe nos meilleures actions. C'est ce qui a fait tant rechercher la solitude aux Saints, & qui la rend Chretienne.

fi utile à tout le monde. Car en nous se- CHAP. parant des creatures, on se prive de la vise de leurs jugemens, de la vaine complai-sance dans leur estime, & de la mauvaise

recherche de leur affection.

Toutes les amiries humaines seront aneanties par la mort, & nous entrerons tous à ce inoment dans une solitude éternelle, où toutes nos attaches seront rompues. Car les mechans même seront détachés les uns des autres, parcequ'ils n'autont les uns pour les autres que de l'aversion & de la haine. Et les bons seront tellement remplis de Dieu, qu'ils ne regarderont plus les créatures qu'en Dieu ensorte que la vue qu'ils en autont ne troublera point leur solitude & leur repos par eucun regard qui les détourne tant loit peu de Dieu. Ils ne les aimeront que par une effusion de l'amour qu'ils auront pour Dieu; de sorte que ce sera Dieu qu'ils aimeront en elles, & qu'ils verront, selon qu'il est écrit, que Dieu sera tout en tous. 1. Cor. Que si la vie presente doit être une preparation à l'éternelle, ne faut-il pas tacher 15.28. de se détacher les uns des autres des ce monde, & s'accoutumer autant qu'on peut à se contenter de Dieu, en le privant de toutes ces satisfactions humaines & de tous ces temoignages de tendrelle, qui ne contentent que l'amour-propre, en le redui-fant les uns envers les aurres aux services réels, & qui penvent contribuer quelque chose au bien de nos ames ?

Si l'amour des creatures est un appui que noure foiblesse recherche, comme nous de-

Tome II.

De la Civilité CHAP. II.

vons tacher de devenir forts, ne faux-fi pas s'efforcer aussi de nous priver de ces appuis humains, pour nous appuyer da-vantage sur Dieu même? Car ces appuis ont cela de mauvais, qu'en soutenant notre foiblesse, ils l'entretiennent & l'augmentent, parce qu'en se nourrissant de ce pain de l'amour-propre, on le dégoûte du pain solide de la justice & de la volonté de Dieu, qui est la source de la force chrétienne.

La force d'un corps n'est pas de n'avoir point besoin de son appui naunel qui est la terre; mais c'est de n'avoir besoin que de la terre, & de se pouvoir passer de tous les autres appuis étrangers. Ainsi la force d'une ame est de ne s'appuyer sur aucune creature / & de se contenter de son appui naturel qui est Dieu. Il suffit à une ame qui est forte, de savoir que Dieu la voit, qu'elle est dans son ordre, & qu'elle exe-cure sa volonté. Ce pain la nourrit, la soutient, la fortifie & lui tient lieu de tout. Et c'est aussi ce que Jesus-Christ nous a voulu enseigner, lorsqu'il disoit de lui-même, que la nourriture étoit d'accomplie Joan. 4. la volonté de son Pere: Meus cibus est us

faciam voluntatem Patris mei.

Heureux ceux qui se nourrissent de ce pain, & qui en font leurs delices : car ce pain ne leur peut jamais manquer! Que toutes les creatures les abandonnent; qu'ils soient accablés de miseres & de maladies: qu'ils soient chargés d'opprobres & d'ignominies de la part des hommes; ils on toujours cette nourriture que les fortifie

Chritienne. qui les soutient, & qui les console. Car ils CHAP. voient toujours la volonté de Dieu par tout ; ils savent qu'elle est pleine de justice & de misericorde; & cela leur suffit. C'est cette maison bâtie sur le roc qui ne peut être ébranlée par les vents, par les pluies, & par les tempêtes. C'est cette maison du juste remplie de force, dont il est dit : Domus justi plurima fortitudo. C'est à quoi Prov. 15. nous exhorte le Sage quand il nous ordon- 6. ne de nous joindre à Dieu, conjungere Dee: car qui est joint à Dieu par l'amour de la Eccli. 2. volonté, est plus fort que tous les hom- 3. mes, puisqu'il a pour soi toute la force de

Il faut tendre à cette force : il faut aspiter à goûter cette nourriture; mais comme on ne fortifie le corps des enfans qu'en l'accoutumant à marcher sans appui, & en le privant des viandes de l'enfance, pour le nourrir de viandes plus fortes & plus folides ; il semble aussi qu'on ne peut parvenir à la force chrétienne qu'en se privant de tous ces appuis que nous trouvons dans la complaisance & l'amour des creatures, & en nous accourumant à nous passer de Dien seul.

Dieu.

Il semble donc qu'on doive conclure de tout cela, que nous ne devons desirer ni l'amour des creatures, ni les temoignages qu'elles nous en rendent ; qu'elles nous font plaisir de nous oublier, que leur indifference nous est favorable, que leur aftection même nous est dangereuse. Mais fautil conclure aussi que nous devons les traiter de même avec indifference, qu'il faut re-

CHAP. II.

trancher toutes les civilités non necessaires; & se reduire envers les autres aux seuls offices de charité ? On pourroit croîre que c'est une consequence des mêmes preuves, Car nous les devons aimer comme nous nous aimons nous-mêmes; & nous ne leur devons pas souhaiter ce que nous croyons dangereux pour nous. Ainfi nous deviendrons incivils & sauvages par principe de conscience. Cependant cela paroît contraire à l'esprit & à la pratique de tous les Saints qui ont été pleins de tendresse pour leurs amis, & qui n'ont point retenu l'effusion de leur charité, même dans les occasions où il ne paroissoit pas si necessaire de la témoigner. Il n'y a rien de plus tendre que saint Paulin, saint Augustin & saint Bernard. Il faut donc craindre que nous ne pouffions ces maximes trop loin; & c'est ce qui nous oblige d'examiner si la charité n'a point de motifs, & de railons qui la puissent porter à pratiquer les devoirs de la civilité du monde; & si elle ne peut point faire très-purement & très-sincerement ce que les gens du monde font par un esprit d'interêt & avec déguisement.

#### III. CHAPITRE

Comment la charité peut prendre part aux. devoirs de la civilité.

T premierement en ce qui regarde la sincerité, la charité ne doit point apprehender de la blesser dans les civilités

Chrétienne. IOI

qu'elle rend au prochain. Et l'on peut dire CHAP. tité d'être civile, parcequ'il n'y a qu'elle qui le puisse être fincerement. Car honorant & aimant, comme elle fair Jesus-Christ même dans le prochain, peut-elle craindre de l'honorer ou de l'aimer avec excès? Que si nous ne ressentons pas toujours pour les autres toute la tendresse que nous leur failons paroître, il suffit que nous loyons convaincus que nous la devrions reflentir, & que nous tâchions de l'acquerir par ces témoignages mêmes d'affection que nous leur rendons. Car cela fait qu'ils ne sont point faux & trompeurs, puisqu'ils sont conformes à notre desir & à notre indination.

Il n'y a aussi que la charité qui nous fournisse des raisons generales d'aimer tous les hommes, & de nous soumentre à eux. L'amour - propre ne nous fait aimer que ceux qui nous aiment, & qui nous sont uiles; il ne nous assujettit qu'à ceux qui font plus puissans que nous; & il nous porte au-contraire à vouloir dominer sur tous les autres autant qu'il nous est possible. Mais la charité embrasse tous les hommes dans fon amour & dans fa fournission. Elle les regarde tous comme les ouvrages du Dieu qu'elle adore, comme racheres du sang de son Sauveur, comme appelés au royaume où elle aspire. Et ces qualités lui suffisent pour les aimer, & même pour nous les faire regarder comme nos maîtres, puisque nous nous devons tenir trop heureux de servir dans les moindres choses les

De la Civilité

membres de Jesus-Christ, & les élus de CHAP. HI. Dieu. Elle possede donc en elle les vraies sources de sa civilité, qui sont un amour & une soumission interieure envers les autres: & quand elle les fait paroître au-dehors, ce n'est qu'une effusion toute naturelle des mouvemens qu'elle inspire dans cœur.

La civilité consiste à ceder aux autres, autant que l'ordre du monde le peut permettre, a les préserer à soi, à les considerer au-dessus de soi L'orgueil qui nous rabaille effectivement au-dellous d'eux, ne le peut souffrir; mais la charité qui nous releve au-dessus de plusieurs n'a point de peine à se rabaisser de cette sorte, non par guimate ou déguilement, mais par un jugement vetitable qu'elle nous fait porter de nous-mêmes. Ecoutons ce que dir

Prov. 30. le Sage : Voici, dit-il, les paroles d'un hom-1.2.0 3, me avec qui Dieu est, O qui etant fortisse par la prejence de Dieu qui les remplut, a dit:

Ce sera donc le langage de la charité que nous allons entendre : puisque c'est ce qui sort d'un cœur plein de Dieu:) que dira-t-il donc : Je suis le plus fou de tous les hommes & la sagesse des hommes n'est point avec moi. Je n'as point appris la sagesse, & je ne connois point la science des saints. STULTISSIMUS Jum virorum, & Sapientia hominum non est mecuns: Non didici sapientiam, & non novi scientiam Sanctorum. Cette plenitude de Dieu se termine à lui faire connoître la prosondeur de son ignorance & de son neant, & à faire qu'il le regarde comme le plus miserable de tous

Chrétienne.

les hommes. Et cette connoillance n'est CHAP. point faulle, parcequ'elle a pour objet ce qui lui convient par la nature, selon laquelle il est vrai que les plus justes n'ont pas moins de corruption que ses plus méchans: & que lui faisant voir ses défauts de plus piès que ceux des autres, il peut dire veritablement qu'ils sont plus grans à ses yeux; comme nous disons que la lune est plus grande que les étoiles, parcequ'elle nous paroît telle en la voyant de

Plus près.

La charité a donc tout ce qui lui est necessaire pour être sincerement civile; & l'on peut dire qu'elle enserme une civilité interieure envers tous les hommes, qui leur seroit infiniment agreable s'ils la voyoient. Mais est-il bon de la leur faire paroître, & peut-on avoir des motifs le-giannes de la produire au-dehors, puisque celui d'attirer leur affection pour s'y plaire est mauvais & corrompu? Il est viai que s'il n'y avoir que celui-là, elle se porteroir plutôt à cacher son affection qu'à la découvrir: mais elle en a beaucoup d'autres; & le premier est, qu'en se répandant en ces , temoignages exterieurs d'amitie envers les hommes, elle se nourrit & se fortifie ellemême. Elle fait paroître qu'elle les aime, afin de les aimer davantage. Car la charité est un feu qui a besoin d'air & de matière, & qui s'éteint bien-tôt s'il est toujours étouffe. C'est une vertu qui a besoin d'être exercée comme les autres. Ainsi comme elle fait la vie, la santé & la force de nos ames, nous devons chercher des occasions

CHAP. III. de la pratiquer. Et il n'y en a point de plus frequentes que celles que nous fournit la civilité.

Nos ames sont sujettes à plus d'une sorte de maladie; & il faut bien prendre garde qu'en tâchant d'éviter les unes, on ne tombe en d'autres plus dangereuses. C'est un mal que d'avoir de la complaisance dans l'amour que les hommes ont pour nous; mais c'est encore un plus grand mal d'avoir de l'indifférence pour les hommes. d'être insensible à leurs biens & à leurs maux, & de se renfermer en soi seul, de ne songer qu'à soi; & l'amour-propre ne nous donne pas moins de pente à ce vice qu'à tous les autres. Or il arrive souvent, fi l'on n'y prend garde, qu'en prétendant se détacher de ces commerces de civilité & d'amirié envers les hommes, on tombe dans un état de secheresse, de froideur & d'indifference interieure pour eux. On les oublie, non pour s'attacher à Dieu, mais pour se remplir de soi-même. On s'éloigne d'eux infensiblement. Ils nous deviennent étrangers. Et en voulant pratiquer la charité d'une maniere trop spirituelle, nous perdons effectivement la charité spirituelle. & l'affection humaine qui fair le lien de la societé civile.

La charité se porte encore à la civilité par les avantages qu'elle en retire : car îl n'y auroit rien de plus utile que la civilité, si nous la savions bien ménager. Elle nous donne lieu d'honorer dans les honnnes toutes les graces que Dieu leur distribue, & de divertisser nos mouveuneus interieus.

felon la diversité de ces graces. Carsi é est Charune personne penirente, & que Dieu ait retirée des dereglemens du monde, nous devons honorer en elle la force de la grace do
Jesus-Christ, & sa victoire sur le monde.
Nous devons respecter en elle la penitence,
& la considerer comme étant par cette vertu beaucoup au-dessus de nous. Si ce sont
des Grans, on honore en eux l'autorité de
Jesus-Christ à laquelle ils participent; &
si ce sont des Grans vertieux, on honore
la grandeur de la grace qu'ils ont reçsie,
qui leur a fait surmonter tous les obstacles

de leur condition. On honore la pauvreté de Jesus Christ dans les pauvres, son humilité dans ceux qui sont humbles, ou qui sont dans un état rabaissé; sa pureté dans les Vierges; se souffrances dans ceux qui sont affligés; & ensin sous l'apparence d'une vertu toure humaine, l'on prati-

que & l'on honore toutes les vertus chrétiennes.

Il est vrai que l'on pourroit à peu près faire toutes ces choses par des actions purement intérieures. Mais il est utile d'être averti de les pratiquer: & les devoirs de la civilité humaine nous en avertissent, comme les devoirs extericurs de respect que l'on rend à Dieu par la posture de son corps, nous avertissent de tâcher à mettre notre ame dans la disposition interieure de respect, & d'adoration où nous devons être envers la divine Majeste. Et ces avertissemens nous sont d'auxant plus utiles, qu'ils sont plus frequens, & il est assez are qu'on puisse pratiquer la charité envers le pro-

De la Civilité chain par des services réels, les occasions ne s'en presentant pas souvent. Mais le commerce de la civilité est bien plus ordinaire & plus continuel. Il nous coste peu, & nous donne neanmoins moyen de gagner beau-coup par cet exercice continuel de la charité.

# CHAPITRE IV.

Avantages que la pratique de la civilité prscure à ceux envers qui on l'exerce.

T Ais fi la pratique de cette civilité chré-M tienne est utile pour nous, elle ne Test pas moins pour les autres. S'ils sont spirituels, l'affection que l'on leur témoigne redouble leur charité: & s'ils sont charnels. elle flatte à la verité leur amour-propre, ce qui est un mal qui vient de leur mauvaise disposition; mais elle les préserve d'un beaucoup plus grand où ils tomberoient si l'on n'avoir soin de les soutenir en leur faisant paroître de l'affection. Car si l'on n'a soin de les entretenir en cette maniere par les devoirs de la civilité humaine, ils s'éloignent absolument de ceux qui les traitent avec indifference, & ils perdent toute la creance qu'ils avoient en eux, de sorte que l'on devient incapable de les servir. Il est donc de la charité de les soûtenir dans cette foiblesse, en leur faisant paroître qu'on les aime & qu'on les estime, en attendant que la charité fuccede à cette disposition imparfaire.

Il faut agir avec les honnnes comme avec

des hommes, & non comme avec des An- CHAP. ges. Et ainfi il est necessaire que notre conduite envers cux soit proportionnée à leur trat commun est que l'amirié & l'union qui est entre les personpes mêmes de pieté, est encore mêlée de beaucoup d'impersections; de sorte qu'on doit supposer qu'outre les liens spirituels qui les unissent entreux, ils sont encore attachés par une infinité de petites cordes toutes humaines dont ils ne s'apperçoivent pas, & qui confistent dans l'estime & dans l'affection qu'ils ont les uns pour les aurres, & dans les peutes consolations qu'ils recoivent du commerce qu'ils ont entreux. Et la fermeté de leur union ne dépend pas seulement de ces liens spirituels, mais aussi de ces autres cordes humaines qui la confervent.

Il arrive de-là que lorsque ces petites cordes viennent à se rompre par une infinité de petits scandales, de petits mécontentemens, de pentes negligences, on vient en-suite à se diviser dans les choses mêmes les plus importantes; & si l'on n'y prend bien garde, on trouvera que toutes les defunions Echeuses que l'on voit arriver entre des personnes de pieté qui avoient été autrefois fort unies, ont d'ordinaire été précedées de refroidissemens causes par le manque d'attention à se rendre certains devoirs de civilité. Il seroit à la verité à desirer que l'union des Chrétiens entr'eux fût plus ferme, plus pure, plus indépendante de toutes ces consolations humaines; & il faut travailler sur soi-même à s'en pouvoir passer. Mais la

CHAP.

IV.

à l'égard des aurres de ces devoirs aufquels la civilité nous oblige, non en les jugeant foibles : mais en supposant qu'ils le peur vent devenir; & en évitant ainfi de leur

donner aucun prétexte de refroidissement

envers nous C'estpourquoi c'est une chose qui nous est foit recommandée par les Apôtres; de rendre la pieté aimable aux personnes mêmes du monde, afin de les y attirer doucement. Or il est impossible qu'elle soit aimable, fi elle est farouche, incivile, groffiere; & fi elle n'a foin de temoigner aux nommes qu'elle les aime, qu'elle desire de les servir, & qu'elle est pleine de tendresse pour eux. Si on ne les sent pas effectivement par ce moyen, au-moins on ne les choque pas, & l'on prépare toujours leur clprit à recevoir la verité avec moins d'opposition. Il faut donc tacher à purisser la civilité, & non pas à la bannir. Il faut attirer l'affection des hommes, non pour y prendre une mauvaile complaisance, mais afin que certe affection nous mette en état de les servir; & parceque cenc affection même cet un bien pour eux, qui leur don-ne de l'estime de la pieré, qui les y dispose s'ils n'en ont pas, & qui ser à la conserver en eux s'ils en ont

I. Pett.

5. 5.

L'Apôtic faint Pierre en nous recommandant d'inspirer l'humilité en toutes choies, ne nous recommande-t-il pas une pratique continuelle de civilité? Car la civilité est une humilité extenieure, & elle devient interieure quand nous l'exerçons par des

Chrétiente. 169

Wies fpirituelles Saint Paul l'a present encore plus expressement lorsqu'il ordonne
de le prévenir les uns les aurres par des téRom,
moignages de respect : Honors hovicem pra12. 16.
Vesseures.

## CHAPITER V.

Mojem d'accorder ces contrarietés apparentes.
Regles qu'on doirgardir dans la pratique
de la civilué.

Oilà donc un combat, non de vices mais de vertus. Il faut rechercher l'affection des hommes, en leur en temoignant par des devoirs de civilit pour les servir; pour entretenir l'union avec eux; pour empêcher qu'ils ne s'éloignent de nous & que la charité ne s'ercigne en eux; pour augmenter & pour nourir la charité dans nous-mêmes; pour pratiquer diverses verus. Il faux se priver de la recherche de l'affection des hommes & de tout ce qui l'ature; parce que c'est une rentation pour nous; parce que ces complaisances humaines nous entretiennent dans une foiblesse spirituelle; parce que nous devons tendre des cette vie à Hous contenter de Dieu seul, & à nous détacher de tont le reste. Ce sont des raisons spirisuelles de part & d'autre. Mais qui sons celles qui les doivent emporter? Il est assez difficile de le décider. On trouvera que les Saines ont lievi rantot les unes & tait-Toma It.

CHAP. Y.

פֿע tot les autres. Voici neanmoins quelques regles qu'il semble que l'on y pourroit gas-

Lorsqu'il y a peu d'esperance de pouvoir servit certaines personnes, que nous n'en sommes pas charges, que le commerce que nous pouvons avoir avec elles nous peux nuire, quand ce ne seroit que par le tems qu'il y faudroit employer, il faut se contenter à leur égard des devoirs indispensables de civilité, qui les scandaliseroient si Ton y manquoit, & il faut retrancher tous ceux qui n'auroient pour but que de leur plaire & de former une liaison parti-

culiere avec elles.

Quand on est attiré à une solitude extraordinaire, & qu'on reconnoît que cette solitude nous attache à Dicu sans nous attacher à nous-mêmes, & sans nousporter à l'indifference pour nos amis on a plus de liberté de le soustraire aux commerces de civilité, qui ne sont pas absolument necessaires, pourvis que no-tre genre de vie nous serve d'excuse, & que notre retraite soit si uniforme, qu'elle ne donne point de lieu de nous accuses que ce soit par mépris & par indifference que nous ne rendons pas ces devoirs aux autres.

Mais fi nous menons une vie commune; si nous conservons par necessité diverses liaisons avec le monde; si la solitude entiere ne nous est pas propre; si nous avons besoin nous-mêmes de quelques confolations humaines; si nous avons contracté dans l'ordre de Dieu diverses unions stee philicus personnes ausquelles il n'est CRAP. pas bon de renoncer, il paroît beaucoup plus avantageux de prendre l'autre con-duite, qui est de ménager les occasions de leur témoigner de l'affection & de se faire aimer d'eux.

Il faux seulement tächer que notre civilité soit differente de celle des gens du monde; & qu'elle soit toute veritable & toute sinceres & qu'elle ne soit ni legere ni flateuse; qu'elle ne se répande point en paroles, en complimens, en louanges; qu'elle ne nous emporte pas une partie considerable de notre tems; qu'elle ne soit pas une source d'amusemens & d'inutilités; qu'elle ins. pire la pieté, & qu'elle ressente la modestie ; & que si elle sait paroître aux hommes la bonté & la douceut de Jesus-Christ, ce ne soit que pour leur inspirer la suite & l'aversion de l'esprit du monde, & pour les porter à mener une vie toute chiétienne.

Il ne faut pas neanmoins prendre jamais pour regle generale de pratiquer la civilité envers tout le monde; car il y a des gens dont on ne sauroit se désaire que par quelque espece d'incivilité, &c qui nous accableroient de visites & de billers, si on leur témoignoit de la complai-sance. Il faut donc par necessité faire paroitre à ces personnes quelque froideur, de peur qu'ils ne nous ravillent ce que nous avons de plus précieux, qui est notre temps. Si l'on peut se soustraire à ce commerce inmile sans leur donner sujes de se plaindre, à la bonne heure : mais si

CHAP.

L'on ne le peut, il vaux mieux qu'ils se plaignent de nous, que non pas que l'on nors puille reprocher avec justice ce que dir l'ecriture: que les étrangers ont devoré toux ce qui étoix de plus necessaire pour soûte nir notre vie, sans que nous nous en soyons apperçns. Comederant aliens rebur Ofée. 7.9. ejus, O' nescritus.





#### DE LA

# GRANDEUR-

PREMIERE PARTIE.

De la nature de la grandeur, & des devoirs des inferieurs envers les Grans.

# CHAPITRE PREMIER.

Instincts contraires des hommes à l'égard de la grandeur. Celui qui porte à houvrer les Grans, plus fort que celui qui porte à les mépriser. Source du mépris de la grandeur dans les Philosophes pauvres ou riches. Qu'il u y a que la Religion qui nous puisse faire connoître ce qui lui est du.



Es hommes ont des instincts tout contraires à l'égard de la grandeur, qui naissent neanmoins également de leur corruption naturelle. Ils l'aiment, ils la haissent, ils

l'aiment, ils la haissent, ils l'admirent, ils la méprisent. Ils l'aiment, parce qu'ils y voyent tout ce qu'ils desirent, les richesses, le plaisir, l'honneur, la puissance. Ils la haissent, parce qu'elle les rabaisse & les humilie, & qu'elle leur fait sentir la privation où ils sont de ces biens qu'ils

G 11) Digitized by Google

De la Grandeur. aiment. Ils l'admirent parce qu'ils en sone éblouis. Ils la méprisent aussi quelquefois, ou ils font semblant de la mépriser, afin de s'élever dans leur imagination au-dessus des Grans, & de se bâur ainsi une grandeur imaginaire, par le rabaissement de ceux qui sont l'objet de l'admiration des person-

nes du commun. Mais quoiqu'ils éprouvent tous ces divers mouvemens, il faut avouer neapmo ns que ceux qui portent à honorer & à estimer les Grans, sont beaucoup plus forts & plus agistans, parce qu'ils regardent les plus naturels objets de la concupilcence; au lieu que la haine qu'on a pour la grandeur est étouffée en quelque some par le besoin continuel que l'on à des Grans, qui plie insensiblement l'ame au respect & à l'estime pour cet état. On desespere de pouvoir s'élever aufli haut qu'eux; & l'on aime micux Erre participant de leurs biens en se soumettant à eux.

Le mépris humain de la grandeur ne se rencontre donc d'ordinaire qu'en certaines gens qui couvrent leur orgueil du nom de Philosophie, & qui ne pouvant satisfaire à leur ambition en le faisant Grans. fichent de fatisfaire leur malignité en ra-baillant ceux qui le sont. Puisque nous ne pouvons parvenir à la grandeur, vengeonsnem à en médire, disoit assez agreablement Montagne, pour expringer ce sentiment na-

turel d'orgueil

Que s'il s'est trouvé quelques Philosophes, qui ayant sujet d'être contens de leur fortune, selon le monde, n'ont pas hisse

de méprifer en apparence la grandour dans Onav. leurs discours & dans leurs écries, c'est par une vaine vanité encore plus ingenieuse & plus déliée. Ces gens se sont bien donné de garde de se dépouiller récliement de leurs richelles; & Seneque a en grand soin de le munir des maximes contre ce dépouit loment effochit. C'est, dit-il, la marque d'une ame foible, de se pouvair souffrer les vicheffes. INFERIAL eft animi pate non posse diviside. Pourquoi donc fait îl tant de beaux dif. cours contre les Grans & contre les riches ? C'est qu'il a voulu joindre ensemble la glotre humaine de la grandeur, & la gloire philosophique du mépris de la grandeur, afin d'être estimé non sentement par les personnes du communi qui honorent les Grans, mais audi par les Philosophes qui les méprisent Ces divers sentimens également injustes & corrompus font voir clai-Piscence dans les! mouvemens qu'elle nous inspire pour & courre les Grane: & nous nous devons même défier de notre railon, à cause du commerce & de la lizison qu'elle 2 avec les passions qui la corrompent d'ordinaire à l'égard de leurs objets. Il faux chercher des lumieres plus s'êtres &c moins suspectes: & il n'est pas possible d'en trouver ailleurs que dans la Religion chrétienne, parce qu'il n'y a qu'elle qui connoisse veritablement la concupifoence, & qui puisse ainsi separer de la grandeur les faux avantages que notre ambition lui donne, & lui conferver les veritables que notre malignité lui voudroit ravir. C'ost G iii

GRAI L

par les lumières qu'elle nous donne qu'il est facile de reconnoître que la raison humaine nous pourroit peut-être bien convaincre que l'idée commune que les hommes se forment de la grandeur, est tou e fausse & toute trompeuse, parce qu'elle n'est fondée que sur la corruption de leur cœur; & fur les faux jugemens qu'elle produit. Car voici de quelle some ils composent cette idée. Ils aiment la puillance, les richesses, les plaifirs. Ils voient que les Grans en font possesseurs. Ils les estiment donc heuteux. Ils préferent par-la leur état à celui de ceux qui sont prives de ces biens, & par cotte préserence ils les élevent au-dessus des outres hommes. Ce jugement est déja faux & mompeur. Car le platfir, les richesles, la puissance, ne sont point des biens dans l'état présent de l'homme. Ils ne paroiflent tels qu'à la concupiscence, & ils paroitient aucontraire de grans manx à la railon éclairée pas la foi, parce que ce sont de grans empechemens a la piete & au salur. Mais les hommes ne s'arrêtent ipas-là. Comme ils voient que le jugement qu'ils portent de l'état des Grans ne leur est pas particulier, que la plupart des aurres hommes en jugent comme cux, & qu'ils ont tous pour cet état des sentimens d'estime & d'admigation, ils composent de ces jugemens qu'ils connoillent, & dans cux & dans les autres. une nouvelle base pour rehausser la grandeur , & ils considerent ainsi les Grans environnés d'une grande troupe d'admirateurs qui les regardent comme infiniment élevés au-dellus des aurres hommes



C'est l'idée que la concupiscence nous CHAP. donne de cet état : mais il ne faut qu'un peu de lumiere pour en connoître la faufleté. Car tous ces jugemens qui relevent les Grans au-dessus des autres, n'étant que de vaines fantaisses qui naissent de la corruption & de l'avenglement des hommes, il est clair que cette grandeur dont ils sont le fondement, n'est qu'un fantôme sans tolidité.

La Philosophic nous pourroit bien conduire julqu'à reconnoître en partie la faul-feté de cette idée; mais si nous n'avons point d'autres lumieres que celles qu'elle nous fournit, en nous délivrant d'une erreur, elle nous engagera dans une autre, qui est de nous faire croixe que les Grans ne sont dignes d'aucun honneur ni d'aucun respect Et en effet, cene conclusion suivroit necessairement de ces principes, si la grandeur n'étoit fondée que sur cet amas de faux jugemens & de faux biens. Car je ne dois pas honorer une personne, parce qu'elle est plus miserable que moi ; & l'illusion qui seroit croire aux Grans que leur Erat est heureux, parce qu'il paroit tel à on grand nombre de personnes abusées, ne meriteroit que de la pitié, & non du respect & de l'estime.

Cependant l'Ecriture nous avenit qu'il y a un devoir d'honneur à l'égard des Grans, & que la pieté chrétienne s'en doit acquiter. Or la pieté qui est inséparable de la verité, ne peut honoier que ce qui est vericablement digne d'honneur. On peut dire même qu'il faut qu'il y air quelque chose

278 De-la Grandeur.

de Dieu dans la grandeur, puisque l'Erriture, nous assirant d'une part, qu'on doit honorer les Grans, nous enseigne de l'autre que l'honneur n'est dis qu'a Dieu, sois

1. Tim. L 17. the, hous anurant d'une part, qu'on doit honorer les Grans, nous enseigne de l'autre que l'honneur n'est dû qu'a Dieu, sois Deo honor O' gleria. D'où il s'ensinit qu'il saut qu'on puille honorer Dieu en honorant les Grans, & qu'il y a quelque chose de Dieu en eux à quoi l'on peur rapporter l'honneur qu'on leur rend. Mais pour savoir ce que c'est, il est necessaire de remonter jusqu'à l'établissement & à l'origine même de la grandeur.

### CHAPITRE IL

Comment la concupificace, la raifon & la Religion s'unificat pour former la grandeur. Confequence de cette deltrine avantagenfe aux Rois & aux Monarchies successives.

A concupilcence, la raison, & la Religion s'unissent diversement pour former cet état que l'on appelle grandeur. La
concupissence le desire par orgueil. La raison l'approuve par la vste du besoin qu'en
ont les hommes. Et la Religion le confirme
par l'autorité de Dieu même. Et pour savoit
de quelle sorte cela se fair, il saur considerer que si les hommes étoient demeunes dans
l'innocence, il n'y auroit point en de Grans
parmi eux; puisqu'ils seroient nés égaux;
se qu'ils seroient demeunes dans cette égalité de la nature. L'homme n'est pas tait
proprement pour commander aux hommes, comme dir saint Gregoire, pagee que

to volonte d'un homme n'est pas la regle Citare, de celle d'un aurre, se qu'ils ont sous pour unique regle la loi de Dieu, qu'ils auroient tous connue asser elairement avant le pe-

che, pour n'avoir besoin de l'apprendre de personne.

Si la grandeur n'est donc pas toujours un désordre en elle-même, elle est au moins toujours un esse me me est du désordre de la nature, & une saine necessaire du peché. Car comme l'état d'innocence ne pouvoir admettre d'infequité, l'état du peché ne peut soussire d'égalité. Chaque homme youdroir être le maître & letyran de tous les autres; & comme il est impossible que chacun nustriste dans ce desseu, il saut pat necessité, ou que la raison y apporte quesque ordre, ou que la raison y apporte que les plus puissans devenant les maîtres, les sobles demeurent assujeus.

La gaison pe reconnoît pas seulement que cet assujettissement des hommes à d'autres hommes oft inevitable, mais auffi qu'il leur est crès-avantagenx & très-necessaire. Elle sait que la lumiers de l'homme est trop foible depuis le poché pour le pouvoir conduire même dans les choles qui ne regardent que la vie civile, & que sa volonté est trop commpue pour le faire demourer on paix dans une condition reglee. Elle voit donc qu'il est necessaire qu'il y ait quelque loi grofficse qui le lie à ses devoirs, qui est celle de l'empire & de la dominanon. Ainsi elle trouve bon qu'on établisse des reglemens & des polices, & que l'on donné à certaines personnes le pouvoir de

TLO De la Grandes
CHAP. Les faire observer aux aurres

les faire observer aux autres. Elle apphonud que l'on regle toures les choses humaines, de que pour éviter los consessations on donne la préference aux uns au-dosses des autres. En un mot, non-feulement elle consent à l'établissement de la grandeur, mais elle regarde cet ordre comme le chef-d'œuvre de l'espain humain, & comme la chose la plus utile qui soit dans le monde.

Mais ce qu'il faut bien remarquer, c'est qu'encore que la concupilcence desire la grandeur, & que la raison humaine en approuve l'érablissement, ni l'une ni l'autre ne suffisent neanmoins pour la rendre legiume. Car les hommes n'étant pas à eux, is ne peuvent disposer ni des autres, ni d'eux mêmes. Dieu seul est leur maître souverain, & ce seroit un autentat criminel à ent d'en reconnoître, ou d'en établir un autre sans ordre. Si une troupe d'esclaves assemblés dans une prison, déseroit à quelques-uns d'eux. le droit de vie & de mort sur tous les aurres, le maître se moqueroit de cet établissement temeraire, & il punitoit comme un usurpateur & comme un tyran, celui qui auroir use de ce droit; parce que ce droit lui apparrenant, il n'y a que lui qui puille le communiquer & le transferer à un autre. Or nous sommes tous dans cet état à l'égard de Dieu, c'est-à-dire, que nous sommes ses esclaves, & par confequent nous ne pouvons disposer de nousmêmes que par les ordres. Ce leroit donc en vain queiles hommes donnes oient à certain d'entr'eux le droit & le pouvoir de gouveiner les autres, si Dieu ne joignoit tons Premiere Partie.

unorité à leur choix. Et c'est pourquoi, selon la doctrine de saint Augustin, tous les Supplices etoient des meutres & des homi- Serm. cides, si Dieu qui est le seul maitre de la 302. n. vie & de la mort des hommes, ne leur avoit 13. donné le pouvoir de faire mourir ceux qui violeroient les loix de la nature, & qui troubleroient leur societé. Mais nous apprenons de l'Ecriture qu'il l'a fait, & qu'il a confirmé par son autorité ces établissemens humains: qu'il approuve que les hommes se lient ensemble par des loix & des polices: qu'il leur donne pouvoir de choisir quelquesuns d'entr'eux pour les faire observer; & qu'il communique son pouvoir à ces personnes choisies pour gouverner ceux qui leur sont soumis.

Ce ne sont pas là de vaines speculations: ce sont des vérités decidees par l'Ecriture. Car c'est l'Apôtre saint Paul qui nous enleigne que toute puissance vient de Dien. Non est potestas niss à Des. Qu'elles sont Ram. 13. établies de Dieu. Que autem sunt, à Des L ordinate sunt. Que qui leur resilte, resiste à l'ordre de Dieu. Qui resistit potestati, Dei Ibid. U ordinationi resistit. Que ceux qui gouvement 2. les peuples sont les ministres de Dieu, pour récompenser le bien & punir le mal. Dei ministerestibi in bonum, Dei minister est vinden in iram. Et il donne austi aux Prin- 3. 4. ces le même titre qu'il se donne à lui-même comme Apôtre. Sie nos existemet homo ut 1. Cor. muultros Christi.

Et par-là il paroît que la grandeur est une participation de la puissance de Dieu fur les hommes, qu'il communique aux

CHAP.

TLA.

CHAP. I L uns pour le bien des autres: Que c'est un ministere qu'il leur confie, & qu'ainsi n'y ayant rien de plus réel & de plus juste que l'autorité & la puissance de Dieu, il n'y a rien de plus réel & de plus juste que la grandeur dans ceux à qui il la communique veritablement, & qui n'en sont point usur

pateurs.

C'est par cette doctrine qu'il est facile de comprendre qu'encore que la royante & les autres formes de gouvernement viennent originairement du choix & du consentement des peuples ; neanmoins l'autorité des Rois ne vient point du peuple, mais de Dieu seul. Car Dieu a bien donné au peuple le pouvoir de se choisir un gouvernement; mais comme le choix de ceux qui élisent l'Evêque n'est pas ce qui le fair Evêque, & qu'il faur que l'auto-rité pastorale de Jesus-Christ lui soir communiquées par son ordination; aussi ce n'est point le seul consentement des peuples qui fait les Rois; c'est la communica-tion que Dieu leur fait de sa royaure & de sa puissance qui les établis Rois legitimes, & qui leur donne un droit veritable fur leurs lujers. Et c'est pourquoi l'Apôtre n'appelle point les Princes Ministres du peuple, mais il les appelle Ministres de Dien, parce qu'ils ne tiennent leur puissance que de Dieu seul.

Et de la on peut tirer une consequence très-avantageuse pour les Monarchies successives. C'est qu'encore que l'établissement de cette sorte de gouvernement ait dépenda du peuple dans son origine, par le choix

Mg Cu

qu'il à fair d'une certaine famille, & par Chap. l'inftitution de l'ordre pour la succession du noyaume: neammoins cet ordre étant une fois é abli , il n'est pas en la liberté du peuple de le changer. Car l'autorité de faire des loix ne retide plus dans le peuple qui s'en est déponisse, se qui a ou raison de s'en dépouiller, n'y ayant rien de plus avantageux pour son piopre bien; mais elle reside dans le Roi à qui Dieu communique sa puissance pour le regir. Et ainsi, comme dans un état successif les Kois ne peuvent monsir; les peuples n'étant jamais sans Roi, ils ne sont jamais en état de faire de nouvelles loix pour changer l'ordre de la successine pour le faire, puisqu'elle relide tour. Jours en celui à qui Dieu la communique selon l'ordre auquel les penples se sont volonsairement assujentis.

Il est clair aussi par le même principe. qu'il n'est jamais permis à personne de se soulever contre son Souverain, ni de s'engagerdans une guerre civile. Car la guerre ne le peut faire lans autorité, & fans une apporité souveraine, puilqu'on y fait mouthe les hommes, ce qui suppose un droit de vie & de mort. Or ce droit dans un Etat monarchique n'appartient qu'au Roi feul, & à ceux qui l'exercent sous son auporité. Ainsi coux qui se revoltent contre lui, ne l'ayant point, commettent auxant d'homicides qu'ils sont perir d'hommes par la guerre civile, puilqu'ils les sont mourie sans pouvoir & contre l'ordre de Dieux C'est en vain qu'on prétendroit les justifier par les desordres de l'Erat ausquels its sont semblant de vouloir remedier. Car il n'y a point de desordre qui puisse donner droit à des sujets de tirer l'épée, puisqu'ils n'ont point le droit de l'épée, & qu'ils ne s'en peuvent servir que par l'ordre de cehui qui la potte par l'ordre de Dieu.

#### CHAPITRE III.

Que extre autorisé passe aux Magistrats, "Er aux Proces du Sang, Résolution de la question proposée: Pur où les Grans sont dignes de respect.

Tene puissance royale & ce droit de gouverner les peuples, qui appartienment essenciellement à Dieu, & qu'il communique aux hommes pour le bien des hommes, comme nous avons déja dit, resident bien à la verité dans les Rois avec Eminence; mais ils passent d'eux à tous leurs Ministres; & a tous ceux qui sont employés sous eux à gouverner les peuples & a y maintenir l'ordre. De sorte qu'ils comprennent toute l'autorité qui remue & regle les Erats, & qui est differemment parzagée felon les différens emplois & les divers ministeres. Qui que ce soit qui la possede, est Ministre de Dieu, par la past qu'il a à l'autorité de Dieu.

L'on doit dire le même de certaines grandeurs qui confistent plus' dans un rang que dans une autorité réelle, comme la qualité de Prince du Sang, qui donne bien à ceux qui la possedent un rang sort élevé CHAP. au-dessus des aurres, mais qui n'enserme III. point de jurisdiction, à moins qu'elle ne foit jointe à d'autres ministères & à d'autres charges. Car ce rang même étant une espece d'autorité, il vient de même de l'ordre de Dieu. Les choses humaines ayant besoin d'être reglées, & ne pouvant subfister sans ordre, il a été necessaire d'établir ces prééminences, & de faire que quelques uns custent droit d'être préserés aux autres. Et cette préserence a justement été accordée aux Princes du Sang par une suite naturelle de l'esprit des monarchies successives. Car cette sorme de gouvernement consistant essenciellement dans le choix que le peuple fait d'une certaine famille pour être gouverné par ceux qui en sont, iclon l'ordre de leur naissance, il est clair que comme tous ceux de œue famille ont droit à la royauté, & qu'ils y peuvent par-venir selon leur rang, il est necessaire que les peuples soient accourumés de longue main à les regarder avec plus de respect que les autres.

C'est par ces principes qu'on peut resoudre la question proposte Par où les Grans sont dignes de respect. Ce n'est ni par leurs richesles, ni par leurs plaisirs, ni par leur pompe. C'est par la part qu'ils ont à la royauté de Dieu, que l'on doit honorer en leur personne selon la mesure qu'ils la pos-sedent. C'est par l'ordre dans lequel Dieu les a placés, & qu'il 1 dispose par sa providence. Ainsi cerie soumission ayant pour objet une chose qui est vralment digne de

Rom. 13.

# CHAPITER IV.

Pompes & richesses necessaires aux Grane.
Que les respects exteriours leur sont dus,
& mome en un sens les respects internurs.
Retenue qu'on doit garder en parlant des
Grans.

A pompe & l'éclat qui accompagnene l'état des Grans, n'est pas ce qui les rend effectivement dignes d'hoaneur; mais c'est neanmoins ce qui les fair honorer par la phipart du monde. Et parce qu'il est bon qu'ils foient honorés, il est juste aussi que la grandeur soir joinne à quelque magnificence exterieure Car les hommes ue sont nullement assez spirituels pour reconnoître & pour honorer en eux l'autorité de Dien, s'ils la voyent en un état qui sût l'objet ordinaire de leur mépris & de leur averssion. Ainsi, asin que la grandeur faste l'impression qu'elle doir saire sur leur esprir, il faur qu'elle en sasse premierement sur

Premiest Partie. kurs sens. C'est ce qui rend les richesses ne- Creat. cellaires aux Grans, à proportion du de- IV. gré auquel ils sont élevés, puisque c'est par les richesses qu'ils le conservent la bienseance necessaire à leur condition sans la quelle elle deviendroit inutile aux hommes. C'est donc un excès visible que ce que Tertullien enseigne : Que toutes les marques de De Idol dignité & de puissance , & tous les ornemens c. 18. attachés aux charges sont défendus aux Chrétiens, & que Jelin-Christ a mis tontes ces choses entre les pompes du diable, en paross-Sant en un état éloigné de toute pompe & de tout édat. Car la Religion chrécienne n'est jamais contraire à la vraie raison : et si Jehis-Christ n'a pas vouluse revêtir exteneurement de ceite magnificence, ce n'est pas qu'il l'ait absolument condamnée; mais c'est qu'elle n'étoit pas consorme à son mimistere, qui étoit de montrer, même par sa vie exterieure, la disposition où tous ses disciples doivent être interieurement. Les Grans doivent donc apprendre de la vie de Jefus-Christ à n'aimer pas la pompe & l'éclat, & non pas à s'en dépouiller absolument, à moins que Dieu ne leur inspire le mouvement de quitter tout-à-fait le monde. Mais on ne le doit pas tronner de cet excès de Terrullien, puisqu'il enseigne bien dans le même livre, qu'il cst absolument désendu aux Chréziens de juger de la vie & c. 174 de l'honneur des hommes : ce qui est mamisestement contre la doctrine & contre la pratique de l'Eglife.

Ourre la pompe se l'éclat, les respects exserieurs que les inferious condons aus

MAP. IV. Grans, sont encore une des suites legitimes de leur condition. Car encore qu'ils ne soient peut être dans leur origine que des inventions de l'orgueil humain, qui est bien-aise de jouir de la grandeur par la vue de l'abaissement des autres; il faut pourrant reconnoître que ces déferences & ces respects sont d'eux mêmes utiles & raisonnables, & que quand l'orgueil ne les auroit pas introduits, la raison auroit de les inventer. Car il est urile & juste que les Grans loient honores par une reconnoilsance sincere & veritable de l'ordre de Dieu qui les éleve au-deflus des autres. Or les hommes ont une telle opposition à s'humilier sous d'aurres, & a les reconnoître pour plus grans qu'eux, que pour y accoutumer leur ame, il faut en quelque some y accourumer leur corps, afin que l'ame en prenne insentiblement le pli & la posture, or passe de la ceremonie à la verité. Et c'estpourquoi il a été bon que ces respects extericurs fullent incommodes, parcequ'aurrement elle ne se seroit pas apperçue qu'ils sont destinés à honorer les Grans, & elle auroit pu s'y attacher pour le seul plaisir ou pour la commodité qu'elle y auroit trouvée, & les rendre ainsi indifferemment à tout le monde, ce qui n'auroit point produit cet effet d'imprimer insensiblement dans l'esprit des sentimens de reverence pour ceux qu'on honore de ceue forte.

Ceux donc qui ont dit qu'y ayant deux fortes de grandeurs, l'une naturelle & l'autre d'établifement, nous ne devons les respects naturels, qui consistent dans l'estime

& dans la sountifion d'esprit , qu'aux gran- CHAP. deurs naturelles, & que nous ne devons aux grandeurs d'établissement que des homneurs d'établissement, c'est à-dire, certaines ceremonies inventées par les hommes pour honorer les dignités qu'ils ont étabiles, doivent ajoftier pour rendre cente pense tout à fair vraie, qu'il faut que ces ceremonies exterieures naissent d'un monvement interieur, par lequel on reconnoisse dans les Grans une veritable superiorité: Car leur état enfermant, comme nous avons dit, une participation de l'autorité de Dieu, il est digne d'un respect veritable & interieur, & tant s'en faut que les Grans n'ayent droit d'exiger de nous que ces sortes de ceremonies exterieures, sans aucun mouvement de l'ame, qui y réponde, qu'on peut dire au-contraire qu'ils n'ont droit d'exiger ces ceremonies, qu'afin d'imprimer dans l'esprir les sentimens justes que l'on doit avoir pour leur état. De sorte que lorsqu'ils connoissent affez certaines perfonnes pour être ailurés qu'elles sont à leur égard dans la disposition où elles doivent être, ils les peuvent dispenser de ces devoirs exterieurs, parcequ'ils n'ont plus alors

leur fin & leur utilité.

Il est vrai que ce respect qui est du aux Grans, ne doit pas corrompre nouse jugement à leur égand, ni nous faire estimeze en eux ce qui n'est pas estimable. Il est comparible avec la connoissance de leurs défaurs & de leurs miseres, & il n'oblige nullement à ne leur pas preserer interieurement ceux qui ont plus de biens réels & de gran-

De la Grandent. deurs naturelles. Mais comme l'honneur leur est du, qu'il est mile qu'ils soient bonorés, & que le commun du monde n'a pas assez de lumiere ni d'équité pour condanner les défauts, sans mépriser ceux en qui ils les remarquent, on est obligé de demeurer en une extrême retenue en parlant des Grans, & de tous ceux à qui l'honneur est necessaire. Cette parole de l'Ecritire: Ne parlez point mal de Prince de vorieurs tant Ecclesiastiques que seculiers : Se generalement de tous ceux qui participene a la puillance de Dieu. C'estpourquoi c'est une chose très-contraire à la veritable picté, que la liberté que le commun du monde se donne de décrier la conduire de ceux qui gouvernent. Car outre que l'on ca parle souvent remeranement & contre le verue, parcequ'on n'en est pas tonjours allez informé; on en parle presque tou-

CO TOPO

pour les gouverner.

jours avec injultice, parceque l'on imprime dans les autres par ces lortes de discouss une disposition contraire à celle que Dien les oblige d'avoir pour ceux dont il se sex

Digitized by Google

Chap. IV.

Exod. 22. 28. Act. 23.

## CHAPITRE V.

**Qu'il** est beaucoup medleur d'avoir attaché la grandeur a la naissance, qu'au

IL y en a qui voudroient au moins que cette autorité qu'il faut respecter, sin toujours jointe au merite, & qui traitent d'injustes toutes les loix qui l'ont attachée des qualités exterieures. Ils triomphent en astaquant celles qui font dépendre la grandeur de la naissance. On ne choiste pas, disent-ils, pour gouverner un batteau ce-lui qui est de meilleure maison. Pourquoi le fait on donc à l'égard des royaumes, & des empires? Mais c'est qu'ils ne connois-sent pas le fond de la soiblesse de la corruption des hommes. Ils raisonneroient bien si les hommes évoient justes & raison- pensie est nables; mais ils raisonnent très-mal, par- de M. cequ'ils ne le sont pas, & qu'ils ne le se- Pascal ront jamais. L'injustice naturelle & ineffaçable du cœur des hommes, rend ce choix, non-seulement raisonnable, mais le chefd'œuvre de la raison. Car qui choisironsnous? Le plus verrueux, le plus sage, le plus vaillant? Mais nous voila inconsinent aux mains : chacun dira qu'il est ce plus vermeux, ce plus vaillant, ce plus fa-ge. Attachons done notre choix à quelque chose d'exterieur & d'insontestable. Il est le fils ainé du Roi. Cela est net. Il n'y a point à douter. La raison ne pout mieux faire ; car

Cette

De la Grandeur. la guerre civile est le plus grand de tous les matir.

CHAP.

Ce qui est vrai de la royauté, l'est encore des premiers rangs d'un Etat. Ne vaudroit il pas mieux, dira-t-on, qu'il y est des Princes de mente, que des Princes de naissance, & que l'on pût monter par la vertu plus haut que par cette vaine qualité? N'est-il pas injuste qu'un General d'armée, après avoir conquis des Provinces, soit obligé de ceder à un Prince du Sang sans experience & sans esprit? Non, cela n'est point injuste. C'est au-contraire la plus belle invention que la raison ait pu trouver pour adoucir la fiené de la grandeur, & pour la décharger de la haine & de l'envie des inferieurs. Si l'on n'étoit grand que par le merite, l'élevation des Grans seroit in avertissement continuel qu'on les a preferée à bien des gens qui croient les surpalfer en merite.

Mais en atrachant la grandeur à la naiffance, l'on calme l'orgueil des inferieurs, & l'on leur rend la grandeur de beaucoup moins incommode. Il n'y a pas de honte à ceder, quand on peut dire, je dois cela à fa haislance. Cette raison convaine l'esprit sans le blesser par le dépit & la jalousie. Il y est accoutume, & il ne se revolte point contre un ordre établi qui ne lui est point injustieux.

Un autre avantage qui arrive de cet établillement, est que l'on peut avoir des Princes sans orgueil, & que les Grans peuvent être humbles. Car il n'y a point d'orgueil à denneurez dans l'état où l'on est né, & où

Premiere Barnes le appoidence de Dieu nous a mis, pourvit que l'on en use selon les fins de Dieu. L'on peur avec cela conserver des sentimens d'humilité dans son cour, connoître les défauts & les mileres & regarder la condirion comme une chose etrangere, done l'ordre de Diçu nous a reveuis. Mais qu'il est difficile d'être humble, torsque l'on considere son élevation comme le fruit de les travaux & de son merite, lorsque l'on l'a prévenue par les defirs, que l'on se l'est procurée par son adresse, de qu'este nous donne lieu de croire qu'elle nous étoit due, & que nous lurpassons autant les autres en mente, que nous les hirpaffons en digniré 1 Non seulement cette sorte delevation nourit l'organil, mais on n'y atrive même ordinairement que par la porte de l'ambition, car on sait assez que re qui est destine au merite s'emporte ordinairement par brigue & par cabale, of quainfi on y arrive souvem saus meme, & presque toffjouts sans vocation, pinsque l'on s'y appelle soi-même par une recherche ambitieule. Mais au-moins ceur qui sont Grans par naissance peuvem dire avec verité qu'ils sont appellés à leur étar, & que c'est Dicu qui les a fait Grans. Ainsi en pratiquant fidellement les devoirs de leur condition, ils sont sans douv te plus en état d'arrirer sur eux les graces de Dieu, que ceux qui s'y étant éle-

vis en se poussant dans le monde par des motifs tout charnels, devisoient plutor penshr à en sortir qu'à y demourer, puisqu'ils ne peuvent pas avoir de juste continues

Time 11.

#### CHAPITRE VL

Autre raison d'honorer les Grans, qui naît des avantages que l'on en tire. Que la cupt-dité prend dans le monde la place de la chatité pour remplir les besoins des hommes, O c'est l'ordre politique qui la regle, O qui l'applique au service des hommes. Cause de l'ingratitude des hommes. Que la Religion la doit corriges.

Ette manière d'honorer les Grans, en considerant en eux la part qu'ils ont à l'autorité de Dieu, est d'autant plus utile à la societé publique, qu'étant indépendante des qualités personnelles, elle s'est aussi du caprice des jugemens que l'on en porte; & ainsi elle est fixe & invariable. En voici encore une autre de même nature. C'est que quels qu'ils soient, ils ne laissent pas d'être les ministres dont Dieu se sert pour procurer aux hommes les plus grans & les plus essenciels des biens qui soient dans le monde. Car on ne jouit de son bien, on ne voyage sans danger; on ne demeure en repos dans la mailon, on ne reçoit les avantages du commerce, on ne tire des services de l'industrie des autres hommes & de la societé humaine, que par le moven de l'ordre politique. Sil étoit détruit, on ne pourroit dire qu'on possede rien. Tous les bonnnes seroient ennemis les uns des

turces, & il y auroit une guerre genera-CHAP. Le entreux, qui ne se décideroit que par la VI force.

Il n'y a donc personne qui n'ait de trèsgrandes obligations à l'ordre politique; & pour les comprendre mieux, il faut considerer que les hommes érant vuides de charité par le déreglement du peché, demeurent néanmoins pleins de besoins, & sont dépendans les uns des autres dans une intiminé de choses. La capidité a donc pris la place de la charité pour semplir ces besoins, & elle le fair d'une manière que l'on n'admire pas assez, & où la charité commune ne peut atteindre. On trouve, par exemple, presque par tout en allant à la campagne, des gens qui sont prêts de servir ceux qui passent, & qui ont des logis tout préparés à les recevoir. On en dispose comme on veur. On leur commande, & ils obeissenr. Ils croient qu'on leur fait plaisir d'accepter leur service. Ils ne s'excusent jamais de ren-dre les assistances qu'on leur demande. Qu'y auroit-il de plus admirable que ces gens, s'ils étoient animés de l'esprit de charité? C'est la cupidité qui les fait agir, & qui le fait de si bonne grace, qu'elle veur bien qu'on lui impute comme une faveur de l'avoir employée à nous rendre ces services.

Quelle charité seroit-ce que de bâtir une maison toute entiere pour un autre, de la meubler, de la tapisser; de la lui rendre la clef à la main ? la cupidité le fera gaiement? Quelle charité d'aller querir des remedes CHAP. YL.

X36 aux Indes, de s'abaiffer aux plus vils ministères, & de rendre aux aiures les services les plus bas & les plus penibles? La cupidiré falt tout cela sans s'en plaindre.

Il n'y a donc rien dont on tire de plus grans férvices que de la cupidité même des hommes. Mais afin qu'elle soit disposée à les rendre, il faut qu'il y alt quelque choso qui la retienne. Car si on la laisse à ellemême, elle n'a ni bomes ni mesures. Au lieu de servir à la societé humaine, elle la dernit. Il n'y a point d'excès dont cile ne soit capable lorsqu'elle n'a point de lien , son inclination & sa ponte allant droit au vol, aux meurtres, aux injustices & aux

plus grans dérèglemens.
Il à donc fallu trouver un art pour regler la cupidiré, & cet art confilte dans l'ordre politique qui la retient par la crainte de la peine, & qui l'applique aux choses qui sont utiles à la societé. C'est cet ordre qui nous donne des marchans, des medecins, des artifans, & generalement tous ceux qui contribuent aux plaisirs, & qui foulagent les pecessités de la vie. Ainsi nous en avons obligation à ceux qui sont les conservateurs de cet ordre : c'est-à-dire, à ceux en qui reside l'autorité qui regle & entretient les Etats.

Qui n'admireroit un homme qui auroit trouvé l'art d'apprivoiser les llons, les ours, les tigres, & les autres bêtes farouches. & de les faire servir aux usages de la vie ; Or c'est ce que fait l'ordre des Etats : car les hommes pleins de supidité, sont pires

137: C.

qué des tigres, des ours & des lions. Charantes de deux voudroit devorer les autres : cependant par le moyen des loix & des polices, on apprivoise reliement ces bêtes fesores, que l'on en tire tous les services humains que l'on pourroit tirer de la plus pur charité.

L'ordre politique est donc une invention admirable que les hommes ont trouvée, pour procurer à tous les particuliers les commodités dont les plus grans Rois ne fauroient joult, quelque nombre d'officiers qu'ils ayent, & quelques richesses qu'ils possedent, si cet ordre étoit détruir. Combien faudroit-il qu'un homme, sans cette invention, est de richesses & de serviceurs pour procurer simplement les avantages donn un bourgeois de Paris jouit avec quatre mille livres de rente? Combien faudroitil qu'il eût de vaisseaux pour en envoyer en toures les parties du monde, afin que les uns lui apportassent des remedes, les autres des étoffes, les autres des curiofités, & des ouvrages de ces peuples éloignés ? Combien faudroit-il qu'il etit de gens pour avoir des nouvelles reglément tous les huit jours de tous les endroits de l'Europe ? Quelles richesses suffiroient à l'entretien de tant de couriers qui lui seroient necessaires pour envoyer en tous ces lieux differens, de tant de postes pour leur fournir des chevaux, de tant d'hôtelleries pour les loger! Combien faudroit-il de soldats pour leur assurer les chemins, & les ga-tantir des voleurs? combien faudroit - il qu'il cue d'artilans pour son vivre, pour

en<sub>ap.</sub> VI.

fon logement, pour ses habits? \* Tous les arts étant enchaînes, & ayant besoin les uns des autres, il se trouveroit qu'il auroit besoin de tous; & il ne lui suffiroit pas d'en avoir pour lui, il lui en faudroit pour tous ses officiers, & pour tous ceux qui travailleroient pour lui, ce qui va à l'infini. Un simple bourgeois a tout cela, & il l'a sans peines, sans tracas, sans inquietude. On lui va querir ce dont il a besoin, à la Chine, au Perou, en Egypte, en Perse, & generalement par toute la terre. On l'exemte de la peine de préparer les vaifseaux. On le décharge du risque & de tons les mauvais succès de ces voyages. On lui rend les chemins libres par toute l'Europe. \* On lui dispose des couriers pour lui en faire avoir des nouvelles. Il y a des gens qui passent toute leur vie à l'étude de la nature pour le guerir dans ses maladies, & qui sont aussi prêts de le servir, que s'il les entretenoit à ses gages. Il peut dire avec verité qu'il y a un million d'hommes qui travaillent pour lui dans le royaume. Il peur compter au nombre de ses officiers tous les artifans de France, & même œux des Etars voisins, puisqu'ils sont tous disposes à lui rendre service, & qu'il n'a qu'a leur commander, en y ajourant une certaine re-compense etablie, qui sont les moindres gages que l'on puisse donner a des officiers. Tous ces gens qui travaillent pour lui ne l'incommodent point. Il n'est point obli-

<sup>&</sup>quot; Nulla ars non alterius artis aut mater ? aut propusqua est. Terrull de Idol. c. 8,

Seconde Partie

gé de pourvoir à leurs necessius. Il séest Chappoint chargé de faire leur forume. Il ne faux point d'officiers superieurs pour les gouverner, ni d'inscrieurs pour les servis, ou s'il en faux, il n'est pas obligé de s'en mettre en peine. Qui peut assez estimer ces avantages, qui égalent ainsi la condition des particuliers à celle des Rois, & qui les dispensant des inquietudes des grandes richesses, leur en procurent toures les com-

modités?

Mais ce qui rend la plupart des gens insensibles à tout cela, est un principe de vaniré & d'ingratitude qu'ils ont dans la cour. Ils nieux en effet les mêmes avantages de tous seux qui travaillent pour le public, dan's lequel ils sont compris, que s'ils ne travailloient que pour eux seuls Leurs lettres sont également portées aux extremités du moude par un courier qui en porte dix mille, que s'il n'en portoit qu'une seule. Ils sont aussi bien traités par un Médecin qui en voit plusieurs autres, que s'il n'étoit attaché qu'à eux : & au contraire l'experience qu'il acquiert par les assis. tances qu'il rend aux autres, le rend plus capable de les servir dans leurs maladies. Néanmoins parcequ'ils savent qu'ils ne sont pas les seuls qui jouissent de ces biens, ils n'en sont point touches. Leurs besoins sont également remplis, mais leur vaniré n'est pas également satisfaite. Parœqu'ils n'ont pas droit de s'attribuer à eux en particulier tous ces gens qui leur ren-dent quelque service, ils ne comptent pour gien l'utilité qu'ils en tirent. Et quoique H iilj

celle que les autres en recoivent ne dimimoins le sentiment, & ils croient n'amoir obligation à personne, parcequ'il y a mêmes biens, partagent avec eux cette obligation.

On ne fair pas même de reflexion fur ces biens effectifs qu'on reçoit des Rois ou des Grans : comme l'on ne penfe gueres, selon ce que dit un Ancien, qu'on a grande obligation à la terre de nous soutenir, & que l'on seroit fort embarasse si elle nous manquoir à tout moment fous les pies-Mais cet oubli des hommes est la preu-· ve se non l'exeuse de leur peu de gratitude. Car puisque ce sont des biens, & de grans biens, se qu'on les reçoit de Dieu par le ministère des hommes, ils en doivent être reconnoissans envers Dieu, & embrasser mans leur reconnoissance ceux dont il se sent pour les leur procurer, & qui sont les dépolitaires de son autorité dans le monde.

Ger obligations humaines étant justes; deviennem par cela même un devoirindifpensable de Religion, parceque la Religion Chrétienne à pour regle la souveraisse justice, & qu'elle consiste route à suivre cette regle. Et c'est pourquoi l'Apôtre recommande aux Chrétiens de puler pour les 1. Tom. Rols & pour ceux qui reglent Tous eux l'E-

2. I. O tat temporel : & ces prieres leur sont dues quand ce ne seroit qu'à cause de la part qu'ils out à maintenir la paix & le repos en-tre les hommes. Ainfi il y a de la faute à ses s'en pas acquitter & à negliger de priet

pour les Rois: & l'on se rend indigne par-CHAP. la de jouir de tous les biens que Dieu pro-VI. cure aux hommes par leur ministere. Peur de personnes sont asses de restexion sur celà. On s'amuse à se plaindre en l'air des desordres du gouvernement, dont on juge fouvent avec beaucoup de temerité, & l'on ne pense pas à satisfaire à la juste recon-noissance que l'on doit à Dieu pour les biens qu'on reçoit de lui par le moyen de tout gouvernement reglé. Cependant ces biens sont infiniment plus considerables que les desordres vrais ou faux qui sont le sujet de ces murmures & de ces plaintes.





## DE LA

# GRANDEUR:

SECONDE PARTIE.

Des obligations & des difficultés de la vie des Grans.

### CHAPITRE PREMIER.

Qu'il n'est permis à aucun homme de suivre sa volonte ni de la faire suivre aux autres : qu'ansi la grandeur n'a pour but & pour emplos que de faire obéir à Dieu. Crime que les Grans commettent en rapportant leur grandeur à eux-mêmes.



I la nature de la grandeur, telle que nous l'avons reprefentée, peut servir pour établir les devoirs des inferieurs envers les Grans sur des principes fixes & inébranlables,

elle est encore beaucoup plus propre pour faire eutrer les Grans mêmes dans la connoissance de leurs plus essencielles & plus

indispensables obligations.

Il est vrai, comme nous l'avons montré, que la grandeur est une participation de l'autorité & de la puissance de Dieu sur les hommes, & que c'est de Dieu même que les Grans la tiennent. Il faut savoir à quelle Seconde Partie.

condition, & pour quelle fin Dieu leur conmunique cette autorité & cette puissance.

Car comme ils ne la reçoivent que de Dieu,
ils ne la peuvent posseder legitimement
qu'aux conditions que Dieu la leur donne,
& ils n'en peuvent user que pour les sins
que Dieu même leur present.

Or la premiere chose qu'il faut considerer sur ce sujet, est que Dieu est le Maître & le Roi des hommes, par un titre si essenciel à sa nature, qu'il est impossible qu'il sasse part de cette qualité à quelque créa-

ture que ce soit,

L'homme est essenciellement & naturellement sujet à la volonté de Dieu, parcequ'elle est sa regle naturelle & immuable. Il est injuste s'il ne la suit pas, & sa justice consiste à s'y consormer & à s'y assujettir. Mais aussi, comme il est impossible que la volonté d'aucune creature soit sa regle, il ne peut être obligé de la suivre pour elle-même. Car cette subordination de sa volonté à celle de Dieu, est tellement essencielle à nature, que Dieu même ne lui peur permettre d'être sa regle & sa sin. C'est-pourquoi le Fils de Dieu même proceste en qualité d'homme, qu'il sait roujours la volonté de son Pere, & non la sienne.

Que s'il ne peut être pennis à une creature de faire sa volonté, il lui est encore moins permis de prétendre de la faire regner sur les autres : puisque noure volonté n'est ni la regle d'elle-même, ni la regle d'aucune autre creature. Il n'y a donc que Dieu qui puisse justement regner sur nos volontés. C'est à lui que l'empue en appartient, puis

que c'est la divine volonte que nous de CHAP. vons consulter comme la regle unique de L toutes nos actions.

Ce n'est pas qu'on ne soit souvent obligé de suivre aufsi les inclinations & les commandemens des hommes; mais ce n'est jamais en consideration des hommes, ni pour obéir aux hommes : c'est en vertu de l'autorité de Dieu qui nous y oblige. Ainsi notre obcissance se termine toujours à Diets, lors-même qu'elle nous assujenit aux hommes, parceque nous ne leur obeifsons qu'à cause que Dieu nous le commande, de que c'est ce commandement de Dieu qui est notre principal motif dans l'obéillance que nous leur rendons. J'obéis au Roi dont je suis sujet, & j'obeirois à un maître si j'étois esclave, parceque Dieu le veut. C'est donc à Dieu que j'obéis esfectivement. C'est sa volonte qui regle la mienne, & je suis toujours independant de celle des hommes, lors même que je leur rens l'obcissance la plus exacte. Cat si-tos que tette même volonte de Dieu me fers connoître qu'il ne veut pas que je leur obéilse en quelque chose, ils ne trouveront plus en moi ni de sujet ni d'esclave.

Il s'ensuit de la que Dieu ne communique point sa puissance aux hommes, afin qu'ils assujetuillent les autres à leur volonte; puitque cette domination de la volonte d'un homme sur celle d'un autre homme, est naurellement & essenciellement injuste i qu'il ne la leur communique. point, afin qu'ils le regardent avec complaisace : comme étant la fin des autres hommtes.

Seconde parile.

Les hommes, puisqu'ils ne le sont point en effet, CHAP.

Le qu'il est impossible qu'ils le soient; mais

à qu'il est impossible qu'ils le soient; mais que la fin unique de Dieu dans cette part qu'il leur donne à sa puissance, est de les établir ministres & executeurs de ses volontés, en leur donnant le droit & le pouvoir, non de se faire obéir à Dieu; non de regner eux-mêmes, mais de saire regner Dieu; non de faire servir les hommes à leur gloite & à leur grandeur, mais d'employer seur puissance pour servir les hommes, & pour leur procurer, autant qu'ils peuvent, toute sonte de biens tempo-

rels & spirituels.

Ainsi la grandeur est un ministere, qui 2 pour fin l'honneur de Dieu & l'avantage des hommes qui ne les rapporte point à elle-même. Elle n'est point pour soi, elle est pour les autres. Et par-la il est visible que pour en user dans l'ordre de Dieu, il faux que les Grans, bien loin de considerer les peuples comme étant à eux, se regardent eux-mêmes comme étant aux peuples; & qu'ils soient sermement persuades que leur qualité ne leur donne aucun droit, ni de suivre eux mêmes leur volonté, ni de la faire suivre aux autres, qu'ils ne peuvent point commander pour commander, & qu'il faut que dans tous les commandemens qu'ils font aux autres, ils puissent répondre veritablement à Dieu, s'il venoit à leur en demander la fin & le motif, que c'est pour lui qu'ils les font, que c'est pour faire obferver les loix, & pour procurer le bien des hommes.

Il est clair par-là, que le crime que les

CRAP.

Grans commettent en rapportant à cux-mêmes & à leurs plaisirs, la grandeur & les biens qu'ils possedent, est une espece de per-sidie & de rebellion contre Dieu. Car comme il est certain qu'un Roi autroit sujet de traiter de rebelle un de ses sujets, si lui ayant consie une Province pour y conserver son autorité, il prétendoit s'en rendre le maître, de même les Grans ayant reçu leur grandeur & tout ce squ'ils ont d'autorité, non pour eux-mêmes; mais pour établir l'empirale Dieu, & pour procurer sa gloite, ils deviennent rebelles & persides à l'égard de Dieu, lorsqu'ils ne les rapportent

qu'à cux-mêmes.

Pour éviter donc ce crime, il est necessaire que les Grans considerent leur condition comme un ministere & une fonction, & non pas comme une qualité attachée à leur être. Il est necessaire qu'ils en soient détachés interieurement; qu'ils la regardent comme une choie étrangere, qui ne les rend ni plus parfaits en eux-mêmes, ni plus agréables à Dieu, & qui leur donne seulement un moyen de faire beaucoup de bien ou beaucoup de mal, selon la maniere dont ils s'acquitteront des devoirs ausquels elle les oblige. Il faut qu'ils soient persuades qu'il n'y a que ce bon ou ce mauvais usage de leur ministere qui soit à eux & qui leur doive demeurer, puisque toute leur grandeur leur scra êtée au moment de leur mort, & qu'ils emporteront seulement avec eux les bonnes ou les mauvailes actions qu'ils auroor faires dans cer état.

### CHAPITRE IL

Que la mesure du pouvoir des Grans est la regle de leurs devoirs, & qu'ils sont obligés de faire pour Dieu tout ce qu'ils peuvent, Comment ils doivent rapporter à Dieu l'honneur qu'on leur rend.

E ce principe qui fait voir que les Grans ne peuvent rapporter à eux-mêmes leur grandeur, il est ailé de passer à cet autre, qu'ayant reçu de Dieu leur autorité & leur puissance pour son service, ils la doivent employer pour Dieu; c'est-à-dire, qu'ils doivent faire pour Dieu tous ce qu'ils ont pouvoir de faire, & que la me-sure de leur puissance est la regle de leurs devoirs.

Ils n'ont donc qu'à examiner ce qu'ils persvent faire. Car il est certain qu'ils doivent faire ce qu'ils peuvent. S'ils peuvent peu, ils sont obligez à peu; s'ils peuvent beaucoup, leurs obligations croissent selon la même

proportion que leur pouvoir.

On doit conclure de-la qu'un Prince doit faire dans les lieux où il a autorité, sout ce qu'il a pouvoir de faire pour le bien des peuples, & de l'Eglite, que tous les Grans le doivent faire dans leurs terres & dans leurs maisons: Qu'un Magistrat doit faire tout ce que sa charge lui donne pouvoir de faire, afin que la justice soit bien rendue: & ensin que chacun dans son ministère doit saire tout le bien qu'il

IL

De la Grandeur. à le pouvoir de faire, afin de ne laisser pas inutile le talent que Dieu lui a confié. Cene regle se prescrit en trois paroles, mais la pratique s'en étend infiniment loin; puisque pour remente tout dans l'ordre, & pour remedier à tous les abus, il ne seroit presque besoin d'autre chose, sinon que ceux qui ont l'autorité entre les mains, usassent de tout leur pouvoir pour faire observer les loix de Dieu & de son Eglise.

Il y a quelques-uns de ces devoirs qui étant groffiers & vilibles, ne sont pas toutà-fait inconnus aux Grans; mais il y en a d'aurres : ausquels ils ne pensent presque point, & qui ne laissent pas d'être d'une exfrême consequence. Cesui de rapporter à Dieu l'honneur qu'on leur rend, & de le faire servir pour faire observer ses loix, est un des plus importans. Les Grans sont honorés, comme je l'ai dit. Les meilleurs Chrétiens ne peuvent le dispenser en conscience de leur rendre les respects qui leur sont dûs: & les Chretiens charnels les honorent même plus qu'ils ne devroient, parce qu'ils honorent en eux les richesses & les autres choses que le déreglement de leur cœur leur fait aimer, & qui ne meritent ni estime ni respects. C'est donc une chose attachée à la condition des Grans que l'honneur : & cet honneur est juste, puisqu'il est fondé, comme nous l'avons montré, sur des raisons justes & legitimes. C'est Dieu même, auteur de toute justice, qui le leur accorde: mais il ne leur permet pas pour cela d'en faire l'objet de leur vanité. Toute gloire appartiont à Dieu, selon l'Ecrime:

Setonde Partie.

Soil Dee honor & gloria. Il faut donc que les CHAP.

Grans rendent à Dieu celle qu'on leur rend,

& qu'ils s'en servent pour faire que Dieu
foir gloriste. Or le moyen de partier ce. I. Tim.

de voir n'est ras s'envelopment de faiter ce. I. Il.

& qu'ils s'en servent pour faire que Dieu soir glorisse. Or le moyen de pratiquer ce devoir n'est pas simplement de se dépouiller souvent devant Dieu de cette gloire humaine attachée à leur état, ni de reconnoître en sa présence qu'elle lui appartient, & non pas à eux; mais c'est de rendre toutes les vertus honorables par leur exemple. Car le naturel des hommes est d'honorer tout dans les personnes qu'ils honorent & de ne faire point de distinction entre leurs qualités pour reverer les unes & pour mépriser les autres. Et il arrive de-là, que l'honneur attaché à la condition des Grans fait honorer leurs vices, s'ils font vicieux; & fait de même honorer toutes les vertus, lorsqu'elles paroissent en eux. La modestie dans les habits, la fuite des divertissemens dangereux, l'observation exacte des loix de l'Eglise, ne passent plus pour honteuses lorique les Grans en font une publique profession. En les imitant, on se croit à couvert de la moquerie des hommes, & l'on fait gloire de suivre ceux que la gloire suit toujours.

On ne peut assez representer combien la prarique de ce point est importante pour le salut des Grans. Car l'un des plus grans artifices du diable pour engager les hommes dans le vice & dans le desordre, est d'attacher aux vettus certains noms qui les rendent méprisables, & d'imprimer dans les auxes soibles des craintes frivoles de passer pour serupuleuses, si elles les veulent pra-

Liji od by Google

Chap.

tiquer. C'est ainsi, par exemple, qu'il & introduit dans le monde l'immodestie des habits, & qu'il a fait recevoir par des filles très-honnêtes, des modes qui n'ont été inventées que par des personnes déreglées. Ces personnes foibles ont donc besoin d'&tre soutenues contre cette dangereuse tentarion: & rien ne le peut mieux faire que l'exemple des personnes de grande condition, qui les met à couvert de ce reproche de singularité. Ainsi il est du courage & du devoir des Grans, de croire, qu'ils sont établis de Dieu pour s'opposer à cet artifice du diable; pour montrer à tout le monde qu'il est glorieux d'obéir à Dieu: pour soutenir par leur exemple, la foiblesse de leurs freres; & pour confesser hautement Jesus-Christ, à la vue des hommes, par la confession publique d'une vie toute chrétienne. Et quand ils ne rendroient que ce service à l'Eglife, ils ne devrolent pas estimer leur vie mal employée, ni leur vocation peu importante.

#### CHAPITES III.

Exemples des devoirs particuliers qui maissent de ce principe, Que les Grans sont obligés de faire pour Dieu tout co qu'ils peuvent. I. A l'égard de l'immodestre des semmes, 2. De la nommation aux Bonesices: Pechés dont les Grans se chargent par la participation aux pechés d'autrus.

I L n'y a qu'à étendre ce principe, Que les Grans lont obligés d'employer pour

Joogle

Seemide Partie.

Dien tout ce qu'ils ont reçu de Diet, & CHAP. qu'ils sont tenus de faire tout ce qu'ils peuvent, ou par leur aurorité, ou par leur exemple, pour découvrir un nombre infini de devoirs particuliers à leur état, dont l'omission les rend coupables d'une infinité de fautes. Et il ne sera pas inutile d'en considerer quelques uns, qui sont d'une fort

grande étendue.

Il est certain, comme nous venons de dire, qu'il n'y a rien de plus capable d'infpirer la modestie aux personnes de condition mediocre, que de voir les personnes de grande qualité, sur lesquelles elles se reglent, & à qui elles ne veulent pas déplaire, dans une exacte modestie, soit pour les habits, folt pour les ajustemens; & qu'il y a des circonstances, où des Princesles & des femmes de Gouverneurs de Province, sans employer autre chose que leur exemple, & des témoignages de mépris Pour celles qui seroient venues d'une maniete immodeste, seroient capables de bannir l'immodestie de toute une ville. Elles peuvent au moins obliger à la modestie les personnes qui dépendent d'elles: & l'im-Pression de leur exemple a toujours beaucoup de force sur quantité d'autres qui n'en dépendent pas. Ainsi elles sont capables d'empêcher un grand nombre de crimes qui naissent de ce déreglement, & dans les femmes & dans les hommes. Or si elles le peuvent, il est indubitable qu'elles le doivent; & qu'elles ne sont pas seulement obligées à la modestie par le devoir commune de toutes les femmes Chrétiennes, mais en-

Lilija by Google

CHAP.

core plus pat un devoir particulier qui naît de leur état, qui les rendant capables d'empêcher beaucoup de crimes & de desordres, leur impose l'obligation de le faire à proportion du pouvoir qu'elles en ont. Car li l'on ne doute point qu'un homme qui pourroit sauver la vie à plusieurs personnes, en se privant de quelque perit divertissement, ne fût homicide s'il préseroit ce divertissement à la vie de ceux qu'il pourroit sauver : il est encore plus certain que si l'on peut preserver plusieurs ames de la mon Ipirituelle, en pratiquant quelque action à laquelle on est d'ailleurs obligé par la loi de Dieu; par son état & par le ministère dont on est chargé de la part de Dieu; on ne la peut omettre sans se rendre homicide de tous ceux que l'on auroit pu empêcher de se perdie.

Ceuc effroyable consequence sait voir quelle étrange disserence les diverses conditions des hommes mettent entre les actions qui paroissent semblables a l'exterieur. Car l'immodestie des habits dans une semme qui n'est pas de qualité, n'est peché qu'à proportion de la vanité qui l'accompagne, & du scandale qu'elle peut causer à un petit nombre, de personnes; mais ce même mouvement de vanité, qui porte les personnes de grande qualité, qui sont l'exemple & la regle des autres, à paroitre devant le monde dans un état qui blesse la modestie, est une approbation publique du vice, une source de crimes, & une soi de peché, puisque l'exemple de ces personnes est une si vivante qui a beaucoup plus de sorce

Seconde Partie.

for l'esprit du monde, que toutes les loix Criate. & toutes les ordonnances qui ne sont ecrites que dans les livres. Ainfi, quoiqu'elles ne pensent peut-être point à toutes ces funcites suites, & qu'elles ne soient possedées que d'une legere passion de paroîtreagréables à ceux qui les voient, elles seront bien étonnées lorsqu'elles se verront chargées au Jugement de Dieu des crimes d'une infinité de personnes qu'elles auront engagées ou autorilées par leur exemple dans ce déreglement : au lieu qu'elles étoient obligées de les en retirer par l'exemple de leur modestie.

Rien n'est plus terrible que cette participation des crimes d'autrui, à laquelle on s'engage par l'omission de ces devoirs. En voici encore d'autres exemples. Les Seigneurs doivent la justice à ceux qui de. Pendent d'eux. Les officiers qu'ils leur donnent ne sont que pour tenir leur place, & pour faire au lieu d'eux, ce qu'ils devroient faire par eux-mêmes, s'il étoit possible. Ils sont donc obligés dans le choix qu'ils en font, de préserer ceux qui peuvent le mieux s'acquitter de cet emploi. Que si par quelque confideration humaine, par negligence ou par la viie d'un basinterêt, ils en choisissent d'incapables ou de moins capables, toutes les fautes de ces officiers leur seront imputées : & ils se rendent cou... pables de toutes les injustices que ces officiers commettent, & de tous les desordres qui arrivent par leur injustice ou leur peu de suffisance. L'avarice ou l'ignorance d'un Juge minera une pauvre famille: &

Char IIL la milero engagera cette famille ruinée en un grand nombre de crimes. Qui doute que tous ces crimes ne retombent fur ce Scigneur, s'il a préferé ce Juge à d'autres plus capables, ou par négligence, ou par un

motif d'interêt humain?

Les Ordonnances reçûes dans le royaume donnent de même pouvoir aux Seigneurs de remedier à quantité de desordres. Ils ont droit, par exemple, d'empêcher que l'on donne à jouer aux jeux de hazard, d'interdire les danses les jours de Fêtes, & de faire pratiquer plusieurs autres regle-mens semblables, dont l'observation seroit capable de bannir une infinité de crimes. Ceux qui peuvent ou les introduire ou les maintenir, y sont donc indispensablement obligés; & les Seigneurs le peuvent lorsqu'ils sont autorises par les loix du royan-me. Ainsi lorsqu'ils ne s'acquittent pas de cette obligation; qu'ils ne veillent pas sur leurs officiers; qu'ils ne les appuient pas; qu'ils en choisissent de corrompus, d'incapables, de foibles qui n'ont ni zele ni vi-Rucur, ils ont sujet de se croire coupables devant Dieu de tous les crimes aufquels ils ont dû remedier.

Mais ceste multitude de pechés dont les Grans se trouvent accables par la part qu'ils prennent à ceux des autres qu'ils negligent d'empêcher, est encore infiniment plus grande dans les choses Ecclessattiques, dont les Princes & les Grans sont souvent chargés; ou par la nomination de pluseus Benesses Ecclessattiques, & de pluseus charges Pastorales, ou par les solli-

· Saudi Pirit.

bistions qu'ils sont pour les faire donner CHAP. à ceux qui leur appartiennent. Un mauvais Pasteur est coupable de tous les sacrileges que commenent les mauvais Prêtres qu'il employe ; de tous les scandales qu'ils causent; & de tous les crimes des peuples qu'ils auroient pu emplicher. C'està-dire, qu'il se commet peu de crimes dans une ville qui ne soient imputés aux Pasteurs negligens & vicieux. Mais si les enimes des peuples sont imputés aux Passeurs, qui donce que les crimes des peuples & des Pasteurs ne soient imputés à ceux qui les out nommes, ou qui les ont fair nommer par lour sollicitation & pag lour credit? Il ne faux sur cela que consulter les lumieres les plus ordinaires du sens commun: car file Gouverneur d'une place importante, à qui le Roi auroit donné le pouvoir de choisir tous les officiers inferieurs qui servent sous lui à la désense de cette place; au lieu de confier ces emplois à des gens de cœur, & de ne confiderer dans le choix qu'il en feroit, que le service du Roi, n'y consideroit au con-traire que son propre interêt, & ne les donnoir qu'à des gens sans experience & sans courage, qui la laissassent prendre par les ennemis, n'est il pas vrai que le Roi auroit droit de traiter ce Gouverneur de serviteur traître & infidelle ? Combien Dieu le fera-t-il donc avec plus de justice à l'égard de ceux qui ayant à remplir des charges Pastorales, c'est-à-dire, à donmer des chefs aux Chrétiens pour les gaCHAP.

rantir des attaques du démon, & pour les conduire au ciel, les confient à des personnes qui n'ont aucune experience dans cette guerre fpirituelle qu'ils sont obligés de faire à toures les puissances des tenebres; qui sont plutôt d'intelligence avec elles; & qui bien loin de conduire les peuples dans le chemin du salut, marchent eux-mêmes dans le chemin de la mort, & y attirent les autres par leur exemple?

Il seroit donc à desirer, que tous les Grans qui sont obligés de pourvoir à des charges Pastorales, custont continuellement devant les yeux ce que saint Chry-sostome dit en partioulier à l'égard de ceux qui contribuent par des vues humaines à établir des Evêques indignes : S'd arrive, dit-il, pour ne parler que de ce que l'on voit tous les jours, que l'on éleve à l'Episcopat une personne qui en est indigne, on par la confideration de l'amitie que l'on a pour lui, ou par quelque autre raison ; quel Supplice ne s'attire t on point par ce mauvais choix? On n'est pas seulement la cause de la perte d'une infinité d'ames que perissent par la faute de cet homme indigne, mais on lus donne aussi l'occasion de tous les pechés qu'il commet dans l'administration de sa charge. Ainsi colui qui est auteur de sa promotion, se rend coupable de tous les pechés qui seront commis, O par ce mau vais Pasteur, O par les peuples qui lui sont soumis. Que celui

qui scandalise une seule ame se rend en cels sicriminel, qu'il vaudroit micux, selon l'Ecriure, qu'on bu attachât au cou une moule

R Moidin, & qu'on le jettar dans la mer ; à CRAP. quei doit s'attendre un komme qui scandalise Lant d'ames?

Il est vrai que le choix aux Benefices qui n'ont point charge d'ames, n'a pas de si grandes & de si funestes suites. Il ne faur. pas s'imaginer neanmoins, qu'il soir permis d'en disposer selon ses inclinations, & par d'autres considerations que celles de Tervir Dieu. C'est toujours un bien consacré à Dieu, & destiné pour l'entretien de ceux qui servent effictivement l'Eglise, & qui meneut une vie conforme à leur vocation; & par consequent, quand on les donne; on que l'on les fait donner à des personnes dont la vie est toute seculiere, & qui ne les recherchent que pour les employer à leur luxe & à leurs divenissemens, et pour vivre d'une maniere éloignée de la modestie Ecclesiastique, tous les crimes qu'ils commettent dans la dispensation de ces biens, retombent sur ceux qui les ont choifis pour cette administration, sans s'informer s'ils étoient disposes à s'en acquitter, & s'ils en savoient même les obligations.

Si l'on joint à tous ces devoirs ceux qui naissent du pouvoir que les Grans ont de remedier à divers desordres dans les grans emplois qu'ils ont. Si l'on y ajoûte ce qu'ils pourroient faire pour bannir par leur autorité, par leurs paroles, & par leur exem-ple le luxe, le blasphême, les débauches, le jeu, le libertinage, & un grand nom-bre d'autres sources de desordres & de crimes, & que l'on regle tout cela par ces

Be la Grandent

III.

deux principes: Que les Grans sont obligate de faire tout ce qu'ils peuvent, & que l'omission de ces devoirs les rend coupables de tous les crimes qu'ils n'auront pas empêchés, on se sormera quelque idée des es-

froyables dangers de ce ministere.

Cependant tout cet amas de pechés dont ils se chargent sans le savoir, ne se fait point sentir pendant leur vie. Le bruit qui se fair autour d'eux les étourdit, & les objets exterleurs qui les jettent hors d'eux-mêmes les empêchent de les voir. Ce sont comme des montagnes suspendues au - dessus de leurs têtes, que la misericorde de Dieu soutient en core pour leur donner lieu de se reconnoître. Mais au moment de leur mort. toutes ces montagnes fondront tout-d'uncoup fur eux, & tous les objets qui les occupent disparoissant à leurs youx, ils ne se verront plus environnés que d'un nombre infini de gens qui leur reprocheront, ou les injustices qu'ils aurone soufferres, ou les crimes où ils auront et engages par le mauvais usage qu'ils auront fait de leur ministere.



### CHAPITRE IV.

Que l'état des Grans est un obstacle à connostre leurs de voirs.

E qu'il y a de plus terrible dans la con-dition des Grans, est qu'en les obligeant à tous ces devoirs, elle leur sert d'obstacles à les reconnoître, & les em-Pêche de s'en acquitter, lors même qu'ils les connoillent. Le fondement de leur état est qu'ils ne sont point à eux, mais aux peuples; que la grandeur & l'autorité ne eur est point donnée pour en jouir & pour sy plaire, mais afin de s'en servir pour le bien de ceux qui leur sont soumis. Mais qu'il est difficile de faire entrer ces sentimens dans l'ame de ceux qui sont nes dans ks richesses & dans les honneurs! L'inclination des hommes corrompus est de rapporter tout à eux, & de se rendre le centre de tour. C'est une tyrannie naturelle que le peché a gravée au plus profond de leur coeur. Mais les personnes de basse naissanse ne peuvent pas facilement l'exercer, parce que les autres ne leur cedent pas. Ils sont continuellement avertis par la relistance que l'on fait à leurs desirs, que les autres hommes ne sont pas faits pour eux. Il en est tout au contraire des Grans, & principalement de ceux qui le sont par leur naisfance. Cette grandeur fait que des leur jeu-nesse ils sont accoutumes à voir que tout le monde leur sode & se rend à leurs ineli-

Ko

CHAP.

IV.

nations, & cela leur persuade insensiblement que tous ces gens qui leur témoignent tant de déserence & tant de respects, ne sont au teur divertissement, ou à leur grandeur. Ainsi ils croient n'avoir autre chose à faire qu'à en jouir & à travailler à l'augmenter, en faisant servir à cette sin toures les personnes qui sont dans leur dépendance : & il ne leur vient presque jamais dans l'esprit que cette grandeur, & tous ces autres biens qu'ils possedent ne sont au contraire destinés par l'ordre de Dieu, que pour ser-

vir ceux qui leur sont assujettis.

Aussi l'on voit ordinairement, que les Grans qui ont les vices des Grans sont tellement occupés de leur grandeur, & que toutes leurs pensées se renferment tellement en eux-mêmes, qu'ils ne rendent presque jamais aucun service granuit à personne. Ils sont avares de leur recommandation comme de leur bien, de peur que s'ils obtenoient quelques graces pour les autres, on ne leur en tint compte sur celles qu'ils esperent pour eux-mêmes : ce qui fait que leurs plus intimes amis n'osent seur deman. der leur faveur dans les affaires, à moins. qu'ils ne l'ayent achetée par des services recls, & que ce soit plutôt une recompense qu'une grace. Ainsi ils sont veritablement trafic de leur credit & de leurs paroles. Et l'on peut dire, sans leur faire tort, qu'ils ne Cont que des marchans d'une condition plus relevée.

La connoissance des autres verités qui leur sont necessaires pour s'acquiter de leur

Seconde Patrie. CHAP IV.

devoit ne leur cst pas moins difficile à acquerir. Ils les haissent toutes narurellement, parce qu'elles les incommodent dans leurs passions. Ce sont des liens qui les mettent à l'étroit, qui les troublent dans leurs plaisirs, & qui leur rendent leur grandeur presque inutile. Ainsi la corruption de leur cœur les éloigne de ces vérités, & cette corruption est favorisee par tous les objets qui les environnent. Chacun sair qu'ils n'aiment pas la verité qui les rabaifse, & qu'ils aiment le mensonge qui les flatte; & ainsi on s'efforce à l'envi de les tromper, parce qu'on s'aime plus qu'on ne les aime.

Il est vrai qu'il se mêle quelque chose de cette mauvaise complaisance dans la conduite que l'on tient à l'égard de tout le monde: mais on en a neanmoins infiniment davantage pour les Grans que pour les autres, car l'interêt augmente le desir de plaire, & la crainte de déplaire à proportion que ceux avec qui on traite sont plus capables ou de servir, ou de nuire, c'est-à-dire, qu'ils sont plus grans. Et par-là il est visible, que tout degré de grandeur est un obstacle à la verité, & que vouloir s'élever plus haut dans le monde, c'est vouloir que la verié ait plus de peine à se faire en-

tendre à nous.

Mais ce n'est pas seulement la cupidité-qui cache la verité aux Grans, la prudence même est obligée souvent de la couvrir, ou du moins de la temperer, afin de la proportionner à leur foiblesse. Car la complaisance continuelle de ceux qui les envi-

ronnement ayant produit dans leur esprie und délicatesse qui les rend incapables de soutfrir la verité dans la pureté & dans la force il faut par necessité ne leur en montrer qu'une partie, & leur faire plutôt entrevoir les choles que de les leur proposer expressement. On parle quelquefois fincerement & avec ouverture aux personnes du commun : mais qui l'oseroit faire à l'égard des Grans, & même qui le doit faire , à moins qu'ils ne témoignent eux-mêmes de le desirer ? La verité cherche quelquefois les peurs, & elle se presente à eux sans qu'ils la demandent s mais il faut que les Grans la cherchent avec

#### CHAPITER V.

grand soin, & qu'ils aillent au devant d'elle. sils la veulent trouver en ce monde.

Combien l'état des Grans leur rend la pratique de leurs devoirs difficile.

C'Il est si difficile aux Grans de connoître leurs devoirs, il ne l'est pas moins de s'en acquiter après les avoir connus. Car de quelle force n'ont-ils pas besoin pour sur-· monter toutes les passions injustes des hommes qui s'y opposent, se qui sont en cela fa-voriles par leurs propres passions? S'ils sont chargés, par exemple, de la distribution de quelques Benefices, & qu'ils veuillent suivre les loix de l'Eglise, quels obstacles n'y trouvent-ils point? Il faut rebuter ceux qui s'en croiroient obligés, & aller chercher des gens qui ne leur en auroient point d'obligation, parce qu'ils prendront ces digni-

lesende Patria.

scener. Il faut qu'ils cherchent, non coux CHAS qui leur font la cour dans l'esperance de les obcenir; mais ceux qu'ils ne connoissent pas, ou qui tachent de se cacher pour twier qu'on les choisisse. Les Grans aupoient-ils jamais recherché la nomination d'aucun Benefies pour n'en user qu'à cos conditions? & neanmoins ils n'en peuvent user logitimement qu'avec ces conditions.

Ces difficultés qui naissent de leur condinon, ne lont pas moins sensibles à l'E. gard des devoirs communs du Christianis. me, autqueis ils ne sont pas moins obliges que les aurres. Car il faut considerer que comme étant Grans ils ne laissent pas d'être hommes, les devoirs de leur condition ne les dispensent pas des devoirs & des fuites de la condition commune des hommes. Ils sone hommes & pecheurs cest-à-dire, pleins de corruption, de mi? feres, de tenebres, & de plaies interieures Ils doivent reconnoître ces plaies; ils y doivent remedier. Ils sont orgueilleux; ils ont besoin de s'humilier. Ils sont volupmeux, ils ont besbin de se monisser. Ils sont attachés aux biens du monde, ils ont besoin de s'en détacher. Ils sont tout hors deux-mêmes & tout distipés, ils ont besoin de se recueillir. Le moyen ordinaire de le guerle de ces maladies, est de se priver des choles qui les causent, & qui les nourrissent. Mais c'est ce que leur condition ne leur permet pas. Ils ne peuvent se separer ni de leurs richesses, p ui de leur pompe. Li

CHAP.

pratiquer la mortification & encore moins la retraite. Ils ont mille engagemens qui les attirent au-dehors. Cependant il faut guerir ou perir. Et ne pouvant guerir par la maniere ordinaire, il faut qu'ils guérissent d'une maniere extraordinaire, & en quelque sone miraculeuse dans l'ordre même de la grace. Il faut qu'ils soient humbles dans les honneurs, pauvres dans les richesses, peneurés de seur misere dans seur bonheur apparent. Ainsi au-lieu que les autres soûtiennent par les exercices exterieurs la foiblesse de leur esprit & de leur vertu, il faut que les Grans au contraire surmontent par la force de leur esprit & de leurs vertus tous les empêchemens exterieurs.

Ils ne sauroient être dans la veritable disposition que Dicu leur denrande, & que la raison exige d'eux, s'ils ne se considerent dans trois ordres disferens, dans l'ordre exterieur, dans l'ordre naturel, & dans l'ordre interieur qui dépend de la vertu. Selon l'ordre interieur qui dépend de la vertu. Selon l'ordre interieur, ils sont plus que les autres: selon l'ordre naturel, ils sont entierement égaux aux autres: & selon l'ordre interieur, ils sont obligés par humiliré de se mettre au-dessous des autres. Les sentimens qui naissent de ces trois ordres doivent subsister ensemble; & ils sont obligés pour conserver l'ordre exterieur, de se tenir dans le rang qui leur appartient selon le monde, ils ne doivent pas laisser pour cela de se tenir dans une égalité parsaise avec le reste des hommes, qui ses rende doux, compatissans & charitables envers tous; & ils ne

Seconde Partie. CHAP.

sont pas de même dispenses de reconnoîne que peut être leurs pechés & leurs défauts les font regarder de Dieu & des Anges comme les demiers des hommes. On ne sauroir nier qu'ils ne soient obligés d'être dans ces dispositions; mais qu'il est difficile de les allier ensemble ! L'esprit de l'homme est si étroit, qu'il ne faut presque rien pour le remplir. Ainsi il arrive d'ordinaire que la qualité de Grand leur fait presque oublier qu'ils sont hommes, & encore plus qu'ils sont pecheurs. Ils ne se regardent presque jamais que par l'ordre ex-terieur, par leurs richesses, par leur noblesse, par leurs charges, & ils ne regardent de même les autres hommes que par ce qui les rabaisse au-dessous d'eux. C'est une illusion qui naît comme naturellement de set etat, & qui ne se peut dissiper que par une grace extraordinaire qui les faile rentrer en eux-mêmes, en même-tems qu'ils sont attirés au-dehors avec tant de violence.

Quel moyen d'être environné de biens & d'honneurs, & de ne s'en rien attribuer; de les regarder toujours comme n'étant point à soi, & comme servant seulement à son ministere? Si les Grans n'avoient point de passion pour toutes ces choses, l'usage legitime leur en seroit plus facile; mais ils en sont pleins, & ils les ont même plus violentes que les autres. Ils sont remplis de concupilcence pour les richelles, pour l'éclat, pour les plaisirs; & ces richesses, cet telat, ces plaisirs se presentent incessamment à cur. Ils ne peuvent pas s'en priver

CHAP. ٧.

166 absolument comme les autres, cependant il leur est aussi désendu qu'aux autres de s'y arrêter, d'en jouir, & de s'y plaire. Qui est-ce, dit l'Écriture, qui peut toucher de la poix sans se souiller? Qui tetigerit picem inquinabitur ab ea. Qui peut boire de ce vin delicieux sans s'enivrer? La raison ne nous fait point d'autre réponse, sinon que cela paroît impossible; & il faut avoir recours à la foi pour ne pas desesperer absolument.

Que si ces difficultés sont très-grandes pour œux mêmes à qui l'âge & l'experience ont pu faire sentir le néant & la vanice du monde, & tout ce qui y flatte l'esprit & les sens, & qui ayant éprouve les amertumes qui sont mêlées avec les douceurs qu'il nous presente, ont pu en concevoir quelque sorte de dégoût : que sera-ce pour ceux qui commencent de les gourer; qui m'ont encore aucune experience des mileres attachées à tous les plaisirs; qui ont peu de connoissance des devoirs du Christiapilme, & peu de vile de leurs dangers, qui ont le cœur ouvert à tous les objets des sens qui sont propres à attirer l'estime des hommes, & qui la desirent avec passion; qui plaisent au monde, & à qui le suonde plait; qui sont entraînés vers le vice par mille tentations exterieures & incerieures; & qui ont à combattre en mêmetams les plus violens efforts de leur propre corruption, les charmes les plus attirans du monde, & les plus dangereux artifices des demons?

Parte tous les dangers où l'en est dans

· Seconde Partie. e monde de perdre la vie dit corps, il y en CHAP.

e peu qui puillent même servir d'image du danger de perdre son ame, que court un jeune Prince agreable de corps & d'espris, qui entre à la Cour avec peu de lumiere chrétienne, & beaucoup d'inclination pour les plaisirs. Celui où s'exposeroit un hornme qui entreprendroit le voyage des Indes six un baneau de pêcheur sans gouvernail & sans pilote : cesui que l'on court en entrant & en sejournant dans une ville & dans une mailon pestiserée parmi des cadavres empestés: celui où est un Soldat en essuyant la décharge de toute l'armée, n'est rien en comparation du danger de ce Prince qui est en butte à tous les traits du monde & des demons, qui cherche la mort, & que la mort cherche. Il n'y a que Dieu qui par une protection toute miraculeuse puisse l'en garantit en détoumant tous ces traits, & en empêchant qu'il ne s'en perce luimême le cœur.

On peut conclure de tout cela, que comme la vie des Monasteres est une vie formée par des Saints pour aller plus facile-ment au ciel, la vie que les Grans me-nem d'ordinaire à la Cour, est une vie formée pour aller tiès facilement en enfer. Et il n'y a qu'à étendre la comparaison pour reconnoître qu'elle est parfaitement juste. Les facilités de se sauver que les Saines ont procurées à ceux qui vivent dans les Monasteres bien reglés, consistent en ce qu'ils ont fermé autant qu'ils ont pu, toutes les portes au diable, & ouven toutes les portes de la gracé. Ils ont banni les

CHAP. Y.

168 plaisits par les austerités, l'avarice par la pauvreté, l'oisiveté par le travail, l'orgueil par l'obéissance & l'humilité. Ils ont appliqué les hommes à la lecture, à la priere, au silence, afin de donner entrée à la verité & à la grace. Ils ont tâché que toutes choses portassent à Dieu & détruisiffent l'esprit du monde.

La vie de la Cour est dressée sur le même modelle, mais dans une fin toute contraire. Elle est toute composee de ce qui donne entrée au peché, comme l'oissveté, le divertissement, la conversation des hommes avec les femmes, les mauvais discours, les maximes de libertinage, d'interêt, d'ambition, de colere, de vengeance, & tout ce qui excite les passions. On a tâché d'en bannir tour ce qui porte à Dieu, & à rentrer en soi-même, comme la retraite, la lecture, la priere, les bons exemples, l'occupation legitime & utile.

Que faut-il donc que les Grans fassent pour se garantir de ce danger ? Prendrontils part a certe vie ? Mais s'ils s'y abandonnent, les voila perdus par cette vie même; car on ne doit pas prétendre de se sauver dans une vie toute d'oissveré, de divertissement, de jeu, de passion. Tâcheront-ils d'y apporter quelque temperament, de donner quelque chose au monde sans s'y laifser tout-à-fait aller? Mais le monde souffrira-t-il ce partage, & ne les traitera-t-il point de ridicules? Il faudra donc le choquer en mille occasions : ce qui demande une extrême force. Mais quesque grandes que soient ces difficultés, il faut que les

Secondo Partin-Grans la resolvent de les surmonner en demeurant dans le monde, puisqu'il n'y 2 point de necessité qui ne doive ceder au danger de le perdre pour l'éternité, comme dit Tertullien : Quecumque necessies minor est periculo tanto comparata.

# CHAPITRE VI.

Etat de Orandeur contraire à l'instinct du Christianisme.

Out cela fait voir que l'état des Grans L'est un état violent pour des Chrétiens, & qu'il est contraire au premier instinct que l'Eprit de Dieu inspire aux ames qu'il touche. Car cet instinct est un instinct de crainte qui tend à s'éloigner des tentations. C'est un instinct de haine & d'aversion pour les objets de la concupiscence. C'est un instinct qui porte à l'imitation de la vie de Jesus-Christ sur la terre, qui a été toute contraire dans l'exterieur à celle des Grans. Et comme cer instinct demeure dans les Grans lorsqu'ils sont veritablement Chrétiens, il taux par necessité qu'ils produisent en eux un combat & une opposition interieure contre les servitudes aufquelles leur condition les engage, qui les faile crier avec Job: Quare misero data est lux, O vita his qui in Job. 3. amaritudine anima sum? Pou quoi faut-il, 20. Seigneur, qu'une ame qui devoit être toute peneuée du sentiment de la baffesse & de la misere, se trouve dans l'éclat & dans les honneurs, & qu'elle soit environnée d'une Tome II.

De la Grandos

troupe de gens qui lui veulent persuader qu'elle est heureuse? Pourquoi faut-il qu'elle commande aux autres, elle qui devroit être assujenie à toures les crearures? Pourquoi faut-il qu'elle jouisse des biens du monde, elle qui devroit être toute plongée dans l'amertume de la penitence?

Il est si vrai que l'état de grandeur est contraire par lui-même à cer instinct que l'Esprit de Dieu forme dans le cœur de tous les veritables Chrétiens, qu'il n'y a presque Point de versu chrétienne à laquelle il n'air quelque opposition, & dont il ne nous éloi-

gne par lui-même.

Il est contraire à l'esprit de foi, puisque la foi nous separe des choses presentes & visibles pour nous attacher aux choses invisibles & éternelles : & la grandeur aucontraire nous attache aux choses visibles & temporelles, en les approchant de nous, & en les forçant de les voir & de les sentir en ce qu'elles ont de plus éclarant & de plus délicieux.

Il est contraire à l'esperance chrétienne, parceque cette vertu nous fait mettre notre confiance & notre appui en Dieu seul, aulieu que la grandeur porte d'elle-même à mettre son appui & la confiance dans les Prov. 10. richesses, selon ce que dit le Sage: a forteresse du riche, c'est à dire, son soutien & l'objet de son esperance, consiste dans ses nchesses, Substantia divitis urbs fortisudinis

ejus. Ce qui fait aussi que saint Paul recommande particulierement aux riches du monde, de ne meure pas leur esperance dans

des richesles incertaines : Neque sperage in 6. 17.

VL.

Seamde Partie. bieste divisiarum, parcequ'il savoit que c'é- CHAR toit-là la pente, où le poids même des VI

richesses les portoit.

Il est contraire à l'esprit de charité, parceque la charite ne se regarde point ellemême, & qu'elle se rapporte toute aux autres : au-lieu que l'instinct de la grandeur, est de ne regarder que soi, & de rapporter toures choses à soi.

Enfin il est convaire à l'esprit de recueillement, par la dissipation continuelle où il engage; à l'esprit de penirence, par les plaisirs qu'il fournit; à l'esprit de pauvreté, par l'abondance des biens du monde qui l'accompagnent; & à l'esprit d'humilité, par les objets d'ambirion & d'orgueil qu'il pre-

sente sans cesse à l'esprit.

Que si l'état de Grans est tel que nous l'avons representé, il est clair qu'il peur bien être soussert lorsque Dieu nous l'impose, qu'il peut être accepté par soumislion à la volonté; mais qu'il ne peut être recherché volontairement sans présomtion & sans imprudence. Il faut que ce soit la: vue de l'ordre de Dieu & de sa volonté qui nous y console, comme c'est sa grace qui nous y doit soûtenir. C'estpourquoi l'Ecriture en nous marquant à quoi nous nous devons porter de nous-mêmes, nous aver-tir qu'il ne faut pas demander à Dieu les. grandes charges, ni les grans emplois : Nols querere à Domino ducatum, neque à Eccli. 7. Rege cathedram honoris. Elle nous aveitit 4. de n'exposer pas nos fautes aux yeux du peuple, en nous chargeant de le gouverners.

Ecoli.

I. Reg.

14. 6.

# CHABITER VIL

Que les Guans ont besoin de la plupare des vertus dans un degré heroique.

Uelque grans que soient ces dangers qui sont attachés à la grandeur, ceux qui s'en trouvent chargés par l'ordre de Dieu, ne doivent pas pour cela perdre courage. Dieu peut aussi facilement leur faire sumonter les plus grandes difficultés que les mondres. Il sauve, comme dit l'Ecriture, aussi-bien avec peu de forces, qu'avec des troupes innombrables; & dans le trefor infini de ses graces, il en a de proportionnées à tous nos besoins. Mais pour obtenir même ces graces proportionnées, il saut que les Grans connoissent la grandeur de leurs besoins, & qu'ils sachent que les graces communes n'y suffisient pas.

La foi commune, par exemple, qui suffit pour détacher un homme de mediocie condition des petits biens qu'il possede, ne suffit pas pour separer les Crans de l'impression de tant de grans objets qu'ils ont continuellement devant les yeux. Il leur saut une soi très-vive, très-agissante, très-éclairée, qui essac tenur ce saux éclat des biens temporels, & qui leur en découvre le néant & la vanité. Et ils ont besoin de même d'une esperance une serme & très-

Scande, Parth.

Dide, pullqu'il faut faut qu'elle ne foit point CHARchranke par les grandes secoulles auf. VII.

quelles ils sonr exposés, & qu'elle resiste à sous les vents, & à toutes les tempêtes du

monde.

Ils ont besoin d'une charité, & d'une, force très-extraordinaire, & qui approche en quelque sorte de celle des Martyrs, puisqu'elle les doit rendre toujours prêts à perdre toutes choses pour l'interêt de la justice & du prochain. Ceux que Dieu uent dans l'obscurité ne sont pas exposés à ces grandes épreuves de tout perdre, ou de perdre Dieu; mais les Grans y sont continuellement exposés, & ils y doivent être, toujours préparés. Il faut que leur fortune & leur grandeur ne tienne à rien, & qu'elle soit continuellement dans leurs mains, en attendant que Dieu leur presente quelque occasion de la perdre pour son service.

Hest vrai que les Grans qui se tiendroiene simplement dans leurs terres & dans leurs maisons sans aspirer aux charges & aux emplois, pourroient éviter une partie de ces inconvéniens: & cela fait voir que l'égair que leurs ennemis tâchent de leur proturer, est leur plus heureux état, & que les çaresses & les faveurs du monde sons au-contraire les plus grans malheurs qui

leur puissent arriver,

Si les devoirs aufquels ils font obligés éroient toujours clairs, il féroit bien plus facile de les acomplir en prenant resolution de se perdre dans le monde une sois pour toures, se qui n'est pas si grande

De la Grandeur.

CHAD. VIL chole. Mais le difficulté consiste en ce qu'il sont souvent fort obscurs. S'il faux perdre sa fortune & sa grandeur pour l'interêt de Dieu, il ne la faut pas prodiguer temerai-rement sur un caprice, lorsque Dieu ne le: demande pas. Il'y a beaucoup de chofes qu'il faut tolerer pour le reserver aux grandes occasions. La condescendance chrétienne n'est pas moins une vertu que le zele & la fermeré. Et s'il faut éviter la lacheté qui fait trahir la justice, il ne faut pas moins! s'éloigner d'une certaine generosté humaine qui le précipite sans utilité dans le danger. Rien n'est plus difficile que de faire ce discernement : car lous prétexte de condesten... dance on souffre toujours l'oppression de la iustice; & fi on ne veut rien southir, on se ren l'en moins de rien inutile. Il faut donc soustrir quelque chose a ne pas tous sousfrir. Mais qui trouvera les justes bornes, & garder en cela? On ne le peut fans une trèsgrande lumiere; & cette lumiere ne s'obtient que par de grandes prieres, non plus que la force necessaire pour suivre & pour executer ce qu'elle dicte. De sorte que l'on peut dire des Grans en quelque sorte ce que saint Gregoire disoit des Pasteurs : Qu'il faut qu'ils soient les plus éminens dans l'action, & les plus élevés dans la con-

Paftor.
part. 2.
c. s. Cr
lib. t.

epift. 25.

templation.

Enfin, la patience necessaire aux Grans pour soussirir les accidens aus quels leur condition les expose, est encore beaucoup audessir de celle qui sussir au commun du monde, & l'on peut dire, qu'il faut qu'ils ly.

Eccombent, s'ils ne sont plus patiens que CHAP. les autres hommes. Leur ame est devenue VIL par l'accoutumance, plus délicate & plus lenfible que celle des autres : & cependant ils sont beaucoup plus en butte aux grandes disgraces: on les trouve par tout, & on leur peur nuire en mille manieres. Il n'arrive que trop souvent que ceux qui ont plus de credit le plaisent à rabaisser ceux que leur naissance & leur merite devroiene. elever au-dessus d'eux. Il n'y a rien sans doute de plus dur & de plus sensible que ce traitement; ni qui porte davantage à l'impatience & à la colete. Cependant tous les remedes qu'on y pourroit apponer par la force sont functies, injustes & criminels. Il n'y en a point d'aune que la souffrance: & si cette souffrance est chrétienne & humble, elle ne peut être l'effet que d'une très grande patience & d'une extrême sagelle.

## CHAPITER VIII.

Que tout ce qui montre combien il est difficile aux Grans de vivre drétiennement, fait voir l'emmence de la vertu de ceux qui satissont aux de voirs du Christianisme malgré toutes ces difficultes.

🖪 Ais si pour latisfaire aux devoirs de la grandeur, & pour vaincre les obf-tacles qu'elle y apponte, on a besoin de tant de graces, & d'un si haut degré de vertu, le raison nous oblige de conclure que les

Chap. VIL

De la Grandan Grans qui platisfont en effet, & qui fixe montent tous les obstacles de leur condition, possedent ce degré de vertu si éminent. Et c'est ce qui a porté les Saints à relever par des éloges extraordinaires les personnes de grande qualité qui ont honoré. l'liglise par leur pieté. Ils savoient assez que dans cette ligne infinie de cette dunée, qui setend du premier moment de notre cire jusques à l'esemité, la distinction des conditions n'a lieu que dans un atome imper-ceptible qui est l'espace de notre vie, & que dans tout le reste de ces tems infinis qui la doivent suivre, il n'y aura plus d'autre difference entre les hommes, que celle qui vient de la différence de leurs merites. Mais ils me. suroient la vertu des Grans par la grandeur des empêchemens que la grace leur avoir faie vaincre. C'est pour cette raison que saint Paulin fur comblé de louanges durant sa vie, & après sa mort par les plus grans Saints de son tems, & qu'il s'est plu luimême à relever la vertu de l'illustre Melanie dont il décrit le voyage en Italie dans une de ses leures d'une maniere si édifiante. Quels éloges n'a-t-on point donné de même à l'Empereur Theodole, pour avoir fait ce que cent mille penitens ont fait aussibien que lui; parcequ'on supposoit qu'un Empereur avoit besoin d'une plus grande vertu que les autres pour embrasser la penitence comme les autres!

Ce n'est donc point par une complaisance humaine, mais par une lumiere spitimelle que les Saints ont rémoigné une stime particuliere pour la vertu des Grans

CHAR. VIII.

Is les ont regardes avec raison comme des trophées de la grace de Jesus-Christ, & comme étant plus capables que personne d'en faire connoître la force. En effet qu'y at-il de plus admirable que de voir que Dieu grave par son esprit l'humilité dans des cœurs que toutes choses ponoient à l'orgueil; qu'il leur fasse entendresa voix malgré le bruir & le tumuke dans lequel ils vivent; & qu'il les préserve de la corruption du monde, pendant qu'ils respirent un air si contagieux? Quelle chaleut interieure ne doivent-ils pas avoir, puisqu'elle est capable de relister au froid monch que la vie qu'ils menent dans le monde produiroit dans tous les autres? Il ya filoin de la vie de la Courà la vic chrétienne, qu'on doit juger que ceux qui ont fait ce voyage ont beaucoup de for-: ce. Que s'ils paroillent quelquefois plus las que ceux qui vivent dans la retraire, ce n'els pas qu'ils avent moins de vigueur; mais c'est qu'ils ont fait plus de chemin. Ainsi ceux qui n'ont presque rien quitte pour: Dieu, & qui ne perdent rien en le servanc ont raison de s'humilier par l'exemple des Grans, & de se confondre dans leur lachere. en considerant les violences que les Grans sont obligés de se saire pour surmonter les empêchemens dont ils font environnés.

C'est aussi dans cene vue que l'Eglise prend plaisir de proposer au commun du monde la venu des Grans, comme étant plus capable de faire impression sur leur esprit que celle des autres. Car il est certain que rien n'est plus propre pour consondre orgueil, la délicatesse & l'impatience des

Chap. VIII. 178 De la Grandeur, Secondé Partie.
petits que l'hunilité, la mortification & la penisence des Grans. Leur exemple a une efficace toute particuliere, & leur grandeur n'a pas moins de force pour inspirer la vertu, qu'elle en a pour autoriser le vice. On est dispose à la regarder avec admiration, & l'on se porte facilement à imiter ce que l'Eglisse serve d'eux pour le bien, comme le demon se servoir d'eux pour le mal, & qu'elle en fasse des instruments de salur, comme il en faisoir des instruments de dannation.

Non-seulement on doit avoir beaucoup d'estime pour leur vertu; mais il est juste d'avoir pour eux une reconnoissance particuliere, & durant leur vie & après leur mort. Et l'on peut dire qu'il n'y a point de personnes à qui les prieres de l'Eglise soient plus d'ûes & puissent être plus utiles. Car si, selon la doctrine de saint Augustin, pro mort. tout ce que les vivans sont pour les morts se leur ser qu'à proportion qu'ils ont merité par leurs actions, que ce qu'on seroit pour eux leur servit après leur mort; les Grans qui ont protegé l'Eglise durant leur vie, meritent que l'Eglise prie pour eux

sujet d'esperer d'obtenir de la misericorde de Dieu l'esset de ses prieres.

(EAS)

avec d'auxant plus de zele, qu'elle a plus de



# DISCOURS

# M. PASCAL

SUR LA CONDITION

# DES GRANS



N a des choses sur laquelle sea M. Pascal avoit plus de vites, étoit l'instruction d'un Prince que l'on tâcheroit d'élever de la manière la plus proportion-

née à l'état où Dieu l'appelle; & la plus propre pour le rendre capable d'en remplir tous les devoirs, & d'en éviter tous les dangers. On lui a souvent oui dire, qu'il n'y avoit rien à quoi il desirât plus de contibuer, pourvu qu'il y stît bien engagé; & qu'il sacrifieroit volontiers sa vie pour une chose si importante. Et comme il avoit accourainé d'écrire les pensées qui lui venoient sur les sujers dont il avoit l'esprit occupé, ceux qui l'ont connu se sont étont étonés de n'avoir rien trouvé dans celles qui sont estées de lui, qui regardât expressement cette matiere, quoique l'on puisse dire en un sens qu'elles la regardent toutes, n'y ayant gueres de livres qui puissent servir à sonnes gueres de livres qui puissent servir à sonnes

Pio Difams de M. Pafchal. Pelprit d'un Prince que le recueil que l'On es à fait.

Il faut donc, ou que ce qu'il a écrit de cette matiere ait été perdu, ou qu'ayant ces penses extrêmement presentes, il ait negligé de les écrire. Et comme par l'une & l'autre cause le public s'en trouve également prive, il est venu dans l'esprit d'une personne qui a affisté à trois discours affez cours, qu'il fit en divers tems à un enfant de grande qualité, & dont l'esprit qui étoit extrême-ment avancé étoit déja capable des veniés les plus fortes, d'écrire neur ou dix ans après ce qu'il en a retenu. Or quoiqu'après un fi long-tems il ne puisse pas dire que ce soient les propres paroles dont M. Palchal le servit alors, neanmoins tout ce qu'il disoit faisoit une impression si vive sur l'esprit, qu'il n'étoit pas possible de l'oublier. Et ainsi il peut affurer que ce sont au moins ses pensees & les lentimens.

Ces trois petits discours avoient pour but de remedier a trois défauts ausquels la grandeur porte d'elle-même ceux qui y sont nés. Le premier, de se méconnoîure eux-mêmes, en s'imaginant que tous ces biens, dont ils jouissent leur sont dis, & sont comme partie de leur être; ce qui fait qu'ils ne se considerent jamais dans l'égalité naturelle qu'ils ont avec tous les autres hommes.

Le second est, qu'ils se remplissent rellement de ces avantages exterieurs dont ils se trouvent maîtres, qu'ils n'ont aucun égard à toutes les qualités plus réelles & plus estimables; qu'ils ne tachent point de les acquorir, & qu'ils s'inaginent que la senje qualité

fur la condition des Grans.

182.

183.

184.

185.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

186.

1

celles de l'esprit & de la vertu.

Le troisième est, que la condition des Grans étant jointe à la licence & au pouvoir de latisfaire ses inclinations, elle en engage plusieurs à des emportemens déraisonnables, & à des déreglemens bas. De sorte qu'au-lieu de mettre leur grandeur à servir les honnnes, ils la sont consister à les traiter avec insolence, & à s'abandonnerà toute sorte d'excès.

Ce sont ces trois désauts que M. Pascal avoit en vûe, lorsqu'il sit en diverses rencontres les trois discours que nous rappor-

terons ici.

# I. Discours.

Pour entrer dans la verirable connoiffance de votre condition, confiderez-la dans

cette in lage.

Un homme fut jetté par la tempête dans tme isle inconnuc, dont les habitans étoient en peine de trouver leur Roi qui s'éroit perdu : & comme il avoit par hazard beaucoup de ressemblance de corps & de visage avec ce Roi, il sitt pris pour lui, & reconnu en cette qualité par tout ce peuple. D'abord il ne savoit quel parti prendre; mais il se resolut ensin de se prêter à sa bonne forume. Il reçur donc tous les respects qu'on lui voulut rendre, & il se laissa traiter de Roi.

Mais comme il ne pouvoit oublier sa condition naturelle, il pensoit en même-tems qu'il recevoit ces respects, qu'il n'étoit pas ce Roi que ce peuple cherchoit, & que ce

Tome II.

royamme ne lui appartenoit pas. Ainsi # avoit une double pensée, l'une par laquelle il agissoit en Roi, l'autre par laquelle il reconnoilloit son état veritable, & que ce n'étoit que le hazard qui l'avoit mis en la place où il étoit ; il cachoit cette demiere pensee , & il découvroit l'autre. C'étoit par la premicre qu'il traitoit avec le peuple; & par la derniere qu'il traitoit avec soi-même.

V. le 6.

V. le 6. Ne vous imaginez pas que ce soit par un vol. Pen-moindre hazard que vous possedez les risée 102. chesses dont vous vous trouvez maître, que celui par lequel cer homme se trouvoit Roi. Vous n'y avez aucun droit de vousmême & par votre nature non plus que lui: & non seulement vous ne vous trouvez fils d'un Duc, mais vous ne vous trouvez au monde que par une infinité de hazards. Votre naislance dépend d'un mariage, ou plutôt de tous les mariages de œux dont vous descendez. Mais d'où dépen-dent ces mariages? d'une visine faite par rencoutre, d'un discours en l'air, de mille occasions imprévûes.

Vous tenez, dises-vous, vos richeffes de vos ancêtres; mais n'oft-ce pas par mille hazards que vos ancêrres les ont acquiles . & qu'ils vous les ont conservées? mille autres auffi habiles qu'eux, ou n'en ont pu acquerir, ou les ont perdues après les avoir acquiles. Vous imaginez-vous auffi que ce soi par quelque voic naturelle que ces biens ont passe de vos ancetres à vous: Cela n'est pas verkable. Cet ordre n'est tonde que sur la seule volonté des legislateurs qui ont pu avoir de bonnes raisons pour for la condition des Grans. 183, l'établir; mais dont aucune certainement a est prise d'un droit naturel que vous ayez sur ces choses. S'il leur avoit plu d'ordonner que ces biens après avoir été possedés par les peres durant leur vie, retourneroient à la republique après leur mort, vous n'auriez aucun sujet de vous en plaindre.

Ainsitout le titre par lequel vous possedez votre bien, n'est pas un titre fondé sur la nature, mais sur un établissement humain. Un autre tour d'imagination dans seux qui ont fait les loix, vous auroit rendu pauvre; & ce n'est que cette rencontre du hazard qui vous a fait naître avec la fantaisse des loix qui s'est trouvée savorable à votre égard, qui vous met en possession de

tous ces biens.

Je ne veux pas dire qu'ils ne vous appartiennent pas legitimement, & qu'il soit permisà un antre de vous les ravir; car Dieu, mi en est le maître, a permis aux Societés de faire des loix pour les partager : & quand ces loix sont une fois trablies, il est injuste de les violer. C'est ce qui vous distingue un peude cet homine, dont nous avons parlé, qui ne possederoit son royaume que par letreur du peuple; parce que Dieu n'autoriferoit pas cette pollession, & l'obligeroit à y renoncer, au lieu qu'il autorise la vome; mais ce qui vous est envierement comman avec lui, c'est que ce droit que vous y avez n'est point sondé, non plus que le sien, sur quelque qualité & sur quelque merite qui soit en vous, & qui vous en ren-de digne. Vo re ame & votre corps sont d'eux-mêmes indifferens à l'état de baic-

184 Biscouri de M. Pascel Lier, ou à celui de Duc; & il n'y a nul see naturel qui les attache à une condition plu-

tôt qu'à une autre.

Que s'ensuir-il de-là? Que vous devez avoir, comme cet homme dont nous avons parlé, une double pense, & que si vous agissez exterieurement avec les hommes selon votre rang; vous devez reconnoitre par une pense plus cachée, mais plus veritable; que vous n'avez rien naturellement au-desus d'eux. Si la pense publique vous éseve au-dessus d'eux. Si la pense publique vous éseve au-dessus de commun des hommes, que l'autre vous abaisse & vous tienne dans une parsaite égalisé avec tous les hommes, car c'est votre état naturel.

Le peuple qui vous admire ne connoit pas peut-être ce secret. Il croit que la noblesse est une grandeur réelle, & il considere presque les Grans comme étant d'une autre nature que les autres. Ne seur découvrez pas cette est entre si vous voulez, mais n'abusez pas de cette élevation avec insolence, & sur-tour ne vous méconnoisse pas vous même en croyant que votre être a quelque chose de plus élevé que celui

des autres.

Que diriez-vous de cet homme qui auroit été fait Roi par l'erreur du peuple, s'il
venoit à oublier tellement sa condirion naturelle, qu'il s'imaginar que ce royaume lui
étoit du, qu'il el meritoit, & qu'il lui appartenoit de droit? Vous admireriez sa sotile
& sa solie. Mais y en a-t-il moins dans les
personnes de qualité, qui vivent dans un si
etrange oubli de leur état naturel?

Que cer avis est important! Car tous les

fur la condition des Grans. 189 emportemens, toute la violence, & toute la fienté des Grans ne vient que de ce qu'ils ne connoissent point ce qu'ils sont, étant difficile que ceux qui se regarderoient interieurement comme égaux à tous les hommes, & qui seroient bien persuadés qu'ils n'ont rien en eux qui merite ces petis avantages que Dieu leu a donnés au-dessus des autres, les traitassent avec insolence. Il saut s'oublier soi-même pour cela, & croire qu'on a quelque excellence réelle au-dessis d'eux; en quoi consiste cette illusion, que je tâches de vous découvrir.

### IL Discours.

Il est bon, M. que vous sachiez ce que son vous doit, asin que vous ne prétendiez pas exiger des hommes ce qu'ine vous seroit pas du, car c'est une injustice visible: & cependant elle est sort commune à ceux de votre condition, parce qu'ils en ignorent la nature.

Il ya dans le monde deux sortes de grandeurs; car il y a des grandeurs d'établissement & des grandeurs naturelles. Les grandeurs d'établissement de pendent de la volonté des hommes, qui ont cu , avec raissen, devoir honorer certains états & y attacher certains respects. Les dignités & la noblesse sont de ce genre. En un pays on honore les nobles, en l'auxre les roturiers: en celui-ci les asnés, en cet autre les cadets. Pourquoi cela? Parce qu'il a plu aux hommes. La chose étoit indisserent avant l'établissement; après l'établissement, elle devient juste, parce qu'il est injuste de le troubler.

Lij

**186**.

Les grandeurs naturelles sont celles qui sont indépendantes de la fantaisse des honmes, parce qu'elles confiftent dans les qualités réelles & effectives de l'ame ou du corps, qui rendent l'une ou l'autre plus estimable, comme les sciences, la lumière, l'elprit, la vertu, la santé, la force.

Nous devons quelque chose à l'une & à l'autre de ces grandeurs ; mais comme elles sont d'une nature differente, nous leur devons austi differens respects. Aux grandeurs d'établissement, nous leur devous des respects d'établissement, c'est-à-dire, certaines ceremonies exterieures qui doivent être neanmoins accompagnées, comme nous l'avons montré, d'une reconnoilsance interieure de la justice de cet ordre, mais qui ne nous sont pas concevoir quelque qualité réelle en ceux que nous hono-rons de cette forte. Il faut parler aux Rois à genoux : il faut se renir debout dans la chambre des Princes. C'est une sotile & une basselle d'espris que de leur refuser ces devoirs.

Mais pour les respects naturels, qui confistent dans l'estime, nous ne les devens qu'aux grandeurs namielles, & nons devons au contraire le mépris & l'aversion aux qualités contraires à ces grandeurs naturelles. Il n'est pas necessaire, parce que vous êtes Duc, que je vous estime; mais il est necessaire que je vous salue. Si vous êtes Duc & honnêre-homme, je rendrzi ee que je dois à l'une & à l'autre de ces qualités. Je ne vous refulerai point les ceremonies que Je dois à votre qualité de Duc, ni l'estime

que merite celle d'honnête homme. Mais si vous étiez Duc sans être honnête homme ie vous ferois encore justice, car en vous rendant les devoirs exterieurs que l'ordre des hommes a attachés à votre qualité, je ne manquerois pas d'avoir pour vous le mépris interieur que meriteroit la bassesse de

votre esprit.

Voilà en quoi consiste la justice de ces devoirs. Et l'injustice consisté à attacher les respects naturels aux grandeurs d'établissement, ou à exiger les rapports d'établissement pour les grandeurs naturelles. Monficur N. est un plus grand Geometre que moi: En cette qualité il veut passer devant moi; je lui dirai qu'il n'y entend rien. La Geometrie est une grandeur naturelle, elle demande une préserence d'estime; mais les hommes n'y ont attaché aucune préference exterieure. Je passerai donc devant lui, 80 l'estimerai plus que moi en qualité de Geometre. De même si étant Duc & Pair, vous ne vous contentiez pas que je me tinsie deconvert devant vous, & que vous voulutfiez encore que je vous estimasse; je vous prierois de me montrer les qualités qui melitent mon estime. Si vous le faissez, elle vous est acquise, & je ne vous la pourrois refuler avec justice; mais si vous ne le failiez pas, vous seriez injuste de me la demander, & assurement vous n'y reufsirien pas, fussiez-vous le plus grand Prince du

III. Discours.

Je vous veux faire connoître, M. votre condition resitables car c'est la chose du L iii

Dieu est environné de gens pleins de charité, qui lui demandent les biens de la charité qui sont en sa puissance, ainsi il est pro-

prement le Roi de la charité.

Vous êtes de même environné d'un petir nombre de personnes sur qui vous regnez en votre maniere. Ces gens sont pleins de concupiscence. Ils vous demandent les biens de la concupiscence. C'est la concupiscence qui les attache à vous. Vous êtes donc proprement un Roi de concupiscence. Votre noyaume est de peu d'étendue, mais vous êtes égal dans le genre de royauté aux plus grans Rois de la terre. Ils sont comme vous des Rois de concupiscence. C'est la concupiscence qui fait leur force, c'est-à-dire, la possession des choses que la cupidité des hommes desire.

Mais en connoissant votre condition naturelle, usez des moyens qui lui sont propres, & ne prétendez pas regner par une autre voie que par celle qui vous fair Roi. Le n'est point votre sorce & votre puillance naturelle qui vous aflujeutit toures ces perfonnes. Ne prétendez donc point les dominer par la force, ni les traiter avec dureté. Contentez leurs justes defirs, soulagez, leurs necessitez, meutez votre platifr à être bienfaisant, avancez-les autant que vous le pourrez, & vous aguez en vrai Roi de concupiscence.

Ce que je vous dis ne va pas bien loin : & si vous en demeurez-là, vous ne laisserez pas de vous perdre, mais au-moins vous vous perdrez en honnête homme. Il ya des gens qui le dannent si sottement, par l'avarice, par la brutalité, par les débauches, par la violence, par les emportemens, par les blafphêmes. Le moyen que je vous ouvre est lans doute plus honnête; mais c'est toujours une grande folie que de le danner. Et c'est pourquoi il n'en faut pas demeurer-la Il faut mépriser la concupiscence, & son royaume, & aspirer à ce royaume de charité, où tous les sujets ne respirent que la charité; de ne desirent que les biens de la charité. D'autres que moi vous en diront le chemin ; il me suffit de vous avoir détourné de ces vies brutales où je voi que plusieurs personnes de qualité se laissent emporter, faure d'en bien connoître la veritable nature.





# DE LA

# MANIERE

PETUDIER.

# CHRETIENNEMENT.



A premiere des regles que l'on peut donner fur la maniere d'éjudier chrétiennement, & qui eft le fondement de toures les autres, est de regarder l'étude,

non comme une occupation indifferente a mais comme une action mes importante flans notre vie, & qui étant bien ou mal faite, peut beaucoup contribuer à notre latur ou à notre perte. Et il est bon avant toutes choses de bien s'affermir dans ce principe, & d'en considerer les raisons.

### II.

L'étude n'est pas une action courte & passagere; c'est une action longue, & qui se renouvelle souvent. Il est d'une extrême consequence qu'elle soit bien reglée, & que le tents que nour y émplogons ne soit pas perdu. Car s'il n'est pas permis de dissiper inuvilement son biens & si c'est un grand peché de perdre une somme considerable d'argent au jeu, ou à quelque autre chose non necessaire, parce que les biens temporels

Do la maniere d'angles chieriene

mous sont donnés de Dieu, pour être la matiere de nos bonnes œuvres, & non pas de nos vains divertificmens, il est encore moins permis de confirmer intrilement le sernité, & dont la perre elt plus irréparable que celle de toutes les autres choles temposelles.

### HI.

Nous devons confiderer que le terns que nous employous à l'étude est non seulement le prix de l'étermité; mais que c'est encore un present que nous recevons toujours de la main de Dieu, se done nous lui devons toujours une nouvelle reconnoissance; & nous ne saurions nous en acquimer qu'en en ployant continuellement pour lui, ce que nous recevons continuellement de lui. Enfin c'est une dette que nous contractions à tout moment, puisqu'il ne nous donne ce tems que pour en bien user, & qu'il se reserve le droit de nous en faire rendre compte. C'est un talent & un dépôt qu'il nous confie. If nous demandera compte de l'emploi que nous en aurons fait. Et je ne voi pas qu'on air droit d'esperer d'être reçtis favorablement de lui si nous ne lui en pouvons sondre d'autre que de lui dire: Seigneur, de ce tems que vous m'avez donné pour operer mon salut, j'en ai employé tant a lire des livres de médifance, tant à lire des romans & des comedies, tant à lire des livres qui m'étoient entierement inutiles pour mes emplois. Car si ce discours nous paroit dès-à-present ridicule, pouvous nous esperer qu'il nous justi-Se devant Dieu &c devant les Anges ?. L vj

IV

L'étude n'est pas seulement une occupation, mais c'est tout le travail des enfans. & une grande partie de celui des personnes qui ont choisi pour l'emploi de leur vie des exercices qui dépendent plus de l'esprit que du corps. Or il est très-necessaire que notre travail soit bien regle, parce qu'il est trèsnecessaire que notre penitence soit bien re-glée, & que le travail en soir toujours la principale partie. Car si la penitence qui doit purifier toutes nos fautes, & qui nous doit acquitter de nos dettes, ne fair au contraite que nous souiller & nous charger davantare, quelle esperance nous reste-t-il? Si sal evanuerit, in que salietur? Si le sel pent sa force, avec quoi le saleta-t-on? Si le jetine, qui est de soi-même une œuvre de penisence, est rejeué de Dieu lorsqu'il est corrompu par la propre volonté; ce qui fait dire à Dieu par son Prophete, qu'il n'ap-Prouvoit point les jeunes des Juis, parce qu'ils les faisoient par caprice & par fantai-sie: combien sera-t-il plus éloigné d'approuver & de recevoir comme des œuvres de penirence les études qui n'auront pour but que la vaniré, la curiolité, ou un di-

I jai. 58. §•

Matt. 5. 13.

Ă.

vertillement inutile?

Enfin il faut confiderer que l'étude est la culture & la nourriture de notre esprit. Ce que nous lisons entre dans notre memoire, & y est reçti comme un aliment qui nou-vourit, & comme une semence qui produit.

199

dens les occasions des penses & des desirs, & qui ne se reçoir jamais même sans penler: car nous penfons toujours aux chofes que nous apprenons, puilque la memoire & l'intelligence sont des actions de notre ame. Elles sortent de nous par ces actions au même tems qu'elles y entrent ; & elles font capables de nous souiller en y entrant, parce qu'elles sont toujours accompagnées de quelque complaisance & de quelque approbation insensible. Si I'on ne prend point indifferemment toute forte d'aliment, & fi l'on évite avec soin tous ceux qui nous peuvent nuire; si l'on ne seme pas dans ses terres toures sortes de semences, mais seulement celles qui sont utiles : combien doiton encore apporter plus de discernement à ce qui sere de nourriture à notre esprit, & à ce qui doit être la semence de nos pensees? Car ce que nous lisons aujourd'hui avec indifference se réveillera dans les occasions & nous fournira, sans même que nous nous en appercevions, des penses qui seront une source de notre salut ou de notre perte. Dieu réveille les bonnes pensées pour nous sauver, le diable réveille les mauvailes penses dont il trouve les semences en nous, afin de nous perdre, & nous lui en donnons occasion, lorsque nous ne faisons point de scrupule de remplir notre memoire d'une infinité de chôses vaines & dangereules.

V I.

Il est d'amant plus necessaire d'apporter ane attention particuliere à ce discemement

De lamanere d'étadier des bonnes & des mauvailes nouminnes de notre esprit, que nous n'avons point d'avertissement naturel qui nous les fasse distinguer. Car dans la nourriture du corps l'on distingue d'ordinaire par le goût même ce qui nuit à la santé ; Dieu ayant pourvû par Ce moven à la conservation de notre vie corporelle, de peur que notre intemperance ne nous portât à nous nourrir de poisons. Mais il n'en est pas de même dans les alimens de l'ame. Nous n'avons point naturellement de gour spirituel qui distingue les bons alimens des manyais. Nous trouvons même quelquefois les poisons plus agreables que les meilleures nourritures, tant notre gout spirituel oft corrompu. Et ainsi il faux suppleer par une auention toute particuliere a certe composion de notre esprit. Es c'est une des manieres dont nous devons pratiquer cet avereissement du Sage: Omno suffedia ferva cur tumm. APPLIQUED-tum avec tout le soin possible à la garde de votre œur. Ce qui nous doit portet à veil-

23, ler avec soin sur tout ce qui entre dans un

vale si precieux.

VII.

Si notre ame doit être le fanchiaire de Dieu; si elle doit être cette maison d'oraison, dont il dit : Domus mes domus grationis vocabitur: MA maison sera appellée la maison de la priere, ne craignous-nous point que Dieu nous reproche d'avoir profané ce temple, & qu'il ne nous dise com-me aux Juis, que nous avons fait de sa mailon une remite de volcurs; que nous

Matth. 2L 13.

ca avoits fait un theatre, & un lieu de comedie, en respliffant notre memoire de ces images profanes qui deshonorent la fainteté d'un lieu qui doit être confacté à Dieu, & qui troublent la tranquillé de nos prieres par les vains fantômes qu'elles aous prefentent auteurs où nous en devous être le plus dégagés à

### VIII.

Il y a des poisons dans les livres, qui sone visibles & grofficis. Il y en a d'invisibles & de cachés. Il y a des livres qui sont corrompus guéne cerraines parties. Et il y en a pen qui ac le soient en cette maniere. Cat les livres sont les ouvrages des hommes; & la corruption de l'homme se mêle dans la plupare de ses actions. Et comme elle consiste dans l'ignorance & dans la concupilence, prefague tous les livres se ressentent de ces deux des surs les livres les effentent de ces deux défants.

Lisse refferience de son ignorance par les maximes sausses qui y sont semées. Ils se ressentent de la concupitence, parce que les passions qui nous possedent s'impripent dans nos livres, de poment ensuite cotte impression intensible jusques dans les lisent.

#### IX.

C'est le senument de quelques Medecies, que dans toutes les viandes il y a toujoure quelque chose de mortel. Et ils ajoitent que toutes les maladies viennent de l'amas de cette matière mostelle qui demeure

X.

Outre cette corruption qui vient des livres mêmes, il y en a une autre qui vient de aous, & qui gâre les meilleures choses que nous trouvons dans les livres. Notre cœur est un vase qui peut corrompre rour ce qu'il reçoit. Les plus utiles instructions nous peuvent être un sujet de vanité, & même d'erreur, par la fausse application que nous en pouvons faire. Si elles sont bonnes en soi, elles ne sous détournent de noure voie, & nous amusent en nous failant quitter celles qui nous sont vraiment importantes.

XI.

Pour éviter ces diverses sortes de poisons, il faut user de divers remedes. Et premierement pour se garantir de celui qui naît de la corruption même de notre cœur, il n'y en a point d'autres que de le purisser sans cesse par les exercices d'une vie chitrienne. Il faut donc avoir dans l'esprir, que cette pureté de cœur est la principale disposition a l'étude; comme une principale préparation d'un vase, où l'on dok verser une

Sincerum est nist vas, quodoumque infundis Horas. acescit.

bb. 1. epift. 2.

Sans cela tout s'y aignit, tour s'y corrompt, comme nous avons déja dit. Ainsi c'est une priere qui convient particuliere-ment à ceux qui étudient, que celle du Prophete Roi: Cor mundum crea in me Deus, & Pf. 10.

Spiritum reclum innova in visceribus meis: CRE BZ 12.

en mos, ô mon Dieu, un cœur pur ; rétablissez de nonveau un esprit droit dans le fond de mes entrailles.

XII. Il ne faux pas s'imaginer qu'il suffise de croire avoir le cœur pur, & que par-la on soit en état de lire les choses ses plus mauvalles. La force chrétienne consiste à le croire foible; & c'est une partie de la pureté, que d'apprehender beaucoup de la souiller par des lectures dangereuses. Il faut donc avec cela travailler a éviter les poisons qui se trouvent dans les lestures. S'ils sont grossiers, il faut les éviter par le retranchement de toute curiosité pour ces forces de choses: s'ils sont fabrils & imperceptibles, il faut s'adresser à Dieu par la priere, afin qu'il nous les fasse connoître, ou qu'il nous les fasse evirer, sans même que nous les connoissions. C'est pourquoi il n'y a gueres d'action qui ait plus besoin de priere que l'étude. Et c'est un grand defaut que d'en commencer aucune sans éle-ver son esprie à Dieu, & sans le supplier de la benir & de nous preserver du danger

De la maniere d'étudier

qui en est inseparable. Car si par une contune très-juste on ne prend point la nourriture du corps sans demander la benediction de Dieu, asin que ce qui doit servir pour soûtenir notre vie, ne serve point de maiere au diable pour nous saire perdre la vie de l'ame; combien devons-nous encore être plus soigneux de nous adresser a Dieu, lorsque nous prenons cette nourriture spirituelle, qui est encore plus capable d'exciter en nous routes sortes de passions, & qui ele fait necessairement si la benediction de Dieu n'en empêche les mauvais esfers, & si la charité ne dissipe l'enssure qu'elle produit.

XIII.

Par cette priere nous offrons à Dieu nos lectures & norre étude comme une action qui lui est consacrée, & que nous faisons. pour lui. Mais afin que notre priere soir reçue, il faut qu'elle soit sincere; c'est-à dire. qu'il soit vrai que ce soit pour Dieu que nous énidions, que le desir de le servir soir le motif qui nous porce à étudier, & que ce soit sa volonte qui regle nos études. Car il ne faut pas s'imaginer que pour avoir offert en l'air a Dieu notre étude, elle lui soit effectivement consacrée. Dieu ne peut recevoir de nous que ce qu'il produit lui-même dans nous, & ce qui vient de son propre esprit, & non pas du nôtre. De sorte que si notre étude n'a pour principe en effet que la cu-tiolité, ou la vanité, ou quelque autre mauvais desir, on a beau l'offiir à Dieu, on ne la rendra pas innocente, l'on fera

phrôt une injure à Dieu en le suppliant d'agréer une chose qui n'est pas entreprise pour lui; ce qui scroit contraire à la Lin-

terê, & à la justice.

Il est donc necessaire que notre étude, pour être digne d'être osserte à Dieu, aig. Dieu même pour principe, c'est-à-dire, qu'elle naisse du destr de lui obeir. Or elle a ce principe quand nous étudions pour fatisfaire à la penirence generale du travail que Dieu a impose a tous les hommes, & que nous choisssons entre les études celles qui nous peuvent servir pour nous acquiter de nos devoirs.

Car si nous nous appliquons à des étuces insuiles, il est clair que la volonté de. Dieu, & le desir de lui plaire n'est pas ce, qui neus fair étudier, puisque cette volonte est juste, raisonnable, & non fantas-

une et capriciente.
Un Juge qui étudie les choses de son unever, peur dire qu'il étudie par la volon-

mètier, peus dire qu'il étudie par la volon-, se de Dicu. Mais s'il s'amuloir à apprendre. la langue des Indiens ou des Chinois, il festoit bien difficile qu'il pût repondre lance-, sement à Dieu, s'il lui demandoit pour qui, l'air ces fortes d'études: Seigneur, c'est pour vous que je les fais.

XIV.

Il ne faur pas pourtant porter cette regie si avant, que l'on ait du sérupule de toutes les études qui ne se rapportent pas directement à notre prosession. Cat pourvu que nous y employions le tems necesfaire pour nous y rendre habiles, on a quelque liberté pour le reste des études, pour

vu que l'on n'en abuse pas. Et le moyen de n'en pas abuser est de les rapporter à quelque chose d'irile en soi, & qui nous puisse servire, comme à savoir l'histoire, à etrire, à parler; parceque ce sont des professions generales qui ne sont pas incompatibles avec notre profession particuliere.

X V.

Il ne fant pas même entendre ces maximes avec cette rigueur, que l'on s'imagine que ce soit un mal de prendre plaisir a son étude, & d'en faire même où l'on recherche en quelque façon le divertissement de l'esprit. Car si ces études qui nous divertissent sont d'ailleurs dans l'ordre de nos devoirs, c'est un soulagement que Dieu accorde à notre soiblesse; nous devons nous servir de ce moyen pour y avancer davantage, étant certain que les etudes que l'on fait avec plaisir entrent bien plus avant dans la memoire, que celles que l'on fait avec dégoût & avec chaggin.

Pour les lectures de pur divertissement, comme celles des livres de voyages, de medailles, &c. elles peuvent être legrames en la manière que les divertissements sont legitimes, c'est-à-dire, pour remettre noure esprit lorsqu'il est fatigué & abbatu par des études serieuses, pour le renouveler & pour l'occuper lorsqu'il n'est pas capable d'autre chose. Mais il faut avoir soin que ces divertissements ne soient point en euxmêmes dangereux, & que de phis on ne s'y accountme pas de telle soite, que l'on se lasse facilement des lectures serieuses.

C'estpourquoi il faut un peu soustrir de lassitude avant que d'avoir recours à ces sortes de remedes.

XVI.

La vûe qui nous fait regarder l'étude comme une penitence & un travail que Dieu nous impose, nous découvre aussi la plupart des dispositions que nous devons y apporter, qui se peuvent reduire à cellesci , travailler fidellement , exactement , perséveramment. La fidelité consilte à s'appliquer, autant que l'on peut, aux mêmes heures, aux mêmes études, afin d'honorer Dieu par l'ordre de nos études, aussibien que par nos études mêmes, & de ne se laisser point surmonter à la paresse, qui nous porteroit à employer inutilement le tems que nous avons déstiné à nos études. L'exactitude confifte à faire les choses aussi bien que nous le pouvons faire, en considerant que c'est pour Dieu que nous les failons, & qu'il meine bien toute notre application. Et la perseverance consiste dans la continuation d'une même sorte d'étude. tant qu'elle nous est mile, en évirant aiusi l'inconstance qui est si naturelle à l'amour propre. Il est bon pour cela de se souvenir de cette parole du Prophete : Maled Elus qui facit opus Dei fraudulenter. MAUDIT cebis qui fait l'euvre de Dien avec fraude & Jerem. de guiennet: & de celle du Sage: Qui mollis Banto dissolutus est in opere suo, frater est sua opera dissipantis. CELUI qui est mou & làche dans son ouvrage, est frere de celui qui détruit ce qu'il fait. La premiere doit retrancher la négligence par laquelle on dérobe à

De la maniere d'étudier
Dieu une partie du tems que l'on devroit
employer à son service, & qui est contraire à
la fidelité que l'on lui doit. Et la séconde condanne non-seulement le détaut d'exactitude,
mais aussi le desordre, qui sont les deux vices
contraires aux deux autres qualités des études que l'on fait chrétiennement.

Il ne faut pas s'imaginer que la vie de l'étude soit une vie facile. Ceux qui en se-sont une épreuve serieuse trouveront au-contraire que la vie d'une étude toure pu-re est la plus penible de toutes les vies, & que les autres le sont presque à proportion qu'elles approchent davantage de celle-la La raison en est, qu'il n'y a rien de plus contraire à la nature que l'uniformité & le repos, parceque iien ne nous donne plus de lieu d'être avec nous-mêmes. Le changement & les occupations exterieures nous Emportent hors de nous & nous diveriffent en fa fant que nous nous oublions nous-mêmes. De plus ce langage des morts est toujours un peu mort, & u'a rien qui pique vivement none amour pro-pre, & qui reveille fortement nos passions. Il est destitute d'action & de mouvement. Il ne porte dans notre esprit que desidées assez languissantes des choses dont il nous parle, parcequ'il n'est pas aide du ton, du geste, du visage, & de toutes les autres choses qui contribuent à rendre vives les images qui entrent en nous par la converfarion des hommes. Enfin il nous parle peu de nous-mêmes, & il nous donne peu de dieu de noue ing I flatte pen

mos esperances, & tout cela contribue a mortifier errangement l'amour-propre, qui n'étant pas satisfait, répand la langueur & le dégoût dans toutes les actions

C'est ce qui fair qu'on souffrira plus facilement la vie d'un Capucin, qu'une énde solitaire dans une chambre. Il est plus facile d'êrre soldat ou marchand, d'aller sur mer, de hazarder sa vie, que de vivre dans le repos d'une solitude reglée. Pourquoi cela? Parcequ'il n'y a rien de si difficile que de se souffrir & de se sentir, & que l'on fait toutes choses pour l'évirer. Lors donc qu'on a choisi ce genre de vie, il faut se resoudre en même-tems de combaure la langueur & la paresse. Car l'amourpropre qui veut avoir son compte, tâche de regagner d'un côté ce qu'il pert de l'au. tre. Ainsi ne pouvant jouir de l'agitation qui le satisferoit le plus, il veut au-moins jouir de l'exemtion de travail & de peine, & il nous entraîne de ce côté-la avec violence. C'estpourquoi, si l'on-n'y prend garde, la vie de l'étude porte au relachement dans la mortification, à la parefle & a tonzes ses suites, & il est besoin d'un effort continuel pour s'en préserver. X V I I I.

Il faut combattre ces vices & directement & par adresse. On les combat directement par toutes les raisons qui peuvent exciter en nous une ardeur nouveile; par la consideration des fatigues & des peines qui sont jointes à tous les emplois du monde, & par la crainte d'être du nombre de ceux dont il elt dit, qu'ils ne sont point dans Ps. 92. 4-

De la maniere d'étudier les travaux des hommes, Or qu'ils n'assent point de part aux fleaux que Dieu leur envoye, ce qui cit une marque d'une extrême colere de Dieu contre eux. Mais il est bon d'y employer aussi quelque sorte d'adresse; de le tromper soi même, de n'envisager cette vie que par parties, c'est à-dire, de ne considerer qu'une entreprise particuliere dont on voit la fin, comme celle de quelque lecture ou de quelque ouvrage qui ne dure pas long-tems, en n'étendant pas la vue plus loin alors. Après cette entreprise, il en viendra une autre, & cependant d'esprit n'est pas accablé. En un mot il faut faire à In I. l'égard de l'étude ce que saint Gregoire. Reg. lib. conseille de faire à l'égard du jeune, qui 5. c. 1. n. est de commencer par jeuner, & de pro-1. tom. 3. mettre à son corps quelque soulagement à l'avenir. Il faut ainsi commencer par étudier, & le promettre quelque soulagement quand on aura fait quelque étude considerable. Et il n'est pas toujours mauvais de se l'accorder effectivement, étant certain que dans les études on avance quelquefois davantage en reculant un peu, & en ne poullant pas son esprit à bout par la trop

longue continuation du travail. X I X.

Nos études doivent être reglées selon nos emplois; & si nous n'avons point d'autre emploi que l'étude, il faut qu'elle tende toute à la fin que nous nous y serons proposée, comme nous étant plus proportionnée. Mais il saut considerer que nous avons deux sortes d'emplois, & que nous devons ainsi nous proposer deux sortes de

. chrétieunement. ins; l'une particuliere qui dépend de plus lieurs circonstances, & qui peut ainsi être differente, selon les differentes personnes qui s'appliquent à l'étude; l'autre generale & commune à tous, qui est de donner à son ame la nourriture qui lui est necessaire pour subsister dans la voie de Dieu; de peur de tomber dans l'état dont le Prophete parle, quand il dit : Percussus sum ut famum, & atuit cor meum, quia oblitus sum Ps. 101. comedere panem meum. SAI eté frappe com: 3. me l'herbe: O mon ocur s'est desseché, parceque l'ai oublié de manger mon pam. Ce pain de l'ame c'est les inttructions solides de la pieté, que saint Chrysostome juge si necesfaires, qu'il n'a pas craint de dire dans l'Homelie 3. du Lazare : Personne ne peut tre fanvés'il n'est continuellement occupe à la lethere spirewelle. Et quoiqu'on ne doive pas prendre ces paroles à la rigueur, Dieu impréant dans les ignorans à cet exercice par d'autres exercices de travail, de penitence & d'humiliation, qui étant fait avec un esprit de pieté, sont une excellente lecture, elles doivent néanmoins faire comprendre aux personnes qui sont capables de s'occuper à la lecture, combien c'est un grand defaut à eux d'employer tout leut tems à des études qui le rappo, tent aux aus tres, & de tren laire jamais qui se rapportent directement à eux-mêmes. Sans donne qu'il est mès difficile de se sauver dans une telle disposition, & qu'en la considerant bien on ne trouvera pas d'excès dans les paroles de saint Chrysostome. Car il est certain que nous avons toujours Tome II.

De la maniere d'étudier un poids qui nous entraîne en bas, c'estadire, la vie charnelle. Pour y tomber, si n'y a qu'à se laisser aller, & à ne faire point d'esforts pour s'en empêcher, le torment nous emportera de lui-inême. Or un des principaux esforts que nous devons saire, c'est de mediter la parole de Dieu, soit dans l'Ec, iture, soit dans les autres livres de pieté, n'y ayant rien qui soit plus propre pour resister à l'esprit & aux maximes du monde.

XX.

Le monde nous parle en mille manieres. Il nous fait entendre sa voix trompeuse presque par toutes les creatures qui nous servent de pieges, selon le Sage. Le discours commun des hommes est tout formé sur la concupilcence, & non sur la veriré. Ce que l'on y appelle bien, honneur, plaifir, fidelité, mal, milere, infamie, sont les objets que la concupifcence desire ou fuit, & ausquels elle a attaché ses idées. Le moyen donc de refister à l'impression si continuelle de ce langage du monde, si l'on n'a soin d'écouter Dieu qui nous parle dans ses Ecritures & dans les livres qui ont été faits par son esprit? XXI.

Un grand serviteur de Dien conseilloir aux personnes qui avoient de la memoire, d'apprendre par cœur divers Pseaumes, & diverses Sentences de l'Ecriture sainte, dans le dessein de sanchister la memoire par ces divines paroles. Et cet exercice est particulierement necessaire à ceux qui l'ont profanée

Digitized by Google

Ealj. 9. 20-

en y recevant une infinité de choses qui ont Été écrites par l'esprit du diable, dans le dessein de tromper les hommes par un faux agré-ment qui nous rend les vices aimables lors qu'ils sont representés avec un tour ingenicux. Que si l'on ne penetre pas d'abord la beauté & la profon leur de l'Ecriture, la lecture ne laisse pas d'en être urile, pourvu qu'on la fasse avec respect, & que l'on attribue à son ignorance, & non à l'Ecriture même, le peu de goût & le peu d'ouverture que l'on y a. Car c'est à l'égard de ceux qui sont dans cette disposition respecqu'on doit entendre ce que dit Origene : "Si le son, dir-il, des paroles de " l'Ecriture frappe que l'unefois vos oreilles. lachez que la première unité que vous en . recevez, est que d'en endre simplement . ces paroles, cela vous tient lieu d'une . priere qui chasse loin de vous le venin des " puillances ennemics qui vous attaquent; & ce que dit saint Chrysostome dans l'Homelie's du Lazare : Encore que vous n'entendiez pas ce qui est enserme dans . l'Ecriture, la lecture ne laisse pas d'imprimer dans votre esprit plusieurs esters de grace & de sainteié. XXII.

Il faut donc avoir dans l'esprit, que les autres sciences ont leur tems separé, & qu'il est permis de les qu'trer quand on en a appris autant qu'il nous é oit necessaire; mais que l'étude de la morale chré-tienne que l'on doit faire dans l'Ecriure & dans les livres des faints, ne se doit jamais quitter, & qu'elle doit durer autant que M ij

208 De la maniere d'étudier, & a la vic, sans qu'on puille jamais dire qu'ont en est assez instruit. Car il ne suffit pas de savoir ces verités d'une maniere speculative, ni qu'elles soient cachées dans quelques recoins de notre memoire, il faut qu'elles soient vives & presentes à notre esprit, & qu'elles se presentent lorsqu'il est question de les mettre en pratique : ce qui ne se peut saire, si nous n'avons soin de les renouveler sans cesse, & si nous ne râchons de les imprimer, non-seulement dans notre memoire, mais aussi dans notre cœur.





### TRAITE

DE

LEDUCATION

D'UN

## PRINCE

PREMIERE PARTIE.

Contenant les vites generales que l'on doil avoir pour bien élever un Prince.

Į.

Ü

N jeune Prince est un ensant de Dien, destiné par la provid dence divincià des emplois mèsimportans, mais mès-dangoreux, & qui peut être un grand

reux, & qui peut être un grand instrument de la missicorde ou de la colere de Dieu sur les hommes.

Son éducation doit avoir pour but de le rendre capable de s'acquiter de tous les devoirs autquels sa condition l'engage, et de le préparer à tous les dangers autquels cette condition l'expose,

M iij

igitized by Google

Un Prince n'est pas à lui, il est à l'Erat, Dieu le donne aux peuples en le faisant Prince : il leur est redevable de tout son tems. Et si-tôt qu'il est capable de discernement, il commet une double faute, s'il me s'applique avec tout le soin qu'il peux aux études & aux exercices qui servent à le disposer à s'acquitter des devoirs d'un Prince. Car il ne se fair pas sculement tort à soi-même en abusant de son tems; mais il fait tort à l'Etat auquel il le doit.

Ceux qui sont chargés de son éducation, en commentent encore une plus grande s'ils ne lui en procurent la meilleure & la plus digne d'un Princequ'il teur est possible. Car outre l'injustice qu'ils commettent envers et Prince & envers l'Erat, ils se rendent encore participans de toutes les fautes dont il auroit pu être preservé par une boune éduacation.

Cette éducation chrésienne le rapportant directement au falut du Prince ét au bien du peuple, & pouvant avoir des suites d'une consequence infinie, on la doit regarder comme la chose du monde la plus importante. Toutes les raisons d'interêt & de dépense, & tous les respects humains doivent toujours ceder à celle-là. Il ne faut tien negliger de ce qui peut être utile. Il faut éviter tout ce qui y peut-être desavantageux. Ensin c'est ce qui doit tenir lieu de sin: tout le reste ne peut tenir lieu que de moyens.

Il est cerrain qu'un des principaux soins de ceux qui sont chargés de ceux éducation, doit être de faire un bon choix de celui ou de ceux à qui ils doivent confier l'éducation d'un jeune Prince; mais il est impossible de n'y agir pas témerairement, si l'on ne sair quelles qualités sont necessaires pour cet emploi.

Le manvais choix que l'on fair quelquefois dans ces rencontres, vient de la basse
idée que l'on a de ce qui est necessaire à un
homme qui entreprend d'elever un Prince.
La plupare croient qu'il sussit qu'il ne soir
point vicieux, & qu'il air quelque connoisfances des belles lettres: d'autres desirent particulierement qu'il soir habile dans l'Histoire. Il y en a qui cherchent des gens qui
fachent parfairement les Mathematiques; d'autres y considerent principalement ce que
l'on appelle savoir le monde. Ensin on ne
se propose d'ordinaire que des vûes particuireres & basses, qui ne répondent en aucuire sorte à la grandeur de la fin que l'on
doit avoir.

VIII.

Il est facile de reconnoître que toures ces vses sont petites, & qu'elles ne sont nullement propositre au but que l'on doit se proposer en instruisant un jeune Prince; puisqu'un homme peut avoir toures ces qualités, & être neanmoins un malhabile homme; & qu'un Prince peut être sort bien instruir dans les Langues, dans l'Histoire & dans les Mathemariques, & Milis De l'éduction d'un Prince, être neanmoins très-mal élevé, parcequ'on lui auta gaté le jugement, et qu'on ne l'aura formé à rien de ce qui lui cet le plus necessaire pour vivre en Prince Chrétien.

On fair, par exemple, beaucoup d'état de l'Histoire pour les Princes, & avec raison, puisqu'else leur peut être fort utile, pourvu qu'on la leur montre comme il faut. Mais si on n'y apporte le discemement necessaire, elle leur nuit souvent plus qu'elle ne leur sert. Car l'Histoire n'elt d'elle - même qu'un amas confus de faits. Les gens dont on y parke sont pour l'ordinaire vicieux, imprudens, emportes. Leurs actions sont souvent rapportées par des écrivains peu judicieux, qui louent & blament les choses par caprice, & qui impriment pat leurs discours mille mauvals modelles, & mille faustes maximes dans resprit de ceux qui les lisent sans disceraement.

Un Précepteur qui aura le jugement per éxact, rendra encore cette étude de beau-coup plus dangereule. Il versera indifferemment dans l'esprit du jeune Prince les fottises des livres de les fiennes propres. Il garcra les meilleures choses par le mauvait air qu'il y donnera, de sorte qu'il arrivera souvent qu'en le remplissant d'une science consus, il ne sera qu'étousser en lui ceque la nature lui avoit donné de bon sens de raison.

X I.
- La plupart des choles sont bonnes de mau-

reiles, selon le tour qu'on y donne. La.

vie des mechans peut être aussi utile que la vie des Saints quand elle est bien pro-posee, qu'on en fait voir la misere, & qu'on en inspire l'horreur. Et la vie des Saints peut être aussi dangereuse que celle des méchans, quand on la propole d'une maniere qui pone, ou à en abuler, ou à . la méprifer.

XII.

Les sciences ont leurs utilités & leurs inutilités, principalement pour des Princes, & on les peut apprendre toutes d'une maniere basse & d'une maniere relevée. Peu de personnes en savent faire la difference. Cependant il est si important de la faire, qu'il vaur souvent mieux les ignorer absolu-. ment, que de les savoir bassement, en s'enfonçant dans ce qu'elles ont d'inutile. Il y a peu de personnes dont on puisse dire ce que Tacite dit d'Agricola : Retinuit quod effe difficillirum ex fapientia modum. Il tint toujours dans l'étude de la sagesse ce qu'il y a da plus defficile, qui est sons juste milieu. La plu-part de ceux qui y sont les plus habiles, sons ceux qui en jugent le plus mal, parcequ'ils en font l'objet de leur passion, & qu'ils menent leur gloire dans l'exactitude, & non dans l'u ilité de ces connolsances. Il y a de fort habiles Mathematiciens qui croient que c'est la plus belle chose du monde que de savoir s'il y a un pont & une vostre suspendue au our de la planette de Saturne. Un Prince doir savoir ce que l'on en dir, car ces connoissances ne content gueres, Mais si on ne lui apprend en même-terna

XIII. Cela fair voir que la qualité la plus essencielle à un Précepteur que l'on destine à un Prince, est une certaine qualité qui n'a point de nom, & que l'on n'attache point à une certaine profession. Ce n'est pas fumplement d'être habile dans l'histoire, dans les Mathematiques, dans les Langues, dans la Politique, dans la Philofophie, dans les ceremonies, dans les interets des Princes; on peut suppléer à tout cela. Il n'est pas necessaire que celui qui est chargé de l'instruction d'un Prince lui montre tout; il suffir qu'il lui montre l'usage de tout. Il faut même par necessité, qu'il se fasse soulager, & que pendant qu'il se prépare certaines choses, il soit seulement témoin de ce qui lui est enseigné par d'autres. Mais on ne supplée point à cette qualité essencielle qui le rend capable de cet emplois on ne l'emprime point d'autrui; on ne s'y prépare point. La nature la commence, on l'acquiert par un long exercice & par une infinité de reflexions. Et ainsi ceux qui ne l'ont pas, & qui sont un peu avances en âge, sont incapables de l'avoir jamais.

On ne peur mieux la faire comprendre qu'en disant que c'est cette qualité qui fair qu'un homme blâme toujours ce qui est blâmable, qu'il loue ce qui est louable, em'il rabaille ce qui est bas, qu'il fait sentir ce qui est grand, qu'il juge sagement & équitablement de tout, qu'il propose ses jugemens d'une maniere agréable & proportionnée à ceux à qui il parle; & enfan qu'il tourne en toutes choses du côté de la verité l'esprit de celui qu'il instruit.

X V.

Il ne faut pas s'imaginer qu'il le fasse toujours par des reflexions expresses, ni qu'il s'arrête à tout moment à donner des regles du bien & du mal, du vrai & du faux; il le fait au-contraire presque toujours d'une maniere insensible. C'est un zour ingenieux qu'il donne aux choses, qui expose en vûe celles qui sont grandes & qui meritent qu'on les considere, qui cache celles qu'il ne faut point faire voir, qui rend le vice ridicule, la vertu aimable, qui forme l'esprit insensiblement à goûter & à sensir les bonnes choses, & à avoir du dégoût & de l'aversion pour les mauvailes, De sorte qu'il arrive très souvent que la même histoire & la même maxime qui sert a sormer l'esprit quand elle est proposée par une personne habile & judicieuse, ne sert au-contraire qu'à le gâter quand elle est proposée par une personne qui ne l'est pas.

XVI.

Les Précepteurs ordinaires ne se croient obligés d'instruire les Princes qu'à certaines heures, & lorsqu'ils leur font expressement ce qu'ils appellent leçon : mais cet

De l'siliention d'un Prince, **T**16 hommes dont mous parlons a'a point d'hette re de leçon, ou plutôn il fait à fon disciple une leçon à toute heure. Car il l'instruit louvent ausakt dans le job , dans les villes, dans les commentations, dans les entretiens qu'on a à table avec ceux qui pribot preleus, que lorfon'il bui fair heo des livues ; parocqu'ayantu pour principal chare de i lui tormer le jugement , les divers objets qui fe prefentent y four fouvent plus avanta geux que les diferents étudies, mis syant rien qui pentre moins l'esprit que ce quit entre lous l'intage peu agrecole de les in d'instruction.

ŀ

Ł

Ä

t

ŧ

M. M. M. H

at A to XIVIL out off a first Comme cette mariere d'indiraire est insensible, le profit que l'on en tire che mis en quelque forte infentible, c'est-a-dire, qu'on ne l'apperçoir par pan des groffiers & extérieurs; & c'est ce quittions pe les personnes pou intelligemen; qui simaginent qu'un enfant instruit encour mavicte u,est bas bina, anauce du,nu anine? parcequ'il ne fair pas peut être mieun faire une traduction de Latin en François si ou qu'il ne repete pas mieux une teçon de Vitgile; & ainsi ne jugeant de l'instruction de leurs enfans que par ces bagatelles, ils feront fouvent moins d'em d'un homme vraiment habile, que d'un autre quin'aura qu'une icience batte & un esprit lans lumiere.

XVIII.

Ce n'est pas que dans l'instruction des Princes, on doive negliger les choies communes, & qu'on ne coine leur apprendes

premiere Partie. les Lasgues, l'Histoire, la Chronologie, la Geographie, les Mathematiques, & même la suisprudence jusques à un certain point. Il faut seglet leurs études comme on les regierou à d'agres personnes. Il faut tâcher de les rendre laborieux. Il faur les faire paller d'une occupation à une autre, fans bitler aucum vuide ni aucune inutilité. Il faux ménager avec adreffe toutes les occaficas de leite faire apprendre diverses choles. Il faux, s'il est possible, qu'ils n'igno. rent rien de ce qui est celebre dans le monde. Tout cels est bon, utile & necessaire en loi, pourvu que l'on ne s'y arrête pas comme a la fin de leur instruction, & que l'on s'en serve à sommer leurs moeurs & leur jugement.

XIX.

Eormer le jugement, c'est donner à un espris le goût & le discernement du vrai ; c'est le rendre délicat à reconnoître les faux raisonnemens un peu cachés; c'est lui apprendre à ne se pas éblouir par un vain éclat de paroles vuides de sens, à ne se payer pas de mots, ou de principes obseurs, à ne se saisond des choses; c'est le rendre subsul à prendre le point dans les matières embandiées, & à discerner ceux qui s'en écarrent; c'est le remplir de principes de veriré qui lui servent à la trouver dans toures choies, & principalement dans celles dont il a le plus de beloin.

XX.

Il faut qu'un Précepteur intelligent tâche de rendre un Prince également délicat dans

De l'éducation d'un Prince. les choses & dans les manieres. Car comme il'y a des choles fausses, il y a aussi de fausses manieres, c'est-à dire, des manieres qui font dans l'esprit des autres des effers. tout contraires à ceux qu'on y voudroir. faire. Ceux qui ne s'appliquent qu'aux choses, deviennent groffiers dans les manieres, & ceux qui ne s'appliquent qu'aux manieres, lont d'ordinaire peu intelligens dans les choses. Le premier est ordinaire aux. gens de retraire, & l'autre est fort ordinaire. aux gens du monde. Un Prince doit évirer tous ces doux défauts, parce qu'il a befoin de connoître la verite, & de la faire goû. ter aux autres. Br quoiqu'il doive être affer intelligent & affez équitable pour reconnoître & pour honorer la verire, lois même qu'elle est proposee avec des manieres delagreables, il doit extrêmement eviner de la proposer de cet air, parce qu'il en détruiroit le fruit, à l'égard de la plupart du,

XXL

monde.

Enfin il hi faut faire remarquer qu'il y, a du faux par tout i qu'il y a une fausse valeur, une fausse honnèrere, une fausse liberalité, une fausse galanterie, une fausse foloquence, une fausse galanterie, de faus agrémens. Il faut y regarder de bien prèspour ne pas prende l'un pour l'autre; se il est oct districte qu'on ne s'y méprenne. Il faut y regle pour en juger parqu'on n'a point de regle pour en juger parqu'on n'a point de regle pour en juger a de l'on ne mit que suivre impression des autres.

La morale est la science des hommes de

Digitized by Google

Premicte Patrie. particulierement des Princes, puisqu'ils ne some pas seulement hommes; mais qu'ils doivent auffi commander aux hommes, & qu'ils ne le santoient faire, s'ils ne se connois. sent eux-mêmes & les autres dans leurs defauts & dans leurs passions, & s'ils ne sont ipstruits de tous seurs devoirs. C'est donc dans cette scienco qu'ils les faut principale. ment formet. Comme l'ulage en doit être continuel, l'étude en doit être continuelle. On ne famoit trop tot la commencer, par-ce qu'on ne peut trop tot commencer à le comnoure, & elle est d'attant plus commode, que toutes choses y peuvent servir. Car on trouve par tout les hommes et leurs defaurs.

XXIII

Il faut tâcher non-seulement de seur apprendre les veritables principes de cette Discours icience, mais aussi de leur en faire connoître la necessité, & de leur en inspirer l'estime & l'amour, en leur faisant senur le malheur effroyable de la plupart des Grans, qui ne vivre passent leur vie dans une ignorance terrible pas au de ce qui leur est plus important; qui ne savent ce qu'ils font, ni où ils vont; qui croient n'avoir aurre chose à faire dans le monde que d'aller à la chasse, se diverir, ou sor-mer des desseins ambilieux pour l'agrandiffement de leur maison, & qui après avoir ains vêcu dans une illusion continuelle dumant le petit espace d'une miserabie vie, voient disparoirie au moment de leur mort .. cons ces vains famômes, qui les avoient ocdimité de la milere.

Matiza by Google

VoyeZ le Traite de la Grandeur, O les trois

Discours

de M.

Pascal.

220

'Il faut les instruire & des devoirs genemux des hommes, & des devoirs particuliers des Princes, & de l'alliance de ces devoirs, & sur-tout il faut essayer de prévenir cer oubli où les Grans tombent insensiblement, de ce qui leur est commun avec tous les autres hommes, en n'attachant leur imagination qu'à ce qui les en distingue. Pour cela il est necessaire de leur faire bien comprendre la veritable nature de tortes ces choses, ce que c'est que la grandeur, son origine, sa fin, ce qu'eile a de réel, ce qu'elle a de vain, ce que les infericurs doivent aux Grans, ce que les Grans' doivent aux inferieurs, ce qui les rabaitle ou les éleve devant Dieu & devant les hom-EDCS.

XXV,

Comme l'affection des hommes est necellaire au ministere auquel les Princes sont. appellés, on les doit instruire avec grand soin de ce qui l'attire ou qui l'éloigne, de ce qui gagne ou choque les esprits, de ce qui plait ou déplait au monde. Il leur faut découvrir les sources cachées de tous ces effers, & les secrets ressorts qui caulons ces differens mouvemens, afin qu'ils les lachent faire jouer selon le besoin qu'ils en auront. Mais en même tems il leur faur faire connoître combien cette petite adresse est vaine quand on ne s'y propose point d'autre fin que celle de faire réuffir quelques desseins de fortune, on de jouir de la satisfaction d'être aimé. Et c'est pouquoi if fent frit drontiet due tontes ces serious premiere Partie.

se peuvent pratiquer par des votes plus hautes & plus relevées, & que l'en peut les rendre infiniment plus utiles pour le ciel,

qu'elles ne le sont pour le monde.

Les Grans, par exemple, sont obligés par leur condition même, d'être dans un Voyez le exercice continuel de civilité; & quand ils Traité de s'en acquittent comme il faut, elle leur la civili-sent beaucoup à attirer l'estime & l'amour te chrédes hommes : mais cet exercice n'est pour tienne. la plupart d'enti'eux qu'un amusement trèsvain. Comn e ils la pratiquent inégalement, & qu'ayant une extrême complaifance pour les uns, ils ont une extrême fierté pour les autres, il arrive louvent qu'ils ne réuflissent pas dans les desleins de se faire aimer. Et quand ils y réussiroient, ce succés ne leur pourroit procurer que de fort perits avantages. Mais ces mêmes offices de civilité pratiqués par d'autres vûes, c'est-à-dire', par des viies de chaité, peuvent devenir un exercice continuel de vertu, & ils produisent même plus certainement par ce moyen cet effet temporel que l'on y recherche ordinairement, qui est de gagner l'af-tection de ceux à qui on les rend

#### XXVL

Enfin on leur doit faire remarquer dans toures les actions particulières, que les loix de Dieu sont si juttes & si saintes, qu'il n'y a point de voie plus propre pour attirer l'admiration des hommes, que de pratiquer la vertu chrétienne d'une manière hauxe & heroique; & que les qualités & les actions qui déplaisent davantage à Dieu, comme N iii

Digitized by Google

De l'éducation d'un prince, l'infolence, l'orgueil, l'injustice, l'emporsement, sont aussi celles qui attirent le plus le mépris de l'aversion des hommes. Il n'y a tien de si aimable qu'un homme qui ne s'aime point, & qui rappone tout à Dieu & au service des autres, en quoi consiste la pieus d'un Chréueu; ni rien de si haislable qu'un homme qui n'aime que soi-même, & qui rappone tour à soi, en quoi consiste le doreglement de l'homme.

XXVII.

Mais quoique cerre tende doive être la principale & la plus continuelle de celles où l'on applique les Princes, il faut neanmoins que cela le fasse d'une maniere si proportionnée à leur âge & à la qualité de leur esprit, que non seusement ils n'en soient pas chargés, mais même qu'ils ne s'en apperçoivent pas. Il faut tâcher qu'ils sachent toute la Morale, sans savoir presque qu'il y air une Morale, ni qu'on air en dessein de les en instruire, ensore que lorsqu'ils l'étadieront dans le cours de leurs études, ils s'étaonnent de savoir par avance beaucoup plus que ce qu'on y enseigne.

XXVIII.

Rien n'est plus difficile que de se proportionner ainsi à l'esprir des enfans; & c'est avec raison qu'un homme du monde dir, que c'est l'esse d'une anne bien sorte & bien elevie, de se pouvoir accommeder à ces allures puerles. Il est secile de saire des discours de morale pendant une heure: mais d'y rapporter toujours toutes choses, sans qu'un

Montogne, premiere Pattie.

chfant s'en apperçoive & s'en dégoûte,
c'est ce qui demande une adresse qui se mouve en peu de personnes.

XXIX.

Il y a deux choses dans les vices: le déreglement qui les rend desagréables à Dicu: la sortise ou le ridicule, qui les rend méprifables aux hommes. Les enfans sont d'ordinaire peu sensibles à la premiere: mais ou leur peus faire beaucoup tentir la seconde, par mille manières ingenieuses que les occasions soumissent. Ainsi en leur faisant hair les vices comme ridicules, on les préparera à les hair comme contraires aux loix de Dieu: & l'on diminuera cependant l'impression qu'ils sont sur leurs elipius.

XXX

On doit considerer, que le terns de la jeunesse est presente aux Princes avec quelque sont de liberté. Elle les suit tout le reste de leur vie. Tous œux qui les environnent me conspirent presque qu'à les tromper, parce qu'ils ont interêt de leur plaire, & qu'ils savent que ce n'en est pas le moyen, que de leur dire la verité Ainsi leur vie n'est pour l'ordinaire qu'un songe où ils ne voient que des objets saux & des santômes trompeurs. Il saut donc qu'une personne chargée de l'instruction d'un Prince, se represente souvent que cet ensant qui est commis à ses soins, approche d'une nuix où la verité l'abandonnera; & qu'il se hâte ainsi de lui dire & de lui imprimer par avante

Google

De l'éducation d'un Prince, dans l'espir, tout ce qui lui est plus neces. laire pour le conduire dans les tenebres que la condition apporte avec loi par une efpece de necessité.

#### XXXI.

Il ne faut pas le contenter de lui éclairer l'esprit par plusieurs principes de verité qui l'aide à se conduire & à se regler dans ses actions; mais il faut lui inspirer en general l'amour de la verité en toutes choses, & un extrême desir de n'être point trompé. Il fant tâcher de lui faire bien comprendre qu'il est impossible qu'il ne le soit, toute sa vie, s'il ne témoigne à tous ceux qui l'approcheront, qu'il n'alme rien tant que la veilté, & qu'il ne hair rien tant que le mensonge & la tromperie.

XXXII.

I ratte où l'on fait West Combien les discours mes Sont . danzereux.

Voyez le . Il y a des gens qui trompent les autres par interêt & fans le tromper eux-mêmes; mais il y en a aussi une infinité d'autres qui ne font que leur communiquer leurs propres erreurs, c'est à-dire, les fausses idées & les faufles opinions dont ils ont l'esprit rempli. des hom- Et comme la vie des Grans le passe presque toute dans un commerce continuel avec les hommes, ils sont aussi plus exposes que les autres à ce danger; de lorte que s'ils n'y prennent garde, ils remissent en eux toutes les faulletés qui sont leparées dans les autres honomes. Il faut donc faire connoître à celui qu'on instruit, l'interêt qu'il a de se garantir non-seulement de la fromperie artificieuse, maligne & interesse de ceux qui tacherout de le surprendre i mais

aussi de cerre autre tromperie, que l'on peur appeller de bonne toi, qui se communique par, les discours de presque tous ceux avec qui il sera obligé de vivre, qui étant pleins eux-mêmes de faussetés qu'ils ne connoissent pas, les sont passer sans le savoir dans l'espris des aurres par leurs entretiens.

#### XXXIMO

Si les trompeurs de ce dernier genre sont plus aimables que les autres, ils sont aufh plus dangereux. Car ils ne le contentent pas de nous ôter la connoilfance de plusieurs faits particuliers à quoi les autres s'attachent principalement; mais ils nous otent même celle des principes par lesquels on en den juger ; & en nous inspirant mille fausses maximes, ils pous corrompent l'esprit & le cœur. Il faut donc le porrer à être egalement en garde contre les uns & les autres, & à regarder comme le plus grand des malheurs celui d'être privé de la lumiere de la vente par laquelle on doit conduire la vie, & sans la quelle il est impossible de ne sy pas égarer, & de ne pas tomber dans les précipices qui sont la fin de ce supeste egarement.

XXXIV.

Il faut prévoir en particulier les causes ordinaires des malheurs des Grans, & tâcher de le prémunir de ce côté-là; & luc tout il faut lui inspirer une horreur extrême des guerres civiles & de toutes sortes de brouilleries, qui sont pour les Princes des sources de maux presque irreparables, & des abylines lans fond

itized by Google

XXXV.

Il est necessaire de bien connoître les désauts de œlui qu'on instruit; c'est-à-dire, qu'il saut bien remarquer la pente de sa concupiscence, asin de se servir de toutes sortes d'adresses pour la diminuer par le retranchement de tout ce qui la sortisse; en distinguant toujours avec soin les désauts passagers & que l'âge emporte, d'avec œux qui s'accroissent par l'âge instruc.

On doit avoir pour but, non seulement de le préserver des chures, mais de répandre dans son esprit certaines semences qui le puissent aider à s'en relever, s'il étoit semalabeureux que de s'y laisser aller. Et ces semences sont les verités solides de la Religion, principalement sur la maniere de se rétablir dans l'innocence qu'on a perdue. Car quoique ces verités s'obsenveissent quelques par l'enivement du monde lorique les jeunes Princes commencent à le goûter a elles se réveillent aussi quelques dois dans la suite, quand il plait à Dieu de les regardes d'un œil de misericorde.

Il n'est pas sculement necessaire dessesser, autant que l'on peut, leur esprit à la vertu; mais il est encore necessaire d'y pier leur corps, c'est-à-dire, qu'il saut tâcher qu'il ne leur serve point d'empéchement à mener une vie regiée, & qu'il ne les enseraine point par son poids au déreglement & au desordre.

Car il faut savoir que les hommes étant composées d'esprit & de corps, le mauvais

On dira que ce sont des défauts d'esprir, mais ils ont une cause permanente dans le corps, & c'est pourquol ils continuent, lots même que l'esprit n'y contribue rien. Car voici, par exemple, de quelle sorte il y a

tant de Grans, sujets à l'ennui. XXXVIII.

Le plaisir de l'ame consiste à agir & à s'occuper de quelque objet qui lui plaise, & la cessaion de son action, ou une action plus languislante lui cause ordinairement du dégont & de l'enuni. C'est et qui fait que l'on s'ennuye dans la solitude, parce que l'on n'y a d'ordinaire que des pensess soibles, & que les objets qui se presentent neus remuent pas assez vivement, car à têt qu'on y est assez agité, on cesse aussi de s'y ennuyer.

Il arrive de là que ceux dont l'ame a été accouumée a être ébranke par des mouvemens viss & violens, tombeut facilement dans l'ennui, lorsqu'ils n'ont plus que des objets qui des remuent peu. Et c'est pousquoi ceux qui sont accourants aux grans N vi

Digitized by Google

divertifiemens, aux grandes passions, se aux grandes occupations qui leur ont agité beaucoup l'esprit, y sont plus sures que les autres, parce que leur ame s'est aussi accoultumée à ne se plaire que dans ces grands ébranlemens. Et au contraire seux dont l'aume n'a jamais été sortement remuses, ne s'ennuient pas d'ordinaire, parce que les objets communs suffisent pour les emretenir dans une égalité de mouvement qui suffit pour les retirer de l'ennui.

Or cet canuli u est pas seulement dans l'esprit, il est aussi dans le corps s'est-à-dire que ce dégoût d'esprit est accompagné d'un certain resserrance de cœur qui est un ester entierement corporel se ces deux mouvemens se lient tellement ensemble, que comme l'esprit étant frappé de dégoût, le mouvement corporel suit dans le cœur, de même toutes les sois que le mouvement corporel se fait dans le corps, les mouvemens se les penses de tristelle se d'ennui se présentent à l'esprit en la même manière que l'idée d'un homme nous frappe, si tôt que nous sentendons son nom, parce que ces deux idées sont liées ensemble.

Encore donc qu'une personne an renoncé par vertu aux grans divertissemens se aux grandes agitations de l'anne qui naissent des sous passions, elle peut demeurer neanmoins long-tents sujette à l'ennui; parce cue n'étant plus remuée que par des objets plus soibles, ces objets produssent dans le coips le même ressentement de cœur, qu'ils avoient accoutumé autresois d'y produite; se ce même mouvement du corps produk stans l'espet les mêmes penses de tristelle qui cautent l'ennei.

C'est exqui fait voir qu'il n'y a rien de plus dangeieux que les grans divertissemens, 8000000 ce qui remue 84 agite l'ame foncement. Car à moins que de continuer dans ceurs agitation, ce qui est souvent impossible, 80 ce qui feroir le plus grand des malheuss, on se met en état d'être en quelque sone miserable toure sa vie; quoique cette miseremême soit beaucoup plus heureuse dans ceux qui la sousseur apparent de leurs divertissemens.

#### XXXIX.

Il en est de même de toures les autres passions, de colere, d'impatience, de grainte. Elles produilent toutes leur impression dans le corps. Cette impression s'excite ensuite malgré qu'on en ait, lorsque ces objets se presentent, & elle se communique à l'esprit jusqu'à quelque dégré. Ainsi l'un, des plus grans biens qu'on puisse saire à un Prince qu'on instruit, est de reprisser pendant qu'il est jeune les esters exterieurs de ses passions, si l'on ne peur pas l'en guerir absolument, de peur que le corps ne s'y accoutume, & qu'ayant pris son pli, la guérison n'eu devienne infiniment plus penible & plus difficile.

X L.

L'amour de la lecture & des livres, est un préservais general contre une infiniré de déreglemens ausquels les Grans sont sujets lorsqu'ils ne savent à quoi s'occuper. Et De l'éducation l'un Prince, C'c.
c'est pourquoi on ne fauroit trop l'inspirate
aux jeunes Princes. Il faut les accounumer à
lire beaucoup, & à entendre beaucoup lire,
& leur ouvrir l'esprit, afin qu'ils s'y divertissent. Il faut même les y attirer par la qualité des livres, comme par des livres d'histoires, de voyages, & de geographie, qui
ne leur fervent pas peu, s'ils peuvent prendre l'habitude d'y passer un teme considerable sans dégoûr & sans chagrin.





# TRAITE'

L'EDUCATION

D'UN

## PRINCE.

SECONDE PARTIE.

Cautenant plusieurs a-vis particuliers touchant les Etudes.

L



In stauction a pow but de porter les ciprits jusqu'au point où ils font capaoles d'aucindie.

IL

Elle ne donne ni la memoire, ni l'imagination, ni l'intelligence; mais elle cukive toutes ces parties en les fortifiant l'une par l'autre. On aide le jugement par la memoire, & l'on foulage la memoire par l'imagimation & le jugement.

III.

Lorsque quelques-unes de ces parties manquent, il faut y implier par les autres

Digitized by Google

272 De l'éducation d'un Prince,

Ainsi l'adresse d'un Maître est d'appliquer ceux qu'il instruit aux chosesoù ils ont plus de disposition naturelle. Il y a des enfans qu'il ne saut presque exercer que dans ce-qui dépend de la memoire, parce qu'ils ont la memoire sorte & le jugement soible; & il y en a d'autres qu'il saut appliquer d'abord aux choses de jugement, parce qu'ils en our plus que de memoire.

Ce n'est pas proprement les Maîtres ni les instructions étrangeres qui sont comprendre les choses, elles ne sont tour au plus que les exposer à la lumiere interieure de l'esprit, par laquelle seuse on les comprend. De sorte que lorsqu'on ne rencontre pas cette lumiere, les instructions sont aussi nutiles que si l'on vouloit faire voir des tableaux durant la nuit.

Les plus grans esprits n'ont que des lumieres bornées, & ils ont toujours des endroits sombres & tenebreux; mais l'esprit des enfans est presque tout rempli de tenebres, il n'entrevoit que des petits rayons de lumiere. Ainsi, tout consiste à ménager ces rayons, à les augmenter, & à y exposer ce qu'on veur qu'ils comprennent.

#### V I

C'est ce qui fair qu'il est difficile de donner des regles generales pour l'instruction de qui que ce soit, parce qu'il la faut proportionner à ce mélange de lumieres & de tenebres, qui est fort différent selon les different cipius, principalement dans les enfans. Il faut regarder où il fait jour, & ca approcher ce que l'on leur veut faire entendre, & pour cela il faut souvent tenter diverses voies pour entrer dans leur esprit, & s'arrêter à celles qui réussillente mieux.

VII.

On peut dire neanmoins generalement, que les lunières des enfans étant toujours tiès dépendantes des sens, il faut, autant qu'il est possible, attacher aux sens les infeructions qu'on leur donne, & les saire entrer non seulement par l'onie, mais aussi par la vûe, n'y ayant point de sens qui fasse une impression plus vive sur l'esprit. & qui forme des idées plus nettes & plus distinctes.

VIII.

On peut conclure de cette ouverture, que la Geographie est une étude très-propre pour les ensans, parce qu'elle dépend beau-coup des sens, & qu'on leur fair voir par les yeux la situation des villes & des provinces : outre qu'elle est affez divertissante, ce qui est encore fort necessaire pour ne les pas rebuter d'abord; qu'elle a peu besoin de raisonnement, ce qui leur manque le plus en cet âge.

ΙX.

Mais pour leur rendre cette étude plus utile & plus agréable tout ensemble; il ne faut pas se contenter de seur montrer dans une carte les noms des villes & des provinces; mais il faut encore se servir de diverses adresses pour les aider à les retenir.

On peut avoir des livres, où les plus grandes villes soient peintes, & les leurs 254 De l'idetation d'un Prince, faire voir. Les enfans aiment assez cette sorte de divertissement. On leur peut conter quelque histoire remarquable sur les principales villes, afin d'y attacher leur memoire. On peut leur marquer les barailles qui y ont été données; les Conciles qui y ont été tenus; les grans Hommes qui en sont sont sont sont les grans Hommes qui en sont sont sont sont les grans Hommes qui en sont sont sont le l'histoire naturelle, s'il s'y rencontre quelque rareté, ou de la police, de la gran deur, & du trasic de ces villes. Et si ce son des villes de France, il est bon, quand on le peut, de leur marquer les Seigneurs à qui elles appartiennent, ou qui en sont Gouverneure.

X.

Il faut joindre à cette érude de la Geographie, que l'on fait exprès, un petit exercice, qui n'est qu'un divertissement, & qui ne laisse pas de contribuer beaucoup à la leur imprimer dans l'esprit. C'est que si l'on parle devant eux de quelque histoire, il ne faux jamais manquer de leur en marquer le lieu dans la carre. Si on lit, par exemple, la Gazette, il faut leur faire voir toutes les villes dont il est parlé. Enfin il faut tâcher qu'ils placent dans leurs cartes tout ce qu'ils entendront dire, & qu'elles leur servent ainsi de memoire artificielle pour retenir les hifzoires, comme les histoires leur en doivent servir pour se souvenir des lieux où elles se font pallees.

Ourre la Geographie, il y a encore pluficura autres connoillances utiles que l'on Seconde Parrie.

des enfans. Les machines des Romains, leurs suplices, leurs habits, leurs armes, & plusieurs. autres choses de cette nature, sont representées dans les livres de Lipse, & on les peut montrer utilement aux cafans. On kur peut montrer, par exemple, ce que c'étoit qu'un Belier; ce que c'étoit que faire le torque, de quelle sorte les armées Romaines étoient ordonnées, le nombre de leurs cohortes & de leurs legions, les Officiers de leurs armées, & une infinité d'autres chofes agreables & curicufes, en omemane celles qui sont plus embarasses. On peur à peu près tirer le même avantage d'un li-re intimié : Roma subterranea, de des autres où on a grave ce qui nous reste des an-tiquités de cette première ville du monde, & l'on y peur même joindre les figures qui se trouvent dans cerrains voyages des lands & de la Chine, où les sacrifices & les Pagodes de ces miserables peuples sont décrits. en leur faisant remarquer en même-tems, jusqu'à quel excès de folie les hommes sone capables de se porter, quand ils ne suivent que leurs fantaises & les lumieres tenebretse de leur esprit.

Le livre d'Aldrobrandus, ou plutôt l'abregé qui en a set fait par Jonton, peux aussi servir utilement, pourvu que celui qui les leur montrera ait soin d'apprendre quelque chose de la nature des animaux, & de le leur dire, non par forme de leçon, mais par sanne d'entretien. El

Digitized by Google

De l'éducation d'un Prince, : faut aussi le servir de ce livre pour leur faire voir la figure des animaux dont ils entendent parler, ou dans les livres, ou dans l'entretien.

#### XIIL

Un homme d'esprit a fait voir en ce temsci, par l'essai qu'il en a fait en un de ses enfans, qu'en cet âge ils sont fort capables d'apprendre l'anatomie; & sans doute on leur en pourtoir montrer utilement quelques principes generaux, quand ce ne seroit que pour leur faire retenir en Latin les noms des parties du corps humain, en évitant neanmoins de leur donner certaiues curiosités dangereuses sur cette matiere.

## XIV.

Il est unile, par la même raison, de leur faire voir les portraits des Rois de France, des Empereurs Romains, des Sultans, des grans Capitaines, des Hommes illustres de diverses nations. Il est bon qu'ils se divertificat à les regarder, & à y avoir recours toutes les fois qu'on en parlera devant eux. Car tout cela sert à arrêter les idées dans la memoire.

#### XV.

on doit tâcher d'inspirer aux enfans une honnête curiosité de voir des choses étranges & curicules, & de les porter à s'insormer des raisons de toures choses. Cette curiosité n'est pas un vice à leur âge, pulfqu'elle sett à leur ouvrir l'esprir, & qu'elle

peux les détourner de plufieurs dérègle-

#### XVI.

On peut mettre l'histoire entre les connoissances qui entrent par les veux, puisqu'on peut le servir pour la faire retenir, de divers livres d'images & de figures. Mais quand même on n'en trouveroit pas, ellecit d'elle-même très-proportionnée à l'espuir des ensans. Et quoiqu'elle ne consiste que dans la memoire, elle sert beaucoup à former le jugement. Il saut donc user de toute sorte d'adresse pour leur en donner goût.

XVII.

On leur peut donner d'abord une idée generale de l'histoire universelle, des diverses Monarchies, & des principaux changemens qui sont arrivés depuis le commencement du monde, en divisant la durée des siecles en divers âges; comme depuis la creation jusqu'au déluge, depuis le déluge jusqu'à Moïse, depuis Moïse jusqu'à Salomon, depuis Salomon jusqu'au retour de la captivité de Babylone, depuis le retour de la captivité jusqu'à Jesus-Christ, depuis Jesus-Christ, depuis Jesus-Christ jusqu'à nous, en joignant ainsirà l'histoire generale une chronologie generale.

XVIII.

Mais on leur doit expliquer plus particulierement l'histoire du peuple juif, & &

De l'éducation d'un Prince, cher de la faire lervir à les affermés de bonne heure dans la vertable Religion, comme je dirai ci-après. Il est bon de joindre toujours à l'hiltoire la chronologie & la geographie, en leus faisant voir dans la cente les lieux dons on leur parle, & en distinguant soujours par les divers fieches tout ce qu'on leur montrera de l'histoire.

XIX.

Outre ces histoires qui seront une partie de leur étude & de leurs occapations, il seroit avanuageux de leur en conser tous set jours une décabée, qui ne sus point de place dans leurs exercices, & qui servir phase à les divertir. Elle s'appelleroit l'histoire du jour, & on les pourroit exercer à en faire le tocie pour leur apprendre à parler.

Cene histoire doit contenir quelque grand évenument, quelque reneoutre extraordinaire, quelque exemple remanuable de viles, de verm, de malheur; de profesité, de bizarerie. On y poutroir comprendre les accidens carraordinaires; les prodiges, les temblemens de terre qui ont quelquesois absorbé des villes éntieres, les manfages, les loix de les contennes étangueses barailles, les loix de les contennes étangueses. En ménageam biens cere petite practique, on leur peut apprendre ét qu'il y a de plus bean dans vontes les histoires; mais il faux peur cela y être exact, de ne passer aucua jour sans leur en conter quelqu'une, en remarquant chaque jeur celle qu'on leur autra contée.

A face long appropriate a jointhe enforcible

dans leur inemoire les histoites iemblables, afin que l'une serve à retenir l'autre. Par exemple, il est bon qu'ils fachent des exemples de toutes les plus grandes armées dont on parle dans les livres, des grandes batilles, des grandes mottalités, des grandes cruautes, des grandes mottalités, des grandes prosperités, des grandes intortunes, des grandes richesses, des grans Conquerans, des grans Capitaines, des Favoris heureux, des Favoris malheureux, des plus longues vies, des grans vices, des grandes des vetus.

Ce troit une chose très-avantageuse, si l'on pouvoit accoûtumer les ensans des Grans à entendre lire pendant qu'on les habille. Ce tems est assez long dans les personnes de condition, & is se constime inutilement, pour ne dire pas dangementement; parceque c'est le tems où ceux qui les servent prennent plus de liberté de leur parler. Cependant en le ména-i geant on leur poutroit lire pendant ce tems une insinité d'histoires et de livres de voyages.

La plusgrande difficulté de l'instruction des enfans est de leur montrer la Languer. Latine. C'est une étude leche le longue. La noique, consistent principalement dans la memoire, elle soit assez praportionnée à leur age, neanmoins elle les rebute d'ordinaire par le travail & par la longueur. C'estronnessoi il arrive nes fouveux

De l'éducation d'un Prince que les enfans des Grans étant plus impatiens & moins appliqués que les auues, apprennent le Latin si imparfaitement dans leur jeunesse, qu'ils l'oublient ensuite en ierement; parceque lorsqu'ils entrent dans le monde, ils sy plongent de telle some, qu'ils quittent pendant un tems confiderable toures somes d'énuies & de lechures. Il faut donc tâcher de leur faire comprendre combien ce défaut est grand, & combien ils ont sujet de s'en repenir, lorsque voyageant dans les pays étrangers, ou étant vifices par les étrangers qui viennent en France, ils se trouvent dans l'impuillance de les entretenir. Il faux lour dire qu'il n'y a qu'en France où l'on trouve des Gentilshommes qui ignorent le Latin; qu'en Pologne, en Hongrie, en Allemagne, en Suede, en Dannemarck, routes les personnes de condition non seulement l'entendent, mais le parlent facilement. Qu'enfin il n'y a rien de plus honteux que de n'entendre pas la Langue de l'Eglife, de ne pouvoir prendte part a ses prieres que comme les plus ignorans d'entre les paylans & d'entre les temmes; d'être homé à l'entretien de ceux de son siccle, & d'être privé de celui de tous les grans hommes qui nous parlent dans les ouvrages compoles en cette Langue, que l'ou ne connoît jamais qu'imparfaitement quand on ne les lit que dans les traductions, or que l'on ne lit même gueres quand on en est reduit-la.

#### XXIII.

La necessió es la difficulté de cette Langue

Seconde Parile.

gue a fait rechercher à diverses personnés les moyens de soulager les enfants dans l'éende qu'ils en doivent faire. C'est ce qui a produit cette grande varieté de methodes pour lou en apprendre les principes, chacun prétendant que la sienne est la meilcore. D'autres ont eru au-constaire que la vraic methode étoit de n'en avoir point duvout, & de leur épargnet toutes les épines de la Grammaire en les mettant tout-d'unconp dans la lecture des livres. Plusieurs form de la perfee qu'il faudroit montrer le Latin aux enfans par lufage, comme les langues vinganes, & que pour cela on de-Prop les obliger à ne parlet que Latin Montagne terroigne que ce fut la condui-te dont on ula envers hil, se que par ce moyen a fept ou huit ans il parloit très-purement Lain. Les François, les Hol-landois, les Allemans, les Italièns, ont fait leur idole d'un certain livre intunté. La poine des Langues, Jaina impuana, qui comprend presque sous les mois laring employés dans im discours continu de assez suivi; de ils se sont imaginés qu'en faisant apprendre d'abord ce livre aux ensans, ils feuroient en peu de tems la Langue Latine. sans avoir besoin de la lecture de tant de EVICS.

XXIV

Four dire en un mot ce que l'on doit jus ger de routes ces diverses manieres de monder le Latin aux enfans, il est certain qu'il for mounter cours Langue par l'ulage, Tome 11.

242 De l'éducation d'un Prince.
comme une langue vulgaire. Mais ce moyen
est fuiet dans la pratique à tant de difficultes, qu'il avoit paru jusques ici comme impossible, au-moins aux personnes du commun, ce qui est le plus grand de tous les

défauts. Car premierement il faut trouver des Maîtres qui parlent parfaitement bien Latin : ce qui est déja une qualité bien rare, & souvent ceux qui l'ont ne sont pas pour cela les plus propres pour instruire des enfans, parcequ'il leur en manque d'autres qui sont infiniment plus necessaires. Il faut de plus que ceux avec qui les enfans qu'on voudra instruire en cette maniere, converseront, ne leur parlent que Latin; ce qui est incommode & difficile à pratiquer. Il semble même d'abord qu'il y ait sujet de craindre qu'en introduisant cette regle parmi des enfans que l'on feroit élever ensemble, & en les obligeant de ne parler que Lafin entr'eux lorsqu'ils ne savent presque tien en cette Langue, ce ne soit pas tant · le moyen de leur apprendre à parler Latin, que de leur desapprendre à parler & à penser, & qu'ainsi cette servitude ne les rende en quelque some stupides, par la peine qu'ils auront a exprimer leurs pensées.

 niens que l'on s'y figure, ou ne s'y trouvent pas en effet, où ne sont pas sans remede. Mais comme ces personnes contribuent beaucoup par leur habileté & par leurs soins à faire réussir cette methode, & qu'ils ne peuvent pas se charger d'un fort grand nombre d'enfans, toutes les difficultés que nous avons marquées, ne laissent pas de subfifter à l'égard des autres.

## XXV.

Ainsi il faut se contenter de choisir entre les autres methodes celles qui sont les plus utiles. Et le sens commun fait voir d'abord qu'on ne doit pas se servir de celles où les regles de la Grammaire sont exprimées en Latin, parcequ'il est ridicule de vouloir montter les principes d'une Langue dans la Lan-gue même que l'on veut apprendre, & que l'en ignore.

## XXVI.

Ceux qui ont voulu introduire l'ulage des Tables, semblent avoir été trompés, parcequ'ils y ont vu moins de paroles & moins de papier, ce qui leur a donné lieu de s'imaginer qu'il seroit aussi facile à l'esprie de comprendre & de retenir toutes les choses qui sont dans ces carres, comme il est facile aux yeux de les voir. Mais il n'en est pas ainsi. Lorsqu'il faut apprendre en particulier ces cartes, on y trouve les mê-mes difficultés que si on apprenoit dans un livre ce qu'elles contiennent, & encore de plus grandes, parce que les diverles coufeurs, par lesquelles on prétend distingur

De l'éducation d'un Prince. les mots de divertes claites, ne font peus des diffinctions bien naturelles, & qui demeurent beaucoup dans l'esprit. S'il n'y avoit que deux ou trois choses à retenir, peut-être cette methode y pourroit-elle servir; mais y en ayant un très-grand nombre, l'esprit se confond. Il faux donc par necessité arrêter la memoire par quelques regles plus distinctes & plus préciles.

XXVII.

La pense de ceux qui ne veulent point du tout de Grammaire n'est qu'une pense de gens paresseux qui se veulent épargner la peine de la montrer à bien loin de sou la ger les enfans, elle les charge infiniment plus que les regles, puisqu'elle leur ôte une sumiere qui seur facilitéroir l'intelligence des livres, à qu'elle les oblige d'apprendre cent sois ce qu'il sufficie d'apprendre une seule fois. Ainsi tout consideré, on trouvera que la messeure maniere pour la plupart du monde, est de saire apprendre aux enfans assez exactement les petites regies en vers françois pour les mettre ensuite le plutôr qu'on pourra dans la secture des Autereus.

## XXVIII.

On ne doit pas nier que le livre de Janua inguarum ne puille avoir quelque utilité; mais il est neanmoins fâcheux de charger la memoire des enfans; d'un livre où il n'y a que des nots à apprendre, puilqu'une des plus utiles regles qu'on puisse suive dans leur instruction, est de joindre sous

Secopde Partie.

ions ensemble diverses utilités, & de faire ensorte que les livres qu'on leur fait lire pour leur apprendre les Langues, servent austi à leur former l'esprit, le jugement & les mœurs, à quoi ce livre ne peut rien contribuer; outre qu'il est rare d'avoir assez de perseverance pour l'apprendre tous entier. Je croi donc que la lecture de ce livre pourroit être plus utile à ceux qui inf-truilent les enfans, qu'aux enfans mêmes, & qu'ils s'en pourrolent servir avantageusement pour leur appsendre dans l'entretien & dans les occasions tous les mois particuliers de chaque att & de chaque proression, que la lecture de ce livre leur ren-dra presens, sans les obliger de l'apprendre en particulier par une étude penible & ennuycufe.

XXIX.

C'est un avis general, & qui est d'une mes grande importance pour les Maîtres, d'avoir extrêmement prosent tout ce qu'ils doivent montrer aux enfans, & de ne se contenter pas de le trouver simplement dans leur memoire lorsqu'on les en sait souvenir, car on prend mille occasions savorables pour montrer aux enfans ce que l'on sait bien, l'on en fait naître quand on veux. , & l'on se proportionne infiniment mieux à leur ponte lorsque l'esprit ne fait point d'essort pour trouves ce que l'on doit dite.

XXX.

Sulvans cotte ouverture on pourroit apprendre aux enfans dès leur bas âge quan-

De l'éducation d'un Prince.

uie de mois Latins selon l'ordre de ce livre, en leur disant comment on nomme en
Latin toutes les choses qu'ils voient, ou
qu'ils connoissent. On y pourroit joindre les
étimologies, de plusieurs mors qui servent, à
les faire retenir, & qui contiennent même
souvent quelque chose de considerable, &
peu à peu en frappant souvent leurs oreilles
de ces mots, ils le les imprimeront dans la
memoire sans effort, & sans contention
d'esprit.

## XXXI.

Le grand secret pour donner aux enfans l'intelligence du Latin, est de les mettre le plurée que l'on peut dans la secture des livres, & de les exercer beaucoup à les traduire en François. Mais afin que cette étude puisse en même-tems servir à leur former l'esprir, le juggement & les mœurs, il est bon d'y observer les regles suivanres.

#### XXXII.

Il ne faut jamais permettre que les enfans apprennent rien par cœur qui ne soit excellent. Et c'estpourquoi c'est une soit mauvaise methode que de leur faire apprendre des livres entiers, parceque tout n'est pas également bon d'uns les livres. On poutroit neanmoins excepter Virgile du nombre des Auteurs dont il ne faut apprendre que des parties, ou au-moins quelques livres de Virgile, comme le ij, le iv. St le vj. de l'Enéide. Mais pour les autres Auteurs, il faut y user de discernement, autrement en consondant les endroits communs avec

ceux qui sont excellens, on consond aussi teur jugement, & au-lieu de les retenir également, souvent ils ne font que les oublier également. Il faut donc choifir dans Ciceron, dans Tite-Live, dans Tacite, dans Seneque, certains lieux si éclatans, qu'il soit important de ne les oublier jamais, & le contenter de les faire apprendre aux enfans, en usant du même choix à l'égard des Poëtes, comme Catulle, Horace, Ovide , Seneque, Lucain, Martial, Stace, Claudien, Ausone. Il est bon de leur faire, apprendre quelque piece de tous, qui marque leurs differens caracteres; en y comprenant même les nouveaux; comme Buchanan , Grotius , Heinfius , Barlay , Bourbon.

XXXIII.

Cet avis est de plus grande importance qu'on me pense, & n'a pas seulement pour but de soulager la merhoire des enfans, mais aussi de leur former l'esprit & le stile. Car les choles qu'on apprend par cœur, s'impriment davantage dans la memoire, & sont comme des moules & des formes que les pensées prennent lorsqu'ils les veulent exprimer. De sorte que lorsqu'ils n'en ont que de bons & d'excellens, il fant comme par necessité qu'ils s'expriment d'une maniere noble & élevée

#### XXXIV.

C'est par une raison contraire qu'il arrive assez souvent que des personnes qui ont bon esprit & qui raisonnent assez juste,. parlent neanmoins & terivent bassement.

De l'éducation d'un Prince.

Car cela vient de ce qu'ils ont été mal intentitis dans leur jeunefle, & qu'on leur a
rempli la memoire de mauvaites expreffions & de mauvais tours. Un Imprimeur
qui n'auroir que des caracteres gothiques,
a'imprimeroir aufit rien qu'en lettres gothiques,
ques, quelque bel ouvrage qu'il nit fous la
prefite. On peut dire de même que ces personnes n'ayant dans l'esprit que des moules gothiques, leurs penses en se revêtant d'exprefitons, prennent toujours un air gothique & scholastique, dont ils ne sauroient
te désaire.

## XXXV.

Il ya deslivresà lire, & d'aurresà apprendre par memoire. On choisit d'ordinaire Ciceron dans les Colleges pour le faire apprendre par cœur aux enfans, & on le lit peu; cependant il semble que l'on devroit faire tout le contraire. Car il n'y a pas tant de choses vives & échtantes dans cet Auteur qui meritent d'être retenues en particulier; & il y a au-contraire une infinité de choses étendues & fort bien écrites qui meritent d'être lues; les ouvrages même qu'on leur fait apprendre, qui sont les oraisons, à l'exception de trois ou quatre, sont les moins considerables de tous; & ses livres philosophiques, comme les Tulculancs, les livres de la nature des Dieux, de la divination, des offices, de la fin de l'homme, de l'amitié, de la vieillesse, & même ses leures, sont infiniment plus uriles & plus propres à former l'esprit & le Hile des enfans. Les livres de l'Orateur sons

XXXXI

Il faut étudier la Rhetorique dans Aristote & dans Quintilien , mais on peut faire de grans retranchemens dans ces Anteurs. Car il y a pluficurs chapitres asiez inutiles dans le premier livre de la Rhetorique d'A-ristore. Et tout ce qui regarde dans Quingilien l'ancienne Rhetorique du Barreau, est fort embarrasse, comme presque tout le septieme livre & le chapitre de statibus. On pout dire même que ce qu'il y a de plus beau dans cer Auteur, est ce qui n'est pas propre-ment de Rhetorique, comme le premier & le dernier livre. Tous ces noms de figures, tous ces lieux des argumens, tous ces enthymêmes & ces épichei êmes ne lervirent jamais à personne; & si on les fair apprendre aux enfans, il faut leur apprendre au-moins en même-tems, que ce sont des choses assez inutiles.

XXXVII.

On doit tout rapporter à la Morale dans l'inftruction des Grans, comme l'on a dit dans la premiere Partie; il est facile même de pratsquer cette regle dans ce qu'on leur doit montrer de la Rhetorique. Car la vraie Rhetorique est fondée sur la vraie Morale; puisqu'elle doit toujours imprimer une idée aimable de celui qui parle, & le faire passer

pour honnête honnne, ce qui suppose quie fon sache en quoi consiste l'honnêteré & ce qui nous sait aimer. C'est mal parler que de le faire ou hair, ou mépriser en parlant. Et cette regle oblige déviter tout ce qui ressent la vanité, la legereté, la malignité, la basseste, la butassité, l'estronterie, & generalement tout ce qui donne s'idée de quelque vice & de quelque défaut d'esprit.

## XXXVIII.

Il y a, par exemple, dans Pline le jeune un air de vanité & d'un amour tendre de la reputation, qui gâte ses lettres, quelque pleines d'esprit qu'elles soient, & qui fait qu'elles sont d'un mauvais genre; parcequ'on ne sauroit se le representer que comme un homme vain & leger. Le même défau rend la personne de Ciceron méprisable en même-tems qu'on admire son éloquence, parceque cet air paroît presque dans tous ses ouvrages. Il n'y a point d'homme d'honneur qui voulift être semblable à Horace, ou a Martial dans leur malignité & leur impudence. Or donner ces idées de soi-même, c'est pecher contre la vraie Rhetorique, aussi bien que contre la vraie Morale.

XXXIX.

Il y a deux fortes de beautes dans l'éloquence, autquelles il faut râcher de rendre les enfans ferfibles. L'une confifte dans les pensées belles & folides, mais extraordinaires & surprenantes. Lucain, Seneque & Tacite sont remplis de ces sort es de beautés.

L'autre au - con raire ne consiste nullement dans les penses rares, mais dans un certain air naturel, dans une simplicité facile, élegante & délicate, qui ne bande point l'esprit, qui ne lui presente que des sinages communes, mais vives & agreables, & qui sair si bien le suivre dans ses mouvemens, qu'elle ne manque jamais de lui proposer sur chaque suiet les objets dont il peut être touché, & d'exprimer toures les passions & les mouvemens que les cho-ses qu'elle represente y doivent produire. Cette beauté est celle de Terence & de Virgile. Et l'on voit par là qu'elle est encore plus dissicile que l'autre, puisqu'il n'y av point d'Auteurs dont on air moins appro-shé que de ces deux-là.

Cependant c'est cette beauté qui fait l'agrément & la douceur de la conversation civile, & ainsi il est encore plus important de la faire bien goûter a ceux que l'on instruit, que cette autre beauté de pensecs

qui est beaucoup moins d'ulage.

## XL.

Si l'on ne sair mêler cette beauté naturelle & simple avec celle des grandes pensées, on est en danger d'écrire & de parler d'autant plus mal, que l'on s'étudiera davantage à bien écrire & à bien parler : & plus on auta d'esprir, plus on tombera dans un genre vicieux. Car c'est ce qui fair qu'on se jette dans le stile des pointes, qui est un trèsmauvais caractère. Quand même les pendées seroient solides & belles en elles mêmes, neanmoins elles lastent & accames, neanmoins elles lastent & accames.

De l'édocation d'un Mince. blent l'esprit, si elles sont en trop grand nombre, & si on les emploie en des linjets qui ne les demandent point. Serroque qui est admirable, étant consideré par parties, lasse l'esprit quand on le lit tout de suice, & je croi que si Quinrilien a dit de lui aves saison qu'il est rempli de défauts agréables, abundat dulcibus vitus, on pourtoit dire avec autant de raison, qu'il est rempli de beautes desagreables par leur multitude, & par ce dessein qu'il paroît avoir en de ne dire rien simplement, & de toumer tout en forme de poince. Il n'y a point de défauts qu'il faille plus faire sentir aux enfans lorsqu'ils sont un peu avances, que celui-la, parcequ'il n'y en a point qui faile plus perdre le fruit des études en ce qui regarde le langage & l'éloquence.

XLI.

Tout dont tendre à former le jugement des enfans; comme j'ai déja dit, & à leur imprimer dans l'esprit & dans le sour les regles de la veritable Morale. Il faut prendre occasion de toutes chases de les en instruire : mais on peut pratiquer neaumoins certains exercices qui y rendent plus directement. Et premierement il fatt racher de les affermir dans la foi, & de les fortifies contre les maximes de libertinage & d'impieté, qui ne se répandent que trop dans la Cour. Ce n'est pas qu'il fuille soumette la Religion à leur examen; mais il faut les faire entrer dans les preuves de la Religion, sans qu'ils les considerent presque comme des preuves; & les accomment à regarder.

Setonde Pattie.

21t tous les impies & les libertins comme les

plus imperimens des hommes.

Il faur leur faire remarquer en toutes chofes dans eux-mêmes & dans les autres l'effroyable corruption du cœur de l'homme. son injustice, sa vanité, sa stupidité, sa brutalité, la misere; & leur faire comprendre par-là la necessité de la reformation de la nature. Il leur faut dire que les hommes avant cherché divers remedes à leurs maladies, n'ont fait que montrer la grandeut de leurs maux, & l'impuissance où ils sont de les guerir : que ce remede ne pouvant donc le trouver par la raison, il falsoit l'apprendre de la Religion, c'est-à-dire, de Dieu-même. Il leur faut dire que cette Religion nous découvre tout-d'un-coup l'oi rigine de nos maux que tous les Philosophes ont inutilement cherchée, en nous instruisant des deux états de l'homme, de son innocence & de sa chute; & qu'elle nons en apprend en même-tems le remede. qui est la redemption de Jesis-Christ. Il leur fait faire remarquer que cette Religion est la plus ancienne de soures; qu'elle a toujours été dans le monde; qu'elle s'est conservée dans un peuple particulier qui a gardé le livre qui la contient avec un soit prodigieux. Il seur faux relever les merveilles de ce peuple, & la certitude des miracles de Moile, qui ont été fairs à la vue de fix cent mille hommes, qui n'eussent pas manqué de le démentir s'il eun eu la hardicise de les inventer & de les écrire dans un livre le plus injurieux qu'il foir possible de s'imaginer à ce peuple qui le conset-Tema II. Google 254 De l'éducation d'un Prince. voit, puisqu'il découvre par tout les infideli-

tes & les crimes.

Il leur faux dire que ce livre prédit la venue d'un Mediateur & d'un Sauveur; & que toute la Religion de ce peuple consiftoit à l'attendre & à le figurer par toutes ses ceremonies. Que la venue de ce Sauveur a été annoncée par une suite de Prophetes miraculeux, qui sont venus de tems en tems pour avenir le monde de sa venue. & qui en ont marque le tems, avec les principales circonstances de sa vie & de sa mort. Qu'il est venu ensuite lui-même dans le tems prédit : mais qu'il a été méconnu par les Juis; parce que les Prophetes ayant prédit deux avenemens de ce Sauveur, l'un dans l'humilité & dans la bassesse, l'autre dans l'éclat & dans la gloire, l'amour que les Juis avoient pour les grandeurs de la terre, a fait qu'ils ne se sont attachés qu'à ce qui étoit dit de l'avenement gloricux du Messie, ce qui les a empêchés de le reconnoître dans son avenement de bassesse & d'humilité. Il leur faut faire comprendre les raisons de cette conduire de Jesus-Christ, & leur expliquer les merveilles de sa vie, la certitude de sa Resurrection, pour laquelle rous ceux qui en ont été témoins le sont fait martyriser; les miracles des Apôcres, la ruine de Jerusalem prédite par Jesus-Christ, la punition horrible des suifs, la conversion des peuples; ensorte qu'en moins de cent cinquante ans la foi de Jelus-Christ étoit déja répandue par tout le monde & parmi les nations les plus barbares, comme Laint Tustin le · reflement dans

Secondo Partie.

fon dialogue contre Triphon; & enfin la force admirable de cette Religion qui a fib-fifté & s'est accrue nonobstant les cruaurés inouies que les hommes ont exercées pour la détruire.

Toutes ces choses étant imprimées de bonne heure dans l'esprit des ensans, les rendent incapables d'être touchés des discours des libertins, & leur font connoître qu'ils ne viennent que d'ignorance & d'aveuglement.

#### XLII.

Il vient de paroître un livre en public. dont ce discours n'est que l'abregé, qui est peut-être l'un des plus utiles que l'on puisse mettre entre les mains des Princes qui one de l'esprit. C'est le recueil des pensées de M. Pascal. Outre l'avantage incomparable qu'on en peut tirer pour les affermir dans la veritable Religion par des raisons qui leur paroîtront d'autant plus solides, qu'ils les approfondiront davantage, & qu'ils laif-Cent cette impression très-utile, qu'il n'y a rien de si ridicule que de faire vanité du libertinage & de l'irreligion, ce qui est plus important qu'on ne sauroit croire pour les Grans. Il y a de plus un air si grand, si éleve & en même-tems si simple & si éloigne d'affectation dans tout ce qu'il écrit, que rien n'est plus capable de leur former l'esprir & de leur donner le goûr & l'ides d'une maniere noble & naturelle d'écrire & de parler. XLIII.

Le dessein qu'avoir M. Paleal de se ren-

De l'éducation d'un Prince. fermer dans les preuves tirées, ou de la connoillance de l'homme, ou des Propheties & de diverses remarques sur l'Ecrisure, a fair qu'on n'en a pas trouvé d'autres dans ses papiers; & il est certain qu'il avoit quelque éloignement des railonnemens abs. traits & metaphyliques que plusieurs our employés pour l'établillement des venités de la foi. Mais il ne failoit pas le même jugement de quelques autres preuves plus senfibles, dont on se peut servir pour la même fin. Il étoit persuadé au contraire, que celle que l'on tire de ce que la matiere est incapa. ble de penser, est fort solide, & qu'elle fait voir clairement que l'ame n'est point matiere, mais une substance d'un autre genre quin'est point attachée au corps. Peut-être même que s'il avoit eu le tems d'executer ce qu'il s'étoit propose, il auroit mis cette preuve dans son jour, aussi bien que quelques autres de même nature.

Mais comme c'est une chose si importante d'attacher les Princes à la vraie Religion, qu'il ne faut negliger aucun des moyens qui y peuvent contribuer; il semble que dans ce dessein l'on peut se serve utilité de toures les raisons naturelles qui sont solides & claires; en les leur faisant entrer dans l'esprit, sans même qu'ils s'apperçoivent de cette intention secrette. Celle que l'on peut tirer de ce que l'esprit voit clairement qu'il est impossible que la matiere & le mouvement soient des êtres étemels & necessaires, que la matiere pense & connoisse, qu'elle produise un esprit, sont entierement de ce genre, & on en pout tirer quelques auxues de

Voyez le difcours des pr.uves naturelles de l'exifsence de Seconda Partie.

l'ordre & de la nouveauré du monde, qui Dien & font assez proportionnées à toutes lottes de l'imdésprits. L'inconvenient même que l'on mortabpeut alleguer, qui est que ces sortes de preu- té de l'aves ne conduisent qu'à connoître un Dieu, me. Re qu'elles ne nous menent pas à Jesus-Christ notre unique liberateur, n'a point de lieu à l'égard de la plupart du monde. Car on fait d'ordinaire un corps entier de toute la Religion; on la reçoit toute entiere, & on la rejette toute entiere; de sorte qu'en attachant les hommes à quelqu'une de ses parties, on les attache ordinairement à tout le corps des dogmes qu'elle renferme.

#### XLIV.

Saint Basile conseille de faire apprendre aux enfans des sentences tirées des Proverbes & des autres livres de Salomon, pour sanctifier leur memoire par la parole de Dieu, & pour les instruire des principes des mœurs. Peut-être qu'on pourroit suivre utilement cette pratique; mais il faudroit en même tems les leur expliquer, en fonte qu'on leur donnât une grande idée de l'Ecriture sainte, & qu'on leur sit concevoir qu'elle enferme des tresors infinis de lumiere. Par ce moyen on remedieroit peut-être à un défaut très-considerable & très-ordinaire aux Grans, qui est de n'avoir que du dégoût & du mépris pour l'Eciture, à cause de la bassesse apparente & de l'obscurité des expressions dans lesquelles il a pla à Dieu derenfermer les verités qu'elle contient.

#### XLV.

A ces sentences des Proverbes on en pourroit joindre d'autres tirées des Auteus payens, en leur en faisant apprendre seulement une par jour. Cette pratique suffiroit dans le cours de plusieurs années pour leur faire retenir les plus belles pensées des Poëtes, des Historiens, & des Philosophes, & donneroit même lieu d'en choisir de proportionnées à leurs défaurs; ce qui serviroit à les leur faire connoître & à les leur mettre devant les yeux d'une manière plus douce & moins choquante.

## XLVL

Ce seroit une trop grande rigueur, que d'interdire abfolument aux enfans les livres des payens, puisqu'ils contiennent un grand nombre des choses uriles; mais il faur qu'un Maître sache les rendre Chrétiens par la maniere dont il les expliquera.

Il y a dans ces livres des maximes exactement veritables, & celles-là font chrétiennes par elles-mêmes, puisque toute verité vient de Dieu & appartient à Dieu. Il n'y a donc qu'à les approuver simplement, ou à faire voir que la Religion Chrétienne les porte encore plus loin, & qu'elle en fait mieux penetter la verité.

Il y en a d'autres qui sont fausses dans la bouche des Payens, & qui sont très-solides & très-venitables dans celle des Chrêtiens. Et c'est ce qu'un Maître doit diftinguer en faisant voir la vanité de la Phrlosophie payenne, & en y opposant la solidité des principes du Christianisme.

Enfin il y en a qui sont absolument fauses, & il faut qu'il en fasse voir la fausset par des raisons claires & solides. Par ce moyen tour sera utile dans ces livres, & ils deviendront des livres de pieté, puisque l'on se serveurs qu'ils enserment, pour faire connoître les verités qui y sont contraires, & pour faire mieux comprendre l'horrible aveuglement où l'esprit de l'homme a été réduit par le peché, & la necessité de la lumiere de Dieu pour dissiper ses tenebres.

Mais pour faire mieux entendre de quelle sorte on peur pratiquer ces trois choses: La premiere, de rehausser les sentimens des Payens par les verités de la Religion chrétienne: la seconde, d'en faire voir la fausseité dans seur bouche, & la verité dans celle des Chrétiens; & la troissame, de montrer la vanité & l'illusion de toute seur Philosophie: j'ai eru en devoir proposer un essais sur un des plus beaux sivres de Seneque, qui est celui qu'il a fair de la brieveté de la vie humaine, en faisant quelques ressexions sur divers lieux de ce sivre.

CEEN!



## REFLEXIONS

SUR LE TRAITE

# DE SENEQUE.

DE LA BRIEVETE

DE LA VIE.

Où l'on voit l'usage que l'on doit saire des écrits des Philosophes Payens.

## SENEQUE



Af OR pars mortalism de nature malignisate conqueritur, quòd in exiguissa evi gigrismur, quòd tàm velociter, tam rapide das nobis temporis spatia decurrant. Quid de revun natura querimus?

Illa se benigne gessit : vita si scias uti, lon-

I a plupart des hommes accusent la nature de malignité, de les avoir fait naître pour vivre si peu, & de ce que le tems qu'elle leur donne s'e-coule avec tant de rapidité & tant de vites le ... mais ces plaintes sont immstes. La nature nous a traités se vorablement la vie est assect longue à qui en sait bien user.

## Reflexions.

Les hommes du commun se plaigneme de la brieveté de la vie, & les Philosophes s'opposent a leurs plaintes. Ils leur reprochent le tems qu'ils perdent inutilement, & ils softiennent que la vie est assez longue pourvû qu'on la sache ménager. Ils representent la vanité de la phipart des occupations des hommes ; ils exagerent leur sot. tise de donner, comme ils font, tout leur tems aux affaires d'autrui, & de n'en prendre point pour eux-mêmes : & Seneque entr'autres triomphe sur ce sujet dans tout ce traité. Il semble, à entendré le ton & l'assurance avec laquelle parlent tous ces gens, qu'ils avent la plus grande raison du mon-de, & il est vrai qu'ils blâment des choses qui sont en effet blamables. Cependant la verité est, que si nous n'avions point d'autre lumière que celle que la nature nous donne, il faudroit dire au-contraire, que les hommes du commun ont raison, & que les Philosophes ont tort. La vie des hommes est en effet trop courte, & ne suffit nulle. ment pour les choses mêmes ausquelles les Philosophes la destinent. Ils veulent, diraton, que je cherche par mes raisonnemens la veritable fin à laquelle je dois rapporter mes actions, que je corrige toutes les erreurs que les jugemens de mon enfance, ou l'exemple des personnes vicieuses ont imprimées dans mon esprit; que je regle toutes choses par la verite, que je domie mes passions, que j'aye toujours presentes les rai-sons qui me doivent garantir de l'impres-

AGL Reflexions sur le Traité de Seneque, sion des objets des sens. Mille vies comme la mienne ne suffiroient pas pour un tel

Duvrage.

Mais pourquoi donc, disent-ils, perdezvous tant de tems? Pourquoi étes-vous toujours diffipé & hors de vous-même? Que m'importe de le perdre, si je n'en suis pas plus heureux en ne le perdant pas? Mais comment prétendez-vous que je remedie si-tôt à cette dissipation dont vous m'accusez ? C'est un de mes plus grans maux, & ma vie ne suffit pas pour m'en guerir. Je sens un instinct surieux qui me pousse hors de moi; je ne trouve rien en moi qui me satisfasse; il me faut des pensees plus grossieres pour m'occuper & me ga-rantir de l'ennui. Toutes ces vues subtiles que l'on me fournit m'échappent à toute heure pour faire place à d'autres plus sensibles qui m'attirent davantage; avant que je sois accoutume à m'occuper de ces idées spirituelles & philosophiques, la mort me meura hors d'état 'de le pouvoir faire.

Il y a donc plus de verité dans les plaintes du commun des hommes que dans ces discours des Philosophes. Aussi quand ils veulent parler plus sincerement, ils sons obligés de se plaindre eux-mêmes de la brieveté de la vie. Nons passons, dit Senéque, toute notre vie dans un égarement continuel, quoiqu'elle sur encre trop courte quand nous emploierions les jours & les nuits a per-

fectionner notre ame.

Il n'y a que la Religion chétienne qui nous puisse veritablement consoler des bornes étroites de notre vie; elle ne dessine

De la brieveté de la vie.

point l'homme pendant cette vie à apprendre les sciences, ni meme à une perfection exemte de tous défauts; elle ne prétend pas nous faire acquerir la vertu par nos propres forces, mais par l'infusion de l'esprit de Dieu. Or on ne peut se plaindre que la vie

ne soit pas assez longue pour cela.

Notre vie ne sustin presque pour aucun exercice, pour aucun art, pour aucun prosession. On ne vit pas assez long-temp pour devenir bon Peintre, bon Architecte, bon Medecin, bon Jurisconsulte, bon Philosophe, bon Capitaine, bon Prince; mais elle sustin pour être bon Chétien. C'est que nous ne sommes pas au monde pour être Peintres, Medecins, Philosophes; mais que nous y sommes pour être Chrétiens.

## SENEQUE.

Plerosque mini certum sequentes, vaga & inconstant & sibi displicent levitat per neva consilia jactavit.

I a plupart des hommes n'ont aucus but certain dans leur vie ; mais se laissent emporter par une legereté volage & inconstante, ils sont toujours mal satissaits de leur état présent, & toujours agités par une vicissitude continuelle de nouveaux desseins.

#### REFLEXION.

Ces gens font toujours bien d'abandonner ce qu'ils poursuivoient. Leur mal est qu'ils recherchent incontinent d'autres cho-

> L' VI Hizad by Google

Reflecions sur le Traité de Seneque, les qui ne meritent pas mieux d'eure récherchés. On a tort de les blâmer de ce qu'ils sont mal satisfaits d'eux-mêmes, ils ne sont blâmables que de ce qu'ils n'en sont pas toujours mal satisfaits. Ils ne sont pas legers, parce qu'ils qui tent leurs entreprises, mais parce qu'ils en sont de nouvelles. Ensin l'homme est si miserable, que l'inconstance par laquelle il abandonne ses desseins, est en quelque sorte sa plus grande veru, parce qu'il témoigne par-là qu'il y a encore en lui quelque reste de grandeur qui le potte à se dégositer des choses qui ne meritent pas son estimes & son amour.

## SENEQUE.

Omnes denique ab infimis usque ad summos pererrant: Hic advocat, hic adest: Ille periclitatur, ille desendit, ille judicat. Nemo se sibi vindicat. Alius in alium consummum.

Confiderez à quoi les hommes passent leur vie depuis les plus basses conditions jusques aux plus r levées. L'un cherche des gens quo folloctent pour lui, l'autre sollicite pour les autres : celu-ci est accusé, l'autre se défend, celu-ci est accusé, l'autre se défend, celu-ci exerce la fonction de juge. Personne na pense a sou, O ne vit pour soi. Nous nous consumons tout entiers les uns pour les autres.

## REFLEXION

S'il n'y avoit point d'autre vie que celleel, comme Seneque l'a presque cru, il autoit tott de les blâmer. Ces gens sont aussi

contens dans ce ununtre de dans cette agiation, que les Philosophes dans leur plus grand repos. Ils meurent aussi constamment, ou plurôt avec aussi peu de sentiment de de crainte de la mort. Les verités sont des saussers en la bouche des Philosophes, parce qu'ils les gâtent de les corrompent par la fausseté de la fin à laquelle ils rapportent toute leur vie. Il est juste de se désaire des embarras du monde; de de penser à soi, poutvir que cela produise quelque bien soilée; de c'est pourquoi les Chrétiens ont raison de le quitter; mais pour n'être pas mieux tout seul qu'avec le monde, il vaut autant être avec le monde que tout seul.

## SENEQUE.

"Non est quod ista officia cuiquam imputes; quomam quidem cum illa facetes, non este cum aliquo valebas, sed tecum esse non poteras.

Vous ne devez pas présendre qu'on vous ait obligation des sirvices que vous rendez aux autres s car ce n'est pas par le desir de les servir que vous faites ces choses, c'est parce que vous no pouvez demeurer avec vous-même.

### REFLEXION

C'est un prétexte par lequel on pourroit presque toujours justifier l'ingratitude. Il semble que nous ne soyons obligés qu'à ceux qui ont eu un dessein formé de nous obliger, & non pas à ceux qui cherchent leux the Reflections for le Traité de Seneque, utilité ou leur plaisir, nous ont rencontrés dans leur chemin comme par hazard. Mais par cette regle, adieu la reconnoissance. Ainsi pour la conserver, il faut s'arrêter au bienfair, sans remonter à sa source. Car si nous y remontons, nous la trouverons d'ordinaire si corrompue, qu'elle éteindra toute notre gratitude.

Il ne faut point subtiliser en matiere de reconnoissance: elle s'évapore en subti-

lifant.

## SENEQUE.

Omnia tanquam mortales timetis ; omnie sanquam immortales concupifcitis.

Vous craignez toutes choses comme étant mortels: O vous destrez soutes choses comme fi vous étiez immortels.

#### REFLEXION.

C'est que l'homme est tout ensemble mortel & immortel. Il est immortel, selon l'institution de sa nature: il est mortel selon sa corruption. Sa crainte prouve sa mortalité & sa misere: & ses desirs infinis prouvent son immortalité.

## SENEQUE.

Potentissimis O in altum sublatis hominibus excedere voces videbis quibus otium optent.

Il arrive souvent aux personnes les plut pussantes O les plus élevées dans le monde,

De la brieveré de la vie. La laisser échapper certaines paroles qui témoi-L'ent quelque desir du repos.

## REFLEXION

C'est que le bonheur consiste en esset dans le repos, & si le repos de cene vie n'est pas capable de contenter ceux qui en jouissent, c'est que ce n'est pas dans ce repos qu'il consiste.

## SENEQUE.

Tanta visa est res otium, ut illam quia usu Il parte non poterat, cognatione prasumeret.

d'Auguste.

Le repos est une si grande chose, que ceux même qui ne peuvent esperer de le posseder est sessivement, sont bien-asses de le gouter par l'imagination & par la pensée.

## REFLEXION.

Cela est bien aist. Cerre penste n'in, commode point. Elle laisse la jouissance libre de la grandeur, & elle joint en quelque sorte les avantages du repos avec ceux de la fortune. Mais quand il en saudra faire le choix, on verra que la grandeur a des attraits plus grans que le repos pour une ame corrompue.

Les hommes se plaisent à se former ainsi des idées d'étars où ils ne voudroient pas être effectivement, ou de vertus qu'ils ne pratiqueront jamais, asin de jouir par imagination de la gloire

Reflecioni sur le Traité de Seneque, attachée a ces états & à ces vertus, en demeurant cependant réellement dans l'état où leur concupiscence desire d'être. Me demandez vous, dit Seneque, pourquoi je desire avon un ami? C'est asin d'avoir un homme pour quoi je puisse donner ma vie. Ur habeam pro quo mori possim. Ce sentiment est tout-à-sait grand, & par consequent très-capable de flatter une ame vaine pendant qu'il demeure dans les termes d'un simple sentiment. Il est vrai qu'il seroit penible de le réduire en pratique. Mais laissez-le faire, il saura bien le moyen de s'exemter du mourir, il n'en trouvera jamais d'occasion. Cependant il se contenoit sans danger dans cette pense qui lui representoit les louanges qu'il meriteroit par cette aétion heroique qu'il ne devoit jamais faire.

## SENEQUE.

Plurescum aliis fælicissimi viderentur, ipse in se verum testimonium dixerunt, perost omuem aclum annotum suotum. Sed his querelis, nec alios mutaverumt, nec seipsos. Nam com verba crumperent, affectus ad consuetudinem revelabantur.

Il y en a plusieurs qui paroissant très-henreux aux autres, n'ont pas laisse de porter un temoignage très - v. ritable contr'eux -mêmes s en detestant l'agitation tumultuaire de leur vie s mais ces plaintes n'ont produit aucun changement, ni dans eux ni dans les autres. Car après tous ces discours qui leur, échapoient,

## REFLEXION.

Ils font ces discours dans les intérvalles où leurs passions sont comme endormies; mais lorsqu'elles se sont réveillées, ils ne se souviennent plus de ces discours. Rien n'est continuel & toujours présent dans l'homme, ni les passions qui l'emportent, ni les raisons qui les combattent; & c'est en cela que consiste un des plus grans égaremens des Philosophes. Ils se sont imaginés qu'en fournissant aux hommes de beaux raisonnemens pour mépriser la mort, la pauvreté, la douleur, ils les rendroient capables de resister à l'impression de tous ces objets. Mais cette pensee renfermoit une double erreur, l'une de croire que l'homme se conduise par raison, au lieu qu'il ne se conduit que par la passion qui le domine. L'autre de s'imaginer que ces raisons puis sent être toujours presentes, au lieu que l'ame ne pouvant toujours y être appliquée, il arrive par necessité qu'elle les ou-blie, ou qu'elle n'y pense pas la plupart du tems; ce qui donne lieu aux passions d'agis & de l'emporter.

## SENEQUE.

Totà vità discendum est mori. Il faut apprendre à mourir toute sa vie.

#### REFLEXION.

Il trouvoit ce sentiment si beau, qu'il le repete par tout. Hoc quotidie meditare, ditil en un autre endroit, ut possis aquo animo vitam relinquere. PENSEZ à cela tous les jours, afin que vous puissex tranquilement quitter la vie. Et dans un autre : Rendez-vous la vie agreable, en quittant toute inquietude sur re qui la regarde. FAC Abi jucundam vitam, omnem pro illa sollicitudinem deponendo. Il n'y a rien de plus solide dans la bouche des Chrétiens que cette pensée. Ils ont bien raison de se meure en peine de ce moment qui doit décider de leur éternité; mais dans la bouche des Payens qui n'avoient ni esperance, ni crainte pour l'autre vie, il n'y a rien de plus vain. Qu'ai-je affaire, dira un Payen, de m'entretenir toujours de ces penlecs melancoliques? Peut-être mourrai-je sans y penser, & ainsi je n'aurai pas be-soin de constance. En tous cas, il n'y a pas geand mal que trois ou quatre personnes soient témoins de mon impatience & de mes cris. En un quart d'heure je ne serai plus à leur égard comme ils ne séront plus au mien. Cela vaur-il la peine de se fatiguer toute sa vie de la pense de la mort ?

Après tout, les Philosophes commandoient l'impossible, en voulant d'une part que l'on ne se souciat pas de la vie, & nous la representant de l'autre comme notre uni-

que bien.

L'amour est la source du plaisir & de la crainte, & il est impossible qu'il ne pro-

duise ces deux passions. Pour ne craindre point la mort, il faut n'aimer point la vie, et ne la point trouver agreable. Ainsi, com-me il n'y a que la Religion Chrétienne qui nous puisse ôter l'amour de la vie, il n'y a qu'elle aussi qui nous puisse faire serieulement mépriler la mort.

## SENEQUE.

Dispunge O' recense vite dies, O' videbis pances quosdam , O rejeculos apud te resediffe.

Tenez un compte exact de tous les jours de motre vie, & vous verrez que vous n'en avez employé pour vous que la moindre partie & la meins considerable.

### REFLEXION

Il ne mettoit au nombre des jours qu'il exoyoit avoir employes pour soi, que ceux qu'il avoit employés à la Philosophie. Mais s'il avoit raisonné plus juste, il auroit vu qu'il ne lui restoit rien davantage de ces jours philosophiques, que des autres. Il lui en demeuroit seulement un leger souvenir comme des autres jours de sa vie. Le passe absorbe tout & gâte tout, à moins que le passe ne subsiste; & c'est ce que les Philosophes n'ont point connu

## SENEQUE.

Quasi nihil petitur, quasi nihil datur : to ma emuium pretiofifima luditur.

172 Reflexions sur le Traité de Seneque,

On demande le tems des autres, comme si cesétoit vien, on donne son tems aux autres, comme si ce n'étoit vien ; c'est ainsi que l'on se joue de la chose du monde la plus precieuse.

#### REFLEXION.

'Si le meilleur emploi du tems est de le passer gaiement, je ne puis mieux l'employer que de le donner au premier venu,

j'y trouverai mon divertissement.

í

Le tems des Payens étoit de nul prix; ils ne savoient qu'en saire, & n'avoient pour but que de le perdre; mais le tems des Chrétiens est d'un prix infini : c'est le prix de l'éternité.

# SENE QUE.

Maximum vivendi impedimentum oft expetiatio que pendet ex craftino. Perdis hodieruum: quod in manu fortune positum est disponis, quod in tua, dimittis.

Un des plus grans empêchemens pour bien vivre, est d'avoir toujours l'esprit suspendu par des desseins qu'on forme pour l'avenir. Nous laisons echapper le tems present; O au lieu de wous appliquer à le regler, nous nous amusons à disposer de celus qui est encore dans les mams de la sortune.

#### REFLEXION.

Le tems futur n'est pas dans les mains de la sorune, il est dans celles de Dicu, qui na

De la brieveté de la vie. notes l'a pas encore donné, & ainsi nous ne devons pas encore penser à en disposer. Mais il nous donne le tems present comme un talent dont il nous demandera compte-Et c'estpourquoi il est vrai ce que dit Seneque, que bien vivre consiste à bien user du present, & à executer sur l'heure ce que Dieu nous commande pour cette heure-là-Car il y a toujours pour chaque moment quelque volonté de Dicu qui nous preserie ce que nous y devons faire. Il s'agit seument de la connoître & de l'accomplir. Mais ne faut-il donc jamais penser à l'avenir? Il y faut penser quand c'est une partie du devoir present que d'y penser; autrement c'est prévenir Dieu, & non pas le suivre.

# SENEQUE.

Cum celeritate temporis utendi velocitate certandum est, tanquam ex torrente rapido nec Semper casuro, citò hauriendum est.

Il faut que notre empressement à bien user du tems égale la vitesse avec laquelle il s'éconle 3 il faut se hâter d'y puis r ce qui nous est nec: saire, comme dans un torrent rapide qui dois bientôt se tarir.

# REFLEXION.

Que m'importeroit de me tant hâter, si ce torrent me devoit emporter avec soi, & si lorsqu'il sera tari je ne serai plus? Il y a donc une visible illusion dans tous ces discours lorsqu'on les regarde dans la bouche

a74. Reflexions sur le Traité de Seneque, de gens qui ne pensoient point à l'autre vie. Mais qu'ils sont veritables dans celle des Chrétiens! Ce tems, prix de l'éternité, s'écoule devant nos yeux, & nous n'autrons jamais de richesses que celles que nous y autrons puisées. Il saut donc se hâter. La conclusion est juste, & il est étrange qu'il y ait si peu de personnes qui la tirent.

# SENEQUE

Nemo, nisi à quo omnia alla sunt sub consura sua, que numquan fallitur, libenter se in preteritum retorques.

Il n'y a que ceux qui font à l'égard de toutes leurs actions l'office de censeurs, & qui en jugent par la lumière infaillible de leur conscience, qui puissent regarder avec plasser le passe.

#### REFLEXION

Il y a de la folie dans cette insolence. Quoi! l'homme ne se trompe jamais. Il a dir cent sois le contraire: mais le saux éclae de cette pensse l'ayaut frappé en cet endroir, il ne s'est plus souvenu ni de sa soiblesse, ni de ses maximes. Cet oubli n'est pas moins étrange que celui qui lui sait dire en un autre endroir, que la Philosophie nons mes en possession d'une felicité éternelle, quoi que se possession d'une selicité éternelle, quoi que se lon ses principes elle ne pusse durer qu'autant que la vie. Les hommes sour sujers à parler selon leurs desirs, & à supposer que les choses sont ce qu'ils voudroient qu'elles sussent les voudroient et en intaillibles.

De la brieveté de la vie. 278 ils voudroient une felicité éternelle, ils se donnent l'un & l'autre par leur imagination & par leurs paroles, ne pouvant se le donner en esset.

# SENEQUE.

Hec est pars nostri temporis sacra O dedicata, O omnes humanos casus supergressa, extra regnum sortuna subducta, quam non impia, non metus, non morborum incursus exagitat: hec wec turburi, nec empi potest: perpetua ems O intrepida possessio est.

Le passé est une partie de notre vie, qui est comme consacrée. Elle est à couvert de tous les accidens humains. Elle n'est pas plus sujette à l'empire de la fortune. Elle est hors des atteintes de la pauvreté, de la crainte, des maladies. On me peut nous y troubler, nu nous la ravir. C'est un bum dont la possession est sure, tranquile, perpetuelle.

# Replexion.

Qu'il y 2 de vuide dans ces discours philosophiques! Comment est - ce que des Payens possedoient le passe, eux qui n'esperoient aucune recompense de leurs bonnes actions en une autre vie, comme ils ne craignoient point la punition des mauvaises? La vie passe teant oubliée, étoit à leur égard comme si este n'est jamais été. Ils ne pouvoient donc la possede que par la memoire. Or qu'est-ce que cette possession à Elle ne regarde qu'un perit nombre d'ac-

276 Reflexions sur le Traite de Seneque, tions, & dans ces actions elle n'entrenent que le corps ; la plupart des circonstances lui chappent, & ce qu'elle en retient ne lui sert qu'à nous divertir d'une maniere assez languissante. Il ne faut donc point faire tant les braves. S'il n'y avoit point d'autre vie que celle-ci, le souvenir de notte vie passée nous seroit assez inutile, & tout le fruit qu'on en pourroit tirer seroit sembla. ble à celui qu'on tire d'une histoire basse & commune.

Mais que ce soient des Chretiens qui tiennent ces discours, bien-loin d'aller aude-là de la verité, ils seront bien éloignés de

l'exprimer toute entiere. Car il est vrai que le passe subsiste, que nulle de nos actions

ne perit. Nous les retrouverons toutes écrites, comme dit le Prophets, avec un burin de fer. On peut dire seulement qu'il n'est pas encore invariable, parceque les bonnes actions se peuvent aneanur en quelque sorte par les mauvaises, & les mauvaises se peuvent abolir par les bonnes, de some qu'elles ne seront parfakement immuables qu'après la fin de la vie, où le bien ne seta plus en danger d'être detruit,

& le mal sera hois d'état d'être reparé. La Philosophie humaine diminuoit infiniment l'horreur des vices & l'estime des vertus en les terminant avec la vie. Car on la voit dire & des vertus & des vices ce qu'elle avoit accoutume de dire des maux, Nihil magnum quod extremum habet : Rien de fini ne peut être grand. Mais l'éternisé qui est l'objet des Chrétiens, ajoûte un poids in-fini; & aux bonnes & aux mauvaiks ac-

Ferem. 17. L.

De la brieveté de la vie. 272 tions, parcequ'elle rend les unes & les autres éternelles.

# SENEQUE

Detrepiti senes paucorum dicium acessionem votis mendicant; minores natu seipsot este singunt; mendacio sibi blanduntur, Ottam libenter fallunt, quam si fata una decipiant:

Des vieillards prêts de mourir; fant encore des vœux pleins de basesse pour obtenir que leur vie soit prolongée de quelques années. Ils se sont plus jeunes qu'ils ne sont en effets & ils se fatteut par ce mensonge, & ils premnent autant de plaisir à tromper les autres, que s'ils pouvoient en même-tems tromper la mort.

# BEFFERIOR

Il y a des folies qui changent comme les modes, & qui ne dirent qu'un tems, mais il y en a d'autres qui le trouvent dans tous les tems, & ce sont celles qui sont fondées sur les plus essenciels objets de la concupis-

L'amour de la vie qui pone les vieillans à déguiser leur âge. est de ce nombre. Les honnnes auncront toujours la vie. Ils half tout donc toujours la mort, & toures les choses qui les en approchent, ou qui la leur mettent devant les yeux, comme la vieillesse.

Mais d'où vient que les hommes le plaislent en ces lorges de fictions dont ils sons

Tome II.

278 Reflexions sur le Traité de Seneque, noissent eux mêmes la fausset ? C'est qu'il se representent par ces fictions une idée, plaisante, & qu'ils s'occupent plus de l'idée, que de la fausset de l'idée. C'est à peu près ce qui arrive dans la lecture des romans. L'on sair qu'ils sont faux, & l'on y prend plaisir, parceque l'esprit ne pense pas qu'ils sont faux : il met à part cette idée de fausset qui ne pourroir pas lui plaire : & il divertit de ces èvenemens imaginaires ausquels il donne ainsi une espece de verité, en ne pensant pas qu'ils sont faux.

# SENEQUE.

Quadam vitia illos quafi felicitatis argumenta delectant. Nimis humilis & contentà hominis esse videtur scire quid faciat.

Il y a des vices qui plaisent aux Grans, parcequ'ils sont des marques de la grandeur de leur fortune. Il y en a qui croient que c'est une chose basse & méptisable, que de savoir ce qu'ils sous.

#### REFLEXION.

Les Grans se plaisent dans les défauts dont il n'y a que les Grans qui soient capables, parcequ'ils les distinguent des petits. On aime a avouer de soi les désauts de gens d'esprit, parcequ'on s'imagine que ceux qui les voient en regarderont plutôt la cause que l'estre. Il n'y a rien de si ordinaire que de saire des recis des sautes ingenieuses que l'on a faites; ce que l'on pré-

De la brieveté de la vie. tend par-là est de faire conclure à ceux à qui ont les fait, non qu'on a fait une faute,

mais qu'on a de l'esprit.

Un de ces volupeueux de Rome se faisant rapporter du bain dans une chaise, demandoit à ses valets : Sus-je assis? JAM Sedeo? C'est à peu près comme cesui qui étant à la chasse, demandoit à ses gens : Ai je bien du plaisir? Ce sont des fatuités de Grans, qu'il est bon de remarquer. Les personnes du commun ne tombent point dans ces extravagances.

# SENEQUE

Operose nibil agunt.

Ces gens se remuent toujours sans rien avan-

#### REFLEXION

C'est la plus generale devise des hommes. Ils s'empressent, & leur empressement se termine à rien. Ils font des châteaux de caite que le vent emporte. Pour travailler, il faut connoître le but de son travail : Ce- Prov. IL lui qui cherche le bien a raison de se lever 27. evant le jour, dit l'Ecriture. Mais si on ne sait pas où est le bien, en vain se leve-t-on du matin pour l'aller chercher. Les gens actifs n'avancent pas plus que les paresseux, quand ni les uns ni les autres ne savent ce ou'il faut faire.

SENEQUE. O quantum caliginis mentibus humanis objicit magna fælicitas!

886 Reflessions sur le Traité de Seneque, O que les grandes fortunes répandent d'auveuglement dans l'espris des hommes !

#### REFLEXION.

Les hommes voient les nuages des autres, & ne volent pas les leurs. Ils disent trai en ce qu'ils disent des autres, mais ils pe se disent jamais la verité à eux-mêmes. Seneque connoissoit l'aveuglement Grans; mais il ne connoissoit pas l'aveuglement des Philosophes ni le sien. C'est qu'il ne connoissoit pas parfaitement l'aveuglement même des Grans. Pour le bien connoître, il faut penetrer, non-seulement l'aveuglement attaché à certains états, mais aussi l'aveuglement general de l'homme. Les nuages qui viennent des conditions particulieres, font des nuages moins important, Il y a un nuage general qui environne tous les hommes, & c'est celui-là qu'il est important de bien connoître.

# SENEQUE.

Ad tes pulcherrimas es tenebris ad lucems erutas alieno labore deducimur. Nullo nobis faculo interdissum est. In ommia admittimur p & si magnitudine animi egredi humana imbecillitatis angustias libet, multum per quod spaciemur temporis est. Disputare cum Socrate licet: dubitare cum Carneade; cum Epicura quiescere.

Nous parvenons Sans peine par le secoure

De la brievets de la vie.

d'aurui à la comosssance d'une infinité de belles choses que l'esprit de l'homme a trices des tenebres par sa lumiere. Nul siede na nous est interdit ; ils nous sont tous ouverts: & se uous voulons porter notre esprit au-delà des bornes étroites de notre terms, nous en avont un infini à parcourir. Nous pouvons nous en-presenir avec Socrate, douier avec Carneade; & nous reposer avec Socrate, douier avec Carneade;

#### REFLEXION.

C'est l'image de la beatitude philosophique : c'est l'occupation la plus noble de ce Sage qu'on nous vante tant; c'est tout ce que ces gens ont pil inventer pour nous rendre heureux. Vous vous entreilendrez, disentils, avec les plus grans hommes de l'antiquite, vous contemplerez plusieurs belles choses. Oui, mais par malheur je n'al point d'yeux pour m'entretenir avec ces morts, & on ne les entretient gueres qu'avec les yeux. Que ferai-je donc sans cette retraite philosophique? Qu'ils disent ce qu'ils voudront, un aveugle a bien de la peine à devenir philosophiquement heureux. Vous vous occuperez, disent-ils, à mediter sur les verités que vous connoissez déja. Mais un quart - d'heure de medita-tion me rompt la tête. C'est encore un inconvenient auquel les Philosophes n'ont pas pourvu. Il semble qu'ils ayent suppose que nous ayons des têtes de fer. Mais je veux qu'on puisse s'entretenir l'esprit de ces pensees, y a t-il grand plaisir à tout cela? Si ces meditations n'ont pour objet

Reflexions sur le Traité de Seneque. que des fausseres, quel bonheur y a-t-1 d'avoir toujours l'esprit occupé de songes & de chimeres ? En suis-je bien plus heureux pour savoir ce qué les Philosophes m'apprennent de la nature de l'ame, de son siege, de sa durée? C'est un air, disent-ils, c'est un seu, c'est une lumière, c'est une harmonie, c'est une quintessence, c'est un esprit, c'est une partie de l'ame du monde. Elle est dans le cœur, dans le ventre, dans le cerveau, dans une glandule du cerveau. Elle passe d'un corps à un autte, elle s'envole en haut, elle descend en bas, elle perit , elle demeure, long tems. elle subsisse toujours, elle devient Dieu, elle devient demon. Me voilà bien avance. Mais je veux que se soient des verités. Sont-ce des verités qui me soient utiles, & ausquelles j'aie raison de prendre interêt? Il faut qu'ils avouent de plus que cette contemplation des verités humaines n'est pas capable de me divertir long-tems. Te me sens presse de mille besoins ausquels elles ne satisfont point. Il faut penser à un procès qu'on me fair, à pourvoir des enfans, à soutenir une famille; je n'ai pas le sems d'entretenir Carneade.

C'est une chose étrange combien il y avoit de personnes excluses par leur état meme de la beautude philosophique. Elle n'étoit point pour ceux qui sont obligés de travailler depuis le matin jusques au soir. pour les esclaves, pour les femmes de ménage : car le moyen de contempler les aftres dans toutes ces conditions?

Que les Philosophes déclament tant qu'ils

De la brieveré de la vie.

283

Coudront contre les richesses, il falloir être
un peu accommodé pour être heureux à
leur mode, afin de n'être pas continuellement distrait par les necessités de la vie.

Il falloit de plus savoir lire, entendre les langues, avoir de l'esprit. Qu'on joigne toures ces conditions ensemble, & l'on verra que la beatitude philosophique n'étoit presque pour personne; & c'est ce qui en prouve la fausseté, & qui fair voir aucontraire la vesité de la Religion Chrétienne. Personne ne doir être exclus de la vraie felicité par son état & par les qualités qui ne dependent pas de nous : il saut que chacun soit capable de l'acquerir, & c'est ce qui se rencontre parsaitement dans notte Religion. Car pour être Chrétien, il ne saux qu'avoir un cœur & de la dociliré.

Les Philosophes avoient ainsi plusieurs faux principes sur lesquels tous leurs raisonnenens rouloient, sans qu'ils en ayent jamais découvert la fausseté. En voici un qu'est la source de la plupart de ces beaux discours par lesquels ils nous exhortent à la constance, & au mépris des accidens humains, & de la mort même. Ils supposioient que l'ame pouvoit faire en tout état, ce qu'elle pouvoit faire en certains états. C'est le fondement de ce discours de Seneque: 11 est dissioie, divez-vous, d'obtenir de son esprie qu'il méprise la vie. Ne voux-vous pas pour combien peu de chose on la me-prise tous les jours? L'un se pend devant la porte de sa maisresse; l'autre se pricipite du haut de la maison en bas, asin de s'entendre

184 Reflevions sir le Traisé de Seneque.

Pas plus long-tems les crieries d'un maire de mauvaise humeur; O' cet autre qui s'en étoit enfai, s'enfonce le poignard dans le sein, de peur qu'on ne le rameue au maître qui d'avoit quete. Pourvez-vons douter que la verte ne puisse faire te que la crainte sait bien? Oui j'en doute & j'ai raison d'en douter. Cette crainte excessive n'a produit ces esses dont parle Seneque, qu'en cachant le mal de la mort à ces personnes, & en les appliquant uniquement au mal qu'ils desiroient éviter. Dite que la raison le peut faire, parceque la passion le fait, c'est dire, que si les tenebres cachent les choses, il s'ensuit que la lumière le peut faire aussi.

Les effers extraordinaires des passions ne peuvent pas être imités par la raison, parcequ'ils dépendent de mouvemens qui ne sont pas entierement volontaires. Nous ne pouvons pas exciter en nous quand nous voulons ces émotions violentes, elles dépendent des objets, & même de certaines dispositions du corps qui ne sont pas en no-

tre pouvoir.

Sans cette rage d'illusion & de folie qui a fait regarder à ces personnes les maux qu'ils vouloient éviter comme intolerables, & qui leur a caché le mai de la mort, jamais ils n'auroient pris ces resolutions désesperées. Ces gens ne méprisoient point la mort, ils n'y pensoient pas, ils s'y précipitoleut comme en un lieu de repos.

Que ne prévenez-vous par la raison, disent encore ces Philosophes, ce que le terns sera necessairement en vous? Mais ce terns me détournera de la vise des choses qui m'occela

Il y a donc un extrême défaut dans tous ses raisonnemens, en ce qu'ils concluent que l'ame peut toujours ce qu'elle peut dans de certains étans involontaires, & accompagnés de mille circonstances exterieurses qui ne dépendent point d'elle.

# SENEQUE.

Ipse voluptates comm trepida O variis terpurbus inquiena sunt, substque com maxund esculeantes solluita cogitatio: Hac quama diu?

Leurs plaisirs mêmes sont pleins de trouble d'inquietude, O lorsqu'ils sont dans les plus grans divertissemens, il leur vient cette fâchense pensée: Combien tous cela durerat-il?

#### R & F L B X I O N.

Qu'il y a de gens qui ne font point tout tes ces reflexions, & dont le malheur confifte en ce qu'ils ne les font pas! Seneque ne connoidoit pas la flupidité des homnues. Leur mal n'est pas d'être trop inquietés par la crainte des accidens & des maux qui les menacent; c'est de pouvoir vivre en repos sans être troublés par des craintes si legitimes.

## SENEQUE.

Ad hec 'acra & fublima accede, sciumus que natura sit Dies, que voluntas, que conditio, que forma: quis animum tuum cafus expectet, ubi nos à corporibus dimissos natura componat: quid sit quod husus munde gravissma queque in medio sustineat, supra levia suspendit, in summum ignem ferat, sidera cursibus suis excitet; cetera demo ps ingentibus plena miraculis. Vis tu, relicto solo, mente ad ista respicere?

Quittez ces occupations basses du soin des provisions de Rome, O appliquez vous à consempler les v.rités bautes O acrees; quelle est la nature des Dieux; quelles sont leurs indinations; quel est leur état O leur forme; qu'est-ce quu doit arriver à nos esprits; en quel lieu la nature nous placera après qu'elle nous aura separés des corps; quelle sorce retient au milieu du monde les corps les plus pesars, O eleve au-dessus les pus legers. O porte le seu au-dessus de tous les autres; quelle pas quitter le sait mouvoir les astres. Ne voulez-vous pas quitter la terre pour jetter les yeux de votre esprit sur ces grands objets?

# REFLEXION.

Il paroît par tout ce discours, que les Philosophes ne se proposoient que d'avoir l'esprit occupé de quelque objet assez grand qui les exemtat d'ennuis & de pastions. La recherche de l'immortalité de Pane & de la nature de Dieu, ne tenoir dans leur csprit que le même rang que celle de la pefanteur de la terre & de l'ordre des élemens. Ils ne pensoient nullement que cette connoissance leur sût necessaire pour regler leur vie. Ils croyoient pouvoir être heureux sans savoir ni leur origine ni leur sin. Er generalement toutes leurs speculations philosophiques ne leur tenoient lieu que d'un jeu de cartes, qui ne produit pas moins certainement l'esset de divertir, que les meditations les plus re-

levées.

Si c'est un bien de connoître ces choses, c'est donc un mal que de les ignorer, & par consequent toutes ces speculations ne se terminant qu'à nous convaincre de notre ignorance, ne sont capables que de nous raire davantage fentir no\_ ere mal. Si ce n'est pas un bien, les Philosophes nous trompent en nous proposant toutes ces recherches comme quelque chose de grand. Il est donc clair qu'ils n'ont pas mis leur bonheur dans la connoissance de la verité; mais dans cette agitation d'un esprit rempli de grandes idées. Ils ont cru qu'il importoit peu que les objets fussent faux ou vrais, pourvii qu'ils les occupation également. L'erreur, le doute, la verité ont été pour eux des cho-fes indifférentes, & ils n'ont jamais cru ceux d'entr'eux qui faisoient profession de ne rien savoir, moins heureux que ceux qui faisoient profession de savoir tour. En un mot, en trompant le monde par tou183 Reflexions sur le Traisé de Seneque, C'a tes ces promesses magnifiques, ils n'oute effectivement pense qu'à se divertir. Et lors même qu'ils combattoient ceux d'entreux qui enseignoient que le plaisir étoit le souverain bien de l'homme, ils ne se proposoient point eux - mêmes d'autre sin qu'un pur amusement d'esprir.

FIN.

TABLB

# とおおった米いた米いた米いた米いた米 米

# TABLE

DES PASSAGES DE L'ECRITURE

| nc.      |
|----------|
| pag. 130 |
| ₹03      |
| şş.      |
| 194      |
| 7        |
| 88       |
| 108      |
| 57       |
| 108      |
|          |

# TABLE

# DES MATIERES CONTENUES

dans ce fecond Volume.

Dam , comment ils'eft perdu , page 47 Affellion, fait le lien de la focieté, 104. pourquoi on la doit rechercher, o8 comment on s'en doit priver ; 209; regles que l'on doit fuivte dans l'une & dans l'autre, ito. @ falto. Age. Foffe 'des vieillards qui cuthem leur âge ,

dir , utilités qu'on en peut tirer , Ame , fur fon immortalité , Vojen le difa tours qui en contient les prenues : 1. . en lure fa mort, 87. le sorps en cit le tomb au, 88. fa foibloffe, 3 a pluficuts fortes de ma!alics, 64,

A Google Tome II.

Amour des autres envers nous, objet de notre amour-propre, 92. est le lit de notre soiblesse, 93. le desir que l'on en a, contraire à l'amour de Dieu, 95. pourquoi nous le desirons, ibid. est injuste, ibid. dangereux, 96. sera anéanti pat la mort, 97. se priver de cet appui. 98

Amour-propre produit la civilité, 92. & sui, difference entre la charité & l'amour-ptopre, 201. les hommes sapportent tout à cux, 159

Anatomie propre aux enfans, 236 Aneantissement d'un être est inconcevable,

Approbation, nous desirons la notre préserablement à celle des autres,

Arts enchaînés les uns aux autres , 138
Attaches , on en a une infinité , 107. combien dangereux de rompte les perités qui lient

les hommes les uns aux aurres ibid. & faiv.

Avenglement du monde , 18. des états particuliers vient du general , 380

Auteurs. Jugement für plusieurs Auteurs, 249. & luiv.

Bessites. Devoirs des Grans dans la nomination sux Benefices, 154. & faiv. 161. Bissisis. On doit la reconnoissance-pour tout bienfait, quel que soit le motif qui l'a eque. 265.

Biens. Il y a égalité de biens, & de maux dans cette via, 3. cc. qui les canée, ibid. fausses idées que l'on a des biens, 41. Deput. il n'est pas persais de dissiper les biens temporels; 190. Benheur des Saines, quel il sera, 65. confiste dans le report, 266. Bonheur des Philosofite dans le report, 266. Bonheur des Philosofite dans le report, 266.

phes sombien étôit vain , 280, 6 fuiv. Bouffole , les utilités , 32

Athaliques, reconnoissance qu'ils doivens aveix d'être nes dans la voie de la vo-

Charité paroît devoir éloigner de la civilité, 4. elle y prend part, & comment, 100. faire, différence entre la charité & l'amourpropre, 101. Comment elle nous fait regarder tous les hommes, ibid. faire, a besoin d'être exercée, 103. avantage que la charité tire

Citeron. Jugement fur quelques-uns de ses ouvrages,

de la civilité,

Civilité. Voyez-en le Traité depuis la p.92. ce que c'est , 93. est produite par l'amour-propre . 92. & Juiv. est souvent fauste, 93. incivilité contraire à l'esprit des Saints, 100, tien de plus civil que les Saints, ibid. comment la charité prend part à la civilité , ibid. & fuiv. cette civilité eft très fincere quoique l'on ne la fente pas toujours, tor comment cela le fait, ibid, en quoi consiste la civilité, 102, motifs pour faire paroître la civilité, 103. en la negligeant on tombe dans l'indifference, 104. avantages qu'elle procure à la charité, 1046 à ceux envers qui on l'exerce , 106. & fuiv. comment la civilité nous fait honorer les graces de Dieu dans les hommes, 105. la putifier, & non pas la bannir , 108. elle est une humilité, ibid. regles à suivre pour la bien prati-109- & /niv. quer,

Caur, est un vase qui peut tout corrompre vos, pureté de cœur, principale disposition à l'étude.

Complaifance, ordinairement mauvaile, setfur tout à l'égard des Grands, ibid.

Concupiscence, comment s'y opposer, 206
Condescendance chrétienne estune vertu, 1746
Canditions, ce qui en produit tant de diffe-

Conditions, ce qui en produit tant de differentes, 1. sont à peu près également heureuses, ou malheureuses, 1. imprudence des hommes dans le choix qu'ils en sont, 2. & suiv-

Conduite, comment on s'en forme des maximaes, s. & fuiv. il y a autant de lumieses que

R i

| TABLE                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| e con duites differentes,                                                                        |
| Conscience; chacuns'en fait une,                                                                 |
| Conversion, ne reforme pas nos fausses idees,                                                    |
| 44                                                                                               |
| Corps, est le tombeau de l'anne, 28                                                              |
| Gorraption, il y en a de deux fortes dans l'homme, 38, jusqu'où elle va aujourd'hui, 4.          |
| Creatures, un pecheur est indigne d'en user,                                                     |
| Cupidité, fait d'une maniere admirable, ce                                                       |
| que la charité ne fait pas , 126. 67 faiv. necel-                                                |
| uré que la 1 olitique y mette des bornes, 136<br>Curiofité, l'exciter dans les enfans, 136       |
| Cursofité, l'exciter dans les enfans, 136                                                        |
| Danf s, les Seigneurs ont droit de les em-                                                       |
| pêcher,                                                                                          |
| Defants. On aime à avoit ceux des Grans,                                                         |
| ou des gens d'esprit,                                                                            |
| Dépendance, les hommes dépendent les uns                                                         |
| des autres par une infinité de besoins,                                                          |
| Defirs de l'homme prouvent son immorta-                                                          |
| lité, 238                                                                                        |
| Desimion, d'où elle vient souvent, 107 Détachement, Se détacher de tout des cette                |
|                                                                                                  |
| vie, 97. & fui. bonheut de cet état, 98. @ fui.<br>Devoirs, on ne les veut pas connoître, 19.    |
| de peur d'être obligé de changer de vie, ibid.                                                   |
| Dien, Voyez le discours sur l'existence de                                                       |
| Dieu , p. 20. & fuiv. son incomprehensibilité.                                                   |
| ouvenr il n'est pas à propos de parler de                                                        |
| 33. fouvent il n'est pas à propos de parlet de<br>Dieu, 47. oubli de Dieu, source de tentations. |
| ibid, combien il est terrible, 76. son pouvoic                                                   |
| fur les hommes lui est essenciel,                                                                |
| Directeur, on se met peu en peine d'en choi-                                                     |
| fir,                                                                                             |
| Discours , Voyez Entretiens ; Paroles. Com.                                                      |
| bien les mauvais discours font d'impression, 3 8.                                                |
| font la caule des fausses idées que nous avons,                                                  |
| 41. le langage des hommes est le langage de la                                                   |
| concupicence, 44. 69 fair. maurais effets                                                        |
| dre brognifeut jes qileonis? mene que bei-                                                       |

fonnes reglées, 46. @ juiv. 55. on le trompe quand on suppose que l'on parle des choses humainement, 49. & fuiv. comment on peut parler humainement , 51. 10medes à la corsuprion que causent les discours des hommes, ·· 5. @ Juiv.

L Berieure fainte, combien utile de la lire, même quand on ne l'entendroit pas, 207 Education. Voyez le Traité de l'éducation

d'un Prince, depuis la page 209. Voyez Prince, Elevation, combien dangereuse quand on y

parvient par foi-même,

Enfans, l'impression que font sur eux les mauvais discours & les mauvais exemples des parens, 36. Co fu.v. voyez Education. Regles pour leurs études , 122. & Juiv. ont l'efprit rempli de tenebres , ibid. leurs lumieres trèsdépendances des fens ,

. Emui , d'où il vient ,

227

Entretiens des hommes combien dangereux,

Voyez le Traité defuis la page 36.

Esprit, ses qualités, 77. & sur. quelqueswnes sont utiles , 81. avoir de l'esprit , fausse ·ider que l'on en a , 78. & Juiv. force d'esprit 779. esprit nuit ordinairement au falut ,

Eftime, nous cherchons la notre préfera-

blement à celle des autres .

· Btat. Voyez Peuples.

Esude, Voyez le Traité de la maniere d'éendier chréciennement , depuis la page 190. pe Ja pas regarder comme une occupation indifferente, 190, pourquoi , ibid. & juiv. eft un sravail qui doit être reglé, 191. & fait en efpris depenitence , ibid. 199. eft la culture & la nourriture de l'esprit, 1 92. y apporter beaucoup de discernement, & pourquoi, 193. Voyez Livres. Principale disposition à l'étude, pureté de cœur, 196, priere qui convient à

Google

194 zeux qui étudient . 197. craindre dans l'étude. ibid, il n'y a gueres d'action qui ait plus besoin de priere, ibid. ce que fait cette priere, ibid. O fuiv. qualité qu'elle doit avoir, 198. l'étude doit avoir Dieu pour principe, shid, il faux par consequent éviter les ceudes inutiles , 1 9 9. a son état, ibid, comment on en peut faire quelqu'une qui n'y sit pas rap port, ibid. 69 200 de pur divertissement, comment legitimes. 200. Dispositions qu'il faut apporter à l'érude , 201 & fuiv, fidelité en étudiant les mêmes chofes aux mêmes heures . ibid. Exactien. de, en faisant le mieux qu'il est possible, ibid. perleverance, en continuant autant qu'il eft mile, ibid. étude est une vie difficile, 201. pourquoi , ibid. porte au relachement dans la penitence, & à la parelle, 203, remede à ca defaut , ibid. & fuiv. étude doit être faite par rapport à l'emploi , 204. & fuiv. étude de la Morale Chrétienne doit duter toute la vie. 207. 208. regle pour les études des jeunes gens,

231. O fuir.

Evêques chargés des pechés de leur Diocefe . Se
Exterieur, le culte exterieur que l'on rend à

Dieu avertie de l'interieur,

Antaifie, sur la necessité de ne se pas conduire par des regles de fantaisse, voyez le seemer Trasté depuis la page 1.

Femmes, on n'a pas juge que les sciences leur fussent propres, 81

Force du corps, en quoi consiste, 197. de l'ame, ibid.

Fons , font mal farisfaits d'eux-mêmes . 6.

Alanserie, idée que l'on en a, ce que c'est en esfer, 53 Generofisé qu'il faut éviter, 174 Geographie usile aux enfans, 233, comment

104

ibid.

Gloire humaine ce que c'est, 64, des Sainus, 65, des méchans, 66

- Grace, la civiliré nous fait honoter les graces de Dieu dans les hommes, 104

Grandenes, Grands. Voyez le Traité de la grandeur , depuis la page 113. n'est point un avantage , so. fon meant 62. @ fuiv. Voyez Dratites , idée d'un Grand, 86. 116.117. idées oppolées que les hommes ont de la grandeur, 111. @ faiv. l'eftime l'emporte fur les auttes dder que l'on en a , 114. qui font ceux qui la méprifene, ibid.'er fuiv. pourquoi on l'aime, 2 16. Or fair. ne pas luivre les fauffes idées que l'on en a , ibid. la Religion nous en a donné ame idée jufte, 115. combien la grandeur, & ce qui l'accompagne ek dangereux , 116, La Philosophie en fait connoître le faux, 117.mais tombe dans une autre effeut, ibid. La Religion nous apprend à honorer les Grands, ibid. Il y a quelque chose de Dieu dans la grandeur. 118.116.117. comment elle le forme, 118. eft necessaire, 119. comment elle est legitime, 140. Refpect du aux Grands , 128. & fuev. ne parler de leurs défauts ou'avec une extiême retenue. .1 10. liberté que l'on se donne sur cele, conetaire à la vraie pieté,ibid & rao. il ést mieux de l'avoir attachée à la naissance qu'au merise, -131. 6 /niv. Avantages que les Grands peocurent à la societé , 134. & suiv. on ne les tent pas affez, 140. e fuiv. la reconnoissance qu'on en doit avoir est un devoir de seligion, ibid, Obligation de prier pour les Princes , ibid. Pourquoi les Grands ont reçu de Dieu leur grandeur, & à quelles conditions, 145. 60 (niv. doivent faire executer la volonté de Dieu. :non la lour , 145. 147. @ fuiv. Grandeur eft un pur ministere qui a pour fin l'honneur de Dieu & l'avantage des peuples, 145. @ Suiv. 139. O juiv, comment les Grands doivent

**R**citij, Google

commander , 145. Crime des Grands qui ranportent leur grandeur à eux-mêmes, ils endo vent être détachés, 146, penvent faire beaucoup de bien ou beaucoup de mal, ibid. perdront leur grandeur à la mors, ibid, compre qu'ils en rendront , ibid. la doivent toute employer pour Dieu , 147. & faiv. leurs devoirs, id. & /miv. doivent tappo:tet à Dieu les honneurs qu'on leur rend , 1 48. & fuiv, tendre la vertu honorable par leur exemple, 149. er /wiv. biens ou maux que caule leur exemple. 1 10. dans la modeltie des habits, 151. & fai. y sont plus obligés que les autres, 151. 6 fai. leurs devoirs dans les nominations qu'ils font. ou font faire aux Benefices , 174. & fair. ne sentent point le danger où les exposent tous ces devoirs, 18. Etat des Grands, ett un obstacle à connoître leurs devoirs, 159, 6 faiv. sont avaces de leur recommandation . 160. ne font que des Marchands , ibid. haiffent les verités , ibid. tout degré de grandeur est un obliacle à la verité, 161. 199, on la cache aux Grands par complaisance, 161. quelquefois par prudence, ibid. combien leur état leur rend difficile la pratique de leurs devoirs , 162. 6 foi. difficultés de leur état, par rapport aux devoits du christianisme, 163. & faiv. 169. & mer leurs dangers, 167. Vie Ordinaire des Grande , eft le chemin de l'enfer , ibid, & +68. contraire à l'inftinct du christianisme . 269.6 fuiv. ne peut être recherchée volontairement, 171. Grands ont besoin de la plupatt des vertus dans un degré heroïque, 172. & Suiv. c'est pa bonheur pour eux d'être retirés fans charges & fans emplois , 174. leurs devoits ne sont pas toujours clairs , ibid, combien leur vertu pit énimente, quand ils y fatisfont, 275. 6 leiv, meritent alors beaucoup de louanges,

Hid. & fuir. on est plus obligé de prier pout eux pendant leur vie, & après leur mort, 178, Discours de M. Patcal sur la condition des Grands , 179. & Suiv. importance de les bien flever, itid. Grands font grands par hazard, 182, consequence qu'ils en doivent tirer, 184. of fuiv. ce qui leur elt dû . 185 . O fuiv. deux fortes de grandeurs, de naturelles & d'établissement, ibid ce qui est dû à l'une & à l'autre, 186. veritable condition des Grands, 187. Voyez Princes. Défauts extravagans de quelques Grands,

Guerre civile n'est jamais permise, 123. en inspirer beaucoup d'horreur aux jeunes trin-

CCS , 125

II Azerd, fut la necessité de ne se pas con-L'I duite au hazard , voyex le premier Traite depuis la page 1. C'est par un hazard que les Grands sont ce qu'ils sont,

Hiftoire , ce que c'eft , 61. 212. utile aux Princes , ibil. rendue dangereuse, ibid. & sui. très convenable aux enfant, 237. comment la

leur apprendte , ibid. & fuiv.

Homme , necessite de vivre en homme , i. ge fuiv. la grandeur , 80, 84. Il faut agir avec les hommes comme avec les hommes, 106. n'est pas fair pour commander aux autres, 116 Honneur, combien on le recherche, 18. faul-

fe idee que l'on en a , 19. 6 fuiv.

Hâtelerie, ce que la cupidité y fait en la pla-

ce de la charité,

Humilité, comment on s'humilie sans agir contre la verité, 102.103. difficile d'être humble & d'avoir du merite .

Dées fausses que nous avons de toutes chofes , 38. 6 /HEV. mauvais effets qu'elles produifent , ibid. des chofes spirituelles , 41. des choses temporelles, ibid. de Dieu & des choses éternelles , 42. c'est dans les fausses idées que 198

confifte la corruption de notre esprit, 4: la conversion ne les seforme pas, Feux de bazard, Seigneurs one droit de les empêcher,

Inorance, nous naiffons avec. Images , s'en fervir pour inftruire les enfans,

234. & fuiv.

imagination , combien elle cause de fausses idées des honneurs & des plaifirs , 39. @ fuiv. les hommes s'en forment des états on ils ne 267. 268 voudroient pas être,

Importuns, comment garder la civilité à leur 109. 111

Egard, Im rimerie, fon utilité,

Inconstance , fait voir que l'homme eft né pour quelque chose de plus grand que ce qu'il quitte . 264

Indifference envers les autres est un grand mal,

Innocence. Il n'y auroit point eu de grandeur dans cet état ,

Infruction, fon but, 231, ne donne ni memoire, ni imagination, ni intelligence, mais ıbid. les cultive.

Jugement, juget des choses comme Dieu en juge, 17. difference qu'il faut mettre entre les jugemens & les paroles . 60, tout doit fervir à former le jugement , 217. ce que c'est que le

former, Fuste , veritable idée des Juftes , 85. 6 /m. Justice, devoirs des Grands à l'égard de la

juffice dans leurs terres , 158

Atin , difficulté de montrer le Latin aux enfans, 219, divers moyens de le faire, ibid. & Juiv.

Livres , Voyez Etude , discernement qu'il y faut apporter , 193. @ Juiv. ne pas profaner notre esprit par les mauvais, ibid. poisons dans les livres, 195. descendent de l'ignorance & de

la concupiscence, ibid, en lisant les livres des hommes, on se remplit de leurs vices, 196. semedes aux poitons qui font dans les livres. ibid. pureré de cœur, defiance de foi même, 197. bannit toutes les curtofités pour les mauvais livres, ibid. lecture de pur dive tiffement, comment legitime, 199, amour de la lecture eft un préfervatif general contre une infinité de déreglemens, 129. moyen de faire eimet les livres , thid, il y en a à lite , & d'auares à apprendre , 148. comment rendre utiles les livres des Payens, 2,8. & fuiv, exemple de cette maniere dans les reflexions fur un livre de Seneque, 160. 🖝 Juiv. Leix , sont necessaires depuis le peché, 113.

ge qui leut donne l'autorité, ibid. en fuiv. Lumieres, il y en a autant de differentes que

de conduites.

Luxe des habirs & des ajustemens, doit être reprimé par les Grands, 151. & Juiv. quel grand mal c'est dans les Grands , 152. 6 fuiv.

A'Agnificance, ce que c'est en effet, \$7. VI necessaire aux Grands, 126. @ Suiv. Matiere n'eft cause de rien , & ne peut subfilter par elle-même, 22. O Juiv.

Manx, égalité de biens & de maux dans cette vie, 3. ce qui la cause, ibid. fausses idées ouc l'on a des maux .

achens, leur gloire, 66. leurs vier bien propolecs aufi weiles que celles des Saints, 212

Memeire, la sandifier en apprenant par cœur quelque chole de l'Ecriture fainte, 206. 207. er juiv. aide le jugement, 231. est soulagée par l'imagination & le jugement,

Merice. Il vaut mieux avoir attaché la grandeut à la naissance qu'au merite, 131. 6 suiv. Oconarchie, avantage des monarchies suc-

ceffires , Monafteres sone un chemin pour aller plus

facilement au cicl . 167.168 . Monde , preuves qu'il n'eft pas éternel , 16.

fuiv. On aime les choses du monde, source de tentation , 48, fon néant , 61. & fuiv.

Morales , differentes qui se trouvent parmi les hommes , 8. 6 Juiv. Morale chrétienne, doit être étudiée toute la vie , 2071 ett la science des hommes, 218, y rapporter tout dans l'instruction des Grands, ibid. rapporter la Rhetorique à la Morale. 1 (0

Most , ce que c'est que moutir , 1. les motes sont plus vivans qu'ils n'étoient, ex, la mort anéantira toutes nos attaches, 97. état des méchans à ce moment, ibid. des justes, ibid. Il faut apprendre toute la vie à mourir, 180. cette maxime elt fauste dans la bouche des Payens, ibid. moyen de ne la point craindre, 241

Moulins , leur utilité ,

Monvement , ne peut être éternel & incréé, 21. & fuiv.

T Ature . son ordre admirable .

20

Beiffance que l'on rend aux hommes, doit être rapportée à Dieu. 144. meiure de cette obeillance zbid.

Offense. Tout tellentiment d'une offense est injuste, co

Aresse. Vie d'étude porte à la paresse, 201. moyen de la combatre, ibid. @ [me. Paroles, nos paroles doivent être proportionnées à ceux à qui on parle.

M. Pascal, idée de son ouvrage, 255. @ sui. Paffians, c'est sur elles qu'on se forme des maximes de conduite, c. combattent la raison. ibid. les fausses idées que nous avons des plaisirs causent la violence des passions, 39. les discours des hommes font le même effet, ibid. & Juiv. font impression fur les corps, 277,60 [.

Pecheurs, veritable idee des pecheurs, 800 O Juiv. ils sout des tombeaux vivans,

DES MATIERES. jot Pen'ée. Tout être pensant, est different de la

matiere, 25 Peuples, ne peuvent changer l'ordre d'un

Btat , 128. 123.

Pieté, la rendre aimable,

Plaifirs, les hommes ne confiderent autre chose dans leur vie, 3. combien on les chetche, 38. on les aime naturellement, 39. fausses idées que l'on en a, 40

Politique, combien l'ordre politique procure d'avantages à la societé, 134. & sur sur on me le sent pas affez, & pourquoi, 119

Posture du corps dans la priere, à quoi elle sert, 105

Poudre à canon, son utilité, 31.
Précepteur. Voyez le Traité de l'éducation d'un Prince, 209. & fuiv. Oralités qui lui font necessaires, 211. & fuiv. doit connoître les défauts de ceux qu'il instruit, 226. doit étudier leurs dispositions parurelles, 252.

Prédicateurs leurs dangers, 82 Priere, Obligation de priere pour les Prin-

Princes ont part à l'autorité des Rois, quoi-

qu'ils n'ayent pas la jurisdiction, 124. 125. winfi on leur doit le refpect , ibid. qui doit être même interieur , 126. Voyen le Traité de l'éd -'cation d'un Prince , 209. & fuiv. ce qu'est un jeune Prince , ib. but que l'on doit avoir dans fon éducation , ibid un Prince n'elt par à lui , mais à l'Etat , 210. faute que commettent ceux qui les élevent mal, ibid. à quoi se doit rapporter leur éducation, ibid. combien importante, ibid. qualités necessaires à ceux qui en sont charges, 221. O fuiv. on doit les infa truire à tout moment, & fans qu'ils s'en apperçoivent , 216. tout doit fervir à leur formet le jugement, 217. la Morale est principalement la science des Princes, 218. de quoi l'on doit les instruite , ibid. & fuiv. comment leux

faire hair le vice, 223, leur inspirer de l'horreur des guertes civiles, 225, leur apprendre les verités solides de la Religion, 226, former leur corps à la versu aussi-bien que leur esprit, ibid, d'où leur vient l'ennui, 227, amour de la ledure, leur estun grand préservatif contre une insuité de déreglemens, 229, moyen de leur inspirer cet amour, 239

Valité, veritable idée de la qualité, 66. & suiv. juste raison qui l'a établi, 68, fauste idée qu'on en a, ibid & suiv. combien cet état est dangereux, ibid. & suiv. qualités de l'espit. Voyez Esprie.

R. Aifen. On secroit obligé de la suivre, s. combat les passions, ibi l'homme ne la suit pas.

Reconnoissance est due au bienfait, sans en

Religion, excellence de la chrétienne, 20. extravagance des fausses, ibid. comment en

instruire les enfans , 252. & luiv.

Reper, le bonheur consiste dans le repos, 266
Reseed. On doit quelquesois le respect exterieur à ceux à qui en ne doit point l'interieur, 50. 186. (Fisie, exterieur & interieur dû aux Grans, 128. pourquoi, itid. ce qui ne nous oblige pas d'estimer en eux ce qui n'est pas estimable,

Rheterique, comment il faut l'étulier, 249. & suiv. y sapporter tout à la Morale, ibid. différentes beautés dans l'éloquence, 250.6 s.

Riche, Richesses. Un pecheur a perdu le droit qu'il avoit sur ses richesses, 26. l'idée d'un riche, ibid. il n'est fait que pour les surs, 27. Philosophes les méprisoient sans vouloir les curiter, 114.115, necessaires aux Grane, & pourquoi, 126, excès de Tercullien sur cela, 287, sichesses ne sont possesses qu'en verte

d'un établiffement humain .

Rois, leur autorité vient de Dieu feul, 122. & non pas des peuples, ibid. passe d'eux à leurs Miniftres ,

Ages sont mal fatisfaits d'eux-mêmes, 6. 7 Sagesse, combien on la doit chercher, 16. 17 ce que c'est, ibid, moyen de l'acquerir. Saines, leur gloire, 65- leur bonheur, ibid. leur vie mal proposte, aussi dangereuse que celle des méchans, Salut , Voyez Vie,

Science, quelle est la veritable, 17. 56.83. moyen de l'acquerir , ibid, combien les sciences humaines sont peu de choses, 80. font connoître quelques verités, 83. ont leur utili. tes , & leurs inutilités ,

Silence , son utilité ,

Soliende, Pourquoi les Saints l'ont cherchée, & pourquoi elle est utile, 96, 97. solitude des méchans après la mort, solitude des bons, 97. regles de civilité pour ceux qui s'y sentent attires, 201, pourquoi elle ennuie, 217. 228. ne convenoit pas aux Payens, mais convient aux Chrétiens,

Soulevement, n'est jamais permis, Spirituelles, l'idée que l'on a des choses spirituelles , 41

Emporelles, fausses idées que l'on a des L choses temporelles , 39. comment agilfent fur nous , ibid. comment on les doit regarder, 62. & suiv. un de nos plus grans maix est de les estimer trop, ibid. comment corriger ce mal,

Tems , en pratiquant la civilité , il faut le ménager , 1 11. c'est un grand peché de le perdie, 190. c'est un present que nous recevons de Dieu , ibid. eft d'un prix infini , 272. le futur est empe les mains de Dieu, ibid. ne fe metere en peine que du prefent, 27 1 coule comme

