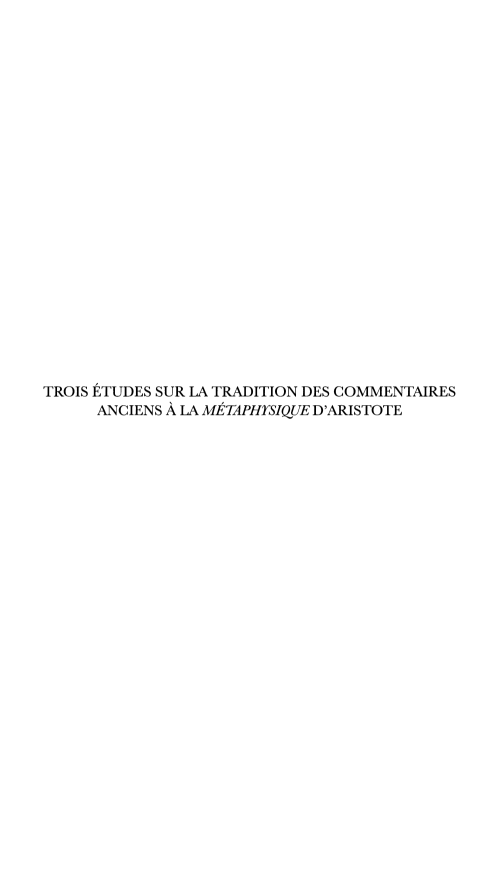


PAR

CONCETTA LUNA



# PHILOSOPHIA ANTIQUA

# A SERIES OF STUDIES ON ANCIENT PHILOSOPHY

FOUNDED BY J. H. WASZINK† AND W. J. VERDENIUS†

EDITED BY

J. MANSFELD, D.T. RUNIA J.C.M. VAN WINDEN

VOLUME LXXXVIII

CONCETTA LUNA

TROIS ÉTUDES SUR LA TRADITION DES COMMENTAIRES ANCIENS À LA *MÉTAPHYSIQUE* D'ARISTOTE



# TROIS ÉTUDES SUR LA TRADITION DES COMMENTAIRES ANCIENS À LA *MÉTAPHYSIQUE* D'ARISTOTE

PAR

# CONCETTA LUNA



BRILL LEIDEN  $\cdot$  BOSTON  $\cdot$  KÖLN 2001

This book is printed on acid-free paper.

#### Library of Congress Cataloging-in-Publication Data

Library of Congress Cataloging-in-Publication Data is also available

#### Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

# Luna, Concetta:

Trois Études sur la Tradition des Commentaires Anciens à la *Métaphysique* d'Aristote. / by Concetta Luna. – Leiden ; Boston ; Köln : Brill, 2001 (Philosophia antiqua ; Vol. 88) ISBN 90-04-12074-2

ISSN 0079-1687 ISBN 90 04 12074 2

© Copyright 2001 by Koninklijke Brill NV, Leiden, The Netherlands

Cover illustration: Alje Olthof Cover design: Cédilles/Studio Cursief, Amsterdam

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, translated, stored in a retrieval system, or transmitted in any form or by any means, electronic, mechanical, photocopying, recording or otherwise, without prior written permission from the publisher.

Authorization to photocopy items for internal or personal use is granted by Brill provided that the appropriate fees are paid directly to The Copyright Clearance Center, 222 Rosewood Drive, Suite 910 Danvers MA 01923, USA.

Fees are subject to change.

PRINTED IN THE NETHERLANDS

# TABLE DES MATIÈRES

| Avant-propos                                                   | vii |
|----------------------------------------------------------------|-----|
| Étude I : Les commentaires de Syrianus et du Ps. Alexandre     |     |
| sur la <i>Métaphysique</i> . Essai de mise au point            | 1   |
| 1. Les passages parallèles Syrianus = Ps. Alexandre            | 2   |
| 1.1 Deux citations incohérentes                                | 3   |
| 1.2 Une élaboration maladroite du texte de Syrianus            | 12  |
| 1.3 Une glose au texte de Syrianus                             | 18  |
| 2. Quelques observations sur le lexique du Ps. Alexandre       | 32  |
| 3. Alexandre et le Ps. Alexandre                               | 37  |
| 3.1 Le premier parallèle et l'Aristote perdu                   | 39  |
| 3.2 Les deuxième et troisième parallèles et les                |     |
| citations d'Alexandre chez Syrianus                            | 45  |
| 4. Le Ps. Alexandre est Michel d'Éphèse : la thèse de          |     |
| K. Praechter                                                   | 53  |
| 5. Le Ps. Alexandre (Michel d'Éphèse) est-il un                |     |
| faussaire?                                                     | 66  |
| Étude II: Le commentaire d'Alexandre d'Aphrodise comme         |     |
| source du commentaire de Syrianus                              | 72  |
| Étude III : Alexandre d'Aphrodise et Syrianus comme            |     |
| sources du commentaire d'Asclépius                             | 99  |
| 1. Le commentaire d'Asclépius                                  | 99  |
| 2. Alexandre et Asclépius                                      | 107 |
| (A) Extraits d'Alexandre                                       | 108 |
| (B) Les citations non littérales                               | 122 |
| (B 1) Citations non littérales explicites                      | 122 |
| (B 2) Les emprunts anonymes                                    | 125 |
| 3. Syrianus et Asclépius                                       | 142 |
| 4. Syrianus entre Alexandre et Asclépius                       | 175 |
| Conclusions                                                    | 187 |
| Appendice I : Passages parallèles entre le Ps. Alexandre et    |     |
| Syrianus                                                       | 191 |
| Appendice II : Les fragments de l'Aristote perdu conservés par |     |
| Syrianus, Asclépius, le Ps. Alexandre et le Ps. Philopon       | 193 |

# TABLE DES MATIÈRES

| Appendice III : Expressions caractéristiques de Michel  |
|---------------------------------------------------------|
| d'Éphèse                                                |
| Appendice IV: Renvois à la θεωρία dans le commentaire   |
| d'Asclépius                                             |
| Appendice V : A propos de la locution Πληρώσας τὸν περί |
| τινος λόγον                                             |
| Appendice VI : Extraits d'Alexandre d'Aphrodise chez    |
| Asclépius                                               |
| Appendice VII : Extraits d'Alexandre chez Asclépius     |
| introduits par oขึ้ง                                    |
| Appendice VIII : Formules de réponse à Aristote         |
| Appendice IX : Les apostrophes à Aristote               |
| Index                                                   |
| Auteurs anciens                                         |
| Auteurs modernes                                        |
| Textes cités                                            |
| Termes grecs                                            |
|                                                         |

#### **AVANT-PROPOS**

Chargée de préparer une édition du commentaire de Syrianus sur la Métaphysique d'Aristote dans la Collection des Universités de France (ou Collection Budé), il m'a paru utile de commencer par préciser la situation exacte de ce commentaire dans la tradition exégétique antique, et ainsi de déterminer l'apport critique des autres commentaires à l'établissement de son texte. De là sont nées ces trois études où l'on essaie de définir, une fois pour toutes, la généalogie des commentaires anciens à la Métaphysique.

Dans les pages qui suivent, nous prendrons donc en considération les quatre commentaires grecs à la *Métaphysique* qui nous sont parvenus, à savoir :

- (1) Alexandre d'Aphrodise : livres A- $\Delta$  (éd. M. Hayduck, CAG I, 1891, p. 1-439).
- (2) Syrianus: livres B Γ M N (éd. W. Kroll, CAG VI 1, 1902).
- (3) Asclépius de Tralles : livres A-Z (il s'agit de la version ἀπὸ φωνῆς du cours d'Ammonius éd. M. Hayduck, CAG VI 2, 1888).
- (4) Ps. Alexandre: livres E-N (éd. M. Hayduck, CAG I, p. 440-837).

Ces commentaires seront analysés essentiellement du point de vue de leurs rapports et de leurs influences réciproques. En particulier, l'Étude I aborde le problème du rapport entre le commentaire de Syrianus et celui du Ps. Alexandre et la question de l'identité du Ps. Alexandre. Le Ps. Alexandre est-il une source de Syrianus ou bien doit-on accepter l'hypothèse inverse ? Il est évident que la réponse à cette question, qui pourrait sembler d'ordre purement philologique, est décisive pour une interprétation correcte du rôle que Syrianus a joué dans l'évolution de la métaphysique néoplatonicienne. A notre avis, la seule réponse possible à cette question est celle qu'avait déjà donnée Karl Praechter : le Ps. Alexandre est Michel d'Éphèse, commentateur byzantin du XIIe siècle. Ce n'est qu'à l'aide d'une comparaison analytique des textes dans leur totalité qu'on peut écarter définitivement l'hypothèse que ce commentaire sur les livres E-N serait l'ouvrage d'un philosophe antérieur à Syrianus.

L'Étude II cherche à évaluer l'influence que le commentaire d'Alexandre d'Aphrodise a exercée sur le commentaire de Syrianus. La liste de tous les passages parallèles montre que le commentaire d'Alexandre était le texte de référence dans la lecture de la *Métaphysique* que l'on faisait dans l'École d'Athènes au V<sup>e</sup> siècle. Tout en aboutissant à une interprétation qui est, à beaucoup d'égards, opposée à celle d'Alexandre, Syrianus a eu constamment sous les yeux le texte d'Alexandre. C'est Alexandre qui a fixé l'exégèse littérale de la *Métaphysique*.

L'Étude III, consacrée spécialement au commentaire d'Asclépius, montre la complexité de ce texte : issu d'un cours oral d'Ammonius, élève de Proclus et donc — indirectement — de Syrianus, il utilise abondamment les commentaires d'Alexandre et de Syrianus. Mais c'est une utilisation déjà scolastique et parfois maladroite, qui confirme l'infériorité spéculative de l'École d'Alexandrie et, en même temps, les liens très étroits qui l'unissent à l'École d'Athènes.

Les résultats que nous présentons ne sont que des préliminaires visant à fournir une base suffisamment solide à tous ceux qui, dans le futur, s'occuperont de ces textes, parmi les plus significatifs dans l'histoire de l'exégèse aristotélicienne et de la pensée philosophique de l'Antiquité tardive.

Ces trois études sont suivies d'une série d'appendices, qui rassemblent des données ou des excursus qui auraient trop alourdi l'exposé. Tous les passages de la *Métaphysique* traduits en français sont tirés de la traduction de J. Tricot, nouvelle édition, 2 vol., Paris 1966 (réimpr. Paris 1991-1992).

Je remercie sincèrement Jaap Mansfeld et David T. Runia qui ont accepté de publier ces études dans la série *Philosophia Antiqua*, ainsi que Michiel Klein Swormink qui en a suivi l'impression avec tant de soin et de gentillesse.

Ce livre est dédié à Alain-Philippe Segonds qui a bien voulu le relire et l'améliorer par ses nombreuses corrections et suggestions.

# LES COMMENTAIRES DE SYRIANUS ET DU PS. ALEXANDRE SUR LA *MÉTAPHYSIQUE* ESSAI DE MISE AU POINT

La question qui va faire l'objet de cette étude est bien connue : quel est le rapport entre le commentaire de Syrianus sur la Métaphysique et celui du Ps. Alexandre d'Aphrodise? Puisque L. Tarán, dans l'étude la plus récente consacrée à ce problème, a donné un aperçu de l'histoire de la question, nous nous bornerons à en résumer les données essentielles. Le commentaire de Syrianus sur la Métaphysique porte sur les livres B, Γ, M et N. Le commentaire sur les quatorze livres publié d'abord par H. Bonitz en 18471 et ensuite par M. Hayduck en 1891 sous le nom d'Alexandre d'Aphrodise, se divise en deux parties : les livres  $A-\Delta$  sont l'œuvre d'Alexandre, alors que les livres E-N ne sont pas authentiques. Ils sont attribués à un auteur inconnu, qu'on désigne par Ps. Alexandre. Le problème du rapport entre le commentaire de Syrianus et celui du Ps. Alexandre naît du fait que, dans les livres M et N, on trouve un certain nombre de passages communs aux deux auteurs<sup>2</sup>. Les chiffres suivants aident à se faire une idée du problème :

Livre M : le commentaire de Syrianus compte 3023 lignes dans l'édition de Berlin, celui du Ps. Alexandre en compte 2666, dont 247 (= environ <sup>1</sup>/11 de l'ensemble) sont en commun avec Syrianus.

Livre N : le commentaire de Syrianus compte 1040 lignes dans l'édition de Berlin, celui du Ps. Alexandre en compte 1602, dont 97 (= environ <sup>1</sup>/<sub>16</sub> de l'ensemble) sont en commun avec Syrianus.

Théoriquement, trois explications sont possibles: (1) le Ps. Alexandre dépend de Syrianus<sup>3</sup>; (2) Syrianus dépend du Ps.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Édition citée, infra, p. 2, n. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. infra, Appendice I, p. 191-192.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. V. Rose, De Aristotelis librorum ordine et auctoritate commentatio, Berlin 1854, p. 146-152; J. Freudenthal, Die durch Averroes erhaltenen Fragmente Alexanders zur Metaphysik des Aristoteles, Berlin 1885; K. Praechter, compte rendu de Michaelis Ephesii In libros De partibus animalium, De animalium motione, De animalium incessu, ed. M. Hayduck, CAG XXIII 2, Göttingische gelehrte Anzeigen, 168 (1906), p. 861-907. Cette hypothèse est acceptée par P. Moraux, Alexandre d'Aphrodise exégète de la

Alexandre<sup>4</sup>; (3) Syrianus et le Ps. Alexandre dépendent d'une source commune. La troisième hypothèse n'a jamais été soutenue, car une source commune ne saurait justifier l'identité de passages si étendus. Le choix demeure donc entre les deux premières hypothèses. A la question du rapport entre Syrianus et le Ps. Alexandre est étroitement liée celle de l'identification du Ps. Alexandre. Alors que les tenants de l'hypothèse "Ps. Alexandre  $\rightarrow$  Syrianus" n'ont proposé aucune candidature, parmi les partisans de l'hypothèse "Syrianus  $\rightarrow$  Ps. Alexandre", certains ont identifié le Ps. Alexandre à Michel d'Éphèse.

Bien que le problème ait fait l'objet d'une discussion très vive, à laquelle ont pris part quelques-uns parmi les meilleurs spécialistes de l'exégèse aristotélicienne, il y a lieu, me semble-t-il, de le reprendre à nouveaux frais, dans l'espoir d'atteindre une solution définitive. La dernière étude sur le sujet, celle de L. Tarán, parvient, à mon avis, à des conclusions qui ne résistent pas à une analyse textuelle minutieuse. On peut les résumer en trois points : (1) le Ps. Alexandre est une source de Syrianus; (2) ni Syrianus ni le Ps. Alexandre n'ont connu le commentaire d'Alexandre sur les livres M et N; (3) le Ps. Alexandre est un faussaire, en ce sens qu'il a voulu composer un commentaire sous le nom d'Alexandre d'Aphrodise. Je crois, en revanche, qu'on peut montrer que Syrianus est la source du Ps. Alexandre (§ 1-3), que celui-ci doit être identifié à Michel d'Éphèse, comme l'avait déjà vu Karl Praechter (§ 4), et qu'en composant ce commentaire, Michel d'Éphèse n'a pas voulu écrire un faux "Alexandre d'Aphrodise" (§ 5).

# 1. Les passages parallèles Syrianus = Ps. Alexandre

L'analyse de quelques-uns parmi les passages parallèles Syrianus = Ps. Alexandre aboutit aux conclusions suivantes : (1.1) le Ps. Alex-

noétique d'Aristote, Liège-Paris 1942, p. 14-19, et par H. D. Saffrey, Le Περὶ φιλοσοφίας d'Aristote et la théorie platonicienne des idées nombres, Leiden 1955 ( $2^e$  éd. 1971), p. 18-19.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. H. Bonitz, préface à Alexandri Aphrodisiensis *Commentarius in libros Metaphysicos Aristotelis*, Berlin 1847, p. xvIII-xIX; H. Usener, édition du commentaire de Syrianus, Berlin 1870 (réimpr. *Aristotelis Opera...*, edidit Academia Regia Borussica, ed. altera quam curavit O. Gigon, t. IV, Berlin 1961); W. Kroll, préface à son édition du commentaire de Syrianus, CAG VI 1, Berlin 1902, p. vI; L. Tarán, « Syrianus and Pseudo-Alexander's commentary on *Metaph*. E-N », dans *Aristoteles Werk und Wirkung*, Paul Moraux gewidmet, hrsg. von J. Wiesner, t. II, Berlin-New York 1987, p. 215-232 (dorénavant: Tarán).

andre contient des citations qui ne s'expliquent que sur la base du texte de Syrianus; (1.2) le Ps. Alexandre présente des anomalies de sens et de syntaxe dues au fait qu'il est le produit d'une élaboration plus ou moins maladroite du texte de Syrianus; (1.3) le texte du Ps. Alexandre a le caractère d'une glose au texte de Syrianus.

#### 1.1 Deux citations incohérentes

Les deux couples de passages parallèles que nous allons examiner se caractérisent par le fait que les deux textes contiennent la même citation, qui est explicite, complète et bien adaptée au contexte chez Syrianus, alors qu'elle est anonyme, incomplète et incohérente chez le Ps. Alexandre. Cet état de choses ne s'explique qu'en supposant que le texte du Ps. Alexandre dérive de celui de Syrianus.

(a) Jamblique et le vide (Syr. 149.26-150.4 = Ps. Alex. 771.19-772.2) Dans ces deux passages, l'étendue du parallèle littéral est très réduite, ce qui peut expliquer le fait qu'ils n'ont jamais été utilisés dans la discussion du problème qui nous intéresse ici.

Le texte d'Aristote commenté est M 8, 1084 a 31-34. Aristote y affirme que les Platoniciens engendrent le vide, la proportion, l'impair et autres notions de ce genre dans les limites de la décade, qui constitue, pour eux, le nombre parfait :

πειρῶνται δ' ὡς τοῦ μέχρι τῆς δεκάδος τελείου ὄντος ἀριθμοῦ. Γεννῶσι γοῦν τὰ ἑπόμενα, οἶον τὸ κενόν, ἀναλογίαν, τὸ περιττόν, τὰ ἄλλα τὰ τοιαῦτα, ἐντὸς τῆς δεκάδος.

En ce qui concerne le vide, Syrianus affirme que selon les arguments les plus rigoureux on ne peut admettre aucun modèle du vide (τοῦ κενοῦ παράδειγμα, p. 149.28) dans les nombres, parce que, comme le démontre Jamblique dans le cinquième livre de son Recueil des doctrines pythagoriciennes<sup>5</sup>, le vide n'existe pas. L'expression κενοῦ παράδειγμα est une citation littérale tirée du livre V du Recueil de Jamblique :

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cet ouvrage se composait de dix livres, dont seuls les quatre premiers sont conservés: la *Vie de Pythagore*, le *Protreptique*, le *De communi mathematica scientia*, le commentaire sur l'*Introduction arithmétique* de Nicomaque. Les livres V-X ne nous sont pas parvenus, mais Psellus a conservé des extraits des livres V, VI et VII, édités par D. J. O'Meara, *Pythagoras Revived. Mathematics and Philosophy in Late Antiquity*, Oxford 1989, p. 218-229.

#### Syr. 149.28-31

τοῦ δὲ κενοῦ παράδειγμα μὲν ἐν τοῖς ἀριθμοῖς οἱ ἀκριβέστεροι τῶν λόγων οὐκ ἀπολιμπάνουσιν, ἐπεὶ μηδ' ἐν τοῖς οὖσιν ἔστι κενόν, ὡς ἐν τῷ ε΄ βίβλῳ τῆς τῶν Πυθαγορείων δογμάτων συναγωγῆς δείκνυσιν Ἰάμβλιγος.

Jamblique, *apud* Psellum, p. 222.90-93 O'Meara

Τὸ δὲ κενὸν ἀνύπαρκτόν ἐστι καὶ ἐν τῆ φύσει καὶ ἐν τῷ φυσικῷ ἀριθμῷ. Παράδειγμα δὲ τούτου οὐκ ἄν ἄλλο τι εἴη ἢ ἀναρμοστία καὶ ἀσυμμετρία· πεφυγάδευται δὲ ἐκ τῶν ἀριθμῶν ἡ ἀσυμμετρία, εἰ μὴ βούλοιτό τις τὸν ἄρτιον ὡς διεχῆ λέγειν διάκενον.

Une fois établi, à l'aide de Jamblique, que, à proprement parler, le vide n'existe pas, Syrianus explique en quel sens Aristote a affirmé que pour les Platoniciens, le vide s'engendre dans les limites de la décade. Même s'il n'y a pas de modèle du vide, dit-il, toutefois les intervalles qui séparent un nombre de l'autre imitent le réceptacle de toutes les choses ( $\chi \acute{\omega} \rho \alpha$ ), qui, tout en étant vide en lui-même, a été rempli par la démiurgie intellectuelle et par le mouvement circulaire du ciel, qui, contenant et embrassant toutes les choses, empêche l'existence de tout espace vide et assure, par là, la cohérence et l'harmonie de l'univers. De la même manière, la monade, qui engendre les nombres, ne laisse aucun vide, mais remplit tous leurs réceptacles<sup>6</sup>.

Le Ps. Alexandre vise, comme d'habitude, à montrer le bien-fondé des affirmations d'Aristote. Il essaie donc d'expliquer en quel sens les Platoniciens disaient que le vide s'engendre dans les limites de la décade : les intervalles qui séparent l'un de l'autre deux nombres pairs ou impairs, sont une image et un modèle du vide. En effet, les Pythagoriciens plaçaient le vide au-delà du ciel et affirmaient qu'il est, pour ainsi dire, respiré par le tout, ce qui fait qu'il pénètre dans le tout et sépare les choses d'ici-bas les unes des autres, comme le dit Aristote dans la *Physique*<sup>7</sup>. Ayant ainsi justifié l'affirmation doxographique d'Aristote concernant la doctrine platonicienne de la

 $^6$  Syr. 149.31-150.4 (le syntagme τὰς ἀριθμητικὰς ὑποδοχάς, à la p. 150.4, est un  $\mathit{hapax}$  ).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Le renvoi de Hayduck à *Phys.* IV 6, 213 b 22-27 est exact, comme le montrent les reprises textuelles. Ps. Alex. 771.25-27 : εἶναι γὰρ κενὸν ἐτίθεντο ἔξω τοῦ οὐρανοῦ οἰ Πυθαγόρειοι καὶ ἀναπνεόμενον ὑπὸ τοῦ παντὸς ἐπεισιέναι καὶ διακρίνειν ἀπ' ἀλλήλων τὰ τῆδε. *Phys.* IV 6, 213 b 22-27 : εἶναι δ' ἔφασαν καὶ οἱ Πυθαγόρειοι κενόν, καὶ ἐπεισιέναι αὐτὸ τῷ οὐρανῷ ἐκ τοῦ ἀπείρου πνεύματος ὡς ἀναπνέοντι καὶ τὸ κενόν, δ διορίζει τὰς φύσεις, ὡς ὄντος τοῦ κενοῦ χωρισμοῦ τινος τῶν ἐφεξῆς καὶ [τῆς] διορίσεως.

génération du vide, le Ps. Alexandre soulève la question suivante : en quel sens les intervalles séparant les nombres pairs sont-ils vides et non pas remplis par les nombres impairs<sup>8</sup>? La réponse<sup>9</sup> consiste à dire que, suivant les Platoniciens, les nombres pairs, engendrés par la dyade indéfinie, sont en eux-mêmes et séparés des nombres impairs. Il s'ensuit que tout nombre pair se trouve entre deux nombres pairs. A leur tour, les nombres impairs, engendrés par l'un principiel et par la dyade indéfinie, sont, eux aussi, en eux-mêmes et séparés des nombres pairs. Les nombres pairs et les nombres impairs constituent donc deux séries parallèles, qui ne sont pas intégrées l'une à l'autre. La conclusion est que, comme rien n'existe inutilement, le vide qui existe dans les nombres est l'image et le modèle du vide (παράδειγμα τοῦ κενοῦ)<sup>10</sup>.

Bien que l'exégèse du Ps. Alexandre soit tout à fait différente de celle de Syrianus, elle utilise la même expression jamblichéenne : παράδειγμα τοῦ κενοῦ¹¹. Mais, alors que Syrianus cite explicitement et précisément sa source (le livre V du *Recueil* de Jamblique), la citation du Ps. Alexandre est tacite. En outre, — et c'est là la différence la plus importante —, alors que Syrianus a recours à Jamblique pour soutenir, avec lui et contre Aristote, que le vide n'existe pas dans les nombres (sauf dans un sens indirect et dérivé), l'expression jamblichéenne est utilisée par le Ps. Alexandre dans le sens opposé à celui du passage de Jamblique, car il soutient, contre l'avis de Jamblique, l'existence du vide dans les nombres.

Or, si l'on suppose, avec L. Tarán, que le Ps. Alexandre est la source de Syrianus et que Syrianus l'utilise dans la conviction qu'il s'agit du commentaire authentique d'Alexandre d'Aphrodise, voici comment il faudrait reconstituer les choses : pour expliquer l'affirmation d'Aristote selon laquelle les Platoniciens engendrent le vide dans les limites de la décade, le Ps. Alexandre a recours à un texte de Jamblique qui dit exactement le contraire ; puisqu'il ne peut utiliser ce texte dans son vrai sens, il se borne à emprunter la locution παράδειγμα τοῦ κενοῦ, sur laquelle il forge les locutions analogues παράδειγμα τῆς ἀναλογίας, παράδειγμα περιττοῦ¹², en complétant ainsi la triade citée par Aristote (τὸ κενόν, ἡ ἀναλογία, τὸ περιττόν).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ps. Alex. 771.27-29.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ps. Alex. 771.29-36.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Ps. Alex. 771.36-38.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Ps. Alex. 771.22.25.38.

<sup>12</sup> Ps. Alex. 771.3.7.22-23.

Syrianus, quant à lui, tout en étant convaincu que ce commentaire qui lui fournit de si longs passages, est le commentaire d'Alexandre d'Aphrodise, ne s'étonne aucunement d'y trouver une citation implicite de Jamblique. Au contraire, il pense l'exploiter dans le sens opposé à celui de "Alexandre" et, guidé par la seule locution παράδειγμα τοῦ κενοῦ, il arrive à répérer le texte précis de Jamblique d'où elle est tirée. C'est ainsi qu'il propose son exégèse antiaristotélicienne, tout à fait cohérente avec la négation jamblichéenne du vide. Il s'agit, on le voit, d'une explication paradoxale des données textuelles. En revanche, il est tout à fait naturel et logique de penser que, pour réfuter Aristote, Syrianus a eu recours à Jamblique (dont il s'est justement servi ailleurs) et que le Ps. Alexandre, pour pouvoir utiliser le passage de Syrianus, l'a purifié de toute intention polémique<sup>13</sup>, en supprimant le nom de Jamblique et la référence précise au Recueil, et en réduisant la citation à la seule expression παράδειγμα τοῦ κενοῦ, qui, hors de son contexte, a perdu sa signification originaire. Une telle interprétation des textes est aussi confirmée par le fait qu'aucune autre citation de Jamblique, ni explicite ni implicite, ne se trouve chez le Ps. Alexandre<sup>14</sup>, alors que les citations explicites de Jamblique chez Syrianus sont au nombre de sept, dont deux contiennent un renvoi précis au Recueil<sup>15</sup>. Il est donc très difficile de croire que cette citation du livre V du Recueil de Jamblique ait été suggérée à Syrianus, qui connaît parfaitement ce texte, par la citation unique, déguisée et interprétée de travers par le Ps. Alexandre, qui, lui, ne cite jamais Jamblique.

<sup>13</sup> C'est une des caractéristiques du commentaire du Ps. Alexandre : donner, dans tous les cas, une justification du texte d'Aristote. Cf. aussi *infra*, p. 32, n. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Cette citation de Jamblique chez le Ps. Alexandre n'avait pas été remarquée jusqu'ici. C'est pourquoi L. Tarán affirme, p. 230, n. 43: « There is no evidence to date the Ps.-Alexander beyond saying that he must have lived later (probably considerably later) than Alexander and that he cannot be later than Syrianus ». Il aurait été possible d'affirmer en toute sûreté que le Ps. Alexandre était postérieur à Jamblique.

 $<sup>^{15}</sup>$  Syr. 8.18, 26.23, 38.38, 46.24, 103.6-7 (ταῖς τε Νικομάχου συναγωγαῖς τῶν Πυθαγορείων δογμάτων καὶ ταῖς τοῦ θείου Ἰαμβλίχου περὶ αὐτῶν τούτων πραγματείαις), 114.8, 140.15 (ὁ θεῖος Ἰάμβλιχος ἐν ἑβδόμη βίβλφ τῆς τῶν Πυθαγορείων δογμάτων συναγωγῆς). A ces citations explicites il faut ajouter le long passage Syr. 101.29-102.35 = Jamblique, De comm. math. scientia, p. 3.7-8.4 Festa (cf. infra, p. 67, n. 154).

# (b) Les poèmes orphiques (Syr. 182.9-28 = Ps. Alex. 821.5-21)

Svr. 182.9-21 έκεῖνοι γὰρ Νύκτα μὲν καὶ Οὐρανόν φασι βασιλεύειν καὶ πρὸ τούτων <1> τὸν μέγιστον αὐτῶν πατέρα « τὸν τόθ' ἐλὼν διένειμε θεοῖς θνητοῖσί τε κόσμον | οδ πρῶτος βασίλευσε περικλυτός 'Ηρικεπαῖος » <fr. 108 K>, <2> μεθ' δν ή Νὺξ « σκῆπτρον ἔχουσ' ἐν γερσίν <άριπρεπές> 'Ηρικεπαίου » <fr. 102 K>, <3> μεθ' ἣν ὁ Οὐρανός, « δς πρῶτος βασίλευσε θεῶν μετὰ μητέρα Νύκτα » <fr. 111 K>. [4] Τὸ δὲ Χάος ὑπὲρ τὴν τοῦ βασιλεύοντός έστι σχέσιν: <5> τὸν δὲ Δία οὐ πρῶτον ἀλλὰ πέμπτον βασιλέα σαφῶς ὀνομάζουσιν οἱ πρὸς αὐτὸν παρά τῆς Νυκτός δοθέντες γρησμοί· « ἀθανάτων βασιλῆα θεῶν πέμπτον σε γενέσθαι » <fr. 107 K>.

Ps. Alex. 821.11-20 καὶ ἐπεὶ <1> πρῶτον μὲν κατ' 'Ορφέα τὸ Χάος γέγονεν, <2> εἶθ' ὁ 'Ωκεανός, <3> τρίτον Νύξ, <4> τέταρτον ὁ Οὐρανός, <5> εἶτ' « ἀθανάτων βασιλεύς θεῶν » <fr. 107 Κ> ὁ Ζεύς, δῆλον ὅτι καὶ οδτος τὸν Δία [...] ὕστερον νομίζει καὶ τοῦ Χάους καὶ τοῦ 'Ωκεανοῦ καὶ τῆς Νυκτός καὶ τοῦ Οὐρανοῦ, ἤτοι τοῦ κόσμου. 'Αλλ' οδτοι μέν, φησίν, οί ποιηταί διὰ τὸ μεταβάλλειν καί άλλοτε άλλους ποιείν τούς ἄργοντας τῶν ὄντων (<1> πρῶτον μέν γάρ «βασίλευσε περικλυτός 'Ηρικαπαῖος » <fr. 108 K>, φησὶν ἡ ποίησις, <2> μεθ' ὃν Νὺξ « σκῆπτρον ἔχουσ' ἐν χερσὶν ἀριπρεπὲς Ἡρικαπαίου » < fr. 102 K>, <3> μεθ' ἣν Οὐρανός, « ὃς πρῶτος βασίλευσε θεῶν μετὰ μητέρα Νύκτα ») <fr. 111 K>.

Ces deux passages parallèles se rapportent à Met. N 4, 1091 b 4-6 :

βασιλεύειν καὶ ἄρχειν φασὶν οὐ τοὺς πρώτους, οἶον νύκτα καὶ οὐρανὸν ἢ χάος ἢ ἀκεανόν, ἀλλὰ τὸν Δία.

Le problème que discute Aristote est le suivant : le Bien et le Beau sont-ils des principes, ou bien se manifestent-ils après les principes ? Pour réfuter la doctrine selon laquelle les principes s'identifient au Bien, Aristote invoque le témoignage des poètes anciens, qui auraient affirmé que ce ne sont pas les divinités primordiales qui règnent, à savoir la Nuit et le Ciel, ou le Chaos ou l'Océan, mais Zeus. Cela implique que le Bien, à qui convient le règne, ne se manifeste pas en même temps que les principes, mais leur est postérieur.

Syrianus veut réfuter cette interprétation des théogonies poétiques, en montrant que, à la différence de ce qu'affirme Aristote, Zeus n'est que le dernier à régner. Avant lui, d'autres règnes se sont succédés, d'autres divinités plus anciennes que lui ont exercé leur pouvoir sur l'univers. Cela signifie que le Bien, symbolisé par la royauté, coïncide avec le principe, puisque la première divinité qui se manifeste est la première qui règne. A cette fin, Syrianus expose la succession des règnes divins selon les "théologiens", c'est-à-dire selon les *Discours* 

sacrés en 24 rhapsodies<sup>16</sup>. A chaque règne Syrianus associe une citation orphique :

- 1° Ériképaios (= Phanès) : τὸν τόθ' ἑλὼν διένειμε θεοῖς θνητοῖσί τε κόσμον, | οὖ πρῶτος βασίλευσε περικλυτὸς Ἡρικεπαῖος (fr. 108 Kern = Syr. 182.12-13).
- $2^{\circ}$  la Nuit : σκῆπτρον ἔχουσ' ἐν χερσὶν <ἀριπρεπὲς> Ἡρικεπαίου (fr. 102 Kern = Syr. 182.15).
- $3^\circ$ le Ciel : δς πρῶτος βασίλευσε θεῶν μετὰ μητέρα Νύκτα (fr. 111 Kern = Syr. 182.17).
- [4° le Chaos : étant identifié à la Dyade<sup>17</sup>, le Chaos est au-delà de la royauté. Aucune citation].
- $5^\circ$  Zeus : ἀθανάτων βασιλῆα θεῶν πέμπτον σε γενέσθαι (fr. 107 Kern = Syr. 182.21).

Sur la base de ces citations, Syrianus peut conclure à l'accord entre l'enseignement d'Orphée, c'est-à-dire des théologiens les plus anciens, et la vérité philosophique. C'est là, on le sait, une des notions-clés de son exégèse<sup>18</sup>. Son texte est parfaitement clair et cohérent.

Le passage du Ps. Alexandre suggère les remarques suivantes :

- Le Ps. Alexandre présente deux successions "orphiques" :
- (1) Ps. Alex. 821.11-16: 1° Chaos, 2° Océan, 3° Nuit, 4° Ciel, 5° Zeus. Cette succession, que le Ps. Alexandre présente comme étant orphique, n'est que la simple répétition de l'énumération d'Aristote: 1° la Nuit et 2° le Ciel, ou bien 3° le Chaos ou bien 4° l'Océan, à laquelle deux modifications ont été apportées: (i) l'ordre de l'énumération est 3°, 4°, 1°, 2°. (ii) Aristote ne dresse aucunement une succession chronologique de divinités, mais se borne à donner des exemples de divinités primordiales que les poètes ont chantées: la Nuit et le Ciel, ou bien le Chaos ou bien l'Océan. Ces exemples

<sup>16</sup> Cet ouvrage, composé aux I<sup>er</sup>-II<sup>e</sup> siècles de notre ère, constitue le texte orphique de référence pour tous les philosophes néoplatoniciens (cf. M. L. West, The Orphic Poems, Oxford 1983, p. 227-258; L. Brisson, « Orphée et l'Orphisme à l'époque impériale. Témoignages et interprétations philosophiques, de Plutarque à Jamblique », dans L. Brisson, Orphée et l'Orphisme dans l'Antiquité gréco-romaine, Aldershot 1995, Étude IV, p. 2885-2897). Sur les règnes orphiques, cf. L. Brisson, « Proclus et l'Orphisme », ibid., Étude V, p. 54-63.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> De même que le Chaos est identifié à la Dyade, l'Éther est identifié à la Monade et Chronos au premier principe (cf. L. Brisson, « Proclus et l'Orphisme », cit., p. 70-71).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Cf. H. D. Saffrey, « Accorder entre elles les traditions théologiques : une caractéristique du néoplatonisme athénien », dans *On Proclus and his Influence in Medieval Philosophy*, ed. by E. P. Bos and P. A. Meijer, Leiden-New York-Köln 1992, p. 35-50.

deviennent, chez le Ps. Alexandre, une succession de divinités orphiques. Mais c'est, de toute évidence, une succession fausse à cause de la présence d'Océan. Ce nom a été sans doute suggéré à Aristote par deux vers de l'Iliade: 'Ωκεανοῦ ός περ γένεσις πάντεσσι τέτυχται (XIV 246) et 'Ωκεανόν τε, θεῶν γένεσιν, καὶ μητέρα Τηθύν (XIV 302). Dans la théogonie orphique, Océan est un des sept Titans engendrés par Ouranos et par Gaia, qui sont, à leur tour, engendrés par la Nuit et par Phanès, dont la Nuit est, en même temps, la mère, l'épouse et la fille. Dans aucun des fragments orphiques qui en font mention, Océan n'occupe la position que lui assigne le Ps. Alexandre. Le passage Ps. Alex. 821.11-13 est donc le seul texte qui place l'Océan au sommet de la succession des règnes orphiques, à savoir à la deuxième place, aussitôt après le Chaos et avant la Nuit. Il me semble donc évident que le Ps. Alexandre n'a fait que donner à l'énumération d'Aristote la forme d'une succession orphique. Puisqu'Aristote mentionne l'Océan après le Chaos, voilà que chez le Ps. Alexandre, l'Océan se trouve à occuper la deuxième place après le Chaos. Force est donc de conclure que le Ps. Alexandre ne puise ici à aucune source orphique : la présence d'Océan en cette position, due simplement à une remaniement malhabile du passage aristotélicien, dénonce l'ignorance totale de la théogonie orphique de la part du Ps. Alexandre<sup>19</sup>.

- (2) Ps. Alex. 821.16-21: La seconde succession coïncide avec celle de Syrianus, à cette exception près que le Ps. Alexandre ne cite que les trois premiers termes: 1° Ériképaios, 2° Nuit, 3° Ciel. Le Chaos et Zeus, cités dans la première succession, ont été omis. Le Ps. Alexandre ne semble pas se rendre compte que les deux successions ne s'accordent pas entre elles, ce qui révèle, encore une fois, l'incompétence avec laquelle il se sert des textes orphiques.
- De même que le passage précédent constituait la seule citation jamblichéenne du Ps. Alexandre, à laquelle s'opposaient les six citations de Syrianus, de même ce passage-ci constitue la seule citation orphique du Ps. Alexandre, à laquelle s'opposent les nombreux fragments et témoignages orphiques cités par Syrianus<sup>20</sup>. Cela signifie

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Ce passage du Ps. Alexandre, qui figure dans le fr. 107 Kern avec celui de Syrianus, que Kern pense dépendre du Ps. Alexandre, ne devrait, en tout état de cause, pas être accueilli dans un recueil des fragments orphiques.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Syr. 10.4 (fr. 66 Kern), 11.35 (fr. 29), 26.23 (fr. 180 et 192), 43.6 (fr. 29), 43.12 (fr. 66), 43.23 (fr. 68), 43.30 (fr. 66), 103.20 (fr. 317), 106.14 (fr. 315), 122.29 (fr. 317), 140.10 (fr. 315), 147.29 (fr. 315), 182.12-13 (fr. 108), 182.15 (fr. 102), 182.17 (fr. 111), 182.21 (fr. 107).

que le Ps. Alexandre ne cite ni Jamblique ni les poèmes orphiques de manière autonome, car non seulement ses citations sont isolées, mais elles coïncident avec des citations de Syrianus<sup>21</sup> et, en plus, elles sont employées à contresens.

- L'hypothèse de L. Tarán, selon laquelle Syrianus utiliserait le commentaire du Ps. Alexandre dans la conviction de lire celui d'Alexandre d'Aphrodise, se heurte au même genre de difficulté qu'on a déjà mentionnée à propos de la citation de Jamblique : comment Syrianus aurait-il pu regarder comme étant d'Alexandre d'Aphrodise un texte qui citait Jamblique et les poèmes orphiques ? En effet, de même que, dans le cas de Jamblique, la chronologie aurait évidemment empêché Syrianus de penser qu'il avait affaire au commentaire d'Alexandre, de même, dans le cas des poèmes orphiques, il aurait été inquiété par la place d'Océan dans la hiérarchie orphique.
- Les citations des fr. 107 et 108 Kern sont plus étendues chez Syrianus que chez le Ps. Alexandre. Comment interpréter cette donnée?

#### Fr. 107 Kern

Syr. 182.18-21: τὸν δὲ Δία οὐ πρῶτον ἀλλὰ πέμπτον βασιλέα σαφῶς ὀνομάζουσιν οἱ πρὸς αὐτὸν παρὰ τῆς Νυκτὸς δοθέντες χρησμοί· « ἀθανάτων βασιλῆα θεῶν πέμπτον σε γενέσθαι ».

Ps. Alex. 821.11-13: καὶ ἐπεὶ πρῶτον μὲν κατ' 'Ορφέα τὸ Χάος γέγονεν, εἶθ' ὁ 'Ωκεανός, τρίτον Νύξ, τέταρτον ὁ Οὐρανός, εἶτ' « ἀθανάτων βασιλεὺς θεῶν » ὁ Ζεύς.

Si vraiment Syrianus dépend du Ps. Alexandre, il faut imaginer qu'en lisant le texte du Ps. Alexandre, Syrianus a reconnu dans l'épithète ἀθανάτων βασιλεὺς θεῶν une citation orphique. Bien qu'il connaisse très bien les textes orphiques, on peut s'étonner du fait qu'une épithète si banale, quoique non homérique<sup>22</sup>, lui ait suggéré la

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Dans le fr. 102 Kern, Syr. 182.15 omet ἀριπρεπές, que Kroll ajoute sur la base du Ps. Alex. 821.19. On pourrait croire que cette omission de Syrianus, absente chez le Ps. Alexandre, constitue un démenti de la thèse selon laquelle Syrianus est la source du Ps. Alexandre. Mais il s'agit d'un élément trop isolé par rapport à tous les autres indices fournis par la comparaison de ces deux textes, d'autant plus qu'on peut très bien expliquer cette omission par une simple faute de la tradition manuscrite de Syrianus. Cela montre, d'ailleurs, l'importance du Ps. Alexandre dans l'établissement du texte de Syrianus, dont la tradition manuscrite est, en général, assez médiocre.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Cf. Hésiode, *Théog.* 886: Ζεὺς δὲ θεῶν βασιλεύς, 923: θεῶν βασιλῆι καὶ ἀνδρῶν (voir le commentaire de M. L. West aux vers 883 et 886 dans son *Hesiod*,

citation complète, d'autant plus que le nominatif βασιλεύς, dans lequel le Ps. Alexandre est obligé de transformer l'accusatif du texte original, a altéré la structure métrique, en sorte que l'expression άθανάτων βασιλεύς θεῶν ne peut plus constituer le premier hémistiche d'un hexamètre. En outre, la citation de ce fragment, parfaitement nécessaire et bien adaptée au texte de Syrianus, est tout à fait incohérente avec le texte du Ps. Alexandre. Elle sert en effet à Syrianus à démontrer que Zeus n'a été que le cinquième à régner, alors que chez le Ps. Alexandre, elle se réduit quasiment à une épithète ornementale. Il faudrait donc imaginer que c'est cette épithète, à l'apparence innocente, tirée d'un vers orphique complètement déguisé, qui a amené Syrianus à trouver le vers orphique sur leguel se fonde toute sa réfutation de ce texte d'Aristote<sup>23</sup>. Le passage d'une épithète banale à la citation d'un texte essentiel à l'argumentation semble être bien plus difficile que le passage inverse, que l'on peut reconstituer comme suit : pour montrer, contre Aristote, que le règne de Zeus n'a pas été le premier, Syrianus cite le vers ἀθανάτων βασιλῆα θεῶν πέμπτον σε γενέσθαι; le Ps. Alexandre, ne pouvant évidemment pas reprendre la citation tout entière, parce qu'elle va dans le sens contraire à celui de son exégèse philoaristotélicienne, laisse tomber le second hémistiche πέμπτον σε γενέσθαι. La citation est ainsi camouflée et rendue inoffensive, tout en étant utilisée par le Ps. Alexandre à ses fins propres : il ne peut assigner à Zeus la cinquième place dans sa première succession que parce qu'il connaît le vers tel qu'il est chez Syrianus.

# Fr. 108 Kern

Syr. 182.12-13 : τὸν τόθ' ἑλὼν διένειμε θεοῖς θνητοῖσί τε κόσμον, | οὖ πρῶτος βασίλευσε περικλυτὸς 'Ηρικεπαῖος.

Ps. Alex. 821.17-18 : πρῶτον μὲν γὰρ βασίλευσε περικλυτὸς Ἡρικαπαῖος.

Theogony, Oxford 1971, p. 399, 403).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Il faut aussi remarquer que l'identification de ce fragment est absolument précise chez Syrianus, qui l'introduit comme « les oracles donnés par la Nuit à Zeus ». Il se réfère au mythe orphique selon lequel la Nuit enseigna à Zeus la manière de s'emparer du pouvoir de son père Cronos et de devenir le cinquième roi : lorsque Cronos sera ivre de miel, Zeus devra le lier et le châtrer (fr. 154 Kern : cf. L. Brisson, « Orphée et l'Orphisme », cit., p. 2888-2889). Très probablement, le vers cité par Syrianus se trouvait tout près du fr. 154 Kern. Il devrait donc constituer un fragment autonome.

De nouveau, si Syrianus lisait le texte du Ps. Alexandre, pourquoi a-til voulu compléter la citation par l'addition du premier vers ? La citation du Ps. Alexandre suffisait parfaitement à montrer que le premier règne avait appartenu à Ériképaios. Il est par contre plus vraisemblable que la citation, complète chez Syrianus, ait été abrégée par le Ps. Alexandre. Il est aussi intéressant de remarquer que l'attribution du Ps. Alexandre :  $\phi \eta \sigma i v \dot{\eta} \pi o i \eta \sigma i \zeta$  (p. 821.18) est si vague qu'on est amené à croire qu'il n'a aucune idée de l'origine de ces textes²4.

En conclusion, dans les deux exemples que l'on vient d'examiner, le texte de Syrianus est parfaitement cohérent et bien agencé, les citations sont absolument requises par le contexte, identifiées avec précision et plus étendues que chez le Ps. Alexandre. En revanche, le texte de celui-ci dénonce une ignorance profonde de la théogonie orphique, les citations vont dans le sens contraire à l'exégèse proposée, et sont identifiées de manière très vague. Les deux citations sont tout à fait isolées chez le Ps. Alexandre, alors que, chez Syrianus, elles font partie d'un ensemble assez important de citations jamblichéennes et orphiques, signe évident du fait que les deux citations sont normales et naturelles chez Syrianus, alors qu'elles sont exceptionnelles chez le Ps. Alexandre. On a souligné aussi que la présence d'une citation de Jamblique chez le Ps. Alexandre (citation que Syrianus aurait reconnue et identifiée) rend absurde l'idée que Syrianus aurait considéré le commentaire du Ps. Alexandre comme le commentaire authentique d'Alexandre d'Aphrodise. L'explication la plus logique est donc que le texte de Syrianus est la source (mal utilisée) du Ps. Alexandre.

# 1.2. Une élaboration maladroite du texte de Syrianus

Les deux couples de passages parallèles qui vont être examinés, présentent, malgré leur ressemblance presque parfaite, de petits détails qui montrent que le texte du Ps. Alexandre dérive de celui de Syrianus, sur lequel le Ps. Alexandre opère un "collage" qui n'est pas toujours bien réussi.

 $<sup>^{24}</sup>$  Chez les néoplatoniciens, le mot ποίησις désigne d'habitude Homère (cf. par ex. Proclus, *Theol. Plat.*, III 24, p. 86.10 ; VI 22, p. 98.1 Saffrey-Westerink ; *In Alc.* 49.21, p. 41 Segonds ; *In Tim.* I, p. 38.19 ; III, p. 116.28, 199.10 Diehl ; *In Parm.* I 701.26 ; V 1025.34-35 Cousin).

# (a) Syr. 129.15-25 = Ps. Alex. 752.33-753.8

Syr. 129.15-25
Οὐ δύναται, φησίν, εἶναι ὁ εἰδητικὸς ἀριθμός, τουτέστιν ἡ αὐτοδυὰς καὶ ἡ αὐτοτριάς, ἀσυμβλήτων ὑποτεθεισῶν τῶν μονάδων ῷ ἕπεται <τὸ> μὴ εἶναι τὸν ἀριθμὸν τὸν εἰδητικόν. <'Αλλὰ> τοῦτο μὲν ἀφῆκεν ἐπήνεγκε δὲ ὅτι κἄν τε συμβληταὶ ὧσι κἄν τε ἀσύμβλητοι αἱ μονάδες, δεῖ μὴ εἶναι τὴν αὐτοτριάδα τῷ πάντα μὲν ἀριθμὸν κατὰ πρόσθεσιν ἀριθμεῖσθαι καὶ ἀποτελεῖσθαι (οἶον τὴν δυάδα προσλαβοῦσαν μονάδα τριάδα γίγνεσθαι,

καὶ διὰ τοῦτο πολλὰς εἶναι δυάδας ἔν τε τῆ ἑξάδι καὶ ὀκτάδι καὶ δωδεκάδι, μόριόν τε εἶναι δυάδα τριάδος μὲν τὸ δίμοιρον, τετράδος δὲ τὸ ἥμισυ), τοῦ δὲ εἰδητικοῦ ἀριθμοῦ μηδὲν εἶναι [τι] τοιοῦτον· (γεννᾶται γὰρ παρ' αὐτοῖς ἐκ τῆς μονάδος καὶ τῆς ἀορίστου δυάδος, καὶ ἕκαστος αὐτῶν εἷς ἐστι καὶ εἶς οὐδεὶς ἄλλου μόριον).

Ps. Alex. 752.33-753.8 Οὐ δύναται, φησίν, εἶναι ὁ εἰδητικὸς άριθμός, τουτέστιν ή αὐτοδυὰς καὶ ή αὐτοτριάς, ἀσυμβλήτων ὑποτεθεισῶν τῶν μονάδων. ὧ ἔπεται τὸ μὴ είναι τὸν είδητικὸν ἀριθμόν. 'Αλλὰ τοῦτο μὲν ἀφῆχεν, ἐπήνεγχε δὲ ὅτι κάν τε συμβληταὶ ὧσι κάν τε άσύμβλητοι αί μονάδες, δεῖ μὴ εἶναι τὴν αὐτοτριάδα, τῶ πάντα **μὲν** άριθμὸν κατά πρόσθεσιν άριθμεῖσθαι καὶ ἀποτελεῖσθαι, οἶον τὴν δυάδα προσλαβοῦσαν μονάδα τριάδα γενέσθαι τούτων δὲ ὄντων άδύνατον την τῶν ἀριθμῶν γένεσιν είναι, ως φασιν, έχ τῆς ἀορίστου δυάδος καὶ τοῦ ἐνός, ἀλλὰ κατὰ πρόσθεσιν. ώστε άναγκαῖον πολλάς τε διὰ τοῦτο εἶναι δυάδας ἔν τε τῆ έξάδι καὶ ὀκτάδι καὶ δωδεκάδι, μόριόν τε είναι την δυάδα, τριάδος μέν τὸ δίμοιρον, τετράδος δὲ τὸ ήμισυ τοῦ <u>δὲ</u> εἰδητικοῦ ἀριθμοῦ μηδὲν εἶναι τοιοῦτον. γεννᾶται γὰρ κατ' αὐτοὺς ἐκ τῆς μονάδος καὶ τῆς άορίστου δυάδος, καὶ ἕκαστος αὐτῶν εἶς ἐστι καὶ οὐδεὶς αὐτῶν κατ' αὐτοὺς ἄλλου μόριον γίνεται.

La comparaison de ces deux passages montre, chez le Ps. Alexandre, un défaut structurel dû à la présence des mots τούτων ... ἀναγκαῖον (p. 753.1-3), qui lui sont propres. Ces mots, insérés dans le texte de Syrianus, en ont troublé l'ordre et l'équilibre syntaxique. L'argumentation de Syrianus s'exprime, en effet, dans une période très claire et très bien marquée, dont voici les étapes :

- (ll. 18-19) Thèse : δεῖ μὴ εἶναι τὴν αὐτοτριάδα.
- (II. 19-20 et 22-23): Démonstration de la thèse par la construction τῷ + infinitif causal, avec l'opposition de deux infinitifs à l'aide des particules μέν / δέ : τῷ πάντα μὲν ἀριθμὸν κατὰ πρόσθεσιν ἀριθμεῖσθαι καὶ ἀποτελεῖσθαι (II. 19-20)..., τοῦ δὲ εἰδητικοῦ ἀριθμοῦ μηδὲν εἶναι [τι] τοιοῦτον (II. 22-23). L'argument d'Aristote ainsi reconstitué est le suivant : la triade en soi ne peut pas exister, parce que tout nombre (μὲν) est produit par addition, alors que (δὲ) le nombre idéal n'est pas produit de cette manière. On complète le

syllogisme de la façon suivante : et puisque la triade en soi est un nombre idéal, la triade en soi n'existe pas.

— (Il. 20-22) οἷον ... ήμισυ: cet exemple, placé entre la phrase-μέν et la phrase-δέ, sert à éclairer la phrase-μέν, c'est-à-dire l'affirmation selon laquelle tout nombre est produit par addition. Par exemple, la triade est produite lorsqu'une unité s'ajoute à la dyade; c'est pourquoi il existe une multiplicité de dyades: celles qui sont contenues dans le nombre six, celles qui sont contenues dans le nombre huit etc.

Nous avons donc une thèse générale expliquée à l'aide d'une proposition causale exprimée par  $\tau \tilde{\varphi}$  + infinitif, composée d'une phrase- $\mu \acute{\epsilon} \nu$  (qui correspond à la prémisse majeure du syllogime) et d'une phrase- $\delta \acute{\epsilon}$  (qui correspond à la prémisse mineure), entre lesquelles est inséré un exemple visant à éclaircir la phrase- $\mu \acute{\epsilon} \nu$ .

Le texte du Ps. Alexandre est identique à celui de Syrianus sauf les mots τούτων δὲ ... ἀναγκαῖον (p. 753.1-3), qui ne se lisent pas chez Syrianus. La question se pose donc de savoir si ces mots constituent une omission de Syrianus par rapport au Ps. Alexandre, ou bien une addition du Ps. Alexandre par rapport à Syrianus. Ils reproduisent, plus ou moins à la lettre, le passage 1081 b 17-18, et s'insèrent à l'intérieur de l'exemple olov ... ກຸ່ມເວບ. En outre, alors que chez Syrianus, tout l'exemple dépend de τῷ (les infinitifs τριάδα γίγνεσθαι [1. 20], πολλάς εἶναι δυάδας [1. 21] et μόριόν τε εἶναι [1. 22] continuent de dépendre de τω), chez le Ps. Alexandre les mots τούτων δέ ... ἀναγκαῖον constituent une phrase nouvelle tout à fait indépendante de τῶ + infinitif. Cette nouvelle phrase se compose d'un génitif absolu τούτων δὲ ὄντων et d'une proposition principale infinitive ἀδύνατον ... εἶναι, à laquelle se rattache la proposition consécutive ώστε ἀναγκαῖον, qui régit les infinitifs πολλάς ... εἶναι δυάδας et μόριόν τε είναι, c'est-à-dire les infinitifs qui, chez Syrianus, dépendent de τῷ. Jusqu'ici, tout est clair. Mais les choses se compliquent lorsqu'on retrouve la phrase-δέ de Syrianus : τοῦ δὲ είδητικοῦ ἀριθμοῦ μηδὲν εἶναι τοιοῦτον. En effet, cette phrase-δέ qui, chez Syrianus, fait pendant à πάντα μὲν ἀριθμὸν κατὰ πρόσθεσιν άριθμεῖσθαι καὶ ἀποτελεῖσθαι, et constitue la prémisse mineure d'un syllogisme dont la phrase-μέν constitue la prémisse majeure, dépend, chez le Ps. Alexandre, de la proposition consécutive ώστε ἀναγκαῖον. Il est en effet impossible de penser que chez le Ps. Alexandre, la phrase-δέ puisse encore se rattacher à la phrase-μέν et dépendre, comme celle-ci, de τῷ: la présence d'une nouvelle proposition indépendante (ἀδύνατον ... εἶναι) et de la consécutive ώστε ἀναγκαῖον a brisé définitivement la liaison τῷ πάντα μὲν ἀριθμόν ... τοῦ δὲ είδητικοῦ ἀριθμοῦ. Quelles en sont les conséquences ? 1°) La phraseμέν reste dépourvue de sa phrase complémentaire. 2°) Le δέ de τοῦ δὲ είδητιχοῦ ἀριθμοῦ μηδὲν είναι τοιοῦτον n'a plus aucune raison d'être. 3°) Toute la phrase τοῦ δὲ εἰδητιχοῦ ἀριθμοῦ μηδὲν εἶναι τοιοῦτον dépend de ὧστε ἀναγκαῖον, ce qui donne un sens incompréhensible. 4°) Le syllogisme de Syrianus, simple et clair, se dissout complètement, car la prémisse mineure est désormais séparée de la majeure par une longue proposition, qui peut difficilement être interprétée comme une parenthèse entre la phrase-μέν et la phraseδέ. Si l'on imagine que Syrianus dépend du Ps. Alexandre, il faut penser que grâce à l'omission de cette phrase, Syrianus a réussi à obtenir une période bien plus claire, plus ordonnée et logiquement plus cohérente que celle de son modèle, et cela sans être obligé de faire aucune élaboration, aucun effort pour adapter et pour souder les parties qui restaient après la suppression de ces trois lignes de texte. En revanche, si Syrianus est la source du Ps. Alexandre, le texte de celui-ci s'explique aisément : sa structure étrange, forcée et peu claire est simplement due à l'insertion de la phrase qui ne se lit pas chez Syrianus. Il suffit en effet de la supprimer et tout redevient clair et logique. L'intervention, très maladroite, est évidente. C'est donc le Ps. Alexandre qui a gâté le texte de Syrianus par une addition disgracieuse, et non pas Syrianus qui a réparé le texte confus et mal bâti du Ps. Alexandre par une omission providentielle.

### (b) Syr. 154.32-155.5 = Ps. Alex. 778.8-15

Syr. 154.32-155.5 Πῶς ἔτι ταῦτα, φησίν (scil Aristote), ἐκ τῶν πολυθρυλήτων ἀρχῶν δύνανται ποιεῖν; Τί γὰρ ἐν τούτοις τὸ ὑπερέχον καὶ <τί> τὸ ἐλλεῖπον; Τὸ μὲν οὖν περὶ τῶν γωνιῶν καὶ πρόχειρόν έστιν ότι γάρ ή όρθή κατά τὴν μονάδα μᾶλλον, <u>ὀξεῖα δὲ</u> καὶ ἀμβλεῖα κατὰ τὴν ἀόριστον δυάδα, ἀφ' ῆς τό θ' ὑπερέχειν καὶ ύπερέχεσθαι, πρόδηλον. Καὶ τῶν σχημάτων δὲ τὰ μὲν τῆ ἰσότητι καὶ ταυτότητι κατεχόμενα καὶ ὁμοιότητι πρός τὴν μονάδα μᾶλλον ὁρᾶ. τὰ δὲ ἀνισότητι καὶ ἑτερότητι καὶ άνομοιότητι πρὸς τὴν δυάδα. Λέγω δὲ οὐχ ὅτι ϰτλ.

Ps. Alex. 778.8-15 Πῶς ἐκ τῶν πολυθρυλήτων αὐτῶν άρχῶν δυνήσονται ποιεῖν; Τί γὰρ ἐν τούτοις τὸ ὑπερέγον καὶ τί τὸ ἐλλεῖπον ; Τὴν μὲν **γὰρ** ὀρθὴν γωνίαν **ἔλεγον εἶναι κατὰ τὴν μονάδα**, όξεῖαν δὲ καὶ ἀμβλεῖαν κατὰ τὴν άόριστον δυάδα, άφ' ής αὐταῖς τό θ' ύπερέχειν καὶ ύπερέχεσθαι. 'Αλλά καὶ τῶν σχημάτων τὰ μὲν ἐν ἰσότητι καὶ ταυτότητι θεωρούμενα, ώς τὰ τετράγωνα καὶ τοὺς κύβους, ἐκ τῆς μονάδος ἔλεγον, τὰ δὲ ἀνισότητι καὶ έτερότητι κατεχόμενα ἐκ τῆς δυάδος. Ταῦτα δὲ πάντα πλασματώδη καὶ ἀδύνατα.

La différence entre ces deux passages, qui, pour le reste, coïncident mot à mot, consiste en ce que ce qui, chez Syrianus, représente la réponse de Syrianus lui-même à la question soulevée par Aristote (comment expliquer la génèse des angles et des figures à partir de la monade et de la dyade indéfinie?) constitue, chez le Ps. Alexandre, une opinion attribuée aux Platoniciens.

Regardons les choses de plus près. Syrianus formule d'abord l'aporie d'Aristote, M 9, 1085 a 19-20 : comment expliquer la génèse des angles et des figures à partir des principes, à savoir la monade et la dyade indéfinie ? L'aporie naît du fait que, selon Aristote (1085 a 9-19), les Platoniciens affirmaient que la ligne, la surface et le solide sont produits par les principes, à savoir par le principe d'unité, qu'ils interprétaient de plusieurs manières, et par la dyade du grand et du petit. Or, l'opposition "grand / petit", qui exprime l'opposition entre l'excès et le défaut, se réalise de manières différentes selon qu'il s'agit des lignes (long / court), des surfaces (large / étroit) ou des solides (haut / bas). Mais il est impossible de retrouver une telle opposition dans les angles et dans les figures. Il s'ensuit donc que la dyade du grand et du petit ne saurait expliquer la génèse des angles et des figures. Telle est l'aporie d'Aristote. Syrianus répond<sup>25</sup> : en ce qui concerne les angles, la réponse est facile (πρόγειρον), car il est évident que l'angle droit est plutôt apparenté à la monade, alors que les angles aigus ou obtus sont plutôt apparentés à la dyade indéfinie, d'où ils tirent leur excès et leur défaut par rapport à l'angle droit. En ce qui concerne les figures, les figures regulières, caractérisées par l'égalité, par l'identité et par la similitude, se placent plutôt du côté de la monade, alors que les figures irrégulières, caractérisées par l'inégalité, par l'altérité et par la dissimilitude, se placent plutôt du côté de la dyade<sup>26</sup>. Voilà donc comment les principes expliquent la génèse des angles et des figures. A ce moment, Syrianus éprouve le besoin de préciser sa pensée : Λέγω δὲ οὐχ ὅτι... Lorsqu'il affirme qu'il existe des figures qui se rangent plutôt du côté de la monade, et des figures qui se rangent plutôt du côté de la dyade indéfinie, il ne veut pas dire par là qu'elles sont engendrées seulement par un des deux principes, car ils agissent toujours de concert. Ce qu'il veut dire, c'est que dans certaines figures ou angles, on remarque la prédominance de l'un des deux principes, de la même manière que, bien que tous les nombres soient engendrés par les deux principes, les

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Syr. 154.33-155.2.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Syr. 155.2-4.

nombres impairs sont dominés par la monade, et les nombres pairs par la dyade. On reconnaît, dans cette précision de Syrianus, la doctrine pythagoricienne des deux séries des contraires, intégrée à la doctrine néoplatonicienne des principes.

Si l'on examine le passage du Ps. Alexandre, on s'aperçoit que la réponse de Syrianus à l'aporie d'Aristote constitue ici l'opinion des Platoniciens, contre laquelle est dirigée l'aporie d'Aristote : Τὴν μὲν γάρ ὀρθὴν γωνίαν ἔλεγον εἶναι κατὰ τὴν μονάδα (p. 778.10 ss.), ἐκ τῆς μονάδος ἔλεγον (p. 778.14). En outre, à la place de l'explication : Λέγω δὲ οὐχ ὅτι..., par laquelle Syrianus prévient toute interprétation incorrecte de sa réponse, on trouve, chez le Ps. Alexandre, la phrase : Ταῦτα δὲ πάντα πλασματώδη καὶ ἀδύνατα, par laquelle il liquide l'opinion des Platoniciens<sup>27</sup>. Un détail intéressant est constitué par le γάρ de Syr. 154.34 (ὅτι γὰρ ἡ ὀρθἡ...) = Ps. Alex. 778.10 (Τὴν μὲν γὰρ ὀρθὴν...). Chez Syrianus, ce γάρ explique la phrase: Τὸ μὲν οὖν περὶ τῶν γωνιῶν καὶ πρόγειρόν ἐστιν (p. 154.33-34) : en ce qui concerne les angles, la solution est facile à trouver, car l'angle droit etc. Chez le Ps. Alexandre, puisque la phrase : Τὸ μὲν οὖν περὶ τῶν γωνιῶν καὶ πρόγειρόν ἐστιν manque, le γάρ se réfère nécessairement à l'aporie d'Aristote, comme si l'aporie était dictée justement par cette opinion des Platoniciens. Mais la raison de l'aporie a été déjà donnée : Τί γὰρ ἐν τούτοις τὸ ὑπερέχον καὶ τί τὸ έλλεῖπον; (p. 778.9-10). Le second γάρ du Ps. Alexandre n'a pas de sens, parce qu'il fait d'une réponse à l'aporie, la cause de l'aporie elle-même. C'est comme si Aristote avait été amené à formuler cette aporie par le fait que les Platoniciens affirmaient qu'il y a des angles et des figures qui sont apparentés plutôt à la monade, et d'autres qui le sont plutôt à la dyade. Mais une telle opinion constitue, logiquement, déjà une réponse à l'aporie. Elle ne saurait en être la cause. Le texte du Ps. Alexandre est, encore une fois, incohérent et obscur. En revanche, tout est logique et cohérent chez Syrianus, où le γάρ est strictement requis par le contexte : Τὸ μὲν οὖν ... πρόχειρόν ἐστιν· ὅτι γάρ ἡ ὀρθή ... πρόδηλον (p. 154.33-155.2). Il sert en effet à justifier πρόχειρον: la solution est facile (πρόχειρον) car (γάρ) il est tout à fait évident (πρόδηλον) que etc. Le texte du Ps. Alexandre s'explique

 $<sup>^{27}</sup>$  Cette phrase est tirée d'Aristote et est typique de sa polémique anti-platonicienne : cf. M 7, 1081 b 29-30 (πάντα γὰρ ταῧτ' <ἄτοπά> ἐστι καὶ πλασματώδη), 1082 b 1-3 (ὅλως δὲ τὸ ποιεῖν τὰς μονάδας διαφόρους ὁπωσοῦν ἄτοπον καὶ πλασματῶδες — λέγω δὲ πλασματῶδες τὸ πρὸς ὑπόθεσιν βεβιασμένον), M 9, 1085 a 14-15 (καὶ ἐν τούτοις δὲ μυρία φαίνεται τά τε ἀδύνατα καὶ τὰ πλασματώδη καὶ τὰ ὑπεναντία πᾶσι τοῖς εὐλόγοις).

bien à partir de celui de Syrianus : intéressé à défendre Aristote, le Ps. Alexandre transforme la réponse de Syrianus en une opinion des Platoniciens: pour faire cela, il supprime la phrase qui introduit la solution de Syrianus : Τὸ μὲν οὖν ... πρόγειρόν ἐστιν. Cette suppression entraîne la présence du double γάρ: Τί γὰρ ἐν τούτοις...; Τὴν μὲν γὰρ ὀρθὴν γωνίαν ἔλεγον εἶναι, qui rend son texte si ambigu. Pourquoi Aristote aurait-il soulevé cette aporie, s'il connaissait déjà la réponse de ses adversaires? Naturellement, toute la partie la plus personnelle de la réponse de Syrianus (Λέγω δὲ οὐγ ὅτι...) a été supprimée et remplacée par une formule générique (Ταῦτα δὲ πάντα πλασματώδη καὶ ἀδύνατα). En revanche, si l'on imagine que le Ps. Alexandre est la source de Syrianus, on ne comprend pas pourquoi Syrianus se serait approprié l'opinion des Platoniciens jusqu'à en faire sa propre réponse à Aristote. Qu'il s'agisse de la réponse personnelle de Syrianus, et non pas d'une opinion anonyme déjà attestée avant Aristote, comme le veut le texte du Ps. Alexandre, est suggéré par le fait qu'elle attribue l'ισότης, la ταὐτότης et l'όμοιότης à la monade, l'άνισότης, l'έτερότης et l'άνομοιότης à la dyade, selon un schéma typique de la doctrine néoplatonicienne des principes chez Syrianus et chez Proclus<sup>28</sup>. On remarquera aussi que l'adjectif πολυθούλητος (Syr. 154.32 = Ps. Alex. 778.9) ne se rencontre qu'une seule fois chez le Ps. Alexandre, alors qu'il est attesté trois fois chez Syrianus<sup>29</sup>. Si le Ps. Alexandre l'emploie ici, c'est parce qu'il le trouve chez Syrianus, de même que ses citations uniques de Jamblique et des poèmes orphiques coïncident avec des citations de Syrianus. Ce phénomène des occurrences uniques dans des passages parallèles suggère, à mon avis, que l'occurrence unique est due au recours à une source où ce terme ou ce texte sont utilisés de manière habituelle.

# 1.3 Une glose au texte de Syrianus

On a vu que le texte du Ps. Alexandre s'explique très souvent comme une réaction assez maladroite au texte de Syrianus. Dans ce paragraphe, je voudrais mettre en évidence un caractère complémentaire

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Cf. C. D'Ancona et C. Luna, « La doctrine des principes : Syrianus comme source textuelle et doctrinale de Proclus », dans *Proclus et la Théologie Platonicienne*. Actes du Colloque International de Louvain (13-16 mai 1998). En l'honneur de H. D. Saffrey et L. G. Westerink †, éd. par A.-Ph. Segonds et C. Steel, Leuven-Paris 2000, p. 189-278.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Syr. 84.16, 105.25, 154.32.

du texte du Ps. Alexandre : il développe et glose le texte de Syrianus afin de le rendre plus clair et plus explicite. Les moyens par lesquels il y parvient sont essentiellement au nombre de deux : (i) il remplace les pronoms démonstratifs par leurs référents, (ii) il insère des phrases explicatives, qui sont le plus souvent introduites par  $\gamma \acute{\alpha} \rho$ . Voici les exemples les plus significatifs du premier point.

Syr. 83.36-38 καὶ προκείσθω μὲν αὐτῷ τὰ τρία προβλήματα, εἰ ἔστι τὰ μαθήματα καὶ πῶς ἐστιν, εἰ εἰσὶν αὶ ἰδέαι καὶ ὁ τῶν ἰδεῶν ἀριθμός, εἰ ἀρχαὶ ταῦτα τῶν ὄντων.

Ps. Alex. 722.9-12 ζητῶν πάνυ ἐντρεχέστατα εἰ ἔστι τὰ μαθήματα καὶ πῶς ἐστιν, εἰ εἰσὶν αἱ ἰδέαι καὶ ὁ τῶν ἰδεῶν ἀριθμός, καὶ τρίτον εἰ τῶν ὄντων ἀρχαί εἰσιν αἱ ἰδέαι καὶ οἱ ἀριθμοί.

Au ταῦτα de Syrianus correspond αἱ ἰδέαι καὶ οἱ ἀριθμοί chez le Ps. Alexandre. Si celui-ci était la source de Syrianus, pourquoi ce dernier, tout en étant en train de recopier fidèlement son modèle, aurait-il abrégé l'expression si explicite αἱ ἰδέαι καὶ οἱ ἀριθμοί par le démonstratif ταῦτα? En revanche, le remplacement du pronom démonstratif par son référent est un procédé mécanique qui s'accorde bien avec la reprise littérale du modèle. Le même raisonnement s'applique à tous les cas de ce genre. Dans ce cas particulier, on remarquera encore, chez le Ps. Alexandre, l'addition de καὶ τρίτον, qui vise, elle aussi, à faciliter la compréhension du texte.

Syr. 95.19-22 ὅταν γὰρ λέγωμεν « τὰ ἰσοταχῶς κινούμενα ἐν ἴσφ χρόνφ τὸ αὐτὸ διάστημα διέξεισιν », οὐδὲν μὲν ἀπτόμεθα τῶν ὑποκειμένων πραγμάτων, ἀλλὰ περὶ τῆς κινήσεως αὐτῶν διαλεγόμεθα μόνης, οὐ μὴν διὰ τοῦτο καὶ κίνησιν εἶναι κεχωρισμένην ὑπολαμβάνομεν. Ps. Alex. 734.36-735.3 λέγομεν γὰρ καὶ δεικνύομεν ὅτι τὰ ἰσοταχῶς κινούμενα ἐν ἴσφ χρόνφ τὸ αὐτὸ διάστημα διέξεισιν, οὐδὲν ἀπτόμενοι τῶν ὑποκειμένων πραγμάτων, ἀλλὰ περὶ τῆς κινήσεως αὐτῶν μόνης διαλεγόμεθα, καὶ ὅμως οὐ διὰ τὸ μὴ ἄπτεσθαι τῶν ὑποκειμένων ὑπολαμβάνομεν εἶναι κίνησιν κεγωρισμένην.

Le remplacement de τοῦτο par τὸ μὴ ἄπτεσθαι τῶν ὑποκειμένων fait aussi perdre la syntaxe élégante de Syrianus : « ce n'est pas pour autant que nous admettons... ».

Syr. 99.27 <u>ὑπάρχει γὰρ</u> **αὐτῷ** καὶ **ταῦτα**. Ps. Alex. 739.6-7 <u>ὑπάρχει γὰρ</u> τῷ ἀνθρώπῳ οὐ μόνον τὸ μοναδικὸν καὶ ἄτομον, ἀλλὰ καὶ τὸ πάντη διαστατόν.

Cet exemple appartient à un parallèle très étendu : Syr. 99.17-31 = Ps. Alex. 738.24-739.12, mais nous ne citons que ce court passage, qui présente un double remplacement du démonstratif et montre clairement comment le Ps. Alexandre développe le texte de son modèle.

Syr. 138.16 ὑπάρξει δὲ αὐτοῖς **τοῦτο**. Ps. Alex. 762.5-6  $\frac{\dot{\nu}\pi\dot{\alpha}\rho\xi\epsilon_{\rm L}}{\delta\dot{\epsilon}} \frac{\partial\dot{\epsilon}}{\alpha\dot{\nu}\tau\dot{\alpha}\dot{\epsilon}_{\rm L}}$  τὸ μὴ μέρη εἶναι ἄλλων ἀριθμῶν.

Exemple analogue au précédent.

Syr. 154.8-9 ταῦτα γὰρ εἴδη ἐκάλουν τοῦ μεγάλου καὶ μικροῦ τοῦ ἐν τῆ ἀορίστῳ δυάδι.

Ps. Alex. 777.14-15 ταῦτα γὰρ τὸ μακρὸν καὶ βραχὺ καὶ τὰ λοιπὰ εἴδη ἐκάλουν τοῦ μεγάλου καὶ μικροῦ τοῦ ἐν τῆ ἀορίστω δυάδι.

Il est intéressant de remarquer que le référent du pronom démonstratif ταῦτα (les couples de qualités contraires qui caractérisent les grandeurs géométriques : long / court, large / étroit, haut / bas) ne remplace pas le pronom, mais lui est simplement juxtaposé. Il est donc, me semble-t-il, évident que les mots τὸ μακρὸν καὶ βραχὺ καὶ τὰ λοιπὰ sont une addition du Ps. Alexandre par rapport à Syrianus, et non pas une omission de Syrianus par rapport au Ps. Alexandre.

Syr. 179.5 Τὰ πέρατά τινας **αὐτῶν** ὡς <u>εἴδη καὶ</u> <u>οὐσίας φησὶ</u> λαμβάνειν. Ps. Alex. 815.5-7 Εἰσί τινες, φησίν, οἷ τὰ πέρατα τῆς γραμμῆς καὶ τοῦ ἐπιπέδου καὶ τοῦ σώματος οἴονται τοιαύτας φύσεις εἶναι, τουτέστιν οὐσίας καὶ εἴδη χωριστὰ καὶ καθ' αὐτά.

Remarquer aussi la longue périphrase οἴονται ... τουτέστιν par laquelle le Ps. Alexandre explique le ὡς ... λαμβάνειν de Syrianus.

Syr. 183.35-184.1 πρὸς τούτοις δὲ πᾶσιν εἰ τὸ ἔν, φησίν, ἀγαθόν, τὸ μὴ ἕν ὃ εἴτε δυάδα εἴτε ἄνισον εἴτε πλῆθος χρὴ καλεῖν, ἔσται κακόν, ἵνα ἐξ ἐναντίων ἡ γένεσις ἢ τῶν πραγμάτων.

Ps. Alex. 823.9-12 καὶ πρὸς τούτοις εἰ τὸ εν ἀγαθόν, τὸ μὴ εν, δ εἴτε δυάδα εἴτε ἄνισον εἴτε πλῆθος χρὴ καλεῖν, ἔσται κακόν, ἵν' ἐξ ἐναντίων, ἐνὸς μὲν τοῦ ἀγαθοῦ, μὴ ἐνὸς δὲ τοῦ κακοῦ, ἡ γένεσις ἢ τῶν εἰδῶν.

Cet exemple diffère des précédents, car il ne s'agit pas de remplacer un démonstratif par son référent, mais de rendre explicite un terme par une glose. Le terme ἐναντίων est en effet expliqué par ἑνὸς μὲν τοῦ ἀγαθοῦ, μὴ ἑνὸς δὲ τοῦ κακοῦ. La glose est d'ailleurs superflue, car il ressort très clairement du contexte de quels contraires il est question ici.

Syr. 193.6-8 γελοῖον δὲ καὶ τὰ τρυπήματα τοῦ αὐλοῦ διὰ τὰ γράμματα τοσαῦτα ποιεῖν, ἢ προσαρμόζειν τὰ κδ΄ στοιχεῖα τῆ ὁλότητι τοῦ κόσμου.

Ps. Alex. 835.4-6 γελοῖον δὲ καὶ τὰ τρυπήματα τοῦ αὐλοῦ, ὧ οἱ αὐληταὶ χρῶνται, διὰ τὰ γράμματα εἴκοσι καὶ τέσσαρα ποιεῖν, ἢ προσαρμόζειν τὰ κδ΄ στοιχεῖα τῆ δλότητι τοῦ κόσμου.

On remarquera aussi l'addition, élémentaire et superflue, de la relative ὧ οἱ αὐληταὶ χρῶνται.

En ce qui concerne le second point, c'est-à-dire l'insertion de phrases explicatives, les exemples les plus intéressants sont les suivants:

Syr. 92.14-16

<u>ζητεῖ δὲ</u> ἐν αὐτῷ, <u>τί τὸ αἴτιον</u> τοῖς μαθηματικοῖς μεγέθεσι <u>τῆς ἐνώσεως τοῖς μὲν γὰρ</u> αἰσθητοῖς φύσις ἢ ἔνυλον <u>εἶδος</u> ἢ κόλλα ἢ δεσμός, τοῖς δὲ μαθηματικοῖς τί;

Ps. Alex. 731.3-10 δ δὲ ζητεῖ τοιοῦτόν ἐστιν: ἐπεὶ τὰ μαθηματικά σώματα έξ έπιπέδων είσί, τί τὸ αἴτιον αὐτοῖς τῆς ένώσεως; Τοῖς μὲν γὰρ φυσικοῖς σώμασιν ἢ ἡ ψυχὴ ὡς εἶδός ἐστιν αίτία τοῦ εν εἶναι, ώς ἐπὶ τῶν τελείων ζώων, ή μέρος ψυχής, ώς έπὶ τῶν ἐχόντων άφὴν μόνην, ἢ άλλο τι εύλογον, κόλλα δηλαδή ή δεσμός. Εί δὲ μὴ ἔστι τὸ δεσμοῦν άλλὰ ἐξέλθοι ἀπ' αὐτῶν, εὐθὺς πολλά τε γίνεται καὶ διαλύεται. Τοῖς δὲ μαθηματικοῖς καὶ δυναμένοις διαιρεῖσθαι διὰ τὸ ποσὰ εἶναι τί τὸ αἴτιον τῆς αὐτῶν ἑνώσεως;

La brève phrase dans laquelle Syrianus affirme que la cause de l'unité des êtres naturels est ou bien la nature, ou bien une forme matérielle, ou bien la colle, ou bien un lien, est développée, chez le Ps. Alexandre, par l'addition de locutions tirées du passage aristotélicien qui est commenté ici : ἡ ψυχὴ ... ἢ μέρος ψυχῆς = ψυχῆ ἢ μέρει ψυχῆς (1077 a 21-22), ἢ ἄλλο τι εὔλογον = ἢ ἄλλφ τινί, εὐλόγως (a 22), Εἰ δὲ μὴ ἔστι τὸ δεσμοῦν ... πολλά τε γίνεται καὶ διαλύεται = εἰ δὲ μή $^{30}$ , πολλά, καὶ διαλύεται (a 22-23), δυναμένοις διαιρεῖσθαι διὰ

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> On remarquera que le Ps. Alexandre remplace le εί δὲ μή d'Aristote par Εί δὲ

τὸ ποσὰ εἶναι = διαιρετοῖς καὶ ποσοῖς οὖσι (a 23). On remarquera aussi le contraste entre la phrase elliptique de Syrianus : τοῖς δὲ μαθηματικοῖς τί; et celle qui lui correspond chez le Ps. Alexandre, avec son énorme addition : Τοῖς δὲ μαθηματικοῖς καὶ δυναμένοις διαιρεῖσθαι διὰ τὸ ποσὰ εἶναι τί τὸ αἴτιον τῆς αὐτῶν ἑνώσεως;

Syr. 93.22-24

Έν τούτοις τῷ μὲν λόγῳ συγχωρεῖ εἶναι πρότερα τὰ μαθηματικὰ τῶν αἰσθητῶν, ἐπειδὴ τὸ αἰσθητόν τις ὁριζόμενος σῶμα δεῖται τῶν διαστάσεων αἱ ὁρίζουσι τὸ μαθηματικόν, τῆ οὐσίᾳ δὲ οὐκέτι.

Ps. Alex. 732.19-26

ταῦτα εἰπὼν λέγει ὅτι τῷ μὲν λόγω ἔστωσαν πρότερα τὰ μαθηματικά τῶν αἰσθητῶν, ἐπειδή τις τὸ αἰσθητὸν ὁριζόμενος δεῖται τῶν διαστάσεων, αξ δρίζουσι τὸ μαθηματικόν ώστε ἐπεὶ ὁ τοῦ αίσθητοῦ σώματος λόγος προσδεῖται τῶν διαστάσεων καὶ τῶν λόγων αὐτῶν, ὥσπερ καὶ ὁ προσδεόμενος τοῦ ζώου τοῦ λόγου αὐτοῦ προσδεῖται (τὸ γὰρ πρᾶγμα καὶ ὁ λόγος αὐτοῦ ταὐτόν), ώστε ἐπεὶ ὁ τοῦ αἰσθητοῦ σώματος λόγος προσδεῖται τῶν διαστάσεων καὶ τῶν λόγων αὐτῶν, ἔσονται πρότερα τὰ διαστήματα τῷ λόγω· οὐκέτι δὲ καὶ τῆ οὐσία.

Toute la phrase du Ps. Alexandre ὥστε ἐπεὶ ... τῷ λόγῳ (avec la répétition ὥστε ... αὐτῶν aux lignes 21-22 et 24-25, assez typique du style du Ps. Alexandre), longue, prolixe et embrouillée, vise à expliquer pourquoi les dimensions et, par conséquent, les objets mathématiques, sont antérieurs aux réalités sensibles quant à leur définition (τῷ λόγῳ). Cette phrase, dont il n'y a pas trace chez Syrianus, sépare τῷ μὲν λόγῳ (l. 19) de οὐκέτι δὲ καὶ τῆ οὐσίᾳ (l. 26) de manière forcée et non naturelle. Son caractère de glose en ressort très clairement.

Syr. 100.15-24

Έν τούτοις ἀποτείνεται μὲν πάνυ δεόντως πρὸς ᾿Αρίστιππον καὶ εἴ τις ἄλλος ἀπεσκοράκιζε τὰ μαθήματα μηδενὸς αὐτὰ καλοῦ ἢ ἀγαθοῦ νομίζων στογάζεσθαι. Καί

Ps. Alex. 739.21-740.1

<u>Έν τούτοις</u> ἀποτείνεται πρὸς Αρίστιππον καὶ εἴ τις ἄλλος ἀπεσκοράκιζε τὰ μαθήματα. Εἰ γὰρ πᾶν, φησὶν ὁ ᾿Αρίστιππος, ὂν ἀγαθοῦ ἢ καλοῦ ἕνεκεν ἐργάζεται,

μὴ ἔστι τὸ δεσμοῦν, selon le modèle (explication et glose) que nous avons décrit pour Syrianus.

φησι τοῦ χρησίμου μὲν καὶ συμφέροντος τοῦ ἐν τοῖς πραχτοῖς (τοῦτο γὰρ νῦν ἀγαθὸν καλεῖ) μὴ μετεῖναι τοῖς μαθήμασιν, ἐπεὶ μηδὲ τὴν ἀρχὴν πολιτική τις ἕξις ἦν ἡ μαθηματική· τοῦ μέντοι καλοῦ μάλιστα τούς μαθηματικούς έγεσθαι περί τὰ σύμμετρα καὶ ώρισμένα καὶ εὕτακτα διατρίβοντας. κάν γὰρ μὴ ὀνομάζωσι τὸ καλὸν ἐν τοῖς συμπεράσμασιν, ἀλλ' οὖν δήλη έστὶν αὐτῶν ἡ πραγματεία πᾶσα συμμετριῶν καὶ ὁμοιοτήτων καὶ άναλογιῶν καὶ τάξεων στοχαζομένη πολλὰ δὲ καὶ ἐν τῆ φύσει τέλος ποιεῖται τὸ καλὸν καὶ τὸ εὔταχτον χαὶ τὸ ὡρισμένον.

τὰ δὲ μαθηματικὰ οὔτε καλοῦ οὔτε άναθοῦ στονάζεται, τὰ μαθηματικά άρα οὐκ εἰσίν. Καί φησι τοῦ γρησίμου μέν οὖν καὶ συμφέροντος τοῦ ἐν τοῖς πρακτοῖς (τοῦτο γὰρ νῦν ἀγαθὸν καλεῖ) μὴ μετεῖναι τοῖς μαθήμασιν, έπεὶ μηδὲ τὴν ἀρχὴν πολιτική τις έξις ήν ή μαθηματική. περί γάρ την πολιτικήν έξιν το ώς πρακτόν καὶ ὡς συμφέρον ἀγαθόν έστιν τοῦ μέντοι καλοῦ μάλιστα ἔχεται ή μαθηματική, περὶ τὰ σύμμετρα καὶ εὔτακτα καὶ ὡρισμένα διατρίβουσα κᾶν γὰρ μὴ ὀνόματα τῶν μαθηματικῶν ἐν τοῖς συμπεράσμασι λαμβάνο<del>υσιν (</del>οὐ γὰρ λέγουσιν ὅτι παντὸς ἄρα τριγώνου αί τρεῖς γωνίαι δυσὶν ὀρθαῖς ἴσαι εἰσίν, ὅτι τοῦτο καλόν), ἀλλ' οὖν δήλη έστὶν αὐτῶν πᾶσα ἡ πραγματεία συμμετριών καὶ ὁμοιοτήτων καὶ ἀναλογιῶν καὶ τάξεων στοχαζομένη. ᾿Αλλὰ καὶ ἐπ᾽ ἄλλων πολλῶν αἴτια φαίνεται ἡ τάξις καὶ τὸ ὡρισμένον πολλὰ γὰρ ἐν τῆ φύσει τέλος ποιεῖται τὸ καλὸν καὶ τὸ εὔταχτον καὶ τὸ ὡρισμένον.

Nous citons intégralement ces deux longs passages parce qu'ils montrent clairement la manière dont le Ps. Alexandre glose Syrianus. Il faut remarquer les éléments suivants :

- La phrase du Ps. Alex. 739.22-24 : Εἰ γὰρ πᾶν ... οὐκ εἰσίν traduit en bonne forme syllogistique, typique de l'enseignement scolaire, la phrase de Syr. 100.16-17 : μηδενὸς ... στοχάζεσθαι.
- Deux phrases-γάρ sont insérées pour expliquer deux affirmations de Syrianus. La première (Ps. Alex. 739.27 : περὶ γὰρ τὴν πολιτικὴν ... ἐστιν) explique l'affirmation selon laquelle les mathématiques ne sont pas une disposition politique ; la seconde (Ps. Alex. 739.30-31 : οὐ γὰρ λέγουσιν ... καλόν) explique l'affirmation selon laquelle les mathématiciens ne font aucune mention du beau dans leurs démonstrations. Il est intéressant de remarquer que l'addition de la première phrase a "fait oublier" au Ps. Alexandre qu'il se trouvait toujours à l'intérieur d'une proposition infinitive dépendante de καί φησιν : au lieu d'écrire τοῦ μέντοι καλοῦ μάλιστα ἔχεσθαι τὴν μαθηματικήν ... διατρίβουσαν, il écrit ἔχεται ἡ μαθηματική ...

διατρίβουσα. La faute est évidente, car, de cette manière, la phraseμέν de la proposition infinitive dépendante de καί φησιν est correctement à l'infinitif (τοῦ χρησίμου μὲν ... μὴ μετεῖναι), alors que la phrase-μέντοι se trouve au mode fini : τοῦ μέντοι καλοῦ μάλιστα ἔχεται ἡ μαθηματική. Cela dénonce le caractère additionnel de la phrase περὶ γὰρ τὴν πολιτικὴν ... ἐστιν, véritable glose qui, introduite dans le texte de Syrianus, a provoqué une altération syntaxique.

— Le verbe ἀποσκορακίζειν n'est utilisé par le Ps. Alexandre que dans ce passage, alors que Syrianus l'emploie aussi à la p. 192.29 : encore un exemple d'occurrence unique en passage parallèle.

Syr. 125.10-14 εἰ γάρ ἐστι, φησίν, ἐν τῆ ἐννεάδι πρώτη καὶ μέση καὶ τελευταία τριάς, εἰ τύχοι ὁ αὐτοάνθρωπος οὐ μᾶλλον ἡ πρώτη ἔσται τῆς ἐννεάδος ἢ ἡ μέση ἢ ἡ τρίτη. Οὐ δεῖ δὲ πολλὰς ἰδέας εἶναι τοῦ αὐτοανθρώπου ὥστε ἢ οὐδεμία ἢ πᾶσαι εἰ δὲ ἀδύνατον πάσας, οὐδεμία οὐκ ἄρα μοναδικὸς ἀριθμὸς ἡ ἰδέα, εἴπερ ἀδιάφοροι αὶ μονάδες.

Ps. Alex. 748.9-15 ἐπειδὴ ἐν τῆ ἐννεάδι πρώτη καὶ μέση καὶ τελευταία ἐστὶ τριάς, ἔσονται τρεῖς αὐτοάνθρωποι. Διὰ τί γάρ, εἰ τύχοι, ἡ πρώτη τριὰς ἔσται αὐτοάνθρωπος καὶ οὐχ ἡ δευτέρα ἢ ἡ τελευταία; "Η οὖν οὐδεμία τῶν τριάδων ἐστὶν ἰδέα, ἢ πᾶσαι. Εἰ δὲ ἀδύνατον πάσας (οὕτω γὰρ συμβήσεται, ἐπειδὴ ἄπειροί εἰσι τριάδες, ἀπείρους εἶναι καὶ αὐτοανθρώπους), οὐδεμία αὐτῶν ἐστιν ἰδέα. Οὐκ ἄρα μοναδικὸς ἀριθμὸς ἡ ἰδέα, εἴπερ ἀδιάφοροί εἰσιν αἱ μονάδες.

Les mots que Hayduck met entre parenthèses (οὕτω γὰρ ... αὐτοανθρώπους) sont une phrase introduite par γάρ, par laquelle le Ps. Alexandre glose un passage qu'il juge un peu trop concis chez Syrianus. Ils expliquent en effet pourquoi il est impossible que toute triade soit une idée : s'il en était ainsi, en supposant que l'homme en soi soit une triade, il s'ensuivrait que, puisque les triades sont infinies, les hommes en soi seraient, eux aussi, infinis. On remarquera aussi ce que devient une phrase de Syrianus, concentrée et elliptique (même si parfaitement compréhensible), chez le Ps. Alexandre :

Syr. 125.13-14 : εἰ δὲ ἀδύνατον πάσας, οὐδεμία Ps. Alex. 748.13-14 : Εἰ δὲ ἀδύνατον πάσας (οὕτω γὰρ ... αὐτοανθρώπους), οὐδεμία αὐτῶν ἐστιν ἰδέα.

Syr. 138.13-19

ώστε χρὴ χωρίζειν ἔχαστον τῶν ἀριθμῶν καὶ ἀεὶ ἀπ' ἄλλης ἀρχῆς ἐπὶ τὰς ἑξῆς μεταβαίνειν. Εἰ γὰρ οἱ μὲν ἀριθμοὶ ἰδέαι, αἱ δὲ ἰδέαι οὐ περιέχονται ὑπ' ἄλλων ἰδεῶν ὥστε μέρος εἶναι τῶν περιεχουσῶν, οὐδ' ἄν ἀριθμοὶ μέρη εἶεν ἄλλων ἀριθμῶν ὑπάρξει δὲ αὐτοῖς τοῦτο, εἰ διάφοροι εἶεν αἱ ἐν αὐτοῖς μονάδες. Ταῦτα δέ, φησίν, καὶ εἰ σώζει τὴν αὐτῶν ὑπόθεσιν, ἀλλ' ἀνατρέπει πολλὰ τῶν ἀριθμητικῶν θεωρημάτων διὸ πρὸς μὲν τὴν ἑαυτῶν ὑπόθεσιν ὀρθῶς λέγουσιν, ἀπλῶς δὲ οὐκ ὀρθῶς.

Ps. Alex. 761.34-762.11 ού κατὰ πρόσθεσιν οὖν τὸ μέτρον ποιοῦνται, ἀλλὰ χωρίζουσιν ἕκαστον τῶν ἀριθμῶν καὶ μετὰ τὸ εν ὡς άπ' άλλης άργῆς μεταβαίνουσιν έπὶ τὰ δύο μὴ προστιθέντες τῷ προτέρω ένὶ ἄλλο ἕν. Οὐ γὰρ ἡ γένεσις τῶν άριθμῶν ἐκ τῆς ἀορίστου δυάδος ην, εί τῶ ένὶ προστεθέν ἄλλο εν ὁ δύο ἐγένετο καὶ τούτω ἄλλο εν ὁ τρία καὶ ἐφεξῆς. 'Αλλὰ μὴν οὐδὲ ίδέαν ἐνδέχεται εἶναι ἐνυπάρξει γὰρ ἡ ἑτέρα ἰδέα οἶον ἡ αὐτοδυὰς έν τῆ ἑτέρα ἰδέα τῆ αὐτοτριάδι, εἴπερ οἱ ἀριθμοὶ ἀδιάφοροι ὄντες κατὰ πρόσθεσιν μετρούμενοι είδητικοί είσιν. Εἰ οὖν οἰ ἀριθμοὶ ίδέαι, αί δὲ ίδέαι οὐ περιέχονται ὑπ' άλλων ίδεῶν ὥστε μέρος εἶναι τῶν περιεχουσῶν, οὐδ' ἄν οἱ ἀριθμοὶ μέρη εἶεν ἄλλων ἀριθμῶν ὑπάρξει δὲ αὐτοῖς τὸ μὴ μέρη εἶναι ἄλλων άριθμῶν, εἰ διάφοροί εἰσιν αἱ ἐν αὐτοῖς μονάδες. Ταῦτα οὖν, φησίν, εί καὶ σώζει τὴν αὐτῶν ὑπόθεσιν. άλλ' ἀνατρέπει πολλὰ τῶν άριθμητικών θεωρημάτων ούτε γάρ σωρεία ἔσται κατὰ τοῦτο τῶν τυχουσῶν μονάδων ὁ ἀριθμός, οὔτε οὖν διαιρεθήσεται εἰς τὰς τυχούσας, ούτε πρὸς ἀλλήλας λόγον έξουσι τὸν ἡμιόλιον τὸν ἐπίτριτον ἢ άλλον τινά. 'Αλλὰ πρὸς μὲν τὴν έαυτῶν ὑπόθεσιν ὀρθῶς λέγουσιν, άπλῶς δὲ οὐκ ὀρθῶς.

Le passage du Ps. Alexandre présente deux phrases introduites par γάρ. La première : Οὐ γὰρ ἡ γένεσις ... εἰδητικοί εἰσιν (p. 761.37-762.3) explique pourquoi, dans la perspective platonicienne, les nombres ne peuvent pas s'engendrer par addition ; la seconde : οὔτε γὰρ σωρεία ... ἄλλον τινά (p. 762.8-10) affirme que la doctrine platonicienne selon laquelle les nombres ne se produisent pas par addition, mais constituent, chacun, une réalité séparée et en elle-même, détruit la possibilité d'effectuer les opérations arithmétiques, parce que les nombres deviennent incomparables les uns avec les autres.

Syr. 144.5-19

έπεὶ οὖν \*\*\* ἐν τῆ ἀορίστω δυάδι, λέγω δὴ τοῦ τε μεγάλου καὶ τοῦ μικροῦ, ἢ αἱ μὲν ἐκ τοῦ μεγάλου αἱ δὲ ἐχ τοῦ μιχροῦ, οὐχ ἀπὸ πάντων έκάστη των στοιγείων οὐδ' ἴσαι αί μονάδες, άλλὰ πρὸς τῷ διάφοροι είναι καὶ ἐναντίωσιν ἕξουσι πρὸς άλλήλας, εἴ γε αἱ μὲν μεγάλαι αἱ δὲ μικραὶ ἔσονται. ή τε τριὰς πόθεν ἕξει τὴν τρίτην μονάδα, ἀπὸ τοῦ μεγάλου ἢ ἀπὸ τοῦ μικροῦ; Εἰ μὴ άρα διὰ ταύτην, φησί, τὴν ἀπορίαν τὸ εν ἐν τῆ τριάδι καὶ παντὶ τῷ περιττῷ μέσον ποιοῦσιν, ἵνα ἴσαι ὧσιν αί τε έχ τοῦ μεγάλου γιγνόμεναι καὶ αἱ ἐκ τοῦ μικροῦ μὴ μόνον ἐν ἀρτίω, ἀλλὰ καὶ ἐν περιττῶ ἀριθμῷ. Εἰ δὲ ἐκάστη μονάς ἐκ [τῆς] τοῦ μεγάλου καὶ τοῦ

μικροῦ ἴσων ἀλλήλοις γενομένων

τῆ κράσει, πρῶτον πῶς ἔσται μία

φύσις αὐτὴ ἡ δυὰς ἡ ἐκ τοῦ

μεγάλου καὶ τοῦ μικροῦ; Δῆλον

γὰρ ὅτι <εί> καὶ ἡνώθη ὕστερον

ίσασθέντα, άλλ' οὖν ἦν πρὸ τῆς

ένώσεως δύο. "Επειτα δὲ τί διοίσει

μονάς δυάδος; Εί γὰρ ἐν τῆ μονάδι

δυάς έστιν ίσασθεῖσα καὶ ἡ δυὰς

αύτὸ τοῦτο λέγεται δυὰς εἶναι, τί

διοίσουσιν άλλήλων;

Ps. Alex. 767.32-768.26 πότερον έκάστη μονάς τῶν ἐν τῆ αὐτοτριάδι (ἐρωτάσθω γὰρ ἐπ' αὐτῆς) ἐξ ἀμφοῖν ἐγένετο τῶν ἐν τῆ ἀορίστω δυάδι, λέγω δὴ τοῦ μεγάλου καὶ μικροῦ, ἢ αἱ μὲν ἐκ τοῦ μεγάλου αί δὲ ἐκ τοῦ μικροῦ. Εἰ μὲν γὰρ δὴ οὕτω, τουτέστιν εἰ μὲν γὰρ αί μὲν ἐκ τοῦ μεγάλου αί δὲ ἐκ τοῦ μικροῦ, οὐκ ἀπὸ πάντων ἑκάστη τῶν στοιγείων ἐστίν, ἀλλ' ἡ μὲν ἐχ τοῦ μενάλου ἡ δὲ ἐκ τοῦ μικροῦ. "Ωστε οὔτε ἴσαι ἔσονται οὔτε συμβληταί, άλλὰ πρὸς τῷ διάφοροι είναι καὶ ἐναντιώσεις ἕξουσι πρὸς άλλήλας, εἴ γε αἱ μὲν μεγάλαι ἔσονται διὰ τὸ ἐκ τοῦ μεγάλου είναι, αί δὲ μιχραί διὰ τὸ ἐχ μιχροῦ. Τούτου γάρ έστι δηλωτικόν τὸ « οὔτε ἀδιάφοροι αἱ μονάδες· ἐν τῆ μὲν γὰρ τὸ μέγα ἐν τῆ δὲ τὸ μιχρὸν ύπάργει, ἐναντίον τῆ φύσει ὄν. 'Αλλὰ καὶ ἐν τῆ τριάδι αὐτῆ, φησί, πῶς ; Μία γάρ ἐστι περιττή ». "Εστι δὲ οἶμαι τὸ λεγόμενον τοιοῦτον. "Η τε τριάς έὰν τὴν πρώτην τυχὸν ἔχη μονάδα έκ τοῦ μεγάλου, τὴν δὲ δευτέραν έκ τοῦ μικροῦ, τὴν τρίτην (ταύτην γάρ εἶπε περιττήν) πόθεν ἕξει ; 'Απὸ τοῦ μεγάλου ἢ ἀπὸ τοῦ μιχροῦ;

Τοῦτο ἐρωτήσας ὑπεραπολογεῖται τούτων λέγων· ἀλλ' ὡς ἔοικε, φησί, συνεωρακότες ταύτην τὴν ἀπορίαν τὸ εν μέσον ποιοῦσι τοῦ τρία καὶ ἀπλῶς παντὸς ἀριθμοῦ, ἴνα ἴσαι ὧσιν αἴ τε ἐκ τοῦ μεγάλου γινόμεναι καὶ μικροῦ μονάδες· τὸ γὰρ εν, φασί, μέσον κείμενον τὴν ὑπερβολὴν τῆς μιᾶς μονάδος, ἣν ἔχει πρὸς τὴν λοιπήν, ἀφαιρεῖται καὶ ἐν τῆ δεούση προστεθὲν ἰσάζει αὐτάς. Ταῦτα δὲ ὅτι πλασματώδη καὶ ψευδῆ δῆλον³¹. 'Αλλ' εἰ μέν, ὡς εἴρηται, αἱ μέν εἰσιν ἐκ τοῦ μεγάλου αἱ δὲ ἐκ τοῦ μικροῦ, ταῦτα· εἰ δ'

 $<sup>^{31}</sup>$  Pour la phrase Ταῦτα δὲ ὅτι πλασματώδη καὶ ψευδῆ δῆλον, cf.  $\it supra, p.~17, n.~27.$ 

έκατέρα τῶν μονάδων ἐξ ἀμφοτέρων έστιν ισασθέντων, τουτέστιν εί δὲ ἑκάστη μονὰς ἐκ τοῦ μεγάλου καὶ μικροῦ ἐστιν ἴσων ἀλλήλοις γινομένων έν τῆ κράσει (κραθῆναι γάρ ἀνάγκη τὸ μέγα καὶ τὸ μικρόν, εί έξ άμφοτέρων αὐτῶν εἰσιν αί μονάδες), πρῶτον μὲν ἡ αὐτοδυὰς πῶς ἔσται μία καὶ ἀπλῆ φύσις ἐκ δυοῖν οὖσα τοῦ μεγάλου καὶ μικροῦ ; Δῆλον γὰρ ὅτι εἰ καὶ ἡνώθη τὸ μέγα καὶ τὸ μικρὸν ὕστερον ὑπὸ τοῦ ένὸς ἰσασθέντα, ἀλλὰ πρὸ τῆς ένώσεως δύο ἦν, ὥσπερ καὶ τὰ ἐν ήμιν στοιγεία πρό τῆς ένώσεως τέτταρα. "Επειτα τί διοίσει ή δυάς τῆς μονάδος; Ἐπεὶ γὰρ καὶ ἐν έκάστη μονάδι δυάς έστιν <u>ἰσασθεῖσα καὶ ἡ δυὰς αὐτὸ τοῦτο</u> δυάς είναι λέγεται, τί διοίσουσιν άλλήλων:

Les quatorze lignes de Syrianus correspondent à trente-deux lignes du Ps. Alexandre. Une telle disproportion est due principalement à des gloses, c'est-à-dire à des parties de texte qui n'ajoutent rien d'essentiel.

- Τούτου γὰρ ... τοιοῦτον (p. 768.3-7) : cette phrase est constituée par la citation du passage 1083 b 26-29. L'expression par laquelle elle s'achève, "Εστι δὲ οἶμαι τὸ λεγόμενον τοιοῦτον est, comme nous le verrons, typique du Ps. Alexandre (= Michel d'Éphèse)<sup>32</sup>. Le caractère extrinsèque et additionnel de cette phrase est trahi par le τε de "Η τε τριάς (Ps. Alex. 768.7 = Syr. 144.9). Chez Syrianus, le raisonnement, qui suit de près le texte aristotélicien, se développe de la manière suivante :
- (ll. 5-7) il y a deux possibilités : ou bien les unités sont engendrées par le grand et par le petit (qui constituent la dyade indéfinie), ou bien certaines unités sont engendrées par le grand, et d'autres par le petit. Si l'on admet la seconde hypothèse, il s'ensuivra que :
- (a) (l. 7) toutes les unités ne seront pas engendrées par les deux principes ;
- (b) (l. 7) les unités ne seront pas égales, puisque les unes seront grandes, les autres, petites ;

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Cf. *infra*, p. 59.

- (c) (ll. 8-9) les unités seront contraires l'une à l'autre, parce que le grand et le petit sont contraires ;
- (d) (ll. 9-10) et la triade ("Η τε τριάς), si ses deux premières unités sont engendrées l'une par le grand et l'autre par le petit, d'où tirerat-elle sa troisième unité? du grand ou du petit?

Or, la phrase Τούτου γὰρ ... τοιοῦτον du Ps. Alexandre s'insère entre (c) et (d). De cette manière, la phrase "Η τε τριὰς ... τὴν τρίτην ... πόθεν ἕξει; (Ps. Alex. 768.7-9) est complètement coupée des conséquences (a), (b) et (c) et est présentée comme une étape ultérieure du texte aristotélicien, dont le Ps. Alexandre va proposer l'exégèse (introduite par la formule "Εστι δὲ οἶμαι τὸ λεγόμενον τοιοῦτον). L'enclitique τε n'a donc plus aucune raison d'être. Il n'est que le reste, désormais inutile, du texte de Syrianus, où, en revanche, il est requis par l'étroite connexion des conséquences (a)-(d).

- ταύτην γὰρ εἶπε περιττήν (p. 768.8) : explication de τρίτην.
- τὸ γὰρ ἕν ... τουτέστιν (p. 768.12-17) : Cette longue phrase se compose de deux parties :
- (i) τὸ γὰρ ἕν ... δῆλον (ll. 12-15) : En M 8, 1083 b 28-30, Aristote formule l'aporie de la triade : si les deux premières unités de la triade sont engendrées l'une par le grand et l'autre par le petit, par quoi la troisième unité sera-t-elle engendrée ? par le grand ou par le petit ? C'est probablement à cause de cette aporie, dit-il, que les Platoniciens font de l'un en soi un moyen terme dans tout nombre impair. Les unités composant les nombres impairs sont ainsi divisées en deux groupes qui comptent, chacun, le même nombre d'unités, car l'unité en excès est l'un. Le trois sera donc composé d'une unité engendrée par le grand, d'une unité engendrée par le petit, et de l'un comme moyen terme. Telle est l'exégèse correcte. On la trouve, bien formulée, chez Syrianus : « A moins que, dit-il (scil. Aristote), à cause de cette aporie ils (scil. les Platoniciens) ne fassent de l'un le moyen terme dans la triade et dans tout nombre impair, afin que les unités engendrées par le grand et les unités engendrées par le petit soient égales (scil. en nombre égal), non seulement dans le nombre pair, mais aussi dans le nombre impair »33.

Or, le Ps. Alexandre propose une exégèse différente. Il semble croire que l'un comme moyen terme sert, pour ainsi dire, à compenser la petitesse d'une unité par rapport à l'autre : « En effet, disent-ils, l'un, se trouvant en position intermédiaire, annule la

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Syr. 144.10-13.

supériorité qu'une unité a par rapport à l'autre et, ajouté à l'unité inférieure, les rend égales »<sup>34</sup>. Il ne s'agit donc pas, pour lui, de diviser tout nombre impair en deux ensembles contenant le même nombre d'unités, mais de rendre égales, dans tous les nombres, aussi bien pairs qu'impairs, les unités différentes. Cette exégèse fautive peut, me semble-t-il, s'expliquer à partir du texte de Syrianus. Lorsque celui-ci affirme : « [...] afin que les unités engendrées par le grand et les unités engendrées par le petit soient égales non seulement dans le nombre pair, mais aussi dans le nombre impair »<sup>35</sup>, le Ps. Alexandre peut avoir compris que la solution de l'un comme moyen terme concernait tous les nombres, aussi bien pairs qu'impairs. C'est sans doute pour cette raison qu'il écrit : τὸ ἕν μέσον ποιοῦσι τοῦ τρία καὶ ἀπλῶς παντὸς ἀριθμοῦ<sup>36</sup>.

- (ii) 'Αλλ' εἰ μέν ... τουτέστιν (ll. 15-17) : Simple résumé : telles sont les conséquences de l'hypothèse selon laquelle certaines unités sont engendrées par le grand et d'autres par le petit ; en revanche, si chaque unité est engendrée à la fois par le grand et par le petit, il s'ensuit que etc.
- κραθῆναι ... μονάδες (ll. 19-20) : Explication du terme τῆ κράσει, qui ne se trouve pas chez Aristote.

Outre ces quatre phrases introduites par  $\gamma\acute{\alpha}\rho$ , les autres éléments que le texte du Ps. Alexandre contient en plus du texte de Syrianus, visent tous à expliquer et à rendre l'expression plus explicite :

- p. 767.37 : ἀλλ' ἡ μὲν ἐκ τοῦ μεγάλου ἡ δὲ ἐκ τοῦ μικροῦ : simple éclaircissement de la phrase précédente (οὐκ ἀπὸ πάντων ἑκάστη τῶν στοιχείων ἐστίν, ll. 36-37), qui, elle, se lit chez Syrianus.
- p. 768.2-3 : διὰ τὸ ἐκ τοῦ μεγάλου εἶναι ... διὰ τὸ ἐκ μικροῦ : explique pourquoi il y aura des unités grandes et des unités petites.
  - p. 768.7-8 : ἐὰν ... μικροῦ : explique l'aporie de la triade.
- p. 768.22: τὸ μέγα καὶ τὸ μικρόν ... ὑπὸ τοῦ ἑνός : rend explicites le sujet et l'agent.
  - p. 768.23-24 : ὥσπερ καὶ ... τέτταρα : exemple très banal.

La comparaison de ces deux passages du point de vue de la technique de composition montre que *tous* les éléments propres au Ps. Alexandre peuvent être éliminés sans que l'argumentation subisse

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Ps. Alex. 768.12-14.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Syr. 144.11-13.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Ps. Alex. 768.11. Bonitz voulait ajouter <περιττοῦ>; à notre avis, le texte transmis par les mss. est correct et il ne faut pas corriger le Ps. Alexandre sur la base d'Aristote et de Syrianus.

le moindre dommage. Il suffit en effet de les supprimer pour obtenir tel quel le texte de Syrianus. Autrement dit, le texte du Ps. Alexandre se compose du texte de Syrianus plus des additions qui n'ont aucune relation profonde avec le reste. Si l'on imaginait que c'est Syrianus qui a supprimé tous ces passages, on se heurterait toujours à la même difficulté: comment peut-on concevoir un abrégé qui ne se fait que par coupures nettes, sans aucun besoin de souder les parties qui restent en les adaptant l'une à l'autre, et, ce qui est le plus étonnant, en sorte que le résultat de ces coupures est un texte qui est régulièrement plus clair et plus rigoureux que son modèle?

Syr. 152.30-153.1

Ἐπειδὴ <αὐτῷ> τῷ ἐνί, φησί, ταὐτὸν δὲ εἰπεῖν τῆ ἀρχηγικῆ μονάδι, ὁμοιοτέρα ἐστὶν ἡ ἐν τῆ δυάδι μονὰς ἤπερ ἡ δυάς (ἡ μὲν γὰρ διαιρετή, ἡ δὲ ἀδιαίρετος), τὸ δὲ τῆ ἀρχῆ ὁμοιότερον πρότερον, προτέρα ἄν εἴη ἡ μονὰς ἡ ἐν τῆ δυάδι τῆς δυάδος· οὕ φασι δὲ ἐχεῖνοι.

Ps. Alex. 776.11-18

Ἐπειδὴ αὐτῷ τῷ ἐνί (ταὐτὸν δὲ εἰπεῖν τῆ ἀρχικῆ μονάδι), ὁμοιοτέρα ἐστὶν ἡ ἐν τῆ δυάδι μονὰς ἤπερ ἡ δυάς (ἡ μὲν γὰρ δυὰς διαιρετή, ἡ δὲ μονὰς ἡ ἐν αὐτῆ ἀδιαιρετος, τὸ δὲ ἀδιαίρετον τῷ ἀδιαιρετόν), ἐπεὶ οὖν ὁμοιοτέρα ἡ ἐν τῆ δυάδι μονὰς τῆ ἀρχικῆ μονάδι, τὸ δὲ τῆ ἀρχῆ ὁμοιότερον πρότερον, προτέρα ἄν εἴη ἡ μονὰς ἡ ἐν τῆ δυάδι τῆς δυάδος· οὕ φασι δὲ τοῦτο ἐκεῖνοι, ἀλλὶ εὐθὺς μετὰ τὴν ἀρχικὴν μονάδα τὴν δυάδα τάττουσιν.

Le parallèle suggère trois remarques :

- La phrase de Syr. 152.31-32 : ἡ μὲν γὰρ διαιρετή, ἡ δὲ ἀδιαίρετος, est rendue plus explicite, chez le Ps. Alexandre (p. 776.13-14), grâce à l'identification, typiquement scolaire, de ἡ μὲν et ἡ δὲ : ἡ μὲν γὰρ δυάς ... ἡ δὲ μονὰς ἡ ἐν αὐτῆ.
- La phrase du Ps. Alex. 776.14 : τὸ δὲ ἀδιαίρετον ... διαιρετόν n'est qu'une banalité, car elle ne sert qu'à compléter le syllogisme en y ajoutant la prémisse mineure.
- La reprise ἐπεὶ οὖν ... μονάδι (Ps. Alex. 776.15) est une épanalepse très typique du style du Ps. Alexandre (= Michel d'Éphèse)<sup>37</sup>. C'est, encore une fois, un élément inutile à l'argumentation.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Cf. infra, p. 64.

Syr. 154.17-20

Εἴτε, φησί, μὴ σύνεισιν ἀλλήλαις αἱ ἀρχαὶ τῶν μεγεθῶν, ἀπολελυμέναι ἀλλήλων αἱ διαστάσεις ἔσονται (τὰ γὰρ ἐκ διαφόρων ἀρχῶν ὑποστάντα οὐκ ἀναγκάζεται ἄμα εἶναι), ὥστε ἐπίπεδον ἔσται ἄνευ γραμμῆς: εἴτε σύνεισι, ταὐτὸν ἔσται ἡ γραμμὴ τῷ ἐπιπέδω καὶ τῷ στερεῷ τὸ ἐπίπεδον.

Ps. Alex. 777.23-33

Εί μὴ σύνεισιν άλλήλαις αἱ ἀρχαὶ μηδέ συνακολουθοῖεν38 τῶ μακρῶ καὶ βραγεῖ τὸ πλατύ καὶ στενὸν καὶ βαθύ καὶ ταπεινόν, καὶ πάλιν τῶ πλατεῖ καὶ στενῷ τὸ βαθὺ καὶ ταπεινόν καὶ μακρόν καὶ βραγύ. όμοίως καὶ τῷ βαθεῖ καὶ ταπείνῷ έκεῖνα. Εἰ οὖν μὴ ἀκολουθοῖεν άλλήλοις άλλὰ κεγωρισμένα ἐστὶν άπ' άλλήλων καὶ πάντη ἀκοινώνητα, καὶ αἱ ἐξ αὐτῶν γινόμεναι διαστάσεις ή τε γραμμή καὶ τὸ ἐπίπεδον καὶ τὸ στερεὸν ἀπολελυμέναι καὶ κεχωρισμέναι ἔσονται (τὰ γὰρ ἐκ διαφόρων άρχῶν ὑποστάντα οὐκ άναγκάζεται άμα είναι), ώστε έσται ἐπίπεδον ἄνευ γραμμῆς καὶ στερεὸν γωρίς ἐπιπέδου, ὅπερ ἐστὶν άδυνατώτατον. Είτε σύνεισιν άλλήλοις τὸ μακρὸν καὶ τὸ πλατὺ καὶ τὰ λοιπά, ταὐτὸν ἔσται τῆ γραμμῆ καὶ τῷ στερεῷ τὸ ἐπίπεδον καὶ ταῦτα ἐκείνω.

Tout le long passage : μηδὲ συνακολουθοῖεν ... καὶ τὸ στερεόν que le Ps. Alexandre (II. 23-28) a en plus par rapport à Syrianus, n'est qu'une explication de la phrase qui précède, par l'énumération détaillée des trois couples de principes opposés (long / court, large / étroit, haut / bas) et épanalepse εἰ οὖν μὴ ἀκολουθοῖεν. De la même manière, dans la formulation de la seconde branche de l'alternative (si les principes des grandeurs géométriques ne s'impliquent pas l'un l'autre), alors que, chez Syrianus, le sujet est sous-entendu : εἴτε σύνεισι (I. 19), chez le Ps. Alexandre, il est exprimé : Εἴτε σύνεισιν ἀλλήλοις τὸ μακρὸν καὶ τὸ πλατὺ καὶ τὰ λοιπά (II. 31-32). On remarquera aussi que là οù Syrianus écrit simplement αἱ διαστάσεις (I. 18), le Ps. Alexandre glose en précisant de quelles dimensions il s'agit : αἱ ἐξ αὐτῶν γινόμεναι διαστάσεις ἥ τε γραμμὴ καὶ τὸ ἐπίπεδον καὶ τὸ στερεὸν (II. 27-28). La phrase du Ps. Alexandre, allongée démesurément par ces additions, a perdu la disjonction εἴτε

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> J'écris συναχολουθοῖεν au lieu de συναχολουθεῖ ἐν, parce que le verbe συναχολουθεῖν requiert le datif simple. Le présence de l'indicatif σύνεισιν dans la même protase ne gêne pas (voir les lignes 26-27 : εἰ οὖν μὴ ἀχολουθοῖεν ... κεγωρισμένα ἐστὶν).

... εἴτε de Syrianus, ce qui a entraîné un affaiblissement de la structure logique de l'argument<sup>39</sup>.

Il me semble donc que les exemples que l'on vient d'analyser montrent que le texte du Ps. Alexandre se présente le plus souvent comme une glose au texte de Syrianus, que le Ps. Alexandre développe, explique et explicite en ajoutant des sujets dans les phrases elliptiques, en remplaçant les pronoms démonstratifs par leurs référents, en insérant des phrases entières qui, très souvent introduites par  $\gamma \acute{\alpha} \rho$ , n'apportent jamais rien d'essentiel ou de significatif au texte de Syrianus<sup>40</sup>.

### 2. Quelques observations sur le lexique du Ps. Alexandre

Dans la préface à son édition (p. xxvI), H. Bonitz avait remarqué quelques particularités du vocabulaire du Ps. Alexandre, qui l'amenaient à supposer, chez celui-ci, une certaine influence chrétienne et néopythagoricienne, et à exclure, par suite, qu'Alexandre d'Aphrodise pût être l'auteur "immédiat" du commentaire aux livres E-N: d'où sa thèse selon laquelle ces livres seraient l'ouvrage d'un auteur bien postérieur à Alexandre, qui aurait retravaillé le commentaire

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Noter aussi une faute dans la conclusion du Ps. Alexandre : si les principes des grandeurs géométriques s'impliquent l'un l'autre, dit-il, « la surface sera identique à la ligne et au solide, et ces autres (= la ligne et le solide) seront identiques à celle-là (= la surface) », alors que la conclusion de Syrianus est correcte : « la ligne sera identique à la surface, et la surface sera identique au solide ».

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> L'argument de Bonitz, préface, p. v, repris par Kroll, préface, p. v1, n. 1, selon lequel il est plus vraisemblable de penser que Syrianus dépend du Ps. Alexandre parce que celui-ci n'aurait rien pu tirer d'un commentaire aussi peu littéral que celui de Syrianus, alors que ce dernier, au contraire, pouvait très bien profiter de l'exégèse littérale du Ps. Alexandre, est, à notre avis, très faible. En réalité, malgré son caractère polémique, le commentaire de Syrianus présente, presque pour chaque lemme, une section d'exégèse littérale, qui est le plus souvent nettement distinguée de la réponse à Aristote, introduite par ὁητέον ou par des expressions équivalentes (cf. infra, Étude III, p. 142-143). Une telle structure du commentaire de Syrianus a sans aucun doute facilité la tâche du Ps. Alexandre, qui n'a pas été obligé de demêler la paraphrase de la partie polémique et plus teintée de néoplatonisme. Cela est évident dans les passages où le parallèle Syrianus = Ps. Alexandre s'arrête juste avant le début de la réponse de Syrianus à Aristote : cf. Syr. 92.16 = Ps. Alex. 731.10; Syr. 93.1 = Ps. Alex. 732.15; Syr. 95.22 = Ps. Alex. 735.2-3; Syr. 99.31 = Ps. Alex. 739.12; Syr. 115.19 = Ps. Alex. 742.24-25; Syr. 150.15 = Ps. Alex. 772.20; Syr. 153.32 = Ps. Alex. 777.3; Syr. 172.34 = Ps. Alex. 808.12; Syr. 176.11 = Ps. Alex. 812.22; Syr. 179.6 = Ps. Alex. 815.9; Syr. 179.17-18 = Ps. Alex. 816.26; Syr. 180.17 = Ps. Alex. 817.36; Syr. 184.1 = Ps. Alex. 823.11-12; Syr. 185.14-15 = Ps. Alex. 824.1-2; Syr. 194.27 = Ps. Alex. 836.32-33.

authentique d'Alexandre. L. Tarán se borne à renvoyer à Bonitz pour affirmer que le Ps. Alexandre fut influencé par le néopythagorisme et par le néoplatonisme. Comme nous l'avons vu, Tarán date le Ps. Alexandre entre Alexandre et Syrianus, en le plaçant plus près de Syrianus à cause des influences néoplatoniciennes qu'on décèle dans son vocabulaire<sup>41</sup>. Je voudrais donc examiner d'un peu plus près certains termes présents chez le Ps. Alexandre<sup>42</sup> et montrer que si la thèse de L. Tarán était correcte, il faudrait accepter une conclusion invraisemblable, à savoir que le Ps. Alexandre, malgré son orthodoxie aristotélicienne, a été un des créateurs du vocabulaire néoplatonicien tardif.

- ἀρχική μονάς et ἀρχική δυάς: Ces deux syntagmes ne sont pas attestés avant Syrianus. Pour ἀρχική μονάς, on compte 8 occurrences chez le Ps. Alexandre, 14 chez Syrianus, 10 chez Proclus, une chez Damascius et une chez Simplicius<sup>43</sup>. Pour ἀρχική δυάς, on compte 4 occurrences chez le Ps. Alexandre, 4 chez Syrianus, une chez Proclus<sup>44</sup>.
- αὐτομέγεθος: Ce terme n'est pas attesté avant Syrianus. On compte 3 occurrences chez le Ps. Alexandre, 4 chez Syrianus, 13 chez Proclus<sup>45</sup>.
- ὀντότης: Ce terme avait déjà été signalé par Bonitz<sup>46</sup>. Il semble être attesté pour la première fois chez Marius Victorinus, qui pourrait

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Tarán, p. 220, n. 18, et p. 230, n. 43.

<sup>42</sup> Les mots et les syntagmes qui font l'objet de la brève analyse qui suit, ont été selectionnés sur la base de leur caractère manifestement non-aristotélicien ou tardif (un certain nombre parmi eux avaient été déjà signalés par Bonitz). Le TLG constitue maintenant un outil de travail incomparable pour toute recherche de terminologie. Nous avons utilisé les versions D et E.

<sup>43</sup> Ps. Alex. 775.26.33-34, 776.12.15.17, 780.30.32.33. Syr. 113.15, 132.12-13, 133.11, 135.22, 139.29-30, 140.22, 149.18, 151.5, 152.13.19.30, 156.24, 157.31, 158.2. Proclus, Theol. Plat. III 2, p. 10.1, V 11, p. 36.2, V 31, p. 115.21, 116.1-2, 117.2 Saffrey-Westerink; El. Theol. § 64, p. 60.20.32, 62.4, § 181, p. 158.32-33 Dodds; In Remp. II, p. 143.24-25 Kroll. Damascius, De princ. III, p. 64.16 Westerink-Combès. Simplicius, In Epict. Ench., XXXV 26 Hadot<sup>2</sup>.

44 Ps. Alex. 753.12-13, 763.33, 764.4, 767.29. Syr. 112.35, 113.13, 129.33, 156.27.

Proclus, In Remp. I, p. 88.29-30 Kroll.

<sup>45</sup> Ps. Alex. 463.6, 729.8.31. Syr. 13.2, 48.4, 90.2 (= Ps. Alex. 729.31), 143.13. Proclus, In Parm. IV 854.11-12, 867.10.19-20.26.28-29.31.38, 868.3.11, 870.34.37, 875.29.31 Cousin. Il s'agit bien du terme αὐτομέγεθος, et non pas d'une façon d'orthographier αὐτὸ μέγεθος : cf. Ps. Alex. 463.6 τὸ μὲν γὰρ αὐτομέγεθος καὶ τὸν αὐτοαριθμὸν πρώτας οὐσίας φάσκοντες; 729.31 (= Syr. 90.2) μεταξύ τοῦ αὐτομεγέθους καὶ τοῦ μαθηματικοῦ παντὸς μεγέθους; Proclus, In Parm. IV 867.10 τῶ αὐτομεγέθει; 867.19-20.38, 870.37 et 875.29.31 τοῦ αὐτομεγέθους. <sup>46</sup> Préface, p. xxvi.

l'avoir tiré de Porphyre<sup>47</sup>. Mais il ne semble avoir connu aucun succès, puisqu'on ne le trouve que chez Jean Lydus (VIe s.)<sup>48</sup>, Jean Damascène (VIIe-VIIIe s.), Eustrate (XIe-XIIe s.), Eustathe (XIIe s.) et Nicéphore Grégoras (XIIIe-XIVe s.)<sup>49</sup>. On en compte en revanche 9 occurrences chez le Ps. Alexandre, toutes dans la locution ὀντότητος μετέχειν. Si le Ps. Alexandre était antérieur à Syrianus, on s'expliquerait mal l'aisance surprenante avec laquelle il se sert de ce terme, qui est extrêmement rare chez les philosophes néoplatoniciens.

- οἱ τὰς ἰδέας πρεσβεύοντες: Cette expression, par laquelle sont désignés les Platoniciens, n'est pas attestée avant Asclépius. On compte 2 occurrences chez le Ps. Alexandre, 12 chez Asclépius, une chez Olympiodore, Sophonias et Michel d'Éphèse<sup>50</sup>.
- ὁ πολυτίμητος νοῦς: Cette expression, déjà signalée par Bonitz<sup>51</sup>, n'est pas attestée avant Syrianus. On compte 7 occurrences chez le Ps. Alexandre, 2 chez Syrianus, 7 chez Proclus, 3 chez Damascius, 3 chez Simplicius, une chez Psellus, une chez le Ps. Thémistius (= Sophonias) et une chez Michel d'Éphèse<sup>52</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Candidi Epistola I 3, 1-6 Henry-Hadot: « His igitur sic se habentibus neque ὂν ante deum fuit neque ὀντότης [...] Si igitur neque potentia neque existentia fuit neque exsistentialitas [...] multo magis et ὀντότης et ὂν et substantialitas et substantia ». Pour le rapprochement avec Porphyre, cf. le témoignage de Jean Lydus cité à la note suivante.

 $<sup>^{&#</sup>x27;48}$  De mensibus IV 94, p. 138.21-24 Wünsch: οἱ δὲ θεολόγοι ταύτην (scil. τὴν 'Εστίαν) εἶναι βούλονται τὴν λεγομένην ὀντότητα (ce qu'on appelle "substantialité") [...] ὁ δὲ Πορφύριος μετὰ τὴν νοητὴν 'Εστίαν ἤτοι ὀντότητα βούλεται καὶ τὴν ἔφορον τῆς γῆς (= fr. 357 Smith: le fragment de Porphyre que cite Jean Lydus est tiré du Περὶ ἀγαλμάτων).

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Jean Damascène, Expositio fidei 36, p. 89.55 Kotter; De duabus in Christo voluntatibus 28, p. 210.7 Kotter. Eustrate, In Anal. Post., p. 20.3, 103.13, 179.5, 215.8 Hayduck; In Eth. Nic., p. 13.7.9, 47.38, 268.20-21, 289.26.27, 292.33, 294.21 Heylbut; Eustathe, In Homeri Odysseam, t. II, p. 218.11 Stallbaum. Nicéphore Grégoras, Byzantina Historia, t. II, p. 1067.6-7 Schopen-Bekker.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Ps. Alex. 481.26, 561.21. Asclépius, *In Met.*, p. 69.22-23, 70.15, 216.14-15, 216.22, 249.1, 393.4-5, 393.34, 404.10, 405.29-30, 417.32, 419.34-35, 440.24 Hayduck. Olympiodore, *In Phaed.* 5 § 6.2 Westerink. Sophonias, *In De anima*, p. 5.24 Hayduck. Michel d'Éphèse, *In Eth. Nic. X*, p. 531.16-17.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Préface, p. xxvi.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Ps. Alex. 463.34, 707.21, 710.36, 719.14.28-29, 795.4. Syr. 25.4, 90.32. Proclus, Theol. Plat. I 19, p. 93.13 (avec la note de Saffrey-Westerink, qui renvoient aussi à Psellus, Epist. 207, p. 507.15 Sathas), II 3, p. 24.21; In Alc. 247.9, p. 294 Segonds; In Parm. IV 957.10-11, VI 1053.14-15 Cousin; In Tim. I, p. 404.6 Diehl; Dubit. § 53.19, p. 208 Isaac. Damascius, De princ. I, p. 18.23-19.1, 34.12, III, p. 164.6 Westerink-Combès. Simplicius, In De caelo, p. 482.19 Heiberg; In Phys, p. 147.9, 317.17 Diels. Ps. Thémistius (= Sophonias), In Parva Naturalia, p. 3.15 Wendland. Ps. Philopon (= Michel d'Éphèse), In De gen. anim., p. 64.5-6 Hayduck.

- στοιχειωτός: La première attestation est dans les *Theologoumena Arithmetica* du Ps. Jamblique<sup>53</sup>. On compte 2 occurrences chez le Ps. Alexandre<sup>54</sup>. L'emploi de ce terme est massif dans le *De principiis* de Damascius (env. 60 occurrences)<sup>55</sup>, et c'est sans doute de lui que l'hérite Simplicius<sup>56</sup>.
- συνεπτυγμένως: Ce terme n'est pas attesté avant Proclus (3 occurrences)<sup>57</sup>. On compte 2 occurrences chez le Ps. Alexandre<sup>58</sup>. On le retrouve ensuite chez le Ps. Simplicius (1), chez un Anonymus, *In Rhetoricam* (4), et chez Eustrate (1)<sup>59</sup>. Le Ps. Alexandre serait donc la source de Proclus.

D'autres termes, qui ne sont pourtant pas typiques du vocabulaire philosophique néoplatonicien, retiennent l'attention, parce que leurs attestations sont très tardives. Dans ces cas aussi, le mérite de les avoir inventés reviendrait au Ps. Alexandre.

- ἀρχαιοπρεπῶς: Une occurrence chez le Ps. Alexandre (p. 636.36). Ce terme n'est pas attesté avant Damascius<sup>60</sup>. On le retrouve ensuite chez Simplicius, le Ps. Simplicius, Théophylacte Simocattes (VIIe s.) et dans les scholies sur l'*Iliade*<sup>61</sup>.
- μεμελανωμένως : Ce terme est très intéressant, car il n'est attesté que chez le Ps. Alexandre et chez Michel d'Éphèse. Leurs textes présentent en outre une forte affinité<sup>62</sup> :

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> [Jamblique], *Theol. arithm.*, p. 68.9 de Falco.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Ps. Alex. 606.10, 679.2.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Il faut ajouter aussi *In Phil.*, § 56.7, 104.9, 235.3, 237.2 Westerink.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> In De caelo, p. 555.4, 601.3.11.17.19 Heiberg; In Phys., p. 201.20.22, 246.4.16, 630.1.11, 637.34 Diels.

 $<sup>^{57}</sup>$  In Remp. I, p. 294.2 Kroll ; Theol. Plat. III 2, p. 8.13 Saffrey-Westerink ; In Eucl., p. 55.1 Friedlein.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Ps. Alex. 467.3, 479.24.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Ps. Simplicius, *In De anima*, p. 42.9 Hayduck; Anon., *In Rhet.*, p. 230.21.24, 244.14, 245.7 Rabe (CAG XXI 2); Eustrate, *In Anal. Post.*, p. 102.26 Hayduck.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> *In Parm.*, t. II, p. 198.14 Ruelle.

<sup>61</sup> Simplicius, În De caelo, p. 698.13 Heiberg; In Phys., p. 111.15, 873.7 Diels. Ps. Simplicius, In De anima, p. 246.20 Hayduck. Théophylacte Simocattes, Historiae, VII 8.5, p. 259.8 de Boor. Scholia in Homeri Iliadem, Λ 162a, t. III, p. 157.7-8, P 216-8, t. IV, p. 371.89 Erbse.

<sup>62</sup> Ces quatre textes sont déjà cités en parallèle par Praechter, art. cité supra, p. 1, n. 3 [GGA 168 (1906)], p. 887, qui en souligne la « besonders auffällige Uebereinstimmung ». Cf. aussi infra, p. 61, pour l'expression ἀσαφῶς καὶ περινενοημένως (ἀπαγγέλλειν), qui, elle aussi, est propre exclusivement au Ps. Alexandre et à Michel d'Éphèse.

Ps. Alex. 519.14- Ps. Alex. 653.4-5 15

μεμελανωμένως ἐπαγαγών.

τὴν λύσιν ἀσα- ἀσαφῶς δὲ πάνυ φῶς καὶ λίαν καὶ μεμελανωμένως έρμηνεύει ταῦτα.

Michel d'Éphèse, In Parva Nat., p. 9.34-35 Wendland καὶ μεμελανωμένως ἀπαγγέλλει τὰ λεγόμενα.

Michel d'Éphèse, In De gen. anim., p. 196.11-12 Hayduck πάνυ δὲ ασαφῶς πάνυ δ' ἀσαφῶς καὶ μεμελανωμένως ἐπάγει τὰς αἰτίας.

Si le Ps. Alexandre était antérieur à Syrianus, il faudrait admettre qu'il a inventé un terme qui n'a été repris que six siècles plus tard par Michel d'Éphèse. En outre, l'affinité terminologique de ces quatre textes est si frappante qu'il faudrait en conclure que Michel d'Éphèse, lorsqu'il écrivait ses commentaires sur le De gen. anim. et sur les Parva Nat., avait sous les yeux ces deux passages du Ps. Alexandre. Tout cela semble absolument invraisemblable.

- ὀρθολεμτεῖν: Terme très rare, dont on ne connaît que quatre occurrences chez le Ps. Alex., Nil d'Ancyre († ca. 450), le Ps. Grégoire de Nysse, et Eustathe<sup>63</sup>.
- σκιωδῶς : Deux occurrences chez le Ps. Alexandre<sup>64</sup>. Sauf une occurrence chez Didyme l'Aveugle (IVe s.)65, cet adverbe n'est attesté que chez des auteurs tardifs : Jean Damascène, Michel d'Éphèse, Eustrate et Nicéphore Grégoras<sup>66</sup>.

Il est aussi intéressant de souligner la locution : κατεξηραμμένη γείρ (p. 514.35), qui semble bien être un écho du récit évangélique de Marc. 3.1 : έξηραμμένην ἔχων τὴν χεῖρα, car l'expression έξηραμμένη (κατεξηραμμένη) γείρ ne se trouve que dans ces deux textes. Il est très difficile de croire qu'un commentateur antérieur à Syrianus se soit souvenu de ce passage de l'Évangile pour expliquer l'affirmation d'Aristote, Met. Z 11, 1036 b 30-32 : οὐ γὰρ πάντως τοῦ άνθρώπου μέρος ή γείρ, άλλ' ή δυναμένη τὸ ἔργον ἀποτελεῖν, ὥστε ἔμψυχος οὖσα· μὴ ἔμψυχος δὲ οὐ μέρος $^{67}$ .

<sup>63</sup> Ps. Alex. 783.27. Nil d'Ancyre, Epist. II 291, PG 79, col. 345 A. Ps. Grégoire de Nysse, De occursu Domini, PG 46, col. 1164 C. Eustathe, In Iliadem, t. II, p. 40.1, 717.4 Van der Valk.

<sup>64</sup> Ps. Alex. 440.9, 520.20.

<sup>65</sup> In Zachariam II 70, t. II, p. 462.18 Doutreleau.

<sup>66</sup> Jean Damascène, Homilia in transfigurationem Domini, PG 96, col. 552 B. Michel d'Éphèse, In De gen. anim., p. 154.22 Hayduck. Eustrate, In Eth. Nic., p. 104.6 Heylbut. Nicéphore Grégoras, Byzantina Historia, t. II, p. 698.17, 1133.1, t. III, p. 26.6, 203.5, 259.7, 387.3, 449.23 Schopen-Bekker.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> On remarquera aussi la présence de trois hapax: ἀγαθοδοσία (p. 707.19), πεπερασμενώτερος (p. 639.3), προσκατασκευαστικός (p. 750.11). En ce qui concerne ἀγαθοδοσία, ce terme semble être forgé sur le modèle de mots assez tardifs tels que ἀγαθοδότις (Didyme l'Aveugle, De Trin. II 14, PG 39, col. 712 A;

En conclusion, si l'on accepte la thèse selon laquelle le Ps. Alexandre est antérieur à Syrianus, il faut accepter la conclusion qu'il a créé ou, du moins, a été le premier auteur attesté à utiliser les termes ou syntagmes suivants: ἀργαιοπρεπῶς, ἀργική μονάς, ἀργική δυάς, αὐτομέγεθος, μεμελανωμένως, ὀρθολεκτεῖν, οἱ τὰς ἰδέας πρεσβεύοντες, ὀντότης ὁ πολυτίμητος νοῦς, στοιχειωτός (probablement), συνεπτυγμένως, parmi lesquels άρχική μονάς, άρχική δυάς, αὐτομέγεθος, όντότης, ὁ πολυτίμητος νοῦς, στοιγειωτός et συνεπτυγμένως sont des termes importants du vocabulaire néoplatonicien tardif. Le problème est évidemment celui de concevoir une figure qui réunirait en elle-même des traits si opposés, presque incompatibles : un commentateur de la Métaphysique de stricte observance aristotélicienne, ayant vécu après Jamblique et peu avant Syrianus, c'est-à-dire à une époque où il n'y a pratiquement plus de philosophes aristotéliciens orthodoxes, un commentateur aristotélicien qui serait non seulement influencé par le néoplatonisme, comme L. Tarán se contente de dire en répétant les affirmations de Bonitz, qui remontent à 1847, mais aussi capable d'enrichir le vocabulaire néoplatonicien de termes-clés, tels que ἀρχική μονάς et ἀρχική δυάς, qui supposent une théorie des premiers principes déjà parfaitement formée; un commentateur que Syrianus aurait estimé à tel point qu'il en aurait recopié des pages entières sans toutefois jamais le citer. Quel personnage pourrait correspondre à un tel portrait ? La réponse est, à notre avis, évidente : personne.

#### 3. Alexandre et le Ps. Alexandre

La thèse de L. Tarán est (i) que le Ps. Alexandre et Syrianus n'ont pas connu le commentaire authentique d'Alexandre d'Aphrodise sur les livres E-N, (ii) que Syrianus a utilisé le commentaire du

Ps. Denys l'Aréopagite, De div. nom. I 3, p. 111.10 Suchla; De eccl. hier. III 7 et VII 6, p. 87.22-23 et 126.17 Heil-Ritter; Jean Damascène, Homiliae VIII 3, PG 96, col. 701 C), ἀγαθοδότως (Ps. Denys l'Aréopagite, De cael. hier. I 1, p. 7.5 Heil-Ritter) et ἀγαθοδωρία (Germain de Constantinople [† 733], Oratio 1 In vivificam crucem, PG 98, col. 228 C). Quant au terme αὐτοεῖδος (Ps. Alex. 790.32, 791.2.3.6.8.10.11.12. 14), il pourrait s'agir d'un terme propre au Ps. Alexandre, qui, dans son exégèse de M 10, 1087 a 5-6, au lieu de lire τὸ αὐτὸ εἶδος, lit τὸ αὐτοεῖδος, qu'il interprète comme équivalent à τὸ ἀρχικὸν ἕν. Mais rien ne permet d'affirmer qu'il s'agit d'un terme réellement composé, et non pas d'une simple façon d'orthographier αὐτὸ εἶδος (cf. supra, p. 33, n. 45).

Ps. Alexandre dans la conviction qu'il s'agissait du vrai Alexandre d'Aphrodise, et (iii) que le Ps. Alexandre est un faussaire qui aurait écrit le commentaire sur ces livres avec l'intention d'en attribuer la paternité à Alexandre d'Aphrodise. Nous reviendrons plus tard sur le dernier point de la thèse de L. Tarán<sup>68</sup>; pour l'heure, nous allons examiner les deux premiers points.

On a déjà vu qu'il est impossible de soutenir que Syrianus a pu considérer le Ps. Alexandre comme le vrai Alexandre d'Aphrodise à cause de la citation de Jamblique que Syrianus aurait lue et reconnue comme telle chez le Ps. Alexandre. Il vaut toutefois la peine de suivre de près l'argumentation de L. Tarán. Elle s'articule dans les étapes suivantes :

- (1) L. Tarán énonce deux critères concernant Alexandre d'Aphrodise: (a) il est impossible qu'Alexandre ait interprété deux passages parallèles de la *Métaphysique* de deux manières différentes; (b) il est impossible qu'Alexandre ait oublié ou contredit les affirmations d'Aristote concernant les doctrines de Platon et de ses successeurs<sup>69</sup>.
- (2) L. Tarán démontre que Syrianus ne connaissait pas le commentaire authentique d'Alexandre sur les livres M et N (analyse des passages parallèles Syr. 154.9-13 = Ps. Alex. 777.16-21)<sup>70</sup>.
- (3) L. Tarán démontre que l'Alexandre cité par Syrianus dans les livres M et N est le Ps. Alexandre (analyse des passages parallèles Syr. 166.26-28 = Ps. Alex. 797.12-17, et Syr. 122.11-23 = Ps. Alex. 745.20-32)<sup>71</sup>.

Je voudrais donc examiner les trois parallèles sur lesquels L. Tarán s'appuie pour soutenir sa thèse. Comme le premier parallèle est une citation du  $\Pi\epsilon\rho$ ì φιλοσοφίας et que les deuxième et troisième parallèles sont des citations d'Alexandre chez Syrianus, j'examinerai brièvement toutes les citations de l'Aristote perdu chez le Ps. Alexandre et chez Syrianus, ainsi que toutes les citations d'Alexandre dans les livres M et N de Syrianus.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Cf. infra, p. 66-71.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Tarán, p. 222.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Tarán, p. 224.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Tarán, p. 226-228.

#### 3.1 Le premier parallèle et l'Aristote perdu

Syr. 154.5-13

Βουλόμενοι, φησί, καὶ τὰ μεγέθη παράγειν ἀπὸ τῶν δύο ἀρχῶν τοῦ τε ένος καὶ τῆς ἀορίστου δυάδος, ἐκ μὲν τῆς δυάδος φασὶ τήν τε γραμμήν τὸ μαχρὸν χαὶ βραγὺ λαβεῖν, τό τε ἐπίπεδον τὸ στενὸν καὶ πλατύ, τό τε στερεὸν τὸ βαθὺ καὶ ταπεινόν ταῦτα γὰρ εἴδη έκάλουν τοῦ μεγάλου καὶ μικροῦ τοῦ ἐν τῆ ἀορίστω δυάδι. Τὴν δὲ κατὰ τὸ ἕν, φησίν, ἀρχὴν οὐχ όμοίως εἰσῆγον ἄπαντες, ἀλλ' οἱ μὲν αὐτοὺς τοὺς ἀριθμοὺς τὰ εἴδη τοῖς μεγέθεσιν ἔλεγον ἐπιφέρειν, οίον δυάδα μὲν γραμμῆ, τριάδα δὲ ἐπιπέδω, τετράδα δὲ στερεῷ (τοιαῦτα γὰρ ἐν τοῖς περὶ φιλοσοφίας ίστορεῖ περὶ Πλάτωνος)· οἱ δὲ μεθέξει τοῦ ένὸς τὸ είδος ἀπετέλουν τῶν μεγεθῶν.

Ps. Alex. 777.11-21

Βουλόμενοι καὶ τὰ μεγέθη παράγειν άπὸ τῶν δύο ἀργῶν τοῦ τε ἑνὸς καὶ τῆς ἀορίστου δυάδος, ἐχ μὲν τῆς δυάδος φασί τήν τε γραμμήν τὸ μακρὸν καὶ βραγὺ λαβεῖν, τό τε ἐπίπεδον τὸ πλατύ καὶ στενόν, τό τε στερεόν τὸ βαθὺ καὶ ταπεινόν. ταῦτα γὰρ τὸ μακρὸν καὶ βραγύ καὶ τὰ λοιπὰ εἴδη ἐκάλουν τοῦ μεγάλου καὶ μικροῦ τοῦ ἐν τῆ ἀορίστω δυάδι. Τὴν δὲ κατὰ τὸ ἕν, φησίν, ἀρχὴν οὐχ όμοίως εἰσῆγον ἄπαντες, ἀλλ' οἱ μέν αὐτοὺς τοὺς ἀριθμοὺς τὰ εἴδη τοῖς μεγέθεσιν ἔλεγον ἐπιφέρειν. οίον δυάδα μὲν γραμμῆ, τριάδα δὲ ἐπιπέδω, τετράδα δὲ στερεῷ (τοιαῦτα γὰρ ἐν τοῖς Περὶ φιλοσοφίας ίστορεῖ περὶ Πλάτωνος, δι' ὃ καὶ ένταῦθα βραχέως καὶ συντόμως τὴν τούτων έξέθετο διάνοιαν), οἱ δὲ μεθέξει τοῦ ένὸς τὸ εἶδος ἀπετέλουν τῶν μεγεθῶν.

Ces deux passages, qui sont presque identiques, se réfèrent à *Met*. M 9, 1085 a 9-14, où Aristote parle de la dérivation des grandeurs géométriques à partir des espèces du grand et du petit :

οί μὲν γὰρ ἐκ τῶν εἰδῶν τοῦ μεγάλου καὶ τοῦ μικροῦ ποιοῦσιν, οἶον ἐκ μακροῦ μὲν καὶ βραχέος τὰ μήκη, πλατέος δὲ καὶ στενοῦ τὰ ἐπίπεδα, ἐκ βαθέος δὲ καὶ ταπεινοῦ τοὺς ὄγκους· ταῦτα δέ ἐστιν εἴδη τοῦ μεγάλου καὶ μικροῦ. Τὴν δὲ κατὰ τὸ ἕν ἀρχὴν ἄλλοι ἄλλως τιθέασι τῶν τοιούτων<sup>72</sup>.

Pour expliquer l'affirmation selon laquelle les positions des Platoniciens sont divergentes en ce qui concerne le principe d'unité, Syrianus et le Ps. Alexandre mentionnent deux thèses, dont la première est attribuée à Platon, et la seconde à des philosophes inconnus. (a) Platon : les grandeurs géométriques sont engendrées

<sup>72 «</sup> Certains philosophes les (= la ligne, la surface et le solide) dérivent des espèces du Grand et du Petit : par exemple, ils forment les lignes à partir du Long et du Court, les surfaces, à partir du Large et de l'Étroit, les solides, à partir du Haut et du Bas, toutes choses qui sont des espèces du Grand et du Petit. Quant au principe formel de telles entités, correspondant à l'Un, leurs positions sont divergentes ».

par les nombres; (b) philosophes inconnus: les grandeurs géométriques sont engendrées par leur participation à l'un. Or, la seconde opinion (les grandeurs géométriques sont engendrées par l'un) est mentionnée par Aristote en B 4, 1001 b 19-25. Dans son commentaire sur ce passage, Alexandre d'Aphrodise, p. 228.10-28, identifie les tenants de cette opinion à Platon, et il attribue la première opinion (les grandeurs géométriques sont engendrées par les nombres) à un τις. Syrianus aussi (p. 48.20-23) attribue à Platon l'opinion visée par Aristote dans B 4. Cela signifie que l'opinion (b), que Syrianus et le Ps. Alexandre, dans leurs commentaires sur M 9, attribuent à des philosophes inconnus, est attribuée à Platon par Alexandre et par Syrianus dans leurs commentaires sur B 4. En revanche, l'opinion (a), que Syrianus et le Ps. Alexandre attribuent à Platon dans leurs commentaires sur M 9, est attribuée par Alexandre à un philosophe inconnu dans son commentaire sur B 4. Cela signifie, selon L. Tarán, que dans M 9, Syrianus utilise une source différente de celle qu'il utilisait dans B 4; et puisque dans B 4, il utilisait Alexandre, il s'ensuit que dans M 9, il ne connaît pas le commentaire d'Alexandre, car, sur la base des deux critères énoncés par L. Tarán, il est impossible qu'Alexandre ait interprété le même passage d'Aristote de deux manières différentes et qu'il se soit trompé ou contredit à propos des doctrines de Platon et de son école. Par suite, Syrianus utiliserait une source qui n'est pas Alexandre. Il reste à démontrer que cette source autre que le vrai Alexandre, c'est justement le Ps. Alexandre. C'est ce que L. Tarán essaie d'établir à l'aide des deuxième et troisième parallèles.

Mais avant d'en venir là, examinons de plus près le premier parallèle. L'attribution fautive à Platon de l'opinion selon laquelle les grandeurs géométriques sont engendrées par les nombres, est faite sur la base du Περὶ φιλοσοφίας : τοιαῦτα γὰρ ἐν τοῖς Περὶ φιλοσοφίας ἱστορεῖ περὶ Πλάτωνος (Syr. 154.12-13 = Ps. Alex. 777.18-19)<sup>73</sup>. Selon

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Le passage Ps. Alex. 777.16-21 (= fr. 11 Ross, fr. 27B, p. 489 Gaiser) est commenté par M. Isnardi Parente, « Testimonia Platonica. Per una raccolta delle principali testimonianze sui λεγόμενα ἄγραφα δόγματα di Platone. Testimonianze di età ellenistica e di età imperiale », Atti della Accademia Nazionale dei Lincei. Classe di scienze morali, storiche e filosofiche, cccxcv (1998), Memorie - Serie Ix - Volume x - Fasc. 1, p. 105-106. Les deux passages parallèles de Syrianus et du Ps. Alexandre sont commentés par H. D. Saffrey, Le Περὶ φιλοσοφίας d'Aristote, cit., p. 18-19. Le P. Saffrey pense que le Ps. Alexandre recopie très probablement Syrianus, qui, à son tour, peut avoir trouvé cette citation du Περὶ φιλοσοφίας chez Alexandre d'Aphrodise. Le P. Saffrey, p. 19, a raison de croire que la remarque du Ps. Alexandre, 777.19-20: δι' δ καὶ ἐνταῦθα βραχέως καὶ συντόμως τὴν τούτων

L. Tarán, puisque cette attribution est fautive, elle ne peut pas remonter à Alexandre. Or, même si l'on accepte cette inférence, cela n'implique pas nécessairement que la source de Syrianus était fautive et que, par conséquent, il ne peut pas s'agir d'Alexandre. Il est tout à fait possible que Syrianus ait mal interprété Alexandre en référant à Platon une remarque qu'Alexandre faisait à propos de l'autre opinion, c'est-à-dire à propos de la véritable opinion platonicienne (les grandeurs géométriques sont engendrées par l'un et par la dyade indéfinie)<sup>74</sup>. En outre, si l'on pense, avec L. Tarán, que la source de Syrianus est le Ps. Alexandre, le problème n'est que renvoyé : d'où vient l'attribution fautive du Ps. Alexandre ? Puisque L. Tarán pense que le Ps. Alexandre ne connaît pas le commentaire authentique d'Alexandre<sup>75</sup>, il faut penser que cette attribution fautive est due au Ps. Alexandre lui-même. Mais un autre problème surgit : si le Ps. Alexandre ne connaît pas le commentaire d'Alexandre, d'où a-t-il tiré la citation du Περὶ φιλοσοφίας? Il paraît sûr, en effet, qu'Alexandre a été le dernier à lire directement le Περί φιλοσοφίας et le Περὶ τάγαθοῦ et qu'aucun des commentateurs postérieurs n'a connu ces deux ouvrages de première main<sup>76</sup>. Il est aussi important de remarquer que cette citation du Περί φιλοσοφίας est isolée chez le Ps. Alexandre, alors que Syrianus cite aussi un autre fragment de cet ouvrage<sup>77</sup>, dont aucune trace ne se trouve chez le Ps. Alexandre. Mais si Syrianus ne connaît pas le commentaire d'Alexandre et qu'il dépend du Ps. Alexandre pour sa première citation du Περί φιλοσοφίας, d'où a-t-il tiré sa seconde citation? Faut-il admettre qu'il

ἐξέθετο διάνοιαν, pourrait être une réponse à Syr. 154.13-14: ταῦτα ... οὔτε διηρθρωμένως παραδέδοται, en ce sens que Syrianus reprocherait à Aristote le caractère peu clair et peu développé de ce passage, et le Ps. Alexandre justifierait Aristote en disant que cela est dû au fait qu'Aristote a déjà traité ce sujet dans le Περὶ φιλοσοφίας.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> C'est l'hypothèse de H. Cherniss, dans son compte rendu du livre du P. Saffrey, *Gnomon*, 31 (1959), p. 36-51, en part. p. 48-49.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Tarán, p. 224-225.

<sup>76</sup> H. Cherniss, Aristotle's Criticism of Plato and the Academy, t. I, Baltimore 1944, p. 121, n. 77; Id., c. r. de H. D. Saffrey, Le Περὶ φιλοσοφίας d'Aristote, cit., Gnomon, 31 (1959), p. 38; E. Berti, La filosofia del « primo » Aristotele, Milano 1997² [1<sup>re</sup> éd. Padova 1962], p. 207, p. 252 n. 148; M. Isnardi Parente, « Testimonia Platonica », cit., 1998, p. 58, 75. — Sur les fragments aristotéliciens conservés par Syrianus, Asclépius, le Ps. Alexandre et le Ps. Philopon, cf. infra, Appendice II, p. 193-196.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Syr. M 9, p. 159.33-160.3 = fr. 11, p. 78 Ross = Test. Plat. n° 58, p. 539 Gaiser = test. n° 25, p. 276 Richard (M.-D. Richard, *L'enseignement oral de Platon*, Paris 1986). Aucun parallèle chez le Ps. Alexandre. Ce passage de Syrianus est commenté par M. Isnardi Parente, « Testimonia Platonica », cit., 1998, p. 106-108. Cf. aussi E. Berti, *La filosofia del « primo » Aristotele*, cit., p. 270-271.

en a eu une connaissance directe ? Aucun élément ne semble autoriser une telle conclusion.

Quelle est la situation pour les autres œuvres perdues d'Aristote ?

- Περὶ τάγαθοῦ : Aucune citation chez Syrianus, trois citations chez le Ps. Alexandre (p. 615.14-15 [I 3], 643.2-3 [K 3], 695.26 [Λ 7]<sup>78</sup>). Le manque de parallèles chez Syrianus s'explique par le fait qu'il n'a pas commenté les livres I, K et Λ. Ces trois citations du Ps. Alexandre n'impliquent pourtant pas qu'il avait un accès direct au Περὶ τἀγαθοῦ. En effet, les trois passages répètent la même information, à savoir que dans le Περὶ τἀγαθοῦ, Aristote a ramené tous les contraires à l'opposition un / multiplicité, information qui provient du commentaire d'Alexandre sur Met. Γ  $2^{79}$ , comme le Ps. Alexandre l'admet lui-même dans le premier passage<sup>80</sup>. Les trois citations du Ps. Alexandre ne signifient donc ni qu'il pouvait lire le Περὶ τἀγαθοῦ ni qu'il disposait du commentaire d'Alexandre sur les livres I, K et Λ.
- Περὶ ἰδεῶν : Deux citations chez Syrianus, une citation chez le Ps. Alexandre, qui correspond à la seconde citation de Syrianus (bien que les deux passages ne soient pas identiques littéralement) :

Syr. M 6, 120.33-121.4 = fr. 1, p. 121 Ross (aucun parallèle chez le Ps. Alexandre).

Syr. N 6, 195.10-16 ≅ Ps. Alex. 836.34-837.3 = fr. 1, p. 121 Ross. La situation du Περὶ ἰδεῶν est donc la même que celle du Περὶ φιλοσοφίας: Syrianus présente deux citations, dont une seulement est partagée par le Ps. Alexandre. Si donc Syrianus dépend du

 $^{80}$  Ps. Alex. 615.14-15: Πεποίηκε γὰρ διαίρεσιν ἐν τοῖς Περὶ τάγαθοῦ, ὡς καὶ ἐν ἄλλοις εἴπομεν.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Fr. 5 Ross, p. 120. Les deux premiers passages sont commentés par M. Isnardi Parente, « Testimonia Platonica », cit., 1998, p. 71-74.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> In Met., p. 250.17-20 : ἀναπέμπει δὲ ἡμᾶς περὶ τοῦ γνῶναι ὅτι σχεδὸν πάντα τὰ ἐναντία ὡς εἰς ἀρχὴν ἀνάγεται τό τε ἕν καὶ τὸ πλῆθος εἰς τὴν Ἐκλογὴν τῶν ἐναντίων, ὡς ἰδία περὶ τούτων πραγματευσάμενος. Εἴρηκε δὲ περὶ τῆς τοιαύτης ἐκλογῆς καὶ ἐν τῷ δευτέρω Περὶ τὰγαθοῦ (= fr. 5 Ross), et p. 262.18-24 : διὰ δὲ τοῦ "εἰλήφθω γὰρ ἡ ἀναγωγὴ ἡμῖν" ἀναπέμπει πάλιν ἡμᾶς εἰς τὰ ἐν τῷ Β Περὶ τὰγαθοῦ δεδειγμένα (= fr. 5 Ross) ... Εἰπὼν ὅτι πως τὰ ἐναντία πάντα εἰς τὸ ἕν καὶ πλῆθος ἀνάγεται, καὶ τοῦτο δι' ῆς πεποίηται ἀναγωγῆς τῶν ἐναντίων ἐν τῷ Β Περὶ τἀγαθοῦ εἰς ταῦτα ποτωσάμενος... Dans ces deux passages, Alexandre commente respectivement Met. Γ 2, 1003 b 33-1004 a 2 : ὥσθ' ὅσαπερ τοῦ ἐνὸς εἴδη, τοσαῦτα ναὶ τοῦ ὅντος περὶ ὧν τὸ τί ἐστι τῆς αὐτῆς ἐπιστήμης τῷ γένει θεωρῆσαι, λέγω δ' οἰον περὶ ταὐτοῦ καὶ ὁμοίου καὶ τῶν ἄλλων τῶν τοιούτων. Σχεδὸν δὲ πάντα ἀνάγεται τὰναντία εἰς τὴν ἀρχὴν ταύτην τεθεωρήσθω δ' ἡμῖν ταῦτα ἐν τῆ ἐκλογῆ τῶν ἐναντίων, et 1004 b 33-1005 a 2 : πάντα δὲ καὶ τᾶλλα ἀναγόμενα φαίνεται εἰς τὸ εν καὶ πλῆθος, εἰλήφθω γὰρ ἡ ἀγωγὴ ἡμῖν. Les deux passages d'Alexandre sont recopiés par Asclépius, In Met., p. 237.11-14 et 247.17-21 Hayduck.

Ps. Alexandre, la question se pose de savoir d'où Syrianus a tiré les deux citations du Περὶ ἰδεῶν et du Περὶ φιλοσοφίας qu'il ne pouvait pas lire chez le Ps. Alexandre. Quant à la citation du Περὶ ἰδεῶν qui est commune à Syrianus et au Ps. Alexandre, il vaut la peine de l'analyser de plus près.

Syr. 195.10-16
Ταῦτά ἐστιν ἃ ἐν τούτοις ἀντιλέγει ταῖς τῶν Πυθαγορείων καὶ Πλατωνικῶν ἀνδρῶν θεωρίαις ὁ ᾿Αριστοτέλης· ἃ δὴ περιέχει καὶ τὰ ἐν τῷ μείζονι τῶν Α ῥηθέντα, ὡς καὶ ὁ ὑπομνηματιστὴς ᾿Αλέξανδρος ὑπεσημήνατο· διὸ καὶ ἡμεῖς τούτοις ἐπιστήσαντες οὐδ' ἐκεῖνα παραλελοιπέναι νομίζομεν· οὐ μὴν οὐδ' ὅσα ἐν τοῖς Περὶ εἰδῶν δύο βιβλίοις πρὸς αὐτοὺς εἴρηκε· σχεδὸν γὰρ κἀκεῖ τὰ αὐτὰ ταῦτα ἀναχυκλοῖ, ὥστε εἰκότως διὰ τῶν αὐτῶν ἃν εἴη καὶ ἡ πρὸς ἐκεῖνα ἀπάντησις.

Ps. Alex. 836.34-837.3
Ταῦτα εἰπὼν συμπεραίνεται τὸν σύμπαντα λόγον λέγων· τὰ μὲν οὖν συμβαίνοντα τοῖς εἰδητικοὺς ἀριθμοὺς ποιοῦσι καὶ τοῖς χωριστὰ τὰ μαθηματικὰ τιθεμένοις καὶ αἴτια τῶν φυσικῶν λέγουσι τὰ ῥηθέντα ἐστί, καὶ ἔτι πλείω τούτων συναχθείη, τὰ περὶ τῶν εἰδῶν γραφέντα αὐτῷ δύο βιβλία, ἄλλα ὄντα παρὰ τὸ Μ καὶ Ν, καὶ ἐκτὸς τῆς Μετὰ τὰ φυσικὰ συντάξεως.

Les deux passages, qui constituent l'épilogue des deux commentaires, ne présentent aucune reprise littérale et ne disent pas la même chose. On peut les paraphraser comme suit :

Syrianus: Voilà les objections qu'Aristote a développées contre les Pythagoriciens et les Platoniciens. Les mêmes objections se lisent aussi dans le livre A, comme Alexandre d'Aphrodise en fait la remarque. C'est pourquoi, en commentant le livre N, j'ai aussi répondu aux objections du livre A<sup>81</sup> et à celles qui sont contenues dans les deux livres Περὶ ἰδεῶν, car elles sont presque les mêmes que les objections de *Met*. A et N.

Ps. Alexandre: Voilà quelles sont les conséquences absurdes qui découlent du fait de poser les nombres idéaux et les réalités mathématiques comme étant séparés des réalités naturelles. Mais plus d'objections encore pourraient être formulées, c'est-à-dire les objections contenues dans les deux livres Περὶ ίδεῶν, qui ne s'identifient pas aux livres M et N de la Métaphysique et qui ne font pas partie de la Métaphysique.

Si l'hypothèse de L. Tarán était correcte, il faudrait penser que la citation d'Alexandre qui se lit chez Syrianus renvoie au passage du

<sup>81</sup> Cela signifie évidemment que Syrianus n'a pas commenté le livre A.

Ps. Alexandre, que Syrianus penserait être le vrai Alexandre. Deux difficultés s'opposent à cette conclusion. Premièrement, comment expliquer que Syrianus, tout en citant Alexandre, dise autre chose que son prétendu modèle? En particulier, pourquoi affirmerait-il que les objections de *Met*. A et M sont les mêmes que celles du Περὶ ἰδεῶν, alors qu'il lisait chez le Ps. Alexandre que le Περὶ ἰδεῶν contenait des objections ultérieures par rapport à la *Métaphysique*? Si Syrianus a voulu modifier le témoignage d'Alexandre pour l'affaiblir en affirmant qu'il avait réfuté toutes les objections d'Aristote visant la doctrine des nombres idéaux, on ne comprend pas pourquoi il aurait cité explicitement Alexandre, qui disait le contraire, à savoir que plus d'objections encore pouvaient être formulées. Il est donc évident que le renvoi de Syrianus à Alexandre ne vise pas le passage parallèle du Ps. Alexandre<sup>82</sup>.

Deuxièmement, puisque la même affirmation se lit aussi dans la première citation du Περὶ ἰδεῶν chez Syrianus (M 6, p. 120.33-121.4), qui n'a pas d'analogue chez le Ps. Alexandre, il s'ensuivrait que cette citation provient, elle aussi, de la citation unique du Ps. Alexandre dans son commentaire sur N 6. Mais il est difficile de croire que, lorsqu'il commentait M 6, Syrianus avait sous les yeux le commentaire du Ps. Alexandre sur N 6, et cela pour dire non pas ce que disait "Alexandre", mais le contraire.

En outre, l'affirmation du Ps. Alexandre, selon laquelle le Περὶ ἰδεῶν contenait des objections supplémentaires par rapport à la Métaphysique, semble être une paraphrase du texte aristotélicien fusionnée avec le renseignement de Syrianus concernant le Περὶ ἰδεῶν. Aristote écrit : τὰ μὲν οὖν συμβαίνοντα ταῦτά τε κἂν ἔτι πλείω συναχθείη (1093 b 24-25), et le Ps. Alexandre paraphrase : τὰ μὲν οὖν συμβαίνοντα τοῖς εἰδητικοὺς ἀριθμοὺς ποιοῦσι ... καὶ ἔτι πλείω συναχθείη (p. 836.34-837.1). Ensuite, l'affirmation de Syrianus que le

<sup>82</sup> C'est pourquoi Kroll renvoie à Ps. Alex., M 4, p. 741.28-37, où le Ps. Alexandre observe que le passage M 4, 1078 b 34-M 5, 1080 a 8 répète à la lettre le passage A 9, 990 b 2-991 b 9. Mais dans ce texte du Ps. Alexandre, on ne lit aucune citation du Περὶ ἰδεῶν. Il faudrait alors penser que Syrianus a tiré la remarque concernant l'identité entre M 4-5 et A 9 de ce passage du commentaire du Ps. Alexandre sur M 4, et la citation du Περὶ ἰδεῶν du passage sur N 6, en la modifiant pourtant, car au lieu de dire, comme le Ps. Alexandre, que le Περὶ ἰδεῶν contient des arguments supplémentaires par rapport à ceux qui se trouvent dans les livres A et M de la Métaphysique, il affirme que ces trois textes contiennent tous les trois les mêmes arguments. C'est évidemment une hypothèse trop compliquée.

Περὶ ἰδεῶν contenait *presque* les mêmes objections que *Met* A et M, a pu lui suggérer de voir dans la phrase purement potentielle d'Aristote : « et on pourrait rassembler plus d'objections encore », une référence au Περὶ ἰδεῶν.

En conclusion, si Syrianus et le Ps. Alexandre n'ont pas connu le commentaire authentique d'Alexandre d'Aphrodise sur les livres M et N et que Syrianus utilise le Ps. Alexandre dans la conviction qu'il s'agit du vrai Alexandre, il devient difficile d'expliquer les citations de l'Aristote perdu aussi bien chez Syrianus que chez le Ps. Alexandre. En effet, si le Ps. Alexandre n'a pas connu le commentaire d'Alexandre, d'où a-t-il tiré les citations de l'Aristote perdu qui ne se trouvent pas dans les livres A-Δ du commentaire d'Alexandre ? S'il lisait encore ces ouvrages d'Aristote, il est bien étonnant qu'il n'ait cité qu'une seule fois le Περὶ φιλοσοφίας et le Περὶ ἰδεῶν. Mais ce qui éveille le soupçon, c'est surtout le fait que ses deux citations coïncident avec celles de Syrianus, qui, lui, présente des citations du Περί φιλοσοφίας et du Περὶ ἰδεῶν qui ne se lisent pas chez le Ps. Alexandre. D'autre part, si le Ps. Alexandre est la source de Syrianus, d'où Syrianus a-t-il tiré les citations qu'il a en plus par rapport au Ps. Alexandre ? Faut-il admettre qu'il a eu, lui aussi, un accès direct à ces ouvrages d'Aristote ? La seule hypothèse qui permette d'échapper à ces difficultés, c'est que Syrianus tire ses citations de l'Aristote perdu du commentaire d'Alexandre d'Aphrodise, et que le Ps. Alexandre tire les siennes du commentaire de Syrianus. Cela explique pourquoi celles du Ps. Alexandre ne sont qu'un choix parmi les citations de Syrianus.

# 3.2 Les deuxième et troisième parallèles et les citations d'Alexandre chez Syrianus

Les deuxième et troisième parallèles examinés par L. Tarán sont deux citations d'Alexandre chez Syrianus. Par ces textes, il veut montrer que l'Alexandre cité par Syrianus est le Ps. Alexandre. Si cela est vrai, il faut que toutes les citations d'Alexandre dans les livres M et N de Syrianus puissent être interprétées comme des renvois au Ps. Alexandre. Nous allons donc examiner toutes ces citations. Elles sont au nombre de dix.

(1) Syr. 96.17-19 (M 3, 1077 b 14-1078 a 13). Syrianus affirme que si, comme le dit Alexandre d'Aphrodise, notre activité intellectuelle s'exerçait sur des objets qu'elle a forgés elle-même et qui ne sont pas

intelligibles par nature, il s'ensuivrait une querelle absurde à propos d'objets qui ne sont pas de vrais intelligibles. Aucun passage du Ps. Alexandre ne correspond à cette citation<sup>83</sup>. Il faut donc conclure que l'Alexandre que cite ici Syrianus n'est pas le Ps. Alexandre. Faire l'hypothèse d'un Ps. Alexandre qui ne s'identifierait pas au Ps. Alexandre que nous connaissons, est d'ailleurs complètement injustifié<sup>84</sup>.

(2) Syr. 100.3-13 (M 3, 1078 a 22-31). La phrase : οὕτω γὰρ ὁ ᾿Αφροδισιεὺς τοῦτο τὸ ῥητὸν ἐξηγεῖται (l. 4) est un renvoi précis au commentaire d'Alexandre sur 1078 a 22-31. Rien, dans le commentaire du Ps. Alexandre, ne correspond à cette citation de Syrianus. Il est en outre très intéressant de remarquer que cette citation d'Alexandre se trouve exactement entre deux passages parallèles Syr. = Ps. Alex. :

lemme 1078 a 22-31:
Syr. 99.17-31 = Ps. Alex. 738.24-739.12
Syr. 100.3-13: citation d'Alexandre
lemme 1078 a 31-b 5:
Syr. 100.15-24 = Ps. Alex. 739.21-740.1

La citation explicite d'Alexandre se trouve donc encadrée, chez Syrianus, entre deux passages qui sont identiques chez le Ps. Alexandre. Or, si l'Alexandre que cite Syrianus est le Ps. Alexandre, on se heurterait à une absurdité inexplicable : Syrianus aurait recopié à la lettre deux longs passages du Ps. Alexandre sans le nommer et, entre l'un et l'autre, il aurait inséré une citation explicite d'Alexandre qui ne se trouvait aucunement dans le modèle qu'il avait sous les yeux et qu'il était en train de recopier soigneusement. Autrement dit, dans la même page, Syrianus aurait recopié deux passages du Ps. Alexandre sans le citer et lui aurait attribué un passage qui ne lui appartenait pas.

(3) Syr. 108.25-29 (M 4, 1079 a 2-3). Syrianus cite l'opinion d'Alexandre selon laquelle, pour Aristote, les idées seraient synonymes des sensibles. Contre Alexandre, Syrianus affirme que dans ce passage (1079 a 2-3), Aristote a raison de dire que les idées sont "homonymes" des sensibles, et non pas "synonymes". Aucun passage parallèle chez le Ps. Alexandre. Mais puisque le passage M 4, 1079 a 2-3 est identique à A 9, 990 b 6-8, Kroll renvoie au commentaire

Usener renvoie au Ps. Alex. 712.14-20 Bonitz = 735.30-36 Hayduck, mais Kroll a raison de dire que ce renvoi ne porte pas.
 Hypothèse exclue aussi par Tarán, p. 225.

d'Alexandre d'Aphrodise sur A 9, p. 77.12, où Alexandre écrit effectivement : ὁμώνυμον μὲν λέγων τὸ συνώνυμον. Cette citation ne permet donc de tirer aucune conclusion.

- (4) Syr. 111.33-37 (M 4, 1079 a 11-13). Syrianus cite certainement le commentaire d'Alexandre *ad locum*, comme le suggère l'expression : ἐξηγούμενος τὸ ῥητόν (l. 34). Aucun passage parallèle chez le Ps. Alexandre<sup>85</sup>.
- (5) Syr. 122.11-23 (M 6, 1080 b 11-16). Dans ce passage, Aristote rapporte, à propos du nombre, deux opinions anonymes, qu'il est toutefois possible d'attribuer sur la base de passages parallèles. (a) Platon : il existe aussi bien le nombre idéal que le nombre mathématique, et ils sont, tous deux, séparés des objets sensibles; (b) Speusippe : il n'existe que le nombre mathématique<sup>86</sup>. Pour la première opinion, Syr. 122.11-15 se réclame d'Alexandre pour proposer l'attribution à Platon. La même attribution se trouve chez le Ps. Alex. 745.22-28. Puisque l'attribution est exacte, elle n'est pas significative. Il en va autrement pour la seconde opinion : aussi bien Syrianus que le Ps. Alexandre l'attribuent à Xénocrate au lieu de Speusippe. Puisque Syrianus renvoie, encore une fois, à Alexandre, L. Tarán en tire la conclusion que l'Alexandre cité par Syrianus à l'appui de cette fausse attribution, ne pouvant pas être le vrai Alexandre, qui n'aurait jamais commis pareille faute, est le Ps. Alexandre. Voyons maintenant les textes :

<sup>85</sup> Puisque le passage M 4, 1079 a 11-13 répète A 9, 990 b 15-17, Kroll renvoie au commentaire d'Alexandre sur A 9; mais dans tout le passage d'Alexandre (p. 83.34-85.12), on ne trouve pas l'affirmation que l'homme en soi est synonyme des hommes d'ici-bas. Il me semble donc plus vraisemblable que Syrianus cite ici le commentaire perdu d'Alexandre sur M 4.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Met. M 6, 1080 b 11-16: οἱ μὲν [= Platon] οὖν ἀμφοτέρους φασὶν εἶναι τοὺς ἀριθμούς, τὸν μὲν ἔχοντα τὸ πρότερον καὶ ὕστερον τὰς ἰδέας, τὸν δὲ μαθηματικὸν παρὰ τὰς ἰδέας καὶ τὰ αἰσθητά, καὶ χωριστοὺς ἀμφοτέρους τῶν αἰσθητῶν· οἱ δὲ [= Speusippe] τὸν μαθηματικὸν μόνον ἀριθμὸν εἶναι, τὸν πρῶτον τῶν ὄντων, κεχωρισμένων τῶν αἰσθητῶν. Pour l'attribution de la première opinion à Platon, Ross, ad loc., renvoie à A 6, 987 b 14-18. Pour l'attribution de la seconde opinion à Speusippe, Ross, ad loc., renvoie à Z 2, 1028 b 21-24. Tarán est d'accord sur l'attribution des deux opinions (cf. art. cit., p. 228, et Speusippus of Athens. A critical study with a collection of the related texts and commentary, Leiden 1981, F 29a, p. 299-302).

Syr. 122.18-19

Τούς περὶ Ξένοκράτην φησὶν αὐτὸν ᾿Αλέξανδρος αἰνίττεσθαι, οῖ χωρίζουσι μὲν τὸν μαθηματικὸν τῶν αἰσθητῶν, οὐ μέντοι μόνον εἶναι νομίζουσι.

Ps. Alex. 745.31-35

διὰ δὲ τοῦ « οἱ δὲ τὸν μαθηματικὸν μόνον ἀριθμὸν εἶναι τὸν πρῶτον τῶν ὅντων » τοὺς περὶ Ξενοκράτην (scil ἡνίξατο) · οὖτοι γὰρ καὶ χωρίζουσι τὸν μαθηματικὸν τῶν αἰσθητῶν καὶ μόνον αὐτὸν εἶναί φασι καὶ πρῶτον πάντων, τοῦ εἰδητικοῦ κατορχούμενοι. Καὶ οἱ περὶ Ξενοκράτην οὖν ἕνα μόνον ἀριθμὸν νομίζουσι καὶ οἱ Πυθαγόρειοι.

L'argument de L. Tarán est le même que pour le premier parallèle. On peut donc encore une fois lui objecter que rien n'empêche de penser que l'attribution fautive à Xénocrate d'une opinion de Speusippe n'implique pas nécessairement que la source de Syrianus soit fautive, car il est bien possible que Syrianus, désormais incapable de distinguer entre les différentes doctrines des disciples de Platon<sup>87</sup>, ait mal compris le texte d'Alexandre.

- (6) Syr. 160.6-9 (M 9, 1086 a 21). Syrianus affirme que selon certains interprètes, le livre M se termine en 1086 a 21, alors que dans la plupart des manuscrits, il se termine en 1087 a 25, d'après la division acceptée par Alexandre. Aucune trace de cette question ne se trouve chez le Ps. Alexandre. Mais puisque celui-ci témoigne de la même division des livres M et N que Syrianus attribue à Alexandre, ce passage n'est pas significatif.
- (7) Syr. 165.22-23 (M 10). Cette phrase est jugée suspecte par Kroll, parce qu'elle répète ce qui est dit dans le texte n° 6. De même que le n° 6, cette citation n'est pas significative.
- (8) Syr. 166.26-28 (N 1, 1087 b 9-12). Ce passage est commenté par L. Tarán, p. 226-227. Il avait déjà été discuté par J. Freudenthal pour démontrer la thèse contraire à celle de L. Tarán. En N 1, 1087 b 9-12, Aristote adresse à Platon la critique suivante :

καὶ γὰρ ὁ τὸ ἄνισον καὶ ἕν λέγων τὰ στοιχεῖα, τὸ δ' ἄνισον ἐκ μεγάλου καὶ μικροῦ δυάδα, ὡς ἕν ὄντα τὸ ἄνισον καὶ τὸ μέγα καὶ τὸ μικρὸν λέγει, καὶ οὐ διορίζει ὅτι λόγ $\omega$ , ἀριθμ $\widetilde{\omega}$  δ' οὕ<sup>88</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> H. Cherniss, *Aristotle's criticism*, cit., p. 120, n. 77, cite ces deux passages pour montrer que Syrianus et le Ps. Alexandre ignoraient les différences entre les doctrines des successeurs de Platon. Cherniss pense, lui aussi, que le Ps. Alexandre est la source de Syrianus.

 $<sup>^{88}</sup>$  « Et, en effet, même le philosophe qui reconnaît l'Inégal et l'Un pour les éléments, et l'Inégal comme la Dyade du Grand et du Petit, celui-là admet l'identité de l'Inégal avec le Grand et le Petit, sans préciser qu'il s'agit là d'une

La phrase qui nous intéresse ici est : καὶ οὐ διορίζει ὅτι λόγω, άριθμῶ δ' oǔ. Si l'on accepte ce texte, qui est celui des manuscrits, Aristote affirme que Platon, tout en identifiant l'inégal avec le grand et le petit, aurait dû préciser que l'unité qu'ils constituent, c'est une unité logique, et non pas numérique, en ce sens que l'inégal d'une part, et le grand et le petit de l'autre, ce sont deux choses distinctes. Or, le texte que commentent Syrianus et le Ps. Alexandre n'est pas : λόγω, ἀριθμῷ δ' οὔ, mais le contraire : ἀριθμῷ, λόγω δ' οὔ. Syrianus affirme, en outre, que cette exégèse est préférable à celle d'Alexandre. Il semble donc qu'Alexandre suivait la leçon λόγω, ἀριθμῶ δ' oὖ. Voici les textes parallèles :

Syr. 166.26-28 "Εδει γάρ, φησί, τὸν Πλάτωνα λέγειν ὅτι ταῦτα λόγω μὲν δύο, άριθμῷ δὲ ἕν οὕτω γὰρ ἄμεινον ἐξηγεῖσθαι ἢ ὡς ὁ ᾿Αλέξανδρος ύπέλαβεν αὐτὸν λέγειν.

Ps. Alex. 797.12-17 Ταῦτα εἰπὼν μέμφεται τῷ Πλάτωνι λέγων ὅτι τὸ ἄνισον καὶ τὸ ἕν ὁ Πλάτων λέγων στοιχεῖα τῶν ἀριθμῶν, τὸ δὲ ἄνισον δυάδα καλῶν έχ μεγάλου καὶ μιχροῦ, ὡς εν ὄντα τὸ ἄνισον καὶ τὸ μέγα καὶ μικρὸν λαμβάνει, καὶ οὐ διορίζει ὅτι τῷ μὲν άριθμῶ καὶ τῷ ὑποκειμένω ἕν είσι, τῷ δὲ λόγω πολλά. "Εδει δὲ εν αὐτὰ λέγοντα διορίζειν πῶς εν καὶ πῶς ούχ ἕν.

La situation pourrait donc être résumée de la manière suivante :

Manuscrits (et Alex. apud Syr.): λόγω (scil. ἕν), ἀριθμῷ δ' οὔ. Syrianus et Ps. Alex. : Syrianus (comm.):

ἀριθμῷ (scil. ἕν), λόγω δ' οὔ. λόγω μὲν δύο, ἀριθμῷ δὲ ἕν.

Ps. Alexandre (comm.):

τῷ μὲν ἀριθμῷ ... ἕν, τῷ δὲ λόγω πολλά.

J. Freudenthal et L. Tarán interprètent ces données de deux manières différentes.

Freudenthal: Puisque le Ps. Alexandre et Syrianus présentent la même exégèse, et que cette exégèse est différente de l'exégèse que Syrianus attribue à Alexandre, il s'ensuit (1) que le Ps. Alexandre n'est pas Alexandre d'Aphrodise, et (2) qu'il a repris l'exégèse de Syrianus sans se rendre compte qu'elle était contraire à celle d'Alexandre.

Tarán: La phrase de Syrianus: οὕτω γὰρ ἄμεινον ἐξηγεῖσθαι ἢ ὡς ό 'Αλέξανδρος ὑπέλαβεν αὐτὸν λέγειν (p. 166.27-28) ne signifie pas

unité simplement logique et non pas numérique ».

que l'Alexandre cité par Syrianus lisait le texte des manuscrits (λόγφ [scil. ἕν], ἀριθμῷ δ' οὔ), mais qu'il lisait exactement le même texte que Syrianus (ἀριθμῷ [scil. ἕν], λόγῳ δ' οὔ), tout en l'interprétant différemment. Et cette différence d'exégèse (non pas de texte !) s'explique justement sur la base du passage du Ps. Alexandre. La différence entre Syrianus et le Ps. Alexandre consiste dans le fait que le Ps. Alexandre interprète λόγῳ δ' οὔ comme τῷ λόγῳ πολλά, alors que Syrianus l'interprète comme τῷ λόγῳ δύο. Le Ps. Alexandre affirme donc que le terme « le grand et le petit » est ambigu (λόγῳ πολλά), et c'est à cette exégèse que Syrianus s'oppose, en insistant sur la notion de dyade89.

L'interprétation de ce passage proposée par L. Tarán est, à mon avis, peu naturelle et même forcée pour deux raisons. Premièrement, il me semble très difficile d'interpréter le texte du Ps. Alexandre comme s'il y était question de l'ambiguïté de l'expression « le grand et le petit ». L'ambiguïté, c'est-à-dire la multiplicité des significations, ne s'oppose pas à l'unité numérique, mais à l'unité du nom. En réalité, le Ps. Alexandre se borne à une simple paraphrase du texte aristotélicien, qu'il recopie tel quel. Une interprétation aussi précise que celle que L. Tarán lui attribue, aurait requis un vocabulaire différent et une prise de position très nette. Son texte n'autorise nullement une telle lecture. Deuxièmement, rien, chez Syrianus, ne permet d'affirmer que son δύo est une réaction au  $\pi o \lambda \lambda \acute{\alpha}$  du Ps. Alexandre. Sa citation d'Alexandre est trop laconique pour qu'on puisse y voir une objection aussi subtile. L'explication de Freudenthal est donc de loin plus simple et plus naturelle.

- (9) Syr. 186.16 (N 5, 1092 a 17-21): Τοῦτο ᾿Αλέξανδρος εἰς Πλάτωνά φησιν ἀπερρίφθαι. Puisque le nom de Platon se lit aussi dans le passage parallèle du Ps. Alexandre (p. 824.27-31), aucune conclusion ne peut être tirée de cette citation.
- (10) Syr. 195.10-12 (N 6, 1093 b 24-29). Citation du Περὶ ἰδεῶν : cf. supra, p. 42-45.

En conclusion, des dix citations d'Alexandre contenues dans les livres M et N de Syrianus, les citations  $n^{\circ}$  1, 2 et 4, étant sans

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Tarán, p. 227: "The latter argues that Aristotle criticizes Plato for not stating that the dyad of the great and the small, though one in number and as matter, is "many" in definition. He says "many" probably because he thought that "the great and the small" is ambiguous. It is to this that Syrianus seems to object; he believes that Aristotle's point against Plato is that the latter failed to point out that the dyad of the great and the small, while one in number, is two in definition. In other words, he places emphasis on the word "dyad" ".

correspondant chez le Ps. Alexandre, doivent se référer au commentaire perdu d'Alexandre d'Aphrodise<sup>90</sup>. La citation n° 2 montre que les citations d'Alexandre chez Syrianus sont d'une nature complètement différente des passages parallèles Syr. = Ps. Alex. La citation n° 5 peut s'expliquer facilement par une lecture fautive ou hâtive du commentaire d'Alexandre de la part de Syrianus. La citation n° 8, déjà utilisée par Freudenthal, n'autorise pas l'interprétation qu'en donne L. Tarán.

Outre ces trois passages parallèles, L. Tarán propose deux arguments supplémentaires, qui renforceraient sa thèse. Il s'agit de deux éléments qui seraient propres au Ps. Alexandre et aux livres M et N de Syrianus. Puisqu'ils ne se retrouvent ni chez Alexandre d'Aphrodise ni dans les livres B et  $\Gamma$  de Syrianus, on aurait là un indice du fait que, dans les livres M et N, Syrianus a changé de source, passant d'Alexandre au Ps. Alexandre.

(1) Chez le Ps. Alexandre et chez Syrianus (M et N), on trouve un certain nombre d'exemples où l'on emploie le nom "Alexandre". Trois objections contre cet argument : (i) Chez le Ps. Alexandre, les exemples de ce genre ne se trouvent que dans les livres E, Z,  $\Theta$  et  $K^{91}$ , c'est-à-dire dans les livres que Syrianus n'a pas commentés. (ii) On ne peut pas dire que ce type d'exemples caractérise le commentaire de Syrianus sur les livres M et N par rapport au commentaire sur les livres B et  $\Gamma$ , parce qu'on ne trouve qu'un seul exemple de ce genre dans tout le commentaire de Syrianus (M 2, p. 90.25). (iii) Un exemple qui utilise le nom d'Alexandre se trouve aussi dans le commentaire de Michel d'Éphèse sur le *De gen. anim.*92, ce qui

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> De la même manière, les trois citations d'Alexandre dans le commentaire d'Asclépius sur le livre Z (p. 408.5, 408.20 et 428.13 Hayduck) sont sans correspondant chez le Ps. Alexandre, et les efforts de Bonitz (préface, p. xix-xx) pour démontrer le contraire, échouent (il est obligé de penser que les deux premières citations sont dues à une erreur d'Asclépius qui aurait mal compris Ammonius, et de reconnaître que la troisième pourrait correspondre à n'importe quel commentaire). Tarán, p. 231, n. 46, envisage l'hypothèse qu'Ammonius ou Asclépius n'aient connu que quelques scholies du commentaire d'Alexandre sur le livre Z. Quoi qu'il en soit de la "quantité" du commentaire d'Alexandre connu d'Ammonius et d'Asclépius, il semble difficile de croire que ce texte, connu de ces deux commentateurs, soit demeuré inaccessible à Syrianus.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Ps. Alex. 448.19-21 (E 2), 466.17-18 (Z 4), 467.22 (Z 4), 501.22-23 (Z 9), 514.18 (Z 11), 523.35-36 (Z 13), 524.6-7 (Z 13), 524.33-34 (Z 13), 527.20-21 (Z 14), 531.25-26 (Z 15), 532.7-19 (Z 15), 580.3-5 (Θ 6), 663.1-4 (K 8).

<sup>92</sup> In De gen. anim., p. 35.24-26 Hayduck : εἴπερ γέγονεν ὁ ᾿Αλέξανδρος ὡς ἐξ ἐναντίου τοῦ σπέρματος, ὥσπερ ὑπόκειταί τι τῷ μέλανι, οὕτως ἔδει καὶ τῷ ᾿Αλεξάνδρῳ ὑποκεῖσθαί τι, καὶ ἦν ἃν ὁ ᾿Αλέξανδρος συμβεβηκός.

confirmerait plutôt l'identification du Ps. Alexandre avec Michel d'Éphèse<sup>93</sup>.

(2) Chez le Ps. Alexandre et chez Syrianus (M et N)<sup>94</sup>, Alexandre d'Aphrodise est parfois appelé ὁ 'Αφροδισιεύς. Deux objections contre cet argument: (i) Chez le Ps. Alexandre, il n'y a qu'une seule occurrence de ce genre, même si le terme 'Αφροδισιεύς est répété plusieurs fois<sup>95</sup>. Il ne s'agit donc pas d'une particularité du Ps. Alexandre. (ii) Si, malgré cela, on voulait continuer à voir dans ce terme un trait caractéristique du Ps. Alexandre<sup>96</sup>, il faut observer que l'appellation 'Αφροδισιεύς désigne Alexandre d'Aphrodise en quatre passages de Michel d'Éphèse<sup>97</sup>. Ce terme ne rapproche donc pas le

94 Ps. Alex. 532.7-19 (Z 15); Syr. 96.18 (M 3), 100.4 (M 3), 100.10 (M 3), 165.22

<sup>93</sup> Cf. le paragraphe suivant, p. 53-71.

<sup>95</sup> Ps. Alex. 532.7-19 (Z 15) donne l'exemple d'Alexandre et de ses propriétés (ἰσχνός, φιλόσοφος, λευχός, 'Αφροδισιεύς) pour expliquer que la définition qui définit un sujet par une multiplicité de propriétés, n'est pas une définition unitaire, parce qu'elle ne définit pas une réalité unique, mais une réalité multiple et composée. Dans cet exemple très prolixe, le terme 'Αφροδισιεύς revient sept fois, parce que les quatre propriétés sont combinées de manières tour à tour différentes (ἔσται δὲ τὸ λεγόμενον ἐκδηλότερον ἐπὶ τοῦ 'Αλεξάνδρου ἐπειδὴ γὰρ ὁ 'Αλέξανδρός ἐστιν ἰσχνὸς φιλόσοφος λευκὸς 'Αφροδισιεύς, τὸ ἰσχνὸν καὶ φιλόσοφον καὶ λευκὸν ἔτερα ὅντα τοῦ 'Αφροδισιείως (ἄπαντα γάρ εἰσιν ὁ 'Αλέξανδρος, οὐ μὴν τὰ τρία μόνα), ὑπάρξουσι τῷ 'Αφροδισιεῖ 'Αλεξάνδρφ. Πάλιν ἐπειδὴ ὁ 'Αφροδισιεὺς καὶ τὸ ἰσχνὸν καὶ φιλόσοφον ἔτερά εἰσι τοῦ λευκοῦ 'Αλεξάνδρου, ὑπάρξουσι τῷ λευκῷ 'Αλεξάνδρου, ὑπάρξουσι τῷ ἰσχνῷ 'Αλεξάνδρου, ὑπάρξουσι τῷ ἰσχνῷ 'Αλεξάνδρου, ὑπάρξουσι τῷ ἰσχνῷ 'Αλεξάνδρου, ὑπάρξουσι τῷ ἰσχνῷ 'Αλεξάνδρου καὶ τοῦ λευκοῦ 'Αλεξάνδρου. ὁ γὰρ ἰσχνὸς 'Αλέξανδρος, ἡ ἰσχνός, ἔτερός ἐστι τοῦ λευκοῦ 'Αλεξάνδρου.

<sup>96</sup> En réalité, l'ethnique 'Αφροδισιεύς se trouve aussi ailleurs, soit seul soit accompagné de 'Αλέξανδρος : cf. Thémistius, In Phys., p. 104.20 Schenkl; Synésius, Epist. 129, p. 312.37 Garzya; Eusèbe, Praep. ev., VI 8, 39.2 des Places (SC 266); Ammonius, In De int., p. 15.23, 27.24, 39.14, 67.31 Busse; Philopon, In De gen. et corr., p. 77.8-9 Vitelli; In Anal. Priora, p. 12.24 Wallies; In De anima, p. 10.2-3, 518.10 Hayduck; De aet. mundi, p. 211.28, 212.14 Rabe; Simplicius, In De caelo, p. 297.1, 430.29, 431.27 Heiberg; In Cat., p. 1.14, 10.9-10, 292.30-31 Kalbfleisch; In Phys., p. 19.5, 44.10, 77.9, 131.15 Diels; Olympiodore, Prolegomena, p. 13.32 Busse; In Meteor., p. 6.19, 69.15-16, 175.2.12.16, 178.5, 210.15, 251.4, 263.19-20, 270.3, 298.18, 302.13 Stüve; Élias, In Cat., p. 166.35 Busse; Psellus, Philosophica minora II, opusc. 13, p. 32.32 O'Meara; Theologica, opusc. 3.153 Gautier.

<sup>97</sup> In De motu anim., p. 121.1, 123.7-8; In Parva Nat., p. 84.26, 135.24-25. Nous citons les commentaires de Michel d'Éphèse selon les éditions des CAG: Eustratii et Michaelis et Anonyma in Ethica Nicomachea commentaria, éd. G. Heylbut, CAG XX, Berlin 1892; Alexandri quod fertur In Aristotelis Sophisticos Elenchos commentarium, éd. M. Wallies, CAG II 3, Berlin 1898; Michalis Ephesii In librum quintum Ethicorum Nicomacheorum commentarium, éd. M. Hayduck, CAG XXII 3, Berlin 1901; Ioannis

Ps. Alexandre de Syrianus (M et N) plus qu'il ne le rapproche de Michel d'Éphèse.

## 4. Le Ps. Alexandre est Michel d'Éphèse : la thèse de K. Praechter

Dans son compte rendu du vol. XXII 2 (1904) des Commentaria in Aristotelem Graeca, qui contient l'édition, par M. Hayduck, des commentaires de Michel d'Éphèse sur le De part. anim., le De motu anim. et le De inc. anim.98, K. Praechter chercha à démontrer l'attribution à Michel d'Éphèse de trois commentaires: (i) Ps. Alexandre, In Met., (ii) Ps. Alexandre, In Soph. El., (iii) Ps. Philopon, In De gen. anim.99. En ce qui concerne le commentaire In Soph. El., la question de l'attribution à Michel d'Éphèse avait été laissée ouverte par M. Wallies<sup>100</sup>, alors que, pour le commentaire sur le De gen. anim., M. Hayduck avait accepté l'attribution à Michel d'Éphèse<sup>101</sup>. En ce qui concerne l'In Met., l'attribution à Michel d'Éphèse n'est pas une "découverte" de K. Praechter. Elle repose sur quatre éléments:

- (1) Le scholiaste anonyme du Paris. gr. 1853 attribue à Michel d'Éphèse trois passages du Ps. Alexandre.
- (i) Paris. gr. 1853, f. 260<sup>r</sup> (Z 4, 1029 b 13 ss.) : τί ην εἶναι καὶ ὁρισμοῦ διαφορὰν ὁ μὲν Ἐφέσιος τοῦτό φησιν, ὅτι τὸ μὲν τί ην εἶναι αὐτὸ τὸ πρᾶγμα καὶ τὴν φύσιν αὐτοῦ συνηγμένως καὶ συνεπτυγμένως καὶ ἄμα ὡς ἕν καὶ φύσιν νοουμένην δηλοῦν ἐστιν, ὁρισμὸς δ' ἐστὶν ἡ κατὰ ἀνάπλωσιν καὶ ἀπαρίθμησιν τῶν ἐξ ὧν σύγκειται τὸ εἶδος μερῶν νόησις. = Ps. Alex. 467.2-9102.

Philoponi (Michaelis Ephesii) In libros De generatione animalium commentaria, éd. M. Hayduck, CAG XIV 3, Berlin 1903; Michaelis Ephesii In Parva Naturalia commentaria, éd. P. Wendland, CAG XXII 1, Berlin 1903; Michaelis Ephesii In libros De partibus animalium, De animalium motione, De animalium incessu commentaria, éd. M. Hayduck, CAG XXII 2, Berlin 1904.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Article cité *supra*, p. 1, n. 3 (dorénavant : Praechter).

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Éditions citées, supra, p. 52, n. 97.

<sup>100</sup> Praefatio, p. v.

<sup>101</sup> Praefatio, p. v. Hayduck reprend la thèse de V. Rose, *De Aristotelis librorum ordine*, cit., p. 148.

<sup>102</sup> Texte de la scholie dans C. A. Brandis, Scholia in Aristotelem, Berlin 1836 (réimpr. Aristotelis Opera..., edidit Academia Regia Borussica, ed. altera quam curavit O. Gigon, t. IV, Berlin 1961), p. 743a, ll. 10-14, et I. Hadot, « Recherches sur les fragments du commentaire de Simplicius sur la Métaphysique d'Aristote », dans Simplicius. Sa vie, son œuvre, sa survie. Actes du colloque international de Paris (28 sept. - 1er oct. 1985), éd. par I. Hadot, Berlin-New York 1987, p. 225-245, en part. p. 228-229. Cf. aussi G. Vuillemin-Diem, « Anmerkungen zum Pasikles-Bericht und zu Echtheitszweifeln am grösseren und kleineren Alpha in Handschriften und

- (ii) Paris. gr. 1853, f.  $272^{\rm r}$  (Θ 1, 1045 b 34) : τὸ κατὰ ἐντελέχειαν καὶ κατὰ τὸ ἔργον ὁ μὲν Ἐφέσιος ἐκ παραλλήλου φησὶ δηλοῦν τὸ αὐτό. = Ps. Alex. 565.18- $19^{103}$ .
- (iii) Paris. gr. 1853, f.  $301bis^r$  (M 8, 1083 a 6) : ὁ μὲν Ἐφέσιος τὸ τῷ πλήθει ἀντὶ τοῦ τῷ μήκει ἑρμηνεύει. = Ps. Alex.  $763.10-14^{104}$ .
- (2) La citation du Ps. Philopon, *In Met.*, E 4, trad. latine de Francesco Patrizi, Ferrara 1583, f.  $25^{\rm rb}$ : « Ephesius autem proprie entia dicit singulares substantias » $^{105}$  = Ps. Alex. 458.5-6: χυρίως ὄντα λέγων τὰς ἀτόμους οὐσίας.

Kommentaren », dans Zweifelhaftes im Corpus Aristotelicum. Studien zu einigen Dubia. Akten des 9. Symposium Aristotelicum (Berlin, 7.-16. September 1981), hrsg. von P. Moraux und J. Wiesner, Berlin-New York 1983, p. 157-192, en part. p. 168. — Sur l'attribution d'un commentaire sur la Métaphysique à Simplicius, soutenue par I. Hadot, art. cit., voir maintenant M. Rashed, «Traces d'un commentaire de Simplicius sur la Métaphysique à Byzance? », Revue des sciences philosophiques et théologiques, 84 (2000), p. 275-284, qui montre que cette hypothèse ne peut pas être retenue

<sup>103</sup> Texte de la scholie dans C. A. Brandis, *Scholia in Aristotelem*, p. 777a, ll. 37-38, et I. Hadot, « Recherches sur les fragments », cit., p. 231-232, n. 15.

104 Texte de la scholie dans C. A. Brandis, *Scholia in Aristotelem*, p. 820a, l. 19, et

I. Hadot, « Recherches sur les fragments », cit., p. 232, n. 15.

105 Texte grec dans le ms. Vat. Urb. gr. 49, f. 68<sup>r</sup>, ll. 1-2 : ὁ Ἐφέσιος δὲ κυρίως ὄντα λέγει τὰς ἀτόμους οὐσίας καὶ καλῶς. Cf. G. Vuillemin-Diem, « Anmerkungen zum Pasikles-Bericht », cit., p. 169-170. On trouve une seconde citation en Z 15, f. 32<sup>rb</sup>, mais le Ps. Alexandre y est cité comme ὁ ἐξηγητής (expositor) : « Scribitur etiam, (si quis deinde) & redit expositor ad primum quidem, hoc est, si dixerimus, & de solo homine animal bipes, nunquid ex ideis idea, sed etiam haec de multis

& de solo homine animal bipes, nunquid ex ideis idea, sed etiam haec de multis dicentur, quod si non, quomodo cognoscetur idea? seu ideae ex his quae hic, sunt cognoscibiles. Si quidem praedicantur de his, quae quidem accipiuntur in ideae definitionem quomodo cognoscetur? quod si dicatur de multis, clarum quod non sunt unius nominis sed multorum » (texte grec dans les mss. Vat. Urb. gr. 49, f. 89<sup>r</sup>, ll. 15-23, et Wien, Nationalbibliothek, phil. gr. 189, f. 138<sup>r</sup>, ll. 1-5 : ἔπειτα· γράφεται καὶ ἔτι ἀντὶ τῶν ἔπειτα καὶ ἀποδίδωσιν ὁ ἐξεγητὴς πρὸς τὸ πρῶτον μὲν τουτέστιν εἰ εἴποιμεν καὶ ἐπὶ μόνου ἀνθρώπου τὸ ζῶον δίπουν ἄρα ἐξ ἰδεῶν ἰδέα. ᾿Αλλὰ καὶ ταῦτα ἐπὶ πολλῶν λεχθήσονται. Εί γὰρ μή, πῶς γνωσθήσεται ἡ ἰδέα ; Εί γὰρ αί ίδεαι έχ τῶν τῆδε είσι γνώριμοι, εί μεν κατηγοροῦνται τούτων ἄπερ λαμβάνονται εἰς τὸν τῆς ἰδέας ὁρισμόν, πῶς γνωσθήσεται ; Εἰ δὲ λέγονται ἐπὶ πολλῶν, δῆλον ὡς ούκ εἰσὶν ἑνὸς ὀνόματα άλλὰ πολλῶν [= Ps. Alex. 533.6-11]). Cf. G. Vuillemin-Diem, « Anmerkungen zum Pasikles-Bericht », cit., p. 170, n. 35. La traduction latine du commentaire du Ps. Philopon a été réimprimée : Pseudo-Johannis Philoponi Expositiones in Omnes XIV Aristotelis Libros Metaphysicos, Übersetzt von Franciscus Patritius, Neudruck der ersten Ausgabe Ferrara 1583 mit einer Einleitung von Ch. Lohr, Stuttgart-Bad Cannstatt 1991. — Outre les mss. Vat. Urb. gr. 49 et Wien, Nationalbibliothek, phil. gr. 189, le commentaire du Ps. Philopon est aussi transmis par un troisième ms. qui a été récemment découvert par S. Alexandru, « A New Manuscript of Pseudo-Philoponus' Commentary on Aristotle's Metaphysics Containing a Hitherto Unknown Ascription of the Work », Phronesis, 44 (1999), p. 347-352. Il s'agit du ms. Milano, Biblioteca Ambrosiana, F 113 sup., ff. 173<sup>r</sup>-238<sup>v</sup> (XIV<sup>e</sup> s.), qui contient les livres K-N et attribue ce commentaire à Georges Pachymère (1242-ca. 1307).

- (3) Le titre du ms. Paris. gr. 1876 (XIVe s.), f.  $140^{\rm r}$ : Μιχαὴλ τοῦ Ἐφεσίου σχόλια εἰς τὸ ε΄ τῶν Μετὰ τὰ Φυσικὰ τοῦ ᾿Αριστοτέλους. La même inscription se lit aussi dans le ms. Paris. Coisl. 161, f.  $310^{\rm r106}$ .
- (4) La liste des commentaires de Michel d'Éphèse qui clôt son commentaire *In Parva Nat.*, p. 149.8-16 :

τὰ μὲν οὖν Περὶ ζώων μορίων καὶ πορείας, ἔτι τὰ Περὶ μνήμης καὶ ἀναμνήσεως, Περὶ ζώων τε κινήσεως, καὶ Περὶ ζώων γενέσεως, τά τε Περὶ μακροβιότητος καὶ βραχυβιότητος, καὶ σὺν τούτοις τὰ περὶ γήρως καὶ νεότητος, οὕτως ἐμοὶ σεσαφήνισται κατὰ δύναμιν [...] γέγραπται δέ μοι καὶ εἰς τὰ Μετὰ τὰ φυσικὰ ἐξ αὐτοῦ τοῦ ζῆτα (an) ἔψιλον (an) έψιλον (an) έψιλον (an) έψιλον (an) έως τοῦ νῦ. λοιπὸν δ' ἐστὶ τὸ Περὶ χρωμάτων. ὅπερ ἢν δώη θεός, ἀπ' ἄλλης ἀρχῆς σαφηνίσομεν(an)

C'est sur la base de ces quatre éléments ou de quelques-uns d'entre eux que l'attribution de l'*In Met.* E-N à Michel d'Éphèse a été soutenue par C. A. Brandis, F. Ravaisson, V. Rose<sup>108</sup>. En ce qui concerne L. Tarán, son évaluation de ces quatre arguments est la suivante :

 $^{106}\,$  Cf. I. Hadot, « Recherches sur les fragments », cit., p. 242-245 (Note supplémentaire à la note 12).

107 Sont omis les commentaires sur les ouvrages suivants : Soph. El., Eth. Nic. V, Eth. Nic. IX-X, De somno et vig., De insomniis, De divinatione per somnium. Quant au projet d'écrire un commentaire sur le Ps. aristotélicien De coloribus, il fut effectivement réalisé : le texte grec de ce commentaire a été retrouvé par D. Harlfinger, et la traduction latine par Maximus Margunius (Padoue 1575) est accessible, avec une traduction allemande, dans : Aristoteles, De coloribus, übersetzt und erläutert von G. Wöhrle, Darmstadt 1999, p. 103-129 (voir aussi p. 28-29). — La correction de ζῆτα en ἔψιλον est proposée par V. Rose, De Aristotelis librorum ordine, cit., p. 147. — A cette liste de commentaires de Michel d'Éphèse, il faut ajouter un commentaire sur la Politique, d'où sont tirées les scolies publiées par O. Immisch dans son édition de la Politique, Leipzig 1929, p. 293-327 (pour l'attribution à Michel d'Éphèse, cf. Praefatio, p. xVII-XXI).

108 C. Â. Brandis, Scholia in Aristotelem, note à la p. 734a, fonde l'attribution à Michel d'Éphèse sur le titre du ms. Paris. gr. 1876, même si la question de l'attribution de cette partie du commentaire ne l'intéresse que dans la mesure où il est sûr qu'il ne s'agit pas d'un ouvrage d'Alexandre d'Aphrodise. F. Ravaisson, Essai sur la Métaphysique d'Aristote, t. I, Paris 1837, p. 65, n. 1, invoque le titre des mss. et la liste des commentaires à la fin de l'In Parva Nat. (mais puisque Ravaisson considère le commentaire du Ps. Philopon comme authentique, il pense que Michel d'Éphèse est antérieur à Philopon). V. Rose, De Aristotelis librorum ordine, cit., p. 146-152, soutient l'attribution à Michel d'Éphèse sur la base des scholies du ms. Paris. gr. 1853, du titre du ms. Paris. gr. 1876 et de la liste des commentaires de Michel à la fin de l'In Parva Nat. Ces arguments sont considérés comme très faibles par J. Freudenthal, Die durch Averroes erhaltenen Fragmente, cit., p. 53-55, qui repousse l'attribution à Michel d'Éphèse pour deux raisons: (1) un commentateur aussi cultivé que Michel d'Éphèse peut difficilement avoir été un faussaire; (2) le Ps. Alexandre est un païen, alors que Michel d'Éphèse était un chrétien.

- (1) Les trois scholies du ms. Paris. gr. 1853 : L. Tarán n'en fait aucune mention.
- (2) Citation du Ps. Philopon: L. Tarán mentionne ce fait et envisage l'hypothèse que l'attribution du Ps. Philopon ait suggéré l'attribution du ms. Paris. gr. 1876 ou vice versa<sup>109</sup>.
- (3) Titre du ms. Paris. gr. 1876 : Selon L. Tarán, ce titre ne peut pas être antérieur au XIIIe s. et ne se trouve pas dans le ms. le plus ancien, le Laur. 87, 12 (= L). Ce ms., que G. Cavallo date de la fin du XIe s., ne saurait contenir un ouvrage écrit entre 1118 et 1138<sup>110</sup>. Même si l'on accepte la datation de D. Harlfinger<sup>111</sup> (XIIe s.), il doit s'agir du début du siècle et, par conséquent, il est encore trop tôt pour que le ms. puisse contenir un ouvrage écrit après 1118. On remarque aussi, dans la tradition manuscrite du texte, un certain nombre de fautes d'origine onciale, qui, selon L. Tarán, impliquent que le texte du Ps. Alexandre fut écrit plusieurs siècles avant Michel d'Éphèse.

En ce qui concerne la datation du ms. L, je ne suis pas en mesure de juger de la question, mais je crois que la datation au XII<sup>e</sup> s. est tout à fait compatible avec l'attribution de ce texte à Michel d'Éphèse. Quant au titre, il faut lui reconnaître une certaine valeur<sup>112</sup>, même si, évidemment, il ne constitue pas une preuve

<sup>111</sup> « Zur Überlieferungsgeschichte der Metaphysik », dans Études sur la Métaphysique d'Aristote. Actes du VI<sup>e</sup> Symposium Aristotelicum, publiés par P. Aubenque, Paris 1979, p. 7-33, en part. p. 9, n. 6 (voir ici aussi la datation de G. Cavallo).

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Tarán, p. 216 et 220.

<sup>110</sup> L'activité de Michel d'Éphèse en tant que commentateur d'Aristote se déroula dans le cercle que la princesse Anne Comnène réunit autour d'elle après s'être rétirée dans le couvent τῆς Κεχαριτωμένης à Constantinople (1118). Le terminus ante quem est fixé en 1138, parce que, à cette date, Anne Comnène, ayant commencé à écrire ses mémoires, dut interrompre ses études aristotéliciennes (cf. R. Browning, « An unpublished funeral oration on Anna Comnena », Proceedings of the Cambridge Philological Society, 188 [NS 8] (1962), p. 1-12, repris dans Aristote transformed, ed. by R. Sorabji, London 1990, p. 393-406, en part. p. 399). Sur le rôle que Michel d'Éphèse a joué dans l'aristotélisme byzantin et sur ses rapports avec l'aristotélisme occidental, cf. Aristotle and Michael of Ephesus, On the movement and progression of animals, Translated, with Introduction and Notes by A. Preus, Hildesheim-New York 1981, p. 8-21; A. Preus, Michael of Ephesus and the History of Zoology, dans The Classics in the Middle Ages, ed. by A. S. Bernardo and S. Levin, Binghamton-New York 1990, p. 265-282.

<sup>112</sup> I. Hadot, « Recherches sur les fragments », cit., p. 244-245, affirme, entre autres, que le titre du Paris. gr. 1876 est dû au copiste C, qui a été « identifié par D. Harlfinger avec celui qui a exécuté à lui seul ou presque, dans le troisième quart du XIV<sup>e</sup> siècle, une édition complète des œuvres d'Aristote accompagnées des principaux commentaires de l'Antiquité tardive et de l'époque byzantine, édition qui est constituée par le Paris. gr. 1921, les Coisl. 161 et 166 et le Hieros. Sancti

décisive d'attribution. En ce qui concerne les vingt-trois fautes citées par L. Tarán<sup>113</sup>, je crois qu'aucune ne peut être classée comme une véritable faute d'origine onciale<sup>114</sup>. En outre, seize d'entre elles, n'étant pas communes à tous les témoins, ne peuvent fournir aucun renseignement sur le texte de l'archétype translittéré, mais représentent une simple bipartition A vs. L, qui est postérieure à cet archétype<sup>115</sup>. Des sept fautes communes à tous les mss., quatre sont des fautes de division des mots<sup>116</sup>.

(4) Liste des commentaires de Michel d'Éphèse : L. Tarán présente deux objections<sup>117</sup>. (i) Puisque toute la liste est omise par le ms. P, il se peut qu'elle ne soit pas de Michel d'Éphèse. (ii) La mention du commentaire sur la Mét a l'air d'être une addition postérieure, puisqu'elle se trouve après la liste des commentaires qui ont été déjà composés et avant le commentaire prévu sur le De coloribus. Il est en outre étrange que Michel ait mentionné en dernier ce qui aurait dû être son commentaire le plus important. Contre la première objection, il faut remarquer que le ms. P s'arrête à la p. 127.19, bien avant la liste (p. 149.8-16), et qu'ensuite, à partir de la p. 148.4, il ne donne que de brefs extraits<sup>118</sup>. L'omission de P n'a donc aucune force probante. Contre la seconde objection, il faut dire qu'elle ne tient pas compte du fait que la liste se trouve à la fin du commentaire sur les Parva Naturalia. Il est donc tout à fait logique que Michel énumère d'abord ses commentaires sur les écrits biologiques et qu'il place la Métaphysique à la fin de la liste. Dans ce

Sepulcri 150 ».

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Ps. Alex. 483.28, 492.26-27, 504.22, 506.1, 506.27, 509.8, 511.3, 517.2, 561.1-2, 582.5, 666.11, 674.3, 692.34, 715.22, 744.18, 769.33, 775.23, 790.32, 791.6, 805.27, 822.11, 823.28-29, 825.16.

<sup>114</sup> Aucune ne présente la confusion de lettres typique de la trasmission en onciale, sauf p. 517.2 συνόλου FA : συνόδου LS. Tarán cite comme fautes d'origine onciale p. 790.32 et 791.6 : αὐτοεῖδος A : αὐτὸ εἶδος L, οὰ la leçon de L est évidemment une correction faite sur la base du texte d'Aristote 1087 a 6 ; ou encore p. 805.27 τοῦ τὸ L : τοῦτο A : τοῦ coni. Bonitz, οὰ la présence de τοῦ τὸ (τοῦτο) s'explique probablement par une double leçon due au fait que le verbe προσυπακούειν régit, chez le Ps. Alexandre (et Michel d'Éphèse), aussi bien le génitif que l'accusatif (cf. infra, p. 62), ce qui rend la correction inévitable ; ou encore p. 674.3 οὐδεμίαν L : οὐδὲ μνείαν A, οὰ la leçon de A est probablement une faute d'iotacisme. En outre, même s'il s'agissait de vraies fautes d'onciale, elles auraient pu se trouver dans les sources de Michel. Par conséquent, elles ne sauraient être utiles à dater le texte de Michel lui-même.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Ps. Alex. 506.1, 506.27, 511.3, 517.2, 561.1-2, 666.11, 674.3, 692.34, 715.22, 744.18, 769.33, 790.32, 791.6, 805.27, 822.11, 823.28-29.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Ps. Alex. 483.28, 504.22, 509.8, 775.23.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Tarán, p. 231-232 (Addendum to notes 20 and 41).

<sup>118</sup> Cf. la Praefatio de Wendland, p. VII.

contexte, le commentaire sur la *Métaphysique* ne pouvait être qu'un « afterthought ».

Ces quatre arguments de critique externe ne jouent aucun rôle dans l'étude de Karl Praechter. Il a été le premier à soutenir l'attribution à Michel d'Éphèse sur la base de la critique interne, et précisément sur la base d'une analyse stylistique, qui est, à notre avis, absolument irréfutable. Il a dressé une liste d'expressions et de tournures caractéristiques qui se retrouvent dans l'In Met. et dans tous les commentaires de Michel d'Éphèse et qui constituent, pour ainsi dire, sa signature. Elles sont en effet si nombreuses et si typiques qu'il suffit de lire quelques pages pour les reconnaître. C'est donc à juste titre que K. Praechter parle de « eine große Reihe häufig wiederkehrender Redewendungen, eine Uebereinstimmung die so weit geht, daß der Gedanke an Zufall oder Nachahmung ausgeschlossen ist »119. La liste des expressions et les parallèles fournis par K. Praechter sont très riches, même s'ils ne sont pas exhaustifs. D'autre part, quelques expressions ne sont pas si fréquentes qu'elles puissent être considérées comme vraiment typiques. Mais, dans l'ensemble, la quantité des données que Praechter a rassemblées est impressionnante<sup>120</sup>. Il est en réalité impossible d'expliquer la présence et la fréquence de ces locutions dans l'In Met. autrement que par l'hypothèse que Michel d'Éphèse en est l'auteur. Il faut donc reprendre, je crois, le travail de Praechter en le complétant par la citation de tous les passages parallèles. Leur liste montre de la manière la plus évidente l'étonnante uniformité stylistique reliant l'In Met. à tous les ouvrages de Michel<sup>121</sup>.

La plupart de ces locutions ont un caractère technique, en ce sens qu'il s'agit de formules concernant les différents aspects de l'exégèse: distinction entre le sens général d'un passage et la lettre du texte, discussion des variantes, exégèse littérale, ponctuation, ordre des mots, éclaircissement des phrases elliptiques etc., bref, tout ce qui relève de la structure du commentaire, et non pas de son contenu. On comprend donc que ces locutions se retrouvent dans tous les commentaires de Michel, qu'il agisse des œuvres biologiques, ou de la *Métaphysique*, ou des *Réfutations sophistiques* ou de l'Éthique.

<sup>119</sup> Praechter, p. 883.

<sup>120</sup> On s'étonne donc que L. Tarán passe tout cela sous silence et qu'il se borne à observer que quelques-unes des particularités syntaxiques mentionnées par K. Praechter sont attestées bien avant Michel d'Éphèse (Tarán, p. 229, n. 41).

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Cf. *infra*, Appendice III, p. 197-212.

- (1) [Praechter, p. 885]. L'opposition entre le sens général d'un passage qui vient d'être expliqué, et l'interprétation littérale qui va être proposée, est exprimée par une formule du type : ἡ μὲν τῶν λεγομένων διάνοια τοιαύτη τις ἂν εἴη, ἡ δὲ λέξις... Les variantes concernent principalement le prédicat : τοιαύτη, τοιαύτη τις, αὕτη, οἶμαι τοιαύτη, εἴρηται ; διάνοια est parfois remplacé par ἔννοια. Bien que le syntagme ἡ τῶν λεγομένων διάνοια soit bien attesté à partir de Galien et d'Alexandre d'Aphrodise jusqu'à Jean Damascène<sup>122</sup>, la locution dont il est question (ἡ μὲν τῶν λεγομένων διάνοια τοιαύτη τις ἂν εἴη, ἡ δὲ λέξις...), est presque exclusivement propre à Michel d'Éphèse<sup>123</sup>. *In Met* : 24 occurrences ; MdÉ (tous les autres commentaires) : 59 occurrences.
- (2) [Praechter, p. 886]. La formule qui introduit l'exégèse littérale d'un passage est, dans sa structure de base : τὸ λεγόμενον τοιοῦτόν ἐστιν. Toutes sortes de variantes peuvent modifier cette structure : ordre des mots, addition de δυνάμει ou οἶμαι, alternance ἐστιν / ἄν εἴη, remplacement de τὸ λεγόμενον par τὰ λεγόμενα, δ λέγει, ὅ φησι, ὃ ζητεῖ ou par τὸ + lemme aristotélicien. Parfois τοιοῦτον manque. Bien que cette locution soit empruntée à Alexandre d'Aphrodise<sup>124</sup>, elle est si fréquente chez Michel d'Éphèse qu'on peut la regarder comme un trait caractéristique de son style. *In Met.* : 87 ; MdÉ : 272.
- (3) [Praechter, p. 887]. A λέξις se rattache une série de locutions forgées sur le modèle suivant : τό + adjectif neutre (ou adverbe) substantivé + τῆς λέξεως, par exemple τὸ κατάλληλον τῆς λέξεως. Les adjectifs utilisés dans ce syntagme sont : ἀκόλουθον, ἀσαφές, κατάλληλον, πλῆρες, συνεχές ; le seul adverbe qu'on trouve est : ἑξῆς (ἐφεξῆς). Parfois l'expression se réduit à τὸ τῆς λέξεως. Il s'agit d'une locution très fréquente, bien qu'elle ne soit pas propre à Michel d'Éphèse<sup>125</sup>. *In Met* : 11 ; MdÉ : 78.
- (4) [Praechter, p. 886]. Lorsque Michel veut fournir l'équivalent littéral d'une phrase d'Aristote, il emploie l'expression τό + citation +

 <sup>122</sup> Galien (1 occurrence), Alexandre d'Aphrodise (1), Origène (1), Eusèbe
 (1), Grégoire de Nysse (9), Chrysostome (3), Ps. Chrysostome (2), Jean Damascène (1).

<sup>(1).

123</sup> Un seul exemple, qui n'est pas d'ailleurs tout à fait identique, se trouve chez Philopon, In Meteor., p. 78.31-32 Hayduck : ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια τοιαύτη. Λοιπὸν τὴν λέξιν σχοπήσωμεν. Cf. aussi De aet. mundi, p. 104.5-6 Rabe.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Cf. *infra*, Étude II, p. 97-98.

<sup>125</sup> Occurrences chez Apollonius de Citium (I<sup>er</sup> s. av. J.-C.) (1), Galien (1), Alexandre d'Aphrodise (*In Met.*, p. 54.12-13, 141.12, 185.22, 244.31), Plotin (1), Origène (1), Basile de Césarée (1), Ammonius (2), Asclépius (1), Philopon (4), Simplicius (3), Eustrate (2).

ἴσον / ταὐτόν ἐστιν (ἴσον est beaucoup plus fréquent que ταὐτόν). Les variantes sont limitées et le plus souvent déterminées par le contexte (τό + citation peut être remplacé par ὅ). Cette locution est empruntée à Alexandre d'Aphrodise<sup>126</sup>, mais elle devient extrêmement fréquente chez Michel d'Éphèse. *In Met.*: 81 (77 ἴσον, 4 ταὐτόν); MdÉ: 290 (193 ἴσον, 97 ταὐτόν).

- (5) Une autre formule qui sert à donner l'équivalent d'une locution ou d'une phrase aristotélicienne est : εἴληπται ἀντὶ τοῦ (par ex. In Met. 541.16-17 : τὸ γὰρ τί ἀντὶ τοῦ διὰ τί νῦν εἴληπται). Cette formule, qui sert surtout pour les locutions particulières et peu conformes à l'usage courant, est utilisée dans l'exégèse des textes aussi bien païens que chrétiens<sup>127</sup> et devient absolument courante dans les commentaires homériques d'Eustathe<sup>128</sup>. In Met. : 8 ; MdÉ : 37.
- (6) [Praechter, p. 886]. Une expression équivalente à la précédente, et qui sert, elle aussi, à introduire l'exégèse littérale, est : δυνάμει λέγων, qui peut, le cas échéant, se transformer en : δυνάμει συλλογιζόμενος (συλλογίζεται), lorsque Michel réécrit un passage aristotélicien sous forme de syllogisme. Le syntagme δυνάμει λέγων est attesté à partir de Galien jusqu'à Eustrate<sup>129</sup>, mais chez aucun de ces auteurs sa présence n'est aussi considérable que chez Michel d'Éphèse. *In Met.* : 26 ; MdÉ : 58.
- (7) [Praechter, p. 887]. Encore une autre formule par laquelle Michel traduit le texte d'Aristote en un langage plus courant : une proposition introduite par 'iva  $\tilde{h}$ , et complétée de plusieurs

 $<sup>^{126}</sup>$  On en compte 64 occurrences dans l'In Met. : p. 21.22, 26.5, 44.9-10, 50.23, 59.17, 64.6, 77.17-19, 93.10, 94.10, 141.16-17.29, 146.19, 149.8, 157.36, 158.14.20-21, 165.1.17, 167.21, 168.14, 172.15.32, 174.27-28, 182.20-21, 185.24, 189.11-12, 196.24-25, 206.6-10, 215.6, 219.9, 223.24.32-34, 224.2-3.36-37, 225.11, 228.24-25, 229.6, 230.14, 231.24-25, 235.32, 251.10-11, 253.16-18, 255.32, 267.27, 271.1, 273.2-3, 289.39-290.1, 298.23-24, 314.1-2, 316.27-28, 321.1-2, 327.8.14-15, 332.10, 333.7-10, 350.27-28, 356.28-29, 376.34, 378.31, 388.4-5, 403.18-19, 411.34-35, 427.39-428.1, 439.11-12.

Occurrences chez Tryphon le Grammairien (I<sup>er</sup> s. av. J.-C.) (1), Porphyre (1), Origène (1), Athanase (1), Basile de Césarée (1), Chrysostome (1), Didyme l'Aveugle (1), Ammonius (2), Ps. Simplicius (9), Philopon (3), David (8), Eustrate (2).

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Cf. par ex. *In Iliadem*, t. I, p. 121.2, 128.33-34, 147.15-16, 185.16, 381.17, 764.9-10, t. II, p. 5.20-21, 14.11, 28.2 etc. Van der Valk.

<sup>129</sup> Occurrences chez Galien (4), Alexandre d'Aphrodise (2), Eusèbe (2), Didyme l'Aveugle (1), Ammonius (1), Philopon (3), Élias (1), Eustrate (3). Cf. aussi Simplicius, *In Ench. Epict.* XXXII 23 Hadot<sup>2</sup>: δυνάμει συλλογιζόμενος οὕτως.

manières : ἵνα ἢ τὸ λεγόμενον (τοιοῦτον), ἵνα ἢ τὸ ὅλον τοιοῦτον, ἵνα ἢ τὸ πᾶν (τοιοῦτον) etc. $^{130}$ . In Met. : 29 ; MdÉ : 38.

- (8) Locutions qui traduisent le langage parfois obscur d'Aristote en un langage plus explicite sont aussi : (a) ὡς (ἄν) εἰ ἔλεγεν, (b) (οὕτως) ἐπῆχται ὡς (ὥσπερ) εἰ ἔλεγεν. Le syntagme (b) est propre exclusivement à Michel d'Éphèse. (a) *In Met.* : 5 ; MdÉ : 24. (b) *In Met.* : 6 ; MdÉ : 14.
- (9) Toujours dans le même but, mais avec une nuance de prudence et de doute, Michel utilise la phrase : (καὶ) εἴη ἄν λέγων ὅτι<sup>131</sup>. *In Met.* : 25 : MdÉ : 15.
- (10) [Praechter, p. 887]. L'obscurité stylistique d'Aristote est parfois mise en évidence par la locution : ἀσάφειαν (πολλήν, πλείστην) ποιεῖν (ἐμποιεῖν), dont le sujet est ou bien une phrase d'Aristote (*In Met.*) ou bien Aristote lui-même (*In Soph. El., In Eth. Nic. IX-X, In Parva Nat.*). *In Met.* : 6 ; MdÉ : 4.
- (11) [Praechter, p. 886-887]. Un verbe très typique de l'exégèse littérale est ἀπαγγέλλω, accompagné des adverbes ἐλλιπῶς, σαφῶς ou ἀσαφῶς, par lesquels Michel exprime son jugement sur la formulation du texte aristotélicien. *In Met.*: 6; MdÉ: 38. La tournure ἀσαφῶς καὶ περινενοημένως, de même que ἀσαφῶς καὶ μεμελανωμένως, est propre exclusivement à Michel d'Éphèse<sup>132</sup>:

| In Met. 644.4  | In Eth. Nic. IX-X        | In Parva Nat.   | In De inc. anim.       |
|----------------|--------------------------|-----------------|------------------------|
|                | 510.27-28                | 6.3-5           | 161.9-10               |
| άσαφῶς δὲ χαὶ  | πάνυ δὲ ἀσαφῶς           | άσαφῶς καὶ      | τὴν αἰτίαν τοῦ         |
| περινενοημένως | καὶ περινενοημέ-         | άγαν περινενο-  | άδυνάτου <u>άσαφῶς</u> |
| άπήγγελται.    |                          |                 | καὶ περινενοημέ-       |
|                | μενα <u>ἀπαγγέλλει</u> . | <u>γέλθαι</u> . | <u>νως</u> ἐπήγαγεν.   |

- (12) [Praechter, p. 888]. Pour dire que deux expressions sont équivalentes ou synonymes, Michel emploie la locution ἐκ παραλλή-λου κεῖσθαι, qui n'est pourtant pas très fréquente. *In Met.* : 4 ; MdÉ : 17.
- (13) [Praechter, p. 888]. Lorsqu'une section du texte joue le rôle d'une incise, on trouve l'expression μεταξύ παρεμβάλλειν, le plus souvent au passif. *In Met.*: 5; MdÉ:13.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Michel pourrait s'être inspiré d'Alexandre d'Aphrodise, chez qui on trouve de rares occurrences de cette locution (cf. *In Met.*, p. 68.3-4, 141.25, 176.19, 285.35, 433.15-16).

Deux occurrences chez Alexandre d'Aphrodise, *In Met.*, p. 51.3, 145.23.

Pour l'expression ἀσαφῶς καὶ μεμελανωμένως, cf. supra, p. 35-36.

- (14) [Praechter, p. 888]. Pour compléter une phrase elliptique, la locution habituelle est : τοῦτο (τούτου) γὰρ δεῖ προσυπακούειν (avec accusatif ou génitif). Même si l'expression δεῖ προσυπακούειν est évidemment très fréquente dans le contexte de l'exégèse, la phrase τοῦτο (jamais τούτου) γὰρ δεῖ προσυπακούειν est relativement rare l<sup>33</sup>. In Met: 7; MdÉ: 12.
- (15) [Praechter, p. 891]. Les particularités propres à Aristote sont souvent soulignées par l'adjectif σύνηθες, accompagné ou bien d'un pronom, selon le schéma : τοῦτο σύνηθες αὐτῷ, ou bien d'un infinitif, selon le schéma : σύνηθες γὰρ τῷ 'Αριστοτέλει ... λαμβάνειν. Cette expression se trouve dans l'In Met., In Soph. El., In De part. anim., In De gen. anim. et In Parva Nat. (dans l'In Eth. Nic. IX-X, σύνηθες est remplacé par ἔθος). In Met. : 5 ; MdÉ : 12.
- (16) [Praechter, p. 885]. L'In Met. partage avec l'In De motu anim., l'In De gen. anim. et l'In Parva Nat. le syntagme ἡ σαφήνεια τῶν λεγομένων<sup>134</sup>. Les deux schémas dans lesquels ce syntagme est utilisé sont : (a) la locution πρὸ τῆς τῶν λεγομένων σαφηνείας accompagnée d'un adjectif verbal (par ex. διοριστέον), de δεῖ + infinitif (par ex. δεῖ ὑπομνησθῆναι ἡμᾶς), de ἄξιον + infinitif (par ex. ἄξιόν ἐστιν ἡμᾶς ἀναμνησθῆναι), de καλῶς ἔχει (ἀν ἔχοι) + infinitif; (b) la locution ἐπὶ τὴν τῶν λεγομένων σαφήνειαν accompagnée d'un adjectif verbal (ἰτέον, βαδιστέον, ὀρμητέον). Bien que le syntagme ἡ σαφήνεια τῶν λεγομένων ne soit pas rare<sup>135</sup>, les deux schémas dont on vient de parler ne se rencontrent que chez Michel d'Éphèse. In Met. : 7; MdÉ : 8.
- (17) [Praechter, p. 887]. Lorsqu'il s'agit de reconstituer l'ensemble d'un raisonnement en le mettant dans une forme simple et ordonnée, Michel emploie la locution : ἡ τοῦ λόγου συναγωγή (συνέχεια), suivie de τοιαύτη, qui peut être atténué (τοιαύτη τις, οἶμαι τοιαύτη) $^{136}$ . In Met : 8; MdÉ : 12.

134 En In Met. 58.3 τῶν λεγομένων est remplacé par τῆς λέξεως.

135 Occurrences chez Galien (1), Alexandre d'Aphrodise (1), Thémistius (1), Chrysostome (1), Ps. Chrysostome (1), Théodoret de Cyr (2), Simplicius (1), Philopon (1), David (1), Sophonias (1), Eustathe (1).

<sup>133</sup> Occurrences chez Alexandre d'Aphrodise (5), Chrysostome (1), Didyme l'Aveugle (1), Ammonius (1), Simplicius (1).

 $<sup>^{136}</sup>$  II est intéressant de remarquer que la locution ἡ τοῦ λόγου συναγωγή (+ τοιαύτη) semble être empruntée à Simplicius, qui est pratiquement le seul à l'avoir utilisée (18 occurrences : *In De caelo*, p. 233.5-6, 235.36, 240.23, 253.25, 258.13-14, 411.13, 607.24, 699.14, 714.2 Heiberg ; *In Phys.*, p. 279.8-9, 354.11-12, 379.23, 385.19-20, 757.25, 1041.7, 1047.7, 1204.19-20 Diels ; *In Epict. Ench.*, VII 28-29 Hadot²), si l'on fait abstraction d'une occurrence chez Sextus Empiricus, *Pyr. hyp.* 

- (18) [Praechter, p. 889]. Si le texte d'Aristote peut s'interpréter comme la réponse à une objection possible, on trouve trois locutions: (a) ἐπεὶ δὲ ἔμελλέ τις λέγειν ὅτι (avec des variantes); (b) ἵνα μή τις λέγη; (c) ἔνστασις (ἀπορία) δυναμένη φέρεσθαι. La dernière de ces trois locutions n'est attestée que chez Simplicius<sup>137</sup>. (a) *In Met.*: 13; MdÉ: 11. (b) *In Met.*: 5; MdÉ: 4. (c) *In Met.*: 8; MdÉ: 4.
- (19) [Praechter, p. 891 et 888]. Pour ce qui est de l'ordre des mots et de la ponctuation, les locutions les plus caractéristiques sont : (a) ὑπερβατῶς ἀναγνωστέον (ἀναγιγνώσκειν) ; (b) ὑποστικτέον (ὑποστίζειν, στίζειν) εἰς τὸ ... εἶτα ἐπακτέον (ἐπάγειν). Alors que la première locution est attestée chez Philopon et chez Olympiodore<sup>138</sup>, la seconde (ὑποστικτέον εἰς τὸ ... εἶτα ἐπακτέον) est propre à Michel d'Éphèse. (a) *In Met.* : 12 ; MdÉ : 7. (b) *In Met.* : 6 ; MdÉ : 17.
- (20) [Praechter, p. 888]. Dans la discussion des variantes textuelles, on trouve la locution : φέρεται (εὕρηται) δὲ καὶ ἄλλη γραφὴ ἔχουσα οὕτως (ὧδε). Cette locution ne semble être attestée que chez Didyme l'Aveugle<sup>139</sup>. *In Met*: 2; MdÉ: 6.

Une seconde classe, moins nombreuse, comprend des locutions qui ne sont pas liées aux exigences propres de l'exégèse, mais constituent des traits de style, des particularités linguistiques. Voici les plus fréquentes.

- (21) αἰτία τοῦ + adverbe interrogatif : πῶς, πόθεν, τίνος ἕνεκα, τίνος χάριν, διὰ τί (dans l'*In Met.* on trouve aussi αἰτία τοῦ ὅτι). *In Met.* : 31 ; MdÉ : 15.
- (22) [Praechter, p. 873 et 892]. Le nominatif absolu λέγων, c'est-à-dire le participe λέγων qui ne se réfère à aucun verbe de mode fini. Cette construction est extrêmement fréquente  $^{140}$ . Un exemple servira

II § 147, p. 101 Mutschmann-Mau, et d'une occurrence chez Damascius, In Phaed. I, § 251.7 Westerink. En revanche, Simplicius n'utilise qu'une fois le syntagme ἡ τοῦ λόγου συνέχεια (In De caelo, p. 153.12 Heiberg), dont on compte 7 occurrences chez Philopon, 1 chez Ammonius, Élias, Palladius d'Alexandrie (VIe s. apr. J.-C.) et Alexandre de Tralles (VIe s. apr. J.-C.), et 3 chez Eustathe.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> In De caelo, p. 254.28, 347.30-31, 355.19-20 Heiberg. On peut ajouter Alex. Aphr., In Top., p. 196.10-11 Wallies: ἔνστασίν φησι ... δύνασθαι φέρεσθαι.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Philopon, *In Anal. Post.*, p. 299.27 Wallies; *In De gen. et corr.*, p. 307.25-26 Vitelli; *In Phys.*, p. 338.6, 356.10, 853.23 Vitelli; Olympiodore, *In Alc.* § 167.8 Westerink.

<sup>139</sup> Fragmenta in Psalmos, dans E. Mühlenberg, Psalmenkommentare aus der Katenen-überlieferung, t. II, Berlin-New York 1977, n° 738a, p. 91.31 : φέρεται γραφή ὧδε ἔχουσα ; n° 793a, p. 120.9 : ἄλλη γραφή φέρεται οὕτω ἔχουσα ; n° 1231, p. 336.28 : φέρεται δὲ καὶ ἑτέρα γραφή οὕτως ἔχουσα. En revanche, la simple locution γραφή οὕτως ἔχουσα se trouve chez Galien (2), Alexandre d'Aphrodise (2) et Simplicius (4).

<sup>140</sup> Dans le commentaire d'Alexandre d'Aphrodise sur la Métaphysique, on n'en trouve en revanche qu'un seul exemple : In Met., p. 346.24-26 (ἀρχὴ λέγεται καὶ

à l'illustrer : οὕτω καὶ τὰ φυσικὰ εἴδη ἀδύνατον ὁρίζεσθαι χωρὶς ὕλης, ὕλην λέγων ... τὸ γένος ( $In\ Met.\ 444.31-33$ ).  $In\ Met.\ :54$ ;  $Md\acute{E}:81$ .

- (23) Formule de récapitulation d'un raisonnement afin de pouvoir tirer la conclusion définitive : ἐπειδὴ (ἐπεὶ, εἰ) οὖν (δὴ) ταῦθ' (τοῦθ') οὕτως ἔχει. *In Met.* : 15 ; MdÉ : 19.
- (24) Les exemples sont introduits très souvent par fére eipeïn, o̊lon fére, o̊lon eipeïn, o̊lon fére eipe $\hat{v}^{141}$ . In Met : 35 ; MdÉ : 58.
- (25) [Praechter, p. 879 n. 1 [p. 880], 890. L'adverbe τέως (δέ) est assez fréquent, mais sa valeur n'est pas tout à fait claire, car il ne semble pas possible de lui donner sa signification temporelle courante (parfois on pourrait le traduire par « au moins » $^{142}$ ). Pas d'occurrences dans l'*In Eth. Nic. IX-X. In Met.* : 15 ; MdÉ : 18.
- (26) [Praechter, p. 866, 891-892, 903]. En ce qui concerne la syntaxe, le phénomène de loin le plus répandu et le plus frappant, c'est l'épanalepse, c'est-à-dire la reprise d'une phrase due à l'insertion d'une incise, qui fait en sorte que, la connexion devenant trop lâche, l'auteur ressent la nécessité de reprendre le discours<sup>143</sup>. La reprise est marquée par les particules οὖν ου δή (parfois associées). On obtient donc des tournures du genre : ἐπειδὴ ... ἐπειδὴ οὖν (In Met. 448.2-13), ἐπεὶ ... ἐπειδὴ οὖν (465.23-25), Δείξας ... ταῦτα δὴ δείξας (496.9-13), τὸ γὰρ εἶδος ... τὸ δὴ εἶδος (546.33-35), ἕνα μὲν τρόπον ... ἕνα μὲν οὖν δὴ τρόπον (573.3-7), δῆλόν ἐστιν ἐκ τῶν δειχθέντων ... ἐκ τῶν οὖν δειχθέντων, φησί, δῆλόν ἐστιν (595.4-6) etc. In Met. : 109 ; MdÉ : 232.

Aux autres particularités syntaxiques relevées par Praechter, à savoir : ἄν + subjonctif avec la valeur d'un optatif potentiel<sup>144</sup>, ἐάν (ὅταν) + indicatif<sup>145</sup>, ἄν (ἐάν, ὅταν) + optatif<sup>146</sup>, le manque de ἄν dans l'apodose des propositions hypothétiques irréelles<sup>147</sup>, εἰ + subjonctif<sup>148</sup>, on pourrait ajouter deux constructions : (i) ἄν (κἄν) +

όθεν πρώτον γνωστόν έστι τὸ πρᾶγμα, ὡς τῶν ἀποδείζεων ἀρχαὶ λέγονται αἰ ὑποθέσεις, ὑποθέσεις <u>λέγων</u> τὰς καθ' ἐκάστην ἐπιστήμην τε καὶ τέχνην ἀρχάς).

<sup>141</sup> Rares exemples chez Alexandre d'Aphrodise, *In Met.*, p. 150.13.16, 410.25, 438 37

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Par ex. In Met., p. 450.35; In Eth. Nic. IX-X, p. 471.8; In De part. anim., p. 57.1.2.

<sup>143</sup> Cf. par ex. Ps. Alex. 776.11-18 et 777.23-33, cités supra, p. 30 et 31. Praechter, p. 903, suggère que la présence si massive de l'épanalepse pourrait être un indice de l'origine orale des commentaires de Michel.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Praechter, p. 867, 873, 884, 891.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Praechter, p. 870, 884, 891.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Praechter, p. 871.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Praechter, p. 871, 891.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Praechter, p. 884, 891.

indicatif futur<sup>149</sup>, (ii) εἰ + subjonctif ou optatif aoriste + indicatif futur<sup>150</sup>.

Deux éléments ressortent de la liste qu'on vient de dresser : (1) l'ensemble des locutions caractéristiques du Ps. Alexandre se retrouve dans tous les commentaires de Michel d'Éphèse<sup>151</sup>, (2) six parmi elles sont propres exclusivement à Michel (nos 1 [διάνοια / λέξις], 8b [οὕτως ἐπῆκται ὡς εἰ ἔλεγεν], 11 [ἀσαφῶς καὶ περινενοημένως et ἀσαφῶς καὶ μεμελανωμένως], 16 [σαφήνεια τῶν λεγομένων] et 19b [ὑποστικτέον εἰς τὸ ... εἶτα ἐπακτέον]).

On remarquera finalement deux parallèles intéressants, qui ne constituent pourtant pas des traits de style :

[1] Le début des livres K, A, M et N de l'In Met. est caractérisé par une formule par laquelle Michel rappelle le titre du livre et sa place dans l'ensemble du traité. La même formule se trouve au début des livres IX et X de l'In Eth. Nic. IX-X (son absence dans les autres commentaires s'explique par le fait qu'il s'agit d'ouvrages qui sont constitués par un nombre limité de livres, alors que la Métaphysique et l'Éthique comportent une division en plusieurs livres).

In Met., p. 633.2-3 : Ἐν τῷ παρόντι βιβλίω δεκάτω ὅντι τῆς ὅλης πραγματείας, κάππα δὲ ἐπιγραφομένω.

ibid., p. 668.2-3 : Έν τῷ παρόντι βιβλίω τῆς Μετὰ τὰ Φυσικά, δ λάμβδα τοῖς Περιπατητικοῖς ἐπιγράφειν σύνηθες κτλ.

<sup>149</sup> In Met., p. 460.15, 477.35, 505.26, 522.5-6.8, 558.4.9, 599.23, 657.10.12, 695.37-39, 779.18, 787.11, 804.12-13, 829.28-29; In Soph. El., p. 11.4-5, 46.23, 86.16, 123.33, 179.19; In Eth. Nic. IX-X, p. 510.11-12, 532.6, 613.10-11; In De part. anim., p. 9.17, 52.2; In De motu anim., p. 106.12, 110.23, 111.25; In De gen. anim., p. 50.25.31, 85.27-28, 95.7-8, 105.26-27 (δοίη ἀν ... καὶ γεννήσει). Bien que cette construction soit déjà attestée au Ve siècle de notre ère (un exemple se trouve aussi chez Syrianus, In Met., p. 10.31-32: ἀν ... γενήσεται), une fréquence aussi élevée que chez le Ps. Alexandre ne s'explique qu'à l'époque byzantine (cf. É. Renauld, Étude de la langue et du style de Michel Psellos, Paris 1920, p. 107 et n. 1). En général, toutes ces particularités syntaxiques impliquent un texte très tardif, où s'exerce encore l'influence d'une langue soignée, mais où déjà la syntaxe des modes n'est plus "instinctive".

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> In Met., p. 596.12-15, 636.10-11, 765.28-29, 787.15-16; In Soph. El., p. 6.1-2, 115.17-18 (indicatif présent), 128.24, 135.5-6, 154.15-17, 181.11-12.

<sup>151</sup> Comme Praechter (compte rendu des CAG, « Byzantinische Zeitschrift », 18 [1909], p. 516-538, repris dans K. Praechter, *Kleine Schriften*, hrsg. von H. Dörrie, Hildesheim-New York 1973, p. 282-304, en part. p. 535-536 [301-302]) l'avait déjà remarqué, on retrouve aussi ces locutions dans les scolies sur la *Politique* tirées du commentaire (perdu) de Michel d'Éphèse : voir l'édition de O. Immisch (citée *supra*, p. 55, n. 107), p. 295.18-19, 296.5-6 (corriger πλῆθος en πλῆρες), 300.36, 301.29, 304.22, 305.11.13.15, 306.4-5, 307.21, 311.9, 312.23-25, 314.39, 315.11.20-21, 316.27, 318.21, 321.28, 322.21, 323.2.8.

ibid., p. 722.7-8 : ἐν τῷ παρόντι βιβλίῳ, δ Μ ἐπιγράφεται, καὶ τῷ ἐφεξῆς τῷ Ν, δ τέλος ἐστὶ τῆς ὅλης πραγματείας κτλ.

ibid., p. 794.5-7: ἐν τῷ παρόντι βιβλίῳ, N μὲν ἐπιγραφομένῳ, τεσσαρεσκαιδεκάτῳ δὲ κατὰ τὸν ἀριθμὸν καὶ τελευταίῳ τῆς ὅλης πραγματείας ὄντι κτλ.

In Eth. Nic. IX-X, p. 509.17-18: ἐν μὲν γὰρ τφ παρόντι βιβλίφ Ι ὄντι τῆς παρούσης πραγματείας κτλ.

ibid., p. 529.2-4: Τὸ παρὸν βιβλίον, δ δέκατον μέν ἐστι τῶν ᾿Ηθικῶν Νικομαχείων, Κ δὲ ἔθος τοῖς ἐκ τοῦ Περιπάτου ἐπιγράφειν, τελευταῖόν ἐστι τῆς τοιαύτης πραγματείας.

[2] La phrase de l'In Met., p. 631.14-15 : καλλίων δέ, οἶμαι, ἡ προτέρα ἐξήγησις, se retrouve telle quelle dans l'In Soph. El., p. 117.28-29 : καλλίων δὲ οἶμαι ἡ προτέρα ἐξήγησις, et p. 133.22 et 135.10 : καλλίων δὲ ἡ προτέρα ἐξήγησις<sup>152</sup>.

# 5. Le Ps. Alexandre (Michel d'Éphèse) est-il un faussaire?

Dans l'In Met. E-N, on lit quatre références aux livres  $A-\Delta$ , par lesquelles le Ps. Alexandre (= Michel d'Éphèse) semble vouloir se présenter comme l'auteur du commentaire sur les livres  $A-\Delta$ , c'est-à-dire comme Alexandre d'Aphrodise :

- (1) p. 567.24 : εἴρηται ἡμῖν ἐν τῷ Δ ταύτης τῆς πραγματείας πλατύτερον.
- (2) p. 630.31-32 : καὶ εἴρηταί μοι περὶ τούτων ἐκεῖσε (= Met. Δ) ἀκριβέστερον.
- (3) p. 641.11-12: άλλὰ περὶ τούτου εἴρηταί μοι ἐν τῷ B πλατύτερον. Ἐμνήσθη γὰρ τούτου καὶ ἐκεῖσε.
- (4) p. 741.36-37 : ἐκείνων δὲ τὴν σαφήνειαν ἐκ τῶν ἐν τῷ μείζονι Α σχολῶν θηρᾶσθαι χρή.

En plus de ces quatre "fausses" auto-références aux livres  $A-\Delta$  de la *Métaphysique*, on lit huit autres auto-références, dont quatre à un commentaire sur le *De anima*, et quatre à des commentaires sur les *Seconds Analytiques*, sur le *De caelo*, sur la *Phys.* et sur le *De gen. et corr.* :

- (5) p. 441.8-9 : ὡς ἐν τῆ Περὶ ψυχῆς ἡμῖν εἴρηται.
- (6) p. 445.13 : ἐν τῆ Περὶ ψυχῆς ἡ αἰτία ἡμῖν εἴρηται.

 $<sup>^{152}</sup>$  Un seul parallèle chez Simplicius, In Phys., p. 258.13 Diels : καλλίων δὲ ἡ προτέρα ἐξήγησις.

(7) p. 505.2: εἴρηται ἀκριβέστερον ἐν τῷ B λόγῳ τῆς Περὶ ψυχῆς πραγματείας.

(8) p. 589.23-25 : άλλὰ περί μὲν τούτων πάνυ πλατύτερόν μοι ἐν τῆ Περί

ψυχῆς εἴρηται, καὶ νῦν ἕνεκα τὧν λεγομένων μετρίως ὑπέμνησται.

(9) p. 475.20-21 : ὡς καὶ ἐν τῷ Β τῶν Ὑστέρων ᾿Αναλυτικῶν ἐπεσημηνάμεθα καὶ ἐν ἄλλοις πολλοῖς.

(10) p. 703.4-7 et 15-16 : μετὰ πολλῆς εἴρηται τῆς ἐπιμελείας [...] ἐκεῖσε (=  $De\ caelo$ ) ἐξηγησάμενοι [...] καὶ δι' ἣν αἰτίαν εἴπομεν ἐν τῆ  $\Pi$ ερὶ οὐρανοῦ.

(11) p. 667.10-11 : καὶ δεῖ τούτων τὴν σαφήνειαν ἐκ τῶν εἰς ἐκεῖνα (=

Phys.) ὑπομνημάτων πορίζεσθαι.

(12) p. 672.11-12 : ἁπλῆν γὰρ γένεσιν τὴν τῶν οὐσιῶν ἐλέγομεν ἐν τῆ Περὶ γενέσεως.

En outre, le Ps. Alexandre transcrit, sans signaler sa source, quatre passages d'Alexandre d'Aphrodise, dont un est tiré des *Questions*, et trois du *De anima*:

- (1) Ps. Alex. 685.30-687.22 = Alex. Aphr., *Quaestiones* I 1, p. 2.20-4.26 Bruns.
  - (2) Ps. Alex. 694.27-39 = Alex. Aphr., *De anima*, p. 108.3-15 Bruns.
  - (3) Ps. Alex. 697.18-39 = Alex. Aphr., *De anima*, p. 85.11-86.6 Bruns.
  - (4) Ps. Alex. 699.1-11 = Alex. Aphr., *De anima*, p. 109.25-110.3 Bruns.

Sur la base de ces données, L. Tarán a affirmé que le Ps. Alexandre est un faussaire, en ce sens qu'il a voulu présenter son commentaire sur *Met*. E-N comme étant l'ouvrage d'Alexandre d'Aphrodise<sup>153</sup>. Je crois que les fausses auto-références et les emprunts anonymes à Alexandre d'Aphrodise<sup>154</sup>, loin d'autoriser cette

<sup>153</sup> L. Tarán (p. 229 et n. 38-39) ne cite que les auto-références à Met. A-Δ et le passage emprunté aux Questions d'Alexandre d'Aphrodise. Cela est dû probablement au fait que même si les trois passages tirés du De anima d'Alexandre sont déjà signalés par J. Freudenthal, Die durch Averroes erhaltenen Fragmente, cit., p. 24-27, ils n'apparaissent pas dans l'apparat de Hayduck, qui ne signale que le passage des Questions. Avant L. Tarán, la thèse selon laquelle le Ps. Alexandre serait un faussaire a été soutenue par H. Bonitz (préface, p. xxvII) et par J. Freudenthal, Die durch Averroes erhaltenen Fragmente, cit., p. 19. Mais puisque Bonitz pense que le rédacteur anonyme de l'In Met. E-N utilisait du matériel authentique d'Alexandre, il interprète les auto-références comme une confirmation de l'origine alexandriste de cette partie du commentaire (cf. p. xxII-xxIII). Il pense que les références aux commentaires sur le De anima, les Seconds Analytiques, le De caelo, la Physique et le De gen. et corr. renvoient à des ouvrages perdus d'Alexandre. Selon Praechter, l'hypothèse du Ps. Alexandre faussaire n'a pas été encore démontrée de manière définitive (p. 882-883, n. 1).

<sup>154</sup> Aux emprunts à Alexandre d'Aphrodise qui viennent d'être cités, il faut aussi ajouter un emprunt à Simplicius: Ps. Alex., *In Met.*, p. 706.34-707.11 = Simpl., *In De caelo*, p. 382.10-16 Heiberg. Cet emprunt a été signalé par Ph. Merlan, « Éin Simplikios-Zitat bei Pseudo-Alexandros und ein Plotinos-Zitat bei Simplikios», *Rheinisches Museum*, N. F. 84 (1935), p. 154-160. Naturellement, Tarán, p. 230, n.

conclusion, confirment l'identification du Ps. Alexandre à Michel d'Éphèse.

En effet, l'étude des commentaires de Michel a montré qu'il a non seulement pillé les œuvres d'Alexandre d'Aphrodise, notamment le *De anima*, mais qu'il n'a pas hésité à renvoyer à ces passages qu'il avait empruntés à Alexandre comme s'il s'agissait de ses propres ouvrages. Ce phénomène, déjà connu des éditeurs de Michel, M. Hayduck et P. Wendland, a été mis en évidence en toute son ampleur par P. L. Donini<sup>155</sup>.

Dans le commentaire *In De motu anim.*, on lit un renvoi à un ouvrage (perdu) de Michel lui-même, le Περὶ ὁρμῆς καὶ τῆς ὁρμητικῆς δυνάμεως. Michel affirme que dans cet ouvrage, il a déjà traité le problème : quels sont les organes par lesquels l'âme meut le vivant ? et, de manière générale, comment meut-elle sans être mue ? Il suffit donc, dit-il, de se rapporter à ce traité, dont il transcrit une longue citation :

In De motu anim., p. 114.22-27: τίσι δὲ ὀργάνοις χρωμένη κινεῖ τὸ ζῷον ἡ ψυχή, καὶ ὅλως πῶς κινεῖ οὐ κινουμένη, εἴρηται ὅτε περὶ ὁρμῆς καὶ τῆς ὁρμητικῆς δυνάμεως ὁ λόγος ἦν. Διὸ ἐξ ἐκείνου τοῦ βιβλίου τὴν πᾶσαν τοῦ ᾿Αριστοτέλους διάνοιαν ἀναλέγεσθαι χρὴ τῷ βουλομένῳ τῆς ἀληθείας ἐπιτυγχάνειν ὅμως καὶ νῦν ὀλίγα τῶν ἐκεῖσε παραγράψομεν. Εἴρηται πρῶτον ὅτι [...] (suit une longue citation, p. 114.27-116.10, qui se clôt par les mots [p. 116.10-13]) : ὡς ἐν τῷ Περὶ ὁρμῆς τε καὶ τῆς ὁρμητικῆς δυνάμεως λόγῳ εἴρηται. ᾿Αλλὰ ταῦτα μὲν εἴληπται ἰκανῶς πρὸς σαφήνειαν τῶν μελλόντων λέγεσθαι τὰ δὲ πλείονα τούτων ὁ βουλόμενος θεωρεῖν ἐντυγχανέτω τῷ Περὶ ὁρμῆς λόγῳ.

<sup>42,</sup> pense que ce parallèle peut s'expliquer par le fait que Simplicius, ainsi que Syrianus, dépendrait du commentaire du Ps. Alexandre, qu'il croirait être celui d'Alexandre d'Aphrodise. L'affirmation de Tarán, loc. cit., selon laquelle Ph. Merlan donne pour sûr que le Ps. Alexandre est Michel d'Éphèse (« ...taking for granted that Ps.-Alexander is Michael Ephesius...») doit être rectifiée, car Merlan, art. cit., p. 157-158, dit le contraire : « Zitiert also Simplikios den Pseudo-Alexandros oder dieser jenen? Die Frage ist zulässig, da es ja wohl noch immer nicht ausser Zweifel steht, dass Pseudo-Alexandros eigentlich Michael aus Ephesos ist ». Merlan, art. cit., p. 158, parvient, lui aussi, à la conclusion que le Ps. Alexandre n'est pas un faussaire. En général, pour ce qui concerne les emprunts anonymes, leur présence dans un ouvrage n'implique pas, à notre avis, que l'auteur de cet ouvrage veuille écrire un faux sous le nom de celui d'où il a tiré ces emprunts. Un exemple pourrait suffire : le long passage que Syrianus recopie du De comm. math. scientia de Jamblique, cf. supra, p. 6, n. 15, ne signifie sûrement pas que Syrianus veuille écrire son commentaire sur la Met. sous le nom de Jamblique.

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> P. L. Donini, « Il *De anima* di Alessandro di Afrodisia e Michele Efesio », *Rivista di filologia e di istruzione classica*, 96 (1968), p. 316-323.

Comme P. L. Donini l'a fait remarquer, toute la longue citation du Περὶ ὁρμῆς καὶ τῆς ὁρμητικῆς δυνάμεως de Michel d'Éphèse n'est qu'une transcription littérale de trois passages du *De anima* d'Alexandre d'Aphrodise:

MdÉ, In De motu anim., p. 114.27 (τοῦ ὀρεκτικοῦ) - 115.25 (φευκτοῦ) = Alex. Aphr., De anima, p. 76.6-77.16 Bruns.

 $Md\vec{E}$ , ibid., p. 115.25 (κινεῖ) - 116.1 (ψυχρόν) = Alex. Aphr., ibid., p. 78.24-79.4.

MdÉ, ibid., p. 116.2 (αἰσθάνεται) - 10 (τελειότης, ως) = Alex. Aphr., ibid., p. 79.16-20 (les mots καὶ κατὰ ... αἰτία. Καὶ, ll. 4-9, sont un ajout de MdÉ).

La longue "auto-citation" de Michel n'est donc qu'un collage de trois passages tirés à la lettre du *De anima* d'Alexandre. D'ailleurs, le *De anima* d'Alexandre était une des sources préférées de Michel, qui en a recopié des extraits non seulement dans son commentaire sur le *De motu anim.*, mais aussi dans ses commentaires *In Eth. Nic. IX-X, In De gen. anim.* et *In Parva Nat.* Voici la liste des emprunts<sup>156</sup>:

In De motu anim.: MdÉ 103.5-9 = Alex. Aphr. 73.19-23; MdÉ 114.27-115.25 = Alex. Aphr. 76.6-77.16; MdÉ 115.25-116.1 = Alex. Aphr. 78.24-79.4; MdÉ 116.2-10 = Alex. Aphr. 79.16-20; MdÉ 119.22-24 = Alex. Aphr. 77.20-21; MdÉ 120.4-7 = Alex. Aphr. 77.22-78.2; MdÉ 123.1-6 = Alex. Aphr. 97.18-22.

*In Eth. Nic. IX-X*: MdÉ 486.24-31 = Alex. Aphr. 74.1-8; MdÉ 556.37-557.8 = Alex. Aphr. 38.21-39.8.

In De gen. anim.: MdÉ 83.36-84.5 = Alex. Aphr. 38.21-39.5; MdÉ 83.32-34 = Alex. Aphr. 74.21-23; MdÉ 84.12-26 = Alex. Aphr. 80.24-81.15.

 $In\ Parva\ Nat.:$  MdÉ 2.24-28 = Alex. Aphr. 66.25-67.2 ; MdÉ 2.31-4.14 = Alex. Aphr. 68.4-69.19 ; MdÉ 4.21-27 = Alex. Aphr. 69.20-70.3 ; MdÉ 4.30-5.5 = Alex. Aphr. 72.5-13 ; MdÉ 52.9-11 = Alex. Aphr. 74.20-23 ; MdÉ 52.22-26 = Alex. Aphr. 95.1-4 ; MdÉ 100.19-21 = Alex. Aphr. 94.26-29 ; MdÉ 100.21-29 = Alex. Aphr. 95.6-11+95.19-22 ; MdÉ 100.30-33 = Alex. Aphr. 96.22-25 ; MdÉ 100.33-101.6 = Alex. Aphr. 96.12-19 ; MdÉ 107.13-16 = Alex. Aphr. 95.16-19 ; MdÉ 108.18-21 = Alex. Aphr. 95.14-16.

<sup>156</sup> Les emprunts des commentaires In De motu anim., In Eth. Nic. IX-X et In De gen. anim. ont été signalés par P. L. Donini, ceux du commentaire In Parva Nat. sont signalés en partie par l'éditeur, P. Wendland, p. xII, en partie par P. L. Donini. Aux emprunts du commentaire In De motu anim. on ajoutera aussi la reprise de la prière finale du commentaire de Simplicius sur les Catégories au début du commentaire de Michel In De motu anim., p. 104.3-5 : ἐπὶ δὲ τὴν τῶν λεγομένων σαφήνειαν ἴωμεν εὐχόμενοι τῷ τῶν λόγων ἐφόρφ θεῷ ἀχριβῆ τούτων δοῦναι ἡμῖν κατανόησιν = Simpl., In Cat., p. 438.34-35 Kalbfleisch : εὐχόμενος τοῖς τῶν λόγων ἐφόροις τούτων τε ἀχριβεστέραν ἐνδοῦναι κατανόησιν.

Deux brefs emprunts au commentaire d'Alexandre sur les *Topiques* sont signalés par S. Ebbesen<sup>157</sup>:

MdÉ, *In Soph. El.*, p. 4.15-20 = Alex. Aphr., *In Top.*, p. 21.8-13 Wallies; MdÉ, *ibid.*, p. 4.23-27 = Alex. Aphr., *ibid.*, p. 21.15-19.

De même que dans le commentaire *In De motu anim.* Michel renvoie à des passages d'Alexandre d'Aphrodise comme faisant partie de son ouvrage Περὶ ὁρμῆς καὶ τῆς ὁρμητικῆς δυνάμεως, de même dans son commentaire *In De gen. anim.*, on lit une "auto-référence" au commentaire de Philopon *In De anima*<sup>158</sup>.

Il est donc évident que la pratique d'incorporer dans ses propres commentaires des extraits plus ou moins étendus tirés des commentateurs antérieurs, notamment d'Alexandre d'Aphrodise, est une particularité de Michel d'Éphèse. C'est dans ce contexte qu'il faut lire les auto-références à l'In Met. A- $\Delta$  et les emprunts anonymes au De anima et aux Questions d'Alexandre. Il n'y a là aucune intention de forger des faux. Les commentaires de Michel sont des ouvrages faits de pièces et de morceaux<sup>159</sup>. Pressé de fournir en très peu de temps un grand nombre de commentaires sur les ouvrages d'Aristote les plus disparates, il dut constituer un dossier de textes, le plus souvent tirés d'Alexandre d'Aphrodise, qu'il utilisait à chaque fois que l'argument le permettait. Cela présuppose une technique de composition très rapide, scolastique et peu originale, qui vise à produire des commentaires en série et qui est forcée d'utiliser sans trop de scrupules tous les matériaux disponibles. Michel n'a pas voulu écrire un faux commentaire d'Alexandre sur Met. E-N. Ce n'était pas son but. Ce serait lui attribuer une intention trop compliquée et, surtout, encore étrangère au monde byzantin. Il a voulu, probablement dû, écrire en vitesse un commentaire sur la

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> S. Ebbesen, Commentators and commentaries on Aristotle's Sophistici Elenchi, t. I, Leiden 1981, p. 272.

<sup>158</sup> In De gen. anim., p. 88.7-9 : εἴρηται δὲ περὶ τοῦ ἀέρος ὅπως διαπορθμεύει τὰ χρώματα αὐτὸς μὴ χρωννύμενος ἀχριβῶς ἡμῖν ἐν τῷ δευτέρῳ λόγῳ Περὶ ψυχῆς. Michel se réfère à Philopon, In De anima, p. 335.14 ss. Hayduck (cf. surtout Il. 14-18 : ὁρῶμεν γὰρ ὅτι, ὅταν διὰ σφέκλου κεχρωσμένου πυρρῷ ἢ ἄλλῳ τινὶ τοιούτῳ χρώματι ἀκτὶς ἡλίου βάλλη, ἀπαθὴς ὁ ἀὴρ μένων τό τε χρῶμα τοῦ σφέκλου καὶ τὸ σχῆμα διαπορθμεύει, μέχρις ἄν στερεοῦ τινος προσψαύση σώματος, καὶ λοιπὸν ἐν ἐκείνῳ ἐναπομάττεται τό τε χρῶμα τοῦ σφέκλου καὶ τὸ σχῆμα). Voir l'apparat critique de Hayduck ad loc. et sa Praefatio à l'édition de Philopon, p. vi. On remarquera aussi l'affinité stylistique existant entre cette auto-référence à un commentaire sur le De anima et celle de l'In Met., p. 505.2 (cf. supra, p. 67).

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Voir surtout comment S. Ebbesen, *Commentators and commentaries*, cit., t. I, p. 268-285, a reconstitué les sources du commentaire *In Soph. El*.

Métaphysique et, pour y réussir, a eu recours à toutes les sources qu'il a pu ramasser. Pour les livres A-Δ, il existait heureusement le commentaire d'Alexandre : Michel s'y réfère comme à son propre ouvrage parce que ce gros morceau d'exégèse fait, en quelque sorte, partie du commentaire qu'il doit fournir, de même que tous les extraits du De anima font partie de son traité Περὶ ὁρμῆς καὶ τῆς ὁρμητικῆς δυνάμεως. Pour les livres E-N, il a tiré de Syrianus tout ce qu'il était possible d'en tirer, à savoir les passages d'exégèse littérale. C'est un travail très scolaire et, au fond, bien médiocre. D'ailleurs, c'est Michel lui-même qui, dans son commentaire sur Eth. Nic. V, avoue candidement sa technique de composition :

Έπεὶ ἐν τῷ τρίτῳ βιβλίῳ τῆς παρούσης πραγματείας περὶ ἀχουσίου καὶ ἑχουσίου εἴρηκεν, οὐ χρὴ ἡμᾶς πάλιν ἐνταῦθα μνείαν ποιουμένου τοῦ 'Αριστοτέλους πονεῖν, ἀλλ' ἐχ τῶν ἐχεῖσε γεγραμμένων τοῖς ἐξηγηταῖς σχολῶν ἔτι σῳζομένων τὰ εἰς σαφήνειαν τῶν προχειμένων συντείνοντα μετενεγχεῖν (p. 50.6-9).

Voir en lui un commentateur antérieur à Syrianus, un aristotélicien acharné, mais influencé par le néoplatonisme et, au surplus, inventeur fécond de nombreux termes du vocabulaire néoplatonicien, source privilégiée de Syrianus, qui aurait cédé au piège de ce faux Alexandre d'Aphrodise, tout en y trouvant des citations de Jamblique et des poèmes orphiques, est une méprise qui risque d'engendrer des conséquences intenables pour la reconstitution de l'histoire de l'exégèse aristotélicienne pendant l'Antiquité tardive.

# LE COMMENTAIRE D'ALEXANDRE D'APHRODISE COMME SOURCE DU COMMENTAIRE DE SYRIANUS

Comme nous l'avons vu, Syrianus connaît le commentaire d'Alexandre sur les quatorze livres de la *Métaphysique*, car il cite les livres M et N. Les citations explicites d'Alexandre chez Syrianus sont au nombre de 17:

livre B: 5 citations (p. 17.29, 23.25-34, 32.15-22, 37.1-2,

53.12).

livre  $\Gamma$ : 2 citations (p. 54.13, 62.14-15).

livre M: 7 citations (p. 96.18, 100.3-13, 108.25-29, 111.33-37,

122.11-23, 160.6-9, 165.22-23).

livre N: 3 citations (p. 166.26-28, 186.16, 195.10-12).

Les citations explicites d'Alexandre concernent toujours des points bien précis d'exégèse littérale. Les deux seules exceptions sont constituées par les passages p. 23.25-34 (B 2, 997 b 5-11), où Syrianus attaque Alexandre à propos de la prétendue synonymie existant entre l'homme d'ici-bas et l'homme en soi<sup>1</sup>, et p. 32.15-37 (B 3, 998 b 30-999 a 1), où Syrianus critique la doctrine péripatéticienne de la différence spécifique<sup>2</sup>.

L'attitude générale de Syrianus à l'égard d'Alexandre est claire : le commentaire d'Alexandre fournit l'exégèse littérale précise et définitive, qui rend en quelque sorte superflue toute tentative d'expliquer le texte aristotélicien. Il est inutile de refaire le travail qu'Alexandre a fait de manière aussi complète. D'ailleurs, le but de Syrianus est différent de celui d'Alexandre : il ne s'agit pas d'expliquer la lettre du texte de manière le plus possible objective, mot à mot, de présenter toutes les interprétations possibles de chaque phrase, de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. A. Madigan, « Syrianus and Asclepius on Forms and Intermediates in Plato and Aristotle », *Journal of the History of Philosophy*, 24 (1986), p. 149-171.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ce passage est analysé par F. A. J. de Haas, John Philoponus's New Definition of Prime Matter. Aspects of its Background in Neoplatonism & the Ancient Commentary Tradition, Leiden-New York-Köln 1997, p. 246-249.

reconstruire les arguments, de montrer dans le détail l'enchaînement des syllogismes³. Ce travail, accompli par Alexandre, est le point de départ présupposé par Syrianus. Cela ne veut évidemment pas dire que le commentaire de Syrianus soit dépourvu d'exégèse littérale. Au contraire, Syrianus a repris fidèlement le modèle d'Alexandre, c'est-à-dire le commentaire par lemmes brefs⁴. Mais son exégèse littérale est réduite et se borne, en général, à une paraphrase, qui sert simplement à rappeler l'argument d'Aristote. Ce que Syrianus se propose de faire et qu'il a fait effectivement, c'est de discuter avec Aristote, d'évaluer ses arguments, de réfuter ses critiques anti-platoniciennes. Il le déclare explicitement dans le prologue au livre  $\Gamma$  (p. 54.11-15):

« C'est là ce qu'il (scil. Aristote) va entreprendre d'exposer dans ce livre, que, de notre côté, nous ne commenterons pas en sa totalité, dans la mesure où il a été expliqué avec suffisamment de clarté par ce travailleur infatigable qu'est Alexandre. Mais là où [Aristote] nous semble affirmer quelque chose qui présente une réelle difficulté, nous entreprendrons <d'examiner et> de mettre à l'épreuve cette partie du texte, en paraphrasant le reste pour maintenir la continuité de la doctrine »<sup>5</sup>.

Il faut toutefois rappeler que le commentaire de Syrianus sur le livre  $\Gamma$  est quelque peu particulier. A la différence des livres B, M et N, dans lesquels Aristote développe les thèmes principaux de sa polémique anti-platonicienne, le livre  $\Gamma$ , qui contient la défense du principe de contradiction et la réfutation du relativisme, trouve presque toujours l'approbation de Syrianus<sup>6</sup>. Cela dit, il est vrai que cette déclaration que Syrianus place au début de ce livre, vaut en très large mesure aussi pour les trois autres livres.

La différence entre les deux commentaires est aussi révélée par la disproportion quantitative qui les sépare. L'exégèse d'Alexandre, littérale, minutieuse et détaillée, a besoin, pour se développer, d'une

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. P. L. Donini, « Alessandro di Afrodisia e i metodi dell'esegesi filosofica », dans *Esegesi, parafrasi e compilazione in età tardoantica*, Atti del Terzo Convegno dell'Associazione di Studi Tardoantichi, a cura di C. Moreschini, Napoli 1995, p. 107-129.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. C. D'Ancona, « Syrianus dans la tradition exégétique de la *Métaphysique* d'Aristote. Deuxième partie : Antécédents et postérité », dans *Le commentaire entre tradition et innovation*, Actes du Colloque international de l'Institut des traditions textuelles (Paris et Villejuif, 22-25 septembre 1999), publiés sous la direction de M.-O. Goulet-Cazé, Paris 2000, p. 311-327.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Trad. J.-P. Schneider (inédite).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cf. D. J. O'Meara, Pythagoras Revived. Mathematics and Philosophy in Late Antiquity, Oxford 1989, p. 120.

étendue bien plus importante que celle requise par l'exégèse "spéculative" de Syrianus. Il suffit de citer quelques exemples : Alex. 216.14-217.25 (48 lignes) = Syr. 40.9-22 (14 lignes) ; Alex. 255.3-260.29 (206 lignes) = Syr. 62.27-63.32 (43 lignes) ; Alex. 271.22-282.36 (455 lignes) = Syr. 66.27-67.16 (28 lignes) ; Alex. 311.24-316.29 (173 lignes) = Syr. 76.25-77.15 (31 lignes). Une telle disproportion explique, au moins en partie, pourquoi les parallèles textuels sont brefs et rares.

On aurait toutefois tort de croire que les citations explicites épuisent la dette de Syrianus à l'égard d'Alexandre. Alors que, dans les livres M et N, il est impossible d'évaluer cette dette à cause de la perte du texte d'Alexandre, dans les livres B et  $\Gamma$ , plusieurs cas d'utilisation "tacite" confirment l'idée que le commentaire d'Alexandre constituait, pour Syrianus, le point de repère fondamental, malgré la différence profonde dans la manière de se représenter la *Métaphysique* et la tâche de l'exégète aristotélicien.

Voici donc la liste des lieux où Syrianus a utilisé Alexandre sans le citer. Elle montre que la présence du commentaire d'Alexandre chez Syrianus est bien plus importante que ce que les citations explicites ne laissent soupçonner et que Kroll lui-même n'avait vu<sup>7</sup>.

- (1) Syr. 3.10-11, cf. Alex. 175.24 [B 1, 995 b 12-13]. Syrianus semble tirer d'Alexandre l'idée selon laquelle la quatrième aporie de B 1 n'est qu'un appendice de la précédente (Syr. λείψανον τοῦ πρὸ αὐτοῦ, cf. Alex. ἐπὶ τούτω ἀπορηθῆναι).
- (2) Syr. 6.9-11, cf. Alex. 177.1-2 [B 1, 995 b 20-25]. Syrianus s'inspire d'Alexandre dans la formulation de l'aporie. La reprise est textuelle :

Alex. 177.1-2 εἰ γὰρ τοῦ διαλεκτικοῦ τὸ ἐνδόξως περὶ αὐτῶν διαλαμβάνειν, τίνος τὸ ἀληθῶς ;

Syr. 6.9-11 εἰ γὰρ ὁ διαλεκτικὸς ἐνδόξως περὶ αὐτῶν διαλήψεται, καθάπερ εἴρηται κάνταῦθα κἀν τοῖς Τοπικοῖς, τίς ἔσται ὁ σὺν ἐπιστήμη περὶ αὐτῶν ἀναδιδάξων;

Syrianus reproduit la structure hypothétique et interrogative de la phrase (εἰ γὰρ ... τίς...;) ainsi que les termes-clés (διαλεμτικός,

 $<sup>^7\,</sup>$  Sur les 34 passages parallèles qui suivent, Kroll en signale 16 (n°s 5, 7-9, 13, 15, 17b-c, 20b, 21-23, 25-27, 28, 31). D'autres parallèles signalés par Kroll ne me paraissent pas significatifs : Syr. 30.6, cf. Alex. 203.31; Syr. 31.28, cf. Alex. 205.18; Syr. 48.20, cf. Alex. 228.10; Syr. 56.13, cf. Alex. 241.9.

ένδόξως, διαλαμβάνειν). A ce propos, il faut remarquer que, si le terme διαλεκτικός se trouve chez Aristote (995 b 23 : οἱ διαλεκτικοί) et n'a donc pas de valeur probante, l'adverbe ἐνδόξως est le terme par lequel Alexandre traduit ἐκ τῶν ἐνδόξων (995 b 24) et le verbe διαλαμβάνειν est tout à fait absent de ce passage aristotélicien.

(3) Syr. 8.1-11, cf. Alex. 178.5-21 [B 1, 995 b 31-34]. Aristote soulève l'aporie suivante : « Un autre problème doit surtout être examiné et traité : v a-t-il, ou non, en dehors de la matière, quelque chose qui soit cause par soi? Ce quelque chose est-il séparé, ou non? Est-il un ou multiple en nombre? »8. L'exégèse d'Alexandre est, comme d'habitude, claire et littérale : Aristote, dit-il, soulève cette difficulté parce que certains philosophes naturalistes considéraient la matière comme la seule cause par soi, alors que les propriétés de la matière étaient des causes accidentelles. Les causes par soi étaient donc l'air et l'eau, les causes accidentelles, la rareté et la densité. Ce qu'Aristote veut rechercher, ce n'est pas s'il y a d'autres causes accidentelles en dehors de la matière, mais s'il y a d'autres causes par soi, comme il l'a montré lui-même dans la Physique. Or, s'il existe une autre cause par soi en dehors de la matière, il faut se demander si cette cause est séparée de la matière ou si elle existe dans la matière, comme c'est le cas pour la forme matérielle et, selon les Stoïciens, pour le dieu et la cause efficiente, qui existeraient dans la matière. Et si cette cause immatérielle et séparée de la matière existe, il faut se demander si elle est une ou plusieurs. Aristote a abordé cette

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> On remarquera que selon Ross et Tricot, l'aporie se poursuit jusqu'à 995 b 36, alors que pour les commentateurs anciens, 995 b 34 marque le début de l'aporie suivante. La division du texte du livre B en ce qui concerne le nombre des apories pose quelques difficultés, car certains passages peuvent être interprétés soit comme une seule aporie complexe soit comme plusieurs apories distinctes. Alors que les exégètes modernes reconnaissent dans B 1 une liste de 14 apories, les interprètes anciens font un découpage différent, qui aboutit à une liste plus longue. Syrianus est le seul à numéroter les apories de manière assez claire. Pour lui, elles sont au nombre de 17: (1) 995 b 4-6 (discussion B 2, 996 a 18-b 26); (2) 995 b 6-10 (disc. B 2, 996 b 26-997 a 15); (3) 995 b 11-13 (disc. B 2, 997 a 15-25); (4) 995 b 13-18 (disc. B 2, 997 a 34-998 a 19); (5) 995 b 19-20 (disc. B 2, 997 a 25-34); (6) 995 b 20-27 (pas de discussion); (7) 995 b 27-29 (disc. B 3, 998 a 20-b 14); (8) 995 b 29-31 (disc. B 3, 998 b 14-999 a 23); (9) 995 b 31-34 (disc. B 4, 999 b 12-24); (10) 995 b 34-36 (disc. B 4, 999 a 24-b 12); (11) 996 a 1-2 (disc. B 4, 999 b 24-1000 a 4); (12) 996 a 2-4 (disc. B 4, 1000 a 5-1001 a 3); (13) 996 a 4-9 (disc. B 4, 1001 a 4-b 25); (14) 996 a 9-10 (disc. B 6, 1003 a 5-17); (15) 996 a 11 (disc. B 6, 1002 b 32-1003 a 5); (16) 996 a 11 (pas de discussion); (17) 996 a 12-15 (disc. B 5, 1001 b 26-1002 b 11). Aux apories enumérées dans B 1, il faut ajouter l'aporie soulevée et discutée en B 6, 1002 b 12-32. Cf. aussi Alexander of Aphrodisias, On Aristotle Metaphysics 2 & 3, Translated by W. E. Dooley, S. J. & A. Madigan, S. J., London 1992, p. 77-78 (introduction de A. Madigan au livre B).

question dans le livre  $\Lambda$ . Syrianus reprend plusieurs éléments de l'exégèse d'Alexandre :

(a) la référence aux philosophes naturalistes, qui n'admettaient que la matière :

Alex. 178.5-6

<u>τῶν</u> ἀρχαίων <u>φυσικῶν</u> τινες <u>τὴν</u> <u>ὕλην</u> αἰτίαν ὑποθέμενοι <u>μόνον</u> καθ' αὑτήν, τὰ ταύτης πάθη κατὰ συμβεβηκὸς αἰτίας ἔλεγον κτλ. Syr. 8.2 Τῶν φυσικῶν τὴν ὕλην μόνην ὁρώντων κτλ.

(b) L'identification de la matière à l'eau ou à l'air ou au feu :

Alex. 178.7-8 καθ' αύτὸ μὲν γὰρ αἴτιον ἦν αὐτοῖς ὁ ἀὴρ ἢ τὸ ὕδωρ ἢ τὸ μεταξὺ ἤ τι ἄλλο κτλ.

Syr. 8.2-3 [..] καὶ ταύτην <u>ὕδωρ ἢ ἀέρα ἢ</u> πῦρ εἶναι λεγόντων κτλ.

(c) La citation des Stoïciens, pour lesquels la cause efficiente était inséparable de la matière :

Alex. 178.18-19
[...] καὶ ὡς τοῖς ἀπὸ τῆς Στοᾶς ἔδοξεν ὁ θεὸς καὶ τὸ ποιητικὸν αἴτιον ἐν τῆ ὕλη εἶναι.

Syr. 8.3-4
[...] ἄλλων δὲ καὶ ποιητικὴν μὲν αἰτίαν ἀπολειπόντων, ἀχώριστον δὲ ταύτην τῆς ὕλης, καθάπερ οἱ Στωϊκοὶ μὲν ὕστερον κτλ.

(d) Le renvoi au livre  $\Lambda$  (ch. 7-8) à propos de la question de savoir si la cause séparée de la matière est une ou plusieurs :

Alex. 178.19-21 καὶ εἰ ἔστι τι αἴτιον χωριστὸν καὶ ἄϋλον, πότερον ξυ τοῦτο κατ' ἀριθμόν ἐστιν ἢ πλείω, περὶ ὧν αὐτὸς ἐν τῷ  $\Lambda$  τῆσδε τῆς πραγματείας λέγει.

Syr. 8.9-11 ὅταν δὲ προσεπιζητῆ πότερον εν τὸ χωριστὸν αἴτιον ἢ πολλά, [...] καθὰ καὶ αὐτὸς ἐν τῷ  $\Lambda$  παραδέδωκεν.

Il est donc évident que, sans le citer, Syrianus a le commentaire d'Alexandre sous les yeux. Mais il a organisé les données qu'il puisait chez Alexandre pour produire une exégèse tout à fait typique de son attitude à l'égard du texte aristotélicien. Alors que les philosophes naturalistes, dit Syrianus, n'admettaient que la cause matérielle, d'autres philosophes reconnaissaient aussi l'existence d'une cause efficiente; pour les uns, comme pour les Stoïciens, cette cause

efficiente était inséparable de la matière, pour les autres, comme pour Aristote lui-même et pour Platon, elle est séparée de la matière. Il y a néanmoins une différence entre Platon et Aristote : alors que, pour Aristote, la cause efficiente séparée de la matière constitue l'objet du désir de tous les êtres, pour Platon elle est la cause qui engendre l'univers. Le problème se pose de savoir qui a raison entre ceux qui posent une cause efficiente inséparable de la matière, et ceux qui la séparent de la matière (Aristote et Platon). Quant à la question de savoir si la cause efficiente inséparable de la matière est une ou plusieurs, on répondra qu'elle est une et plusieurs en même temps, parce que la multiplicité est coordonnée à l'Un et qu'elle tend vers lui, qui est l'objet de son désir, comme Aristote l'a enseigné dans le livre A. Il est intéressant de remarquer que le renvoi au livre Λ, que Syrianus tire d'Alexandre, ne joue plus le même rôle : alors qu'Alexandre se bornait à dire qu'Aristote discute ce problème (unité ou multiplicité de la cause efficiente) dans le livre A, Syrianus range Aristote à ses côtés et lui fait dire ce qu'il veut entendre, à savoir que la cause efficiente et séparée est, en même temps, une et plusieurs.

(4) Syr. 12.20-23, cf. Alex. 180.18-24 [B 1, 996 a 11]. L'aporie dont il est question, est la suivante : les principes sont-ils en puissance ou en acte autrement que par rapport au mouvement? Alexandre propose trois interprétations de cette aporie, car se demander si les principes sont en puissance ou en acte autrement que par rapport au mouvement peut signifier: (a) les principes sont-ils principes parce qu'ils meuvent ce dont ils sont les principes ? (b) les principes sont-ils eux-mêmes en mouvement ou bien immobiles? (c) les principes se transforment-ils les uns dans les autres ou bien sont-ils exempts de tout changement? Alexandre ne choisit pas parmi ces trois interprétations, ce qui est cohérent avec son attitude "philologique" à l'égard du texte aristotélicien. Syrianus accepte manifestement la deuxième interprétation d'Alexandre, car il résout l'aporie en termes d'immobilité / mouvement des principes, qui sont justement les termes de la deuxième interprétation d'Alexandre : les principes des réalités éternelles, dit-il, sont immobiles, les principes des réalités corruptibles sont en mouvement. Ce bref passage constitue un exemple clair du rapport qui relie Syrianus à Alexandre. D'une part, Syrianus dépend d'Alexandre, qui lui fournit les termes exacts de l'exégèse littérale, d'autre part, il modifie sa source : il la simplifie en passant sous silence les deux autres interprétations (ces ambiguïtés du texte

aristotélicien ne l'intéressent pas), et il répond à la difficulté soulevée par Aristote, ce qui constitue la raison et le but de son commentaire.

#### Alex. 180.18-24

"Ο ζητεῖ ἔστιν, ὅτι (a) πότερον αἱ ἀρχαὶ ἀρχαί εἰσι τῷ κινεῖν καὶ ποιεῖν τὰ ὧν εἰσιν ἀρχαὶ ἢ ἄλλως δοκεῖ γὰρ ἡ μέν τις εἶναι κινητικὴ ἀρχή, ὡς ἡ ποιητική, ἡ δὲ οὐκέτι, ὡς ἡ ὑλική. (b) Δύναται λέγεσθαι καὶ τοιοῦτόν τι, πότερον κινούμεναι αὖται αἱ ἀρχαὶ αἰτίαι τοῖς ἐξ αὐτῶν ἢ αὐταὶ ἀκίνητοι οὖσαι, ὥσπερ τὰς ἰδέας ἔλεγον οἱ λέγοντες τοιοῦτον δὲ καὶ τὸ πρῶτον αἴτιον. (c) " Η δύναται ἐκ τοῦ προειρημένου ἀκούεσθαι, πότερον αἱ ἀρχαὶ κινοῦνται καὶ μεταβάλλουσιν εἰς ἀλλήλας ἢ εἰσὶν ἀμετάβλητοι.

### Syr. 12.20-22

πρὸς δὲ τὸ τρίτον, (b) ὅτι αἱ μὲν ἀχίνητοί εἰσι τῶν ἀρχῶν, ὅσαι τῶν ἀϊδίων εἰσὶν αἴτιαι, αἱ δὲ χινοῦνται, ὅσαι τῶν [αἰτίων] γιγνομένων καὶ φθειρομένων.

- (5) Syr. 13.18-28, cf. Alex. 181.2-23 [B 2, 996 a 18-21]. Cf. *infra*, p. 178, n° 2.
- (6) Syr. 14.16-31, cf. Alex. 183.8-13 [B 2, 996 a 21-b 1]. Contre la thèse selon laquelle la cause finale n'appartient qu'aux sciences pratiques, Syrianus affirme que la fin appartient aussi, et à plus forte raison, aux sciences théoriques. Cette idée se trouve déjà chez Alexandre, même si la définition du but des sciences théoriques est différente : alors qu'Alexandre assigne à ces sciences la tâche de connaître l'être au sens propre, Syrianus parle du Bien, de l'assimilation à Dieu et de notre véritable salut :

#### Alex. 183.8-13

ἔτι δὲ καὶ οὐ πᾶν ἀγαθὸν τῆ αὐτοῦ φύσει πρακτέον ἐστίν, ἀλλ' ἔστι τὸ μὲν πρακτέον ἀγαθόν, τὸ δὲ θεωρητικὸν καὶ οὐ πρακτέον, ὅ ἐστι καὶ ἐν τοῖς μαθηματικοῖς ἡ γὰρ ἀλήθεια ἡ περὶ ἐκεῖνα ἀγαθὸν οὖσα ἐκείνοις τέλος. Τοιοῦτον γὰρ καὶ τὸ τῆς σοφίας τέλος ἡ γὰρ τοῦ κυριωτάτου τε καὶ ἀρίστου τῶν ὅντων καὶ μάλιστα ὅντος γνῶσις μέγιστον οὖσα ἀγαθὸν ἐκείνη τέλος.

### Syr. 14.16-21

καὶ μερικὸν καὶ οὐδὲ κυρίως τέλος.

(7) Syr. 15.23-24, cf. Alex. 184.13-19 [B 2, 996 b 8-13]<sup>9</sup>. Aristote veut démontrer que toute science qui s'occupe des causes a le droit d'être appelée "sagesse". Pour mener à bien cette démonstration, dit Alexandre, il se sert des caractères propres à la sagesse qu'il a luimême fixés dans le livre A. Syrianus tire d'Alexandre le renvoi au livre A, comme le montre l'énumération de ces caractères, qui est évidemment filtrée à travers Alexandre :

| Aristote, <i>Met.</i> A 2, 982 a 8-b 8                    | Alex. 184.17-19                          | Syr. 15.23-24                         |
|-----------------------------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------------------|
| <ul><li>ἐπίστασθαι πάντα a 8 et</li><li>21</li></ul>      | μάλιστα είδυῖα<br>πάντα είδυῖα           | πλεῖστα εἰδυῖα                        |
| άκριβέστερον a 13<br>διδασκαλικώτερον a 13                | τῶν χαλεπῶν γνωστική                     | διδασκαλικωτέρα                       |
| άρχικωτέραν a 17<br>άκριβέσταται a 25<br>διδασκαλική a 28 | άχριβεστάτη<br>διδασκαλική<br>άρχικωτάτη | ἀκριβέστατα $^{10}$                   |
| άρχικωτάτη b 4                                            | άρχιτεκτονικωτάτη                        | <u>ἀρχιτεκτονικωτέρα</u> τῶν<br>ἄλλων |

Les expressions de Syrianus πλεῖστα είδυῖα et ἀρχιτεκτονικωτέρα τῶν ἄλλων proviennent manifestement d'Alexandre, puisqu'elles ne se lisent pas chez Aristote.

(8) Syr. 16.10-15, cf. Alex. 185.6-13 [B 2, 996 b 14-16]11. Il s'agit d'expliquer l'affirmation d'Aristote selon laquelle « On peut connaître la même chose de bien des manières, mais nous disons qu'il vaut mieux connaître ce qu'est une chose par ce qu'elle est que par ce qu'elle n'est pas ». Alexandre donne deux exemples de connaissance "négative": la définition du point comme ce qui n'a pas de parties<sup>12</sup> et la définition de l'accident comme ce qui n'est ni définition ni genre ni propre<sup>13</sup>. Syrianus reprend l'exemple du point<sup>14</sup>, mais remplace celui de l'accident par l'exemple du divin, défini comme "immortel" 15. La présence d'Alexandre est trahie par une brève reprise textuelle :

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Parallèle signalé par Kroll, ad loc.

<sup>10</sup> Kroll, ad loc., propose de corriger ἀχριβέστατα en ἀχριβεστάτη à cause du parallèle avec Aristote et Alexandre.

Parallèle signalé par Kroll, ad loc
 Alex. 185.7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Alex. 185.9-11.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Syr. 16.12.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Syr. 16.12-13.

Alex. 185.5-6 et 12-13 ὅταν ἐκ τῶν ὑπαρχόντων αὐτῷ εἰδῶμεν ἢ ὅταν ἐκ τῶν μἡ ὑπαρχόντων [...] οὖτος τῷ εἶναι γνωρίζει τὸ συμβεβηκός ἐκ γὰρ τοῦ ὑπάρχοντος αὐτῷ.

Syr. 16.13-14 ό διὰ καταφάσεως αὐτὸ (scil. τὸ σημεῖον, τὸ θεῖον) γιγνώσκων καὶ τῶν ὑπαρχόντων αὐτῷ.

(9) Syr. 17.5-10, cf. Alex. 185.30-186.2 [B 2, 996 b 18-22]<sup>16</sup>. Aristote affirme que connaître une chose signifie connaître son essence. Par exemple, construire un carré équivalent à un rectangle signifie découvrir une moyenne proportionnelle. A cet exemple Alexandre ajoute celui de l'éclipse de lune : on sait ce qu'est une éclipse lorqu'on sait que c'est l'interposition de la terre entre le soleil et la lune. Ensuite, Alexandre explique l'exemple aristotélicien de la quadrature<sup>17</sup> et renvoie<sup>18</sup> à *Anal. Post.* II 10, 94 a 2, où Aristote affirme que la définition est comme une démonstration de l'essence qui diffère de la démonstration pour la position des termes. Syrianus tire d'Alexandre l'exemple de l'éclipse et le renvoi aux *Seconds Analytiques*, qu'il réfère à l'éclipse, et non pas à la quadrature :

Αlex. 185.30-186.2 οδον τί ἐστι σελήνης ἔκλειψις τότε ἴσμεν, ὅταν μάθωμεν ὅτι ἀντίφραξις γῆς, ὅ ἐστιν ὁρισμὸς τῆς ἐκλείψεως. ΄Ομοίως καὶ τί ἐστι τετραγωνισμὸς εὐθυγράμμου τότε ἴσμεν, ὅταν μάθωμεν ὅτι μέσης εὕρεσις [...] ὁ γὰρ μετὰ τῆς αἰτίας ὁρισμὸς ἀπόδειξις θέσει διαφέρουσα, ὡς ἐν τοῖς Ὑστέροις ἀναλυτικοῖς ἔδειξε.

Syr. 17.5-10 διὰ τί ἐκλείπει τὸ φῶς; "Οτι ἀντιφράττεται τὸ φῶς ὑπὸ τῆς γῆς. "Εχεις οὖν τὸν ὁρισμὸν τῆς σεληνιακῆς ἐκλείψεως ἔστι γὰρ ἔκλειψις σελήνης φωτὸς τοῦ ἐν αὐτῆ στέρησις διὰ τὴν τῆς γῆς ἀντίφραξιν. ῆς ἐὰν ποιήσης ἀπόδειξιν, τὴν θέσιν τῶν ὅρων ἀμείβεις μόνον, ὡς ἐν τοῖς ᾿Αποδεικτικοῖς αὐτὸς ἡμᾶς ἐδίδαξε.

(10) Syr. 19.33-20.8, cf. Alex. 189.26-32 [B 2, 997 a 2-11]. L'argument d'Aristote vise la thèse selon laquelle la science des axiomes coïncide avec la science des principes de la substance : il n'y a pas de science des axiomes, dit Aristote, parce que la connaissance des axiomes est immédiate et ne fait pas l'objet d'une démonstration. Selon Syrianus, l'argument d'Aristote repose sur deux prémisses fausses : (a) si les axiomes font l'objet d'une science, ils sont démontrables ; (b) si les axiomes sont démontrables, il y a un substrat

<sup>16</sup> Parallèle signalé par Kroll, ad loc

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Alex. 185.31-186.1.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Alex. 186.1-2.

unique dont ils sont démontrés. Contre la prémisse (a), Syrianus affirme que les axiomes, tout en étant des objets de science, ne sont pas démontrables, parce qu'ils sont des propositions immédiates (τὰς ἀμέσους προτάσεις, p. 20.6). Contre la prémisse (b), Syrianus démontre qu'elle amène à un regressus in infinitum: si les axiomes ont un substrat unique, dont ils sont démontrés, il y aura des axiomes des axiomes, car la démonstration des axiomes implique l'existence d'autres axiomes qui jouent le rôle de prémisses universelles. Aristote n'explicite pas cette conséquence absurde, mais elle découle naturellement de ses prémisses. Deux éléments de l'exégèse de Syrianus proviennent d'Alexandre: l'expression ἄμεσοι προτάσεις désignant les axiomes (Syr. 20.6, cf. Alex. 188.31 et 189.28) et l'idée du regressus in infinitum (Syr. 20.1-3, cf. Alex. 189.30).

(11) Syr. 21.35-36, cf. Alex. 192.13-14 [B 2, 997 a 23]. Il s'agit de l'exégèse de la phrase : περί τε γὰρ δ μιᾶς καὶ ἐξ ὧν μιᾶς, qui, selon les exégètes modernes, signifie : le genre [περὶ ὅ] relèvera d'une seule science, et les axiomes [ἐξ ὧν] relèveront également d'une seule science<sup>19</sup>. En revanche, pour Alexandre, suivi de Syrianus, l'expression ἐξ ὧν désigne les propriétés essentielles :

Alex. 192.13-14 τὰ τούτφ καθ' αὐτὰ ὑπάρχοντα· ἐκ γὰρ τούτων καὶ ἐν τούτοις ἐκείνφ τὸ εἶναι.

Syr. 21.35-36 τὸ δὲ ἐξ ὧν, τουτέστι  $\underline{\tau}\underline{\dot{\alpha}}$  [δὲ]  $\underline{\kappa}\underline{\alpha}\underline{\theta}$   $\underline{\alpha}\underline{\dot{\nu}}\underline{\dot{\tau}}\underline{\dot{\alpha}}$   $\underline{\dot{\nu}}\underline{\dot{n}}$   $\underline{\dot{n}}$   $\underline{\dot{n}$ 

- (12) Syr. 22.11-31, cf. Alex. 194.10-20, 194.28-195.2 et 195.20-25 [B 2, 997 a 25-34]. Discussion de la cinquième aporie : la philosophie première s'occupe-t-elle seulement des substances ou bien aussi de leurs propriétés par soi ? Dans l'exégèse de ce passage, Syrianus emprunte trois éléments à Alexandre :
- (a) Syr. 22.11-14, cf. Alex. 194.10-20 : Même remarque concernant l'ordre des réponses aux apories qui ne coïncide pas avec l'ordre dans lequel les apories ont été énumérées dans le premier chapitre. La cinquième aporie est traitée après la troisième, parce que la troisième aporie laissait ouverte la question qui fait l'objet de la cinquième. Les deux apories sont donc étroitement liées.

<sup>19</sup> Cf. le commentaire de Ross, ad loc

Alex. 194.10-11 Καὶ αὕτη ἡ ἀπορία προείρηται ὑπ' αὐτοῦ ἐν τῆ τῶν ἀποριῶν ἐκθέσει. "Ο δὲ ἀπορεῖ διὰ τούτων δόξει τῶ

προειρημένω ἀκόλουθον εἶναι.

Syr. 22.11-14
Τοῦτο πέμπτον μέν ἐστιν ἐν τῆ τῶν προβλημάτων ἐκθέσει, νυνὶ δὲ μετὰ τὸ τρίτον οὐκ εἰκῆ δοκεῖ μοι παρειλῆφθαι, ἀλλ' ἐπειδὴ ἐν τῷ τρίτῳ τοῦτο αὐτὸ λίαν ἀμφιβόλως ἔθηκεν (εἴτε γάρ φησι τῆς αὐτῆς εἴτε ἄλλης), ἠθέλησεν εὐθέως περὶ τούτου προηγούμενον λόγον ποιήσασθαι.

(b) Syr. 22.18-20, cf. Alex. 194.28-195.2 : La solution de l'aporie proposée par Syrianus (rien n'empêche la même science de définir la substance et, en même temps, de démontrer ses propriétés) s'inspire directement d'Alexandre. C'est un cas assez rare : Syrianus dépend ici d'Alexandre non seulement pour l'exégèse littérale, mais aussi pour le fond de sa réponse à l'aporie.

Αlex. 194.31-35
τὸ μὲν γὰρ τί ἐστιν ὁριστικῶς λήψεται, ἀποδείξει δὲ τὰ καθ' αὐτὰ ὑπάρχοντα· ταῦτα γάρ ἐστιν ἀποδεικτικά. Οὐ γὰρ εἰ ἡ αὐτὴ περὶ ἀμφοῖν, ἤδη καὶ ὁμοίως περὶ ἀμφοῖν· οὐ γὰρ γίνεται ταὐτὸν θάτερον θατέρῳ τὸ ὁρίσασθαι τῷ ἀποδεῖξαι, εἰ ἄμφω ἐνὸς εἴη.

Syr. 22.18-20 πρὸς ὁ φαίης ἀν ὅτι τοῦ μὲν τί ἐστιν οὐκ ἔστιν ἀπόδειξις, τὴν δὲ αὐτὴν καὶ ὁριστικὴν εἶναι καὶ ἀποδεικτικὴν οὐδὲν κωλύει, ὁριστικὴν μὲν τοῦ τί ἐστιν, ἀποδεικτικὴν δὲ τῶν καθ' αὐτὰ συμβεβηκότων.

(c) Syr. 22.20-21, cf. Alex. 195.20-25: Pour démontrer que la même science définit la substance et démontre ses propriétés, Syrianus reprend l'exemple d'Alexandre: la même science définit ce que sont le monde, le soleil et la lune, et démontre leurs propriétés.

Αlex. 195.20-25 ή δὲ φυσική οὐσίας τε ἔχει τὰ ὑποκείμενα καὶ οὐδὲν ἔλαττον αὐτάς τε ὁρίζεται, καὶ τίνα ἐστὶν αὐταῖς τὰ καθ' αὐτὰ ὑπάρχοντα ἀποδείκνυσιν· οὐ γὰρ δὴ τί μέν ἐστι κόσμος ἢ ἤλιος ἤ τις ἄλλη τῶν φυσικῶν οὐσιῶν ἀποδείκνυσιν, οὐκέτι δὲ περὶ τῶν σχημάτων ἢ κινήσεως ἢ τόπων, ἢ ὅσα ἄλλα καθ' αὐτὰ ὑπάρχει τοῖς φυσικοῖς, λέγει τε καὶ ἀποδείκνυσιν.

Syr. 22.20-22 τῆς αὐτῆς γάρ ἐστι καὶ τὸ <u>τί</u> κόσμος καὶ <u>ἥλιος</u> καὶ σελήνη θεωρῆσαι καὶ περὶ ἀϊδιότητος αὐτῶν καὶ ἐνεργειῶν ἀποδεῖξαι.

(13) Syr. 23.8-9, cf. Alex. 196.20-24 [B 2, 997 b 3-5]<sup>20</sup>. Aristote renvoie au livre A : « Le sens dans lequel nous assurons que les Idées sont à la fois des causes et des substances par soi, a été indiqué dans notre premier livre, qui traite de ce sujet (εἴρηται ἐν τοῖς πρώτοις λόγοις περὶ αὐτῶν) ». A propos de ce renvoi, Syrianus observe qu'il montre jusqu'à quel point ont tort ceux qui considèrent le livre A comme inauthentique. Cette remarque se trouve déjà chez Alexandre, où elle est plus argumentée et moins méprisante.

Αlex. 196.20-24
[...] ἀναπέμπων εἰς τὰ εἰρημένα ἐν τῷ πρώτῳ. "Όθεν καὶ δῆλον ἐκ πλειόνων ἤδη ὅτι κἀκεῖνο ᾿Αριστοτέλους τέ ἐστι καὶ ἐκ ταύτης τῆς πραγματείας. Καὶ γὰρ ἐν τῷ ἤθει ὁμοίως ἐκεῖ τε περὶ αὐτῶν εἴρηκε καὶ ἐνταῦθα ἐμνημόνευσεν ὡς γὰρ περὶ οἰκείας τῆς δόξης τῆς περὶ ἰδεῶν οὔσης τοὺς λόγους ἐν ἀμφοτέροις πεποίηται.

Syr. 23.8-9 <u>ἀναπέμπει</u> ἡμᾶς <u>ἐπὶ τὰ ἐν τῷ</u> <u>μείζονι Α ἡηθέντα</u> γελοῖοι οὖν καὶ ταύτη οἱ τὸ βιβλίον νοθεύοντες.

- (14) Syr. 30.21-22, cf. Alex. 204.12-15 [B 3, 998 b 11-14]. Cf. *infra*, p. 181, n° 4.
- (15) Syr. 33.8-20, cf. Alex. 207.13-20 [B 3, 998 b 30]<sup>21</sup>. Alexandre propose deux interprétations de la phrase τὰ μὲν δοκεῖ τὰ δὲ οὐ δοκεῖ (certains seulement sont des genres, alors que les autres ne le sont pas): (a) dans certains cas, l'union d'un genre intermédiaire et de sa différence semble ne produire aucun genre, parce qu'il n'y a pas de nom pour désigner le genre ainsi produit<sup>22</sup>; (b) comme Aristote l'explique dans le premier livre du *De partibus animalium*, les différences "privatives" ne produisent pas d'espèces parce qu'elles ne signifient rien de déterminé<sup>23</sup>. Ces deux interprétations d'Alexandre, avec le même renvoi au *De partibus animalium*, se retrouvent chez Syrianus.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Parallèle signalé par Kroll, ad loc

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Parallèle signalé par Kroll, ad loc

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Alex. 207.13-17.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Alex. 207.17-20. Le passage du *De part. anim.* auquel Alexandre fait allusion est I 3, 642 b 22-24. On remarquera que la citation de Syrianus (« dans le premier livre du traité *Sur les parties des animaux* ») est plus exacte que celle d'Alexandre (« dans le premier livre *Sur les animaux* »).

Alex. 207.13-17

ἕκαστον γὰρ τῶν μεταξὺ γενῶν τοῦ τε πρώτου καὶ τοῦ ἀτόμου εἴδους συντιθέμενον τῆ οἰκεία διαφορᾶ γένος ποιεῖ, εἰ καὶ ἐπί τινων μὴ δοκεῖ τῷ μὴ ἀνομάσθαι οἰκείω ὀνόματι τὸ γένος ἐκείνου²⁴· τοῦτο γὰρ σημαίνει τὸ τὰ μὲν δοκεῖ τὰ δὲ οὐ δοκεῖ. Τὸ γὰρ ζῷον πτηνὸν γένος ἐστίν, ὥσπερ τὸ ζῷον, εἰ καὶ μὴ δοκεῖ ἀνομάσθαι.

Alex. 207.17-20

ἢ τὰ μὲν δοχεῖ εἶπε, τὰ δὲ οὐ δοχεῖ, ὅτι, ὡς εἶπεν ἐν τῷ πρώτῳ Περὶ ζώων, μόνον αἱ στερητιχαὶ διαφοραὶ συντιθέμεναι τοῖς γένεσιν οὐ ποιοῦσιν εἴδη οὐδὲ γένη, ὅτι οὐδὲ ὡρισμένον δηλοῦσι.

Svr. 33.8-11

νυνὶ δὲ οὐ πάντα τὰ μεταξὺ γένη καλεῖν ἀξιοῦσι· τὰ μὲν γὰρ ἀνομασμένα γένη προσαγορεύουσιν, ὄρνιν ζῷον σῶμα, τὰ δὲ ἀνώνυμα, οἶόν ἐστι τὸ ζῷον πτηνὸν ἢ ζῷον ὑπόπουν, οὐκέτι γένη κεκλήκασιν, ἐπειδὴ διὰ δυοῖν ὀνομάτων σημαίνεται.

Syr. 33.11-13 et 18-20

πάλιν ὅταν ἀντιφάσει διαιρῶσι τὰ γένη, ἐκ μὲν τῆς καταφάσεως καὶ τοῦ γένους ποιοῦσιν εἶδος, ὅπερ ἐστὶ γένος τῶν μετ' αὐτό, ἐκ δὲ τῆς ἀποφάσεως οὐκέτι [...] ὅτι δὲ καὶ ἐν τῷ πρώτῳ τῆς περὶ μορίων ζώων τὰ αὐτὰ ταῦτα τῆ Πλάτωνος ἐγκαλεῖ διαιρετικῆ, σαφές ἐστι τοῖς ἐκείνων μὴ ἐπιλελησμένοις.

(16) Syr. 33.32-33, cf. Alex. 207.31-36 [B 3, 998 b 28-999 a 1]. Dans l'exégèse de ce passage et, en particulier, de la phrase εἰ δὲ καὶ αὧται (scil. αἱ διαφοραί) ἀρχαί, ἄπειροι ὡς εἰπεῖν ἀρχαὶ γίγνονται, on peut déceler une allusion polémique de Syrianus à l'égard d'Alexandre.

Alex. 207.31-36

εί δὴ καὶ αἱ διαφοραὶ ἀρχαί [...] πολλαὶ καὶ σχεδὸν ἄπειροι ἔσονται αἱ ἀρχαί, ἄλλως τε καὶ εἰ τὸ ἀνωτάτω τις γένος ὡς ἀρχὴν λαμβάνει· πλείους γὰρ τοῦ τοιούτου γένους διαφοραί. "Ο δοκεῖ ἄλογον εἶναι· καὶ γὰρ οἱ τὰ γένη τιθέμενοι ἀρχάς, ἐκφυγεῖν οἰόμενοι τὸ πλῆθος τῷ τὸ κοινὸν λαμβάνειν, ἀρχὴν ἐτίθεντο τοῦτο.

Syr. 33.32-33

εί δὲ ἐν ταῖς γενικωτάταις αἰτίαις πάσας ἐνιαίως τὰς διαφορὰς περιέχεσθαι λέγοι τις, φεύξεται καὶ τὸ πλῆθος τῶν ἀρχῶν τὸ κατ' ἀριθμόν.

Syrianus semble en effet vouloir répondre à l'exégèse anti-platonicienne d'Alexandre. L'allusion délibérée, quoique tacite, à Alexandre est signalée par φεύξεται καὶ τὸ πλῆθος τῶν ἀρχῶν, qui reprend polémiquement ἐκφυγεῖν οἰόμενοι τὸ πλῆθος. Les Platoniciens, dit

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> A la ligne 15, il faut probablement lire τὸ γένος ἐκεῖνο au lieu de τὸ γένος ἐκείνου.

Alexandre, avaient cru échapper à la multiplicité des principes en considérant comme principe le genre le plus élevé ; mais si les différences sont, elles aussi, des principes, puisque les différences du genre le plus élevé sont plus nombreuses que les différences de tout autre genre, il s'ensuivra que les principes seront en nombre presque infini. Et Syrianus de répliquer : pour éviter cette conséquence fâcheuse, à savoir la multiplicité des principes, il suffit de dire que les différences sont contenues dans les genres suprêmes sous le mode de l'unité (ἑνιαίως). Cette allusion polémique est d'autant plus compréhensible que la doctrine des différences vient de faire l'objet d'une attaque ouverte et explicite de Syrianus contre Alexandre et, en général, contre les Péripatéticiens $^{25}$ .

(17) Syr. 36.32-37.32, cf. Alex. 211.20-213.23 [B 4, 999 a 32-b 8]. Ce passage de Syrianus revêt une importance considérable, parce qu'il montre la complexité du rapport Syrianus-Alexandre. On y trouve, en effet, une citation explicite, une réponse polémique anonyme et quatre échos "anodins", eux aussi anonymes.

La citation explicite concerne l'exégèse de 999 a 34-35 : παρὰ πάντα δεῖ εἶναί τι, ἢ παρὰ μὲν ἔνια εἶναι παρὰ δ' ἔνια μὴ εἶναι, ἢ παρ' οὐδέν (<toutes les fois que quelque chose est affirmé de la matière>, cette chose doit-elle exister à part de tous les êtres, ou seulement exister à part de quelques-uns et non des autres, ou bien n'est-elle en dehors d'aucun ?). Il s'agit, dit Syrianus²6, d'une division exhaustive : les universaux sont ou bien en dehors de tous les sensibles, ou bien en dehors de certains sensibles, ou bien en dehors d'aucun sensible. Mais puisque la division se relie à une hypothèse (« si les universaux existent... »), la troisième branche de la division détruit l'hypothèse elle-même, καθὰ πρὸ ἡμῶν καὶ ὁ 'Αλέξανδρος ἐπεσημήνατο²7. Syrianus se réfère à Alex. 211.31-212.1. En particulier, l'expression ἀναιρετὸν τῆς ὑποθέσεως (Syr. 37.1) est tirée à la lettre d'Alex. 212.1.

La réponse polémique et anonyme de Syrianus à Alexandre concerne le passage 999 b 4-5 : « si les universaux ne sont pas en dehors des individus, il n'y aura rien d'éternel ni d'immobile, car tous les êtres sensibles sont corruptibles et en mouvement ». En particulier, la phrase qui retient l'attention de Syrianus est « tous les êtres sensibles sont corruptibles et en mouvement ». Dans son exégèse de cette

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Syr. 32.15 ss. Cf. supra, p. 72, n. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Syr. 36.34-37.4.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Syr. 37.12.

phrase, Alexandre avait affirmé que l'argument d'Aristote est κατὰ τὸ ἔνδοξον, en tant qu'il est fondé sur la conviction, propre à Platon (et non pas à Aristote), que tous les sensibles sont corruptibles<sup>28</sup>. En effet, pour Aristote, cette proposition est fausse, parce que le ciel, qui est sensible, est néanmoins incorruptible. C'est bien à cette exégèse d'Alexandre que Syrianus semble vouloir répondre, lorsqu'il affirme que le ciel ne constitue pas un démenti de la thèse « tous les sensibles sont corruptibles », car le ciel n'est éternel que parce que son mouvement perpétuel a une cause intelligible et immobile<sup>29</sup>.

Il est intéressant de remarquer qu'Asclépius défend Aristote de l'accusation de se contredire, en affirmant qu'Aristote suit ici la doctrine du Timée, selon laquelle les corps célestes ne sont pas éternels par eux-mêmes, mais à cause de la volonté du dieu qui les a créés<sup>30</sup>. Le ciel est donc corruptible par sa propre nature, mais tant qu'il continue d'être émané par la cause unique de toutes les choses<sup>31</sup>, il ne se corrompra pas, comme Aristote l'a d'ailleurs dit luimême dans le livre VIII de la Physique. Asclépius reprend donc l'argument de Syrianus pour montrer que le ciel ne constitue pas un contre-exemple valable du principe « tous les sensibles sont corruptibles ». Mais, à la différence de Syrianus, il cherche à rattacher Aristote à la doctrine du *Timée*: Aristote ne se contredit pas parce que cette affirmation est parfaitement cohérente avec le Timée. En un certain sens, Asclépius récupère ici l'exégèse d'Alexandre, selon laquelle Aristote ne parlerait pas ici à son compte, mais au nom de Platon. C'était une bonne occasion pour souligner l'harmonie des deux philosophes et Asclépius ne l'a pas manquée.

Les quatre échos anonymes sont les suivants :

(a) Syr. 36.32, cf. Alex. 211.20 : Même définition du terme σύνολον utilisé par Aristote en 999 a 33.

Alex. 211.20-21 Syr. 36.32 Τὸ μὲν σύνολον λέγει τὸ καθ' Σύνολον μὲν τὰ καθ' ἕκαστα λέγει. ἕκαστον καὶ αἰσθητὸν καὶ συναμφότερον ἐξ ὕλης καὶ εἴδους.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Alex. 212.10-20.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Syr. 37.10-18.

 $<sup>^{30}</sup>$  Ascl. 185.26-186.10. On peut se demander si  $\phi\alpha\sigma\nu$  (p. 185.32) ne devrait pas être corrigé en  $\phi\eta\sigma\nu$  (scil. Ammonius).

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> ἐκ τῆς μιᾶς τῶν πάντων ἀρχῆς, p. 186.2. Sur cette expression, cf. C. Luna, « La doctrine des principes », cit., p. 229-230, n. 5.

(b) Syr. 37.22-25, cf. Alex. 212.35-213.4<sup>32</sup>: En 999 b 6-8, Aristote affirme qu'il faut qu'il y ait un substrat de la génération et que le substrat ultime soit inengendré, puisque rien ne peut s'engendrer du non-être (ἀνάγκη γὰρ εἶναί τι τὸ γιγνόμενον καὶ ἐξ οὖ γίγνεται καὶ τούτων τὸ ἔσχατον ἀγένητον, εἴπερ ἵσταταί τε καὶ ἐκ μὴ ὄντος γενέσθαι ἀδύνατον). Dans son exégèse de ce passage, Syrianus fait usage de la terminologie d'Alexandre.

Αlex. 212.35-213.4 τούτων ὑποκειμένων ἐξ ὧν γίγνεται τὰ γιγνόμενα (πλείω γὰρ τὰ προσεχῆ ὑποκείμενα· ἄλλο γὰρ ἄλλφ τῶν ὑποκειμένων τὸ προσεχῶς ὑποκείμενον) τούτων δὴ τῶν ὑποκειμένων, φησίν, ἀνάγκη τὸ ἔσχατον ὑποκείμενον ἀΐδιον εἶναι. "Εσχατον δὲ ὑποκείμενόν ἐστιν ἡ πρώτη ὕλη· ἀναλύοντες γὰρ τὰς προσεχεῖς ὕλας τῶν γιγνομένων ἐν ἐκείνη ἐσχάτη παυόμεθα.

Syr. 37.22-25 ἔσται δὲ καὶ τὸ ὑλικὸν αἴτιον, ὃ κατὰ μὲν τὸ προσεχὲς θεωρούμενον οὐ κωλύεται εἶναι γενητόν (καὶ γὰρ τοῦ ἡμετέρου σώματος ἡ προσεχὴς ὕλη γενητή), ἀναλυόμενον δὲ εἰς ἔσχατον καὶ εἰς τὴν πρώτην ὕλην ἀναπεμπόμενον ἀγένητον εἶναι ἀνάγχη.

(c) Syr. 37.28-30, cf. Alex.  $213.13-15^{33}$ : Même renvoi au livre  $\alpha$  pour la démonstration de la thèse selon laquelle la recherche des causes doit s'arrêter à un certain moment et ne peut continuer à l'infini.

Alex. 213.13-15 ἀλλὰ μὴν οὐδὲ ἐπ' ἄπειρον οἶόν τε ἄλλο ἄλλου αἴτιον εἶναι καὶ ἄλλο ἄλλφ ὑποκεῖσθαι καθ' εὐθυωρίαν, ὡς ἔδειξεν ἐν τῷ ἐλάττονι τῶν Α ὄντι πρὸ τούτου.

Syr. 37.28-30 ὅτι μὲν οὖν ἴσταται καὶ οὐκ ἐπ' ἄπειρον ἡ ἀνάλυσις, ἔδειξεν ἐν τῷ ἐλάττονι τῶν α, λαβὼν ὅτι οὐδ' ἂν αἴτιον εἴη, εἰ μὴ πρῶτον εἴη αἴτιον.

(d) Syr. 37.31-32, cf. Alex. 213.10-12: Alexandre suggère à Syrianus l'observation que la proposition « rien ne peut s'engendrer du non-être » (999 b 8) est un axiome commun à tous les philosophes naturalistes.

Alex. 213.10-12 οὔτε γὰρ ἐκ μὴ ὄντος οἶόν τε γίγνεσθαι· κοινὴ γὰρ αὕτη δόξα <u>τῶν περὶ φύσεως</u> εἰπόντων τι, τὸ <u>μηδὲν ἐκ τοῦ μὴ ὄντος</u> γίγνεσθαι.

Syr. 37.31-32 ὅτι δὲ τῶν φυσικῶν <u>οὐδὲν ἐκ τοῦ μὴ</u> ὅντος, κοινὸν ἀξίωμα <u>τῶν περὶ</u> φύσεως δεινῶν.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Parallèle signalé par Kroll, ad loc

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Parallèle signalé par Kroll, ad loc.

- (18) Syr. 37.35-38.4, cf. Alex. 214.12-18 [B 4, 999 b 8-12]. Dans l'exégèse de ce passage, Syrianus emprunte deux éléments à Alexandre:
- (a) Syr. 37.35-38.1, cf. Alex. 214.12-15: la remarque que, dans le syllogisme d'Aristote, la prémisse mineure est sous-entendue: toute génération et tout mouvement ont un terme; or, tout ce qui a un terme, a aussi un principe; donc toute génération et tout mouvement ont un principe et un terme.

Alex. 214.12-15 ἀσαφὴς δὲ ἡ ἐπιχείρησις δοκεῖ τῷ παραλιπεῖν αὐτὸν τὸ ἀκολουθοῦν τῷ εἶναι πάσης κινήσεως καὶ γενέσεως πέρας. Ἦν δὲ τὸ ὧν ἐστι πέρας, καὶ ἀργὴν τούτων εἶναι.

Syr. 37.35-38.1 εἰ δὲ πᾶσα πέρας ἔχει, πᾶν δὲ τὸ ἔχον πέρας ἔχει καὶ ἀρχήν (τοῦτο κὰρ δεῖ προσυπαγράσαι), πάσπο

εχον περας εχει και αρχην (τουτο γὰρ δεῖ προσυπακοῦσαι), πάσης γενέσεως καὶ κινήσεως ἔστιν ἀρχὴ καὶ πέρας.

(b) Syr. 38.1-4, cf. Alex. 214.16-18 : Aristote affirme (999 b 10) que tout mouvement a un terme. Syrianus tire d'Alexandre l'observation selon laquelle le mouvement céleste obéit, lui aussi, à cette loi, car il n'est perpétuel que parce qu'il se répète à l'infini et joint sa fin à son principe. La même observation se lit aussi chez Asclépius 187.21-24, qui semble la puiser chez Syrianus, et non pas chez Alexandre, comme le suggère une petite reprise textuelle :

Syr. 37.34-35 οὐ γὰρ <u>ἄσκοπος</u> ἡ τῆς φύσεως κίνησις.

Ascl. 187.16-17

εἰ γὰρ μὴ ἔχει τέλος (scil. ἡ κίνησις), πᾶσά ἐστιν ἀνάγκη ἄσκοπον αὐτὴν εἶναι.

(19) Syr. 40.4-7, cf. Alex. 216.5-11 [B 4, 999 b 23-24]. Aristote soulève le problème « comment la matière devient-elle chaque chose individuelle, et comment le composé est-il à la fois ces deux composants? ». C'est en suivant Alexandre que Syrianus énumère les manières dont la matière pourrait participer de la forme (mélange, composition, altération) et rappelle que le problème de l'union "forme + matière" est traité ailleurs par Aristote, qui le résout en ayant recours aux notions de puissance et d'acte.

Alex. 216.5-6  $\underline{m}\underline{\omega}_{\varsigma}$  γίνεται καὶ ἔστιν ἕκαστον τῶν αἰσθητῶν, ἄ ἐστιν ὅλα ἐξ ἀμφοτέρων τούτων, πότερον συντεθέντων ἢ κραθέντων ἢ μιχθέντων ;

Syr. 40.4

πῶς αὐτῶν (scil. τῶν εἰδῶν) ἡ ὕλη μετέχει, κράσει συνθέσει ἀλλοιώσει διαπλοκῆ.

On remarquera que Syrianus traduit en termes de participation de la matière aux formes ce qu'Alexandre exprime en termes strictement aristotéliciens de composition des sensibles.

- (20) Syr. 58.12-22, cf. Alex. 245.37-246.17 [ $\Gamma$  2, 1003 a 33-b 2]. Aristote affirme que la science de l'être est unique parce que tous les êtres se disent par rapport à la substance et que la science des choses qui se disent ἀφ' ἑνὸς καὶ πρὸς ἕν est unique. Dans le cadre de cette question, Syrianus affirme que si la philosophie, en tant que science unique et générale, étudie toutes les substances, chaque espèce de la philosophie s'occupe d'une classe de substances. La philosophie première étudie la substance intelligible, la philosophie qui concerne les corps célestes étudie la substance éternelle et mobile, et une troisième espèce de philosophie étudie la substance corruptible. Mais les espèces de la philosophie peuvent se réduire à deux : la philosophie première et la physique. De cette façon, Aristote répond à une des apories soulevées dans le livre B : la science qui étudie toutes les substances est unique. Ce passage de Syrianus s'inspire d'Alexandre pour deux raisons :
- (a) Syr. 58.12-19, cf. Alex. 245.37-246.6 : le recours à la classification des sciences pour expliquer comment l'unité de la science de l'être est compatible avec la pluralité des sciences qui s'occupent des différents types de substance.

Αlex. 245.37-246.6 εἴδη γὰρ αὐτῆς (scil τῆς φιλοσοφίας) ἥ τε πρώτη φιλοσοφία, ἥτις καὶ κυρίως σοφία καλεῖται, οὖσα ἐπιστήμη τῶν ἀϊδίων τε καὶ ἀκινήτων καὶ θείων. Ἡ μὲν γὰρ σοφία ἐστὶν ἡ καθόλου τε καὶ πρώτη, εἴ γε αὐτή ἐστιν ἡ περὶ τὸ ὂν ἢ ὂν ἀλλ' οὐ τὶ ὄν ἔστι δὲ ὑπὸ ταύτην ἡ μέν τις πρώτη φιλοσοφία ἡ περὶ τὰς πρώτας οὐσίας, ἡ δὲ ψυσικὴ οὖσα περὶ τὰ φυσικά, ἐν οἶς ἤδη κίνησις καὶ μεταβολή, ἡ δὲ τίς ἐστι τῶν πρακτῶν θεωρητική.

Syr. 58.12-19 οὐ μὴν ἀλλ' ὧσπερ ἡ μία φιλοσοφία καὶ ὅλη περὶ πάσας ἔξει, οὕτω καὶ τὰ <u>εἴδη αὐτῆς</u> περὶ τὰ εἴδη τῶν οὐσιῶν. Ἔσται οὖν ἡ μὲν <u>πρώτη</u> φιλοσοφία περί την νοητην οὐσίαν, ή δὲ περὶ οὐρανὸν πραγματευομένη περί την ἀΐδιον μὲν κινουμένην δέ, ή δὲ περὶ τὴν ἐν γενέσει καὶ φθορᾶ. "Εξεστι δὲ καὶ δύο τὰς μερικωτέρας ποιεῖν, τὴν μὲν πρώτην ὀνομάζοντα φιλοσοφίαν, τὴν δὲ φυσικήν, ὅση περί τὸ κινούμενον φθαρτόν τε καί άϊδιον ὅπως γὰρ ἄν τὰς οὐσίας διέλωμεν, ούτω καὶ τὰς γνώσεις αὐτῶν ἀνὰ τὸν αὐτὸν λόγον διαιρήσομεν.

(b) Syr. 58.19-22, cf. Alex. 246.13-15<sup>34</sup>: la remarque selon laquelle

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Parallèle signalé par Kroll, ad loc.

Aristote résout ici une des difficultés soulevées dans le livre B (995 b 11).

Alex. 246.13-15 ὧν ŝδ εἴρηχέ τε καὶ κατεσκεύασε, λέλυκεν ἀπορίας τῶν έν τῷ Β βιβλίω ὁηθεισῶν, τήν τε εἰ τῆς αὐτῆς ἐπιστήμης ἐστὶ περὶ τῶν οὐσιῶν πασῶν τὴν θεωρίαν ποιεῖσθαι ἢ ἄλλη ἄλλης οὐσίας έστιν έπιστήμη.

Syr. 58.19-21 ἀποδείχνυται οὖν καὶ ἄλλο τι νῦν τῶν ἐν τῷ δευτέρῳ<sup>35</sup> βιβλίῳ διαπορηθέντων ήπορεῖτο δὲ ἐκεῖ πότερον μία τις ἐπιστήμη περὶ πάσας έξει τὰς οὐσίας, ἢ ἄλλη περὶ ἄλλην.

(21) Syr. 59.3-5, cf. Alex. 247.8-23 [Γ 2, 1003 b 22-25]<sup>36</sup>. L'être et l'un, dit Aristote, sont identiques et d'une même nature, parce qu'ils sont corrélatifs, comme le principe et la cause (ἀρχὴ καὶ αἴτιον), mais ils ne sont pas exprimés par une notion unique (άλλ' οὐχ ὡς ἑνὶ λόγω δηλούμενα). A l'exemple de la cause et du principe, Alexandre ajoute ceux de l'indivisible et du plus petit, de la semence et du fruit, de la montée et de la descente, qui, eux aussi, sont identiques, sans pourtant partager la même définition. Syrianus lui emprunte l'exemple de l'indivisible et du plus petit, ainsi que le terme ἐπιβολή, par lequel Alexandre glose λόγος.

Alex. 247.11-12 et 22-23 [...] ἄλλος μέντοι λόγος αὐτοῦ καὶ άλλη ἐπιβολὴ τῆς διανοίας καθὸ άρχη λέγεται καὶ ἄλλος καθὸ αἴτιον [...] οὕτως ἔχει πρὸς ἄλληλα χαὶ τὸ άμερὲς καί τὸ ἐλάχιστον, καὶ σπέρμα καὶ καρπός, καὶ ἀνάβασις καὶ κατάβασις.

Syr. 59.3-5 Τὸ μέντοι τὸ εν καὶ τὸ ὂν ταὐτὸν

είναι καὶ μίαν ἄμφω φύσιν, ώς τὴν άρχὴν καὶ τὸ αἴτιον, καὶ τὸ ἀμερὲς καὶ τὸ ἐλάγιστον, καὶ τἇλλα ὧν αί μέν ἐπιβολαὶ καὶ οἱ λόγοι διάφοροι, τὸ δὲ ὑποκείμενον ἕν κτλ.

(22) Syr. 61.31-36, cf. Alex. 253.1-27 [Γ 2, 1004 a 12-16]<sup>37</sup>. Ayant affirmé que la négation et la privation font l'objet d'un seule et même science, Aristote explique leur différence dans une phrase assez obscure<sup>38</sup>: ἢ <γὰρ> ἁπλῶς λέγομεν ὅτι οὐχ ὑπάρχει ἐκεῖνο, ἤ

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Je crois qu'il faudrait corriger δευτέρω (βω' Coisl. 161, f. 268<sup>r</sup>, l. 2) en B, car le livre B est le troisième livre (le B a probablement été interprété comme l'ordinal  $\beta'$ ).

Parallèle signalé par Kroll, ad loc. Parallèle signalé par Kroll, ad loc

 $<sup>^{38}</sup>$  Cf. Alex. 253.10: βραχέως δὲ καὶ ἐλλιπῶς εἶπε· διὸ καὶ ἀσαφῶς. Sur la critique d'obscurité que les commentateurs anciens adressent souvent à Aristote, cf. J. Mansfeld, Prolegomena. Questions to be Settled Before the Study of an Author, or a Text, Leiden-New York-Köln 1994, p. 24-26.

τινι γένει ἔνθα μὲν οὖν † τῷ ἐνὶ ἡ διαφορὰ πρόσεστι παρὰ τὸ ἐν τῆ ἀποφάσει †, ἀπουσία γὰρ ἡ ἀπόφασις ἐκείνου ἐστίν, ἐν δὲ τῆ στερήσει καὶ ὑποκειμένη τις φύσις γίγνεται καθ' ἧς λέγεται ἡ στέρησις<sup>39</sup>. Syrianus s'est aidé du commentaire d'Alexandre pour éclaircir ce texte.

Αlex. 253.8-15 et 25-27 όμοίως καὶ τὸ οὐκ ἄνθρωπος χωρὶς τοῦ ἀνθρώπου [...] κατὰ πάντων τῶν ἄλλων ἀληθεύεται [...] ἐπεὶ γὰρ παρὰ τὸ ἐν τῆ ἀποφάσει ἀληθεύεται κατὰ πάντων [...] κατὰ πάντων τῶν ἄλλων ἀληθεύεται ἡ ἀπόφασις καὶ τὴν αἰτίαν τοῦ κατὰ πάντων αὐτὴν τῶν ἄλλων ἀληθεύεσθαι [...] τοῦτο δέ ἐστι τὸ δεκτικὸν τοῦ ἀποφασκομένου τε καὶ ἀναιρουμένου. Ἡ γὰρ στέρησις οὐχ ἀπλῶς ἀπουσία τινός ἐστιν, ὡς ἡ ἀπόφασις, ἀλλ' ἀπουσία τοῦ πεφυκότος ὑπάρχειν ὅτε πέφυκε.

Syr. 61.31-36 ή μὲν ἀπόφασις ἐπὶ πάντων ἀληθεύει τῶν παρὰ τὸ εν ἐκεῖνο τὸ ἀναιρούμενον [...] ἡ δὲ στέρησις οὐχ οὕτως οὐ γὰρ ἀπλῶς ἀπούσης τῆς εξεως <ἔννοιαν> παρίστησιν ἡ στέρησις [...] ἀλλ' ἀπούσης (scil. τῆς εξεως) τοῦ πεφυκότος αὐτὴν δέχεσθαι.

(23) Syr. 64.13-14, cf. Alex. 264.11-12 [ $\Gamma$  2, 1005 a 11-13]<sup>40</sup>. Il s'agit d'expliquer l'affirmation d'Aristote selon laquelle le géomètre n'étudie pas certaines notions, mais les présuppose.

Alex. 264.11-12 οἷον <u>ὑποθέμενος ὅμοια εἶναι</u> μεγέθη ὧν <u>αἷ πλευραὶ ἀνάλογον</u>.

Syr. 64.13-14 ὑποθέμενος γὰρ ὅτι ὅμοιά ἐστι τρίγωνα τὰ ὑπὸ τὰς ἴσας γωνίας τὰς πλευρὰς ἔχοντα ἀνάλογον, οὕτως ἀποδείκνυσι τάδε τὰ τρίγωνα ὅμοια.

(24) Syr. 65.26-27, cf. Alex. 270.24-25 [Γ 3, 1005 b 28-29]. Pour commenter la phrase ἐναντία δ' ἐστὶ δόξα δόξη ἡ τῆς ἀντιφάσεως, Syrianus, dans le sillage d'Alexandre, renvoie à la fin du *De interpretatione* (ch. 14, 23 a 27 ss.).

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> « On distingue, en effet, la négation proprement dite, qui indique seulement l'absence de la chose, et la privation dans un genre déterminé; dans ce dernier cas, une différence est surajoutée à ce qui est impliqué dans la pure négation, car la négation n'est que l'absence de la chose en question, tandis que, dans la privation, il y a aussi, subsistant dans un sujet, une nature particulière dont la privation est affirmée ».

<sup>40</sup> Parallèle signalé par Kroll, ad loc.

Alex. 270.24-25 ὅτι δὲ ἐναντίαι αἱ δόξαι τῆς ἀντιφάσεως, δέδεικται διὰ πλειόνων ἐπὶ τέλει τοῦ Περὶ ἑρμηνείας. Syr. 65.26-27 ἐναντίαι γὰρ αἰ κατὰ ἀντίφασιν δόξαι, ὡς ἐν τῷ τέλει τοῦ Περὶ ἑρμηνείας ἐρρήθη.

(25) Syr. 65.34-66.5, cf. Alex. 272.21-27 [Γ 4, 1006 a 5-9]<sup>41</sup>. Parmi les adversaires du principe de contradiction, il y en a qui réclament une démonstration même de ce principe indémontrable. Une telle prétention est le fruit d'une ignorance grossière : il est impossible de tout démontrer, car on irait à l'infini et il n'y aurait plus de démonstration. Dans l'exégèse de ce passage, Syrianus développe l'argument suivant : affirmer que tout est démontrable équivaut à affirmer que rien n'est démontrable, car si tout est démontrable, il s'ensuit qu'il n'y a pas de principes indémontrables. Or, puisque les principes indémontrables sont la cause de toute démonstration, nier leur existence signifie détruire toute démonstration. Quelques reprises textuelles montrent qu'il s'est inspiré d'Alexandre.

Alex. 272.24-26 οὐ γὰρ μόνον ἀναιρεῖ ἀπόδειξιν ὁ ἀναιρῶν αὐτῆς τὰς ἀρχάς, ἀλλὰ καὶ ὁ λέγων πάντα ἀποδεικτὰ εἶναι ἀναιρεῖ ὁμοίως ἀπόδειξιν.

Syr. 65.35-37 αὐτὸ γὰρ τοῦτο μεγίστης ἐστὶν ἀμαθίας τεκμήριον, τὸ οἴεσθαι πάντα εἶναι ἀποδεικτά· καὶ γὰρ ὁ τοῦτο λέγων ἀπόδειξιν ἀναιρεῖ, ὥσπερ ὁ αὐτόθεν μηθὲν εἶναι λέγων ἀποδεικτόν.

(26) Syr. 68.29-31, cf. Alex. 273.18-19 [Γ 4, 1006 a 11-15]<sup>42</sup>. Syrianus tire d'Alexandre une citation du Περὶ καταφάσεως de Théophraste à propos de l'impossibilité de démontrer le principe de contradiction.

Alex. 273.18-19<sup>43</sup> ώς γὰρ εἶπε <u>Θεόφραστος</u> ἐν τῷ Περὶ καταφάσεως, <u>βίαιος</u> καὶ παρὰ φύσιν ἡ <u>τούτου τοῦ ἀξιώματος</u> ἀπόδειξις.

Syr. 68.29-31<sup>44</sup> ώστε κρατεΐν τὸ τοῦ Θεοφράστου, ὅς ἀγνωμονεστάτους εἶναί φησι καὶ βιαιστάτους τοὺς ἀναγκάζοντας λόγον ὑπέχειν <u>τούτου τοῦ ἀξιώμα-</u> τος.

(27) Syr. 69.10-20, cf. Alex. 284.11-25 [ $\Gamma$  4, 1007 a 8-20]<sup>45</sup>. Un des arguments qu'Aristote oppose aux adversaires du principe de

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Parallèle signalé par Kroll, ad loc.

<sup>42</sup> Parallèle signalé par Kroll, ad loc.

<sup>43</sup> Fr. 85A Fortenbaugh et al.

<sup>44</sup> Fr. 85B Fortenbaugh et al.

<sup>45</sup> Parallèle signalé par Kroll, ad loc.

contradiction est d'ordre dialectique : lorsqu'on leur pose la question "est-il vrai de dire que x est un homme ?", ils répondent que x est homme et non-homme. Une telle réponse est incorrecte, parce qu'une question simple requiert une réponse simple et qu'on ne peut pas énumérer tous les accidents qui appartiennent à x, car ils sont infinis. Dans sa paraphrase de ce texte, Syrianus a sous les yeux le commentaire d'Alexandre.

Αlex. 284.12-25
τό τε γὰρ ζητούμενον προλαμβάνει
[...] ἀλλ' ὅμως ὁ ἐρωτηθεὶς εἰ
Σωκράτης ἄνθρωπός ἐστιν, οὐκ
ἐξαριθμεῖται πάντα καὶ λέγει "καὶ
φιλόσοφος καὶ 'Αθηναῖος καὶ σιμὸς
καὶ προγάστωρ καὶ λευκὸς καὶ
μουσικὸς καὶ Πλάτωνος διδάσκαλος" [...] ἀδύνατον δὲ πάντων
ἐξαρίθμησιν ποιήσασθαι τῶν
ὑπαρχόντων τινί.

Syr. 69.12-20 τότε οὖν ἐροῦμεν πρὸς αὐτόν, φησί, πρῶτον μὲν ὅτι τὰ ζητούμενα προλαμβάνεις [...] ὥσπερ οὖν εἰ ἐρομένου μου εἰ Σωκράτης ἄνθρωπός ἐστι, λέγοις "καὶ ἄνθρωπος καὶ σιμὸς καὶ 'Αθηναῖος" [...] εἰ δὲ τῶν συμβεβηκότων αὐτῷ βούλει ποιήσασθαι τὴν ἀπαρίθμησιν κτλ.

(28) Syr. 69.32-70.15, cf. Alex. 289.37-290.21 [Γ 4, 1007 a 33-34]<sup>46</sup>. Ceux qui nient le principe de contradiction, dit Aristote, finissent par supprimer la substance, en réduisant tous les prédicats à des attributs accidentels. Or, si toute prédication est accidentelle, il n'y aura plus de propositions premières et universelles (εί δὲ πάντα κατὰ συμβεβηχὸς λέγεται, οὐδὲν ἔσται πρῶτον τὸ καθόλου). Alexandre consacre une longue discussion à l'exégèse de cette phrase<sup>47</sup>, qui peut être interprétée de deux manières différentes, selon qu'on lit τὸ καθ' οδ ou bien τὸ καθόλου<sup>48</sup>. En effet, avec τὸ καθ' οδ, l'apodose οὐδὲν ἔσται πρῶτον τὸ καθ' οδ signifie qu'il n'y aura plus un sujet dont on puisse prédiquer les accidents. En revanche, avec τὸ καθόλου, la conséquence d'avoir réduit tous les prédicats à des accidents, sera le fait qu'il n'y aura plus de propositions premières et universelles. De cette longue analyse d'Alexandre, Syrianus ne retient que la seconde interprétation (τὸ καθόλου), celle-là même qu'Alexandre considère comme préférable<sup>49</sup>. En particulier, il reprend

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Parallèle signalé par Kroll, *ad loc* (mais le renvoi à Alex. 288.7 est erroné).

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Alex. 287.24-290.21.

 $<sup>^{48}</sup>$  καθόλου est la leçon des manuscrits, alors que καθ' οδ est une conjecture d'Alex. 288.9-11: δύναται γεγράφθαι οὐδὲν ἔσται πρῶτον τὸ καθ' οδ, τουτέστι τὸ πρῶτον καὶ ὑποκείμενον, καθ' οδ τὰ συμβεβηκότα, ἀναιρεῖται. La conjecture d'Alexandre est acceptée par Ross (cf. la note  $ad\ loc$ ).

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Cf. Alex. 289.37-38.

l'expression πρότασις ἄμεσος, par laquelle Alexandre explique τὸ καθόλου.

Alex. 290.1-10 ούδεμία ἔσται κατηγορία πρώτη τε καὶ καθόλου, τουτέστιν οὐδεμία ἔσται πρότασις ἄμεσος. Τῶν γὰρ προτάσεων τῶν ἐγουσῶν τι τῶν ἐν τη οὐσία τοῦ ὑποκειμένου ὄντων κατηγορούμενον αὐτοῦ πρώτη ἡ άμεσος [...] τῶ μὲν οὖν μηδὲν εἶναι έν τῆ οὐσία κατηγορούμενον ἕπεται τὸ πᾶσαν κατηγορίαν γίνεσθαι κατὰ συμβεβηκός, τῷ δὲ μηδὲν είναι ἄμεσον πρότασιν τὸ ἐπ' **ἄπειρον γίνεσθαι τὰς κατηγορίας**, άλλου πρὸ άλλου λαμβάνεσθαι δυναμένου. Δέδεικται γὰρ <u>ἐν τοῖς</u> Υστέροις ἀναλυτικοῖς ὅτι εἰ μὴ εἴη άμεσος πρότασις, <u>ἐπ</u>' ἄπειρον αί κατηγορίαι προελεύσονται. άλλὰ μήν άδύνατον έν τοῖς κατὰ συμβεβηχὸς κατηγορουμένοις τοῦτο γίνεσθαι.

Syr. 69.32-36, 70.7-13 τοίνυν οὐσίαν ἐχ τῶν κατηγορουμένων άναιροῦσι, καὶ τὴν άμεσον άναιροῦσι πρότασιν, ἣν καθόλου καλεῖ καὶ ἐν τούτοις καὶ ἐν τοῖς ᾿Αποδεικτικοῖς οὐσίαν δὲ καὶ άμεσον πρότασιν άναιροῦντες κατὰ συμβεβηχός τε τὰς κατηγορίας ποιοῦνται, καὶ ταύτας ἐπ' ἄπειρον. 'Αλλ' ἀδύνατον [...] εἰ τοίνυν άντιφάσεως μέν συναληθευούσης άμεσος οὐκ ἔστι πρότασις [...] άμέσου δὲ μὴ οὔσης προτάσεως ἐπ' **ἄπειρον αἱ κατηγορίαι τῶν συμ**βεβηκότων [...] είς ἄπειρον ἀνάγκη μή ἵστασθαι τὰς κατηγορίας τῶν συμβεβηκότων. 'Αλλά μήν τοῦτο άδύνατον.

(29) Syr. 74.37-75.2, cf. Alex. 303.25-28 [Γ 5, 1009 a 22-25]. Lorsqu'il commente la phrase : ἐλήλυθε δὲ τοῖς διαποροῦσιν αὕτη ἡ δόξα ἐκ τῶν αἰσθητῶν, ἡ μὲν τοῦ ἄμα τὰς ἀντιφάσεις καὶ τἀναντία ὑπάρχειν ὀρῶσιν ἐκ ταὐτοῦ γιγνόμενα τἀναντία, Syrianus a sûrement sous les yeux le passage parallèle d'Alexandre.

Αlex. 303.25-28 όρωντες γάρ έκ τοῦ αὐτοῦ γινόμενα τὰ ἐναντία, προειληφότες δὲ καὶ ὅτι ἀδύνατον γίνεσθαί τι ὅλως ἐκ τοῦ μὴ ὄντος [...] ὑπέλαβον ἀμφότερα τὰ ἐναντία τὸ πρᾶγμα εἶναι.

Syr. 74.37-75.3  $\frac{\delta \rho \tilde{\omega} v \epsilon_{S}}{\delta \rho \tilde{\omega} v \epsilon_{S}} \frac{\delta \alpha}{\epsilon \kappa} \frac{\delta \kappa}{\epsilon \kappa}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> De même que nous l'avons noté à propos du Ps. Alexandre (cf. *supra*, Étude I, p. 10, n. 21), le texte de Syrianus peut aussi être amélioré grâce à la comparaison avec le commentaire d'Alexandre (voir aussi Syr. 76.4-6, cité *infra*, p. 96).

Même si l'expression ὁρῶντες ... γιγνόμενα est suggérée par le texte aristotélicien et n'a donc pas de force probante, il est évident que les deux passages sont apparentés par la tournure avec le nominatif (ὁρῶντες γὰρ κτλ.). Syrianus a reproduit la structure et le vocabulaire d'Alexandre<sup>51</sup>.

(30) Syr. 75.7-9, cf. Alex. 304.13-16 [Γ 5, 1009 a 32-36]. Aristote examine la position de ceux qui soutiennent que les contraires sont vrais en même temps. Une telle position, dit-il, n'est pas complètement erronée. En effet, puisque l'être se prend de deux façons : en acte et en puissance, les contraires peuvent être vrais en même temps en puissance, mais non pas en acte. Pour commenter ce passage, Syrianus emprunte à Alexandre la bipartition du non-être en non-être absolu (τὸ μηδαμῆ μηδαμῶς ὄν) et ce qui n'est pas encore (τὸ μήπω ὄν), ainsi que l'identification de ce dernier à l'être en puissance.

Αlex. 304.13-16 τὸ γὰρ ὅν λέγεται διχῶς, ὁμοίως δὲ καὶ τὸ μὴ ὅν τοῦ γὰρ ὅντος τὸ μὲν δυνάμει ἐστί, τὸ δὲ ἐνεργεία, ὁμοίως δὲ καὶ τοῦ μὴ ὅντος τὸ μὲν οὐδαμῆ οὐδαμῶς ἐστιν, τὸ δὲ τῷ μήπω ἐνεργεία εἶναι μὴ ὅν λέγεται.

Syr. 75.7-9 καὶ πάλιν τοῦ μὴ ὄντος διχῶς λεγομένου (μὴ ὂν γὰρ καὶ τὸ μηδαμῆς ὂν καὶ τὸ μήπω ὄν, ὃ εἰς ταὐτὸν ἔρχεται τῷ δυνάμει ὄντι).

(31) Syr. 75.27, cf. Alex. 305.27 [ $\Gamma$  5, 1009 b 7-8]<sup>52</sup>. Syrianus emprunte à Alexandre l'exemple de la branche d'olivier, qui est comestible pour les animaux, mais non pas pour les hommes.

Αlex. 305.26-28
Τοῖς μὲν γὰρ γλυκέα τινὰ δοκεῖ καὶ ἐδώδιμα, τοῖς δὲ πικρὰ καὶ ἄβρωτα, ὧν καὶ ὁ τῆς ἐλαίας ἐστὶ θαλλός, γλυκὺς μὲν τοῖς νεμομένοις ζώοις αὐτόν, ἡμῖν δὲ τοῖς ἀνθρώποις πικρός.

Syr. 75.26-27 καὶ <u>πικρὰ</u> μὲν <u>ἡμῖν</u>, ἄλλοις δὲ <u>ζώοις</u> γλυκέα, ὡς ὁ θαλλὸς τῆς ἐλαίας.

(32) Syr. 76.3-7, cf. Alex. 308.8-10 et 310.18 [ $\Gamma$  5, 1010 a 5]. La doctrine de Protagoras, selon laquelle tout ce qui apparaît, est vrai,

Il est intéressant de remarquer que Syrianus explicite les deux occurrences de τὰ ἐναντία chez Alexandre en les remplaçant par θερμὰ ψυχρά, <ὑγρὰ> ξηρά, σκληρὰ μαλακά la première fois, et par καὶ θερμὴν ... καὶ οὐ θερμήν, καὶ ὑγρὰν καὶ οὐχ ὑγράν la seconde fois. C'est le même modèle que nous avons mis en lumière à propos de Michel d'Éphèse utilisant le commentaire de Syrianus (cf. supra, p. 19-21).

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Parallèle signalé par Kroll, ad loc

naît de la constatation que les réalités sensibles sont tout à fait indéterminées et en proie à un changement perpétuel. Cette opinion, dit Aristote, tout en n'étant pas vraie, n'est cependant pas dépourvue de toute vraisemblance. Pour expliquer pourquoi, selon Aristote, cette opinion n'est pas vraie, Alexandre affirme que l'indétermination et le changement des réalités sensibles ne sont pas illimités, car même dans le monde sensible, il y a quelque chose qui demeure et ne change pas : la forme, alors que la matière est prise dans un flux inexorable. Cette explication d'Alexandre est reprise par Syrianus.

Αlex. 308.8-10, 310.18-19 οὕτε τὰ αἰσθητὰ κατὰ πάντα ἀεὶ ῥεῖ καὶ μεταπίπτει συνεχῶς, ἀλλὰ καὶ ἐν τούτοις τὸ εἶδος μένει τε καὶ ἠρεμεῖ τῆς ὑποκειμένης ὕλης ῥεούσης [...] τὸ γὰρ εἶδος τοῦ Σωκράτους μένει ἔστ' ἄν μὴ ἦ Σωκράτης ἐφθαρμένος.

Syr. 76.4-6 καὶ ἐν αὐτοῖς τοῖς αἰσθητοῖς τὸ μέν τι μεταβάλλει τὸ δὲ μένει μεταβάλλει μὲν γὰρ <ἡ> ποσότης καὶ τἆλλα πάθη, μένει δὲ τὸ εἶδος τὸ (an τοῦ ?) Σωκράτους ἐκ γενετῆς ἄχρι θανάτου.

(33) Syr. 77.10-15, cf. Alex. 316.13-14 et 17-18 [Γ 5, 1010 b 30-1011 a 2]. Dans sa réfutation du relativisme de Protagoras, Aristote affirme que s'il n'y avait que les réalités sensibles, comme le veut Protagoras, rien n'existerait dans le cas où les êtres animés n'existeraient pas, puisqu'il n'y aurait pas de sensation, ce qui est absurde. L'exégèse de ce passage par Syrianus s'inspire d'Alexandre, comme le montrent les reprises du vocabulaire, qui ne sauraient s'expliquer sur la base du texte aristotélicien.

Alex. 316.13-14 et 17-18 ἔλεγεν (scil. Protagoras) ἐν σχέσει τῆς αἰσθήσεως ποιᾶ πρὸς τὰ ἐκτὸς ἀπογεννᾶσθαι τὰ αἰσθητά [...] δῆλον ὡς ἂν μὴ αἴσθησις ἧ, οὐδὲ τῶν αἰσθητῶν τι ἔσται. Οὐκ ἔσται δὲ αἴσθησις μὴ ὄντων ζώων.

Syr. 77.11-12
[...] συναπογεννῶσι τὰ αἰσθητὰ ταῖς αἰσθήσεσιν. 'Αναιρουμένων οὖν ζώων καὶ αἰσθήσεων οὐδὲ τὰ

αίσθητὰ ἔσται.

(34) Syr. 77.17, cf. Alex. 317.9 [Γ 6, 1011 a 5-6]. L'expression aristotélicienne : τὸν περὶ ἕκαστα κρινοῦντα ὀρθῶς est glosée par Alexandre et par Syrianus par l'adjectif φρόνιμος : καὶ τίς ὁ φρόνιμος (Alex.), τὸν φρόνιμον (Syr.).

Les parallèles qu'on vient d'énumérer concernent le contenu du commentaire et témoignent d'une présence constante, bien que discrète, d'Alexandre chez Syrianus. Cette présence se montre aussi dans la division du texte de la *Métaphysique*. Si l'on compare les deux commentaires sur le livre B, on aboutit aux résultats suivants : le texte de ce livre est divisé en 58 lemmes par Alexandre, en 77 lemmes par Syrianus ; 42 lemmes sont communs aux deux commentateurs, 16 lemmes d'Alexandre ne sont pas repris par Syrianus, qui en ajoute 35 nouveaux. La structure de base est donc demeurée identique, mais, chez Syrianus, on remarque une parcellisation du texte plus accentuée, en ce sens que son commentaire est divisé en lemmes plus nombreux et plus brefs que celui d'Alexandre<sup>53</sup>.

On peut finalement attribuer à l'influence d'Alexandre une locution que Syrianus emploie assez souvent pour introduire l'exégèse littérale. Il s'agit de la formule τὸ λεγόμενον τοιοῦτόν ἐστιν (avec ses variantes), dont nous avons parlé à propos de Michel d'Éphèse, qui, lui aussi, l'a empruntée à Alexandre<sup>54</sup>. Caractérisée par l'adjectif τοιοῦτος, elle ouvre, le plus souvent, le commentaire d'un lemme. Voici une liste d'exemples :

Alexandre, In Met.: p. 118.4 ἔστι δὲ δ λέγει τοιοῦτον; p. 119.14  $^\circ$ Ο δὲ λέγει τοιοῦτον ἐστιν; p. 128.12  $^\circ$ Ο λόγος τοιοῦτος; p. 153.14-15 τὸ δ $^\circ$  οὖν λεγόμενον [...] τοιοῦτόν ἐστιν; p. 163.16, 274.36 Τὸ λεγόμενον τοιοῦτόν ἐστιν; p. 178.5, 297.28, 332.3, 342.37  $^\circ$ Ο λέγει τοιοῦτόν ἐστιν; p. 188.18-19 ἔστι δὲ δ λέγει τοιοῦτον; p. 192.12 καὶ εἴη ἄν τὸ λεγόμενον τοιοῦτον; p. 198.33  $^\circ$ Ο ἀπορεῖ τοιοῦτόν ἐστιν; p. 203.3  $^\circ$ Η ἐπιχείρησις δυνάμει τοιαύτη ἐστίν; p. 203.14, 329.7, 330.19  $^\circ$ Η ἐπιχείρησις τοιαύτη; p. 206.33 τοιοῦτον δὲ ἢν καὶ τὸ λεγόμενον; p. 213.26-28  $^\circ$ Η ἐπιχείρησις [...] ἔστι δὲ δυνάμει τοιαύτη; p. 222.8-9 καὶ εἴη ἄν τὸ λεγόμενον τοιοῦτον; p. 270.17, 297.11-12 ἕστι δὲ τὸ λεγόμενον τοιοῦτον; p. 276.9-10  $^\circ$ ο νοῦς τῆς ἐπιχειρήσεως τοιοῦτος; p. 315.29, 331.18-19  $^\circ$ Ο δὲ λέγει, τοιοῦτόν ἐστιν; p. 333.19  $^\circ$ Ο νοῦς τοῦ λεγομένου τοιοῦτος; p. 339.3 Τὸ λεγόμενον ἀσαφῶς μὲν εἴρηται, εἴη δ $^\circ$  ἄν τοιοῦτον.

Syrianus: p. 2.6  $^{\circ}$ Ο μὲν ζητεῖ τοιοῦτόν ἐστιν; p. 4.3  $^{\circ}$  δὲ λέγει, τοιοῦτόν ἐστι; p. 13.18  $^{\circ}$ ο συλλογισμὸς δυνάμει τοιοῦτός ἐστιν; p. 13.30  $^{\circ}$ Ο συλλογισμὸς τοιοῦτος; p. 21.26  $^{\circ}$ ο λόγος τοιοῦτος; p. 21.30-31  $^{\circ}$ η δὲ δεῖξις τοιαὑτη; p. 22.3-4 τὸ δὲ ώστε καὶ τὰ συμβεβηκότα... ἐκτο ὑτων μία τοιοῦτόν ἐστιν; p. 38.22  $^{\circ}$ ο λόγος οὖν τοιοῦτος; p. 40.18

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Pour le livre Γ, la situation est particulière, car le commentaire de Syrianus ne présente pas de lemmes, sauf 1003 a 21 (début du livre), et 1003 b 22. Cela est probablement dû au fait que Syrianus n'a pas commenté ce livre de manière analytique, car, comme il le dit lui-même (p. 54.12-13), l'exégèse d'Alexandre était parfaitement exhaustive (cf. supra, p. 72-73).

<sup>54</sup> Cf. supra, Étude I, p. 59. Des occurrences de cette formule se trouvent aussi chez d'autres commentateurs, mais elles sont loin d'être aussi fréquentes que chez Syrianus et, surtout, Michel d'Éphèse. Cf. par ex. Philopon, In Anal. Priora, p. 84.14, 212.27 Wallies et In Anal. Post., p. 92.4, 93.6 Wallies: "Ο λέγει τοιοῦτόν ἐστιν.

πᾶσα οὖν ἡ ἀκολουθία τοῦ λόγου τοιαύτη; p. 50.26 Τὸ ἐπιχείρημα τοιοῦτον; p. 52.16 ἡ δὲ κατασκευὴ τοῦ λόγου τοιαύτη; p. 115.5, 127.29 Τὸ μὲν λεγόμενον τοιοῦτόν ἐστιν; p. 133.31 τὸ δὲ τέλειον τοῦ λόγου τοιοῦτόν ἐστιν; p. 141.7 Ὁ μὲν οὖν πᾶς λόγος τοιοῦτος; p. 144.4 Ὁ ἀπορεῖ τοιοῦτόν ἐστιν; p. 153.28 Ἅ μὲν ἐν τούτοις ἀπορεῖ, τοιαῦτά ἐστιν.

En conclusion, le commentaire d'Alexandre a aidé Syrianus à comprendre la structure et la signification littérale de la *Métaphysique*. C'est aussi grâce à la compétence et à l'intelligence exégétique hors pair d'Alexandre que Syrianus a pu écrire son propre commentaire, si différent de celui de son devancier dans son but et dans son inspiration philosophique. Nous avons là un exemple éloquent de la continuité et, en même temps, de l'innovation que les commentaires néoplatoniciens représentent dans le développement de l'exégèse ancienne d'Aristote.

## ALEXANDRE D'APHRODISE ET SYRIANUS COMME SOURCES DU COMMENTAIRE D'ASCLÉPIUS

## 1. Le commentaire d'Asclépius

Avant d'examiner les rapports Alexandre-Asclépius et Syrianus-Asclépius, je voudrais décrire les caractères essentiels du commentaire d'Asclépius. Comme on le sait, ce commentaire est la rédaction  $\dot{\alpha}\pi\dot{\delta}$   $\dot{\phi}\omega\nu\eta\zeta$  d'un cours d'Ammonius. Les éléments qui permettent de l'affirmer sont les suivants :

(a) Les titres des manuscrits. Les livres A,  $\alpha,\ B$  et  $\Gamma$  portent les titres :

Σχόλια εἰς τὸ μεῖζον α τῆς Μετὰ τὰ φυσικὰ 'Αριστοτέλους γενόμενα ὑπὸ 'Ασκληπιοῦ ἀπὸ φωνῆς 'Αμμωνίου τοῦ 'Ερμείου (p. 1.1-3); Σχόλια τοῦ αὐτοῦ 'Ασκληπιοῦ ἀπὸ φωνῆς 'Αμμωνίου τοῦ 'Ερμείου εἰς τὸ ἔλαττον ἄλφα (p. 113.1-2); Σχόλια εἰς τὸ Β τῆς Μετὰ τὰ φυσικὰ 'Αριστοτέλους γενόμενα ὑπὸ 'Ασκληπιοῦ ἀπὸ φωνῆς 'Αμμωνίου τοῦ 'Ερμείου (p. 137.1-3); Σχόλια εἰς τὸ Γ τῆς Μετὰ τὰ φυσικὰ 'Αριστοτέλους γενόμενα ὑπὸ 'Ασκληπιοῦ ἀπὸ φωνῆς 'Αμμωνίου τοῦ 'Ερμείου (p. 222.1-3)¹.

- (b) Le témoignage du rédacteur lui-même, qui se réfère explicitement à Ammonius comme à son maître, auteur des propos qu'il est en train de rapporter :
- p. 43.36-37 ώς φησιν ὁ ἡμέτερος φιλόσοφος 'Αμμώνιος ; p. 64.38-39 ὁ δὲ ἡμέτερος φιλόσοφος 'Αμμώνιος συμβολικῶς, φησί, πάντα ταῦτα οἱ Πυθαγόρειοι ἔλεγον ; p. 92.29 ὁ δὲ ἡρως² 'Αμμώνιος ὁ

 $<sup>^{1}</sup>$  On remarquera que les livres Δ, E et Z ne portent aucune attribution : Εἰς τὸ Δ τῆς Μετὰ τὰ φυσικὰ πραγματείας 'Αριστοτέλους (p. 302.1-2) ; Σχόλια εἰς τὸ Ε τῆς Μετὰ τὰ φυσικὰ 'Αριστοτέλους (p. 358.1) ; Σχόλια εἰς τὸ Z τῆς Μετὰ τὰ φυσικὰ 'Αριστοτέλους πραγματείας (p. 375.1-2). Cela ne signifie évidemment pas qu'il y ait des doutes sur l'authenticité de ces livres. Cf. infra, p. 108, n. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cette épithète est singulière, car elle ne se trouve, dans cet emploi, chez aucun des commentateurs néoplatoniciens. Il se peut qu'Asclépius l'ait utilisée pour éviter le terme δαιμόνιος qui pouvait éveiller des soupçons parmi les Chrétiens (ce terme est en effet complètement absent dans son commentaire). La même crainte peut expliquer la présence du terme ἄγγελος (cf. Ascl. 57.8, 226.3, 267.21, 308.30, 353.11), qui remplace probablement le δαίμων des Païens (cf.

Πρόκλου μὲν γεγονὼς ἀκροατὴς ἐμοῦ δὲ ᾿Ασκληπιοῦ διδάσκαλος ἔλεγεν...; p. 121.5 ὁ δὲ ἡμέτερος φιλόσοφος ᾿Αμμώνιός φησιν...; p. 142.36-37 καὶ οὐδὲν οὕτως ἐθαύμαζε τῶν εἰρημένων ἐν τῷ Εἰσαγωγῷ Πορφυρίου ὁ Πρόκλος ὡς τοῦτο, ὡς φησιν ὁ ἡμέτερος φιλόσοφος ᾿Αμμώνιος; p. 265.25-26 ὁ μέντοι γε ἡμέτερος φιλόσοφος ᾿Αμμώνιός φησιν ὅτι οὐ καλῶς λέγει ὁ ᾿Αλέξανδρος; p. 271.33-34 [...] καθάπερ φασὶν οἱ θεοχόλωτοι Μανιχαῖοι³; Τούτω γὰρ τῷ ὀνόματι προσηγόρευσεν αὐτοὺς ὁ ἡμέτερος φιλόσοφος ᾿Αμμώνιος.

Ces passages montrent clairement que les locutions ὁ ἡμέτερος φιλόσοφος / διδάσκαλος, très fréquentes, désignent toujours Ammonius<sup>4</sup>, et cela non pas comme un auteur qui est cité, mais comme le maître qui a lu et commenté la *Métaphysique* et dont le cours oral a été rédigé par écrit par Asclépius. Cela est aussi prouvé par le récit que fait Asclépius d'un échange de question et réponse entre son condisciple et homonyme, le professeur de médecine Asclépius, et Ammonius:

Prolégomènes à la philosophie de Platon, par L. G. Westerink, J. Trouillard, A.-Ph. Segonds, Paris 1990, p. xxvIII-xxIX). La mention des démons chez Ascl. 317.20-21 (οἶον πῦρ ὕδωρ γῆ ἀὴρ καὶ τὰ ἐκ τούτων συνεστῶτα ζῷά τε καὶ δαίμονες· ὥστε καὶ τοῖς δαίμοσι σῶμα ἀφορίζει ὁ ᾿Αριστοτέλης) est due au texte aristotélicien qui fait ici l'objet de l'exégèse d'Asclépius: Οὐσία λέγεται τά τε ἀπλᾶ σώματα, οἷον γῆ καὶ πῦρ καὶ ὕδωρ καὶ ὅσα τοιαῦτα, καὶ ὅλως σώματα καὶ τὰ ἐκ τούτων συνεστῶτα ζῷά τε καὶ δαιμόνια καὶ τὰ μόρια τούτων (Δ 8, 1017 b 10-13). En revanche, Ascl. 32.3-4 δαίμονες remplace Alex. 35.2 θεοί, à propos du deus ex machina, auquel Aristote fait allusion en A 4, 985 a 18-19 (᾿Αναξαγόρας τε γὰρ μηχανῆ χρῆται τῷ νῷ πρὸς τὴν κοσμοποιίαν).

<sup>3</sup> L'indignation d'Ammonius contre les Manichéens, appelés θεοχόλωτοι, "frappés par la colère divine", est dictée par la thèse manichéenne selon laquelle il existe un principe du Mal, qui est de même rang que le principe du Bien (p. 271.34-36: ἡνίκα γὰρ λέγομεν πρὸς αὐτοὺς ὅτι ἐχθρὸν παρέχετε τῷ θεῷ καὶ ἄσπονδον καὶ αἰώνιον <...> σπουδαῖος ἄνθρωπος οὐκ ἔχει ἐχθρόν, φασὶν ὅτι πόθεν οὖν τὰ κακά;). Cf. aussi p. 285.19 καθάπερ φασὶν οἱ ἄθεοι Μανιχαῖοι, et p. 292.26-29 καθάπερ, ὁ μέγας ἡμῶν φιλόσοφός φησιν, οἱ ἀτυχεῖς Μανιχαῖοι, ἐπειδὴ ἡπόρουν πόθεν τὰ κακά, μὴ ἰσχύσαντες ἐπιλύσασθαι ταύτην τὴν ἀπορίαν εἰρήκασιν ὅτι ἔστιν ἀρχὴ τῶν κακῶν, ὥσπερ καὶ τῶν ἀγαθῶν. Sur la polémique antimanichéenne des néoplatoniciens, cf. Simplicius, Commentaire sur le Manuel d'Épictète, Introduction & édition critique du texte grec par I. Hadot, Leiden-New York-Köln 1996, ch. V « La réfutation du manichéisme», p. 114-144.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A la page 5.6, l'incise ὡς φησιν ὁ φιλόσοφος se réfère évidemment à Ammonius, et non pas à un philosophe inconnu, comme le pense Hayduck, dans la note ad loc Cf. aussi p. 105.30-31 : οὐδὲν δὲ ἦττον καὶ πρὸς τοῦτο ἐνίσταται ὁ φιλόσοφος (= Ammonius) πρὸς αὐτὸν (= Aristote) λέγων. On remarquera aussi que les locutions ὁ φιλόσοφος / ὁ ἡμέτερος φιλόσοφος signifient « le professeur de philosophie / notre professeur de philosophie » : cf. H. D. Saffrey, L. G. Westerink, Proclus, Théologie Platonicienne, I, Paris 1968, p. xxxvii, n. 1 et p. 5, n. 1.

'Ηπόρησε δὲ 'Ασκληπιὸς ὁ τῆς ἰατρικῆς τέχνης διδάσκαλος ὁ σὺν ἡμῖν ἐνδιατρίψας τοῖς μαθήμασιν [...] ὁ δὲ ἡμέτερος φιλόσοφός φησι πρὸς αὐτόν κτλ. $^5$ 

Asclépius rapporte donc une scène qui s'est déroulée en sa présence pendant qu'Ammonius expliquait le texte de la *Métaphysique* à ses élèves, parmi lesquels se trouvait le médecin Asclépius.

- (c) Le caractère ἀπὸ φωνῆς du commentaire d'Asclépius est aussi prouvé par l'emploi fréquent du verbe φησίν en incise, qui signale que celui qui écrit rapporte les discours de quelqu'un d'autre. Un exemple suffit : dans la discussion d'une des apories du livre B (ch. 4, 1000 a 5-7), après avoir paraphrasé le texte, Asclépius introduit la réponse à Aristote de la manière suivante : καὶ οὕτως μὲν προφέρει τὴν ἀπορίαν ὁ ᾿Αριστοτέλης γυμνάζων ἡμᾶς · ἡμεῖς δέ φαμεν κτλ.6 Dans la suite, ce φαμέν se transforme en un φησιν souvent répété<sup>7</sup>.
- (d) Un indice manifeste du caractère ἀπὸ φωνῆς du commentaire d'Asclépius est constitué par les renvois au cours de la veille :
- p. 3.21 ἐκ τῶν τῆ προτεραία ἡηθέντων; p. 362.32 ὡς καὶ τῆ προτεραία εἴρηται; p. 423.3 Εἰρήκαμεν καὶ τῆ προτεραία; p. 433.18-19 ὡς εἴρηται τῆ προτεραία.
- (e) Certaines irrégularités dans la structure et le déroulement du commentaire sont probablement dues à la rédaction ἀπὸ φωνῆς:
- Le commentaire sur le livre A présente deux proèmes<sup>8</sup>, dont le second est plus développé que le premier. Dans le premier (p. 1.6-2.3), Asclépius traite du σκοπός de la *Métaphysique*, de sa place dans l'ordre de lecture des ouvrages d'Aristote, et de la raison de son

Ascl. 194.17.22.23.25.28.30.38. Cf. aussi p. 209.31, où le passage de la troisième personne du singulier à la première personne du pluriel est particulièrement frappant : καὶ οὕτως μὲν ἀπορεῖ, ἡησίν, ὁ ᾿Αριστοτέλης ἡαμὲν δὲ ἡμεῖς πρὸς αὐτὸν κτλ. Cf. aussi p. 251.38, 340.36, 344.14, 371.28, 379.4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ascl. 143.31 ss. Un récit tout à fait analogue (et célèbre) se lit chez Hermias, In Phaedr., p. 92.6-8: 'Ηπόρησεν ὁ ἐταῖρος Πρόκλος πῶς, εἰ ἐκ διαιρέσεως λαμβάνονται αἰ μανίαι, δυνατὸν ἄλλην εἶναι παρὰ ταύτας. Πρὸς ὁ εἶπεν ὁ φιλόσοφος (= Syrianus) ὅτι κτλ. (cf. H. D. Saffrey, L. G. Westerink, Proclus, Théologie Platonicienne, I, cit., p. xv, n. 2). — Sur Asclépius le médecin, cf. Dictionnaire des Philosophes Antiques, sous la direction de R. Goulet, t. I, Paris 1989, n° 457, p. 633 (H. D. Saffrey).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ascl. 194.12-13.

<sup>8</sup> La présence de deux proèmes s'explique par le fait qu'Ammonius est revenu sur ce qu'il avait dit la veille (cf. infra, p. 102, n. 16). — Sur les "Dubletten" dans les rédactions ἀπὸ φωνῆς voir le compte rendu des CAG par K. Praechter, Byzantinische Zeitschrift, 18 (1909), p. 516-538 [repris dans K. Praechter, Kleine Schriften, hrsg. von H. Dörrie, Hildesheim-New York 1973, p. 282-304], en part. p. 525 [291]. Cf. aussi infra, p. 170, n. 131.

titre<sup>9</sup>. Dans le second (p. 2.4-5.32), il reprend la question du σκοπός<sup>10</sup> et du titre<sup>11</sup>, ajoute les questions de l'utilité (τὸ χρήσιμον)<sup>12</sup>, de la composition (ὁ τρόπος τῆς συντάξεως)<sup>13</sup>, des rapports existant entre les livres A et  $\alpha^{14}$ , et, finalement, de la manière dont Aristote est parvenu à la notion de philosophie première<sup>15</sup>. Pour ce qui concerne l'ordre de lecture, il renvoie au cours de la veille<sup>16</sup>. La répétition du proème est aussi mise en évidence par le fait que les deux proèmes présentent le même *incipit*:

# Ascl. 1.6-7

Δεῖ ἡμᾶς ἀρχομένους τῆς παρούσης πραγματείας εἰπεῖν τὸν σκοπόν, τὴν τάξιν, τὴν αἰτίαν τῆς ἐπιγραφῆς.

## Ascl. 2.5-9

Δεῖ ἡμᾶς ἀρχομένους τῆς παρούσης πραγματείας εἰπεῖν τὸν σκοπόν, τὸ χρήσιμον, τὴν τάξιν, τὴν αἰτίαν τῶν ἐπιγραφῶν [...] καὶ περὶ τοῦ μεγάλου ἄλφα καὶ τοῦ μικροῦ ἄλφα, καὶ πόθεν ὥρμησεν εἰς ἔννοιαν τῆς πρώτης φιλοσοφίας 'Αριστοτέλης.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Sur les points que les commentateurs néoplatoniciens traitent dans les proèmes de leurs commentaires à Aristote, cf. I. Hadot, *Simplicius, Commentaire sur les Catégories*, fasc. I, Leiden-New York-København-Köln 1990, p. 21 ss. Une discussion très complète de la question est présentée par J. Mansfeld, *Prolegomena. Questions to be Settled Before the Study of an Author, or a Text*, Leiden-New York-Köln 1994.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Ascl. 2.9-20.

<sup>11</sup> Ascl. 3.27-4.3.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Ascl. 2.20-3.20.

<sup>13</sup> Ascl. 4.4-16 (= Eudème de Rhodes, fr. 3 Wehrli). Asclépius explique ici la raison pour laquelle certains passages de la *Métaphysique* se retrouvent tels quels en d'autres ouvrages d'Aristote : Aristote aurait envoyé la *Métaphysique* à Eudème de Rhodes, qui aurait jugé l'ouvrage trop étendu pour être publié. La mort d'Eudème ayant entraîné la perte de certaines parties, ses successeurs les auraient remplacées par des extraits tirés d'autres ouvrages d'Aristote. Asclépius veut parler de ces parties de la *Métaphysique* qui reproduisent plus ou moins à la lettre d'autres textes aristotéliciens : Δ 2 = *Phys.* II 3, 194 b 23-195 b 21 ; K 8-14, qui contient une série d'extraits tirés d'autres ouvrages d'Aristote (μετήγαγον ἐχ τῶν ἄλλων αὐτοῦ πραγματειῶν τὰ λείποντα, p. 4.14-15), il ne semble pas faire allusion aux passages "doubles" des livres A et M, à savoir A 9, 990 b 2-991 b 9 = M 4-5, 1078 b 34-1079 b 3, 1079 b 12-1080 a 8. Ce témoignage d'Asclépius, ainsi que celui qui est cité à la note suivante, ne sont pas considérés comme dignes de foi par F. Wehrli, *Eudemos von Rhodos*, Basel 1955 (Die Schule des Aristoteles, Heft VIII), p. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Ascl. 4.17-35 (= Eudème de Rhodes, fr. 4 Wehrli). D'après certains exégètes, dit Asclépius, le livre A ne serait pas d'Aristote, mais de Pasiclès, fils de Boéthos, frère d'Eudème de Rhodes. Sur ce passage d'Asclépius, cf. G. Vuillemin-Diem, « Anmerkungen zum Pasikles-Bericht » (cité supra, Étude I, p. 53, n. 102), p. 174-189

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Ascl. 4.36-5.32.

 $<sup>^{16}</sup>$  Ascl. 3.21 : Ἡ δὲ τάξις προφανής ἐχ τῶν τῆ προτεραία ἡηθέντων (renvoi à p. 1.19-22).

- Le commentaire sur le livre Z contient deux passages "mal placés", en ce sens que leur présence gêne la structure normale du commentaire. Dans les deux cas, il s'agit de passages polémiques à l'égard d'Aristote, car ils répondent aux arguments anti-platoniciens développés par Aristote dans les chapitres 13 et 14:
- (i) Ascl. 433.9-436.6 : Réponse de Syrianus aux dix arguments du chapitre 13, par lesquels Aristote démontre que les universaux ne sont pas des substances<sup>17</sup>. Ce témoignage est placé à la fin de l'exégèse de ce chapitre, au cours de laquelle les dix arguments ont été exposés d'abord dans la θεωρία (p. 428.20-429.36) et ensuite dans la λέξις (p. 430.15-433.8). Cela signifie que, une fois achevée la lecture du chapitre 13, Ammonius est revenu en arrière, au début du chapitre, pour rapporter les réponses de Syrianus aux dix arguments. Ce passage ne fait donc partie, à proprement parler, ni de la θεωρία ni de la λέξις.
- (ii) Ascl. 438.18-440.21: Réponse aux quatre arguments du chapitre 14, par lesquels Aristote démontre que les Idées ne sont pas des substances. Le chapitre 14 fait l'objet d'une θεωρία (p. 436.7-23) 18 et de la λέξις qui lui correspond (p. 436.24-438.17). C'est à la fin de la λέξις qu'Ammonius revient en arrière, au début du chapitre, pour répondre aux quatre arguments aristotéliciens. Mais, à la différence du témoignage de Syrianus, qui s'articulait selon le même schéma en dix arguments exposé dans la θεωρία et dans la λέξις, les quatre arguments discutés dans ce second passage ne sont pas mentionnés dans ce qui précède. Autrement dit, ce passage propose une lecture du chapitre 14 qui est tout à fait parallèle et indépendante par rapport à la lecture proposée par Asclépius dans la θεωρία et dans la λέξις. Il est difficile de dire si ce passage faisait partie du même cours d'Ammonius ou s'il provient d'un autre cours. Toujours est-il qu'il occupe une place erronée, qui trahit une rédaction en quelque sorte imparfaite<sup>19</sup>.

Du point de vue structural, le caractère le plus marquant du commentaire d'Asclépius est sa division en θεωρία et λέξις $^{20}$ . La

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Sur ce passage, cf. *infra*, p. 173-175.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Elle s'arrête à 1039 b 2, au lieu d'arriver jusqu'à 1039 b 16, où s'arrête la λέξις correspondante.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Haydûck, note à p. 438.18, avait déjà remarqué que les deux passages sont analogues.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Alors que le terme θεωρία est employé par Asclépius lui-même, le terme λέξις n'apparaît jamais. Nous l'utilisons ici pour indiquer la section du commentaire consacrée à l'exégèse littérale. A la p. 317.36 (Δ 7) on trouve le terme ῥητόν, qui

θεωρία analyse une péricope du texte d'Aristote, dont elle présente les thèmes et les problèmes principaux, sans entrer dans les détails de l'exégèse littérale. A celle-ci, en effet, est consacrée la  $\lambda$ έξις, dans laquelle la portion de texte examinée dans la θεωρία est divisée en lemmes plus ou moins brefs.

Cette structure du commentaire d'Asclépius, très facile à reconnaître du fait que la même portion de texte est, pour ainsi dire, commentée deux fois (la première fois dans la  $\theta \epsilon \omega \rho (\alpha)$ , la seconde fois dans la  $\lambda \epsilon \xi_{\rm IC})^{21}$ , est aussi soulignée par les nombreux renvois à la  $\theta \epsilon \omega \rho (\alpha)$ , qui se lisent dans la  $\lambda \epsilon \xi_{\rm IC}^{22}$ .

Outre les formules de renvoi à la  $\theta \epsilon \omega \rho l \alpha$ , le commentaire d'Asclépius présente un certain nombre de locutions caractéristiques :

(a) Les expressions du type λέγομεν (φαμέν) ὅτι τῷ ὅντι (nous disons que, en réalité...), qui introduisent, en général, la réponse aux arguments anti-platoniciens d'Aristote<sup>23</sup>.

désigne la portion de texte commentée dans l'exégèse littérale: τὴν δὲ λεπτουργίαν τὴν περὶ τούτων ἐν τῷ ῥητῷ λέξομεν (le terme ῥητόν est courant: cf. par ex. Ammonius, In De int., p. 1.13, 22.4, 56.14, 86.28 Busse; In Anal. Priora, p. 16.23 Wallies; Philopon, In Anal. Priora, p. 30.25, 42.35-36 Wallies; In De anima, p. 49.18 Hayduck; In Anal. Post., p. 47.24 Wallies). Le commentaire d'Asclépius sur l'Introduction arithmétique de Nicomaque (cité infra, p. 106, n. 32) présente la même structure, mais, à la différence du commentaire sur la Métaphysique, les renvois à la λέξις sont nombreux (cf. infra, p. 106, n. 32). — Sur la division en θεωρία et λέξις, cf. A. J. Festugière, « Modes de composition des Commentaires de Proclus », Museum Helveticum, 20 (1963), p. 77-100, repris dans Études de philosophie grecque, Paris 1971, p. 551-574; A.-Ph. Segonds, Introduction à Proclus, Sur le premier Alcidiade de Platon, I, Paris 1985, p. XLIV-XLVII, LXXI-LXXIV. A la différence de ce qu'on observe dans les commentaires d'Olympiodore, la θεωρία et la λέξις ne sont pas réunies en πράξεις (leçons) chez Asclépius.

<sup>21</sup> Sur ce phènomène, voir les remarques de A.-Ph. Segonds, op. cit. (cf. note précédente), p. lxxiii. — Chez Asclépius, le début de la λέξις est signalé, le plus souvent, par la répétition du lemme qui est placé à la tête de la θεωρία. Mais ce critère ne doit pas être interprété de façon stricte, car le lemme de la λέξις peut manquer. Par exemple, p. 98.17, la formule τοῦτο οὖν φησιν ὁ ᾿Αριστοτέλης ὅτι κτλ. introduit l'exégèse littérale, sans que le lemme soit répété. Même phénomène p. 108.3-4 (ὂ οὖν λέγει ὁ ᾿Αριστοτέλης τοῦτό ἐστι) ; p. 109.28-29 (τοῦτο οὖν ἐστιν ὅπερ λέγει ὁ ᾿Αριστοτέλης) ; p. 111.4 (τοῦτο οὖν ἐστι ὃ λέγει).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Cf. *infra*, Appendice IV, p. 213-214.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Cf. p. 76.10-11 καὶ οὕτως μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης. Ἡμεῖς τοίνυν φαμὲν πρὸς ταῦτα ὅτι τῷ ὅντι...; p. 84.19-20 φαμὲν οὖν ὅτι τῷ ὅντι...; p. 84.28 φαμὲν τοίνυν πρὸς ταῦτα ὅτι τῷ μὲν ὄντι...; p. 85.26 φαμὲν οὖν πρὸς τοῦτο πάλιν ὅτι τῷ ὄντι...; p. 87.25-26 φαμὲν οὖν ἡμεῖς πρὸς ταῦτα ὅτι τῷ ὄντι...; p. 89.17-18 φαμὲν οὖν πρὸς ταῦτα ὅτι ἡ μὲν ψυχὴ τῷ ὄντι...; p. 90.6-7 καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης· φαμὲν δὲ πρὸς τοῦτο ὅτι τῷ ὄντι...; p. 176.25 λέγομεν δὲ ἡμεῖς ὅτι τῷ ὄντι...; p. 191.7 φαμὲν δὲ ἡμεῖς ὅτι τῷ ὄντι...; p. 194.12-13 καὶ οὕτως μὲν προφέρει τὴν ἀπορίαν ὁ ᾿Αριστοτέλης γυμνάζων ἡμᾶς· ἡμεῖς δέ φαμεν ὅτι τῷ ὄντι...; p. 209.31-32 καὶ οὕτως μὲν ἀπορεῖ, φησίν, ὁ ᾿Αριστοτέλης· φαμὲν δὲ ἡμεῖς πρὸς αὐτὸν ὅτι τῷ ὄντι...; p. 217.38-218.2 καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης· ὁ δὲ ἡμέτερος φιλόσοφός <φησι>

- (b) Les formules Φησὶν ὅτι et Ὁ λέγει τοῦτό (τοιοῦτό) ἐστι, qui introduisent souvent l'exégèse littérale d'une lemme $^{24}$ .
  - (c) L'adverbe Ἐντεῦθεν, qui ouvre soit la θεωρία soit la λέξις<sup>25</sup>.
- (d) L'emploi presque systématique du verbe ὑπάρχειν dans le sens de εἶναι $^{26}$ .
- (e) La double particule déclarative ὡς ὅτι, spécialement dans les locutions δῆλον ὡς ὅτι et φανερὸν ὡς ὅτι²<sup>7</sup>.

πρὸς αὐτὸν ὅτι τὰ καθόλου τὰ ἐν τῆ φαντασία τῷ ὅντι οὐχ ὑπάρχουσιν οὐσίαι ; p. 433.21 λέγομεν οὖν ὅτι τῷ ὄντι...

<sup>°</sup>O λέγει τοῦτό (τοιοῦτόν) ἐστι : cf. p. 8.27, 15.12, 86.10, 102.21 (= Alex. 119.14), 110.31, 130.2, 133.11 (= Alex. 165.7), 134.31, 135.30, 138.12, 145.11, 160.30, 164.24, 171.15, 227.27, 238.31, 244.26, 254.10, 255.39, 260.16, 266.9, 268.5, 271.11, 283.2, 286.36, 289.2, 311.4, 322.27, 325.32, 327.6.25, 333.30, 337.4, 354.15, 410.19. Cette formule provient d'Alexandre d'Aphrodise (cf. supra, Étude II, p. 97).

<sup>25</sup> Nous ne citons que les exemples dans lesquels Έντεῦθεν occupe la première place au début de la phrase : p. 6.19, 13.3, 30.2, 34.3, 37.30, 49.14, 69.17, 71.26, 103.3, 109.17, 111.29, 117.8.34, 119.30, 120.26, 126.26, 140.11.29, 141.21, 142.2, 147.2, 148.23, 152.11, 153.8, 154.9, 159.3, 162.5, 170.19, 180.21, 182.27, 183.8, 184.5, 200.27, 204.19, 230.4, 258.19, 274.35, 280.6, 284.10, 285.33, 297.24, 312.22, 321.23.32, 323.17, 330.35, 334.4, 335.20, 338.14, 343.17, 349.2.27, 350.15.34, 351.13, 355.8.25, 356.2, 357.11, 360.13, 362.30, 370.24, 372.35, 373.22.28, 379.17, 384.5.23, 388.5, 391.37, 393.34, 394.22, 402.32, 405.29, 406.21, 411.26, 412.2.10, 413.30, 420.31, 421.22, 426.3, 430.24.29, 431.14, 432.29, 445.31, 451.17.

<sup>26</sup> Parmi les très nombreux exemples, nous ne citons que les plus évidents : p. 293.19-20 ὁ γὰρ Αἰθίοψ κατὰ μὲν τους ὀδόντας λευκὸς ὑπάρχει, κατὰ δὲ τὸ ἄλλο μέρος τοῦ σώματος μέλας <u>ἐστίν</u> ; p. 137.12 πεπερασμέναι ὑπάρχουσιν αἱ ἀρχαί ; p. 218.1-2 τὰ καθόλου τὰ ἐν τῆ φαντασία τῷ ὄντι οὐχ ὑπάρχουσιν οὐσίαι ; p. 160.15-16 εί πάντα <u>ὑπάρχουσιν</u> ἀποδεικτικά, οὐδὲν <u>ἔσται</u> ἀποδεικτικόν ; p. 165.28-29 κυρίως γὰρ οὐσίαι αἱ νοηταὶ μόναι ὑπάρχουσι ; p. 193.20 ἀναγκαῖον ὑπῆρχε τοσαῦτα εἶναι γράμματα ὅσα καὶ στοιχεῖα ; p. 199.21 τοῦτο δὲ ἀδύνατον ὑπάρχει ; p. 202.35-36 τὸ ον καὶ τὸ εν οὐσίαι τῶν ὄντων <u>ὑπάργουσι</u> (ce passage est tiré d'Alex. 223.9-10 : τὸ ὂν καὶ εν οὐσίαι τῶν ὄντων εἰσί ; malgré la littéralité de ses extraits d'Alexandre, Asclépius remplace le εἰσί d'Alexandre par ὑπάρχουσι. Même phénomène : Ascl. 6.17 ὑπάρχει = Alex. 2.2 ἐστι ; Ascl. 45.21 ὑπάρχουσι = Alex. 49.22 ἐστί ; Ascl. 46.3 ὑπάργουσιν = Alex. 50.15 εἰσιν ; Ascl. 51.21 ὑπάργων = Alex. 58.21 ἄν ; Ascl. 53.12 ύπάρχει = Alex. 60.26 ἢν ; Ascl. 81.14 ὑπάρχουσιν = Alex. 88.13 εἰσι ; Ascl. 96.24 ύπάρχουσιν = Alex. 110.5 είναι ; Ascl. 97.15 ύπάρχουσιν = Alex. 111.12 είσιν ; Ascl. 202.36 ὑπάρχουσι = Alex. 223.10 εἰσί) ; p. 270.35-271.1 εἰ ἡ κατάφασις ἀληθής <u>ύπάρχει,</u> πάντως καὶ ἡ ἀπόφασις ψευδής <u>ἐστι</u>; p. 271.8-9 ἡνίκα ἡ κατάφασίς <u>ἐστιν</u> άληθής, ή ἀπόφασις ψευδής <u>ὑπάρχει</u>; p. 274.1-3 εἴτε γὰρ τὰ δοχοῦντα καὶ τὰ φαινόμενα πάντα άληθη ὑπάρχουσι [...] ἀνάγκη πάντα άληθη καὶ ψευδη είναι.

<sup>27</sup> Livre A: p. 56.22 [ὅτι ὡς]. Livre B: p. 158.15, 177.11-12, 178.27, 181.3-4, 184.36, 185.30, 186.7-8, 187.28, 190.33, 191.2, 194.31 [ὅτι ὡς], 201.20, 201.35,

- (f) L'expression πρὸς ἐπὶ τούτοις « en outre », avec la double préposition  $^{28}$ .
- (g) La formule ἄλλως τε δή, qui introduit un argument supplémentaire<sup>29</sup>.
- (h) La locution Πληρώσας τὸν περί τινος λόγον ἐντεῦθεν + verbe de mode personnel (qui annonce le passage au thème suivant). Elle est utilisée dans le commentaire sur le livre  $\Delta$  pour marquer le passage de l'exposé d'un terme au suivant<sup>30</sup>.
- (i) Le terme στοιχεῖον utilisé pour désigner un livre de la *Métaphysique*<sup>31</sup>.

Ces traits linguistiques ne semblent pas restituer le style d'Ammonius, car ils ne se retrouvent pas dans son commentaire sur le *De interpretatione*, qui est le seul ouvrage qu'il ait écrit luimême. En revanche, quelques-uns d'entre eux apparaissent dans le commentaire d'Asclépius sur l'*Introduction arithmétique* de Nicomaque<sup>32</sup>, qui reflète, lui aussi, un cours d'Ammonius<sup>33</sup>.

<sup>202.17, 205.31, 206.26, 208.32-33, 209.5-6.20.30, 210.31.35 ; 214.25.</sup> Livre  $\Gamma$ : p. 226.17, 242.21-22, 244.4, 254.23, 262.18, 267.1.17, 268.32, 271.18.25.31, 272.35, 294.3, 299.29-30. Livre Z: p. 376.6-7, 426.3, 429.2.17.

 $<sup>^{28}</sup>$  Cf. p. 34.25, 186.20, 201.18, 214.32, 222.11, 281.5, 283.11, 300.3, 300.9 (πρὸς ἐπί est l'orthographe adopté par Hayduck, mais il faudrait probablement écrire προσεπί, cf. LSI, s. v.).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Cf. par ex. p. 38.7, 45.12, 56.31, 72.25, 78.27, 89.1, 113.13, 153.16, 157.31, 186.5, 197.14, 199.26, 206.36-207.1, 217.31, 250.34, 265.32, 271.22-23, 278.24-25, 279.4.14, 281.3, 283.12, 284.21, 291.1, 297.2-3, 372.23, 377.16, 393.17, 396.7, 423.14, 434.25, 439.23, 443.30-31, 445.21.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Sur cette locution, cf. *infra*, Appendice V, p. 215-217.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Cf. p. 4.19, 173.16, 249.27, 305.21, 317.12, 317.13, 376.18-19. Cet usage s'explique par le fait que les livres de la *Métaphysique* sont désignés par des lettres, et non pas par des chiffres.

<sup>32</sup> Cf. Asclepius of Tralles, Commentary to Nicomachus' Introduction to arithmetic, Edited with an Introduction and Notes by L. Tarán, Philadelphia 1969 (Transactions of the American Philosophical Society, n. s., vol. 59, part 4), I ß 37-38 : ἐν τῷ Μετὰ τὰ Φυσικὰ ἐλάττονι ἄλφα στοιχείω ; Ι μα 35 : πρόσεπι τούτοις ; Ι ξς 2 et II ιβ : δ δὲ λέγει, τοῦτό ἐστιν ; Ι οε 1 : ἐντεῦθεν au début de la λέξις ; Ι πς : έντεῦθεν au début de la θεωρία ; ΙΙ ιγ 12-13 : πληρώσας δὲ τὸν περὶ τῶν ἐπιπέδων άριθμῶν λόγον μετέρχεται ἐπὶ τοὺς στερεούς ; Η ιε 1-3 : Πληρώσας τὸν περὶ τῶν πυραμίδων λόγον νῦν ἐπὶ τὰ ἔτερα στερεὰ μεταβαίνει; Η κα 1-3: Πληρώσας τὸν περὶ τῶν ἀριθμῶν λόγον, λοιπὸν θέλει περὶ μεσοτήτων διαλεχθῆναι; ΙΙ λ 1-3: Πληρώσας τὸν περὶ τῆς ἀριθμητικῆς μεσότητος λόγον, νῦν τὸν περὶ τῆς γεωμετρικής λέγει; ΙΙ λβ 73-76: Πληρώσας τοίνυν τὸν λόγον τὸν περὶ τῆς γεωμετρικής μεσότητος καὶ τὸν περὶ τῆς ἀριθμητικής, μεταβαίνει ἐπὶ τὸν τῆς άρμονιχῆς. — Il faut toutefois remarquer que le commentaire sur l'Introduction arithmétique présente des locutions assez caractéristiques qui ne se retrouvent pas dans le commentaire sur la Métaphysique. Il s'agit de locutions signalant la fin de la θεωρία ou annonçant le début de la λέξις (ou les deux choses à la fois). Cf. I α 63-64 : φέρε δὲ λοιπὸν τὴν λέξιν ἐξηγησώμεθα ; Ι ια 80-81 : ταῦτά ἐστιν ἃ βούλεται διὰ τούτων διδάξαι ; Ι κδ 9-10 : ταῦτα οὖν ἐστιν ἃ προήρηται διὰ τούτων εἰπεῖν ; Ι λγ

# 2. Alexandre et Asclépius

Le commentaire d'Alexandre est présent dans le commentaire d'Asclépius sous différentes formes, qui peuvent être classées de la manière suivante : (A) extraits ; (B) citations non littérales, qui se

83-84 : ταῦτα οὖν βούλεται ἡμῖν ἡ παροῦσα θεωρία διηγήσασθαι ; Ι μα 40-41 : ταῦτα διὰ τῆς παρούσης θεωρίας μαθησόμεθα : Ι νη 49-50 : ταῦτά ἐστιν ἃ βούλεται διὰ τούτων διδάξαι ; Ι ξς 33-34, Ι ρκε 88-89 : ταῦτά ἐστιν ἃ βούλεται διὰ τούτων είπεῖν ; Ι οα 19-20 : ταῦτά ἐστιν ἃ βούλεται διὰ τούτων ἡμῖν παραδοῦναι ; Ι οβ 98-101: ταῦτά ἐστιν ἃ βούλεται εἰπεῖν περὶ τοῦ ἀρτιοπερίττου. Θᾶττον οὖν άναγνῶμεν τὴν λέξιν, πάντα γὰρ τὰ μέλλοντα λέγεσθαι σαφῶς τεθεώρηται ; Ι οη 36-37 : ἀναγνῶμεν τὴν λέξιν καὶ εύρήσομεν ; Ι πς 122-124 : ἀναγινωσκέσθω λοιπὸν ή λέξις, καὶ εἴ πού τί ἐστιν ἐν αὐτῆ ἀσαφές, ἐξηγήσεως ἀξιούσθω ; Ι ρε 33-35 : ταῦτά ἐστιν ἃ βούλεται διὰ τούτων εἰπεῖν. Σαφῆ δὲ τυγχάνει πάντα ἄχρι τοῦ τέλους αὐτῶν μηδεμιᾶς ἐξηγήσεως δεόμενα ; Ι ρς 103-105 : ταῦτά ἐστιν ἃ βούλεται διὰ τούτων εἰπεῖν παρέλθωμεν οὖν θᾶττον τὴν λέξιν, σαφὴς γὰρ πᾶσα τυγχάνει ; Ι ρχζ 3-4 : ἀναγινωσκέσθω οὖν ἡ λέξις καὶ εἴ τι ἀσαφὲς ἔχει, ἀξιούσθω ἐξηγήσεως ; ΙΙ ς 65-66 : τούτων ούτως είρημένων σαφής ή λέξις πᾶσα τυγγάνει ; ΙΙ ια 68-70 : τούτων οὕτω προθεωρηθέντων οὐδέν ἐστιν ἀσαφὲς κατὰ τὸ κείμενον, εἰ μὴ ε̈ν ὃ άξιώσεται έξηγήσεως ; ΙΙ ιγ 43-45 : ταῦτά έστιν ἃ βούλεται διὰ τῆς παρούσης θεωρίας διδάξαι ή δὲ λέξις τούτων τεθεωρημένων οὐδὲν ἀσαφὲς ἔχει ; ΙΙ ιη : ταῦτά έστιν ἃ βούλεται διὰ τούτων εἰπεῖν. Ἐπεὶ οὖν εὖ τεθεώρηται οὐδὲν κατὰ τὴν λέξιν έστὶν ἄπορον, ὅθεν οὐδὲ ἐξηγήσεως χρεία τυγχάνει ; ΙΙ ιθ : ταῦτά ἐστιν ἃ βούλεται διὰ τούτων εἰπεῖν· ἰστέον δὲ ὅτι οὐδὲν ἀσαφὲς ἔχει ἡ λέξις ; ΙΙ ϰ 71-73 : τούτων τοίνυν ούτω προτεθεωρημένων, πασα ή λέξις σαφής τυγγάνει και οὐδεμιας χρήζει έξηγήσεως ; ΙΙ κα 98-99 : πάντα τοίνυν σαφῆ έστι, μηδεμιᾶς έξηγήσεως δεόμενα ; ΙΙ λα 51-52 : τούτων ούτω τεθεωρημένων πᾶσα ἡ λέξις σαφής τυγχάνει, μηδεμιᾶς δεομένη έξηγήσεως. Il est difficile d'expliquer pourquoi certains traits stylistiques de l'In Met. ne se retrouvent pas dans le commentaire sur Nicomaque et vice versa. On pourrait penser qu'Asclépius a contaminé ses propres notes par des sources différentes, qui auraient altéré son style personnel. Mais ce n'est là qu'une simple hypothèse.

<sup>33</sup> A l'enseignement oral d'Ammonius se rattachent les ouvrages suivants: Ammonius, In Isag., éd. A. Busse, CAG IV 3, 1891 (ἀπὸ φωνῆς ᾿Αμμωνίου, cf. apparat critique, p. 1.1); Ammonius, In Cat., éd. A. Busse, CAG IV 4, 1895 (titre: Προλεγόμενα των δέκα κατηγοριών ἀπὸ φωνῆς 'Αμμωνίου) ; Ammonius, In Analyticorum Priorum librum I, éd. M. Wallies, CAG IV 6, 1899 (titre : Σχόλια εἰς τὸ α τῶν Προτέρων 'Αναλυτικῶν ἀπὸ φωνῆς 'Αμμωνίου) ; Philopon, In Anal. Priora, éd. M. Wallies, CAG XIII 2, 1905 (Ἰωάννου Γραμματικοῦ ᾿Αλεξανδρέως εἰς τὸ πρῶτον τῶν Προτέρων 'Αναλυτικῶν σχολικαὶ ἀποσημειώσεις ἐκ τῶν συνουσιῶν 'Αμμωνίου τοῦ 'Ερμείου); Philopon, In Anal. Post., éd. M. Wallies, CAG XIII 3, 1909 ( Ἰωάννου Ἀλεξανδρέως σχολικαὶ ἀποσημειώσεις ἐκ τῶν συνουσιῶν Ἀμμωνίου τοῦ Έρμείου μετά τινων ἰδίων ἐπιστάσεων εἰς τὸ πρῶτον τῶν 'Υστέρων 'Αναλυτικῶν 'Αριστοτέλους); Philopon, In De anima, éd. M. Hayduck, CAG XV, 1897 ('Ιωάννου 'Αλεξανδρέως εἰς τὴν περὶ ψυχῆς 'Αριστοτέλους σχολικαὶ ἀποσημειώσεις ἐκ τῶν συνουσιῶν 'Αμμωνίου τοῦ 'Ερμείου μετά τινων ἰδίων ἐπιστάσεων) ; Philopon, InDe gen. et corr., éd. H. Vitelli, CAG XIV 2, 1897 (Ιωάννου Γραμματικοῦ 'Αλεξανδρέως σχολικαὶ ἀποσημειώσεις ἐκ τῶν συνουσιῶν 'Αμμωνίου τοῦ Έρμείου μετά τινων ίδίων ἐπιστάσεων εἰς τὸ πρῶτον τῶν περὶ γενέσεως καὶ φθορᾶς Αριστοτέλους). Pour le caractère ἀπὸ φωνῆς 'Αμμωνίου du commentaire d'Asclépius sur Nicomague, voir l'introduction de Tarán, p. 9-10.

divisent, à leur tour, en deux groupes : (B 1) citations non littérales explicites, (B 2) emprunts anonymes.

## (A) Extraits d'Alexandre

Des extraits plus ou moins étendus du commentaire d'Alexandre ont été insérés dans le commentaire d'Asclépius aux livres A,  $\alpha$ , B,  $\Gamma^{34}$ . Ils cessent complètement avec la fin du livre  $\Gamma^{35}$ . L'étendue et la littéralité de ces extraits sont absolument incompatibles avec une rédaction ἀπὸ φωνῆς. Il est donc impossible qu'ils fissent partie de l'exposé oral d'Ammonius. Leur présence ne s'explique qu'en supposant qu'Asclépius a copié le texte d'Alexandre, en l'ajoutant aux notes qu'il avait prises au cours d'Ammonius³6. Dans les livres A,  $\alpha$ , B,  $\Gamma$ , il faut donc distinguer nettement les deux composantes du texte : d'une part, le cours d'Ammonius, mis par écrit par son élève Asclépius, d'autre part, les extraits du commentaire d'Alexandre, qui représentent des additions rédactionnelles dues à Asclépius.

La presque totalité des extraits d'Alexandre contenus dans le commentaire d'Asclépius sont anonymes. Mais il ne manque pas

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Cf. *infra*, Appendice VI, p. 218-221. La longueur des extraits va de 2 jusqu'à quelques dizaines de lignes de l'édition de Berlin (l'extrait le plus étendu est Ascl. 287.29-290.4 = Alex. 320.36-323.4 [78 lignes]).

<sup>35</sup> Je ne saurais dire si cette donnée a quelque rapport avec le fait que les livres A, α, B et Γ présentent des titres "complets", qui attribuent l'ouvrage à Asclépius en le définissant ἀπὸ φωνῆς 'Αμμωνίου, alors que les livres Δ, E et Z, dans lesquels les extraits d'Alexandre sont complètement absents, ne font mention ni d'Asclépius ni d'Ammonius (sauf la souscription du livre Z, p. 452.18 : Τέλος τῶν εἰς τὸ Ζ τῶν Μετὰ τὰ φυσιὰὰ σχολίων 'Ασκληπιοῦ). Cela ne doit sûrement pas amener à soupçonner l'authenticité de ces livres, car leur style est tout à fait identique à celui des livres précédents. On pourrait penser à des degrés différents d'élaboration rédactionnelle de la part d'Asclépius. Quant à la possibilité que le commentaire d'Asclépius sur les livres E et Z (pour lesquels on ne dispose pas du commentaire d'Alexandre) contienne des extraits du commentaire perdu d'Alexandre, nous pensons qu'on peut exclure une telle possibilité, étant donné que l'on n'y remarque aucun trait de langue ou de style propre à Alexandre.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Čf. l'éd. de Hayduck, Praefatio, p. v; K. Praechter, compte rendu de l'éd. de Syrianus par W. Kroll, Göttingische gelehrte Anzeigen, 165 (1903), p. 513-530 [repris dans K. Praechter, Kleine Schriften, cit., p. 246-263], en part. p. 526 [259]; Prolégomènes à la philosophie de Platon, par L. G. Westerink, J. Trouillard, A.-Ph. Segonds, Paris 1990, p. XII; L. Tarán, introduction à Asclepius of Tralles, Commentary to Nicomachus' Introduction to arithmetic, p. 9; K. Verrycken, « The metaphysics of Ammonius son of Hermeias », dans Aristotle Transformed. The Ancient Commentators and their Influence, ed. by R. Sorabji, London 1990, p. 199-231, en part. p. 204.

d'extraits introduits ou clos par une mention explicite du nom d'Alexandre :

- (1) Ascl. 50.23-51.1 = Alex. 56.35-57.11 [A 6, 987 b 33-988 a 8] : καὶ οὕτως μὲν ὁ ἡμέτερος φιλόσοφος, ὁ δὲ ἐκ τῆς 'Αφροδισιάδος οὕτως ἐξηγεῖται τὸ χωρίον.
- (2) Ascl. 93.18-32 = Alex. 107.15-28 [A 9, 991 b 9-13]: 'Ο έξ 'Αφροδισιάδος έξηγητης ούτως έρμηνεύει τὸ χωρίον.
- (3) Ascl. 121.1-5 = Alex. 151.25-152.2 [α 2, 994 a 17] : καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αλέξανδρος ὁ δὲ ἡμέτερος φιλόσοφος ᾿Αμμώνιός φησι ὅτι κτλ.
- (4) Ascl. 187.28-188.32 = Alex. 212.12-213.8 + 213.31-214.9 [B 4, 999 b 4 5] : Φησὶν οὖν ὁ ᾿Αλέξανδρος ὅτι κτλ.
- (5) Ascl. 212.30-213.33 = Alex. 230.23-231.24 [B 5, 1002 a 18-28] : δ Αλέξανδρος οὕτως ἐξηγεῖται τὸ γωρίον.
- (6) Ascl. 215.3-216.10 = Alex. 231.28-232.34 [B 5, 1002 a 28-b 11] : ὁ ἀλέξανδρος οὕτως ἐξηγεῖται τὸ χωρίον.
- (7) Ascl.  $240.19-23 = \text{Alex.} \ 254.8-12 \ [\Gamma \ 2, \ 1004 \ a \ 13-25]$ : ὁ μέντοι γε Αλέξανδρος περὶ τοῦ λευκοῦ καὶ τοῦ μέλανος οὕτως φησί.
- (8) Ascl. 245.24-34 = Alex. 258.26-37 [Γ 2, 1004 b 8-26] : ώς φησιν ὁ ἀπὸ τῆς 'Αφροδισιάδος ἐξηγητής (ll. 26-27).
- (9) Ascl. 287.29-290.4 = Alex. 320.36-323.4 [Γ 6, 1011 a 28-b 1] : 'Ο τῆς 'Αφροδισιάδος 'Αλέξανδρος οὕτως ἐξηγεῖται τὸ χωρίον.

Les extraits d'Alexandre, aussi bien ceux anonymes que ceux explicites, constituent une portion considérable du commentaire d'Asclépius. Voici les proportions :

Livre A : 3827 lignes dans l'édition de Berlin, dont 1058 lignes d'extraits, qui équivalent à environ 1/3 de l'ensemble.

Livre  $\alpha$ : 833 lignes dans l'édition de Berlin, dont 266 lignes d'extraits, qui équivalent à environ 1/3 de l'ensemble.

Livre B: 3045 lignes dans l'édition de Berlin, dont 740 lignes d'extraits, qui équivalent à environ 1/4 de l'ensemble.

Livre  $\Gamma$ : 2811 lignes dans l'édition de Berlin, dont 580 lignes d'extraits, qui équivalent à environ  $^{1}/_{5}$  de l'ensemble.

Les extraits d'Alexandre se trouvent presque toujours dans la  $\lambda \dot{\epsilon} \xi_{\Gamma} \zeta$ , ce qui est compréhensible, étant donné le caractère littéral du commentaire d'Alexandre. Les cas où les extraits sont insérés dans la  $\theta \dot{\epsilon} \omega \rho (\alpha$  ne sont qu'au nombre de quatre : Ascl. 143.38-144.6 = Alex. 177.2-8 [B 1, 995 b 20 ss.] ; Ascl. 193.28-33 = Alex. 218.20-23 [B 4, 1000 a 5 ss.] ; Ascl. 195.7-25 = Alex. 218.29-219.10 [ibid.] ; Ascl. 222.24-223.28 = Alex. 237.3-238.19 [ $\Gamma$  1, 1003 a 21 ss.].

Il se peut que, sur tel ou tel passage du texte aristotélicien, l'exégèse d'Ammonius ait été très pauvre ou même inexistante et qu'Asclépius ait pensé à remédier à ces défauts en recourant au commentaire d'Alexandre. Dans certains cas, la λέξις tout entière ou bien le commentaire d'un lemme se réduisent purement et

simplement à l'extrait d'Alexandre, comme si Asclépius n'avait disposé d'aucun élément du cours d'Ammonius<sup>37</sup>.

Les extraits d'Alexandre sont, nous l'avons dit, parfaitement littéraux<sup>38</sup> et suivent rigoureusement l'ordre du texte d'Alexandre. Asclépius n'a pas fait beaucoup d'efforts pour les intégrer dans le texte d'Ammonius. La seule trace d'une opération de greffage des extraits sur le corpus des notes prises au cours d'Ammonius, est la particule ov qu'Asclépius ajoute très souvent au début de l'extrait pour le relier de quelque manière à ce qui précède<sup>39</sup>.

Le caractère "additionnel" des extraits d'Alexandre est révélé par un certain nombre de cas où la présence de l'extrait gêne la structure du texte et produit des incohérences ou des répétitions. Un des accidents les plus fréquents est constitué par le fait que les extraits font souvent double emploi avec le texte d'Asclépius, en ce sens que le même passage d'Aristote est commenté deux fois : une première fois, par Ammonius (souvent déjà à l'aide d'Alexandre) ; la seconde fois, dans l'extrait d'Alexandre. Il semble donc que lorsqu'Asclépius a ajouté les extraits d'Alexandre, il n'a pas remarqué que la péricope sur laquelle portait l'extrait d'Alexandre, avait déjà été commentée, souvent sur la base de ce même passage d'Alexandre qu'il transcrivait. L'examen des accidents majeurs provoqués par l'insertion plus

 $<sup>^{37}</sup>$  On peut citer les exemples suivants : Ascl. 8.20-24 = Alex. 5.2-7 [A 1, 981 a 5-12] ; Ascl. 15.17-16.10 = Alex. 9.19-10.9 [A 2, 982 a 4-6] ; Ascl. 48.21-26 = Alex. 53.16-21 [A 6, 987 b 22-23] ; Ascl. 52.9-28 = Alex. 59.10-23 + 59.28-60.2 [A 6, 988 a 11-12] ; Ascl. 62.22-63.4 = Alex. 69.16-70.9 [A 8, 989 b 16] ; Ascl. 65.31-35 = Alex. 71.12-72.1 [A 8, 989 b 29-30] ; Ascl. 67.31-68.11 = Alex. 73.11-21 [A 8, 990 a 18-19] ; Ascl. 79.7-80.9 = Alex. 85.15-86.23 [A 9, 990 b 17-19] ; Ascl. 93.18-95.15 = Alex. 107.15-28 + 108.2-110.2 [A 9, 991 b 9-13] ; Ascl. 105.3-19 = Alex. 122.8-123.2 [A 9, 992 b 1-2] ; Ascl. 124.18-125.8 = Alex. 155.13-156.14 [ $\alpha$  2, 994 a 25] ; Ascl. 126.11-24 = Alex. 156.33-157.10 [ $\alpha$  2, 994 a 32-b 1] ; Ascl. 128.11-129.2 = Alex. 160.2-27 [ $\alpha$  2, 994 b 9] ; Ascl. 131.33-132.29 = Alex. 162.19-163.6 + 163.19-164.8 [ $\alpha$  2, 994 b 20] ; Ascl. 133.11-23 = Alex. 165.7-16 et 21-25 [ $\alpha$  2, 994 b 27] ; Ascl. 215.3-216.10 = Alex. 231.28-232.34 [B 5, 1002 a 28-b 11].

 $<sup>^{38}</sup>$  Parfois, Asclépius glose le texte d'Alexandre. Cf., par ex., Alex. 261.24-25: πάντα ἄρα τὰ ὄντα ἢ ἐναντία ἢ ἐξ ἐναντίων. 'Αλλὰ μὴν κτλ. = Ascl. 246.32-34: πάντα ἄρα τὰ ὄντα ἢ ἐναντία ἢ ἐξ ἐναντίων ἐναντίαι μὲν αἱ ἀρχαί, ἐξ ἐναντίων δὲ τὰ σύνθετα, οἶον ἐκ θερμοῦ καὶ ψυχροῦ, ὑγροῦ ξηροῦ. 'Αλλὰ μὴν κτλ.

 $<sup>^{39}</sup>$  Cf. infra, Appendice VII, p. 222-223. Le même phénomène s'observe dans le commentaire de Philopon sur les Catégories, lorsqu'il copie des extraits du commentaire d'Ammonius. Cf., par ex., Philopon, In Cat., p. 28.16-17 Busse : ἔστιν οὖν ἡ προχειμένη τῶν ὄντων διαίρεσις τοιαύτη = Ammonius, p. 25.5 Busse : Ἔστι δὲ ἡ διαίρεσις αὕτη ; Phil., p. 35.21-22 : διχῶς οὖν τοῦτο ἐπιλυόμεθα = Amm., p. 28.11-12 : φαμὲν δ' ἡμεῖς πρὸς αὐτοὺς ὅτι διχῶς τοῦτο ἐπιλυόμεθα ; Phil., p. 43.5-6 : Παραδοὺς οὖν ἡμῖν πρότερον τὴν εἰς τέσσαρα τῶν ὄντων διαίρεσιν = Amm., In Cat., p. 32.18 : Παραδοὺς ἡμῖν πρότερον ὁ 'Αριστοτέλης τὴν εἰς τέσσαρα διαίρεσιν.

ou moins maladroite des extraits d'Alexandre aide à comprendre la structure du commentaire d'Asclépius.

(1) Ascl. 32.7-25 [A 4, 985 a 21-25]. Aristote reproche à Empédocle d'être incohérent dans son usage de la notion de "cause", car l'Amitié, qui est, chez Empédocle, la cause de l'union, joue souvent le rôle de cause de séparation, alors que la Haine, qui est la cause de la séparation, devient souvent une cause d'union. Le passage d'Asclépius qui commente cette péricope se compose de deux parties, dont la seconde est tirée d'Alexandre: (a) p. 32.7-14, (b) p. 32.14-25 (= Alex. 35.7-20). Le contenu des deux parties est exactement le même et la partie (a) s'inspire du passage d'Alexandre reproduit dans (b). Il est donc évident qu'Ammonius a utilisé le commentaire d'Alexandre [= partie (a)] et que, lors de la rédaction écrite, Asclépius a copié à la suite de (a) ce même passage d'Alexandre dont Ammonius s'était inspiré. La juxtaposition des deux phases est accentuée par le fait que quelques mots d'Alexandre sont communs aux deux parties. Asclépius a donc opéré de façon très mécanique en se bornant à ajouter οὖν au début de (b)<sup>40</sup>.

# Alex. 35.6-9

Χρήσασθαι μὲν Ἐμπεδοκλέα ἐπὶ πλέον φησὶν ἀναξαγόρου τοῖς ποιητικοῖς αἰτίοις, οὐ μὴν οὐδὲ αὐτὸν ἱκανῶς, ἀλλ' οὐδὲ συνέχειν τὸ ὁμολογούμενον. Ἔδει μὲν γὰρ τὴν φιλίαν ἐν πᾶσι συγκρίσεως αὐτῷ αἰτίαν εἶναι, τὸ δὲ νεῖκος διακρίσεως.

#### Ascl. 32.7-16

- (a) Ἐμπεδοχλῆς δὲ πλέον μὲν ἢ κατὰ ἀναξαγόραν κέχρηται τοῖς ποιητικοῖς αἰτίοις, οὐ μὴν οὐδὲ οὕτος ἰχανῶς λέγει. Φησὶ γὰρ τὴν φιλίαν συγκρίσεως εἶναι αἰτίαν, τὸ δὲ νεῖκος διακρίσεως [...]
- (b) οὐδὲ αὐτὸν οὖν ἱκανῶς <φησιν> εὑρίσκειν τὸ ὁμολογούμενον ἔδει γὰρ τὴν φιλίαν ἐν πᾶσι συγκρίσεως αὐτῷ αἰτίαν εἶναι, τὸ δὲ νεῖκος διακρίσεως [...].

On remarquera que la phrase d'Alexandre οὐ μὴν οὐδὲ αὐτὸν ἑκανῶς <scil. χρήσασθαί φησιν> (p. 35.7), par laquelle commence l'extrait chez Asclépius (b), a eu une destinée singulière : dans son premier emploi [Ascl. 32.9 = (a)], elle se transforme en une phrase principale par l'addition du verbe λέγει : οὐ μὴν οὐδὲ οὖτος ἑκανῶς λέγει. Mais lorsqu'Asclépius transcrit l'extrait d'Alexandre, il en omet

<sup>40</sup> Il y a évidemment des mots qui ne sont communs aux deux passages que parce qu'ils se trouvent chez Aristote : καὶ Ἐμπεδοκλῆς ἐπὶ πλέου μὲν τούτου χρῆται τοῖς αἰτίοις, οὐ μὴν οὕθ' ἰκανῶς, οὕτ' ἐν τούτοις εὑρίσκει τὸ ὁμολογούμενον. Πολλαχοῦ γοῦν αὐτῷ ἡ μὲν φιλία διακρίνει τὸ δὲ νεῖκος συγκρίνει.

les mots initiaux (Χρήσασθαι μὲν Ἐμπεδοκλέα ἐπὶ πλέον φησὶν ἀναξαγόρου τοῖς ποιητικοῖς αἰτίοις, οὐ μὴν) et commence à copier à partir de οὐδὲ αὐτὸν, sans se rendre compte qu'il a omis le verbe φησὶν et que cette omission laisse en l'air la phrase à l'accusatif + infinitif (οὐδὲ αὐτὸν οὖν ἰκανῶς εὑρίσκειν, Ascl. 32.14)<sup>41</sup>.

(2) Ascl. 46.11-47.3 [A 6, 987 b 9-10]. Cette fois, l'extrait d'Alexandre n'a pas été copié au bon endroit par Asclépius, ce qui a entraîné une incohérence dans la succession de son texte. Dans la phrase d'Aristote : κατὰ μέθεξιν γὰρ εἶναι τὰ πολλὰ τῶν συνωνύμων τοῖς εἴδεσιν, il faut expliquer le terme τὰ πολλά. La comparaison des passages d'Alexandre et d'Asclépius montre la situation suivante :

## Alexandre

(a) p. 50.19-51.2 : τὰ πολλά signifie "la plupart des sensibles".

(b) p. 51.2-7 : τὰ πολλά signifie "les sensibles".

(c) p. 51.8-25: Explication de l'interprétation (b): les sensibles ont l'être par la participation aux formes.

# Asclépius

- (b) p. 46.11-13.
- (a) p. 46.14-16 = Alex. 50.24-51.2.
- (c) p. 46.16-47.3 = Alex. 51.8-25.

On peut donc penser qu'Ammonius s'était limité à reprendre l'interprétation (b), obvie pour un néoplatonicien; ensuite, Asclépius a voulu ajouter l'interprétation (a) et a copié les passages (a) et (c) d'Alexandre, omettant le passage (b), qui avait été déjà utilisé par Ammonius. Mais, de cette manière, l'explication (c), qui, chez Alexandre, se référait à l'interprétation (b), se réfère, chez Asclépius, à l'interprétation (a).

(3) Ascl. 48.2-9 [A 6, 987 b 18-22]. La présence de l'extrait d'Alexandre produit une répétition évidente chez Asclépius, car l'extrait dit la même chose que le passage qui le précède. Ici encore, il semble que le passage (a) d'Asclépius s'inspire d'Alexandre (et donc du passage [b]), même si certaines reprises textuelles pourraient être dues au texte d'Aristote qui fait l'objet des deux passages<sup>42</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Le verbe φησίν est suppléé par Hayduck, p. 32.14. Mais je crois qu'il s'agit d'une intervention arbitraire : Asclépius a transcrit de façon mécanique, sans se rendre compte de la structure de la phrase.

 $<sup>^{42}</sup>$  έπεὶ δ<sup>5</sup> αἴτια τὰ εἴδη τοῖς ἄλλοῖς, τἀχείνων στοιχεῖα <u>πάντων</u> ψήθη τῶν ἄντων εἶναι στοιχεῖα. ΄Ως μὲν οὖν ὕλην τὸ μέγα χαὶ τὸ μιχρὸν εἶναι ἀρχάς, ὡς δ' οὐσίαν τὸ ἕν 'ἐξ ἐχείνων <u>γὰρ χατὰ μέθεξιν</u> τοῦ ἑνός [τὰ εἴδη] εἶναι τοὺς ἀριθμούς.

- (a) Ascl. 48.2-4

  'Επειδή, φησίν, αἰτίας ὑπετίθεντο τῶν τῆδε πραγμάτων τὰς ἰδέας (κατὰ μέθεξιν γὰρ ἔλεγον γίνεσθαι τὰ τῆδε ἐκ τῶν ἰδεῶν), τὰ ἐκείνων στοιχεῖα καὶ ἀρχάς, τῶν ἰδεῶν, ἀρχὰς πάντων τῶν ὄντων ὑπέλαβον.
- (b) Ascl. 48.9-11 = Alex. 52.27-53.2 τὰς οὖν ἰδέας ἀρχὰς καὶ αἰτίας εἶναι τοῖς ἄλλοις ἄπασι τοῦ εἶναι (κατὰ μέθεξιν γὰρ ἐκείνων τὰ ἄλλα), τὰς δὲ τῶν ἰδεῶν ἀρχὰς πάντων ἀρχὰς ἔθετο.
- (4) Ascl. 48.28-49.12 [A 6, 987 b 25-29]. Il s'agit d'expliquer pourquoi Platon a remplacé l'infini (τὸ ἄπειρον) des Pythagoriciens, qui était une réalité unitaire, par la dyade du grand et du petit. Le passage d'Asclépius se divise en deux parties nettement distinctes : (a) Ascl. 48.28-31 = exégèse d'Ammonius, (b) Ascl. 48.31-49.12 = Alex. 54.4-19. La partie (a) et le début de la partie (b) fournissent exactement la même exégèse : la dyade du grand et du petit constitue l'infini et représente la matière parce que la matière est indéterminée. Dans la partie (a), la corrélation "matière-infini" est aussi expliquée par la divisibilité à l'infini de la matière. Le début de l'extrait d'Alexandre est donc parfaitement superflu et, ici encore, il est la source du passage qui le précède.
- (a) Ascl. 48.28-31 Φησὶν ὅτι οἱ Πυθαγόρειοι τὸ εν ἄπειρον ὑπετίθεντο ὡς ἀπειροδύναμον, ὁ δὲ Πλάτων δυάδα, εἴ γε τὸ ἄπειρον ἐκ μεγάλου καὶ μικροῦ, τὴν ὕλην αἰνιττόμενος διὰ τὸ ἀόριστον αὐτῆς καὶ διὰ τὸ ἐπ' ἄπειρον εἶναι διαιρετήν.
- (b) Ascl. 48.31-49.3 = Alex. 54.4-9 ἐκεῖνοι οὖν τὸ ἄπειρον μίαν τινὰ φύσιν ὑπετίθεντο (ἔθεντο Alex.), τουτέστι τὸ ὑποκείμενον καὶ τὸ ὑποκείμενον καὶ τὸ ὑποκείμενον καὶ τὸ ὑποκείμενον καὶ τὸ ὅπειρον, λέγων ἄπειρον, καθὸ μὴ ἔστι καθ' αὑτὸ εἰδοπεποιημένον· μέγα γὰρ καὶ μικρὸν καὶ ὑπεροχὴν καὶ ἔλλειψιν· ἐν τούτοις δὲ ἡ τοῦ ἀπείρου φύσις.
- (5) Ascl. 57.10-20 [A 8, 988 b 26-28]. Aristote critique ces philosophes qui, ayant posé une cause unique, ont ignoré complètement la cause efficiente. L'extrait d'Alexandre (Ascl. 57.15-20 = Alex. 64.24-29), tout à fait superflu, ne fait que répéter ce qui précède.
- Ascl. 57.10-13 δεύτερον ἐπιχειροῦντες ἀποδιδόναι τὰς αἰτίας πάντων τῶν ἐν γενέσει καὶ φθορᾳ καὶ περὶ πάντων ἀπλῶς φυσιολογοῦντες τὸ τῆς κινήσεως αἴτιον ἀναιροῦσι, φημὶ δὲ τὸ

Ascl. 57.15-20 = Alex. 64.24-29 γένεσιν οὖν εἰσάγοντες τὴν αἰτίαν τοῦ γίνεσθαί τε καὶ κινεῖσθαι καὶ ὅλως τὸ ποιητικὸν αἴτιον παρέλιπον οὐ γὰρ δὴ ἡ ὕλη γε ἐξ ἑαυτῆς ἔχει τὸ κινεῖσθαι. Τὸ δὲ περὶ

ποιητικόν αἴτιον. Πῶς δὲ δυνατόν ἐστι γένεσιν γενέσθαι ἄνευ τοῦ ποιητικοῦ αἰτίου τοῦ πόρρω καὶ τοῦ προσεχοῦς;

γενέσεως, ἀντὶ τοῦ γενέσεως καὶ φθορᾶς, ἐπιχειροῦντες τὰς αἰτίας λέγειν καὶ περὶ ἀπάντων φυσιολογοῦντες τῶν ὄντων, ὧν ἐν κινήσει τὰ πλεῖστα, τὸ τῆς κινήσεως αἴτιον, τουτέστι τὸ ποιητικόν, ἀναιροῦσι.

(6) Ascl. 78.10-23 et 79.7-80.9 [A 9, 990 b 17-20]. Les deux passages d'Asclépius commentent la même péricope aristotélicienne, dans laquelle Aristote affirme que la doctrine des Idées « ruine des principes à l'existence desquels les Platoniciens tiennent davantage qu'à l'existence même des Idées ». Alors que le premier passage (p. 78.10-23) fait partie de la θεωρία, le second est un extrait d'Alexandre (Ascl. 79.7-80.9 = Alex. 85.15-86.23) et constitue la totalité de la λέξις. Le caractère extrinsèque de l'extrait d'Alexandre ressort du fait qu'il contient une exégèse différente de celle qu'on lit dans la θεωρία et qui devrait restituer l'exégèse propre à Ammonius. Il semble donc qu'Asclépius a voulu suppléer l'exégèse littérale de ce passage, probablement insuffisante dans le cours oral d'Ammonius, sans pourtant se rendre compte que l'exégèse d'Alexandre était parallèle et différente par rapport à celle développée dans la θεωρία. En effet, dans la θεωρία, l'argument d'Aristote est expliqué de la manière suivante : la doctrine des Idées détruit la doctrine des principes, à savoir la Monade et la Dyade, parce que les Idées sont des nombres, alors que la Monade et la Dyade ne le sont pas. En effet, le nombre se caractérise par le fait qu'il s'accroît davantage lorsqu'il est multiplié que lorsqu'il est additionné ( $[3 \times 3] > [3 + 3]$ ), à la différence de la Monade, qui s'accroît davantage lorsqu'elle est additionnée que lorsqu'elle est multipliée ( $[1+1] > [1 \times 1]$ ), et de la Dyade, qui donne le même résultat, qu'elle soit multipliée ou additionnée ( $[2 \times 2] = [2 + 2]$ ). Cela signifie que la Monade et la Dyade ne sont pas des nombres. Or, puisque les Platoniciens posent que les Nombres sont les principes, il s'ensuit que la Monade et la Dyade ne sont pas des principes. L'exégèse d'Alexandre, transcrite par Asclépius, est tout à fait différente : l'Un et la Dyade indéfinie sont les principes des Idées et du Nombre ; donc la destruction des principes entraînera la destruction des Idées; or, puisque l'Idée de la dyade est prédiquée de la Dyade indéfinie, elle est antérieure à la Dyade indéfinie, qui, par conséquent, ne peut plus être un principe. A son tour, l'Idée de la dyade ne pourra pas être un principe, parce qu'elle est postérieure au Nombre, qui en est prédiqué. Ce sera donc le Nombre qui sera le principe non seulement de l'Idée de la dyade, mais aussi de la Dyade indéfinie<sup>43</sup>.

(7) Ascl. 84.8-13 et 85.14-15 [A 9, 991 a 8-11]. Une des critiques qu'Aristote adresse à la doctrine des Idées dans le chapitre 9 du livre A, consiste à dire que les Idées n'apportent aucun concours aux êtres sensibles, car elles ne sont causes, pour eux, ni de mouvement ni de changement. En s'inspirant d'Alexandre (p. 96.12-16), Ammonius explique, dans la  $\theta \epsilon \omega \rho i \alpha$  (p. 84.8-13), que les Idées ne peuvent pas être des causes de mouvement parce que, étant immobiles, elles sont plutôt des causes de repos. Or, puisque le même passage d'Alexandre dont Ammonius s'était inspiré dans la  $\theta \epsilon \omega \rho i \alpha$ , est transcrit par Asclépius dans la  $\lambda \epsilon \xi \iota \varsigma$ , le "double emploi" du texte d'Alexandre est évident.

Ascl. 84.9-13 αἱ δὲ ἰδέαι ἀκίνητοι ὑπάρχουσι [...] ἄστε οὐ δυνατόν ἐστιν εἶναι ποιητικὰ αἴτια τὰς ἰδέας.

Ascl. 85.14-15 = Alex. 96.12-16 στάσεως γὰρ μᾶλλον αἱ ἰδέαι αἴτιαι τοῖς οὖσιν ἢ κινήσεως, οὖσαί γε ἀκίνητοι κατ' αὐτούς· ὧστε οὐδ' ἂν ποιητικὸν αἴτιον αἱ ἰδέαι εἶεν.

(8) Ascl. 86.30-87.25 [A 9, 991 a 19-20]. Dans sa démonstration de l'inutilité de la doctrine des Idées, Aristote affirme que les autres objets ne peuvent provenir des Idées (ἐκ τῶν εἰδῶν) en aucun des sens où l'on entend d'ordinaire la préposition èx. Pour commenter cette affirmation d'Aristote, Alexandre (p. 99.9-100.7) distingue sept significations de ἔμ τινος, qu'il regroupe en deux classes, dont la première comprend deux significations au sens propre (χυρίως), à savoir (1) ἐχ τῆς ὕλης et (2) ἐχ τοῦ εἴδους, et la seconde, cinq significations, à savoir (3) ώς ἐκ τοῦ ποιοῦντος, (4) ώς ἐκ τοῦ άτελοῦς τὸ τέλειον, (5) ὡς ἐχ τῶν μερῶν τὸ ὅλον, (6) ὡς ἐχ τῶν έναντίων τὰ ἐναντία, (7) τὸ μεταγιγνόμενον ὡς ἐξ ᾿Ολυμπίων "Ισθμια<sup>44</sup>. Ce passage d'Alexandre est la source d'Ascl. 86.30-87.5, qui reprend les significations (1) ἀπὸ ὑλικοῦ αἰτίου, (2) ἐκ τοῦ εἴδους et (7) ὡς τὸ μεθ' ὅ. C'est ici qu'Asclépius a inséré le passage où Alexandre distingue les significations (3) à (7) (Ascl. 87.5-25 = Alex. 100.3-22). Il s'ensuit que la signification (7) est mentionnée deux

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Ce passage d'Alexandre est commenté par M. Isnardi Parente, « Testimonia Platonica. Per una raccolta delle principali testimonianze sui λεγόμενα ἄγραφα δόγματα di Platone. Testimonianze di età ellenistica e di età imperiale », Atti della Accademia Nazionale dei Lincei. Classe di scienze morali, storiche e filosofiche, CCCXCV (1998), Memorie - Serie IX - Volume x - Fasc. 1, p. 91-99.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Alexandre s'inspire de Met. α 2, 994 a 22-26.

fois : la première fois, par Ammonius, la seconde, dans l'extrait d'Alexandre copié par Asclépius.

Ascl. 87.4-5 ἢ ὡς τὸ μεθ' ὅ, ὥσπερ φαμὲν ἐχ χειμῶνος ἔαρ γίνεσθαι. Ascl. 87.8-9 = Alex. 100.6-7 λέγεται ἔκ τινος καὶ τὸ μετά τι γινόμενον, ὡς ἐξ ᾿Ολυμπίων օˇἸσθμια ἤγουν ἐκ χειμῶνος ἔαρ.

On notera que l'exemple ἐκ χειμῶνος ἔαρ n'appartient pas au texte d'Alexandre, et semble donc avoir été ajouté par Asclépius sur la base du texte d'Ammonius. Le travail d'insertion de l'extrait d'Alexandre est ici particulièrement négligé et confus.

(9) Ascl. 117.17-22 [α 1, 993 b 6]. La phrase : τὸ δ' ὅλον τι ἔγειν καὶ μέρος μὴ δύνασθαι δηλοῖ τὸ γαλεπὸν αὐτῆς 45 semble contredire ce qu'Aristote vient d'affirmer quelques lignes plus haut (993 a 31-b 3), à savoir que chacun possède une connaissance partielle de la nature, connaissance qui, prise en elle-même, n'est rien ou peu de chose, alors que c'est l'assemblage des connaissances individuelles qui produit des résultats féconds. Cette phrase avait évidemment gêné les interprètes : aussi Alexandre (p. 141.6-30) ne rapporte-t-il pas moins de cinq solutions visant à résoudre la contradiction, et accorde sa préférence à la deuxième (ll. 14-21) : la difficulté de la recherche de la vérité est révélée par le fait de ne pouvoir posséder complètement ni l'ensemble de la philosophie ni une de ses parties. Le texte : τὸ δ' ὅλον τι ἔγειν καὶ μέρος μὴ δύνασθαι serait donc équivalent à : τὸ δὲ μήτε ὅλον τι ἔχειν ἀλλὰ μηδὲ μέρος δύνασθαι. De ce passage d'Alexandre, Asclépius n'a transcrit que la deuxième solution (Ascl. 117.17-22 = Alex. 141.8-11 + 14-16). Par conséquent, la phrase qui introduit la deuxième solution : μήποτε δὲ ἄμεινον τῆς λέξεως ἀκούειν (Alex. 141.14 = Ascl. 117.20-21), parfaitement justifiée chez Alexandre, puisqu'elle compare la deuxième solution à la première, n'a plus beaucoup de sens chez Asclépius, où la deuxième solution d'Alexandre est devenue l'unique solution. Cela confirme le manque de soin avec lequel Asclépius a travaillé sur les extraits d'Alexandre. On a là aussi un exemple intéressant de la manière dont on faisait des excerpta chez les commentateurs : des cinq solutions rapportées par Alexandre, seule a été choisie par Asclépius celle qui avait trouvé la faveur d'Alexandre, alors que les guatre autres ont

 $<sup>^{45}</sup>$  « Mais le fait que nous pouvons posséder une vérité dans son ensemble et ne pas atteindre la partie précise que nous visons, montre la difficulté de l'entreprise ».

complètement disparu. Si l'on ne possédait que le commentaire d'Asclépius, il serait impossible de se faire une idée de la richesse et de la complexité de l'exégèse qu'Alexandre avait consacrée à cette phrase d'Aristote.

(10) Ascl. 130.4-6 et 13-15 [α 2, 994 b 18]. La locution πλεονάζοντα τῷ λόγω, « plus étendue dans son expression », par laquelle Aristote veut dire que la définition est plus étendue que le nom de la chose définie, est expliquée deux fois chez Asclépius : la première fois, par Ammonius, qui s'inspire d'un passage d'Alexandre, et la seconde fois, dans ce même passage d'Alexandre, qu'Asclépius a ajouté sans s'apercevoir de la répétition.

Ascl. 130.4-6 τὸ δὲ πλεονάζοντα τῷ λόγῳ πάνυ καλῶς προστέθεικε, διότι οἱ ὁρισμοὶ ἀεὶ πλεονάζουσι τῶν πραγμάτων, οἶον ζῷον λογικὸν θνητὸν πλεονάζει τοῦ ἀνθρώπου.

Ascl. 130.13-15 = Alex. 161.1-4 τοῦτο δὲ ἐδήλωσε <u>προσθεὶς</u> τὸ πλεονάζοντα τῷ λόγῳ. Δοκεῖ γὰρ ὁ ὁρισμὸς ἀεὶ τοῦ ὁριστοῦ <u>πλεονάζειν</u> τῷ λόγῳ. Οὐ γὰρ ἕν ἐστι τῆ λέξει ἄνθρωπος καὶ ζῷον λογικὸν θνητόν.

Dans l'exégèse de ce passage, l'expression ὁ προσεχὴς ὁρισμός, qui glose ὁ ἔμπροσθεν (*scil* ὁρισμός, 994 b 18), est tirée, elle aussi, d'Alexandre : Ascl. 129.35 et 130.7.8, cf. Alex. 161.11 et 13.

- (11) Ascl. 145.11-25 [B1, 995 b 27-29]. Ce passage commente l'aporie « est-ce que les principes et les éléments des êtres sont les genres, ou bien sont-ils, pour chaque être, les parties intrinsèques en lesquelles il est divisé ? ». Sa structure est la suivante :
  - (a) lignes 11-15: Formulation de l'aporie d'Aristote.
  - (b) lignes 15-18 : Réponse d'Ammonius à l'aporie.
- (c) lignes 19-25 : Extrait d'Alexandre 177.26-31, introduit par ζητεῖ οὖν ἐνταῦθα, avec une seconde formulation de l'aporie.

Les passages (a) et (c) font donc double emploi, car (c) est la source de (a) et n'a plus aucune raison d'être après la réponse fournie par (b).

## (a) Ascl. 145.11-15

"Ο λέγει τοῦτό ἐστιν, ὅτι ἄξιόν ἐστιν ἀπορίας, [ἄρά γε] ποῖα γένη ὑπάρχουσι τῶν ὅντων, πότερον αἱ ἀρχαὶ καὶ τὰ στοιχεῖα ἢ εἰς ἃ διαιρεῖται ἕκαστον, τουτέστιν ἄρά γε ἡ ὕλη καὶ τὸ εἶδος ἢ τὰ τέσσαρα στοιχεῖα ἢ τὰ πρὸ τῶν πολλῶν εἴδη,

(c) Ascl. 145.18-25 (= Alex. 177.26-31)

ζητεῖ οὖν ἐνταῦθα, εἰ τὰ γένη ἀρχαὶ τούτων ὧν ἐστι γένη (δοκεῖ γὰρ τὰ γένη πρῶτα εἶναι τῆ φύσει, τὰ δὲ πρῶτα ἀρχαί) ἢ ταῦτα εἰς ἃ διαιρεῖται ἕκαστον ἐνυπάρχοντα ἐν τοῖς μέρεσιν [...] ὡς ἡ οὐσία δοκεῖ εἰς ὕλην τε καὶ εἶδος, ἢ τὰ τέσσαρα

τουτέστι τὸ ζῷον αὐτὸ καὶ τὰ ἄλλα τὰ ἐξηρημένα εἴδη. (b) Καὶ λέγομεν ὅτι ἀμφότερα κτλ.

στοιχεῖα ἢ ἄπερ ἄν τις ὑποθῆται. Εἰς ταῦτα γὰρ διαιρεῖται ἕχαστον ἐξ ὧν καὶ σύγκειται. Ταῦτα δὲ ἑκάστου ἀρχαὶ δοκοῦσιν εἶναι ἐξ ὧν πρώτων σύγκειται, ὡς τῆς φωνῆς τὰ στοιχεῖα.

- (12) Ascl. 154.8-157.16 [B 2, 996 b 8-24]. Le phénomène du double emploi est ici macroscopique. En effet, la péricope 996 b 8-24 est commentée deux fois, mais la seconde fois, il s'agit purement et simplement de la transcription du texte d'Alexandre : (a) p. 154.8-155.35 = exégèse d'Ammonius, (b) p. 155.36-157.16 = Alex. 184.19-186.13. Il est donc évident que le passage (b) ne faisait pas partie du cours d'Ammonius, puisqu'il commente un passage qui a déjà été commenté.
- (13) Ascl. 164.24-165.7 [B 2, 997 a 25-26]. Situation analogue à celle du n° 11. Ici aussi, l'extrait d'Alexandre suit la réponse d'Ammonius à l'aporie, en sorte que l'on a deux formulations de la même aporie, dont la première précède la réponse, alors que la seconde, tirée d'Alexandre, la suit :
  - (a) p. 164.24-32 : Première formulation de l'aporie.
  - (b) p. 164.32-165.1 : Réponse à l'aporie.
- (c) p. 165.1-7 = Alex. 194.15-22 : Nouvelle formulation de l'aporie. Le passage (c) est donc étranger par rapport à l'exégèse d'Ammonius, parfaitement définie par (a) et (b).
- (a) Ascl. 164.24-32 "Ο λέγει τοῦτό ἐστιν, ὅτι ἄρά γε ἡ παροῦσα θεωρία τὰς οὐσίας μόνας ζητεῖ ἢ καὶ τὰ συμβεβηκότα ταῖς οὐσίαις; Οἷον εἰ τὸ στερεὸν οὐσία τίς έστι καὶ γραμμή καὶ ἐπίπεδα, πότερον τῆς αὐτῆς ταῦτα γνωρίζειν έστὶν ἐπιστήμης καὶ τὰ συμβεβηκότα περί ἕκαστον γένος, περί ὧν αί μαθηματικαί δεικνύουσιν, ή άλλης; Εί μὲν γάρ τις ὑποθοῖτο τῆς αὐτῆς εἶναι, συμβήσεται καὶ ἡ τῆς οὐσίας ἐπιστήμη ἀποδειχτιχὴ εἶναι, **όπερ ἐστὶ παρὰ τὰ φαινόμενα· οὐ** δυνατόν γὰρ τῶν ὁρισμῶν εἶναι ἀποδείξεις. Εἰ δὲ ἑτέρας, τίς ἐστιν ἡ θεωροῦσα περὶ τὴν οὐσίαν τὰ συμβεβηκότα ; Τοῦτο εὑρεῖν πάνυ γαλεπόν ἐστι. (b) Λέγομεν οὖν πρὸς τοῦτο κτλ.
- (c) Ascl. 165.1-7 = Alex. 194.15-22 ἀπορήσας οὖν, εἴτε τῆς αὐτῆς ἄμφω ἐστὶν εἴτε ἄλλης μὲν τὸ ὁρίσασθαι ἄλλης δὲ τὸ ἀποδεῖξαι, νῦν ἀπορεῖ καὶ ζητεῖ, ἄρά γε ἡ σοφία τῶν οὐσιῶν μόνων ἐστὶ θεωρητικὴ ἡ τὸ εἶναι τῆς οὐσίας ἐξετάζουσα καὶ τίς ἡ φύσις αὐτῆς ὁριζομένη, ἢ καὶ περὶ τῶν καθ' αὐτὰ συμβεβηκότων τῆ οὐσία θεωρεῖ, ὡς εἶναι ἄμα καὶ ἀποδεικτική. Εἰ μὲν γὰρ ἡ αὐτὰ συμβεβηκότα, εἴη ἂν ἀποδεικτική ἀποδεικτική γὰρ τὸ δεικνύναι τὰ καθ' αὐτὸ ὑπάρχοντα.

- (14) Ascl. 166.9-21 [B 2, 997 a 34-b 3]. Cette section de la λέξις se compose de deux parties : (a) p. 166.9-16 (ἔχουσι) ; (b) p. 166.16 (πότερον)-21 = Alex. 196.5-10. Encore une fois, l'extrait d'Alexandre ne fait que répéter ce qui précède.
- (a) Ascl. 166.11-13 καὶ πότερον αὶ ἄλλαι οὐσίαι αὶ παρὰ τὰς αἰσθητὰς μοναχῶς ὑπάρχουσιν, ἢ πλείονα γένη τετύχηκεν ὄντα τῶν οὐσιῶν; Οἶον οἱ λέγοντες τά τε εἴδη, τουτέστι τὰ νοητά, καὶ τὰ μεταξύ, τουτέστι τὰ διανοητά.
- (b) Ascl. 166.16-19 = Alex. 196.5-7 πότερον οὖν μοναχῶς εἰσιν αὖται, ἢ πλείω γένη τῶν τοιούτων οὐσιῶν, ὡς εἶναι τὰς μέν τινας ἰδέας καὶ παραδείγματα, τὰς δέ τινας μεταξὺ τῶν τε ἰδεῶν καὶ τῶν αἰσθητῶν, ὡς τὰς μαθηματικάς;
- (15) Ascl. 175.12-28 [B 3, 998 b 4-6]. Double exégèse de l'argument d'Aristote selon lequel les genres sont les principes des êtres parce qu'ils sont les points de départ des définitions et que nous connaissons chaque chose au moyen des définitions : (a) lignes 12-22 ; (b) lignes 22 (ἡ οὖν ἐπιχείρησις) 27 = Alex. 203.3-7. Il est intéressant de remarquer que dans le passage (a), qui est censé rapporter l'exégèse d'Ammonius, on trouve un écho d'Alexandre, signe qu'Ammonius utilise ici son commentaire et que, par conséquent, l'extrait (b) ne fait que citer à la lettre une source déjà élaborée et intégrée par Ammonius.

Alex. 203.9-10 ἐκ γὰρ τούτων (*scil*. τοῦ γένους καὶ τῶν διαφορῶν) <u>οἱ ὁρισμοὶ σύγκειν</u>ται.

Ascl. 175.19 ἐπειδὴ ἐξ αὐτῶν (scil. γένους καὶ διαφορᾶς) σύγκειται ὁ ὁρισμός.

- (16) Ascl. 192.10-193.25 [B 4, 999 b 27-1000 a 4]. Il s'agit de l'argument par lequel Aristote démontre que les principes ne peuvent pas être numériquement un. Ici, la disposition du texte est différente, car l'extrait d'Alexandre précède l'exégèse d'Ammonius, avec laquelle il fait double emploi : (a) p. 192.10-193.4 = Alex. 217.27-218.17; (b) p. 193.4-25 : exégèse d'Ammonius.
- (17) Ascl. 195.7-25 et 196.17-31 [B 4, 1000 a 9-18]. La disposition du texte est ici légèrement plus complexe. En effet, les passages qui font double emploi, ne sont pas juxtaposés comme dans les cas précédents, mais l'extrait d'Alexandre (Ascl. 195.7-25<sup>46</sup> = Alex. 218.29-219.10) est placé dans la  $\theta \epsilon \omega \rho i \alpha$ , alors que son jumeau se trouve dans

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Ascl. 195.12 ὀνόματα doit être corrigé en νάματα d'après Alex. 218.32-33.

la λέξις. La présence de l'extrait d'Alexandre dans la θεωρία s'explique par l'exigence de disposer d'un exposé clair de l'argument d'Aristote visant Hésiode et les théologiens anciens. Cet exposé se clôt en effet par la formule typique par laquelle Asclépius indique la fin de l'argument d'Aristote et le début de la réponse d'Ammonius : καὶ ταῦτα μὲν ὁ 'Αριστοτέλης' ἡμεῖς δέ φαμεν ὅτι κτλ. Mais l'extrait d'Alexandre n'est pas à la bonne place dans la θεωρία à cause de son caractère trop littéral, qui s'harmonise mal avec la nature et la fonction de la θεωρία. On remarquera en particulier la phrase : τὸ γὰρ μυθικῶς σοφιζομένων ἴσον τῷ διὰ μύθων παρακρουόντων τάληθές (Ascl. 195.24-25 = Alex. 219.9-10), tout à fait typique de l'exégèse littérale d'Alexandre<sup>47</sup>.

(18) Ascl. 207.22-208.17 [B 4, 1001 b 19-25]. L'extrait d'Alexandre suit l'exégèse d'Ammonius : (a) p. 207.22-33 : Ammonius ; (b) p. 207.33-208.17 = Alex. 228.5-28. Que l'extrait d'Alexandre ne fasse que répéter ce qui vient d'être dit, est particulièrement évident dans l'explication de 1001 b 21-23 : οὐδὲν ἦττον ζητητέον διὰ τί καὶ πῶς ὁτὲ μὲν ἀριθμὸς ὁτὲ δὲ μέγεθος ἔσται τὸ γενόμενον.

(a) Ascl. 207.28-31 οὐδὲν ἦττον ἄξιόν ἐστιν ἀπορῆσαι, διὰ τί ποτὲ μὲν ἀριθμὸς γίνεται ἐντεῦθεν, ποτὲ δὲ μέγεθος, εἴπερ τὸ μὴ ἕν ἡ ἀνισότης ἐστὶ καὶ ἀεὶ ἡ αὐτὴ φύσις ἐστίν.

(b) Ascl. 208.5-9 = Alex. 228.15-19 ἀπορεῖ δὲ πῶς ἐκ τοῦ ἑνὸς καὶ τῆς ἀορίστου δυάδος συνελθόντων ποτὲ μὲν ἀριθμὸς γίνεται ποτὲ δὲ μέγεθος· οὐ γὰρ οἱ ἀριθμοὶ μόνοι ἀλλὰ καὶ <τὰ μεγέθη ἐξ ἐκείνων κατ' αὐτόν. Εἰ γὰρ>48 ἡ ἀνισότης καὶ ἡ ἀόριστος δυὰς ἡ αὐτὴ ψύσις οὖσα ἀρχὴ καὶ ἀριθμῶν καὶ μεγεθῶν ἐστι κτλ.

On notera, encore une fois, que le passage (a) s'inspire du passage (b), comme le montre la reprise de l'expression ἡ αὐτὴ φύσις, absente du texte d'Aristote.

(19) Ascl. 211.1-8 et 212.5-11 [B 5, 1002 a 8-12]. Aristote cite deux opinions : la plus ancienne, selon laquelle les principes des corps sont les principes des êtres, et la plus récente, selon laquelle les principes des êtres sont les nombres. Cette péricope est commentée deux fois : la première fois, par Ammonius, la seconde dans l'extrait

 $<sup>^{47}</sup>$  La formule τὸ ... ἴσον τῷ (avec des variantes) est très courante chez Alexandre (cf. supra, Étude I, p. 60, n. 126).

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Je comble la lacune à p. 208.7 à l'aide d'Alex. 228.17-18, comme le suggère Hayduck dans l'apparat critique.

d'Alexandre, qui est, ici aussi, la source de l'exégèse d'Ammonius, comme le montre l'attribution de l'opinion la plus récente aux Pythagoriciens et à Platon, qu'Ammonius emprunte à Alexandre.

#### Ascl. 211.1-8

διὰ τοῦτο τοίνυν οἱ πολλοὶ καὶ οἱ παλαιοί τὴν οὐσίαν καὶ τὸ ὂν ύπελάμβανον είναι σῶμα ὡς αὐθυπόστατον ὑπάργον, τὰ δὲ ἄλλα τὰ ἐν αὐτῷ θεωρούμενα ποιότητας αὐτοῦ. ὅθεν καὶ τὰς ἀργὰς τῶν σωμάτων οί πάντα σώματα λέγοντες άρχὰς τῶν ὄντων πάντων ἔλεγον είναι, οίον πῦρ ἀέρα ὕδωρ γῆν. Οἱ δὲ ὕστεροι καὶ σοφώτεροι τούτων είναι δόξαντες τοὺς ἀριθμοὺς **ἔλεγον ἀργὰς τῶν ὄντων** λέγει δὲ τούς Πυθαγορείους καὶ Πλάτωνα, σοφωτέρους δέ φησιν αὐτούς, έπειδή άνήγαγον έαυτούς άπό τῆς ύλης ἐπὶ ἀσωμάτους δυνάμεις.

Ascl. 212.5-11 = Alex. 230.7-13 προστίθησιν οὖν τούτοις εἰς πίστιν τοῦ ταῦτα μᾶλλον οὐσίας εἶναι τοῦ σώματος καὶ τὰς τῶν πρὸ αὐτοῦ δόξας, ὧν οἱ μὲν ἀρχαιότεροι καὶ μηδέπω μετ' ἐπιτάσεως [ἐπιστασίας Alex. 230.7 rectius] περὶ τῶν ὄντων λέγοντες τὰς οὐσίας τῶν ὄντων καὶ τὰς ἀρχὰς σωματικὰς ὑπετίθεντο, οἱ δὲ μετ' ἐκείνους γενόμενοι καὶ σοφώτεροι δοκοῦντες ἤδη εἶναι τοὺς ἀριθμοὺς ἀρχὰς ἔλεγον, ὡς οἱ Πυθαγόρειοι καὶ Πλάτων, ὡς τούτων μᾶλλον οὐσιῶν ὄντων ἢ τῶν σωμάτων.

On remarquera l'explication typiquement néoplatonicienne de l'adjectif σοφώτεροι, qu'Ammonius a ajoutée à l'identification déjà proposée par Alexandre. Encore une fois, l'extrait d'Alexandre, recopié par Asclépius, est la source de l'exégèse d'Ammonius.

(20) Ascl. 256.25-257.16 [Γ 3, 1005 b 5-8]. Même situation pour ce lemme, qui fait l'objet d'une double exégèse : (a) p. 256.26-34 = exégèse d'Ammonius ; (b) p. 256.36-257.16 = Alex. 267.24-268.6. L'exégèse d'Ammonius s'inspire du passage (b) tiré d'Alexandre.

## (a) Ascl. 256.26-34

Ό πρῶτος φιλόσοφος διαλέγεται περὶ τῶν ἀξιωμάτων οὐχ ὡς ἀποδειχνύων αὐτά (ἀναπόδειχτοι γὰρ αἰ ἀρχαὶ τῶν ἀποδείξεων, ὡς λέγει), ἀλλὰ τίς ἡ φύσις αὐτῶν καὶ πῶς ἡμῖν ἐγγίνονται καὶ πῶς αὐτοῖς χρηστέον, καὶ ὅσα ἄλλα περὶ αὐτῶν ἐν τοῖς περὶ ἀποδείξεως πραγματεύονται. "Ωσπερ γὰρ ὁ περὶ ἀξιωμάτων λόγος τοῦ φιλοσόφου, οὕτως καὶ ὁ περὶ ἀποδείξεως, οὐ τῆς τοῦδε ἢ τοῦδε, ἀλλὰ καθόλου τί

## (b) Ascl. 257.8-16 = Alex. 267.32-268.6

[...] διὰ δὲ τῆς λέξεως δέδεικται ὅτι τοῦ φιλοσόφου ἐστὶ τὸ καὶ περὶ τῶν συλλογιστικῶν ἀρχῶν ἐπισκέψασθαι. Συλλογιστικῶς δὲ ἀρχὰς λέγει τὰς ἀποδεικτικάς· ἀποδείξεων γὰρ καθόλου ἀρχαὶ τὰ ἀξιώματα. Καὶ γὰρ καθ΄ ἑκάστην εἰσὶν ἐπιστήμην οἰκεῖαι τοῖς ἀποδεικνυμένοις ἀρχαί τε καὶ τοῦ καθ' ἐκάστην ἐπιστήμην ἀποδεικτικοῦ ταύτας εἰδέναι· δ ποιήσει ἕκαστος αὐτῶν λαβὼν παρὰ τοῦ ἀποδεικτικοῦ τε καὶ φιλοσόφου,

τέ ἐστιν ἀπόδειξις καὶ ἐν τίνι γένει τῶν περὶ τὰς ἐπιστήμας ὑπάρχει. 'Αλλ' ἔστι καθ' ἐκάστην ἐπιστήμην ἡ ἀπόδειξις περὶ τὰ οἰκεῖα τῆς ἐπιστήμης, ἡ χρῆται ἔκαστος ἐξ ὑποθέσεως, παρὰ φιλοσοφίας τὸ πῶς ἀποδεικνύναι χρὴ λαβών.

έκ τῶν πῶς ὑπαρχόντων τῷ ἀποδεικνυμένω δεῖ [γὰρ] ἀποδεικτικὰς λαμβάνειν προτάσεις, καὶ πῶς ταύτας ἀλλήλαις συμπλέκειν καὶ τὰ ἄλλα, ὅσα ἐν τοῖς περὶ ἀποδείξεως λέγεται.

# (B) Les citations non littérales

Les extraits d'Alexandre, aussi bien anonymes qu'explicites, sont sans aucun doute l'œuvre d'Asclépius, qui les a ajoutés aux notes qu'il avait prises au cours d'Ammonius. Mais Alexandre est aussi présent, dans le commentaire d'Asclépius, d'une manière plus discrète, c'est-à-dire sous forme de citations non littérales, qui sont tantôt explicites tantôt anonymes. Alors que les extraits d'Alexandre se trouvent seulement dans les livres A,  $\alpha$ , B et  $\Gamma$ , les citations non littérales se lisent dans l'ensemble du commentaire d'Asclépius. Naturellement, pour les livres E et Z, aucune comparaison n'est possible, car les livres E-N du commentaire d'Alexandre sont perdus.

# (B 1) Citations non littérales explicites

Dans l'ensemble du commentaire d'Asclépius, elles sont au nombre de onze :

- (1) Ascl. 23.8-9 [A 3, 983 a 24 ss.] : διό φησι καὶ ὁ ᾿Αλέξανδρος, ὅτι ἀεὶ ὁ ᾿Αριστοτέλης λέγει συντρέχειν τὸ τελικὸν αἴτιον τῷ εἰδικῷ. Comme le note Hayduck *ad loc.*, ces mots ne se lisent pas chez Alexandre; mais Asclépius pourrait faire allusion à Alex. 20.9 ss.<sup>49</sup>.
- (2) Ascl. 28.22-23 [A 3, 984 b 20 ss.] : καὶ τελικὸν γὰρ αἴτιον ὑποτίθεται εἶναι τὸ αὐτὸ καὶ ποιητικόν, ώς φησι καὶ ᾿Αλέξανδρος. Même citation que la précédente.
- (3) Ascl. 114.36-38 [α 1, 993 a 30-31] : καὶ ώς φησιν ὁ ᾿Αλέξανδρος, ὅτι διὰ τοῦτο οὐ δυνατὸν ἡμᾶς ἀντιλαβέσθαι τῶν νοητῶν,

<sup>49</sup> Pour une citation semblable, cf. Ascl. 149.31-33:πως γὰρ δύναται τὸ ποιητικὸν τῷ τελικῷ εἶναι ἐναντίον [...] ἢ τὸ εἰδικὸν τῷ τελικῷ, εἴ γε καὶ συντρέχει αὐτῷ; Ascl. 153.22-23:τὸ τελικὸν καὶ τὸ εἰδικὸν συντρέχουσι; Syr. 13.26-28:ως καὶ αὐτὸς ἐν τῷ Β τῆς Φυσικῆς ἐπέστησεν ὅτι συντρέχει ποτὲ τῷ εἴδει καὶ τὸ τέλος καὶ τὸ ποιοῦν κατὰ τὸ ὁμοειδές. Kroll renvoie à Phys. II 7, 198 a 24 (où le verbe συντρέχειν ne se trouve pourtant pas). Il s'agit probablement d'une citation incorrecte et libre qui résumait la doctrine aristotélicienne selon laquelle la cause finale coïncide avec la cause formelle. Sur le phénomène des citations incorrectes, cf. L. G. Westerink, Prolégomènes à la philosophie de Platon, cit., p. Lxxxiv-LxxxvII, et infra, p. 128, n. 57, et p. 148.

ἐπειδὴ ὁ ἡμέτερος νοῦς ἀσθηνής ἐστι πρὸς τὴν τῶν φύσει σαφῶν γνῶσιν, διότι συμπλέκεται αἰσθήσει καὶ φαντασία. Cf. Alex. 142.19-23: οὕτω δὲ ὁ ἡμέτερος νοῦς πρὸς τὰ φανερώτατα τῶν ὄντων ἔχει διὰ τὸ μὴ ἀπολελυμένος καὶ κεχωρισμένος εἶναι, ἀλλ' εἶναι σὺν αἰσθήσει καὶ ταῖς παθητικαῖς δυνάμεσι τῆς ψυχῆς, ἃ πάντα ἐμπόδια τῆ οἰκεία τοῦ νοῦ ἐνεργεία· ἡ γὰρ περὶ τὰ αἰσθητὰ συνεχὴς ἡμῶν ἐνέργεια ταῖς κεχωρισμέναις τῆς αἰσθήσεως ἐνεργείαις ἐμποδὼν γίνεται. La citation résume correctement le texte d'Alexandre, avec de menues reprises textuelles.

- (4) Ascl. 155.27 [B 2, 996 b 24-26] : 'Ο 'Αλέξανδρος 'οὐκ ἄλλης' γράφει. Voir *infra*, § 4, p. 180, n° 3.
- (5) Ascl. 259.23-24 [Γ 3-4, 1005 b 19-1006 a 5]: καὶ ἄλλους πολλοὺς τρόπους καταλέγει ὁ 'Αλέξανδρος τῶν ἐναντίων. Il s'agit du principe de contradiction, selon lequel les contraires ne peuvent pas être vrais en même temps et sous le même point de vue. Asclépius donne les exemples du blanc et du noir, de la maladie et de la santé, du feu et de l'eau. C'est pourquoi il ajoute que de nombreux autres exemples de contraires sont cités par Alexandre. Comme Hayduck le signale dans l'apparat critique, le commentaire d'Alexandre sur cette péricope ne contient rien de tel. Peut-être Ammonius (ou Asclépius) s'est-il trompé.
- (6) Ascl. 265.18-25 [Γ 4, 1007 b 1-2]: Une faute semble s'être glissée dans cette citation, qui, attribuée à Alexandre, paraît plutôt tirée du commentaire de Syrianus. La phrase d'Aristote dont il est question, est la suivante : οὐδὲ γὰρ πλείω συμπλέκεται δυοῖν (« car il n'y a jamais plus de deux accidents liés l'un à l'autre »). Asclépius écrit :

Καὶ ὁ μὲν 'Αλέξανδρος τὸ οὐδὲ γὰρ πλείω συμπλέκεται δυοῖν ὑπολαμβάνει τοῦτο λέγειν τὸν 'Αριστοτέλην, <ὅτι> οὐδέποτε πλείονα τῶν δύο συμβεβηκότων ἄμα κατηγοροῦνται· οἶόν φαμεν ὅτι ὁ 'Ιπποκράτης ἄριστος ἰατρός ἐστι, καὶ μόνα δύο συμβεβηκότα κατηγορήσαμεν τοῦ ὑποκειμένου, καὶ πλείονα ἀδύνατον. "Ωστε, φησίν, οὐ δυνατὸν εἶναι ἀπείρους τὰς κατηγορίας· εἰ δὲ μὴ ὑπάρχουσιν ἄπειροι \*\*\* συμβεβηκότα ἀλλὰ καὶ οὐσίαι· εἰ δὲ οὐσίαι ὑπάρχουσιν, εἰσὶ καὶ ὡρισμένα πράγματα καὶ οὐ συναληθεύει ἡ ἀντίφασις<sup>50</sup>.

A cette exégèse, Asclépius<sup>51</sup> oppose celle d'Ammonius : ὁ μέντοι γε ἡμέτερος φιλόσοφος 'Αμμώνιός φησιν κτλ. Or, l'interprétation critiquée par Ammonius consiste à dire que, dans une prédication

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Ascl. 265.18-25.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Ascl. 265.25 ss.

accidentelle du type « Socrate est blanc », on ne peut pas prédiquer plus de deux accidents. On peut dire, par exemple, « Hippocrate est médecin » et « Hippocrate est un excellent médecin », mais il faut s'arrêter là. C'est exactement l'exégèse proposée par Syr. 70.3-15, comme le confirme l'exemple du médecin :

Syr. 70.46 ἐὰν μὲν γὰρ εἴπω· "Σωκράτης ἰατρός ἐστιν", ἕν ἑνός· ἐὰν δὲ αὐξῆσαι θελήσω, τὴν πρότασιν ποιῶ· "Σωκράτης ἄριστος ἰατρός ἐστιν". Ἐπὶ πλέον δὲ ἐκτείνειν οὐκ ἔστιν

Ascl. 265.21-22 οδόν φαμεν ὅτι ὁ Ἱπποκράτης ἄριστος ἰατρός ἐστι, καὶ μόνα δύο συμβεβηκότα κατηγορήσαμεν τοῦ ὑποκειμένου, καὶ πλείονα ἀδύνατον.

En revanche, malgré le renvoi de Hayduck à Alex. 288.30, ce passage d'Alexandre (p. 288.30-289.24) développe un raisonnement différent. Il y a, dit Alexandre, deux types de prédication accidentelle. Le premier consiste à attribuer un accident à un autre accident (« le blanc est musicien ») : c'est la prédication accidentelle au sens propre, exprimée par une proposition qui manque de véritable unité. Le second consiste à attribuer un accident à une substance (« Socrate est musicien »). Dans les deux cas, la prédication des accidents ne peut pas aller à l'infini, en ce sens qu'il est impossible de prédiquer un nombre illimité d'accidents. Par exemple, étant donné la proposition « Socrate est musicien », on ne peut pas y ajouter "blanc" ou n'importe quel autre prédicat accidentel, car, dans ce caslà, la proposition perdrait son unité. On voit donc bien que la thèse critiquée par Ammonius n'est pas celle d'Alexandre. Celui-ci affirme, en effet, qu'on ne peut pas aller au-delà du premier prédicat accidentel, alors que c'est bien Syrianus qui soutient l'impossibilité d'aller au-delà du deuxième prédicat. Il me semble donc assuré que la citation attribuée à Alexandre se réfère en réalité à Syrianus. Il est difficile de dire qui s'est trompé, Ammonius lors de son cours oral, ou Asclépius lors de la rédaction de ses notes. Ce qui est certain, c'est qu'Asclépius n'a pas pris la peine de vérifier le texte d'Alexandre, d'où il tire pourtant d'aussi longs extraits. Le commentaire de Syrianus non plus n'a été consulté par Asclépius, qui se serait vite aperçu que l'exégèse critiquée par Ammonius était bien de Syrianus, et non pas d'Alexandre.

(7) Ascl. 311.27 [ $\Delta$  4, 1014 b 35-36] : 'Ο 'Αλέξανδρος οἴεται περὶ τοῦ συνθέτου λέγειν αὐτὸν ἐνταῦθα. Comme Hayduck le signale dans l'apparat critique, Asclépius se réfère à Alex. 359.11-13:πέμπτον

σημαινόμενον τῆς φύσεως παρέθετο τὴν τοῦ συναμφοτέρου τῶν φύσει γινομένων τελειότητά τε καὶ οὐσίαν. Citation libre, mais correcte.

- (8) Ascl. 315.31-32 [ $\Delta$  6, 1016 b 11] : 'Ο 'Αλέξανδρός φησι θέλειν τὸ 'ἔτι δέ', ἐπειδὴ οὐδαμοῦ ἀνταποδίδωσιν ὑποκατιών. Cf. Alex. 368.8-15. Citation libre, mais correcte.
- (9-11) Ascl. 408.5, 408.20, 428.13 [Z 9, 1034 a 21 ss.; Z 13, 1038 b 1 ss.]: ὡς δέ φησιν ὁ ᾿Αλέξανδρος [...] ἀπορεῖ δὲ ὁ ᾿Αλέξανδρος [...] ὡς γάρ φησιν ὁ ᾿Αλέξανδρος. Trois citations qui ne peuvent pas être comparées à leur source, car le commentaire d'Alexandre sur les livres E-N est perdu.

# (B 2) Les emprunts anonymes

Lorsque nous avons traité la question du "double emploi" des extraits d'Alexandre, nous avons vu que l'extrait d'Alexandre ajouté par Asclépius est parfois la source du passage "parallèle" qui est censé rapporter l'exégèse d'Ammonius<sup>52</sup>. Cela montre qu'Ammonius, de même que Syrianus, avait sous les yeux le commentaire d'Alexandre, qu'il utilisait tantôt pour des citations explicites, tantôt de manière anonyme. Aux passages déjà cités, on ajoutera les suivants :

(1) Ascl. 7.21-22, cf. Alex. 4.9-11 [A 1, 980 b 26]. Asclépius<sup>53</sup> tire d'Alexandre la remarque selon laquelle la faculté de représentation et la mémoire s'impliquent l'une l'autre.

#### Alex. 4.9-11

Ascl. 7.21-22

δοκεῖ δὲ ἀντιστρέφειν ή τε φαντασία καὶ ἡ αἴσθησις ἐν οἶς γὰρ τὸ ἕτερον τούτων, καὶ τὸ ἕτερον, ὡς ἐν τῷ τρίτῳ Περὶ ψυχῆς εἶπεν.

άντιστρέφουσι δὲ ταῦτα πρὸς ἄλληλα. Τὰ γὰρ ἔχοντα μνήμην πάντως καὶ φαντασίαν καὶ τὸ ἀνάπαλιν.

(2) Ascl. 7.24-26, cf. Alex. 4.15-16 [A 1, 980 b 26]. Dans la phrase : ἐμπειρίας δὲ μετέχει μικρόν (« les animaux autres que l'homme ne participent que faiblement à la connaissance empirique »), l'adverbe

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Cf. supra, p. 111 ss., nos 1-4, 7, 8, 10, 11, 15, 18-20.

<sup>53</sup> Comme nous venons de le voir, il est aisé de distinguer le rôle d'Asclépius de celui d'Ammonius, lorsqu'il est question des extraits tirés du commentaire d'Alexandre: ces extraits ont été ajoutés par Asclépius aux notes qu'il avait prises au cours d'Ammonius. Cela dit, dans les parties qui sont censées rapporter l'exégèse d'Ammonius, il est difficile de savoir exactement quelle partie revient à Ammonius et quelle partie est le résultat des interventions rédactionnelles d'Asclépius. C'est pourquoi nous utilisons le nom d'Asclépius d'une façon neutre, simplement pour désigner ce commentaire qu'Asclépius a édité sur la base du cours de son maître.

μικρόν, explique Alexandre, peut être interprété de deux manières, car il signifie ou bien "pas du tout" (= μηδέν) ou bien "peu" (ὀλίγον). Asclépius reprend l'exégèse d'Alexandre, tout en remplaçant μηδέν par οὐδὲ ὀλίγον (= "même pas un peu") et en ajoutant la citation de *Iliade* V 800.

Alex. 4.15-16 ήτοι ὅτι μηδὲν λέγων, ἢ ὡς καὶ ἐν ἐκείνων τισὶν ἐπ' <u>ὀλίγον</u> ἐγγιγνομένης ἐμπειρίας.

Ascl. 7.24-26
Μικρὸν λέγει ἢ οὐδὲ ὀλίγον, ὡς τὸ Ἦχον οἱ παῖδα ἐοικότα γείνατο Τυδεύς ἄντὶ τοῦ οὐδ' ὀλίγον, ἢ μικρόν φησιν <u>ὀλίγον</u> ἔχουσι γὰρ τὰ ἄλλα ζῷα ὀλίγον ἐμπειρίας ἴχνος.

(3) Ascl. 22.18-19, cf. Alex. 19.8-9 [A 2, 983 a 18-19]. Aristote fait allusion à un proverbe : δεῖ δὲ εἰς τοὐναντίον καὶ τὸ ἄμεινον κατὰ τὴν παροιμίαν ἀποτελευτῆσαι (« Or, on doit finir par l'étonnement contraire, et, suivant le proverbe, par ce qui est meilleur »)<sup>54</sup>. Alexandre cite le proverbe δευτέρων ἀμεινόνων (« la seconde fois est la meilleure ») et Asclépius reprend sa citation.

Alex. 19.8-9 κατὰ τὴν παροιμίαν δὲ ἴσως λέγοι ἄν <u>τὴν λέγουσαν "δευτέρων</u> ἀμεινόνων". Ascl. 22.18-19 παροιμία γάρ ἐστιν ἡ λέγουσα <u>"δευτέρων ἀμεινόνων"</u>.

- (4) Ascl. 25.17-18, cf. Alex. 27.2 [A 3, 984 a 3-5]. L'adjectif ἄθεος par lequel Asclépius désigne Hippon de Samos (ἄθεος γάρ ἐστιν), vient d'Alexandre (ὅτι ἄθεος ἦν).
- (5) Ascl. 26.22, cf. Alex. 26.16-18 [A 3, 984 a 2]. Il s'agit d'expliquer pourquoi, à propos de Thalès, Aristote dit : λέγεται. La raison en est, explique Alexandre, qu'aucun ouvrage de Thalès n'a été transmis. L'explication est répétée par Asclépius.

Alex. 26.16-18
Εἰκότως τὸ λέγεται οὕτως ἀποφήνασθαι· οὐδὲν <u>Υὰρ</u> προ<u>φέρεται αὐτοῦ</u> σύγγραμμα, ἐξ οὖ τις τὸ βέβαιον ἔξει τοῦ ταῦτα λέγεσθαι τοῦτον τὸν τρόπον ὑπ' αὐτοῦ.

Ascl. 26.22 καλῶς δὲ εἶπε "λέγεται" οὕτε <u>γὰρ</u> φέρεται αὐτοῦ βιβλίον τοῦτο ἔχον.

 $<sup>^{54}</sup>$  Cf. E. L. Leutsch, F. G. Schneidewin, Corpus paroemiographorum graecorum, Göttingen 1839-1851 (réimpr. Hildesheim 1965), t. I, p. 62, n° 15 et t. II, p. 357, n° 88 : Δευτέρων ἀμεινόνων παροιμία ἐπὶ τῶν θυομένων ἐκ δευτέρου, ὅταν αὐτοῖς τὰ πρότερον ἱερὰ μὴ καυθῆ καὶ ἐπὶ δεύτερα τραπῶσιν.

(6) Ascl. 40.20-21, cf. Alex. 42.20 [A 5, 986 b 9]. Asclépius tire d'Alexandre l'exégèse de l'expression τὰ στοιχεῖα τῆς φύσεως.

(7) Ascl. 41.28, cf. Alex. 44.9-10 [A 5, 986 b 21]. Même exégèse du participe ἑνίσας (à propos de Xénophane, qui fut le plus ancien des partisans de l'unité de l'être).

Alex. 44.9-10 Ascl. 41.28 τὸ δὲ ἑνίσας ἴσον ἐστὶ τῷ πρῶτος ἑνίσας (ἀντὶ τοῦ εν εἰρηκώς). εν εἶναι τὸ ὂν εἰπών.

(8) Ascl. 43.8-11, cf. Alex. 46.15-17 et 46.23-47.1 [A 5, 987 a 10]. Dans la phrase : μέχρι μὲν οὖν τῶν Ἰταλικῶν καὶ χωρὶς ἐκείνων μορυγώτερον εἰρήκασιν οἱ ἄλλοι περὶ αὐτῶν<sup>55</sup>, la signification de l'adverbe μορυγώτερον est incertaine. En réalité, Alexandre lit μοναγώτερον (p. 46.24), qu'il explique par μαλακώτερον; mais il connaît la variante μορυγώτερον, à propos de laquelle il propose deux explications: (a) σκοτεινότερον, (b) μαλακώτερον. Selon Alexandre, la variante μορυγώτερον n'est guère probable, et cela pour trois raisons: (i) ce terme est inconnu; (ii) s'il signifie σκοτεινότερον, cette interprétation n'est pas cohérente avec ce qui précède, car ce sont plutôt les opinions des Pythagoriciens qui sont plus obscures que les opinions des autres philosophes; (iii) s'il signifie μαλακώτερον, Aristote aurait utilisé ce terme, comme il le fait ailleurs. Alexandre admet toutefois qu'un peu plus bas (988 a 23), Aristote affirme que ses devanciers se sont exprimés obscurément (ἀμυδρῶς) au sujet des quatre causes, ce qui semble confirmer l'interprétation σχοτεινότερον. Non seulement toute cette discussion textuelle est condensée par Asclépius en peu de lignes, mais son résumé n'est pas exact. Asclépius ne connaît pas μορυχώτερον et son texte porte μονιμώτερον (p. 43.9), qui n'est pas attesté chez Alexandre<sup>56</sup>, et qu'il explique par μετριώτερον (= lemme d'Alexandre).

<sup>55</sup> « Jusqu'à l'École Italique (= les Pythagoriciens) exclusivement, les autres philosophes se sont donc exprimés μορυχώτερον sur ces principes ».

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> C'est pourquoi Hayduck voudrait corriger le μονιμώτερον d'Asclépius en μοναχώτερον. La situation textuelle est la suivante : μορυχώτερον Alex. ; μαλαχώτερον Ab γρ. Ε ; μετριώτερον Ε, Alex. (lemme), G. de Moerbeke ; μοναχώτερον Alex. (comm.) ; μονιμώτερον Ascl. Voir la note de Ross *ad loc.* 

En outre, tout en ne citant pas la leçon μορυγώτερον, Asclépius reprend les deux termes par lesquels elle était expliquée chez Alexandre: σκοτεινότερον et μαλακώτερον, en les rapportant à μονιμώτερον. La confusion ne s'arrête pas là. Pour repousser σκοτεινότερον, Alexandre avait affirmé que cette interprétation contrastait avec le fait que les opinions des Pythagoriciens sont plus obscures que celles des autres philosophes. On ne saurait donc penser qu'ici Aristote dise le contraire, à savoir que tous les autres philosophes « jusqu'aux Pythagoriciens exclusivement » se seraient exprimés plus obscurément que les Pythagoriciens eux-mêmes. Cette remarque d'Alexandre semble avoir été mal comprise par Asclépius, qui, à l'appui de l'exégèse σκοτεινότερον, affirme que les Pythagoriciens ont formulé leurs doctrines d'une manière qui n'était pas bien articulée (οὐ γὰρ διηρθρωμένως, p. 43.10). Mais Asclépius ne se rend pas compte qu'une telle interprétation est incompatible avec le texte d'Aristote, car, comme l'avait justement remarqué Alexandre, Aristote affirme le contraire. Autrement dit, la remarque sur les Pythagoriciens, par laquelle Alexandre refusait σκοτεινότερον, est utilisée par Asclépius pour confirmer σκοτεινότερον, avec la conséquence inévitable d'introduire une contradiction dans la phrase d'Aristote. C'est un exemple intéressant de la manière dont l'exégèse littérale d'Alexandre a été abrégée, appauvrie et déformée par Asclépius<sup>57</sup>.

Αlex. 46.15-17, 46.23-47.1 εἰπὼν δὲ μέχρι τῆς τῶν Πυθαγορικῶν δόξης τοὺς πλείστους μαλακώτερον περὶ αἰτίας εἰρηκέναι, τουτέστιν ἐνὶ αἰτίω χρῆσθαι [...] γράφεται ἔν τισιν ἀντὶ τοῦ μοναχώτερον "μορυχώτερον", δ ἐξηγούμενοι οἱ μὲν σκοτεινότερον λέγουσιν, οἱ δὲ μαλακώτερον. Οὕτε δὲ τὸ ὄνομα γνώριμον, οὕτε ἀκόλουθον τοῖς προειρημένοις τὸ τοὺς μέχρι τῶν Πυθαγορείων εἰρηκότας

#### Ascl. 43.8-11

καὶ πάλιν χωρὶς ἐκείνων μονιμώτερον εἰρήκασι, τουτέστι μετριώτερον, ἤγουν σκοτεινότερον ἢ μαλακώτερον· οὐ γὰρ διηρθρωμένως εἰρήκασιν οἱ Πυθαγόρειοι περὶ τῶν ἀρχῶν.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Il faut aussi tenir compte du phénomène des citations successives, qui implique toujours une déformation plus ou moins accentuée du texte initial. Dans le cas présent, on a au moins cinq "étapes": 1° texte d'Alexandre, 2° lecture de ce texte par Ammonius, 3° cours oral d'Ammonius, 4° prise de notes par Asclépius, 5° rédaction d'Asclépius (= notre texte). Il n'est donc pas très étonnant qu'après un pareil "itinéraire", le texte d'Alexandre ait subi de profondes altérations. Cf. supra, p. 122, n. 49.

περὶ ἀρχῶν σκοτεινότερον εἰρηκέναι· μᾶλλον γὰρ ἔστιν εὑρεῖν σκοτεινότερον εἰρημένα τὰ ὑπὸ τῶν Πυθαγορείων λεγόμενα. Εἰ δὲ μαλακώτερον εἰπεῖν ἐβούλετο, ἐχρήσατο ἄν τῷ ὀνόματι αὐτῷ, ὥσπερ καὶ ἐν ἄλλοις. Προελθὼν μέντοι περὶ πάντων τῶν εἰρηκότων πρὸ αὐτοῦ περὶ ἀρχῶν λέγει "ἀλλὰ πάντες ἀμυδρῶς μέν".

(9) Ascl. 55.22-26, cf. Alex. 63.23-31 [A 7, 988 b 6-16]. L'affirmation d'Aristote selon laquelle aucun de ses devanciers n'a introduit la cause finale au sens propre du terme, ne pouvait évidemment pas plaire à un philosophe néoplatonicien. Pour Asclépius, il est hors de doute que Platon a parfaitement connu la cause finale, à savoir le Bien, auguel toutes les choses aspirent. A l'appui de cette affirmation, Asclépius cite *Epist.* II 312 E 1-2. Cette citation est empruntée à Alexandre. En effet, dans le passage cité, Alexandre soulève la question suivante : puisque Platon, dans ses Lettres, affirme que "tous les êtres gravitent autour du Roi de toutes choses et n'existent qu'en vue de lui", comment se fait-il qu'Aristote soutient que Platon n'a pas parlé de la cause finale<sup>58</sup>? La réponse, dit Alexandre, est fournie par Aristote lui-même, qui, à la fin du premier livre (A 10, 993 a 11-16), affirme que les philosophes qui l'ont précédé, ont connu les quatre causes d'une manière vague et obscure. C'est donc Alexandre qui a suggéré à Asclépius la citation de l'*Epist*. II 312 E 1-2<sup>59</sup>, à laquelle

<sup>58</sup> Une aporie tout à fait semblable, avec la même citation de la Lettre II, est discutée par Alexandre (p. 59.28-60.2 = Ascl. 52.21-28) aussi à propos de A 6, 988 a 7-11, où Aristote affirme que Platon n'a connu que la cause formelle et la cause matérielle. Ici, la citation de la Lettre II est accompagnée de la citation de Tim. 28 C 3-4 (τὸν μὲν οὖν ποιητὴν καὶ πατέρα τοῦδε τοῦ παντὸς εὐρεῖν τε ἔργον), qui est censée montrer que Platon a aussi connu la cause efficiente. Alexandre propose deux solutions de cette aporie : (1) là où il a traité des causes, Platon n'a mentionné ni la cause efficiente ni la cause finale, comme Aristote le dit dans le Περὶ τἀγαθοῦ (Alex. 59.32-60.1 = Ascl. 52.25-27) ; (2) pour Platon, il n'y a pas de cause efficiente ou finale des réalités qui appartiennent au monde du devenir (Alex. 60.1-2 = Ascl. 52.27-28). Pour une analyse de ce passage d'Alexandre (qui constitue le fr. 4 Ross du Περὶ τἀγαθοῦ), cf. M. Isnardi Parente, « Testimonia Platonica », cit., p. 65-69.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Sur l'importance du rôle que ce texte pseudo-platonicien a joué dans la discussion sur la nature du premier principe chez les philosophes néoplatoniciens, voir l'étude fondamentale de H. D. Saffrey et L. G. Westerink dans leur introduction à *Proclus, Théologie Platonicienne*, II, Paris 1974, p. xx-LIX (les deux textes d'Alexandre d'Aphrodise sont cités à la p. XLIII).

Asclépius donne, avec une nuance polémique, une valeur probante qu'elle n'avait évidemment pas chez Alexandre.

Αlex. 63.23-26 ἐπιζητήσαι δ' ἄν τις πῶς Πλάτων ἐν Ἐπιστολαῖς λέγων "περὶ τὸν πάντων βασιλέα πάντα ἔστι καὶ τούτου ἕνεκα πάντα" οὐ λέγει διὰ τούτων τὸ ἀγαθὸν ὡς τέλος αἴτιον. "Η εἰ λέγει, πῶς οὕ φησιν αὐτὸν ᾿Αριστοτέλης λέγειν;

Αscl. 55.22-26 λέγομεν οὖν ὅτι καὶ τελικὸν αἴτιον εἰρήκασι, λέγοντες τἀγαθὸν οὖ πάντα ἐφίεται<sup>60</sup>· διὰ γὰρ τὴν ὑπερβλύζουσαν αὐτοῦ ἀγαθότητα πάντα αὐτοῦ ἐφίεται· ὁ γὰρ ἔρως ὁ πρὸς ἐκεῖνο ἑκάστου τελειότης ἐστί. Πάλιν φησὶν ὁ Πλάτων "περὶ τὸν πάντων βασιλέα πάντα ἐστὶ κἀκείνου ἕνεκα πάντα", ὥστε σαφῶς λέγει τὸ τελικὸν αἴτιον.

(10) Ascl. 86.14-16, cf. Alex. 97.22-25 [A 9, 991 a 14-19]. On pourrait croire, dit Aristote, que les Idées concourent à l'existence des sensibles en ce sens qu'elles entreraient dans le mélange qui constitue les sensibles, d'après la théorie d'Anaxagore et d'Eudoxe, contre laquelle on peut toutefois formuler de nombreuses objections (qu'Aristote ne développe pas). A propos de ces objections, Alexandre cite d'abord (p. 97.21-27) les critiques qu'Aristote adresse contre Anaxagore dans *Phys.* I 4, 188 a 2-13, et ensuite (p. 97.29-98.24) il rapporte les objections visant la théorie du mélange contenues dans le deuxième livre du Περὶ ἰδεῶν<sup>61</sup>. Asclépius laisse tomber complètement le témoignage du Περὶ ἰδεῶν, mais il utilise l'argument de la *Physique*, tout en omettant la référence explicite : la théorie du mélange est fausse, parce que les composantes du

<sup>60</sup> En réalité, la formule τἀγαθὸν οὖ πάντα ἐφίεται, qu'Asclépius attribue aux Platoniciens, est une citation de l'Éth. Nic. I 1, 1094 a 3. Comme Hayduck le suggère (ad p. 103.10), le texte platonicien auquel Asclépius semble faire allusion, est Phil. 20 D 8 : πᾶν τὸ γιγνῶσκον αὐτὸ (scil. τὸ ἀγαθόν) θηρεύει καὶ ἐφίεται. Cette citation est utilisée par Asclépius dans le même contexte, c'est-à-dire pour démontrer que Platon a connu la cause finale, aussi aux p. 52.2-3 (λέγομεν οὖν ὅτι καὶ Πλάτων εἶπε τελικὸν αἴτιον· αὐτὸς [= Aristote] γὰρ μαρτυρεῖ αὐτοῖς [= les Platoniciens] εἰρηκόσι τἀγαθὸν οὖ πάντα ἐφίεται), p. 54.11-13 (ὅτι δὲ μνημονεύει [scil. Platon] καὶ τοῦ τελικοῦ, ἐδείξαμεν διὰ τοῦ λέγειν αὐτοὺς τάγαθὸν οὖ πάντα έφίεται, καὶ ὅτι πάντα ἀποβλέπουσιν εἰς τὸν βασιλέα τῶν πάντων [allusion au même passage de l'*Epist.* II]) et p. 103.9-11 (λέγομεν οὖν ὅτι καὶ τελικὸν αἴτιον ὑπετίθετο Πλάτων, ἐξ οὖ λαβὼν εἶπεν [scil. Aristote] ὅτι καλῶς ἐπεφήναντο τάγαθὸν οὖ πάντα ἐφίεται). On remarquera que, à la p. 103.11-12, la même citation de la Lettre II sert à prouver, avec Tîm. 41 A 6 (θεοί θεων, ὧν έγω δημιουργός), que Platon a bien connu la cause efficiente, et non pas la cause finale (erreur dans la rédaction ἀπὸ φωνῆς?). <sup>61</sup> Fr. 5 Ross.

mélange peuvent subsister par elles-mêmes avant le mélange ; or, si les choses étaient un mélange de substance et d'accidents, ceux-ci existeraient par eux-mêmes, ce qui est impossible. Asclépius reprend l'argument de la *Physique* d'après la citation d'Alexandre, comme le montre la présence des termes τὰ συμβεβηκότα et καθ' αὐτὸ ὑψίστασθαι, qui ne se trouvent pas dans le passage de la *Physique*, source déclarée d'Alexandre.

Αlex. 97.22-25 οὔτε γὰρ πᾶν παντὶ μεμῖχθαι πέφυκε· τῶν γὰρ κεχωρισμένων καὶ καθ' αὐτὸ ὑφίστασθαι δυναμένων ἡ μῖξις, οὐ τοιαῦτα δὲ τὰ συμβεβηκότα. Εἰ δὲ τὸ μεμιγμένον οἶόν τε χωρισθῆναι, χωριστὰ ἄν εἴη τὰ πάθη τῶν οὐσιῶν.

Ascl. 86.14-16 εἰ γὰρ πάντα ἐν πᾶσι μέμικται, συμβήσεται τὰ συμβεβηκότα καὶ τὰ εἴδη αὐτὰ καθ' αὐτὰ ὑφίστασθαι πρὸ τῆς μίξεως, ὅπερ ἐστὶν ἀδύνατον.

(11) Ascl. 88.22-23, cf. Alex. 102.8-10 [A 9, 991 a 23-27]. Contre la thèse selon laquelle les Idées seraient les modèles des choses sensibles, Aristote affirme que la ressemblance n'implique pas nécessairement l'existence d'un modèle, car elle peut être due au hasard : il pourrait naître un homme semblable à Socrate, que Socrate existe ou non. Asclépius semble tirer d'Alexandre l'exemple de Théétète.

Alex. 102.8-10 οὐ γὰρ εἰ <u>Θεαίτητος</u> ἦν ὅμοιος Σωκράτει, ἤδη καὶ εἴκασται αὐτῷ· καὶ γὰρ ὅντος Σωκράτους ὅμοιός τις αὐτῷ δύναται γενέσθαι, καὶ μὴ εἰκαζόμενος, ὡς <u>Θεαίτητος</u>, καὶ μηκέτι ὄντος.

Ascl. 88.22-23 δυνατὸν γάρ ἐστι μὴ μόνον τὸν Θεαίτητον ὅμοιον εἶναι Σωκράτους.

(12) Ascl. 89.1-6, cf. Alex. 103.4-31 [A 9, 991 a 23-27]. La même péricope aristotélicienne suggère à Alexandre la démonstration que rien n'est produit par ressemblance à un modèle ou à une Idée. L'argument est le suivant: si le monde est éternel et que, à ce moment, rien n'est produit par ressemblance à un modèle, il en a toujours été ainsi. Démonstration: tout ce qui est engendré, est un individu, engendré par un autre individu. En outre, chacune des choses qui agissent par nature, agit selon la nature qui est en elle, c'est-à-dire selon la cause, le principe et la puissance de se mouvoir. L'homme individuel engendre un autre individu humain grâce à ce

principe de mouvement qui est en lui, et non pas parce qu'il contemple l'Idée de l'homme. Or, puisque le monde est éternel, il s'ensuit que la production des individus a toujours été réglée par cette loi, et non pas par la ressemblance à des modèles idéaux. C'est de cette démonstration d'Alexandre que s'inspire l'exégèse littérale d'Asclépius.

#### Alex. 103.6-22

— II. 6-7 : εἰ ἀΐδιός ἐστιν ὁ κόσμος καὶ μηδὲν τῶν νῦν γινομένων κατὰ φύσιν ὡς πρὸς παράδειγμα ἰδέαν τινὰ γίνεται.

1. 8 : ἀλλὰ μὴν <u>ἀΐδιός</u> τε <u>ὁ</u> κόσμος, ὕς φασι κτλ.

Π. 15-19: οἷον φύσει ὅδε ὁ ἄνθρωπος ὑπὸ τοῦδε τοῦ ἀνθρωπον ὑπὸ τοῦδε τοῦ ἀνθρωπον γίγνεται, καὶ ὅδε ὁ ἵππος ὑπὸ τοῦδε τοῦ ἵππου, καὶ ἥδε ἡ ἄμπελος ὑπὸ τῆσδε τῆς ἀμπέλου. ᾿Αλλὰ μὴν καὶ ἕκαστον τῶν κατὰ φύσιν τι ποιούντων κατὰ τὴν ἐν αὐτῷ φύσιν, τοῦτ᾽ ἔστι κατὰ τὴν ἐν αὐτῷ αἰτίαν τε καὶ ἀρχὴν καὶ δύναμιν τοῦ πως κινεῖσθαι

## Ascl. 89.1-6

άλλως τε δὴ δ ἵππος καὶ δ άνθρωπος κατὰ τὴν ἐν αὐτῷ φύσιν καὶ αἰτίαν καὶ ἀρχὴν καὶ δύναμιν ποιεῖ ο ὕππος ἵππον ἢ δ άνθρωπος ἄνθρωπον, ἀλλὰ κατὰ τὴν ἐν αὐτῷ οὐσίαν. Εἰ δὲ ἀίδιος, ὡς φασιν, ὁ κόσμος <sup>62</sup>, φανερὸν ὅτι οὐκ εἰσὶν ἰδέαι· ἀεὶ γὰρ ἵππος ἐξ ἵππον καὶ ἄνθρωπος ἐξ ἀνθρώπου καὶ τὰ ἄλλα ὁμοίως μὴ πρὸς ἰδέας ἀποβλέποντα.

(13) Ascl. 95.24-96.10, cf. Alex. 111.13-14, 111.19-112.1 et 112.11-14 [A 9, 991 b 22-27]. Si les Idées sont des nombres, elles se composent d'unités. Il y a alors deux possibilités : ou bien ces unités sont spécifiquement identiques, ou bien elles ne le sont pas. Dans les deux cas, dit Aristote, il s'ensuit des absurdités, qu'il ne mentionne pourtant pas. Il s'agit donc d'expliquer quelles sont ces absurdités et pourquoi Aristote ne les a pas exposées. Asclépius a puisé la réponse à ces deux questions chez Alexandre. Tout d'abord, si Aristote a décidé de ne pas exposer ici les absurdités qui découlent de la thèse des Idées-Nombres, la raison en est qu'il le fait dans le livre M<sup>63</sup> (Ascl. 96.8-10, cf. Alex. 111.13-14). Quant à savoir de quelles absurdités il s'agit, Asclépius les expose de la manière suivante, en s'inspirant

<sup>62</sup> Ce passage d'Asclépius (p. 89.4-5) est cité, parmi d'autres, par L. G. Westerink dans son introduction aux *Prolegomènes à la philosophie de Platon*, cit., p. xv, n. 23, comme un témoignage de la prudence d'Asclépius qui veut prendre ses distances par rapport à des thèses dangeureuses, telle que l'éternité du monde. Mais le parallèle avec Alexandre montre que l'incise ως φασιν n'est pas dû à Asclépius.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Dans les chapitres 6 à 8.

d'Alexandre : (a) Si les unités ne sont pas identiques, elles ne pourront différer entre elles que par la position (θέσις) ; mais cela est impossible, parce que, selon les Platoniciens, les Idées n'ont pas de position, car elles sont intelligibles (Ascl. 95.28-96.3, cf. Alex. 112.11-14). (b) Si les unités sont spécifiquement identiques, leur composition produit une multiplicité (πλῆθος), mais non pas des espèces différentes (Ascl. 96.3-6, cf. Alex. 111.19-112.1). Puisque ces deux arguments (avec leurs mots-clés θέσις et πλῆθος) ne se lisent pas dans le livre M, il est certain qu'Asclépius dépend d'Alexandre.

- (14) Ascl. 100.22-101.1, cf. Alex. 118.12 et 119.2 [A 9, 992 a 10-19]. Dans l'exégèse de ce passage, Asclépius reprend d'Alexandre l'idée selon laquelle les trois couples : court/long, large/étroit et haut/bas, qui sont respectivement les principes de la ligne, de la surface et du corps, ne sont pas des ὑπάλληλα γένη<sup>64</sup>.
- (15) Ascl. 106.32-33, cf. Alex. 126.7-12 [A 9, 992 b 9-13]. A la fin de ce passage très obscur, Aristote affirme que, dans certains cas, il est impossible que l'universel soit un genre. Pour expliquer cette affirmation, Asclépius donne deux exemples : celui des prédicats homonymes, qui ne partagent aucune unité réelle, et celui des prédicats négatifs, dont l'unité est trop faible pour pouvoir rassembler dans un genre unique tous les sujets dont ils sont prédiqués. L'exemple des prédicats négatifs est tiré d'Alexandre.

Alex. 126.7-9 τοιαῦτα δέ ἐστι τὰ ἀποφατικῶς λεγόμενα. Τὸ γὰρ οὐ τρέχει κοινὸν μὲν καὶ ὅμοιον τούτοις ὧν ἀληθῶς κατηγορεῖται, ἀλλ' οὔτε γένος τοῦτο ἔχει οὔτε εἶδος, οὔτε ἰδέα τις τὸ οὐ τρέχει.

Ascl. 106.32-33 ήγουν ἐπὶ ἀποφάσεων ὅ ἐστι καθολικόν, τὸ οὐ περιπατεῖ ήγουν τὸ οὐγ ὑγιαίνει.

(16) Ascl. 119.22-23, cf. Alex. 146.8-11 [α 1, 993 b 23-24]. Pour commenter l'affirmation d'Aristote selon laquelle on ne peut pas connaître la vérité sans connaître la cause, Alexandre renvoie à la *Physique* et aux *Seconds Analytiques*. La citation de la *Physique* (I 1, 184 a 10-15) est reprise par Asclépius, comme le montre l'adjectif ἀναγ-καία, qui ne se lit pas dans ce passage aristotélicien, tandis que la

 $<sup>^{64}</sup>$  Ascl. 100.22-24: ταῦτα δὲ οὐχ ὑπάρχουσιν ὑπάλληλα γένη [...] τὰ γὰρ ὑπάλληλα γένη ἄμα θεωροῦνται ὡς τὸ ἔμψυχον καὶ τὸ ζῷον ; 100.33 et 101.1: οὐχ ὡς ὑπάλληλα γένη. Cf. Alex. 118.2 (= Ascl. 101.21-22): καὶ ὡς ὑπὸ διαφέροντα γένη καὶ οὐχ ὑπ᾽ ἄλληλα αὐτὰ ὄντα ; 119.2 (= Ascl. 101.35): ὑπ᾽ ἄλληλα μέντοι ἐστίν.

citation des *Seconds Analytiques* a été modifiée. En effet, alors qu'Alexandre fait allusion à *Anal. post.* I 2, 71 b 9-11 (on connaît quelque chose quand on connaît sa cause), Asclépius se réfère à *Anal. post.* I 3, 72 b 5-15 (les principes n'étant pas infinis, la connaissance de la cause s'arrête à des principes indémontrables).

Alex. 146.8-11 ἀναγκαία ἀν εἴη τῷ περὶ ἀλήθειαν καταγινομένῳ ἡ τῶν αἰτίων γνῶσις, ὡς εἶπε καὶ τῆς Φυσικῆς μὲν ἀρχόμενος καὶ ἐν τοῖς 'Υστέροις ἀναλυτικοῖς ἔδειξεν ἐπιστήμην οὖσαν τὴν δι' αἰτίου γνῶσιν.

Ascl. 119.22-23 διό φησι καὶ ἐν τῆ 'Αποδεικτικῆ ὅτι οὐκ ἐπ' ἄπειρον αἱ ἀρχαί, καὶ ἐν τῆ Φυσικῆ ὅτι ἀναγκαία ἐστὶν ἡ περὶ τῶν ἀρχῶν θεωρία.

(17) Ascl. 125.34-126.1, cf. Alex. 157.10-16 [α 2, 994 b 2-3]. Pour expliquer le principe selon lequel la génération du parfait à partir de l'imparfait exclut toute réversibilité, Aristote donne l'exemple de l'aurore et du jour : le jour vient de l'aurore, mais l'aurore ne vient pas du jour (οὕτω γὰρ καὶ ἡμέρα ἐκ τοῦ πρωΐ, ὅτι μετὰ τοῦτο· διὸ οὐδὲ τὸ πρωΐ ἐξ ἡμέρας). Asclépius emprunte l'exégèse littérale de cette phrase à Alexandre.

Alex. 157.10-16
[...] πρωὰ τὸν ὄρθρον λέγων [...] ἀτελὴς γὰρ ἡμέρα τὸ πρωὰ τῷ μηδέπω διηρθρῶσθαι ἐν αὐτῷ τὸ ἡμερήσιον φῶς, ἀλλ' ἔτι ἀμυδρὸν εἶναι.

Ascl. 125.34-126.1 οὕτω γὰρ καὶ ἡμέραν φαμὲν γίνεσθαι ἐκ τοῦ <u>ὅρθρου</u> τοῦ ἔχοντος ἀμυδρὸν τὸ Φῶς.

- (18) Ascl. 135.30, cf. Alex. 168.8 et 11 [α 3, 995 a 11]. Asclépius tire d'Alexandre le terme συναλλάγματα, "affaires, commerce", pour expliquer l'expression ἐπὶ τῶν συμβολαίων.
- (19) Ascl. 136.15-16, cf. Alex. 169.1-4 [α 3, 995 a 14-16]. A l'appui de l'affirmation d'Aristote, selon laquelle « On ne doit pas exiger en tout la rigueur mathématique », Alexandre cite *Éth. Nic.* I 1, 1094 b 25-27, citation qu'Asclépius reprend<sup>65</sup>.

<sup>65 «</sup> Il serait également absurde, cela saute aux yeux, d'accepter d'un mathématicien des raisonnements probables et de réclamer d'un orateur des démonstrations » (trad. Gauthier-Jolif). Voir le commentaire de Gauthier-Jolif dans Aristote, L'Éthique à Nicomaque, Introduction, traduction et commentaire par R. A. Gauthier et J. Y. Jolif, t. II, Paris-Louvain 1970, p. 14-15. La même citation se lit dans le proème de Proclus à son commentaire In Eucl., p. 33.25-34.1 Friedlein.

Alex. 169.1-4 ὅπερ δὲ εἶπε καὶ αὐτὸ ἐν τῷ πρώτῳ τῶν Νικομαχείων Ἡθικῶν λέγων πῶς ἐκείνους τοὺς λόγους ἀποδέχεσθαι δεῖ (εἶπε γὰρ "παραπλήσιον γὰρ μαθηματικοῦ πιθανολογοῦντος ἀποδέχεσθαι καὶ ῥητορικὸν ἀποδείξεις ἀπαιτεῖν"), τοῦτο καὶ νῦν λέγει.

Ascl. 136.15-16 
'Ομοίως γὰρ ἔστι, φησὶν ἐν τοῖς 
'Ηθικοῖς, μαθηματικοῦ πιθανολογοῦντος ἀποδέχεσθαι καὶ ῥητορικὸν 
ἀποδείξεις ἀπαιτεῖν.

(20) Ascl. 136.19-20, cf. Alex. 169.17-19 [α 3, 995 a 17]. Dans la phrase: ἄπασα γὰρ ἴσως ἡ φύσις ἔχει ὕλην, comment expliquer ἴσως? La raison en est, dit Alexandre, suivi par Asclépius, que les corps célestes sont immatériels<sup>66</sup>.

Alex. 169.17-19
τὸ δὲ ἴσως τῷ ἄπασα γὰρ ἡ φύσις ἔχει ὕλην προσέθηκεν, ἐπεὶ καὶ τὸ κυκλοφορικὸν σῶμα φυσικὸν μέν, οὐ μὴν ὕλη τὸ τούτω ὑποκείμενον.

Ascl. 136.19-20 καλῶς τὸ ἴσως προσέθηκε διὰ τὰ οὐράνια. Οὐ γὰρ κυρίως ἐπ' ἐκείνων ὕλη θεωρεῖται.

(21) Ascl. 136.24-28, cf. Alex. 169.22-170.4 [α 3, 995 a 17-19]. La phrase qui clôt le livre α : διὸ σκεπτέον πρῶτον τί ἐστιν ἡ φύσις· οὕτω γὰρ καὶ περὶ τίνων ἡ φυσικὴ δῆλον ἔσται, pose le problème de savoir pourquoi Aristote parle ici de la physique. Les deux réponses d'Asclépius proviennent d'Alexandre (la première étant reprise à la lettre) : (a) le livre α n'appartient pas à la *Métaphysique*, mais il est une introduction à toute la philosophie théorétique (Ascl. 136.24-26, cf. Alex. 169.22-24) ; (b) la physique constitue un apprentissage préliminaire nécessaire à l'étude de la philosophie première (Ascl. 136.26-29, cf. Alex. 169.26-170.4).

Αlex. 169.22-24, 169.30-170.4
(a) [...] δεικτικόν ἂν εἴη τοῦ τοῦτο τὸ βιβλίον μὴ τῆς Μετὰ τὰ φυσικὰ εἶναι πραγματείας [...] ἀλλὰ προγραφόμενόν τι τῆς θεωρητικῆς φιλοσοφίας [...] (b) οὐχ ὅτι δὲ χρὴ νῦν ἐπισκέπτεσθαι τί ἐστι φύσις

Ascl. 136.24-28 λέγομεν οὖν πρὸς τοῦτο (a) ἢ ὅτι οὐ κυρίως τὸ βιβλίον τοῦτο τῆς Μετὰ τὰ φυσικά ἐστι πραγματείας, ἀλλὰ προγραφόμενον πάσης τῆς θεωρητικῆς φιλοσοφίας, (b) ἢ ὅτι δεῖ πρότερον προγυμνάζεσθαι εἰς

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> L'explication d'Alexandre n'est pas acceptée par Ross, *ad loc.*, qui affirme que «ἴσως is simply an instance of the modest form of statement characteristic of Aristotle » (cf. H. Bonitz, *Index aristotelicus*, Graz 1955², col. 347 b 32-34 : «ἴσως non dubitantis est, sed cum modestia quadam asseverantis », cité par Ross, *ad* 987 a 26).

λέγοι ἄν, ἀλλ' ὅτι πρὸ τῆσδε τῆς πραγματείας δεῖ περὶ τῶν φυσικῶν πεπραγματεῦσθαι· αὕτη γὰρ ἡ τάξις τῶν πραγματειῶν, καὶ ὁ ἐν τῆ περὶ ἐκείνων θεωρία γεγυμνασμένος οὕτως ἄν καὶ τοῖς εἰς τήνδε συντείνουσι παρακολουθεῖν δύναται

τὰ φυσικὰ θεωρήματα· τότε οὖν δυνατὸν παρακολουθῆσαι τοῖς ἐνταῦθα λεγομένοις.

(22) Ascl. 271.16-22, cf. Alex. 297.3-6 et 298.6-9 [Γ 4, 1008 b 5-7]. Selon les adversaires du principe de contradiction, dit Aristote, celui qui soutient que l'affirmation et la négation sont vraies en même temps, n'est pas dans la vérité, et pourtant il est plus dans la vérité que celui qui pense que l'affirmation et la négation s'excluent l'une l'autre. Or, le fait qu'une opinion soit plus vraie qu'une autre, assure l'existence d'une certaine détermination dans la réalité. Pour exprimer cette idée de détermination, Asclépius affirme que le fait de reconnaître l'existence d'affirmations vraies et d'affirmations fausses, implique une certaine κατάληψις (compréhension, saisie) et détermination (ὡρίσθαι) de la réalité. Ces deux termes<sup>67</sup>, qui ne se trouvent pas chez Aristote, lui sont suggérés par Alexandre.

Alex. 297.6; 298.8-9 et 12-13 <u>ώρισμένως</u> λέγοιεν ἂν ἤδη τι καὶ <u>κατάληψιν</u> δώσουσιν [...] τὸ γὰρ τόδε μὲν ἀληθὲς τόδε δὲ ψεῦδος <u>ὁρίζοντός</u> ἐστι καὶ <u>καταληπτὰ</u> εἶναί τινα λέγοντος [...] ἤδη ἄν τι πάλιν καταλαμβάνοιτο καὶ ὀρίζοιτο. Ascl. 271.18-21

δῆλον ὡς ὅτι οἶόν τε εἶναι <u>κατάληψιν</u> ἐν τοῖς οὖσιν. Εἰ μὴ γὰρ ἦν <u>κατάληψις</u> [...] εἰ οὖν ἐστι <u>κατά-</u> ληψις, καὶ <u>ὥρισται</u> τὰ πράγματα· εἰ δὲ <u>ὥρισται</u> κτλ.

(23) Ascl. 308.21-22, cf. Alex. 357.18-21 [ $\Delta$  4, 1014 b 26-30]. Parmi les significations de  $\phi\acute{u}\sigma\iota\varsigma$ , Aristote cite la matière. Pour illustrer cette signification, Alexandre renvoie à *Phys.* II 1, 193 a 12-14, citation qui est reprise par Asclépius.

Αlex. 357.18-21 τὴν δὲ ὕλην φύσιν εἶπεν ἀπο-δειχθῆναι 'Αντιφῶν, ὡς εἴρηκεν ἐν τῷ Α τῆς Φυσικῆς, διὰ τοῦ τὴν κλίνην, εἰ καταχωσθεῖσα δύναμιν λάβοι τοῦ βλαστῆσαι, ξύλον ἐξ αὐτῆς ἀναβλαστῆσαι, ὅπερ ῆν τὸ ὑποκείμενον, ἀλλ' οὐ τὴν κλίνην, ὃ ἦν τὸ εἶδος.

Ascl. 308.21-22

λέγεται δὲ φύσις καὶ αὐτὴ ἡ ὕλη· διὸ ἔλεγε καὶ ἐν τῆ Φυσικῆ περὶ τοῦ ᾿Αντιφῶντος περὶ τῆς κλίνης, εἰ λάβοι βλαστόν.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Cf. aussi Ascl. 270.12 : ἀκαταληψία.

- (24) Ascl. 312.10, cf. Alex. 359.27-28 [Δ 4, 1015 a 7-8]. Dans la phrase: καὶ αὕτη (scil. ἡ πρώτη ὕλη) διχῶς, ἢ ἡ πρὸς αὐτὸ πρώτη ἢ ἡ ὅλως πρώτη, l'expression ἡ πρὸς αὐτὸ πρώτη est expliquée par ἡ προσεχὴς ὕλη aussi bien par Alexandre que par Asclépius.
- (25) Ascl. 318.11 et 17, cf. Alex. 371.7-8 et 13 [ $\Delta$  7, 1017 a 14-15]. Les propositions dans lesquelles une substance est prédiquée d'un accident (« le musicien est homme ») expriment une prédication  $\pi\alpha\rho\dot{\alpha}$   $\phi\dot{\nu}\sigma\nu$ . Cette locution, utilisée par Alexandre, a été reprise par Asclépius.
- (26) Ascl. 318.32-34, cf. Alex. 372.12-13 [Δ 7, 1017 b 1]. Alexandre commente le texte : τὸ μὲν δυνάμει τὸ δ' ἐντελεχεία, et mentionne la leçon de certains manuscrits : τὸ μὲν ῥητὸν τὸ δ' ἐντελεχεία. Les deux variantes, dit-il, sont équivalentes, parce que ῥητόν signifie justement « ce qui peut être dit, mais n'est pas encore dit ». Ces renseignements textuels sont repris par Asclépius.

Alex. 372.12-13 ἂν δὲ ἢ γεγραμμένον ἀντὶ τοῦ δυνάμει τὸ ῥητόν, λέγοι ἂν ῥητὸν τὸ δυνάμει, ὅτι ῥηθῆναι μὲν ἀληθές ἐστιν, οὐ μὴν καὶ ἔστιν ἤδη. Ascl. 318.32-34 ἐπὶ τούτοις σημαίνει τὸ ὂν τὸ μὲν δυνάμει τὸ δὲ ἐντελεχεία· ἔνια γὰρ τῶν ἀντιγράφων τὸ δυνάμει ἔχουσιν, ἄλλα δὲ τὸ ῥητόν, ὥσπερ καὶ τὰ ἐνταῦθα. Τὸ αὐτὸ δὲ δηλοῖ· ῥητὸν

γάρ έστι τὸ δυνάμενον λέγεσθαι.

(27) Ascl. 332.30-31, cf. Alex. 402.10-11, 406.35-36, 407.17-19 et 28-29 [Δ 15, 1020 b 31-32]. La troisième signification de πρός τι est celle qui oppose le mesuré à la mesure, le connaissable à la connaissance, le sensible à la sensation. Pour désigner ce genre de rapport, Alexandre utilise les termes κρῖνον (κριτικόν) - κρινόμενον, qui sont repris par Asclépius.

#### Alexandre

- 402.10-11: καὶ εἴη ἄν τὸ σημαινόμενον τοῦτο τοῦ πρός τι ὑπὸ τὸ κριτικόν τε καὶ κρινόμενον.
   406.35-36: τὰ δὲ κρινόμενα καὶ τὰ κρίνοντα οὐκέθ' οὕτως. Τὰ μὲν γὰρ κρίνοντα ταῦτα ἅ ἐστιν ἄλλων λέγεται τῶν γὰρ κρινομένων.
- 407.17-18: Εἰπὼν ἐν τοῖς πρὸς ἄλληλα λεγομένοις ὡς τὸ κρῖνόν τε καὶ κρινόμενον τὸ κρινόμενον πρὸς τὸ κρῖνον οὕτως λέγεσθαι...

#### Asclépius

- 332.30-31 : καὶ τὸ κρῖνον καὶ τὸ κρινόμενον ὡς ἐπιστήμη καὶ ἐπιστητόν.
- 333.7-8: εἶτα λοιπὸν λέγει ἡμῖν περὶ τοῦ κρίνοντος καὶ τοῦ κρινομένου, ὥσπερ ἐπιστήμη καὶ τὸ ἐπιστητόν.

 407.28-29: τοιαῦτα γὰρ τὰ κρινόμενα καὶ οὕτως λεγόμενα πρὸς τὰ κρίνοντα.

(28) Ascl. 337.7-15, cf. Alex. 405.27-38 [Δ 15, 1021 a 19-21]. Ce passage d'Aristote pose de redoutables problèmes d'interprétation : τῶν δὲ κατ' ἀριθμὸν (scil πρός τι) οὐκ εἰσὶν ἐνέργειαι ἀλλ' ἢ ὃν τρόπον ἐν ἑτέροις εἴρηται· αἱ δὲ κατὰ κίνησιν ἐνέργειαι οὐχ ύπάργουσιν<sup>68</sup>. Alexandre propose deux interprétations : (a) les nombres agissent seulement dans le sens où ils font l'objet d'un acte de l'intellect, mais ces actes ne sont évidemment pas accompagnés d'un mouvement, car ni ce qui pense ni ce qui est pensé, n'est mû. (b) Même si, à la différence de ce que croyaient les Pythagoriciens, il n'y a pas d'actes des nombres en tant que tels, il est vrai toutefois que ce qui agit et pâtit, le fait selon une proportion numérique, une symétrie qui relie l'agent au patient. Asclépius reprend les deux interprétations<sup>69</sup>, mais, alors qu'Alexandre citait les Pythagoriciens pour repousser leur thèse, selon laquelle les nombres agiraient et pâtiraient, pour Asclépius, cette thèse est parfaitement valable et sert justement à étayer la seconde interprétation. C'est là une déformation typiquement néoplatonicienne de l'exégèse d'Alexandre.

Alex. 405.27-34 τὸ δὲ ἀλλ' ἢ ὃν τρόπον ἐν ἑτέροις εἴρηται λέγοι ἄν, (a) ὅτι καθὸ νοοῦνται ἐνέργειαι αὐτῶν λέγοιντο είναι, αί τινες ένέργειαι ού κατά χίνησίν είσιν, έπεὶ μήτε τὸ νοοῦν καθὸ νοεῖ κινεῖται μήτε τὸ νοούμενον καὶ ἔστιν ἐνέργεια ἡ τοῦ νοουμένου, οὐ μὴν κατὰ **κίνησιν, ώς ἔστιν ἐν τοῖς κατὰ** κίνησιν ἐνέργειά τις πάσχοντος, οὐ τοῦ ποιοῦντος μόνου. (b) "Η ὅτι αὐτῶν μὲν οὐκ είσὶ τῶν ἀριθμῶν ἐνέργειαι οὔτε γὰρ ποιεῖ οὕτε πάσχει ὁ ἀριθμὸς καθὸ ἀριθμός, ὥσπερ ὤοντο οί Πυθαγορικοί.

# Ascl. 337.7-15

τῶν δὲ κατ' ἀριθμὸν οὐκ εἰσὶν ένέργειαι, καθὸ ἀριθμοὶ ὑπάρχουσι: ποία γάρ ἐστιν ἐνέργεια τοῦ άριθμοῦ, καθὸ ἀριθμός ἐστιν; 'Αλλὰ καθ' ὃν τρόπον ἔχουσιν ένέργειαν, έν επέροις εἴρηται. (a) Λέγει δὲ αὐτῶν τῶν ἀριθμῶν ένεργείας, καθὸ ὅλως νοούμενα ύπάρχουσι: τὴν οὖν νόησιν τὴν περὶ αὐτῶν ἐνέργειαν ἐκάλεσεν. (b) ἢ ὅτι έγουσιν ένέργειαν καὶ οἱ ἀριθμοί, καθάπερ φασίν οἱ Πυθαγόρειοι, διὸ καὶ δρῶσιν ἡ ἑβδόμη καὶ ἡ τετάρτη. Καὶ ἐν τοῖς νοήμασι καὶ ἐν τοῖς άλλοις πασιν όρωμεν τὰ τοιαῦτα γινόμενα· αἱ μέντοι γε κατὰ κίνησιν ένέργειαι οὐχ ὑπάρχουσιν· οὔτε γὰρ κινοῦνται οἱ ἀριθμοὶ καθὸ ἀριθμοί.

<sup>68 «</sup> Les relatifs numériques n'ont pas d'actes, à moins qu'on ne l'entende au sens que nous avons indiqué ailleurs, mais il s'agit alors d'actes étrangers au mouvement » (trad. Tricot modifiée).

<sup>69</sup> Ce parallèle est déjà signalé par Hayduck ad loc.

(29) Ascl. 339.5-6 et 341.23-24, cf. Alex. 412.18-19 [ $\Delta$  16, 1022 a 1-2]. Parmi les significations de "parfait" ( $\tau \acute{\epsilon} \lambda \epsilon \iota \upsilon \upsilon$ ), Aristote cite les choses qui sont dites parfaites parce qu'elles sont bien adaptées à ceux qui sont parfaits. Asclépius emprunte à Alexandre l'exemple de la lance d'Achille, qui était parfaite parce que seul Achille, héros parfait, pouvait la manier. L'affinité des deux textes est soulignée par la commune terminologie homérique<sup>70</sup>.

Alex. 412.18-19

ή Πελιὰς τέλειον δόρυ ὅτι ὁ ᾿Αχιλλεὺς αὐτῆ μόνος ἠδύνατο χρῆσθαι τέλειος ὤν.

Ascl. 339.5-6

καὶ παρὰ τὸ ἔχειν, οἶον τελείαν φαμὲν τὴν μελίαν τοῦ 'Αχιλλέως, ἐπειδὴ τῷ μεγίστῳ τῶν ἡρώων ἥρμοττε.

(30) Ascl. 340.1-4, cf. Alex. 415.27-33 [ $\Delta$  18, 1022 a 22-24]. Pour illustrer la signification locale de  $\varkappa\alpha\theta$ '  $\delta$  (=  $\pi$ 0 $\tilde{\upsilon}$ ), Alexandre donne deux exemples, dont le premier est repris par Asclépius, même si erronément : il ne s'agit pas de savoir pourquoi ( $\delta\iota\dot{\alpha}$   $\tau$  $\dot{\iota}$ ) la statue de Socrate se trouve en tel ou tel endroit de la ville, mais en quel endroit ( $\varkappa\alpha\theta$ '  $\delta$  =  $\pi$ 0 $\tilde{\upsilon}$ ) elle se trouve<sup>71</sup>.

Alex. 415.27-33

ἔτι πρὸς τοῖς εἰρημένοις τρόποις τὸ καθ' δ σημαίνειν φησὶ θέσιν τινὰ καὶ τόπον, τουτέστι τὸ ποῦ· ὁ γὰρ ἐξετάζων καθ' δ ἔστηκεν ᾿Αθήνησιν ὅδε ὁ ἀνδριάς, οἶον ὁ ᾿Αριστοτέλης, ποῦ κεῖται καὶ ἐν ποίω μέρει τῆς πόλεως μαθεῖν βούλεται. Ὁμοίως καὶ ὁ ἐξετάζων καθ' δ περιπατεῖς ἐν ποίω μέρει τῆς πόλεως καὶ ἐν ποίω χωρίω περιπατεῖς μανθάνειν ἀξιοῖ· ὅτι γὰρ ἢ ἐν Λυκείω ἢ ἐν τῷ Κεραμεικῷ.

Ascl. 340.1-4

λέγεται τὸ καθὸ καὶ κατὰ τὴν θέσιν. Διὰ τί ἐν τῷδε τῷ μέρει τῆς πόλεως ἔστηκεν ὁ ἀνδριὰς τοῦ Σωκράτους; Καθὸ φιλόσοφος ἡ ᾿Ακαδήμεια γάρ ἐστι. Καὶ πάλιν ἐν ποίφ μέρει τῆς πόλεως ἦν ὁ Σωκράτης, ἡνίκα ὁ σεισμὸς γέγονε; Κατὰ τόδε τὸ μέρος.

(31) Ascl. 340.26-28, cf. Alex. 417.10-12 [ $\Delta$  19, 1022 b 2]. Pour éclaircir la notion de disposition selon la puissance, Asclépius emprunte à Alexandre l'exemple des puissances de l'âme.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Μελία est la lance en bois de frêne, et Πελιάς désigne l'origine de la lance d'Achille (du Pélion). Πελιάδα μελίην est l'*incipit* de *Iliade* XVI 143 et XIX 390.

<sup>71</sup> Même faute dans la traduction de Tricot: « *Pourquoi* se dit encore de la position: pourquoi on est debout, ou pourquoi on marche, car, dans tous ces cas, on signifie la position et le lieu ».

Alex. 417.10-12 ή κατά δύναμιν, ώς έγει ἐπὶ τῶν τῆς

ψυχῆς μερῶν ἔστι γὰρ ἡ μὲν πρώτη δύναμις αὐτῶν ἡ δὲ δευτέρα, πρώτη μὲν ἡ θρεπτική, δευτέρα δὲ ἡ αἰσθητιχή.

Ascl. 340.26-28

όμοίως καὶ ἐπὶ τῆς δυνάμεως, ὡς έπὶ τῶν ψυγικῶν δυνάμεων, ἡνίκα κρατεῖ ὁ λόγος τῶν παθῶν, τοιάδε διάθεσις καὶ θέσις θεωρεῖται.

(32) Ascl. 343.12-14, cf. Alex. 417.14-17 [Δ 19, 1022 b 2-3]. La remarque d'Aristote, selon laquelle la disposition, comme son nom l'indique (διάθεσις), implique une certaine position (θέσις), se réfère seulement à la disposition selon le lieu et selon la forme, et non pas à la disposition selon la puissance. Asclépius reprend cette observation d'Alexandre.

Alex. 417.14-17

δ δὲ ἐπιλέγει, "θέσιν γὰρ δεῖ τινα είναι, ώσπερ καὶ τοὔνομα δηλοῖ ἡ διάθεσις", ἐπὶ μὲν τῆς κατὰ τόπον τάξεως τῶν μερῶν καὶ τῆς κατὰ τὸ είδος χυρίως δόξει λέγεσθαι, οὐκέτι δὲ ἐπὶ τῆς κατὰ τὰς δυνάμεις τάξεως.

Ascl. 343.12-14

† καὶ τὸ μέρος, ὥσπερ τοὔνομα καὶ τὴν θέσιν οὐχ ἁρμόττει<sup>72</sup> ἐπὶ τῶν ψυγικών δυνάμεων (οὔτε γὰρ κεῖνται αδταί που) άλλ' εἰ ἄρα, ἐπὶ τόπου καὶ τῆς μορφῆς.

(33) Ascl. 344.1-4, cf. Alex. 418.19-22 [Δ 21, 1022 b 17]. Puisque les affections sont des qualités selon lesquelles se produit l'altération, Alexandre observe que, lorsqu'Aristote met la pesanteur et la légèreté au nombre des affections, il n'entend pas parler du changement de l'une dans l'autre, car ce serait là une génération ou une corruption, mais seulement de l'augmentation ou de la diminution de leur intensité, ce qui n'entraîne aucun changement substantiel. Cette observation d'Alexandre est reprise par Asclépius.

Alex. 418.19-22

καὶ κατὰ βαρύτητα δὲ καὶ κουφότητα, ἃς καὶ αὐτὰς ποιότητας πάλιν λέγει, άλλοίωσις ἂν γίνοιτο τότε, ὅταν μένοντα τὰ σώματα ἐν τῷ οἰκείῳ εἴδει ἐπίτασιν ἢ ἄνεσιν κατά τι τούτων λαμβάνη εί γὰρ μὴ οὕτως, <u>γενέσεις</u> γίνονται <u>καὶ</u> φθοραὶ αὶ κατὰ ταῦτα μεταβολαί. Ascl. 344.1-4

ή βαρύτης καὶ ή κουφότης, οὐγ ὅτι γίνεται μεταβολή ἀπὸ βαρύτητος έπὶ κουφότητα (τὸ γὰρ τοιοῦτο γένεσίς έστι καὶ φθορά), άλλ' ὅτι γίνεται ἐπίτασις καὶ ἄνεσις, οἶον ήνίκα βαρύτερον έαυτοῦ γίνεται ἢ κουφότερον ή παντελώς μή ὑπάρχει ἢ ὀλίγον.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Hayduck propose : τὸ δ' ἔχειν μέρη, ὥσπερ τοὔνομα δηλοῖ, κατὰ τὴν θέσιν ούχ άρμόττει κτλ.

(34) Ascl. 344.22-24, cf. Alex. 419.21-22 [ $\Delta$  22, 1022 b 31-32]. Asclépius tire d'Alexandre l'exemple du tyran pour expliquer la privation au sens de "privation violente de quelque chose" (βιαία ἀφαίρεσις).

Alex. 419.21-22 καὶ τῶν ἰδίων ἐστερῆσθαί τις λέγεται, ὅτι ὁ <u>τύραννος</u> αὐτὰ μετὰ βίας <u>ἀφείλετο</u>.

Ascl. 344.22-24 ἔτι ἡ βιαία ἐκάστου ἀφαίρεσις στέρησις λέγεται, οἶον ἡνίκα τύραννος ἢ λησταὶ βιασάμενοί τινα ἀφέλωνταί τι ἐξ αὐτοῦ.

(35) Ascl. 345.10-12 et 348.34, cf. Alex. 421.13-15 [ $\Delta$  23, 1023 a 19-21]. Pour illustrer le verbe  $\rm Exein$  au sens de "soutenir", Aristote donne l'exemple d'Atlas, qui, selon les poètes et certains physiciens, soutient le ciel. Alexandre explique que les physiciens dont il est question, ce sont les tenants de la doctrine du tourbillon. Asclépius reprend l'indication d'Alexandre et y ajoute la référence à Anaxagore<sup>73</sup>.

Alex. 421.13-15 οὕτω καὶ τῶν φυσικῶν ὅσοι διὰ τὴν δίνην μένειν τὸν κόσμον λέγουσι καὶ μὴ συμπίπτειν, λέγοιεν ἂν αὐτὸν ὑπὸ τῆς δίνης ἔχεσθαι.

Ascl. 345.10-12, 348.34 καὶ ὥσπερ οἱ ποιηταί, φησί, ποιοῦσι τὸν "Ατλαντα βαστάζειν τὸν οὐρανόν, καὶ οἱ φυσικοὶ τὴν δίνην αὐτήν, ὥσπερ 'Αναξαγόρας [...] καὶ ὡς οἱ φυσικοὶ ποιοῦσι τὴν δίνησιν ἀνέχειν αὐτόν (scil. τὸν οὐρανόν).

(36) Ascl. 347.27-28, cf. Alex. 418.37-419.1 [ $\Delta$  22, 1022 b 22-24]. A propos de la première signification de "privation", selon laquelle on parle de privation « quand un être n'a pas un des attributs qu'il est naturel de posséder, même sans que le sujet lui-même soit fait pour le posséder », Alexandre et, à sa suite, Asclépius remarquent que, dans ce cas, il vaudrait mieux parler de "négation".

Alex. 418.37-419.1 καὶ εἴη ἂν ἡ τοιαύτη στέρησις ἀποφάσει ἴση, ὅταν τῶν ὑπάρχειν ὅλως τισὶ πεφυκότων λέγηται τούτων τὰ οἶς οὐ πέφυκεν ὑπάρχειν ἐστερῆσθαι.

Ascl. 347.27-28 κυρίως δὲ τὸ τοιοῦτον οὐκ ἔστι στέρησις, ἀλλὰ μᾶλλον ἀπόφασις, ἐπειδὴ ἡ στέρησις ἔχει καὶ τὴν ἐναντίαν ἕξιν.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Cf. fr. A 88 D-K.

## 3. Syrianus et Asclépius

Dans le commentaire d'Asclépius sur le livre Z, on lit deux citations de Syrianus, qui ne proviennent pas du commentaire de Syrianus tel qu'il nous a été transmis (livres B Γ M N). Nous y reviendrons à la fin de ce paragraphe. Nous avons vu aussi que la citation d'Alexandre chez Ascl. 265.18-25, semble être en réalité une citation de Syrianus. Mais ces deux données ne répondent pas à une question plus générale : dans quelle mesure Asclépius a connu et utilisé le commentaire de Syrianus ? Cette question a été abordée par K. Praechter dans son compte rendu de l'édition de Syrianus par W. Kroll<sup>74</sup>. Nous reprenons donc ici la recherche entamée par Praechter, en comparant analytiquement les deux livres communs à Syrianus et à Asclépius, à savoir les livres B et Γ. Le résultat de cette comparaison est que Syrianus, tout en n'étant jamais cité nommément, est présent dans le commentaire d'Asclépius dans une mesure bien supérieure à ce que les deux citations du livre Z pourraient faire croire.

Tout d'abord, Asclépius hérite de Syrianus l'attitude générale à l'égard de la *Métaphysique*: commenter la *Métaphysique* signifie essentiellement répondre aux arguments anti-platoniciens d'Aristote pour défendre la vérité, c'est-à-dire l'enseignement de Platon<sup>75</sup>. Une telle attitude est particulièrement évidente dans le livre B, qui discute un certain nombre d'apories (17 selon Syrianus<sup>76</sup>) à l'aide d'arguments *pro* et *contra*. La structure du commentaire d'Asclépius sur ce livre est exactement la même que celle du commentaire de Syrianus: une section contenant l'exégèse littérale (en général, plus développée chez Asclépius) est suivie de la réponse à Aristote visant à défendre les doctrines platoniciennes ou pythagoriciennes. Le commentaire sur A 9, où il s'agit de défendre Platon contre les attaques visant la théorie des Idées, est organisé selon le même schème. Une telle structure est mise en évidence par des formules de transition qui

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> K. Praechter, compte rendu de l'éd. Kroll de Syrianus (cité *supra*, p. 108, n. 36), p. 525-530 [258-263].

<sup>75°</sup> Cela ne peut bien se comprendre qu'à Athènes, donc chez Ammonius, qui y a fait ses études, et non pas chez Asclépius. Comme nous l'avons dit *supra*, p. 125, n. 53, le nom "Asclépius" n'est ici qu'une désignation littéraire. — Sur l'attitude de Syrianus à l'égard d'Aristote, voir H. D. Saffrey, « Comment Syrianus, le maître de l'école néoplatonicienne d'Athènes, considérait-il Aristote? », dans *Aristoteles Werk und Wirkung*, Paul Moraux gewidmet, hrsg. von J. Wiesner, t. II, Berlin-New York 1987, p. 205-214 (repris dans *Recherches sur le néoplatonisme après Plotin*, Paris 1990, p. 131-140).

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Cf. *supra*, Étude II, p. 75, n. 8.

annoncent la fin de l'exposé du texte aristotélicien et le début de la réponse, c'est-à-dire de la solution de l'aporie proposée par Ammonius à ses élèves. La formule-type est : καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης· ήμεῖς δέ φαμεν πρὸς τοῦτο ὅτι κτλ. Des variantes sont possibles, surtout dans la deuxième partie, dans laquelle le pronom ἡμεῖς peut être remplacé par une expression désignant Ammonius (le verbe est alors, bien sûr, φησίν). Assez souvent, la formule est plus simple, parce qu'il manque la première partie (καὶ ταῦτα μὲν ὁ 'Αριστοτέλης) et qu'Asclépius se borne à annoncer le début de la réponse sans signaler la fin de l'exposé du texte aristotélicien<sup>77</sup>. Ce genre de formules semble s'inspirer de Syrianus<sup>78</sup>. Mais aux formules d'Asclépius, répétitives et scolaires<sup>79</sup>, correspondent, chez Syrianus, des expressions analogues, mais plus variées, et insérées dans une structure moins rigide que celle d'Asclépius<sup>80</sup>. Celui-ci traduit dans un langage scolastique et formulaire un langage et un style d'exégèse qui sont plus variés et plus riches. L'attitude de base est donc la même, mais chez Asclépius, elle s'est figée, est devenue rigide et répétitive, typiquement scolaire.

Une telle conception du commentaire aristotélicien comme un dialogue polémique avec Aristote, explique l'usage de l'apostrophe adressée à Aristote à la deuxième personne du singulier, usage qui est commun à Syrianus et à Asclépius<sup>81</sup>.

Voici les occurrences de ces formules simplifiées dans le livre B : p. 141.32, 144.19, 146.5, 208.17 φαμὲν οὖν ὅτι...; p. 143.11, 149.9 καί φαμεν ὅτι...; p. 144.24 λέγομεν οὖν ὅτι...; p. 145.15 καὶ λέγομεν ὅτι...; p. 147.28 λέγομεν οὖν ἡμεῖς ὅτι...; p. 148.24 φαμὲν δὴ ἡμεῖς ὅτι...; p. 164.32 λέγομεν οὖν πρὸς τοῦτο ὅτι...; p. 168.31-32 λέγομεν τοίνυν πρὸς τοῦτο ὅτι...; p. 170.26 λέγομεν τοίνυν ἡμεῖς ὅτι...; p. 176.25 λέγομεν δὲ ἡμεῖς ὅτι τῷ ὄντι...; p. 180.34-181.1, 181.16 φαμὲν οὖν ἡμεῖς πρὸς τοῦτο, ὅτι...; p. 185.13 φαμὲν τοίνυν ἡμεῖς ὅτι...; p. 197.17 λέγομεν οὖν ὃ πολλάχις εἴρηται, ὅτι...

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Cf. *infra*, Appendice VIII, p. 224-225.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> On peut comparer *Prol. à la philosophie de Platon*, 13.15 : Καὶ ταῦτα μὲν ἡ ἀπορία· ἡμεῖς δὲ λέγομεν ὅτι...

<sup>80</sup> En réalité, sauf la locution ἡητέον δὲ (οὖν) ὅτι..., il n'y a pas de véritables formules chez Syrianus. On remarquera aussi que la locution avec le verbe ἡητέον est beaucoup plus fréquente dans les livres M et N.

<sup>81</sup> Cf. infra, Appendice IX, p. 226. Chez Asclépius, ces apostrophes à Aristote se trouvent seulement dans le livre A. Ajouter Ascl. p. 61.12 : ἰστέον οὖν ὅτι ἢ συμβολιχῶς ἔλεγες ταῦτα, ὧ ᾿Αναξαγόρα, ὅτι..., et p. 270.21-25 : ἡμεῖς δὲ λέγομεν πρός σε ταῦτα πρεσβεύοντα, ὧ Προταγόρα, ὅτι ψεύδη, οù l'apostrophe n'est pas adressée à Aristote. L'apostrophe est considérée par les rhéteurs anciens comme une figure de la rudesse ou de la véhémence : cf. M. Patillon, La théorie du discours chez Hermogène le rhéteur, Paris 1988, p. 182 (voir aussi l'index, s. v.). Chez Syrianus, elle marque de manière très énergique certaines de ses attaques antiaristotéliciennes et constitue un cas unique dans l'école d'Athènes (aucun exemple

En ce qui concerne le contenu du commentaire, les passages dans lesquels, à mon avis, le texte d'Asclépius présente des traces certaines de Syrianus, sont les suivants :

(1) Ascl. 137.6-14, cf. Syr. 1.4-8 [B, proème]. Au début de son commentaire sur le livre B, Asclépius fait un bref résumé des livres A et α, qui s'inspire du passage parallèle de Syrianus.

### Syr. 1.4-8

Έν τῷ μείζονι Α τίς ἡ παροῦσα σκέψις εἰπών, ὅτι ἡ τοῦ ὅντος ἡ ὄν, καὶ τίς ἡ ἐπιστήμη, ὅτι ἡ πρώτη ψιλοσοφία, καὶ πόσα τὰ αἴτια, καὶ πῶς οἱ πρὸ αὐτοῦ περὶ τῶν αἰτίων τοῦ ὅπως ποτὲ ὅντος διελέχθησαν, ἔτι δὲ ἐν τῷ ἐλάττονι τῶν Α δείξας, ὅτι οὕτε καθ' εὐθυωρίαν οὕτε κατ' εἶδος ἄπειρα τὰ αἴτια, νῦν ἀρχόμενος τοῦ Β πρῶτον ἀπορῆσαι χρῆναί ψησιν.

## Ascl. 137.6-14

Έν τῶ μείζονι Α διελέχθη ἡμῖν περὶ τῆς πρώτης φιλοσοφίας, ἥτις καταγίνεται περί τὸ ὄντως ὄν, εἶτα πρὸς τούτοις ἐζήτησε περὶ τῶν άργῶν καὶ ἐξέθετο τὰς τῶν παλαιοτέρων δόξας περί αὐτῶν, καὶ τὰς μέν ήλεγξε, τὰς δὲ ἀπεδέξατο καὶ ύστερον ἐπήγαγε τὴν ἑαυτοῦ δόξαν, δειχνύς ότι τέσσαρες ύπάργουσιν άργαί, ύλικὸν είδικόν, ποιητικόν τελικόν, καὶ ἐπιστώσατο τὸν λόγον καὶ ἐκ τῶν παλαιοτέρων καὶ ἐκ τοῦ λόγου. Ἐφεξῆς ἐν τῷ ἐλάττονι Α **ἔδειξεν ὅτι πεπερασμέναι ὑπάρ**χουσιν αἱ ἀρχαὶ καὶ ἐπὶ τὸ ἄνω καὶ έπὶ τὸ κάτω καὶ κατ' εἶδος. Ένταῦθα σχοπός ἐστι τῷ προχειμένω βιβλίω, τουτέστι τῷ Β, ἀπορῆσαι πρὸς τὴν πρώτην φιλοσοφίαν.

On notera aussi que les expressions d'Ascl. 137.15 ἐκτίθεται ... ἀπορίας, 137.23 ἐκτίθεται ... πάσας τὰς ἀπορίας, 137.25 ἐκτίθεσθαι πάσας τὰς ἀπορίας, 138.15-16 τὰς ἀπορίας ἐκτίθεται, font écho à

chez Proclus). L'usage de "dialoguer" avec Aristote est déjà attesté chez Galien : cf. par ex. De usu partium, t. III, p. 623.3-4 Kühn; De semine, t. IV, p. 530.3-5, 553.9-10; De placitis Hippocratis et Platonis, I 8, t. V, p. 203.11-12. Parmi les commentateurs d'Aristote, cette coutume semble s'être établie surtout à Alexandrie : cf. [Ammonius], In Anal. Priora, p. 41.18-19, 47.22 Wallies; Philopon, In De anima, p. 74.13-16, 127.1-2, 464.13-14, 486.23, 563.27-29, 563.34-35, 597.45 Hayduck; In Anal. Post., p. 400.21 Wallies; Olympiodore, In Cat., p. 67.21-22 Busse; In Meteor., p. 137.26, 140.24, 144.11-12, 160.29, 187.16.23, 232.26, 242.27-28, 313.18, 323.11, 332.27, 336.6 Stüve; Élias, In Cat., p. 157.27-28, 173.7-12, 184.16-17, 184.23-24 Busse (voir aussi ibid., p. 173.35 & Πορφύριε; p. 216.26 & Πλάτων). Cet usage s'imposera surtout dans la tradition des scolies byzantines, dans lesquelles les auteurs païens font souvent l'objet d'attaques méprisantes (cf. par ex. les scolies à l'In Tim. de Proclus, t. I, p.  $460.2\mathring{0}$  Diehl : μάλιστα νῦν, φίλε Πρόκλε... ; p. 461.2 : τί ταῦτα, φίλε Πρόκλε ; p. 463.3 : εἴ τις λόγος δείξει, φίλε Πρόκλε ; p. 463.12 : οὐδὲν ταῦτα, Πρόκλε, διαφέρει μετοπωρινῶν ἐνυπνίων; p. 463.13-14: ἀλλὰ νῦν, ὧ φίλε, οὐ γλίσγρως, άλλὰ καὶ παντάπασι καταγελάστως; p. 469.8: νῦν δὲ οὕτως, φίλε Πρόκλε).

Syr. 1.16-17 ἔκθεσιν ... τῶν ἀποριῶν. Leur absence chez Alexandre confirme le lien Syrianus-Asclépius.

(2) Ascl. 137.23-25, cf. Syr. 1.16-21 [B, proème]. Ce parallèle montre qu'Asclépius s'est approprié l'esprit de l'exégèse de Syrianus : résoudre les apories du livre B.

Syr. 1.16-21

<u>ἄνθεσιν</u> πρῶτον ποιεῖται <u>τῶν ἀποριῶν</u>, εἶθ' ὕστερον ἐφ' ἐκάστης ἐκατέρφ τῶν ἀντικειμένων συνηγορήσας λόγων ἐπιτείνει τὴν τῶν ἀποριῶν δυσκολίαν. <u>Τὰς</u> δὲ <u>λύσεις</u> παρ' αὐτοῦ μὲν οὐ χρὴ ζητεῖν ἐν τούτφ τῷ βιβλίφ· διαπορητικὸν γάρ ἐστιν ὅλον τὸ Β· ἡμεῖς δὲ ἄμα προτείνοντος αὐτοῦ τὰ ἄπορα δι' ὀλίγων ἀποκρίνεσθαι πειρασόμεθα.

Ascl. 137.23-25

ἐχτίθεται οὖν, ὡς εἴρηται, πάσας τὰς ἀπορίας καὶ ἐπιχειρεῖ ἐφ' ἑκάτερα, καὶ τὰς λύσεις τῶν ἀποριῶν ἐπάγει ἐν τῷ Γ΄ ἡμεῖς δὲ ἐνίας ἐξ αὐτῶν καὶ ἐνταῦθα ἐπιλυόμεθα.

(3) Ascl. 140.34-141.8, cf. Syr. 2.25-28 [B 1, 995 b 6-8]. Asclépius tire de Syrianus l'idée selon laquelle la philosophie première transmet aux sciences particulières les axiomes sur lesquels elles se fondent. Aux exemples de Syr. 2.25-28 (dialectique, physique, géométrie), Asclépius ajoute celui de la médecine<sup>82</sup>. Il est intéressant de remarquer qu'Asclépius développe le texte de Syrianus, en sorte que celui-ci n'est pas seulement sa source, mais devient, à son tour, objet d'exégèse<sup>83</sup>.

Syr. 2.26-27 (scil χορηγῶν) φυσικῆ δὲ ὅτι μηδὲν ἐκ τοῦ μὴ ὄντος γίγνεται.

Ascl. 140.34-141.5

οἷον ὁ φυσιχὸς ἔχει χοινὴν ἔννοιαν ταύτην εἰληφὼς ἀπὸ τοῦ πρώτου φιλοσόφου, ὅτι οὐδὲν γίνεται ἐχ τοῦ μηδαμῆ μηδαμῶς ὅντος· εἰ γὰρ ὑποθώμεθα γίνεσθαί τι ἐχ τοῦ μηδαμῆ μηδαμῶς ὅντος, πρῶτον προϋπάρξει, φησί, τὸ μηδαμῆ μηδαμῶς ὄν τοῦ ὄντος. "Επειτα δύναμιν ἔχει τοῦ γενέσθαι ἢ οὐχ ἔχει. Εἰ μὲν οὖν ἔχει δύναμιν τοῦ γενέσθαι, ὕλη ἐστί (πάντα γὰρ τὰ

 $<sup>^{82}\,</sup>$  Ascl. 141.6-7. Alex. 175.9-13 donne les exemples des axiomes, sans toutefois les attribuer à telle ou telle science particulière. En outre, l'exemple de l'axiome « rien ne s'engendre du non-être », absent chez Alexandre, est propre à Syrianus et à Asclépius.

<sup>83</sup> Čf. *supra*, p. 110, n. 38.

γινόμενα κατὰ χρόνον ἔνυλά φασιν οἱ φιλόσοφοι), καὶ ἔσται προτέρα ἡ ὕλη· εἰ δὲ μὴ ἔχει δύναμιν τοῦ γενέσθαι, οὐδ' ἄν ποτε γένοιτο.

- (4) Ascl. 141.21-28, cf. Syr. 3.1-8 [B 1, 995 b 10-11]. L'aporie est la suivante : est-ce une seule science qui s'occupe de toutes les substances ou y en a-t-il plusieurs ? La réponse de Syrianus consiste à dire qu'il appartient à la sagesse de connaître tous les êtres en tant qu'ils sont des êtres, mais cela n'empêche pas qu'il y ait aussi d'autres sciences (arithmétique, astronomie, physique, médecine etc.), qui se sont partagé la connaissance de l'être. Asclépius reprend la solution de Syrianus, même si sa formulation est plus scolastique : du point de vue de l'èlvat, toutes les substances sont une seule substance et font l'objet d'une seule science ; du point de vue de l' $\sin \cos \alpha$ , les substances sont plusieurs et font l'objet de plusieurs sciences (géométrie, arithmétique, astronomie, médecine).
- (5) Ascl. 141.28-36, cf. Syr. 3.8-33 [B 1, 995 b 12-13]. L'aporie est la suivante : s'il y a plusieurs sciences qui s'occupent des substances, « sont-elles toutes d'un genre commun, ou bien faut-il regarder les unes comme des parties de la sagesse, et les autres comme quelque chose de différent ? ». La solution de Syrianus est articulée : toutes les espèces de la philosophie générale (ἡ ὅλη φιλοσοφία), telles que la philosophie première et la physique, sont du même genre, alors que toutes les sciences qui ne s'occupent pas à titre premier des substances, telles que les mathématiques, en tant qu'elles ne sont pas coordonnées à la sagesse, ne sont pas du même genre qu'elle ; mais en tant qu'elles procèdent de la sagesse, on peut dire qu'elles sont du même genre. Suit une explication parfaitement néoplatonicienne de l'origine des sciences<sup>84</sup> : l'intellect est le père transcendant de toutes les sciences, mais il est le père de la sagesse immédiatement, en tant qu'il l'a produite comme la monade de toutes les sciences, car la sagesse précontient en elle-même de manière principielle (ἀρχοει- $\delta \tilde{\omega}_{\zeta}$ ) toutes les espèces de la connaissance, et c'est par son intermédiaire que l'intellect produit aussi les principes des autres sciences. Par conséquent, toutes les sciences n'ont pas la même valeur, car celle qui est plus proche de la sagesse, est plus noble. La solution d'Asclépius s'inspire de celle de Syrianus, d'où elle tire l'idée de la hiérarchie des sciences par rapport à la philosophie

<sup>84</sup> Syr. 3.21-24.

première: toutes les sciences sont apparentées à la philosophie première, qui est la sagesse au sens propre, mais il y a des sciences qui sont plus proches de la philosophie première, telle que l'arithmétique, et d'autres qui le sont moins, telle que la géométrie. La solution de Syrianus est toutefois simplifiée, car aucune trace de l'explication de l'origine des sciences ne se trouve chez Asclépius.

- (6) Ascl. 142.5-14 [B 1, 995 b 13-15], cf. Syr. 4.11-20 [B 1, 995 b 15-18]85. Le passage 995 b 13-18 contient deux apories : (1) b 13-15 : y at-il d'autres substances en dehors des substances sensibles ? (2) b 15-18: les substances non-sensibles sont-elles d'un seul genre? Dans son exégèse de la seconde aporie, Syrianus cite deux textes de Platon, à savoir Tim. 27 D 6-7: τί τὸ ὂν ἀεί, γένεσιν δὲ οὐκ ἔχον, καὶ τί τὸ γιγνόμενον μέν, ὂν δὲ οὐδέποτε ; et Resp. VI 509 D 6 ss. (division de la ligne), pour démontrer qu'il y a plusieurs genres de substances non-sensibles. Les mêmes citations platoniciennes sont utilisées par Asclépius pour répondre à la première aporie. Tim. 27 D 6-7 : Syr. 4.12-14 = Ascl. 142.6-7; Resp. VI 509 D 6 ss.: Syr. 4.14-20 = Ascl. 142.7-14. Rien là d'étonnant, car les deux apories sont étroitement liées l'une à l'autre<sup>86</sup>. A notre avis, ces deux citations ont été introduites par Syrianus dans l'exégèse de B 1, 995 b 15-18, et ont été reprises par Asclépius dans l'exégèse de 995 b 13-15. Si l'affinité des deux apories peut expliquer ce glissement, on ne saurait toutefois exclure qu'il soit dû à une erreur de la transmission orale.
- (7) Ascl. 142.19-143.5, cf. Syr. 4.21-5.7 [B 1, 995 b 18-20]. L'aporie qui suit aussitôt après, consiste à se demander si la sagesse s'applique seulement aux substances ou si elle doit s'appliquer aussi aux attributs essentiels des substances. La solution de Syrianus est la suivante : la sagesse étudie les substances et les accidents μαθ' αὐτά, mais ces accidents ne sont pas inhérents aux substances intelligibles. Une hiérarchie se dessine : (1) les êtres les plus simples, dépourvus de toute sorte d'accidents, sont supérieurs à toute définition et à toute démonstration ; (2) les raisons universelles, étant les substrats d'accidents μαθ' αὐτά, font l'objet de démonstrations ; (3) les formes matérielles, les individus et les sensibles, substrats des accidents au sens propre, ne font l'objet que d'un raisonnement vraisemblable. Plusieurs éléments de la solution de Syrianus sont repris par Asclépius :

<sup>85</sup> Signalé par K. Praechter, c. r. de l'éd. Kroll, p. 527 [260].

 $<sup>^{86}\,</sup>$  L'affinité des deux apories est soulignée par Alex. 176.1, 176.12-26 et par Syr. 4.1-3.

- (a) Ascl. 142.21-22, cf. Syr. 4.29-30: Les substances toutes premières n'ont pas d'accidents.
- (b) Ascl. 142.22-24, cf. Syr. 4.31-32: Citations à l'appui de cette affirmation. Syrianus écrit que les substances intelligibles les plus simples μόνη δὲ ἐπιβολῆ θεωροῦνται, καθά φησιν αὐτός τε πολλαχοῦ λέγων ὁ δὲ νοῦς εἴτε ἔθιγεν ἢ οὕ, καὶ ὁ θεῖος Πλάτων ψυχῆς κυβερνήτη μόνω νῷ θεατή. Syrianus présente donc deux citations: la première, qu'il attribue à Aristote, n'est pas littérale<sup>87</sup>, la seconde est *Phèdre* 247 C 788. Or, chez Asclépius, la citation d'Aristote est devenue générique: ὡς φησιν ἀλλαχοῦ, la citation aristotélicienne est attribuée à Platon, et la citation du *Phèdre* a disparu: ἐκεῖναι (scil. les substances toutes premières) γὰρ ἐνέργειαι ὑπάρχουσιν ἄνευ δυνάμεως, ὡς φησιν ἀλλαχοῦ, καὶ ὁ νοῦς αὐτὸς θιγγάνων αἰρεῖ αὐτὰ ἀπλαῖς ἐπιβολαῖς, ὡς φησιν ὁ Πλάτων. Le décalage des citations semble être dû à une faute de la transmission orale<sup>89</sup>.

θιγγάνων καὶ νοῶν.

88 Sur cette citation du *Phèdre*, voir la note de A.-Ph. Segonds à Proclus, *In Alc*.

77.11-12, p. 63, n. 4 (p. 165 des Notes complémentaires).

 $<sup>^{87}</sup>$  Kroll, ad loc., renvoie à Met.  $\Theta$  10, 1051 b 24 : τὸ μὲν θιγεῖν καὶ φάναι ἀληθές [...] τὸ δ' ἀγνοεῖν μὴ θιγγάνειν, et  $\Lambda$  7, 1072 b 20-21 : νοητὸς γὰρ γίγνεται θιγγάνων καὶ νοῶν.

<sup>89</sup> Pour la phrase ὁ νοῦς αὐτὸς θιγγάνων αίρεῖ αὐτὰ ἀπλαῖς ἐπιβολαῖς (Ascl. 142.23-24), Hayduck, ad loc., renvoie à Resp. VI 511 B 4-7: τοῦτο οδ αὐτὸς ὁ λόγος ἄπτεται τῆ τοῦ διαλέγεσθαι δυνάμει [...] άψάμενος αὐτῆς. Mais il me semble difficile de penser qu'Asclépius se réfère à ce texte platonicien, d'autant plus que la même phrase se lit aussi, sans aucune attribution, à la p. 374.8 : ὁ γὰρ νοῦς αἰρεῖ τὰ άπλᾶ, τουτέστι τὰ νοητά, ἀπλαῖς ἐπιβολαῖς. K. Praechter, c. r. de l'éd. Kroll, p. 527-528 [260-261], n. 2, envisage les deux explications : ou bien Asclépius ferait ici un usage imprécis du passage de Syrianus, ou bien il citerait effectivement Resp. VI 511 B 4-7 et les coïncidences verbales avec Syrianus seraient dues au hasard. Praechter considère la seconde hypothèse comme plus probable, étant donné que le syntagme ἀπλαῖς ἐπιβολαῖς est fréquent chez Asclépius (cf. p. 6.20-21 ὥστε θεῖον λέγει [sail. Aristote] εἶναι τὸν θεωρητικὸν νοῦν, εἴγε ἀπλαῖς ἐπιβολαῖς δι' αὐτοῦ τὰ θεῖα λαμβάνομεν ; p. 11.35-36 ἀπλαῖς ἐπιβολαῖς ἀντιλαμβανόμενοι τῶν νοητῶν καὶ φανοτάτων δυνάμεων ; p. 15.10 άπλαῖς ἐπιβολαῖς τῶν ὄντων ἀντιλαμβανομένη ; p. 140.31 ὁ νοῦς μόνος θιγγάνει ἀπλαῖς ἐπιβολαῖς; p. 374.8 ὁ γὰρ νοῦς αἰρεῖ τὰ ἀπλᾶ, τουτέστι τὰ νοητά, ἀπλαῖς ἐπιβολαῖς). Il faut toutefois observer que, dans notre passage, ἀπλαῖς ἐπιβολαῖς a été probablement suggéré par μόνη δὲ ἐπιβολῆ de Syr. 4.31. En conclusion, l'attribution à Platon de la phrase καὶ ὁ νοῦς αὐτὸς θιγγάνων αίρεῖ αὐτὰ ἁπλαῖς ἐπιβολαῖς, ώς φησιν ὁ Πλάτων, chez Ascl. 142.23-24, est, à notre avis, une faute qui s'explique sur la base du texte de Syrianus : la chute de la citation du Phèdre a entraîné l'attribution à Platon de la phrase précédente, que Syrianus attribuait à Aristote. — Le syntagme ἁπλαῖς ἐπιβολαῖς ("à l'aide d'intuitions simples", trad. Segonds, dans Proclus, In Alc. 247.7) vient de Plotin, Enn. VI 3, 18.11-12, où il caractérise la connaissance propre à l'intellect : ὁ δὲ νοῦς έν ταῖς αὑτοῦ ἐπιβολαῖς ἀπλαῖς καὶ οὐ λόγοις χρῆται πανταχοῦ. A partir de ce passage plotinien, le syntagme ἀπλαῖς ἐπιβολαῖς est devenu assez courant chez les néoplatoniciens : outre les passages d'Asclépius qu'on vient de citer, voir Hermias, In Phaedr., p. 85.6, 89.11.13 Couvreur; Proclus, În Alc 247.7, p. 294 Segonds (voir

(c) Ascl. 142.24-25, cf. Syr. 4.37-5.1: Les accidents par soi appartiennent aux universaux :

Syr. 4.37-5.1 τοῖς δὲ <u>καθόλου</u> λόγοις καθ' ἑαυτούς τε θεωρουμένοις [...] τὰ καθ' αὐτὰ συμβεβηκότα παραγίγνεται. Ascl. 142.24-25 τὰ δὲ καθ' αὐτὸ συμβεβηκότα τοῖς καθόλου ὑπάρχουσιν.

- (d) Ascl. 142.34-37, cf. Syr. 5.2-4: Les accidents se trouvent principalement dans les individus. Pour étayer cette affirmation, Asclépius cite un passage de l'*Isagoge* de Porphyre, en rappelant que, d'après le témoignage d'Ammonius, c'était le passage porphyrien que Proclus admirait le plus:
  - « Porphyre affirme que les accidents sont considérés premièrement dans les individus, et deuxièmement dans les formes (*Isag.* 6, p. 13.19-21 Busse). Et il n'y a aucune des affirmations de l'*Isagoge* de Porphyre que Proclus admirait autant que celle-ci, comme le dit Ammonius, notre professeur de philosophie »90.
- (8) Ascl. 143.8-144.14, cf. Syr. 5.8-6.34 [B 1, 995 b 20-25]<sup>91</sup>. C'est un des parallèles qui montrent de la manière la plus claire la dépendance d'Asclépius par rapport à Syrianus. L'aporie soulevée par Aristote est la suivante : à quelle science appartient-il d'étudier le même et l'autre, le semblable et le dissemblable, l'identité et la contrariété, l'antérieur et le postérieur ? Syrianus répond en disant

aussi p. 120, n. 6 [p. 209 des Notes compl.], avec renvoi à Theol. Plat. II 5, p. 37, n. 4 [p. 97-99 des Notes compl.]); In Parm. I 702.16, 704.32, V 986.25-26 Cousin; In Tim. I, p. 438.30, II, p. 313.7 Diehl; In Oracula Chaldaica IV, p. 209.9-10 des Places; Ammonius, In Anal. Priora, p. 3.18, 24.35 Wallies; Simplicius, In Cat., p. 317.31 Kalbfleisch; Philopon, In Anal. Priora, p. 1.23 Wallies; In Anal. Post., p. 48.14 Wallies; In De anima, p. 2.7, 85.25 Hayduck. Dans le monde byzantin, le syntagme άπλαῖς ἐπιβολαῖς est attesté chez Nicéphore Ier († 829), Refutatio et eversio definitionis synodalis anni 815, § 142.9-10 Featherstone; Psellus, Orationes panegyricae, oratio 6.193-194, p. 95 Dennis; Philosophica Minora II, opusc. 18, p. 88.11 O'Meara; Ps. Alexandre [= Michel d'Éphèse], In Met., p. 600.7; Eustrate, In Eth. Nic., p. 283.6, 297.21, 314.15, 315.35-36, 317.20 Heylbut; Anonyme (= Sophonias), In Cat., p. 61.29 Hayduck; Sophonias, In De anima, p. 117.3, 129.3 Hayduck. Il est intéressant de remarquer que, même si le syntagme ἀπλαῖς ἐπιβολαῖς a toujours été utilisé pour désigner la connaissance intuitive, opposée à la connaissance discursive, sa première attestation n'est pas philosophique, mais médicale ("application / massage"): cf. Galien, De dignoscendis pulsibus, t. VIII, p. 805.2-4 Kühn: ώστε καὶ τῆς συστολῆς μᾶλλον ἐπὶ ταῖς θλίψεσι ἤπερ ἐν ταῖς ἁπλαῖς ἐπιβολαῖς αἰσθήσεται, καὶ οὐδὲν ἦττον κάτωθεν ἁπτομένων ἢ ἄνωθεν.

<sup>90</sup> Φησὶν οὖν ὁ Πορφύριος ὅτι πρώτως ἐν τοῖς ἀτόμοις θεωροῦνται τὰ συμβεβηκότα, καὶ δεύτερον ἐν τοῖς εἴδεσι. Καὶ οὐδὲν οὕτως ἐθαύμαζε τῶν εἰρημένων ἐν τῆ Εἰσαγωγῆ Πορφυρίου ὁ Πρόκλος ὡς τοῦτο, ὡς φησιν ὁ ἡμέτερος φιλόσοφος ᾿Αμμώνιος (Ascl. 142.34-37).

Signalé par K. Praechter, c. r. de l'éd. Kroll, p. 528 [261].

que le sage s'occupera des notions énumérées par Aristote, parce qu'elles appartiennent à l'être par soi, et cela en vertu du fait qu'elles traversent tous les êtres (διὰ πάντων αὐτὰ πεφοιτηκέναι τῶν ὄντων [...] διὰ πάντων φοιτῷ τῶν ὄντων, p. 5.13-14.28)92. Et puisqu'Aristote affirme93 qu'il existe une science qui recherche l'être en tant qu'être et les propriétés qui lui appartiennent par soi, il s'ensuit que ces propriétés feront partie du domaine de la sagesse. Cette solution de Syrianus, fondée sur la notion de διὰ πάντων τῶν ὄντων πεφοιτηκέναι, est reprise fidèlement par Asclépius, qui tire de Syrianus non seulement le noyau de la réponse, y compris la formule διὰ πάντων τῶν ὄντων πεφοιτηκέναι94, mais aussi la citation du Sophiste, visant à montrer que l'identité et l'altérité sont parmi les genres suprêmes à cause justement du fait qu'elles « traversent tous les êtres ».

Syr. 5.12-14 et 27-31 ότι δὲ τὰ νῦν εἰς θεωρίαν ἐχχείμενα μάλιστα ἂν δόξειε τῷ ὄντι καθ' αὐτὸ ὑπάρχειν, δηλοῖ τὸ διὰ πάντων αὐτὰ πεφοιτηχέναι τῶν ὄντων [...] καὶ διὰ τοῦτο Πλάτων ἐν τῷ Σοφιστῆ τὰ γένη τοῦ ὄντος διερευνώμενος, ἃ διὰ πάντων φοιτῷ τῶν ὄντων, ταυτότητα καὶ ἑτερότητα καὶ οὐσίαν καὶ στάσιν καὶ χίνησιν ἀπηριθμήσατο, ἔτι δὲ τὴν τοῦ μὴ ὄντος φύσιν ἐνέφηνεν, ἣ πάσης μὲν διαφορᾶς πάσης δὲ ἀντιθέσεως καὶ ἐναντιώσεως τὴν μίαν αἰτίαν ἀποφέρεται.

Ascl. 143.15-26

καὶ εἰκότως, ἐπειδὴ σκοπὸν ἔχει ὁ πρῶτος φιλόσοφος περὶ πάντων τῶν ὄντων διαλέγεσθαι, ταῦτα δὲ διὰ πάντων τῶν ὄντων διαπεφοιτήκασιν, ή έτερότης καὶ ή ταυτότης καὶ ή όμοιότης καὶ τὸ πρότερον καὶ τὸ ὕστερον. 'Αμέλει τοι καὶ ὁ <u>Πλάτων</u> πρὸς τῆ οὐσία τὰ γένη τῶν ὄντων ύπαγορεύων φησίν είναι έτερότητα καὶ ταυτότητα, ἐπειδὴ διαπεφοιτήκασι διὰ πάντων τῶν ὄντων . ὁμοίως δὲ καὶ ἡ ἐναντιότης. Τὸ γὰρ μὴ ὄν, ώς φησιν ὁ Πλάτων, οὐκ ἔστιν παο' ἔλαττον τοῦ ὄντος, οὐ τὸ μηδαμῆ μηδαμῶς ὄν, ἀλλὰ τὸ πῆ μὴ ὄν. πάντα γὰρ τὰ ὄντα ὡς πρὸς ἄλλα παραβαλλόμενα πῆ μὴ ὄντα ύπάργουσιν, ώστε είκότως φησίν ό Πλάτων ὅτι οὐκ ἔλαττόν ἐστι τοῦ ὄντος τὸ μὴ ὄν, πῆ μὴ ὂν δηλονότι. 'Αλλὰ καὶ ἡ ἐναντιότης θεωρεῖται έν απασι τοῖς οὖσι. Τὸ γὰρ μὴ ὂν θάτερόν έστιν, ἐπιτεινόμενον δὲ τὸ θάτερον ἴσγει ἐναντιότητα.

 <sup>92</sup> Sur ce passage de Syrianus, très important pour sa doctrine des principes, cf.
 C. Luna, « La doctrine des principes » (cité supra, Étude I, p. 18, n. 28), p. 259-262.

<sup>93</sup> Met. Γ 1, 1003 a 21-22.
94 Cette locution se lit chez Syr. 5.13-14 et 28, et chez Ascl. p. 143, ll. 16-17, 19-20, 27-28, 36. Elle revient aussi chez Ascl. 177.36 (l'un et l'être), 302.20 (ή ζωή διὰ πάντων τῶν ζώων πεφοίτηκεν), 435.31 (ἔνωσις διὰ πάντων πεφοίτηκυῖα), 440.15-16 (τὸ καθόλου διὰ πάντων τῶν ὄντων πεφοίτηκεναι). Chez Asclépius, elle a désormais la valeur d'une formule.

Après la solution de l'aporie, Asclépius<sup>95</sup> rapporte la difficulté soulevée par son condisciple Asclépius le médecin<sup>96</sup>: dans quel sens, dans les *Topiques*<sup>97</sup>, Aristote parle-t-il de l'identique et du différent ? En réalité, cette question est déjà esquissée dans le texte aristotélicien (995 b 22-24): à qui appartient-il d'étudier l'identique et le différent [...] et toutes les autres notions de cette sorte que les dialecticiens s'efforcent d'examiner en faisant partir leurs recherches de prémisses seulement probables ? Comme nous l'avons vu<sup>98</sup>, la formulation de l'aporie chez Alex. 177.1-2 est reprise par Syrianus, qui ajoute le même renvoi aux *Topiques* qu'on trouve dans la question posée par Asclépius le médecin. Mais c'est surtout dans la réponse d'Ammonius rapportée par Asclépius que l'on décèle, encore une fois, l'influence de Syrianus.

Syr. 6.11-16 η δηλον ώς έκεινος δν ύποδύεται ό διαλεκτικός [...] οὐ γὰρ ἄν περὶ πάντων ἐπεχείρει διαλέγεσθαι [...] οὖτος οὖν ἐπιστημόνως περὶ τούτων ἐρεῖ, περὶ ὧν ἐνδόξως ὁ σοφιστής.

Ascl. 143.34-38 δ δὲ ἡμέτερος φιλόσοφός φησι πρὸς αὐτόν, ὅτι ἐπειδὴ δ διαλεκτικὸς ὑποδύεται τὸν πρῶτον φιλόσοφον, τούτου χάριν καὶ αὐτὸς διαλέγεται περὶ τῶν διαπεφοιτηκότων διὰ πάντων τῶν ὄντων, ἀλλὰ ἐνδόξως, ὥσπερ ὁ σοφιστὴς σοφιστικῶς ὁ μέντοι γε πρῶτος φιλόσοφος ἀληθινῶς καὶ ἀποδεικτικῶς διαλέγεται.

Il faut remarquer que l'adverbe ἐνδόξως provient d'Alex. 177.2, qui traduit ainsi le ἐκ τῶν ἐνδόξων d'Aristote (995 b 24). En revanche, le terme σοφιστής, dans le sens de διαλεκτικός, ne se trouve ni chez Aristote ni chez Alexandre : c'est donc bien à Syrianus qu'Asclépius l'a emprunté.

(9) Ascl. 145.15-18, cf. Syr. 7.7-21 [B 1, 995 b 27-29]. Aporie : est-ce que les principes des êtres sont les genres ou bien les parties constituantes ? La solution de Syrianus est la suivante : si, par le terme "principe", on entend la forme et la matière, les principes des êtres sont les parties constituantes ; si l'on entend les causes efficiente et finale, les principes sont les genres, mais non pas les genres postérieurs (ὑστερογενῆ), mais les genres antérieurs aux individus et qui subsistent dans les raisons de la nature universelle et, à un niveau

<sup>95</sup> Ascl. 143.31-34.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Cf. supra, p. 100-101 et n. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Top. VIII 1, 151 b 28 ss.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Cf. *supra*, Étude II, p. 74, n° 2.

supérieur, les genres qui brillent dans les formes de l'âme cosmique. La solution de Syrianus est reprise par Asclépius sous forme abrégée et simplifiée : si l'on parle des principes immédiats, les principes des choses sont la forme et la matière ; si l'on parle des principes transcendants, les principes sont les universaux antérieurs à la multiplicité, c'est-à-dire les raisons démiurgiques. Un bref parallèle textuel confirme l'affinité des deux textes :

- (10) Ascl. 145.28-32, cf. Syr. 7.21-38 [B 1, 995 b 29-31]. Cette aporie est étroitement liée à la précédente : si les principes des êtres sont les genres, s'agit-il des genres les plus proches (l'espèce "homme") ou bien des genres les plus éloignés (le genre "animal")? Syrianus répond, ici aussi, par une distinction : si l'on considère les genres postérieurs, qui n'ont qu'une existence purement mentale, les genres les plus proches sont principes à plus juste titre que les genres les plus éloignés. Mais si l'on considère les genres universels et les raisons productrices des êtres particuliers, c'est-à-dire les raisons naturelles et démiurgiques, les genres les plus compréhensifs sont des causes plus divines. Encore une fois, la solution de Syrianus est reprise par Asclépius, qui la simplifie considérablement : lorsqu'il s'agit des genres antérieurs à la multitude, le principe est plutôt l'animal; en revanche, lorsqu'il s'agit des genres postérieurs, qui n'existent que dans nos représentations mentales, l'homme est plus principe que l'animal.
- (11) Ascl. 146.17-36, cf. Syr. 8.12-33 [B 1, 995 b 34-36]<sup>99</sup>. L'aporie concerne l'existence de réalités transcendantes : y a-t-il quelque chose en dehors du composé concret ou bien n'y a-t-il rien de séparé, ou bien enfin y a-t-il quelque chose de séparé pour certains êtres et non pas pour d'autres, et quels sont ces êtres? Autrement dit : quelles sont les réalités dont il y a des Idées? Voici la réponse de Syrianus : il n'y a pas d'Idées des choses laides ou imparfaites ou mauvaises. La raison est que ces choses-là sont trop proches des réalités infimes, et cela à cause de la faiblesse de la nature ou de l'âme particulière, qui n'arrivent pas à maîtriser l'indétermination. Pour les réalités naturelles, ainsi que pour les produits de l'art, il y a

<sup>99</sup> Signalé par K. Praechter, c. r. de l'éd. Kroll, p. 528 [261].

les formes démiurgiques. Or, puisque l'art imite la nature, Aristote a tort de ne pas reconnaître l'existence d'Idées des réalités naturelles, alors qu'il admet l'existence de formes démiurgiques pour les produits de l'art. Une version simplifiée de la solution de Syrianus se lit chez Asclépius, mais la parenté des deux textes est hors de doute :

Syr. 8.23-25 κατὰ ἀπόπτωσιν γὰρ ταῦτα (sail τὰ αἰσχρὰ καὶ ἀτελῆ καὶ κακά) πρὸς τοῖς τελευταίοις ὑφίσταται τῆς φύσεως ἢ τῆς μερικῆς ἀσθενούσης ψυχῆς διὰ τὸ μὴ κρατεῖν τῆς ὑποκειμένης ἀοριστίας.

Ascl. 146.24-25 τὰ γὰρ κακὰ ἐνταῦθα γίνονται ὑπὸ ἀσθενείας τῆς ψυγῆς ἢ τῆς φύσεως.

- (12) Ascl. 147.3-6, cf. Syr. 9.34-37 et 10.8-9 [B 1, 996 a 1]. Dans son exégèse de la phrase : "Ετι αἱ ἀρχαὶ πότερον ἀριθμῷ ἢ εἴδει ὡρισμέναι, Asclépius affirme que le terme "nombre" est utilisé de manière impropre (καταχρηστικῶς), parce que, dans la cause première, il n'y a ni monade ni dyade ; elle est au-delà de l'un, étant donné qu'elle produit l'être, l'un et la dyade. Cette exégèse dépend, à notre avis, de Syrianus, qui avait affirmé que dans les principes, il ne peut pas y avoir de nombre, parce que le nombre est engendré par les principes.
- (13) Ascl. 147.33-148.2, cf. Syr. 10.23-29 [B 1, 996 a 2-4]<sup>100</sup>. Dans sa réponse à l'aporie concernant les principes des choses corruptibles et incorruptibles, Asclépius tire de Syrianus l'idée que les choses corruptibles ont un principe corruptible et un principe incorruptible, ainsi que la citation de *Phys.* II 2, 194 b 13, à l'appui de cette affirmation.

Syr. 10.27-29 ὅλως γὰρ εἰ <u>ἄνθρωπος ἄνθρωπον γεννᾶ καὶ ἥλιος</u>, πρόδηλόν ἐστιν ὅτι καὶ φθαρτὸν αἴτιον ἔχει καὶ <u>ἄφθαρτον</u> ὁ ἄνθρωπος.

Ascl. 147.33-148.2 τῶν δὲ φθαρτῶν καὶ ἄφθαρτός ἐστιν ἡ ἀρχὴ καὶ φθαρτή· ἄφθαρτος μὲν ὡς ὁ θεὸς καὶ τὰ οὐράνια, φθαρτὴ δὲ ὁ πατήρ, φησίν· ἄνθρωπος γὰρ ἄνθρωπον γεννῷ καὶ ἥλιος.

(14) Ascl. 148.7-18, cf. Syr. 11.9-16 et 28-36 [B 1, 996 a 4-9]. L'aporie soulevée ici est présentée par Aristote comme la plus ardue de toutes : l'Un et l'Être sont-ils la substance même des choses, comme le prétendaient les Pythagoriciens et Platon, ou bien existe-t-

<sup>100</sup> Signalé ibid.

il quelque chose qui leur sert de substrat, rôle que jouait l'Amitié chez Empédocle? Le passage dans lequel Syrianus traite cette aporie, revêt une grande importance pour la doctrine des principes, en particulier pour ce qui concerne les antécédents de cette doctrine, que Syrianus découvre dans tous les philosophes antérieurs à Platon. L'exégèse d'Asclépius dépend manifestement de Syrianus surtout sur deux points :

- (a) La remarque selon laquelle Aristote lui-même aurait reconnu que toutes les choses sont produites par une cause unique, car, s'il n'en était pas ainsi, elles ne pourraient pas se convertir vers cette cause [Ascl. 148.10-13, cf. Syr. 11.9-16].
- (b) La "lecture" pythagoricienne d'Empédocle<sup>101</sup> : l'Amitié et la Haine sont les causes, respectivement, de l'unité et de la multiplicité. Et cela s'explique par le fait qu'Empédocle était, lui aussi, un Pythagoricien :

Syr. 11.35-36 Ascl. 148.16 ἐπεὶ καὶ <u>Πυθαγόρειος</u> ὢν Ἐμπεδο- τοῦτο δὲ ὡς <u>Πυθαγόρειος <sup>102</sup>.</u> κλῆς.

- (15) Ascl. 148.23-24 et 149.2-4, cf. Syr. 12.4-23 [B 1, 996 a 9-11]<sup>103</sup>. Ce passage d'Aristote contient trois apories, qui reçoivent la même solution chez Syrianus et chez Asclépius :
- (a) 996 a 9-10: Les principes sont-ils universels ou bien particuliers? Réponse: les principes au sens propre sont au-dessus et au-delà des universaux et, à bien plus forte raison, des particuliers [Syr. 12.4-15; Ascl. 148.23-32].
- (b) 996 a 11 : Les principes sont-ils en puissance ou bien en acte ? Réponse : il faut exclure toute puissance des principes ; quant au principe tout premier, il est même au-delà de l'acte [Syr. 12.15-20 ; Ascl. 148.32-34].
- (c) 996 a 11 : Les principes sont-ils en mouvement ou bien immobiles ? Réponse : les principes des réalités éternelles sont immobiles, les principes des réalités sensibles sont en mouvement [Syr. 12.20-23 ;

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Signalé *ibid.*, p. 528-529 [261-262]. — Sur l'interprétation néoplatonicienne d'Empédocle, voir D. O'Brien, *Pour interpréter Empédocle*, Paris-Leiden 1981, p. 101-107; J. Mansfeld, *Heresiography in Context. Hippolytus*' Elenchos as a Source for Greek Philosophy, Leiden-New York-Köln 1992, p. 245-262.

 $<sup>^{102}</sup>$  Cf. aussi Ascl. 30.8 [A 4, 984 b  $\dot{3}2$  ss.] : εἰ ὁμολογοῦμεν ὅτι ὁ Ἐμπεδοκλῆς Πυθαγόρειος ἦν κτλ.

Signalé par K. Praechter, c. r. de l'éd. Kroll, p. 529 [262].

Ascl. 149.2-4]. L'exemple qui illustre les principes des réalités sensibles est le même :

Syr. 12.22-23 Ascl. 149.4 ὥσπερ ὁ ἥλιος καὶ ἡ τοῦ αἰθέρος τουτέστι τὰ οὐράνια. κυκλοφορικὴ περίοδος.

(16) Ascl. 149.17-24, cf. Syr. 13.4-12<sup>104</sup>. Avant de passer à la discussion des apories (B 2, 996 a 17 ss.), Syrianus propose quelques remarques préliminaires, qui sont reprises par Asclépius.

Syr. p. 13 — 1. 4 : Τοσαῦτα προτείνας ὁ φιλόσοφος οὖτος...

— II. 4-5: ...τἄπορα πάλιν ἀναλαβὼν ἀπὸ τοῦ πρώτου <u>πειρᾶται</u> τοὺς ἐφ' ἑκάτερα γυμνάζειν λόγους...

— II. 8-10: ...πειραθῶμεν ἤδη γυμνάζοντι τοὺς ἀντικειμένους λόγους συνοδεύειν αὐτῷ, καὶ τοῖς μὲν εἰς τὸ ἀληθὲς ὁρῶσι συμφθέγγεσθαι, τοῖς δὲ σοφιστικωτέροις ἐνίστασθαι...

— II. 7-8: ...τοσοῦτον οὖν ἐπισημηνάμενοι, ὅτι οὐχ ἁπανταχοῦ τῆ τάξει τῶν προβλημάτων ἀκολουθεῖ. Ascl. p. 149

II. 17-18: Ἐκθέμενος τὰς
 ἀπορίας διὰ τῶν προλαβόντων τὰς
 περὶ τῆς πρώτης φιλοσοφίας...

— II. 18-19: ...ἐντεῦθεν πειρᾶται ἐφ' ἐκάτερα ἐπιχειρεῖν καὶ ἀνασκευά-ζειν αὐτὰς καὶ κατασκευάζειν διὰ τὸ γυμνάσαι τὴν διάνοιαν...

— II. 19-20: ...δεῖ δὲ ἡμᾶς τὰ μὲν ἀληθῶς λεγόμενα ὑπ' αὐτοῦ κρατῦναι, τὰ δὲ γυμνασίας χάριν διελέγξαι...

— Il. 21-24: ...χρὴ δὲ καὶ τοῦτο ἐπισημήνασθαι, ὅτι οὐ κατὰ τὴν αὐτὴν τάξιν, καθ' ἣν ἐξέθετο τὰς ἀπορίας, καὶ τὴν ἐπιχείρησιν ποιεῖται τὴν ἐφ' ἑκάτερα, ἀλλὰ πολλάκις τὴν τρίτην ἀπορίαν τετάρτην τάττει καὶ τὴν τετάρτην, εἰ τύχοι, δευτέραν, καὶ ἐπὶ τῶν λοιπῶν ὡσαύτως.

(17) Ascl. 150.22, cf. Syr. 14.31-32 [B 2, 996 a 32-b 1]<sup>105</sup>. A propos de l'idée selon laquelle il n'y a pas de cause finale dans les mathématiques, Aristote cite Aristippe, qui méprisait cette science justement parce que, à la différence des arts mécaniques, tels celui du charpentier et celui du cordonnier, elle ne tient en aucun compte la fin. Au lieu de reprendre les exemples d'Aristote, Syrianus et Asclépius donnent celui de l'art de la cuisine.

<sup>104</sup> Signalé ibid.

<sup>105</sup> Signalé ibid.

(18) Ascl. 153.8, cf. Syr. 15.2-3 [B 2, 996 b 1-8]. Après avoir énuméré les apories (B 1), Aristote passe à la discussion, en proposant, pour chacune d'entre elles, des arguments pro et contra, sans toutefois prendre position en faveur de l'une ou de l'autre solution. A la différence d'Aristote, Syrianus et Asclépius ne maintiennent pas leur neutralité et indiquent clairement quels sont les arguments valables et quelle est la solution à adopter (c'est déjà dans l'exégèse du premier chapitre, c'est-à-dire de la liste des apories, qu'ils répondent à chaque aporie). C'est ainsi que, lorsqu'ils commentent le premier argument en faveur de l'unité de la science des causes, aussi bien Syrianus qu'Asclépius soulignent que, par cet argument, Aristote commence à démontrer la thèse correcte.

Syr. 15.2-3 Ascl. 153.8 Τὸ ἀντικείμενον κατασκευάζει, ὁ Ἐντεῦθεν τῷ ὄντι μαρτυρεῖ καὶ καὶ ἀληθές ἐστι [...] καὶ ἀρεστὸν συνηγορεῖ τῷ ἀληθεί $\alpha$ . αὐτῷ.

- (19) Ascl. 154.34-36, cf. Syr. 16.36-17.4 [B 2, 996 b 18-22]<sup>106</sup>. Aristote affirme qu'il n'y a de vraie connaissance que lorsqu'on connaît l'essence, qui constitue l'aboutissement et la cause ultime de toute recherche. Asclépius emprunte à Syrianus l'exemple qui sert à éclaircir cette affirmation : pourquoi apprend-on la musique ? Pour s'instruire. Et pourquoi s'instruire ? Pour être savant. Et pourquoi vouloir être savant ? Parce que l'homme est capable de science, et cela parce qu'il est raisonnable, ce qui représente justement la définition et l'essence de l'homme.
- (20) Ascl. 155.10-14, cf. Syr. 17.10-13 [B 2, 996 b 20-21]<sup>107</sup>. Construire un carré équivalent à un rectangle, dit Aristote, signifie découvrir une moyenne proportionnelle. Syrianus et Asclépius partagent le même exemple de quadrature : un rectangle dont les côtés mesurent respectivement 9 et 4, équivaut à un carré dont le côté mesure 6, qui est la moyenne proportionnelle entre 9 et 4.
- (21) Ascl. 157.27-28 [B 2, 996 b 26 ss.], cf. Syr. 15.7 [B 2, 996 b 1-6] et Syr. 27.29-30 [B 2, 997 b 34-998 a 6] 108. Bien que ces passages ne se réfèrent pas à la même péricope, le texte d'Asclépius : διαμαχήσονται πρὸς ἀλλήλας ἀμφότεραι αἱ ἐπιστῆμαι περὶ τῶν πρωτείων, semble s'inspirer de formules analogues de Syrianus : πολλαί τε

 $<sup>^{106}</sup>$  Signalé ibid.

<sup>107</sup> Signalé ibid.

<sup>108</sup> Signalé ibid.

σοφίαι ἔσονται καὶ ἀμφισβητήσουσι περὶ πρωτείων (p. 15.7); περὶ πρωτείων άμφισβητεῖ (p. 27.29-30).

- (22) Ascl. 158.11-28, cf. Syr. 18.9-31 [B 2, 996 b 26-33]. Dans la réponse à la deuxième aporie (est-ce qu'il appartient à la même science d'étudier les principes de la substance et les principes de la démonstration ?), plusieurs éléments du commentaire d'Asclépius sont empruntés à Syrianus:
- (a) L'expression αί κοιναὶ ἔννοιαι, qui correspond à τὰς κοινὰς δόξας de 996 b 28, est commune aux deux commentateurs<sup>109</sup>:

Svr. 18.9-10 κοινάς έννοίας ἀποφαίνεται είναι.

Ascl. 158.11 ἀποδεικτικάς μέν οὖν ἀρχὰς τὰς λέγω δὴ ἀποδεικτικάς ἀρχὰς τὰς κοινάς έννοίας.

(b) L'idée selon laquelle rien ne peut échapper au principe de contradiction:

Svr. 18.19 αὐτὴν (scil τἡν ἀντίφασιν) οὐδὲν διαφεύγει.

Ascl. 158.14-15 καὶ ώς φησιν ὁ Πλάτων, ώς ὅτι οὐδὲν τῶν ὄντων καυχήσεται έκφυγεῖν τὴν ἀντίφασιν.

Le texte d'Asclépius est une citation incorrecte de Soph. 235 C 4-6, très fréquente chez les commentateurs alexandrins<sup>110</sup>. Il n'est donc pas étonnant que le texte de Syrianus, où n'apparaît aucune mention de Platon, ait été traduit par Asclépius (ou par Ammonius) sous forme d'une citation platonicienne estropiée qui était désormais traditionnelle<sup>111</sup>.

- (c) Ascl. 158.18-20, cf. Syr. 18.25-27112: Le principe de contradiction ne s'applique pas à l'être premier, parce qu'il est au-delà de l'être et de la connaissance.
- (d) Ascl. 158.23-29, cf. Syr. 18.29-35: Là où Aristote s'était contenté d'une formule générique pour désigner les autres principes de la démonstration en dehors du principe de contradiction (καὶ ὅσαι

Signalé par K. Praechter, c. r. de l'éd. Kroll, p. 529 [262].

<sup>109</sup> Toutefois K. Praechter, ibid., p. 529, observe à juste titre qu'il s'agit d'un « viel verwendeter Schulterminus ». Cf. aussi infra, p. 186, n. 164.

<sup>110</sup> Cf. Prolégomènes à la philosophie de Platon, cit., p. LXXXV-LXXXVI et n. 125 L'affirmation de K. Praechter, c. r. de l'éd. Kroll, p. 529 [262], selon laquelle ce parallèle ne s'explique qu'en supposant une source commune à Syrianus et à Asclépius (ou bien « ein merkwürdiger Zufall »), semble donc injustifiée. Le passage du texte de Syrianus à celui d'Asclépius est très naturel, étant donné le caractère de "dicton" qu'a la prétendue citation platonicienne d'Asclépius.

ἄλλαι τοιαῦται προτάσεις, 996 b 30-31), Syrianus et Asclépius en énumèrent quelques-uns :

Syr. p. 18

II. 31-33: μηδεμίαν οὐσίαν ἐκ τοῦ μὴ ὄντος γίγνεσθαι μηδὲ εἰς τὸ μηδαμῆ μηδαμῶς ὂν ἀπόλλυσθαι.
 I. 31: μηδὲν μάτην ποιεῖν τὴν φύσιν μηδὲ πολλῶ πλέον τὸν θεόν.

Ascl. p. 158

— 1. 25 : καὶ ὅτι οὖδὲν <u>γίνεται</u>, φησί (scil Ammonius), ἐκ τοῦ μηδαμῆ μηδαμῶς ὄντος.

— II. 27-28: καὶ πάλιν ὅτι οὐδὲν μάτην οὕτε ὁ θεός οὕτε δὲ ἡ φύσις ποιεῖ.

(23) Ascl. 159.17-18, cf. Syr. 19.3-4 [B 2, 996 b 33-997 a 2]<sup>113</sup>. Le syllogisme hypothétique par lequel Aristote démontre qu'il n'appartient pas à la même science d'étudier les causes de la substance et les causes de la démonstration, est jugé correct dans son ensemble, mais faux quant à une des prémisses, celle selon laquelle la connaissance des axiomes que possèdent les sciences particulières, est identique à la connaissance qu'en possède la philosophie première.

Syr. 19.3-4 ὑγιὲς μὲν τὸ συνημμένον, ἴδωμεν δὲ τὴν πρόσληψιν.

Ascl. 159.17-18
τὸ μὲν συνημμένον τοῦ συλλογισμοῦ ἔρρωται, ἡ δὲ πρόσληψις
οὐδαμῶς ὑγιῶς ἔχει.

- (24) Ascl. 163.11-15, cf. Syr. 21.19-25 [B 2, 997 a 18-19]. Asclépius partage avec Syrianus l'idée selon laquelle les sciences particulières étudient les propriétés qui appartiennent à leurs objets particuliers, alors que la philosophie première étudie les propriétés universelles.
- (25) Ascl. 165.27-28 [B 2, 997 a 34-35], cf. Syr. 3.37-40 [B 1, 995 b 13-15]<sup>114</sup>. A propos de l'aporie « est-ce qu'il y a d'autres substances en dehors des substances sensibles? »<sup>115</sup>, Asclépius tire de Syrianus l'observation selon laquelle Aristote aurait mieux fait de se demander s'il y a d'autres substances en dehors des substances intelligibles, qui sont les substances véritables.
- (26) Ascl. 168.31-169.1, cf. Syr. 24.4-24 [B 2, 997 b 14-18]. Un des arguments qu'Aristote propose contre l'existence de réalités

<sup>113</sup> Signalé ibid.

<sup>114</sup> Signalé *ibid.*, p. 527 [260].

<sup>115</sup> Cette aporie est formulée en B 1, 995 b 13-15, et discutée en B 2, 997 a 34 ss. On comprend donc que, lors de la discussion de l'aporie, Asclépius peut reprendre une remarque que Syrianus avait faite à propos de la formulation de l'aporie. Cela explique aussi que la phrase d'Ascl. 165.29-30 (discussion de l'aporie) : χυρίως γὰρ οὐσίαι αἰ νοηταὶ μόναι ὑπάρχουσι, répète la phrase d'Ascl. 142.5-6 (formulation de l'aporie) : χυρίως οὐσίαι τὰ νοητὰ μόνα ὑπάρχει.

intermédiaires entre les réalités sensibles et les Idées, est le suivant : si l'on suppose de telles réalités intermédiaires, il s'ensuit qu'il y a des lignes intermédiaires entre la Ligne en soi et la ligne sensible, en sorte que, puisque l'astronomie est une des sciences mathématiques, il y aura d'autres corps célestes en dehors des corps célestes sensibles. L'exégèse de Syrianus consiste à faire de cette conclusion absurde la thèse platonicienne à défendre, thèse qui non seulement n'est pas absurde, mais est la seule qu'il faut retenir. En effet, il y a un ciel et un soleil sensibles, un ciel et un soleil qui existent dans les âmes des astres et qui sont plus vrais que leurs analogues sensibles, et un ciel et un soleil qui existent dans le démiurge (niveaux sensible, dianoétique et noétique). Cette réponse de Syrianus se lit aussi chez Asclépius : il existe un ciel sensible, un ciel dianoétique (dans l'âme) et un ciel intelligible dans le démiurge.

(27) Ascl. 169.18-170.3, cf. Syr. 24.35-25.23 [B 2, 997 b 20-24]. Les mêmes difficultés, poursuit Aristote, qui viennent d'être mises en évidence à propos de l'astronomie, surgissent à propos de l'optique et de l'harmonie. Si l'on admet, en effet, l'existence de réalités intermédiaires entre les Idées et les sensibles, il s'ensuit qu'il y a des sensations intermédiaires, nécessaires pour saisir ces réalités. Dans son exégèse de ce passage, Syrianus continue sur le même ton polémique à l'égard d'Aristote, qui, d'une part, admet que nous avons les yeux de l'intellect en plus de nos yeux corporels, et, d'autre part, affirme que les objets de notre vision intellectuelle sont inexistants. On parviendra ainsi à la conclusion absurde que nos sensations portent sur des objets réels, alors que notre intellect n'a aucune capacité de saisir la réalité. Il y a donc des réalités perçues par notre œil intellectuel, réalités qui sont immobiles quant au mouvement corporel, mais sont mues d'un mouvement intellectuel. Il en va de même pour les harmonies des planètes. D'ailleurs, la connexion qu'Aristote établit entre les formes intellectuelles et le Bien premier, est la plus belle et la plus divine des harmonies. Quant à l'affirmation (997 b 23-24) selon laquelle ces réalités intermédiaires seraient sensibles et requerraient des sensations, Aristote a été trompé par l'homonymie: elles ne sont ni sensibles ni ne requièrent des sensations, mais plutôt des intellections.

La solution de Syrianus est reprise par Asclépius, qui, lui aussi, invoque le témoignage d'Aristote lui-même pour affirmer qu'il y a une vue de l'intellect. Il existe, dit Asclépius dans la foulée de Syrianus, une harmonie sensible, une harmonie dianoétique, c'est-à-

dire les proportions de l'harmonie indicible que nous avons dans notre âme, et une harmonie intelligible. La conversion des intellects qui meuvent les sphères célestes vers le principe unique de toutes les choses, est, elle aussi, une harmonie intelligible.

- (28) Ascl. 173.11-16, cf. Syr. 29.13-20 [B 3, 998 a 20 ss.] <sup>116</sup>. Asclépius reprend la remarque de Syrianus selon laquelle Aristote ne discute pas ici l'aporie concernant les propriétés par soi de l'être (identique/différent, semblable/dissemblable etc.) parce qu'il en parlera dans le livre  $\Gamma$ .
- (29) Ascl. 176.9-13, cf. Syr. 30.6-10 et 15-17 [B 3, 998 b 9-11]. Aristote cite l'opinion de ces philosophes qui « admettent comme éléments des êtres l'Un ou l'Être, et le Grand et le Petit ». Asclépius semble tirer de Syrianus l'identification de ces philosophes à Platon et aux Pythagoriciens, car Alex. 203.30 mentionne seulement Platon, alors que le fait d'associer les Pythagoriciens à Platon est un trait typique de l'exégèse de Syrianus.

Alex. 203.28-30 οἱ γὰρ τὸ εν καὶ τὸ ον καὶ τὸ μέγα καὶ τὸ μικρὸν ἀρχὰς ὑποθέμενοι τῶν ὄντων ὡς γένη ταῦτα τῶν ὄντων ἀρχὰς ὑπέθεντο. Εἴη δ' αν ἡ δόξα Πλάτωνος.

Syr. 30.15-17 έρεῖ τὰς αἰτίας [τὰς] δι' ἃς τὰ γένη μᾶλλον ἢ τὰ ἐνυπάρχοντα, καὶ τοὺς Πυθαγορείους καὶ Πλάτωνα συνηγόρους ταύτης τῆς δόξης παραστησάμενος κτλ.

Ascl. 176.9-10 "Οτι γένη ὑπάρχουσιν ἀρχαὶ τῶν ὄντων, μάρτυρα παράγει <u>Πλά-</u> τωνα καὶ τοὺς Πυθαγορείους.

En outre, Asclépius partage avec Syrianus la définition du rôle joué par l'Un, par l'Être et par la Dyade :

Syr. 30.7-10 ἐκ μὲν τοῦ ἐνὸς τἀγαθὸν ἐφήκειν τοῖς πᾶσιν ἐθέλοντες, ἐκ δὲ τοῦ ὅντος τὸ εἶναι, ἐκ δὲ τῆς ἀορίστου δυάδος τάς τε δυνάμεις καὶ τὰς ἐνεργείας καὶ αἰξήσεις παντοδαπάς.

Ascl. 176.11-13 δῆλον δὲ ὅτι συμβολικῶς 117 τὸ μὲν εν ὡς προακτικὸν 118 τῶν πάντων, τὸ δὲ ὄν ὡς αἴτιον τῆς τῶν πάντων ὑποστάσεως, τὴν δὲ δυάδα ὡς αἰτίαν τῆς προόδου.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Signalé par K. Praechter, c. r. de l'éd. Kroll, p. 529 [262].

L'interprétation allégorique (συμβολιχῶς) de doctrines platoniciennes ou pythagoriciennes particulièrement exposées aux critiques d'Aristote, telles que la doctrine des Idées-Nombres ou la doctrine des principes, est très fréquente chez Asclépius: cf. p. 30.16, 34.7, 37.34, 38.2.11, 40.12, 47.21, 64.39, 65.27, 92.31.34, 96.11, 98.33, 102.17, 104.35, 108.27, 151.8, 151.12-13, 197.18, 219.29, 251.33,

On notera la brièveté du texte d'Asclépius par rapport à celui de Syrianus dans la définition du rôle de la Dyade.

(30) Ascl. 178.27-29, cf. Syr. 32.4-5 et 38-40 [B 3, 998 b 22-28]. Ce passage d'Aristote, dans lequel il est question du rapport entre le genre et ses différences, donne à Syrianus l'occasion de critiquer la doctrine péripatéticienne des différences et, en particulier, Alexandre<sup>119</sup>. Cette critique s'ouvre et se clôt par l'affirmation selon laquelle la doctrine péripatéticienne des différences est défectueuse et aurait besoin d'être mieux articulée. La même remarque se lit chez Asclépius.

118 L'adjectif προακτικός, "producteur", mérite d'être signalé, car il constitue un trait caractéristique du vocabulaire d'Asclépius. Attesté pour la première fois chez Clément d'Alexandrie, *Paed.* I, ch. I, § 1.4, SC 70, p. 110 Marrou-Harl, dans le sens de "celui qui s'occupe de l'éducation", il est inconnu des néoplatoniciens jusqu'au début du VI<sup>e</sup> siècle. On ne le trouve en effet que chez Asclépius, où il est souvent accompagné du génitif objectif τῶν πάντων (*In Met.* 107.12, 123.16, 144.31-32, 146.6, 147.8-9, 176.12, 183.22, 201.10.26, 216.23, 217.2.4, 218.5, 428.11, 430.12), et chez Philopon (*In De anima*, p. 207.15, 217.5-6, 295.17 Hayduck; *In Phys.*, p. 391.15 Vitelli).

<sup>258.38, 379.5, 418.16-17.</sup> Il se peut qu'en cela aussi, il se soit inspiré de Syrianus. Cf. Syr. 122.25-29 "Οτι μέν και τὰ αἰσθητὰ κατὰ τοὺς ἀριθμοὺς ἔλεγον δημιουργεῖσθαι παρὰ τῆς φύσεως οἱ ἄνδρες (= les Pythagoriciens et les Platoniciens), όμολογητέον οὐ μὴν κατὰ τοὺς μαθηματικοὺς ἄλλὰ κατὰ τοὺς φυσικούς. Συμβολικῶς δὲ ἐρμηνεύοντας οὐδὲν ἦν ἀπίθανον καὶ διὰ μαθηματικῶν όνομάτων περί τῆς ἐκάστου τῶν αἰσθητῶν ἰδιότητος ἐνδείκνυσθαι; p. 169.6-9 ώσπερ καὶ τὸ ἄνισον [...] ὅταν ἐπὶ τῆς πρώτης δυάδος παραλαμβάνηται, συμβολικῶς μὲν τὴν αὐξητικὴν αἰτίαν τῶν ὅλων ἐνδείκνυται ; p. 181.20-22 Συμβολικῶς εύροις ἂν παρ' ἐκείνοις (= les Platoniciens) ταῦτα λεγόμενα· τὸν γὰρ περιττὸν τοῖς θεοῖς προσοικειοῦντες εἰκότως ἀγένητον εἶναί φασι, τὸν δὲ ἄρτιον τοῖς ἐνύλοις ἀνάλογον λαμβάνοντες γενητὸν καλοῦσι καὶ δυάδι προσοικειοῦσιν. Deux exemples intéressants d'interprétation allégorique de thèses attaquées par Aristote, se lisent dans le commentaire de Philopon sur le De anima, p. 73.21-74.29 Hayduck, à propos de la doctrine d'Empédocle selon laquelle l'âme est constituée par les éléments (I 2, 404 b 7-15), et p. 115.22-122.26, à propos de la création de l'âme dans le *Timée* (I 2, 404 b 16-18). Puisque le commentaire de Philopon sur le De anima se fonde sur un cours oral d'Ammonius (cf. supra, p. 107, n. 33), on peut trouver dans ces deux passages l'écho direct de l'enseignement d'Ammonius (cf. p. 73.21-23 Καὶ δῆλον ὅτι ἐπειδὴ Πυθαγόρειος ἦν ὁ Ἐμπεδοκλῆς, συμβολικὴ δ' ἦν ἡ τῶν Πυθαγορείων διδασκαλία, καὶ αὐτὸς συμβολικῶς περὶ τούτων ἔλεγε; p. 74.10-11 δῆλον οὖν ὅτι συμβολικῶς ταῦτα διελάμβανεν ὁ Εμπεδοκλῆς ; p. 116.29-30 ὅτι γάρ διὰ συμβόλων ἐδίδασκον οἱ Πυθαγόρειοι, πρόδηλον καὶ πολλάκις εἰρήκαμεν; p. 117.8 αὐτὰ δὲ τὰ συμβολικῶς λεγόμενα ; p. 122.19-20 ὅσα ἄρα ὡς περὶ μεγέθους λέγεται τῆς ψυχῆς συμβολικῶς λέγεται). Le premier passage de Philopon, In De anima, p. 73.21-74.29 Hayduck, est analysé par J. Mansfeld, Heresiography in Context, cit., p. 257-258. Cf. aussi Asclépius, In Nicomachi Introd. arithm., Ιιζ 38-41 (interprétation allégorique des nombres circulaires et sphériques).

<sup>119</sup> Cf. *supra*, Étude II, p. 72 et n. 2.

Syr. 32.4-5 et 38-40 χρὴ μέντοι εἰδέναι, ὅτι πᾶς ὁ τῶν διαφορῶν λόγος ἐπιδιορθώσεως χρήζει παρὰ τούτοις τοῖς ἀνδράσιν [...] τοσοῦτον δὲ πάλιν ἐπειπόντες, ὅτι διαρθρωτέον τὸν περὶ τῶν διαφορῶν λόγον ταραχωδέστερον διατεθέντα παρ' αὐτοῖς.

Ascl. 178.27-29 <br/>
ἐστέον οὖν ὅτι οἱ ἐκ τοῦ Περιπάτου οὐ πάνυ διήρθρωσαν τὴν περὶ τῶν διαφορῶν θεωρίαν.

- (31) Ascl. 180.21-25, cf. Syr. 33.2-5 [B 3, 998 b 27-28]. Asclépius tire de Syrianus la formulation de l'argument d'Aristote sous forme d'un syllogisme de la deuxième figure, ainsi que la critique de cet argument, qui ferait usage d'une prémisse fausse : « les principes sont des genres ; l'être et l'un ne sont pas des genres ; donc l'être et l'un ne sont pas des principes ». La premisse « les principes sont des genres » est fausse, parce que tous les principes ne sont pas des genres.
- (32) Ascl. 181.8-11, cf. Syr. 33.22-25 [B 3, 998 b 30-999 a 1]. Pour expliquer l'affirmation d'Aristote selon laquelle les différences sont plus principes que les genres, Syrianus et, à sa suite, Asclépius ont recours à l'analogie « genre = matière » et « différence = forme ».

Syr. 33.22-25 εἰ γὰρ τὰ γένη ἀρχαί, πολλῷ πλέον αἰ διαφοραί ὕλης μὲν γὰρ λόγον ἔχει τὰ γένη, τοῦ δὲ εἴδους αἰ διαφοραί, μ<u>ᾶλλον δὲ τῆς ὕλης τὸ εἶδος ἀρχή</u> εἰ οὖν τὰ γένη, πολλῷ πλέον αἰ διαφοραί.

Ascl. 181.8-11 αἱ γὰρ διαφοραί, φησίν, εἴδει ἀναλογοῦσι, τουτέστι τὸ λογικόν, τὸ δὲ γένος ὕλη ἀναλογεῖ, ὡς εἴρηται ἐν τῆ Εἰσαγωγῆ Πορφυρίου μᾶλλον δὲ τὸ εἶδος ἀρχὴ ἤπερ ἡ ὕλη, ὥστε μᾶλλον αἱ διαφοραὶ ἀρχαὶ ὑπάρχουσιν ἤπερ τὰ γένη.

(33) Ascl. 181.14-16, cf. Syr. 33.28-29 [B 3, 998 b 32]. Dans le même passage, Aristote affirme que les différences sont infinies. On remarque un bref parallèle dans l'exemple choisi pour illustrer cette affirmation.

Syr. 33.28-29 τίς γὰρ <u>βοτανῶν</u> καὶ λίθων καὶ δένδρων καὶ ζώων ἀπάντων ἐπεξελθεῖν ταῖς ἐξαλλαγαῖς δυνήσεται ; Ascl. 181.13-16 οὕτως γὰρ ἄπειροι τῷ ὅντι ἔσονται ἀρχαί, ἐάν τις ὑποθῆται διαφορὰς πάντων τῶν ἐμψύχων, τουτέστι <u>βοτανῶν</u> μύριαι ὅσαι ὑπάρχουσι, καὶ ἀψύχων πάλιν ὁμοίως.

(34) Ascl. 181.33-35, cf. Syr. 34.14-15 [B 3, 999 a 1-6]. Contre l'argument d'Aristote, selon lequel l'espèce est plus principe que le

genre, parce qu'elle est indivisible, alors que le genre se divise en espèces, Syrianus, suivi d'Asclépius, fait valoir la puissance productrice du genre, qui ne s'épuise pas dans la production des espèces.

Syr. 34.14-15 ὅλως δὲ οὐδ' οὕτω διαιρεῖται τὸ γένος εἰς εἴδη ὡς <u>δαπανηθῆναι</u> εἰς τὴν τούτων ὑπόστασιν.

Ascl. 181.33-35 κατὰ τοῦτο ἔστι θεάσασθαι τὴν δύναμιν τοῦ γένους καὶ τὴν ὑπερβολὴν τῆς δυνάμεως τῆς οὐσίας, ἐπειδὴ οὐ δαπανᾶταί τι ἐξ αὐτοῦ τοσούτων ἀπογεννωμένων καὶ προερχομένων ἐξ αὐτοῦ.

(35) Ascl. 179.5-7, cf. Syr. 34.26-28 [B 3, 999 a 6-10]. L'argument d'Aristote, qui vise à montrer que les genres ne sont pas principes, se fonde sur l'idée selon laquelle là où il y a de l'antérieur et du postérieur, il n'y a pas de genre commun qui soit distinct de toutes ses espèces. Pour illustrer la hiérarchie des espèces à l'intérieur du même genre, hiérarchie qui, à la différence de ce que prétend Aristote, ne détruit aucunement l'unité du genre, Syrianus et Asclépius donnent l'exemple des vivants.

Syr. 34.26-28 καὶ ἵνα μὴ νῦν τὰ οὐράνια καὶ θεῖα καὶ ἀθάνατα καὶ νοερὰ ζῷα τοῖς χερσαίοις καὶ ἐπικήροις καὶ φθαρτοῖς καὶ ἀλογωτάτοις παραβάλλων ὅχλον συνεισφέρω τῷ σκέμματι κτλ.

Ascl. 179.5-7 πρότερα γάρ, εἰ τύχοι, ὑπάρχει τὰ οὐράνια ζῷα, ἥλιόν φημι καὶ σελήνην καὶ τὰ ἄλλα οὐράνια, ἔπειτα τὰ χερσαῖα καὶ τὰ ἄλλα.

- (36) Ascl. 187.16-17, cf. Syr. 37.34-35 [B 4, 999 b 9-10]. Pour gloser l'affirmation d'Aristote selon laquelle tout mouvement a un terme, car aucun mouvement n'est infini, Syrianus emploie l'adjectif ἄσκοπος, qui se lit aussi chez Asclépius<sup>120</sup>.
- (37) Ascl. 189.25-30, cf. Syr. 39.11-16 [B 4, 999 b 20-23]. L'argument d'Aristote veut montrer que l'hypothèse de l'existence séparée de la forme est absurde : si la forme séparée est une, il s'ensuivra que tous les individus sont un, ce qui est impossible ; mais il est aussi déraisonnable de la poser multiple et différente. La réponse de Syrianus consiste à distinguer entre la forme inséparable, qui est une spécifiquement, mais multiple numériquement, et la forme qui existe dans l'intellect démiurgique, laquelle est le modèle unique de tous

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Cf. *supra*, Étude II, p. 88.

les individus. La réponse d'Asclépius suit la même ligne : la forme coordonnée aux individus est numériquement différente (la forme de Socrate est différente de la forme de Platon), alors que la forme incoordonnée est une, mais, grâce à sa puissance féconde<sup>121</sup>, elle engendre plusieurs individus différents.

(38) Ascl. 189.37-190.1, cf. Syr. 39.30-31 [B 4, 999 b 23-24]. Le problème soulevé par Aristote concerne le rapport existant entre la forme et la matière dans le composé. Asclépius semble tirer de Syrianus le renvoi à Platon, en ce sens qu'au début de leur exégèse, ils affirment tous deux que la difficile question discutée ici par Aristote, avait déjà été posée par Platon. Mais alors que Syrianus mentionne le *Timée* et le *Parménide*, Asclépius cite le *Phédon* et le *Parménide*.

Syr. 39.30-31
Τῷ ὄντι † ἄν ἄπορος ὁ τρόπος τῆς τῶν εἰδῶν μίξεως· καὶ τοῦτο καὶ αὐτὸς ὁ θεῖος Πλάτων ἔν τε τῷ Τιμαίῳ φησὶ καὶ ἐν τῷ Παρμηνίδη δείκνησιν.

Ascl. 189.37-190.1 Πάνυ δριμυτάτην ἀπορίαν κινεῖ ἐνταῦθα ὁ ᾿Αριστοτέλης, ἥντινα ἐζήτησε καὶ ὁ Πλάτων καὶ ἐν τῷ Φαίδωνι καὶ ἐν τῷ Παρμηνίδη.

(39) Ascl. 191.9-10, cf. Syr. 40.36-41.1 [B 4, 999 b 27-1000 a 4]. Très bref parallèle textuel qui pourrait rapprocher les deux textes, car le verbe (ἀπο)τεμαχίζειν, "morceler", n'est pas banal<sup>122</sup>.

Syr. 40.36, 163.12; Hermias, In Phaedr., p. 63.21 et 193.16 Couvreur; Proclus, In

Remp. I, p. 89.22 Kroll; In Parm. VI 1074.7 Cousin.

Ascl. 189.29-30 : διὰ τὴν γόνιμον αὐτοῦ δύναμιν. Cette expression est désormais formulaire chez Asclépius: cf. p. 202.11, 206.19, 207.18-19, 208.22, 217.3-4, 225.16, 226.2, 226.7-8, 226.13, 227.37, 232.22-23. Cf. C. Luna, « La doctrine des principes », cit., p. 233-235. Étant donné son caractère scolaire, le commentaire d'Asclépius présente d'autres exemples de ce genre de formules qui expriment des principes ou des thèmes fondamentaux de la philosophie néoplatonicienne. Par exemple, l'idée selon laquelle toutes les choses participent de l'un et de l'être est répétée comme un refrain : cf. p. 204.26 πάντα γαρ μετέχει τοῦ ὄντος καὶ τοῦ ένος; p. 232.22 πάντα τὰ ὄντα μετέχουσι τοῦ ὄντος; p. 233.27 πάντα γὰρ μετέχουσι καὶ τοῦ ὄντος καὶ τοῦ ἑνός ; p. 235.12 μετέχουσι γὰρ αὐτοῦ (scil τοῦ ὄντως ὄντος) τὰ πάντα ; p. 236.9-10 πάντα μετέχουσι τοῦ ὄντος καὶ τοῦ ἑνός, τουτέστι ὑπάρξεως καὶ συνεχείας ; p. 236.32 πάντα μετέχουσι καὶ τοῦ ένὸς καὶ τοῦ όντος; p. 238.7-8 πασαι (scil. αὶ ἐπιστῆμαι) τοῦ όντος καὶ τοῦ ἑνὸς μετέγουσι; p. 238.28 πάντα γὰρ μετέχουσι τοῦ ὄντος ; p. 240.10 πάντα μετέχουσι τοῦ ὅντος ; p. 240.16 μετέχουσι γὰρ πάντα καὶ τῆς ἐνώσεως καὶ τοῦ ὄντος ; p. 240.17-18 πάντα γὰρ ταῦτα μετέχουσι καὶ τοῦ ὄντος καὶ τοῦ ένός; p. 240.31-32 πάντα καὶ τῆς ένώσεως μετέχουσι καὶ τοῦ ὄντος ; p. 240.33-34 καὶ ταῦτα γὰρ πάντα μετέχουσιν ένώσεως καὶ ὑπάρξεως. On notera qu'à la p. 240, cette formule revient cinq fois! 122 Le composé ἀποτεμαχίζειν semble être propre à Syrianus et à Proclus : cf.

Syr. 40.36-41.1 Ascl. 191.9-10  $\frac{\partial mote \mu \alpha \chi(\zeta \epsilon_{\rm E})}{\partial t}$  γαρ ή ὕλη καὶ ὑπὸ γὰρ τῆς ὕλης  $\frac{1}{10}$  τε μαχιζόμενα τὰ ἀπομερίζει τὴν τῶν ἀύλων καὶ ἄτομα οὕτως διαιροῦνται. νοερῶν εἰδῶν ἰδιότητα.

(40) Ascl. 194.31-195.4, cf. Syr. 41.12-25 [B 4, 1000 a 5-7]. Ce parallèle se rapporte à l'affirmation d'Aristote selon laquelle les philosophes contemporains et leurs devanciers ont laissé de côté une question très ardue, à savoir si les principes des êtres corruptibles et ceux des êtres incorruptibles sont les mêmes. Syrianus observe qu'Aristote a tort de dire que cette question n'a jamais été traitée auparavant, car elle a été abordée par Platon dans *Tim.* 41 B 7-C 5 (discours du démiurge aux jeunes dieux). La même remarque et la même citation du *Timée* (41 A 6-C 5) se lisent chez Asclépius essaie de justifier cette affirmation d'Aristote par le fait qu'Aristote parlerait ici en tant qu'appartenant à l'école de Platon<sup>124</sup>. Et puisque, effectivement, cette question n'a jamais été soulevée avant Platon, il est vrai de dire qu'elle n'a jamais été soulevée auparavant. Le ton si véhément de Syrianus s'addoucit dans la constatation de l'harmonie qui

 $<sup>^{123}</sup>$  La citation de Syrianus est tout à fait littérale, alors que celle d'Asclépius est plutôt une paraphrase. Il est évident que Syrianus a le texte du *Timée* sous les yeux, alors qu'Asclépius écrit ἀπὸ φωνῆς.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Ascl. 194.31-32. Asclépius a recours au thème d'Aristote appartenant à l'école de Platon pour expliquer les affirmations d'Aristote à la première personne du pluriel, dans lesquelles il se présente comme un tenant des doctrines platoniciennes : cf. Ascl. 71.28 (A 9, 990 b 8-9 : ἔτι δὲ καθ' οῦς τρόπους δείκνυμεν ότι ἔστι τὰ εἴδη) ; 78.10 (Α 9, 990 b 17-18 : ὅλως τε ἀναιροῦσιν οἱ περὶ τῶν εἰδῶν λόγοι ἃ μᾶλλον είναι βουλόμεθα); 90.31 (Α 9, 991 b 3 : ἐν δὲ τῷ Φαίδωνι οὕτως λέγομεν [la phrase d'Asclépius ἐπειδὴ τοῦ αὐτοῦ διδασκαλείου ἦν est insérée à l'intérieur d'un extrait d'Alexandre : Ascl. 90.30-33 = Alex. 106.9-12]) ; 101.6 (A 9, 992 a 10-11 : βουλόμενοι δὲ τὰς οὐσίας ἀνάγειν εἰς τὰς ἀρχὰς μήκη μὲν τίθεμεν ἐκ βραχέος καὶ μακροῦ) ; 166.24 (B 2, 997 b 3-4 : ὡς μὲν οὖν λέγομεν τὰ εἴδη αἴτιά τε καὶ οὐσίας εἶναι καθ' ἐαυτὰς εἴρηται). C'est l'explication déjà suggérée par Alex. 77.34-78.4 (A 9, 990 b 8-9) et, en général, acceptée par la critique moderne (cf. Ross, Introduction, p. xxii; résumé de la question dans E. Berti, *La filosofia del « primo » Aristotele*, Milano 1997<sup>2</sup> [1<sup>re</sup> éd. Padova 1962], p. 132). En effet, selon Asclépius, la véritable cible des critiques d'Aristote n'est pas Platon, mais les interprétations fautives du platonisme, selon lesquelles les Idées existent par ellesmêmes, de manière autonome, indépendamment du démiurge. Cf. surtout p. 69.17-27 et 166.31-167.34. K. Praechter, c. r. de l'éd. Kroll, p. 526 [259], voit dans le commentaire d'Asclépius la première attestation de cette interprétation conciliante des critiques anti-platoniciennes d'Aristote, interprétation parfaitement établie chez Simplicius, qui l'aurait héritée de son maître Ammonius. Sur cette question, voir aussi K. Verrycken, « The metaphysics of Ammonius son of Hermeias », cit., p. 224-225; Id., «The development of Philoponus' thought and its chronology», dans Aristotle Transformed, cit., p. 233-274, en part. p. 236-237, 257.

règne entre les deux philosophes à ce point qu'Aristote peut même se permettre de parler au nom de Platon. L'exégèse de Syrianus est reprise à la lettre par Asclépius, mais elle perd toute sa violence antiaristotélicienne. C'est un exemple intéressant de la continuité et de l'évolution dans l'attitude des néoplatoniciens à l'égard d'Aristote.

(41) Ascl. 195.25-196.10, cf. Syr. 41.27-42.16 [B 4, 1000 a 9-14]. En 1000 a 5-1001 a 3, Aristote discute l'aporie formulée en 996 a 2-4 : les principes des choses corruptibles et les principes des choses incorruptibles sont-ils les mêmes ou différents ? Sont-ils tous incorruptibles ou bien les principes des choses corruptibles sont-ils corruptibles ? Dans la discussion de cette aporie, Aristote critique d'abord Hésiode et les théologiens (1000 a 9-19) et ensuite Empédocle (1000 a 24-b 20).

En ce qui concerne Hésiode et les théologiens, Aristote rapporte qu'ils affirmaient que les principes sont des dieux, engendrés par des dieux, et que les êtres mortels sont ceux qui n'ont pas goûté le nectar et l'ambroisie. Dans son exégèse de ce passage, Asclépius hérite de Syrianus les éléments suivants :

- (a) Hésiode a bien fait d'appeler "dieu" le principe, car le principe de toutes les choses est le dieu qui produit toutes les choses [Syr. 41.27-30; Ascl. 195.25-27].
- (b) L'obscurité du langage d'Hésiode et des théologiens s'explique par le fait qu'ils ne veulent pas nous transmettre un enseignement, mais parler d'une voix inspirée [Syr. 42.12-16; Ascl. 195.27-30].
- (c) Interprétation allégorique de l'ambroisie et du nectar. Pour Syrianus, l'ambroisie symbolise la séparation du monde créé, et le nectar, le fait de ne pas être fasciné par les réalités d'ici-bas. Pour Asclépius, l'ambroisie symbolise la perfection du dieu quant à sa propre essence, et le nectar, sa perfection quant à la procession. Malgré la différence des deux interprétations, il est toutefois évident qu'Asclépius hérite de Syrianus l'idée de contrecarrer la critique rationaliste d'Aristote par une interprétation allégorique [Syr. 41.30-42.12; Ascl. 195.30-196.10].
- (42) Ascl. 197.17-199.11, cf. Syr. 42.35-44.5 [B 4, 1000 a 24-b 17]. En ce qui concerne Empédocle, les éléments qu'Asclépius emprunte à Syrianus sont les suivants :
- (a) L'opposition entre le Sphairos et le monde sensible [Syr. 43.16-18; Ascl. 197.18-19].
  - (b) Dans le Sphairos, il n'y a aucune distinction, car c'est l'union

qui règne ; dans le monde sensible, c'est le contraire [Syr. 43.17-21 ; Ascl. 197.21-24].

- (c) L'exégèse de la doctrine d'Empédocle : l'Amitié et la Haine symbolisent la Monade et la Dyade, qui sont causes, respectivement, de continuité et d'union (Monade) et de procession (Dyade) [Syr. 43.14-15 et 30-34 ; Ascl. 198.25-26].
- (d) Empédocle est un Pythagoricien [Syr. 43.7-8 et 11; Ascl. 198.28]<sup>125</sup>.
- (e) Identification du Temps (Χρόνος) à la cause première qui transcende les deux principes [Syr. 43.22-28; Ascl. 198.27-29].
- (f) Explication du nom Χρόνος assigné à la cause première. Selon Asclépius, cette appellation est due au fait que la cause première, comme le temps, mesure et circonscrit toutes les choses. Selon Syrianus, la raison en est que la perfection qui descend du Premier, mesure les puissances des deux principes. Dans les deux cas, le nom "Temps" s'explique par la notion de "mesure". On remarque toutefois une divergence entre Syrianus et Asclépius : alors que, pour Syrianus, le nom "Temps" a été assigné à la cause première par Empédocle et par Orphée, Asclépius le fait remonter à Pythagore, Parménide et Empédocle [Syr. 43.25-28; Ascl. 198.29-32].
- (g) Exégèse du fragment B 30 D-K d'Empédocle, cité par Aristote, 1000 b 14-16 :

άλλ' ὅτε δὴ μέγα νεῖκος ἐνὶ μελέεσσιν ἐθρέφθη, εἰς τιμάς τ' ἀνόρουσε τελειομένοιο χρόνοιο ὅς σφιν ἀμοιβαῖος πλατέος παρ' ἐλήλαται ὅρκου<sup>126</sup>.

- ὅρκος : Selon Syr. 43.24-25, Empédocle appelle ὅρκος l'être tout premier en tant qu'il est ἕρκος καὶ φρουρὰ τῶν ἄλλων. L'interprétation d'Ascl. 198.31-32 est analogue : ὡς περατοῦντα καὶ συνέχοντα.
- πλατέος ... ὅρχου: Selon Syr. 44.2-3, Empédocle a défini πλατύς (ample) la cause toute première, parce qu'elle est insaisissable (ἀπερίληπτον) et qu'elle embrasse et mesure toutes les choses en elle-même (ὡς πάντα περιλαβοῦσαν καὶ μετρήσασαν). Pour Ascl. 198.34-199.1, la raison en est que la cause première pourvoit à toutes les choses (ὡς πάλιν χορηγοῦντα τὰ πάντα).

<sup>125</sup> Cf. supra, p. 154.

w Mais quand la grande Haine se développa dans les membres et qu'elle s'éleva pour réclamer des prérogatives, tandis que s'accomplissait le temps qui leur a été défini en échange d'un large serment... (trad. A. Martin - O. Primavesi, L'Empédocle de Strasbourg, Berlin-New York-Strasbourg 1998, p. 84).

- ἀμοιβαῖος : Selon Syr. 44.3-5, le Temps, à savoir l'être tout premier, a été dit ἀμοιβαῖος, non pas parce qu'il fournit la perfection tantôt à la Monade, tantôt à la Dyade, mais parce qu'il fournit à toutes les deux la perfection qui est propre à chacune. Ascl. 199.1-5 propose une explication qui coïncide avec celle de Syrianus seulement dans sa partie "négative" (l'attribut ἀμοιβαῖος ne signifie pas que la Haine succède à l'Amitié<sup>127</sup>), alors qu'elle en diffère dans sa partie "positive" : ἀμοιβαῖος signifie ce qui, dans le langage ordinaire, est exprimé par le verbe ἀμείβεσθαι, c'est-à-dire "rendre à quelqu'un ce qu'il nous a donné", par ex. "faire du bien à celui qui nous a fait du bien". ᾿Αμοιβαῖος est donc la disposition de la Dyade à recevoir l'illumination provenant de l'hénade, et à la transmettre aux choses d'ici-bas.
- (43) Ascl. 199.37-200.1, cf. Syr. 44.25-28 [B 4, 1001 a 2]. Dans la phrase : τὸ πρῶτον ἀπορηθὲν ἀποτρώγουσιν ὥσπερ τοῦτο μικρόν τι λαμβάνοντες (« il est vrai qu'ils ne font qu'effleurer la difficulté que nous avons posée d'abord, la prenant pour une bagatelle »), le verbe ἀποτρώγειν (effleurer) pose quelque difficulté. Asclépius tire de Syrianus l'image des rats qui s'approchent de la nourriture, s'enfuyant aussitôt après par peur d'être attrapés.
- (44) Ascl. 201.21-29, cf. Syr. 45.33-46.1 [B 4, 1001 a 24-26]. L'argument d'Aristote, selon lequel, si l'Un n'est pas une substance, le nombre ne saurait exister comme une réalité séparée des êtres, est jugé faux par Syrianus parce que, à la différence de ce que dit Aristote, le nombre idéal n'est pas constitué d'unités. De la même manière, cet argument est rejeté par Asclépius, parce que le nombre n'est pas composé, mais produit, par l'Un en soi.
- (45) Ascl. 207.22-27 et 208.18, cf. Syr. 48.27-28 [B 4, 1001 b 19-25]. Asclépius hérite de Syrianus l'idée que la Monade est analogue à la Nature<sup>128</sup>.
- (46) Ascl. 209.31-210.3 [B 5, 1001 b 26-28], cf. Syr. 12.28-13.3 [B 1, 996 a 12-15]. L'aporie concerne l'existence réelle des objets mathématiques. Asclépius affirme que, par eux-mêmes, ils ne sont pas de vraies substances parce qu'ils sont dépourvus d'existence réelle (ἀνυπόστατοι). En revanche, les λόγοι transcendants, d'où ils tirent leur être, sont auto-subsistants. Ces λόγοι existent dans la faculté de

<sup>127</sup> Ascl. 199.1-2.

<sup>128</sup> L'analogie traditionnelle était "Monade = Forme" et "Dyade = Matière" (cf. Syr. 48.25-26; cf. C. Luna, « La doctrine des principes », cit., p. 262-264).

représentation (φαντασία), dans l'opinion (δόξα), dans l'intellect et dans le démiurge. Asclépius reprend ici la solution que Syrianus avait proposée dans son exégèse de la liste des apories (B 1). Les objets mathématiques, disait-il, existent de plusieurs manières : dans les sensibles, dans notre φαντασία et notre δόξα, et comme λόγοι essentiels de l'âme. En tant que φανταστά et δοξαστά, ils ne sont pas des substances ; mais en tant que λόγοι, ils sont des substances.

(47) Ascl. 216.15-22, cf. Syr. 51.18-19 et 28-29 [B 6, 1002 b 12-14]. Pourquoi, se demande Aristote, faut-il poser des réalités, c'est-à-dire les Idées, en dehors des sensibles et des objets mathématiques ? La réponse de Syrianus et d'Asclépius est qu'on pose les Idées parce qu'il faut remonter de la multiplicité à l'unité.

Syr. 51.18-19 χρὴ δὲ ἡμᾶς μὴ στῆναι ἐπὶ τοῦ πλήθους ἀλλ' ἐπὶ τὰς ἑκάστων ἐλθεῖν (ἀνελθεῖν prop. Kroll fort. recte) μονάδας.

Ascl. 216.15-16 et 21-22 βουλόμενοι έαυτοὺς ἀναγαγεῖν ἐκ τοῦ πλήθους ἐπὶ τὰς μονάδας [...] ὥστε βουλόμενοι ἑαυτοὺς ἀναγαγεῖν ἐκ τοῦ πλήθους εἰς μονάδα ἐπρέσβευσαν τὰς ἰδέας.

Asclépius semble aussi faire écho à Syrianus lorsqu'il affirme que ce désir de remonter de la multiplicité à l'unité n'est pas la seule raison qui a amené à formuler la doctrine des Idées.

Syr. 51.28-29 καὶ τοῦτο δὲ ψευδῶς εἴληπται τὸ διὰ ταύτην μόνην τὴν αἰτίαν ἐπὶ τὰ εἴδη δραμεῖν τοὺς τῆς ἀληθείας φιλοθεάμονας 129.

Ascl. 216.22 χρὴ μέντοι γε γινώσκειν ὅτι οὐ διὰ τοῦτο μόνον κτλ.

(48) Ascl. 216.36, cf. Syr. 51.26-27 [B 6, 1002 b 14-32]. L'argument par lequel Aristote explique la doctrine des Idées est jugé valable seulement au niveau des réalités d'ici-bas.

Syr. 51.26-27 οὐ δήπου καὶ ἐπὶ τῶν γεννητικῶν καὶ ὑπερτάτων αἰτίων ἐκεῖνα χώραν ἔχει τὰ ἐπιχειρήματα.

Ascl. 216.36 ταῦτα ἐπὶ τῶν ἐνταῦθα γινομένων χώραν ἔχουσι.

 $<sup>^{129}</sup>$ τοὺς τῆς ἀληθείας φιλοθεάμονας : Resp. V 475 E 4. C'est une citation chère à Proclus (cf. Theol. Plat. I 9, p. 35.1-2, 10, p. 40.23-24, p. 44.22 ; II 4, p. 34.9-10 ; III 27, p. 97.6 ; IV 26, p. 78.2-3 ; V 11, p. 39.1, 32, p. 117.9-10 ; VI 12, p. 60.6-7, 19, p. 87.16).

(49) Ascl. 218.7-9, cf. Syr. 53.21-24. A la fin du livre B, Syrianus et Asclépius expliquent qu'Aristote n'a pas discuté la 16<sup>e</sup> aporie (les principes sont-ils en puissance et en acte autrement que par rapport au mouvement? 996 a 11), parce qu'il a déjà montré que certains principes sont immobiles, tandis que d'autres sont en mouvement.

Syr. 53.21-24

τὸ δὲ ἐχκαιδέκατον (sail. οὐκ εἰργάσατο) ὅτι πανταχοῦ συγχωρήσας τὰ μὲν εἶναι φθαρτὰ τῶν ὅντων τὰ δὲ ἀΐδια, εἶχεν ἐξ ἀνάγκης ἑπόμενον τὸ τὰς μὲν τῶν ἀρχῶν κινεῖσθαι τὰς δὲ εἶναι ἀκινήτους.

Ascl. 218.7-9

τὴν τοίνυν ις΄ ἀπορίαν, φησί (scil Ammonius), παραλέλοιπεν ὡς σαφεστάτην, ἡνίκα ἔλεγεν ὅτι τῶν ἀρχῶν αἱ μὲν ἀκίνητοι ὑπάρχουσιν αἱ δὲ κινούμεναι.

(50) Ascl. 225.6-7, cf. Syr. 54.3-4  $[\Gamma$ , proème]<sup>130</sup>. Au début de son commentaire sur le livre  $\Gamma$ , Asclépius<sup>131</sup> reprend une remarque de Syrianus à propos de la différence qui distingue le livre  $\Gamma$  du livre  $\Gamma$ .

Svr. 54.3-4

Υφηγηματικόν μέν έστι τοῦτο τὸ <u>βιβλίον</u> καὶ οὐχ ὥσπερ <u>τὸ πρὸ αὐτοῦ</u> ἀπορητικόν. Ascl. 225.6-7

Τὸ προκείμενον <u>βιβλίον</u>, ὡς εἴρηται, ὑφηγηματικὸν ὑπάρχει, τὸ δὲ <u>πρὸ</u> αὐτοῦ ἀπορητικόν.

- (51) Ascl. 225.23-226.4, cf. Syr. 55.7-10 [ $\Gamma$  1, 1003 a 21]. Pour expliquer la formule d'Aristote :  $\tau \delta$   $\ddot{\delta} \nu \ \ddot{h}$   $\ddot{\delta} \nu$ , Asclépius semble emprunter à Syrianus une sorte de définition négative, selon laquelle l'être en tant qu'être est ce qui n'est rien d'autre qu'être, qui n'est ni intellect, ni âme, ni aucune autre chose déterminée.
- (52) Ascl. 263.26-29, cf. Syr. 67.36-68.11 (Γ 4, 1006 b 34-1007 a 20]. La remarque d'Asclépius : « Il faut savoir qu'aucun des opposés ne coexiste avec son opposé, ni les relatifs ni les contraires, ni l'habitus et la privation, ni, à bien plus forte raison, l'affirmation et la négation, en ce sens qu'ils ne sont pas considérés l'un dans l'autre,

<sup>130</sup> Signalé par K. Praechter, c. r. de l'éd. Kroll, p. 529-530 [262-263].

<sup>131</sup> Le début du commentaire d'Asclépius sur le livre  $\Gamma$  présente une structure irregulière : il commence par une θεωρία-prologue (p. 222.4-224.12), dont une très grande partie est occupée par un long extrait d'Alexandre (Ascl. 222.24-223.28 + 223.37-224.12 = Alex. 237.3-238.19). Après ce prologue, on trouve la λέξις (p. 224.13-225.4), divisée en deux lemmes et constituée presque entièrement par deux extraits d'Alexandre : Ascl. 224.15-17 et 18-25 = Alex. 239.6-15 ; Ascl. 224.30-225.4 = Alex. 239.18-25. A ce point, on trouve (p. 225.6-11) un nouveau prologue, très bref, qui répète, avec des mots différents, le début du premier prologue, comme si Ammonius était revenu en arrière et avait repris ce qu'il avait déjà dit (voir ὡς εἴρηται, p. 225.6). C'est un phénomène qui n'est pas rare dans les rédactions ἀπὸ φωνῆς. Cf. aussi supra, p. 101 et n. 8.

car là où il y a l'habitus, il n'y a pas la privation » n'est pas dictée par le texte aristotélicien, qui ne fait aucune mention de l'habitus et de la privation. Elle semble plutôt s'inspirer du passage parallèle de Syrianus, qui démontre l'impossibilité de la coexistence de l'affirmation et de la négation sur la base de l'impossibilité de la coexistence de l'habitus et de la privation.

- (53) Ascl. 275.31-34, cf. Syr. 75.16-18 [Γ 5, 1009 a 36-38]. Aristote affirme que les adversaires du principe de contradiction devraient réfléchir sur le fait qu'en dehors des sensibles il existe une autre substance qui n'est sujette ni au mouvement, ni à la corruption, ni à la génération. Dans l'exégèse de ce passage, on remarque quelques emprunts d'Asclépius à Syrianus :
- Ascl. 275.31 <u>ἔδει</u> αὐτοὺς <u>ἐννοῆσαι</u>, cf. Syr. 75.16 <u>δεῖ</u> δὲ <u>ἐννοεῖν</u> (Arist. ἀξιώσομεν αὐτοὺς ὑπολαμβάνειν ; Alex. 304.29-30 ἀξιώσομεν, φησίν, αὐτοὺς ... ἡγεῖσθαι).
- Ascl. 275.32 τῶν νοητῶν, cf. Syr. 75.16 νοητά (ce terme ne se lit ni chez Aristote ni chez Alexandre).
- Ascl. 275.32 ἐφ' ὧν θεωρεῖται τὸ δυνάμει, cf. Syr. 75.17 ὅπου καὶ τὸ δυνάμει πᾶν διαγέγραπται (aucune mention de τὸ δυνάμει ni chez Aristote ni chez Alexandre).
- Ascl. 276.33 ἀλλ' ἐκεῖσε <u>ἐνέργειαι</u> ὑπάρχουσιν ἄνευ δυνάμεως, cf. Syr. 75.17 καθαραὶ γὰρ ἐνέργειαι τἀκεῖ.
- Ascl. 275.33-34 καὶ οὐκ ἔστιν ἐκεῖσε τὸ ὂν καὶ οὐκ ὄν, cf. Syr.
   75.17-18 ἐφ' ὧν οὐδ' ἄγρις ἐμφάσεως ταὐτὸν καὶ ἔστι καὶ οὐκ ἔστι.
- (54) Ascl. 280.8-13, cf. Syr. 76.25-28 [ $\Gamma$  5, 1010 b 1-3]. Asclépius formule l'argument d'Aristote sous forme de syllogisme et le critique parce que la prémisse mineure est fausse. Il s'inspire manifestement de Syrianus.

Syr. 76.25-28
Καὶ Πρωταγόραν δὲ διελέγχει πᾶν τὸ φαινόμενον ἀληθὲς εἶναι διϊσχυριζόμενον ὡς δύο ψευδεῖς προτάσεις παραλαμβάνοντα: "πᾶσα φαντασία αἴσθησις, πᾶσα αἴσθησις άληθής", δῆλον <τὸ> συμπέρασμα: ἔστι δὲ ἡ μὲν ἐλάττων ὅλη ψευδής, ἡ δὲ μείζων ἐπί τι ψευδής.

Ascl. 280.8-13 ἐκέχρητο δὲ ὁ Πρωταγόρας τοιούτως συλλογισμῷ πρὸς τὴν σύστασιν τῆς οἰκείας δόξης, λέγων οὕτως ὅτι ἡ φαντασία ταὐτόν ἐστι τῆ αἰσθήσει, πᾶσα αἴσθησις ἀληθὴς ὑπάρχει, ἡ φαντασία ἄρα ἀληθὴς ὑπάρχει: [...] ἰστέον δὲ ὅτι τούτων τῶν προτάσεων ἡ μὲν ἐλάττων πρότασις παντελῶς ψευδὴς ὑπάρχει.

(55) Ascl. 283.2-9, cf. Syr. 77.6-8 [ $\Gamma$  5, 1010 b 26-28]. Encore un parallèle avec des reprises textuelles :

Syr. 77.6-8 **ὅλως δὲ οἱ τὰς θέσεις ταύτας** είσηγούμενοι λόγοι τὰς μὲν οὐσίας έκ τῶν πραγμάτων ἀναιρεῖν έπιχειροῦσι, τὰς δὲ ἀναγκαίας προτάσεις έκ τῶν ἀποδείξεων.

Ascl. 283.2-9

οί λόγοι οί λέγοντες την αντίφασιν συναληθεύειν καὶ ὅτι πᾶς ὁ λέγων άλήθειαν λέγει άναιροῦσι τὰς οὐσίας τῶν πραγμάτων. Εἰ γὰρ ἐν τῆ σχέσει τῆ πρὸς τὴν αἴσθησιν ἔγοιεν τὸ εἶναι τὰ αἰσθητά, αὐτὰ καθ' αύτὰ ἀνυπόστατα ὑπάργουσιν, οίον τὸ λευκόν, τὸ γλυκύ οὕτε γὰρ ἔχουσιν <οὐσίαν> ὡρισμένην ὡς πρᾶγμα, καθάπερ φασίν ἐκεῖνοι οἱ λέγοντες τὴν ἀντίφασιν συναληθεύειν καὶ πάντα άληθῆ λέγειν καὶ γὰρ ὁ λέγων ἄνθρωπος ἀληθεύει καὶ ό μὴ λέγων, ώστε οὐδέν ἐστιν. 'Αναιροῦνται δὲ καὶ (an αἱ add.?) προτάσεις αι άναγκαῖαι.

On remarquera aussi que le passage d'Asclépius revêt, en quelque sorte, le caractère de glose par rapport au texte très concis de Syrianus. Ces deux derniers parallèles sont intéressants, parce qu'ils témoignent d'une utilisation du texte de Syrianus de la part d'Asclépius qui n'est pas seulement doctrinale, mais aussi littérale.

(56) Ascl. 289.19-20, cf. Syr. 78.7 [Γ 6, 1011 b 4-6]. Aristote critique le relativisme de Protagoras par le raisonnement suivant : si toutes les choses sont relatives à la sensation ou à l'opinion que nous en avons. il n'y aura plus rien d'inattendu, car l'existence des choses dépendra de l'opinion que nous avons d'elles. Pour commenter ce passage, Syrianus et Asclépius citent les mêmes vers d'Euripide, Bacch. 1390-1391 : καὶ τὰ δοκηθέντ' οὐκ ἐτελέσθη / τῶν δ' ἀδοκήτων πόρον εὖρε θεός<sup>132</sup>.

Aucun des passages qui viennent d'être énumérés<sup>133</sup> ne mentionne explicitement le nom de Syrianus. Ils montrent néanmoins que son commentaire sur les livres B et  $\Gamma$  constitue une source très

<sup>132</sup> La citation d'Asclépius (καὶ τὸ δοκηθὲν οὐκ ἐτελέσθη, τῶν δ' ἀδοκήτων πόρον εὖρε θεός) est plus littérale que celle de Syrianus (τά τε γὰρ δοκηθέντα οὐκ ἐτελέσθη καὶ τῶν ἀδοκήτων πόρος εὐρέθη).

<sup>133</sup> K. Praechter, c. r. de l'éd. Kroll, p. 528 [261], signale aussi un autre parallèle: Ascl. 30.17-19 [A 4, 984 b 32-985 a 10], cf. Syr. 184.17-20 [N 4, 1091 b 27-32]. Les deux commentateurs citent le même passage platonicien, c'est-à-dire Theaet. 176 A 5-8, à l'appui de la thèse selon laquelle il n'existe pas un principe du mal. Il n'est toutefois pas sûr que Syrianus soit la source directe d'Asclépius, car il s'agit d'une citation très naturelle dans ce contexte (cf. aussi Proclus, *In Tim.* III, p. 259.9-11 Diehl). Cf. aussi infra, Appendice II, p. 195.

importante du commentaire d'Asclépius sur ces deux livres. Ces citations implicites de Syrianus ne sont jamais littérales, à la différence de ce qui arrive pour les extraits d'Alexandre. On remarque, toutefois, ici et là, quelques reprises textuelles, qui amènent à croire qu'Ammonius utilisait un texte écrit de Syrianus, qui était ou bien celui qui nous est parvenu, ou bien une rédaction très semblable. Ces reprises textuelles, si brèves soient-elles, ne sont pas compatibles avec l'hypothèse d'une simple tradition orale dont Ammonius se serait fait l'écho. Une telle tradition peut bien avoir existé et il est même tout à fait probable qu'elle ait existé, mais la tradition orale ne suffit pas à expliquer toutes les reprises textuelles que nous avons mises en évidence. En outre, cette hypothèse ne saurait rendre compte du fait que les deux textes parallèles d'Asclépius et de Syrianus se rapportent toujours à la même péricope de la Métaphysique. Il n'arrive jamais qu'Asclépius utilise un passage de Syrianus pour commenter une péricope différente de celle pour laquelle ce passage de Syrianus a été écrit. Cela présuppose, semble-til, la consultation d'un texte écrit.

Comme nous l'avons dit, le commentaire d'Asclépius sur le livre Z contient deux citations explicites de Syrianus<sup>134</sup> :

- (1) Ascl. 433.9-436.6 [Z 13, 1038 b 9-1039 a 23] : Réponse de Syrianus aux dix arguments par lesquels Aristote démontre que les universaux ne sont pas des substances.
- (2) Ascl. 450.18-28 [Z 17, 1041 a 31-32]: Explication de l'affirmation d'Aristote selon laquelle on ne recherche pas la cause efficiente des réalités éternelles, mais seulement des choses soumises à la génération et à la corruption.

Ces deux passages ont été analysés par L. Cardullo, qui affirme que « la méthode exégétique et argumentative du Syrianus cité par Asclépius est tout à fait identique à celle du Syrianus du *Commentaire* dont nous disposons. Il s'agit donc d'un témoignage digne de

<sup>134</sup> Asclépius ne précise pas d'où il tire ces deux citations de Syrianus, qu'il introduit par les formules suivantes : Συριανὸς ὁ φιλόσοφος βοηθῶν τῷ Πλάτωνι ἀντιλέγει τοῖς ὑπ' ᾿Αριστοτέλους λεγομένοις δέκα ἐπιχειρήμασι καί φησιν ὅτι... (p. 433.9-10) ; ὁ δὲ Συριανός φησιν ὅτι... (p. 450.22). Il est donc difficile de dire s'il s'agit d'un commentaire de Syrianus sur le livre Z de la Métaphysique, aujourd'hui perdu, ou bien d'une monographie du genre de celle que Damascius avait consacrée à l'argument des contraires de Phédon 69 E 6-72 E 2, et qui a été insérée dans la reportatio de son cours sur ce dialogue (cf. L. G. Westerink, The Greek commentaries on Plato's Phaedo, t. II (Damascius), In Phaed. I, §§ 207-252, et Introduction, p. 16).

- foi »<sup>135</sup>. Ce que je voudrais montrer, c'est que ce témoignage d'Asclépius constitue un simple *témoignage*, et sûrement pas une *citation* de Syrianus. En effet, le style de ces deux passages est tout à fait typique du commentaire d'Asclépius, comme le suggèrent les éléments suivants :
- p. 433.13 ταῦτα γὰρ τῷ ὄντι οὐχ ὑπάρχουσιν οὐσίαι : Remarquer le verbe ὑπάρχουσιν dans le sens de εἰσίν et l'adverbe τῷ ὄντι.
- p. 433.14-15 τὰ καθόλου [...] τὰ ἐπὶ τοῖς πολλοῖς: La tripartition des universaux en πρὸ τῶν πολλῶν, ἐν τοῖς πολλοῖς et ἐπὶ τοῖς πολλοῖς, n'est pas attestée chez Syrianus.
- p. 433.18-19 : Le renvoi : ἡ γὰρ Σωκράτους οὐσία, ὡς εἴρηται τῆ προτεραία, οὐκ ἔστι Πλάτωνος, marque typique de la rédaction ἀπὸ φωνῆς  $^{136}$ , se réfère à p. 428.20-21 : ἡ <ἐν Σωκράτει> οὐσία οὐκ ἔστι ἡ αὐτὴ τῆ ἐν Πλάτωνι οὐσία. Il s'agit donc, de toute évidence, d'une phrase d'Ammonius, et non pas de Syrianus.
- p. 433.21 λέγομεν οὖν ὅτι τῷ ὄντι... : On a vu que cette locution est caractéristique du commentaire d'Asclépius $^{137}$ .
- p. 433.10-13: La phrase: τὰ καθόλου [...] τὰ ἐν τῆ φαντασία τῆ ἡμετέρα τὸ εἶναι ἔχοντα [...] ταῦτα γὰρ τῷ ὄντι οὐχ ὑπάρχουσιν οὐσίαι a un parallèle à la p. 218.1-2: ὁ δὲ ἡμέτερος φιλόσοφός <φησι>πρὸς αὐτὸν ὅτι τὰ καθόλου τὰ ἐν τῆ φαντασία τῷ ὄντι οὐχ ὑπάρχουσιν οὐσίαι, passage qui est attribué explicitement à Ammonius<sup>138</sup>. On notera aussi l'emploi du verbe ὑπάρχειν dans le sens de εἶναι et la présence de τῷ ὄντι, locution adverbiale typique d'Asclépius.
- p. 433.34-35 τὸ καθόλου καὶ τὸ ἐννοηματικὸν καὶ ὑστερογενές. Cf. p. 106.26 τὸ καθόλου τὸ ἐννοηματικόν; p. 178.38 ἐπὶ τῶν ὑστερογενῶν καὶ ἐννοηματικῶν. L'adjectif ἐννοηματικός n'est pas attesté chez Syrianus.
- p. 434.1 ἐν τῆ ἡμετέρα φαντασία τὴν ὕπαρξιν ἔχουσι. L'expression ὕπαρξιν ἔχειν est courante chez Asclépius<sup>139</sup>, alors qu'elle n'existe pas chez Syrianus.
- p. 434.18 οὔτε γὰρ μιᾶς οὐσίας ἐστὶ δηλωτικόν. L'adjectif δηλωτικός est courant chez Asclépius (cf. en particulier p. 394.30-31 :

<sup>135</sup> L. Cardullo, « Syrianus défenseur de Platon contre Aristote selon le témoignage d'Asclépius (*Métaphysique* 433, 9-436, 6) », dans *Contre Platon*, t. I, *Le platonisme dévoilé*, textes réunis par M. Dixsaut, Paris 1993, p. 197-214, en part. p. 198.

<sup>136</sup> Cf. supra, p. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Cf. *supra*, p. 104.

 $<sup>^{138}</sup>$  Cf. aussi p. 173.26-27: τὰ ἐπὶ τοῖς πολλοῖς [...] καὶ ὑστερογενῆ, τουτέστι τὰ ἐν τῆ φαντασία.  $^{139}$  Cf. Ascl.  $111.2, 158.1\text{-}2, 332.4, 372.25, 380.37\text{-}38, 392.6\text{-}7, 428.10, 441.20.}$ 

τὸ τί ἢν εἶναι οὐσίας ἐστὶ δηλωτικόν [...] ἐκείνη ἡ οὐσία, ἧς ἐστι δηλωτικόν ; p. 396.8-9: τὸ τί ἢν εἶναι οὐσίας ἐστὶ δηλωτικόν)  $^{140}$ . Il n'est pas attesté chez Syrianus.

- p. 434.21-22.23.25 οὐσιώδης ποιότης. Cette expression n'est pas attestée chez Syrianus. On la trouve chez Asclépius, p. 429.1-2, 431.16-17, 433.1.
- p. 434.25-26 ἄλλως τε δὴ εἰ μὴ ὑποθώμεθα. Nous avons vu que la locution ἄλλως τε δή est caractéristique d'Asclépius<sup>141</sup>. On peut comparer en particulier p. 157.31 ἄλλως τε δὴ εἰ ὑποθώμεθα, et p. 283.23-24 ἄλλως τε, φησίν, εἴ γε ὑποθώμεθα.

Je pense donc que, même si Asclépius rapporte un témoignage authentique de l'exégèse de Syrianus sur le livre Z, il ne s'agit sûrement pas d'une citation. Il faudrait penser ou bien que le texte de Syrianus a été élaboré par Ammonius et par Asclépius, ou bien qu'il n'y avait pas de texte écrit par Syrianus lui-même, mais seulement des notes de cours ou une simple transmission orale. Dans les deux cas, l'enseignement de Syrianus (écrit ou oral) devait être bien plus riche et plus complexe que ce qu'Asclépius nous restitue. En effet, les passages parallèles "Syrianus-Asclépius" dans les livres B et Γ montrent clairement qu'Asclépius abrège et simplifie le texte de Syrianus du point de vue aussi bien doctrinal que linguistique.

### 4. Syrianus entre Alexandre et Asclépius

Dans ce qui précède, nous avons essayé de décrire les rapports "binaires" en analysant les trois couples Alexandre-Syrianus, Alexandre-Asclépius et Syrianus-Asclépius. Mais il y a des passages plus complexes, qui laissent apercevoir les influences "croisées", c'està-dire les rapports réciproques des trois commentaires. Autrement dit, ces passages montrent l'évolution de l'exégèse à travers les trois commentaires à la fois<sup>142</sup>. Les exemples suivants sont, me semble-t-il, très éclairants.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Autres occurrences p. 38.35, 85.21, 97.25, 113.18, 161.19 [= Alex. 189.9], 215.11 [= Alex. 232.2], 261.36, 391.27, 423.22.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Cf. supra, p. 106.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> K. Praechter décrit avec une clarté parfaite la position de Syrianus dans l'histoire de l'exégèse aristotélicienne: « Es gilt hier Syrian als Glied zweier sich kreuzender Ketten, derjenigen der Aristoteleskommentatoren auf der einen und der der neuplatonischen Schulhäupter auf der andern Seite, zu begreifen, ihn nach beiden Seiten in den geschichtlichen Zusammenhang einzuordnen » (c. r. de l'éd. Kroll, p. 523 [256]).

(1) Alex. 179.14-21; Syr. 9.10-15; Ascl. 147.19-24 [B 1, 996 a 1-2] 143. Dans l'énoncé de cette aporie : ἔτι αἱ ἀρχαὶ πότερον ἀριθμῷ ἢ εἴδει ὡρισμέναι, καὶ αἱ ἐν τοῖς λόγοις καὶ αἱ ἐν τῷ ὑποκειμένῳ, les expressions αἱ ἐν τοῖς λόγοις ἀρχαί et αἱ ἐν τῷ ὑποκειμένῳ ἀρχαί sont obscures. Alexandre propose deux explications : (a) les principes ἐν τοῖς λόγοις sont les causes formelles, les principes ἐν τῷ ὑποκειμένῳ sont les causes matérielles; (b) les principes ἐν τῷ ὑποκειμένῳ sont les principes de la démonstration, les principes ἐν τῷ ὑποκειμένῳ sont les principes des substances. La double exégèse d'Alexandre est reprise par Syrianus et par Asclépius, sans toutefois qu'Alexandre soit cité ni par Syrianus ni par Asclépius. Mais la citation n'est pas seulement anonyme. Elle est aussi infidèle, car la seconde interprétation n'est plus celle d'Alexandre. Voici les trois passages parallèles :

Alex. 179.14-21 ζητῆσαι δέ φησιν όμοίως δεῖν τοῦτο (a) περί τε τῶν εἰδικῶν αἰτίων (ταῦτα γάρ ἐστι τὰ ἐν τῷ λόγῳ. ταῦτα γὰρ καθ' ἃ ὁ λόγος έκάστου καὶ ὁ ὁρισμός) καὶ περὶ τῶν ὑλικῶν. ταῦτα γὰρ τὰ ὑποκείμενα. Εἰ δὲ καὶ τὸ ποιητικόν καὶ τὸ τελι-<u>κὸν αἴτιον</u> εἴδη καὶ αὐτά, ὡς εἶπεν ἐν Φυσικῆ ἀκροάσει, περί πάντων ἂν εἴη τῶν αἰτίων εἰρηκώς. (b) Δύναται καὶ τὰ μὲν ἐν τοῖς λόγοις αἴτια εἰρηκέναι περὶ τῶν ἐν ταῖς ἀποδείξεσιν ἀργῶν (αδται δέ είσι τὰ άξιώματα καὶ γὰρ ἤδη τούτων έμνημόνευσε), τὰ δὲ ἐν τῷ ὑποκειμένω τάς τῶν οὐσιῶν ἀρχάς. ύποκείμεναι γάρ αί οὐσίαι.

Svr. 9.10-15 τὸ δὲ ἔν τε τοῖς λόγοις καὶ ἐν τῷ ὑποκειμένω ňτοι διὰ τήν διαφοράν εἴρηκε τῶν αἰτίων, ἵνα τὰ μὲν είδικά καὶ ποιητικά καὶ τελικὰ αἴτια λέγη εἶναι τὰς ἐν τοῖς λόγοις άρχάς, τὰ δὲ ὑλικὰ τὰς έν τῷ ὑποκειμένω. (b) ἢ τὰς μὲν ἐνδόξως προκαταβεβλημένας φησίν είναι έν λόγοις, τὰς δὲ άληθῶς ταῖς οὐσίαις ένυπαργούσας έν ύποκειμένω.

Ascl. 147.19-24 Διπλῆ ἐξήγησις φέρεται τοῦ ὁησειδίου τούτου. (a) μία μὲν τοιαύτη, εἰ έν τοῖς λόγοις, τουτέστι τὸ ποιητικὸν αἴτιον καὶ τὸ τελικὸν καὶ τὸ είδικόν, ύποκείμενον δὲ τὸ ὑλικόν (b) ἢ ἐν τοῖς λόγοις ταῖς τῶν παλαιῶν δόξαις, ὅτι καὶ οί παλαιότεροι πεπερασμένας ὑπέθεντο τὰς ἀρχάς, καὶ τὸ ύποκείμενον δέ. Καὶ άληθῶς οὕτως ἔχει ὅτι ούχ ὑπάρχουσιν ἄπειροι αί ἀρχαί.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Signalé par K. Praechter, c. r. de l'éd. Kroll, p. 528 [261].

L'interprétation (a) est rapportée correctement par Syrianus et par Asclépius. On remarque toutefois une déformation progressive du texte d'Alexandre. En effet, Alexandre commence par mentionner τὰ εἰδικὰ αἴτια (= ἐν τοῖς λόγοις) et τὰ ὑλικὰ αἶτια (= ἐν τῷ ύποκειμένω). C'est l'opposition fondamentale. Ensuite, comme s'il s'agissait d'une correction et d'une précision, il ajoute τὸ ποιητικόν et τὸ τελιχόν, qu'il range du côté de la cause formelle, en s'appuyant sur Phys. B 7, 198 a 16-21. De cette manière, il peut conclure qu'Aristote parle ici de toutes les causes. Or, chez Syrianus, ce développement "progressif" de l'exégèse d'Alexandre se perd, car il ne reprend que le résultat définitif, la bipartition des causes en deux classes : les causes formelle, efficiente et finale d'un côté, la cause matérielle de l'autre côté. Mais, au moins, la cause formelle garde la première place. Chez Asclépius, le nivellement des trois causes èv τοῖς λόγοις est chose faite : la cause formelle est citée en troisième position et aucun indice ne trahit plus son ancienne prééminence. On a là un exemple de la simplification progressive que le commentaire d'Alexandre a subie.

Voyons maintenant l'exégèse (b). La version originaire d'Alexandre a totalement disparu. Au lieu de parler des principes de la démonstration (ἐν τοῖς λόγοις), opposés aux principes des substances (ἐν τῷ ὑποκειμένω), Syrianus interprète αἱ ἐν τοῖς λόγοις άργαί comme les principes qui ont été énoncés d'une façon qui est seulement plausible (ἐνδόξως), en opposition aux principes ἐν τῷ ύποκειμένω, qui seraient, eux, les véritables (άληθῶς) principes des substances. Le texte d'Alexandre est trop clair pour qu'on puisse penser que Syrianus l'a mal interprété. Il semble plus vraisemblable que Syrianus a remplacé l'exégèse (b) d'Alexandre par une nouvelle exégèse. Quant à Asclépius, les principes ἐν τοῖς λόγοις sont devenus les principes dont il est question dans les opinions des philosophes précédents, parce que ces philosophes pensaient, eux aussi, que les principes sont limités. La suite du texte d'Asclépius est énigmatique. Comment traduire καὶ τὸ ὑποκείμενον δέ<sup>144</sup>? Quoi qu'il en soit, il est évident qu'Asclépius n'a pas eu recours au texte d'Alexandre. Peutêtre n'a-t-il même pas vu que la double exégèse de ce passage remontait à Alexandre, ce qui est étonnant, étant donné que le passage qui précède est un extrait du commentaire d'Alexandre (Ascl. 147.11-16 = Alex. 179.7-11 ; Ascl. 147.19-24 : exégèse de ἐν τοῖς

 $<sup>^{144}\,</sup>$  Cf. K. Praechter, ibid., p. 528 [261] : « der Schluß scheint bei Askl. verderbt ».

λόγοις / ἐν τῷ ὑποχειμένῳ) 145. On verrait volontier dans le ταῖς τῶν παλαιῶν δόξαις d'Ascl. 147.21-22 un écho du ἐνδόξως de Syr. 9.13, et dans l'ἀληθῶς d'Ascl. 147.23 une reprise (fautive) de l'ἀληθῶς de Syr. 9.14, mais la chose est loin d'être sûre. Il est difficile de dire si Ammonius s'est inspiré de Syrianus ou bien s'il a tenté une interprétation personnelle. Le texte d'Asclépius est trop confus pour qu'on puisse répondre à cette question.

(2) Alex. 181.2-19; Syr. 13.18-28; Ascl. 149.27-30 [B 2, 996 a 20-21]<sup>146</sup>. Dans la discussion de la première aporie (l'étude des principes appartient-il à une seule science ou à plusieurs?), Aristote propose un premier argument quod non: il ne revient pas à une seule science d'étudier tous les principes, parce que les principes ne sont pas contraires entre eux et que seuls les contraires font l'objet de la même science. L'argument d'Aristote est très concis (μιᾶς μὲν γὰρ ἐπιστήμης πῶς ἂν εἴη μὴ ἐναντίας οὕσας τὰς ἀρχὰς γνωρίζειν;) et Alexandre, suivi de Syrianus et d'Asclépius, le transforme en un syllogisme en bonne forme.

Αlex. 181.2-5 πρὸς ὁ πρῶτον μὲν τοιούτω τινὶ δυνάμει λόγω χρῆται. ΓΩν διαφερόντων κατ' εἶδος ἡ αὐτὴ ἐπιστήμη, ταῦτα ἐναντία ἀλλήλοις, τὰ δὲ αἴτια οὐκ ἔστιν ἐναντία ἀλλήλοις, οὐκ ἄρα ἡ αὐτὴ ἐπιστήμη τῶν διαφερόντων κατ' εἶδος αἰτίων. Ἔστι μὲν οὖν ὁ λόγος ἐν δευτέρω σχήματι.

Syr. 13.18-23 'Ο συλλογισμός δυνάμει τοιοῦτός ἐστιν τὰ αἴτια τὰ τῶ εἴδει διαφέροντα οὐκ ἔστιν έναντία· τῶν τῷ εἴδει διαφερόντων καὶ μὴ ὄντων ἐναντίων οὐκ ἔστι μία ἐπιστήμη τῶν αἰτίων ἄρα οὐκ ἔστι μία έπιστήμη. Καὶ δευτέρω σχήματι τὰ αἴτια <τὰ> τῷ εἴδει διαφέροντα οὐκ ἐναντία τὰ ὑπὸ μίαν ἐπιστήμην ἐὰν τῷ εἴδει διενέγκη, έναντία έστί: τὰ αἴτια οὐκ ἔστιν ὑπὸ μίαν ἐπιστήμην.

Ascl. 149.27-30 φησὶν ὅτι αἱ ἀρχαὶ οὐχ ὑπάρχουσιν ἐναντίαι, καθὸ ἀρχαί, καὶ μάλιστα αἱ πρώτισται, οἷον τὸ ποιητικὸν τὸ τελικόν, τὸ εἰδικὸν τὸ ὑλικόν. Αἱ οὖν ἀρχαὶ οὐχ ὑπάρχουσιν ἐναντίαι, ἡ δὲ μία ἐπιστήμη τῶν ἐναντίων ἐστί τῶν ἄρα ἀρχῶν οὐκ ἔστι μία ἐπιστήμη.

<sup>146</sup> Signalé par K. Praechter, c. r. de l'éd. Kroll, p. 529 [262].

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Cela confirme l'impression que l'addition des extraits d'Alexandre au noyau constitué par les notes prises au cours oral d'Ammonius se faisait de façon presque mécanique, en ce sens qu'Asclépius se serait limité à juxtaposer les extraits d'Alexandre à ses propres notes, qu'il n'aurait ni élaborées ni corrigées à l'aide du texte d'Alexandre. Ces deux composantes restent donc séparées, ce qui garantit la fidélité du témoignage d'Asclépius par rapport au cours d'Ammonius (cf. K. Verrycken, « The metaphysics of Ammonius son of Hermeias », cit., p. 204).

On remarquera que Syrianus reprend le syllogisme d'Alexandre en deuxième figure ainsi que l'expression διαφέρειν τῶ εἴδει, qu'il ne trouvait pas chez Aristote. Toutefois, il intervertit les deux prémisses du syllogisme d'Alexandre<sup>147</sup> et le fait précéder par un syllogisme de la première figure<sup>148</sup>, qui n'existe pas chez Alexandre. Et c'est justement ce syllogisme de Syrianus de la première figure qui est repris par Asclépius<sup>149</sup>. Après la reformulation syllogistique de l'argument d'Aristote<sup>150</sup>, Alexandre remarque que le syllogisme n'est pas correct parce que la prémisse majeure est fausse. Il n'est pas vrai, en effet, que seuls les contraires fassent l'objet de la même science, car il y a des choses qui, tout en n'étant pas contraires, font l'objet de la même science. Cette critique d'Alexandre est reprise par Syrianus et par Asclépius<sup>151</sup>. A la différence de Syrianus, Asclépius reprend aussi l'exemple d'Alexandre : les théorèmes géométriques sont étudiés par une seule et même science, tout en n'étant pas contraires entre eux<sup>152</sup>. Il semble donc qu'Asclépius a consulté les deux commentaires en même temps, car le syllogisme en première figure est propre à Syrianus, alors que l'exemple de la géométrie ne se trouve que chez Alexandre. Le parallèle entre Asclépius et ses devanciers s'arrête ici. Syrianus, quant à lui, reprend aussi la solution qu'Alexandre avait proposée en alternative. Au fond, avait dit Alexandre, les causes sont contraires, en ce sens que la cause matérielle, qui est passive, est contraire aux trois autres causes, qui sont actives<sup>153</sup>. La formulation de Syrianus est plus simple: les causes ne sont pas toujours

<sup>147</sup> ALEX.: les choses spécifiquement différentes et qui font l'objet de la même science sont contraires; les causes ne sont pas contraires; donc les causes spécifiquement différentes ne font pas l'objet de la même science. Syr.: les causes spécifiquement différentes ne sont pas contraires; les choses spécifiquement différentes et qui font l'objet de la même science sont contraires; donc les causes ne font pas l'objet de la même science.

<sup>148</sup> Les causes spécifiquement différentes ne sont pas contraires ; les choses spécifiquement différentes et qui ne sont pas contraires ne font pas l'objet de la même science ; donc les causes spécifiquement différentes ne font pas l'objet de la même science.

Les principes ne sont pas contraires ; les contraires font l'objet de la même science ; donc les principes ne font pas l'objet de la même science.

<sup>150</sup> Sur la reformulation syllogistique des arguments d'Aristote chez les commentateurs grecs, cf. C. Dalimier, « Les enjeux de la reformulation syllogistique chez les commentateurs grecs du *De caelo* d'Aristote », dans *Le commentaire entre tradition et innovation*, cit., p. 377-386.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Alex. 181.6-19; Syr. 13.23-25; Ascl. 149.34-150.3.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Alex. 181.17; Ascl. 150.1-3.

<sup>153</sup> Alex. 181.19-23.

spécifiquement différentes, car la cause finale et la cause efficiente s'identifient parfois à la cause formelle<sup>154</sup>.

(3) Alex. 186.13-187.6; Syr. 17.25-32; Ascl. 155.27-35 [B 2, 996 b 24-26]. Alexandre discute longuement ce passage d'Aristote : ὥστ' άλλης αν δόξειεν ἐπιστήμης εἶναι τὸ θεωρῆσαι τῶν αἰτίων τούτων ἕκαστον. Cette conclusion, dit-il, n'est pas cohérente avec ce qu'Aristote se proposait de rechercher. L'aporie était en effet la suivante : si la science des causes n'est pas unique, laquelle parmi les sciences des causes doit être appelée sagesse? Or, Aristote vient de démontrer qu'ont droit à ce nom les sciences qui s'occupent de la cause finale. de la cause formelle et de la cause efficiente. Il aurait donc fallu conclure qu'il y a plusieurs sagesses. Pour échapper à la contradiction, Alexandre propose trois interprétations de cette phrase problématique : (a) l'étude de chacune des causes revient à des sciences différentes, en sorte que la sagesse n'est pas unique<sup>155</sup>; (b) on pourrait relier cette conclusion à l'affirmation selon laquelle la cause efficiente est différente et contraire par rapport à la cause finale (996 b 23-24), en sorte que ces deux causes ne relèvent pas de la même science<sup>156</sup>; (c) l'exégèse la meilleure consiste à corriger ὥστ' ἄλλης en ὥστ' οὐχ ἄλλης et à interpréter l'argument de la manière suivante : Aristote avait exclu l'unité de la science des causes parce que les causes ne sont pas contraires l'une à l'autre; maintenant, il vient de trouver que la cause efficiente et la cause finale sont contraires; or, puisque la science des contraires est unique, il s'ensuivra que la connaissance de chacune des causes n'appartient pas à des sciences différentes<sup>157</sup>. Cette longue discussion d'exégèse littérale est considérablement abrégée chez Syrianus et chez Asclépius. Syrianus propose deux inteprétations, dont la première est inconnue d'Alexandre (la conclusion ὥστ' ἄλλης κτλ. est une réduction à l'absurde), alors que la seconde est l'exégèse (c) d'Alexandre, qui est cité nommément. Les deux interprétations de Syrianus sont reprises par Asclépius, mais dans l'ordre inverse. Bien qu'Asclépius cite explicitement Alexandre (ὁ ᾿Αλέξανδρος 'οὐκ ἄλλης' γράφει, p. 155.27), il semble plus probable que cette citation soit filtrée à travers Syrianus, d'où Asclépius tire l'interprétation fondée sur la réduction

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Syr. 13.26-28.

<sup>155</sup> Alex. 186.21-28.

<sup>156</sup> Alex. 186.28-31.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Alex. 186.31-187.6.

à l'absurde (Ascl. 155.32-33 ὅπερ ἐστὶν ἄτοπον, cf. Syr. 17.26 ὡς εἰς ἄτοπον ἀπάγοντος αὐτοῦ τὸν λόγον) 158. Les trois interprétations proposées par Alexandre se sont donc réduites à une, celle qu'il indiquait préférer (ἢ ἄμεινον γεγράφθαι ὥστ' οὐκ ἄλλης, Alex. 186.31-32), à laquelle une autre s'est ajoutée, due probablement à Syrianus et reprise par Asclépius tacite. Si l'on ne possédait que les commentaires de Syrianus et d'Asclépius, il serait bien difficile de deviner, derrière leur brève mention d'Alexandre, la riche discussion qu'Alexandre avait consacrée à ce passage aristotélicien.

(4) Alex. 204.12-15 ; Syr. 30.21-23 ; Ascl. 176.24-25 [B 3, 998 b 12]. Pour expliquer l'affirmation d'Aristote : ὁ μὲν γὰρ λόγος τῆς οὐσίας εἶς, les trois commentateurs renvoient aux Seconds Analytiques :

Alex. 204.12-15 λαμβάνει τὸν ὁρισμὸν τὸν τῆς οὐσίας ἐκάστου δηλωτικὸν ἔνα εἶναι δεδειγμένον ἐν τοῖς Ύστέροις ἀναλυτικοῖς (ἐκάστφ γὰρ τῶν ὄντων τὸ εἶναι ἕν ἐστιν ὅ ἐστιν, οὖ ὁ κυρίως ὁρισμὸς δηλωτικός).

Syr. 30.21-22 "Ότι εἷς ἐστιν ἑκάστου τῶν εἰδῶν ὁ κυριώτατος ὁρισμός, ἔδειξεν ἐν τοῖς 'Υστέροις 'Αναλυτικοῖς. Ascl. 176.24-25 δ γὰρ χυρίως ὁρισμός, ὡς εἴρηται ἐν τοῖς Ὑστέροις ᾿Αναλυτιχοῖς, εἶς ἐστι.

Il ne s'agit pas d'une rencontre fortuite, comme le montrent la présence de la même expression : ὁ κυρίως (κυριώτατος) ὁρισμός, et le fait que le renvoi aux Seconds Analytiques n'est pas correct, car il s'agit plutôt de Top. VI 4, 141 a 35, où on lit la phrase citée par Alexandre : ἑκάστω γὰρ τῶν ὄντων ἕν ἐστιν τὸ εἶναι ὅπερ ἐστίν. Il est donc évident que Syrianus et Asclépius n'ont fait que reprendre la citation d'Alexandre, sans la vérifier. Il n'est pas nécessaire de postuler que Syrianus ait été la source intermédiaire d'Asclépius, d'autant plus qu'Asclépius présente la même expression qu'Alexandre, ὁ κυρίως ὁρισμός, alors que Syrianus écrit ὁ κυριώτατος ὁρισμός.

(5) Alex. 210.20-21; Syr. 35.27-29; Ascl. 183.8 [B 3, 999 a 17-19]. Si l'autorité d'Alexandre est indiscutable dans les questions d'exégèse littérale, ce parallèle montre la nette opposition des points de vue lorsqu'il s'agit de juger de la valeur des arguments qu'Aristote propose en faveur ou contre les deux solutions qu'admet chaque

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Signalé par K. Praechter, c. r. de l'éd. Kroll, p. 529 [262].

aporie. L'affirmation d'Aristote selon laquelle « il faut que la cause, ou principe, existe en dehors des choses dont elle est principe, et puisse en être séparée », affirmation qui vise à prouver que les principes des êtres sont les genres, est ainsi jugée par Alexandre : πάνυ δὲ κατὰ τὸ ἔνδοξον καὶ λογικῶς ἐπικεχείρηκε ταῦτα. C'est probablement en opposition consciente à Alexandre que Syrianus et Asclépius ont exprimé leur approbation : καὶ ἔστι καὶ τὸ ἀξίωμα πανάληθες, ὅτι χωριστὰ εἶναι ὀφείλει τὰ αἴτια καὶ ἡ πᾶσα πρόοδος ὑγιὴς τοῦ λόγου (Syr.) ; αὐτοφυῶς καὶ τῆ φύσει τῶν πραγμάτων ἑπόμενος (Ascl.)<sup>159</sup>.

(6) Alex. 211.8-14; Syr. 36.12-14; Ascl. 185.3-5 [B 4, 999 a 29-32]. L'aporie qu'Aristote discute ici concerne l'existence séparée des universaux. S'il faut supposer que les universaux existent en dehors des particuliers afin de garantir la connaissance (car les individus, étant en nombre infini, ne peuvent pas faire l'objet d'une connaissance scientifique), il s'ensuit, dit Aristote, que les genres existent en dehors des individus, ce qui est impossible (τοῦτο δ' ὅτι ἀδύνατον ἄρτι διηπορήσαμεν). Comment interpréter cette phrase? Est-il vrai qu'Aristote a démontré tout à l'heure qu'il est impossible que les genres existent en dehors des individus? Selon Alexandre, cette phrase d'Aristote renvoie à deux endroits précis : 999 a 17-20<sup>160</sup> et 999 a 6-12. A la différence d'Alexandre (et probablement en polémique avec lui), Syrianus affirme qu'Aristote n'a pas démontré que les universaux n'existent pas en dehors des individus, et cela parce que le faux ne peut pas être démontré. Quant à Asclépius, il se place, pour ainsi dire, à mi-chemin entre Alexandre et Syrianus<sup>161</sup>. Aristote, dit-il, a bien fait d'utiliser le verbe διηπορήσαμεν, parce que la vérité ne peut pas être réfutée. Tout ce qu'Aristote a pu faire à propos de cette vérité incontestable qu'est l'existence des universaux, a été de soulever une aporie (διαπορεῖν) à son sujet, mais non pas, certes, de la réfuter. Asclépius montre ainsi une attitude plus conciliante que Syrianus, dont pourtant il dépend. Le verbe διηπορήσαμεν lui permet de défendre Aristote de l'accusation de Syrianus, sans pour autant renier le principe de l'existence des universaux en dehors des

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> La même expression se lit aussi p. 177.29-30.

 $<sup>^{160}</sup>$  τὴν μὲν γὰρ ἀρχὴν δεῖ καὶ τὴν αἰτίαν εἶναι παρὰ τὰ πράγματα ὧν ἀρχή, καὶ δύνασθαι εἶναι χωριζομένην αὐτῶν· τοιοῦτον δέ τι παρὰ τὸ καθ' ἕκαστον εἶναι διὰ τί ἄν τις ὑπολάβοι (cf. supra, p. 181, n° 5).

<sup>161</sup> Cf. K. Praechter, c. r. de l'éd. Kroll, p. 526 [259], qui parle de « vermitteln-de Tendenz ».

individus. Si donc Syrianus réagit à Alexandre, Asclépius cherche une solution "diplomatique" pour justifier Aristote. C'est comme s'il voulait émousser les angles trop vifs de la polémique anti-aristotélicienne de Syrianus. Voici les trois textes :

Alex. 211.12-14 ἀλλὰ καὶ πρὸ ὀλίγου δοκεῖ δεδεῖχθαι ὅτι τὸ κοινῶς κατηγορούμε-νόν τινων οὐδέν ἐστι παρὰ τὰ ὧν κατηγορεῖται.

Syr. 36.12-14 εἴπωμεν οὖν καὶ ἡμεῖς, ὅτι οὐδὲ ἐν τῷ πρὸ τούτου κεφαλαίω δέδεικται μὴ ὄντα τὰ γένη καὶ τὰ εἴδη πῶς γὰρ τὸ ψεῦδος ἀποδειχθείη ποτ' ἄν;

Ascl. 185.3-5
καλῶς δὲ εἶπε τὸ διηπορήσαμεν, ἐπειδὴ τὸ ἀληθὲς ὑπ' οὐδενὸς ἐλέγχεται ἡπόρησε γὰρ μόνον ὅτι οὐκ εἰσίν, οὐ μὴν ἤλεγξεν.

Il semble probable que le οὐδὲ ἐν τῷ πρὸ τούτου κεφαλαίῳ δέδεικται de Syrianus est une réponse à πρὸ ὀλίγου δοκεῖ δεδεῖχθαι d'Alexandre, et que le τὸ ἀληθὲς ὑπ' οὐδενὸς ἐλέγχεται d'Asclépius reprend πῶς γὰρ τὸ ψεῦδος ἀποδειχθείη ποτ' ἄν ; de Syrianus, en le traduisant dans la citation bien connue du *Gorgias* 473 B 10-11 : τὸ γὰρ ἀληθὲς οὐδέποτε ἐλέγχεται<sup>162</sup>.

- (7) Alex. 214.16-18; Syr. 38.1-4; Ascl. 187.21-24 [B 4, 999 b 10]. Cf. *supra*, Étude II, p. 88, n° 18 (b).
- (8) Alex. 235.9-11; Syr. 51.34-52.2 et 52.9-10; Ascl. 217.7-8 [B 6, 1002 b 32-34]. Il s'agit d'une question d'exégèse littérale assez banale. Aristote énonce l'aporie comme suit : πότερον δυνάμει ἐστὶ τὰ στοιχεῖα ἤ τινα ἕτερον τρόπον. L'expression ἤ τινα ἕτερον τρόπον signifie évidemment "en acte", comme l'explique Alexandre, qui juge l'aporie « dialectique » (λογιχή). Naturellement, son exégèse est reprise par Syrianus, qui y ajoute une pointe malicieuse : Aristote n'a pas dit ἐνεργεία, parce que cela aurait ôté tout caractère aporétique à la question, car il est évident que les principes sont en acte, et non pas en puissance! La remarque de Syrianus est reprise, à son tour, par Asclépius.

Alex. 235.9-11

Syr. 51.34-52.2 et 52.9-

Ascl. 217.7-8

΄Η ἀπορία πάνυ <u>λογι-</u> <u>κή</u>· ζητεῖ δὲ πότερον τὰ στοιχεῖα καὶ αἱ τῶν 10 τὸ γὰρ ἤ τινα ἕτερον τρόπον τὸ ἐνεργεία σημαίνει, ἀποχρύψας

καὶ βουλόμενος <u>κρύψαι</u> τὸν παραλογισμὸν ἐσιώπησε τὸ ἐνεργεία.

 $<sup>^{162}</sup>$  Cf. aussi Syr. 81.3 : οὕτε γὰρ τὸ ἀληθὲς ἐλέγχεταί ποτε κατὰ τὸν θεῖον ἐκεῖνον ( $\mathit{scil}$ . Platon).

ὄντων ἀρχαὶ δυνάμει εἰσὶν ἢ ἐνεργεία τοῦτο γὰρ σημαίνεται διὰ τοῦ ἤ τινα ἕτερον τρόπον.

έξεπίτηδες οἶμαι τοῦτο τὸ ὄνομα, ἵνα μὴ ἀνέλη τὸ ἄπορον τοῦ προβλήματος [...] ἀπέκρυψεν δὲ καὶ νῦν τὸ τῆς ἐνεργείας ὄνομα, μετὰ τοῦ καὶ <u>λογικὸν</u> εἶναι τὸ ἐπιχείρημα.

Encore une fois, donc, l'exégèse d'Alexandre parvient à Asclépius par l'intermédiaire de Syrianus. Il faut remarquer que ce passage d'Asclépius se trouve dans la  $\theta \epsilon \omega \rho i \alpha$  (p. 216.13-218.11). Lorsqu'Asclépius revient sur cette péricope dans la  $\lambda \acute{\epsilon} \xi \iota \varsigma$ , il transcrit en entier le passage d'Alexandre (Ascl. 220.8-27 = Alex. 235.9-32) ; de la sorte, la  $\theta \epsilon \omega \rho i \alpha$  transmet l'exégèse d'Ammonius, qui s'inspire de Syrianus, tandis que la  $\lambda \acute{\epsilon} \xi \iota \varsigma$  reproduit la source première de cette exégèse : source directe pour Asclépius, indirecte pour Ammonius, qui l'a connue dans l'interprétation malveillante de Syrianus.

(9) Alex. 262.3-8 ; Syr. 63.37-64.2 ; Ascl. 247.4-7 [ $\Gamma$  2, 1004 b 31-33]. A propos de la thèse selon laquelle les contraires sont à l'origine de toutes les choses, Aristote rapporte quatre opinions anonymes, que les commentateurs identifient de la manière suivante :

οί μὲν γὰρ περιττὸν καὶ ἄρτιον $^{(a)}$ , οἱ δὲ θερμὸν καὶ ψυχρόν $^{(b)}$ , οἱ δὲ πέρας καὶ ἄπειρον $^{(c)}$ , οἱ δὲ φιλίαν καὶ νεῖκος $^{(d)}$  [1004 b 31-33].

(a) Alex. 262.5, Syr. 63.38, Ascl. 247.5 οἱ Πυθαγόρειοι. II (b) Alex. 262.5-6 οἱ μανώσει καὶ πυκνώσει τἆλλα γεννῶντες ἢ ὡς Παρμενίδης πῦρ καὶ γῆν στοιχεῖα ποιῶν; Syr. 64.1 Παρμενίδης δὲ πῦρ καὶ γῆν; Ascl. 247.5-6 ὁ Παρμενίδης. II (c) Alex. 262.7-8 οἱ τὸ ἕν καὶ τὴν ἀόριστον δυάδα ἐν ταῖς ἀρχαῖς θέμενοι; Syr. 64.1 Πλάτων; Ascl. 247.6 Πλάτων. II (d) Alex. 262.8, Syr. 64.1, Ascl. 247.7 Ἐμπεδοκλῆς.

En ce qui concerne la deuxième opinion, Alexandre propose deux identifications: (1) ceux qui engendrent toutes les choses par un processus de rarefaction et de condensation, (2) Parménide (feu et terre). Syrianus se borne à reprendre la seconde identification, et c'est probablement dans cette variante simplifiée par Syrianus que l'exégèse d'Alexandre parvient à Asclépius, qui supprime aussi la mention du feu et de la terre, que Syrianus avait héritée d'Alexandre.

(10) Alex. 290.24; Syr. 70.27-28; Ascl. 267.9 [Γ 4, 1007 b 18 ss.]. Les trois commentateurs partagent le jugement favorable sur l'argument qu'Aristote développe en ce passage pour montrer que les deux propositions contradictoires ne peuvent pas être vraies en même

temps. Il est toutefois difficile de dire s'il y a une dépendance réelle ou s'il s'agit d'une rencontre due au hasard.

Alex. 290.24 Πιθανῆ ἐπιχειρήσει χρῆται.

Syr. 70.27-28 πάνυ δαιμονίως καὶ φιλοσόφως [...] διϊσχυριζόμενος. Ascl. 267.9 Πάνυ δριμυτάτην ἐπιχείρησιν τίθησι καὶ γέμουσαν ἀγχινοίας.

(11) Alex. 291.20-33; Syr. 70.25 et 29-37; Ascl. 267.32-268.3 [Γ 4, 1007 b 26-29]. Dans ce passage aristotélicien, l'expression problématique est τὸ ἀόριστον (τὸ ἀόριστον οὖν ἐοίκασι λέγειν). Alexandre explique que l'indéterminé est la matière, parce qu'elle est toutes choses en puissance et rien en acte. Son exégèse est reprise par Syrianus et par Asclépius, mais, ici aussi, Syrianus semble avoir joué le rôle d'intermédiaire entre Alexandre et Asclépius, comme le suggère la présence du verbe περιφαντάζεσθαι<sup>163</sup>.

Syr. 70.25 <u>τὴν ὕλην</u> ἐοίκασιν οἱ αὐτοὶ οὖτοι περιφαντάζεσθαι. Ascl. 267.32-34 et 267.37-268.1 ἐοίκασιν οὖν [...] τὴν ὕλην περιφανταζόμενοι ταῦτα λέγειν [...] τὸ ἀόριστον οὖν, φησίν, ἐοίκασι περιφαντάζεσθαι, τουτέστι τὴν ὕλην.

(12) Alex. 317.32-35; Syr. 77.20-21; Ascl. 285.10-11 [Γ 6, 1011 a 12-13]. Aristote accuse les adversaires du principe de contradiction de chercher la raison de ce dont il n'y a pas de raison : λόγον γὰρ ζητοῦσιν ὧν οὐχ ἔστι λόγος. Quelles sont les choses dont on ne peut pas chercher la raison? Les trois commentateurs répondent comme suit :

Alex. 317.34-35 ἔστι δὲ ταῦτα αἴ τε αἰσθήσεις καὶ τὰ ἀξιώματα καὶ αὶ φυσικαί τε καὶ κοιναὶ ἔννοιαι. Syr. 77.20-21 ἔχομεν δὲ καὶ <u>κοινὰς</u> ἐννοίας, δι' ὧν πολλὰ δυνάμεθα συνορᾶν. Ascl. 285.10-11 οἱ οὖν τοιοῦτοι ἀναιροῦσι καὶ τὰς κοινὰς ἐννοίας βουλόμενοι πάντα ἀποδεικτικὰ εἶναι.

<sup>163</sup> Le verbe περιφαντάζεσθαι, assez rare, n'est pas attesté avant Syrianus : Syr. 70.25 ; Simplicius, In De caelo, p. 313.8 Heiberg ; In Ench. Epict. XL 49 Hadot² ; Philopon, In De anima, p. 247.8 Hayduck ; In Phys., p. 24.30, 612.8 Vitelli ; Asclépius, In Met., p. 61.14, 267.33.37 ; Ps. Alexandre, In Met., p. 514.20 ; Sophonias, In De anima, p. 51.15 Hayduck. Il faut toutefois remarquer que la présence du surcomposé συμπεριφαντάζεσθαι chez Marc Aurèle, X 38.2 (Μηδέποτε συμπεριφαντάζου τὸ περιχείμενον ἀγγειῶδες), témoigne de l'existence de περιφαντάζεσθαι déjà au IIe siècle.

L'expression ποιναὶ ἔννοιαι est commune aux trois textes¹64. Elle vient sûrement d'Alexandre et représente, chez Syrianus et Asclépius, ce qui reste de l'exégèse plus complexe d'Alexandre. Même si l'on ne saurait exclure que Syrianus et Asclépius l'aient tirée tous deux directement d'Alexandre, il me semble plus probable qu'elle soit arrivée à Asclépius par l'intermédiaire de Syrianus. Si Asclépius avait lu le texte d'Alexandre, on expliquerait mal que parmi les trois termes cités par Alexandre (αἵ τε αἰσθήσεις καὶ τὰ ἀξιώματα καὶ αἱ φυσικαί τε καὶ κοιναὶ ἔννοιαι), son choix fût tombé exactement sur le même terme qu'avait choisi Syrianus.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Sur cette expression, cf. H. D. Saffrey, L. G. Westerink, *Proclus, Théologie Platonicienne*, I, Paris 1968, p. 110, n. 4 (p. 159-161 des *Notes compl.*).

#### CONCLUSIONS

Les résultats des études qui précèdent peuvent être résumés de la façon suivante :

- (1) Le commentaire du Ps. Alexandre sur les livres E-N de la *Métaphysique* est un ouvrage de Michel d'Éphèse (XII<sup>e</sup> s.).
- (2) Michel d'Éphèse n'a connu que les livres A-Δ du commentaire d'Alexandre, alors que Syrianus (Ve s.) a eu accès au commentaire d'Alexandre dans son intégralité.
- (3) Tous les passages parallèles Syrianus-Ps. Alexandre s'expliquent comme des emprunts du Ps. Alexandre à Syrianus.
- (4) Michel d'Éphèse n'est pas un faussaire, malgré ses références à la première personne aux livres authentiques du commentaire d'Alexandre.
- (5) Le commentaire d'Alexandre a été utilisé par Syrianus dans une mesure bien supérieure à ce que les citations explicites laissent croire. Si l'ensemble du commentaire de Syrianus compte 17 citations explicites d'Alexandre (dont 5 dans le livre B, 2 dans le livre  $\Gamma$ , 7 dans le livre M, 3 dans le livre N), on découvre au moins 34 citations implicites dans les livres B et  $\Gamma$ , les seuls qui soient communs aux deux ouvrages, après la perte des livres E-N du commentaire d'Alexandre.
- (6) Dans ses citations, aussi bien explicites qu'implicites, Syrianus ne transcrit jamais le texte d'Alexandre. On remarque toutefois quelques reprises textuelles, qui permettent de conclure qu'il avait le texte d'Alexandre sous les yeux.
- (7) Syrianus a eu recours à Alexandre surtout sur des points d'exégèse littérale. Les deux seuls cas d'utilisation doctrinale et polémique sont l'existence des universaux et la doctrine de la différence spécifique.
- (8) Le commentaire d'Alexandre est présent dans celui d'Asclépius de plusieurs manières : (a) extraits ; (b) citations non littérales ; (c) citations filtrées à travers le commentaire de Syrianus.
- (9) Les extraits du commentaire d'Alexandre, presque toujours anonymes, ne se trouvent que dans les livres A,  $\alpha$ , B et  $\Gamma$ . Ils sont dus à Asclépius, qui les a recopiés fidèlement. On remarque de nombreux cas où les extraits d'Alexandre font double emploi avec

l'exégèse d'Ammonius, signe que la rédaction d'Asclépius a été souvent maladroite et mécanique. Le plus souvent, les extraits d'Alexandre sont rattachés au texte d'Ammonius par la simple particule ov.

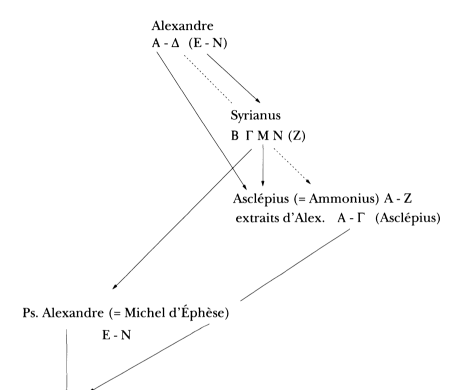
- (10) Les citations non littérales d'Alexandre chez Asclépius sont tantôt explicites tantôt anonymes. A la différence des extraits, ces citations se trouvent dans tous les livres. Elles faisaient très probablement partie du cours d'Ammonius. Parmi les citations explicites, celle qui se lit à la p. 265.18-25 semble se rapporter plutôt à Syrianus.
- (11) Les citations d'Alexandre filtrées à travers le commentaire de Syrianus que nous avons pu reconnaître jusqu'ici dans le commentaire d'Asclépius sont au nombre de 8. Elles permettent d'étudier le processus de simplification et parfois de déformation que subit le commentaire d'Alexandre dans son utilisation progressive.
- (12) Le commentaire de Syrianus a exercé une influence profonde sur le commentaire d'Asclépius. Cette influence se fait sentir sur quatre points :
- (a) Pour Asclépius, comme pour Syrianus, commenter la *Méta-physique* signifie essentiellement répondre aux arguments antiplatoniciens d'Aristote.
- (b) Par conséquent, le commentaire d'Asclépius sur les livres A et B présente la même structure que celui de Syrianus, à savoir un exposé paraphrastique du texte d'Aristote, suivi d'une réponse à la difficulté soulevée par Aristote. Chez Asclépius, la réponse est introduite par une formule du genre : καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης ἡμεῖς δέ φαμεν πρὸς τοῦτο ὅτι κτλ., qui reprend des expressions analogues de Syrianus, en les figeant dans un schéma très rigide.
- (c) Asclépius semble aussi hériter de Syrianus l'habitude de s'adresser à Aristote par des apostrophes à la deuxième personne du singulier.
- (d) Dans les livres B et  $\Gamma$ , Asclépius utilise très souvent le commentaire de Syrianus. Il s'agit toujours de citations anonymes, dans lesquelles on remarque toutefois d'évidentes reprises littérales. Celles-ci amènent à croire qu'Ammonius disposait du texte écrit du commentaire de Syrianus, même si l'on ne peut pas exclure l'existence d'une tradition d'enseignement oral (Syrianus  $\rightarrow$  Proclus (ou Hermias)  $\rightarrow$  Ammonius  $\rightarrow$  Asclépius).
- (13) Par rapport à Syrianus, le commentaire d'Asclépius est moins polémique à l'égard d'Aristote et recherche avec zèle l'accord entre Platon et Aristote, toujours considéré comme appartenant à l'école

189

de Platon. Dans cette perspective concordiste, la véritable cible d'Aristote, pour Asclépius, n'est pas Platon, mais les fausses interprétations du platonisme.

(14) D'un point de vue littéraire et conceptuel, le commentaire d'Asclépius représente une simplification et un appauvrissement par rapport à celui de Syrianus, selon le schème que le Père Festugière a mis en lumière à propos des commentaires de Proclus et d'Olympiodore sur l'*Alcibiade*. La langue de Syrianus, riche, neuve et variée, s'affadit dans des formules qui trahissent la pratique de l'enseignement scolaire. Malgré l'influence doctrinale qu'il a exercée à Alexandrie, ce n'est pas aux commentateurs alexandrins que Syrianus a légué son héritage littéraire, mais à Proclus et, par l'intermédiaire de Proclus, au Ps. Denys, qui devait le transmettre à l'Occident latin.

Ps. Philopon A - N



## APPENDICE I

# (Étude I, p. 1, n. 2)

# Passages parallèles entre le Ps. Alexandre et Syrianus

## Livre M

| Ps. Alex. =    | Syr.         | Ps. Alex. =    | Syr.         |
|----------------|--------------|----------------|--------------|
| 722.9-13       | 83.37-39     | 753.21-754.1   | 130.8-20     |
| 724.11-12      | 84.13-14     | 758.3-7        | 133.31-34    |
| 725.20-23      | 86.12-14     | 761.21-23      | 138.6-8      |
| 725.26         | 86.18        | 761.32-36      | 138.11-14    |
| 726.4-5        | 86.20-21     | 762.3-11       | 138.14-19    |
| 726.11-13      | 86.23-24     | 762.17-763.3   | 138.24-30    |
| 729.21-27      | 89.30-36     | 765.31-32      | 141.17-18    |
| 729.30-31      | 90.2         | 765.34-36      | 141.7-9      |
| 731.2-12       | 92.12-26     | 766.4-8        | 141.22-26    |
| 731.36-37      | 92.30-31     | 766.28-29      | 142.6-7      |
| 732.14-15      | 93.1         | 767.33-764.26  | 144.5-19     |
| 732.19-26      | 93.22-24     | 768.28-34      | 145.4-6      |
| 734.5-8        | 94.31-34     | 768.37         | 145.20       |
| 734.19-21      | 95.2-4       | 769.22-770.1   | 146.21-28    |
| 734.36-735.3   | 95.19-22     | 771.12-14      | 149.15-16    |
| 737.7-10       | 97.21-24     | 771.15         | 149.25-26    |
| 738.24-739.12  | 99.17-31     | 771.20-21      | 149.27       |
| 739.21-740.1   | 100.15-24    | 771.24         | 149.32-33    |
| 740.14-18      | 103.15-18    | 771.25         | 149.28       |
| 742.11-24      | 115.11-18    | 771.28, 33, 36 | 149.31       |
| 743.6-7        | 121.7-8      | 772.10-13      | 150.7-9      |
| 743.13-17      | 121.11-13    | 772.18-20      | 150.14-15    |
| 744.37-745.2   | 121.32-38    | 772.22-28      | 150.28-32    |
| 745.23-28      | 122.13-15    | 774.21-22      | 151.26       |
| 745.31-35      | 122.18-19    | 774.37-775.10  | 152.2-12     |
| 746.14-15      | 123.17-19    | 775.28-29      | 152.20-21    |
| 748.10-22      | 125.10-27    | 776.3-6        | 152.18-19    |
| 749.3-6        | 126.32-34    | 776.11-17      | 152.30-153.1 |
| <b>750.4-5</b> | 127.3-4      | 776.32-777.3   | 153.29-32    |
| 750.19-22      | 127.4-6      | 777.11-21      | 154.5-13     |
| 750.27-34      | 127.19-25    | 777.23-33      | 154.17-20    |
| 752.5-14       | 128.11-18    | 778.8-14       | 154.32-155.4 |
| 752.19-21      | 128.27-30    | 778.16-18      | 155.15-17    |
| 752.33-753.8   | 129.15-25    | 779.29-34      | 156.28-32    |
| 753.11-17      | 129.32-130.6 | 781.20-23      | 158.14-16    |
|                |              | 785.12-13      | 160.15-16    |

192 APPENDICE I

### Livre N

| Ps. Alex. | = | Syr.            | Ps. Alex. =  | Syr.         |
|-----------|---|-----------------|--------------|--------------|
| 797.24-28 |   | 167.9-11        | 823.15-26    | 184.32-185.2 |
| 806.22-23 |   | 172.13-14       | 823.28-824.2 | 185.6-14     |
| 807.20-26 |   | 172.31-32       | 824.12-24    | 185.29-36    |
| 808.11-12 |   | 172.33-34       | 826.35-36    | 187.31-32    |
| 812.1-2   |   | 175.33-34       | 828.7-9      | 188.15-18    |
| 812.22-24 |   | 176.6-7 + 10-11 | 829.8-9      | 189.8-9      |
| 812.28-29 |   | 176.16-17       | 830.26-37    | 189.34-190.2 |
| 815.5-9   |   | 179.5-6         | 831.14-16    | 190.8-10     |
| 815.21-26 |   | 179.12-15       | 832.16-27    | 191.13-19    |
| 816.25-26 |   | 179.16-17       | 833.40-41    | 191.25       |
| 817.34-36 |   | 180.16-17       | 834.5-11     | 191.29-35    |
| 818.22-23 |   | 180.32-181.2    | 834.13-14    | 192.31-34    |
| 821.11-20 |   | 182.9-21        | 835.2-6      | 193.5-8      |
| 821.34    |   | 183.2           | 835.11-14    | 193.13-15    |
| 822.28    |   | 183.17          | 835.35-836.1 | 193.32-34    |
| 823.4-12  |   | 183.31-184.1    | 836.22-33    | 194.17-27    |

#### APPENDICE II

(Étude I, p. 41, n. 76)

Les fragments de l'Aristote perdu conservés par Syrianus, Asclépius, le Ps. Alexandre et le Ps. Philopon\*

### Περὶ φιλοσοφίας

- (1) Syr. 159.33-160.5 [M 9, 1086 a 18-21] (= fr. 11, p. 78 Ross; fr. 11, p. 18 Untersteiner; test. n° 58, p. 539 Gaiser; test. n° 25, p. 277 Richard; fr. 24 Gigon). Ce passage est très probablement tiré du commentaire perdu d'Alexandre sur le livre M.
- (2) Ascl. 3.21-33 [proème] (= fr. 8, p. 16 Untersteiner). Ce fragment a été ajouté par M. Untersteiner (voir son édition, p. 132-133) sur la base des observations de H. D. Saffrey, Le Περὶ φιλοσοφίας d'Aristote et la théorie platonicienne des idées nombres, Leiden 1955, p. 7-10. Mais H. Cherniss, dans son compte rendu du livre du P. Saffrey, Gnomon, 31 (1959), p. 38, a montré que le renvoi d'Asclépius: ἐν τοῖς περὶ σοφίας λόγοις, ne se réfère pas au Περὶ φιλοσοφίας, mais à Met. α 1, 993 b 7-11. Ce fragment n'est pas repris dans le recueil de Gigon.
- (3) Ascl. 112.16-19 [A 10, 993 a 22-27] (test., p. 73 Ross; test., p. 2 Untersteiner). H. Cherniss, art. cit., p. 38, a montré que ce renvoi d'Asclépius: εἶτα πάλιν ἐπαγγέλλεται λέγειν περὶ αὐτῶν (scil τῶν ἀρχῶν) ἐν τῷ ἐλάττονι ἄλφα καὶ ἀπορεῖν περὶ αὐτῶν καὶ ἐπιλύεσθαι ἐν τοῖς περὶ φιλοσοφίας, ne se réfère pas au Περὶ φιλοσοφίας, mais aux apories du livre B et à leurs solutions dans les livres suivants. Ce témoignage n'est pas repris dans le recueil de Gigon.
- (4) Ps. Alex. 777.16-21 [M 9, 1085 a 7-14] (= fr. 11, p. 79 Ross; test. n° 27B, p. 489 Gaiser; fr. 11, p. 20 Untersteiner; test. n° 30, p. 280 Richard; fr. 32 Gigon). Ce passage du Ps. Alex. 777.16-21 est identique à Syr. 154.9-13, qui devrait donc le remplacer. Aucun des recueils de fragments ne signale le passage de Syrianus, probablement parce que cette citation du

<sup>\*</sup> Recueils de fragments aristotéliciens cités dans cet appendice: Aristotelis Fragmenta selecta, ed. W. D. Ross, Oxford 1955; K. Gaiser, Platons ungeschriebene Lehre. Studien zur systematischen und geschichtlichen Begründung der Wissenschaften in der Platonischen Schule, Stuttgart 1963; Aristotele, Della filosofia, Introduzione, testo, traduzione e commento esegetico di M. Untersteiner, Roma 1963; W. Leszl, Il "De ideis" di Aristotele e la teoria platonica delle idee, Edizione critica del testo a cura di D. Harlfinger, Firenze 1975; M.-D. Richard, L'enseignement oral de Platon, Paris 1986; Aristotelis Opera, t. III, Librorum deperditorum fragmenta, ed. O. Gigon, Berlin-New York 1987; M. Isnardi Parente, « Testimonian Platonica. Per una raccolta delle principali testimonianze sui λεγόμενα ἄγραφα δόγματα di Platone. Testimonianze di età ellenistica e di età imperiale », Atti della Accademia Nazionale dei Lincei, CCCXCV (1998), Memorie - Serie IX - Volume X - Fasc. 1.

Περὶ φιλοσοφίας chez Syrianus n'est pas relevée dans l'index des loci aristotelici de l'édition de Kroll.

#### Περὶ τάγαθοῦ

(1) Ascl. 77.2-4 [A 9, 990 b 15-17] (test., p. 113 Ross; test. n° 48B, p. 528-529 Gaiser; fr. 95 Gigon; test. C 8, p. 74-75 Isnardi Parente). En Met. A 9, 990 b 11-22, Aristote fait allusion à un certain nombre d'arguments visant la doctrine des Idées. C'est en commentant ce passage d'Aristote qu'Alexandre cite d'assez longs fragments tirés du premier livre du Περὶ ἰδεῶν (Alex. 79.3-88.2 = fr. 3-4 Ross), car Aristote y avait exposé ces arguments de manière analytique. Alexandre renvoie explicitement au Περὶ ἰδεῶν à la fin de son exposé sur l'argument du troisième homme (990 b 17) : τῆ μὲν οὖν πρώτη τοῦ τρίτου ἀνθρώπου ἐξηγήσει ἄλλοι τε κέχρηνται καὶ Εὔδημος σαφῶς ἐν τοῖς Περὶ λέξεως, τῆ δὲ τελευταία αὐτὸς ἔν τε πρώτω [πρώτω Heitz, Rose, Wilpert, Ross: τετάρτω codd., Brandis, Bonitz, Hayduck] περί ίδεῶν καὶ ἐν τούτω μετ' ὀλίγον (Alex. 85.9-12). Aussitôt après ce renvoi au Περὶ ἰδεῶν, Alexandre cite le Περὶ τάγαθοῦ pour commenter l'argument des principes (990 b 17-20) : ἀρχαὶ δέ εἰσι τό τε εν καὶ ἡ ἀόριστος δυάς, ὡς πρὸ ὀλίγου τε εἴρηκε καὶ ἱστόρηκεν αὐτὸς ἐν τοῖς Περὶ τάγαθοῦ (Alex. 85.16-18 = fr. 2, p. 116 Ross). Or, dans le passage d'Asclépius dont il est question (Ascl. 77.2-4), Asclépius commente l'arguments des relatifs (990 b 16-17), qui précède immédiatement l'argument du troisième homme (b 17) — à propos duquel Alexandre renvoie au Περὶ ἰδεῶν — et l'argument des principes (b 17-20) — à propos duquel Alexandre renvoie au Περί τάγαθοῦ. L'argument des relatifs consiste à dire que la doctrine des Idées oblige les Platoniciens à postuler des Idées des relatifs, et cela contre leur propre conviction que les relatifs ne constituent pas un genre par soi. La discussion de cet argument amène Asclépius à nier qu'il y ait des Idées des maux. Les maux, dit-il, sont dépourvus d'existence réelle. C'est pour étayer cette affirmation qu'Asclépius renvoie aux Πλατωνικαὶ συνουσίαι, c'est-àdire au Περὶ τάγαθοῦ:

κακῶν μέντοι γε οὔ φαμεν εἶναι ἰδέας τὰ γὰρ κακὰ τῷ ὄντι ἀνυπόστατα ὑπάρχουσι καὶ παρυφίστανται, ὡς λέγεται ἐν ταῖς Πλατωνικαῖς συνουσίαις. "Ακρατον γὰρ τὸ κακὸν οὐκ ἔστιν ἐν τῷ παντί (Ascl. 77.2-5).

Selon ce témoignage d'Asclépius, le Περὶ τἀγαθοῦ aurait donc aussi abordé le thème de la nature du mal et de son "inconsistance" ontologique. Ce témoignage d'Asclépius est isolé, car tous les autres témoignages concernant le Περὶ τἀγαθοῦ attestent que la doctrine des principes était le sujet de cet ouvrage. Si le témoignage d'Asclépius était digne de foi, il faudrait aussi en conclure qu'Asclépius a eu accès au Περὶ τἀγαθοῦ ou bien directement ou bien par un intermédiaire autre qu'Alexandre d'Aphrodise. Mais il est difficile d'accepter une telle conclusion : premièrement, ce serait un cas unique ; deuxièmement, étant donné la servilité d'Asclépius à l'égard d'Alexandre, il est invraisemblable qu'il ait cherché une source supplémentaire, d'autant plus qu'il a transcrit tout le passage d'Alexandre dans lequel se trouve la citation du Περὶ τἀγαθοῦ (Ascl. 79.7-80.9 = Alex. 85.15-86.23). Je crois donc que le renvoi d'Asclépius aux Πλατωνικαὶ

συνουσίαι est né de la fusion maladroite des deux citations contiguës d'Alexandre du Περὶ ἰδεῶν (p. 85.11) et du Περὶ τἀγαθοῦ (p. 85.17-18). En réalité, ce passage d'Asclépius semble se rapporter plutôt à l'exégèse de Theaet. 176 A 5-8 (ἀλλ' οὕτ' ἀπολέσθαι τὰ κακὰ δυνατόν, ὧ Θεόδωρε — ὑπεναντίον γάρ τι τῷ ἀγαθῷ ἀεὶ εἶναι ἀνάγκη — οὕτ' ἐν θεοῖς αὐτὰ ἱδρῦσθαι, τὴν δὲ θνητὴν φύσιν καὶ τόνδε τὸν τόπον περιπολεῖ ἐξ ἀνάγκης), comme le montrent deux passages parallèles, cités par Hayduck, ad loc:

Ascl. 77. 2-5 κακῶν μέντοι γε οὔ φαμεν εἶναι ἰδέας· τὰ γὰρ κακὰ τῷ ὄντι ἀνυπόστατα ὑπάρχουσι καὶ παρυφίστανται, ὡς λέγεται ἐν ταῖς Πλατωνικαῖς συνουσίαις. "Ακρατον γὰρ τὸ κακὸν οὐκ ἔστιν ἐν τῷ παντί.

Ascl. 30.17-19 τῷ ὄντι γάρ, ὡς καὶ ὁ Πλάτων φησίν, ἐν παρυποστάσει ὑπάρ-χουσι (scil. τὰ χείρονα), καὶ περὶ τόνδε τὸν θνητὸν τόπον περιπολοῦσιν (Theaet. 176 A 5-8). ἄλλως τε δὴ οὐδὲ ἄκρατόν ἐστι κακόν.

Ascl. 70.29-31 ώστε μόνων τῶν κατὰ φύσιν φανῆναι ἰδέας, οὐ μέντοι τῶν κακῶν, εἴ γε τὰ κακὰ καὶ ἀνυπόστατα ὑπάρ-χουσιν, ὡς δείκνυται ἐν τῆ ἐξηγήσει τοῦ Θεαιτήτου.

En conclusion, je crois que le passage Ascl. 77.2-4 n'est pas un témoignage du Περὶ τἀγαθοῦ.

- (2) Ascl. 79.7-10 [A 9, 990 b 17-20] (= fr. 6, p. 120 Ross; test. n° 24, p. 274 Richard). Ce passage d'Asclépius ne peut pas constituer un fragment indépendant, car il est identique à Alex. 85.15-18 (= fr. 2, p. 116 Ross; test. n° 12, p. 260 Richard). Cf. E. Berti, *La filosofia del « primo » Aristotele*, Milano 1997², p. 247, n. 61.
- (3) Åscl. 237.11-14 [ $\Gamma$  2, 1003 b 36-1004 a 1] (= fr. 5, p. 119 Ross; test. n° 20, p. 270-272 Richard; fr. 85,3 Gigon). Ce passage d'Asclépius ne peut pas constituer un fragment indépendant, car il est identique à Alex. 250.17-20 (= fr. 5 Ross; test. n° 18, p. 270 Richard; fr. 85,1, ll. 28-39 Gigon).
- (4) Ascl. 247.17-21 [Γ<sup>2</sup>, 1005 a 2-3] (= fr. 5, p. 119-120 Ross; test. n° 21, p. 272 Richard). Ce passage d'Asclépius est identique à Alex. 262.22-26, qui n'est cité ni par Ross ni par Richard. En effet, la référence de Ross (fr. 5, p. 119): Alex. 262.18-26, est inexacte, car Ross ne cite que les lignes 18-19 de ce passage d'Alexandre. Gigon, quant à lui, omet Ascl. 247.17-21, mais cite Alex. 262.22-26, qui fait partie du fr. 85,2 (Alex. 261.19-262.26). En revanche, Gigon est le seul à citer Ascl. 247.11-15 (fr. 85,4), sans toutefois signaler que les lignes 11-12 reproduisent Alex. 262.19 (déjà cité dans le fr. 85,2, p. 336a, ll. 11-12). Ascl. 247.17-21 ne peut donc pas constituer un fragment indépendant, et Ascl. 247.11-15 (fr. 85,4 Gigon) doit être rattaché à Alex. 262.19.
- (5) Ps. Alex. 615.14-17 [I 3, 1054 a 29-32] (fr. 5, p. 120 Ross; test.  $n^\circ$  41B, p. 518 Gaiser; test.  $n^\circ$  22, p. 272 Richard; fr. 89 Gigon; test. C 6, p. 71 Isnardi Parente).
- (6) Ps. Alex. 642.38-643.3 [K 3, 1061 a 10-18] (fr. 5, p. 120 Ross; test.  $n^\circ$  42B, p. 518-519 Gaiser; test.  $n^\circ$  22A, p. 272-274 Richard; fr. 90 Gigon; test. C 7, p. 72-74 Isnardi Parente).
- (7) Ps. Alex. 695.23-26 [Λ 7, 1072 b 1-2] (fr. 5, p. 120 Ross; test. n° 47B Gaiser; test. n° 23, p. 274 Richard; fr. 91 Gigon). Ces trois passages du Ps.

Alexandre se fondent sur Alex. 250.17-20 et 262.18-24 (cf. supra, Étude I, p. 42).

#### Περὶ ίδεῶν

- (1) Syr. 120.33-121.4 [M 6, 1080 a 9-11] (= fr. 1, p. 121 Ross; fr. 115 Gigon). Syrianus affirme simplement que les arguments du livre M contre les Idées sont les mêmes que ceux du livre A et du Περὶ ἰδεῶν, à cette différence près que, dans la Métaphysique, ils sont rapportés en abrégé, alors que, dans le Περὶ ἰδεῶν, ils sont développés de manière analytique. Ce passage de Syrianus est tout à fait analogue à Syr. 195.10-15, où Syrianus désigne explicitement Alexandre comme la source de son renseignement. Il est donc certain que Syrianus n'avait aucune connaissance directe du Περὶ ἰδεῶν. Voir aussi Leszl-Harlfinger, p. 73, n. 26.
- (2) Syr. 195.10-15 [N 6, épilogue] (= fr. 1, p. 121 Ross; fr. 116 Gigon) et (3) Ps. Alex. 836.34-837.3 (= fr. 1, p. 121 Ross; fr. 114 Gigon). Sur ces deux passages, cf. supra, Étude I, p. 42-45. Il faut encore remarquer que le fr. 120 Gigon, cité comme « Michael Ephesius in Metaph. 1093 b 24 p. 815, 15 Bonitz » est identique à une partie du fr. 114, qui est Ps. Alex. 836.20-837.9. Donc le même texte, à savoir Ps. Alex. 836.34-837.3, est cité deux fois : la première fois (fr. 114), comme Ps. Alexandre dans l'édition Hayduck, la seconde fois (fr. 120), comme Michel d'Éphèse dans l'édition Bonitz! Le fr. 120 Gigon n'a donc aucune raison d'être.
- (4) Ps. Philopon, In Met., trad. latine de Francesco Patrizi, Ferrara 1583, réimpr. Stuttgart-Bad Cannstatt 1991 (CAGL 2), f. 67<sup>va</sup> [N 6, 1093 b 24-29]: « Haec cum dixisset, concludit universum sermonem dicens : accidentia sane idealibus numeris facientibus et ponentibus mathematica separata et causas physicorum dicunt, dicta sunt, et etiam plura his colligentur. Subindicat autem per hoc ea quae de ideis contra ipsos scripsit libris duobus aliis quam sint hi 13 et 14 et extra metaphysicorum conscriptionem ». Texte grec dans les mss. Vat. Urb. gr. 49, ff. 203<sup>v</sup>, l. 17 - 204<sup>r</sup>, l. 1, et Wien, Nationalbibliothek, phil. gr. 189, f. 213<sup>r</sup>, l. 5 ab imo - 213<sup>v</sup>, l. 1 : ταῦτα εἰπὼν συμπεραίνεται τὸν σύμπαντα λόγον λέγων τὰ μὲν δὴ συμβαίνοντα τοῖς είδητικούς άριθμούς ποιοῦσι καὶ τοῖς χωριστὰ τὰ μαθηματικὰ τιθεμένοις, καὶ αἴτια τῶν φυσικῶν λέγουσι, τὰ ἡηθέντα εἰσί. Καὶ ἔτι πλείω τούτων συναχθείη· αἰνίττεταί τε διὰ τούτου τὰ περὶ τῶν εἰδῶν πρὸς αὐτοὺς γραφέντα αὐτῷ βιβλία δύο ἄλλα ὄντα παρὰ τὸ μῦ καὶ τὸ νῦ καὶ ἐκτὸς τῆς τῶν μετὰ τὰ φυσικὰ συντάξεως. La traduction latine de ce passage du Ps. Philopon est considérée comme un témoignage du Περὶ ἰδεῶν par Ross (p. 120-121) et par Leszl-Harlfinger (p. 53). En réalité, le texte grec de ce passage du Ps. Philopon reprend à la lettre Ps. Alex. 836.34-837.3 (= fr. 1, p. 121 Ross; p. 53 Leszl-Harlfinger; fr. 114 Gigon). Donc dans le recueil de Ross et dans l'édition du Περὶ ἰδεῶν par Leszl-Harlfinger, le même texte apparaît deux fois: d'abord, comme Ps. Philopon, dans la traduction latine de Patrizi, parmi les testimonia, ensuite, comme Ps. Alexandre, en grec, parmi les fragments. Il faut aussi rectifier l'affirmation de Ch. Lohr, dans son introduction à la traduction latine du Ps. Philopon, op. cit., p. XII, selon laquelle le Ps. Philopon aurait connu le Περὶ ἰδεῶν et l'aurait distingué des livres M et N de la Métaphysique. En effet, le Ps. Philopon se borne à recopier le Ps. Alexandre, qui dépend, à son tour, de Syrianus (cf. supra, Étude I, p. 42-45).

#### APPENDICE III

(Étude I, p. 58, n. 121)

# Expressions caractéristiques de Michel d'Éphèse

#### (1) διάνοια (ἔννοια) / λέξις

In Met. 494.17 ἡ μὲν δὴ τῶν λεγομένων ἔννοια τοιαύτη τις ἂν εἴη; 499.31-32 καὶ ἡ μὲν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη ἂν εἴη, καταστήσαις δ' ἂν τὴν λέξιν ὧδε; 550.9-10 καὶ ἡ μὲν τῶν λεγομένων διάνοια τοιαύτη τις ἂν εἴη· ἡ δὲ λέξις...; 641.35-37 ἀλλ' ἡ μὲν τῶν λεγομένων ἔννοια τοιαύτη ἂν είη τὰ δὲ κατὰ τὴν λέξιν τοιαῦτα; 645.25-26 ἀλλ' ἡ μὲν τῶν λεγομένων διάνοια τοιαύτη τις ἂν εἴη κατὰ δὲ τὴν λέξιν...; 646.9-10 καὶ ταῦτα μὲν πρὸς τὴν λέξιν ἡ δὲ τῶν λεγομένων διάνοια σαφής; 648.35-36 ἀλλ' ἡ μὲν τῶν προχειμένων ἔννοια τοιαύτη τις ἂν εἴη, τὰ δὲ κατὰ τὴν λέξιν ὧδε ἂν ἔχοι; 650.28-31 καὶ ἡ μὲν διάνοια τῶν λεγομένων αὕτη τὸ δὲ κατὰ τὴν λέξιν... τοιοῦτόν ἐστιν ; 653.19-21 καὶ τὰ μὲν κατὰ τὴν λέξιν τοιαῦτα, ἡ δὲ τῶν προχειμένων ἔννοια τοιαύτη τις ἂν οἶμαι εἴη; 659.25 ἀλλ' ἡ μὲν τῶν προκειμένων διάνοια οἶμαι τοιαύτη; 665.10-12 καὶ ἡ μὲν ἀγωγὴ τῶν λεγομένων τοιαύτη τις αν είη, τὰ δὲ κατὰ τὴν λέξιν οὕτως αν ἔγοι : 671.17-18 ή μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια οἶμαι ὅτι τοιαύτη τίς ἐστιν· τὸ δὲ ἐν άρχῆ τῆς λέξεως συνεχὲς τοιοῦτον ; 682.36 ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια οίμαι τοιαύτη κατά δὲ τὴν λέξιν...; 693.22-23 ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων πάντων διάνοια είρηται έν δὲ τῆ λέξει...; 702.2 ἀλλ' ἡ μὲν τῶν λεγομένων διάνοια είρηται, ή δὲ λέξις...; 728.23-24 ή μὲν οὖν σύμπασα διάνοια τῶν λεγομένων αὕτη, τὰ δὲ κατὰ τὴν λέξιν ὧδέ πη ἔχει; 736.9-10 ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη κατὰ δὲ τὴν λέξιν...; 755.21-22 ἀλλ' ἡ μὲν τῶν λεγομένων διάνοια οἶμαι αὕτη ἐστίν, τὰ δὲ κατὰ τὴν λέξιν τοιαῦτα ; 777.36-778.1 ἀλλ' ἡ μὲν τῶν λεγομένων διάνοια εἴρηται· κατὰ δὲ τὴν λέξιν ὧδε ἔχει ; 790.31-32 ἀλλ' ἡ μὲν τῶν λεγομένων οἶμαι διάνοια τοιαύτη, κατὰ δὲ τὴν λέξιν... ; 805.19-20 ἡ μὲν οὖν διάνοια αὕτη· ἐν δὲ τῆ λέξει...: 820.32-33 άλλ' ή μὲν τῶν λεγομένων διάνοια αΰτη ἐν δὲ τῆ λέξει...: 829.33-34 άλλ' ή μὲν τῶν λεγομένων διάνοια εἴρηται, τὰ δὲ κατὰ τὴν λέξιν ούτως; 831.9 καὶ ἡ μὲν τῶν λεγομένων οἶμαι διάνοια αὕτη· ἐν δὲ τῆ λέξει...

In Soph. El. 39.13-14 ή μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια τοιαύτη τίς ἐστικατὰ δὲ τὴν λέξιν...; 48.13-14 ἀλλὰ τοιαύτη μὲν ἡ τῶν λεγομένων διάνοια τὰ δὲ κατὰ τὴν λέξιν οὕτως ἔχει; 119.30 ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη ἡ δὲ λέξις...; 126.5-7 ἡ μὲν οὖν διάνοια καὶ ἡ τοῦ σοφίσματος ἀγωγὴ τοιαύτη τις ἂν εἴη τὰ δὲ κατὰ τὴν λέξιν ὧδε ἂν ἔχοι.

In Eth. Nic. V 53.34-36 ή μὲν οὖν σύμπασα τῶν λεγομένων διάνοια αὕτητὸ δὲ κατὰ τὴν ἀρχὴν τῆς λέξεως...; 62.27-28 ἡ μὲν σύμπασα τῶν λεγομένων διάνοια αὕτητ κατὰ δὲ τὴν λέξιν...

In Eth. Nic. IX-X 468.26-27 ή μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη, τὰ δὲ κατὰ τὴν λέξιν...; 469.22-23 ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη ἂν εἴη·

κατὰ δὲ τὴν λέξιν...; 490.23-24 ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων πρὸς ᾿Αριστοτέλους διάνοια αὕτη τις ἂν εἴη· τὸ δὲ τῆς λέξεως...; 498.3 ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη· δεῖ δὲ καὶ τὴν λέξιν ἐπιδραμεῖν; 508.20-21 ἡ μὲν οὖν τῶν λόγων διάνοια τοιαύτη; 516.38-517.1 ἡ μὲν διάνοια τῶν λεγομένων αὕτη, ἡ δὲ λέξις ὧδε ἂν ἔχοι; 519.8-9 καὶ ἡ μὲν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη· τὰ δὲ κατὰ λέξιν τοιάδε ἂν εἴη; 535.9-10 ἡ μὲν οὖν σύμπασα τῶν προκειμένων διάνοια αὕτη; 546.25-26 ἡ μὲν οὖν τῶν προκειμένων διάνοια τοιαύτη, ἡ δὲ λέξις...; 553.18-19 ἡ μὲν οὖν διάνοια τοιαύτη· ἡ δὲ λέξις...; 570.20-21 καὶ ἡ μὲν τῶν προκειμένων διάνοια αὕτη, τὸ δὲ λεγόμενον ὑπὸ τῆς λέξεως...; 574.20-21 ἡ μὲν οὖν τῶν προκειμένων διάνοια αὕτη; 588.18-19 ἡ μὲν διάνοια τῶν προκειμένων συλλαβῶν αὕτη· τὴν δὲ λέξιν...; 594.24-25 ἡ μὲν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη· τὴν δὲ λέξιν...;

In De motu anim. 106.26 ή μὲν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη; 118.15-16 ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια, οἶμαι, τοιαύτη ἐν δὲ τῆ λέξει...; 120.14-15 ἡ μὲν οὖν διάνοια αὕτη τὸ δὲ τῆς λέξεως... τοιοῦτόν ἐστι; 122.11 ἡ μὲν οὖν διάνοια αὕτη; 123.30-32 ἡ μὲν οὖν ξύμπασα διάνοια αὕτη τὸ δὲ τῆς λέξεως... τοιοῦτόν ἐστιν.

In De inc. anim. 145.19-20 άλλ' ή μὲν τῶν λεγομένων διάνοια, οἶμαι, τοιαύτη κατὰ δὲ τὴν λέξιν...; 160.27 ἡ δὲ διάνοια τῶν λεγομένων τοιαύτη τις ἂν εἴη.

In De gen. anim. 47.13-14 καὶ ἡ μὲν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη, τὰ δὲ τῆς λέξεως ὧδέ πη ἔχει ; 61.23-24 ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων, οἶμαι, διάνοια αύτη, τὰ δὲ κατὰ τὰς λέξεις τοιαῦτα ; 65.1-2 ἡ μὲν οὖν λεγομένη σύμπασα ἕως τοῦ τέλους τοῦ βιβλίου ἔννοια αὕτη· κατὰ δὲ τὴν λέξιν... ; 93.11-12 ρητέον δὲ πρῶτον μὲν τὴν τῶν λεγομένων διάνοιαν, εἶθ' οὕτω τὴν λέξιν καταστῆσαι πειρατέον : 93.33-34 ἀλλὰ τὸ μὲν τῆς λέξεως ἀκόλουθον τοιοῦτον, ή δὲ τῶν μεταξὺ παρεμβληθέντων διάνοια αὕτη; 103.4-5 ή μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη: τὸ δὲ τῆς λέξεως...; 103.19-20 ἡ δὲ πᾶσα τοῦ ὁητοῦ διάνοια τοιαύτη τις ἂν εἴη; 105.11-12 ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια τοιαύτη τὰ δὲ κατὰ τὰς λέξεις...; 113.1 ἡ μὲν οὖν διάνοια αὕτη, τὰ δὲ κατὰ τὰς λέξεις τοιαῦτα ; 115.13-14 ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια εἴρηται· τὰ δὲ κατὰ τὴν λέξιν θεωρητέον; 125.6 ἡ μὲν οὖν διάνοια τῆς λέξεως αὕτη; 138.33-139.1 ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη· ἡ δὲ λέξις ἐλλιπῶς ἡρμήνευται ; 145.12 ἡ μὲν οὖν διάνοια αὕτη· τὴν δὲ λέξιν... ; 153.25 ή μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη ἐν δὲ τῆ λέξει...; 170.26 ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη· κατὰ δὲ τὴν λέξιν... ; 188.9 ἡ μὲν οὖν διάνοια τῶν εἰρημένων, οἶμαι, τοιαύτη ; 209.33-210.2 καὶ ἡ μὲν τῶν λεγομένων διάνοια σύμπασα ἄχρι τοῦ τέλους τοῦ παρόντος τετάρτου βιβλίου αὕτη· τὰ δὲ κατὰ τὰς λέξεις ὧδέ πως ἔχει ; 226.18-20 ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων, οἶμαι, διάνοια αὕτη· τὰ δὲ κατὰ τὰς λέξεις ὧδέ πως ἔχει ; 245.5-7 ή μὲν οὖν διάνοια σύμπασα τῶν λεγομένων... αὕτη: μετιτέον δὲ ἤδη καὶ τὰ κατὰ τὰς λέξεις.

In Parva Nat. 17.15 ή μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη, τὴν δὲ λέξιν...; 45.13-14 ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη, τὰ δὲ κατὰ τὴν λέξιν ὧδέ πως ἔχει; 61.11-12, 66.4 ἡ μὲν οὖν διάνοια αὕτη, ἐν δὲ τῆ λέξει...; 62.26 ἀλλ' ἡ μὲν τῶν λεγομένων διάνοια αὕτη, ἐν δὲ τῆ λέξει...; 82.5 ἡ μὲν οὖν διάνοια αὕτη, ἡ δὲ λέξις...; 86.26-27 ἡ μὲν οὖν διάνοια τῶν λεγομένων πάντων αὕτη, ἐν δὲ τῆ λέξει...; 92.25-26 ἡ μὲν οὖν διάνοια τῶν ὑπὸ τῆς λέξεως αἰνιττομένων αὕτη ἐστίν, τὸ δὲ τῆς λέξεως τοιοῦτον; 104.15 ἡ μὲν

οὖν διάνοια αὕτη, τὰ δὲ κατὰ τὴν λέξιν τοιαῦτα; 107.22 ἡ μὲν οὖν διάνοια οἶμαι τοιαύτη, κατὰ δὲ τὴν λέξιν...; 116.19 ἡ μὲν οὖν διάνοια αὕτη, κατὰ δὲ τὴν λέξιν...; 130.2-3 ἡ μὲν οὖν τῶν λεγομένων πάντων διάνοια αὕτη, κατὰ δὲ τὰς λέξεις...; 147.30-31 ἡ μὲν οὖν διάνοια τῶν λεγομένων τοιαύτη ἂν εἴη, τὰ δὲ κατὰ τὴν λέξιν...

### (2) τὸ λεγόμενον (ὃ λέγει, φησι, ζητεῖ) + τοιοῦτον

In Met. 446.17, 768.6-7 ἔστι δὲ οἶμαι τὸ λεγόμενον τοιοῦτον; 446.30, 475.22, 501.1, 588.21 καὶ εἴη ἂν ὃ λέγει τοιοῦτον; 454.27, 493.6-7, 552.27-28, 759.2, 772.16 καὶ εἴη ἂν τὸ λεγόμενον τοιοῦτον ; 470.7-8 καὶ ἔστι τὸ λεγόμενον τοιοῦτον ; 471.27 ἔστι δὲ ὃ λέγει τοιοῦτον ; 477.31, 483.9, 603.37, 651.22, 662.3, 696.9, 708.17-18, 737.3, 753.21, 760.27, 804.5, 828.12 δ (δὲ) λέγει τοιοῦτόν ἐστιν ; 494.5 τὸ δὲ λεγόμενον τοῦτό ἐστιν ; 494.12 ἀλλὰ τὰ μὲν λεγόμενα, οἶμαι, τοιαῦτα : 525.9-10, 644.6, 658.8, 705.8 καὶ εἴη ᾶν τὸ λεγόμενον; 550.12 δ δὲ λέγει τοιοῦτον ἂν εἴη; 561.2 καὶ εἴη ἂν τὸ λεγόμενον ; 617.36 δ δὲ λέγει, οἶμαι, τοιοῦτόν ἐστιν ; 635.35, 696.23 τὸ (δὲ) λεγόμενον ἐστιν ; 637.24 ἔστι δὲ δ λέγει δυνάμει τοιοῦτον ; 642.29 τὸ λεγόμενον τοιοῦτον ἂν εἴη; 643.23 ὡς εἶναι τὸ λεγόμενον τοιοῦτον; 643.26-27 δ δὲ ζητεῖ τοιοῦτον ἂν εἴη ; 644.24-25 δ μὲν οὖν διὰ τούτων εἰπεῖν βούλεται, τοιοῦτον ἂν εἴη; 646.10-11 ἔστι δὲ τὰ λεγόμενα; 647.15-16 καὶ εἴη ἂν τὸ λεγόμενον δυνάμει τοιοῦτον; 650.18, 753.11, 776.9 δ δέ φησι τοιοῦτον ἂν εἴη (ἐστιν); 664.3, 683.27, 695.32 εἴη δ' ἂν τὸ λεγόμενον; 669.27 ἔστι δὲ τὸ λεγόμενον δυνάμει ; 676.8-9 δ δὲ λέγει τοιοῦτον ἂν εἴη ; 677.28-29, 692.39, 793.19 ἔστι δὲ τὸ λεγόμενον; 684.8, 758.11, 797.24, 826.31 τὸ (δὲ) λεγόμενον τοιοῦτον; 731.3, 780.28 δ δὲ ζητεῖ τοιοῦτόν ἐστιν; 725.28-29, 825.32, 830.29 δ δὲ λέγει δυνάμει τοιοῦτόν ἐστιν ; 733.3-4, 776.31 ἔστι δὲ τὸ λεγόμενον τοιοῦτον ; 751.3 τὸ λεγόμενον τοιοῦτόν ἐστιν ; 772.30 "Ο διὰ τούτων ζητεῖ καὶ λύει τοιοῦτόν τί ἐστιν; 775.1 τὸ δὲ λεγόμενον τοιοῦτον ἂν εἴη; 776.27 ὃ δὲ ἐνταῦθα λέγει τοιοῦτόν ἐστιν; 801.32 τὸ γὰρ λεγόμενον τοιοῦτόν ἐστι ; 805.25 τὸ δὲ λεγόμενον εἴη ἂν τοιοῦτον ; 810.25-26 εἴη δ' ἂν καὶ τὸ λεγόμενον τοιοῦτον [cf. aussi 551.38-552.1, 565.24-566.1, 571.6-7, 624.21-22, 650.29-31, 679.34-35, 750.24, 756.15-16, 796.2-3, 820.34 τὸ δὲ... τοιοῦτον ἂν εἴη (ἐστιν); 583.9-10 οὐδὲ τοῦτο ἂν εἴη τὸ λεγόμενον; 594.16-17 ἔστι δὲ τὸ μὲν διὰ τοῦ... λεγόμενον τοιοῦτον; 663.29 ἔστι δὲ τοιοῦτον; 685.6-7 τὸ... δυνάμει τοιοῦτόν ἐστιν; 815.21-22 τὸ δὲ ἀπορούμενον... τοιοῦτόν ἐστιν].

In Soph. El. 26.30, 80.33, 113.31, 126.18, 139.22, 144.31, 160.23, 167.17, 175.8-9 ἔστι δὲ (γοῦν) δ λέγει τοιοῦτον (et variantes) ; 30.24 ἔστι δὲ δ λέγει δυνάμει τοιοῦτον ; 51.6, 53.21, 87.12, 99.4-5, 104.11-12, 116.8, 120.1-2, 129.28-29, 188.32 ἔστι (εἴη ἂν) (δὲ) τὸ λεγόμενον τοιοῦτον (et variantes) ; 69.23-24 τὸ... δυνάμει τοιοῦτόν ἐστιν ; 73.18 τὸ δὲ λεγόμενόν ἐστι δυνάμει τοιοῦτον ; 80.25 δ δὲ λέγει δυνάμει, τοιοῦτόν ἐστιν ; 97.21-22, 162.34-35 ἔστι δὲ (καὶ) τὸ διὰ τούτου λεγόμενον τοιοῦτον ; 117.22, 140.18, 153.25, 195.27 τὸ λεγόμενόν ἐστιν ; 145.20, 168.11, 174.13, 187.11, 196.27-28 δ δὲ λέγει ἐστίν (et variantes) ; 156.24-25 εἴη δὲ ἂν τὸ λεγόμενον δυνάμει τοιοῦτον ; 160.10 τὸ λεγόμενον δυνάμει ἐστίν ; 186.15-16 τὸ δὲ διὰ τούτου λεγόμενον τοιοῦτόν ἐστι.

In Eth. Nic. V11.29, 29.16-17, 33.9, 41.20-21 ὃ (δὲ) λέγει τοιοῦτόν ἐστιν ; 19.22-23, 42.15-16 ἔστι δὲ ὃ λέγει ; 24.21-22 τὸ λεγόμενόν ἐστιν ; 30.23 ἃ δὲ

λέγεται, τοιαῦτα ἂν εἴη ; 37.8 ὃ δὲ λέγει, τοιοῦτον ἂν εἴη ; 38.24 ὃ δὲ λέγει ἐστίν ; 57.24-25 ἔστι δὲ ὃ λέγει δυνάμει τοιοῦτον.

In Eth. Nic. IX-X 466.20 δ δὲ λέγει τοιοῦτόν τί ἐστι ; 470.17, 476.3 δ δὲ ζητεῖ τοιοῦτόν ἐστιν ; 476.8-9 ὃ μὲν οὖν ζητεῖ τοιοῦτόν ἐστι ; 482.24 ἔστι γάρ τοιοῦτον ὁ λέγει δυνάμει ; 483.23, 488.9, 514.7, 516.30, 547.22, 548.37 (ξ perperam Heylbut) ο δε λέγει τοιοῦτον αν είη; 492.23 είη δ' αν ο λέγει τοιοῦτον; 499.20-21, 502.22-23, 535.25-26, 615.26 τὸ... τοιοῦτόν ἐστι; 501.33-502.1, 509.3-4 ἔστι δὲ ὃ λέγει... τοιοῦτον ; 502.18, 536.34 ἔστι δὲ ὃ λέγει ; 510.19-20 ἀλλ' ἔστιν ὃ λέγει... τοιοῦτον ; 541.28, 577.18, 611.2, 619.15 δ (δὲ) λέγει ἐστίν; 550.17, 568.31-32, 591.15 δ (δὲ) λέγει τοιοῦτόν έστι; 554.6-7 (λέγομεν perperam Heylbut), 591.30-31 τὸ λεγόμενον... τοιοῦτον ἂν εἴη : 554.14-15 καὶ εἴη ἂν ὃ λέγει δυνάμει τοιοῦτον : 569.35-36 ἃ μέν οὖν λέγει διὰ τούτων, ταῦτά ἐστι ; 576.33 τὸ δὲ λεγόμενον διὰ τῶν προχειμένων λέξεων τοιοῦτόν ἐστιν; 588.29 δ δὲ λέγει, τοιοῦτον ἂν εἴη δυνάμει: 600.6-7 τὸ δὲ... τοιοῦτον ἂν εἴη; 600.16 τὸ λεγόμενόν ἐστιν, ὅτι; 600.28 καὶ εἴη ἂν τὸ λεγόμενον; 605.13 τὸ μὲν λεγόμενον τοιοῦτον; 607.27, 613.33 δ λέγει τοιοῦτόν ἐστι ; 608.19-20 ἔστι... δ λέγει διὰ τῶν χειμένων λέξεων τοιοῦτον ; 610.3 "Ο λέγει δυνάμει τοιοῦτόν ἐστιν ; 617.16 ἔστι δὲ τὸ λεγόμενον τοιοῦτον.

In De part. anim. 9.24, 24.4, 37.7, 39.5-6, 40.24, 41.32, 48.31, 88.2 τὸ δὲ λεγόμενον τοιοῦτόν ἐστιν (εἴη ἄν) (et variantes); 13.18-20, 56.1-2 τὸ... δυνάμει τοιοῦτόν ἐστιν; 54.24-26, 96.22-23 τὸ δὲ... τοιοῦτόν ἐστιν (ἄν εἴη); 54.36 τὸ μὲν οὖν λεγόμενον τοιοῦτον; 66.12-13 τὸ δὲ λεγόμενον κατὰ τὴν λέξιν... τοιοῦτόν ἐστιν; 70.33 καὶ εἴη ἄν οὕτω τὸ λεγόμενον τοιοῦτον; 70.37 ὃ δὲ λέγει τοιοῦτόν ἐστι; 72.8 τοῦτό ἐστι τὸ λεγόμενον; 84.2-3 εἰσὶ δὲ τὰ λεγόμενα διὰ τούτων τοιαῦτα; 98.22 δ δὲ καὶ δι' αὐτῆς λέγει, τοιοῦτόν ἐστι.

In De motu anim. 105.13-14 τὸ δὲ... τοιοῦτόν ἐστι δυνάμει; 106.28-30, 112.9, 118.17 τὸ δὲ... τοιοῦτόν ἐστι ; 107.9 "Οπερ ἀπορεῖ τοιοῦτόν ἐστι ; 108.24-25, 110.13, 112.4, 113.6-7, 127.25-26 ἔστι (εἴη ἂν) (δὲ) τὸ λεγόμενον ; 108.31-32 τὸ δὲ λεγόμενον τοιοῦτον ; 111.2-3 τὰ μὲν οὖν λεγόμενα τοιαῦτα ; 121.23 "Ο λέγει τοιοῦτόν ἐστι ; 126.28, 127.7 τὸ λεγόμενόν ἐστιν (ὅτι).

In De inc. anim. 137.30, 155.34 καὶ ἔστι τὸ λεγόμενον τοιοῦτον; 149.7-8 τὸ δὲ λεγόμενον τοιοῦτόν ἐστιν; 151.19-21 τὸ δὲ... τοιοῦτόν ἐστι ; 152.13 τὸ δὲ λεγόμενον ἐστιν; 152.16-17 τὸ δὲ... δυνάμει τοιοῦτόν ἐστι ; 161.15-17 εἴη δ' ἂν τὸ λεγόμενον..., οἶμαι, τοιοῦτον.

In De gen. anim. 22.11, 53.29, 76.23-24, 124.13-14 εἴη δ' ἄν τὸ λεγόμενον τοιοῦτον (et variantes); 30.4-5, 92.30, 177.28-30, 198.18-20, 199.35-36 τὸ... τοιοῦτον ἄν εἴη (ἐστι); 41.29, 90.32-33, 98.22-23, 120.3 δ (δὲ) λέγει δυνάμει τοιοῦτόν ἐστι; 44.16, 182.31-32, 228.19-20 τὸ δὲ... δυνάμει τοιοῦτόν ἐστιν; 44.28, 125.9, 139.28, 153.7-8, 154.18, 156.30-31, 168.1, 172.31, 179.12, 189.4, 192.13, 195.4, 211.17, 214.13, 216.13, 229.6-7, 247.3 ἔστι δὲ (γὰρ) τὸ λεγόμενον (τὸ δὲ λεγόμενον ἐστιν); 54.14-15 εἴη ἄν τὸ λεγόμενον δυνάμει τοιοῦτον; 61.31-33 τὸ δὲ λεγόμενον διὰ τοῦ... δυνάμει τοιοῦτόν ἐστιν; 62.14-16 τὸ λεγόμενον διὰ τοῦ... τοιοῦτόν ἐστι ; 65.5 δ δ' ᾶν λέγοι, τοιοῦτον ᾶν εἴη; 75.23-24, 126.6, 135.31, 140.21, 146.30, 169.13, 201.2 τὸ (δὲ) λεγόμενόν ἐστι τοιοῦτον (et variantes); 77.34-78.1, 85.16, 86.3, 120.15-16, 142.12, 156.11, 162.15, 221.24-25, 249.4 δ (δὲ) λέγει τοιοῦτόν ἐστιν (et variantes); 81.11 δ ζητεῖ τοιοῦτόν ἐστιν (et variantes); 100.17-19 ὡς εἶναι τὸ λεγόμενον δυνάμει τοιοῦτόν ἐστιν (et variantes); 100.17-19 ὡς εἶναι τὸ λεγόμενον... δυνάμει τοιοῦτον; 102.25 ὅπερ ἀπορεῖ τοιοῦτόν ἐστιν; 112.10 τὸ δὲ

απορούμενον τοιοῦτόν ἐστι; 114.25 τὰ λεγόμενα εἰσι τοιαῦτα; 137.23 δ δ' οὖν ἀπορεῖ λεγόμενον, τοιοῦτόν ἐστιν; 151.5-7 τὸ δὲ λεγόμενον ὑπὸ τῆς λέξεως... τοιοῦτον ἄν εἴη; 163.17 καὶ εἴη ἄν τὸ ὅλον τοιοῦτον; 166.26 ἦν δὲ τὸ λεγόμενον ὑπ' αὐτοῦ τοιοῦτον; 168.7 τὸ δὲ λεγόμενον, οἶμαι, τοιοῦτόν ἐστιν; 171.2, 238.22 ἔστι δὲ δ λέγει; 172.15 καὶ εἴη ἄν τὸ πᾶν τοιοῦτον; 196.18-19 ἔστι δὲ τὸ λεγόμενον ὡς συλλεξαμένοις τοιοῦτον; 223.7-8 εἴη δὴ ἄν τὸ λεγόμενον ὑπὸ τῆς λέξεως τοιοῦτον; 226.35 ἔστι μὲν οὖν τὸ λεγόμενον δυνάμει; 233.9-10 τὸ δὲ λεγόμενον ὑπὸ τοῦ 'Ομήρου στίχου τοιοῦτόν ἐστι.

In Parva Nat. 7.2, 11.1-2, 16.8, 18.19, 20.16-17, 29.20, 32.23-24, 43.4, 53.14, 67.27, 70.19, 78.15, 89.14-15, 93.8-9, 95.27, 96.27, 105.28-29, 109.14-15, 117.8, 121.22, 138.6, 148.4 ἔστι δὲ τὸ λεγόμενον; 7.13 εἴη ἂν οὖν τὸ λεγόμενου; 11.32, 27.30, 88.1-2, 139.30 καὶ εἴη ἂν τὸ λεγόμενου; 16.17, 77.17-18 εἴη ἂν τὸ λεγόμενον δυνάμει τοιοῦτον; 16.27, 128.17 τὸ δὲ λεγόμενον ἐστι; 27.22-23, 70.4-5, 82.29-30, 133.29-30 ἔστι δὲ τὸ λεγόμενον δυνάμει τοιοῦτον; 29.24 Τὸ λεγόμενόν ἐστι δυνάμει τοιοῦτον; 34.4 ἢ τὸ λεγόμενόν έστι; 35.17-18 έστι δὲ δ λέγει; 36.4 "Ο λέγει δυνάμει τοιοῦτόν έστι ; 44.11-13, 63.14, 67.4-5, 95.30 τὸ δὲ... τοιοῦτόν ἐστιν ; 45.27 καὶ εἴη ἂν τὸ λεγόμενον τοιοῦτον ; 45.32-46.1 ἔστι δὲ τὸ λεγόμενον διὰ τῶν μεταξὺ τοιοῦτον; 48.29, 59.4-5, 63.11, 102.10, 137.27, 140.22 τὸ λεγόμενόν ἐστι; 64.28 Τὸ λεγόμενον τοιοῦτόν ἐστιν; 68.29, 73.13 τὸ δὲ λεγόμενον τοιοῦτον (ἐστι); 74.23-24 ἀλλ' ἔστι τὸ λεγόμενον; 90.7 "Οπερ ἀπορεῖ... τοιοῦτόν έστιν; 91.14-15 εἴη δ' ᾶν τὸ λεγόμενον; 102.13 ἢ ἔστι τὸ λεγόμενον; 107.13, 114.8-9 ἔστι δὲ τὸ λεγόμενον δυνάμει; 114.30-115.1, 135.7 εἴη δ' ἂν τὸ λεγόμενον τοιοῦτον : 115.23-24 ὁ δὲ λέγει... τοιοῦτόν ἐστι : 132.20-21, 139.24-26 Τὸ δὲ... τοιοῦτόν ἐστι; 132.23-24 τὸ... τοιοῦτον ἄν, οἶμαι, εἴη.

#### (3) τό + adjectif (adverbe) + τῆς λέξεως

In Met. 655.30 καὶ εἴη ἂν τὸ κατάλληλον τῆς λέξεως τοιοῦτον; 657.16 ἔσται τὸ πλῆρες τοιοῦτον; 692.38 οὕτω γάρ ἐστι τὸ συνεχὲς τῆς λέξεως; 736.34 ἔστι δὲ τὸ κατάλληλον τῆς λέξεως τοιοῦτον; 760.22 καὶ εἴη ἂν τὸ πλῆρες τοιοῦτον; 781.9 καὶ εἴη ἂν τὸ τῆς λέξεως καὶ πᾶν καὶ σαφὲς τοιοῦτον; 797.20 Τὸ μὲν τῆς λέξεως ἀκόλουθον τοιοῦτον; 810.10 εἴη δ' ἂν οἶμαι τὸ ἑξῆς τῆς λέξεως τοιοῦτον; 810.25-26 ἀλλὰ τὸ μὲν τῆς λέξεως οἶμαι τοιοῦτον; 819.21 ἔστι δὲ τὸ τῆς λέξεως ἐλλιπές· εἴη δ' ἂν τὸ πλῆρες [cf. aussi 677.20 καὶ ἔστι τὸ συνεχὲς τῶν λεγομένων τοιοῦτον].

In Soph. El. 29.23 τὸ τῆς λέξεως διασαφήσωμεν ἀσαφές; 73.21-22, 169.12 ἔστι δὲ τὸ κατάλληλον τῆς λέξεως τοιοῦτον; 76.17-18, 166.12-13, 180.28 εἴη ἄν τὸ πλῆρες τοιοῦτον; 78.23-24 τοῦτο γάρ ἐστι τὸ τῆς λέξεως κατάλληλον; 79.27-28, 178.27-28 τὸ γὰρ (δὲ) πλῆρες τοιοῦτόν ἐστι; 80.24, 134.17 τὸ γὰρ πλῆρές ἐστιν; 81.1-2 ἔστι δὲ τὸ τῆς λέξεως τοιοῦτον; 85.33 τὸ πλῆρες τῆ λέξει προσθήσομεν; 88.22 οὕτω γάρ ἐστι τὸ ἑξῆς τῆς λέξεως; 91.28-29 ἐλλιπῶς δὲ ἔχει ἡ λέξις· ἔστι δὲ τὸ πλῆρες τοιοῦτον; 95.28 τὸ γὰρ ἑξῆς τῆς λέξεως, ἄν πλῆρες, τοιοῦτον; 113.29 Τὸ μὲν κατάλληλον τῆς λέξεως τοιοῦτόν ἐστι; 143.26-27 τοῦτο γάρ ἐστι τὸ πλῆρες τῆς λέξεως; 153.2 Τὸ τῆς λέξεως ἀκόλουθον τοιοῦτον; 183.30-31 τὸ δὲ πλῆρες τοιοῦτον.

In Eth. Nic. V31.15 καὶ εἴη ἂν τὸ πλῆρες καὶ κατάλληλον τοιοῦτον; 37.7 καὶ τὸ μὲν τῆς λέξεως τοιοῦτον.

In Eth. Nic. IX-X 466.3-4, 550.8, 556.27, 595.10 εἴη (δ') ἂν τὸ πλῆρες τοιοῦτον; 595.14-15 τὸ τῆς λέξεως... τοιοῦτόν ἐστι.

In De part. anim. 12.32, 55.11 εἴη ἂν τὸ πλῆρες τοιοῦτον ; 20.35-21.1 καὶ εἴη ἂν τὸ πλῆρες τῆς λέξεως τοιοῦτον ; 63.25-26 εἴη δ' ἂν τὸ τῆς λέξεως κατάλληλον τοιοῦτον ; 75.20 τὸ ἑξῆς τῆς λέξεως.

In De motu anim. 106.5 τὸ ἑξῆς τῆς λέξεως τοιοῦτον; 111.33-112.1, 119.16 τὸ (δὲ) τῆς λέξεως συνεχὲς τοιοῦτόν (ἐστιν).

In De inc. anim. 159.10-11 τὸ δὲ ἑξῆς τῆς λέξεως τοιοῦτον.

In De gen. anim. 11.10-11, 67.19-20 ἔστι δὲ (εἴη δ' ἂν) τὸ ἑξῆς τῆς λέξεως τοιοῦτον: 19.22-23 ἔστι δὲ ἐλλιπὸς ἡ λέξις, εἴη δ' ἂν τὸ πλῆρες αὐτῆς τοιοῦτον ; 21.5-6 ἐλλιπὴς δὲ ἡ λέξις, εἴη δ' ἂν τὸ πλῆρες καὶ τὸ εὐμαρὲς τῆς λέξεως τοιοῦτον ; 44.3, 215.19 εἴη δ' ἂν τὸ πλῆρες τοιοῦτον ; 75.22-23 οὕτω γάρ ἐστι τὸ ἐφεξῆς τῆς λέξεως; 79.6-7, 99.3-4 εἴη δ' ἂν τὸ τῆς λέξεως πλῆρες τοιοῦτον; 85.8 οὕτω γάρ ἐστι τὸ ἑξῆς τῆς λέξεως; 87.2, 107.3 τὸ μὲν (οὖν) τῆς λέξεως τοιοῦτον : 87.12 εἴη δ' ἂν τὸ τῆς λέξεως ἑξῆς τοιοῦτον : 89.19-20 εἴη δ' ἂν τὸ πλῆρες ; 92.6-7 καὶ εἴη ἂν διὰ τοῦτο, οἶμαι, τὸ τῆς λέξεως πλήρες τοιούτον; 93.33-34 τὸ μὲν τῆς λέξεως ἀκόλουθον τοιούτον; 99.17 τὸ ἀχόλουθον τῆς λέξεως ἐστιν; 113.9 καὶ εἴη ἂν τὸ τῆς λέξεως συνεγές τοιοῦτον; 119.3 ἔστι δὲ τὸ τῆς λέξεως συνεγές; 139.1 εἴη δ' ἂν τὸ πλῆρες καὶ ἑξῆς αὐτῆς τοιοῦτον; 166.9-10 εἴη δ' ἄν, οἶμαι, τὸ κατάλληλον αὐτῆς τοιοῦτον; 195.27 τὸ δὲ τῆς λέξεως συνεγὲς τοιοῦτόν ἐστι; 196.15-16, 245.15 εἴη δ' ἂν τὸ τῆς λέξεως κατάλληλον τοιοῦτον ; 212.32-33 καὶ ἔστι τὸ τῆς λέξεως συνεχὲς τοιοῦτον; 213.18-19 εἴη ἂν τὸ κατάλληλον αὐτῆς τοιοῦτον; 216.11 ἔστι δὲ τὸ συνεγὲς τῆς λέξεως τοιοῦτον; 222.31 ἔστι δὲ τὸ τῆς λέξεως συνεγὲς ; 226.32 τὸ ἑξῆς καὶ κατάλληλον τῆς λέξεως τοιοῦτον ἂν εἴη.

In Parva Nat. 8.24 Τὸ μὲν τῆς λέξεως συνεχές ἐστιν; 16.25, 68.24 Τὸ μὲν τῆς λέξεως συνεχὲς τοιοῦτόν (ἐστι); 22.3 ἔστι δὲ τὸ τῆς λέξεως συνεχὲς τοιοῦτον; 36.24-37.1 τὸ μὲν οὖν πλῆρες καὶ τὸ κατάλληλον τῆς λέξεως τοιοῦτον; 45.30 ἔστι δὲ τὸ ἑξῆς τῆς λέξεως; 56.24 τὸ δὲ τῆς λέξεως συνεχὲς τοιοῦτον; 62.32-33 οὕτω γάρ ἐστι τὸ τῆς λέξεως κατάλληλον; 73.10 ἔστι δὲ τὸ μὲν ἑξῆς τῆς λέξεως τοιοῦτον; 78.9 Τὸ τῆς λέξεως κατάλληλον τοιοῦτόν ἐστι; 87.12-13 εἴη δ' ἄν τὸ κατάλληλον τῆς λέξεως τοιοῦτον; 106.14-15 τὰ ἑξῆς τῆς λέξεως; 128.16 Έστι δὲ τὸ μὲν συνεχὲς τοιοῦτον.

#### (4a) ἴσον

In Met. 444.8, 445.29, 446.26, 455.32-33, 457.37, 460.17, 469.12, 476.4-5.15, 482.29, 508.22, 517.10, 521.16, 535.17, 536.3-4, 539.24, 567.12, 582.20, 617.24-25, 638.24, 641.4, 685.4-5, 688.29, 692.31, 701.31-32, 702.9, 713.39, 795.29 ἴσον λέγων ὅτι (ὡς, τῷ); 503.34 καὶ εἴη αν τὸ λεγόμενον ἴσον τῷ; 547.3, 671.14-15 ὅπερ ἴσον ἐστὶ τῷ; 571.12, 576.14, 592.18-19, 600.27-28, 605.15, 651.33-35, 652.4-5, 669.31-32, 673.21, 675.33, 675.35-36, 680.2-3, 689.1-2, 690.19, 703.28-29, 705.17-18, 708.35-37, 712.22-23, 724.26-27, 728.29-30, 732.15-16, 737.27-28, 745.6-7, 775.36-37, 781.24, 782.6, 788.17, 806.34-35 τὸ... ἴσον (ἐστὶ, αν εἴη) τῷ; 576.7, 588.5, 599.19, 683.32, 689.29-30, 745.4-5, 748.18, 771.5-6, 781.28-29, 783.18-19, 825.30, 835.11 ο ἴσον ἀν εἴη (ἐστὶ) τῷ; 589.38-590.1 καὶ ἴσον ἐστὶ τὸ... τῷ; 631.11-12 ἴσον αν εἴη τὸ... τῷ; 636.36-37 εἴη δ' αν ἴσον τῷ; 702.2-3 ἔστι γὰρ τὸ λεγόμενον ἴσον τῷ; 762.17 τοῦτο ἴσον ἐστὶ τῷ; 806.24-25 τὸ λεγόμενον ἴσον ἐστὶ τῷ.

In Soph. El 17.4-5, 84.11-12 τὸ... ὡς ἴσον τῷ ; 23.24-25 ἴσον δέ ἐστι τὸ... τῷ ; 30.33-34 τὸ... ὡς ἴσον εἴληπται τῷ ; 36.30-31, 59.29, 69.13-15, 70.18-19, 87.20-21, 95.8-9, 130.9-10, 136.15-16, 137.12, 139.30-31, 140.7-8, 145.13-14, 154.10-12, 156.32-33, 157.4-5, 165.8-9, 170.3-4 (ὡς ἴσον), 171.14, 173.31, 175.30-31, 183.7.8-9.20, 192.2-3, 193.15-16.23-24 τὸ... ἴσον (ἐστὶ) τῷ ; 39.14-15 τὸ... ὡς ἴσον ληφθείη τῷ ; 66.8-9 καὶ εἴη ἄν τὸ... ἴσον τῷ ; 83.11-12 ὡς ἴσου ὄντος τοῦ... τῷ ; 113.22 ἴσον δέ ἐστι τοῦτο τῷ ; 152.30, 170.20-21 ὅπερ (ὃ) ἴσον ἐστὶ τῷ ; 164.7 ἴσον δέ ἐστι τὸ λεγόμενον τῷ ; 164.31-32 τὸ... ὡς ἴσον δέδωκε τῷ ; 186.27-28.31, 187.1-2 τὸ... ὡς ἴσον τῷ... δέδοται.

In Eth. Nic. V 45.20-21 τδ... ἴσον ἐστὶ τῷ.

In Eth. Nic. IX-X 487.5-6 οὐκ ἂν εἴη τὸ... ἴσον τῷ ; 488.18-19, 530.34-35, 571.28 τὸ... ἴσον ἐστὶ τῷ ; 500.25-26 δύναται δὲ τὸ... ὡς ἴσον εἰρῆσθαι τῷ ; 507.16 ἴσον λέγων τῷ.

In De part. anim. 2.21  $\updelta$  you  $\updelta$  exh t $\updelta$  ; 3.1-3, 5.9, 14.10-11, 19.1-2, 22.26, 46.36-37, 48.8-9.27-29, 54.36-37, 55.13-14, 57.1.18-19, 60.8, 63.1, 66.9, 79.8-9, 80.23-24, 86.8-9 τ\unders... ἴσον \underse ν (ἐστὶ) τ\underse ; 7.31 ἴσον λέγων τ\underse ; 79.34 τ\underse λεγόμενον ἴσον ἐστὶν τ\underse .

In De motu anim. 107.3-5, 110.15-16.20, 114.3, 116.31, 119.11-12, 122.16-18 τὸ... ἴσον ἐστὶ τῶ.

In De inc. anim. 137.17-18 τὸ... ἴσον ἐστὶ τῷ ; 145.21 τὸ λεγόμενον ἴσον ἐστὶ τῷ.

In De gen. anim. 2.7.9, 61.25-26, 79.18-19, 83.4-5, 98.14-15, 105.31, 112.9-10, 116.29-30, 117.8-10, 127.21-22, 128.26-28, 139.12-13, 145.18, 149.4-5, 153.26-27, 156.30, 157.7.17-18, 159.9-10, 161.10-11, 162.31-32, 163.16-17, 169.6, 172.8.17-19, 173.28-30, 176.26, 177.33-34, 179.14-15.27-28, 182.29-30, 184.19-20, 189.3, 194.9-10, 199.7, 202.27-28, 208.14-15, 210.2-3, 214.12, 219.26-27, 221.29-30, 222.22-23, 227.2-3, 233.6-7, 235.27-28, 239.21-22, 248.18 τὸ... ἴσον ἐστὶ τῷ ; 25.6 ὅπερ ἴσον ἐστὶ τῷ ; 37.4 καὶ εἴη ἄν... ἴσον τῷ ; 91.22, 122.29 τοῦτο (γὰρ) ἴσον ἐστὶ τῷ ; 126.23-24, 137.17-18, 139.27-28, 192.12, 200.28, 207.5-6, 224.21-22, 245.7-8 ἔστι γὰρ (δὲ) τὸ... ἴσον τῷ ; 133.9-10, 166.3, 182.5-6, 188.11, 235.5-6, 236.29 τὸ δὲ λεγόμενον ἴσον ἐστὶ τῷ (et variantes) ; 143.19 ἴσον ὂν τῷ ; 180.4 καὶ εἴη ἄν τὸ... ἴσον τῷ ; 215.10-11 ἔστι δὲ τοῦτο ἴσον τῷ.

In Parva Nat. 8.3-4, 12.26-27, 15.29-30, 23.7, 38.3, 41.4-5, 42.17-18, 43.29-30, 45.23-24, 50.15-16, 53.20-21, 54.21, 56.9-10, 63.1, 66.16, 82.22-23, 84.16, 85.23, 88.4-6, 91.10-11, 97.13-14, 98.13, 104.25-26, 105.28-29, 105.32-106.1, 106.13-15, 109.7-8, 111.25-26, 112.5-6, 116.22-23, 125.3, 133.2, 134.7-8, 137.31-138.1, 146.17 τὸ... ἴσον ἐστὶ τῷ; 20.29, 143.6-7 ἔστι δὲ τὸ λεγόμενον ἴσον τῷ; 21.10-11 ἔστι δὴ τὸ... ἴσον τῷ; 34.3-4 ἴσον λέγων τῷ; 35.16 τὸ... ὡς ἴσον ἔλαβε τῷ; 49.20 καὶ εἴη ἂν τὸ... ἴσον τῷ; 77.17, 85.15-17, 143.18-19 ἔστι δὲ τὸ... ἴσον τῷ; 117.20-21 τοῦτο δὲ ἴσον ἐστὶ τῷ; 124.16-17 ἔστι οὖν τὸ... ἴσον τῷ; 124.28 ἔστι δὲ ἴσον τῷ; 125.1 τὸ... ἴσον τῷ.

#### (4b) ταὐτόν

In Met. 622.37-38, 807.23-24 δ ταὐτόν ἐστι τῷ ; 688.34-35 τὸ... ταὐτόν ἐστι τῷ ; 815.23-24 τοῦτο δὲ ταὐτόν ἐστι τῷ.

In~Soph.~El.~81.6-7,~159.15-16,~166.30-31,~196.31-32 τὸ δὲ... ταὐτόν ἐστι τῷ.

In Eth. Nic. V 22.1-2, 27.14, 42.20, 62.29 τδ... ταὐτόν (ἐστι) τῷ.

In Eth. Nic. IX-X 465.12, 476.3, 487.3-4, 488.15-16, 502.29, 517.18-19, 537.19, 541.34-542.1, 553.27-28, 577.5-6, 591.30, 595.31-32, 603.3 τὸ... ταὐτόν ἐστι τῷ ; 477.33, 492.14, 501.1-2, 519.29, 530.24-25, 562.17 ἔστι δὲ τὸ... ταὐτὸν τῷ ; 478.21-22, 480.14-15 ἔστι δὲ... ταὐτὸν τῷ ; 488.17-18 καὶ ἔστι τὸ... ταὐτὸ τῷ ; 494.31, 536.24, 548.31, 587.29-30 ὅπερ (δ) ταὐτόν ἐστι τῷ.

In De part. anim. 21.18, 54.28 τοῦτο δὲ ταὐτόν ἐστι τῷ ; 88.8 τὸ δὲ... ταὐτόν ἐστι τῷ.

In De motu anim. 107.30 ὅπερ ταὐτόν ἐστι τῷ ; 121.16-17 τὸ... ταὐτόν ἐστι τῷ ; 126.2 τοῦτο δὲ ταὐτόν ἐστι τῷ.

In De inc. anim. 168.16-17 τό... ταὐτόν ἐστι τῶ.

In De gen. anim. 4.10, 207.10, 213.3-4, 230.17, 242.26 τοῦτο δὲ ταὐτόν ἐστι τῷ ; 19.13-14, 20.26-27, 80.14-15, 84.32-33, 91.23-24, 96.15-16, 103.5-7, 105.17-18, 116.21-22, 117.24-25, 153.6-7, 159.14-15, 163.18-19, 172.15, 189.25-26, 194.12, 195.29-30, 211.5-6, 236.16-17 τὸ... ταὐτόν ἐστι τῷ ; 154.15, 163.18-10 ἔστι τὸ λεγόμενον ταὐτὸν τῷ.

In Parva Nat. 13.11 ὡς ταὐτὸν τῷ; 23.23-24 ἔστι δὲ τὸ λεγόμενον ταὐτὸν τῷ; 25.7, 29.21, 40.19, 47.22, 61.16, 82.31, 103.10, 121.2, 133.7 τοῦτο δὲ ταὐτόν ἐστι τῷ; 35.20, 42.6-7, 43.30-31, 50.17-19, 51.20-21, 97.5, 102.9-10, 107.23-24, 108.13-14, 112.14-15.21, 114.23-24, 116.19-21, 124.29, 125.1-2, 134.11, 138.3-4 τὸ... ταὐτόν (ἐστι) τῷ; 117.15 ὅπερ ταὐτόν ἐστι; 126.17-18 ἔστι δὲ τὸ... ταὐτὸν τῷ.

#### (5) είληπται άντὶ τοῦ

In Met. 541.16-17, 599.31, 655.25, 689.8-9, 712.33-34, 722.24-25, 729.21, 815.20. — In Soph. El. 25.6-7.8-9, 78.14, 114.20-21, 171.27-28, 172.34. — In Eth. Nic. IX-X 471.35, 535.18. — In De part. anim. 86.32, 91.30-31, 97.25-26, 99.2. — In De motu anim. 117.12, 122.25. — In De inc. anim. 159.10, 168.22-23. — In De gen. anim. 67.22, 71.3-4, 106.23, 113.23, 159.17, 169.7, 172.27, 176.16, 181.29-30, 214.11, 224.23-24. — In Parva Nat. 22.26, 23.23, 29.16, 35.26, 38.31, 57.3, 58.13-14, 69.24-25, 126.22-23 [cf. aussi 45.26-27 ἀντὶ τοῦ... ληπτέον].

#### (6) δυνάμει + λέγειν (συλλογίζεσθαι)

In Met. 443.7, 664.35, 687.34-35, 802.8 δυνάμει συλλογιζόμενος  $\tilde{\phi}$ δε (οὕτως); 445.21 δυνάμει κἀνταῦθα οὑτωσὶ συλλογιζόμενος; 464.35, 795.1, 800.3 συλλογίζεται δυνάμει  $\tilde{\omega}$ δε (οὕτως); 506.21, 559.4, 575.29, 583.11, 590.5, 637.7-8, 649.26, 661.26, 673.7, 674.2-3, 696.17, 709.39, 740.38, 774.5, 799.7, 811.10 δυνάμει λέγων; 665.4 συλλογίζεται πάλιν δυνάμει  $\tilde{\omega}$ δε; 748.20 συλλογίζεται οὖν δυνάμει οὕτως.

In Soph. El. 13.14, 77.9, 79.31, 114.22, 118.6-7, 143.25, 146.19-20, 147.10 (δυνάμει λέγοντος), 151.30, 156.35, 157.19, 159.7, 171.35-36, 172.5, 180.14-15, 183.15, 188.34, 190.2 δυνάμει λέγων ; 94.15 δυνάμει συλλογιζόμενος οὕτως.

In Eth. Nic. V 2.16.32, 12.34, 13.17, 34.28 δυνάμει λέγων. In Eth. Nic. IX-X 497.7, 505.4, 511.37, 548.10, 576.34-577.1, 579.22 δυνάμει λέγων ; 500.11 δυνάμει συλλογιζόμενος οὕτως ; 611.16 λέγει δυνάμει.

 $In\ De\ part.\ anim.\ 5.15-16,\ 21.8.25\$ δυνάμει λέγων ;  $38.17\$ δυνάμει λέγοντες.

In De motu anim. 119.5 δυνάμει τοῦτο λέγων.

In De gen. anim. 14.25, 68.27, 81.28, 89.29, 95.1-2, 132.31, 134.1, 138.26, 150.34, 177.13, 213.32 δυνάμει λέγων; 66.18 λέγων δυνάμει; 71.29 συλλογίζεται δυνάμει ὧδε; 71.35, 86.20 δυνάμει... συλλογιζόμενος ὧδε; 147.16 λέγει... δυνάμει.

In Parva Nat. 7.27-28, 64.21, 65.6, 73.25, 92.21, 111.2 δυνάμει λέγων.

### (7) [va h

In Met. 443.24, 454.25-26, 487.15, 679.33, 683.5, 695.28, 712.21, 716.31, 726.29 ίν'  $\hbar$ ; 448.30-31, 470.15-16, 480.23, 586.28-29, 628.9, 693.27 ίν'  $\hbar$  τὸ πᾶν τοιοῦτον; 552.26 ίν'  $\hbar$  πλῆρες τοιοῦτον; 553.31-32, 566.6, 677.32-33, 689.33, 716.29-30, 736.24 ίνα  $\hbar$  τὸ λεγόμενον (τοιοῦτον); 577.31-32, 674.10-11.32 ίν'  $\hbar$  τὸ δλον τοιοῦτον; 663.21 ἵν'  $\hbar$  τὸ δλον καὶ τὸ τοῦ λόγου συνεχὲς τοιοῦτον; 692.2 ἵν'  $\hbar$  τὸ πᾶν; 745.36 ἵν'  $\hbar$  τὸ τῆς λέξεως τοιοῦτον; 810.16 ἵν'  $\hbar$   $\hbar$  λέξις τοιαύτη.

In Soph. El. 30.17, 85.26 ΐνα  $\tilde{\eta}$ ; 31.28 ΐνα  $\tilde{\eta}$  τὸ πλῆρες τῆς λέξεως τοιοῦτον; 33.28-29 ΐνα  $\tilde{\eta}$  τὸ λεγόμενον; 138.3 ἵν'  $\tilde{\eta}$  τὸ πλῆρες οὕτως.

In Eth. Nic. V52.9 ἵνα  $\tilde{\mathfrak{h}}$ ; 59.12 ἵν'  $\tilde{\mathfrak{h}}$  τὸ πᾶν τοιοῦτον.

In Eth. Nic. IX-X 489.22 ΐν'  $\hbar$  τὸ πᾶν τοιοῦτον ; 512.28 ἵν'  $\hbar$  τὸ πλῆρες ; 537.9 ἵν'  $\hbar$   $\hbar$  τελεία καὶ ἀνελλιπὴς λέξις τοιαύτη ; 553.20 ἵν'  $\hbar$  ; 556.30 ἵν'  $\hbar$   $\hbar$  λέξις τοιαύτη.

In De part. anim. 52.28, 67.10-11 in  $\mathfrak{F}$  to place tolouton; 59.17, 89.19-20 in  $\mathfrak{F}$  to place; 65.16-17 in  $\mathfrak{F}$ ... to legisleson.

In De motu anim. 114.10, 127.6, 130.23 iv j.

In De inc. anim. 136.14 ἵν'  $\hbar$  τὸ πλῆρες ; 148.3-4 ἵν'  $\hbar$  τὸ πλῆρες τοιοῦτον ; 151.11 ἵν'  $\hbar$  τὸ λεγόμενον ; 160.7-8 ἵν'  $\hbar$  τὸ πᾶν καὶ τὸ ἑξῆς τοῦ λόγου τοιοῦτον.

In De gen. anim. 87.10, 113.6-7 ΐν'  $\hbar$  τὸ πληρες ; 222.30 ΐν'  $\hbar$  τὸ ὅλον τοιοῦτον ; 237.24 ἵνα  $\hbar$  τὸ πᾶν τοιοῦτον.

In Parva Nat. 11.31, 23.2, 37.2-3.5, 58.11, 121.21, 142.20-21 ίν  $\mathring{\eta}$ ; 33.15-16 ίν  $\mathring{\eta}$  τὸ... ταὐτὸν τῷ ; 68.10-11 ίν  $\mathring{\eta}$  τὸ πλῆρες ; 94.7 ίν  $\mathring{\eta}$  τὸ πᾶν.

### (8a) ώς (ὥσπερ) (ἂν) εἰ ἔλεγεν

In Met. 613.23, 627.11-12, 706.27-28, 716.35, 746.26. — In Eth. Nic. V 56.28. — In Eth. Nic. IX-X 513.25, 525.1, 527.20, 530.32, 604.2. — In De part. anim. 7.15, 19.6, 22.21, 43.4, 55.36. — In De inc. anim. 163.14-15. — In De gen. anim. 34.31, 72.16, 101.5, 157.25, 174.35, 179.2.33, 232.27, 233.22. — In Parva Nat. 24.10, 35.27, 124.22.

# (8b) (οὕτως) ἐπῆκται ὡς (ὥσπερ) εἰ ἔλεγεν

In Met. 475.30, 745.12, 788.20, 811.22, 831.3, 832.16. — In Soph. El. 31.34-32.1, 158.32. — In Eth. Nic. IX-X 605.14. — In De inc. anim. 148.5. — In De

gen. anim. 41.13, 81.5, 115.34, 157.13, 169.31. — In Parva Nat. 12.13, 23.5 (οὕτως δὲ ἐπαχθέντα, ὡσεὶ ἔλεγεν), 45.15-16, 71.5 (οὕτως δὲ ταῦτα ἐπήγαγεν, ὡς εἰ ἔλεγε), 139.20.

#### (9) (καὶ) εἴη ἂν λέγων (ὅτι)

In Met. 446.24, 480.24, 487.17, 491.16-17, 518.25, 523.18, 535.24, 537.16, 539.29, 545.6 (ἄν addendum), 546.30-31, 560.4-5, 561.27, 600.25, 606.22, 617.9-10, 618.36, 628.13-14, 689.9, 712.25 (εἴη ᾶν οὖν λέγων), 714.5, 717.33-34, 722.27, 752.27, 792.35. — In Soph. El 131.20-21.27-28, 175.5-6, 176.29-30, 177.1. — In Eth. Nic. V 51.13, 59.29-30. — In Eth. Nic. IX-X 468.21, 538.24-25, 556.12-13, 611.4, 616.10 (καὶ εἴη ᾶν δυνάμει λέγων). — In De gen. anim. 184.32. — In Parva Nat. 34.16-17, 74.8.

#### (10) ἀσάφειαν ποιεῖν (ἐμποιεῖν)

In~Met.~474.15,~736.10 ἀσάφειαν ἐποίησε πολλήν; 643.22 ἀσάφειαν πεποίηκε; 655.27 πάνυ πολλήν ἀσάφειαν ἐνεποίησεν; 805.22-23 πλείστην ἀσάφειαν πεποιήκασι [cf. aussi n° 11,810.8-10].

In Soph. El. 23.16-17 πολλην δὲ την ἀσάφειαν ὁ ᾿Αριστοτέλης ἐποίησε.

In Eth. Nic. IX-X 515.6-7 ἀσάφειαν πολλήν πεποίηκεν.

In De gen. anim. 26.5-6 ἀσάφειαν πάνυ πολλήν πεποίηκεν.

In Parva Nat. 35.5 ἀσάφειαν δὲ πολλὴν ἐνεποίησε.

#### (11) ἀπαγγέλλω

In Met. 644.4 ἀσαφῶς δὲ καὶ περινενοημένως ἀπήγγελται; 674.8-9 ἐλλιπῶς δὲ τοῦτο ἀπηγγέλθη; 712.19-21 τὸ δὲ... οἶμαι ἐλλιπῶς ἀπηγγέλθαι; 771.12 ἐλλιπῶς ἀπήγγελται; 774.31 ἀσαφῶς... ἀπήγγελται; 810.8-10 ἀσάφειαν δὲ πολλὴν ἐνεποίησεν ἐπεμβαλών τινα μεταξὺ καὶ ἐλλιπῶς ἀπηγγελκὼς τὰ ἐπεμβληθέντα.

In Soph. El. 31.26-27 πάνυ βραχέως καὶ διὰ τοῦτο ἀσαφῶς ἀπαγγέλλειν δοκεῖ; 65.3 σαφῶς... τὰ ἑξῆς ἀπαγγέλλει; 65.24 σαφέστερον ἀπαγγέλλει; 180.27-28 ἡ δὲ λέξις... ἐλλιπέστερον ἀπήγγελται; 186.24 σαφῶς δὲ τὰ ἑξῆς ἀπαγγέλλει.

In Eth. Nic. V57.22-23 ἀσαφῶς δὲ ἀπήγγελται ἡ λέξις.

In Eth. Nic. IX-X 492.22 πάνυ δὲ ἀσαφῶς... ἀπήγγειλεν; 510.27-28 πάνυ δὲ ἀσαφῶς καὶ περινενοημένως τὰ προκείμενα ἀπαγγέλλει; 514.6-7 πάνυ δὲ ἀσαφῶς ἀπαγγέλλει ταῦτα.

In De part. anim. 22.18 σαφῶς ἀπαγγέλλειν ; 55.10 ἐλλιπῶς δὲ καὶ ἀσαφῶς ἀπήγγελται.

In De motu anim. 105.11-12 σαφῶς δὲ τὰ λοιπὰ ἀπαγγέλλει.

In De inc. anim. 145.27 ένικῶς αὐτὸ ἀπήγγειλεν ; 151.18-19 σαφῶς δὲ καὶ τὰς αἰτίας ἀπαγγέλλει

In De gen. anim. 22.7-8 ἀπαγγέλλει ταῦτα λίαν σαφῶς; 44.2 ἐλλιπῶς δὲ δοκεῖ ἀπηγγέλθαι ἡ λέξις; 63.2 πάνυ δὲ σαφέστατα ἀπαγγέλλει; 87.17-18 τὰ ἔργα... ἀπαγγέλλει; 89.18-19 ἐλλιπῶς δὲ ἡ λέξις ἀπηγγέλθαι δοκεῖ; 91.18-19 σαφῶς... ἀπαγγέλλει; 103.36 σαφῶς δὲ τὰ ἑξῆς ἀπαγγέλλει; 124.13 ἀσαφῶς ἀπήγγελται ἡ λέξις; 155.30 σαφέστατα δὲ ἀπαγγέλλει τὰ

έξῆς; 168.6 ἀσαφῶς ἡ λέξις ἀπήγγελται; 188.9-10 ἣν (τὴν διάνοιαν) αὐτὸς ἐλλιπῶς διὰ βραχυλογίαν ἀπήγγειλεν; 189.19 τὰ δ' ἑξῆς σαφῶς ἀπαγγέλλεται; 213.16-17 ἀσαφῶς δὲ ἀπαγγελθεῖσα ἡ λέξις καὶ ἀκαταλλήλως; 233.5-6 σαφῶς... ἀπαγγέλλει.

In Parva Nat. 6.3-5 ἀσαφῶς καὶ ἄγαν περινενοημένως... ἀπηγγέλθαι; 9.35 ἀσαφῶς καὶ μεμελανωμένως ἀπαγγέλλει; 22.24 ἀσαφῶς δὲ πάντα ἀπαγγέλλει; 34.12 ἀσαφῶς ἀπήγγειλε ταῦτα; 36.20 ἐλλιπῶς καὶ ἔτι ἀκαταλλήλως ἀπήγγελται τὰ ῥητά; 104.21 ἐλλιπῶς ἀπήγγελται καὶ διὰ τοῦτο ἀσαφῶς; 108.5 ἀσαφῶς ἀπήγγελται ἡ λέξις; 115.22-23 λίαν σαφῶς ἀπαγγέλλει; 127.19 σαφῶς ἀπαγγέλλει; 144.28 ἐνδεῶς ἀπήγγελται.

#### (12) ἐκ παραλλήλου κεῖσθαι

In Met. 623.13, 629.33, 676.31, 782.6. — In Soph. El. 16.32, 171.12. — In Eth. Nic. V 18.30-31. — In Eth. Nic. IX-X 498.20, 556.25. — In De part. anim. 83.7. — In De motu anim. 116.28. — In De gen. anim. 86.24, 108.27, 139.33, 178.24, 227.26. — In Parva Nat. 11.31-32, 82.29, 131.11, 137.17, 143.29.

### (13) μεταξύ παρεμβάλλειν

In Met. 608.33-34 τὸ δὲ... μεταξὺ παρεμβέβληται; 617.20 ταῦτα μεταξὺ... παρεμβαλὼν; 674.1-2 μεταξὺ πολλὰ παρεμβαλὼν; 836.19 τὰ δ' ἄλλα μεταξὺ παρεμβέβληται [cf. aussi n° 11,810.8-10].

In Eth. Nic. IX-X 518.36-519.1 τὰ δ' ἄλλα μεταξὺ παρενεβλήθη ; 589.7 τὰ δὲ λοιπὰ μεταξὺ παρεμβέβληται.

In De part. anim. 98.19-21 τὸ δὲ μεταξὺ παρεμβέβληται.

In De gen. anim. 75.23, 76.1, 177.11 τὰ δ' ἄλλα μεταξὺ παρεμβέβληται; 93.11 τὸ πολλὰ μεταξὺ παρεμβαλεῖν; 93.27-28 ἡ τῶν μεταξὺ παρεμβληθέντων ἔννοια; 93.31 τὰ δὲ λοιπὰ μεταξὺ παρενεβλήθη; 93.34 ἡ δὲ τῶν μεταξὺ παρεμβληθέντων διάνοια αὕτη.

In Parva Nat. 8.27-28 τὰ δ' ἄλλα μεταξὺ παρεμβέβληται; 9.32 Τοῦτο καὶ τὰ ἐφεξῆς πάντα... μεταξὺ παρεμβέβληται; 22.17-18 τὸ δὲ... μεταξὺ παρεμβέβληται.

#### (14) τοῦτο (τούτου) γὰρ δεῖ προσυπαχούειν

In Met. 444.3, 492.14, 550.17, 637.1, 728.26, 737.23, 762.14-15. — In Soph. El. 70.27-28, 133.8, 169.7. — In Eth. Nic. IX-X 482.12, 572.25. — In De part. anim. 3.22. — In De motu anim. 127.2-3 [cf. aussi 129.7-8 τοῦτο γὰρ οἶμαι προσυπαχούειν]. — In Parva Nat. 15.2, 28.7-8, 31.9, 137.7.

### (15) σύνηθες 'Αριστοτέλει

In Met. 459.18-19 σύνηθες γὰρ τῷ ᾿Αριστοτέλει... λαμβάνειν ; 466.20-21 σύνηθες γὰρ αὐτῷ πολλαχοῦ... λαμβάνειν ; 475.19-20 πολλαχοῦ γὰρ τοῦτο σύνηθες αὐτῷ ; 496.16-18 σύνηθες δὲ αὐτῷ... λαμβάνειν ; 518.26-27 πολλαχοῦ δὲ αὐτῷ σύνηθες... λέγειν.

In Soph. El. 39.15-16 σύνηθες δέ έστι τῷ 'Αριστοτέλει τοῦτο ποιεῖν ; 84.7 σύνηθες γὰρ αὐτῷ τοῦτο ; 183.21-22 σύνηθες αὐτῷ... χρᾶσθαι.

In Eth. Nic. IX-X 556.25-26 ἔθος γὰρ τῷ 'Αριστοτέλει... καλεῖν ; 579.35-37 ἔθος αὐτῷ... προσαγορεύειν ; 602.7-8 ἔθος 'Αριστοτέλει... ἐπάγειν ; 608.27-29 ἔθος δὲ τῷ 'Αριστοτέλει... ὀνομάζειν.

In De part. anim. 15.12 σύνηθες γὰρ αὐτῷ μαρτύρασθαι.

In De gen. anim. 64.5-6 σύνηθες δὲ αὐτῷ... καλεῖν [cf. aussi 2.12-13 σύνηθες ἐστιν ἡμῖν... ἐπιλέγειν ; 56.12-13 σύνηθες γὰρ τοῖς πολλοῖς... λέγειν].

In Parva Nat. 1.8 καλεῖν ἐστι σύνηθες.

### (16) σαφήνεια

In Met. 466.37 άλλὰ πρὸ τῆς τῶν λεγομένων σαφηνείας τοσοῦτον διοριστέον; 467.13 τῆς τῶν λεγομένων ἕνεκεν σαφηνείας; 502.34 άλλὰ πρὸ τῆς τῶν λεγομένων κατὰ μέρος σαφηνείας καλῶς ἂν ἔχοι ἡμᾶς διὰ βραχέων ὑπομνῆσαι; 539.6-7 δεῖ δὲ πρὸ τῆς τῶν λεγομένων σαφηνείας ὑπομνησθῆναι ἡμᾶς; 589.9 Πρὸ τῆς τῶν λεγομένων σαφηνείας ἀνάγκη ἐστὶν ὑπομνησθῆναι ἡμᾶς; 602.20 ἰτέον δὲ ἡμῖν ἐπὶ τὴν τῶν λεγομένων σαφήνειαν; 834.15 πρὸ τῆς τῶν λεγομένων σαφηνείας ἡητέον.

In De motu anim. 104.3-4 ἐπὶ δὲ τῶν λεγομένων σαφήνειαν ἴωμεν.

In De gen. anim. 2.17-18 ἐπὶ τὴν τῶν λεγομένων βαδιστέον σαφήνειαν; 25.16 πρὸ τῆς τῶν λεγομένων σαφηνείας ἄξιόν ἐστιν ἡμᾶς ἀναμνησθῆναι; 26.1 ἐπὶ τὴν τῶν λεγομένων σαφήνειαν ὁρμητέον; 58.3 πρὸ τῆς τῶν λέξεων σαφηνείας ἄξιόν ἐστιν ἡμᾶς ὑπομνησθῆναι; 114.16 πρὸ δὲ τῆς τῶν λεγομένων σαφηνείας ἄξιον ὑπομνησθῆναι; 154.31-32 ἡμᾶς δὲ καλῶς ἔχει εἰδέναι πρὸ τῆς τῶν λεγομένων σαφηνείας.

In Parva Nat. 6.5 ἐπὶ δὲ τὴν τῶν λεγομένων σαφήνειαν ἰτέον.

### (17) συναγωγή et συνέχεια τοῦ λόγου

In Met. 443.19-20 καὶ ἡ μὲν συναγωγὴ τοῦ λόγου καὶ ἡ ἔφοδος τοιαύτη τις ἂν εἴη; 457.24 ὥστε ἡ τοῦ λόγου συνέχεια τοιαύτη τίς ἐστι; 499.29, 711.14-15 καὶ ἔστιν ἡ συναγωγὴ τοῦ λόγου τοιαύτη; 511.14 ὡς εἶναι τὴν τοῦ λόγου συνέχειαν τοιαύτην; 605.28 καὶ ἔστιν ἡ πᾶσα τοῦ λόγου συνέχειαν τοιαύτη; 765.33-34 καὶ ἔστιν ἡ συναγωγὴ τοῦ λόγου τοιαύτη; 804.27 ἔστιν οὖν ἡ συναγωγὴ τοῦ λόγου τοιαύτη.

In Eth. Nic. IX-X 495.11-12 εἴη δ' ἂν ἡ ἀγωγὴ τοῦ λόγου τοιαύτη ; 508.16-

17, 512.34-513.1 καὶ εἴη ἂν ἡ συναγωγὴ τοῦ λόγου... τοιαύτη.

In De part. anim. 13.6-7 ἔστιν οὖν ἡ συναγωγὴ τοῦ λόγου τοιαύτη ; 98.15-16 οὕτω γάρ ἐστιν ἡ τοῦ λόγου συνέχεια.

In De inc. anim. 148.11-12 ἔστιν οὖν ἡ συναγωγὴ καὶ ἡ συνέχεια τοῦ λόγου τοιαύτη; 167.8 ὥστε ἡ τοῦ λόγου συνέχεια τοιαύτη τις ἂν εἴη.

In De gen. anim. 67.8-9 ἡ μὲν οὖν τοῦ λόγου συναγωγὴ... αὕτη; 68.8-9 ἔστιν οὖν ἡ συναγωγὴ τοῦ λόγου τοιαύτη; 75.33 ἡ μὲν οὖν τοῦ λόγου συνέχεια αὕτη; 230.13 ἔστι οὖν ἡ συναγωγὴ τοῦ λόγου τοιαύτη.

In Parva Nat. 114.21 'Η μὲν τῆς λέξεως συνέχεια, οἶμαι, τοιαύτη.

# (18a) ἐπεὶ δὲ ἔμελλέ τις λέγειν ὅτι (et variantes)

*In Met.* 469.27, 479.4-5, 482.38, 483.1, 485.6.13, 503.30, 505.12-13, 587.32,

707.29, 795.25, 826.15.18-19. — In Eth. Nic. IX-X 560.15-16. — In De part. anim. 16.33, 43.37. — In De motu anim. 110.9-10. — In De gen. anim. 16.24, 68.23, 157.22, 159.30-32, 213.29, 217.5, 233.17.

### (18b) ίνα μή τις λέγη (εἴπη, ὑπολάβη, νομίση) ὅτι

In Met. 509.36-37, 519.1, 522.34, 696.4, 732.26. — In Soph. El 15.20. — In De gen. anim. 169.10. — In Parva Nat. 47.1-2 (εἴποι : an εἴπη leg. ?), 130.15.

### (18c) ἔνστασις (ἀπορία) δυναμένη φέρεσθαι

In Met. 503.41 τὴν δυναμένην φέρεσθαι... ἀπορίαν; 515.5-6, 614.15, 620.15, 695.10, 707.32-33, 735.24 ἔνστασις (τις) δυναμένη φέρεσθαι; 713.2-3 ἔνστασιν δυναμένην λέγεσθαι.

In Eth. Nic. IX-X 496.35-36 ἀπορίας δυναμένας φέρεσθαι.

In De part. anim. 21.3 ἀπορίας τινὸς δυναμένης φέρεσθαι.

In De gen. anim. 240.6 δι' ἔνστασιν δυναμένην φέρεσθαι.

In Parva Nat. 8.29-30 ένστασιν τοιαύτην δυναμένην φέρεσθαι.

## (19a) ὑπερβατῶς ἀναγνωστέον (ἀναγιγνώσκειν)

In Met. 500.34, 563.6, 572.22, 653.19, 736.18-19, 754.2, 762.12, 772.15, 788.26, 801.37, 805.23, 836.16. — In Soph. El. 84.5, 165.19. — In Eth. Nic. V 19.20, 44.27. — In Eth. Nic. IX-X 588.20. — In De gen. anim. 18.17-18. — In Parva Nat. 23.1.

## (19b) ὑποστικτέον (ὑποστίζειν, στίζειν) εἰς τὸ... εἶτα ἐπακτέον (ἐπάγειν)

In Met. 693.25-26, 726.27-28, 745.35-36, 759.1, 797.23, 828.11. — In Soph. El. 169.11, 196.26-27 [cf. aussi 84.11 στίξαντας ἐπαγαγεῖν]. — In Eth. Nic. IX-X 517.27-28, 535.11-12. — In De part. anim. 9.23. — In De motu anim. 127.23. — In De inc. anim. 137.28, 160.25-26. — In De gen. anim. 22.9-10, 103.16-17, 104.1-3 (δεῖ... στίξαι... εἶτα... ἐπακτέον), 173.32, 204.13-14, 214.12-13, 225.10-11, 237.21-22 (ὑποστίξομεν εἰς τὸ... εἶθ'... ἐπάξομεν). — In Parva Nat. 51.19-20.

### (20) ἄλλη γραφή ἔχουσα οὕτως

In Met. 468.31-32, 717.32-33 φέρεται δὲ καὶ ἄλλη γραφὴ ἔχουσα οὕτως (ὧδε).

In Soph. El. 156.23, 167.16 φέρεται δὲ καὶ ἄλλη γραφὴ ἔχουσα οὕτως; 188.31 εὕρηται δὲ καὶ ἄλλη γραφὴ ἔχουσα οὕτως.

In Eth. Nic. IX-X 482.28 φέρεται καὶ ἄλλη γραφή, ἔχουσα οὕτω.

In De motu anim. 112.2-3 φέρεται καὶ ἄλλη γραφή ή διὰ τοῦ  $\Delta$  ἔχουσα οὕτως.

In Parva Nat. 34.15, 44.25 φέρεται (δὲ) καὶ ἄλλη γραφὴ ἔχουσα οὕτως; 139.28-29 φέρεται καὶ ἄλλη γραφὴ καλλίων, ὡς οἶμαι, ἔχουσα οὕτως.

### (21) αἰτία τοῦ πῶς (πόθεν, διὰ τί, τίνος ἕνεκεν, ὅτι)

In Met. 450.30-31, 457.21-22, 460.13, 468.10-12, 478.11-12, 499.16-17.36, 501.34-35, 503.41-504.1, 508.20-21, 517.18, 535.16, 537.32, 564.9, 580.33, 607.17-18, 647.30, 702.15-16, 709.38, 807.15-16.21-22, 808.11.19-20 τὴν αἰτίαν τοῦ πῶς (ὅπως)... (ἐπήγαγεν, λέγει, ἐπάγει, τίθησι, προσέθηκεν); 494.3-4 ἄλλην αἰτίαν τίθησι τοῦ διὰ τί; 544.4 τὴν αἰτίαν τοῦ τίνος ἕνεκεν; 592.23, 649.5-6 τοῦ ὅτι... αἰτίαν ἐπήγαγεν; 608.6 τὴν αἰτίαν θεὶς τοῦ τίνος ἕνεκεν; [cf. aussi 521.14 τὴν διδασκαλίαν τοῦ ὅπως; 692.14-16 καὶ τὴν αἰτίαν τοῦ ἀνάγχη... ἐπήγαγεν; 807.32 τοῦ πῶς... ζήτησιν].

In Soph. El. 40.2 προστίθησι δὲ καὶ τὴν αἰτίαν τοῦ πόθεν; 71.5 καὶ τὴν αἰτίαν τίθησι τοῦ πῶς.

In Eth. Nic. V 2.30-31 τὴν αἰτίαν λέγει τοῦ τίνος ἕνεκα ; 4.11-12 τὴν αἰτίαν λέγει τοῦ διὰ τί.

In De part. anim. 57.3-4 ή αἰτία τοῦ τίνος χάριν ; 82.29-30 τὴν αἰτίαν τοῦ διὰ τί... ἐπήγαγεν.

In De inc. anim. 165.9 τὴν αἰτίαν... τοῦ διὰ τί.

In De gen. anim. 17.24-25 τὰς αἰτίας ἀποδίδωσι τοῦ διὰ τί; 19.35, 117.22-23 τὴν αἰτίαν τοῦ διὰ τί... λέγει (ἐρεῖ); 116.8-9 τὴν αἰτίαν ἐπήγαγε τοῦ τίνος χάριν; 196.8 τὴν αἰτίαν τίθησι τοῦ διὰ τί; 202.9-11 τὴν αἰτίαν τοῦ τίνος χάριν... λέγει; 229.17 τὴν αἰτίαν... λέγει τοῦ διὰ τί.

In Parva Nat. 84.3 ἄλλην αἰτίαν ἐπάγει τοῦ τίνος ἕνεκα.

## (22) λέγων (nom. abs.)

In Met. 444.32, 457.35, 458.3.5, 461.31, 464.12, 468.4.29, 473.12, 474.38, 480.27, 488.13, 496.19, 503.7, 512.23, 516.18, 525.18, 527.18, 556.35, 563.17, 570.9, 579.32, 583.26, 584.17.35, 585.39, 589.26.36, 592.18, 605.2.37, 609.30, 612.29, 615.28, 616.22, 618.22, 627.29.37, 629.17, 644.6-7.8, 676.16, 714.37, 742.23, 744.11, 809.12, 814.5, 821.32, 826.24, 832.17, 834.33 [cf. aussi 764.24, 767.29, 830.15 λέγοντες]. — In Soph. El. 11.13, 36.9, 79.35, 90.32, 132.9. — In Eth. Nic. V 18.10 [cf. aussi 37.6 λέγοντες]. — In Eth. Nic. IX-X 482.29, 499.6, 524.28, 538.2, 577.1, 609.8. — In De part. anim. 12.26, 19.31, 20.35, 23.8 (εἰπὼν), 39.14, 44.16, 51.17, 54.30, 60.1, 61.8.19, 62.17.23, 75.1, 84.28, 89.7. — In De inc. anim. 138.31, 139.5.11.29, 140.1, 142.6, 145.17, 147.24, 154.16, 157.18, 163.10. — In De gen. anim. 5.25, 11.8.33, 36.1, 46.4, 53.31, 56.7, 57.17, 79.3, 94.26, 108.32.34, 113.10, 119.32, 120.15, 135.24, 161.25, 174.27, 187.19, 205.20, 219.10, 228.7, 232.29, 244.7. — In Parva Nat. 18.3, 29.1.6, 47.17, 65.30, 89.23, 91.6, 94.10, 97.19.23.26, 98.9, 101.11, 116.24, 125.14, 126.10, 146.5.

# (23) ἐπειδὴ (ἐπεὶ, εἰ) οὖν (δὴ) ταῦθ' (τοῦθ') οὕτως ἔχει

In Met. 458.10, 510.28, 521.33-34, 598.10, 603.35, 607.28, 612.25-26, 655.13, 672.5.14, 736.37, 752.13, 755.4-5, 803.8, 807.31. — In Soph. El. 160.33-161.1, 182.28-29. — In Eth. Nic. V 20.22. — In Eth. Nic. IX-X 477.16-17, 507.2, 531.7-8, 554.35, 575.18-19, 582.10 (ἔχειν δύναται), 585.27-28, 593.20, 610.15-16. — In De part. anim. 51.20. — In De inc. anim.148.17, 161.6. — In De gen. anim. 62.30, 190.23, 201.16-17, 219.31.

## (24) φέρε είπεῖν, οἶον φέρε, οἶον είπεῖν, οἶον φέρε εἰπεῖν

In Met. 441.2, 448.20, 461.7, 493.25, 498.19, 506.29, 524.10, 540.10, 545.34, 566.34, 594.9, 610.4, 634.31, 645.31, 650.1, 659.16, 669.7, 676.12, 692.11, 704.12, 707.24, 714.13, 720.26, 721.16, 743.15, 744.17, 748.30, 754.31, 761.5, 772.5-6, 784.7, 802.16, 811.34, 827.18, 829.10. — In Soph. El. 17.30, 86.30, 181.9. — In Eth. Nic. IX-X 468.12-13, 493.13, 494.7-8, 530.36, 596.29, 613.18. — In De part. anim. 1.14, 14.4, 15.19, 16.9, 19.37, 46.16, 57.16.32, 59.32, 72.36 [cf. aussi 73.6 οἷον ὡς εἰπεῖν]. — In De motu anim. 106.30. — In De inc. anim. 139.21, 140.26, 147.32, 149.29. — In De gen. anim. 20.18-19, 34.26, 35.1, 40.25, 41.21, 70.12 (ὡς εἰπεῖν οἷον φέρε), 80.19, 83.17-18, 88.27, 89.25, 106.24, 137.18 (οἷον εἰπεῖν φέρε), 161.27, 167.12, 170.10, 183.7, 186.1, 192.28.34, 195.11, 199.28, 209.21. — In Parva Nat. 5.9, 24.22, 27.6-7, 39.7-8, 42.12-13, 56.11, 68.4, 71.30, 72.10, 84.18, 95.31, 97.20.

### (25) τέως (δέ)

In Met. 445.28, 446.28, 450.35, 455.29, 530.18, 585.1, 602.13, 609.15, 617.35, 621.18, 624.32, 626.18, 630.6, 724.8, 732.29. — In Soph. El 104.8. — In Eth. Nic. V 13.10, 25.34. — In De part. anim. 6.28, 25.20, 29.4, 44.22, 57.1.2, 73.31. — In De motu anim. 107.16. — In De inc. anim. 152.6. — In De gen. anim. 74.12, 134.17, 196.12, 229.21. — In Parva Nat. 134.15, 148.9.

# (26) Épanalepse

In Met. 440.3-8, 448.2-13, 451.4-10, 454.10-14, 459.4-13, 461.1-3, 465.23-25, 466.26-28, 473.3-10, 475.3-7, 481.12-15, 483.22-29, 494.30-35, 496.9-13, 510.10-13, 510.20-28, 518.6-7, 520.21-25, 520.34-521.6, 523.17-19, 536.10-13, 546.33-35, 549.7-11, 549.30-35, 551.13-16, 554.2-5, 561.25-30, 573.3-7, 576.9-12, 577.9-11, 577.29-34, 579.31-33, 583.20-22, 583.25-28, 589.11-13, 589.26-31, 594.17-18, 594.25-29, 595.4-6, 602.2-10, 603.3-4, 619.23-26, 625.12-15, 627.37-39, 634.9-13, 641.37-642.1, 643.27-31, 644.6-7, 644.28-30, 645.8-15, 646.33-36, 651.12-14, 652.5-6, 652.6-8, 653.6-10, 656.1-2, 659.9-12, 660.25-27, 671.28-37, 672.7-14, 688.35-39, 701.21-25, 703.13-16, 710.31-32, 711.16-19, 712.2-5, 714.15-17, 715.33-716.6, 724.32-38, 725.20-24, 725.35-726.1, 726.38-39, 729.9-14, 734.19-23, 734.34-735.11, 735.26-30, 737.3-11, 742.9-18, 743.36-744.3, 749.3-6, 754.35-755.4, 756.18-25, 765.13-16, 766.17-21, 767.11-13, 767.16-18, 770.17-20, 774.18-22, 776.11-15, 784.15-20, 787.12-15, 804.15-17, 805.31-806.1, 806.15-18, 806.39-807.1, 807.27-31, 807.35-37, 808.13-16, 813.34-37, 817.7-10, 819.2-6, 819.37-820.3, 821.21-24, 824.12-13, 827.39-828.2, 829.5-15, 831.22-25, 833.19-23, 834.32-34.

*In Soph. El.* 52.6-9, 68.5-8, 70.21-25, 98.18-23, 119.6-10, 122.20-24, 129.20-23, 131.21-25, 143.8-10, 148.28-31, 152.3-5, 155.14-15, 156.7-9, 156.10-12, 166.13-15, 166.23-26, 172.11-15, 173.2-3, 176.24-27, 180.21-23.

*In Eth. Nic.* V 3.27-30, 11.29-33, 13.32-14.3, 14.6-7, 30.27-29, 31.18-24, 44.34-45.1, 56.7-9, 58.18-21, 66.20-23.

In Eth. Nic. IX-X 474.3-5, 478.34-36, 484.25-26, 487.30-31, 515.7-11, 540.6-8, 555.9-10, 556.5-7, 578.14-16, 583.18-29 (εἰπὼν... εἰπὼν δὲ [an δὴ ?]), 594.9-11, 595.10-12 (τὸ δ' ὀρθὸν τέλος... τοῦτο δὲ [an δὴ ?] τὸ ὀρθὸν τέλος), 610.6-9.

*In De part. anim.* 1.3-7, 6.21-26, 11.28-29, 12.24-27, 13.20-24, 17.10-11, 20.1-3, 21.21-28, 21.35-22.4, 22.29-30, 22.33-23.1, 24.4-6, 39.6-7, 45.10-12, 59.38-60.1, 60.10-15, 61.34-35, 63.8-10, 67.16-18, 69.30-31, 69.34-36, 75.23, 83.31-32, 84.23-25, 84.30-32, 92.27-29, 94.20-22, 98.23-25.

In De motu anim. 103.2-11, 109.27-29, 118.4-6, 121.1-4, 121.11-13, 122.2-6. In De inc. anim. 137.14-15, 138.14-21, 138.28-29, 140.1-2, 141.1-2, 141.7-10, 142.6-10, 142.25-29, 143.1-4, 143.19-20, 144.29-145.2.9-10, 147.10-20, 147.23-27, 148.12-17, 148.25-28, 150.28-31, 151.6-7, 151.24-28, 160.27-30, 161.34-162.2, 162.27-28, 167.26-29.

In De gen. anim. 2.19-24, 6.26-28, 6.29-31, 10.21-25, 11.16-18, 12.22-26, 22.15-18, 22.28-31, 23.10-12, 24.18-19, 24.29-30, 27.33-35, 28.25-29, 28.35-29.1, 32.5-7, 36.15-18, 38.6-9, 38.32-33, 40.9-14, 42.9-14, 43.18-21, 47.23-28, 48.22-26, 50.2-5, 51.32-52.3, 53.29-54.1, 59.4-6, 64.15-20, 64.29-33, 68.27-29, 69.1-4, 71.12-14, 73.22-26, 83.36-84.5, 86.15-16, 87.32-88.3, 88.33-35, 90.15-21, 98.23-24, 98.29-30, 100.22-23, 100.27-30, 102.2-5, 107.11-13, 110.6-8, 112.22-25, 117.28-30, 118.31-33, 122.33-123.1, 123.21-24, 124.14-15, 125.30-31, 134.3-4, 142.17-20, 142.29-31, 143.2-7, 151.27-28, 155.8-11, 155.22-23, 160.5-8, 163.3-6, 164.13-15, 168.12-14, 169.6-7, 169.31-34, 171.2-3, 173.10-13, 177.15-17, 186.32-33, 191.8-11, 191.30-192.1, 194.30-32, 196.25-27, 202.14-17, 202.20-21, 203.10-12, 207.14-19, 212.11-15, 214.1-4, 217.14-16, 217.25-26, 218.21-24, 224.31-225.1, 225.24-26, 228.29-31, 237.4-5, 239.14-17, 241.29-32, 246.20-22.

*In Parva Nat.* 1.4-14, 8.35-9.1, 12.15-22, 23.5-7, 32.28-33.6, 33.28-34.1, 34.21-23, 34.24-30, 36.8-9, 38.24-29, 45.16-19, 48.4-6, 49.10-13, 50.29-31, 60.13-15, 60.22-61.4, 61.17-20, 63.20-27, 65.16-19, 67.20-22, 68.2-5, 69.29-30, 72.23-25, 73.28-30, 80.4-11, 82.30-83.4, 83.9-13, 84.17-19, 85.3-11, 89.15-19, 96.6-7, 101.20-22, 106.5-8, 107.24-25, 107.28-33, 109.1-3, 109.21-24, 120.6-8, 125.33-126.2, 126.4-5, 128.6-8, 140.13-16, 146.34-147.1.

#### APPENDICE IV

(Étude III, p. 104, n. 22)

# Renvois à la θεωρία dans le commentaire d'Asclépius

Livre A: p. 77.28 ώς εἰρήκαμεν ἐν τῆ θεωρία; 81.9 εἰρήκαμεν δὲ ἐν τῆ θεωρία; 85.18-19 ὡς εἴρηται ἐν τῆ θεωρία; 93.8 ὡς ἐν τῆ θεωρία μεμαθήκαμεν; 105.11-12 ὡς εἰρήκαμεν ἐν τῆ θεωρία.

Livre  $\alpha$ : p. 123.30-31 διὰ τὴν εἰρημένην αἰτίαν ἐν τῆ θεωρία; 123.36 ὡς γὰρ εἴρηται ἐν τῆ θεωρία; 125.27 τὴν αἰτίαν ἐξεθέμεθα ἐν τῆ θεωρία; 130.7-

8 ώς εἰρήχαμεν ἐν τῆ θεωρία.

Livre B: p. 144.13 καὶ εἰρήκαμεν ἐν τῆ θεωρία; 162.7-8 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία ἐδείξαμεν; 175.17 ὡς ἐδείξαμεν ἐν τῆ θεωρία; 179.21-22 καθάπερ καὶ ἐν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν; 182.9 "Οπερ εἰρήκαμεν ἐν τῆ θεωρία; 191.19 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν; 196.18 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν; 203.20 καθάπερ καὶ ἐν τῆ θεωρία ἐδείξαμεν; 204.11-12 τὴν δὲ δόξαν τοῦ ἀνδρὸς (scil τοῦ Ἐμπεδοκλέους) ἀνεπτύξαμεν ἐν τῆ θεωρία; 204.26-27 ὡς ἐν τῆ θεωρία ἐδείξαμεν; 206.12.18 τὸ δὲ ἀληθὲς ἐν τῆ θεωρία εἴρηται... εἴρηται δὲ ἐν τῆ θεωρία; 207.20 ὡς ἐν τῆ θεωρία εἴρηται; 210.33 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν; 211.15 ὡς ἐν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν; 220.4-5 καθάπερ καὶ ἀνωτέρω εἰρήκαμεν καὶ ἐν τῆ θεωρία.

Livre Γ: p. 227.9.13.21-22 Καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν... ὡς μεμαθήκαμεν ἐν τῆ θεωρία... ἀλλὰ καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν; 229.4 καθάπερ εἰρήκαμεν ἐν τῆ θεωρία; 235.11-12 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν; 244.37 ὡς εἰρήκαμεν ; 239.30.35 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία ἐδείξαμεν; 244.37 ὡς ἐδείξαμεν ἐν τῆ θεωρία; 254.30 ὡς εἴρηται ἐν τῆ θεωρία; 256.8-9 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἴρηται; 258.15.23.37-38 ὡς ἐν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν... καθάπερ σαφέστερον ἐν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν... εἴρηται γὰρ ἐν τῆ θεωρία; 259.8.33.36-37 ὡς εἰρήκαμεν ἐν τῆ θεωρία... καθάπερ εἰρήκαμεν ἐν τῆ θεωρία; 260.1.28-29 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία ἐδείξαμεν... καθάπερ ἐν τῆ θεωρία ; 261.8 ὡς ἔδειξεν ἡ διαίρεσις ἐν τῆ θεωρία; 264.11 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν; 280.27 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία ἐδείξαμεν; 293.14 ὡς ἔδειξεν ἡ θεωρία; 294.10.26 "Οπερ ἐλέγομεν ἐν τῆ θεωρία... καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν.

Livre Δ: p. 313.2-4 ώσπερ ἐπὶ τοῦ θεοῦ εἰρήκαμεν ἐν τῆ θεωρία... καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἴρηται; 314.16 καθάπερ εἴρηται ἐν τῆ θεωρία; 325.34-326.1 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἴρηται ; 326.15 καθάπερ εἴρηται καὶ ἐν τῆ θεωρία; 327.18-19 καθάπερ εἴρηται ἐν τῆ θεωρία; 328.35 ὡς εἴρηται ἡμῖν ἐν τῆ θεωρία; 330.23-24 ὡς εἴρηται ἡμῖν ἐν τῆ θεωρία; 334.7 καθάπερ εἰρήκαμεν ἐν τῆ θεωρία; 335.18 καὶ τὰ ἄλλα ὅσα εἴρηται ἐν τῆ θεωρία; 336.21.25 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν... σαφῶς δὲ τοῦτο ἐν τῆ θεωρία ἐξεθέμεθα; 337.29 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία ἐδείξαμεν; 341.3.5 ὡς εἴρηται ἐν τῆ θεωρία... ἐν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν; 347.18-19 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἴρηται; 348.18 ὡς εἴρηται ἐν τῆ θεωρία; 349.11-12 ὡς εἴρηται ἡμῖν ἐν τῆ

θεωρία; 354.17.20 ώς εἴρηται ἐν τῆ θεωρία... ὡς ἐδείξαμεν ἐν τῆ θεωρία; 355.1 εἴρηται γὰρ καὶ ἐν τῆ θεωρία.

Livre E : p. 368.1 ώς εἴρηται ἐν τῆ θεωρία.

Livre Z : p. 377.10-11 ως ἔδειξεν ή θεωρία : 383.2 ώσπερ εἴρηται ἐν τῆ θεωρία; 387.12-13 καθάπερ έν τῆ θεωρία εἴρηται; 390.36 Καθάπερ έν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν; 391.25-26 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἴρηται; 392.16-17.27 καθάπερ έν τῆ θεωρία εἴρηται... ὡς εἴρηται ἐν τῆ θεωρία; 395.20 καθάπερ έν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν; 397.5 Καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν; 402.9 καθάπερ εν τη θεωρία είρηται; 403.13-14.17 καθάπερ εν τη θεωρία εἰρήκαμεν; 405.14-15.29.32-33 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἴρηται... ὡς εἴρηται έν τη θεωρία... ώς έν τη θεωρία έδείξαμεν; 411.26.34 έν τη θεωρία εἰρήκαμεν... ὡς εἴρηται ἐν τῆ θεωρία; 412.3-4.6.18 ὡς εἴρηται ἐν τῆ θεωρία... ώς ἐν τῆ θεωρία ἐδείξαμεν... ὡς εἴρηται ἐν τῆ θεωρία; 413.27 ὡς εἴρηται ἐν τῆ θεωρία; 415.27-28 ὡς εἰρήκαμεν ἐν τῆ θεωρία; 420.10-11 ὡς ἔδειξεν ἡ θεωρία; 421.10-11 ώς ἐν τῆ θεωρία εἰρήχαμεν; 426.7.17.21.33 ὡς ἔδειξεν ἡ θεωρία... καθάπερ εἰρήκαμεν ἐν τῆ θεωρία... καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἰρήκαμεν... καθάπερ εἰρήκαμεν ἐν τῆ θεωρία; 427.7 ὡς ἐν τῆ θεωρία εἴρηται : 430.13-14 ώς εἴρηται ἡμῖν ἐν τῆ θεωρία : 432.6 καθάπερ ἐν τῆ θεωρία εἰρήχαμεν; 433.6-7 ὡς εἴρηται ἐν τῆ θεωρία; 442.15-16.27 καθάπερ είρηται έν τη θεωρία... ώς είρηται έν τη θεωρία; 446.8.23 καθάπερ είρηται ήμιν ἐν τῆ θεωρία... καθάπερ ἐν τῆ θεωρία ἡμιν εἴρηται: 449.21 καθάπερ είρηται ήμιν εν τη θεωρία; 451.4 καθάπερ εν τη θεωρία εἰρήκαμεν.

#### APPENDICE V

(Étude III, p. 106, n. 30)

# A propos de la locution Πληρώσας τὸν περί τινος λόγον...

La locution Πληρώσας τὸν περί τινος λόγον + verbe de mode personnel (qui annonce la transition au thème suivant) semble être propre à la littérature exégétique. Elle apparaît pour la première fois chez Galien, où le participe est, le plus souvent, composé (συμπληρώσας, ἀναπληρώσας): cf. De difficultate respirationis, t. VII, p. 843.2 Kühn; In Hippocratis de natura hominis librum, t. XV, p. 148.1-2; In Hippocratis de acutorum morborum victu, t. XV, p. 572.3, 613.7-8, 683.6-7; In Hippocratis librum III epidemiarum, t. XVII 1, p. 697.10, 700.3-4; In Hippocratis aphorismos, t. XVII 2, p. 436.10-11; In Hippocratis librum de medici officina, t. XVIII 2, p. 699.6-7. Dans le domaine de la littérature exégétique médicale, on retrouve cette locution chez Étienne le médecin (VIIe s.), In priorem Galeni librum therapeuticum, I, p. 253.29 Dietz (= p. 68.18 Dickson).

Dans l'exégèse scripturaire, elle est attestée chez Eusèbe, In Isaiam, I 84, p. 159.14-15 Ziegler (le sujet étant la prophétie : ἀλλὰ γὰρ πληρώσασα ἡ προφήτεια τὸν λόγον τὸν περὶ οἰκητόρων τῆς γῆς ἑξῆς μεταβαίνει ἐπὶ τὸν οὐρανόν κτλ.), chez Jean Chrysostome, In Epist. I Ad Corinthios, PG 61, col. 213.2-4, et chez Oecuménius (Ve-VIe s.), In Apocalypsin, p. 224.24-25 Hoskier.

Dans les commentaires rhétoriques, cette expression est attestée dans des scolies (de date incertaine) au Περὶ στάσεων d'Hermogène: t. IV, p. 223.27, 430.23-24, 631.8-9, 640.23-24, t. VII, p. 127.21-22 Walz; dans les Scholia Vaticana à Denys le Thrace, p. 141.25 Hilgard; dans les scolies à Aratos, v. 733, p. 371.10-11 Martin; dans les scolies à Demosthène, In Or. 10, t. I, p. 153.10 Dilts.

C'est surtout dans le commentaire philosophique que cette locution s'impose. Elle est présente dans les variantes πληρώσας et συμπληρώσας. La variante πληρώσας est propre à Ammonius, Asclépius, Philopon et Étienne d'Alexandrie, alors que la variante συμπληρώσας est utilisée par Hermias, Simplicius, Ps. Simplicius et Olympiodore. Asclépius est sûrement l'auteur qui l'utilise le plus fréquemment. Un trait distinctif d'Asclépius, *In Met.*, est constitué par la présence de l'adverbe ἐντεῦθεν, qui précède le verbe de mode personnel, alors que, dans le commentaire sur Nicomaque, ἐντεῦθεν est absent. On le retrouve, en revanche, dans deux passages de Philopon (*In Anal. Priora*, p. 132.28 et 138.8 Wallies, cf. *infra*) et dans la seule occurrence de cette locution chez d'Étienne d'Alexandrie (cf. *infra*).

# Variante πληρώσας

Ammonius, In Cat., p. 54.3 Busse: Πληρώσας τὸν περὶ τῆς οὐσίας λόγον, περὶ τοῦ ποσοῦ νῦν διαλαμβάνει; 101.16-17 Πληρώσας τὸν περὶ τῶν

ἀντικειμένων λόγον νῦν βούλεται εἰπεῖν ποσαχῶς τὰ ἐναντία λέγεται. Voir aussi p. 22.12-13: Μετὰ τὸ πληρῶσαι τὸν περὶ τῶν ὁμωνύμων λόγον περὶ τῶν συνωνύμων διαλαμβάνει.

Ammonius, In Isag., p. 108.22-109.1 Busse : Πληρώσας τὸν περὶ τῆς διαφορᾶς λόγον περὶ τοῦ ἰδίου λοιπὸν διαλέγεται.

Asclépius, In Met. Δ, p. 313.26 Πληρώσας τὸν περὶ τοῦ ἀναγκαίου λόγον ἐντεῦθεν λέγει περὶ τοῦ ἑνός; 319.31-32 Πληρώσας τὸν περὶ τῆς οὐσίας λόγον, ἐντεῦθεν λέγει ἡμῖν περὶ τῶν ταὐτῶν; 320.28-29 Πληρώσας τὸν περὶ ταὐτοῦ λόγον ἐνταῦθα (an ἐντεῦθεν leg.?) βούλεται διδάξαι πῶς λέγονται τὰ ἔτερα; 328.12-13 Πληρώσας τὸν περὶ τοῦ προτέρου λόγον ἐντεῦθεν λέγει ἡμῖν περὶ τῆς δυνάμεως; 331.38-39 Πληρώσας τοίνυν τὸν περὶ τοῦ ποσοῦ λόγον ἐφεξῆς μετέρχεται ἐπὶ τὸ ποιόν; 334.32-33 Πληρώσας τὸν περὶ τοῦ ποσοῦ λόγον [...] μετέρχεται ἐντεῦθεν ἐπὶ τὸν περὶ τοῦ ποιοῦ λόγον; 336.4-5 Πληρώσας τὸν λόγον τὸν περὶ τοῦ ποιοῦ, ἐντεῦθεν λέγει ἡμῖν περὶ τῶν πρός τι; 342.9-10 Πληρώσας τὸν περὶ τοῦ πορὸ τοῦ πέρατος λόγον ἐντεῦθεν διαλέγεται ἡμῖν περὶ τοῦ καθό; 348.20-21 Πληρώσας τὸν περὶ τῆς στερήσεως λόγον ἐντεῦθεν λέγει ἡμῖν περὶ τοῦ ἔχειν.

Asclépius, In Nicomachi Introd. arithm., II ιγ 12-13 πληρώσας δὲ τὸν περὶ τῶν ἐπιπέδων ἀριθμῶν λόγον μετέρχεται ἐπὶ τοὺς στερεούς; II ιε 1-3 Πληρώσας τὸν περὶ τῶν πυραμίδων λόγον νῦν ἐπὶ τὰ ἕτερα στερεὰ μεταβαίνει; II κα 1-3 Πληρώσας τὸν περὶ τῶν ἀριθμῶν λόγον, λοιπὸν θέλει περὶ μεσοτήτων διαλεχθῆναι; II λ 1-3 Πληρώσας τὸν περὶ τῆς ἀριθμητικῆς μεσότητος λόγον, νῦν τὸν περὶ τῆς γεωμετρικῆς λέγει; II λβ 73-76 Πληρώσας τοίνυν τὸν λόγον τὸν περὶ τῆς γεωμετρικῆς μεσότητος καὶ τὸν περὶ τῆς ἀριθμητικῆς, μεταβαίνει ἐπὶ τὸν τῆς ἀριθμονικῆς.

Philopon, *In Cat.*, p. 187.27-28 Busse: Πληρώσας τὸν τῶν ἀντικειμένων λόγον νῦν θεωρήματά τινα τῶν ἐναντίων ἡμῖν παραδίδωσι.

Philopon, In Anal. Priora, p. 59.6-7 Wallies: Τὸν περὶ τῆς ἀντιστροφῆς τῶν ὑπαργουσῶν καὶ ἀναγκαίων προτάσεων πληρώσας λόγον μέτεισιν ἐπὶ τὰς τοῦ ἐνδεχομένου προτάσεις ; 119.45 Πληρώσας τὸν περὶ τῶν τριῶν σγημάτων [...] λόγον μέτεισι ἐπὶ τὰς τοῦ ἀναγχαίου προτάσεις; 132.28 Τὸν περί τοῦ πρώτου σχήματος πληρώσας λόγον έντεῦθεν ἐπισκέπτεται; 138.8-9 Πληρώσας τὸν περὶ τοῦ δευτέρου σχήματος λόγον ἐντεῦθεν τὸν περὶ τοῦ τρίτου ποιεῖται; 200.10-11 Πληρώσας τὸν τῶν ἐκ ἀμφοτέρων τῶν προτάσεων καθόλου λόγον ἀκολούθως μέτεισι ἐπὶ τὰς ἐγούσας τὴν ἑτέραν μερικήν; 378.30-31 έξηνέχθη είς τὸν περὶ τῆς ἀκολουθίας τῶν προτάσεων λόγον· ὃν πληρώσας ἐπανῆλθεν ἐπὶ τὸ προκείμενον. — Il est intéressant de remarquer que l'analyse de cette formule confirme les soupçons de Wallies sur l'authenticité du livre II (Praefatio, p. VI-VII). En effet, le passage du livre I au livre II est marqué, entre autres, par le changement de cette formule, qui devient Πληρώσας περί τινος νῦν λέγει (cf. p. 396.2, 405.11-12, 405.21-22, 411.26, 420.6, 425.34-426.1, 427.30-31, 431.11-12, 438.2, 443.14, 448.7, 477.15).

Étienne d'Alexandrie, *In De int.*, p. 47.16-17 Hayduck : Πληρώσας τὸν περὶ τῆς ἀκολουθίας τῶν προτάσεων λόγον ἐντεῦθεν ἕτερά τινα τοῖς εἰρημένοις ἀκόλουθα θεωρήματα παραδίδωσιν.

Michel d'Éphèse, *In Èth. Nic. V*, p. 24.25-26 Hayduck : Πληρώσας τὸν περὶ τοῦ ἐν διανομαῖς δικαίου λόγον λέγει καὶ περὶ τοῦ διορθωτικοῦ δικαίου.

Michel d'Éphèse, In Eth. Nic. IX-X, p. 604.13-15 Heylbut : Πληρώσας τὸν

περὶ τὰς ἠθικὰς καὶ λογικὰς ἀρετὰς σύμπαντα λόγον [...] ἀναπείθειν ἡμᾶς πειρᾶται.

À l'époque byzantine, outre Michel d'Éphèse, on trouve deux occurrences chez Psellus, *Theologica*, opusc. 51.11-12 et opusc. 77.56 Gautier.

### Variante συμπληρώσας

Hermias, *In Phaedr.*, p. 4.2-3 Couvreur : Οὕτω δὴ συμπληρώσας τὸν περὶ τοῦ οὕτως ἐρῶντος λόγον [...] καταπαύει τὸν λόγον.

Simplicius, In De caelo, p. 558.3-4 Heiberg: συμπληρώσας τὸν περὶ τοῦ ὄντως ὄντος λόγον [...] ἐπήγαγεν.

Simplicius, In Cat., p. 371.17-19 Kalbfleisch : συμπληρώσας τὸν περὶ τῶν κατηγοριῶν λόγον [...] ἐξεργάζεται καὶ ἐκεῖνα.

Simplicius, In Phys., p. 38.28-29 Diels: συμπληρώσας γὰρ τὸν περὶ τοῦ νοητοῦ λόγον ὁ Παρμενίδης ἐπάγει ταυτί; 309.14-18 συμπληρώσας τὸν ὅλον περὶ τῶν αἰτίων λόγον [...] ἐφεξῆς αὐτὰ ἀπαριθμήσεται; 519.17-19 συμπληρώσας τὸν περὶ τῶν στοιχείων καὶ τῶν ἄλλων αἰτίων λόγον [...] ἐφεξῆς λοιπὸν περὶ τῶν ἔξωθεν ὑπαρχόντων τοῖς φυσικοῖς σώμασιν ἡ τοιαῦτα ζητεῖ.

Ps. Simplicius, In De anima, p. 238.39-41 Hayduck: ἵνα συμπληρώσας τὸν περὶ τῶν ἀύλων νοητῶν λόγον οὕτως ἐπὶ τὸν περὶ τῶν ἐνύλων νοητῶν μετίοι; 239.31-33 συμπληρώσας τὸν περὶ τῶν προϊόντων λόγον νῶν ἐπὶ τὸν προβαλλόμενον αὐτοὺς καὶ τελειοῦντα μέτεισιν; 263.30-38 Συμπληρώσας, οἶμαι, τὸν περὶ τοῦ θεωρητικοῦ νοῦ λόγον παντός [...] ἐπὶ τὸν πρακτικὸν ἐντεῦθεν καλούμενον μέτεισι νοῦν; 276.1-3 συμπληρώσας τὸν περὶ τοῦ πρακτικοῦ λόγον, [...] διὰ τῶν μέσων ποιεῖται τὴν ἀνάβασιν.

Olympiodore, *In Meteor.*, p. 262.29-263.1 Stüve: Συμπληρώσας ὁ ᾿Αριστοτέλης τὸν περὶ ἄλω καὶ ἴριδος λόγον τρέπεται καὶ ἐπὶ τὰ συγγενῆ αὐτοῖς.

# APPENDICE VI

# (Étude III, p. 108, n. 34)

# Extraits d'Alexandre d'Aphrodise chez Asclépius

# Livre A

| Ascl. =     | Alex.              | Ascl. =          | Alex.              |
|-------------|--------------------|------------------|--------------------|
| 6.3-17      | 1.8-2.1            | 40.9-10          | 42.15-17           |
| 6.25-7.2    | 2.23-3.7           | 40.21-22         | 42.20-21           |
| 8.20-24     | 5.2-7              | 41.4-6           | 42.25-28           |
| 9.26-30     | 6.17-22            | 41.9-16          | 43.1-9             |
| 12.27-33    | 7.3-9              | 41.18-22         | 43.11-44.3         |
| 13.5-12     | 7.12-17            | 45.16-17         | 49.18-19           |
| 13.17-24    | 7.17-24            | 45.20 - 46.4 + 8 | 49.22-50.16        |
| 14.5-13     | 8.9-18             | 46.14-47.3       | 50.24-51.2 + 51.8- |
| 15.17-27    | 9.19-29            |                  | 25                 |
| 15.29-16.10 | 9.29-10.9          | 47.4-7           | 52.2-5             |
| 16.13-16    | 10.10-13           | 47.10-12         | 52.6-8             |
| 16.29-31    | 11.11-13           | 47.26-35         | 52.12-17           |
| 17.10-12    | 13.17-19           | 48.9-18          | 52.27-53.9         |
| 17.16-17    | 13.25-27           | 48.21-26         | 53.16-21           |
| 17.22-24    | 14.4-6             | 48.31-49.12      | 54.4-19            |
| 17.26-18.15 | 14.7-15.11         | 49.25-50.10      | 54.23-55.12        |
| 19.10-31    | 15.23-32 + 16.3-16 | 50.24-51.1       | 56.35-57.11        |
| 22.23-28    | 19.10-14           | 51.6-24          | 58.5-23            |
| 23.23-24.2  | 21.3-17            | 52.9-28          | 59.10-23 + 59.28-  |
| 26.16-18    | 29.10-12           |                  | 60.2               |
| 26.24-27    | 29.15-17           | 53.1-12          | 60.13-26           |
| 26.30-27.9  | 29.20-30.11        | 53.14-22         | 60.28-61.4         |
| 28.14-17    | 32.15-16 + 32.3-5  | 53.25-28         | 61.13-16           |
| 28.32-29.2  | 32.16-21           | 53.30-31         | 61.19-20           |
| 29.20-25    | 32.25-33.5         | 54.15-26         | 62.6-20            |
| 29.34-36    | 33.9-11            | 55.3-22          | 63.4-23            |
| 30.34-31.4  | 33.15-20           | 56.2-10          | 64.5-12            |
| 31.9-12     | 33.25-26 + 33.22-  | 57.15-19         | 64.24-29           |
|             | 23                 | 58.15-23         | 65.19-26           |
| 31.16-17    | 33.27-34.1         | 59.4-18          | 65.37-66.14        |
| 32.2-4      | 35.1-3             | 61.29-35         | 68.19 - 23 + 68.9  |
| 32.14-25    | 35.7-20            | 62.10-20         | 69.3-13            |
| 36.1-37.4   | 38.16-40.1         | 62.22-63.4       | 69.16-70.9         |
| 38.32-39.7  | 41.18-32           | 63.7-17          | 70.12-71.9         |
| 39.21-24    | 42.3-6             | 65.31-35         | 71.12-72.1         |
| 39.33-40.6  | 42.8-15            | 66.2-9           | 72.5-12            |

| Ascl. = Alex     | Χ.           | Ascl. =       | Alex.         |
|------------------|--------------|---------------|---------------|
|                  | 3-32         | 86.27-28      | 97.10-12      |
|                  | 33-73.8      | 87.5-25       | 100.3-22      |
| 67.31-68.11 73.1 | 1-21         | 88.31-89.1    | 102.11-103.4  |
| 68.14-25 74.3    | 3-14         | 90.12-18      | 105.31-106.6  |
| 68.29-31 75.4    | <b>l-</b> 5  | 90.30-33      | 106.9-12      |
| 69.3-5 75.1      | .0-12        | 91.1-3        | 106.12-13     |
| 71.1-4 77.4      | <b>⊦</b> 7   | 91.6-19       | 106.17-107.13 |
| 74.13-20 80.8    | 3-15         | 93.18-32      | 107.15-28     |
| 75.3-13 81.2     | 26-82.7      | 93.34-95.15   | 108.2-110.2   |
| 77.21-27 83.2    | 24-30        | 96.24-97.5    | 110.5-24      |
| 77.30-33 83.3    | 32-84.1      | 97.7-27       | 111.4-112.10  |
| 79.7-80.9 85.1   | 5-86.23      | 99.14-30      | 115.16-116.9  |
| 80.12-15 87.3    | 3-4 + 9-10   | 100.4-17      | 117.6-19      |
| 81.12-19 88.1    | .0-20        | 101.8-102.3   | 117.27-119.6  |
| 81.22-23 89.7    | 7-9          | 102.4-7       | 119.9-12      |
| 81.31-82.6 90.7  | 7-15         | 102.21-32     | 119.14-120.7  |
| 82.8-10 90.1     | 7-19         | 103.12-104.20 | 120.20-122.8  |
| 82.14-21 90.1    | 9-91.4       | 105.3-19      | 122.8-123.2   |
| 83.3-10 91.1     | .8-25        | 106.4-14      | 123.4-14      |
| 83.22-84.3 93.1  | -6 + 94.2-10 | 107.12-25     | 125.16-126.9  |
| 84.35-85.3 96.1  | 5            | 108.30-109.14 | 128.12-129.8  |
| 85.6-15 96.7     | 7-16         | 112.1-10      | 135.15-25     |
| 85.28-31 96.1    | 6-19         | 112.15-16     | 136.5-6       |
| 86.2-8 96.2      | 27-33        | 112.21-23     | 136.11-13+15  |

# Livre a

| 116.17-27<br>116.34-117.5<br>117.17-22<br>117.31-32<br>118.5-9<br>118.19-28<br>118.35-119.4<br>119.17-20<br>120.5-11<br>121.1-4<br>123.20-25<br>124.8-16 | 139.7-17<br>140.14-19<br>141.8-11 + 14-16<br>142.22-23<br>143.14-18<br>144.17-145.6<br>145.15-19<br>146.13-16<br>149.16-23<br>151.25-152.2<br>153.3-8<br>153.17-21 | 126.11-24<br>126.29-127.15<br>127.24-128.9<br>128.11-129.2<br>130.10-131.2<br>131.33-132.29<br>132.31-133.4<br>133.11-23<br>133.33-134.4<br>135.33-136.11<br>136.25-26 | 156.33-157.10<br>154.14-155.11<br>158.4-23<br>160.2-27<br>160.30-162.6<br>162.19-163.6 +<br>163.19-164.8<br>164.16-21<br>165.7-16 + 21-25<br>166.9-15<br>168.9-19 + 22-25<br>169.22-24 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 124.8-16<br>124.18-125.8                                                                                                                                 | 153.17-21<br>155.13-156.14                                                                                                                                         | 136.25-26                                                                                                                                                              | 169.22-24                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                        |

# Livre B

| 138.12-19    | 171.11-172.2 | 144.34-145.6 | 177.17-23        |
|--------------|--------------|--------------|------------------|
| 138.22-25    | 172.5-7      | 145.19-27    | 177.26-178.1     |
| 138.28-33    | 172.9-16     | 146.9-16     | 178.5-10 + 15-19 |
| 139.21-25    | 172.24-27    | 146.32-36    | 178.25-29        |
| 139.27-140.8 | 173.10-174.4 | 147.11-16    | 179.7-11         |
| 143.38-144.6 | 177.2-8      | 152.3-9      | 181.2-9          |

| Ascl. =       | Alex.              | Ascl. =       | Alex.              |
|---------------|--------------------|---------------|--------------------|
| 152.14-18     | 181.32-36          | 177.18-20     | 204.34-205.2       |
| 152.24-31     | 181.37-182.6       | 179.23-180.9  | 205.10-206.2       |
| 153.3-5       | 182.36-38          | 180.15-18     | 206.2-5            |
| 153.31-37     | 183.19-25          | 182.32-36     | 209.35-210.3       |
| 155.36-157.14 | 184.19-186.13      | 183.31-184.2  | 210.13-20          |
| 159.26-32     | 187.27-33          | 184.33-36     | 211.2-5            |
| 159.35-160.5  | 187.33-188.6       | 187.29-188.32 | 212.12-213.8 +     |
| 161.2-11      | 188.26-34          |               | 213.31-214.9       |
| 161.15-162.1  | 189.3-26           | 191.23-192.3  | 216.19-36          |
| 162.15-29     | 190.22-27 + 191.3- | 192.10-193.4  | 217.27-218.17      |
|               | 11                 | 193.28-33     | 218.20-23          |
| 162.32-163.7  | 191.15-21          | 195.7-25      | 218.29-219.10      |
| 163.16-18     | 191.29-31          | 198.3-6       | 219.27-29          |
| 163.27-164.18 | 192.7-23 + 193.27- | 200.3-16      | 222.22-223.5       |
|               | 194.3              | 202.34203.17  | 223.8-25           |
| 165.1-7       | 194.15-22          | 203.20-26     | 223.27-31 + 224.2- |
| 165.9-13      | 195.19-23          |               | 4                  |
| 166.16-21     | 196.5-10           | 204.9-17      | 224.6-15           |
| 167.35-168.18 | 196.31-197.21      | 204.32-205.3  | 224.31-36          |
| 169.1-13      | 198.1-14           | 205.18-25     | 226.2-9            |
| 170.3-16      | 198.16-30          | 205.34-206.12 | 226.27-227.8       |
| 170.30-171.4  | 198.33-199.8       | 207.33-208.17 | 228.5-28           |
| 171.33-34     | 200.4-6            | 210.13-21     | 229.3-10           |
| 171.37-38     | 200.10-11          | 211.15-212.11 | 229.15-230.13      |
| 172.4-7       | 200.22-26          | 212.31-213.33 | 230.23-231.24      |
| 172.27-173.8  | 201.16-18 + 20-37  | 215.3-216.10  | 231.28-232.34      |
| 175.5-10      | 202.26-31          | 220.8-27      | 235.9-31           |
| 175.22-27     | 203.3-7            | 220.30-221.10 | 235.33-236.13      |
| 176.17-20     | 204.3-6            | 221.18-21     | 236.26-29          |
| 177.6-9       | 204.26-28          |               |                    |
|               |                    |               |                    |

# Livre Γ

| 237.3-238.19  | 240.20-23                                                                                                                                                                          | 254.8-12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 238.19-239.3  | 241.7-17                                                                                                                                                                           | 256.8-18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 239.6-15      | 241.19-242.6                                                                                                                                                                       | 256.25-257.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 239.18-25     | 245.24-34                                                                                                                                                                          | 258.26-37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 239.34-240.29 | 245.38-246.5                                                                                                                                                                       | 259.12-18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 240.33-241.2  | 246.14-15                                                                                                                                                                          | 260.32-33                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 241.17-18     | 246.20-22                                                                                                                                                                          | 260.34-36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 241.26-242.14 | 246.27-247.1                                                                                                                                                                       | 261.19-26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 242.18-24     | 247.10-12                                                                                                                                                                          | 262.18-19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 243.9-244.28  | 247.17-31                                                                                                                                                                          | 262.22-37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 244.31-245.16 | 248.4-7                                                                                                                                                                            | 263.5-7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 245.25-37     | 248.11-25                                                                                                                                                                          | 263.13-28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 246.1-9       | 249.7-16                                                                                                                                                                           | 264.9-18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 250.1-5       | 255.17-28                                                                                                                                                                          | 265.37-266.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 250.13-28     | 256.9-24                                                                                                                                                                           | 266.34-267.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 251.7-12      | 256.36-257.16                                                                                                                                                                      | 267.24-268.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|               | 239.6-15<br>239.18-25<br>239.34-240.29<br>240.33-241.2<br>241.17-18<br>241.26-242.14<br>242.18-24<br>243.9-244.28<br>244.31-245.16<br>245.25-37<br>246.1-9<br>250.1-5<br>250.13-28 | 238.19-239.3       241.7-17         239.6-15       241.19-242.6         239.18-25       245.24-34         239.34-240.29       245.38-246.5         240.33-241.2       246.14-15         241.7-18       246.20-22         241.26-242.14       246.27-247.1         242.18-24       247.10-12         243.9-244.28       247.17-31         244.31-245.16       248.4-7         245.25-37       248.11-25         246.1-9       249.7-16         250.1-5       255.17-28         250.13-28       256.9-24 |

| Ascl. =      | Alex.         | Ascl. =       | Alex.              |
|--------------|---------------|---------------|--------------------|
| 257.24-31    | 268.26-36     | 296.24-31     | 332.3-14           |
| 287.29-290.4 | 320.36-323.4  | 297.14-20     | 333.20-27          |
| 290.10-25    | 323.13-26     | 297.24-298.14 | 334.5-33 + 335.15- |
| 291.1-11     | 323.32-324.8  |               | 16                 |
| 291.24-29    | 326.22-27     | 298.18-33     | 335.26-336.1 +     |
| 295.5-296.5  | 330.19-331.17 |               | 336.13-18          |
| 296.9-20     | 331.25-36     | 300.32-34     | 341.30-32          |

#### APPENDICE VII

(Étude III, p. 110, n. 39)

# Extraits d'Alexandre chez Asclépius introduits par ovv

Livre A : Ascl. 13.5 τῶ τῆς τέγνης οὖν ὀνόματι γρησάμενος = Alex. 7.12 τῶ τῆς τέχνης ὀνόματι χρησάμενος; Ascl. 14.5 τὴν οὖν σοφίαν τῶν πρώτων άρχῶν = Alex. 8.9 τὴν σοφίαν τῶν πρώτων ἀρχῶν ; Ascl. 15.17 Ἐν πᾶσιν οὖν ἔθος τῶ 'Αριστοτέλει = Alex. 9.19 Έν πᾶσιν ἔθος ἀεὶ 'Αριστοτέλει; Ascl. 17.26 είπων οὖν ή γνωρίζουσα = Alex. 14.7 είπων δὲ ή γνωρίζουσα; Ascl. 29.20 ὁ οὖν ἔρως καὶ ἡ ἔφεσις = Alex. 32.25 ὁ γὰρ ἔρως καὶ ἡ ἔφεσις ; Ascl. 32.14 οὐδὲ αὐτὸν οὖν ἱκανῶς = Alex. 35.7 οὐδὲ αὐτὸν ἱκανῶς ; Ascl. 36.1-2 καιρὸν οὖν ἔλεγον τὸν ἑπτὰ πάλιν = Alex. 38.16-17 καιρὸν δὲ πάλιν ἔλεγον τὸν ἐπτά : Ascl. 38.32 γρήσιμον οὖν αὐτῶ τὸ γνῶναι εἰς τί τῶν αἰτίων ανήγαγον = Alex. 41.18 χρήσιμον γὰρ τὸ ίδεῖν εἰς τί τῶν αἰτίων ἀνῆγον; Ascl. 46.16 κατὰ μέθεξιν οὖν τῶν εἰδῶν ὑπάργουσι τὰ πολλά = Alex. 51.8 κατὰ μέθεξιν γὰρ τῶν εἰδῶν εἶναι τὰ πολλά; Ascl. 48.9 τὰς οὖν ἰδέας ἀργὰς καὶ αἰτίας εἶναι = Alex. 52.27 τὰς ἰδέας ἀργὰς εἶναι καὶ αἰτίας; Ascl. 53.1 περὶ Πλάτωνος οὖν λέγει = Alex. 60.13 περὶ Πλάτωνος λέγει : Ascl. 55.3 δείχνυσιν οὖν ὅτι οὐδεὶς = Alex. 63.4 δείχνυσιν δὲ ὅτι οὐδεὶς ; Ascl. 57.15 γένεσιν οὖν εἰσάγοντες τὴν αἰτίαν = Alex. 64.24 γένεσιν εἰσάγοντες τὴν αἰτίαν : Ascl. 62.10 λέγει οὖν καὶ πῶς ἔστιν = Alex. 69.3-4 λέγει δὲ καὶ πῶς ἔστιν ; Ascl. 66.26 ταῦτα οὖν γεννῶσιν ἐξ ἐκείνων = Alex. 72.13 καὶ ταῦτα γεννῶσιν ἐξ ἐκείνων ; Ascl. 81.31-32 τῷ οὖν καθ' ὑποκειμένου νῦν ἀντὶ τοῦ συμβεβηκότος κέχρηται = Alex. 90.7-8 τῷ γὰρ καθ' ὑποκειμένου νῦν ἀντὶ συμβεβηχότος χέχρηται ; Ascl. 85.28 φησίν οὖν ὅτι οὐδὲν εἰς ἐπιστήμην τῶν ένταῦθα = Alex. 96.16 δεύτερον δὲ ὅτι οὐδ' εἰς ἐπιστήμην τῶν ἐνταῦθα; Ascl. 90.30 τὸ οὖν λέγομεν ὁμοίως εἴρηται τοῖς πρόσθεν = Alex. 106.9 τὸ μὲν λέγομεν ὁμοίως εἴρηται τοῖς πρόσθεν; Ascl. 96.24 δείκνυσιν οὖν ὅτι ούς ύπάρχουσιν αἱ ἰδέαι ἀριθμοὶ καὶ διὰ τοῦ ἐκ μὲν πολλῶν ἀριθμῶν = Alex. 110.5 δείχνυσιν καὶ διὰ τοῦ ἐχ μὲν πολλῶν ἀριθμῶν; Ascl. 101.8-9 εἰς ταύτην οὖν θέλοντες πάντα ἀνάγειν τοῦ μὲν μήχους ἀρχὴν = Alex. 117.27-28 είς δὲ ταύτην θέλοντες πάντα ἀνάγειν; Ascl. 103.12 αἰτιᾶται οὖν τοὺς πεοὶ τῶν ἰδεῶν πραγματευσαμένους = Alex. 120.20 Καὶ ταύτη αἰτιᾶται τοὺς περί τῶν ἰδεῶν τι πραγματευσαμένους.

Livre α : Ascl. 117.17-18 δοκεῖ οὖν ὁ φιλόσοφος, ὡς εἴρηται, τὰ ἀντικείμενα λέγειν = Alex. 141.8 δοκεῖ γὰρ δι' αὐτῆς τὸ ἀντικείμενον λέγειν ; Ascl. 127.24 δείξας οὖν κοινῶς πρῶτον μὲν ὅτι... = Alex. 158.4 Δείξας κοινῶς πρῶτον μὲν ὅτι... ; Ascl. 128.31 διὰ τῆς ἐναργείας οὖν ἔδειξεν = Alex. 160.23 Διὰ τῆς ἐναργείας ἔδειξεν ; Ascl. 130.10 δείκνυσιν οὖν καὶ ἐπὶ τῆς κατὰ τὸ εἶδος αἰτίας = Alex. 160.30 Δείκνυσι καὶ ἐπὶ τῆς κατὰ τὸ εἶδος αἰτίας ; Ascl. 132.14 εἰπὼν οὖν τὰ ἄπειρα ἄγνωστα εἶναι = Alex. 163.19 εἰπὼν δὲ τὰ ἄπειρα ἄγνωστα εἶναι ; Ascl. 133.33 τὸ οὖν ἄπειρον τὸ τῆ προσθέσει = Alex. 166.9 τὸ δὲ ἄπειρον τὸ τῆ προσθέσει ; Ascl. 135.33

άνελεύθερον οὖν ἤδη τισὶ δοχεῖ χαὶ τὸ ἐν τοῖς λόγοις ἄγαν ἀχριβὲς = Alex. 168.9-10 ἀνελεύθερον γάρ τισιν ἤδη δοχεῖ χαὶ τὸ ἐν τοῖς λόγοις ἄγαν ἀχριβὲς ; Ascl. 136.8 δεῖ οὖν, φησί, πρῶτον ἐν τοῖς ἀναλυτιχοῖς γεγυμνάσθαι = Alex. 168.22 δεῖ πρῶτον ἐν τοῖς ἀναλυτιχοῖς ἐγγυμνάζεσθαι.

Livre B : Ascl. 143.38 προτίθεται οὖν ζητῆσαι = Alex. 177.2 προτίθεται δὲ ζητεῖν ; Ascl. 144.34 ἐξηγήσατο οὖν τίνα λέγει = Alex. 177.17 Ἐξηγήσατο τίνα λέγει ; Ascl. 145.18 ζητεῖ οὖν ἐνταῦθα εἰ τὰ γένη = Alex. 177.26 Περὶ οὖ νῦν φησι ζητητέον εἶναι, ἔστιν, εἰ τὰ γένη; Ascl. 147.11 ζητῆσαι οὖν, φησί, δεῖ = Alex. 179.7 ζητῆσαι, Φησί, δεῖ : Ascl. 153.30 ἀπορεῖ οὖν, ὡς εἴρηται, τίνα μάλιστα = Alex. 183.19 τίνα μάλιστα ; Ascl. 159.25 τοῦτο οὖν ἐστιν δ λέγει ὁ 'Αριστοτέλης, ὅτι εἰ πᾶσαι ὁμοίως = Alex. 187.27 εἰ πᾶσαι ὁμοίως : Ascl. 161.2 εἰ οὖν ἔστιν ἀπόδειξις = Alex. 188.26 εἰ δὲ ἔστιν ἀπόδειξις ; Ascl. 162.15 ζητεῖ οὖν ποτέρα αὐτῶν = Alex. 190.22 ζητεῖ γὰρ ποτέρα αὐτῶν ; Ascl. 162.21 νῦν οὖν δείχνυσιν, ὡς εἴρηται, ὅτι εὕλογον = Alex. 191.3 νῦν δείχνυσιν ὅτι εὕλογον ; Ascl. 163.26 ὃ οὖν λέγει, τοιοῦτόν ἐστιν. Εἰπὼν ὅτι = Alex. 192.7 τοῦτό μοι δοχεῖ τοιοῦτον εἶναι. Εἰπὼν ὅτι; Ascl. 165.1 ἀπορήσας οὖν, εἴτε τῆς αὐτῆς = Alex. 194.15 εἶτα ἀπορήσας τὸ εἴτε τῆς αὐτῆς; Ascl. 166.16 πότερον οὖν μοναχῶς εἰσιν = Alex. 196.5 πότερον μοναχῶς εἰσιν ; Ascl. 167.35 τίνες οὖν αἱ πολλαὶ δυσχολίαι = Alex. 196.31 τίνες μὲν αἱ πολλαὶ δυσκολίαι ; Ascl. 169.1 εἰ οὖν ἔστι τις γραμμὴ = Alex. 198.1 ἔστι γάρ τις γραμμή; Ascl. 170.3 ὁ αὐτὸς οὖν λόγος, φησί, καὶ περὶ τῆς ὀπτικῆς = Alex. 198.16 ὁ αὐτὸς δὲ λόγος ὁ ἐπὶ τῆς ἀστρολογίας οὖτος καὶ ἐπὶ τῆς όπτικῆς ; Ascl. 171.33 ἐφεξῆς οὖν δείκνυσιν = Alex. 200.4 ἑξῆς δὲ δείκνυσιν ; Ascl. 175.22 ή οὖν ἐπιχείρησις δυνάμει τοιαύτη ἐστίν = Alex. 203.3 'Η ἐπιγείρησις δυνάμει τοιαύτη ἐστίν ; Ascl. 177.6 ἄξιον οὖν ζητήσεως πότερον = Alex, 204.26 ζητῆσαι, Φησίν, ἄξιον πότερον : Ascl. 180.15 αἱ οὖν τοῦ ὄντος καὶ ένὸς διαφοραί = Alex. 206.2 αἱ τοῦ ὄντος καὶ ένὸς διαφοραί; Ascl. 184.33 ή οὖν γνῶσις = Alex. 211.2 ή γὰρ γνῶσις ; Ascl. 200.3 ὑποθέμενοι οὖν τὸ πρῶτον ἀπορηθέν = Alex. 222.22 ὑποθέμενοι δὲ τὸ πρῶτον ἀπορηθέν ; Ascl. 203.20 ώσπερ οὖν καὶ περὶ τοῦ ἀπείρου = Alex. 223.27 ώσπερ άμέλει καὶ περὶ ἀπείρου ; Ascl. 207.33 ἐκεῖνο οὖν ἄξιον ἀπορῆσαι = Alex. 228.5 έχεῖνο δέ, φησίν, ἄξιον ἀπορῆσαι; Ascl. 210.13 αἱ οὖν ποιότητες = Alex. 229.3 αί τε ποιότητες ; Ascl. 211.15 δείχνυσιν οὖν ὅτι τὸ σῶμα = Alex. 229.15 δείχνυσιν ὅτι τὸ σῶμα.

Livre Γ: Ascl. 222.24 προθέμενος οὖν ἐν τῆ Μετὰ τὰ φυσικὰ πραγματεία = Alex. 237.3 Προθέμενος ἐν τῆ Μετὰ τὰ φυσικὰ πραγματεία ; Ascl. 241.7 πῶς οὖν, φησίν, ἀπ' ἐκείνου λέγεται = Alex. 256.8 πῶς ἀπ' ἐκείνου λέγεται ; Ascl. 255.17 ἐκείνοι οὖν διημάρτανον τῷ μηδὲν ἄλλ' ἔξω = Alex. 265.37 διημάρτανον δὲ τῷ μηδὲν ἄλλο ἔξω ; Ascl. 256.9 ταῦτα οὖν λέγει πρὸς τοὺς οἰομένους = Alex. 266.34 λέγει πρὸς τοὺς οἰομένους ; Ascl. 296.24 ὃ οὖν λέγει τοῦτό ἐστιν = Alex. 332.3 Ὁ λέγει, τοιοῦτόν ἐστιν.

#### APPENDICE VIII

(Étude III, p. 143, n. 78)

# Formules de réponse à Aristote

# **Syrianus**

Livre B: p. 2.11 ἀποκρινούμεθα οὖν ὅτι...; 4.11 φήσομεν οὖν ὅτι...; 7.7.21-22 ἐροῦμεν οὖν πρὸς μὲν τὸ πρότερον [...] πρὸς δὲ τὸ δεύτερον τούτων ἤδη <ἐκ τῶν> προειρημένων σαφὴς ἡ ἀπάντησις; 10.20-21 ἀποκρινούμεθα πρὸς αὐτόν, ὅτι...; 21.3-4 ἡ μὲν οὖν σύντομος καὶ ἀληθεστάτη καὶ αὐτῷ <ἀρέσκουσα> 'Αριστοτέλει περὶ τούτων ἀπάντησις, ὅτι...; 29.2 πρὸς ἃ ῥητέον, ὅτι...; 29.22 ἀπεκρινάμεθα δὲ ἤδη; 32.3-4 ταῦτα μὲν ἐπιχειρηματικῶς νῦν ὁ 'Αριστοτέλης διαλέγεται. Χρὴ μέντοι εἰδέναι, ὅτι...; 48.20-23 'Απορεῖ δὲ πρὸς τὸν Πλάτωνα [...] πρὸς ἅ φαμεν, ὅτι...; 50.4 ῥητέον δὲ ὅτι...; 50.13 ῥητέον δὲ πρὸς τὴν μείζονα πρότασιν; 50.20 πρὸς ὃ φαίη τις ἄν, ὅτι...; 51.8-9 πρὸς ὃ φαίης ἄν, ὅτι...

Livre Γ : p. 64.21 ρητέον οὖν πάλιν πρὸς αὐτόν, ὡς...

Livre M : p. 84.27-28 ἐπειδὴ δὲ ἀνἐπεμψεν ἡμᾶς καὶ εἰς τὰς ἐν τῷ Β τεθείσας ἀπορίας, ἡητέον πρὸς τἀκεῖ ἡηθέντα...; 86.27-29 ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης πρὸς ἀπίθανόν τε ἄμα καὶ ψευδῆ μαχόμενος ὑπόθεσιν καὶ διελέγχων αὐτὴν ἀνδρείως καὶ ἀποδεικτικῶς. Ἡμεῖς δὲ ὑπονοοῦμεν...; 92.16 ῥητέον οὖν πρὸς αὐτόν, ὅτι....; 93.1, 95.22-23, 145.24, 158.18 ῥητέον οὖν ὅτι....; 95.29 ʿΑπλῶς δὲ πρὸς ἄπασαν αὐτοῦ τὴν δόξαν τοῦτο ῥητέον, ὅτι....; 99.31 πρὸς ἃ ῥητέον, ὅτι....; 100.24-25 ταῦτα τοίνυν ἀποδεξάμενοι τοῦ ᾿Αριστοτέλους πρῶτον ἀξιώσομεν αὐτὸν εἰπεῖν...; 108.13-14 ῥητέον δὲ καὶ πρὸς τὸ σκῶμμα, ὅτι....; 115.19-20 χρὴ δὲ πρὸς αὐτὸν φιλαλήθως μὲν ἀπαντῶντα λέγειν, ὅτι....; 116.6 ῥητέον οὖν ὡς...; 124.18-19, 153.32, 162.10-11 ῥητέον δὲ ὅτι....; 132.7 ἐροῦμεν οὖν καὶ ὑπὲρ τοῦ μαθηματικοῦ πρὸς αὐτόν, ὅτι....; 150.15 ἐροῦμεν δὲ ὅτι....

Livre N : p. 167.22 ἡπτέον δὲ ὅτι...; 172.34 ἡπτέον οὖν πρὸς αὐτόν, ὅτι...; 176.11 ἡπτέον οὖν πάλιν τὰ αὐτὰ πρὸς αὐτόν, ὅτι...; 178.9 ἡπτέον οὖν ὑπὲρ μὲν τῶν Πυθαγορείων, ὅτι...; 179.6-7 ἡπτέον οὖν ὑπὲρ τῶν ἀνδρῶν (scil. τῶν Πλατωνιχῶν), ὅτιπερ...; 179.18-19 ἡπτέον οὖν ὑπὲρ τῶν προτέρων πρότερον, ὅτι...; 180.17-18 διὰ τί οὖν, φήσομεν πρὸς αὐτόν...; 184.1-2 πρὸς ὃν φαίη τις ἂν ὅτι...; 185.15 ἡπτέον οὖν πρὸς αὐτόν, ὡς...; 188.1-2 ἡπτέον δὲ ὅτι...; 194.27-28 ἡπτέον δὲ πάλιν, ὅτι...

# Asclépius

Livre A: p. 43.35-37 καὶ οὕτως μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης. Εἰδέναι μέντοι χρή, ὡς οἱ Πυθαγόρειοι, ὡς φησιν ὁ ἡμέτερος φιλόσοφος ᾿Αμμώνιος...; 64.38-39 καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης. ὁ δὲ ἡμέτερος φιλόσοφος ᾿Αμμώνιος συμβολικῶς, φησί, πάντα ταῦτα οἱ Πυθαγόρειοι ἔλεγον; 72.37-38 καὶ ταῦτα

μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης · φαμὲν δὲ ἡμεῖς ὅτι... ; 75.27-29 καὶ οὕτως μὲν ὁ Αριστοτέλης ἐλέγγει τοὺς ὑποτιθεμένους εἶναι ἰδέας αὐτὰς καθ' αὑτὰς κεγωρισμένας τοῦ δημιουργοῦ. ᾿Απολογούμεθα τοίνυν ἡμεῖς ὑπὲρ τοῦ Πλάτωνος τοῦτον τὸν τρόπον...; 76.10-11 καὶ οὕτως μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης· ήμεῖς τοίνυν φαμὲν πρὸς ταῦτα, ὅτι τῷ ὄντι...; 78.23-24 καὶ ταῦτα μὲν ὁ Αριστοτέλης: ἡμεῖς δέ φαμεν πρὸς τοῦτο ὅτι...; 90.6-7 καὶ ταῦτα μὲν ὁ 'Αριστοτέλης' φαμέν δὲ πρὸς τοῦτο ὅτι τῷ ὄντι...; 91.19-21 καὶ ταῦτα μὲν ὁ 'Αριστοτέλης' ὁ δὲ ἡμέτερος φιλόσοφος προσέχων τῷ δόγματι, μᾶλλον δὲ τῶ πατρὶ τοῦ δόγματος ἔλεγεν ὅτι...; 92.29-31 καὶ ταῦτα μὲν τὰ παρὰ Αριστοτέλους: ὁ δὲ ἥρως Αμμώνιος ὁ Πρόκλου μὲν γεγονὼς ἀκροατὴς έμοῦ δὲ ᾿Ασκληπιοῦ διδάσκαλος ἔλεγεν ὅτι...; 96.10-11 καὶ ταῦτα μὲν ὁ Αριστοτέλης: ὁ δὲ Πλάτων, ὡς πολλάχις εἴρηται, συμβολιχῶς πάντα ταῦτα έπρέσβευε ; 100.31-32 καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης ὁ δὲ ἡμέτερος φιλόσοφός φησι ποὸς αὐτὸν ὅτι...: 104.34-36 καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης: αὖθις δὲ ὁ φιλόσοφός φησιν ὅτι συμβολικῶς ὁ Πλάτων διὰ τοῦ μεγάλου καὶ μιχροῦ τὴν ὕλην ἐδήλου; 105.30-31 καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης ἐοὐδὲν δὲ ήττον καὶ πρὸς τοῦτο ἐνίσταται ὁ φιλόσοφος πρὸς αὐτὸν λέγων...

Livre B : p. 140.15-16 καὶ οὕτως ἀπορήσας ἐᾶ τὸν λόγον νῦν ἡμεῖς δέ φαμεν ὅτι... ; 149.33-35 οὕτως τοίνυν δείκνυσιν ὁ ᾿Αριστοτέλης ὅτι πλείους έπιστῆμαι ὑπάργουσι τῶν ἀργῶν καὶ οὐ μία· φαμὲν δὲ ἡμεῖς συνηγοροῦντες τῆ ἀληθεία κατὰ τὰ ἐπηγγελμένα...; 159.16 καὶ οὕτως ὁ ᾿Αριστοτέλης・ φαμέν δὲ ἡμεῖς πρὸς αὐτὸν λέγοντες...; 171.7-8 καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης: φαμέν δὲ πρὸς αὐτὸν ὅτι...; 171.21-22 καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης: φαμέν δὲ ἡμεῖς πρὸς αὐτὸν ὅτι...; 178.10-11 καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης: ό δὲ ἡμέτερος φιλόσοφος πρὸς αὐτόν, ὅτι...; 181.32 καὶ ταῦτα μὲν ὁ Αριστοτέλης: ἡμεῖς δέ φαμεν ὅτι...; 189.25-26 καὶ οὕτως μὲν προέργεται ἡ άπορία ήμεῖς δέ φαμεν ὅτι...; 194.12-13 καὶ οὕτως μὲν προφέρει τὴν ἀπορίαν ὁ ᾿Αριστοτέλης γυμνάζων ἡμᾶς: ἡμεῖς δέ φαμεν ὅτι τῷ ὄντι...; 195.25 καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης: ἡμεῖς δέ φαμεν ὅτι...; 209.31-32 καὶ ούτως μέν ἀπορεῖ, φησίν, ὁ ᾿Αριστοτέλης · φαμέν δὲ ἡμεῖς πρὸς αὐτὸν ὅτι τῷ ὄντι...; 216.35 καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης φαμὲν δὲ ἡμεῖς πρὸς αὐτόν, ὅτι...; 217.17-18 καὶ οὕτως μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης: φαμὲν δὲ ἡμεῖς πρὸς τὸ πρῶτον ὅτι...; 217.38-218.1 καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αριστοτέλης ὁ δὲ ἡμέτερος φιλόσοφός <φησι> πρὸς αὐτὸν ὅτι...

#### APPENDICE IX

(Étude III, p. 143, n. 81)

# Les apostrophes à Aristote

# **Syrianus**

Livre B : p. 36.15-16 καὶ γὰρ εὖ τοῦτο λέγεις· πρόσθες δὲ ὅτι...

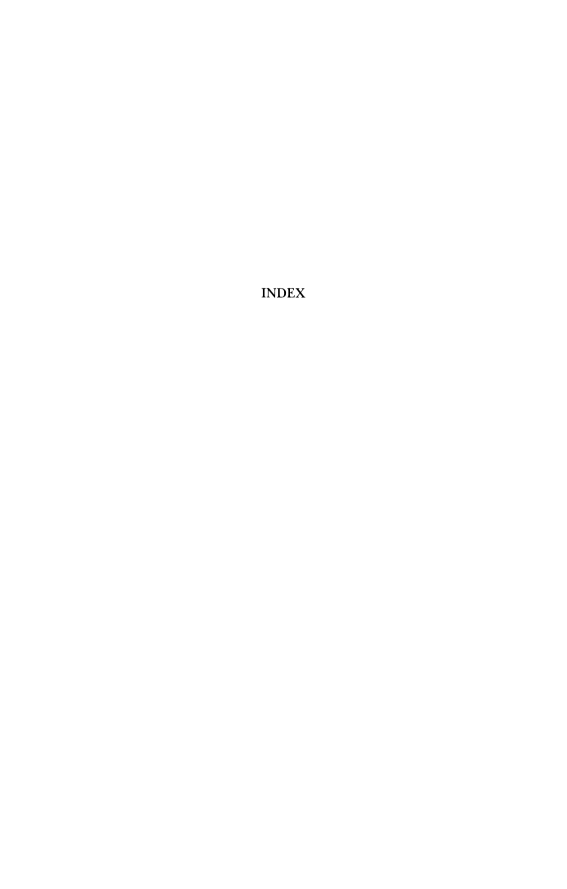
Livre Γ: p. 64.25 ώς εὖ φής, οὐκ ἀγαθὸν πολυκοιρανίη.

Livre M : p. 90.25-26 το σον δη τοῦτο καὶ πάντων ὡς εἰπεῖν ἀληθέστατον; 90.36-37 το ὑπὸ σοῦ διαρρήδην συγχωρούμενον; 99.35-36 σον γάρ ἐστιν, ὧ 'Αριστότελες, ὅτι...; 147.24 'Ως μὲν σὺ ζητεῖς, οὐκ ἔστιν εἰπεῖν; 148.31-32 ἐπεὶ γὰρ ἔνια γίγνεται ἐκ ταὐτομάτου καὶ κατὰ σέ, τί κωλύει πάντα γίγνεσθαι τυχαίως; ἀλλ' οἶμαι φαίης ἀν πρὸς αὐτούς; 149.3-7 τοιαῦτα οὖν ἀκούειν [...] ὑπολάμβανε. Ποῖα δὲ καὶ φὴς ἄνευ εἰδῶν γίγνεσθαι; [...] καὶ αὐτὸς συγχωρεῖς δημιουργεῖσθαι; 151.14 "Ωσπερ οὖν σὺ ταῦτα διαιρεῖς; 151.27 ἀλλ' οὺ τὸ αὐτό, ὧ θαυμάσιε...; 152.17 εὖ λέγεις; 152.23-24 ὅρα δὲ μὴ σύ, ὧ θαυμάσιε, τούτοις εἶ περιπετής; 153.1-2 καὶ εὖ γε, ὧ θαυμάσιε; 162.15 καὶ γὰρ σὺ ζῷον εἶναι φὴς τόν τε πρῶτον θεόν.

Livre N: p. 166.28 ἀλλ' ὧ θαυμάσιε, φήσομεν, οὐχ οὕτω λέγει Πλάτων; 170.34-171.7 εἰ [...] ἐθέλεις [...] ἄχουε [...] κἂν αὐτὴν εἴπης τὴν οὐσίαν [...] σύνθες τοίνυν αὐτὸ καὶ τὴν ἀνάγχην εὑρήσεις τοῦ δόγματος; 173.14-15 ἣν δὲ σὺ πρεσβεύεις ἀρχὴν τὴν κατὰ ἀπόφασιν, ὑλική ἐστι; 180.21 τοιοῦτον δέ τι καὶ σὺ νῦν αἰνίττη, ὅταν λέγης; 185.15-17 ῥητέον οὖν πρὸς αὐτόν, ὡς οὕτε στοιχεῖον οἶον σὺ νοεῖς [...] οὕτε τὸ ἕν κατὰ τὴν ἐκείνων ἐκλαμβάνεις διάνοιαν; 195.3-5 τὸ σὲ δεινότατον ὄντα καὶ [...] οὕτω μὲν κακοπαθῆσαι.

### Asclépius

Livre A: p. 30.13 ώσπερ καὶ σὺ αὐτός, ὧ σοφώτατε 'Αριστότελες, λέγεις; 44.35-36 τοῦτο δὲ καὶ αὐτὸς φής, ὧ 'Αριστότελες; 45.13-14 καὶ σύ, ὧ 'Αριστότελες, λέγεις τὴν ὕλην ἀεὶ ἐν κινήσει εἶναι ἐν ἀπορροῆ γὰρ φὴς αὐτὴν εἶναι; 83.1 ὡς καὶ αὐτὸς φής, ὧ 'Αριστότελες; 98.1-5 λέγομεν οὖν ἡμεῖς πρὸς αὐτὸν 'καίτοι αὐτός, ὧ 'Αριστότελες, ἐγκαλεῖς αὐτοῖς [...] καὶ προϊὼν δὲ τοῦτο ἐγκαλεῖς αὐτοῖς'; 99.4-5 λέγομεν οὖν πρὸς τοῦτο ὅτι παγκάλως λέγεις, ὧ 'Αριστότελες, καὶ τὰ δοκοῦντα αὐτοῖς λέγεις; 100.2 καλῶς λέγεις; 105.31 ὥσπερ σὸ λέγεις; 108.25 ὡς φὴς καὶ αὐτός ; 109.24-26 καθάπερ αὐτὸς λέγεις [...] οὕτως τοίνυν καὶ αὐτὸς ἐν τῆ Φυσικῆ ἀκροάσει πεποίηκας; 111.2-3 ὥσπερ καὶ αὐτὸς φής, ὧ 'Αριστότελες; 111.26-27 καὶ διηρθρωμένως ὁ Πλάτων καὶ πρὸ σοῦ, καὶ αὐτὸς ἐξ αὐτοῦ λαβὼν λέγεις.



#### INDEX DES AUTEURS ANCIENS

Alexandre d'Aphrodise, passim Alexandre d'Aphrodise (Ps.) v. Michel d'Éphèse Alexandre de Tralles, 63 Ammonius d'Alexandrie, 51, 59, 60, 62, 63, 99, 100, 101, 106, 107, 108, 109, 110, 112, 114, 115, 116, 118, 119, 120, 121, 123, 124, 125, 142, 143, 149, 151, 157, 161, 165, 173, 178, 184, 188, 215 Anaxagore, 130, 141 Anne Čomnène, 56 Apollonius de Citium, 59 Aristippe de Cyrène, 155 Aristote, passim Asclépius de Tralles, 34, 51, 59, 86, 99-186, 213-214, 215, 218-226 Asclépius le médecin, 100, 101, 151 Athanase d'Alexandrie, 60

Basile de Césarée, 59, 60 Boéthos (frère d'Eudème de Rhodes), 102

Chrysostome v. Jean Chrysostome Comnène Anne v. Anne Comnène

Damascène v. Jean Damascène Damascius, 33, 34, 35, 173 David l'Invincible, 60, 62 Denys l'Aréopagite (Ps.), 189 Didyme l'Aveugle, 36, 60, 62, 63

Élias, 60, 63 Empédocle, 111, 154, 161, 166, 167 Étienne d'Alexandrie, 215 Eudème de Rhodes, 102 Eudoxe de Cnide, 130 Eusèbe de Césarée, 59, 60 Eustathe de Thessalonique, 34, 36, 60, 62, 63 Eustrate de Nicée, 34, 35, 36, 59, 60

Galien, 59, 60, 62, 63 Georges Pachymère, 54 Grégoire de Nysse, 59 Grégoire de Nysse (Ps.), 36 Guillaume de Moerbeke, 127

Hermias d'Alexandrie, 188, 215 Hésiode, 120, 166 Hippon de Samos, 126 Homère, 12 Jamblique, 3-6, 10, 12, 18, 37, 38, 68 Jamblique (Ps.), 35 Jean Chrysostome, 59, 60, 62 Jean Chrysostome (Ps.), 59, 62 Jean Damascène, 34, 36, 59 Jean Lydus, 34 Jean Philopon, 59, 60, 62, 63, 70, 107, 110, 215 Jean Philopon (Ps.), 41, 55, 56, 196

Lydus v. Jean Lydus

Manichéens, 100 Margunius Maximus, 55 Michel d'Éphèse, 1-71, 95, 97, 187, 197-212 Moerbeke v. Guillaume de Moerbeke

Nicéphore Grégoras, 34, 36 Nicomaque de Gérase, 3, 106, 107, 215 Nil d'Ancyre, 36

Olympiodore, 34, 63, 104, 189, 215 Origène (théologien), 59, 60

Pachymère v. Georges Pachymère Palladius d'Alexandrie, 63 Parménide, 167, 184 Pasiclès, 102 Patrizi Francesco, 54, 196 Péripatéticiens, 85 Philopon v. Jean Philopon Platon, 38, 39, 40, 41, 47, 48, 49, 50, 77, 86, 113, 121, 129, 130, 142, 148, 153, 154, 160, 164, 165, 166, 183, 188, 189 Platoniciens, 5, 17, 18, 28, 34, 39, 43, 84, 114, 130, 133, 194 Plotin, 59 Porphyre, 34, 60, 149 Proclus, 18, 33, 34, 35, 144, 149, 188, 189 Protagoras, 96, 172 Psellus, 3, 34 Pythagore, 167 Pythagoriciens, 4, 43, 113, 121, 127, 128, 138, 153, 160

Simplicius, 33, 35, 59, 62, 63, 68, 165, 215 Simplicius (Ps.), 35, 60, 215 Sophonias, 34, 62 Speusippe, 47, 48 Stoïciens, 75, 76 Syrianus, passim

Thalès, 126 Thémistius, 62 Thémistius (Ps.) v. Sophonias Théodoret de Cyr, 62 Théophraste, 92 Théophylacte Simocattes, 35 Tryphon le Grammairien, 60

Xénocrate, 47, 48 Xénophane, 127

#### INDEX DES AUTEURS MODERNES

Alexandru S., 54 Aubenque P., 56

Berti E., 41, 165, 195 Bonitz H., 1, 2, 29, 32, 33, 34, 37, 51, 57, 67, 135, 194, 196 Bos E. P., 8 Brandis C. A., 53, 54, 55, 194 Brisson L., 8, 11 Browning R., 56 Busse A., 107

Cardullo L., 173, 174 Cavallo G., 56 Cherniss H., 41, 48, 193

Dalimier C., 179 D'Ancona C., 18, 73 Dixsaut M., 174 Donini P. L., 68, 69, 73 Dooley W. E., 75 Dörrie H., 65, 101

Ebbesen S., 70

Festugière A. J., 104, 189 Freudenthal J., 1, 48, 49, 50, 51, 55, 67

Gaiser K., 193 Gauthier R. A., 134 Gigon O., 2, 53, 193, 195 Goulet-Cazé M.-O., 73

Haas de F. A. J., 72 Hadot I., 53, 54, 55, 56, 100, 102 Harlfinger D., 55, 56, 193, 196 Hayduck M., 1, 4, 24, 52, 53, 67, 68, 70, 100, 103, 106, 107, 108, 112, 122, 123, 124, 127, 130, 138, 140, 148, 194, 195, 196 Heitz E., 194 Heylbut G., 52

Immisch O., 55, 65 Isnardi Parente M., 40, 41, 42, 115, 129, 193

Jolif J. Y., 134

Kroll W., 2, 10, 32, 44, 46, 47, 48, 74, 79, 80, 83, 87, 89, 90, 91, 92, 93, 95, 108, 122, 142, 148, 194

Leszl W., 193, 196 Lohr Ch., 54, 196

Madigan A., 72, 75 Mansfeld J., 90, 102, 154, 161 Martin A., 167 Meijer P. A., 8 Merlan Ph., 67, 68 Moraux P., 1, 54 Moreschini C., 73

O'Brien D., 154 O'Meara D. J., 3, 73

Patillon M., 143 Praechter K., 1, 2, 35, 53-64, 67, 101, 108, 142, 147, 148, 149, 152, 154, 157, 160, 165, 170, 172, 175, 176, 177, 178, 181, 182 Preus A., 56 Primavesi O., 167

Rashed M., 54 Ravaisson F., 55 Renauld É., 65 Richard M.-D., 41, 193, 195 Rose V., 1, 53, 55, 194 Ross W. D., 47, 75, 81, 93, 127, 135, 165, 193, 194, 195, 196

Saffrey H. D., 2, 8, 34, 40, 41, 100, 101, 129, 142, 186, 193 Schneider J.-P., 73 Segonds A.-Ph., 18, 100, 104, 108, 148 Sorabji R., 56, 108 Steel C., 18

Tarán L., 1-71, 106, 107, 108 Tricot J., 75, 138, 139 Trouillard J., 100, 108

Untersteiner M., 193 Usener H., 2, 46

Verrycken K., 108, 165, 178 Vitelli G., 107 Vuillemin-Diem G., 53, 54, 102

Wallies M., 52, 53, 107, 216 Wehrli F., 102 Wendland P., 53, 57, 68, 69 West M. L., 8, 10 Westerink L. G., 34, 100, 101, 108, 122, 129, 132, 173, 186 Wiesner J., 2, 54, 142

Wilpert P., 194 Wöhrle G., 55

## INDEX DES TEXTES CITÉS\*

```
p. 99.9-100.7:115-116
Alexandre d'Aphrodise
                                              p. 100.3-22:115-116
                                              p. 102.8-10:131
De anima
                                              p. 103.4-31: 131-132
éd. I. Bruns, CAG, Suppl. II 1, Berlin
                                              p. 106.9-12: 165
                                              p. 107.15-28 : 109
p. 76.6-77.16:69
                                              p. 111.13-14 : 132-133
p. 78.24-79.4:69
                                              p. 111.19-112.1 : 132-133
p. 79.16-20:69
                                              p. 112.11-14: 132-133
p. 85.11-86.6:67
                                              p. 118.12:133
p. 108.3-15:67
                                              p. 119.2:133
p. 109.25-110.3 : 67
                                              p. 126.7-12:133
                                              p. 141.6-30: 116-117
In Metaphysica (livres A-Δ)
éd. M. Hayduck, CAG I, Berlin 1891,
                                              p. 142.19-23: 123
                                              p. 146.8-11 : 133-134
p. 1-439.
                                              p. 151.25-152.2 : 109
p. 4.9-11:125
                                              p. 157.10-16:134
p. 4.15-16 : 125-126
                                              p. 161.1-4:117
p. 19.8-9 : 126
p. 20.9 ss. : 122
                                              p. 168.8: 134
                                              p. 168.11:134
p. 26.16-18 : 126
                                              p. 169.1-4: 134-135
p. 27.2:126
                                              p. 169.17-19 : 135
p. 35.2:100
                                              p. 169.22-170.4: 135-136
p. 35.7-20 : 111-112
                                              p. 175.24:74
p. 42.20:127
                                              p. 177.1-2 : 74-75, 151
p. 177.2-8 : 109
p. 44.9-10: 127
p. 46.15-17: 127-129
                                              p. 177.26-31:117-118
p. 46.23-47.1:127-129
                                              p. 178.5-21:75-77
p. 50.19-51.25 : 112
                                              p. 179.14-21 : 176-178
p. 52.27-53.2 : 113
                                              p. 180.18-24: 77-78
p. 54.4-19:113
                                              p. 181.2-23:78
p. 56.35-57.11:109
                                              p. 181.2-19: 178-180
p. 59.28-60.2:129
                                              p. 183.8-13:78
p. 63.23-31 : 129-130
                                              p. 184.13-19:79
p. 64.24-29:113-114
                                              p. 184.19-186.13:118
p. 77.12:47
                                              p. 185.6-13: 79-80
p. 77.34-78.4:165
                                              p. 185.30-186.2:80
p. 79.3-88.2 : 194
                                              p. 186.13-187.6 : 180-181
p. 83.34-85.12 : 47
                                              p. 189.26-32:80-81
p. 85.9-12 : 194
                                              p. 192.13-14:81
p. 85.11:195
                                              p. 194.10-20:81-82
p. 85.15-86.23 : 114-115, 194
                                              p. 194.15-22:118
p. 85.15-18 : 195
                                              p. 194.28-195.2:81-82
p. 85.16-18 : 194
p. 85.17-18 : 195
                                              p. 195.20-25:81-82
p. 96.12-16 : 115
                                              p. 196.5-10:119
                                              p. 196.20-24:83
p. 97.22-25 : 130-131
```

<sup>\*</sup> Pour les commentaires *In Met.* d'Alexandre d'Aphrodise, Ps. Alexandre d'Aphrodise (= Michel d'Éphèse), Asclépius et Syrianus, ainsi que pour tous les commentaires de Michel d'Éphèse, cet index n'enregistre que les textes qui font l'objet d'une analyse.

| p. 203.3-7 : 119                | p. 359.27-28 : 137                     |
|---------------------------------|----------------------------------------|
| p. 203.28-30 : 160              | p. 368.8-15 : 125                      |
|                                 |                                        |
| p. 204.12-15 : 83, 181          | p. 371.7-8 : 137                       |
| p. 207.13-20 : 83-84            | p. 371.13 : 137                        |
| p. 207.31-36 : 84-85            | p. 372.12-13: 137                      |
| p. 210.20-21 : 181-182          | p. 402.10-11 : 137                     |
|                                 |                                        |
| p. 211.8-14 : 182-183           | p. 405.27-38 : 138                     |
| p. 211.20-213.23 : 85-87        | p. 406.35-36 : 137                     |
| p. 212.12-213.8 : 109           | p. 407.17-19 : 137                     |
| p. 213.31-214.9 : 109           | p. 407.28-29 : 137-138                 |
| *                               |                                        |
| p. 214.12-18 : 88               | p. 412.18-19: 139                      |
| p. 214.16-18 : 183              | p. 415.27-33 : 139                     |
| p. 216.5-11 : 88-89             | p. 417.10-12: 139-140                  |
| p. 217.27-218.17 : 119          | p. 417.14-17 : 140                     |
| p. 218.20-23 : 109              | p. 418.19-22 : 140                     |
|                                 |                                        |
| p. 218.29-219.10 : 109, 119-120 | p. 418.37-419.1 : 141                  |
| p. 228.5-28 : 120               | p. 419.21-22 : 141                     |
| p. 228.10-28 : 40               | p. 421.13-15: 141                      |
| p. 230.7-13 : 121               | 1                                      |
| p. 230.23-231.24 : 109          | In Topica                              |
|                                 |                                        |
| p. 231.28-232.34 : 109          | éd. M. Wallies, CAG II 2, Berlin 1891. |
| p. 235.9-11 : 183-184           | p. 21.8-13 : 70                        |
| p. 237.3-238.19 : 109           | p. 21.15-19: 70                        |
| p. 245.37-246.17 : 89-90        | p. 196.10-11 : 63                      |
|                                 | p. 100.10 11 . 00                      |
| p. 247.8-23 : 90                | 0 "                                    |
| p. 250.17-20 : 42, 195, 196     | Quaestiones                            |
| p. 253.1-27 : 90-91             | éd. I. Bruns, CAG, Suppl. II 2, Berlin |
| p. 254.8-12 : 109               | 1892, p. 1-163.                        |
| p. 258.26-37: 109               | I 1, p. 2.20-4.26 : 67                 |
| p. 261.19-262.26 : 195          | 11, p. 2.20 1.20 . 0.                  |
|                                 |                                        |
| p. 261.24-25 : 110              | Alexandre d'Aphrodise (Ps.) =          |
| p. 262.3-8 : 184                |                                        |
| p. 262.18-26 : 195              | Michel d'Ephèse                        |
| p. 262.18-24 : 42, 196          | <u>-</u>                               |
| p. 262.22-26 : 195              | In Metaphysica (livres E-N)            |
| p. 264.11-12 : 91               | éd. M. Hayduck, CAG I, Berlin 1891,    |
| p. 267.24-268.6 : 121-122       | p. 440-837.                            |
|                                 |                                        |
| p. 270.24-25 : 91-92            | p. 441.8-9 : 66                        |
| p. 272.21-27 : 92               | p. 445.13 : 66                         |
| p. 273.18-19 : 92               | p. 458.5-6 : 54                        |
| p. 284.11-25 : 92-93            | p. 467.2-9:53                          |
| p. 288.30-289.24 : 124          | p. 475.20-21 : 67                      |
| p. 289.37-290.21 : 93-94        | p. 502.2 : 67, 70                      |
|                                 |                                        |
| p. 290.24 : 184-185             | p. 514.20 : 185                        |
| p. 291.20-33 : 185              | p. 519.14-15 : 36                      |
| p. 297.3-6:136                  | p. 532.7-19 : 52                       |
| p. 298.6-9 : 136                | p. 533.6-11 : 54                       |
| p. 303.25-28 : 94-95            | p. 565.18-19 : 54                      |
|                                 |                                        |
| p. 304.13-16: 95                | p. 567.24 : 66                         |
| p. 305.27 : 95                  | p. 589.23-25 : 67                      |
| p. 308.8-10 : 95-96             | p. 615.14-15 : 42, 195                 |
| p. 310.18 : 95-96               | p. 630.31-32 : 66                      |
| p. 316.13-14 : 96               | p. 631.14-15 : 66                      |
|                                 |                                        |
| p. 316.17-18 : 96               | p. 633.2-3 : 65                        |
| p. 317.9 : 96                   | p. 641.11-12 : 66                      |
| p. 317.32-35 : 185-186          | p. 642.38-643.3 : 195                  |
| p. 320.36-323.4 : 109           | p. 643.2-3 : 42                        |
| p. 346.24-26 : 63               | p. 644.4 : 61                          |
|                                 |                                        |
| p. 357.18-21 : 136              | p. 653.4-5 : 36                        |
| p. 359.11-13 : 124-125          | p. 667.10-11 : 67                      |
|                                 |                                        |

| n 703 4-7 · 67                            | p. 22.4:104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                           | p. 27.24 : 52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                           | p. 39.14 : 52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                           | p. 56.14 : 104<br>p. 67.31 : 52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                           | p. 86.28 : 104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                           | p. 80.28 . 104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                           | In Isagogen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                           | éd. A. Busse, CAG IV 3, Berlin 1895.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                           | p. 108.22-109.1 : 216                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                           | p. 100.11 100.1 . 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                           | Anavagana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                           | Anaxagore                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                           | fr. A 88 Diels-Kranz : 141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| p. 745.31-35 : 48                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| p. 752.33-753.8 : 13-15                   | Anonyme                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                           | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| p. 762.5-6 : 20                           | In Categorias v. Sophonias                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                           | Anonyme                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                           | Thion, inc                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                           | In Rhetorica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                           | éd. H. Rabe, CAG XXI 2, Berlin 1896.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                           | p. 230.21 : 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                           | p. 230.24 : 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                           | p. 244.14 : 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                           | p. 245.7 : 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| p. /94.5-/: 00<br>707.19.17.39.40.50      | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| p. 797.12-17: 38, 49-50                   | Anonyma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                           | Anonyme                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                           | Prolegomena philosophiae Platonicae                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                           | Prolegomena philosophiae Platonicae<br>éd. L. G. Westerink, J. Trouillard, A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                           | Ph. Segonds, CUF, Paris 1990.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                           | 13.15: 143                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| *                                         | 10.10 . 140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| p. 000.01 007.0 . 12, 10-10, 100          | Ariatoto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                           | Aristote                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Ammonius                                  | An abiting Post wiene                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Ammonius                                  | Analytica Posteriora                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Ammonius In Analyticorum Priorum librum I | Analytica Posteriora<br>I 2, 71 b 9-11 : 134<br>I 3, 72 b 5-15 : 134                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                           | p. 668.2-3:65 p. 672.11-12:67 p. 685.30-687.22:67 p. 694.27-39:67 p. 695.23-26:195 p. 695.23-26:195 p. 695.23-26:42 p. 697.18-39:67 p. 703.47:67 p. 703.47:67 p. 703.15-16:67 p. 703.45-16:67 p. 706.34-707.11:67 p. 722.7-8:66 p. 722.9-12:19 p. 731.3-10:21 p. 732.19-26:22 p. 734.36-735.3:19 p. 739.6-7:19-20 p. 739.21-740.1:22-24 p. 741.28-37:44 p. 741.36-37:66 p. 745.20-32:38 p. 745.22-28:47 p. 745.31-35:48 p. 752.33-753.8:13-15 p. 761.34-762.11:25 p. 762.5-6:20 p. 763.10-14:54 p. 767.32-768.26:26-30 p. 771.19-772.2:3-6 p. 776.11-18:30 p. 777.14-15:20 p. 777.14-15:20 p. 777.14-15:20 p. 777.16-21:38, 193 p. 777.23-33:31-32 p. 778.8-15:15-18 p. 794.5-7:66 p. 797.12-17:38, 49-50 p. 815.5-7:20 p. 824.2-31:50 p. 824.2-31:50 p. 825.4-6:21 p. 826.20-837.9:196 p. 836.20-837.9:196 p. 836.20-837.9:196 p. 836.20-837.9:196 p. 836.34-837.3:42, 43-45, 196 |

In Analyticorum Priorum librum I éd. M. Wallies, CAG IV 6, Berlin 1899. p. 3.18:149 p. 16.23:104 p. 24.35:149 p. 41.18-19:144

p. 47.22 : 144

In Categorias

In Categorias éd. A. Busse, CAG IV 4, Berlin 1895.

p. 22.12-13 : 216 p. 25.5 : 110 p. 28.11-12 : 110 *De anima* I 2, 404 b 7-15 : 161 I 2, 404 b 16-18 : 161

II 10, 94 a 2:80

De partibus animalium I 3, 642 b 22-24 : 83

Ethica Nicomachea I 1, 1094 a 3 : 130

| Metaphysica                  | B 1, 995 b 20 ss. : 109         |
|------------------------------|---------------------------------|
| A 1, 980 b 26 : 125          | B 1, 995 b 20-25 : 74, 149      |
| A 2, 983 a 18-19 : 126       | B 1, 995 b 22-24 : 151          |
| A 3, 983 a 24 ss. : 122      | B 1, 995 b 27-29 : 117, 151     |
| A 3, 984 a 2 : 126           | B 1, 995 b 29-31 : 152          |
|                              |                                 |
| A 3, 984 a 3-5 : 126         | B 1, 995 b 31-34 : 75           |
| A 3, 984 b 20 ss. : 122      | B 1, 995 b 34-36 : 152          |
| A 4, 984 b 32-985 a 10 : 172 | B 1, 996 a 1-2 : 176            |
| A 4, 985 a 18-19 : 100       | B 1, 996 a 1 : 153              |
| A 4, 985 a 21-25 : 111       | B 1, 996 a 2-4 : 153, 166       |
| A 5, 986 b 9 : 127           | B 1, 996 a 4-9 : 153            |
| A 5, 986 b 21 : 127          | B 1, 996 a 9-11 : 154           |
| A 5, 987 a 10 : 127          | B 1, 996 a 11:77, 170           |
|                              |                                 |
| A 6, 987 b 9-10 : 112        | B 1, 996 a 12-15 : 168          |
| A 6, 987 b 14-18 : 47        | B 2, 996 a 17 ss. : 155         |
| A 6, 987 b 18-22 : 112       | B 2, 996 a 18-21 : 78           |
| A 6, 987 b 25-29 : 113       | B 2, 996 a 20-21 : 178          |
| A 6, 987 b 33-988 a 8 : 109  | B 2, 996 a 21-b 1 : 78          |
| A 6, 988 a 7-11 : 129        | B 2, 996 a 32-b 1 : 155         |
| A 7, 988 a 23: 127           | B 2, 996 b 1-8 : 156            |
| A 7, 988 b 6-16 : 129        | B 2, 996 b 1-6 : 156            |
| A 8, 988 b 26-28 : 113       | B 2, 996 b 8-24 : 118           |
|                              |                                 |
| A 9, 990 b 2-991 b 9 : 44    | B 2, 996 b 8-13 : 79            |
| A 9, 990 b 6-8 : 46          | B 2, 996 b 14-16 : 79           |
| A 9, 990 b 8-9 : 165         | B 2, 996 b 18-22 : 80, 156      |
| A 9, 990 b 11-22 : 194       | B 2, 996 b 20-21 : 156          |
| A 9, 990 b 15-17 : 47, 194   | B 2, 996 b 24-26 : 123, 180     |
| A 9, 990 b 17-20 : 114, 195  | B 2, 996 b 26 ss. : 156         |
| A 9, 990 b 17-18 : 165       | B 2, 996 b 26-33 : 157          |
| A 9, 991 a 8-11 : 115        | B 2, 996 b 33-997 a 2 : 158     |
| A 9, 991 a 14-19 : 130       | B 2, 997 a 2-11 : 80            |
| A 9, 991 a 19-20 : 115       | B 2, 997 a 18-19 : 158          |
| A 9, 991 a 23-27 : 131       | B 2, 997 a 23 : 81              |
| A 9, 991 b 3 : 165           | B 2, 997 a 25-34 : 81           |
| A 9, 991 b 9-13 : 109        | B 2, 997 a 25-26 : 118          |
| A 9, 991 b 22-27 : 132       | B 2, 997 a 34 ss. : 158         |
| A 9, 992 a 10-19: 133        | B 2, 997 a 34-b 3 : 119         |
|                              |                                 |
| A 9, 992 a 10-11 : 165       | B 2, 997 a 34-35 : 158          |
| A 9, 992 b 9-13 : 133        | B 2, 997 b 3-5 : 83             |
| A 10, 993 a 11-16 : 129      | B 2, 997 b 3-4: 165             |
| A 10, 993 a 22-27 : 193      | B 2, 997 b 5-11 : 72            |
| α 1, 993 a 30-31 : 122       | B 2, 997 b 14-18 : 158          |
| α 1, 993 a 31-b 3 : 116      | B 2, 997 b 20-24 : 159          |
| α 1, 993 b 6 : 116           | B 2, 997 b 34-998 a 6 : 156     |
| α 1, 993 b 7-11 : 193        | B 3, 998 a 20 ss. : 160         |
| α 1, 993 b 23-24 : 133       | B 3, 998 b 4-6 : 119            |
| α 2, 994 a 17 : 109          | B 3, 998 b 9-11 : 160           |
| α 2, 994 a 22-26 : 115       | B 3, 998 b 11-14 : 83           |
| α 2, 994 b 2-3 : 134         | B 3, 998 b 12 : 181             |
| α 2, 994 b 18 : 117          | B 3, 998 b 22-28 : 161          |
| α 3, 995 a 11 : 134          | B 3, 998 b 27-28 : 162          |
|                              |                                 |
| α 3, 995 a 14·16 : 134       | B 3, 998 b 28-999 a 1 : 84      |
| α 3, 995 a 17-19 : 135       | B 3, 998 b 30-999 a 1 : 72, 162 |
| α 3, 995 a 17 : 135          | B 3, 998 b 30 : 83              |
| B 1, 995 b 6-8: 145          | B 3, 998 b 32 : 162             |
| B 1, 995 b 10-11 : 146       | B 3, 999 a 1-6 : 162            |
| B 1, 995 b 12-13 : 74, 146   | B 3, 999 a 6-12 : 182           |
| B 1, 995 b 13-15 : 147, 158  | B 3, 999 a 6-10 : 163           |
| B 1, 995 b 15-18 : 147       | B 3, 999 a 17-20 : 182          |
| B 1, 995 b 18-20 : 147       | B 3, 999 a 17-19 : 181          |
| •                            | ,                               |

# INDEX DES TEXTES CITÉS

| B 4, 999 a 29-32 : 182                           | Γ 6, 1011 a 12-13 : 185                          |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| B 4, 999 a 32-b 8 : 85                           | Γ 6, 1011 a 28-b 1 : 109                         |
| B 4, 999 b 4-5 : 109                             | Γ 6, 1011 b 4-6 : 172                            |
| B 4, 999 b 8-12 : 88                             | Δ 4, 1014 b 26-30 : 136                          |
| В 4, 999 b 9-10 : 163                            | Δ 4, 1014 b 35-36 : 124                          |
| B 4, 999 b 10 : 183                              | Δ 4, 1015 a 7-8 : 137                            |
| B 4, 999 b 20-23 : 163                           | $\Delta$ 6, 1016 b 11 : 125                      |
| B 4, 999 b 23-24 : 88, 164                       | Δ 7, 1017 a 14-15 : 137                          |
| B 4, 999 b 27-1000 a 4 : 119, 164                | Δ 7, 1017 b 1 : 137                              |
| B 4, 1000 a 5 ss. : 109                          | Δ 8, 1017 b 10-13 : 100                          |
|                                                  |                                                  |
| B 4, 1000 a 5-1001 a 3 : 166                     | Δ 15, 1020 b 31-32 : 137                         |
| B 4, 1000 a 5-7: 165                             | Δ 15, 1021 a 19-21 : 138                         |
| B 4, 1000 a 9-18: 119                            | Δ 16, 1022 a 1-2 : 139                           |
| B 4, 1000 a 9-14 : 166                           | Δ 18, 1022 a 22-24 : 139                         |
| B 4, 1000 a 24-b 17 : 166                        | Δ 19, 1022 b 2-3 : 140                           |
| B 4, 1000 b 14-16 : 167                          | Δ 19, 1022 b 2 : 139                             |
| B 4, 1001 a 2: 168                               | $\Delta$ 21, 1022 b 17 : 140                     |
| B 4, 1001 a 24-26 : 168                          | Δ 22, 1022 b 22-24 : 141                         |
| B 4, 1001 b 19-25 : 40, 120, 168                 | Δ 22, 1022 b 31-32 : 141                         |
| B 5, 1001 b 26-28 : 168                          | Δ 23, 1023 a 19-21 : 141                         |
| B 5, 1002 a 8-12 : 120                           | Z 2, 1028 b 21-24 : 47                           |
| B 5, 1002 a 18-28 : 109                          | Z 4, 1029 b 13 ss. : 53                          |
| B 5, 1002 a 28-b 11 : 109                        | Z 9, 1034 a 21 ss. : 125                         |
| B 6, 1002 b 12-14 : 169                          | Z 11, 1036 b 30-32 : 36                          |
| B 6, 1002 b 14-32 : 169                          | Z 13, 1038 b 1 ss. : 125                         |
| B 6, 1002 b 32-34 : 183                          | Z 13, 1038 b 9-1039 a 23 : 173                   |
| Γ 1, 1003 a 21 ss. : 109, 170                    | Z 17, 1041 a 31-32 : 173                         |
| Γ 1, 1003 a 21-22: 150                           | Θ 1, 1045 b 34 : 54                              |
| Γ 2, 1003 a 33-b 2 : 89                          | Θ 10, 1051 b 24 : 148                            |
| Γ 2, 1003 b 22-25 : 90                           | I 3, 1054 a 29-32 : 195                          |
| Γ 2, 1003 b 33-1004 a 2 : 42                     | K 3, 1061 a 10-18 : 195                          |
| Γ 2, 1003 b 36-1004 a 1 : 195                    | Λ 7, 1072 b 1-2 : 195                            |
| Γ 2, 1004 a 12-16: 90                            | Λ 7, 1072 b 20-21 : 148                          |
| Γ 2, 1004 a 13-25 : 109                          | M 2, 1077 a 21-23 : 21                           |
| Γ 2, 1004 b 8-26 : 109                           | M 3, 1077 b 14-1078 a 13 : 45                    |
| Γ 2, 1004 b 31-33 : 184                          | M 3, 1078 a 22-31 : 46                           |
| Γ 2, 1004 b 33-1005 a 2 : 42                     | M 4, 1078 b 34-M 5, 1080 a 8 : 44                |
| Γ 2, 1005 a 2-3 : 195                            | M 4, 1079 a 2-3 : 46                             |
| Γ 2, 1005 a 11-13 : 91                           | M 4, 1079 a 11-13 : 47                           |
| Г 3, 1005 b 5-8 : 121                            | M 6, 1080 a 9-11: 196                            |
| Γ 3-4, 1005 b 19-1006 a 5 : 123                  | M 6, 1080 b 11-16 : 47                           |
| Γ 3, 1005 b 28-29 : 91                           | M 7, 1081 b 17-18 : 14                           |
| Γ 4, 1006 a 5-9 : 92                             | M 7, 1081 b 29-30 : 17                           |
| Γ 4, 1006 a 11-15 : 92                           | M 7, 1082 b 1-3 : 17                             |
| Γ 4, 1006 b 34-1007 a 20 : 170                   | M 8, 1083 a 6 : 54                               |
| Γ 4, 1007 a 8-20 : 92                            | M 8, 1083 b 26-29 : 27                           |
| Γ 4, 1007 a 33-34 : 93                           | M 8, 1083 b 28-30 : 28                           |
| Γ 4, 1007 b 1-2 : 123                            | M 8, 1084 a 31-34:3                              |
| Γ 4, 1007 b 18 ss. : 184                         | M 9, 1085 a 7-14: 193                            |
| Γ 4, 1007 b 26-29 : 185                          | M 9, 1085 a 9-19: 16                             |
| Γ 4, 1007 b 20-23 : 163<br>Γ 4, 1008 b 5-7 : 136 | M 9, 1085 a 9-14 : 39                            |
| Γ 5, 1009 a 22-25 : 94                           |                                                  |
| Γ 5, 1009 a 32-36 : 95                           | M 9, 1085 a 14-15 : 17<br>M 9, 1085 a 19-20 : 16 |
|                                                  |                                                  |
| Γ 5, 1009 a 36-38 : 171<br>Γ 5, 1000 b 7.8 : 05  | M 9, 1086 a 18-21 : 193                          |
| Γ 5, 1009 b 7-8 : 95                             | M 9, 1086 a 21 : 48                              |
| Γ 5, 1010 a 5 : 95                               | M 10, 1087 a 5-6 : 37                            |
| Γ 5, 1010 b 1-3 : 171                            | N 1, 1087 b 9-12 : 48                            |
| Γ 5, 1010 b 26-28 : 171                          | N 4, 1091 b 4-6 : 7                              |
| Γ 5, 1010 b 30-1011 a 2 : 96                     | N 4, 1091 b 27-32 : 172                          |
| Γ 6, 1011 a 5-6 : 96                             | N 5, 1092 a 17-21 : 50                           |
|                                                  |                                                  |

| 238                                                                                                                                                                                                                                                                                         | INDEX DES TEX                                               | KTES CITES                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 238  N 6, 1093 b 24-29: 50, 196 N 6, 1093 b 24-25: 44  Physica I 1, 184 a 10-15: 133 I 4, 188 a 2-13: 130 II 1, 193 a 12-14: 136 II 2, 194 b 13: 153 II 7, 198 a 24: 122 IV 6, 213 b 22-27: 4  Topica VI 4, 141 a 35: 181 VIII 1, 151 b 28 ss.: 151  Fragmenta Aristotelis Fragmenta select |                                                             | p. 6.20-21 : 148<br>p. 7.21-22 : 125<br>p. 7.24-26 : 125-126<br>p. 11.35-36 : 148<br>p. 15.10 : 148<br>p. 22.18-19 : 126<br>p. 23.8-9 : 122<br>p. 25.17-18 : 126<br>p. 26.22 : 126<br>p. 26.22 : 126<br>p. 28.22-23 : 122<br>p. 30.17-19 : 172, 195<br>p. 32.3-4 : 100<br>p. 32.7-25 : 111-112<br>p. 40.20-21 : 127<br>p. 41.28 : 127<br>p. 43.36-37 : 99 |
| Ross, Oxford 1955. Arist<br>filosofia, par M. Unterste<br>1963. Aristotelis Opera, t.<br>deperditorum fragmenta, ec<br>Berlin-New York 1987.                                                                                                                                                | totele, <i>Della</i><br>Finer, Roma<br>III, <i>Librorum</i> | p. 46.11-47.3: 112<br>p. 48.2-9: 112-113<br>p. 48.28-49.12: 113<br>p. 50.23-51.1: 109<br>p. 52.2-3: 130                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Περὶ ἰδεῶν<br>fr. 1 Ross : 42, 196<br>fr. 3 Ross : 194<br>fr. 4 Ross : 194<br>fr. 5 Ross : 130<br>fr. 114 Gigon : 196<br>fr. 120 Gigon : 196                                                                                                                                                |                                                             | p. 52.21-28 : 129<br>p. 54.11-13 : 130<br>p. 55.22-26 : 129-130<br>p. 57.8 : 99<br>p. 57.10-20 : 113-114<br>p. 61.14 : 185<br>p. 64.38-39 : 99<br>p. 70.29-31 : 195                                                                                                                                                                                       |
| Περὶ τἀγαθοῦ<br>fr. 2 Ross : 194, 195<br>fr. 4 Ross : 129<br>fr. 5 Ross : 42, 195<br>fr. 6 Ross : 195<br>test., p. 113 Ross : 194-195<br>fr. 85,2 Gigon : 195<br>fr. 85,4 Gigon : 195                                                                                                       |                                                             | p. 71.28: 165<br>p. 77.2-4: 194-195<br>p. 78.10-23: 114-115<br>p. 78.10: 165<br>p. 79.7-80.9: 114-115, 194<br>p. 79.7-10: 195<br>p. 84.8-13: 115<br>p. 85.14-15: 115<br>p. 86.14-16: 130-131<br>p. 86.30-87.25: 115-116                                                                                                                                   |
| Περὶ φιλοσοφίας<br>fr. 11 Ross : 40, 41, 193<br>test., p. 73 Ross : 193<br>fr. 8 Untersteiner : 193                                                                                                                                                                                         |                                                             | p. 88.22-23 : 131<br>p. 89.1-6 : 131-132<br>p. 90.30-33 : 165<br>p. 92.29 : 99<br>p. 93.18-32 : 109                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Asclépius de Tralles  In Metaphysica éd. M. Hayduck, CAG V 1888. p. 1.1-3:99 p. 1.6-2.3:101 p. 1.6-7:102 p. 2.4-5.32:102 p. 2.5-9:102 p. 3.21-33:193 p. 3.21:101 p. 4.4-16:102                                                                                                              | /I 2, Berlin                                                | p. 95.24-96.10: 132-133<br>p. 100.22-101.1: 133<br>p. 101.6: 165<br>p. 103.9-11: 130<br>p. 103.11-12: 130<br>p. 106.32-33: 133<br>p. 112.16-19: 193<br>p. 113.1-2: 99<br>p. 114.36-38: 122<br>p. 117.17-22: 116-117<br>p. 119.22-23: 133-134<br>p. 121.1-5: 109<br>p. 121.5: 100<br>p. 125.34-126.1: 134                                                  |
| p. 4.17-35 : 102                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                             | p. 130.4-6 : 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

#### INDEX DES TEXTES CITÉS

| p. 130.13-15 : 117<br>p. 135.30 : 134                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| p. 135.30 : 134                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| p. 100.00 . 10 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| n 196 15 16 · 194 195                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| p. 136.15-16 : 134-135                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| p. 136.15-16 : 134-135<br>p. 136.19-20 : 135                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| p. 130.24-28 : 135-136                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| p. 137.1-3 : 99<br>p. 137.6-14 : 144-145                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| n 197 6 14 · 144 145                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| p. 137.6-14: 144-145                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| p. 137.23-25 : 145                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| p. 140.31 : 148                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| p. 140.34-141.8 : 145-146                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| n 141 91 99 · 146                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| p. 141.21-28 : 146<br>p. 141.28-36 : 146-147                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| p. 141.28-36 : 146-147                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| p. 142.5-14 : 147                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| p. 142.19-143.5 : 147-149                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1 140 0C 0F 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| p. 143.8-144.14 : 149-151                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| p. 143.16-17 : 150                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| p. 143.19-20 : 150                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1 1 1 0 0 0 0 0 1 0 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| p. 143.27-28 : 150                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| p. 143.31 ss. : 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| p. 143.36 : 150                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 140 00 144 6 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1 1 1 1 1 0 1 1 1 1 1 1 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| p. 145.11-25 : 117-118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| p. 145.15-18 : 151-152                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| p. 145.28-32 : 152                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| p. 146.17-36 : 152-153                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| n 147 9 6 . 159                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| p. 147.3-6 : 153                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| p. 147.19-24 : 176-178<br>p. 147.33-148.2 : 153                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| p. 147.33-148.2 : 153                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 140 00 04 154 155                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| p. 148.23-24 : 154-155                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| p. 149.2-4 : 154-155                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| p. 149.17-24 : 155                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 140 05 00 150 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1 140 01 00 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| p. 150.22 : 155                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| p. 153.8 : 156                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| p. 153.22-23 : 122                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| p. 154.8-157.16 : 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 159.17-18 : 158                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 159.17-18 : 158<br>p. 163.11-15 : 158                                                                                                                                                                                                                                                                |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 159.17-18 : 158<br>p. 163.11-15 : 158                                                                                                                                                                                                                                                                |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 163.11-15 : 158<br>p. 163.11-15 : 158                                                                                                                                                                                                                                                                |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 159.17-18 : 158<br>p. 163.11-15 : 158<br>p. 164.24-165.7 : 118<br>p. 165.27-28 : 158<br>p. 166.9-21 : 119                                                                                                                                                                                            |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 159.17-18 : 158<br>p. 163.11-15 : 158<br>p. 164.24-165.7 : 118<br>p. 165.27-28 : 158<br>p. 166.9-21 : 119                                                                                                                                                                                            |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 159.17-18 : 158<br>p. 163.11-15 : 158<br>p. 164.24-165.7 : 118<br>p. 165.27-28 : 158<br>p. 166.9-21 : 119<br>p. 166.24 : 165                                                                                                                                                                         |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 159.17-18 : 158<br>p. 163.11-15 : 158<br>p. 164.24-165.7 : 118<br>p. 165.27-28 : 158<br>p. 166.9-21 : 119<br>p. 166.24 : 165<br>p. 168.31-169.1 : 158-159                                                                                                                                            |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 159.17-18 : 158<br>p. 163.11-15 : 158<br>p. 164.24-165.7 : 118<br>p. 165.27-28 : 158<br>p. 166.9-21 : 119<br>p. 166.24 : 165<br>p. 168.31-169.1 : 158-159<br>p. 169.18-170.3 : 159-160                                                                                                               |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 159.17-18 : 158<br>p. 163.11-15 : 158<br>p. 164.24-165.7 : 118<br>p. 165.27-28 : 158<br>p. 166.9-21 : 119<br>p. 166.24 : 165<br>p. 168.31-169.1 : 158-159<br>p. 169.18-170.3 : 159-160                                                                                                               |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 159.17-18 : 158<br>p. 163.11-15 : 158<br>p. 164.24-165.7 : 118<br>p. 165.27-28 : 158<br>p. 166.9-21 : 119<br>p. 166.24 : 165<br>p. 168.31-169.1 : 158-159<br>p. 169.18-170.3 : 159-160                                                                                                               |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 159.17-18 : 158<br>p. 163.11-15 : 158<br>p. 164.24-165.7 : 118<br>p. 165.27-28 : 158<br>p. 166.9-21 : 119<br>p. 166.24 : 165<br>p. 168.31-169.1 : 158-159<br>p. 169.18-170.3 : 159-160<br>p. 173.11-16 : 160<br>p. 175.12-28 : 119                                                                   |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 159.17-18 : 158<br>p. 163.11-15 : 158<br>p. 164.24-165.7 : 118<br>p. 165.27-28 : 158<br>p. 166.9-21 : 119<br>p. 166.9-21 : 119<br>p. 168.31-169.1 : 158-159<br>p. 169.18-170.3 : 159-160<br>p. 173.11-16 : 160<br>p. 175.12-28 : 119<br>p. 176.9-13 : 160-161                                        |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 159.17-18 : 158<br>p. 163.11-15 : 158<br>p. 164.24-165.7 : 118<br>p. 165.27-28 : 158<br>p. 166.9-21 : 119<br>p. 166.9-21 : 119<br>p. 168.31-169.1 : 158-159<br>p. 169.18-170.3 : 159-160<br>p. 173.11-16 : 160<br>p. 175.12-28 : 119<br>p. 176.9-13 : 160-161<br>p. 176.24-25 : 181                  |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 159.17-18 : 158<br>p. 163.11-15 : 158<br>p. 164.24-165.7 : 118<br>p. 165.27-28 : 158<br>p. 166.9-21 : 119<br>p. 166.24 : 165<br>p. 168.31-169.1 : 158-159<br>p. 169.18-170.3 : 159-160<br>p. 173.11-16 : 160<br>p. 175.12-28 : 119<br>p. 176.9-13 : 160-161<br>p. 176.24-25 : 181                    |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 159.17-18 : 158<br>p. 163.11-15 : 158<br>p. 164.24-165.7 : 118<br>p. 165.27-28 : 158<br>p. 166.9-21 : 119<br>p. 166.24 : 165<br>p. 168.31-169.1 : 158-159<br>p. 169.18-170.3 : 159-160<br>p. 173.11-16 : 160<br>p. 175.12-28 : 119<br>p. 176.9-13 : 160-161<br>p. 176.24-25 : 181<br>p. 177.36 : 150 |
| p. 154.8-157.16 : 118<br>p. 154.34-36 : 156<br>p. 155.10-14 : 156<br>p. 155.27-35 : 180-181<br>p. 157.27-28 : 156-157<br>p. 155.27 : 123<br>p. 158.11-28 : 157-158<br>p. 159.17-18 : 158<br>p. 163.11-15 : 158<br>p. 164.24-165.7 : 118<br>p. 165.27-28 : 158<br>p. 166.9-21 : 119<br>p. 166.24 : 165<br>p. 168.31-169.1 : 158-159<br>p. 169.18-170.3 : 159-160<br>p. 173.11-16 : 160<br>p. 175.12-28 : 119<br>p. 176.9-13 : 160-161<br>p. 176.24-25 : 181                    |

p. 180.21-25: 162 p. 181.8-11: 162 p. 181.14-16 : 162 p. 181.33-35 : 162-163 p. 183.8: 181-182 p. 185.3-5: 182-183 p. 185.26-186.10:86 p. 187.16-17:163 p. 187.21-24:88, 183 p. 187.28-188.32: 109 p. 189.25-30: 163-164 p. 189.37-190.1:164 p. 191.9-10: 164-165 p. 192.10-193.25:119 p. 193.28-33: 109 p. 194.12-13:101 p. 194.31-195.4: 165-166 p. 195.7-25: 109, 119-120 p. 195.25-196.10:166 p. 196.17-31:119-120 p. 197.17-199.11 : 166-168 p. 199.37-200.1:168 p. 201.21-29: 168 p. 204.26: 164 p. 207.22-208.17:120 p. 207.22-27: 168 p. 208.18:168 p. 209.31-210.3: 168-169 p. 211.1-8: 120-121 p. 212.5-11 : 120-121 p. 212.30-213.33: 109 p. 215.3-216.10: 109 p. 216.15-22: 169 p. 216.36:169 p. 217.7-8 : 183-184 p. 218.7-9:170 p. 222.1-3:99 p. 222.4-225.4:170 p. 222.24-223.28 : 109 p. 225.6-11:170 p. 225.6-7:170 p. 225.23-226.4:170 p. 226.3:99 p. 232.22:164 p. 233.27:164 p. 235.12:164 p. 236.9-10:164 p. 236.32 : 164 p. 237.11-14: 42, 195 p. 238.7-8: 164 p. 238.28:164 p. 240.10:164 p. 240.16-18:164 p. 240.19-23:109 p. 240.31-34: 164 p. 245.24-34: 109 p. 246.32-34:110 p. 247.4-7 : 184 p. 247.11-15:195 p. 247.17-21 : 42, 195

| p. 256.25-257.16 : 121-122               | p. 440.15-16: 150                            |
|------------------------------------------|----------------------------------------------|
| p. 259.23-24 : 123                       | p. 450.18-28 : 173-175                       |
| p. 263.26-29 : 170-171                   | p. 452.18 : 108                              |
|                                          | р. 432.10 . 100                              |
| p. 265.18-25 : 123, 142                  | L. Minner Li Later de dine en midden di nere |
| p. 265.25-26 : 100                       | In Nicomachi Introductionem arithmeticam     |
| p. 267.9 : 184-185                       | éd. L. Tarán, Philadelphia 1969              |
| p. 267.21 : 99                           | (Transactions of the American Philo-         |
| p. 267.32-268.3 : 185                    | sophical Society, n. s., vol. 59, part 4).   |
| p. 271.16-22 : 136                       | passim: 106-107, 161, 216                    |
| p. 271.33-34 : 100                       |                                              |
| p. 271.34-36 : 100                       |                                              |
| p. 275.31-34 : 171                       | Chrysostome, Jean                            |
| p. 280.8-13 : 171                        |                                              |
| p. 283.2-9 : 171-172                     | In Epist. I Ad Corinthios                    |
| p. 285.10-11 : 185-186                   | PG 61, col. 213.2-4 : 215                    |
| p. 285.19 : 100                          |                                              |
| p. 203.13 . 100<br>p. 987 90 900 4 · 100 |                                              |
| p. 287.29-290.4 : 109                    | Clément d'Alexandrie                         |
| p. 289.19-20 : 172                       |                                              |
| p. 292.26-29 : 100                       | Paedagogus                                   |
| p. 302.1-2 : 99                          | éd. H. I. Marrou, M. Harl et al., 3 vol.     |
| p. 302.20 : 150                          | (SC 70, 108, 158), Paris 1960-1970.          |
| p. 308.21-22 : 136                       | Ì, ch. I, § 1.4, t. I, p. 110 : 161          |
| p. 308.30 : 99                           | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,      |
| p. 311.27 : 124-125                      |                                              |
| р. 312.10 : 137                          | Damascène, Jean                              |
| p. 315.31-32 : 125                       | <b>J</b>                                     |
| p. 317.20-21 : 100                       | De duabus in Christo voluntatibus            |
| p. 318.11 : 137                          | éd. B. Kotter (PTS 22), Berlin-New           |
| p. 318.17 : 137                          | York 1981.                                   |
| p. 318.32-34 : 137                       | 28, p. 210.7 : 34                            |
| p. 332.30-31 : 137                       | 10, p. 110 101                               |
| p. 337.7-15 : 138                        | Expositio fidei                              |
| p. 339.5-6 : 139                         | éd. B. Kotter (PTS 12), Berlin-New           |
| p. 340.1-4 : 139                         | York 1973.                                   |
| p. 340.26-28 : 139-140                   | 36, p. 89.55 : 34                            |
| p. 341.23-24 : 139                       | 30, p. 69.33 . 34                            |
| p. 343.12-14 : 140                       | Hamilia in transfirmation on Domini          |
| p. 344.1-4 : 140                         | Homilia in transfigurationem Domini          |
|                                          | PG 96, col. 552 B : 36                       |
| p. 344.22-24 : 141                       | 7.7 .1.                                      |
| p. 345.10-12 : 141                       | Homiliae                                     |
| p. 347.27-28 : 141                       | VIII 3, PG 96, col. 701 C : 37               |
| p. 348.34 : 141                          |                                              |
| p. 353.11 : 99                           | Domoscius                                    |
| p. 358.1 : 99                            | Damascius                                    |
| p. 362.32 : 101                          | D 1 1 11 11 11                               |
| p. 374.8 : 148                           | De principiis                                |
| p. 375.1-2 : 99                          | éd. L. G. Westerink, J. Combès, 3 vol.,      |
| p. 408.5 : 51, 125                       | CUF, Paris 1986-1991.                        |
| p. 408.20 : 51, 125                      | I, p. 18.23-19.1 : 34                        |
| p. 423.3 : 101                           | I, p. 34.12 : 34                             |
| p. 428.13 : 51, 125                      | III, p. 64.16 : 33                           |
| p. 428.20-429.36 : 103                   | III, p. 164.6 : 34                           |
| p. 430.15-433.8 : 103                    | •                                            |
| p. 433.9-436.6 : 103, 173-175            | In Parmenidem                                |
|                                          | éd. L. G. Westerink, J. Combès, APh.         |
| p. 433.18-19: 101                        | Segonds, 2 vol. parus, CUF, Paris 1997       |
| p. 435.31 : 150                          | (- éd Ruelle t II n 5-180 9) · éd            |
| p. 436.7-23 : 103                        | (= éd. Ruelle, t. II, p. 5-130.2); éd.       |
| p. 436.24-438.17 : 103                   | C. E. Ruelle, t. II, Paris 1889, p. 5-322.   |
| p. 438.18-440.21 : 103                   | II, p. 198.14 Ruelle : 35                    |
|                                          |                                              |

In Phaedonem

éd. L. G. Westerink, *The Greek Commentaries on Plato's Phaedo*, t. II, Amsterdam 1977.

I, § 207-252 : 173 I, § 251.7 : 63

In Philebum

éd. L. G. Westerink, Amsterdam 1959 (réimpr. 1982).

§ 56.7 : 35 § 104.9 : 35 § 235.3 : 35 § 237.2 : 35

### Denys l'Aréopagite (Ps.)

De caelesti hierarchia éd. G. Heil, A. M. Ritter, Corpus Dionysiacum, t. II, Berlin-New York 1991. I 1, p. 7.5: 37

De divinis nominibus éd. B. R. Suchla, Corpus Dionysiacum, t. I, Berlin-New York 1990. I 3, p. 111.10:37

De ecclesiastica hierarchia éd. Heil-Ritter, cit. III 7, p. 87.22-23: 37 VII 6, p. 126.17: 37

### Didyme l'Aveugle

De Trinitate II 14, PG 39, col. 712 A: 36

Fragmenta in Psalmos éd. E. Mühlenberg, Psalmenkommentare aus der Katenenüberlieferung, t. II, Berlin-New York 1977. n° 738a, p. 91.31:63 n° 793a, p. 120.9:63 n° 1231, p. 336.28:63

In Zachariam éd. L. Doutreleau, 3 vol. (SC 83-85), Paris 1962. II 70, p. 462.18: 36

## Élias

In Categorias éd. A. Busse, CAG XVIII 1, Berlin 1900. p. 157.27-28: 144 p. 166.35: 52 p. 173.7-12 : 144 p. 173.35 : 144 p. 184.16-17 : 144 p. 184.23-24 : 144 p. 216.26 : 144

Empédocle

fr. B 30 Diels-Kranz: 167

#### Étienne d'Alexandrie

In De interpretatione éd. M. Hayduck, CAG XVIII 3, Berlin 1885. p. 47.16-17: 216

#### Étienne le médecin

In priorem Galeni librum therapeuticum éd. F. R. Dietz, Apollonii Citiensis, Stephani [...] aliorum Scholia in Hippocratem et Galenum, Königsberg 1834 (réimpr. Amsterdam 1966). K. Dickson, Stephanus the Philosopher and Physician. Commentary on Galen's Therapeutics to Glaucon, Leiden-Boston-Köln 1998.
I, p. 253.29 (= p. 68.18 Dickson): 215

#### Eudème de Rhodes

éd. F. Wehrli, Eudemos von Rhodos, Basel 1955 (Die Schule des Aristoteles, Heft VIII). fr. 3:102 fr. 4:102

### Euripide

Bacchae v. 1390-1391 : 172

#### Eusèbe de Césarée

*In Isaiam* éd. J. Ziegler, Berlin 1975. I 84, p. 159.14-15 : 215

Praeparatio evangelica éd. É. des Places et al., 9 vol. (SC 206, 215, 228, 262, 266, 292, 307, 338, 369), Paris 1974-1991. VI 8, 39.2 (SC 266): 52

## Eustathe de Thessalonique

In Iliadem

éd. M. Van der Valk, Leiden 1971-1987.

I, p. 121.2:60

I, p. 128.33-34:60

I, p. 147.15-16:60

I, p. 185.16:60

I, p. 381.17:60

I, p. 764.9-10:60

II, p. 5.20-21:60 II, p. 14.11 : 60

II, p. 28.2:60

II, p. 40.1 : 36

II, p. 717.4:36

#### In Odvsseam

éd. G. Stallbaum, Leipzig 1817-1825.

II, p. 218.11:34

#### Eustrate de Nicée

In Analytica Posteriora

éd. M. Hayduck, CAG XXI 1, Berlin

1907. p. 20.3:34

p. 102.26 : 35

p. 103.13:34 p. 179.5:34

p. 215.8:34

### In Ethica Nicomachea

éd. G. Heylbut, CAG XX, Berlin 1892,

p. 1-406.

p. 13.7:34

p. 13.9:34

p. 47.38 : 34 p. 104.6:36

p. 268.20-21 : 34 p. 283.6:149

p. 289.26-27:34

p. 292.33:34

p. 294.21 : 34

p. 297.21:149

p. 314.15 : 149

p. 315.35-36: 149

p. 317.20 : 149

### Galien

éd. C. G. Kühn, 20 vol., Leipzig 1821-

1833.

De difficultate respirationis

VII, p. 843.2 : 215

De dignoscendis pulsibus VIII, p. 805.2-4: 149

De placitis Hippocratis et Platonis I 8, t. V, p. 203.11-12: 144

De semine

IV, p. 530.3-5: 144 IV, p. 553.9-10: 144

De usu partium

III, p. 623.3-4: 144

In Hippocratis aphorismos XVII 2, p. 436.10-11 : 215

In Hippocratis de acutorum morborum

victu

XV, p. 572.3 : 215 XV, p. 613.7-8 : 215

XV, p. 683.6-7:215

In Hippocratis de natura hominis librum XV, p. 148.1-2: 215

In Hippocratis librum de medici officina XVIII 2, p. 699.6-7 : 215

In Hippocratis librum III epidemiarum

XVII 1, p. 697.10 : 215

XVII 1, p. 700.3-4:215

# Germain de Constantinople

Oratio 1 In vivificam crucem

PG 98, col. 228 C: 37

Grégoire de Nysse (Ps.)

De occursu Domini

PG 46, col. 1164 C: 36

#### Hermias d'Alexandrie

In Phaedrum

éd. P. Couvreur, Paris 1901,

Hildesheim 1971<sup>2</sup>.

p. 4.2-3:217

p. 63.21 : 164

p. 85.6:148 p. 89.11:148

p. 89.13:148

p. 92.6-8:101

p. 193.16: 164

### Hésiode

Theogonia

v. 886: 10

v. 923:10

#### Homère

Ilias

XIV 246 : 9 XIV 302 : 9 XVI 143 : 139 XIX 390 : 139

### Jamblique

De communi mathematica scientia éd. N. Festa, Leipzig 1891; rééd. U. Klein, Stuttgart 1975. p. 3.7-8.4: 6

Recueil des doctrines pythagoriciennes (extraits des livres V-VII) éd. D. J. O'Meara, Pythagoras Revived. Mathematics and Philosophy in Late Antiquity, Oxford 1989, p. 218-229. p. 222.90-93: 4

### Jamblique (Ps.)

Theologoumena arithmetica éd. V. de Falco, Leipzig 1926; rééd. U. Klein, Stuttgart 1975. p. 68.9: 35

# Lydus, Jean

De mensibus éd. R. Wünsch, Leipzig 1898 (réimpr. Stuttgart 1967). IV 94, p. 138.21-24: 34

Marc Aurèle X 38.2 : 185

### Marius Victorinus

Candidi Epistola éd. P. Henry, P. Hadot, CSEL 83, Wien 1971. 13, 1-6: 34

# Michel d'Éphèse

In De generatione animalium éd. M. Hayduck, CAG XIV 3, Berlin 1903. p. 35.24-26:51

p. 35.24-26 : 51 p. 88.7-9 : 70 p. 196.11-12 : 36 In De incessu animalium éd. M. Hayduck, CAG XXII 2, Berlin 1904, p. 133-170. p. 161.9-10:61

In De motu animalium éd. M. Hayduck, CAG XXII 2, Berlin 1904, p. 101-131. p. 104.3-5: 69 p. 114.22-116.13: 68 p. 114.27-116.10: 69 p. 121.1: 52 p. 123.7-8: 52

In Ethicorum Nicomacheorum librum V éd. M. Hayduck, CAG XXII 3, Berlin 1901.

p. 24.25-26 : 216 p. 50.6-9 : 71

In Ethicorum Nicomacheorum libros IX-X éd. G. Heylbut, CAG XX, Berlin 1892, p. 461-620.

p. 509.17-18:66 p. 510.27-28:61 p. 529.2-4:66 p. 604.13-15:216

In Metaphysica v. Alexandre d'Aphrodise (Ps.)

*In Parva Naturalia* éd. P. Wendland, CAG XXII 1, Berlin 1903.

p. 6.3-5 : 61 p. 9.34-35 : 36 p. 84.26 : 52 p. 135.24-25 : 52 p. 149.8-16 : 55

In Sophisticos Elenchos éd. M. Wallies, CAG II 3, Berlin 1898. p. 415-20: 70

p. 4.15-20 : 70 p. 4.23-27 : 70 p. 117.28-29 : 66 p. 133.22 : 66 p. 135.10 : 66

# Nicéphore Ier

Refutatio et eversio definitionis synodalis anni 815 éd. J. M. Featherstone (CCG 33), Turnhout-Leuven 1997. § 142.9-10: 149

## Nicéphore Grégoras

Byzantina Historia

éd. J. Schopen, I. Bekker, 5 vol., Bonn 1829-1855.

II, p. 698.17:36 II, p. 1067.6-7:34 II, p. 1133.1:36 III, p. 26.6:36 III, p. 203.5:36

III, p. 259.7:36 III, p. 387.3:36 III, p. 449.23:36

## Nil d'Ancyre

**Epistulae** 

IÍ 291, PG 79, col. 345 A: 36

Novum Testamentum

Marc. 3.1:36

#### Oecuménius

In Apocalypsin éd. H. C. Hoskier, Michigan 1928.

### Olympiodore

p. 224.24-25: 215

In Alcibiadem

éd. L. G. Westerink, Amsterdam 1956. § 167.8 : 63

In Categorias

éd. A. Busse, CAG XII 1, Berlin 1902, p. 26-148.

p. 67.21-22 : 144

In Meteorologica

éd. W. Stüve, CAG XII 2, Berlin 1900.

p. 6.19:52

p. 69.15-16 : 52 p. 137.26: 144

p. 140.24:144 p. 144.11-12: 144 p. 160.29: 144

p. 175.2:52 p. 175.12:52 p. 175.16:52

p. 178.5:52 p. 187.16: 144

p. 187.23 : 144 p. 210.15 : 52 p. 232.26 : 144

p. 242.27-28: 144

p. 251.4:52

p. 262.29-263.1:217

p. 263.19-20:52

p. 270.3:52 p. 298.18:52

p. 302.13:52

p. 313.18: 144 p. 323.11:144

p. 332.27 : 144

p. 336.6:144

#### In Phaedonem

éd. L. G. Westerink, The Greek Commentaries on Plato's Phaedo, t. I, Amsterdam 1976.

5, § 6.2:34

Prolegomena

éd. A. Busse, CAG XII 1, Berlin 1902,

p. 1-25. p. 13.32:52

Orphicorum Fragmenta

éd. O. Kern, Berlin 1922 (réimpr.

Dublin-Zürich 1972). fr. 29:9

fr. 66:9 fr. 68:9

fr. 102: 8, 9, 10

fr. 107: 8, 9, 10 fr. 108: 8, 9, 10, 11

fr. 111:8,9 fr. 154:11

fr. 180:9 fr. 192:9

fr. 315:9 fr. 317:9

Paroemiographi

éd. E. L. Leutsch, F. G. Schneidewin, Corpus paroemiographorum graecorum, Göttingen 1839-1851 (réimpr. Hildesheim 1965).

I, p. 62, n° 15 : 126

II, p. 357, n° 88 : 126

## Philopon, Jean

De aeternitate mundi contra Proclum éd. H. Rabe, Leipzig 1899.

p. 104.5-6:59 p. 211.28:52

p. 212.14:52

In Analytica Posteriora

éd. M. Wallies, CAG XIII 3, Berlin 1909.

p. 47.24:104

p. 48.14:149 p. 92.4:97

p. 93.6:97

| p. 299.27:63                             | p. 563.34-35 : 144                                         |
|------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| p. 400.21 : 144                          | p. 597.4-5 : 144                                           |
| •                                        | •                                                          |
| In Analytica Priora                      | In De generatione et corruptione                           |
| éd. M. Wallies, CAG XIII 2, Berlin       | éd. H. Vitelli, CAG XIV 2, Berlin                          |
| 1905.                                    | 1897.                                                      |
| livre I :                                | p. 77.8-9 : 52<br>p. 307.25-26 : 63                        |
| p. 1.23 : 149<br>p. 12.24 : 52           | p. 307.23-20 . 03                                          |
| p. 30.25 : 104                           | In Meteorologica                                           |
| p. 42.35-36 : 104                        | éd. M. Hayduck, CAG XIV 1, Berlin                          |
| p. 59.6-7 : 216                          | 1901.                                                      |
| p. 84.14 : 97                            | p. 78.31-32 : 59                                           |
| p. 119.4-5 : 216                         | •                                                          |
| p. 132.28 : 215, 216                     | In Physica                                                 |
| p. 138.8-9 : 215, 216                    | éd. H. Vitelli, CAG XVI-XVII, Berlin                       |
| p. 200.10-11 : 216                       | 1887-1888.                                                 |
| p. 212.27 : 97                           | p. 24.30 : 185                                             |
| p. 378.30-31 : 216                       | p. 338.6 : 63                                              |
| livre II (Ps. Philopon):                 | p. 356.10 : 63<br>p. 391.15 : 161                          |
| p. 396.2 : 216<br>p. 405.11-12 : 216     | p. 612.8 : 185                                             |
| p. 405.21-22 : 216                       | p. 853.23 : 63                                             |
| p. 411.26 : 216                          | p. 555.25 . 55                                             |
| p. 420.6 : 216                           | DI'I I (D)                                                 |
| p. 425.34-426.1 : 216                    | Philopon, Jean (Ps.)                                       |
| p. 427.30-31 : 216                       | In Matabhasia                                              |
| p. 431.11-12 : 216                       | In Metaphysica<br>trad. lat. de Francesco Patrizi, Ferrara |
| p. 438.2 : 216                           | 1583, réimpr. Stuttgart-Bad Cannstatt                      |
| p. 443.14 : 216<br>p. 448.7 : 216        | 1991.                                                      |
| p. 477.15 : 216                          | f. $25^{\rm rb}$ : 54                                      |
| p. 177.13 . 210                          | f. $32^{\text{rb}}$ : 54                                   |
| In Categorias                            | f. 67 <sup>va</sup> : 196                                  |
| éd. A. Busse, CAG XIII 1, Berlin 1898.   |                                                            |
| p. 28.16-17 : 110                        | Platon                                                     |
| p. 35.21-22 : 110                        | T MILOT                                                    |
| p. 43.5-6 : 110                          | Epistulae                                                  |
| p. 187.27-28 : 216                       | IÍ 312 E 1-2 : 129                                         |
| In De anima                              | THE I                                                      |
| éd. M. Hayduck, CAG XV, Berlin           | Phaedo                                                     |
| 1897.                                    | 69 E 6-72 E 2 : 173                                        |
| p. 2.7: 149                              | Phaedrus                                                   |
| p. 10.2-3 : 52                           | 247 C 7 : 148                                              |
| p. 49.18: 104                            |                                                            |
| p. 73.21-74.29 : 161                     | Philebus                                                   |
| p. 74.13-16 : 144                        | 20 D 8: 130                                                |
| p. 85.25 : 149<br>p. 115.22-122.26 : 161 |                                                            |
| p. 127.1-2 : 144                         | Respublica                                                 |
| p. 207.15 : 161                          | V 475 E 4: 169                                             |
| p. 217.5-6 : 161                         | VI 509 D 6 ss. : 147<br>VI 511 B 4-7 : 148                 |
| p. 247.8 : 185                           | VI JII D T/ . ITO                                          |
| p. 295.17 : 161                          | Sophista                                                   |
| p. 335.14 ss. : 70                       | 235 C 4-6: 157                                             |
| p. 464.13-14: 144                        |                                                            |
| p. 486.23 : 144                          | Theaetetus                                                 |
| p. 518.10 : 52<br>p. 563.27-29 : 144     | 176 A 5-8 : 172, 195                                       |
| p. 505.27-29 : 1 <del>44</del>           |                                                            |
|                                          |                                                            |

| 240                                                              | INDEX DES TI              | EXTES CITES                              |
|------------------------------------------------------------------|---------------------------|------------------------------------------|
| Tim a mes                                                        |                           | N/ 05 / 11 10 . 99                       |
| Timaeus                                                          |                           | IV 854.11-12 : 33                        |
| 27 D 6-7 : 147                                                   |                           | IV 867.10 : 33                           |
| 28 C 3-4 : 129                                                   |                           | IV 867.19-20 : 33                        |
| 41 A 6-C 5 : 165                                                 |                           | IV 867.26 : 33                           |
| 41 A 6 : 130                                                     |                           | IV 867.28-29 : 33                        |
|                                                                  |                           |                                          |
| 41 B 7-C 5 : 165                                                 |                           | IV 867.31 : 33                           |
|                                                                  |                           | IV 867.38 : 33                           |
|                                                                  |                           | IV 868.3:33                              |
| Plotin                                                           |                           |                                          |
|                                                                  |                           | IV 868.11 : 33                           |
| Emmandas                                                         |                           | IV $870.34:33$                           |
| Enneades                                                         | 10                        | IV 870.37 : 33                           |
| VI 3, 18.11-12 : 14                                              | 48                        | IV 875.29 : 33                           |
|                                                                  |                           | IV 875.31 : 33                           |
|                                                                  |                           |                                          |
| Porphyre                                                         |                           | IV 957.10-11 : 34                        |
| I /                                                              |                           | V 986.25-26 : 149                        |
| 7                                                                |                           | V 1025.34-35 : 12                        |
| Isagoge                                                          |                           |                                          |
| éd. A. Busse, CA                                                 | G IV 1, Berlin 1887,      | VI 1053.14-15 : 34                       |
| p. 1-22.                                                         |                           | VI 1074.7 : 164                          |
| 6 - 12 10 91 - 14                                                | 10                        |                                          |
| 6, p. 13.19-21 : 14                                              | 19                        | In primum Euclidis Elementorum librum    |
|                                                                  |                           |                                          |
| Fragmenta                                                        |                           | éd. G. Friedlein, Leipzig 1873.          |
| éd A Smith Stu                                                   | ttgart-Leipzig 1993.      | p. 33.25-34.1 : 134                      |
|                                                                  | tigart Ecipzig 1555.      | p. 55.1 : 35                             |
| fr. 357 : 34                                                     |                           | F                                        |
|                                                                  |                           | I. D t I.V                               |
|                                                                  |                           | In Rempublicam                           |
| Proclus                                                          |                           | éd. W. Kroll, 2 vol., Leipzig 1899-1901. |
|                                                                  |                           | I, p. 88.29-30 : 33                      |
| Da dasam dashitatio                                              | mihara                    |                                          |
| De decem dubitatio                                               | nious                     | I, p. 89.22 : 164                        |
| ed. D. Isaac, <i>Proc</i>                                        | clus, Trois études sur la | I, p. 294.2 : 35                         |
| providence, CUF, t                                               | i. I. Paris 1977.         | II, p. 143.24-25 : 33                    |
| § 53.19, p. 208 : 3                                              | 24                        | <b>, 1</b>                               |
| § 55.15, p. 200 . 5                                              | 7-1                       | In Timanim                               |
|                                                                  |                           | In Timaeum                               |
| Elementatio Theolo                                               | gica                      | éd. E. Diehl, 3 vol., Leipzig 1903-1906. |
| éd. E. R. Dodds,                                                 |                           | I, p. 38.19 : 12                         |
| 8 64 n 60 20 · 33                                                |                           | I, p. 404.6 : 34                         |
| § 64, p. 60.20 : 33<br>§ 64, p. 60.32 : 33<br>§ 64, p. 62.4 : 33 | ,<br>)                    | I p 439 30 · 140                         |
| 8 04, p. 00.32 : 33                                              | )                         | I, p. 438.30 : 149                       |
| § 64, p. 62.4 : 33                                               |                           | II, p. 313.7 : 149                       |
| § 181, p. 158.32-3                                               | 33 : 33                   | III, p. 116.28 : 12                      |
| 0 /1                                                             |                           | III, p. 199.10 : 12                      |
| In Alcibiadom                                                    |                           |                                          |
| In Alcibiadem                                                    | 1 0 1 CUID D :            | III, p. 259.9-11 : 172                   |
| ed. APh. Segon                                                   | ds, 2 vol., CUF, Paris    | Scolies:                                 |
| 1985-1986.                                                       |                           | l, p. 460.20 : 144                       |
| 49.21:12                                                         |                           | I, p. 461.2 : 144                        |
| 77.11-12 : 148                                                   |                           | I, p. 463.3 : 144                        |
| 0477 140                                                         |                           |                                          |
| 247.7:148                                                        |                           | I, p. 463.12 : 144                       |
| 247.9:34                                                         |                           | I, p. 463.13-14 : 144                    |
|                                                                  |                           | I, p. 469.8 : 144                        |
| In Organila Chai                                                 | Idaira (orrannta Mi       | -, F                                     |
| in Oracuta Chai                                                  | ldaica (excerpta Mi-      | m I I DI I                               |
| chaeļis Pselli)                                                  |                           | Theologia Platonica                      |
| éd. É. des Places                                                | s, Oracles Chaldaïques,   | éd. H. D. Saffrey, L. G. Westerink, 6    |
|                                                                  |                           | vol., CUF, Paris 1968-1997.              |
| o in levu e                                                      | t corr. par APh.          | 10 05 10 100                             |
| Segonds, CUF, Pa                                                 | arıs 1996.                | I 9, p. 35.1-2 : 169                     |
| IV, p. 209.9-10:1                                                | .49                       | I 10, p. 40.23-24 : 169                  |
| ,,                                                               |                           | I 10, p. 44.22 : 169                     |
| 7. D                                                             |                           | I 10 - 09 19 . 94                        |
| In Parmenidem                                                    |                           | I 19, p. 93.13 : 34                      |
| éd. V. Cousin, I                                                 | Paris 1864, col. 617-     | II 3, p. 24.21 : 34                      |
| 1242.                                                            | ,                         | II 4, p. 34.9-10 : 169                   |
|                                                                  |                           |                                          |
| I 701.26 : 12                                                    |                           | III 2, p. 8.13 : 35                      |
| I 702.16 : 149                                                   |                           | III 2, p. 10.1 : 33                      |
| I 704.32 : 149                                                   |                           | III 24, p. 86.10 : 12                    |
|                                                                  |                           | /1 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|                                                                  |                           |                                          |

III 27, p. 97.6: 169
IV 26, p. 78.2-3: 169
V 11, p. 36.2: 33
V 11, p. 39.1: 169
V 31, p. 115.21: 33
V 31, p. 116.1-2: 33
V 31, p. 117.2: 33
V 32, p. 117.9-10: 169
VI 12, p. 60.6-7: 169
VI 19, p. 87.16: 169
VI 22, p. 98.1: 12

#### **Psellus**

Orationes panegyricae éd. G. T. Dennis, Stuttgart-Leipzig 1994. oratio 6.193-194, p. 95: 149

Philosophica minora t. II, éd. D. J. O'Meara, Leipzig 1989. opusc. 13, p. 32.32:52 opusc. 18, p. 88.11:149

Theologica t. I, éd. P. Gautier, Leipzig 1989. opusc. 3.153: 52 opusc. 51.11-12: 217 opusc. 77.56: 217

#### Scholia

In Aratum éd. J. Martin, Stuttgart 1974. v. 733, p. 371.10-11 : 215

In Demosthenem éd. M. R. Dilts, 2 vol., Leipzig 1983-1986. In Or. 10, t. I, p. 153.10: 215

In Dionysii Thracis Artem grammaticam (Scholia Vaticana) éd. A. Hilgard, dans Grammatici Graeci I 3, Leipzig 1901 (réimpr. Hildesheim 1965), p. 106-292. p. 141.25: 215

In Hermogenem (Περὶ στάσεων) éd. Ch. Walz, dans Rhetores Graeci, t. IV et VII, Stuttgart 1833. IV, p. 223.27 : 215 IV, p. 430.23-24 : 215 IV, p. 631.8-9 : 215 IV, p. 640.23-24 : 215 VII, p. 127.21-22 : 215

In Homeri Iliadem éd. H. Erbse, 7 vol., Berlin 1969-1988. Λ 162a, t. III, p. 157.7-8: 35 P 216-8, t. IV, p. 371.89: 35

## **Sextus Empiricus**

Pyrrhonicae hypotyposes éd. H. Mutschmann, J. Mau, Leipzig 1958. II § 147, p. 101: 62-63

### **Simplicius**

In Categorias
éd. C. Kalbfleisch, CAG VIII, Berlin
1907.
p. 1.14:52
p. 10.9-10:52
p. 292.30-31:52
p. 317.31:149
p. 371.17-19:217
p. 438.34-35:69

In De caelo éd. J. L. Heiberg, CAG VII, Berlin 189**4**. p. 153.12:63 p. 233.5-6:62 p. 235.36:62 p. 240.23:62 p. 253.25 : 62 p. 254.28 : 63 p. 258.13-14:62 p. 297.1:52 p. 313.8: 185 p. 347.30-31:63 p. 355.19-20:63 p. 382.10-16:67 p. 411.13:62 p. 430.29:52 p. 431.27:52

p. 482.19: 34 p. 555.4: 35 p. 558.3-4: 217 p. 601.3: 35 p. 601.11: 35 p. 601.17: 35 p. 601.19: 35 p. 607.24: 62 p. 698.13: 35 p. 699.14: 62 p. 714.2: 62

In Enchiridion Epicteti éd. I. Hadot, 2 vol., CUF, Paris 2001-. VII 28-29 : 62 XXXII 23 : 60 XXXV 26 : 33 XL 49 : 185

| In Physica                               | In Parva Naturalia (Ps. Thémistius)        |
|------------------------------------------|--------------------------------------------|
| éd. H. Diels, CAG IX-X, Berlin 1882-     | éd. P. Wendland, CAG V 6, Berlin           |
| 1895.                                    | 1903.                                      |
| p. 19.5 : 52                             | p. 3.15 : 34                               |
| p. 38.28-29 : 217                        | -                                          |
| p. 44.10 : 52                            | Com talana da Comba                        |
| p. 77.9 : 52                             | Synésius de Cyrène                         |
| p. 111.15 : 35                           | The state of                               |
| p. 131.15 : 52                           | Epistulae                                  |
| p. 147.9 : 34                            | éd. A. Garzya, Roma 1979; 2e éd. A.        |
| p. 201.20 : 35                           | Garzya, D. Roques, 2 vol., CUF, Paris      |
| p. 201.22 : 35                           | 2000.                                      |
| p. 246.4:35                              | 129, p. 312.37 Garzya (= ep. 129.43        |
| p. 246.16 : 35                           | Garzya-Roques) : 52                        |
| p. 258.13 : 66                           |                                            |
| p. 279.8-9 : 62                          | Syrianue                                   |
| p. 309.14-18 : 217                       | Syrianus                                   |
| p. 317.17 : 34                           | In Matabhysica                             |
| p. 354.11-12 : 62                        | In Metaphysica                             |
| p. 379.23 : 62                           | éd. W. Kroll, CAG VI 1, Berlin 1902.       |
| p. 385.19-20 : 62                        | p. 1.4-8: 144-145                          |
| p. 519.17-19 : 217                       | p. 1.16-21 : 145                           |
| p. 630.1 : 35                            | p. 1.16-17 : 145<br>p. 2.25-28 : 145-146   |
| p. 630.11 : 35                           |                                            |
| p. 637.34 : 35                           | p. 3.1-8 : 146<br>p. 3.8-33 : 146-147      |
| p. 757.25 : 62                           | p. 3.10-11 : 74                            |
| p. 873.7 : 35                            | p. 3.37-40 : 158                           |
| p. 1041.7 : 62                           | p. 4.11-20 : 147                           |
| p. 1047.7 : 62                           | p. 4.21-5.7 : 147-149                      |
| p. 1204.19-20 : 62                       | p. 5.8-6.34 : 149-151                      |
|                                          | p. 5.13-14 : 150                           |
| C: 1: (P.)                               | p. 5.28 : 150                              |
| Simplicius (Ps.)                         | p. 6.9-11 : 74-75                          |
| T. D.                                    | p. 7.7-21 : 151-152                        |
| In De anima                              | p. 7.21-38 : 152                           |
| éd. M. Hayduck, CAG XI, Berlin           | p. 8.1-11 : 75-77                          |
| 1882.                                    | p. 8.12-33 : 152-153                       |
| p. 42.9 : 35<br>p. 238.39-41 : 217       | p. 9.10-15 : 176-178                       |
| p. 239.31-33 : 217<br>p. 239.31-33 : 217 | p. 9.34-37 : 153                           |
| p. 246.20 : 35                           | p. 10.8-9 : 153                            |
| p. 263.30-38 : 217                       | p. 10.23-29 : 153                          |
| p. 276.1-3 : 217                         | p. 11.9-16 : 153-154                       |
| p. 1. 0.1 0 . 11.                        | p. 11.28-36 : 153-154                      |
|                                          | p. 12.4-23 : 154-155                       |
| Sophonias                                | p. 12.20-23 : 77-78                        |
| -                                        | p. 12.28-13.3 : 168-169                    |
| In Categorias                            | p. 13.4-12 : 155                           |
| éd. M. Hayduck, CAG XXIII 2, Berlin      | p. 13.18-28 : 78, 178-180                  |
| 1883.                                    | p. 13.26-28 : 122                          |
| p. 61.29 : 149                           | p. 14.16-31 : 78                           |
|                                          | p. 14.31-32 : 155                          |
| In De anima                              | p. 15.2-3 : 156                            |
| éd. M. Hayduck, CAG XXIII 1, Berlin      | p. 15.7 : 156-157                          |
| 1883.                                    | p. 15.23-24 : 79<br>p. 16.10-15 : 79-80    |
| p. 5.24 : 34                             | p. 16.10-13 : 79-80<br>p. 16.36-17.4 : 156 |
| p. 51.15 : 185                           | p. 17.5-10 : 80                            |
| p. 117.3 : 149                           | p. 17.10-13 : 156                          |
| p. 129.3 : 149                           | p. 11.10-10 . 100                          |
|                                          |                                            |

#### INDEX DES TEXTES CITÉS

| 17 07 90 100 101                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| p. 17.25-32 : 180-181                                                            |
| p. 17.29 : 72                                                                    |
| p. 18.9-31 : 157-158                                                             |
| p. 19.3-4 : 158                                                                  |
| p. 13.3-1 . 130                                                                  |
| p. 19.33-20.8 : 80-81                                                            |
| p. 21.19-25 : 158                                                                |
| p. 21.35-36 : 81                                                                 |
| p. 21.33-30 . 61                                                                 |
| p. 22.11-31 : 81-82                                                              |
| p. 23.8-9 : 83                                                                   |
| p. 23.25-34 : 72                                                                 |
| p. 23.23-34 . 72                                                                 |
| p. 24.4-24 : 158-159                                                             |
| p. 24.35-25.23 : 159-160                                                         |
| p. 27.29-30 : 156-157                                                            |
| p. 27.29-30 . 130-137                                                            |
| p. 29.13-20 : 160                                                                |
| p. 30.6-10 : 160-161                                                             |
| 00 15 15 100 101                                                                 |
| p. 30.15-17 : 160-161                                                            |
| p. 30.21-23 : 181                                                                |
| p. 30.21-22 : 83                                                                 |
| p. 32.4-5 : 161-162                                                              |
| p. 52.1-5 . 101-102                                                              |
| p. 32.15-22 : 72                                                                 |
| p. 32.38-40 : 161-162                                                            |
| p. 33.2-5 : 162                                                                  |
| p. 33.8-20 : 83-84                                                               |
| p. 33.6-20 : 63-64                                                               |
| p. 33.22-25 : 162                                                                |
| p. 33.28-29 : 162                                                                |
| p 33 39-33 · 84-85                                                               |
| p. 55.52-55 . 07-05                                                              |
| p. 34.14-15 : 162-163                                                            |
| p. 33.32-33 : 84-85<br>p. 34.14-15 : 162-163<br>p. 34.26-28 : 163                |
| n 35 97-99 · 181-189                                                             |
| 0.010.14.100.100                                                                 |
| p. 36.12-14: 182-183                                                             |
| p. 36.32-37.32 : 85-87                                                           |
| p. 37.1-2 : 72                                                                   |
| p. 37.34-35 : 163                                                                |
| p. 37.35-38.4 : 88                                                               |
| p. 37.33-36.4 . 66                                                               |
| p. 38.1-4 : 183                                                                  |
| p. 39.11-16 : 163-164                                                            |
| p. 39.30-31 : 164                                                                |
| n 40 4 7 · 99 90                                                                 |
| p. 40.4-7 : 88-89                                                                |
| p. 40.36-41.1 : 164-165                                                          |
| p. 41.12-25 : 165-166                                                            |
| p. 41.12-25 : 165-166<br>p. 41.27-42.16 : 166                                    |
| p. 41.27-12.10 . 100                                                             |
| p. 42.35-44.5 : 166-168                                                          |
| p. 44.25-28 : 168                                                                |
| p. 45.33-46.1 : 168                                                              |
|                                                                                  |
| p. 48.20-23 : 40                                                                 |
| p. 48.27-28 : 168                                                                |
| p. 51.18-19 : 169                                                                |
| p. 51.26-27 : 169                                                                |
| - F1 99 90 . 160                                                                 |
| p. 51.28-29 : 169                                                                |
| p. 51.34-52.2 : 183-184                                                          |
| p. 52.9-10 : 183-184                                                             |
| p. 53.12 : 72                                                                    |
| p. 55.14 : 74                                                                    |
| p. 53.21-24 : 170                                                                |
| p. 54.3-4 : 170                                                                  |
| p. 54.11-15 : 73                                                                 |
| p. 54.11-13 . 73                                                                 |
| p. 54.13 : 72                                                                    |
| FF F 10 150                                                                      |
| p. 55.7-10 : 170                                                                 |
| p. 55.7-10 : 170<br>p. 58 12-22 : 89-90                                          |
| p. 58.12-22 : 89-90                                                              |
| p. 55.7-10 : 170<br>p. 58.12-22 : 89-90<br>p. 59.3-5 : 90<br>p. 61.31-36 : 90-91 |

p. 62.14-15:72 p. 63.37-64.2:184 p. 64.13-14:91 p. 65.26-27:91-92 p. 65.34-66.5 : 92 p. 67.36-68.11:170-171 p. 68.29-31:92 p. 69.10-20 : 92-93 p. 69.32-70.15: 93-94 p. 70.3-15: 124 p. 70.25:185 p. 70.27-28 : 184-185 p. 70.29-37:185 p. 74.37-75.2:94-95 p. 75.7-9:95 p. 75.16-18:171 p. 75.27:95 p. 76.3-7:95-96 p. 76.25-28:171 p. 77.6-8: 171-172 p. 77.10-15:96 p. 77.17:96 p. 77.20-21 : 185-186 p. 78.7:172 p. 81.3:183 p. 83.36-38:19 p. 92.14-16:21 p. 93.22-24 : 22 p. 95.19-22 : 19 p. 96.17-19: 45-46 p. 96.18:72 p. 99.27:19-20 p. 100.3-13:46,72 p. 100.15-24: 22-24 p. 101.29-102.35:6 p. 108.25-29 : 46-47, 72 p. 111.33-37: 47, 72 p. 120.33-121.4:42,44,196 p. 122.11-23:38,47-48,72 p. 122.25-29:161 p. 129.15-25: 13-15 p. 138.13-19:25 p. 138.16:20 p. 144.5-19 : 26-30 p. 149.26-150.4: 3-6 p. 152.30-153.1:30 p. 154.5-13: 39-42 p. 154.8-9 : 20 p. 154.9-13:38, 193 p. 154.17-20: 31-32 p. 154.32-155.5 : 15-18 p. 159.33-160.5 : 41, 193 p. 160.6-9 : 48, 72 p. 165.22-23:48,72 p. 166.26-28: 38, 48-50, 72 p. 169.6-9:161 p. 179.5 : 20 p. 181.20-22:161 p. 182.9-28: 7-12 p. 183.35-184.1 : 20-21

p. 184.17-20:172 p. 186.16 : 50, 72 p. 192.29 : 24

p. 193.6-8 : 21

p. 195.10-16 : 42, 43-45, 196 p. 195.10-12 : 50, 72

## Thémistius

In Physica

éd. H. Schenkl, CAG V 2, Berlin 1900.

p. 104.20:52

# Théophraste

Περὶ καταφάσεως éd. W. W. Fortenbaugh et al., Theophrastus of Eresus. Sources for his Life, Writings, Thought and Influence, Part One, Leiden-New York-Köln 1992.

fr. 85A: 92 fr. 85B: 92

# Théophylacte Simocattes

Historiae

éd. C. de Boor, Leipzig 1887. VII 8.5, p. 259.8 : 35

#### INDEX DES TERMES GRECS

άγαθοδοσία, 36 άγαθοδότως, 37 άγαθοδωρία, 37 ἄγγελος (au lieu de δαίμων), 99-100 αἰτία τοῦ πῶς (πόθεν, τίνος ἕνεκα, τίνος χάριν, διὰ τί), 63, 210 άλλη γραφή ἔχουσα οὕτως, 63, 209 ἄλλως τε δή, 106, 175 άναγιγνώσκειν ν. ὑπερβατῶς ἀναγιγνώσκειν ἀναλογία ν. παράδειγμα τῆς άναλογίας ἀπαγγέλλειν (dans l'exégèse littérale), 61, 206-207 άπλαῖς ἐπιβολαῖς, 148-149 άπορία ν. ἔνστασις (ἀπορία) δυναμένη φέρεσθαι ἀποσχοραχίζειν, 24 αποτεμαχίζειν (τεμαχίζειν), 164 ἀπὸ φωνῆς ν. (ἀπὸ) φωνῆς άριθμητικαί ύποδοχαί, 4 άρχαιοπρεπῶς, 35, 37 άργική δυάς, 33, 37 άρχική μονάς, 33, 37 άρχικὸν ἕν, 37 άρχοειδῶς, 146 άσάφειαν ποιείν (έμποιείν), 61, 206 αὐτοεῖδος, 37 αὐτομέγεθος, 33, 37

γόνιμος δύναμις, 164 γραφή ν. ἄλλη γραφὴ ἔχουσα οὕτως

δαιμόνιος, δαίμων, 99 δηλωτικός, 174-175 διδάσκαλος (ὁ ἡμέτερος δ.), 100 διάνοια (ἔννοια) / λέξις, 59, 197-199; ν. θεωρία / λέξις, λέξις δυάς ν. ἀρχικὴ δυάς δυνάμει λέγειν (συλλογίζεσθαι), 60, 204-205 δύναμις ν. γόνιμος δύναμις

εἴη ἂν λέγων ὅτι, 61, 206 εἴληπται ἀντὶ τοῦ, 60, 204 ἐχ παραλλήλου κεῖσθαι, 61, 207 ἕν ν. ἀρχικὸν ἕν

έννοηματικός, 174 ἔννοια ν. διάνοια (ἔννοια) / λέξις, κοιναὶ ἔννοιαι ἔνστασις (ἀπορία) δυναμένη φέρεσθαι, 63, 209 (οὕτως) ἐπῆκται ὡς (ὥσπερ) εἰ ἔλεγεν, 61, 205-206 ἐπιβολή ν. ἀπλαῖς ἐπιβολαῖς

ἥρως (épithète d'Ammonius), 99

θεωρία / λέξις, 103-104, 105, 106, 109, 114, 115, 119-120, 170, 184, 213-214; v. διάνοια (ἔννοια) / λέξις, λέξις

ἴνα ἢ (dans l'exégèse littérale), 60-61, 205 ἴσον / ταὐτόν (dans l'exégèse littérale), 59-60, 202-204

κεῖσθαι ν. ἐκ παραλλήλου κεῖσθαι κενόν ν. παράδειγμα τοῦ κενοῦ κοιναὶ ἔννοιαι, 157, 186

λεγόμενον (τὸ λ. τοιοῦτόν ἐστιν), 59, 97, 199-201 λέγων (nom. abs.), 63-64, 210 λέξις:

— τὸ ἀκόλουθον (ἀσαφές, κατάλληλον, πλῆρες, συνεχές) τῆς λέξεως, 59, 201-202; v. διάνοια

μεμελανωμένως, 35, 37, 61 μεταξὺ παρεμβάλλειν, 61, 207 μετέχειν τοῦ ὄντος καὶ τοῦ ἑνός, 164 μονάς ν. ἀργικὴ μονάς

(ἔννοια) / λέξις, θεωρία / λέξις

νοῦς ν. πολυτίμητος νοῦς

οΐον φέρε (οΐον εἰπεῖν, οἶον φέρε εἰπεῖν) ν. φέρε εἰπεῖν ὀντότης, 33, 37 ὀρθολεχτεῖν, 36, 37 οὐσιώδης ποιότης, 175

παράδειγμα τοῦ κενοῦ, 3-6 τῆς ἀναλογίας, 5 περιττοῦ, 5 παράλληλος ν. έκ παραλλήλου κεῖσθαι, λέξις (τὸ π. τῆς λέξεως) παρεμβάλλειν ν. μεταξύ παρεμβάλλειν πεπερασμενώτερος, 36 περιττόν ν. παράδειγμα περιττοῦ περιφαντάζεσθαι, 185 πληοώσας τον περί τινος λόγον, 106, 215-217 ποίησις (les poètes, Homère), 12 ποιότης ν. οὖσιώδης ποιότης πολυθρύλητος, 18 πολυτίμητος νοῦς, 34, 37 πρεσβεύειν τὰς ἰδέας (οἱ τὰς ἰδέας  $\pi$ .), 34, 37 προακτικός, 161 πρός ἐπὶ τούτοις, 106 προσκατασκευαστικός, 36 προσυπαχούειν (τοῦτο [τούτου] γὰρ δεῖ π.), 62, 207

ρητόν (portion de texte), 103-104

σαφήνεια τῶν λεγομένων, 62, 208 σκιωδῶς, 36

στοιχεῖον (livre de la Métaphysique), 106 στοιχειωτός, 35, 37 συμβολιχῶς, 160-161 συναγωγὴ (συνέχεια) τοῦ λόγου, 62, 208 συνεπτυγμένως, 35, 37 σύνηθες ('Αριστοτέλει), 62, 207-208

ταὐτόν ν. ἴσον / ταὐτόν τεμαχίζειν ν. ἀποτεμαχίζειν τέως (δέ), 64, 211

ύπαρξιν έχειν, 174 ὑπάρχειν (= εἶναι), 105, 174 ὑπερβατῶς ἀναγιγνώσκειν, 63, 209 ὑποδοχή ν. ἀριθμητικαὶ ὑποδοχαί ὑποστίζειν εἰς τὸ ... εἶτα ἐπάγειν, 63, 209

φέρε εἰπεῖν (οἶον φέρε, οἶον εἰπεῖν, οἷον φέρε εἰπεῖν), 64, 211 φιλόσοφος (ὁ ἡμέτερος φ.), 100 (ἀπὸ) φωνῆς, 101, 108, 165

ώς (αν) εἰ ἔλεγεν, 61, 205 ώς ὅτι, 105

# PHILOSOPHIA ANTIQUA

#### A SERIES OF STUDIES ON ANCIENT PHILOSOPHY

#### EDITED BY

# J. MANSFELD, D.T. RUNIA AND J.C.M. VAN WINDEN

- Verdenius, W. J. and Waszink, J. H. Aristotle on Coming-to-Be and Passing-Away. Some Comments. Reprint of the 2nd (1966) ed. 1968. ISBN 9004017186
- Saffrey, H.D. Le περὶ φιλοσοφίας d'Aristote et la théorie platonicienne des idées nombres. 2ème éd. revue et accompagnée du compte-rendu critique par H. Cherniss. 1971. ISBN 90 04 01720 8
- Nicolaus Damascenus. On the Philosophy of Aristotle. Fragments of the First Five Books, Translated from the Syriac with an Introduction and Commentary by H. J. Drossaart Lulofs. Reprint of the 1st (1965) ed. 1969.
   ISBN 90 04 01725 9
- 14. Edelstein, L. Plato's Seventh Letter. 1966. ISBN 90 04 01726 7
- 15. Porphyrius. Πρὸς Μαρκέλλαν. Griechischer Text, herausgegeben, übersetzt, eingeleitet und erklärt von W. Pötscher. 1969. ISBN 90 04 01727 5
- 17. Gould, J. B. The Philosophy of Chrysippus. Reprint 1971. ISBN 90-04-01729-1
- Boeft, J. den. Calcidius on Fate. His Doctrine and Sources. 1970. ISBN 90-04-01730-5
- Pötscher, W. Strukturprobleme der aristotelischen und theophrastischen Gottesvorstellung. 1970. ISBN 90 04 01731 3
- 20. Bertier, J. Mnésithée et Dieuchès. 1972. ISBN 90 04 03468 4
- Timaios Lokros. Über die Natur des Kosmos und der Seele. Kommentiert von M. Baltes. 1972. ISBN 90 04 03344 0
- Graeser, A. Plotinus and the Stoics. A Preliminary Study. 1972.
   ISBN 90 04 03345 9
- Iamblichus Chalcidensis. In Platonis dialogos commentariorum fragmenta. Edited with Translation and Commentary by J.M. Dillon. 1973. ISBN 90-04-03578-8
- 24. Timaeus Locrus. *De natura mundi et animae*. Überlieferung, Testimonia, Text und Übersetzung von W. Marg. Editio maior. 1972. ISBN 90 04 03505 2
- Gersh, S. E. Κίνησις ἀκίνητος. A Study of Spiritual Motion in the Philosophy of Proclus. 1973. ISBN 90 04 03784 5
- 27. O'Meara, D. Structures hiérarchiques dans la pensée de Plotin. Étude historique et interprétative. 1975. ISBN 90 04 04372 1
- Todd, R.B. Alexander of Aphrodisias on the Stoic Physics. A Study of the De Mixtione with Preliminary Essays, Text, Translation and Commentary. 1976. ISBN 90 04 04402 7
- 29. Scheffel, W. Aspekte der platonischen Kosmologie. Untersuchungen zum Dialog 'Timaios'. 1976. ISBN 90 04 04509 0
- Baltes, M. Die Weltentstehung des platonischen Timaios nach den antiken Interpreten. Teil
   1. 1976. ISBN 90 04 04720 4
- Edlow, R.B. Galen on Language and Ambiguity. An English Translation of Galen's De Captionibus (On Fallacies), With Introduction, Text and Commentary. 1977. ISBN 90-04-04869-3

- 34. Epiktet. Vom Kynismus. Herausgegeben und übersetzt mit einem Kommentar von M. Billerbeck. 1978. ISBN 90 04 05770 6
- 35. Baltes, M. Die Weltentstehung des platonischen Timaios nach den antiken Interpreten. Teil 2. Proklos. 1979. ISBN 90 04 05799 4
- 37. O'Brien, D. Theories of Weight in the Ancient World. Four Essays on Democritus, Plato and Aristotle. A Study in the Development of Ideas 1. Democritus: Weight and Size. An Exercise in the Reconstruction of Early Greek Philosophy. 1981. ISBN 90 04 06134 7
- 39. Tarán, L. Speusippus of Athens. A Critical Study with a Collection of the Related Texts and Commentary, 1982, ISBN 90-04-06505-9 40. Rist, J.M. Human Value. A Study in Ancient Philosophical Ethics. 1982.
- ISBN 90 04 06757 4
- 41. O'Brien, D. Theories of Weight in the Ancient World. Four Essays on Democritus, Plato and Aristotle. A Study in the Development of Ideas 2. Plato: Weight and Sensation. The Two Theories of the 'Timaeus'. 1984. ISBN 90 04 06934 8 44. Runia, D. T. Philo of Alexandria and the Timaeus of Plato. 1986. ISBN 90 04 07477 5
- Aujoulat, N. Le Néo-Platonisme Alexandrin: Hiéroclès d'Alexandrie. Filiations intellectuelles et spirituelles d'un néo-platonicien du Ve siècle. 1986. ISBN 90 04 07510 0
- 46. Kal, V. On Intuition and Discursive Reason in Aristotle. 1988. ISBN 90-04-08308-1 48. Evangeliou, Ch. Aristotle's Categories and Porphyry. 1988. ISBN 90 04 08538 6 Bussanich, J. The One and Its Relation to Intellect in Plotinus. A Commentary on Selected Texts. 1988. ISBN 90 04 08996 9
- Simplicius. Commentaire sur les Catégories. Traduction commentée sous la direction de I. Hadot. I: Introduction, première partie (p. 1-9, 3 Kalbfleisch). Traduction de Ph. Hoffmann (avec la collaboration d'I. et P. Hadot). Commentaire et notes à la traduction par I. Hadot avec des appendices de P.
- Hadot et J.-P. Mahé. 1990. ISBN 90 04 09015 0 Simplicius. Commentaire sur les Catégories. Traduction commentée sous la direction de I. Hadot. III: Préambule aux Catégories. Commentaire au premier chapitre des Catégories (p. 21-40, 13 Kalbfleisch). Traduction de Ph. Hoffmann (avec la collaboration d'I. Hadot, P. Hadot et C. Luna). Commentaire et notes à la traduction par C. Luna. 1990. ISBN 90 04 09016 9
- Magee, J. Boethius on Signification and Mind. 1989. ISBN 90-04-09096-7 Bos, E. P. and Meijer, P. A. (eds.) On Proclus and His Influence in Medieval Philosophy. 1992. ISBN 90 04 09429 6 Fortenbaugh, W.W., et al. (eds.) Theophrastes of Eresos. Sources for His Life,
- Writings, Thought and Influence. 1992. ISBN 90 04 09440 7 set Shankman, A. Aristotle's De insomniis. A Commentary. ISBN 9004094768 Mansfeld, J. Heresiography in Context. Hippolytos' Elenchos as a Source for
- Greek Philosophy. 1992. ISBN 90 04 09616 7 57. O'Brien, D. Théodicée plotinienne, théodicée gnostique. 1993. ISBN 90 04 09618 3 58. Baxter, T.M.S. The Cratylus. Plato's Critique of Naming. 1992.
- ISBN 90 04 09597 7 59. Dorandi, T. (Hrsg.) Theodor Gomperz. Eine Auswahl herkulanischer kleiner Schriften (1864-1909). 1993. ISBN 90 04 09819 4
  - Filodemo. Storia dei filosofi. La stoà da Zenone a Panezio (PHerc. 1018). Edizione, traduzione e commento a cura di T. Dorandi. 1994. ISBN 90 04 09963 8 Mansfeld, J. Prolegomena. Questions to be Settled Before the Study of an
- Author, or a Text. 1994. ISBN 90 04 10084 9 62. Flannery, S.J., K.L. Ways into the Logic of Alexander of Aphrodisias. 1995. ISBN 90 04 09998 0

- 63. Lakmann, M.-L. Der Platoniker Tauros in der Darstellung des Aulus Gellius. 1995. ISBN 90-04-10096-2
- 64. Sharples, R.W. *Theophrastus of Eresus*. Sources for his Life, Writings, Thought and Influence. Commentary Volume 5. Sources on Biology (Human Physiology, Living Creatures, Botany: Texts 328-435). 1995. ISBN 90 04 10174 8
- 65. Algra, K. Concepts of Space in Greek Thought. 1995. ISBN 90 04 10172 1 66. Simplicius. Commentaire sur le manuel d'Épictète. Introduction et édition critique de texte grec par Ilsetraut Hadot. 1995. ISBN 90 04 09772 4
- 67. Cleary, J.J. Aristotle and Mathematics. Aporetic Method in Cosmology and Metaphysics. 1995. ISBN 90 04 10159 4
- 68. Tieleman, T. Galen and Chrysippus on the Soul. Argument and Refutation in the De Placitis Books II-III. 1996. ISBN 90 04 10520 4
- 69. Haas, F.A.J. de. John Philoponus' New Definition of Prime Matter. Aspects of its Background in Neoplatonism and the Ancient Commentary Tradition. 1997.
- ISBN 90 04 10446 1
  71. Andia, Y. de. *Henosis*. L'Union à Dieu chez Denys l'Aréopagite. 1996.
  ISBN 90 04 10656 1
- 72. Algra, K.A., Horst, P.W. van der, and Runia, D.T. (eds.) *Polyhistor.* Studies in the History and Historiography of Ancient Philosophy. Presented to Jaap Mansfeld on his Sixtieth Birthday. 1996. ISBN 90 04 10417 8
- 73. Mansfeld, J. and Runia, D.T. Aëtiana. The Method and Intellectual Context of a Doxographer. Volume 1: The Sources. 1997. ISBN 90-04-10580-8
- 74. Slomkowski, P. Aristotle's Topics. 1997. ISBN 90 04 10757 6
- 75. Barnes, J. Logic and the Imperial Stoa. 1997. ISBN 90-04-10828-9
- Inwood, B. and Mansfeld, J. (eds.) Assent and Argument. Studies in Cicero's Academic Books. Proceedings of the 7th Symposium Hellenisticum (Utrecht, August 21-25, 1995). 1997. ISBN 90-04-10914-5
- 77. Magee, J. (ed., tr. & comm.) Anicii Manlii Severini Boethii De divisione liber. Critical Edition, Translation, Prolegomena, and Commentary. 1998. ISBN 90-04-10873-4
- Olympiodorus. Commentary on Plato's Gorgias. Translated with Full Notes by R. Jackson, K. Lycos & H. Tarrant. Introduction by H. Tarrant. 1998. ISBN 90-04-10972-2
- Sharples, R.W. Theophrastus of Eresus. Sources for his Life, Writings, Thought and Influence. Commentary Volume 3.1. Sources on Physics (Texts 137-223). With Contributions on the Arabic Material by Dimitri Gutas. 1998.
   ISBN 90 04 11130 1
- Mansfeld, J. Prolegomena Mathematica. From Apollonius of Perga to Late Neoplatonism. With an Appendix on Pappus and the History of Platonism. 1998. ISBN 90 04 11267 7
- 81. Huby, P. *Theophrastus of Eresus*. Sources for His Life, Writings, Thought and Influence. Commentary Volume 4. Psychology (Texts 254-327). With Contributions on the Arabic Material by D. Gutas. 1999. ISBN 90 04 11317 7
- 82. Boter, G. *The* Encheiridion of Epictetus and Its Three Christian Adaptations. Transmission and Critical Editions. 1999. ISBN 90 04 11358 4
- 83. Stone, M.E. and Shirinian, M.E. Pseudo-Zeno. Anonymous Philosophical Treatise. Translated with the Collaboration of J. Mansfeld and D.T. Runia. 2000. ISBN 90 04 11524 2
- 84. Bäck, A.T. Aristotle's Theory of Predication. 2000. ISBN 90-04-11719-9
- 85. Riel, G. Van. *Pleasure and the Good Life*. Plato, Aristotle, and the Neoplatonists. 2000. ISBN 90 04 11797 0
- 86. Baltussen, H. Theophrastus against the Presocratics and Plato. Peripatetic Dialectic in the De sensibus. 2000/ ISBN 90-04-11720-2
- 87. Speca, A. Hypothetical Syllogistic and Stoic Logic. 2001. ISBN 90-04-12073-4
- 88. Luna, C. Trois Études sur la Tradition des Commentaires Anciens à la Métaphysique d'Aristote. 2001. ISBN 90 04 120074 2



CONCETTA LUNA,

Ph. D. (1982) en Lettres classiques, à la Scuola Normale Superiore de Pise, est assistant de recherche à la Scuola Normale Superiore. Elle a publié des travaux sur les commentaires grecs anciens sur les Catégories d'Aristote (Brill, 1990). des rapports mutuels entre les quatre commentaires grecs anciens à la Métaphysique d'Aristote: ceux d'Alexandre d'Aphrodise, Syrianus, Asclépius et Pseudo Alexandre. Une comparaison analytique permet d'identifier de manière définitive le Ps. Alexandre à Michel d'Éphèse (XII° siècle) et d'évaluer l'étendue de l'utilisation d'Alexandre par Syrianus et de ces deux commentateurs par Asclépius.

On voit ainsi se dessiner la généalogie précise de ces textes qui comptent parmi les plus importants dans l'histoire de l'exégèse aristotélicienne et de la pensée philosophique de l'Antiquité tardive.



ISSN 0079-1687

This book is volume 88 in the series PHILOSOPHIA ANTIQUA.

A list of the publications in this series can be found at the back of this volume.

www.brill.nl