A STATE OF THE PARTY OF THE PAR بحوث في الملل والنحل دراسة موضوعية مقارنة للمذاهب الاسلامية للاستاذ جعفر السبحاني www.imamsadeq.org

#### هوية الكتاب

اسم الكتاب: بحوث في الملل والنحل

المؤلف: الأستاذ المحقق الشيخ جعفر السبحاني

الموضوع: حياة ابن تيميمه وابن عبد الوهاب وعقائدهما

الرابع

الطبعة:

المطبوع:

التاريخ: ربيع الثاني ١۴١۴ هـ

مؤسسة النشر الاسلامي

التابعة لجماعة المدرسين بقم المقدسة

# بحوث فی الملل والنحل

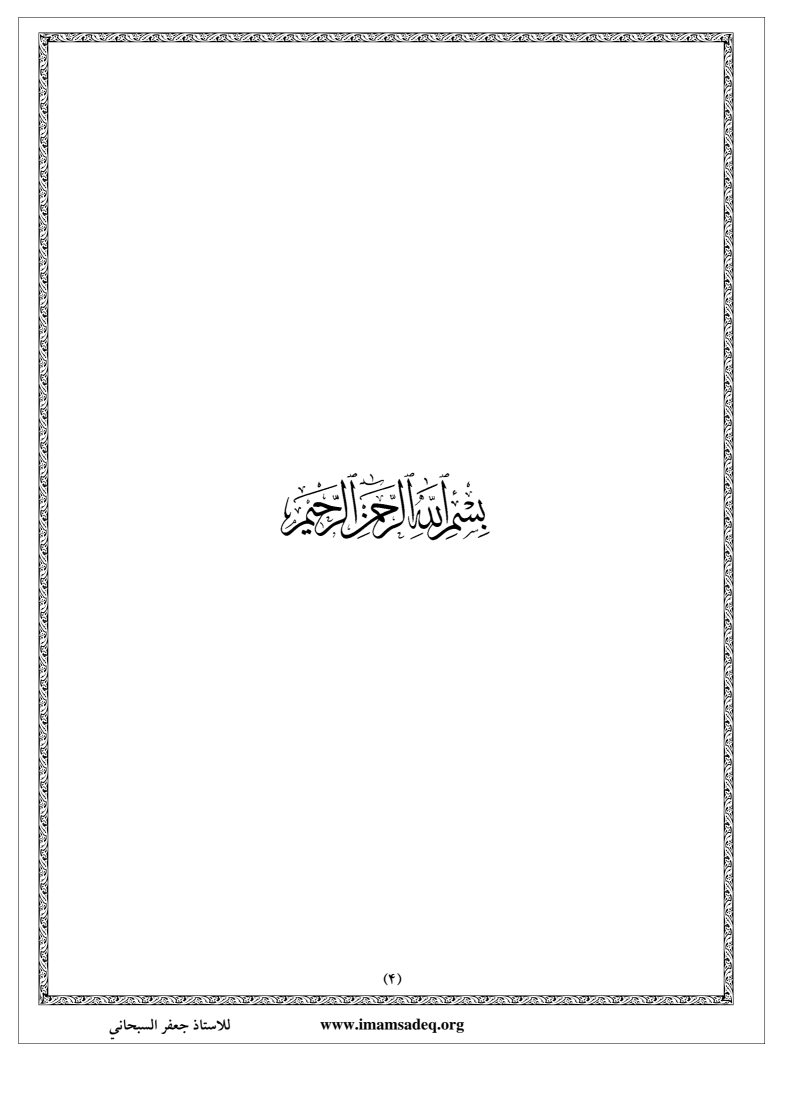
دراسة موضوعية مقارنة للمذاهب الإسلامية

الجزء الرابع

ويتناول حياة ابن تيمية وابن عبد الوهاب وعقائدهما

تأليف جعفر السبحانى

(٣)



## بِنْمُ النَّالِحِ الْحِيْرِي

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على النبي الخاتم وعلى آله المصطفين الأخيار. أما بعد: فهذا هـو الجـزء الرابع مـن مـوسوعتنا الكـلامية حـول المـذاهب الإسـلامية، ونستعرض فيه دراسة المذهب الوهابي الّذي نشأ في أوسط القرن الثاني عشر في إقليم «نجد» وقد غاب نجمه يوم طلوعه، وصار خامل الذكر، ثم أعيد الي الساحة الإسلامية في أواسط القرن الرابع عشر، بعد استيلاء العائلة السعودية على الحرمين الشـريفين (مكـة و المـدينة)، وتبنّت الدعايات السياسية الزمنية ترويج ذلك المسلك بـترغيب وإرهـاب، وقـامت الدوائر الإعـلامية العالمية ـ عن طريق المجلات والصحف، والمؤلفين المأجورين الجدد ـ بنشر تعاليمه و تفاصيله. العالمية من يوفقنا في هذا الجزء، ويعيننا في هذه الدراسة، ويوصلنا إلى الحق الصواب إنه قريب مجيب.

إنّ المذهب الوهابي المفروض على الشعب المسلم في الجزيرة العربية وغيرها، قام على الأفكار الّتي ورثها مؤسّسها محمد بن عبدالوهاب (ت ١١١٥ ـ م ١٢٠٧) من أحمد بن تيمية (ت ١٤٠٨ ـ م ٢٧٨) الّذي بذر هذه الأفكار في أواخر القرن السابع (٤٩٨) وأوائل القرن الثامن، وكانت بذرته الّتي بذرها مودوعة في الكتب وزوايا المكتبات، إلى أن أحيى محمد بن عبد الوهاب ما دثره الدهر، واتّخذ من عقائد شيخه في المذهب ابن تيمية قاعدة

لمذهبه، وحذف منها ما يمتّ إلى مسألة التشبيه والتجسيم وإثبات الجهة والفوقية بصلة، واهتم بما يرجع من عقائده إلى مسألة التوحيد والشرك .

ولأجل أن تكون الدراسة متكاملة الأطراف، مترامية الجوانب، نشرع باذيء بدء دراسة حياة شيخه ابن تيمية أولاً، ثم نعقبها بدراسة مجدّد مذهبه ومسلكه في القرن الثاني عشر الهجري، وإليك البحث عن حياة ابن تيمية وآراء معاصريه في حقّه، وآرائه، مع تحليل ما اعتمد عليه من الأصول لمذهبه، ولكن بعد تقديم مقدّمة تكشف عن الظروف العصيبة الّتي ألقيت فيها هذه البذرة، ونشأ فيها هذا المذهب.

قم ـ الحوزة العلمية جعفر السبحاني شوال المكرم / ١۴١٠ .

#### تصدير

## كلمة التوحيد وتوحيد الكلمة دعامتان للإسلام

بُنيّ الإسلام على كلمتين هما دعامتاه المبدئيتان: كلمة التوحيد، وتوحيد الكلمة؛ أمّا الأُولى فقد دعا إليها النبي الأعظم الشيخ ، بل الأنبياء والمرسلون قاطبة، ولم يكن لهم هدف سوى إرساء قاعدة التوحيد والقضاء على الوثنية، وما سوى ذلك من التعاليم من فروع تلك الشجرة الطيبة وأغصانها وثمارها، ولولا هذا الأصل لما قام للدين عمود ولا اخضر للإسلام عود. قال سبحانه: ﴿و لقد بَعَثْنَا فَي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِ اعبُدُوا اللّهَ واجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ ﴾. (١)

وأمّا الثانية فهي الدعامة الثانية لإرساء صرح الإسلام، بل هي الركن الركين لنشر تعاليمه وكبح جماح الجبابرة والطواغيت، ولولا وحدة الكلمة لكان الإسلام في بدء طلوعه فريسة لمطامع الظالمين، وقد دعا إليها الذكر الحكيم في غير مورد من آياته. قال سبحانه: ﴿وَ اعتَصِموا بِحَبْلِ اللّهِ جَميعاً وَ لا تَفَرَّقُوا واذكُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُم إِذْ كُنْتُم أعداءً فَأَلّف بين قُلُوبِكُم فَأَصبَحْتُم بنِعْمَتِه إِخُواناً ﴾ (٢).

وقد قام النبي الأكرم الله في دار هجرته بتجسيد مفهوم الاخوّة بين أصحابه، قال سبحانه: ﴿إِنَّمَا المؤْمنونَ إِخُوةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أُخَوَيْكُم ﴿ (٣) ،

١. سورة النحل: الآية ٣٤.

٢. سورة آل عمران: الآية ١٠٣.

٣. سورة الحجرات: الآية ١٠.

فآخى بين الأوس و الخزرج، وبين المهاجرين والأنصار، وآخى بين نفسه وصنوه وصهره على صلوات الله عليه (١).

ثمّ إنّ الرسول الأكرم \_ انطلاقاً من هذا المبدأ \_ شبّه المؤمنين مع كثرتهم ووفرتهم بالجسد الواحد وقال: «مثل المؤمنين في توادّهم وتعاطفهم وتراحمهم كمثل الجسد (الواحد) إذا اشتكى منه عضو، تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى»(٢) .

ولقد كان النبي الأكرم يراقب أمر الأُمة، لا يشقّ عصاها منازع جاهل أو عدوّ غاشم، وكان يقودها إلى الأمام برعايته الحكيمة، وكلّما واجه خلافاً أو شقاقاً ونزاعاً بادر إلى ترميم صدعها بحزم عظيم وتدبير وثيق، ولقد شهد التاريخ له بمواقف في هذا المجال انتخبنا منها ما يلى:

1- انتصر المسلمون على قبيلة بني المصطلق وقتل من قتل من العدوّ وأُسر من أُسر منهم؛ فبينما رسول الله على مائهم، نشب النزاع بين رجل من الأنصار ورجل من المهاجرين، فصرخ الأنصاري فقال: يا معشر الأنصار، وصرخ الآخر وقال: يا معشر المهاجرين، فلما سمعها النبي، قال: دعوها فإنّها منتنة.. يعني إنّها كلمة خبيثة، لأنّها من دعوى الجاهلية، والله سبحانه جعل المؤمنين إخوة وصيّرهم حزباً واحداً، فينبغي أن تكون الدعوة في كل مكان وزمان لصالح الإسلام و المسلمين عامة، لا لصالح قوم ضدّ الآخرين، فمن دعا في الإسلام بدعوى الجاهلية يُعزّر (٣).

فالنبي الأكرم يصف كل دعوى تشقّ عصا المسلمين و تمزّق وحدتهم بأنّها دعوى منتنة، فكيف لا يكون كذلك وهي توجب انهدام الدعامة للكيان الإسلامي، وبالتالي انقضاض صرح الإسلام.

١. راجع في الوقوف على مصادر الحديث كتاب الغدير. ج ٣ص ١١٢ ـ ١٢٢.

٢. مسند أحمدج ٢ص ٢٧٠.

٣. السيرة النبوية، ج ٣ص ٣٠٣غزوة بني المصطلق، ولا حظ التعليقة للسهبيلي، وراجع مجمع البيان، ج ٥ص ٢٩٣ وغيره
 من التفاسير.

7- نزل النبي الأكرم دار هجرته والتقت حوله القبيلتان: الأوس والخزرج، فمرّ شأس بن قيس ـ الّذي كان شيخاً عظيم الكفر شديد الضغن على المسلمين، شديد الحسد لهم ـ على نفر من أصحاب رسول الله من الأوس والخزرج في مجلس قد جمعهم يتحدثون فيه، فغاظه ما رأى من أُلفتهم وجماعتهم، وصلاح ذات بينهم على الإسلام، بعد الّذي كان بينهم من العداوة في الجاهلية. فقال: قد اجتمع ملاً بني غيلة بهذه البلاد، لا والله ما لنا معهم إذا اجتمع ملؤهم من قرار، فأمر فتى شاباً من اليهود كان معهم فقال: اعمد اليهم فاجلس معهم، ثم اذكر يوم بعاث، يوم اقتتلت فيه الأوس و الخزرج، وكان الظفر فيه يومئذٍ للأوس على الخزرج، وكان على الأوس يومئذٍ حضير بن سماك الأشهري، وعلى الخزرج عمرو بن النعمان البياضي، فقتلا جميعاً .

دخل الشاب اليهودي مجمتع القوم فأخذ يذكر مقاتلتهم ومضاربتهم في عصر الجاهلية، فأحيى فيهم حميتها حتّى استعدوا للنزاع والجدال بحجة أنّهم قتل بعضهم بعضاً في العصر الجاهلي يوم بعاث، وأخذ الشاب يُؤجّج نار الفتنة ويصب الزيت على النار حتّى تواثب رجلان من الحيّين فتقاولا .

فبلغ ذلك رسول الله فخرج، إليهم فيمن معه من أصحابه المهاجرين، حتّى جاءهم فقال: يا معشر المسلمين! الله، الله، أبدعوى الجاهلية وأنا بين أظهركم، بعد أن هداكم الله بالإسلام وأكرمكم به وقطع به عنكم أمر الجاهلية، واستنقذكم من الكفر وألّف به بين قلوبكم؟

كانت كلمة النبي كالماء المصبوب على النار بشدة وقوة، حيث عرف القوم أنّها نزعة من الشيطان وكيد من عدوهم، فبكوا وعانق الرجال من الأوس والخزرج بعضهم بعضاً، ثم انصرفوا مع رسول الله عنهم كيد عدو اللّه شأس بن قيس، فأنزل الله تعالى في شأس وما صنع (۱)..

١. السيرة النبوية ج ٢ ص ٢٥٠.

٣- كان لقضية الإفك في عصر الرسول دويّ بين أعدائه، فكان عدوّ الله «عبد الله بن أبي» يشيع الفاحشة ويؤذي النبي النبي

فلمّا قال رسول اللّه تلك المقالة، قال «أسيد بن حضير» وكان أوسياً: يا رسول اللّه! إن يكونوا من الأوس نكفكهم، وإن يكونوا من إخواننا من الخزرج فمرنا بأمرك، فواللّه إنّهم لأهل أن تضرب أعناقهم، فقال سعد بن عبادة \_ وكان خزرجياً \_: كذبت لعمر اللّه لا تضرب أعناقهم، أما واللّه ما قلت هذه المقالة إلّا أنّك قد عرفت أنّهم من الخزرج، ولو كانوا من قومك ما قلت هذا. فقال أسيد: ولكنّك منافق تجادل عن المنافقين. و عندئذٍ تساور الناس حتّى كاد أن يكون بين هذين الحيين من الأوس والخزرج شرّ. وفي لفظ البخاري: فصار الحيّان الأوس والخزرج حتّى همُّوا أن يَقْتَتِلوا ورسول اللّه الله قائم على المنبر، فلم يزل يخفّضهم حتّى سكتوا وسكت (١).

هذه نماذج من مواقف النبي الأعظم حيال الخلافات الّتي كانت تنشب أحياناً بين أُمّته وهو المنافق على عن الخلاف والمأ ومن النزاع وفاقاً، ويدفع الشر بقيادته الحكيمة، وما هذا الله لأنّ صرح الإسلام قائم على كلمتين: كلمة التوحيد وتوحيد الكلمة .

وهذا صنو النبي الأكرم ووصيه وخليفته \_ إذ حرم من حقّه المشروع، وبدلت الخلافة التنصيصية إلى تداول الخلافة بين تيم وعدى، ثم إلى أُمّية \_ قد

١. السيرة النبوية ج ٣ص ٣١٢ ـ ٣١٣، و صحيح البخاري ج ٥ص ١١٩ باب غزوة بني المصطلق.
 (١٠)

بقي حليف بيته وأليف كتاب الله، وهو يرى المفضول يمارس الخلافة مع وجود الفاضل، بل يرى تراثه نهباً، ومع ذلك كله لم ينبس ببنت شفة إلّا في موارد خاصة، حفظاً للوفاق والوئام، وهوي يشرح لنا تلك الواقعة بقوله: «فوالله ما كان يُلْقَى في رُوعي، وَ لا يَخْطُرُ ببالي، أنّ العَرَبَ تُزعِجُ هَذَا الأَمرَ مِنْ بَعْدِهِ عَلَيْ عَنْ أَهْل بَيتِهِ، وَ لا أنّهُمْ مُنَحُّوهُ عنّي مِنْ بَعْدِه، فما رَاعَني إلّا انثيالُ الناسِ على فُلانٍ يُبَايِعُونَهُ فَأَمْسَكْتُ يدي حتّى رأيتُ راجعة الناسِ قد رَجَعَتْ عن الإسلام يَدعُونَ إلىٰ مَحْقِ دينِ مُحَمِّدٍ فَحَشيتُ إن لَمْ أنْصُرِ الإسلامَ و أهلَهُ أن أرى فيه ثَلْماً أو هَدْماً تَكُونُ المُصيبَةُ بِهِ علىً أعْظمَ مِنْ فَوْتِ ولايَتِكُم، الّتي إنّما هِيَ مَتاعُ أيّامٍ قَلائِلَ...»(١).

وعندما تسنّم سدّة الخلافة ورجع الحق إلى مداره، قام خطيباً فقال: «والزَمُوا السّوادَ الأعظَمَ، فإنَّ يدَ اللّهِ مَعَ الجماعَةِ و إيّاكُمْ و الفُرْقَةَ فإنّ الشّاذِّ مِنَ الناسِ للشيطانِ كَمّا أنّ الشّادِّ مِنَ الغَنَمِ للذِّئْبِ. ألا مَنْ دَعَا إلى هذا الشّعارِ فَاقْتُلُوهُ وَ لَوْ كَانَ تحتَ عِمَامَتي هَذَهَ» (٢).

هذه هي سيرة النبي الاكرم النبي وسيرة وصيّه وتلميذه، وهما تعربان عن أنّ حفظ الوحدة من أهمّ الواجبات وأوجب الفرائض، ولكن يا للأسف لم تراع الأُمّة نصح النبي الأكرم عبر القرون والأجيال، وهذه مأساة سقيفة بني ساعدة المسرحية وما تمخّض عنها. واقرأها بدقة وإمعان ترَ أنّ الجانبين المهاجرين والأنصار تشبّثوا بدعاوي منتنة تشبه دعوى الجاهلية، فمندوب الأنصار يجرّ النار إلى قرصه بحجة أنّهم نصروا النبي الأكرم و أووه، كما أنّ المتكلم عن جانب المهاجرين (و لم يكن في السقيفة منهم آنذاك إلاّ خمسة أشخاص) يراهم أحقّ بتداول الخلافة بحجة أنّهم عشيرة النبي الأكرم، وفي الوقت نفسه لم نجد في كلامهما ما يشير إلى ما يخدم صالح الإسلام والمسلمين، وأنّ المصالح الكبرى تكمن ضمانتها في تنصيب من توفّرت فيه شرائط وسمات وملامح القيادة الربّانية دون سائر أفراد الأُمّة .

١. نهج البلاغة، الرسالة ٤٢.

٢. نهج البلاغة، الخطبة ١٢٧.

وقد توإلى الخلاف والشقّاق، ودارت الدوائر على المسلمين بعد مقتل عثمان وانتخاب على الغيافية للزعامة باتفاق المهاجرين والأنصار، إلّا من شذّ ولا يتجاوز عددهم خمسة، وعند ذلك ثقل على الأُمّة عدل عليّ وسيرته، فثارت الضغائن البدرية ضدّه فوقع ما وقع، وتوالت الوقائع والأحداث، فجاءت وقعة الجمل الّتي أُريقت فيها دماء المسلمين، لأجل إزالة الإمام وتنحيته عن حقّه ومقامه. وبعد ما انتصر الإمام على الناكثين وعاد الحق إلى مقره، نجم قرن آخر تمثل في وقعة صفين الّتي ذهبت ضحيتها عشرات الآلاف من المسلمين، إلى أن انتهى الأمر إلى وقعة النهروان الّتي شغلت بال الإمام واستنفدت طاقات المسلمين، واستشهد الإمام، والمسلمون بعد لم يندمل جرحهم، وبويع ولده الإمام الحسن السبط للخلافة، وأخذ بزمام الأمر أشهراً قلائل، غير أنّ ابن ابي سفيان شنّ الغارة على العراق وشيعة الحسن في ومبايعيه، فانجرّ الأمر إلى التصالح، وأُنيخ جمل الخلافة على باب بني أُميّة يتداول كرتها واحد بعد واحد، حتّى التكث عليهم فتلهم وأجهز عليهم عملهم بانتفاضة الأُمة ضدّهم، إلى أن استولى العباسيون فصاروا خلفاء الأُمة وقادتها، ولم يكونوا بأحسن من الأمويين .

يا ليت جور بني مروان دام لنا وليت عدل بني العباس في النار كان العباسيون يتوارثون الخلافة من الآباء إلى الأولاد، و كان للإسلام صولة وللمسلمين هيبة، ولم تكن تجترىء القوى الكافرة في العالم عبر قرون على غزو المسلمين، وإن كانت الفتن والحروب الداخلية دائرة بينهم. غير أنّ تلك الحروب وضعف القيادة الإسلامية أتاحت فرصة صالحة للقوى الكافرة المتربّصة بالمسلمين لشنّ الغارة على الوطن الإسلامي وضرب الإسلام والمسلمين ضربة قاضية في أوائل القرن السادس، حيث أنشبت مخالبها في جسد الإسلام والمسلمين، وانقضّت عليهما بالحملات الصليبية في أوائل ذلك القرن، وكان منطلق شنّ تلك الحملات والغارات من جانب الغرب، عن طريق البحر تارة على سواحل الشامات، وأخرى عن طريق البر عبر القسطنطنية.

كانت تلك الحروب لا تزال طاحنة ومشتعلة ينتصر فيها المسلمون على

العدو في فترة بعد فترة، إذ بدأت الحملات الأخرى من جانب الشرق على يد التتار والمغول، فكان مختتم الحروب الصليبية مبدأ للحروب الوثنية بايدي عبدة الشمس والكواكب، ولعلّ هذا يعرب عن اتفاق الصليب والصنم، وبالتالي الصليبيين والصنميين على تدمير الحضارة الإسلامية... ولسنا أول من تنبّه إلى اتفاق هاتين القوتين في ذلك العصر المظلم، بل يظهر عن طريق الإمعان في ثنايا التاريخ أنّ ذلك كان أمراً مدبّراً، ولو لم يكن هناك اتفاق في بدء الأمر لكن حصل الاتفاق بين الصليبي والوثني في أثناء تلك الحروب، وفي كلام ابن الأثير المعاصر لهذه الحروب إشارة إلى ذلك حيث يقول: «وقد بلي الإسلام والمسلمون في هذه المدة بمصائب لم يبتل بها أحد من الأمم. منها هؤلاء التتار \_ قبحهم الله \_ أقبلوا من المشرق ففعلوا الأفعال لم يبتل بها أحد من الأمم، منها هؤلاء التتار \_ قبحهم الله \_ أقبلوا من المغرب إلى الشام وقصدهم ديار مصر، وملكهم ثغر دمياط منها، وأشرفت ديار مصر والشام وغيرها على أن يملكوها لولا لطف الله تعالى ونصره عليهم»(١).

ثم إنّ ابن الأثير يشير إلى ضعف القيادة الإسلامية في تلك العصور، ويزيح النقاب عنها بقوله: «يسرّ اللّه للمسلمين و الإسلام من يحفظهم ويحوطهم، فلقد دفعوا من العدو إلى عظيم، ومن الملوك المسلمين إلى من لا تتعدى همته بطنه وفرجه...»(٢).

ولأجل إيقاف القارىء على مدى الخسائر الفادحة الواردة على الإسلام والمسلمين، الناجمة عن هذه الحروب الصليبية والتترية، نذكر لمحة خاطفة من هاتين الحربين كنموذج تمثيلي، ليعلم بذلك داء المسلمين فيه، ثم نبحث عن الدواء الّذي كان ينبغي لعلماء الإسلام أن يقدّموه إلى المجتمع الإسلامي، والمصل الناجع، ونقدّم الكلام عن الحروب الصليبية أوّلاً، ثم عن التترية ثانياً، ثم تنامي رقعة الهجمات الصليبية في الوطن الإسلامي بهجومهم على الأندلس ثالثاً، وقد استغرقت هذه الهجمات الصليبية والتترية قرنين، من

١. الكامل في التاريخ ج ١٢ ص ٣٤٠.

٢. الكامل في التاريخ ج ١٢ ص ٣٧٤.

أوائل القرن السادس إلى أواخر القرن السابع أو أزيد.

#### الحروب الصليبية (۴۹۱-۶۱۶)

كانت النصارى بالمرصاد للمسلمين، وكان من أمنياتهم الاستيلاء على بيت المقدس و سلبه من أيدي المسلمين بحجّة أنّه قبلة الأمم المسيحية ومثوى ومنتجع عواطفهم الدينية، فشنّوا الغارة على بلاد المسلمين حوالي سنة ۴۹۱ إلى أواخر القرن السابع، وكانت للحروب الصليبية مراحل ثمان أو تسع، فكانوا ينتصرون في بعضها، كما تلحقهم الهزيمة في بعضها الأخر، ومن المراحل التي انتصروا فيها على المسلمين المرحلة المعروفة التي: «ساروا فيها إلى بيت المقدس، فحاصروه ونصبوا عليه برجين، وملكوه من الجانب الشمالي، وسلّط على الناس السيف، ولبث الإفرنج في البلد أُسبوعاً يقتلون فيه المسلمين، وقتل بالمسجد ما يزيد على سبعين ألفاً، وغنموا منه ما لا يقع عليه الإحصاء» (۱).

إنّ التواريخ الإسلامية تعرف السلطان صلاح الدين يوسف بن أيوب (م ۵۸۹ ه) الفاتح الكبير والقائد الفذّ، الّذي صمد في وجه، الصليبين حيث طرد الإفرنج عن الشامات، غير أنّه لم يقض في فتوحاته على غائلة الحروب الصليبية بشكل نهائي، بل امتدت هذه الحروب في الوطن الإسلامي بعده ايضاً. كيف وقد وقعت حرب ضروس في سنة ۵۹۳ ه بين الملك العادل ابي بكر بن ايوب وبين الإفرنج، فأنقذ مدينة يافا من الساحل الشامي من يد الإفرنج (۲) وقد ذكر ابن الأثير أيضاً في حوادث سنة ۶۱۹: «أن الإفرنج اقاموا بعكا إلى أن دخلت سنة ۶۱۵ فساروا في صفر، فأرسلوا على بر الجيزة بينهم وبين دمياط النيل...» (۳).

#### زحف التتار إلى البلاد الإسلام

قد ذكر المؤرخون بعض الدوافع لاشتعال هذه الحرب في أوائل القرن

١. تاريخ مختصر الدول، للملطى المعروف بابن العبري، المتوفى ٤٧٥ه.

٢. الكامل ج ١٢ ص ١٢٤.

٣. الكامل ج ١٢ ص ٣٢٣.

السابع بين الوثنيين والمسلمين قالوا: إنّ ملك التتار المعروف به «جنكيز خان» قد سيّر جماعة من التجار ومعهم شيء كثير من النقرة والقندر وغيرهما إلى ما وراء النهر، سمرقند وبخارى، ليشتروا به ثياباً للكسوة، فوصلوا إلى مدينة من بلاد الترك تسمّى «أوترار» وهي آخر ولاية «خوارزم شاه» وكان له نائب هناك، فلما وردت عليه هذه الطائفة من التتر أرسل إلى خوارزم شاه يعلمه بوصولهم، ويذكر له ما معهم من الأموال، فبعث إليه خوارزم شاه يأمره بقتلهم وليّر ما معهم، وكان شيئاً كثيراً، فلما وصل إلى خوارزم شاه فرقه على تجار بخارى و سمرقند، وأخذ ثمنه منهم، فبلغ الخبر إلى جنكيزخان فأرسل رسولاً إلى خوارزم شاه يقول: «تقتلون أصحابي و تجاري وتأخذون مالي منهم، فاستعدوا للحرب فإنّي واصل إليكم بجمع لا قبل لكم به» (۱).

ويظهر من بعض الآثار أنّ يد بعض الأساقفة كانت وراء تحريض ملك التتار على الزحف والحرب، يقول ابن العبري: «عظم الأمر عند جنكيزخان وتأثر منه إلى الغاية وهجره النوم، وصار يحدث نفسه ويفكر في ما يفعله، ففي اليلة الثالثة رأى في منامه راهباً عليه السواد وبيده عكازة وهو قائم، فذكر رؤياه للأسقف فقال الأسقف: يكون الخان قد رأى بعض قديسينا، ومن ذلك الوقت صار يميل إلى النصارى ويحسن الظن بهم ويكرمهم، ومن هذه السنة (٤١۶) قصد جنكيزخان البلاد الإسلامية»(٢).

## الداهية العظمى أو خروج التتار إلى بلاد الإسلام

إنّ عظمة الداهية بلغت حداً لا يستطيع القلم واللسان تبيينها وترسيمها ولا يستطيع المسلم أن يسمع ذكراً منها أو يقرأ فصلاً من فصولها، حتّى أنّ ابن الأثير بـقي عـدة سنين معرضاً عن ذكر الحادثة استعظاماً لها، كارهاً لذكرها، فبقي يقدّم رجلاً ويؤخّر أُخرى، ثم علّل إعراضه عن تحرير هذه الواقعة

١. الكامل ج ١٢ ص ٣٤١ ٣٤٢.

٢. تاريخ مختصر الدول ص ٢٣٠.

بقوله: «ومن ذا الّذي يسهل عليه أن يكتب نعي الإسلام والمسلمين، ومن ذا الّذي يهون عليه ذكر ذلك؟ فيا ليت أُمّي لم تلدني، ويا ليتني متّ قبل حدوثها وكنت نسياً منسياً، إلّا أنّه حتّني جماعة من الأصدقاء على تسطيرها وأنا متوقف، ثم رايت أنّ ترك ذلك لا يجدي نفعاً فنقول: هذا الفصل يتضمن ذكر الحادثة العظمى والمصيبة الكبرى الّتي عقمت الأيام والليالي عن مثلها، عمّت الخلائق وخصّت المسلمين، فلو قال قائل إنّ العالم مذ خلق اللّه سبحانه وتعالى آدم و إلى الآن لم يبتلوا بمثله لكان صادقاً، فإنّ التواريخ لم تتضمّن ما يقاربها ولا ما يدانيها .

ومن أعظم ما يذكرون من الحوادث ما فعله بخت نصر ببني إسرائيل من القتل وتخريب بيت المقدس، وما بيت المقدس بالنسبة إلى ما خرب هؤلاء الملاعين من البلاد، الّتي كل مدينة منها أضعاف بيت المقدس، وما بنو إسرائيل بالنسبة إلى من قتلوا؟ فإنّ أهل مدينة واحدة ممن قتلوا أكثر من بني إسرائيل، ولعل الخلق لن يروا مثل هذه الحادثة إلى أن ينقرض العالم وتفنى الدنيا، إلاّ يأجوج ومأجوج .

وأمّا الدجال فإنّه يبقي على من اتّبعه ويهلك من خالفه، وهؤلاء لم يبقوا على أحد، بل قتلوا النساء والرجال والأطفال، وشقوا بطون الحوامل وقتلوا الأجنة، فإنّا لله و إنّا إليه راجعون، ولا حول ولا قوة إلّا بالله العلي العظيم، ولهذه الحادثة الّـتي استطار شررها، وعمّ ضررها، وصارت في البلاد كالسحاب استدبرته الريح، فإنّ قوماً خرجوا من أطراف الصين، فقصدوا بلاد تركستان مثل كاشغر وبلاسغون، ثم منها إلى بلاد ما وراء النهر مثل سمرقند وبخارى وغيرهما، فيملكونها ويفعلون بأهلها ما نذكره، ثم تعبر طائفة منهم إلى خراسان فيفرغون منها ملكاً، وتخريباً وقتلاً، ثم يتجاوزونها إلى الري، وهمدان، وبلد الجبل وما فيها من البلاد إلى حد العراق، ثم يقصدون بلاد آذربيجان وأرانية يخربونها ويقتلون أكثر أهلها ومن ينجو إلّا الشريد الفارّ (فعلوا كل ذلك) في أقل من سنة هذا ما لم يسمع بمثله .

ثم لما فرغوا من آذربيجان وأرانية صاروا إلى دربند شروان فملكوا مدنه

ولم يسلم غير القلعة الّتي بها ملكهم، وعبروا عندها إلى بلد اللان واللكز، ومن في ذلك الصقع من الأُمم المختلفة فأوسعوهم، قتلاً، ونهباً، وتخريباً، ثم قصدوا بلاد قفجاق وهم من أكثر الترك عدداً، فقتلوا كل من وقف لهم، فهرب الباقون إلى الغياض ورؤوس الجبال، وفارقوا بلادهم واستولى هؤلاء التتر عليها في أسرع زمان، ولم يلبثوا إلّا بمقدار مسيرهم لا غير.

ومضت طائفة أُخرى غير هذه الطائفة إلى غزنة وأعمالها وما يجاورها من بلاد الهند وسجستان وكرمان، ففعلوا فيها مثل ما فعل هؤلاء وأشد. وهذا ما لم يطرق الأسماع مثله. فإنّ الإسكندر الذي اتفق المؤرخون على أنّه ملك الدنيا لم يملكها في هذه السرعة، إنّما ملكها في نحو عشر سنين ولم يقتل أحداً. وإنّما رضي من الناس بالطاعة، وهؤلاء قد ملكوا أكثر المعمور من الأرض وأحسنه، وأكثره عمارة وأهلاً، وأعدل أهل الأرض أخلاقاً وسيرة في نحو سنة، ولم يبق في البلاد الّتي لم يطرقوها إلّا وهو خائف يتوقعهم ويترقب وصولهم إليه» (١).

ثم إنّ ابن الأثير تتبّع مسير التتار وهجماتهم الوحشية، فذكر الحوادث المفجعة سنة بعد سنة، إلى أن وصول إلى حوادث (۶۲۸ هـ) وبعدها بقليل.

و أظنّ أنّ فيما ذكره على وجه الإجمال غنى وكفاية، ولا يحتاج إلى سرد التفاصيل الّتي جاءت بعد هذا الإجمال، ولكنّه لم يدرك الهزيمة النكراء الّتي أصابت المسلمين عند سقوط بغداد، ولكن المؤرخين الذين جاءوا بعده ذكروا سقوط العاصمة في أيدي أولئك الوحوش الضواري، وقد ارتكبوا جرائم لا تغسل عن ساحة الذاكرة الإنسانية بماء المحيط، فضلاً عن البحر والنهر، ولاجل إيقاف القارىء على مدى الخسائر الفادحة الروحية والجسدية الواردة على المسلمين، نذكر من تلك الهجمات العديدة هجومهم على بغداد، فإنّه يوقفنا على حقيقة ما جرى في غيرها، معتمدين في ذلك على ما سطره ابن كثير في تاريخه.

١. الكامل لابن الأثيرج ١٢ ص ٣٥٨ ـ ٣٤١.

## سقوط الخلافة العباسية بأيدي وحوش التتار

لم تستهل هذه السنة إلّا وجنود التتار قد أحاطت ببغداد بصحبة الأميرين اللذين على مقدمة عساكر سلطان التتار، هولاكوخان، وقد جاءت إليهم أمداد صابح الموصل يساعدونهم على البغاددة وميرته وهداياه وتحفه، وكل ذلك خوفاً على نفسه من التتار، ومصانعة لهم قبّحهم الله تعالى، وقد سترت بغداد ونصبت فيها المجانيق والعرادات وغيرها من آلات الممانعة الّتي لا ترد من قدر الله سبحانه وتعالى شيئاً، كما ورد في الأثر «لن يغني حذر عن قدر» و كما قال تعالى: ﴿إنَّ الله لا يُغيِّرُ ما بِقَوم حتّى يُغيِّروا ما تعالى: ﴿إنَّ الله لا يُغيِّرُ الله بِقوم مُوءاً فَلا مَردَّ له وَمَا لَهم مِن دُونِه مِن وَالِ ﴿ (\*) وأحاطت التتار بإذا الخلافة يرشقونها بالنبال من كل جانب حتى أصيبت جارية تلعب بين يدي الخليفة وتضحكه، وكانت من جملة خطاياه، وكانت مولدة تسمى عرفة، جاءها سهم من بعض الشبابيك فقتلها وهي ترقص بين يدي الخليفة، فانزعج الخليفة من ذلك وفزع فزعاً شديداً، وأحضر السهم الذي اصابها بين يديه فإذا عليه مكتوب: ﴿إذا أراد الله إنفاذ قضائه وقدره أذهب عن ذوي العقول عقولهم» فأمر الخليفة عند ذلك بزيادة الاحتراز، وكثرت الستائر على دار الخلافة وكان قدوم هولاكو خان بجنوده كلها ـ وكانوا نحو مائتي ألف مقاتل ـ إلى بغداد في ثاني عشر المحرم من هذه السنة.

ووصل بغداد بجنوده الكثيرة الكافرة الفاجرة الظالمة الغاشمة، ممن لا يؤمن بالله ولا باليوم الآخر، فأحاطوا ببغداد من ناحيتها الغربية والشرقية، وجيوش بغداد في غاية القلة ونهاية الذلة، لا يبلغون عشرة آلاف فارس، وهم بقية الجيش كلهم قد صرفوا عن إقطاعاتهم حتى استعطى كثير منهم في الأسواق وعلى أبواب المساجد، و أنشد فيهم الشعراء قصائد يرثونهم ويحزنون على الإسلام وأهله .

ولما فتحوا البلد، قتلوا جميع من قدروا عليه من الرجال والنساء

١.سورةنوح: الآية ۴.

سورة الرعد: الآية ١١.

والوالدان والمشايخ والكهول والشبان، ودخل كثير من الناس في الآبار و أماكن الحوش، وقني الوسخ، وكمنوا كذلك أياماً لا يظهرون، وكان الجماعة من الناس يجتمعون في الخانات ويغلقون عليهم الأبواب، فتفتحها التتار إمّا بالكسر و إمّا بالنار، ثم يدخلون عليهم فيهربون منهم إلى أعالي الأمكنة، فيقتلونهم بالأسطحة، حتّى تجري الميازيب من الدماء في الأزقة، فإنّا لله وإنّا إليه راجعون. وكذلك في المساجد والجوامع والربط، ولم ينج منهم سوى أهل الذمة من اليهود والنصارى ومن التجأ إليهم... وطائفة من التجار أخذوا لهم أماناً، وبذلوا عليه أموالاً جزيلة حتّى سلموا وسلمت أموالهم، وعادت بغداد بعد ما كانت آنس المدن كلّها، كأنّها خراب ليس فيها إلّا القليل من الناس، وهم في خوف وجوع وذلة وقلة .

وقد جرى على بني إسرائيل ببيت المقدس قريب مما جرى على أهل بغداد، كما قصّ الله تعالى، علينا ذلك في كتابه العزيز، حيث يقول: ﴿وَ قَضَينا إلى بَني إسرائيلَ في الكتابَ لَتُفْسِدُنَ عَلَى الأرضِ مَرَّتَينِ وَلَتَعْلُنَّ عُلُوّاً كبيراً \* فإذا جاءَ وَعدُ أولاهُما بَعَثْنا عَليكُم عَباداً لَنا أُولي بَأْسِ شَديدٍ فَجاسُوا خِلالَ الدّيارِ وَكَانَ وَعْداً مَفعولاً ﴿(١) .

وقد قتل من بني إسرائيل خلق من الصلحاء، وأسر جماعة من أولاد الأنبياء، وخرب بيت المقدس بعد ما كان معموراً بالعباد والزهاد والأحبار والأنبياء، فصار خاوياً على عروشه واهي البناء.

وقد اختلف الناس في كمية من قتل ببغداد من المسلمين في هذه الوقعة. فقيل ثمانمائة ألف، وقيل ألف ألف وثمانمائة ألف، وقيل بلغت القتلى ألفي نفس، فإنّا لله و إنّا إليه راجعون، ولا حول ولا قوة إلّا بالله العليّ العظيم، وكان دخولهم إلى بغداد في أواخر المحرم، وما زال السيف يقتل أهلها أربعين يوماً.

ولما انقضى الأمر المقدور وانقضت الأربعون يوماً بقيت بغداد خاوية على

١. سورة الإسراء: الآية ٢.٥.

عروشها ليس بها أحد إلّا الشاذّ من الناس، القتلى في الطرقات كأنّها التلول، وقد سقط عليهم المطر فتغيّرت صورهم وأنتنت من جيفهم البلد، وتغيّر الهواء فحصل بسببه الوباء الشديد، حتّى تعدى وسرى في الهواء إلى بلاد الشام؛ فمات خلق كثير من تغيّر الجو وفساد الريح، فاجتمع على الناس الغلاء والوباء والطعن والطاعون فإنّا للّه وإنّا إليه راجعون.

ولما نودي ببغداد الأمان، خرج من تحت الأرض من كان بالمطامير والقنى والمقابر كأنّهم الموتى إذا نبشوا من قبورهم، وقد أنكر بعضهم بعضاً فلا يعرف الوالد ولده ولا الأخ أخاه وأخذهم الوباء الشديد فتفانوا وتلاحقوا بمن سبقهم من القتلى، واجتمعوا تحت الثرى بأمر الّذي يعلم السرّ وأخفى اللّه لا إله إلّا هو له الأسماء الحسنى، وكان رحيل السلطان المسلّط هولاكوخان عن بغداد في جمادي الأولى من هذه السنة (۶۶۶ه) إلى مقر ملكه (۱).

ثم امتدّت الهجمات بعد سقوط بغداد حتّى وصل جيش العدو إلى عين جالوت وغزة في فلسطين، وكانت الأُمنية الكبرى للعدو هي الاستيلاء على الشامات ثم مصر، ولكن الزحف توقف بتدبير الملك الظاهر بيبرس (۶۵۹ ـ ۶۷۶ ه) ولكن العدو حاول الاستيلاء ثانياً على الشامات...(۲).

وهذا اليافعي يتتبّع مسير التتار وهجومهم، فيقول في حوادث عام ٧٠٠ ه:

«حصلت أراجيف بالتتار وجاء غازان بجيشه الفرات وقصد حلب فتشوشت الخواطر...» .

ويقول في حوادث عام ٢٠٢ه: «طرق غازان الشام ولكن انهزم عند سور دمشق وتفرّقت جيوشه، ثم جهّز غازان جيوشه فصاروا إلى مرج دمشق وتأخر المسلمون وبات أهل دمشق في بكاء واستغاثة وخطب شديد، وقدم

١. البداية والنهاية، ج ١٣، ص ٢٠٠ ـ ٢١٣.

٢. فيليب حتى تاريخ العرب المترجم إلى الفارسية، ج ٢ص ٨٨٨، ٨٥١، ٨٢٨.

السلطان وانضمّت إليه جيوشه...» (١).

هذا قليل من كثير مما جنت يد التتار على الإسلام والمسلمين، وقد امتدّ الدمار والهلاك بعد هذه السنة حتّى تجاوز القرن السابع إلى أواخر القرن الثامن. فابتدأت الحروب التترية من عام ٤٠٣ ه وانتهت عام ٨٠٧ ه بموت تيمورلنك الّذي تظاهر هو بالإسلام وبعض من قبله، ولكن لمن تزل القلوب مضطربة باستيلاء هؤلاء على المناطق الإسلامية .

\* \* \*

## إبادة المسلمين في الأندلس

انتهت الحروب الصليبية والتترية في مختتم القرن الثامن، ولكن نار الحرب بين المسلمين والمسيحيين كانت مشتعلة في الوطن الإسلامي «الأندلس» عن طريق إبادة المسلمين وإجلائهم عن وطنهم والتنكيل بهم .

إنّ المسلمين بفضل المجاهدين الإسلاميين وصلوا إلى تلك البلدة الخصبة عام ٩٢ هواستمرّوا في الفتح إلى أن وصلوا إلى قلب فرنسا عند مدينتي «تور» و«بواتييه» عام ١١٢ هو (٢) وهناك توقفت الفتوحات بسبب ضعف القيادة الإسلامية في بغداد، وقطع صلة الحكام بالأندلس عنها، وعند ذلك طمع الصليبيون في سلب تلك البلدة من أيدي المسلمين، فبدأوا بالحروب ضدهم، وكانت الأندلس في نهاية القرن الخامس الهجري قد انقسمت إلى عدة ممالك صغيرة، عرف حكامها بملوك الطوائف، وكان نصارى الشمال يهددون هذه المنطقة» (7).

إلى أن حلت الهزيمة بالمسلمين في موقعة العقاب في ١٥ صفر ٢٠٩ ه أي في نفس الوقت الّذي كان التتار قد بدأوا بشنّ الغارة على المسلمين من الشرق إلى الغرب وبالتالي زال سلطان «الموحدين» وسقطت هذه البلاد في يد

١. مرآة الجنانج ٢ ص ٢٣٤ ـ ٢٣٥.

دائرة المعارف الإسلامية، مادة «أندلس».

٣. تاريخ الإسلام، تأليف الدكتور حسن إبراهيم حسن، ج ٢ ص ٥٣٧.

«الإسبان» ولم يبق في أيدي المسلمين سوى منطقة جبلية في جنوب شرقي إسبانية حيث قامت مملكة «غرناطة» الإسلامية على أيدي بني نصر (بني الأحمر) الذين بايعوا الخليفة الحفصي أقوى حكام المغرب في ذلك الحين (١).

ولكن العدو لم يرض بما اكتسب من الفتوح فشنّ الغارة عليهم حتّى أبادهم عام ٨٩٨ ه فصار الأندلس كله للإسبان.

ثم إنّ التاريخ يحكي لنا تعامل الإفرنج مع المسلمين معاملة سوء، حيث أجبروهم على التنصّر وعلى خروج النساء مكشوفات، فهرب المسلمون إلى الجبال فصاروا يطاردونهم كما تطارد الفرائس. وقد عدّ بعض المؤرخين عدد العرب المطرودين في قرن واحد (أي من عام ١٩٩٧ إلى عام ٨٩٨ هـ) نحواً من ثلاثة ملايين كانوا نخبة المسلمين وأعظمهم صناعة وعلماً.

و أنت إذا قرأت التاريخ وقلبت صفحاته تقف على أنّ هذه القرون الأربعة أي من بداية من على الله عند حلت بهم عقوبات وضحايا لم عبدً القرون وأسوأها بالنسبة إلى المسلمين، فقد حلت بهم عقوبات وضحايا لم يسجّل التاريخ لواحد من الأُمم مثلها، وإليك مبدأ هذه الحروب ومختتمها:

١- الحروب الصليبية. بدأت من عام ٤٨٩ ه واستمرت إلى عام ٤٤٠ ه.

٢- الحروب التترية، ابتدأت من عام ٤٠٣ وانتهت عام ٨٠٧ ه بموت تيمور لنك الّذي تظاهر بالإسلام.

٣- إبادة المسلمين في الأندلس و إجلاؤهم بعد انحصار سلطانهم في منطقة صغيرة في غرناطة، ابتدأت من عام ٤٠٩ إلى ٨٩٨ ه.

#### حصيلة البحث

نحن نستنتج من هذا البحث الضافي أنّ الخلافة العباسية وملوكها وسلاطينها بلغوا من الفساد والانحلال إلى حدّ غاب عنهم معه ما كان يجرى

١. المصدر نفسه، ص ٣١٨.

خارج قصورهم، فقد كانت القوى الكافرة محيطة بدار الخلافة، والخليفة كان غافلاً عمّا يجري خارج القصر، وكانت تلعب بين يديه جاريته فلم يوقظه من الغفلة أو السكرة إلّا إصابة نبل الخصم لجاريته، فإذا كان هذا هو الإسلام وهذا خليفته، وهذا شعوره وإحساسه، فعلى الإسلام السلام، وعلى تلك الخلافة العفاء.

وقد عرفت أنّ ابن الأثير كان من المشاهدين للقضايا عن كثب، ويعرف الخلفاء وسلاطينهم بأنّهم بلغوا من العقلية إلى درجة لا يهمّهم إلّا ما يهمّ البهيمة من إشباع بطنها و إرضاء فرجها (١).

ومن المعلوم أنّ الفساد لم يكن مقتصراً على بلاط الخلفاء، بل الانحلال الخلقي والانحطاط المعنوي كان سائداً على الغالبية العظمى من المجتمع، إذ الناس على دين ملوكهم، ومن العجب أنّ المؤرخين الأباعد يحملون وزر سقوط الخلافة العباسية على عاتق الوزير الشيعي مؤيّد الدين ابن العلقمي، الّذي يصفه ابن الكثير بقوله: «وكان عنده فضيلة في الإنشاء وليديه فضيلة في الأدب» ويضيف أيضاً: «إنّه أشار على الخليفة بأن يبعث إلى هولاكو بهدايا سنية ليكون ذلك مدارة له عمّا يريده من قصد بلادهم، فخذّل الخليفة عن ذلك دويداره الصغير «أيبك» وغيره، وقالوا إنّ الوزير إنّما يريد بهذا مصانعة ملك التتار بما يبعثه إليه من الأموال، وأشاروا بأن يبعث بشيء يسير، فأرسل شيئاً من الهدايا فاحتقرها هولاكوخان» (٢).

ومن الظلم إلقاء جريرة سقوط بغداد على عاتق هذا الوزير مع كون الخليفة على الحال التي سمعتها من ابن الكثير، وكون الملوك والسلاطين لا يهمّهم إلّا بطنهم وشهوتهم، مع اشتعال نار الخلاف بين الرؤساء والقادة الشاغلين منصّة قيادة المجتمع الإسلامي، فلا تنتج تلك المقدمات إلّا هذا الوضع الوبيل، إنّا للّه و إنّا إليه راجعون .

١. الكامل في التاريخ ج ١٢ ص ٣٧٥.

٢. البداية والنهاية ج ١٣ ص ٢١٤.

#### الحواضر الإسلامية آنذاك، دواؤها وذواوها

قد تعرّفت على الأوضاع المؤسفة السائدة في الحواضر الإسلامية، وما آلت إليه من الدمار والهلاك والمذابح الفظيعة، والمجازر الرهيبة الّتي تعرّض لها سكانها الأبرياء، بسبب تلك الحملات العدوانية، وعندئذٍ نسأل كل مسلم حر الضمير عن دواء هذا الداء الّذي ألمّ بالمسلمين، وعلاج تلك المأساة الّتي وقع فيها الإسلام ؟

ولا أشك في أنّ دواءها الوحيد كان هو إحياء التعاليم الإسلامية \_ آنذاك \_ في مجال الجهاد والمقاومة، وإعادة الثقة إلى النفوس، والعمل على تقوية المعنويات ورفع المستوى العسكري لدى المسلمين عملاً بقوله تعالى: ﴿وَ أُعِدُّوا لهم مَا استَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ وَمِن رِباطِ الخَيل تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللّهِ وَ عَدُوَّ كُم﴾ (١).

ثم السعي في توحيد ما تفرّق وتشتّت من صفوف المسلمين، وحثّهم على تعمير ما تهدم من حضارة الإسلام، وإحياء شتى مناحي الحياة الاجتماعية والاقتصادية والسياسية، ممّا انهارت تحت ضربات الأعداء من الشرق والغرب.

ولا يكون ذلك إلا بإعادة العلم الناجع إلى الساحة، وتناسي الخلافات الفرعية، والدعوة إلى التمسّك بمبادىء الوحدة، وتجسيد قوله سبحانه: ﴿إِنَّمَا المُؤَمنُونَ إِخُوةٌ﴾ (٢) ورفض البحث عن الخلافات الّتي تثير النزاع، وتوجد الفرقة وتمزق الصفوف.

هذا ما يحكم به ضمير كل إنسان حر، فلو وجدنا في مثل هذه الظروف العصيبة من يثير نار الخلافات الطائفية والمذهبية، وبالتالي يضرب المسلم بالمسلم ويشغلهم بالبحث عن فروع ليس لها من الأهمية بالقياس إلى علاج الدمار الرهيب الّذي حلّ بالمسلمين ـ لو وجدنا رجلاً بهذا الوصف والنعت ـ فلا نشك أنّ نعرته نعرة جاهلية، وحركته حركة مشبوهة، ودعوته دعوة منتنة

١. سورة الانفال: الآية ٤٠.

٢. سورة الحجرات: الآية ١٠.

حسب تعبير النبي، ومن الظلم والجناية على الإسلام والمسلمين تلقيب هذا الداعي به «شيخ الإسلام» أو «محيي الشريعة» أو «محيي السنة» أو غير ذلك من ألفاظ الثناء الوافر الذي يوصف به هذا الرجل في هذا القرن، بترغيب وترهيب من أصحاب الثراء والسلطة، بعد أن كان معروفاً بغيرها في القرون الغابرة، كما ستوافيك كلمات معاصريه ومن جاء بعدهم إلى هذه الأعصار.

إنّ طرح الخلافات الكلامية والفقهية ـ في العصر الّذي كانت القوارع تنصبّ فيه على رؤوس المسلمين من الشرق والغرب، وتهدم الديار وتقتل النفوس البريئة، وتشقّ بطون النساء والأطفال، ويرفع الرجال على أعواد المشانق وتخضب الأراضي بدماء المسلمين ـ ما هو إلّا من قبيل صب الزيت على النار، وتعميق الجرح غير المندمل .

إنّ طرح المسائل على ضوء العقل إذا كان لغاية التعرّف على الحقائق أمر يستحسنه العقل ويقبله الشرع في جميع الحالات ولكن طرح هذه المسائل على وجه يتضمن تكفير الفرق الإسلامية واتهامهم بالشرك، وتجويز قتلهم وإهدار دمائهم، في الوقت الذي غمس العدو يده في دمائهم إلى مرفقه، وقتل منهم الملايين، لا يصحّ تفسيره إلّا بأحد وجهين: إمّا أن يكون رجلاً غبياً لا يعرف الداء ولا الدواء، أو رجلاً مُعقّداً مغرماً بالشهرة وحبّ العظمة.

وما هذا الرجل إلّا أحمد بن عبد الحليم بن تيمية (ت 871 م ٧٢٨ ه) فقد ولد في شر القرون وعاش في أجوائها الصعبة على المسلمين، ومات في ظروف الهزيمة الّتي حلت بالمسلمين، لعلل تعرّفت عليها، فقد أثار في تلك الظروف العصيبة مسائل خلافية لا تزيد في الطين إلّا بلّة ولا في الجرح إلّا تعميقاً، فهو بدل أن يعيد إلى الساحة الإسلامية الأخلاق والعمل بالإسلام، ويعظ الملوك والساسة بالقيام بالوظائف وفتح معسكرات لإعداد الشباب وتدريبهم، وإيجاد روح الكفاح، تجده يرفع عقيرته بالمسائل الّتي لا تعود على المسلمين في تلك الظروف العصيبة بشيء سوى تعميق الخلاف وتعكير الصفو، وتشديد النزاعات المذهبية والطائفية .

ورؤوس المسائل الّتي طرحها ابن تيمية وأصرّ عليها وخالف الرأي العام

للمسلمين ـ ولأجل ذلك اعتقل ونفي إلى مصر ـ هي الأُمور التالية:

۱- يجب توصيفه سبحانه بالصفات الخبرية بنفس المعاني اللغوية من دون تصرّف، كالاستواء على العرش، و أن له يداً ووجهاً، وأن له نزولاً وصعوداً.

٢- يحرم شدّ الرحال إلى زيارة النبي وتعظيمه بحجّة أنّها تؤدّي إلى الشرك.

٣- يحرم التوسّل بالأولياء والصالحين.

٣- تحرم الاستغاثة بالأولياء ودعوتهم.

۵- يحرم بناء القبور وتعميرها.

. وآله عليّ وآله المنقولة في الصحاح والسنن في حقّ عليّ وآله -8

إلى غير ذلك من المسائل الفرعية في أبواب الطلاق وغيرها كما ستقف عليها عند عرض آرائه. هب أيّها القارىء لما أنّ تبنّاه من الأراء مسحة من الحق ـ وليست آراء ساقطة تضاد القرآن الكريم والسنة النبوية وسيرة المسلمين ـ هب أنها آراء صحيحة ـ ولكنّها هل كانت مفيدة في تلك الظروف، هل كانت دواءً لداء الأمة الإسلامية؟ أو كانت أموراً غريبة عمّا يجب القيام به، بل كانت مؤيدة لما يتوخاه العدو من تشتيت الشمل وتمزيق الصفوف؟!!

إنّ من البداهة بمكان أنّ هذه المسائل لم تكن مما يخشاه العدو، فإنّ هذا النوع من المسائل الجدلية لا تفضح نوايا العدو ولا تعرقل خططه، لأنّها لا تعيد إلى المسلمين روح الوثبة والمقاومة والاستبسال، بل من شأنها أن تستنفد طاقاتهم من دون جدوى، و تفني قواهم من دون أثر يتّصل بالواقع .

فلو كان ابن تيمية «شيخ الإسلام» حقاً لكان عليه أن يدع ما يلهي المسلمين عن مصيرهم، بل ما يعمّق محنتهم، ويتصدّى لمواجهة العدو بإعادة الروح الجهادية إلى نفوسهم، وبث المعنويات في قلوبهم، وتوجيه همم

المسلمين، إلى إعادة بناء كيانهم العسكري والصناعي والعلوم الناجعة، حتّى يستعيدوا بذلك مجدهم المندثر الّذي تألق في القرن الرابع الهجري .

ويا للأسف إنّه بدل القيام بوظائف شيخوخة الإسلام الحقيقية انصرف إلى مسائل اجتهادية ليست ناجعة في ذلك العصر ولا بعده .

## ابن تيمية لم يكن سلفياً

إنّ الموالين لابن تيمية والمقتفين أثره يصفونه بالسلفية، ويتقولون فيه بأنّه محيي مذهب السلف. هب أنّ السلفية مسلك ومذهب، ولكن السلفي عبارة عمَّن لا يتخطّى عمّا سلكه السلف الصالح طيلة قرون سبعة، ولكن أراءه وأفكاره على طرف النقيض من أراء السلف. إنّ المسلمين طيلة قرون كانوا يحترمون قبر النبي ويزورونه، ولم تقع الزيارة في تلك العصور ولو مرة واحدة ذريعة إلى الشرك، بل كان الداعي إلى زيارته في كل فترة من الفترات، كونه نبيّ الإسلام نبيّ التوحيد، ومكافح الشرك ومنابذه، فيجب احترامه وتكريمه وحفظ آثاره وقبره، وآثار أصحابه وزوجاته وأبنائه انطلاقاً من هذا المبدأ (أي كونه نبيّ التوحيد، مشيد بنائه الشامخ) ولكنّا نرى أنّ ابن تيمية يخالف هذه السيرة الموروثة من الصحابة إلى زمانه، ويحرّم شدّ الرحال إلى زيارته تمسكاً بحديث غير دال على ما يرتئيه، كما سيوافيك.

إنّ المسلمين طيلة القرون الغابرة إلى ميلاد ابن تيمية كانوا يتبرّ كون بالنبي وآثاره، ولا يرون ذلك شركاً ولا ذريعة إليه، حتّى أنّ الشيخين أوصيا بمواراتهما في جوار النبي، لما استقرّ في قرارة ضميرهما بأنّ للمكان شرافة ومكانة بالغين، وأنّ المواراة في ساحة النبي لها كرامة، ولم ينبس أحد من الصحابة ببنت شفة بأنّ ذلك ذريعة إلى الشرك، إلى أن ألقى الشر بجرانه إلى الأرض بميلاد ابن تيمية وآرائه الساقطة، فجعل ينكر هذا العمل ويخالف السلف.

إنّ السلف الصالح في حياة النبي وبعده كانوا يستغيثون بالنبي لما له من كرامة عند الله، لما أمرهم الله سبحانه بالمجيء إليه وطلب الاستغفار منه، ولم يخطر ببال أحد أن الاستغاثة بالملخوق شرك أو ذريعة إلى الشرك، وكان هذا

ديدن السلف في جميع القرون، فجاء ابن تيمية ينكر الاستغاثة والتوسل، ثم يصف نفسه سلفياً، فما معنى هذه السلفية؟ (ما هكذا تورد يا سعد الإبل).

#### تقييم إنجازات ابن تيمية

إنّ قيمة كل امرىء بما يقدّمه إلى الأُمة من خدمات وخيرات، فإمّا أن يشيد بناء ثقافتهم ويضمن تقدمهم في ميادين العلم والعمل، ويرفع من مستوى أخلاقهم وسلوكهم الإنساني والإسلامي، وإمّا أن يرفع مستوى معيشتهم و يسعى في ترفيههم بمشاريع البرّ و الإحسان، من بناء المدارس ومراكز التعليم والمستشفيات والمستوصفات، ودعم الكفاح بالتدريب العسكري وغيره مما يرجع إلى دعم البنية المادية للمجتمع.

هلم معي نطرح إنجازات ابن تيمية على طاولة النقاش والمحاسبة، فهل قام بأحد الأمرين؟

أمّا من جانب المعنى فلم نر أنّه قدم إلى المجتمع، دراسة نافعة في الحقوق والسياسة والاقتصاد أو الاجتماع، أو ألف جامعاً حديثياً يكون هـ و المـرجع للـمسلمين كـما قـام بـعض معاصريه بهذا الأمر، فلم يبق منه إلّا التركيز على المسائل الّتي قدمنا رؤوسها والّتي كفّر بـها مخالفيه، وبالتالى كفّر جمهور المسلمين الذين عاشوا طيلة سبعة قرون .

هب أنّه قدم إلى المسلمين دراسات توحيدية، ولكن ما كانت نتيجة تلك الدراسات، فغاية ما أنجز وأتى ـ بعد ما تصوب وتصعد ـ أنّه يجب توصيفه سبحانه بنفس الصفات الخبرية بمعناها اللغوي، فصار معناه هو التجسيم والتشبيه وإثبات الجهة والفوقية للّه سبحانه، وقد فهم الكل هذا المعنى من دراساته. هب أنّه لم يقصد من إثبات هذه الصفات ما نسب إليه من الجسمية، ولكنّه صبّ ما راّه في قوالب أذْعَنَ الكُلُّ ـ الداني منهم والنائي ـ بأنّه مُجسّم مشبّه مُثبت للّه سبحانه الجهة والفوقية، مع أنّه سبحانه ليس بجسم ولا جسماني، و أنّه ليس كمثله شيء .

ما معنى هذه الدراسات العميقة الّتي لم تورث إلّا هذه الأفكار الباطلة،

وسوف يوافيك أنّ الرجل مجسّم وإن كان لا يتفوه به، ولكن جُمَلَهُ وألفاظه وعباراته وما أصرّ عليه لا تنتج إلّا ذلك.

وقس عليه سائر إنجازاته من جانب المعنى، فقد منع شدّ الرحيل إلى زيارة النبي الأكرم، مع أنّ قبور الأنبياء لم تزار تزل من عصر النبي وقبله وبعده، وليست الغاية من زيارتهم إلّا التوقير والتكريم و عقد الميثاق مع ما جاءوا به من أُسس التوحيد، فكيف يكون ذلك ذريعة إلى الشرك؟

وحصيلة البحث هي أنّنا لم نجد في جميع إنجازاته شيئاً بديعاً يرفع به رأسه ويفتخر به على من سواه، سوى ما في كلامه من الغلظة والأذى .

#### اللسان والقلم مرآتان للضمير

إنّ اللسان والقلم مرآتان لضمير صاحبهما يعربان عن نفسيته الخبيثة أو الطيبة، الشريرة أو الخيّرة، فاللسان البذيء يكشف عن نفسيته المستهترة المريضة، كما أنّ اللسان و مثله القلم النزيهين يكشفان عن ملكة فاضلة. ومن رجع إلى كتب ابن تيمية يعرف أنّه ما كان يملك لسانه وقلمه عن التقوّل على المسلمين والتهجّم عليهم فجاءت كتاباته مليئة بالقول البذيء و إساءة الأدب، الّذي هو على طرف النقيض من الإسلام والعلم.

## ابن تيمية في مرآة الرأي العام

ولقد كانت ثورة الرأي العام الإسلامي عليه من جانب الفقهاء والحكام والمتكلمين والمحدثين أدلّ دليل على انحرافه عن الخط المستقيم والطريق المهيع، فليس من القضاء الصحيح تخطئة جمهور المسلمين وتصويب رجل واحد، فمنذ نشر الرجل رأيه حول الصفات الخبرية عام ٤٩٨ ه في «الرسالة الحموية» جاءت الاستنكارات تترى من جميع الطوائف، وكلما تعرض الرجل للعقائد الإسلامية الّتي اطبقت عليها الأمة في جميع القرون، تعالى الاستنكار، حتى ألقي عليه القبض ونفي من بلد إلى بلد، وتعرض لاعتقال بعد اعتقال، إلى أن منع من القرطاس والكتابة، حتّى مات في السجن ممنوعاً من كل شيء.

ولو كان الرجل شيخ الإسلام ورائده وناصحه، لما ضاق عليه المجال من

جانب أبناء جلدته من قضاة وحكام: شوافع وأحناف.

نعم الأسف كلّه على الناشئة الجدد الذين وقعوا فرائس في أحابيل الدعاية الوهابية الّتي يقودها النظام السعودي ويغذيها بثروته الواسعة، ويدعمها الاستعمار الغاشم لغاية إضعاف المسلمين بالخلافات وإشغالهم بقضايا ومسائل لا تمتّ إلى الحياة بصلة.

ولأجل ذلك نضع حياة الرجل وشخصيته أولاً، وآراء معاصريه ومن جاء بعده في القرون اللاحقة في حقه في ميزان النقد والقضاء ثانياً، ثم نبحث عن آرائه و أفكاره ونعرضها على الكتاب والسنة ثالثاً، حتّى يتبين الحق ويظهر، ويزهق الباطل.

## ابن تيمية: حياته والرأى العام فيه

هو أحمد بن عبد الحليم الحراني الدمشقي، ولد في العاشر من شهر ربيع الأول سنة 88١ ه ، بعد خمس سنوات من سقوط الخلافة الإسلامية في بغداد، وانغمار المسلمين في مشاكل كثيرة.

كان مولده بمدينة حران مهد الصابئة والصابئين من أقدم عصور الإسلام، وقد نشأ النشأة الأولى إلى أن بلغ السابعة من عمره، فلما أغار عليها التتار، فرّ سكانها منها، وكان ممن هاجر أسرة ابن تيمية، حيث هاجرت إلى دمشق، وقد اتّجه إلى العلم منذ صغره، وكان يدرس الفقه الحنبلي ويتتبّع سير ذلك المذهب، وكان أبوه من شيوخ هذا المذهب، ففي المدارس الحنبلية تخرج ابن تيمية، ودرس في كنف ابيه وتوجيهه ولم ير منه بادرة إلّا بعد ما كتب رسالة في جواب سؤال أهل حماة، سألوه بقولهم: «ما قول السادة العلماء أئمة الدين ـ أحسن الله إليهم أجمعين ـ في آيات الصفات، كقوله تعالى: ﴿الرّحمٰنُ عَلَى العَرْشِ اسْتَوى﴾ وقوله: ﴿ثُمَّ اسْتَوَى الله عليه و آله): ﴿الله عليه و آله): «إلى السّماء» إلى غير ذلك من الآيات وأحاديث الصفات، وأيضاً كقوله (صلى الله عليه و آله): «إنّ قلوب بني آدم بين اصبعين من أصابع الرحمن» وقوله: «يضع الجبّار قدمه في النار» إلى غير ذلك، وما قالت العلماء فيه، وليبسطوا القول في ذلك مأجورين إن شاء الله؟» (۱) .

الرسالة الحموية، ص ۴۲۵ ـ طبعت في ضمن مجموعة الرسائل الكبرى ج ١.
 (٣١)

فأجاب بما هو نصّ في التجسيم، وإن ذيّل كلامه بشيء يريد به الستر على عاره، ولكنّه لا يسمن ولا يغني من جوع، وسيوافيك نصّه عند تبيين عقائده، فاوجد الجواب ضجة كبرى، وعرف بالشذوذ والانحراف، وكان ذلك عام ۶۹۸ هـ

يقول تلميذه «ابن كثير» في حوادث تلك السنة: «قام عليه جماعة من الفقهاء وأرادوا إحضاره إلى مجلس القاضي «جلال الدين الحنفي» فلم يحضر، فنودي في البلد في العقيدة التي كان قد سأله عنها أهل حماة، المسماة بالحموية...» (١).

وقد كانت له محنة أُخرى في عام ٧٠٥ ه يذكره ابن كثير في حوادث تلك السنة ويقول: «وفي يوم الإثنين ثامن رجب حضر القضاء وفيهم «الشيخ تقي الدين ابن تيمية» عند نائب السلطنة بالقصر، وقرأت عقيدة الشيخ تقي الدين (الواسطية)، وحصل بحث في أماكن منها، وأُخّرت مواضع إلى المجلس الثاني، فاجتمعوا يوم الجمعة بعد الصلاة ثاني عشر الشهر المذكور، وحضر الشيخ صفي الدين الهندي وتكلم مع الشيخ تقي الدين كلاماً كثيراً، ثم اصطلحوا على أن يكون الشيخ كمال الدين الزملكاني هو الذي يحاققه من غير مسامحة، فتناظرا في ذلك وشكر الناس من فضائل الشيخ كمال الدين الزملكاني، وجودة ذهنه، وحسن بحثه، حيث قاوم «ابن تيمية» في البحث وتكلم معه...

ثم عقد المجلس في يوم سابع شعبان بالقصر، واجتمع الجماعة على الرضى، إلى أن صدر القرار بنفي الشيخ إلى مصر إن لم يعزف عن بوادره وعقائده، فأدى به الأمر إلى انتدابه في مجلس بالقلعة اجتمع فيه القضاة، وانتدب للبحث معه شمس بن عدنان، وادّعى عليه عند «ابن مخلوف» المالكي أنّه يقول: إنّ الله فوق العرش حقيقة، وإنّ الله يتكلم بحرف وصوت، فحكم عليه القاضى بالحبس في برج أياما، ثم نقل منه إلى الحبس المعروف بالجب، وكُتِبَ

١. البداية والنهاية ج ١٤ ص ٢ و ٢٤.

كتاب نودي به في البلاد الشامية والمصرية، وفيه الحط على الشيخ تقي الدين، فانضمّ إلى صفّه جماعة كثيرة من الفقهاء والفقراء، وجرت فتن كثيرة منتشرة، وحصل للحنابلة بالديار المصرية إهانة عظيمة (١).

بقي الشيخ في السجن بسبب عقيدته الّتي لا تجتمع مع عقيدة جمهور المسلمين حتّى مطلع سنة (٧٠۶هـ) .

يقول ابن كثير: وفي ليلة عيد الفطر من تلك السنة، أحضر الأمير سيف الدين سلار نائب مصر، القضاة الثلاثة وجماعة من الفقهاء، فالقضاة: الشافعي والمالكي والحنفي، والفقهاء: الباجي، والجزري، والمنواري، وتكلموا في إخراج الشيخ تقي الدين ابن تيمية من الحبس، فاشترط بعض الحاضرين عليه شروطاً في ذلك منها أنّه يلتزم بالرجوع عن بعض عقائده، فأرسلوا إليه ليحضر ليتكلموا معه في ذلك، فامتنع عن الحضور.

استهلّت سنة (٧٠٧ ه) والشيخ معتقل في قلعة الجبل بمصر، إلى أن أُطلق سراحه يوم الجمعة ٢٣ من ربيع الأول، وخيّر بين الإقامة بمصر أو الروح إلى موطنه الشام، وقد اختار هو الإقامة بمصر، ولكنّه لم يبرح في غلوائه وأفكاره إلى أن واجهته محنة ثالثة، وقد ذكرها ابن كثير ايضاً في تاريخه.

#### المحنة الثالثة

وفي شوال عام ٧٠٧ ه ، شكي منه أيضاً، فردّ الأمر إلى القاضي الشافعي، فعقد له مجلس، وادّعى له ابن عطاء بأشياء ورأى القاضي بدر الدين بن جماعة أنّ في آرائه قلة أدب بساحة النبي فحضرت رسالة إلى القاضي إلى أن يعمل معه ما تقتضيه الشريعة، فتمّ الأمر بحسبه في سجن القضاة، ودخل السجن، وأفرج عنه في مستهل سنة ٧٠٨ ه وبقي في القاهرة إلى أن توجّه منفياً إلى الإسكندرية في ليلة سلخ صفر في عام ٧٠٩ ه وأقام هناك ثمانية أشهر إلى أن تغيرت الظروف، فعاد

١. المصدر نفسه.

الشيخ منها إلى القاهرة يوم عيد الفطر سنة ٧٠٩ ه فاقام بها إلى سنة ٧١٢ ه ثم رجع إلى الشام (١) .

وشغل الشيخ منصة التدريس والإفتاء إلى سنة ٧١٨ ه. وقد صدر منه فتاوى شاذة، وكان مصرّاً عليها، فعقد له يوم الخميس ثاني رجب من شهور سنة ٨٢٠ ه مجلس بدار السعادة، فحضر نائب السلطنة، وحضر القضاة والمعنيون من المذاهب، وحضر الشيخ وعاتبوه، ثم حبس في القلعة خمسة أشهر، إلى أن ورد مرسوم من السلطان بإخراجه يوم الإثنين يوم عاشوراء، سنة ٧٢١ ه.

وظل الشيخ بعد خروجه من الحبس مستمراً في التدريس إلى عام ٧٢۶ ه.

يقول جمال الدين يوسف بن تغري الأتابكي: «ورد مرسوم شريف من السلطان في شعبان سنة ٧٢۶ بأن يجعل في قلعة دمشق، فاقام فيها مدة مشغولاً بالتصنيف، ثم بعد مدة منع من الكتابة والمطالعة، وأخرجوا ما كان عنده من الكتب، ولم يتركوا عنده دواتاً [دواةً] ولا قلماً ولا ورقاً» (٢).

وقال اليافعي: «مات بقلعة دمشق الشيخ الحافظ الكبير، تقي الدين أحمد، بن تيمية، ومنع قبل وفاته بخمسة أشهر عن الدواة والورق» (٣) .

هذا، وقد لفظ الرجل نفسه ومات في قلعة دمشق عام ٧٢٨ ه وبذلك طويت صحيفة حياته، وبقيت آثاره، إن خيراً فخير، وإن شراً فشر.

إنّ ما تلوناه عليك من حياته يعرب:

أولاً: إنّه لم يكن رجلاً موضوعياً يهمّه ما كان يعاني منه المسلمون في تلك الظروف العصيبة، الّتي كانت الدعوة إلى الوحدة فيها أحوج ما يحتاج إليه

١. البداية والنهاية ج ١٢ ص ٥٦، وكانت إقامته بمصر سبع سنين.

٢. المنهل الصافي والمستوفى بعد الوافي، ص ٣٤٠.

٣. مرآة الجنانج ٢ ص ٢٧٧.

الناس، فكان يبثّ بذور الخلاف فترة بعد فترة، ويشغل الحكومات والقضاة عن القيام بالواجب بنقل الشيخ من مقام إلى مقام .

وثانياً: إنّ جماهير الفقهاء والقضاة كانوا يخالفونه فيما يبديه من الآراء الشاذة، في مجال الأُصول والفروع، وإنّ آراءه كانت مخالفة لما هو المشهور المجمع عليه بين العلماء.

وثالثاً: إنّ الرجل كان معروفاً بالقول بالتجسيم والتشبيه والجهة، وكان اعتقاله لأجل التفوّه بها، فكلّ من أراد تنزيهه عن هذه التهمة، خالف الرأي العام في حقّه وما عرف منه يوم حياته .

نعم إنّ هناك أناساً ترجموا للرجل ترجمة وافية، فأثنوا عليه الثناء البالغ، وذكروا ذكاءه وتوقّد ذهنه، وإحاطته بالكتاب والسنّة، كما ذكروا آثاره العلمية من كتب ورسائل، ولكن يؤخذ عليهم بأنّه لماذا ركّزوا على جانب واحد من حياته، ولم يشيروا إلى الجانب السلبي منها، فإنّه لا يمكن لأحد تخطئة أولئك العلماء الذين ناظروه، وباحثوه، وأصدروا أرائهم فيه، وهم كثيرون، ولأجل ذلك نشير إلى المصادر الّتي أخذتها العصبية العمياء فجاءوا كأنّهم يعرفون رجلاً أطبق علماء عصره على نزاهته وصفاء فكره، فمن أراد أن يقف عليها فليرجع إلى المصادر التالية:

۱- تذكرة الحفاظ للذهبي ۴/ ۱۴۹۶، بالرقم ۱۱۷۵. وإن استدرك زلّته هذه ببعث رسالة مستقلة إلى ابن تيمية يستنكر فيها عليه أعماله وأقواله كما ستوافيك .

۲- شذرات الذهب في أخبار من ذهب لأبي الفلاح عبد الحي بن عماد الحنبلي (م
 ۸۰/۶ (۱۰۹۸ )

٣- طبقات الحفاظ، لجلال الدين السيوطي، (ت ٩١١ هـ)، ص ٥٢.

\* الذيل على طبقات الحنابلة، لابن رجب زين الدين، أبي الفرج، عبدالرحمن بن شهاب الدين أحمد البغدادي ثم الدمشقي الحنبلي، (\* ۷۳۶ هـ) \* / ۲۸۷، بالرقم \* .

- ۵- الوافي بالوفيات، لصلاح الدين، خليل بن أيبك الصفوي ١٥/٧ ـ ٣٣ بالرقم ٢٩۶۴ .
- 9 م 9۴۵ هـ حلبقات المفسرين، للحافظ شمس الدين محمد بن علي بن أحمد الداودي (م 9۴۵ هـ )، ص ۴۵ ـ ۴۹ بالرقم ۴۲ .
  - ٧- تاريخ الشيخ زين الدين عمر، الوردي، المعروف بتاريخ ابن الوردي ج ٢ ص ٢٠٠٠.
- ۱۲۵۰ محمد بن علي الشوكاني (ت ۱۲۵۰ البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، تاليف محمد بن علي الشوكاني (ت ۱۲۵۰ هـ)، ج ۱ ص ۲۷ بالرقم + ۰ بالرقم + ۱ بالرقم + ۰ بالرقم + ۰ بالرقم + ۱ ب
- ٩- البداية والنهاية، للحافظ عماد الدين، أبي الفداء، إسماعيل بن عمر بن كثير، (م ٢٣٣ هـ)، ج ١٤، في حوادث سنة (٤٩٨ هـ)، وغيرها. ولكنّه أشار في مواضع آخر إلى بعض زلاته ومخالفته للرأي العام في ذلك اليوم كما عرفت .
  - ١٠- الأعلام للزركلي، ج ١ ص ٢٤.

نعم هؤلاء هم الدين ركّزوا على الجانب الإيجابي وتناسوا الجانب السلبي، مع أنّ التقييم لا يصحّ إلّا بملاحظة كلا الجانبين، ولكن هناك جماعة موضوعيين واقعيين، لم تملأ عيونهم كتب الرجل ورسائله، فجاءوا بتقييم آرائه فيما صار سبباً لاشتهاره، وإليك نصوص هؤلاء حتّى لا نخرج في التقييم عن حد العدل .

## آراء معصاريه ومقاربي عصره في حقه

قد تعرّفت على حياة الشيخ وأنه لم يزل ينتقل من معتقل إلى آخر، ومن مصر إلى مصر، وكان الرأي المتفق عليه بين القضاة والمعنيين من الحكام هو أنّه رجل يصدر عن عقائد وآراء في مجال العقائد والأحكام تخالف الرأي العام بين أهل السنة، ولأجل ذلك كانوا يصدرون الحكم عليه بعد الحكم، ويعاقبونه مرة بعد أُخرى؛ وقد علمت أنّه منع من الكتابة حتّى في نفس السجن، فما حال من كان على طرف الخلاف من قضاة المذاهب وحكامهم و علمائهم؟

وبذلك تعرف أنّ الدعايات الأخيرة هي الّتي تريد أن تعرّفه بشيخ الإسلام و محيي السنة، فما معنى هذه الشيوخة لأهل السنة مع أنّهم أجمعوا على ضَلاله وشذوذه؟

ولأجل أن يقف القارىء على آراء معصاريه في حقه ومقاربي زمانه، نقتطف من غضون التاريخ جملاً تكشف عن إطباق العلماء، على الرد عليه ونقد آرائه، وستوافيك في أثناء البحث رسالة الذهبى إليه بنصها.

وإليك قائمة الشخصيات الذين ردّوا عليه في عصره أو بعده بقليل:

## ١- الشيخ صفي الدين الهندي الأرموي (ت ٧١٥هـ)

عرّفه السبكي بقوله: «متكلم على مذهب الأشعري، كان من أعلم الناس بمذهب الشيخ أبي الحسن وأدراهم بأسراره، متضلّعاً بالأصلين، ومن تصانيفه في علم الكلام «الزبدة»، وفي أصول الفقه: «النهاية»، وكل مصنفاته حسنة جامعة، لاسيما «النهاية».

مولده ببلاد الهند سنة ۶۴۴ ه ثم قدم دمشق سنة ۶۸۵ ه واستوطنها وتوفي بها سنة ۷۱۵ ه ولما وقع من ابن تيمية في «المسألة الحموية» ما وقع، وعقد له المجلس بدار السعادة (۱) بين يدي الأمير «تنكز» وجمعت العلماء، أشاروا بأنّ الشيخ الهندي يحضر، فحضر، وكان الهندي طويل النفس في التقرير، إذا شرع في وجه يقرره لا يدع شبهة ولا اعتراضاً إلّا اشار إليه في التقرير، بحيث لا يتم التقرير إلّا وقد بعد على المعترض مقاومته، فلما شرع يقرّر، أخذ ابن تيمية يعجّل عليه على عادته، ويخرج من شيء إلى شيء.

فقال له الهندي: ما أراك يا بن تيمية إلّا كالعصفور حيث أردت أن أقبضه من مكان، فرّ إلى مكان آخر .

وكان الأمير تنكز يعظم الهندي ويعتقده، وكان الهندي شيخ الحاضرين كلّهم، فكلّهم صدر عن رأيه، وحبس ابن تيمية بسبب تلك المسألة، وهي

١. قال المعلق:كان ذلك سنة (٧٠٥هـ)، راجع البداية والنهاية ج ١٢ ص ٣٥ ـ ٣٨.
 (٣٧)

الّتي تضمّنت قوله بالجهة، ونودي عليه في البلاد وعلى أصحابه، وعزلوا من وظائفهم (١).

### ٧- الشيخ شهاب الدين اببن جهبل الكلابي الحلبي (ت ٧٣٣هـ)

قال «السبكي»: «درس وأفتى وشغل بالعلم مدة بالقدس ودمشق.

مات سنة ٧٣٣ ه ووقفت له على تصنيف صنفه في نفي الجهة رداً على ابن تيمية» وبما أنّ الرسالة مفصّلة نكتفي في المقام بذكر مقدمتها. يقول: «أمّا بعد فالذي دعا إلى تصدير هذه النبذة. ما وقع في هذه المدة، مما علّقه بعضهم في إثبات الجهة واغترّ بها من لم يرسخ له في التعليم قدم، ولم يتعلّق بأذيال المعرفة، ولا كبحة لجام الفهم ولا استبصر بنور الحكمة فاحببت أن أذكر عقيدة أهل السنة وأهل الجماعة ثم أُبيّن فساد ما ذكره، مع أنّه لم يدّع دعوى إلّا نقضها ولا أطّد قاعدة إلّا هدمها» (٢).

## ٣- قاضي القضاة كمال الدين الزملكاني (٤٤٧ هـ)

عرّفه السبكي بقوله: «الإمام العلاّمة المناظر، ولد في شوال سنة ۶۶۷ ه ودرس بالشامية البرانية ـ إلى أن قال ـ : ثم ولي قضاء حلب، وصنفّ الرد على ابن تيمية في مسألتي الطلاق والزيارة (۳).

### ۴- الحافظ شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي (ت ۷۴۸هـ)

ترجمه في «تذكرة الحفاظ» غير أنه لم يذكر مما ردّ عليه بشيء، وهذا عجيب من الحافظ الذهبي، ولكنّه نصحه في رسالة بعثها إليه ويذكر ما فيه ويقول:

«الحمدللّه على ذلّتي، يا ربّ ارحمني، وأقلني عثرتي، واحفظ عليّ

(TA)

١. طبقات الشافعية الكبرى ج ٩ ص ١٥٢ ـ ١٥٤.

٢. تاج الدين، أبونصر، عبدالوهاب بن علي بن عبدالكافي السبكي (ت ٧٢٧\_م ٧٧١) طبقات الشافعية الكبرى ج ٩ ص
 ٣٣\_٣٥).

٣. طبقات الشافعية الكبرى ج ٥٩ س ١٩١ ـ ١٩١.

إيماني، واحزناه على قلة حزني، واأسفاه على السنة وذهاب أهلها، واشوقاه إلى إخوانٍ مؤمنين يعاونوني على البكاء، واحزناه على فقد أناس كانوا مصابيح العلم وأهل التقوى وكنوز الخيرات، أه على وجود درهم حلال وأخ مؤنس، طوبى لمن شغله عيبه عن عيوب الناس، وتباً لمن شغله عيوب الناس عن عيبه.

إلى كم ترى القذاة في عين أخيك وتنسى الجذع في عينك؟ إلى كم تمدح نفسك وشقاشقك وعباراتك وتذمّ العلماء وتتبع عورات الناس؟ مع علمك بنهي الرسول عنه [ وآله]: «لا تذكروا موتاكم إلّا بخير، فإنّهم قد أفضوا إلى ما قدموا» بل اعرف أنّك تقول لي لتنصر نفسك: إنّما الوقيعة في هؤلاء الذين ما شمّوا رائحة الإسلام، ولا عرفوا ما جاء به محمد وآله] وهو جهاد، بلى والله عرفوا أخيراً كثيراً مما إذا عمل به العبد فقد فاز، وجهلوا شيئاً كثيراً مما لا يعنيهم، ومن حسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه، يا رجل! بالله عليك كفّ عنّا، فإنّك محجاج عليم اللسان لا تقر ولا تنام، إياكم والغلوطات في الدين، كره نبيك عن كنرة السؤال وقال: «إنّ أخوف ما أخاف على أُمّتي كل منافق عليم اللسان» وكثرة الكلام بغير زلل، تقسي القلب إذا كان في الحلال والحرام، فكيف إذا كان في عبارات اليونسية والفلاسفة وتلك الكفريات القلبيات التي تعمي القلوب، والله قد صرنا ضحكة في الوجود، فإلى كم تنبش دقائق الكفريات الفلسفية؟.

لنرد عليها بعقولنا، يا رجل! قد بلعت «سموم» الفلاسفة وتصنيفاتهم مرات، وكثرة استعمال السموم يدمن عليه الجسم، وتكمن والله في البدن، واشوقاه إلى مجلس فيه تلاوة بتدبّر وخشية بتذكّر وصمت بتفكّر. واهاً لمجلس يذكر فيه الأبرار، فعند ذكر الصالحين تنزل الرحمة، بل عند ذكر الصالحين يذكرون بالازدراء واللعنة، كان سيف الحجاج ولسان ابن حزم شقيقين فواخيتهما، بالله خلّونا من ذكر بدعة الخميس وأكل الحبوب، وجدّوا في ذكر بدع كنّا نعدّها من أساس الضلال، قد صارت هي محض السنة وأساس

التوحيد، ومن لم يعرفها فهو كافر أو حمار، ومن لم يكفر فهو أكفر من فرعون، وتعدّ النصارى مثلنا، والله في القلوب شكوك، إن سلم لك إيمانك بالشهادتين فأنت سعيد، يا خيبة من اتبعك فإنّه معرض للزندقة والانحلال، لاسيما إذا كان قليل العلم والدين باطولياً شهوانياً، لكنّه ينفعك ويجاهد عنك بيده ولسانه، وفي الباطن عدوّ لك بحاله وقلبه.

فهل معظم أتباعك إلّا قعيد مربوط خفيف العقل؟ أو عامي كذّاب بليد الذهن، أو غريب واجم قوي المكر؟ أو ناشف صالح عديم الفهم؟ فإن لم تصدقني ففتشهم وزنهم بالعدل، يا مسلم اقدم حمار شهوتك لمدح نفسك، إلى كم تصادقها وتعادي الأخيار؟ إلى كم تصادقها وتزدري الأبرار؟ إلى كم تعظمها وتصغر العباد؟ إلى متى تخاللها وتمقت الزهاد؟ إلى متى تمدح كلامك بكيفية لا تمدح ـ والله ـ بها أحاديث الصحيحين؟ يا ليت أحاديث الصحيحين تسلم منك.

بل في كل وقت تغير عليها بالتضعيف و الإهدار، أو بالتأويل والإنكار، أما آن لك أن ترعوي؟ أما حان لك أن تتوب وتنيب؟ أما أنت في عشر السبعين وقد قرب الرحيل؟ بلى ـ والله ـ ما أذكر أنّك تذكر الموت، بل تزدري بمن يذكر الموت. فما أظنك تقبل علي قولي ولا تصغي إلى وعظي، بل لك همة كبيرة في نقض هذه الورقة بمجلدات، وتقطع لي أذناب الكلام، ولا تزال تنتصر حتّى أقول البتة سكت، فإذا كان هذا حالك عندي وأنا الشفوق المحب الواد، فكيف حالك عند أعدائك؟ وأعداؤك ـ والله ـ فيهم صلحاء وعقلاء وفضلاء، عما أنّ أولياءك فيهم فجزة وكذبة وجهلة وبطلة وعور وبقر، قد رضيت منك بأن تسبني علانية، وتنتفع بمقالتي سراً، فرحم الله امراً أهدى إليّ عيوبي، فإنّي كثير العيوب، غزير الذنوب، الويل لي إن أنا لا أتـوب، وافضيحتي من علّام الغيوب! ودوائي عفو الله ومسامحته وتوفيقه وهدايته، والحـمد لله ربّ العالمين، وصلّى الله على سيدنا محمّد خاتم النبيين وعلى آله وصحبه أجمعين». (١)

<sup>1.</sup> تكملة السيف الصقيل، للمحقّق المعاصر الكوثري، ص ١٩٠ ـ ١٩٢ كتبه من خط ابن قاضي: شهبة، منقولاً من خط قاضي القضاة برهان الدين بن جماعة وكتبه، هو من خط الشيخ الحافظ أبي سعيد العلائي المنسوخ من خط الذهبي، وجاء شطر منه في «فرقان القرآن» تأليف الشيخ سلامة القضاعي العزامي الشافعي في مقدمة كتاب «الأسماء والصفات» للبيهقي ص ١٨٩. وقد طبعت صورة خط ابن قاضي شهبة في تكملة السيف الصقيل ص ١٨٧ ـ ١٨٩.

### ۵-الشيخ الإمام صدر الدين المرحل (ت حوالي ۷۵۰هـ)

عرّفه السبكي بقوله: «كان إماماً كبيراً، بارعاً في المذهب والأصلين، يضرب المثل باسمه، فارساً في البحث، نظاراً مفرط الذكاء، عجيب الحافظة \_ إلى أن قال \_: وله مع ابن تيمية، المناظرات الحسنة، وبها حصل عليه التعصّب من أتباع ابن تيمية، قيل فيه ما هو بعيد عنه، وكثر القائل فارتاب العاقل، وكان الوالد يعظّم الشيخ صدر الدين ويحبّه، ويثني عليه بالعلم وحسن العقيدة ومعرفة الكلام على مذهب الأشعرى (١).

### 8- الحافظ علي بن عبدالكافي السبكي (ت ٧٥٤هـ)

ترجمهُ ولده في طبقات الشافعية، وهو أحد من ردّ على ابن تيمية، وألّف فيه كتاباً أسماه «شفاء السقام في زيارة خير الأنام عليه الصلاة والسلام» وربما سمي «شنّ الغارة على من أنكر السفر للزيارة» (٢) وهو يعرّف والده ويقول: «إمام ناضح عن رسول الله بنضاله، وجاهد بجداله، حمى جناب النبوة الشريف، بقيامه في نصره، وتسديد سهامه للذب عنه من كنانة مصره... إلى أن قال: قام حين خلط على ابن تيمية الأمر، وسول له قرينه الخوض في ضحضاح ذلك الجمر، حين سد باب الوسيلة وأنكر شدّ الرجال لمجرّد الزيارة، وما برح يدلج ويسير حتى نصر صاحب ذلك الحمى الذي لا ينتهك، وقد كادت تذود عنه قسراً صدور الركائب. وتجر قهراً أعنة القلوب بتلك الشبهة الّتي كادت شرارتها تعلق بحداد الأوهام... كيف يزار المسجد ويخفى صاحبه، أو يخفيه الإبهام؟ ولولاه لما قدّس الوالي، يخفيه الإبهام؟ ولولاه لما قدّس الوالي،

١. طبقات الشافعية الكبرى ج ٩ ص ٢٥٣.

٢. طبقات الشافعية ج ١٠ ص ٣٠٨.

شكر الله له، قام في لزوم ما انعقد عليه الإجماع» $^{(1)}$ .

وكان لهذا الكتاب دوي في ذاك العصر، حيث جابه السبكي ضوضاء الباطل بكتابه الهادي، وصار مدار الدراسة والقراءة، وهذا هو الشيخ صلاح الدين الصفدي قرأ الكتاب على المؤلف، يقول السبكي (ولد المؤلف): قرأ علي الشيخ الإمام (المراد تقي الدين السبكي) ـ رحمه الله ـ جميع كتاب «شفاء السقام في زيارة خير الأنام عليه أفضل الصلاة والسلام» (٢).

وقال أيضاً في خطبة كتابه «الدرة المضيئة في الرد على ابن تيمية» ما هذا لفظه: «أمّا بعد فإنّه لما أحدث ابن تيمية ما أحدث في أُصول العقائد، ونقض من دعائم الإسلام الأركان والمعاقد، بعد أن كان مستتراً بتبعية الكتاب والسنّة، مظهراً أنّه داع إلى الحق، هادٍ إلى الجنة، فخرج عن الإتباع إلى الإبتداع، وشذ عن جماعة المسلمين بمخالفة الإجماع، وقال بما يقتضي الجسمية والتركيب في الذات المقدسة، وإنّ الإفتقار إلى الجزء ليس بمحال، وقال بحلول الحوادث بذات الله تعالى، وإنّ القرآن محدث تكلم الله به بعد أن لم يكن، وإنّه يتكلم ويسكت، ويحدث في ذاته الإرادات بحسب المخلوقات، وتعدّى في ذلك إلى استلزام قدم العالم، والتزم بالقول بأنّه لا أوّل للمخلوقات فقال بحوادث لا أوّل لها، فأثبت الصفة القديمة حادثة، والمخلوق الحادث قديماً، ولم يجمع أحد هذين القولين في ملة من الملل، ولا نحلة من النحل، فلم يدخل في فرقة من الفرق الثلاث والسبعين الّتي افترقت عليها الأُمّة، ولا وقفت به مع أُمّة من الأمم همة. وكل ذلك و إن كان كفراً شنيعاً، لكنّه تقل حملته بالنسبة إلى ما أحدث في الفروع.

ثم إنّ السبكي لما وقف على كتاب «منهاج السنة» في الرد على «منهاج الكرامة» للعلامة الحلى، أنشأ قصيدة، ومما جاء فيها ناقداً لابن تيمية قوله:

١. طبقات الشافعية ج ١٠ص ١٤٩ ـ ١٥٠ وللكلام صلة.

٢. المصدر نفسه، ص ٥.

ترك الزيارة ردّاً غير مشتبه (١)

ولابن تيمية رد عليه وفي بمقصد الرد واستيفاء أضربه لكنّه خلط الحق المبين بما يشوبه كدراً في صفو مشربه يرى حوادث لا مبدا لأولها في الله سبحانه عما يظن به لو كان حياً يرى قولي ويفهمه رددت ما قال أقفو اثر سبسبه

إنّ الشيخ الذهبي من الحنابلة الذين يتعصّبون للمذهب الحنبلي، ومع ذلك نرى أنّه يصف تقى الدين السبكي الّذي ولى مشيخة دار الحديث وخطابة الجامع الأموي بدمشق بقوله:

لِـيَهْنَ المـنبرُ الأمويُّ لما علاه الحاكمُ البحر التقيُّ شيوخ العصر أحفظهم جميعاً وأخطبهم «وأقضاهم عليُّ»

فإذا كان هذا مقام السبكي عند الذهبي، فليكن حجة على الحنابلة ممن يبغض السبكي لنقده نظرية ابن تيمية في الزيارة وغيرها (٢).

## ٧- محمد بن شاكر الكتبي (ت ٧۶۴هـ)

كما رددت عليه بالطلاق وفي

قال في «فوات الوفيات» في ترجمته: «إنّه ألّف رسالة في فضل معاوية، وفي أنّ ابنه يزيد (").

هذه الرسالة تعرب عن نزعته الأموية، ويكفي القول في الوالد والوالد: «ووالد وما ولد» أنّه بدّل الحكومة الإسلامية إلى الملكية الوراثية، ودعا عباد اللّه إلى ابنه يزيد، المتكبّر، الخميّر، صاحب الديوك والفهود والقرود، وأخذ البيعة له على خيار المسلمين بالقهر والسطوة والتوعيد والإخافة والتهديد والرهبة، وهو يطلع على خبثه ورهقه، ويعاين سكره وفجوره، ولما استتبُ

(44)

١. المصدر نفسه ج ١٠ ص ١٨٤ و توفى السبكي تقى الدين والدتاج الدين عام (٧٥٤هـ) و توفى الولد عام (٧٧١هـ).

٢. فرقان القرآن ص ١٢٩.

٣. فوات الوفيات ج ١ ص ٧٧.

الأمر ليزيد، أوقع بأهل الحرة الوقيعة الّتي لم يكن في الإسلام أشنع منها ولا أفحش، وظن أنّه قد انتقم من أولياء الله فقال مجاهراً بكفره:

لعبت هاشم بالملك فلا خبر جاء ولا وحى نزل

وهذا هو المروق من الدين، وقول من لا يرجع إلى الله ولا إلى دينه ولا إلى كتابه ولا إلى رسوله، ثم من أغلظ ما انتهك وأعظم ما اخترم سفكه دم الحسين بن عليّ، بن فاطمة بنت رسول الله، مع موقعه من رسول الله ومكانه منه، ومنزلته من الدين والفضل، وشهادة رسول الله له ولأخيه بسيادة شباب أهل الجنة، اجتراءً على الله، وكفراً بدينه، وعداوة لرسوله، ومجاهدة لعترته، واستهانة بحرمته، فكأنّما يقتل به وبأهل بيته، قوماً من الكفار (١).

## $\Lambda$ -أبو محمد المعروف باليافعي (ت $\Lambda$ 8)

قال في كتابه «مرآة الجنان» في ترجمة ابن تيمية: «مات بقلعة دمشق الشيخ الحافظ الكبير تقي الدين أحمد بن تيمية معتقلاً، ومنع قبل وفاته بخمسة أشهر عن الدواة والورق، وسمع من جماعة وله مسائل غريبة ـ أنكر عليها وحبس بسببها ـ مباينة لمذهب أهل السنة، ومن أقبحها نهيه عن زيارة النبي ـ عليه الصلاة والسلام ـ وطعنه مشايخ الصوفية، وكذلك ما قد عرف من مذهبه كمسألة الطلاق وغيرها، وكذلك عقيدته في الجهة، وما نقل فيها من الأقوال الباطلة، وغير ذلك ما هو معروف من مذهبه، ولقد رأيت مناماً في وقت مبارك يتعلّق بعضه بعقيدته، ويدل على خطئه فيها، وقد قدمت ذكره في حوادث سنة ۵۵۸ ه في ترجمة صاحب «البيان».

وقال: كان ابن تيمية يقول: قوله: «إنّ اللّه على العرش استوى»، استواء حقيقة، وإنّه يتكلّم بحرف وصوت، وقد نودي في دمشق وغيرها: من كان على عقيدة ابن تيمية حل ماله ودمه! (٢) وقال في حوادث سنة ٧٢٨ ه: وله

١. مأخوذ من كتاب (المعتضد) الّذي تلي على رؤوس الأشهاد في أيامه. نقله الطبري في تاريخه ج ١١ ص ٧٧.

۲. مرآة الجنان ج ۴ ص ۲۷۷، في حوادث سنة ۷۲۸ هوص ۲۴۰.

مسائل غريبة أنكر عليها وحبس بسببها مباينة لمذهب (أهل السنة) ثم (عدّ له) قبائح، قال: ومن أقبحها نهيه عن زيارة النبي النبي المناقبة .

# ٩- أبوبكر الحصني الدمشقي (ت ٨٢٩هـ)

يقول: «فاعلم أنّي نظرت في كلام هذا الخبيث الّذي في قلبه مرض الزيغ، المتتبّع ما تشابه من الكتاب والسنّة ابتغاء الفتنة، وتبعه على ذلك خلق من العوام وغيرهم ممن أراد الله عزّوجلّ إهلاكه، فوجدت فيه ما لا أقدر على النطق به، ولا لي أنامل تطاوعني على رسمه وتسطيره، لما فيه من تكذيب ربّ العالمين، في تنزيهه لنفسه في كتابه المبين، وكذا الازدراء بأصفيائه، المنتخبين وخلفائهم الراشدين، واتباعهم الموفقين، فعدلت عن ذلك إلى ذكر ما ذكره الأئمّة المتّقون، وما اتّفقوا عليه من تبعيده وإخراجه ببغضه من الدين (١).

## ١٠ - شبيخ الإسلام، شبهاب الدين، أحمد بن حجر، العسقلاني (ت ٨٥٢هـ)

ترجمه ابن حجر في كتابه «الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة» وذكر حياته على وجه التفصيل وقال: «وأول ما أنكروا عليه من مقالاته في شهر ربيع الأول سنة ٤٩٨ ه قام عليه جماعة من الفقهاء بسبب الفتوى الحموية، وبحثوا معه، ومنع من الكلام» ثم ذكر معتقلاته وسجونه إلى أن أدركته المنيّة بما لا حاجة إلى ذكره، ونقتبس مما ذكره الجمل التالية:

أ ـ يقول: «حكم المالكي بحبسه فأقيم من المجلس وحبس في برج، ثم بلغ المالكي أنّ الناس يترددون عليه، فقال: يجب التضييق عليه إن لم يقتل، وإلّا فقد ثبت كفره، فنقلوه ليلة عيد الفطر إلى الجب، وعاد القاضي الشافعي إلى ولايته، ونودي بدمشق: من اعتقد عقيدة ابن تيمية حل دمه وماله، خصوصاً الحنابلة، وقرأ المرسوم وقرأها ابن الشهاب محمود في الجامع، ثم جمعوا الحنابلة من

۱. دفع شبهة من شبّه وتمرّد، ص ۲۱۶، طبع بمصر عام ۱۳۵۰ ه. (۴۵)

الصالحية وغيرها وأشهدوا على أنفسهم أنّهم على معتقد الإمام الشافعي».

ب ـ نقل عن جمال الدين السرمري أنّه قال: وكان ابن تيمية يتكلم على المنبر على طريقة المفسرين مع الفقه والحديث، فيورد في ساعة من الكتاب والسنة واللغة والنظر ما لا يقدر أحد على أن يورده في عدة مجالس: «... ومن ثم نصب أصحابه إلى الغلوّ فيه، واقتضى ذلك العجب بنفسه حتّى زها على أبناء جنسه، واستشعر أنّه مجتهد يرد على صغير العلماء وكبيرهم، قديمهم وحديثهم، حتىٰ انتهىٰ إلى عمر فخطأه في شيء، وقال في حق علي: أخطأ في سبعة عشر شيئاً، ثم خالف فيها، وكان لتعصبه لمذهب الحنابلة يقع في الأشاعرة، حتّى أنّه سب الغزالي،.. فعظم ذلك على الشيخ نصر المنبجي، وأعانه عليه قوم آخرون ضبطوا عليه كلمات في العقائد المثيرة وقعت منه في مواعيده وفتاواه، فذكروا أنّه ذكر حديث النزول، فنزل عن المنبر درجتين فقال: كنزولي هذا (١)، فنسب إلى التجسيم، وردّه على من توسّل بالنبي، فأشخص من دمشق في رمضان سنة (٧٠٥ ه).

ثم يقول: إنّه اختلف الناس بعد إخراجه عن بعض معتقلاته، فمنهم من نسبه إلى التجسيم، لما ذكر في العقيدة الحموية والواسطية وغيرهما من ذلك، كقوله إنّ اليد والقدم والساق والوجه صفات حقيقية للّه، وإنّه مستو على العرش بذاته، فقيل له يلزم من ذلك التحيّز والإنقسام، ومنهم من أنكر كون التحيّز والانقسام من خواص الأجسام (٢).

ومنهم من ينسبه إلى الزندقة، لقوله: إنّ النبي لا يستغاث به، وإنّ في ذلك تنقيصاً ومنعاً من تعظيم النبي، ومنهم من ينسبه إلى النفاق لقوله في عليّ

١. سيوافيك نص ابن بطوطة السياح المعروف في ذلك، وأنه سمعه بأذنه وراّه بعينه، فانتظر.

٢. اقرأ واضحك على عقلية القائل.

ماتقدم، ولقوله إنّه كان مخذولاً حيثما توجّه، وإنّه حاول الخلافة مراراً فلم ينلها، إنّما قاتل للرئاسة لا للديانة، ولقوله إنّه كان يحب الرئاسة، وإنّ عثمان كان يحبّ المال، ولقوله أبوبكر أسلم شيخاً يدري ما يقول، وعليّ أسلم صبياً والصبي لا يصحّ إسلامه على قول (١).

## ١١- جمال الدين يوسف بن تغري الأتابكي (٨١٢-٨٧٣هـ)

وقد ترجمه جمال الدين في كتابه: «المنهل الصافي والمستوفي بعد الوافي» ومما جاء فيه: قال القاضي كمال الدين الزملكاني: «ثم جرت له محن في مسألة الطلاق الثلاث، وشدّ الرحال إلى قبور الأنبياء والصالحين، وحبّب للناس القيام عليه، وحبس مرات في القاهرة والإسكندرية ودمشق، وعقد له مجالس بالقاهرة ودمشق، إلى أن ورد مرسوم شريف من السلطان في شعبان سنة (٧٢۶ ه) بأن يجعل في قلعة دمشق، فاقام فيها مدة مشغولاً بالتصنيف، ثم بعد مدة منع من الكتابة والمطالعة، وأخرجوا ما كان عنده من الكتب، ولم يتركوا عنده دواتاً [دواةً] ولا قلماً ولا ورقة.

ومما وقع له قبل حبسه أنّه ناظر بعض الفقهاء، وكتب محضراً، فإنّه قال. أنا أشعري ثم أخذ خطه بما نصه:

أنا أعتقد أنّ القرآن معنى قائم بذات الله، وهو صفة من صفات ذاته القديمة، وهو غير مخلوق، وليس بحرف ولا صوت، وأنّ قوله تعالى «الرحمٰن على العرش استوى» ليس على ظاهره، ولا أعلم كنه المراد به، بل لا يعلمه إلّا الله، والقول في النزول كالقول في الاستواء، وكتبه أحمد بن تيمية، ثم أشهدوا عليه جماعة أنّه تاب مما ينافي ذلك مختاراً، وشهد عليه بذلك جمع من العلماء وغيرهم»(٢).

١.الدرر الكامنة ج ١ ص ١٥٤ ــ ١٤٥.

٢. «المنهل الصافي والمستوفي بعد الوافي» ج ١ ص ٣٣٠ ـ ٣٤٠، والزملكاني هو كمال الدين محمد بن علي بن عبد الواحد الشافعي، ولد سنة (۶۶۷ه) و توفى سنة (٧٣٣ه).

وترجمه أيضاً في كتابه الآخر: «النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة» بنفس النص الوارد في «المنهل الصافي»(١).

### ١٢ - شبهاب الدين، ابن حجر، الهيثمي (ت ٩٧٣ هـ)

قال في ترجمة ابن تيمية: «ابن تيمية عبد خذله الله، وأضلّه وأعماه وأصمّه وأذلّه، بذلك صرّح الأئمة الذين بيّنوا فساد أحواله وكذب أقواله، ومن أراد ذلك فعليه بمطالعة كلام الإمام المجتهد المتفق على إمامته وجلالته وبلوغه مرتبة الاجتهاد، أبي الحسن السبكي وولده التاج والشيخ الإمام العزّ بن جماعة، وأهل عصرهم وغيرهم من الشافعية والمالكية والحنفيةولم يقصر اعتراضه على متأخّري السلف الصوفية، بل اعترض على مثل عمر بن الخطاب وعليّ بن ابى طالب رضى الله عنهما.

والحاصل أنّه لا يقام لكلامه وزن، بل يرمى في كل وعر وحزن ويعتقد فيه أنّه مبتدع، ضالّ، مضلّ، غالٍ، عامله اللّه بعدله، وأجارنا من مثل طريقته وعقيدته وفعله. آمين! إلى أن قال: إنّه قائل بالجهة، وله في إثباتها جزء، ويلزم أهل هذا المذهب الجسمية والمحاذاة والاستقرار. أي فلعلّه بعض الأحيان كان يصرّح بتلك اللوازم فنسبت إليه، وممن نسب إليه ذلك من أئمة الإسلام المتفق على جلالته وإمامته وديانته، وإنّه الثقة العدل المرتضى المحقق المدقق، فلا يقول شيئاً إلّا عن تثبت، وتحقق، ومزيد احتياط، و تحر، لا سيما إن نسب إلى مسلم ما يقتضي كفره، وردّته، وضلاله، وإهدار دمه»(٢).

وقال أيضاً في كتابه: «الجوهر المنظم في زيارة القبر الشريف النبوي المكرم»: «فإن قلت: كيف تحكي الإجماع السابق على مشروعية الزيارة والسفر إليها وطلبها، وابن تيمية من متأخري الحنابلة منكر لمشروعية ذلك كله، كما

 <sup>«</sup>النجوم الزاهرة…» ج ٢ ص ٢٧٩.

۲. الفتاوى الحديثية، ص ۸۶ ونقله العلامة الشيخ محمد بخيت (م ۱۳۵۴ هـ) في كتابه «تطهير الفؤاد» ص ۹ ط مصر.
 (۴۸)

رآه السبكي في خطه، واطال ابن تيمية في الاستدلال بذلك بما تمجّه الأسماع وتنفر منه الطباع، بل زعم حرمة السفر لها إجماعاً، وأنّه لا تقصر فيه الصلاة، وأنّ جميع الأحاديث الواردة فيها موضوعة، وتبعه بعض من تأخّر عنه من أهل مذهبه!.

قلت: من هو ابن تيمية حتّى ينظر إليه؟ أو يعوّل في شيء من أُمور الدين عليه؟ وهل هو إلّا كما قال جماعة من الأئمة الذين تعقّبوا كلماته الفاسدة، و حججه الكاسدة، حتّى أظهروا عوار سقطاته، وقبائح أوهامه وغلطاته، كالعز بن جماعة: عبد أذلّه اللّه وأغواه، وألبسه رداء الخزي وبوّأه من قوة الإفتراء والكذب ما أعقبه الهوان، وأوجب له الحرمان....»(١).

# ١٣ - ملّا علي القارىء الحنفي (ت ١٠١٤ هـ)

وقال ملّا علي القارىء الحنفي في شرحه على الشفاء (٢): «وقد أفرط ابن تيمية من الحنابلة حيث حرم السفر لزيارة النبي النبي كما أفرط غيره حيث قال: كون الزيارة قربة معلوم من الدين بالضرورة. وجاحده محكومع ليه بالكفر، ولعلّ الثاني أقرب إلى الصواب، لأنّ تحريم ما أجمع العلماء فيه على الاستحباب يكون كفراً، لأنّه فوق تحريم المباح المتفق عليه في هذا الباب».

# ١٤-أبو العباس أحمد بن محمد المكناسي، الشهير بابن القاضي (٩٤٠ ـ ١٠٢٥ هـ)

وقد ترجمه ابن القاضي في ذيل وفيات الأعيان المسمى بددرة الحجال في أسماء الرجال» قال: «أحمد بن عبد الحليم مفتي الشام ومحدّثه وحافظه، وكان يرتكب شواذ الفتاوى، ويزعم أنّه مجتهد» (٣).

١. فرقان القرآن، ص ١٣٢ ـ طبع في مقدمة كتاب الأسماء والصفات للبيهقي.

٢. «درة الحجال في أسماء الرجال» ج ١ ص ٣٠.

٣. تأليف الحافظ أبي الفضل عياض بن موسى القاضي (ت ٥٤٢ه) وأسماه: «الشفا في تعريف حقوق المصطفى» وله شروح كثيرة ذكره الكاتب الحلبي في كتابه.

### ١٥-النبهاني (ت ١٣٥٠هـ)

قال النبهاني في تأليفه «شواهد الحق» بعد نقل أسماء عدة من الطاعنين به: «فقد ثبت وتحقّق وظهر ظهور الشمس في رابعة النهار أنّ علماء المذاهب الأربعة قد اتّفقوا على ردّ بدع ابن تيمية، ومنهم من طعنوا بصحة نقله، كما طعنوا بكمال عقله، فضلاً عن شدة تشنيعهم عليه في خطئه الفاحش في تلك المسائل الّتي شدّ بها في الدين، وخالف بها إجماع المسلمين، ولا سيما فيما يتعلّق بسيّد المرسلين المسلمين ألها في الدين، وخالف بها يتعلّق بسيّد المرسلين المسلمين ألها في الدين وخالف بها إجماع المسلمين المسلمين المسلمين المرسلين المسلمين المرسلين المسلمين المسلمي

### ١٤ – المحقق الشيخ محمد الكوثري المصري (ت ١٣٧١ هـ)

إنّ الشيخ الكوثري هو أكثر الناس تتبّعاً لمكامن حياة ابن تيمية، وقد شهره وفضحه، بنشر كتاب «السيف الصقيل» للسبكي وجعل له تكملة، نشرهما، معاً فمن وقف على هذا الكتاب وما ذيّل به، لعرف مواقع الرجل، وإليك كلمة من الكوثري في حق الحشوية، يـقول في تـقديمه لكتاب «الأسماء والصفات» للحافظ البيهقي ـ بعد ما يسرد أسـماء عـدة مـن كـتب الحشـوية كالاستقامة لخشيش بن أصرم، والسنة لعبد الله بن أحمد «والنقض» لعثمان بن سعيد الدارمي السجزي المجسم ـ : «إنّ السجزي أول من اجترأ بالقول «إنّ الله لو شاء لا ستقرّ على ظهر بعوضة فاستقلت به بقدرته، فكيف على عرش عظيم» وتابعه الشيخ ابن تيمية الحراني في ذلك، كما تجد نص كلامه في «غوث العباد» المطبوع سنة ١٣٥١ بمطبعة الحلبي» (١).

وقال ايضاً في مقدمته على السيف الصقيل:

جزى الله علماء أصول الدين عن الإسلام خيراً، فإنّ لهم فضلاً جسيماً في صيانة عقائد المسلمين بادلّة ناهضة مدى القرون، أمام كل فرقة زائفة ـ إلى أن قال ـ:

ومن طالع من ألّفه بعض الرواة على طول القرون من كتب في التوحيد

مقدمة الأسماء والصفات للبيهقى، ص «ب».

والصفات والسنة، والردود على أهل النظر، يشكر الله سبحانه على النور الذي افاضه على عقله، حتّى نبذ مثل تلك الطامات بأول نظرة.

وقد استمرّت فتن المخدوعين من الرواة على طول القرون مجلبة لسخط الله تعالى، ولاستسخاف العقلاء، من غير أن يخطر ببال عاقل أن يناضل عن سخافات هؤلاء، إلى أن نبغ في أواخر القرن السابع بدمشق، حرّاني تجرّد للدعوة إلى مذهب هؤلاء الحشوية السخفاء، متظاهراً بالجمع بين العقل والنقل على حسب فهمه من الكتب، بدون أستاذ يرشده في مواطن الزلل، وحاشا العقل الناهض والنقل الصحيح أن يتضافرا في الدفاع عن تحريف السخفاء إلّا إذا كان العقل عقل صابئي والنقل نقل صبي، وكم انخدع بخزعبلاته أناس ليسوا من التأهّل للجمع بين الرواية والدارية في شيء، وله مع خلطائه هؤلاء، موقف في يوم القيامة لا يغبط عليه.

ومن درس حياته يجدها كلها فتناً لا يثيرها حافظ بعقله، غير مصاب في دينه، وأنّى يوجد نصّ صريح منقول أو برهان صحيح معقول يثبت الجهة والحركة والثقل والمكان ونحوها للّه سبحانه؟ .

وكل ما في الرجل أنّه كان له لسان طلق، وقلم سيال، وحافظة جيدة، قلّب ـ بنفسه بدون أُستاذ رشيد ـ صفحات كتب كثيرة جداً من كتب النحل الّتي كانت دمشق امتلاًت بها بواسطة الجوافل من استيلاء المغول على بلاد الشرق، فاغترّبما فهمه من تلك الكتب من الوساوس والهواجس، حتى طمحت نفسه إلى أن تكون قدوة في المعتقد والأحكام العملية، ففاه في القبيلين بما لم يفه به أحد من العالمين، مما هو وصمة عار وأمارة مروق في نظر الناظرين، فانفضّ من حوله أُناس كانوا تعجّلوا في إطرائه ـ بادىء بدء ـ قبل تجريبه، وتخلّوا عنه واحداً إثر واحد على تعاب فتنة المدونة في كتب التاريخ،ولم يبقَ (١) معه إلّا أهل مذهبه في الحشو من جهلة المقلدة، ومن ظن أن علماء

١. وقال في التعليق: وثناء بعض المتأخرين عليه لم يكن إلا عن جهل بمضلات الفتن في كلامه، ووجوه الزيغ في مؤلفاته،
 ومنهم من ظن أنه دام على توبته بعد ما استتيب فدام على الثناء، ولا حجة في مثل تلك الأثنية، وأقواله الماثلة أمامنا في كتبه لا يؤيدها إلا غاو غوى، نسأل الله السلامة .

عصره صاروا كلهم إلباً واحداً ضدّه حسداً من عند أنفسهم، فَلْيَتهم عقله وإدراكه قبل اتّهام الآخرين، بعد أن درس مبلغ بشاعة شواذه في الاعتقاد والعمل، وهو لم يزل يستتاب استتابة إثر استتابة، وينقل من سجن إلى سجن إلى أن افضى إلى ما عمل وهو مسجون فقير، هو وأهواؤه في البابين، بموته وبردود العلماء عليه، وماهي ببعيدة عن متناول رواد الحقائق.

#### كلامه في حق تلميذه ابن القيم

وكان ابن زفيل الزرعي المعروف بابن القيم يسايره في شواذه حياً وميتاً، ويقلده فيها تقليداً أعمى في الحق والباطل، وإن كان يتظاهر بمظهر الاستدلال، لكن لم يكن استدلاله المصطنع سوى ترديد منه لتشغيب قدوته، دائباً على إذاعة شواذ شيخه، متوخياً \_ في غالب مؤلفاته \_ تلطيف لهجة أستاذه في تلك الشواذ لتنطلي وتنفق على الضعفاء، وعمله كله التلبيس والمخادعة والنضال عن تلك الأهواء المخزية، حتى أفنى عمره بالدندنة حول مفردات الشيخ الحراني .

تراه يثرثرفي كل وادٍ ويخطب بكل نادٍ، بكلام لا محصل له عند أهل التحصيل، ولم يكن له حظ من المعقول، وإن كان كثير السرد لآراء أهل النظر، ويظهر مبلغ تهافته لمن طالع شفاء العليل له بتبصّر، ونونيته (۱) و عَزَوْه من الدلائل على أنّه لم يكن ممن له علم بالرجال ولا بنقد الحديث، حيث أثنى فيهما على أناس هلكى، واستدل فيهما باخبار غير صحيحة على صفات الله سحانه.

وقد ذكره الذهبي في المعجم المختص بما فيه عبرة، ولم يترجم له الحسيني

١. وهي قصيدته البالغة خمسة آلاف بيت في العقائد، وهي التي رد عليها السبكي بتاليف كتاب السيف الصقيل، وأكمله محمد الكوثرى وأسماه تكملة السيف الصقيل، وها نحن ننقل هاتيك العبارات منها.

ولا ابن فهد ولا السيوطي في عداد الحفاظ في ذيولهم على طبقات الحفاظ، وما يقع من القارىء بموقع الأعجاب من أبحاثه الحديثية في زاد المعاد وغيره، فمختزل مأخوذ مما عنده عن كتب قيّمة لأهل العلم بالحديث، ك «المورد الهني في شرح سير عبدالغني» للقطب الحلبي ونحوه .

ولو لا محلى ابن حزم «وأحكامه» و «مصنف» ابن أبي شيبه «وتمهيد» ابن عبدالبر لما تمكن من مغالطاته وتهويلاته في «أعلام الموقعين» .

وكم استتيب وعذر مع شيخه وبعده على مخازٍ في الاعتقاد والعمل، تستبين منها ما ينطوي عليه من المضي على صنوف الزيغ تقليداً لشيخه الزائغ، وسيلقى جزاء عمله هذا في الآخرة ـ إن لم يكن ختم له بالتوبة والأمانة ـ كما لقي بعض ذلك في الدنيا .

#### كلام الحافظ الذهبي وغيره في حق ابن القيم

قال الذهبي في المعجم المختص عن ابن القيم هذا: «عني بالحديث بمتونه وبعض رجاله وكان يشتغل في الفقه ويجيد تقريره، وفي النحو ويدريه، وفي الأصلين. وقد حبس مدة لإنكاره على شد الرحل لزيارة قبر الخليل (إبراهيم الله على شد الرحل لزيارة قبر الخليل (إبراهيم الله على الأُمور .

قال ابن حجر في الدرر الكامنة: «غلب عليه حب ابن تيمية حتّى كان لا يخرج عن شيء من أقواله، بل ينتصر له في جميع ذلك، وهو الّذي هذب كتبه ونشر علمه... واعتقل مع ابن تيمية بالقلة، بعد أن أُهين وطيف به على جمل مضروباً بالدرة، فلما مات أُفرج عنه، وامتحن مرة أُخرى بسبب فتاوى ابن تيمية، وكان ينال من علماء عصره وينالون منه».

قال ابن كثير: «كان يقصد للإفتاء بمسألة الطلاق، حتى جرت له بسببها أمور يطول بسطها مع ابن السبكي وغيره... وكان جماعاً للكتب فحصّل منها ما لا يحصر، حتى كان أولاده يبيعون منها بعد موته دهراً طويلاً سوى ما اصطفوه منها لأنفسهم.. وهو طويل النفس في مصنفاته، يتعانى

الإيضاح جهده، فيسهب جداً، ومعظمها من كلام شيخه بتصرف في ذلك، وله في ذلك ملكة قوية، ولا يزال يدندن حول مفرداته وينصرها ويحتج لها.. وجرت له محن مع القضاة، منها في ربيع الأول طلبه السبكي بسبب فتواه بجواز المسابقة بغير محلل فأنكر عليه، وآل الأمر إلى أنّه رجع عما كان يفتي به من ذلك».

### كلام ابن الحصني في حقه

وقال التقي الحصني: كان ابن تيمية ممن يعتقد ويفتي بأنّ شدّ الرحال إلى قبور الأنبياء حرام لا تقصر فيه الصلاة، ويصرّح بقبر الخليل وقبر النبي (صلىٰ الله عليهما وسلم) ، وكان على هذا الاعتقاد تلميذه ابن قيم الجوزية الزرعي، وإسماعيل بن كثير الشركويني، فاتّفق أنّ ابن قيم الجوزية سافر إلى القدس الشريف، ورقي على منبر في الحرم ووعظ وقال في أثناء وعظه بعد أن ذكر المسألة: وها أنا راجع ولا أزور الخليل.

ثم جاء إلى نابلس، وعمل له مجلس وعظ، وذكر المسألة بعينها حتى قال: فلا يزور قبر النبي المالكي فتردد وصعد إلى الصالحية إلى القاضي شمس الدين بن مسلم الحنبلي وأسلم على يديه، فقبل توبته وحكم بإسلامه وحقن دمه، ولم يعزّره لأجل ابن تيمية... ثم أحضر ابن قيم الجوزية وادُّعي عليه بما قاله في القدس الشريف وفي نابلس فأنكر، فقامت عليه البينة بما قاله، فأدّب وحُمل على جمل، ثم أُعيد إلى السجن، ثم أُحضر إلى مجلس شمس الدين المالكي وأرادوا ضرب عنقه، فما كان جوابه إلّا أن قال: إنّ القاضي الحنبلي حكم بحقن دمي وبإسلامي وقبول توبتي، فأُعيد إلى الحبس إلى أن أُحضر الحنبلي فأخبر بما قاله، فأُحضر وعزّر وضرب بالدرة، وأُركب حماراً وطيف به في البلد والصالحية، وردّوه إلى الحبس ـ وجرسوا ابن القيم وابن كثير، وطيف بهما في البلد وعلى باب الجوزية لفتواهم في مسالة الطلاق .

قال ابن رجب: قد امتحن و أوذي مرات، وحبس مع الشيخ تقي الدين في المدة الأخيرة بالقلعة منفرداً، لم يفرج عنه إلّا بعد موت الشيخ .

وقد سقت هنا نماذج من كلمات أصحابه و أضداده والمتحايدين في حقه، ليعتبربها المغرورون به. على أنّ الخبر اليقين فيما يجده القارىء الكريم في حقه في هذا الكتاب، وأرجو أن الحق لا يتعدى ما دللت عليه في حقه فيما كتبناه.

وأحق الناس بالرثاء وأجدرهم بالترحّم من أفنى عمره في سبيل العلم منصاعاً لمبتدع يرديه من غير أن يتخيّر أُستاذاً رشيداً يهديه، ومثله إذا دوّن أسفاراً لا يزداد بها إلّا بسمعه ولا يبصر بعداً عن الله وأوزاراً، وهو الّذي يصبح متفانياً في شيخه الزائغ بحيث لا يسمع إلّا ببصره في جميع شؤونه، ويبقى في أحط دركات الجهل من التقليد الأعمى، ولو فكر قليلاً لكان أدرك أنّ من السخف بمكان، وضعه لشيخه في إحدى كفّتي الميزان ليوازن به جميع العلماء والفقهاء من هذه الأُمة في كفته الأُخرى فيزنهم ويغالبهم به فيغلبهم في علومهم!! وهذا ما لا يصدر من حافظ بعقله، ولا سيما بعد التفكير في تلك المخازى من شواذه .

نعم، يمكن أن يكون عنده أو عند شيخه بعض تفوق في بعض العلوم على بعض مشايخ حارته، أو أهل خطته أو قريته أو مضرب خيام عشيرته، لكن لا يوجب هذا أن يصدق ظنه في حق نفسه أن جوّ هذه الأرض يضيق عن واسع فهومه، وعرض هذه البحار لا يتسع لزاخر علومه» (١).

## ١٧- الشيخ سلامة القضا العزامي (ت ١٣٧٩ هـ)

قال: «بدأ ابن تيمية حياته بطلب العلم على ذكاء وتصالح، ورفق به أكابر العلماء لأنّ اباه كان رجلاً هادئاً وكان من بيت علم، فساندوه وشجعوه وأثنوا عليه خيراً، حتّى إذا أقبل عليه الناس بدأ يظهر بالبدع، وأبطرته الغرة، فتمادى في التعصب لآرائه، وما زال يتلاعب به الهوى حتّى كان مجموعة بدع

١. تكملة السيف الصقيل ص ٢ ـ ٩.

شنعاء، ودائرة جهالات وأباطيل شوهاء، فتجده في مسائل من علم التوحيد حشوياً كرامياً، يقول في الله بالأجزاء والجهة والمكان، والنزول والصعود الحسيين، وحلول الحوادث بذاته تعالى، ومن ناحية أخرى تجد فيه حضيضة الخوارج، يكفّر أكابر الأُمة ويخطىء أعاظم الأئمة وقال: من نذر شيئاً للنبي أو غيره من النبيين والأولياء من أهل القبور، أوذبح له ذبيحة كان كالمشركين الذين يذبحون لأوثانهم وينذرون لها، فهو عابد لغير الله فيكون بذلك كافراً، ويطيل في ذلك الكلام، واغتر بكلامه بعض من تأخّر عنه من العلماء ممن ابتلي بصحبته أو صحبة تلاميذه، وهو منه تلبيس في الدين، وصرف إلى معنى لا يريده مسلم من المسلمين، ومن خبر حال من فعل ذلك من المسلمين وجدهم لا يقصدون بذبائحهم ونذورهم للمتقين من الأنبياء والأولياء إلّا الصدقة عنهم، وجعل ثوابها إليهم، وقد علموا أنّ إجماع أهل السنة منعقدة على أنّ صدقة الأحياء نافعة للأموات واصلة إليهم.

ولقد تعدّى هذا الرجل حتّى على الجناب المحمدي فقال: إنّ شد الرحال إلى زيارته معصية، وإنّ من ناداه مستغيثاً به بعد وفاته فقد أشرك، فتارة يجعله شركاً أصغر، وأنّ النبي إنّما ترفع شركاً أكبر، وإن كان المستغيث ممتلىء القلب بأنّه لا خالق ولا مؤثر إلّا اللّه، وأنّ النبي إنّما ترفع إليه الحوائج ويستغاث به، على أنّ اللّه جعله منبع كل خير، مقبول الشفاعة، مستجاب الدعاء كما هي عقيدة جميع المسلمين مهما كانوا من العامة .

وقد أوضح ذلك كل الإيضاح قبلنا أكابر جهابذة العلم لا سيما علَمُ أعلام هذا العصر، حامل لواء الحكمة الإسلامية، وأحد جماعة كبار العلماء بحق، الشيخ يوسف الدجوي، فيما كتبه في مجلة الأزهر ـ أدم الله تأييده بروح منه، وجلله بالعافية من لدنه ـ .

وهذه البدعة من مبتكراته قد اغتر بها ناس، فقالوا بكفر من عداهم من جماهير المسلمين، وسفكت في ذلك دماء لا تحصى، وقد أُلفت الكتب الكثيرة في رد هذه البدعة وفروعها، بين مطوّل قد جوّده صاحبه، ومختصر أفاده مؤلفه وأجاد.

ومن عجيب أمر هذا الرجل أنّه إذا ابتدع شيئاً حكى عليه إجماع الأولين والآخرين كذباً وزوراً، وربما تجد تناقضه في الصفحة الواحدة، فتجده في منهاجه مثلاً يدّعي أنّه ما من حاديث إلَّا وقبله حادث إلى ما لا نهاية له في جانب الماضي، ثم يقول: وعلى ذلك أجمع الصحابة والتابعون. وبعد قليل يحكى اختلافاً لحق الصحابة في أول مخلوق ما هو؟ أهو القلم أم الماء؟ وبينما تراه يتكلّم بلسان أهل الحق المنزهين، إذا بك تراه قد انقلب جهوياً (١) وسمّى كل من لا يقول بذلك معطّلًا، وزنديقاً، وكافراً، وقد جمع تلميذه «ابن زفيل» سفاهاته ووساوسه في علم أصول الدين، في قصيدته النونية، وبينما تراه يسب جهماً والجهمية، إذا بك تراه يأخذ بقوله في أنّ النار تفني، وأن أهلها ليسوا خالدين فيها أبداً \_ إلى أن قال ـ: وليس من غرضنا بسط الكلام في بدع هذا الرجل، فقد كفانا العلماء \_ شكر الله سعيهم \_ من عصره إلى هذا العهد، المؤنة بالتصانيف الممتعة في الرد عليها، ولكن رفع الجهل رأسه في عصرنا هذا، وانتدب ناس من شيعته لطبع الكثير من كتبه وكتب تلميذه ابن زفيل، ففضحوا الرجل وشهّروا به عند المحققين من أهل الفقه في الدين، وتبينت صحة نسبة ما كان يتورع العلماء عن نسبته إليه، وإنّ نصيحتي الّتي أسديها لكن مسلم نصيحة لله ولرسوله ولكتابه وأئمة المسلمين وعامتهم، هي لزوم جماعة المسلمين في أصول الدين وفروعه، ولولا أنّى اشفق على القارىء أن يملّ لتحدّثت إليه طويلاً فيما أصاب الإسلام والمسلمين من عظائم هذا الرجل، ولبسطت له ما قال أكابر العلماء فيه وفي شيعته، ولكنّى أرجو أن يكون ما قدّمته كافياً لذوى النهي»(٢).

## ١٨ - الشيخ محمد أبو زهرة (١٣١٤ ـ ١٣٩٤ هـ)

ألَّف الشيخ محمد أبو زهرة، كتاباً في حياة ابن تيمية وشخصيته، ومع

كذا في النسخة ولعل المراد: «جهمياً».

<sup>[</sup>أو لعل المراد: نسبته إلى من يقول في الله بالجهة ] الناشر.

٢. فرقان القرآن ص ١٣٧ \_ ١٣٧ وقد فرغ المؤلف منه سنة ١٣٥٨ ه.

أنّه أغمض عن كثير من الجوانب السلبية في حياته، وأخرج كتابه على وجه يلائم روح المحايدة في الكتابة، ومع ذلك انتقد عليه في موارد، ومنها: منعه التبرك بآثار النبي. يقول: «دفن النبي في حجرة عائشة لأنّ يكون قبره قريباً من المسجد، وأن يكون قبره معروفاً غير مجهول، فإنّه لو دفن بالبقيع في الصحراء، فقد يجهل موضعه، ويكون بعيداً عن مسجده، وأمّا إذا دفن في حجرة عائشة فإنّه يكون قريباً من مهبط الوحي ومبعث الدعوة ومكان التنزيل، وبعد فإنّا نخالف ابن تيمية منعه التبرك بزيارة قبر الرسول و المناجاة عنده، وعدم الندب إليه، وإنّ التبرك لنزياد أله بالمكان. إنّما التبرك هو التذكّر والاعتبار والاستبصار. وأيّ امرىء مسلم علم حياة النبي وسيرته، وهدايته، وغزواته وجهاده، ثم ويجاهد، أو لا يعتبر ـ ولا يستبصر، أو لا يحس بروحانية الإسلام و عبقرية النبي الأمين، أو لا يجاهد، أو لا يعتبر ـ ولا يستبصر، أو لا يحس بروحانية الإسلام و عبقرية النبي الأمين، أو لا تهزّ أعطافه محبة لله ورسوله والأخذ بما أمر الله به، والانتهاء عما نهى عنه إلّا من أعرض عن ذكر الله ولم يكن من أولي الأبصار؟ إنّ الزيارة إلى قبر الرسول هي الذكرى والاعتبار، والهدي والاستبصار والدعاء عند القبر دعاءً، القلب خاشع، العقل خاضع، والنفس مخلصة، والوجدان مستيقظ، وإنّ ذلك أبرك الدعاء»(١).

وهذه النصوص الرائعة من أئمة الحديث والتفسير والكلام في حق الرجل تغنينا عن إفاضة القول فيه، وقد اكتفينا بهذا المقدار عن الكثير، فإنّ الناقدين له أكثر مما ذكرنا. وقد نشر كتيب باسم «الوهابية في نظر المسلمين» (٢) وذكر بعض من لم نذكره، كما أنّه لم يذكر بعض ما ذكرنا من النصوص .

والّذي يعرب عن أنّ الرأي العام يوم ذاك كان على ضدّه هو أنّ لفيفاً من العلماء من معاصريه والمتأخرين عنه ردّوا عليه بكتب ورسائل فندوا فيها.

١. ابن تيمية حياته وشخصيته ص ٢٢٨.

٢. تأليف: إحسان عبداللطيف البكري.

الرجل حول الصفات الخبرية أولاً، والزيارة والتوسل ثانياً، إلى غير ذلك مما أثار عجاباً في السحاة الإسلامية، وإليك الإيعاز بالردود الّتي كتبت على آرائه.

#### الناقضون والرادون على ابن تيمية

وإليك قائمة ممن ألف كتاباً أو رسالة حول آرائه:

١- شفاء السقام في زيارة خيرالأنام، لتقى الدين السبكي .

٢- الدرة المضيئة في الرد على ابن تيمية، له أيضاً .

٣- المقالة المرضية، لقاضى قضاة المالكية تقى الدين أبى عبدالله الأخنائي.

٣- نجم المهتدي ورجم المقتدي، للخفر ابن المعلم القرشي.

۵- دفع شبه من شبه وتمرد ونسب ذلك إلى الإمام أحمد، لتقي الدين الإمام أبي بكر الحصنى الدمشقى (ت ٧٢٩ ه).

التحفة المختارة في الرد على منكري الزيارة، لتاج الدين عمر بن علي اللخمي
 المالكي الفاكهاني (ت ٧٣۴هـ) .

ومما جاء فيه قوله: أخبر جمال الدين عبدالله بن محمد الأنصاري المحدث قال: رحلنا مع شيخنا تاج الدين الفاكهاني إلى دمشق، فقصد زيارة نعل رسول الله الّتي بدار الحديث الأشرفية بدمشق، وكنت معه، فلما رأى النعل المكرمة، حسر عن رأسه، وجعل يقبله ويمرغ وجه عليه ودموعة تسيل وأنشد:

فلو قيل للمجنون: ليلى ووصلها تريد أم الدنيا وما في طواياها

لقال غبار من تراب نعالها أحب إلى نفسى وأشفى لبلواها(١)

٧- اعتراضات على ابن تيمية، لأحمد بن إبراهيم السروطي

١. الغدير: ج ٥ص ١٥٥ نقلاً عن الديباج المذهب.

الحنفي (١).

الكاظمى (ت ١٣٥٨ ه) $^{(7)}$ .

9- الإنصاف والإنتصاف لأهل الحق من الإسراف، في الرد على ابن تيمية الحنبلي الحراني، فرغ منه مؤلفه سنة (٧٥٧ هـ)، توجد نسخة منه في المكتبة الرضوية ـ مشهد ـ رقم ٥۶٤٣.

۱۰- البراهين الجلية في ضلال ابن تيمية، للسيد حسـن الصـدر الكـاظمي (ت ۱۳۵۴هـ) هـ) (۳).

١١ – البراهين الساطعة، للشيخ سلامة العزامي (١٣٧٩ هـ) .

17- جلاء العينين في محاكمة الأحمدين (أحمد بن تيمية وأحمد بن حجر)، للشيخ نعمان بن محمود الألوسي (۵).

17- الدرة المضيّة في الرد على ابن تيمية، لمحمد بن حميد الدين الحنفي الدمشـقي كمال الدين المعروف بابن الزملكاني (۶) .

 $^{(v)}$  الرد على ابن تيمية في الاعتقاد، لمحمد بن حميد الدين الحنفى الدمشقى  $^{(v)}$ .

## الفتيا الّتي اصدرها الشاميّون في حق ابن تيمية

وفي الختام نثبت في المقام صورة الفتيا الّتي أصدرها الشاميون ونقلها

١. معجم المؤلفين: ج ١ ص ١٤٠.

٢. الذريعة ج ١٠ ص ١٧٤.

٣. الذريعة ج ٣ص ٧٩.

۴. ابن مرزوق:كتاب التوسل بالنبي، ص ۲۵۳.

٥. إيضاح المكنون: ج ١ ص ٢٥٣، معجم المؤلفين ج ١٣ ص ١٠٧.

٤. كشف الظنون ج ١ ص ٧٤٤، معجم المؤلفين ج ١١ ص ٢٢.

٧. معجم المؤلفين ج ٨ص ٣١٤.

الشيخ محمد زاهد الكوثري في تكملة السيف الصقيل، وإليك ما ذكره:

«وقد اصدر الشاميون فتياً وكتب عليها البرهان ابن الفركاح الفزاري نحو أربعين سطراً بأشياء، إلى أن قال بتكفيره، ووافقه على ذلك الشهاب بن جهبل، وكتب تحت خطه، كذلك المالكي، ثم عرضت الفتيا لقاضي القضاة الشافعية بمصر: البدر بن جماعة، فكتب على ظاهر الفتوى:

الحمد لله، هذا المنقول باطنها جواب عن السؤال عن قوله: إن زيارة الأنبياء والصالحين بدعة، وما ذكره من نحو ذلك، ومن أنه لا يرخص بالسفر لزيارة الأنبياء، باطل مردود عليه، وقد نقل جماعة من العلماء أنّ زيارة النبي فضيلة وسنة مجمع عليها، وهذا المفتي المذكور ـ يعني ابن تيمية ـ ينبغي أن يزجر عن مثل هذه الفتاوى الباطلة عند الأئمة والعلماء، ويمنع من الفتاوى الغريبة، ويحبس إذا لم يمتنع من ذلك، ويشهر أمره ليحتفظ الناس من الاقتداء به.

وكتبه محمد بن إبراهيم بن سعد الله بن جماعة الشافعي.

وكذلك يقول محمد بن الجريري الأنصاري، الحنفي: لكن يحبس الآن جزماً مطلقاً، وكذلك يقول محمد بن أبي بكر المالكي، ويبالغ في زجره حسبما تندفع تلك المفسدة وغيرها من الفاسد.

وكذلك يقول أحمد بن عمر المقدسي الحنبلي:

وهؤلاء الأربعة قضاة المذاهب الأربعة بمصر أيام تلك الفتنة في سنة (٧٢۶ هـ)(١).

ولو أردنا أن نستقصي كل ما كتب رداً على ابن تيمية، لخرجنا عمّا هو الهدف، وكفى في ذلك ما نشر باسم «الوهابية في نظر المسلمين» (٢).

إلى هنا تمّ تبيين الرأي العام في ابن تيمية، في حياته ومماته، وقد عرفت

١. راجع تكملة السيف الصيقل، ص ١٥٥، ودفع الشبهة لتقى الدين الحصني ص ٢٥ ــ ٤٧.

٢. تأليف إحسان عبداللطيف البكرى: الطبعة الرابعة، ومجلة «تراثنا».

فما هو الحق، غير أن تقييم الرجل بنقل آراء الأكابر من العلماء وإن كان له قيمة ـ ولكنّه تقييم تقليدي لهم ـ ومن أراد تقييمه عن اجتهاد وإمعان فيجب أن يستعرض آراءه وأقواله من كتبه ورسائله، ليعرف ما هو الحق في ذلك المجال، وعندئذٍ يصدر القاضي عن اجتهاد وإمعان، لا عن تقليد واقتداء بالغير، ولأجل ذلك نخص الفصل الآتي بنقل آرائه في مواضع مختلفة، ونكتفي ببعضها الذي أوجد ضجة في الأيام الغابرة، وقام العلماء في وجهه كصف واحد، وزجروه وعاتبوه ونفوه وسجنوه، إلى أن مات في سجن دمشق، ولا ينافي كل ذلك ما للرجل من فضل وفضيلة في نواح من العلوم الإسلامية، فإنه لولا تحلّيه بالذكاء والتوقّد، أو بالعلم بالكتاب والسنة لما اكتسب مقاماً في الأوساط الإسلامية، ولم يكن لآرائه قيمة، فالمبدع لا يكون ناجحاً في بدعه وضلاله إلّا إذا خلط الحق بالباطل ـ وإلّا ـ فالباطل المطلق لا يكون له نجاح ونفوذ، ولنعم ما قال أميرالمؤمنين على الله المعلق على المعلق الله الما المعلق المعالية على المعلق المعالية على المعلق المعالية والمواط الإسلامية والمواط المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المها المعلق المعلة المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق

«إنّما بدءُ وقوع الفتن أهواء تتبع، وأحكام تبتدع، يخالف فيها كتاب الله، ويتولى عليها رجال رجالاً، على غير دين الله. فلو أنّ الباطل خلص من مزاج الحق، لم يخف على المرتادين، ولو أنّ الحق خلص من لبس الباطل، انقطعت عنه السنُ المعاندين، ولكن يؤخذ من هذا ضغث ومن هذا ضغث فيمزجان، فهنالك يستولي الشيطان على أوليائه، وينجو الذين سبقت لهم من الله الحسنى»(١).

١. نهج البلاغة الخطبة ٢٩.

### الإتهام بالشرك والبدعة

إنّ أكثر شيء تداولاً وأرخصه في كتب الوهابيين ودعاياتهم هو اتّهام المسلمين بالشرك والبدعة، وكأنهم لا يجدون في كنانتهم شيئاً يرمون به المسلمين سوى هاتين الفريتين.

ترى أنّهم يتّهمون جميع المسلمين من عرب وعجم وسنة وشيعة بالشرك في العبادة، وأنه ليس تحت السماء وفوق أديم الأرض أُمة موحّدة سوى محمد بن عبدالوهاب وأتباعه .

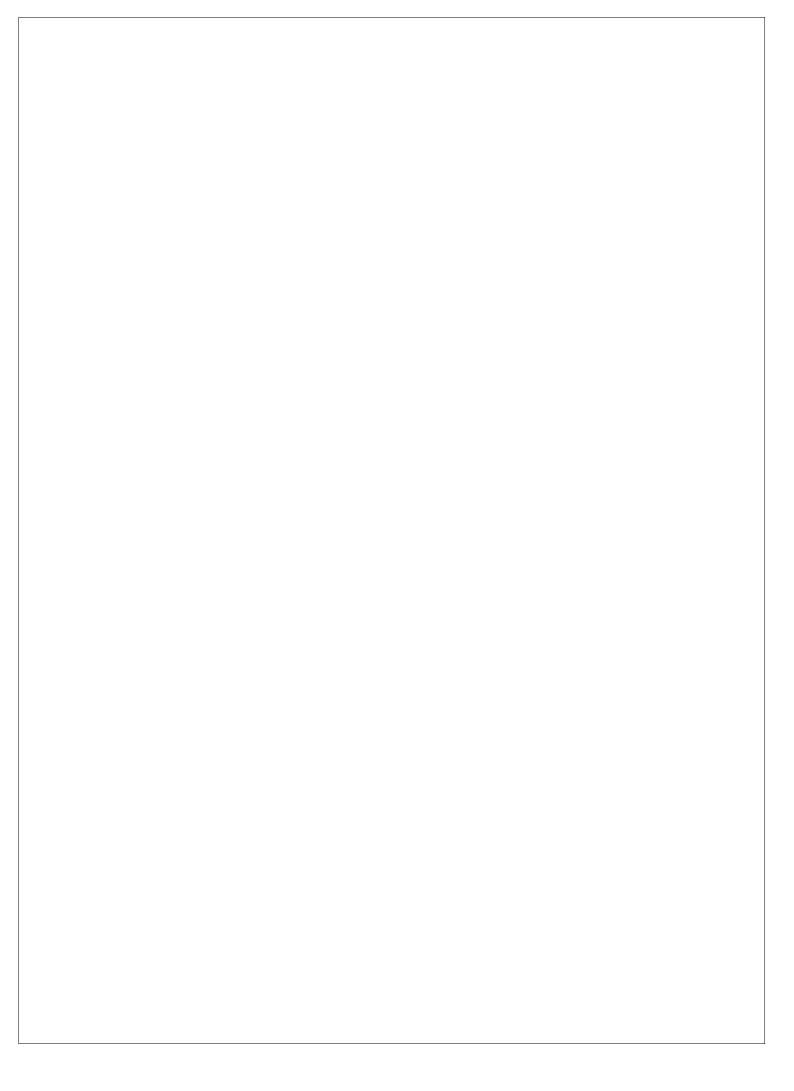
كما أنهم بدل تكريم المسلمين عند اللقاء، وتهنئتهم بالتسليم ونشر العطور ونثر الازاهير عليهم، يتهمونهم بالابتداع، ويسمونهم بالمبتدعة.

ولأجل ذلك يجب على كل محقق وناقد لمزاعم الوهابيين الموروثة من ابن تيمية القيام بأمرين مهمين وهما:

١- تحديد العبادة تحديداً منطقياً بحيث يكون جامعاً ومانعاً .

٢- تحديد البدعة تحديداً دقيقاً مثل الشرك في العبادة .

ثم القيام بتطبيق ما أوقفه عليه البحث والتنقيب على ما يصفونه بالشرك والبدعة، حتى يتبيّن أنّ التطبيق صحيح أولاً؟ فها نقدّم إليك أيّها القارىء الكريم بحثاً ضافياً حول هذين الموضوعين المهمين، حتّى يتّضح الحقّ بأجلى مظاهره، وتقف على أنّ أكثر من يصفونه بالشرك والبدعة خيال وضلال وجهل بحقيقتهما.



## ابن تيمية وملاكات التوحيد والشرك في العبادة

إنّ المفتاح الوحيد لردّ شُبَهِ الوهابيين هو تحديد العبادة وتمييزها عن غيرها، فما لم يتحدّد مفهموم العبادة بشكل منطقي حتّى تتميز في ضوئه العبادة من غيرها، لم يكن البحث والنقاش ناجحاً، ولأجل ذلك نخصّص هذا الفصل لتعريف العبادة، و نبيّن ما ذكر حولها من التعاريف.

إنّ للتوحيد مراتب بيّنها علماء الإسلام في الكتب الكلامية والتفسيرية، ونحن نشير إلى هذه المراتب على وجه الإجمال، ونركزُ على التوحيد في العبادة:

الأُولى: التوحيد في الذات، أو التوحيد الذاتي، والمراد منه هو: أنه سبحانه واحد لا نظير له، فرد لا مثيل له. قال سبحانه: ﴿قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ (١).

الثانية: التوحيد في الخالقية، والمراد منه هو: أنّه ليس في صفحة الوجود خالق أصيل غير اللّه، ولا مؤثر مستقل سواه، وأنّ تأثير سائر الأسباب الطبيعية وغيرها بأمره وإذنه وإرادته سبحانه. قال سبحانه: ﴿قُلَ اللّهُ خَالِقُ كُلّ شَيءٍ وَ هُوَ الوَاحِدُ القَهّارُ ﴿ (٢) .

الثالثة: التوحيد في الربوبية والتدبير، والمراد منه أن للكون مدبّراً واحداً

١. سورة الاخلاص: الآية ١.

٢. سورة الرعد: الآية ١٤.

ومتصرّفاً فرداً لا يشاركه في التدبير شيء آخر، وأنّ تدبير الملائكة وسائر الأسباب بأمره وإذنه، فلم يفوّض أمر التدبير إلى الأجرام السماوية والملائكة والجن. قال سبحانه: ﴿ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى العَرش يُدَبِّرُ الأَمْرَ مَا مِنْ شَفِيعٍ إلّا مِنْ بَعْدِ إِذنِهِ ذَلِكُمُ اللّهُ رَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ (١) .

والمراد من الشفيع هو العلل الطولية، وسُمّي بالشفيع لأنّ تأثيره متوقف إلى ضمّ إذنه سبحانه إليه، والشفع هو الضم، سمى السبب شفيعاً لأنه يؤثر بانضمام إذنه تعالى .

وإذ انتهى إليه كل تدبير من دون الاستعانة بمعين، أو الاعتضاد بأعضاد، لم يكن لشيء من الأشياء أن يتوسط في تدبير أمر من الأُمور \_ وهو الشفاعة \_ إلّا من عبد إذنه تعالى، فهو سبحانه السبب الأصلي الّذي لا سبب بالأصالة دونه، وأمّا الأسباب فإنها أسباب بتسبيبه، وشفعاء من بعد إذنه (٢).

الرابعة: التوحيد في التشريع والتقنين، والمراد منه حصر الحاكمية التشريعية في الله فليس لأحد أن يأمر وينهى ويحرم ويحلل إلّا الله سبحانه. قال تعالى: ﴿إِنِ الحُكْمُ إِلَّا للّهِ أَمَرَ أَلّا تَعْبُدُوا إِلّا إِيّاه﴾ (٣).

الخامسة: التوحيد في الطاعة، والمراد منه هو: أنه ليس هناك من تجب طاعته بالذات إلّا اللّه تعالى، فهو وحده الّذي يجب أن يطاع، ولو وجبت طاعة النبي فإنما هو بإذنه. قال سبحانه «فاتّقوا اللّه مَا اسْتَطَعْتُم واسْمَعُوا و أطَيعُوا» (۴).

السادسة: التوحيد في الحاكمية، والمراد منه هو: أن جميع الناس سواسية، فلا ولاية لأحد على أحد بالذات، بل الولاية لله المالك الخالق، فمن مارس الحكم في الحياة يجب أن يكون بإذنه، قال سبحانه: ﴿إِنِ الحُكمُ

١. سورة يونس: الآية ٣.

۲. الميزان ج ۱۰، ص ۷۶.

٣. سورة يوسف: الآية ٢٠.

۴. سورة التغابن: الآية ۱۶.

إِلَّا لِلَّهَ يَقُصُّ الحَقّ وَهُوَ خَيْرُ الفَاصلينَ (١).

السابعة: التوحيد في الشفاعة والمغفرة، والمراد منه هو: أن كلا من الشفاعة والمغفرة حق مختص به فلا يغفر الذنوب إلّا هو، ولا يشفع أحد إلّا بإذنه. قال سبحانه: ﴿وَ مَن يَغْفُرُ الذُّنوبَ إِلّا اللّهِ ﴿ ٢٠ ) .

وقال سبحانه: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذَنِهِ ﴾ (٣) .

الثامن: التوحيد في العبادة، وحصرها في الله سبحانه، فلا معبود إلّا هو، لا يشاركه فيها شيء، وهذا الأصل مما اتفق عليه الموحدون، فلا تجد موحداً يجوّز عبادة غير الله. إنّما الكلام في المصاديق والجزئيات، وأن هذا العمل مثلاً (الاستغاثة بالأولياء وطلب الدعاء منهم والتوسل بهم) هل هو عبادة لهم حتّى يحكم على المرتكب بالشرك، لأنّه عبد غيرالله، أوْ لا؟ وهذا هو البحث الذي عقدنا هذا الفصل لبيانه، وما تقدم ذكره من أقسام التوحيد كان استطراداً في الكلام (۴).

جاءت لفظة العبادة في المعاجم بمعنى الخضوع و التذلل. قال ابن منظور: أصل العبودية: الخضوع والتذلل، وقال الراغب: العبودية إظهار

١. سورة الأنعام: الآية ٥٧.

٢. سورة ال عمران: الآية ١٣٥.

٣. سورة البقرة: الآية ٢٥٥.

إنّ الوهابية تعترف بنوعين من التوحيد وهما التوحيد الربوبي والتوحيد الالوهي، ويفسرون الأول بالتوحيد في الخالقية،
 والثاني بالتوحيد في العبادة، وكلا الاصطلاحين خطأ.

أمّا الأول فالمراد من الربوبية هو تدبير المربوب وإدارته، وأن وظيفة الرب الّذي هو بمعنى الصاحب، إدرة مربوبه، كرب الدابة والدار والبستان بالنسبة إليها. فالتوحيد في الربوبية غير التوحيد في الخالقية، وإنكان ربما تنتهي الربوبية إلى الخالقية.

و أمّا الثاني، أعني التوحيد في الالوهية فهو مبنيّ على أن الإله بمعنى المعبود، ولكنه خطأ، بل هو ولفظ الجلالة بمعنى واحد، غير أن الأولكلّيّ والثاني علم لواحد من مصاديق ذلك الكلّي.

ومن أراد التفصيل فليرجع إلى مفاهيم القرآن، الجزء الأول ص ٤٣٢. وعلى ضوء هذا كلما أطلقنا لفظ الإله أو الالوهية فلا نريد منه إلّا هذا، لا المعبود.

التذلل، والعبادة أبلغ منها، ولكن هذه التعاريف وأمثالها كتفسيرها بالطاعة كما في القاموس، كلها تفسير بالمعنى الأعم، فليس التذلل وإظهار الخضوع والطاعة نفس العبادة، وإلّا يلزم الالتزام بأُمور لا يصحّ لمسلم أن يلزم بها:

۱- يلزم أن يكون خضوع الولد أمام الوالد، والتلميذ أمام الأُستاذ، والجندي أمام القائد، عبادةً لهم.

قال تعالى: ﴿وَاخْفِض لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرحْمَةِ ﴾ (١) .

٢- يلزم أن يكون سجود الملائكة لآدم، الذي هو من أعلى مظاهر الخضوع، عبادةً لآدم.
 قال سبحانه: ﴿وَ إِذْ قُلْنا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لآدَمَ...﴾ (٢) .

٣- يلزم أن يكون سجود يعقوب وزوجته وأبنائه ليوسف عبادة له. قال سبحانه: ﴿وَ رَفَعَ الْبَوَيْهِ عَلَى الْعَرشِ وَخَرُّوا لَهُ سُجَّداً وَقالَ يَا أَبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُؤْيايَ مِنْ قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقاً ﴿ (٣) .

٣- يلزم أن يكون تذلل المؤمن عبادة له، مع أنه من صفاته الحميدة، قال تعالى:
 ﴿ فَسَوفَ يَأْتِي اللّه بَقَوْمٍ يُحبّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ، أَذِلَّةٍ عَلَى المُؤمنينَ أَعَزّةٍ عَلَى الكَافِرينَ ﴾ (٢).

كل ذلك يدفع بنا إلى القول بأنّ تفسير العبادة بالتذلل والتخضع أو إظهارهما، وبالطاعة وما يشابه ذلك تفسير بالمعنى الأعم، ولا يكون الخضوع ضعيفه وشديده عبادة إلّا إذا دخل فيه عنصر قلبي خاص يميزه عن مماثلاته ومشابهاته، وهذا العنصر عبارة عن أحد الأمور التالية:

١- الاعتقاد بألوهية المعبود .

١. سورة الإسراء: الآية ٢۴.

٢. سورة البقرة: الآية: ٣٤.

٣. سورة يوسف: الآية ١٠٠.

سورة المائدة: الآية ۵۴.

٢- الاعتقاد بربوبيته .

٣- الاعتقاد باستقلاله في الفعل من دون أن يستعين بمعين أو يعتمد على معاضد.

إنّ هذه العبارات الثلاثة تهدف إلى أمر واحد، وهو أنّ مقوّم العبادة ليس هو ظواهر الأفعال وصورها، بل مقومها هو باطن الأعمال ومناشئها، والخضوع الّذي ينبعث عن اعتقاد خاص في حق المعبود، وهو:

إمّا عبارة عن الاعتقاد بألوهية المعبود، سواء أكانت ألوهية حقيقية أم الوهية كاذبة مدّعاة، فالله سبحانه إله العالم وهو الإله الحقيقي الّذي اعترف به كل موحد على وجه الأرض، كما أنّ الأوثان والأصنام آلهة مدّعاة اعتقد بألوهيتها عبدتها والعاكفون عليها، فالله سبحانه عند المشركين كان إلها كبيراً وهؤلاء آلهة صغيرة، وزّعت شؤون الإله الكبير عليهم.

أو عبارة عن الاعتقاد بربوبية المعبود، وأنّه المدبّر والمدير بنفسه.

أو عبارة عن الاعتقاد باستقلال الفاعل في فعله وإيجاده، سواء أكان مستقلاً في وجوده وذاته كما هو شأن الإله الكبير عند المشركين، أم غير مستقل في ذاته ومخلوقاً لله سبحانه، ولكنه يملك شؤونه سبحانه من المغفرة والشفاعة، أو التدبير والرزق أو الخلق، إلى غير ذلك مما هو من شؤونه سبحانه، والمراد من تملّكه بعض هذه الشؤون أو كلها، هو استقلاله في ذلك المجال، فكأنه سبحانه فوضها إليه وتقاعد هو عن العمل.

هذه هي الملاكات الّتي تضفي على كل خضوع خفيف أو شديد، لون العبادة وتميزه عن أي تكريم وتعظيم للغير. وفي الآيات القرآنية إلماعات إلى هذه القيود الّتي ترجع حقيقتها إلى أمور ثلاثة:

أمّا الأول: فإليك بعض الآيات: قال سبحانه: ﴿أَمْ لَهُم إِلَٰهٌ غَيْرُ اللَّه، سُبْحانَ اللَّه عمّا يُشركُونَ ﴾ (١) فقد جعل في هذه الآية اعتقادهم بألوهية

١.سورة الطور: الآية ٢٣.

غير الله هو الملاك للشرك. يقول سبحانه: ﴿إنّهم كَانُوا إِذَا قَيلَ لَهُم لا إِلَه إِلّا اللّه يستَكبرون ﴿(١) أي إِنّهم يرفضون هذا الكلام لأنّهم يعتقدون بألوهية معبوداتهم، ويعبدونها بما أنّها آلهة حسب تصورهم، ولأجل تلك العقيدة السخيفة، قال تعالى: ﴿إِذَا دُعيَ اللّه وَحْدَهُ كَفَرْتُم وَإِنْ يُشْرَكَ بِهَ تُؤمِنُوا فالحُكْمُ للّهَ العليّ الكَبير ﴾ (٢) .

وقال سبحانه: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحْدَهُ اشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونِ بِالآخِرَةِ وَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ اللَّهُ وَحْدَهُ اشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ (٣) .

والآيات في هذا المجال وافرة جداً لا حاجة لنقلها، ومن تدبّر في هذه الآيات يرى أن التنديد بالمشركين لأجل اعتقادهم بألوهية أصنامهم وأوثانهم. قال سبحانه: ﴿الذينَ يَجْعَلُونَ مَعَ اللّهِ إِلها الخَرَ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ (۴).

وأما الثاني: أي كون الاعتقاد بالربوبية مؤثراً في إضفاء طابع العبادة على الخضوع، فيكفي قوله سبحانه: ﴿يا أَيُّها الناس اعْبُدُوا ربَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم والَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُم﴾ (۵).

وقال تعالى: ﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكم لا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ خَالِقُ كُلِّ شَيءٍ فَاعْبُدُوه ﴾ (٤) .

فتعليل لزوم العبادة بكونه سبحانه «ربكم» في الآية الأُولى أو «ربكم وخالق كلّ شيء» في الآية الثانية، يعرب عن أن الدافع إلى العبادة هو ذلك الاعتقاد، وبالتالي ينتج أنه لا يتصف الخضوع بصفة العبادة إلّا إذا اعتقد الإنسان أن المخضوع له خالق ورب أو ما يقاربه، ولأجل ذلك نرى أنه سبحانه

١. سورة الصافات: الآية ٣٥.

٢. سورة غافر: الآية ١٢.

٣.سورة الزمر:الآية ۴۵.

۴. سورة الحجر: الآية ٩٤.

٥. سورة البقرة: الآية ٢١.

سورة الأنعام: الآية ١٠٢.

ينفي صلاحية من في السماوات والأرض لأن يكون معبوداً لأجل أنهم عباد الرَّحمن، قال: ﴿إِنْ كُلِّ مَنْ في السّمواتِ والأَرْضِ إِلّا آتي الرّحمنِ عَبْداً﴾ (١)، فليسوا أرباباً ليدبّروا أمورهم، ولا خالقين ليخلقوهم.

نعم، الاعتقاد بالربوبية ينحل إلى الاعتقاد بأنه يملك شؤون العابد، إمّا في جميع الجهات كما هو الحال في إله العالم عندن الموحدين، أو بعض الشؤون كالشفاعة والمغفرة، أو قضاء الحوائج ورفع النوازل، كما هو الحال في الآلهة الكاذبة عند المشركين، ولأجل ذلك نرى أنه سبحانه ينفي عن معبوداتهم كونهم مالكين لكشف الضر. قال: ﴿لَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِم نَفْعاً وَ لا ضرّاً ﴾ (٢)، وقال تعالى: ﴿لا يَمْلِكُونَ كَشْف الضّر عَنْكُمْ وَ لا تَحْويلاً ﴾ (٣) وقال: ﴿لا يَمْلُكُونَ عَهْداً ﴾ (٤).

وقال: ﴿إِنَّ الذينَ تَعْبُدونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لا يَمْلِكُونَ لَكُم رِزْقاً ﴾ (۵) إلى غير ذلك من الآيات الّتي بتاتاً، تملّك معبوداتهم المدعاة شيئاً من شؤونه سبحانه.

وهذا يعرب عن أنّ وجه اتّصاف خضوعهم بالعبادة ودعائهم لها، هو اعتقادهم بأنهم أرباب يملكون ما ينفع في حياتهم عاجلاً أو آجلاً، ويؤيد ذلك ما كانوا يرددون في ألسنتهم حين الطواف والسعي ويقولون: لبّيك اللّهمّ لبّيك، لبّيك لا شريك لك إلّا شريك هو لك، تملكه وما ملك.

وأما الثالث: وهو الاعتقاد بكون المخضوع له مستقلاً إمّا في ذاته وفعله، أو في فعله فقط، الإلماع إليه في غير موضع من كتاب الله العزيز، وهو توصيفه سبحانه بالقيوم، قال سبحانه: 

«اللّه لا إله إلّا هُوَ الحَيُّ

١. سورة مريم: الآية ٩٣.

٢. سورة الرعد: الآية ١٤.

٣. سورة الإسراء: الآية ٥٤.

۴. سورة مريم: الآية ۸۷.

٥. سورة العنكبوت: الآية ١٧.

الْقَيُّومُ (۱) وقال: ﴿وَعَنَتِ الوُجوهُ للحيِّ الْقَيُّومِ (۲) والمراد منه هو الموجود القائم بنفسه، ليس فيه شائبة من الفقر والحاجة، وأنّ كل ما سواه قائم به، ومن المعلوم أن القائم بنفسه والغني في ذاته، غني في فعله عن غيره، فلو استغثنا بأحد باعتقاد أنه يملك كشف الضر عنّا فقد طلبنا فعل الله سبحانه من غيره، لأنه تعالى وحده الّذي يملك كشف الضر لا غيره، والغني في الفعل هو الله سبحانه، فلو أقمنا موجوداً آخر مكان الله سبحانه في مجال الإيجاد، وزعمنا أنه يخلق ويرزق ويدبّر الأمور، أو أنه يغفر الذنوب ويقضي الحاجات من عند نفسه، أو بتفويض من الله سبحانه واعتزاله عن الساحة، فقد وصفناه بالربوبية أولاً (التعريف الثاني) ولو زعمنا أنه قائم بنفس الفعل الّذي يقوم به سبحانه ثانياً فكأننا أعطينا غيره صفة من صفاته سبحانه، وهي القيومية ولو في مجال الإيجاد (التعريف الثالث) .

هذا وللتفويض شؤون واسعة:

منها تفويض الله تدبير العالم إلى خيار عباده من الملائكة والأنبياء والأولياء، ويسمى بالتفويض التكويني .

ومنها تفويض الشؤون الإلهية إلى عباده كالتقنين والتشريع والمغفرة والشفاعة ويسمى بالتفويض التشريعي .

وهذا هو الذكر الحكيم يصف أهل الكتاب بأنهم اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله يقول: ﴿اتّخَذوا أحْبَارَهُم وَ رُهْبانَهُم أرباباً مَنْ دُون الله والمسيحَ ابنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِروا إلّا لِيعْبُدُوا إِلها واحِداً لا إله هُوَ سُبْحانَهُ عمّا يُشركُون﴾ (٣).

إنّ أهل الكتاب لم يعبدوهم من طريق الصلاة والصوم لها، وإنما

١. سورة البقرة: الآية ٢٥٥.

٢. سورة طه: الآية ١١١.

٣. سورة التوبة: الآية ٣١.

أشركوهم في تفويض أمر التشريع والتقنين إليهم، وزعموا أنهم يملكون شأناً من شؤونه سبحانه.

قال الإمام الصادق الله عنه عنه عنه عنه عنه عنه و لا صَلُوا لَهُم، وَلَكِن أَحَلُوا حَرَماً وَ حَرّموا عَلَيْهم حَلَالاً فاتّبعوهم»(١).

روى الثعلبي في تفسيره: عن عدي بن حاتم قال: أتيت رسول الله وفي عنقي صليب من ذهب، فقال لي: «يا عدي، اطرح هذا الربق من عنقك» قال: فطرحته، ثم انتهيت إليه وهو يقرأ هذه الآية: «اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً» حتّى فرغ منها، فقلت: إنّا لسنا نعبدهم، فقال: أليس يحرّمون ما أحلّه الله، فتحرّمونه، ويحلّون ما حرّم الله فتستحلّونه؟ قال: فقلت: بلى. قال: فتلك عبادة (٢).

وفي ضوء هذا البحث الضافي تستطيع أن تميّز العبادة عن غيرها، والتعبّد عن التكريم، والخضوع العبادي عن التعظيم العرفي وتقف على أنّ سجود الملائكة لأدم، ويعقوب وزوجته وأبنائه ليوسف، لم تكن عبادة قط، وما هذا إلّا لأن خضوعهم لم يكن نابعاً عن الاعتقاد بألوهيتهما أو ربوبيتهما، أو أنهما يملكان شؤون الله سبحانه، كلها أو بعضها، ويقومان بحاجة المستنجد بنفسهما وذاتهما.

ومما يؤيد أنّ خضوع المشركين أمام أوثانهم وأصنامهم كان ممزوجاً بالاعتقاد بكونهم الهة صغيرة، أو أرباباً، وموجودات تملك شؤون الرب أو بعضها، أنهم كانوا يصفونها بأنها أنداد لله سبحانه. قال سبحانه: ﴿وَ مِنَ النّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونَ اللّه أنْداداً يُحِبُّونَهُم كَحُبّ اللّه﴾ (٣) ولما زعموا أن معبوداتهم المصطنعة، تستجيب دعاءهم وتشفع لهم مثله، عادوا يحبّونها كحب اللّه، ويذكر في آية أُخرى أنّ المشركين كانوا يسوّون آلهتهم بربّ العالمين.

الكافيج ١ ص ٥٣.

٢. مجمع البيان ج ٣ص ٢٣ والبرهان في تفسير القرآن ج ٢ص ١٢٠.

٣. سورة البقرة: الآية ١٤٥.

قال سبحانه: ﴿تَاللُّهُ إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلالٍ مُبِين \* إِذْ نُسَوِّيكُمْ بِرَبِّ العَالمين﴾ (١).

والمراد هو التسوية في شؤونه سبحانه جميعها أوبعضها، وأمّا التسوية في العبادة فكانت من شؤون ذلك الاعتقاد، فإنّ العبادة خضوع من الإنسان للمعبود، فلا تتحقق إلّا أن يكون هناك إحساس من صميم ذاته بأن للمعبود سيطرة غيبية عليه، يملك شؤونه في حياته، وكان المشركون في ظل هذه العقيدة يسوّون أوثانهم برب العالمين. وبالتالي يعبدونهم، وليس المراد من التسوية هو التسوية في خصوص توجيه العبادة، إذ لم يعهد من المشركين المتواجدين في عصر الرسول توجيه العبادة إلى الله، ويؤيد ذلك: أنّ الوثنية دخلت مكة ونواحيها أول ما دخلت بصورة الشرك في الربوبية، وفي ذلك يكتب ابن هشام:

كان عمرو بن لحي أول من أدخل الوثنية إلى مكة ونواحيها، فقد رأى في سفره إلى البلقاء من أراضي الشام أُناساً يعبدون الأوثان، وعندما سألهم عما يفعلون بقوله: «ما هذه الأصنام الّتي أراكم تعبدونها؟» قالوا: هذه أصنام نعبدها فنستمطرها فتمطرنا، ونستنصرها فتنصرنا. فقال لهم: أفلا تعطوننى منه فأسير به إلى أرض العرب فيعبدون؟!.

ثم إنّه استصحب معه إلى مكة صنماً كبيراً باسم (هـبل)، ووضعه على سطح الكعبة المشرفة ودعا الناس إلى عبادتها (٢)، فطلب المطر من هذه الأوثان يكشف عن اعتقادهم بأن لهذه الأوثان دخلاً في تدبير شؤون الكون وحياة الإنسان.

#### الوهابيون وملاكات التوحيد و الشرك

ثم إنّ الوهابيين لما لم يضعوا للعبادة حدّاً منطقياً تتميّز به عن غيرها،

١. سورة الشعراء: الآية ٩٧ ـ ٩٨.

۲. سیرة ابن هشام ج ۱ ص ۷۹.

عمدوا إلى وضع ملاكات للعبادة، عجيبة جداً، وهي مبثوثة في كتبهم وثنايا دعاياتهم وهي:

- ١- الاعتقاد بالسلطة الغيبية .
- ٢- الاعتقاد بأن المدعو يقضي حاجته بسبب غير عادي .
  - ٣- طلب الحاجة من الميت.
  - ٣- طلب الحاجة مع كون المطلوب منه عاجزاً .

إلى غير ذلك من المعايير الّتي لا تمت إلى التوحيد والشرك بصلة أبداً ولكون هذه الملاكات تدور على ألسنتهم و تتكرر في كتبهم، نركّز على هذه المعايير وأشباهها لنخرج بنتيجة قطعية، وهي أنّ الملاك في تمييز التوحيد عن الشرك أمر واحد وهو الاعتقاد بالألوهية والربوبية، أو كون الفاعل مستقلاً ومفوضاً إليه الأمر، وأمّا هذه المعايير فكلها معايير عرضية، بل لا تمت إلى مسألة العبادة بصلة أصلاً، بل كل منها يوصف بالتوحيد على وجه، وبالشرك على أخر، وإليك البيان:

#### ١-هل الاعتقاد بالسلطة الغيبية معيار للشرك؟

«إنّ هناك من يتصور أن الاعتقاد بالسلطة الغيبية في المدعو يلازم الاعتقاد بكونه إلهاً. يقول الكاتب المودودي: «إنّ التصوّر الّذي لأجله يدعو الإنسان الإله ويستغيثه ويتضرّع إليه هو لا جرم \_ تصور كونه مالكاً للسلطة المهيمنة على الطبيعة، وللقوى الخارجة عن دائرة نفوذ قوانين الطبيعة» (١) وهذا الكلام صريح في أنّه جعل الاعتقاد بهذه السلطة ملازماً للاعتقاد بالألوهية، وعلى ضوء ذلك فكل من اعتقد في واحد من الصالحين بأنّ له تلك السلطة فهو معتقد بألوهيته، فيصبح دعاؤه عبادة، والداعى عابداً له .

وهو مردود من وجهين:

١. المصلطحات الأربعة ص ١٧.

أولاً: إنّ التصور الّذي لأجله يدعو الإنسان الإله، لا ينحصر في تصوّر كونه مالكاً للسلطة المهيمنة على قوانين الطبيعة، بل يكفي الاعتقاد بكونه مالكاً للشفاعة والمغفرة، كما كان عليه فريق من عرب الجاهلية، إذ كانوا يعتقدون في شأن أصنامهم بأنّها آلهتهم لأنّها تملك الشفاعة والمغفرة، وهو غير القول بوجود السلطة على عالم التكوين، وبذلك يظهر الضعف في كلام آخر له، حيث يقول:

«إنّ كلاً من السلطة والألوهية تستلزم الأُخرى»(١).

والحال أنّ الإعتقاد بالألوهية أعمّ من الاعتقاد بالسلطة، فلو افترضنا أن الاعتقاد بالسلطة يستلزم الألوهية، ولكن الاعتقاد بالألوهية لا يستلزم الاعتقاد بالسلطة، بل يكفي أن يعتقد أنّ المدعو يملك مقام الشفاعة والمغفرة، أو شأناً من شؤونه سبحانه.

وثانياً: إنّ الاعتقاد بالسلطة إنّما يستلزم الاعتقاد بالألوهية إذا كان ينطوي على الاعتقاد بأنّه فوّضت إليه تلك السلطة تفويضاً، بحيث يقوم بأعمالها باختياره من دون استئذان من الله سبحانه واعتماد عليه، وعلى ضوء ذلك لا يكون الاعتقاد بها ـ إذا كان إعمال تلك السلطة بإذن الله ـ ملازماً للاعتقاد بالألوهية، وإلّا وجب أن لا نسجّل أحداً من المسلمين المعتقدين بالقرآن في ديوان الموحدين، فإنّه يثبت ليوسف وموسى وسليمان والمسيح، بل لأناس آخرين ليسوا بأنبياء سلطة غيبية. هذا قوله سبحانه في قصة سليمان:

﴿قَالَ يَا أَيُّهَا الْمَلاَ أَيُّكُم يَأْتِيني بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَن يَأْتُوني مُسلِمينَ \* قَالَ عِفْريتٌ مِنَ الجَنّ أَنا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن تَقُومَ مِنْ مَقَامِكَ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِيٌّ أَمِينُ \* قَالَ الَّذي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الجَنّ أَنا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمّا رَآه مُستَقرّاً عَندَهُ قَالَ هَذَا مَنْ فَضلَ رَبّي الكِتابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمّا رَآه مُستَقرّاً عَندَهُ قَالَ هَذَا مَنْ فَضلَ رَبّي لِيَبْلُونِي أَأْشُكُو أَم أَكْفُرُ وَمَنْ شَكَرَ فَإِنَّما يَشْكُو لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبّى غَنِيٌّ كَرِيمٌ ﴿ (٢).

١. المصلطحات الأربعة ص ٣٠.

٢. سورة النمل: الآية ٣٨\_ ٤٠.

ولا يرتاب أحد في أنّ سليمان سأل ما سأل بعد اعتقاده بكونهم أصحاب السلطة الغيبية، أفيصح للمودودي أن يرمي ذلك النبي العظيم بما لا يليق بساحته، بل لا يحتمل في حقه؟.

إنّ الذكر الحكيم يثبت ـ لسليمان ـ نفسه سلطة غيبية، وأنّه كان له سلطة على الجن والطير حتّى أصبحا من جنوده، كما يقول: ﴿وَحُشِرَ لِسُلَيْمانَ جُنودُهُ مِنَ الجِنّ وَ الإنسِ وَ الطّير...﴾ (١).

وكانت له السلطة على عالم الحيوانات حتّى أنّه كان يخاطبهم ويطلب منهم تنفيذ أوامره، كما يقول: ﴿وَ تَفَقَّدَ الطّيرَ فَقَالَ مَالِيَ لا أَرَى الهُدْهُدَ أَم كَانَ مِنَ الغَائبينَ \* لاُعذّبَنّهُ عَـذَاباً شَديداً أو لأَذْبُحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتِيَني بِسُلطانٍ مُبينٍ ﴿ (٢)، وكانت له السلطة على الجن، فكانوا يعملون بأمره وإرادته، كما يقول:

﴿ وَ مِنَ الْجِنِّ مَنْ يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بَإِذْنِ رَبَّهِ... يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ... وكانت له السلطة على الريح أيما تسليط كما يقول: ﴿ وَ لِسُلَيْمَانَ الرّيحَ عَاصَفَةً تَجْرِيَ بِأَمْرِهِ ﴾ (\*) .

وعلى أيّ تقدير فايّة سلطة أعظم وأوضح من هذه السلطة الّتي كانت لسليمان؟ والجدير بالذكر أنّ بعض الآيات صرحت بأنّ كل هذه الأُمور غير العادية كانت تتحقق بأمره.

هذا ما ذكره القرآن في حق سليمان، وقد ذكر نظيره في حق غير واحد من الأنبياء، لاحظ الأيات (۵) فكيف يكون الاعتقاد بالسلطة الغيبية المهيمنة على الطبيعة على وجه الإطلاق ملازماً للاعتقاد بالألوهية ؟

١. سورة النمل: الآية ١٧.

٢. سورة النمل: الآية ٢٠ ـ ٢١.

٣. سورة سبأ: الآية ١٢ – ١٣.

۴. سورة الأنبياء: الأية ٨١.

۵. سورة يوسف: الآية ٩٣ \_ ٩۶، سورة الشعراء: الآية ٣٠، سورة البقرة: الآية ٤٠ (في حق موسى)، سورة آل عمران: الآية ۴٩ (في حق المسيح)، سورة المائدة: الآية ١١٠ (في حقه أيضاً).

### ٧- هل طلب قضاء الحاجة بأسباب غير طبيعية معيار للشرك؟

يرى المودودي ان التوسل بالأسباب الطبيعية ليس بشرك، أمّا طلب الحاجة وإنجازها بأسباب غيرها فهو يلازم الشرك. يقول: فالمرء إذا كان أصابه العطش فدعا خادمه وأمره بإحضار الماء، لا يطلق عليه حكم الدعاء، ولا أن الرجل اتخذ إلهاً، وذلك أنّ كل ما فعله الرجل جارٍ على قانون العلل والأسباب، ولكن إذا استغاث بوليّ في هذا الحال فلا شك أنّه دعاه لتفريج الكربة واتّخذه إلهاً، فكأنّي به يراه سميعاً بصيراً، ويزعم أنّ له نوعاً من السلطة على عالم الأسباب مما يجعله قادراً على أن يقوم بإبلاغه الماء، أو شفائه من المرض (١).

أقول: إنّ ما ذكره صورة أُخرى للمعيار الأول، وكلاهما وجهان لعملة واحدة، فإنّ طلب التوسل بالأسباب غير الطبيعية لا ينفك عن الاعتقاد بكونه مالكاً للسلطة المهيمنة على قوانين الطبيعة.

يلاحظ عليه: أنّ المودودي تصوّر أنّ طلب التوسل بالأسباب الطبيعية ليس بشرك، وإنّما الشرك هو طلب التوسل بغيرها. والحال أنّ كلاً منهما على وجهين: فلو تصوّر أنّ القائم بعمل على وفق الأُصول الطبيعية، إنّما يقوم به عند نفسه وباقتدار مستقل من دون اعتماد على اقداره سبحانه واستئذان منه، فقد اعتقد بألوهيته وطلب فعل الإله من غيره، وأمّا إذا اعتقد أنّ الخادم يحضر الماء بقدرة مكتسبة واستئذان منه فهو نفس التوحيد. ومثله الكلام في الأسباب غير الطبيعية، فلا شك أنّ أُمة المسيح كانوا يعتقدون في حقه ـ بعدما رأوا الآيات والمعجزات منه أنّ له سلطة غيبية، وكانوا يسألونه إبراء مرضاهم وإحياء موتاهم، أفهل يتصوّر أنّ سؤالهم هذا أنّ له سلطة غيبية، وكانوا يسألونه إبراء مرضاهم وإحياء موتاهم، أفهل يتصوّر أنّ سؤالهم هذا كان شركاً؟ وأنّ المسيح كان مجيباً لدعوتهم الشركية؟! فمن ذا الذي يسمع قول المسيح بين بني إسرائيل: ﴿أنّي أخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطّينِ كَهَيئَةِ الطّيرِ فَأَنْفُخُ فِيْهِ فَيَكُونُ طَيراً بإذنِ اللّهِ و أُبْرَى عُلَى اللّهِ و أُنبُّنكُم بِما تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِي

١. المصطلحات الأربعة ص ٣٠.

# بُيُوتِكُم إِنَّ في ذَلِكَ لآيةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُم مُؤْمِنِينَ ﴿(١) .

فَمَنْ ذَا الَّذِي يسمع كلامه هذا ـ ولا يعتقد بسلطته الغيبية؟ ولا يسأله كشف الكرب والملمات بإذنه سبحانه؟ أفيصح للمودودي أن يتّهم أُمة المسيح وفيهم الحواريون الذين أُنزلت عليهم مائدة من السماء ومدحهم سبحانه في الذكر الحيكم (٢) بالشرك ؟

هذا هو الذكر الحكيم ينقل عن السامري قوله: ﴿بَصُرْتُ بِما لَمْ يِبْصُرُوا بِهِ فَقَبَضْتُ قَبْضَةً مِنْ أَثَر الرّسُولِ فَنَبَذْتُهَا وَ كَذَلِكَ سَوَّلَتْ لَى نَفْسى ﴿(٣) .

وهو يعطي أنّ السامري توسّل بالتراب المأخوذ من أثر الرسول، وكان له أثر خاص في إخراج العجل الّذي كان له خوار. فلو اعتقد المسلم ـ تبعاً للقرآن ـ بأنه توسل باسباب غير طبيعية لإضلال قومه، فهل يصحّ اتهامه بالشرك؟.

وبالجملة: ليس الاعتقاد بالسلطة الغيبية في مقابل الاعتقاد بالسلطة العادية، كما وليس التوسل بالأسباب غير العادية في مقابل التوسل بالأسباب العادية، معيارين للتوحيد والشرك، بل كل واحد منهما يمكن أن يقع على وجهين، فعلى وجه يوافق الأُصول التوحيدية، وعلى آخر يخالفها .

#### ٣- هل الموت والحياة ملاكان للتوحيد والشرك؟.

يظهر من الوهابيين أنهم يجوّزون استغاثة الأحياء، وفي الوقت نفسه يرون استغاثة الأموات شركاً. يقول محمد بن عبدالوهاب: وهذا جائز في الدنيا والآخرة أن تأتي رجلاً صالحاً تقول له: ادع الله لي، كما كان أصحاب الرسول عليه يسألونه في حياته، وأمّا بعد مماته فحاشا وكلّا أن يكونوا سألوا ذلك، بل أنكر السلف على من قصد دعاء الله عند قبره، فكيف بدعاء نفسه (۴).

١. سورة آل عمران: الآية ٤٩.

٢. سورة المائدة: الآية ١١٥ وسورة الصف: الآية ١۴.

٣. سورة طه: الآية ٩٤.

۴. كشف الشبهات \_ طبع مصر \_ ص ٧٠.

عجيب جداً أن يكون عمل محدد ومشخّص إذا طلب من الحي، نفس التوحيد، وإذ طلب من الميت يكون عين الشرك. إنّ القرآن ينقل عن بعض شيعة موسى ويقول: ﴿فَاسْتَغَاثُهُ الّذي من عَدوِّهِ فَوَكَزَهُ مُوْسى فَقَضى عَلَيْهِ ﴾ (١) فنفس هذه الاستغاثة في حال الحياة، يتصور على وجهين، يحكم على أحدهما أنه موافق لأصول التوحيد، وعلى الآخر بخلافها!!

إنّ هذه الاستغاثة إنما تكون على وفق التوحيد إذا اعتقد أنّ موسى في حال حياته يقوم بالاغاثة بقدرة مكتسبة وإذن منه سبحانه، ولو اعتقد بأصالته في إغاثة المستغيث فقد اعتقد بألوهيته، فإذا كان هذا هو المعيار في الاستغاثة من الحي، فليكن هذا هو المعيار عند الاستمداد بالأرواح المقدسة العالمة الشاعرة حسب أخبار القرآن (أو الأموات) على زعم الوهابيين .

فلو فرضنا أنّ أحداً من شيعة موسى استغاث به بعد خروج روحه الشريف عن بدنه على نحو الاستغاثة الأُولى، فهل يتصوّر أنّه أشرك بالله؟ وأنّه عبد موسى لاعتقاده أنّه يغيث المستغيث حياً وميتاً؟ .

ولو كانت حياة المستغاث ومماته معياراً، فإنّما يصح أن يكون معياراً في الجدوائية وخلافها، لا في الشرك و التوحيد.

وبذلك تقف على ضعف كلام تلميذ ابن تيمية حيث يقول: «و من أنواع الشرك طلب الحوائج من الموتى والاستغاثة بهم والتوجه إليهم، وهذا أصل شرك العالم، فإنّ الميت قد انقطع عمله، وهو لا يملك لنفسه ضراً ولا نفعاً»(٢).

يلاحظ عليه: أنّ ما ذكره من الدليلين لا يثبت مدّعاه، لأنّ قوله: «فإنّ الميت قد انقطع عمله» على فرض صحته، يثبت عدم الفائدة في

www.imamsadeq.org

١. سورة القصص: الآية ١٥.

٢. فتح المجيد، تأليف حفيد الشيخ محمد بن عبدالوهاب ص ٤٧ الطبعة السادسة .

الاستغاثة بالميت، لا انّه شرك، وأمّا قوله: «ولا يملك نفسه ضراً ولا نفعاً» فهو جار في الحي والميت، فليس في صفحة الوجود من يملك لنفسه شيئاً، فإنما يملك بإذنه وإراته سواء أكان حياً أم ميتاً، ومع الإذن الإلهي يقدرون على إيصال النفع والضر أحياءً وأمواتاً.

هذا كلام التلميذ، فهلمّ ندرس كلام أُستاذه ابن تيمية وهو يقول: كل من غلا في نبي أو رجل صالح وجعل فيه نوعاً من الإلهية وجعل يقول: يا سيدي فلان أنصرني وأغثني... فكل هذا شرك وضلال يستتاب صاحبه، فإن تاب، وإلّا قتل (١).

يلاحظ عليه: أنّ الإستغاثة بالأموات ـ حسب تعبير الوهابيين، أو الأرواح المقدسة حسب تعبيرنا ـ إذا كانت ملازمة للاعتقاد بنوع من الألوهية، يلزم أن تكون الاستغاثة بالأحياء ملازمة لذلك، لأنّ حياة المستغاث ومماته حدّ لجدوائية الاستغاثة وعدمها، وليس حداً للتوحيد والشرك، في حين أنّ الاستغاثة بالحي تعد من أشد الضروريات للحياة الاجتماعية .

وهناك كلام آخر له هلم معي نستمع إليه يقول:

«والذين يدعون مع الله ألهة أخرى مثل المسيح والملائكة والأصنام لم يكونوا يعتقدون أنها تخلق الخلائق، أو تنزل المطر، وإنّما كانوا يعبدونهم أو يعبدون قبورهم، أو يعبدون صورهم؛ يقولون: ما نعبدهم إلا ليقرّبونا إى الله زلفى، أو هؤلاء شفعاؤنا»(٢).

إنّ قياس استغاثة المسلمين بما يقوم به المسيحيون والوثنيون، والخلط بينهما ابتعاد عن الموضوعية، لأنّ المسيحيين يعتقدون بألوهية المسيح، والوثنيين يعتقدون بتملّك الأوثان مقام الشفاعة والمغفرة، بل مقام التصرف في الكون كإرسال الأمطار على ما نقله ابن هشام (٣) ولأجل هذا الاعتقاد كان طلبهم واستغاثتهم بالمسيح والأوثان عبادة لها .

١. فتح المجيدص ١٤٧.

٢. نفس المصدر.

٣. السيرة النبوية ج ١ ص ٧٩.

وأمّا استغاثة المسلمين بالأرواح المقدّسة فخالية من هذه الشوائب فعندئذٍ، لا يكون شركاً ولا عبادة، بل استغاثة بعبد لا يقوم بشيء إلّا بإذنه سبحانه، فإن أذن أجاب، وإن لم يأذن سكت، فما معنى توصيف هذا بالشرك ؟

### ۴- هل القدرة والعجز حدان للتوحيد والشرك؟

وهناك معيار مزعوم آخر يظهر من كلمات ابن تيمية، وهو أنّ قدرة المستغاث على تحقيق الحاجة يوجب أن لا يكون الطلب شركاً ولكن عجزه عن قضاء الحاجة يضفي على الطلب لون الشرك، يقول ابن تيمية: «مَنْ يأتي إلى قبر نبيى أو صالح ويسأل حاجته ويستنجد به، مثل أن يسأله أن يزيل مرضه ويقضي دينه، ونحو ذلك مما لا يقدر عليه إلّا الله عزّوجلّ. فهذا شرك صريح يجب أن يستتاب صاحبه، فإن تاب وإلّا قتل»(١).

وليس هذا ملاكاً جديداً بل هو وجه آخر للملاك السابق، غير أنّه عبّر في السابق بموت المستغاث وحياته، وهنا بالعجز والقدرة، يقول الصنعانى:

«الاستغاثة بالمخلوقين في ما يقدرون عليه مما لا ينكرها أحد، وإنّما الكلام في استغاثة القبوريين وغيرهم بأوليائهم، وطلبهم منهم أُموراً لا يقدر عليها إلّا الله تعالى، من عافية المرض وغيرها، وقد قالت أُم سليم: يا رسول الله. خادمك أنس، ادع الله له، وقد كان الصحابة يطلبون الدعاء منه وهو حي، وهذا أمبر متفق على جوازه، والكلام في طلب القبوريين من الأموات أو من الأحياء أن يشفوا مرضاهم ويردوا غائبهم، ونحو ذلك من المطالب الّتي لا يقدر عليها إلّا الله» (٢).

وعلى أيّ تقدير، فسواء أكان هذا وجهاً آخر للملاك السابق أم ملاكاً آخر بقرينة عطف الأحياء على الأموات في هذا الكلام، فليست القدرة والعجز ملاكين للتوحيد والشرك، وإنّما هما ملاك الجدوائية وعدمها.

١. زيارة القبور والاستنجاد بالمقبور، ص ١٥٤ ـ والهداية السنية، ص ۴٠.

٢. كشف الإرتياب ص ٢٧٢ نقلاً عن الصنعاني.

### ۵-طلب فعل الله من غيره

هذا هو الملاك الحقيقي الّذي أو عز إليه الصنعاني، ويوجد في كلمات ابن تيمية وقد عرفت قوله:

«مَن يأتي إلى قبر نبي أو صالح ويسأله أن يزيل مرضه ويقضي دينه أو نحو ذلك مما لا يقدر عليه إلّا الله تعالى» وهذا مما لا إشكال فيه، غير أنّ الكلام في تمييز فعل الله عن فعل غيره، أمّا الكبرى فمسلمة عند الكل، فقد اتفق الموحدون على أنّ طلب فعله سبحانه من غيره، ملازم للاعتقاد بألوهية المسؤول وربوبيته، فاللازم دراسة الصغرى، وأنّ فعل الله ما هو؟ والتركيز عليه .

ترى أنّ ابن تيمية قد سلم أنّ شفاء المريض وقضاء الدين على وجه الإطلاق من أفعاله سبحانه، مع أنّ الحق أن قسماً منهما يعدّ فعلاً لله سبحانه دون قسم آخر.

إنّ إبراء المريض وقضاء الدين ورد الضالة وغيرها بالسنن الطبيعية أو غيرها على وجه الاستقلال ومن دون استعانة بأحد هو فعل الله سبحانه، فلو طلب نفس ذلك من غيره لا ينفك عن الاعتقاد بالألوهية والربوبية .

وأمّا لو طلب منه مع الاعتقاد بأنّه مستغاث يقوم بهذه الأُمور عن طريق العلل الطبيعية أو غيرها، مستمداً من قدرة الله وقائماً بإذنه ومشيئته، فليس هذا فعل الله حتّى يكون طلبه من غيره شركاً. لأنّه سبحانه يقوم بالفعل مستقلاً وبلا استمداد.

كيف وقد صرح القرآن بأنّ المسيح «يبرىء الأكمه والأبرص بإذنه» مع أنّ ابن تيمية وأتباعه زعموا أنها من أفعاله سبحانه، قال سبحانه: ﴿وَ تُبْرِىءُ الأَكْمَهَ وَالأَبْرَصِ بِإِذني وَ إِذْ تُجْرِجُ الْمَوْتَى بِإِذْنِي ﴿ وَقَدْ نَسِ الذكر الحكيم

١. سورة المائدة: الآية ١١٠.

كثيراً من الأمور الخارقة للعادة إلى أنبيائه، فلم تكن هذه النسبة إلّا لأجل أنّهم يقومون بما يقومون، بإذنه سبحانه.

وحصيلة الكلام: التوسّل بالأسباب بقيد أنّها أسباب ـ سواء أكانت طبيعية أم غير طبيعية ـ لا يلازم الشرك، نعم، السبب ربما يكون سبباً واقعياً، وأُخرى سبباً كاذباً وخاطئاً، والاشتباه في سببية السبب لا يستلزم الاعتقاد بألوهية السبب أو ربوبيته، أو كون الطلب منه طلب فعل الله من غيره .

ونعيد الكلام حتّى يتّضح الحق بأجلى مظاهره فنقول: إنّ التعلّق بالشيء والطلب منه مع الاعتقاد بالسبية، وأنّ الله سبحانه أعطاه المقدرة على إنجاز المأمول يمتنع أن يتصف بالشرك، لأنّ المفروض أنّ المتوسل إنّما تعلّق به بقيد كونه رابطاً وسبباً.

نعم يمكن أن يكون المتوسل صائباً في الاعتقاد بالسببية أو خاطئاً، ولكن الاشتباه في الموضوع لا يكون دليلاً على الاعتقاد .

وأمّا إذا كان التعلق بالشيء لا بوصف السببية والرابطية، بل بما أنّ المطلوب منه، موجود مستقل في فعله وإيجاده، يقوم بالفعل بنفسه، ويقوم بحاجة المستنجد من صميم ذاته من دون أن يكون سبباً ورابطاً بين الإنسان وربّه، فهذا يكون ملازماً للإعتقاد بالألوهية من دون نقاش .

كان اللائق بابن تيمية ونظرائه دراسة فعل الله سبحانه وتمييزه عن غيره، حتى لا يحكموا بضرس قاطع بأنّ الإعانة والإماتة والشفاعة وغيرها على الإطلاق من أفعال الله سبحانه، بل الحق أنّ كلّا من هذه الأفعال يقع على وجهين، فهو على وجه فعله سبحانه، وعلى وجه أخر يصحّ أن يعدّ فعلاً للسبب، ولأجل ذلك نرى أنه سبحانه ينسب فعلاً واحداً لذاته، وفي الوقت نفسه ينسبه لمخلوق من مخلوقاته، وإليك نماذج من ذلك:

١- يعد القرآن ـ في بعض آياته ـ قبض الأرواح فعلاً لله تعالى، ويصرح بأن الله هو الذي يتوفّى الأنفس حين موتها إذ يقول مثلاً:

﴿اللَّهُ يَتَوَفَّى الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا﴾ (١).

بينما تجده ينسب التوفّي في موضع آخر، إلى غيره، قال: ﴿حَتَّى إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنا﴾ (٢) .

٢- يأمر القرآن \_ في سورة الحمد \_ بالاستعانة بالله وحده إذ يقول: ﴿وَإِيّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ (٣)،
 في حين نجده في آية أُخرى يامر بالاستعانة بالصبر والصلاة إذ يقول: ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ
 وَالصَّلاةِ ﴾ (۴) .

٣- يعتبر القرآن الكريم الشفاعة حقاً مختصاً بالله وحده، إذ يقول: ﴿قُـلْ للّهِ الشّـفَاعَةُ جَميعاً ﴾ (٥).

بينما يخبرنا \_ في آية أُخرى \_ عن وجود شفعاء غير الله كالملائكة ويقول: ﴿وَكُم مِنْ مَلَكٍ فَي السَّمواتِ لاَ تُغْنى شَفَاعَتُهُم شَيئاً إلّا مَنْ بَعْدِ أَنْ يأذَنَ الله ﴿ (٩) .

٣- إنّ الله هو الكاتب لأعمال عباده إذ يقول: ﴿وَاللّهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيّتُونَ ﴿ (٧) في حين أنّ القرآن يعتبر الملائكة كتبة أعمال العباد إذ يقول: ﴿بَلَى وَرُسُلُنا لَدَيْهِم يَكْتُبُونَ ﴾ (٨) .

۵- قد تضافرت الآیات علی أنّه سبحانه هو المدبّر، یقول: ﴿وَمَن یُدَبّرُ الْأَمرَ فَسَیَقُولُونَ اللّه﴾ (۹) بینما یصرّح القرآن بمدبریة غیره ویقول:

١.سورة الزمر: الآية ٤٢.

٢. سورة الأنعام: الآية 81.

٣. سورة الفاتحة: الآية ٥.

٤. سورة البقرة: الآية ٤٥.

٥.سورة الزمر: الآية ۴۴.

٤. سورة النجم: الأية ٢٤.

٧. سورة النساء: الآية ٨٠.
 ٨. سورة الزخرف: الآية ٨٠.

٩. سورة يونس: الآية ٣١.

﴿ فَالمُدبّراتِ أمراً ﴾ (١)

وهذه نماذج من الآيات مما نسب الفعل إلى الله سبحانه، وفي الوقت نفسه نسب إلى عباده، وما المصحح إلّا ما ذكرنا، وهو أنّ المنسب إليه سبحانه غير المنسوب إلى العباد، وأنّ قيامه سبحانه بالأفعال على وجه الاستقلال من دون أن يعتمد على سبب عال أو قوة عليا، وأمّا قيام غيره فإنما هو بالسببية والرابطية والمأمورية.

وفي ضوء هذا تقدر على تمييز فعله سبحانه عن فعل غيره، فليس شفاء المريض وقضاء الدين وردّ الضالة على وجه الإطلاق، من فعله سبحانه، ولا من فعل عباده، بل لكلّ سمة وعلامة، بها يتميز عن غيره. والحد الفاصل بين فعله سبحانه وفعل غيره هو كون الفاعل مستقلاً في الايجاد، ومالكاً لفعله، وكونه غير مستقل في الفعل وغير مالك له، والأول (أي الّذي يصدر عن الفاعل على وجه الاستقلال) لا يطلب إلّا منه، والثاني يطلب من غيره.

فتلخّص من هذا البحث الضافي أنّ كل خضوع قلبي أو لساني أو خشوع فعلي لا يتصف بالعبادة إلّا إذا اعتقد الخاضع بأنّ في المخضوع له، عنصر الألوهية والربوبية، وأنّه مستقل في الذات والفعل، أو في الفعل فقط، وأمّا إذا كان قلب الخاضع خالياً عن الاعتقاد بهذا العنصر، بل كان معتقداً بعبوديته وعدم مالكيته شيئاً، وعدم قيامه بأمر إلّا بإذنه، وأنّه ليس له دور سوى دور السببية، فطلب أيّ شيء منه لا يتّسم بالعبادة، سواء أطلب منه القيام عن طريق أسباب خارقة للعادة .

وسواء اعتقد أنّ فيه سلطة غيبية يقوم بأعمال خارقة للعادة في ظلها أو لا وسواء أكان المطلوب منه عاجزاً أم قادراً.

وسواء أطلب أُموراً عادية كالسقي، أم أُموراً غير عادية كبرء الأكمة والأبرص وإحياء الموتى.

١. سورة النازعات: الآية ٥.

إذ ليس شيء منها هو العامل المؤثر لإضفاء العبادة على الطلب، وإنّما الموثر هو ما ذكرناه، وبذلك نقدر على القضاء في الموضوعات التالية الّتي وصفتها الوهابية بأنّهاشرك محرّم وهي:

- ١- طلب الشفاعة من الأنبياء والصالحين.
  - ٧- الاستعانة بأولياء الله.
  - ٣- طلب شفاء المريض من غير الله.
- ٣- دعوة الصالحين، مثل: يا محمد أغثني.

فإنّ الوهابيين تبعاً لشيخهم في المنهج يصورون جميع هذه الدعوات دعوات شركية أشبه بدعاء عبدة الأصنام .

ولكنّك بعدما أحطت خبراً بما ذكرنا سرعان ما ترجع وتقضي بحكمين مختلفين ينشآن من اختلاف عقيدة الداعي وتقول: إنّ كل واحد من هذه الأمور على وجهٍ، شرك، وعلى وجه آخر ليس بشرك، ولا يعلم أيّ واحد منهما إلّا أن نقف على عقيدة السائل.

فلو كان المدعو في اعتقاد الداعي هو الله العالم أو غيره، لكن باعتقاد أن له سهماً من الألوهية أو الربوبية، فهو عبادة بلا شك، حتّى لو سئل منه السقي بالماء وإيصاد الباب، وما شابههما من الأمور العادية البسيطة والمتعارفة.

وأمّا إذا كان المدعو حسب اعتقاد الداعي عبداً مرزوقاً ومربوباً محتاجاً، قائماً في ذاته بالله سبحانه، مستمداً في فعله منه، ولا يقوم بفعل إلّا بإقداره واذنه، فلا يكون الطلب منه ولا دعاؤه متسماً بوصف العبادة، بل أقصى ما يمكن أن يقال هو أنّه إذا كان المسؤول والمدعو قادراً على العمل، يكون الطلب مفيداً، وإلّا يكون لغواً.

وبذلك يظهر أنّ الميزان في توصيف العمل بالشرك والانحراف عن خط التوحيد ليس هو صور الأعمال وظواهرها، بل المراد حقائقها وبواطنها. فما ورد في كلمات القوم من تشبيه عمل المسلمين بعمل عبدة الأصنام تشبيه باطل لا يعوّل عليه.

بقيت هنا كلمة وهي:

### ما هو المراد من النهى عن دعوة غير الله؟

إنّ الآفة كل الآفة هي أن الوهابيين كشيخهم ابن تيمية يسردون الآيات والروايات من دون أن يتفكروا في مفادهما ومواردهما، ولكنهم يأخذون بالظواهر الابتدائية مع تناسي ما حول الآيات من القرائن، فتراهم يعدون دعاء الصالحين والاستغاثة بهم والطلب منهم شركاً، بحجّة أنّه سبحانه عد دعاء المشركين للأصنام والأوثان شركاً وقال:

﴿ وَ أَنَّ المَساجِدَ للَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَداً ﴾ (١).

﴿لَهُ دَعَوَةُ الْحَقِّ والَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِه لا يَسْتَجيبونَ لَهُم بِشَيء ﴿ (٢) .

﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ عَبِادٌ أَمْثَالَكُمْ ﴿ (٣) .

﴿ وَالَّذِينَ تَدعُونَ مِنْ دُونِهَ مَا يَملِكُونَ مِن قِمطير ﴿ ( ) .

﴿قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ فَلا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضُّرِّ عَنْكُم وَلا تَحويلاً ﴿ (٥) . ﴿ أُولِئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إلى رَبِّهم الوَسيلَة... ﴾ (۶) .

١. سورة الجن: الآية ١٨.

٢. سورة الرعد: الآية ١٤.

٣. سورة الأعراف: الآية ١٩٤.

۴. سورة فاطر: الآية ١٣.

٥. سورة الإسراء: الآية ٥٤.

٤. سورة الإسراء: الآية ٥٧.

﴿ وَلا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَ لَا يَضُرُّكَ ... ﴿ (١) .

﴿ وَ مَنْ أَضَلٌ مَمَّن يَدْعُو مَنْ دُونِ اللَّه مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إلى يَوم القيامَةِ ﴿ (٢) .

ترى أنهم يسردون هذه الآيات الواردة في حقّ المشركين المعتقدين بالوهية الأصنام وربوبيتهم، وكونهم مفوّضاً إليهم القيام بالأفعال والأعمال، من الشفاعة والمغفرة، والشفاء وغيرها. يسردون هذه الآيات بصلافة وقحة في حق المسلمين الإلهيين الذين لا يعتقدون في حق الأنبياء والصالحين سوى كونهم عباداً مقربين، تستجاب دعوتهم إذا دعوا، ويقومون بحاجة المستنجد بإذنه سبحانه وقدرته، وإليك محصّلها:

1- إنّ هذه الآيات وما ضاهاها تختص بالمشركين الذين كانوا يصورون أوثانهم وأصانهم الهة يملكون كشف الضر والتحويل، وينصرون بلا استئذان منه سبحانه، لأنّهم يملكون هذا الجانب من الأفعال الإلهية، وأين هو من عقيدة المسلم الموحد في حقّ الأنبياء والصالحين من أنهم عباد مكرمون، لا يعصون الله ما أمرهم، وهم بأمره يعملون، وبإذنه يشفعون و...؟

٢- إنّ المراد من الدعاء في هذه الآيات، ليس الدعوة المجردة بمعنى النداء بل المراد هو الدعاء الخاص المرادف للعبادة، وليس ذلك بغريب، فقد جمع سبحانه في آية واحدة، بين الدعوة والعبادة، وفسّر الأُولى بالثانية نحو قوله: ﴿وَقَالَ رَبُّكُم ادْعُونِي أَستَجِب لَكُم إِنَّ الّـذينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادتى سَيَدْخُلُونَ جَهَنم دَاخرينَ ﴾ (٣).

يقول الإمام زين العابدين الله: «وسميت دعاءك عبادة، وتركه استكباراً وتوعدت على تركه دخول جهنم داخرين» (۴).

١.سورة يونس: الآية ١٠٤.

٢. سورة الاحقاف: الآية ٥.

٣. سورة غافر: الآية ٤٠.

۴. الصحيفة السجادية، الدعاء ۴۹.

وما ورد في الحديث: «الدعاء مخّ العبادة» فالمراد هو هذا القسم من الدعاء، أي الدعاء المقرون بالوهية المدعو بنحو من الأنحاء .

٣- إنّ المنهي عنه هو جعل المدعو في مرتبة الله الخالق، كما يعرب عنه قوله: ﴿وَ أَنَّ الْمَسَاجِدَ للله فَلا تَدْعُوا مَعَ اللّه أَحَداً ﴾ (١) وكان هو أساس عبادة المشركين، قال سبحانه: ﴿و جَعلوا للهِ أنداداً لِيُضلُّوا عَنْ سبيله ﴾ (٢) وقال: ﴿إِذْ نُسَوِّيكُم بِرَبِّ العَالمين ﴾ (٣) وأين هذه الآيات من الموحدين الذين لا يرون مع الله شيئاً، بل يرون الكل دونه لكونهم مربوبين؟.

١. سورة الجن: الآية ١٨.

٢. سورة إبراهيم: الآية ٣٠.

٣. سورة الشعراء: الآية ٩٨.

## البدعة في الدين وما هو حدها

«البدعة» هي إدخال ما ليس من الدين في الدين، ولا شك أنّ البدعة محرّمة بنص الكتاب العزيز، قال سبحانه: ﴿اللّهُ أَذِنَ لَكُمْ أَم عَلَى اللّهِ تَفْتَرُونَ ﴾ (١) دلّت الآية على أنّ كل ما ينسب إلى الله سبحانه بلا إذن منه فهو أمر محرّم، ومن أدخل في الدين ما ليس منه فقد افترى على الله، ولأجل ذلك نرى أنّه سبحانه يعد من افترى على الله أظلم الناس؛ قال سبحانه: ﴿فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللّهِ كَذِباً أو كَذَّبَ باَياتِهِ إنّه لا يُفْلِحُ الْمجْرمُونَ ﴾ (٢).

نرى أنّه لما اقترح المشركون على النبي أن يأتي بقرآن غير هذا أو يبدله إلى الآخر، تحاشى عن ذلك وقال: ﴿قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أُبَدِّلَهُ مَنْ تَلْقَاءِ نَفْسي إِنْ أَتَّبِعُ إِلّا مَا يُوحى إِلَى النّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبّي عَذابَ يَومٍ عَظيم (٣).

فالمبدع في الشريعة، مبدل لها، وسوف يحيق به عذاب أليم.

### هل التقاليد والآداب من البدع؟

قد تعرّفت أنّ مقوّم البدعة هو أن يقوم الإنسان بفعل ما، باسم الدين والشريعة، وباعتقاد أنّه جزء منها، وأمّا إذا قام بأمر مباح في حد نفسه، ومن

١. سورة يونس: الآية ٥٩.

٢. سورة يونس: الآية ١٧.

٣. سورة يونس: الآية ١٥.

دون أن ينطبق عليه أحد العناوين المحرمة كشرب الخمر واقتراف الميسر، لا بما انّه من الدين، بل بما أنّه من العادات والتقاليد المتعارفة في حياة الشعب، من دون أن يمت إلى الدين بصلة، مثلاً إذا احتفل شعب بيوم استقلالهم، وخروجهم عن ذل الاستعباد، أو إذا احتفلوا في أول الربيع بما أنه أول السنة، وترددوا في أندية الأحبّة والإخوان، فلا يكون ذلك بدعة، وذلك لأنّ المحتفلين لا يقومون به بما أنه من الدين، وأنّ الشارع أمر بذلك، وإنّما يقومون به باسم التقاليد والعادات الّتي جرت عليها الاّباء والأجداد، أو ابتكرها الجيل الحاضر تشييداً لعزائم الشعب، في طريق حفظ استقلالهم، والخروج عن سيطرة القوى الكبرى عليهم، مع كون العمل غير محرم في ذاته، بل هو اجتماع وإنشاد قصائد، وإلقاء خطب وشرب شاي، ولقاء إخوان، إلى غير ذلك.

لقد مرّت على الشعب الجزائري أعوام عديدة كان يسيطر عليهم فيها الإستعمار الفرنسي، ينهب أموالهم وثرواتهم الطائلة، ويدمر ثقافتهم الإسلامية وهو يتهم الدينية، ثم إنّ الله سبحانه منحهم ـ في ظل عزائمهم القوية واستعدادهم لبذل النفس والنفيس في سبيل هدفهم المنشود ـ الإستقلال والحرية، والرجوع إلى هويتهم الإسلامية، فلو عزم هذا الشعب على أن يقيم في ذلك اليوم في كل سنة احتفالاً عظيماً غير مقترن باقتراف المنكرات وارتكاب المعاصي، لا يلامون ولا يذمّون على فعلهم هذا، بل يمدحهم العقلاء بفطرتهم السليمة، ولا يدور في خلد أدّ أم ارتكبوا بدعة في الدين، وذلك لأنّهم لم يقوموا بما قاموا به، باسم الدين والشريعة، وأنّ النبي أمر بذلك، بل قاموا بذلك باسم حفظ المصالح الشعبية وتشييد عزائمهم الّذي هو في حد ذاته حلال بلا ريب: فمن حكم بحرمة هذه التقاليد والآداب و الرسوم، سواء أكانت لها جذور في الأعوام السابقة أم كانت من محدثات العصر، فقد ارتكب الخطأ في تحديد البدعة، ولم يميّزها عن غيرها من المراسم والآداب .

ولو صحّ تقسيم البدعة إلى الحسنة والسيئة، فإنما يصحّ في هذا القسم، أي التقاليد والآداب العرفية، فقد يتصف بالحسن وأُخرى بالقبح، وأمّا

البدعة بمعنى إدخال ما ليس من الدين في الدين فهو قبيح مطلقاً، لا ينقسم وليس له إلّا قسم واحد، وهو أنّه قبيح محرّم على الإطلاق .

هذا ابن تيمية باذر هذه البذور الخبيثة والشكوك الساقطة يصرح بأنّ الأصل في العادات هو الحلية، إلّا ما حظره الله، قال: «فالأصل في العبادات لا يشرع منها إلّا ما شرعه الله والأصل في العادات لا يحظر منها إلّا ما حظره الله»(١).

وبذلك يعلم أنّ تضييق الأمر والتقاليد الّتي لم يرد فيها حظر من الشرع، لا يصدر إلّا من الجاهل، فإنّ الشريعة الإسلامية سمحة سهلة (٢) لم تتدخل في عادات الناس وتقاليدهم، بل خوّلتها إلى أنفسهم حتّى يختار كل شعب ما يناسب بيئته و ظروفه وملابساته، وهذا هو الأساس، لكون الإسلام خاتم الشرائع، وكتابه خاتم الكتب، ونبيّه خاتم الأنبياء ولو كان محدداً للتقاليد والأداب، والرسوم والمراسم لوقع التصادم بينه وبين حياة الشعوب وحضاراتها المتكاملة مع مر الحقب والأزمان.

### هل الاحتفال بالمواليد من التقاليد أو من صميم الدين؟

البحث المهم في المقام هو تعيين حكم هذا المصداق، وأن الاحتفال بميلاد النبي هل هو كالاحتفال بمواليد سائر الأفراد كالآباء والأجداد أو الأولاد الذي جرى عليه ديدن العقلاء في العالم؟ أو أن الاحتفال به يعد من الأُمور الدينية؟

لا اظن أنّ من لمس روح الاحتفالات والمهرجانات الّتي تقام بين المسلمين يوم الميلاد وغيره أن ينسبها إلى التقاليد والرسوم والآداب القومية، فإذن ذلك شيء لا يلائم روح الاحتفالات وأغراض المقيمين لها، فلا شك أنهم يقومون

١. المجموع من فتاوى ابن تيمية، ج ١٤ ص ١٩٤.

٢. صحيح البخاري ج ١كتاب الإيمان باب «الدين يسر» ص ١٢ روي عن النبي عَلَيْشِكَا : «أحب الدين إلى الله الحنيفية السمحة».

به باسم الدين، ويرجون ثواباً جزيلاً في عقباهم، فالإصرار على أنّه من الآداب والرسوم خطأ، لا يتفوه به من شاهدها وعاينها وعاشر المقيمين لها، فيجب على المسوغ والمانع البحث في أمر آخر، وهو أنه هل لهذا الأمر أصل في الشريعة على الوجه الكلي حتّى يكون الإحتفال تجسيداً له في هذه الظروف، أو ليس له اصل في الشريعة حتّى يكون بدعة؟ والأسف كله أن المانعين والمسوغين لم يركزوا على هذا المهم إلّا القليل منهم (١) فعلى من يحاول حسم مادة الخلاف تبيين تلك النقطة الحساسة، وترك ما يثار حوله من الجدال والحوار.

فنقول:

إنّ كون شيء أمراً جائزاً في الدين على قسمين:

تارة يقع النص عليه بشخصه، كالاحتفال في عيدي الفطر والأضحى، أوالاجتماع في عرفة ومنى، فلا شك أنّ هذا الاجتماع والاحتفال أمر به الشارع بشخصه، فخرج به عن كونه بدعة.

وأُخرى يقع النص عليه على الوجه الكلي، ويترك انتخاب أساليبه وأشكاله وألوانه إلى الناس حسب الظروف ورعاية المقتضيات، وإليك بعض الأمثلة:

1- ندب الشارع إلى تعليم الأولاد ومكافحة الأمية، ولا شك أنّ لهذا الأمر الكلي أشكالاً أو ألواناً حسب تبدل الحضارات وتكاملها، فلو كان التعليم والكتابة في الظروف السابقة متحققة بالكتابة بالقصب والحبر، وجلوس المتعلم أمام المعلم على الأرض في الكتاتيب، فقد تطورت كيفية التعليم من هذه الحالة البسيطة إلى حالة تستخدم فيها الأجهزة المتطورة، حيث أصبح الناس يتعلمون عن طريق الإذاعة والتلفاز، و (الكمبيوتر)، والأشرطة، إلى غير ذلك من وسائل التعليم وأجهزة الإعلام، سواء أكان ما يذيعه تعليمياً أم تبليغياً، فالشارع أمر

١. ولقد أعطى العلامة الحجة السيد جعفر مرتضى في كتابه القيم «المواسم والمراسم» للتحقيق في هذا المجال حقه. شكر الله مساعيه.

بالتعليم والتعلم، وخوّل اتخاذ الأساليب إلى الظروف والمقتضيات، ولو كان مصراً على لون خاص من كيفية التعليم، لفشل في طريق هدفه المقدس، لأن الظروف ربما لا تناسب الأداة الخاصة والكيفية المختصة الّتي يعينها ويحددها.

7- ندب الإسلام إلى الإحسان إلى اليتامى، والتحنن عليهم وحفظ أموالهم، وتربيتهم، غير أن هذا الأمر الكلي له ألوان وأساليب مختلفة، تجاري مقتضيات، العصر وإمكانياته، فاللازم علينا هو امتثال ما ندب إليه الشارع، وأما كيفية الإحسان فقد خولت إلى أوليائهم حسب إمكانيات الظروف ومقتضياتها، فمن أصر على أن الشارع بين خصوصيات الامتثال ومشخصات إطاعة ذلك الأمر، فقد جهل الإسلام ولم يعرف أساس كونه خاتماً، إذ لا يكون خاتماً إلّا إذا أخذ باللب (الإحسان إلى الأيتام) وترك القشر واللباس إلى الناس ومقتضيات الظروف.

٣- إنّ الصحابة ـ حسب رواية أهل السنة ـ قاموا بجمع آيات القرآن المتفرقة في مصحف واحد، ولم يصف أحد منهم هذا العمل بدعة، وما هذا إلّا لأن عملهم كان تطبيقاً لقوله سبحانه: ﴿إِنّا نَحْنُ نَزّلْنَا الذّكْرُ وإِنّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (١)، فعملهم في الواقع كان تطبيقاً عملياً لنصوص شرعية من الكتاب والسنة، وعلى ذلك جرى المسلمون في مجال الاهتمام بالقرآن من كتابته وتنقيطه، وإعراب كلمه وجمله، وعدّ آياته وتمييزها بالنقاط الحمر، وأخيراً طباعته ونشره، وتقدير حفاظه وتكريمهم والاحتفال بهم، إلى غير ذلك من الأمور الّتي كلها دعم لحفظ القرآن وتثبيته وبقائه، وإن لم يفعله رسول الله ولا الصحابة ولا التابعون، إذ يكفي وجود أصل له في الأدلة .

۴- الدفاع عن بيضة الإسلام وحفظ استقلاله وصيانة حدوده من الأعداء أصل ثابت في القرآن الكريم، قال سبحانه: ﴿وَأَعدُوا لَهُم مَا اسْتَطَعْتُم مَنْ قُوَّهٍ (٢)، وأما كيفية الدفاع ونوع السلاح ولزوم الخدمة العكسرية

١. سورة الحجر: الآية ٩.

٢. سورة الأنفال: الآية ٤٠.

فالكل تطبيق لهذا المبدأ وتجسيد لهذا الأصل، فما ربما يرمي التجنيد العمومي إلى أنّه بدعة، غفلة عن حقيقة الحال، وإنّ الإسلام يتبنىّ الأصل، ويترك الصور والألوان والأشكال إلى مقتضيات الظروف.

هذا هو الأصل الّذي به نميز «البدعة» عن «التطبيق»، و«الابتداع» عن «الاتّباع» وإليك بعض الكلمات من المخالفين للذكريات وغيرهم حول ما هو بدعة وما ليس ببدعة، والكل يؤكد ما قلناه:

قال ابن رجب: قوله على المحدثة المبتدعة، وأكد ذلك بقوله: «كل بدعة ضلالة» والمراد بالبدعة ما أحدث من اتباع الأمور المحدثة المبتدعة، وأكد ذلك بقوله: «كل بدعة ضلالة» والمراد بالبدعة ما أحدث مما لا أصل له في الشريعة يدل عليه، وأمّا ما له أصل فليس ببدعة، وإن كان بدعة لغةً، وفي صحيح مسلم: «عن جابر رضي الله عنه أن النبي كان يقول في خطبته: «إن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدى هدى محمد، وشرّ الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة...» وقوله: «كل بدعة ضلالة» من جوامع الكلم لا يخرج عنه شيء، وهو أصل عظيم من أصول الدين، وهو شبيه بقوله على المن أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردّ» فكل من أحدث شيئاً ونسبه إلى الدين، ولم يكن له أصل من الدين يرجع إليه فهو ضلالة، والدين بريء منه (١).

وقال ابن حجر في شرح قوله النه إلى أحسن الحديث كتاب الله والمحدثات ـ بفتح الدال ـ جمع محدثة، والمراد ما أُحدث وليس له اصل في الشرع، ويسمى في عرف الشرع بدعة، وما كان له اصل يدل عليه الشرع، فليس ببدعة فالبدعة في عرف الشرع مذمومة بخلاف اللغة، فإنّ كل شيء أُحدث على غير مثال يسمى بدعة، سواء أكان محموداً أم مذموماً، وكذا القول في المحدثة (٢).

١. جوامع العلوم والحكم ص ٢٣٣.

٢. فتح البارى ج ١٣ ص ٢٥٣.

ومن راجع القرآن والسنة يقف على أصل رصين في الإسلام في حق النبي الأكرم، وهو لزوم تكريم النبي وتعظيمه حياً وميتاً، وهو أصل لا يمكن لمسلم إنكاره، وإذا ثبت ذلك الاصل يقع الكلام في أن هذه الاحتفالات هل هي تجسيد لهذا الأصل أو لا؟ فيلزم البحث في موردين:

# الأول: لزوم تكريم النبى حياً وميتاً

من أمعن في القرآن الكريم يقف على أنه يحثّ المسلمين على تكريم النبي وتعظيمه، وأنه لا يصحّ للمسلمين أن يعاملوه معاملة الإنسان الاعتيادي، وإليك ما يمكن استنباط هذا الأصل منه.

١- قال سبحانه: ﴿الّذينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتّبَعُوا النُّورَ الّذي أُنْزِلَ مَعَهُ أُلئِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ (١) .

إن الكلمات الواردة في هذه الآية هي: ١- «أمنوا به» ٢- «عزروه» ٣- «نصروه» ۴- «اتبعوا النور الّذي أُنزل معه».

فالآية تدعو إلى الإيمان بالنبي وتعزيره ونصرته واتّباع النور الّذي أُنزل معه، والمراد من التعزير، ليس مطلق النصرة، لأنه ذكره بقوله «نصروه» ولا حاجة لتكراره؛ ولا مطلق منع الأعداء عنه، بل المراد هو توقيره وتعظيمه (۲)، أو نصرته مع التعظيم (۳).

وعلى كل تقدير فالمفهوم من الآية هو تعزير النبي واحترامه، ومن المعلوم أنّ احترامه ليس إلّا لأجل كونه سراجاً منيراً للأُمة وهادياً إلى الشريعة ودينه سبحانه .

٢- أشار سبحانه إلى مكانته المرقومه ولزوم توقيره وتكريمه بقوله: ﴿ يَا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا لا تَرْفَعُوا أَصْواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبَي وَ لَا تَجْهَرُوا لَهُ بَالْقَولِ

١.سورة الأعراف: الآية ١٥٧.

٢. تفسير الجلالين ص ٢٢٥ مجمع البيان ج ٢ص ۴٨٨.

٣. الميزان ج ٨ص ٢٩٤، مجمع البحرين مادة «عزر».

كَجَهْرِ بَعْضِكُم لِبَعْضٍ أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُم وَ أَنْتُمْ لا تَشْعُرُونَ ﴿(١)، فجعل رفع الصوت فوق صوته والجهر له كجهر بعضكم بعضاً، سبباً لحبط الأعمال فما أعظم شأنه وأجلّ قدره.

٣- وقال سبحانه: ﴿لا تَجعَلُوا دُعَاءَ الرّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعاءِ بَعْضِكُم بَعْضاً ﴾ (٢).

٣- وأشار إلى حرمة التسرّع في إبداء الرأي بقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الّذينَ آمَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ
 يَدَى اللّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللّهَ إِنّ اللّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ (٣) .

۵- إنّه سبحانه قرن طاعة النبي بطاعته وقال: ﴿أطِيعُوا اللّه وَ أطِيعُوا الرّسُولَ أَية وجعل طاعته طاعة نفسه وقال: ﴿مَنْ يُطِعِ الرّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللّه ﴾ (۵)، وجعل اتباع الرسول آية لحب الله سبحانه، وقال: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحبُّونَ اللّهَ فَاتَبِعُوني يُحْبِبْكُمُ اللّه ﴾ (۶)، وندّد بمن قدّم حبّ الأباء والأبناء والإخوان والأزواج والعشيرة والأموال والتجارة والمساكن على حب الرسول، وقال: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُم وَ إِخْوانُكُم وَ أَزواجُكُم وَعَشيرَ تُكُم وَأَمُوالُ اقْتَرَفْتُمُوها وَتِجارَةٌ تَخشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَساكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبٌ إِلَيْكُم مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ أَبناؤكُم وَجِهادٍ فِي سَبيلِهِ فَتَرَبُّصُوا حَتّى يَأْتِيَ اللّهُ بِأَمْرِهِ ﴾ (٧).

وروى أنس أنَّ رسول الله قال: «لا يؤمن أحدكم حتّى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين»، وروى أنّ رسول الله قال: «ثلاث من كن فيه وجد بهن الإيمان، أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما...» (^^).

١. سورة الحجرات: الآية ٢.

٢. سورة النور: الآية ٤٣.

٣. سورة الحجرات: الآية ١.

٤. سورة النساء: الآية ٥٩.

سورة النساء: الآية ٨٠.
 سورة آل عمران: الآية ٣١.

٧. سورة التوبة: الآية ٢۴.

٨. مسند أحمد، مما أسند أنس بن مالك ج ٣ص ١٠٣ و ١٧۴ و ٢٣٠، انظر صحيح البخاري ج ١ص ٨ «باب حب الرسول من الإيمان» والروايات حول حب النبي وعترته كثيرة، لاحظ جامع الأصول، وكنز العمال.

٥- إنّه سبحانه أمر بالصلاة والتسليم على النبي وقال: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَ مَلائِكَتَهُ يُصلُّونَ عَلَى النبي يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴿(١) .

وروي أنّه الله عليه قال: «البخيل من ذُكِرتُ عنده فلم يصلّ عليّ» وقال: «من صلّى عليّ واحدة صلّى الله عليه بها عشراً» (٢).

والصلاة عليه المحمود عقيب الأذان أمر محمود، وفيه فضل كبير .

٧- أشار إلى كيفية معاشرة المؤمنين معه ومع أزواجه بعد وفاته، فقال:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النِّبِيَّ إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْرَ نَاظِرِينَ إِنَاهُ، وَلَكِن إِذَا دُعِيتُم فَادْخُلُوا فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانْتَشِرُوا، وَ لَا مُستَأْنِسِينَ لِحَديثٍ إِنَّ ذَلِكُم كَانَ يُؤذِي النَّبِيّ فَيَسْتَحِي مِنكُم وَاللَّهُ لا وَلَا يَسْتَحِيي مِنَ الحَقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَاسْأَلُوهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ذَلِكُم أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُم وَقُلُوبِهِنَ وَمَا كَانَ لَكُم أَنْ تُؤْذُوا رَسُولَ اللّه وَلَا تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَداً إِنَّ ذَلِكُم كَانَ عِنْدَ اللّه عَظيماً ﴾ (٣).

ومن وقف على خصائص النبي الّتي ذكرها الفقهاء في الكتب الفقهية، يقف على مكانته عند الله، وعظمته عند المسلمين، ولزوم توقيره وتكبيره وتعظيمه.

هذه الأيات والأحاديث تفيد بأنه سبحانه فرض محبة النبي ومودته على

١. سورة الأحزاب: الآية ٥٤.

٢. مسند أحمد، مما أسند إلى علي بن الحسين ج ١ ص ٢٠١، والدر المنثور ج ٥ ص ٢١٧ في تـفسير قـوله: «إن اللّـه وملائكته»، ورواه الترمذي في ج ٥، في كتاب الدعوات.

٣. سورة الأحزاب: الآية ٥٣.

المؤمنين، وأنّ المؤمن لا يتم له إيمان حتّى يكون و أحب إليه من نفسه وماله وأهله، ومن شك في ذلك فهو شاك في البديهيات الدينية.

وهنا يقع الكلام في المقام الثاني، وهو ما يتحقق به التكريم، وما يمكن الاستقلال به على أنه صادق في حبّ النبي، وإليك البحث فيه.

### الثاني: الاحتفال تجسيد لتكريم النبي

أذا دلّت الآيات والأحاديث على لزوم تكريم النبي وتعظيمه أولاً، وحبه ومودته ثانياً، فعندئذٍ يقع الكلام: فيما يتحقق به ذلك الأصل، وتتجسم به هذه الفريضة .

لا شك أنّ لتكريم الإنسان وتعظيمه طرقاً مختلفة مألوفة للناس، ولكن صاحب الشخصية العالمية إذا أراد الشعب المسلم تكريمه وتعظيمه، فالاحتفال بولادته وإقامة العزاء يوم رحلته، تكريم وتعظيم له، وتجسيد لذلك الأصل الّذي نطق به الكتاب والسنة، وليس ذلك أمراً خفياً على الناس فإنّ العقلاء بفطرتهم يحتفلون بذكرى شخصياتهم ولادة ووفاة، تكريماً واحتراماً لهم، والفرق بين تكريم النبي وتكريم تلك الشخصيات أنّ تكريمهم من قبيل التقاليد والأداب الشعبية، فلو لم يرد حظر منه كفى في جواز ذلك عدم الحظر.

وأمّا تكريم النبي الأكرم فله أصل في الشريعة الغرّاء، وله تجليات في الظروف المختلفة، فلو احتفل المؤمنون في كل دورة وكورة بميلاد النبي ومن دون اقتراف المعاصي والمنكرات، وأقاموا احتفالاً حاشداً يبهر العيون ويحير العقول، فقام الخطباء فيه بإلقاء الكلم حول فضائله ومناقبه، وما نزل في حقه من الآيات والآثار، وما ضحّى بنفسه ونفيسه في طريق هداية أمته، وقام الشعراء بإنشاء القصائد الّتي تُستلهم من الكتاب والسنة خالية عن الغلو والإفراط، ثم قاموا بإطعام الإخوان و المحبين لرسول الله من مال الله الذي جعل الناس فيه مستخلِفين،... فلا شك أنهم جسدوا ذلك الأصل الرصين (تكريم النبي وتعظيمه) بعملهم المشرق، كما أظهروا بذلك محبتهم وولاءهم لصاحب الرسالة.

وعند ذلك كيف يمكن أن توصف تلكم الاحتفالات الباهرة بالبدعة؟ أوليست البدعة هي إدخال ما ليس من الدين في الدين؟ وهل المسلمون أدخلوا في الدين ما ليس منه؟ أوليس تكريمه وتوقيره هو الأصل الرصين؟ أوليس الإحتفال الباهر تحقيقاً عملياً لذلك المبدأ عند جميع العقلاء، فأين البدعة ياترى؟ أوليس القرآن والسنة ندبا المسلمين إلى حب النبي، وهل الحب يجب أن يبقى كامناً في مكامن النفس، ولو تظاهر به الإنسان كان عاصياً، أو أن المحبة والمودة لها مظاهر ومجالٍ، وإظهار الفرح يوم ولادته والحزن يوم رحلته دليل على الحب الأصيل والمودة المكنونة في القلب.

ولسنا ننكر أن لإظهار المودة وتوقيره طرقاً أخرى، منها التمسك بسة قولاً وعملاً وتعلماً وتعليماً وإيثاراً، أو التأسّي بأخلاقه وآدابه، ونشر سنته وأحاديثه، إلى غير ذلك مما يمكن أن يكون مظاهر للحب، ـ ولكن أيها الأخ العزيز ـ لا ينحصر إظهار الحب والتكريم في هذه الأمور، فإنّها من الوظائف الدينية الّتي يجب على المسلم القيام بها في كل يوم وليلة، وهي في الوقت نفسه مظاهر لتوقير النبي وتكريمه وإظهار المودة والحب له، ولكن الاحتفال بمولده وإقامة العزاء في يوم رحلته أيضاً مظهر آخر للتوقير والتكريم وإظهار المودة، فلماذا نؤمن ببعض ونكفر ببعض؟.

فكيف تقام الاحتفالات في نفس المملكة السعودية لأبناء عائلتها وتغفل عن النبي الأكرم وأهل بيته، وإن كنت في شك من ذلك فانظر إلى العدد (١٠٢) من مجلة «الفيصل» الّتي تصدر في طباعة أنيقة جداً في السعودية، فهو يحتوي على تقرير مبسوط عن الاحتفال الكبير الّذي أقامته السلطات السعودية بمناسبة عودة «الأمير سلطان» من الرحلة الفضائية في مركبة «ديسكفري»، ويحتوي هذا العدد على صور كثيرة تحكي عن حجم المبالغ الطائلة الّتي صرفت في ذلك الاحتفال، وقد نشرت الكلمات والقصائد الّتي أُلقيت فيه، وقرىء فيها المدح المفرط والثناء المسرف على آل سعود عامة والأمير العائد من الرحلة الفضائية خاصة...

ألا يستحق رسول الإسلام أن تخلَّد ذكرى مولده الشريف، وتنشر مناقبه

وفضائله وإنجازاته العظيمة، وعطاؤه الزاخر، وخدماته الجليلة، وجهاده وجهوده وغير ذلك، حتّى يعرف الصديق والعدو ما أسداه هذا النبي العظيم من خدمة، وما قدمه من عطاء، وما تحمّل من عناء وعذاب في سبيل هداية البشر، وهل التكريم إلّا الاحتفال به، ونشر قِيمهِ الفاضلة، والحث على الاقتداء به والأخذ بهديه، والمحافظة على آثاره؟ ما هذا التناقض بين القول والعمل؟ تقيمون الاحتفال لأمير البلد، وتحرّمون الاحتفال للنبي الأكرم؟.

فلو أُقيم احتفال في أيّبلد من بلاد الله تبارك وتعالى، سواء أكان في ميلاد النبي أم غيره، وقرأ المقرىء الآيات النازلة في حقه، أو تليت قصيدة حسان بن ثابت الّذي قال رسول الله بأنّ لسانه على المشركين أشد وقعاً من السيوف على رقابهم، كقوله في قصيدة رثى بها النبي بعد رحلته، يقول فيها:

بـطيبة رسـمُ للـرسول ومـعهد مـنير وقـد تعفو الرسـوم وتـهمد يدل على الرّحمٰن من يـقتدي بـه ويـنقذ مـن هـول الخـزايـا ويـرشد إمـام لهـم يـهديهم الحـق جـاهداً معلّم صدقٍ إن يطيعوه يسـعدوا (١) أو ألقى فيها شعر كعب بن زهير الّذي يمدح به النبي ويقول:

بانت سعاد فقلبي اليوم متبول مستيم إثرها لم يُـفْد مكبول نُـبَئتُ أنّ رسول اللّـه أوعـدني والعـفو عـند رسول اللّـه مأمول مهلاً هداك الّذي أعطاك نافلة القرآن فيها مواعيظ و تفصيل

إن الرسول لَنورُ يستضاءيه مهنّدُ من سيوف الله مسلول (٢)

أو ما أنشأه عبدالله بن رواحه ويقول فيه:

خلّوا بني الكفار عن سبيله خلّوا فكل الخير في رسوله يارب إنّي مؤمن بِقيلِه أعرف حق اللّه في قبوله (٣)

أو قرأ فيها قصيدة البوصيري الّتي أنشأها عن إيمان وإخلاص بالرسول لغاية التكريم

والاحترام مستهلها:

(1.4)

www.imamsadeq.org

١. السيرة النبوية لابن هشام ج ٢ ص ۶۶۶، والقصيدة.

٢. السيرة النبوية لابن هشام ج ٢ ص ٥١٣.

٣. السيرة النبوية لابن هشام ج ٢ ص ٣٧١.

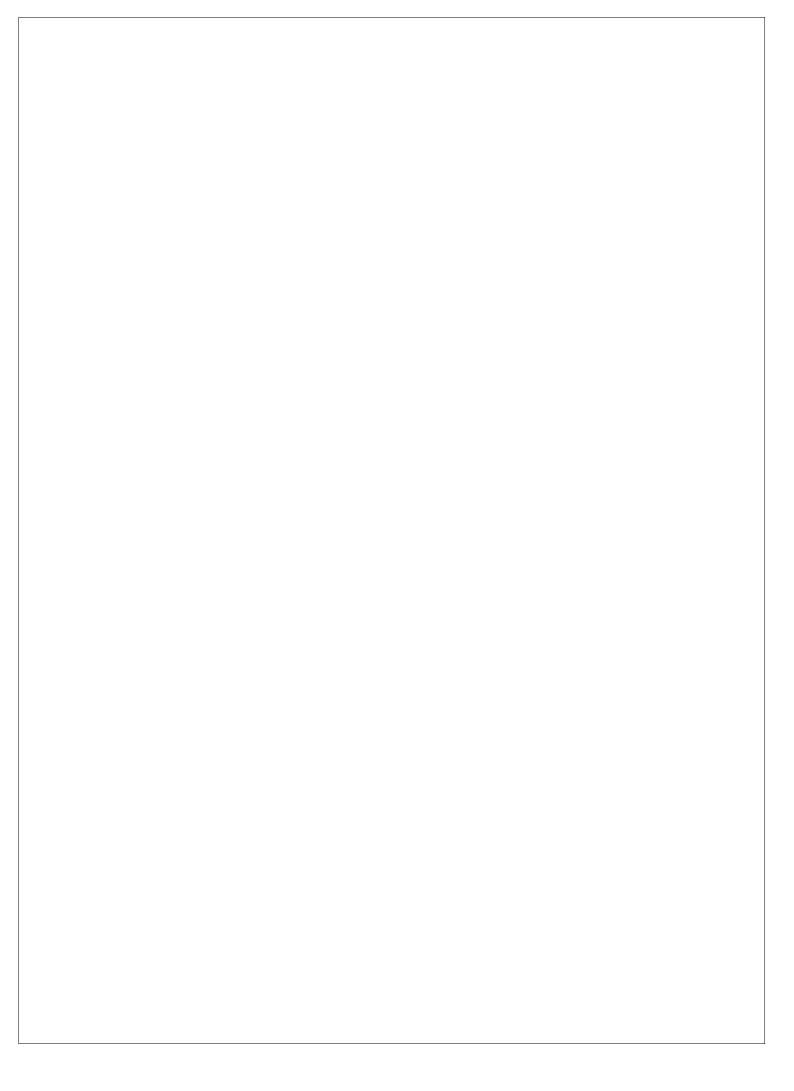
فهل يتصور أن يعد ذلك أمراً محرماً وبدعة؟ وكأنّ الرسول يجب أن يكون خامل الذكر. ولو هتف به هاتف بالتكريم يكون آثماً، يجب أن يجلد أو يقتل لأجل البدعة أو الشرك: سبحانك يا رب ما أعظم جرأتهم على الحط من كرامة الرسول وعظمته!!

نرى أنه سبحانه خَلَدَ ذكره ورفع مقامه بمنْحِهِ النبوة وقال: ﴿وَرَفَعْنا لَكَ ذِكْرَكَ﴾ (٢) فلنفترض أن الآية: «رفعنا لك ذكرك» تشير إلى منح منصب النبوة، ومقام الرسالة له، ولكن يستفاد من الآية أن رفع النبي أمر مطلوب لله سبحانه، وأن تتويجه بالنبوة سبب لذلك الرفع المحمود، فالاحتفال بمولده ليس إلّا تجسيداً لذلك الرفع المطلوب، وليس لقائل أن يقول: إنّ المطلوب هو رفعه بمنح النبوة له فقط، فلا يسوغ ترفيعه وتخليد ذكراه في المجتمع عن طريق آخر، فإنّ ذلك يأباه الذوق السليم .

هذا هو معنى البدعة، وهذا تحديدها، فاتخذه مقياساً تميز به المبتدع عن المتشرع، والبدعة عن السنة، وبذلك تقف على أن أكثر ما يصفونه بالبدعة له أصل في القرآن والسنة، ولأجل أن يكون البحث مترامي الأطراف نردفه بالبحث عن التبرك، حتّى يكون الوقوف على حقيقته معيناً على حل عقدهم ومشاكلهم، وسيوافيك البحث مستقلاً عن الاحتفال بالمواليد.

١. جواهر الأدب، أحمد الهاشمي، ص ۴۶۷ والقصيدة لشرف الدين محمد بن سعيد البوصيري صاحب «البردة» و
 «الهمزية» ولهذه القصيدة شروح.

٢. سورة الإنشراح: الآية ٢.



# التبرك بأثار النبي الأكرم والصالحين

جرت سيرة الموحدين على التبرّك بالآثار الأنبياء والصالحين، وجرت سيرة المسلمين على التبرّك بآثار النبي الأكرم، والتبرك بالآثار إمّا تطبيقاً لمبدأ الحب والمودة لرسول الله، وإمّا طلباً لأثرٍ معنوي وضعه الله سبحانه في الشيء المتبرّك به، كما في التبرك بماء زمزم، وماء ميزاب الكعبة وكسوتها، وماء الفرات وسؤر المؤمن، إلى غير ذلك مما وردت الأحاديث في التبرك به. فسواء أكان تجسيداً للمحبة والمودة كتقبيل الأضرحة والمنبر والأبواب، أم كان لطلب الآثار الخاصة التي وردت النصوص فيها، فلا يمت ذلك إلى الشرك في العبادة بصلة، وقد عرفت أن العنصر المقوّم لتحقق مبدأ الشرك هو الاعتقاد بـ «الألوهية» والربوبية، أو كون المدعو مبدأ الغنال إلهية، وأمّا إظهار المودة والمحبة لآثار المحبوب على حد قول الشاعر:

أمرّ على الديار ديار ليلى أقبّل ذا الجدار وذا الجدارا وذا الجدارا وما حب الديار شغفن قلبى ولكن حب من سكن الديارا

أو طلب الشفاء من الأسباب الّتي ورد الحديث بأن فيها الشفاء، فليس عبادة؛ فإنّ الشافي هو الله سبحانه، وماء زمزم وماء ميزاب الكعبة أسباب له، فهذه الأسباب المعنوية كالأدوية الكيمياوية الّتي عمّت العالم، يأوي إليها كل مريض من موحد ومشرك، غير أنّ الموحّد يستعملها بما أنها السبب، والشافي هو الله سبحانه، وهو الّذي أعطى السببية لها، ولو أراد لسلبها عنها.

فالمهم في المقام دراسة ما ورد في الشرع حول التبرك بآثار الأنبياء والأولياء، وتبيين موضع الصحابة من آثار الرسول الأكرم وقبل أن نسرد بعض ما وقفنا عليه، نشير إلى كتابين كريمين في ذلك المجال:

۱- «تبرك الصحابة» للشيخ محمد طاهر مكي، من علماء الحرم الشريف، طبع مكة المكرمة.

٢- «التبرك» تأليف الأستاذ الفذ الشيخ علي الأحمدي، وقد استقصى فيه جل ما ورد في التبرك، ولا اظن أن من قرأ هذين الكتابين يبقى له الشك في جوازه، إن كان ممن يستمع القول فيتبع أحسنه، وإلّا يزيده إلّا خساراً.

## التبرّك في القرآن الكريم

إنّ القرآن الكريم يذكر أنّ يوسف أمر البشير أن يذهب بقميصه إلى ابيه، وقال: القوا بقميصي هذا على وجهه فيعود بصيراً، والله سبحانه يحكي عن يوسف هكذا: ﴿اذهَبُوا بِقَميصي هَذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجِهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيراً وَ أُتُونِي بِأَهْلِكُم أَجْمَعِين﴾ (١) ﴿فَلَمّا جَاءَ البَشيرُ الْقَاهُ هَذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجِهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيراً وَالله سبحانه يوسف، ولا شك أن قميص يوسف كان من القطن، صريحة في أن يعقوب تبرّك بقميص ابنه يوسف، ولا شك أن قميص يوسف كان من القطن، والقطن كالحديد الذي يصنع منه الأضرحة والأبواب، والقطن والحديد لا يؤثران في رفع المرض وكشف الكربة، ولكنّه سبحانه تكريماً للنبي يمنّ على المريض بالشفاء بعد التبرك به، وكأنّ هناك صلة معنوية غير مرئية ولا ملموسة ولا مدركة في المختبرات بين التبرك بالقميص وأثار الأنبياء ونزول الشفاء من الله سبحانه، كما نرى تلك الرابطة بين استعمال الدواء وحصول البرء بعده، ومن المعلوم أنّه سبحانه هو مسبب الأسباب، وجاعل السببية للسبب.

١. سورة يوسف: الآية ٩٣.

٢. سورة يوسف: الآية ٩٤.

إنّ هيئة الأمرين بالمعروف والناهين عن المنكر حول الضريح النبوي الشريف والمسجد الحرام يرفعون عقيرتهم بأنّ هذا (الضريح) حديد، والحديد لا يفيد، فليستمعوا إلى قول الله سبحانه: ﴿اذهبوا بقميصي هذا﴾، فعلى ضوء كلامهم قميص يوسف من القطن، والقطن كالحديد، ولكنّه سبحانه منح الشفاء لعين نبيه غِبّ تبركه بقميص ولده لصموده في سبيل الله.

وأمّا الأحاديث والآثار الواردة حول التبرك فحدّث عنها ولا حرج، فإنها تتجاوز المائة، ومن أراد فليرجع إلى الكتابين الجليلين اللذين نوهنا بهما، وقبل أن نورد بعض الآثار، نذكر بعض الكلمات في هذا المجال من كبار العلماء:

قال ابن حجر: «كل مولود في حياة النبي أيضي يُحكم بأنّه رآه، وذلك لتوفّر دواعي إحضار الأنصار أولادهم عند النبي للتحنيك والتبرك، حتّى قيل: لمّا افتتحت مكة، جعل أهل مكة يأتون إلى النبي بصبيانهم ليمسح على رؤوسهم، ويدعو لهم بالبركة»(١).

يقول مؤلف تبرك الصحابة: «لا شك أنّ آثار رسول الله ـ صفوة خلق الله وأفضل النبيين ـ أثبت وجوداً وأشهر ذكراً، فهي أولى بذلك التبرك وأحرى، وقد شهده الجم الغفير من الصحابة، وأجمعوا على التبرك بها والاهتمام بجمعها، وهم الهداة المهديون والقدوة الصالحون، فتبركوا بشعراته وفضل وضوئه وبعرقه وثيابه، وبمس جسده الشريف، وغير ذلك مما عرف من آثاره الشريفة الّتي صحت بها الأخبار عن الأخيار» (٢).

ولنقدم بعض ما ذكره الشيخان (البخاري ومسلم) لكون صحيحيهما من أتقن الكتب عند أهل السنة وأصحها:

١- هذا الشيخ البخاري يروي أنّ الصحابة كانوا يتبركون بفضل وضوئه، قال:

١. الإصابة في تمييز الصحابة ج ١ ص ٥.

٢. تبرك الصحابة ص ٥.

«لما خرج علينا رسول الله بالهاجرة، فأتى بوضوء فتوضأ، فجعل الناس يأخذون من فضل وضوئه ويتمسحون به»(۱).

٢- إنّ الصحابة كانوا يتبركون بشعره، فروى أنس أنّ رسول الله لما حلق رأسه كان أبو
 طلحة أول من أخذ شعره (٢) .

٣- إنّ الصحابة كانوا يتبركون بالإناء الّذي شرب منه عليه الله عبدالله بن سلام: ألا اسقيك في قدح شرب النبي فيه؟ (٣) .

ويفهم من الرواية أنّ عبدالله بن سلام كان يحتفظ بذلك القدح للتبرك، لشرب رسول الله منه.

4- كان الصحابة يتبركون بيديه الشريفتين، فعن أبي حجيفة: خرج رسول الله بالهاجرة إلى البطحاء فتوضأ ثم صلى الظهر ركعتين والعصر ركعتين \_ إلى أن قال \_ : وقام الناس فجعلوا يأخذون يديه فيمسحون بهما وجوههم، قال: فأخذت بيده فوضعتها على وجهي، فإذا هي أبرد من الثلج، وأطيب رائحة من المسك<sup>(4)</sup>.

لا أظن أنّ الوهابي يجترىء على ردّ أحاديث البخاري، لأنّه أصحّ الكتب وأتقنها، خصوصاً أنّ هذه الروايات جاءت فيها متواترة، وهم القائلون:

وما من صحيح كالبخاري جامعاً ولا مسند يلفى كمسند أحمد

هذا بعض ما رواه البخاري، وهلم معي ندرس ما ذكره مسلم في صحيحه:

ذكر مسلم أنّ الصحابة كانوا يأتون بصبيانهم إلى النبي للتبرك والتحنيك، قال: إنّ رسول الله كان يؤتى إليه بالصبيان، فيبارك عليهم ويحنكهم (۵).

١. صحيح البخاريج ١ ص ٥٩، فتح الباريج ١ ص ٢٥٤.

۲. صحيح البخاري ج ١ ص ٥٤.

٣. صحيح البخاريج ١ ص ١٤٧، فتح الباريج ١٠ ص ٨٥.

٢. صحيح البخاري ج ٢ص ١٨٨.

۵. صحیح مسلم ص ۱۶۹۱.

كما روي في حق شعره: «أنّ رسول الله أتى منى، فأتى الجمرة فرماها، ثم اتى منزله بمنى، ثم قال للحلاق: خذ، وأشار إلى جانبه الأيمن ثم الأيسر، ثم جعل يعطيه الناس (١).

هذا بعض ما رواه الشيخان، وأمّا ما رواه غيرهم فحدّث عنه ولا حرج، وقد عقد البخاري في صحيحه باباً سماه: «باب ما ذكر من درع النبي وعصاه وسيفه وقدحه وخاتمه، وما استعمل الخلفاء بعده من ذلك، مما لم يذكر قسمته، ومن شعره ونعله وآنيته، مما يتبرك به أصحابه وغيرهم بعد وفاته»(۲).

إنّ فاطمة الله عنهم الرجس وطهرهم الله عنهم الرجس وطهرهم الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً حضرت قبر أبيها، وأخذت قبضة من تراب القبر تشمه وتبكى وتقول:

أن لا يشم مدى الزمان غواليا

ماذا على من شمّ تربة أحمد

صُبّت على الأيام صرن لياليا

صُبّت علیّ مصائبٌ لو أنها

وفي لفظ: فجعلتها على عينيها ووجهها (٣).

نعم، كانت بنو أُمية وأذنابهم يمنعون الناس عن التبرك بقبر رسول الله وآثاره، فمن منع التبرك فإنما هو على خطهم.

روى الحاكم في المستدرك: «أقبل مروان يوماً فوجد رجلاً واضعاً وجهه على القبر، فأخذ برقبته، ثم قال: هل تدري ما تصنع؟ فأقبل عليه فإذا هو أبو أيوب الأنصاري، فقال: إنّي لم آت الحجر، وإنما جئت رسول الله، سمعت رسول الله يقول: لا تبكوا على الدين إذا وليه أهله، ولكن ابكوا على الدين إذ وليه غير أهله (۴).

١. صحيح مسلم ج ٣ص ٩٤٧.

٢. صحيح البخاريج ٢ص ٨٢.

٣.وفاء الوفاء: ج ٢ُ ص ٢٤٤، صلح الإخوان، ص ٥٧ وغيرهما من المصادر.

۴. مستدرك الصحيحين للحاكم ج ۵ص ۵۱۵، ومجمع الزوائدج ۴ص ۲، باب وضع الوجه على قبر سيدنارسول الله .
 (۱۰۹)

قال العلامة الأميني:

«إنّ هذا الحديث يعطينا خبراً بأنّ المنع عن التوسل بالقبور الطاهرة إنما هـو مـن بـدع الأمويين وضلالاتهم، منذ عهد الصحابة، ولم تسمع أُذن الدنيا قط صحابياً ينكر ذلك، غير وليد بيت أُمية، مروان الغاشم .

نعم... «الثور يحمي انفه بروقه» (١).

نعم تبع مروان بن الحكم ـ الوزغ ابن الوزغ ـ ابن طريد رسول الله من بعده الحجاج بن يوسف، هذا هو المبرّد ينقل في كامله، قال: ومما كفرت به الفقهاء الحجاج بن يوسف والناس يطوفون بقبر رسول الله منبره. لقوله: «إنما يطوفون بأعواد ورمّة» (٣) ومراد الحجاج من الأعواد: المنبر، ومن الرّمة: عظام رسول الله في فيستسخر من المسلمين ويهينهم بكلامه، وهذا يعرب عن أنّ المسلمين كانوا يطوفون حول قبر رسول الله .

قال ابن أبي الحديد: خطب الحجاج بكوفة، فذكر الذين يزورون قبر

(11.)

١. الروق: القرن، وهو مثل يضرب لمن يدافع عن شخصيته وعرضه.

۲. الغدير: ج ۵ص ۱۴۹.

٣. التبرك ص ١٤١.

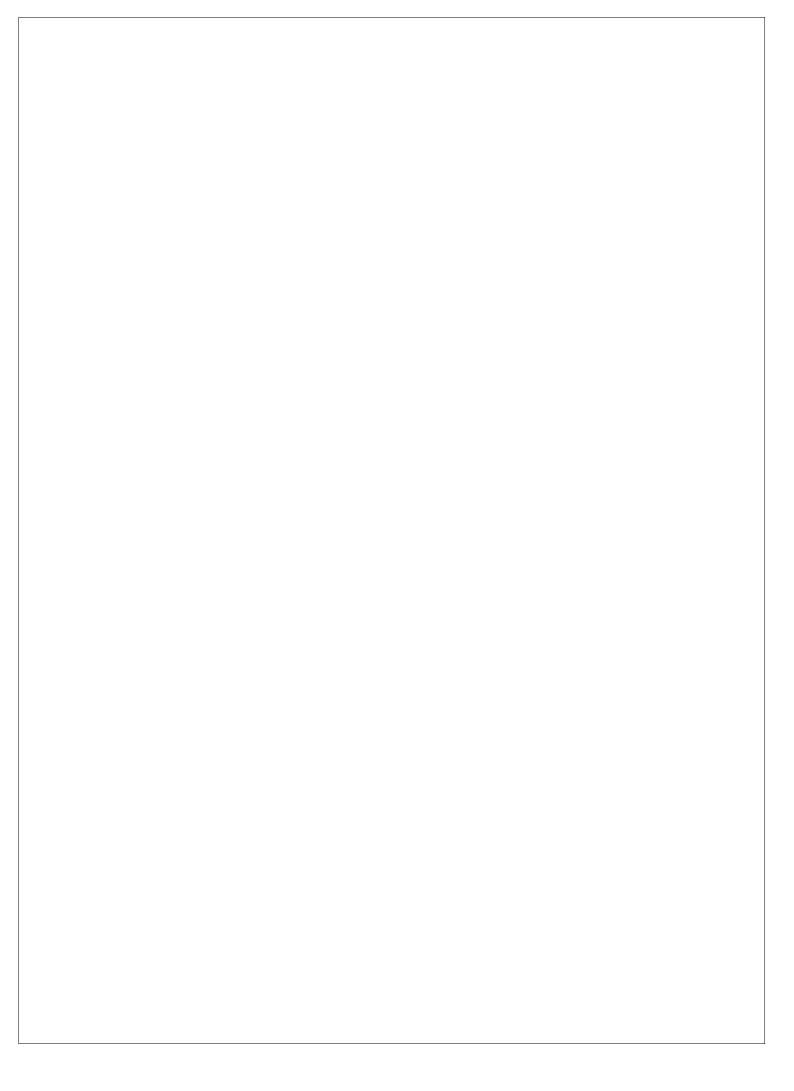
رسول الله بالمدينة، فقال: تباً لهم، إنهم يطوفون بأعودا ورمّة بالية. هـ لا طـافوا بـقصر أميرالمؤمنين عبدالملك؟ ألا يعلمون أنّ خليفة المرء خير من رسوله؟(١).

هذا بعض ما يمكن أن يقال حول التبرك، ومن أراد التفصيل والتبسط فليرجع إلى كتاب «التبرك» فقد بلغ الغاية في ذلك المجال.

\* \* \* \* \*

هذا وقع عقد العلامة الأميني فصلاً أسماه «التبرك بالقبر الشريف بالتزام وتمريغ وتقبيل» وذكر هناك نصوصاً كثيراً تحكي عن جريان السيرة على التبرك بالقبر الشريف، فمن أراد فليرجع إلى الجزء الخامس: ص ١٤٣ ـ ١٤٣ .

١. شرح نهج البلاغة ج ١٥ ص ٢٤٢.



### عقائد ابن تيمية

### عقائده و آراؤه

إنّ الآراء والمعتقدات، مقياس شخصية الإنسان، ومستوى عقليته وثقافته، كما أنّ ما يمت منها إلى الإسلام بصلة، مقياس عرفانه بالكتاب والسنة، وسلامة ذوقه وصفاء ذهنه، وقد حان تقييم شخصية ابن تيمية عن طريق عرض آرائه على المصادر الإسلامية، ليعلم مدى صحتها وانطباقها على المصدرين وحدّ سلامة ذوقه وصفاء ذهنه في مقام الاستضاءة بهما، وإليك البيان:

# ابن تيمية ورأيه في الصفات الخبرية <sup>(١)</sup>

إنّ المحنة الأُولى لابن تيمية بدأت ممّا نشره باسم «العقيدة الحموية» حيث أجاب فيها عن سؤال أهل «حماه» في آيات الصفات، مثل قوله: ﴿الرَّحَمٰنُ عَلَى العَرْشِ استوى﴾ وقوله: ﴿ثُمّ اسْتَوَى إلى السّماءِ﴾، وأحاديث الصفات، كقوله والله الله الله الله الله الله الماء الرحمن»، وقوله: «يضع الجبار قدمه في النار» بما هذا نصه:

«فهذا كتاب الله من أوله إلى آخره، وسنة رسوله و أمّا نص وإمّا إلى آخرها، ثم عامة كلام الصحابة والتابعين، ثم كلام سائر الائمة مملوء بما هو إمّا نص وإمّا ظاهر في أنّ الله سبحانه وتعالى فوق كل شيء، وعلى كل شيء، وأنّه فوق السماء، مثل قوله: ﴿إلَيْهِ يَصْعَدُ الكَلِمُ الطّيّبُ، وَالعَمَلُ الصّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾، ﴿إنّي مُتَوفِيكَ وَرَافِعُكَ إِلى ﴾، ﴿أمِنْتُم مَنْ فِي السّماءِ أنْ يَخسِفَ وَ العَمَلُ الصّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾، ﴿إنّي مُتَوفِيكَ وَرَافِعُكَ إِلى ﴾، ﴿أمِنْتُم مَنْ فِي السّماءِ أنْ يَخسِفَ بِكُمُ الأرْضَ... ﴾، ﴿أمِنْتُم مَنْ في السّماءِ أنْ يُرسِلَ عَلَيْكُم حَاصِباً... ﴾، ﴿بَلْ رَفَعَهُ اللهُ إليه ... ﴾ ﴿يُكُمُ الأرْضَ... ﴾، ﴿أمِنْتُم مَنْ فَي السّماءِ أنْ يُرسِلَ عَلَيْكُم حَاصِباً... ﴾، ﴿أمِنْتُم مَنْ في السّماءِ أنْ يُرسِلَ عَلَيْكُم حَاصِباً... ﴾، ﴿أمِنْتُم مَنْ في السّماءِ أنْ يُرسِلَ عَلَيْكُم حَاصِباً... ﴾، ﴿أمِنْتُم مَنْ في السّماءِ أنْ يُرسِلَ عَلَيْكُم حَاصِباً... ﴾، ﴿أمِنْتُم مَنْ في السّماءِ أنْ يُرسِلَ عَلَيْكُم حَاصِباً... ﴾، ﴿أمِنْتُم مَنْ في السّماءِ أنْ يُرسِلَ عَلَيْكُم حَاصِباً... ﴾ ﴿بَلْ رَفَعَهُ اللهُ إليهِ سنة ﴿إلَيْهِ تَعْرُجُ ... وَالرُّحمٰنُ عَلَى العَرْشِ استَوى ﴾، ﴿يا هَامَانُ ابْنِ لي صَرْحاً لَعَلّي أَبْلُغُ الأسبابَ، مواضع). ﴿السَّمواتِ، فأطَّلِعَ إلى إله

١. الصفات الخبرية، هي الصفات الله أخبر عنها القرآن والسنة، مقابل ما يدل عليه العقل كالعلم والقدرة.
 (١١٤)

موسى وَ إِنِّي لَأَظُنّهُ كاذِباً...﴾، ﴿تَنزيلٌ مِنْ حكيم حميد﴾، ﴿مُنَزَّلٌ مِنْ رَبِّك﴾ إلى أمثال ذلك مما لا يكاد يحصى إلّا بكلفة.

وفي الأحاديث الصحاح والحسان ما لا يحصى، مثل قصة معراج الرسول الله وتنزول الملائكة من عندالله وصعودهم إليه، وقوله في الملائكة: «الذين يتعاقبون بالليل والنهار، فيعرج الذين باتوا فيكم إلى ربهم، فيسألهم وهو أعلم بهم»، وفي الصحيح في حديث الخوارج: «ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء، يأتيني خبر السماء صباحاً ومساء» وفي حديث الرقية الذي رواه أبو داود وغيره: «ربنا الله الذي في السماء تقدس اسمك. أمرك في السماء كما رحمتك في الأرض. اغفر لنا حوبنا وخطايانا، أنت ربّ الطيبين»، وقال وقوله في السماء، اجعل رحمتك في الأرض. اغفر لنا حوبنا وخطايانا، أنت ربّ الطيبين»، وقول هي النه الذي في السماء ذكره»، وقوله في حديث الأعمال: «والعرش فوق ذلك، والله فوق عرشه، وهو يعلم ما أنتم عليه» وقوله في حديث قبض الروح: «حتّى يعرج به إلى السماء الّتي فيها الله».

وقول عبدالله بن رواحة الّذي أنشده للنبي وأقره عليه:

شهدت بأنّ وعد اللّه حقّ وأنّ النار مثوى الكافرينا

وأنّ العرش فوق الماء طافٍ وفوق العرش ربّ العالمينا

وقول أُمية بن أبي الصلت الّذي أنشده للنبي، فاستحسنه، وقال: آمن شعره وكفر قلبه .

مـجّدوا اللّـه فـهو للـمجد أهـل ربّـنا فـى السـماء أمسـى كبيراً

بالبناء الأعلى الّذي سبق النا سوسويّ فوق السماء سريرا

شرجعاً (۱) ما يناله بصر العين ترى دونه الملائك صوراً (۲)

إلى أمثال ذلك مما لا يحصيه إلّا الله، مما هو من أبلغ التواترات اللفظية والمعنوية الّتي تورث علماً يقينياً من أبلغ العلوم الضرورية، إنّ الرسول المبلغ

١. الشرجع: الطويل.

٢. الصور، جمع أصور: المائل العنق.

عن الله ألقى إلى أُمته المدعوين: أنّ الله سبحانه على العرش استوى وأنّه فوق السماء، كما فطر الله على ذلك جميع الأُمم عربهم وعجمهم في الجاهلية والإسلام، إلّا من اجتالته الشياطين عن فطرته.

ثم عن السلف في ذلك من الأقوال ما لو جمع لبلغ مئين أو أُلوفاً، ثم ليس في كتاب الله ولا في سنة رسول الله، ولا عن أحد من سلف الأُمة ولا من الصحابة والتابعين، ولا عن الأئمة الذين أدركوا زمن الأهواء والاختلاف، حرف واحد يخالف ذلك لا نصاً ولا ظاهراً، ولم يقل أحد منهم قط إنّ الله ليس في السماء ولا أنه ليس على العرش، ولا أنه ليس في كل مكان، ولا أن منهم قط إنّ الله ليس في السماء ولا أنه لا داخل العالم ولا خارجه، ولا متصل ولا منفصل، ولا أنه لا تجوز الإشارة الحسية إليه بالأصابع ونحوها، بل قد ثبت في الصحيح عن جابر أن النبي لما خطب خطبته العظيمة يوم عرفات، في أعظم مجمع حضره رسول الله، جعل يقول: ألا هل بلغت؟ فيقولون: نعم، فيرفع إصبعه إلى السماء وينكبها إليهم فيقول: اللهم أشهد، غير مرة، وأمثال ذلك كثيرة (۱).

وقد كرر ابن تيمية ما اختاره في باب الصفات الخبرية في غير واحد من آثاره، فقال في العقيدة الواسطية: «وما وصف الرسول به ربه من الأحاديث الصحاح الّتي تلقّاها أهل المعرفة بالقبول وجب الإيمان بها، كذلك مثل قوله: «ينزل ربنا إلى سماء الدنيا كل ليلة، حين يبقى ثلث الليل الآخر فيقول: «من يدعوني فأستجيب له؟ من يسألني فأعطيه؟ من يستغفرني فأغفر له» وقوله عليه الله الى رجلين أحدهما يقتل الآخر، كلاهما يدخل الجنة».

وقوله: «لا تزال جهنم يلقى فيها وتقول هل من مزيد؟ حتّى يضع رب العزة فيها قدمه» وقوله وقوله وقي السماء وقوله وقي المريض: «ربنا الله الّذي في السماء والأرض...».

١. العقيدة الحموية الكبرى \_ الرسالة الحادية عشرة \_ من مجموع الرسائل الكبرى لابن تيمية ص ٢٦٩ \_ ٣٣٢.
 (١١٤)

وقوله: «والعرش فوق ذلك، والله فوق ذلك، والله فوق عرشه، وهو يعلم ما أنتم عليه» وقوله وقوله: «أين الله؟ قالت: في السماء، قال: من أنا؟ قالت: أنت رسول الله. قال: أعتقها فأنها مؤمنة» وقوله: «إذا قام أحدكم إلى الصلاة فإنّ الله قِبَلَ وجهه، فلا يبصق قبل وجهه ولا عن يمينه، ولكن عن يساره أو تحت قدمه»، وقوله: «إنكم سترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدر لا تضامون في رؤيته».

وقد دخل فيما ذكرناه من الإيمان بالله، الإيمان بما أخبر الله به في كتابه، وتواتر عن رسوله، وأجمع عليه سلف الأُمة من أنّه سبحانه فوق سماواته على عرشه، عليُّ على خلقه، وهو معهم سبحانه أينما كانوا»(١).

وقال: «وقد سألوه على الله الله الله الله الله أبو رزين: وقد سألوه على الله أبو رزين: أيضحك ربنا؟ فقال الله أبعم، فقال: لن نعدم من رب يضحك خيراً. ثم إنهم لما سألوه عن الرؤية، قال: إنكم سترون ربكم كما ترون الشمس والقمر، فشبه الرؤية بالرؤية الرؤية .

وقال رداً على نُفاة الصفات (٣): إمّا أن يكون الله يحب منّا أن نعتقد قول النفاة، أو نعتقد قول أهل الإثبات، أو نعتقد واحداً منهما؛ فإن كان مطلوبه منّا اعتقاد قول النفاة، وهو أنّه لا داخل العالم ولا خارجه، وأنّه ليس فوق السماوات ربُّ ولا على العرش إله، وأنّ محمداً لم يعرج به إلى الله، وإنما عرج به إلى السماوات فقط، لا إلى الله، فإنّ الملائكة لا تعرج إلى الله بل إلى ملكوته، وإنّ الله لا ينزل منه شيء ولا يصعد إليه شيء، وأمثال ذلك. وإن كانوا يعبّرون عن ذلك بعبارات مبتدعة فيها إجمال وإبهام وإيهام، كقولهم: ليس بمتحيز، ولا جسم، ولا جوهر، ولا هو في جهة، ولا مكان، وأمثال هذه

١. العقيدة الواسطية، الرسالة التاسعة، من مجموع الرسائل الكبرى، ص ٣٩٨\_ ٢٠٠ بتلخيص.

٢. مجموعة الرسائل والمسائل ج ١ص ٢٠٣، طبع لجنة التراث العربي.

٣. المراد: الصفات الخبرية كاليد والوجه.

العبارات الّتي تفهم منها العامة تنزيه الرب تعالى عن النقائص، ومقصدهم أنّه ليس فوق السماوات ربّ ولا على العرش إله يعبد، ولا عُرج بالرسول إلى اللّه، ولو كان هذا هو المطلوب كان من المعلوم أنه لا بد أن يبينه الرسول، وقد علم بالاضطرار أنّ الرسول وأصحابه لم يتكلموا بمذهب النفاة (۱).

وقال: «إنّ المالكية وغير المالكية نقلوا عن مالك أنّه قال: اللّه في السماء، وعلمه في كل مكان، ولأنّ علماءهم حكموا إجماع السنة والجماعة على أنّ اللّه بذاته فوق عرشه» (٢).

وقال ـ نقلاً عن ابن أبي حنيفة ـ «أنّه سئل عمن يقول: لا أعرف ربّي في السماء أو في الأرض؟ قال: كفر، لأنّ اللّه يقول: ﴿الرَّحمٰن على العرش استوى﴾ وعرشه فوق سبع سماواته، فقال السائل: إنّه يقول على العرش، ولكن لا أدري العرش في السماء أو في الأرض؟ فقال: إنّه إذا أنكر أنّه في السماء كفر، لأنّه تعالى في أعلى عليين، وإنّه ليدعى من أعلى لا من أسفل (٣).

ونقل عن عبدالله بن المبارك أنه سئل: بماذا تعرف ربنا؟ قال: بأنه فوق سماواته على عرشه، بائن عن خلقه قلت بحد لا يعلمه غيره. ثم نقل عن كثير من أئمة الحديث كالثوري، ومالك، وابن عيينة، وحماد بن سلمة، وحماد بن زيد، وابن المبارك، وفضيل بن عياض، وأحمد، وإسحاق، عن كون الله سبحانه فوق العرش بذاته، وأنّ علمه بكل مكان (۴).

إلى غير ذلك مما نقله وأرسله على نسق واحد، والكل يهدف إلى أن الصفات الخبرية يجب أن تجري على الله سبحانه بحرفيتها وظهورها التصوري، من دون تفصيل وتأويل، بإرجاعها إلى المعانى المجازية أو الكنائية.

١. مجموعة الرسائل والمسائل ج ١ ص ٢٠٣.

٢. مجموعة الرسائل والمسائل ج ١ ص ٢٠٣.

٣. مجموعة الرسائل والمسائل ج ١ ص ٢٠٧.

۴. مجموعة الرسائل والمسائل ج ١ ص ٢٠٨ ـ ٢٠٩.

#### الآراء المتضاربة حول الصفات الخبرية

إنّ للمتكلمين وأهل الحديث في تفسير الصفات الخبرية مذاهب نشير إليها:

۱- جريها على الله سبحانه كجريها على المخلوقين، وهذا ما يعبّر عنه بالتكييف، وعليه المجسمة وأصحاب الجهة والتشبيه ـ خذلهم الله سبحانه ـ وهو يستلزم أن يكون سبحانه جسماً، أو جسمانياً جالساً على كرسي جسماني، ناظراً من عرشه إلى تحته كنظر الملك الجبار إلى عبيده وغلمانه.

7- جريها على الله سبحانه بنفس المفاهيم اللغوية والمعاني الابتدائية، والمدلولات التصوّرية، بلا تصرف وتعليل وتدخّل فيها، والله سبحانه يتّصف بها لكن بلا تكليف، والفرق بين هذا القول و القول الأوّل هوأنّ القول الأوّل يثبت المعاني مع الكيفية، وهذا القول يثبتها بنفس المعاني لكن بلا تكييف، وهذا هو الذي اختاره ابن تيمية، ويذكر ذلك في رسائله ويقول: «والقول الفاصل هو ما عليه الأمة الوسط من أنّ الله مستو على عرشه استواءً يليق بجلاله ويختص به، فكما أنّه موصوف بأنّه بكل شيء عليم، وعلى كل شيء قدير، وأنّه سميع بصير، ولا يجوز أن نثبت للعلم والقدرة خصائص الأعراض الّتي لعلم المخلوقين وقدرتهم، فكذلك هو سبحانه فوق العرش، ولا نثبت لفوقيته خصائص فوقية المخلوق على المخلوق، ولوازمها» (۱).

ويقول ايضاً: «ومذهب السلف بين التعطيل والتمثيل، فلا يمثلون صفات الله بصفات خلقه، كما لا يمثلون ذاته بذات خلقه، ولا ينفون عنه ما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله، فيعطّلون أسماءه الحسنى يحرّفون الكلم عن مواضعه. أمّا المعطّلون، فإنهم لم يفهموا من أسماء الله وصفاته إلّا ما هو اللائق بالمخلوق، ثم شرعوا في نفي تلك المفهومات، فقد جمعوا بين التمثيل والتعطيل، مثلوا أولاً وعطلوا آخراً، وهذا تشبيه وتمثيل منهم للمفهوم من أسماء وصفاته، بالمفهوم من أسماء خلقه وصفاتهم، وتعطيل لما يستحقه هو سبحانه من الأسماء والصفات اللائقة بالله سبحانه»(٢).

١. العقيدة الحموية ص ٢٢٨\_ ۴۴٠.

٢. المصدر نفسه.

٣- جريها على الله سبحانه بمفاهيمها التصديقية، بعد الإمعان في القرائن الموجودة في نفس الآيات والروايات الصحيحة وأمّا غيرهما، فأكثر ما ورد في ذلك من وضع الأحبار والرهبان الذين دسّوا هذه الأحاديث بين المسلمين بخداع خاص .

وعلى ضوء ذلك فالكل قائلون باستوائه على العرش، لكن الطائفة الأُولى يفسرونه بالجلوس والاستقرار على العرش كاستقرار الإنسان على عرشه، الّذي له قوائم أربع.

والطائفة الثانية يفسرونه بنفس هذه المفاهيم، ولكن يقولون: استقراراً وجلوساً لائقاً بحاله سبحانه، وعرشاً لائقاً بساحته، فهو مستقر وجالس لا كجلوس الإنسان وله عرش لا كعروشه، بل الكل ما يليق بساحته، من غير تكييف ولا تمثيل.

والطائفة الثالثة يفسرونه بالاستيلاء، أخذاً بالقرائن الموجودة في نفس الآيات، وما ورد في كلمات البلغاء والفصحاء في استعمال نظيره في كلماتهم ومحاوراتهم.

۴- وهناك طائفة رابعة يقولون بالتفويض، وأنّه ليس لنا تفسير الآية، بل نفوّض معانيها
 إليه سبحانه .

قال الشهرستاني: «اعلم إِنَّ جماعة كثيرة من السلف، كانوا يثبتون لله صفات خبرية مثل الله الله الشهرستاني: «اعلم إِنَّ جماعة كثيرة من السلف، كانوا يثبتون لله صفات خبرية مثل قوله: اليدين والوجه، ولا يؤوّلون ذلك، إلّا أنّهم يقولون: إنَّا لا نعرف معنى اللفظ الوارد فيه، مثل قوله: «الرَّحمٰن على العرش استوى» ولسنا مكلفين بمعرفة هذه الصفات»(١).

وقال الرازي: «إنّ هذه المتشابهات يجب القطع بأنّ مراد اللّه منها شيء غير ظواهرها، كما يجب تفويض معناها إلى اللّه تعالى، ولا يجوز الخوض في تفسيرها» (٢).

١. الملل والنحلج ١ ص ٩٣ بتلخيص.

٢. أساس التقديس ص ٢٢٣.

إلى غير ذلك من الكلمات الّتي نقلناها في هذه الموسوعة  $^{(1)}$ .

ثم إنّ أصحاب التنابز بالألقاب وصفوا الطائفة الثالثة بالمعطّلة تارة، والمؤوّلة أُخرى، ولكنهم غير معطلة أبدا، لأنهم لم يعطلوا في مقام توصيفه سبحانه شيئاً مما ورد في الكتاب، غير أنهم قاموا بتعيين المراد من هذه الصفات فأجروها عليه، وأمّا المؤولّة، فإنما يصحّ توصيفهم بهذا الوصف إذا أُريد منها المعاني التصورية الابتدائية، وأمّا المعاني التصديقية الّتي تدل عليها القرائن، فلا يؤوّلون شيئاً منها، والملاك في صدق التأويل هو المعاني التصديقية، لا التصورية.

هذه هي الأقوال المعروفة في باب الصفات على وجه الإجمال، هلمّ معي ندرس نظرية ابن تيمية فيها، حتّى يتجلّى الحق بأجلى مظاهره .

### نظرية ابن تيمية تلازم الجهة والتجسيم

لا يشك من نظر إلى ما نقلناه عن ابن تيمية في مواضع متعددة من رسائله وكتبه في أنه صريح في التجسيم والتشبيه، خصوصاً أنه يصرح بأنه تصح الإشارة الحسية بالأصابع إليه، ولا هدف له من جمع كل ما ورد في ذلك المجال من غثّ وسمين وصحيح وزائف. إلّا إثبات أن هذه الصفات تجري عليه سبحانه بمعانيها اللغوية، غير أنّ تذرعه بلفظ «بـلا كـيف» أو «بـلا تمثيل» أو ما يقاربهما ربما يوجب عدم عدّه من المجسّمة والمشبهة، لأنّه يقول بأنّ له سبحانه بها هذه الصفات لا كصفات المخلوقين، ولكن هذا التذرّع واجهة يريد به تبرير توصيفه سبحانه بها بمعانيها اللغوية، وعدم اتهامه بالقول بالتجسيم والتشبيه، ولكنها لا تفيد شيئاً وذلك:

إنّ هذه الصفات كاليد والرجل والنزول والجلوس موضوعة لغةً على معانيها المتكيفة بكي معانيها المتكيفة بكيفيات جسمانية، فاليد هي الجارحة المعروفة من الإنسان والحيوان، وهكذا الرجل والقدم، ومثلها النزول، فإنها موضوعة للحركة من العالي إلى السافل، والحركة من صفات الجسم، فالكيفية مقوّمة لمعانى هذه

١. راجع الجزئين الثاني والثالث.

الألفاظ والصفات، فاليد والرجل بلا كيفية ليستا يداً ورجلاً بالمعنى اللغوي المتبادر عرفاً، وعلى ضوء ذلك فليس هنا إلّا سلوك أحد طريقين:

۱- جريها بنفس معانيها اللغوية الّتي تتبادر منها المفاهيم المتكيفة، فهو نفس القول بالتجسيم .

7- جريها بمفاهيمها المجازية، ككون اليد كناية عن القدرة، كما في قوله سبحانه: ﴿بَلْ يَدُاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنْفِقُ كَيفَ يَشَاء﴾ (١)، فهذا هو قول المؤوّلة، أو المعطلة باصطلاح ابن تيمية، وليس ههنا معنى ثالث ينطبق على ما يتبنّاه ابن تيمية، وهو إجراؤها على الله بنفس مفاهيمها، لكن من غير تكييف، وذلك لما عرفت أنّ مفاهيمها متقوّمة بالتكييف والتمثيل، فلو حذفنا الهيئة والكيفية من اليد، فلا يبقي منها شيء، كما أنّا لو حذفنا الحركة الحسية من النزول لا يبقى منه شيء، إلّا إذا حملا على الكناية والتأويل، وهو ما لا يقبله ابن تيمية وأتباعه .

ولو صحّ حمل هذه المفاهيم عليه سبحانه بالتذرّع بد «بلا تكيف» و «لا تـمثيل» لصحّ توصيفه سبحانه بكل شيء فيه أدنى كمال، ونقول: إنّه جسم لا كالأجسام، وله قلب لا كهذه القلوب، وله لسان ناطق لا كهذه الألسنة.

وخلاصة القول: إنّ ابن تيمية يرى نفسه بين أمرين:

أحدهما: القرآن بظواهره الحرفية حجة لا يصحّ لأحد تأوليها أو حملها على الكناية والمجاز.

ثانيهما: إنَّ القرآن صريح في أنَّه ليس كمثله شيء، وأنّ المشركين ما قدروا الله حق قدره، إلى كثير من آيات التنزيه.

فعند ذلك يريد أن يجمع بين الأمرين باللجوء إلى أنّ المقصود ما يناسب ساحته، زاعماً بأنّه ينجيه عن القول بالجهة والتجسيم، مع أنّه ليس لنا إلّا اختيار أحد الأمرين: الأخذ بالمفاهيم اللغوية بلا تأويل ومرجعه إلى

١. سورة المائدة: الآية ٤۴.

التجسيم، أو الإمعان في الآيات والآثار الصحيحة وتفسيرها حسب الدلالة التصديقية، بالمعانى الكنائية أو المجازية أو غير ذلك .

وأمّا ما ادّعاه من أنّ ما ذكره نفس معتقد السلف فقد أجاب عنه العلامة الشيخ سلامة القضاعي العزامي الشافعي (ت ١٣٧٩ هـ) قال: «إذا سمعت في بعض عبارات بعض السلف: إنما نؤمن بأنّ له وجهاً لا كالوجوه، ويداً لا كالأيدي، فلا تظن أنهم أرادوا أنّ ذاته العلية منقسمة إلى أجزاء وأبعاض، فجزء منها يد وجزء منه وجه، غير أنه لا يشابه الأيدى والوجوه الّتى للخلق.

حاشاهم من ذلك، وما هذا إلّا التشبيه بعينه، وإنما أرادوا بذلك أنّ لفظ الوجه واليد قد استعمل في معنى من المعاني وصفة من الصفات الّتي تليق بالذات العلية، كالعظمة والقدرة، غير أنهم يتورعون عن تعيين تلك الصفة تهيباً من التهجم على ذلك المقام الأقدس، وانتهز المجسمة والمشبهة مثل هذه العبارة فغرروا بها العوام، وخدعوا بها الأغمار من الناس، وحملوها على الأجزاء فوقعوا في حقيقة التجسيم والتشبيه، وتبرأوا من اسمه، وليس يخفى نقدهم المزيف على صيارفة العلماء وجهابذة الحكماء»(١).

وقد صرح بما ذكرنا ـ الأخذ بالمفاهيم اللغوية يلازم الجهة والتجسيم ـ ناصر ابن تيمية في جميع المواقف (إلّا في موقف أو موقفين) الشيخ محمد أبو زهرة حيث لم يستطع أن يستر الحقيقة، فقال: «ولا تتسع عقولنا لإدراك الجمع بين الإشارة الحسية بالأصابع والإقرار بأنه في السماء، وأنه يستوي على العرش، وبين تنزيهه المطلق عن الجسمية والمشابهة للحوادث. وإن التأويل (حملها على المجاز و الكناية) بلا شك في هذا يقرب العقيدة الى المدارك البشرية، ولا يصح أن يكلف الناس ما لا يطيقون، وإذا كان ابن تيمية قد اتسع عقله للجمع بين الإشارة الحسية وعدم الحلول في مكان والتنزيه المطلق، فعقول الناس لا تصل إلى سعة أفقه إن كان كلامه مستقيماً» (٢).

يقول أيضاً: «ومهما حاولوا نفي التشبيه فإنّه لاصق بهم، فإذا جاء ابن

١. فرقان القرآن ص ٨٠ - ٨١.

۲. ابن تيمية، حياته وعصره ص ۲۷۰.

تيمية من بعدهم بأكثر من قرن فقال: «إنه اشتراك في الإسم لا في الحقيقة» فإن فسّروا الاستواء بظاهر اللفظ فإنه الإقعاد والجلوس، والجسمية لازمة لا محالة، وإن فسروه بغير المحسوس فهو تأويل، وقد وقعوا فيهما نهوا عنه، وفي الحالين قد خالفوا التوقف الّذي سلكه السلف» (١).

أقول: ليس ابن تيمية فريداً في هذا الباب، بل المذهب الذي أرسى قواعده شيخه ابن حنبل من التعبد بالظواهر بحرفيتها ومعانيها التصورية لا ينفك عن التجسيم والتشبيه، ومهما حاولوا الفرار عنه وقعوا فيه من حيث لا يشعرون. نعم حاول ابن الجوزي أن يدافع عن أستاذ مذهبه فوجّه اللوم إلى تلاميذه، فقال: «رأيت من أصحابنا من تكلم في الأصول بما لا يصلح، وانتدب للتصنيف ثلاثة: أبو عبدالله بن حامد(٢) وصاحبه القاضي (أبو يعلي) (٣) وابن الزاغواني (۴)، فصنفوا كتباً شانوا بها المذهب، ورأيتهم قد نزلوا إلى مرتبة العوام فحملوا الصفات على مقتضى الحس؛ فسمعوا أنّ الله سبحانه وتعالى خلق آدم الله على صورته، فأثبتوا له صورة ووجها زائداً على الذات، وعينين وفماً ولهوات وأضراساً وأضواءً لوجهه، ويدين وأصابع وكفاً وخنصراً وإبهاماً وصدراً وفخذاً وساقين ورجلين، وقالوا ما سمعنا بذكر الرأس.

وقد أخذوا بالظاهر في الأسماء والصفات، فسموها بالصفات تسمية مبتدعة، ولا دليل لهم في ذلك من النقل ولا من العقل، ولم يلتفتوا إلى

۱. ابن تيمية حياته وعصره ص ۲۷۲ – ۲۷۳.

٢. شيخ الحنابلة في عصره، البغدادي، الوراق، المتوفى سنة ۴٠٣ له كتاب في أصول الإعتقاد سماه «شرح أصول الدين»
 وفيه أقوال تدل على التشبيه والتجسيم.

٣. القاضي أبو يعلى محمد الحسين بن خلف بن الفراء الحنبلي المتوفى سنة ۴۵۸ وقد تكلم في أُصول الإعتقاد كلاماً تبع
 أُستاذه ابن حامد وأكثر من التشبيه والتمثيل حتّى قال فيه بعض العلماء:

<sup>«</sup>لقد شان أبو يعلى الحنابلة شيئاً لا يغسله ماء البحار».

۴. هو أبو الحسن علي بن عبيدالله بن نصر الزاغواني الحنبلي المتوفى سنة ۵۲۷ وله كتاب في أصول الإعتقاد اسمه «الإيضاح» قال فيه بعض العلماء: «إن فيه من غرائب التشبيه ما يحار فيه النبيه».

النصوص الصارفة عن الظواهر إلى المعاني الواجبة للّه تعالى، ولا إلى إلغاء ما توجبه الظواهر من سمات الحدث، ولم يقنعوا أن يقولوا صفة فعل حتّى قالوا: صفة ذات، ثم لمّا أثبتوا أنها صفات، قالوا: «لا نحملها على توجيه اللغة، مثل يد على نعمة وقدرة، ولا مجيء وإتيان على معنى بر ولطف، ولا ساق على شدة، بل قالوا: نحملها على ظواهرها المتعارفة، والظاهر هو المعهود من نعوت الأدميين»، والشيء إنّما يحمل على حقيقته إذا أمكن، فإن صرفه صارف حمل على المجاز.

ثم يتحرجون من التشبيه ويأنفون من إضافته إليهم، ويقولون نحن أهل السنة، وكلامهم صريح في التشبيه، ولقد تبعهم خلق من العوام، وقد نصحت التابع والمتبوع وقلت لهم: يا أصحابنا أنتم أصحاب نقل واتباع، وإمامكم الأكبر أحمد بن حنبل ـ رحمة الله ـ يقول وهو تحت السياط: «كيف أقول ما لم يقل به» فإياكم أن تبتدعوا في مذهبه ما ليس منه .

ثم قلتم في أن الأحاديث تحمل على ظاهرها، فظاهر القدم: الجارحة، ومن قال استوى بذاته المقدسة فقد أجراه سبحانه مجرى الحسيات، وينبغي أن لا يحمل ما لا يثبته الأصل وهو العقل، فإنّا به عرفنا الله وحكمنا له بالقدم، فلو أنكم قلتم نقرأ الأحاديث ونسكت، لما أنكر عليكم، وإنما حملكم إياه على الظاهر قبيح، فلا تُدخلوا في مذهب هذا الرجل الصالح السلفي ما ليس فيه»(١).

أقول: عزب عن ابن الجوزي الحنبلي أنّ إمامه هو الّذي دعم هذه الفكرة في كتبه، وأنّه هو الّذي حشا كتبه بأحاديث التجسيم والتشبيه، ومن اراد الوقوف عليها، فليرجع إلى كتاب السنة الّذي رواه عنه ابن عبداللّه، وقد روينا قسماً وافراً من رواياته في الجزء الأول (٢).

نعم، قسَّم عز بن عبدالسلام الحشوية وقال بأنهم على ضربين:

١. ابن تيمية، حياته وعصره، ص ٢٧٣ ـ ٢٧٣ نقلاً عن دفع شبهة التشبيه لابن الجوزي، ونقله ملخصاً الشيخ سلامة في فرقان
 القرآن ص ٨٢.

٢. بحوث في الملل والنحلج ١ ص ١٣٠ ـ ١٤٣.

أحدهما «يتحاشى عن الحشو والتشبيه والتجسيم، والآخر تستّر بمذهب السلف، ومذهب السلف إنما هو التوحيد والتنزيه دون التشبيه والتجسيم» (١).

والحق أنّ الحشوية بأجمعهم مجسّمة، والتسمك بمذهب السلف واجهة ستروا بها قبح عقيدتهم، ولو رفع الستر لبان أنهم مجسمة ومشبهة،وفي هذا الصدد يقول الزمخشري:

ثقيل حلولي بغيض مجسم

ولو حنبلياً قلت قالوا بأننى

ويقول أبوبكر ابن العربي في حقهم:

قالوا الظواهر أصل لا يجوز لنا عسنها العدول إلى رأي ونظر بينوا عن الخلق لستم منهم أبداً ما للأنام ومعلوف من البقر (٢)

نعم، الظواهر هي الأصل ولا يجوز لأحد العدول عنه: ولكن الظواهر منها ظاهر حرفي، ابتدائي، تصوري، فهو ليس بحجة أبداً، ومنها ظاهر جملي تصديقي استمراري، وهو الحجة قطعاً، فإذا قلت: رأيت أسداً في الحمام، فالظهور الإبتدائي التصوري الحرفي للفظ الأسد هو الحيوان المفترس، ويقابله الظهور التصديقي الجملي الاستمراري وهو الرجل الشجاع، وهؤلاء الذين يضلون العوام يغترون بالقسم الأول من الظاهر، دون الثاني. وإذا قال المحققون: ظواهر الكتاب والسنة حجة لا يصح العدول عنها ولا يجوز لأحد تأويلها، يريدون الظهورات التصديقية التي تنعقد للكلام بعد الإمعان في القرائن المتصلة أو المنفصلة، ولكن من يتبع الظواهر الحرفية فقد ضل، وغفل عن أن كلام العرب والبلغاء والفصحاء مليء بالمجازات والكنايات.

وحصيلة البحث أن الجمود على الظواهر عبارة عن الجمود على ظواهرها الحرفيةو ولا شك أنه يجر إلى الكفر أحياناً، فمن جمد على ظاهر قوله سبحانه: «ليس كمثله شيء» يجب عليه أن يقول: إنّ لله مثلاً وليس كهذا المثل شيء، كما أنّ التأويل ضلال، والمراد منه هو العدول عن الظواهر

١. نقض المنطق ص ١١٩، كما في كتاب «ابن تيمية» لمحمد أبي زهرة.

٢. فرقان القرآن ص ٩٨.

التصديقية الّتي تتبادر إلى أذهان أهل اللغة بعد الإمعان في سياق الكلام، والتأمّل في نظائره في كلمات العرب. فلو استقرّ ظهور جملة في شيء بهذا الشرط، فالعدول عنه يوجب مسخ كلام الله ومحو الشريعة.

فعلى العالم الباحث أن يمعن النظر في الصفات الخبرية الّتي جاءت في الكتاب والسنة، ويتلقاها آيات متشابهة، ويمعن في الآيات المحكمة حتّى يزيل عنها التشابه. «ومن تتبّع براهين القرآن واستقرأ آياته العظام وجد كثيراً مما تشابه فيه، ورأى كثيراً منه محكماً، وهو ما كان من المجاز البيّن الشائع في لغة العرب، وعلى قدر الرسوخ في العلم يكون زوال التشابه أو أكثره عن الكثير من المتشابه، ولما كان الراسخون في العلم متفاوتين لا جرم تفاوتت أنصباؤهم في زوال التشابه عنهم...» (١).

وفي الختام نذكر أُموراً:

الأول: إنّ ابن تيمية وإن تستّر بقوله (بما يناسب ساحته) ونظيره، ولكنّه أظهر عقيدته الواقعية في مجالات خاصة، وهذا ابن بطوطة ينقل في رحلته: «وكان بدمشق من كبار الفقهاء الحنابلة تقي الدين بن تيمية كبير الشام يتكلم في الفنون، إلّا أنه كان في عقله شيء، وكان أهل دمشق يعظمونه أشد التعظيم، ويعظهم على المنبر، وتكلم مرة بأمر أنكره الفقهاء.. ورفعوه إلى الملك الناصر فأمر بإشخاصه إلى القاهرة، وجمع القضاة والفقهاء بمجلس الملك الناصر، وتكلم شرف الدين الزوادي المالكي وقال: إنّ هذا الرجل قال كذا وكذا، وعدّد ما أنكر على ابن تيمية، وأحضر الشهود بذلك ووضعها بين يدي قاضي القضاة.

قال قاضي القضاة لابن تيمية: ما تقول؟ قال: لا إله إلّا اللّه، فأعاد عليه فاجاب عليه بمثل قوله، فامر الملك الناصر بسجنه، فسجن أعواماً، وصنّف في السجن كتاباً في تفسير القرآن سماه بالبحر المحيط .

ثم إنّ أُمه تعرضت للملك الناصر، وشكت إليه فأمر بإطلاقه إلى أن

(1YV)

١. كلام الإمام ابن دقيق العيد، كما في فرقان القرآن ص ٩٧.

وقع منه مثل ذلك ثانية، وكنت إذ ذاك بدمشق. فحضرته يوم الجمعة، وهو يعظ الناس على منبر الجامع ويذكّرهم، فكان من جملة كلامه أن قال: إنّ اللّه ينزل إلى سماء الدنيا كنزولي هذا، ونزل درجة من درج المنبر، فعارضه فقيه مالكي يعرف بابن الزهراء، وأنكر ما تكلم به، فقامت العامة إلى هذا الفقيه، وضربوه بالأيدى والمنال ضرباً كثيراً»(١).

\* \* \*

الثاني: إنّ ابن تيمية ومن لفّ لفّه يستدلون على مقالتهم بالقياس، ويقولون: إنّ الوجه، والعين، واليدين، والقدمين والساق صفات مثل سائر الصفات، كالحياة والعلم والإرادة، فكما أنّ له سبحانه حياة لا كحياة الإنسان، فهكذا صفاته الخبرية، فله وجه لا كالوجوه، ويد لا كالأيدي، ورجل لا كالرجل.

يلاحظ عليه: أنّ الاستدلال بالقياس في مجال العقائد أشد خطأ من الاستدلال به في المسائل الفقهية، وعلى فرض الصحة فالقياس مع الفارق، وذلك أنّ كلاً من العلم والقدرة موضوع لمعنى غير متقيد بالجسم والمادة، فالعلم من ينكشف لديه المعلوم، والقادر من يستطيع على الفعل عن اختيار، فلأجل ذلك لكل واحد منهما مراتب ودرجات، فمنه حصولي ومنه حضوري، فمنه زائد على الذات، ومنه عين الذات، وأمّا الصفات الخبرية كالوجه فإنها موضوعة على الموجود المادي الّذي له شكل خاص، ولو كانت له مصاديق متفاوتة كوجه الإنسان والفرس والأسد فإنما هي في إطار الجسم المادي، فالوجه بأي نحو أطلق يجب أن يكون موجوداً مادياً متهيئاً بهيئة خاصة، فالوجه الفاقد للمادة والهيئة، ليس وجهاً لغة، ومثله الرجل واليد، فالقول بأنّ له سبحان يداً لا كالأيدي، إن أُريد منه التأويل، أي تأويله بالقدرة، فهذا هو ولقد، المادة والهيئة والشكل فهذا أشبه بالتناقض.

\* \* \*

www.imamsadeq.org

۱. ابن بطوطة: الرحلة ص ٩٥ ـ ٩۶ طبع دار صادر (١٣٨۴ هـ). ( ١٢٨

الثالث: إنّ ابن تيمية ينسب إلى السلف بأنّهم لا يؤوّلون ظواهر الكتاب في مجال الصفات الخبرية، ثم يستنتج منه أنهم يحملونها على ظواهرها اللغوية، ويقولون: إنّ للّه وجهاً ويداً ورجلاً، ونزولاً ونقلة بنفس معانيها اللغوية، غاية الأمر أنّ الكيف مجهول.

يلاحظ عليه: أنّ ما نسب إلى السلف إذا كان صحيحاً يهدف إلى توقّفهم في تعيين المراد وتفويض الأمر إلى الله، إذ في الأخذ بالظاهر اليدوي مغبة الجهة والتجسيم، وفي تعيين المراد مظنة التفسير بالرأي، فكانوا لا يخوضون في هذه الأبحاث الخطرة، وأمّا أنهم يحملونها على ظواهرها ويفسرونها بنفس معانيها الابتدائية التصورية، كما زعمه ابن تيمية، فهو افتراء على المثبتين منهم.

نعم، كان أهل التحقيق يخوضون في هذه المباحث ويعينون المعنى المراد، وهذا ما يطلق عليه التأويل، ولكن التأويل صحيح على وجه، وباطل على وجه آخر، فإن كان هناك شاهد عليه في نفس الآية والحديث، أو كان التأويل من قسم المجاز البيّن الشائع، فالحق سلوكه من غير توقف، وإن لم يكن في النصوص عليه شاهد، أو كان من المجاز البعيد، فهذا هو التأويل الباطل، وهو يلازم الخروج عن الملة والدخول في الكفر والإلحاد.

كما أنّ التأويل بلا قيد و شرط كفر وضلال، كما عليه الباطنية، فهكذا التعبد بالظواهر الابتدائية والمعاني التصورية، وعدم الاعتناء بالقرائن المتصلة أو المنفصلة أيضاً كفر وضلال وتعبّد بالتجسيم والتشبيه.

إنّ المتحرّي للحقيقة يتبع الحق ولا يخاف من الإرهاب والإرعاب، ولا من التنابز بالألقاب، فلا يهوله ما يسمع من ابن تيمية وابن عبدالوهاب من تسمية المنزهين للحق عن الجهة والمكان، معطّلة وجهمية، وتلقيب القائلين ببدع اليهود والنصارى بالموحدين والمثبتين، فلا يصرفنّك النبز بالألقاب إلى الإنحراف عن الحق الصراح، الّذي أرشدك إليه كتاب الله وسنة رسوله القويمة، والعقل الّذي به عرفت الله سبحانه، وبه عرفت رسله ومعاجزه وآياته.

ومما يدل على أنّ السلف لا يحملون الصفات الخبرية على ظواهرها، بل لا يتكلمون ويفوضون الأمر إلى الله، هو ما نقل عن عالم المدينة مالك بن أنس عندما سئل عن قوله سبحانه: ﴿ثُمَّ استوى على العرش﴾ أنّه كيف استوى؟ قال: الإستواء معلوم، والكيف غير معقول (۱). نعم إنّ ابن تيمية وأبناء الوهابية يحكون عنه أنّه قال: «الكيف مجهول»، والفرق بين العبارتين واضح، فالأول يهدف إلى التنزيه، والثاني يناسب التجسيم، إذ معناه أنّ لاستوائه على العرش كيفية من الكيفيات ولكنها مجهولة لنا. ويدل على أن الوارد هو «غير معقول» ما جاء في ذيل الرواية أنّ مالك بعدما سمع السؤال وأجاب بما ذكرناه، علته الرحضاء، أي العرق الكثير وقال: «ما أظنك إلّا صاحب بدعة» وما ظنّه كذلك إلّا لأنّ سؤاله كان عن الكيفية، فأحس أن السائل يريد إثبات الكيفية لاستوائه سبحانه، فأخذته الرحضاء من سؤاله واعتقاده .

\* \* \*

الرابع: إنّ ابن تيمية يكرر كثيراً استواءه سبحانه على العرش، ويعتمد على ظاهره، ويتخيل أنّ الإستواء بمعنى الاستقرار أو الجلوس، ولكنّه تستراً لمذهبه، يضيف إليه «بـلا تكـييف» ولأجل رفع الستر عن معنى الآية نأتي بكلام شيخ السلف من المفسرين أبي جعفر الطبري، ولا يشك أحد في أنّه سلفي، فهو يقول:

الاستواء في كلام العرب منصرف على وجوه:

١- انتهاء شباب الرجل وقوته، ويقال: إذا صار كذلك قد استوى الرجل.

٢- استقامة ما كان فيه أود من الأمور والأسباب. يقال: استوى لفلان أمره إذا استقام له
 بعد أود، ومنه قول الطرماح:

١. نقله الذهبي في كتابه «العلو» عن مالك وشيخه ربيعة، كما نقله أيضاً بالسند عن أبي عبدالله الحاكم وابن زرعة، لاحظ فرقان القرآن ص ١٤ ــ ١٥ ونقله عن الإلكائي في شرح السنة.
 (١٣٠)

وعفا واستوى به بلده

طال على رسم محدد أبده

یعنی استقام به .

٣- الإقبال على الشيء بالفعل، كما يقال: استوى فلان على فلان، بما يكرهه ويسوءه بعد الإحسان إليه .

۴- الاختيار والاستيلاء، كقولهم: استوى فلان على المملكة، أي احتوى عليها وحازها.

۵- العلو والارتفاع، كقول القائل: استوى فلان على سريره، يعنى به علوه عليه .

ثم قال: وأولى المعاني بقول الله جلّ ثناؤه: ﴿ثمّ استوى إلى السماء فسوّاهـنّ﴾: علا عليهن وارتفع، قد برهن بقدرته وخلقهن سبع سماوات (١).

وهذا الشيخ السلفي لا يفسر الاستواء على العرش، بالجلوس ولا بالاستقرار، بـل بـعلو الملك والسلطان، كما هوالمراد من قوله سبحانه: ﴿وَهُوَ الْعَلِيِّ الْعَظِيمُ ﴿ (٢) ، والعرب الذين نزل القرآن بلغتهم لا يفهمون من الاستواء إذا وقع وصفاً لموصوف بالقدرة والعظمة، سوى العلوّ، قال الشاعر:

من غير سيف ودم مهراق

قد استوى بِشْرٌ على العراقِ

وقال الآخر:

تـركناهم مـرعىً لنسـر وكـاسر

ولما علونا واستوينا عليهم

والأسف أنّ ابن تيمية وأتباعه إذ فسروا الاستواء بالعلو، يفسرونه بالعلو بالمكان، ولا يدرون أن الفضيلة والكرامة في العلو المعنوي لا العلو المكاني، فما قيمة العلو في المكان إذا لم يكن هناك علو معنوي، وهذا هو القرآن يركّز على العلو المعنوي، ويقول: ﴿وَلَا تَهِنُوا وَ لَا تَحْزَنُوا وَ أَنْتُمُ الأَعْلُونَ إِن كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (٣)، وقال سبحانه: ﴿أَلّا تَعْلُوا عَلَيّ وَ أَتُونِي

١. تفسير الطبري ج ١ ص ١٥٠، سورة البقرة الآية ٢٩ ط دار المعرفة.

٢. سورة البقرة: الآية ٢٥٥.

٣. سورة آل عمران: الآية ١٣٩.

مُسْلِمينَ ﴾ (١) وقال سبحانه: ﴿إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلا في الأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعاً ﴾ (٢) وقال تعالى: ﴿وَ أَنْ لَا تَعْلُوا عَلَى اللّه إِنّي آتِيْكُم بِسُلطَانٍ مُبِينٍ ﴾ (٣) وقال: ﴿لَا تَخَفْ إِنّكَ أَنْتَ الأَعْلَى ﴾ (۴) .

هذا كلّه حول الاستواء، وأمّا العرش فهو سرير الملك الّذي يجلس عليه للحكم، وهذا هو أصل الوضع، ثم يكنّى به عن السلطة والسيطرة، حتّى صار يستعمل في هذا المعنى ولا ينصرف إلى المعنى اللغوي، فإذا كان الملك آخذاً بزمام الأُمور ومسيطراً على البلد وأهله يقال: استوى على العرش، أو هو مستو عليه، وإذا كان ضعيفاً في الإدارة غير نافذ أمره في البلد وأهله، وكان هناك انتفاضة بعد انتفاضة، يقال: إنّه غير مستو على عرشه .

ومن تتبّع القرآن الكريم وأمعن النظر في الموارد الّتي ورد فيها استواؤه سبحانه على العرش في موارد متعددة يجد أنّه ذكر مقروناً بفعل من أفعاله، دالٍ على غناه المطلق، مثل رفع السماوات بغير عمد، قال سبحانه: ﴿اللّهُ الّذي رَفَعَ السَّمٰواتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَها، ثُمَّ استَوى عَلَى العَرْشَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ ﴾ . أو ﴿خَلَقَ السَّمٰوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما فِي سِتَّةِ أيّامٍ ﴾ .

وإليك الآيات الّتي جاء فيها هذا الأمر، قال سبحانه: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمواتِ وَ الأَرضَ في سِتَّةِ أيّامٍ، ثُمَّ اسْتوى عَلَى العَرْشِ، يُغشي اللَّيلَ النَّهارَ ﴿(٤) وقال سبحانه: ﴿اللَّهُ النَّذي خَلَقَ السَّمواتِ وَ الأَرضَ فِي سِتَّةِ أيّامٍ، ثُمَّ اسْتَوى عَلَىٰ العَرْشِ يُدَبِّرُ الأَمرَ، مَا مِنْ شَفِيعٍ اللَّذي خَلَقَ السَّمُواتِ وَ الأَرضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إلاّ مِنْ بَعْدِ إذنِهِ ﴾ (٧)، وقال سبحانه: ﴿اللَّهُ الَّذي خَلَقَ السَّمُواتِ وَ الأَرضَ وَمَا بَيْنَهُمَا

١. سورة النمل: الآية ٣١.

٢. سورة القصص: الآية ٢.

٣. سورة الدخان: الآية ١٩.

٤. سورة طه: الآية ٤٨.

۵.سورة الرعد: الآية ۲.

سورة الأعراف: الآية ۵۴.

٧. سورة يونس: الآية ٣.

في سِتَّةِ أيّام، ثُمّ اسْتَوَى عَلَى العَرْشِ الرّحمٰنُ فَسْئلْ بِهِ خَبِيراً ﴾ (١) وقال سبحانه: ﴿اللّهُ اللّذي خَلَقَ السّمُواتِ وَ الأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا في سِتَّةِ أيّامٍ ثُمّ اسْتَوى عَلَى العَرْشِ مَا لَكُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِيٍّ وَ لَا شَفيع أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ ﴾ (٢) وقال سبحانه: ﴿هُوَ اللّذي خَلَقَ السَّمواتِ وَ دُونِهِ مِنْ وَلِيٍّ وَ لَا شَفيع أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ ﴾ (١) وقال سبحانه: ﴿هُو اللّذي خَلَقَ السَّمواتِ وَ الأَرْضَ فِي سَتَّةَ أيّامٍ ثُمّ استَوى عَلَى العَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْها وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السّماءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيها ﴾ (٣).

والناظر في هذه الآيات يرى أنّه سبحانه عندما يذكر استواءه على العرش يذكر آثار قدرته وعظمته من خلق السماوات والأرض في ستة أيام، وتدبيره الأمر «يدبّر الأمر»، وأنّه لا مؤثّر ولا موجد إلّا بإذنه «ما من شفيع إلّا من بعد إذنه»، ومن علمه الوسيع بما يلج في الأرض وما يخرج منها، وما ينزل من السماء وما يعرج فيها. كلّ ذلك يعرب عن أنّ الآية في جميع الموارد تهدف إلى علوّه سبحانه على عالم الوجود الإمكاني، وأنّه بجملته في سلطانه وقدرته، ولا يخرج شيء من حيطة قدرته، وأين هذا من تفسيره بالجلوس على العرش فوق السماوات ناظراً إلى ما دونه. ﴿ تَعَالَى عَمّا يَقُولُونَ عُلُوّاً كَبِيراً ﴾.

ولو تتبع المعاصرون المنتمون إلى السلف يجدون خير السلف كالطبري<sup>(۴)</sup> يفسر «الواسع» في قوله: ﴿وَاللّهُ وَاسعُ عَلِيم﴾ (۵) ويقول: والله واسع الفضل، جواد بعطاياه، فـزوّجوا إماءكم فإنّ الله واسع يوسع عليهم من فضله إن كانوا فقراء، كما أنّ الشيخ البخاري يفسر الوجه في قوله: ﴿كُلُّ شَيءٍ هَالِكُ إلّا وَجْهَهُ ﴾ بالملك (۶).

\* \* \*

١. سورة الفرقان: الآية ٥٩.

٢. سورة السجدة: الآية ٢.

٣. سورة الحديد: الآية ٢.

۴. تفسیر الطبری ج ۱۸ ص ۹۸.

۵. سورة النور: الآية ٣٢.

٤. صحيح البخاريج ٤ص ١١٢، تفسير سورة القصص، الآية ٨٨.

الخاس: إنّ الفرقة المشبهة ليست وليدة عصرنا هذا، بل لها عرق ممتدّ إلى زمن التابعين، الّذي كثرت فيه مسلمة اليهود والنصارى، فأدخلوا في الأحاديث ما يروقهم من العقائد، فتأثر بهم السدّج من المسلمين والمحدثين، فأولئك هم المعروفون بالحشوية نسبة إلى الحشو (بسكون الشين) وهو اللغو الّذي لا اعتبار له، فضلاً عن أن يكون منسوباً إلى الله ورسوله، أو مذهباً يدان الله به، وما زال أهل الحق لهم بالمرصاد.

وقد كان القول بالتجسيم والتشبيه ردّ فعل لما كان عليه علي وأولاده من الدعوة إلى التنزيه، والاجتناب عن التشبيه، في مجال الحق وذاته وصفاته، نعم حكي عن الإمام أبي حنيفة أنه قال: «أتانا من المشرق رأيان خبيثان، جهم معطّل ومقاتل مشبّه، فأفرط جهم في النفي (نفي الصفات الجسمانية) حتّى قال: «وإنّ الله ليس بشيء» وافرط مقاتل في الإثبات، حتّى جعل الله تعالى مثل خلقه»(١).

ولكن الإمام أبا حنيفة تسامح في نسبة التجسيم إلى مقاتل، بل لها جذور في الأحاديث المروية في الصحاح والمسانيد التي دسها مسلمة اليهود والنصارى في الأحاديث، وكثير من المحدثين راقتهم تلك الأحاديث، وبما أنّ عليّاً وابناء بيته الطاهر كانوا على التنزيه، وهذه خُطبَهُ الرفيعة الرائعة في تنزيه الحق، حاولت السلطة الأموية أنْ تُروّج كل حديث يتضمّن ضدّ ما كان عليه على، ويُحترم كل محدث يجنح إلى بثّ هذه الخرافات.

السادس: إنّ أتباع ابن تيمية ومن كان على ذاك الخطّ قبله من الحشوية، يـفرّون مـن الاستدلال والبرهنة وعلم الكلام والمناظرة، ويحرّمون الاستماع إلى البراهين العقلية والمجادلة بالتي هي أحسن، ولكنّه من تمويهاتهم الّتي يريدون بها دعم مبادئهم وصيانتها عـن النـقد والإشكال، وكأنهم لم يسمعوا قول الله سبحانه:

﴿...قُلَّ هَاتُوا بُرْهَانَكُم إِنْ كُنْتُم صَادِقين ﴾ (٢) أو قوله سبحانه:

١. تهذيب التهذيب ج ١٠ ص ٢٨١ ترجمة مقاتل.

٢. سورة البقرة: الأية ١١١.

﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ القَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَه...﴾ (١) أو قوله سبحانه: ﴿ادعُ إلى سَبِيلِ رَبِّكَ بَالْحِكْمَةِ وَالمَوعِظَةِ الحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أحسنُ ﴾ (٢).

والكل يهدف إلى أنّ المسلم الواعي إنّما يتّبع البرهان ولا يعرض عنه، ولا يعطّل عقله حتّى يميّز الأحسن عن غيره، ويجادل المخالف بالبرهان والدليل. نعم لو أُريد من علم الكلام، المراء والجدال وكسب العظمة والمقام، فلا شك أنّه مرغوب عنه.

نعم، ليس لهم هدف من تحريم البحث والنظر إلّا الستر لعوار بدعهم، وعقائدهم الباطلة، ولا يجحد النظر في العقائد إلّا أحد رجلين: رجل غبيّ يشق عليه سلوك أهل التحصيل والناس أعداء ما جهلوا، ورجل يعتقد بمذاهب فاسدة يخاف من ظهور عوار مذهبه وفضائح عقيدته.

هذا قليل مما ذكره ابن تيمية وأتباعه في الصفات الخبرية، ولو أردنا أن نستقصي كلمات . الرجل في المقام لطال بنا الكلام، ولنكتف بهذا المقدار، وقد عرفت الحق، والحق أحق أن يتّبع .

١. سورة الزمر: الآية ١٨.

٢. سورة النحل: الآية ١٢٥.

# ابن تيمية وشد الرحال إلى زيارة النبي

ذهب ابن تيمية إلى أنّ شد الرحال إلى زيارة قبر رجل صالح حرام، وقال: ثبت في الصحيحين عن النبي و أنّه قال: «لا تشدّ الرحال إلا إلى ثلاثة: المسجد الحرام، والمسجد الأقصى، ومسجدي هذا» ثم قال: ولو نذر السفر إلى قبر الخليل و قبر النبي لم يجب الوفاء بهذا النذر بإتفاق الأئمة الأربعة، فإنّ السفر إلى هذه المواضع منهي عنه لنهي النبي و «لا تشد الرحال إلّا إلى ثلاثة مساجد...» فإذا كانت المساجد الّتي هي من بيوت الله، الّتي أمر فيها بالصلوات الخمس، قد نهي عن السفر إليها، فإذا كان مثل هذا ينهى عن السفر إليه، فما ظنك بغيرها؟ فقد رخص بعض المتأخرين في السفر إلى المشاهد ولم ينقلوا ذلك عن أحد من الأئمة، ولا احتجوا بحجة شرعية ـ إلى أن قال ـ : وكل حديث يروى في زيارة قبر النبي فإنه ضعيف، بل موضوع، ولم يرو أهل الصحاح والسنن والمسانيد، كمسند أحمد وغيره من ذلك شيئاً، ولكن الذي في السنن ما رواه أبو داود عن النبي و أنه قال: «ما من رجل يسلّم علي إلّا ردّ الله عليّ روحي حتّى أرد عليه السلام، فهو يردّ السلام على من سلم عليه عند قبره ويبلغ إليه] سلام من سلم عليه من البعيد، كما في النسائي عنه أنه قال: «إنّ الله وكل بقبري ملائكة يبلغون من سلم عليه من البعيد، كما في النسائي عنه أنه قال: «إنّ الله وكل بقبري ملائكة يبلغون من السلام» وفي السنن عنه أنه قال: «أكثروا علي من الصلاة يوم الجمعة

وليلة الجمعة، فإن صلاتكم معروضة على (1).

أقول: إن هنا مسألتين:

الأولى: شد الرحال إلى زيارة الأنبياء والصالحين .

الثانية: حكم زيارة قبر الصلحاء والأنبياء والنبي الأعظم، وإن لم يكن هناك شد للرحال، ونحن ندرس كلتا المسألتين في ضوء الكتاب والسنة، فنقول:

أفتى ابن تيمية بتحريم شدّ الرحال إلى زيارة الصلحاء والأنبياء والأئمة مستدلاً بما ورد من النهي من شد الرحال إلى غير المساجد الثلاثة، والاستدلال بهذا يتوقف على الإمعان في سند الحديث ودلالته، فنقول: روي الحديث بصور ثلاث، والّذي يصحّ الإستدلال به إنّما هو الصورة الأولى والثانية لا الثالثة، وإليك البيان:

۱- لا تشد الرحال إلّا إلى ثلاثة مساجد: مسجدي هذا والمسجد الحرام والمسجد الأقصى.

٢- إنما يسافر إلى ثلاثة مساجد: مسجد الكعبة، ومسجدي، ومسجد إليياء.

 $^{(7)}$  تشد الرحال إلى ثلاثة مساجد

فلو قلنا بأنّ لفظة «إنما» تفيد الحصر، تكون الصورة الثانية مثل الصورة الأُولى في إفادة الحصر، وإلّا فينحصر الاستدلال بالصورة الأُولى، فلنفترض أنّ الحديث ورد على نمط الصورتين الأُوليين، فنقول: إنّ الاستثناء

١. مجموعة الرسائل الكبرى ج ٢ ص ٥٧ ـ 6٥ الرسالة الثالثة في زيارة بيت المقدس.

٢. أورد مسلم هذه الأحاديث في صحيحه ج ٢ ص ١٦٤، كتاب الحج باب (لا تشد الرحال) وذكره أبو داود في سننه ج ١ ص
 ٢. أورد مسلم هذه الأحاديث في صحيحه ج ٢ ص ١٦٤، كتاب الحج باب (لا تشد الرحال) وذكره أبو داود في سننه ج ١ ص
 ٢٠ أضعف دلالة على مقصود المستدل، لاحظ شفاء السقام ص ٩٨.

لا يستغني عن وجود المستثنى منه، وحيث لم يذكر في كلامه، فيلزم تقديره وهو أحد الأمرين:

أ ـ لا تشد الرحال إلى مسجد من المساجد إلّا إلى ثلاثة .

ب ـ لا تشد الرحال إلى مكان من الأمكنة إلّا إلى ثلاثة مساجد .

أمّا الأول فيجب علينا ملاحظة الأمور التالية:

الأول: إنّ الحديث لو دلّ على شيء فإنما يدلّ على النهي عن شدّ الرحال إلى مسجد سوى المساجد الثلاثة، وأمّا شد الرحال إلى الأماكن الأُخرى فالحديث ساكت عنه، غير متعرّض لشيء من أحكامه، بل النفي والإثبات يتوجّهان إلى المسجد، فالمساجد ينهى عن شد الرحال إليها غير المساجد الثلاثة، والاستدلال به على حكم شد الرحال إلى المنتزهات و المراكز العلمية أو الصناعية أو مقابر الأولياء والشهداء أو الصديقين والصلحاء فهو ساكت عنه، ومن العجيب أن نستدل به على تحريم شد الرحال إليها .

الثاني: إنّ النهي عن شد الرحال إلى غير هذه المساجد لا يعني تحريمه بل يعني نفي الفضيلة فيه، وذلك لأنّ المساجد سوى الثلاثة، لمّا كانت متساوية في الفضيلة والثواب فلا ملزم لتحمّل العبء بشد الرحال إليها، فالمساجد الجامعة متساوية في الفضيلة في عامة البلاد، فلا وجه لشد الرحال إلى مسجد لإقامة الصلاة فيه، ولكنّه إذا شدّ الرحال بقصد الصلاة فيه والعبادة لربّه، لا يعد عمله محرماً، بل غاية الأمر لا يترتب عليه ثواب خاص .

وبذلك يتبين بطلان ما ذكره ابن تيمية من الاستدلال بالأولوية بأنّه إذا حرم شد الرحال إلى غير هذه الثلاثة مع أنه من بيوت الله الّتي أمر فيها بالصلوات الخمس يكون شد الرحال إلى زيارة القبور حراماً بطريق أولى، إذ ليست ساحة القبور مراكز للعبادة، فهي أقل درجة من سائر المساجد.

وجه الضعف أنّ الإستدلال مبني على أنّ التحريم تحريم مولوي تعبدي، وأما على ما استظهرناه من أن النهي إرشادي إلى أنه لا وجه لتحمل العبء في هذا الطريق، لتساوي المساجد في الفضيلة والكرامة، فلا وجه للإستدلال، لترتب الثواب على زيارة القبور.

الثالث: إنّ الحديث نص أو ظاهر في الحصر، مع أنّه ورد في الصحيح أنّ النبي كان يأتي مسجد قبا راكباً وماشياً يصلّي فيه (١) فكيف يجتمع هذا العمل مع هذا الحصر، ولسان الحديث لسان الإباء عن التخصيص؟ فلا يصحّ لنا أن نقول إنّ النهي خصّص بعمل النبي، وهذا ربما يكشف عن كون الحديث غير صحيح من رأس، أو أنّه نقل محرّفاً، خصوصاً أنّه نقل عن طريق أبي هريرة، والاستدلال بمتفرداته أمر مشكل، وقد تنبّه ابن تيمية لهذا الإشكال فحاول أن يرفع التناقض بين الحصر، فقال: «إنّه يستحب لمن كان بالمدينة أن يذهب إلى مسجد قبا» ولكنّه لا يرفع الإشكال، فإنّ الكلام في تخصيص النص الدال على الحصر، وأنّه لا يشد إلى غيره أبداً، سواء المقيم والمسافر.

هذا كله على فرض كون المستثنى منه هو المسجد، وقد عرفت كونه أجنبياً عن السفر إلى عير المساجد، وبما أنّ المستثنى من هذا القبيل .

وأمّا على التقدير الثاني وهو تقدير الأماكن وما يقاربه ويعادله، فلازم ذلك أن تكون كافة الأسفار محرّمة غير السفر إلى المساجد الثلاثة، وهل يلتزم بذلك مسلم، وهل يفتي به أحد؟ كيف ولو كان الحديث بصدد منع كافة الأسفار المعنوية، فكيف كان النبي والمسلمون يشدّون الرحال في موسم الحج إلى عرفات والمشعر ومنى، وهذا دليل على أنّ المستثنى منه هو المساجد لا الأماكن.

أضف إلى ذلك أنّ الذكر الحكيم والأحاديث الصحيحة حثّا على السفر إلى طلب العلم، والجهاد في سبيل الله، وصلة الرحم، وزيارة الوالدين، قال سبحانه: ﴿فَلُوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُم طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينَ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِم لَعَلَّهُم يَحْذَرُونَ ﴿ (٢) .

صحيح مسلمج ۴ص ١٢٧ وصحيح البخاريج ٢ص ١٧٤ السنن للنسائي، المطبوع مع شرح السيوطيج ٢ص ١٢٧.
 سورة التوبة: الآية ١٢٢.

مضافاً إلى ما ورد في السفر لطلب الرزق، فلو كان الحكم عاماً، فما معنى هذه التخصيصات الكثيرة الوافرة الّتي تنافي البلاغة، والّتي تزلزل الحصر، وهناك كلمة قيّمة للغزالي في إحياء العلوم يقول:

«القسم الثاني هو أن يسافر لأجل العبادة إمّا لحج أو جهاد.. ويدخل في جملة زيارة قبور الأنبياء وزيارة قبور الصحابة والتابعين وسائر العلماء والأولياء، وكل من يتبرك بمشاهدته في حياته، يتبرك بزيارته بعد وفاته، ويجوز شد الرحال لهذا الغرض، ولا يمنع من هذا قوله ولا تشدّ الرحال إلّا إلى ثلاثة مساجد: مسجدي هذا والمسجد الحرام و المسجد الأقصى» لان ذلك في المساجد، فإنّها متماثلة (في الفضيلة) بعد هذه المساجد، وإلّا فلا فرق بين زيارة قبور الأنبياء والأولياء والعلماء في أصل الفضل، وإن كان يتفاوت في الدرجات تفاوتاً عظيماً بحسب اختلاف درجاتهم عند الله(١).

## تحليل آخر للنهي عن السفر

ولنفترض أنّ المستثنى منه هو الأمكنة، ولكن المتبادر من الحديث أن يكون الدافع إلى السفر هو تعظيم ذلك المكان، فيختص النهي بما إذا أُريد من شد الرحال إلى مكان، تعظيمه ولو بإيقاع العبادة فيه، وعندئذٍ يخرج السفر إلى زيارة النبي عن منطوق الحديث، لأنّه لا يسافر لتعظيم بقعته، وإنما يسافر لزيارة من فيها مثل ما لو كان حياً. ويؤيد ذلك أمران:

۱– روي عن بعض التابعين أنّه سأل ابن عمر أنّه يريد أن يأتي الطور، فأجابه: إنما تشد الرحال إلى ثلاثة مساجد... ودع الطور فلا تأته (7).

٢- أفتى الجمهور بأنّه لو نذر أن يأتى مسجداً من المساجد سوى الثلاثة

١. كتاب إحياء علوم الدين للغزالي ج ٢ ص ٢٤٧، كتاب آداب السفر، طبعة دار المعرفة بيروت.

۲. الفتاوي الكبري ج ٢ ص ٢۴.

فلا ينعقد النذر، فإنه ليس في قصد مسجد بعينه غير الثلاثة قربة مقصودة، وما لا يكون قربة ولا عبادة فهو غير ملزم بالنذر.

كل ذلك يحدد مصب الحديث وهدفه، وأنّ المقصود هو المنع عن تعظيم مكان تشد الرحال إليه، وأمّا إذا كانت الغاية تعظيم من عظّمه الله سبحانه وأكرمه ورزقه فضلاً كبيراً ـ كما قال -: ﴿وَ كَانَ فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ (١)، فهو خارج عن مورد الحديث .

ومع ذلك فإنّ النهي عن شد الرحال إلى مكان خاص ليس لغاية تحريمه، وإنما هو إرشاد إلى نفي الفضيلة. قال ابن قدامة الحنبلي: «إن سافر لزيارة القبور والمشاهد فقال ابن عقيل لا يباح له الترخص لأنه منهي عن السفر إليها، قال النبي النبي الالماء الرحال إلّا إلى ثلاثة مساجد، والصحيح إباحته وجواز القصر فيه، لأنّ النبي كان يأتي قبا ماشياً وراكباً، وكان يـزور القبور، وقال: زوروها تذكركم الأخرة، وأمّا قوله الماء المناه المرحال إلّا إلى ثلاثة مساجد، فيحمل على نفي الفضيلة، لا على التحريم، فليست الفضيلة شرطاً في إباحة القصر ولا يضر انتفاؤها (٢).

هذا كله حول الحديث وتحديد مضمونه، وقد عرفت أنّ شد الرحال إلى زيارة النبي خارج عن موضوع الحديث على كلا التقديرين، فالاستدلال به على التحريم باطل جداً .

#### الدليل على جواز السفر إلى زيارة القبور

ثم إنّ هنا سؤالاً يثار في المقام، وهو أنّ الحديث وإن كان قاصراً عن إثبات التحريم، ولكن ما هو الدليل على جواز السفر لزيارة قبر النبى أو سائر

١. سورة النساء: الأية ١١٣.

٢٠. المغني لابن قدامة المتوفى سنة ٢٠٠، ج ٢ ص ٢١٧ ـ ٢١٨، وذكر في ج ٣ ص ۴٩٨ استحباب الزيارة، وكيفية زيارة النبي فلاحظ، وما نقله عن ابن عقيل غير ثابت، لأنّ السبكي نقل عنه خلافه، لاحظ شفاء السقام ص ١١٣.
 (١٤١)

القبور، خصوصاً إذا كان السفر دينياً ومنسوباً إلى الشرع، فإنّ الإفتاء بجوازه بما أنّه عمل يؤتى به لأجل كونه أمراً دينياً يحتاج إلى الدليل، وإلى الجواب:

يدل على جواز السفر لفيف من الدلائل، وإليك بيانها:

الأول: ما ورد من الحث على زيارة النبي النبي وستوافيك نصوصها فإنّها بين صريح في جواز السفر أو مطلق يعم المقيم والمسافر، فقول النبي وفعله حجتان، أمّا قوله:

فقد روي عن عبدالله بن عمر أنه قال: قال النبي النبي النبي عن عن عبدالله بن عمر أنه قال: قال النبي النب

روي أيضاً عن عبدالله بن عمر عن النبي النبي أنّه قال: من حجّ فزار قبري بعد وفاتي كان كمن زارني في حياتي .

والثاني صريح في جواز السفر، والأول مطلق يعم المسافر والمقيم في المدينة، وستوافيك هذه النصوص عن أعلام المحدثين .

وأمّا فعله، فقد روي عن طلحة بن عبدالله قال: خرجنا مع رسول الله يريد قبور الشهداء ـ إلى أن قال ـ: فلمّا جئنا قبور الشهدا، قال: هذه قبور إخواننا (١) .

الثاني: الإجماع، لإطباق السلف والخلف، لأنّ الناس لم يزالوا في كل عام إذا قضوا الحج يتوجهون إلى زيارته وإن منهم من يفعل ذلك قبل الحج، قال السبكي: هكذا شاهدناه، وشاهده من قبلنا وحكاه العلماء عن الأعصار القديمة، وكلهم يقصدون ذلك ويعرجون إليه وإن لم يكن طريقهم، ويقطعون فيه مسافة بعيدة، وينفقون فيه الأموال، ويبذلون فيه المهج، معتقدين أنّ ذلك قربة وطاعة، وإطباق هذا الجمع العظيم من

للاستاذ جعفر السبحاني

١. أخرجه أبو داود في سننه ج ١ ص ٣١١، والبيهقي في السنن الكبرى ج ٥ ص ٣٤٩ والمراد من الشهداء شهداء أحد، كما هو مورد الحديث.

مشارق الارض ومغاربها على مرّ السنين وفيهم العلماء والصلحاء وغيرهم، يستحيل أن يكون خطأ، وكلهم يفعلون ذلك على وجه التقرب به إلى الله عزّوجلّ، ومن تأخر فإنّما يتأخر بعجز أو تعويق المقادير مع تأسفه عليه، وودّ لو تيسّر له، ومن ادّعى أنّ هذا الجمع العظيم مجمع على خطأ فهو المخطىء.

وما ربما يقال من أنّ سفرهم إلى المدينة لأجل قصد عبادة أُخرى وهي الصلاة في المسجد، باطل جداً. فإنّ المنازعة فيما يقصده الناس مكابرة في أمر البديهة، فمن عرف الناس أنهم يقصدون بسفرهم الزيارة من حين يعرجون إلى طريق المدينة، ولا يخطر غير الزيارة من القربات إلّا ببال قليل منهم، ولهذا قلّ القاصدون إلى بيت المقدس مع تيسّر إتيانه، وإن كان في الصلاة فيه من الفضل ما قد عرفت، فالمقصود الأعظم في المدينة، كما أنّ المقصود الأعظم في مكة، الحج أو العمرة، وصاحب هذا السؤال إن شك في نفسه فليسأل كل من توجّه إلى المدينة ما قصد بذلك (۱).

الثالث: إنّه إذا كانت الزيارة قربة وأمراً مستحباً على الوجه العام والخاص، فالسفر وسيلة القربة، والوسائل معتبرة بالمقاصد، فيجوز قطعاً.

الرابع: ما نقله المؤرخّون عن بعض الصحابة والتابعين.

1- قال ابن عساكر في ترجمة بلال: إنّ بلالاً رأى في منامه رسول الله وهو يقول له: ما هذه الجفوة يا بلال، اما آن لك أن تزورني يا بلال؟ فانتبه حزيناً، وجلاً، خائفاً، فركب راحلته وقصد المدينة فأتى قبر النبي المنه فجعل يبكي عنده ويمرغ وجهه عليه، فأقبل الحسن والحسين - رضي الله عنهما و فجعل يضمّهما ويقبّلهما، فقالا له: نشتهي نسمع أذانك الّذي كنت تؤذن به لرسول الله الله فعل، فعلا سطح المسجد، فوقف موقفه الّذي كان يقف فيه، فلمّا أن قال: «ألله أكبر» ارتجّت المدينة، فلمّا أن قال: «أشهد أن لا إله إلّا الله» ازدادت رجّتها، فلمّا أن قال: «أشهد أن قال: «أشهد أن محمداً رسول الله» خرجت العواتق من

١. شفاء السقام، في زيارة خير الأنام لتقي الدين السبكي ص ٨٥ ـ ٨٥ ط بولاق مصر.
 ١ شفاء السقام، في زيارة خير الأنام لتقي الدين السبكي ص ٨٥ ـ ٨٥ ط بولاق مصر.

خدورهن فقالوا: أبعث رسول الله؟ فما رئي يوماً أكبر باكياً بالمدينة بعد رسول الله من ذلك اليوم (١).

7- إنّ عمر بن عبد العزيز كان يبعث بالرسول قاصداً من الشام إلى المدينة ليقرىء النبي السلام، ثم يرجع، قال السبكي: إنّ سفر بلال في زمن صدر الصحابة، ورسول عمر بن عبدالعزيز في زمن صدر التابعين من الشام إلى المدينة لم يكن إلّا للزيارة والسلام على النبي، ولم يكن الباعث على السفر غير ذلك من أمر الدنيا، ولا من أمر الدين، ولا من قصد المسجد، ولا غيره.

٣- إنّ عمر لمّا صالح أهل بيت المقدس، وقدم عليه كعب الأحبار وأسلم، وفرح عمر بإسلامه، قال عمر له: هل لك أن تسير معي إلى المدينة وتزور قبر النبي وتتمتّع بزيارته؟ فقال لعمر: أنا أفعل ذلك، ولما قدم عمر المدينة أول ما بدأ بالمسجد، سلم على رسول الله(٢).

۴- ذكر ابن عساكر في تاريخه وابن الجوزي في مثير الغرام الساكن بأسانيدهما إلى محمد بن حرب الهلالي قال: دخلت المدينة، فأتيت قبر النبي النبي وزرته وسلمت بحذائه، فجاءه أعرابي فزاره، ثم قال: يا خير الرسل، إنّ الله أنزل إليك كتاباً صادقاً قال فيه: ﴿وَلَوْ أَنّهمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُم جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرَ وا الله واستَغْفَر لَهُمُ الرّسُولُ لَوَجَدُوا الله تَوّاباً رَحيماً وإنّي جئتك مستغفراً ربك من ذنوبي، مستشفعاً فيها بك إلى ربى، ثم بكى وأنشأ يقول:

يا خير من دفنت بالقاع أعظمه فطاب من طيبهن القاع والأكم نفسى الفداء لقبر ساكنه فيه العفاف وفيه الجود والكم

وقد ذيّله أبو الطيب أحمد بن عبدالعزيز بأبيات وقال:

وفيه شمس التقى والدين قد غربت من بعد ما أشرقت من نورها الظلم

١. شفاء السقام ص ٢٤ ـ ٤٧ وقد نقله من مصادر كثيرة، قال: وذكره الحافظ أبو محمد عبدالغني المقدسي في «الكمال في ترجمة بلال».

٢. المصدر نفسه.

حاشا لوجهك أن يبلى وقد هديت في الشرق والغرب من أنواره الأُمم (١) وبذلك تعرف قيمة ما ذكره ابن تيمية حول السفر إلى المشاهد وقال: وقد رخّص بعض المتأخرين في السفر إلى المشاهد، ولم ينقلوا ذلك عن أحد من الأئمة، ولا احتجّوا بحجّة شرعية (٢).

وبما أنّك تعرّفت على الحجج الشرعية على الجواز، هلمّ معي ندرس نصوص الأعلام من علماء الإسلام لنعرف موقف ابن تيمية في التثبّت والأمانة، وإليك نصوصهم حول السفر للزيارة نقتطف موضع الحاجة من كلماتهم:

## نصوص الأعلام على جواز السفر لزيارة النبي

لعل القارىء يتصوّر أنّ لما ذكره ابن تيمية من عدم الإِفتاء بجواز السفر، مسحة من الحق والصدق، ولكنّه إذا أمعن النظر فيما وصل إلينا من فتاواهم، يقف على أنّ الحق على ضد ما نسب إليهم، وإليك البيان:

۱- قال أبو الحسن أحمد بن محمد المحاملي الشافعي المتوفّى سنة (۴۲۵ ه) في «التجريد»: ويستحب للحاج إذا فرغ من مكة أن يزور قبر النبي .

٢- وقال أبو الحسن الماوردي المتوفّى سنة (٤٥٠ هـ)، في الأحكام السلطانية، ص ١٠٥: «فإذا عاد (ولي الحاج) سار بهم على طريق المدينة لزيارة قبر رسول الله، ليجمع لهم بين حج بيت الله عزّوجلّ وزيارة قبر رسول الله الله المالية ، رعاية لحرمته، وقياماً بحقوق طاعته (٣).

٣- وقال أبو الخطاب محفوظ بن أحمد الفقيه البغدادي الحنبلي المتوفّى سنة (٥١٠ هـ) في كتاب الهداية: «فإذا فرغ من الحج استحب له زيارة قبر النبي وقبر صاحبيه».

۴– قال القاضي عياض المالكي،المتوفّى سنة (۵۴۴ هـ) في «الشفاء»، نقلاً

١. شفاء السقام ص ٥٢.

٢. نفس المصدر.

٣. مجموعة الرسائل الكبرى ج ٢ ص ٥٠.

عن إسحاق بن إبراهيم الفقيه: «ممّا لم يزل من شأن من حج، المزور (١) بالمدينة والقصد إلى الصلاة في مسجد رسول اللّه، والتبرك برؤية روضته ومنبره وقبره ومجلسه، وملامس يديه، ومواطن قدميه، والعمود الّذي استند إليه، ومنزل جبرئيل بالوحي فيه عليه، ومن عمره وقصده من الصحابة وائمة المسلمين .

0 قال أبو محمد عبدالكريم بن عطاء الله المالكي المتوفى سنة (17 ه) في مناسكه: فصل: إذا كمل لك حجك وعمرتك على الوجه المشروع، لم يبق بعد ذلك إلّا إتيان مسجد رسول الله للسلام على النبي والدعاء عنده، والسلام على صاحبيه، والوصول إلى البقيع وزيارة ما فيه من قبور الصحابة والتابعين .

9- وقال نجم الدين بن حمدان الحنبلي المتوفى سنة (۵۹۵ هـ) في الرعاية الكبرى في الفنون الحنبلية: «ويسن لمن فرغ من نسكه، زيارة قبر النبي النبي وقبر صاحبيه، وله بعد فراغ حجه، وإن شاء قبل فراغه».

٧- قال القاضى الحسين: «إذا فرغ من الحج... ثم يأتى المدينة ويزور قبر النبي» .

٨- قال الإمام ابن الحاج محمد بن محمد العبدري القيرواني المالكي، المتوفى سنة
 ٧٣٧ ه) في (المدخل) في فصل زيارة القبور (١: ٢٥٧): وأمّا عظيم جناب الأنبياء والرسل علوات الله وسلامه عليهم أجمعين ـ فيأتي إليهم الزائر، ويتعيّن عليه قصدهم من الأماكن البعيدة.

9- قال الشيخ تقي الدين السبكي الشافعي المتوفى سنة (٧٥۶ هـ) في «شفاء السقام في زيارة خير الأنام»: «ومن روي عنه السفر إلى زيارة النبي، بلال بن أبي رباح» ثم ذكر قصته. لاحظ الباب الثالث من كتاب شفاء السقام فقد عقده في ما ورد في السفر إلى زيارته.

١٠- ذكر شيخ الإسلام أبو يحيى زكريا الأنصارى الشافعي المتوفى

۱. مصدر ميمي بمعنى الزيارة.

سنة (٩٢٥ هـ) في «أسنى المطالب» (٥٠١/١) «فيما يستحب لمن حج»: ثم يـزور قـبر النبى ويسلم عليه وعلى صاحبيه بالمدينة المشرفة..

۱۱ – أفتى الشيخ محمد بن الخطيب الشربيني المتوفى سنة (٩٧٧ هـ) في مغني المحتاج (٣٥٧/١) باستحباب زيارة النبي مطلقاً، وأنّ تخصيص بعض ِ باستحبابه بعد الفراغ عن الحج لأجل التأكيد، وأنّه يتأكد للحاج أكثر من غيره .

17- وقال الشيخ زين الدين عبد الرؤوف المناوي المتوفى سنة (١٠٣١ هـ) في شرح الجامع الصغير، ج ۶ ص ١٠٣٠: وزيارة القبر الشريف من كمالات الحج .

17- عقد الشيخ حسن بن عمار الشرنبلالي في «مراقي الفلاح بإمداد الفتاح» فصلاً في زيارة النبي وقال: زيارة النبي من أفضل القربات فإنّه وقال: حرض عليها وبالغ في الندب إليها فقال: من وجد سعة فلم يزرني فقد جفاني .

14- وقال القاضي شهاب الدين الخفاجي الحنفي المصري المتوفى سنة (١٠۶٢ هـ) في شرح الشفاء (٥٤٤/٣) واعلم أنّ هذا الحديث «لا تشدّ الرحال إلّا إلى ثلاثة مساجد...» هو الّذي دعا ابن تيمية ومن معه كابن القيم إلى مقالته الشنيعة الّتي كفّروه بها، وصنّف فيها السبكي مصنفاً مستقلاً وهي منعه من زيارة قبر النبي وشد الرحال إليه، وهو كما قيل:

لمهبط الوحي حقاً ترحل النجب وعند ذاك المرجّى ينتهي الطلب فتوهمّ أنّه حمى جانب التوحيد بخرافات لا ينبغى ذكرها.

10- قال الشيخ عبدالرحمن شيخ زاده المتوفى سنة (١٠٨٧ هـ) في مجمع الأنهر في شرح ملتقى الأبحر (١٥٧/١): «من أحسن المندوبات، بل يقرب من درجة الواجبات زيارة قبر نبينا وسيدنا محمد، وقد حرض على زيارته وبالغ في الندب إليها، ثم قال: فإن كان الحج فرضاً فالأحسن أن يبدأ به إذا لم يقع في طريق الحاج المدينة المنورة، ثم يثنى بالزيارة.

18- قال أبو الحسن السندي محمد بن عبدالهادي الحنفي المتوفي سنة (١١٣٨ه) في شرح سنن ابن ماجة ج ٢ ص ٢۶٨ قال الدميري: فائدة: زيارة النبي من أفضل الطاعات وأعظم القربات، لقوله من جاءني زائراً لا تحمله حاجة إلّا زيارتي كان حقاً عليّ أن أكون له شفيعاً يوم القيامة .

17 قال الشيخ إبراهيم الباجوري الشافعي المتوفى سنة (١٢٧٧ هـ) في حاشيته على شرح ابن الغزي على متن الشيخ أبي شجاع في الفقه الشافعي، (٣٤٧/١): ويسن زيارة قبره ولو لغير حاج ومعتمر كالذي قبله، ويسن لمن قصد المدينة الشريفة لزيارته أن يكثر من الصلاة والسلام عليه في طريقه .

۱۸ – قال الشيخ عبدالمعطي السقاء في الإرشادات السنية ص ۲۶۰: زيارة النبي إذا أراد الحاج أو المعتمر الانصراف من مكة ـ أدام الله تشريفها وتعظيمها ـ طلب منه أن يتوجّه إلى المدينة المنورة للفوز بزيارته عليه الصلاة والسلام .

19- وقال الشيخ محمد زاهد الكوثري في تكملة السيف الصقيل ص 108: ولم يخف ابن تيمية من الله في رواية عدّ السفر لزيارة النبي سفر معصية لا تقصر فيه الصلاة عن الإمام ابن الوفاء ابن عقيل الحنبلي ـ وحاشاه عن ذلك ـ راجع كتاب التذكرة له تجد فيه مبلغ عنايته بزيارة المصطفى والتوسل به، كما هو مذهب الحنابلة، ثم ذكر كلامه وفيه القول باستحباب قدوم المدينة وزيارة النبي النبي وكيفية زيارته (١).

وهذه النصوص تدل على أنّ شد الرحال إلى زيارة النبي الأكرم كان أمراً متسالماً عليه، وقد شدّ من حرّمه وسعى في منع الناس من زيارته.

٢٠- ثم إنّ تقى الدين السبكي ذكر فروعاً فقهية عن أئمة المذاهب،

١. قد أخذنا هذه النصوص برمتها من كتاب الغدير للمحقق الأميني منج ۵ ص ١٠٩ ـ ١٠٥ وقد نقل أربعين كملة عن أعلام المذاهب الأربعة حول زيارة النبي الأقدس، ونحن اقتطفنا منه ذلك، ويدل على استحباب السفر فقط، وأما استحباب زيارته فسيوافيك في فصل آخر.

تدل على محبوبية شد الرحال إليها من أرجاء الدنيا، فمن أراد فليرجع إليه (١).

وفيما ذكرنا من النصوص غنى، كما أنّ فيما ذكرنا من الحجج كفاية لمن أراد الحق وتجنب عن العصبية، فحان حين البحث حول نظريته في نفس الزيارة، وما أثار حولها من شبهات .

\* \* \*

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ افْتَرَى عَلَى اللَّه كَذِباً أَوْ كَذَّبَ بِآياتِهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ ﴿ (٢) .

١. شفاء السقام ص ٢٦.

٢. سورة الأنعام: الآية ٢١.

# ابن تيمية ورأيه في زيارة النبي الم

المعروف من ابن تيمية وأبناء الوهابية هو جواز زيارة النبي النبي وتحريم السفر إليها، لكن ما نقلناه في البحث الثاني ينافي ذلك، فإنّ الظاهر أنّه يحرّم أصل الزيارة وقد عرفت أنّه قال: كل حديث يروي في زيارة قبر النبي فإنّه ضعيف، بل موضوع، ولم يرو اهل الصحاح والسنن والمسانيد كمسند أحمد وغيره من ذلك شيئاً (۱).

وقال السبكي: قد يتوهم أنّ نزاع ابن تيمية قاصر على السفر للزيارة دون أصل الزيارة، وليس كذلك، بل نزاعه في الزيارة أيضاً كما سنذكره من الشبهتين وهما:

١- كون الزيارة على هذا الوجه المخصوص بدعة .

٢- كون الزيارة من تعظيم غير الله المفضى إلى الشرك.

وما كان كذلك، كان ممنوعاً، وعلى هاتين الشبهتين بنى كلامه، وقد نقل السبكي فتياً بخط ابن تيمية ولكن كلامه فيها مضطرب، ففي صدرها ما يشعر بمنع الزيارة مطلقاً، وفي ذيلها ما يقتضي أنّه إذا كانت الزيارة بمعنى السلام عليه والدعاء له، جازت، ويطابق ذلك ما نقلناه عن الرسالة الثالثة.

والحاصل أنّه يقسم الزيارة إلى الزيارة البدعية والزيارة الشرعية فيجوّز

١. مجموعة الرسائل الكبرى ج ٢ ص ٤٥ الرسالة الثالثة.

الثانية ويقصرها في السلام على الميت والدعاء له إن كان مؤمناً، يـقول: فـالزيارة لقـبر المؤمن، نبياً كان أو غير نبي من جنس الصلاة على جنازته، يدعى له كما يدعى إذا صلى على جنازته (١).

فاللازم البحث عن زيارة القبور أولاً، وزيارة قبر النبي الأعظم بشخصه ثانياً .

\* \* \*

### زيارة القبور في السنة

لا شك أنّ زيارة القبور تنطوي على آثار أخلاقية وتربوية هامة، لأنّ مشاهدة هذا الوادي الهادي ـ الّذي يضم في أعماقه مجموعة كبيرة من الذين عاشوا في هذا الحياة الدنيا ثم انتقلوا إلى الآخرة ـ تخفّف روح الطمع والحرص على الدنيا، ولربما يغيّر الإنسان سلوكه في هذه الحياة، فيترك الجرائم والمنكرات، ويتوجّه إلى الله والآخرة .

ولذا يقول الرسول الأعظم:

 $^{(7)}$  «زوروا القبور فإنها تذكركم الآخرة»  $^{(7)}$ 

ودل بعض الأحاديث على أنّ النبي النبي النبي عن زيارة القبور في أول الأمر، ولعل النهي كان لأجل أن الأموات يوم ذاك كانوا مشركين وعبدة للأصنام، فنهى النبي عن عن زيارة الأموات، ولمّا كثر الشهداء بين المسلمين وماتت مجموعة كبيرة من المسلمين في المدينة وأطرافها، رخّص النبي بإذن من الله سبحانه وقال:

- «كنت نهيتكم عن زيارة القبور، فزوروها فإنها تزهد في الدنيا وتذكر الآخرة» - -

(101)

١. شفاء السقام ص ١٠٧.

۲. سنن ابن ماجة ج ۱ ص ۱۱۳.

٣. السنن لابن ماجة ج ١ ص ١١٤ طبعة الهند ـ باب ما جاء في زيارة القبور، وصحيح الترمذي، أبواب الجنائز ج ٣ص ٢٧٤

۳- وروى مسلم في صحيحه: «زار النبي قبر أُمّه فبكى وأبكى من حوله... وقال: استأذنت ربّى أن أزور قبرها فأذن لى، فزوروا القبور فإنّها تذكركم الموت»(۱).

۴- وقالت عائشة: «إنّ رسول اللّه ﷺ رخّص في زيارة القبور» (٢٠).

۵- وقالت: إنّ النبي قال: أمرني ربي أن آتي البقيع فأستغفر لهم. قلت: كيف أقول يا رسول الله؟ قال: قولي: السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، يرحم الله المستقدمين منّا والمستأخرين، وإنّا إن شاء الله بكم لاحقون (٣).

وجاء في أحاديث أُخرى نص الكلمات الّتي كان رسول الله وَ يَقُولها عند زيارة القبور، وهي:

السلام عليكم دار قوم مؤمنين، وإنّا وإياكم متواعدون غدا ومواكلون، وإنّا إن شاء الله بكم لاحقون، اللّهم اغفر لأهل بقيع الغرقد» (۴).

وجاء في حديث آخر نص الكلمات بما يلي:

٧- «السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنّا إن شاء الله بكم لاحقون، أنتم لنا فرط ونحن لكم تبع، أسأل الله العافية لنا ولكم» (۵).

وفى حديث ثالث:

١. صحيح مسلم ج ٣ص ٤٥ باب استئذان النبي الشيئي وبه عزّوجل في زيارة قبر أُمه.

٢. صحيح ابن ماجة ج ١ ص ١١٤.

٣. صحيح مسلم ج ٣ص ٤٤، باب ما يقال عند دخول القبور، السنن للنسائي ج ٣ص ٧٤.

۴. السنن للنسائي ج ٢ ص ٧٧ ـ ٧٧.

٥. السنن النسائي ج ٢ ص ٥٥ ـ ٧٧.

 $^{(1)}$  «السلام عليكم دار قوم مؤمنين، وإنّا إن شاء الله بكم لاحقون  $^{(1)}$  .

ويستفاد من حديث عائشة أن النبي النبي المن كان يخرج إلى البقيع في آخر الليل من كل ليلة، ويقول:

9- «السلام عليكم دار قوم مؤمنين، وأتاكم ما توعدون، غداً مؤجلون وإنّا إن شاء اللّه بكم لاحقون، اللّهمّ اغفر لأهل بقيع الغرقد» (٢) .

ويستفاد من حديث آخر أنّ النبي النبي كان يزور المقابر مع جماعة من أصحابه، ويعلمهم كيفية الزيارة:

-۱۰ «كان رسول الله يعلمهم ـ إذا خرجوا إلى المقابر ـ فكان قائلهم يقول: السلام على أهل الديار ـ أو ـ السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنّا إن شاء الله لاحقون، أسأل الله لنا ولكم العافية» (٣) .

#### النساء وزيارة القبور

ولعل هنا من يتوهم أن الزيارة تسوغ للرجال دون النساء، لما روي عن النبي: لعن رسول الله زوارات القبور <sup>(۴)</sup> .

ويناقض هذا الحديث ما نقله مسلم في صحيحه والنسائي في سننه أنّ النبي زار البقيع مع حليلته عائشة، وعلّمها كيفية الزيارة كما مرّ في الرقم (۵) من الروايات، ولأجل ذلك يجب أن يعالج هذا الحديث بشكل خاص وهو التفريق بين زائرات القبور وزواراتها، ولعل الثاني كان مقروناً بأمور محرّمة كالتبرّج المنهي عنه، أو البكاء بما يقترن بالنوح المحرم، أو غير ذلك من الوجوه الّتي يمكن الجمع بها بين المتعارضين، وإلّا فأيّ فرق بين الرجل والمرأة في هذا الأمر حتّى تكون لأحدهما جائزة وللأخرى محرّمة، لولا المحذورات الخاصة؟

١. السنن لأبي داودج ٢ ص ١٩٤.

٢. صحيح مسلمج ٣ص ٤٣ باب ما يقال عند القبور.

٣. صحيح مسلم ج ٣ص ١١، باب ما يقال عند دخول القبر.

۴. صحيح ابن ماجة ج ١ ص ۴٧٨، كتاب الجنائز الطبعة الأولى بمصر.

أضف إلى ذلك جريان السيرة بين المسلمين حتّى في نفس عصر الصحابة والتابعين على زيارة السيدات لقبور أعزائها، فهذه السيدة فاطمة الزهراء الله كانت تخرج إلى زيارة قبر عمها حمزة في كل جمعة، أو أقلّ من ذلك، وكانت تصلّي عند قبره وتبكي (١).

وهذه عائشة زوجة النبي المنطق لما جاءت إلى مكة خرجت لزيارة قبر أخيها عبدالرحمن بن أبى بكر، وأنشدت بيتين من الشعر في رثائه (٢) .

هذا كله في زيارة قبور المسلمين، وأمّا زيارة أوليائهم من النبي والأئمة والشهداء والصالحين فلا شك أنّ لزيارتهم نتائج بنّاءة، نشير إليها:

إنّ زيارة مراقد هذه الشخصيات هو نوع من الشكر والتقدير لتضحياتهم، وإعلام للجيل الحاضر بأنّ هذا هو جزاء الذين يسلكون طريق الحق والهدى والفضيلة، والدفاع عن المبدأ والعقيدة، وهذا لا يدفعنا إلى زيارة قبورهم وحدها، بل يدفعنا إلى إبقاء ذكرياتهم حيّة ساخنة، والمحافظة على آثارهم، وإقامة المهرجانات في ذكرى مواليدهم، وعقد المجالس وإلقاء الخطب المفيدة في أيام رحلاتهم، وهذا شيء مما يدركه كل ذي مسكة، فلأجل ذلك نرى أنّ أبناء الأمم الحية يتسابقون في زيارة مدافن رؤسائهم وشخصياتهم الذين ضحوا أنفسهم و أموالهم في سبيل إحياء الشعب و اسقلاله، و نجاته من يد المستعمرين والظالمين، ويقيمون الذكريات المئوية لإحياء معالمهم وآثارهم وأسمائهم، ولا يخطر ببال أحد أنّ هذه الأمور عبادة لهم، فأين التعظيم والتعزيز للشخصيات من عبادتهم؟ فإنّ التعظيم تقدير لجودهم، والعبادة رمز لألوهيتهم وربوبيتهم، فهل منّا من يخلط بين الأمرين؟

إذا وقفت على الآثار البنّاءة لزيارة مطلق القبور، وزيارة قبور الأولياء والصالحين، وتعرّفت على مجموعة من الروايات الحاثّة على زيارة قبور دار

١. مستدرك الصحيحين للحاكم ج ١ ص ٢٧٧.

٢. صحيح الترمذي ج ۴ ص ٢٧٥، كتاب الجنائز باب ما جاء في زيارة القبور.

المؤمنين، فلنذكر خصوص ما ورد من الروايات الّتي فيها الحث على زيارة قبر النبي الأعظم المؤمنين.

قد نقل قاضي القضاة تقي الدين أبو الحسن عبدالكافي السبكي ١٥ حديثاً في ذلك المجال وتكلم في أسنادها و صحّح كثيراً منها (١).

كما قام العلامة السمهودي المتوفّى سنة (٩١١ هـ) في كتابه القيم (وفاء الوفاء بأحوال دار المصطفى) بنقل روايات كثيرة في ذلك المجال (٢) .

وبما أنّ العلامة الأميني قد تحمّل جهوداً جبارة في جمع الأحاديث الواردة حول زيارة النبي الأكرم، والفحص عن مظانّها ومصادرها من أقدم العصور إلى عصرنا هذا، فنحن ـ تقديراً لجهوده الجبارة ومثابرته الجليلة في هذا الطريق ـ ننقل عن تلك الموسوعة نفس الروايات ومصادرها. قال قدس سره:

(1)

عن عبدالله بن عمر مرفوعاً: «من زار قبري وجبت له شفاعتي». أخرجته أُمة من الحفاظ وأئمة الحديث، منهم:

١- عبيد بن محمد أبو محمد الوراق النيسابوري المتوفى سنة (٢٥٥ ه) .

٢- ابن أبي الدنيا أبو بكر عبدالله بن محمد القرشي المتوفى سنة (٢٨١ هـ).

(100

www.imamsadeq.org

١. شفاء السقام في زيارة خير الأنام، ص ٣- ٣٤، الباب الأول: في الأحاديث الواردة في الزيارة.

٢.وفاءالوفاء ج ٢ص ١٣٣٤.

٣. الفقه على المذاهب الأربعة ج ١ ص ٥٠٥.

- ٣١- الدولابي أبو بشر محمد الرازي المتوفى سنة (٣١٠ هـ) في الكنى والأسماء ج ٢ ص
   ۶۴.
- ۴- محمد بن إسحاق أبو بكر النيسابوري المتوفى سنة (٣١١ هـ) الشهير بابن خزيمة، أخرجه في صحيحه .
  - ۵- الحافظ محمد بن عمرو أبو جعفر العقيلي المتوفى سنة (٣٢٢ هـ) في كتابه .
    - القاضى المحاملي أبو عبدالله الحسين البغدادي المتوفى سنة (٣٣٠ ه).
      - ٧- الحافظ أبو أحمد بن عدي المتوفى سنة (٣٤٥ هـ) في الكامل.
  - $\Lambda$  الحافظ أبو الشيخ أبو محمد عبدالله بن محمد الأنصاري المتوفى سنة ( $^{89}$  ه) .
    - ٩- الحافظ أبو الحسن علي بن عمر الدارقطني المتوفى سنة (٣٨٥ هـ) في سننه .
- ۱۰ أقضى القضاة أبو الحسن الماوردي المتوفى سنة (۴۵۰ هـ) في «الأحكام السلطانية»
  - ١١- الحافظ أبوبكر البيهقي المتوفى سنة (٤٥٨ هـ) في «السنن» وغيره .
- ١٢ القاضي أبو الحسن علي بن الحسن الخلعي الشافعي المتوفى سنة (٣٩٢ هـ) في
- ١٣ الحافظ إسماعيل بن محمد بن الفضل القرشي الإصبهاني المتوفى سنة (٥٣٥ ه).
  - ۱۴ القاضى عياض المالكي المتوفى سنة (۵۴۴ هـ) في «الشفاء» .
- من الحافظ أبو القاسم علي بن عساكر المتوفى سنة (۵۷۱ هـ)، في تاريخه في باب (من زار قبره والله يعلم سر تحريفه هذا وما أضمرته سريرته .
  - ١٤ الحافظ أبو طاهر أحمد بن السلفي المتوفى سنة (٥٧٤ ه).
  - ١٧ أبو محمد عبدالحق بن عبدالرحمن الأندلسي المتوفى سنة

(۵۸۱ هـ) الأحكام الوسطى والصغرى (۱).

۱۸ – الحافظ ابن الجوزي المتوفى سنة (۵۹۷ هـ) في «مثير الغرام الساكن» .

١٩- الحافظ علي بن مفضل المقدسي الإسكندراني المالكي المتوفى سنة (٢١٦ هـ).

٢٠- الحافظ أبو الحجاج يوسف بن خليل الدمشقى المتوفى سنة (٤٤٨ ه).

٢١- الحافظ أبو محمد عبدالعظيم المنذري المتوفى سنة (٤٥۶هـ).

٢٢ الحافظ أبو الحسين يحيى بن علي القرشى الأموي المالكي المتوفى سنة (۶۶۲هـ).
 في كتابه «الدلائل المبينة في فضائل المدينة».

٢٣- الحافظ أبو محمد عبدالمؤمن الدمياطي المتوفى سنة (٧٠٥ هـ).

٢٢- الحافظ أبو الحسين هبة الله بن الحسن.

٢٥- أبو الحسن يحيى بن الحسن الحسيني في كتاب «أخبار المدينة» .

75- أبو عبدالله محمد بن محمد العبدري الفاسي المالكي الشهير بابن الحاج المتوفى سنة (٧٣٧ هـ)، في «المدخل» ج ١ ص ٢٤١.

٢٧− تقي الدين علي بن عبدالكافي السبكي الشافعي المتوفى سنة (٧٥٤ هـ)، بسط القول في ذكر طرقه في شفاء السقام، ص ٣ ـ ١٢ وقال في ص ٨: والرواة جميعهم إلى موسى بن هلال ثقاة لا ريبة فيهم، وموسى بن هلال، قال ابن عدي: أرجو أنه لا باس به، هو من مشايخ أحمد، وأحمد لم يكن يروي إلّا عن ثقة، وقد صرح الخصم بذلك في الرد على البكري .

ثم ذكر شواهد لقوة سنده فقال: وبذلك تبين أن اقل درجات هذا الحديث أن يكون حسناً إن نوزع في دعوى صحته، إلى أن قال: وبهذا بل

١. قال في خطبة الأحكام الصغرى: أنه تخيرها صحيحة الأسناد معروفة عند النقاد، قد نقلها الإثبات وتداولها الثقاة، وقال في خطبة الوسطى: إنَّ سكوته عن الحديث دليل على صحته... الخراجع (شفاء السقام) ص ٩.
 (١٥٧)

بأقل منه يتبين افتراء من ادّعى أن جميع الأحاديث الواردة في الزيارة موضوعة، فسبحان الله! أما الستحي من الله ومن رسوله في هذه المقالة الّتي لم يسبقه إليها عالم ولا جاهل، لا من أهل الحديث ولا من غيرهم؟ ولا ذكر أحد موسى بن هلال ولا غيره من رواة حديثه هذا بالوضع، ولا اتهمه به فيما علمنا، فكيف يستجيز مسلم أن يطلق على كل الأحاديث الّتي هو واحد منها موضوعة، ولم ينقل إليه ذلك عن عالم قبله، ولا ظهر على هذا الحديث شيء من الأسباب المقتضية للمحدثين للحكم بالوضع، ولا حكم متنه بما يخالف الشريعة، فمن أي وجه يحكم بالوضع عليه لو كان ضعيفاً؟ فكيف وهو حسن وصحيح .

۲۸- الشيخ شعيب عبدالله بن سعد المصري، ثم المكي الشهير بالحريفيش المتوفى سنة (۸۰۱ هـ) في «الروض الفائق» ج ۲ ص ۱۳۷ .

المتوفى سنة  $^{(1)}$  المتوفى سنة القاهري السمهودي المتوفى سنة  $^{(1)}$  المتوفى سنة  $^{(1)}$  وفاء الوفاء» ج  $^{(1)}$  ص  $^{(1)}$  ص

٣٠- الحافظ جلال الدين عبدالرحمن السيوطي المتوفى سنة (٩١١ هـ) في «الجامع الكبير» كما في ترتيبه: ج ٨ ص ٩٩ .

٣١– الحافظ أبو العباس شهاب الدين القسطلاني (٢) المتوفى سنة (٩٢٣ هـ)، في «المواهب اللدنية» من طريق الدارقطني، وقال: رواه عبد الحق في أحكامه الوسطى والصغرى وسكت عنه، وسكوته عن الحديث فيه دليل على صحته.

٣٢ – الحافظ ابن الدبيغ أبو محمد الشيباني المتوفى سنة (٩٣۴ هـ)، في «تمييز الطيب من الخبيث» ص ١۶٢ .

٣٣- الشيخ شمس الدين محمد الخطيب الشربيني المتوفى سنة (٩٧٧ هـ)، في «المغني» ج ١ ص ۴٩۴ عن صحيح ابن خزيمة .

۳۴ زين الدين عبد الرؤوف المناوي المتوفى سنة (۱۰۳۱ هـ)، في «كنوز

١. السمهود قرية كبيرة غربي نيل مصر.

٢. نسبة إلى قسطلة بلدة بالأندلس.

الحقائق» ص ۱۴۱، وشرح الجامع الصغير للسيوطي ج ۶ ص ۱۴۰.

٣٥– الشيخ عبدالرحمن شيخ زاده المتوفى سنة (١٠٧٨ هـ)، في «مجمع الأنهر» ج ١ ص

77 أبو عبدالله محمد بن عبدالباقي الزرقاني المصري المالكي المتوفى سنة (1177 ه) في «شرح المواهب» ج  $\Lambda$  ص 117 نقلاً عن أبى الشيخ وابن أبى الدنيا .

٣٧- الشيخ إسماعيل بن محمد الجراحي العجلونيي المتوفى سنة (١١٤٢ هـ)، في «كشف الخفاء» ج ٢ ص ٢٥٠ نقلاً عن أبى الشيخ، وابن أبى الدنيا، وابن خزيمة.

٣٨- الشيخ محمد بن علي الشوكاني المتوفي سنة (١٢٥٠ هـ)، في «نيل الأوطار» ج ٣ ص ٣٢۵ نقلاً عن غير واحد من أئمة الحديث .

٣٩- الشيخ محمد بن السيد درويش الحوت البيروني المتوفى سنة (١٢٧۶ هـ) في «حسن الأثر» ص ٢٢٤.

•۴- السيد محمد بن عبدالله الدمياطي الشافعي المتوفى سنة (١٣٠٧ هـ)، في «مصباح الظلام» ج ٢ ص ١٣٠٢ .

۴۱ – عدة من فقهاء المذاهب الأربعة في مصر اليوم في «الفقه على المذاهب الأربعة» ج ١ ص ۵۹۰ .

**(**Y)

عن عبدالله بن عمر مرفوعاً: «من جاءني زائراً لا تعمله إلّا زيارتي، كان حقاً علي أن أكون له شفيعاً يوم القيامة. وفي لفظ: لا تحمله إلّا زيارتي. وفي آخر: لم تنزعه حاجة إلّا زيارتي وفي رابع: لا ينزعه إلّا زيارتي كان حقاً على الله عزّوجلّ، وفي خامس للغزالي: لا يهمه إلّا زيارتي أخرجه جمع من الحفاظ لا يستهان بهم وبعدتهم منهم:

١- الحافظ أبو علي سعيد بن عثمان السكن البغدادي المتوفى بمصر

(109)

سنة (٣٥٣ ه) في كتابه «السن الصحاح» جعل في آخر كتاب الحج (باب ثواب من زار قبر النبي) ولم يذكر في الباب غير هذا الحديث. قال السبكي في «شفاء السقام» ص ١٤: وذلك منه حكم بأنه مجمع على صحته بمقتضى الشرط الّذي شرطه في الخطبة، وابن السكن هذا إمام حافظ ثقة كثير الحديث واسع الرحلة... الخ .

قال في خطبة كتابه: اما بعد: فإنك سألتني أن أجمع لك ما صحّ عندي من السنن المأثورة التي نقلها الأئمة من أهل البلدان، الذين لا يطعن عليهم طاعن فيما نقلوه، فتدبرت ما سألتني عنه فوجدت جماعة من الأئمة قد تكلفوا ما سالتني من ذلك وقد وعيت جمع ما ذكروه، وحفظت عنهم أكثر ما نقوله، واقتديت بهم، وأجبتك إلى ما سألتني من ذلك، وجعلته أبواباً في جميع ما يحتاج إليه من احكام المسلمين، فأول من نصب نفسه لطلب صحيح الآثار: البخاري وتابعه مسلم، وأبو داود، والنسائي وقد تصفحت ما ذكروه وتدبرت ما نقلوه فوجدتهم مجتهدين فيما طلبوه، فما ذكرته في كتابي هذا مجملاً فهو مما أجمعوا على صحته، وما ذكرته بعد ذلك مما يختاره أحد من الأئمة الذين سميتهم، فقد بينت حجته في قبول ما ذكره، ونسبته إلى اختياره دون غيره، وما ذكرته مما يتفرد به أحد من أهل النقل للحديث فقد بينت علته، ودللت على انفراده دون غيره، وبالله التوفيق .

- ٢- الحافظ أبوالقاسم الطبراني المتوفى سنة (٣٤٠ هـ)، أخرجه في معجمه الكبير .
- ٣- الحافظ أبو بكر محمد بن إبراهيم المقري الإصبهاني المتوفى سنة (٣٨١ هـ)، في معجمه .
  - ٣- الحافظ أبو الحسن الدارقطني المتوفى سنة (٣٨٥ هـ)، أخرجه في أماليه .
    - ۵- الحافظ أبو نعيم الإصبهاني المتوفى سنة (۴۰۲ هـ).
- ۶- القاضي أبو الحسن علي بن الحسن الخلعي الشافعي المتوفى سنة (۴۹۲ هـ) صاحب «الفوائد» .

٧- حجة الإسلام أبو حامد الغزالي الشافعي المتوفي سنة (٥٠٥ ه)، في «إحياء العلوم» ج ١ ص ٢۴۶ .

- ٨- الحافظ ابن عساكر المتوفى سنة (٥٧١ هـ)، صاحب «تاريخ الشام».
- ٩- الحافظ أبو الحجاج يوسف بن خليل الدمشقى المتوفى سنة (٤٤٨ ه).
- ١٠- الحافظ يحيى بن علي القرشي الأموي المالكي المتوفى سنة (٢٢٦ ه) .
  - ١١- الحافظ أبو على الحسن بن أحمد بن الحسن الحداد في كتابه .

۱۲ - تقي الدين السبكي الشافعي المتوفى سنة (۷۵۶ هـ) فصل القـول فـي طـرق هـذا الحديث، وأخرجه من طرق شتى وصححه فى «شفاء السقام» ص ۱۳ ـ ۱۶ .

911 السيد نور الدين علي بن عبدالله الشافعي القاهري السمهودي المتوفى سنة (٩١١ هـ)، في «وفاء الوفاء» ج ٢ ص ٣٩٤، ذكره من طرق شتى، منها طريق الحافظ ابن السكن فقال: ولهذا ومقتضى ما شرطه في خطبته أن يكون هذا الحديث مما أجمع على صحته ثم قال: قلت: ولهذا نقل عنه جماعة منهم الحافظ زين الدين العراقى أنه صححه... الخ .

14- أبو العباس شهاب الدين القسطلاني المتوفى سنة ( ٩٢٣ هـ)، في «المواهب اللدنية» وقال: صححه ابن السكن .

10- الشيخ محمد الخطيب الشربيني المتوفى سنة (٩٧٧ هـ)، في «مغني المحتاج» شرح المنهاج ج ١ ص ۴٩۴ وقال: رواه ابن السكن في سننه الصحاح المأثورة .

۱۶ – الشيخ عبدالرحمن شيخ زاده المتوفى سنة (۱۰۷۸ هـ)، في «مجمع الأنهر» ج ۱ ص

### **(**T)

عن عبدالله بن عمر مرفوعاً: «من حج فزار قبري بعد وفاتي كان كمن زارني في حياتي» وفي غير واحد من طرقه زيادة: وصحبني. أخرجه جمع من الحفاظ منهم:

(181)

- ١- الحافظ عبد الرزاق أبو بكر الصنعاني المتوفى سنة (٢١١ ه).
- ٢- الحافظ أبو العباس الحسن بن سفيان الشيباني المتوفى سنة (٣٠٣ ه).
- ٣- الحافظ أبو يعلى أحمد بن على الموصلى المتوفى سنة (٣٠٧ هـ) في مسنده .
  - ٣- الحافظ أبو القاسم عبدالله بن محمد البغوي سنة (٣١٧ ه) .
    - ۵- الحافظ أبو القاسم الطبراني المتوفى سنة (۳۶۰ ه).
  - الحافظ أبو أحمد بن عدى المتوفى سنة (٣٤٥ هـ) في «الكامل» .
  - ٧- الحافظ أبو بكر محمد بن إبراهيم المقرى المتوفى سنة (٣٨١ ه).
  - ٨- الحافظ أبو الحسن الدارقطني المتوفى سنة (٣٨٥ هـ)، في سننه وغيرها.
  - ٩- الحافظ أبوبكر البيهقي المتوفى سنة (٤٥٨ هـ) في سننه ج ٥ ص ٢٣۶.
    - ١٠- الحافظ ابن عساكر الدمشقى المتوفى سنة (٥٧١ هـ) في تاريخه .
- ۱۱– الحافظ ابن الجوزي المتوفى سنة (۵۹۷ هـ) في «مثير الغرام الساكن إلى أشرف الأماكن».
- ۱۲ الحافظ أبو عبدالله بن النجار البغدادي المتوفى سنة (۶۴۳ هـ)، في كتابه «الدرة الثمينة في أخبار المدينة» .
  - ١٣ الحافظ أبو الحجاج يوسف بن خليل الدمشقى المتوفى سنة (٤٤٨ ه) .
    - ۱۴ الحافظ أبو محمد عبدالمؤمن الدمياطي المتوفى سنة (۲۰۵ هـ).
      - ١٥- أبو الفتح أحمد بن محمد بن أحمد الحداد في كتابه .
        - ١٤- الحافظ أبو الحسين المصري .
- ۱۷ ولي الدين الخطيب التبريزي في «مشكاة المصابيح» المتوفى سنة (٧٣٧ هـ)، في باب حرم المدينة في الفصل الثالث .
- ۱۸ تقي الدين السبكي المتوفي سنة (٧٥۶ هـ)، بسط القول في طرقه في «شفاء السقام» ص ۱۶ – ۲۱ ورواه عن كثير من هؤلاء الحفاظ المذكورين وغيرهم .

۱۹- الشيخ شعيب عبدالله المصري الحريفيش المتوفى سنة (۸۰۱ ه)، في «الروض الفائق» ج ۲ ص ۱۳۷ .

- ۲- السيد نور الدين السمهودي المتوفى سنة (٩١١ هـ)، فصل القول في طرقه في «وفاء الوفاء» ج ٢ ص ٣٩٧ .

الحافظ جلال الدين السيوطي المتوفى سنة (٩١١ هـ)، في «الجامع الكبير» كما في ترتيبه ج ٨ ص ٩٩ .

77- قاضي القضاة شهاب الدين الخفاجي الحنفي المتوفى سنة (١٠۶٩ هـ)، في شرح الشفاء للقاضى عياض ج ٣ ص ٥٤٧.

٢٣- الشيخ عبدالرحمن شيخ زاده المتوفى سنة (١٠٧٨هـ)، في «مجمع الأنهر» ج ١ ص ١٥٧٠.

74- الشيخ محمد الشوكاني المتوفى سنة (١٢٥٠ هـ)، في «نيل الأوطار» ج ۴ ص ٣٢٥. 70- السيد محمد بن عبدالله الدمياطي الشافعي المتوفى سنة (١٣٠٧ هـ)، في «مصباح الظلام» ج ٢ ص ١٣٠٠ .

### (4)

عن عبدالله بن عمر مرفوعاً: «من حج البيت ولم يزرني فقد جفاني» أخرجه جمع منهم: ١- الحافظ أبو حاتم محمد بن حبًان التميمي البستي المتوفى سنة (٣٥٣ هـ)، في «الضعفاء».

٢- الحافظ ابن عدى المتوفى سنة (٣٤٥ هـ)، في «الكامل».

٣- الحافظ الدارقطني المتوفى سنة (٣٨٥ هـ)، في كتابه أحاديث مالك الّتي ليست في الموطأ.

۴- تقي الدين السبكي المتوفى سنة (٧٤٥ هـ)، من غير طريق في «شفاء -۴

السقام» ص ٢٢، وردّ حكم ابن الجوزي على الحديث بالوضع .

- ۵- السيد نور الدين السمهودي المتوفى سنة (٩٢١ هـ)، في «وفاء الوفاء» ج ٢ ص ٣٩٨.
- ابو العباس شهاب الدين القسطلاني المتوفى سنة (٩٢٢ هـ)، في «المواهب اللدنية»
   نقلاً عن ابن عدي، وابن حبان، والدارقطنى.
- ٧- الشيخ اسماعيل الجراحي العجلوني المتوفى سنة (١١٤٢ هـ)، في «كشف الخفاء» ج ٢ ص ٢٧٨ نقلاً عن ابن عدي، وابن حبان، والدارقطني .
- ۸- الشيخ المرتضى الزبيدي الحنفي المتوفى سنة (١٢٠٥ هـ)، في «تاج العروس» ج ١٠ ص ٧۴.
- 9- الشيخ محمد الشوكاني المتوفى سنة (١٢٥٠ هـ)، في «نيل الأوطار» ج ۴ ص ٣٢٥.

(a)

عن عمر مرفوعاً: «من زار قبري (أو من زارني) كنت له شفيعاً (أو شهيداً) ومن مات في أحد الحرمين بعثه الله عزّوجلّ في الأمنين يوم القيامة» أخرجه:

- ۱- الحافظ أبو داود الطياليسي المتوفى سنة (۲۰۴ هـ)، في مسنده ج ۱ ص ۱۲.
  - ٢- الحافظ أبو نعيم الإصبهاني المتوفى سنة (٣٣٠ ه).
- .  $^{8}$  الحافظ البيهقي المتوفى سنة ( $^{8}$  ه) في «السنن الكبرى» ج  $^{8}$  ص  $^{8}$  .
  - ۴- الحافظ ابن عساكر الدمشقى المتوفى سنة (۵۷۱ هـ)، في «تاريخ الشام».
    - -0 الحافظ أبو الحجاج يوسف بن خليل الدمشقى المتوفى سنة (84 ه).

- .  $^{77}$  سنة ( $^{89}$  ه)، في «شفاء السقام» ص  $^{87}$  م
- ۷- نور الدين السمهودي المتوفى سنة (٩١١ هـ)، في «وفاء الوفاء» ج ٢ ص ٣٩٩.
  - $\Lambda$  أبوالعباس القسطلاني المتوفى سنة (٩٢٣ هـ)، في «المواهب اللدنية».
  - ٩- الحافظ ابن الدبيع المتوفى سنة (٩٤۴ هـ)، في «تمييز الطيب» ص ١٤٢.
- ۱۰ زين الدين عبدالرؤوف المناوي المتوفى سنة (۱۰۳۱ هـ)، في «كنوز الحقائق» ص ۱۴۱ .
- ۱۱– الشيخ إسماعيل العجلوني المتوفى سنة (۱۱۶۲ هـ)، في «كشف الخفاء» ج ۲ ص ۲۷۸ .

### (8)

عن حاطب بن أبي بلتعة مرفوعاً: «من زارني بعد موتي فكأنما زارني في حياتي، ومن مات في أحد الحرمين بعث يوم القيامة من الآمنين». أخرجه:

- ١ الحافظ أبو الحسن الدارقطني المتوفى سنة (٣٨٥ هـ)، في «السنن» .
  - ٢- الحافظ أبو بكر البيهقى المتوفى سنة (٤٥٨ ه).
  - الحافظ ابن عساكر الدمشقى المتوفى سنة (4 ه).
- $^*$  الحافظ أبو الحجاج يوسف بن خليل الدمشقى المتوفى سنة ( $^*$ 8 هـ) .
  - -0 الحافظ أبو عبدالله عبدالمؤمن الدمياطى المتوفى سنة (+0 ه).
- ٤- أبو عبدالله العبدري المالك ابن الحاج المتوفى سنة (٧٣٧ هـ)، في «المدخل».
  - .  $^{4}$  سنة ( $^{4}$  ه)، في «شفاء السقام» ص  $^{4}$  المتوفى سنة ( $^{4}$

- الشيخ شعيب الحريفيش المتوفى سنة ( ۸۱۰ هـ)، في «الروض الفائق» ج  $^{7}$  ص  $^{8}$  .  $^{9}$  نور الدين السمهودي المتوفى سنة ( ۹۱۱ هـ)، في «وفاء الوفاء» ج  $^{7}$  ص  $^{8}$  .

۱۰ - أبو العباس القسطلاني المتوفى سنة (۹۲۳ هـ) في «المواهب اللدنية» عن البيهقي .
۱۱ - الجراحي العجلوني المتوفى سنة (۱۱۶۲ هـ)، في «كشف الخفاء» ج ۲ ص ۵۵۱ عن ابن عساكر والذهبي، وحكى عن الأخير أنّه قال: إنّ هذا الحديث من أجود أحاديث الباب إسناداً.
۱۲ - الشيخ محمد الشوكاني المتوفى سنة (۱۲۵۰ هـ) في «نيل الأوطار» ج ۴ ص ۳۲۵ .
۱۳ - الشيخ محمد بن درويش الحوت البيروني المتوفى سنة (۱۲۷۶ هـ)، في «حسن ۱۲۴ هـ)، في «حسن ۱۲۴ هـ)، في «حسن ۱۲۴ هـ)، في «حسن ۱۲۴۶ هـ) في «حسن ۱۲۴۶ هـ) في «حسن ۱۲۴۶ هـ) في «حسن

**(Y)** 

عن عبدالله بن عمر مرفوعاً: «من حج حجة الإسلام وزار قبري، وغزا غزوة وصلى عليّ في بيت المقدس لم يسأل الله عزوجل فيما افترض عليه» .

أخرجه الحافظ محمد بن الحسين بن أحمد أبو الفتح الأزدي المتوفى سنة (٣٧٣ هـ)، في فوائده، ورواه عنه الحافظ السلفي أبو طاهر الإصبهاني المتوفى سنة (٤٧٥ هـ) بإسناده، وأخرجه بالطريق المذكور تقي الدين السبكي المتوفى سنة (٧٥٢ هـ) في «شفاء السقام» ص ٢٥، وذكره السيد السمهودي المتوفى سنة (٩١١ هـ)، في «وفاء الوفاء» ج ٢ ص ۴٠٠ والشيخ محمد بن على الشوكاني المتوفى سنة (١٢٥٠ هـ)، في «نيل الأوطار» ج ۴ ص ٣٢٢.

**(**\( \)

عن أبي هريرة مرفوعاً: «من زارني بعد موتي فكأنما زارني وأنا حي،

ومن زارني كنت له شهيداً وشفيعاً يوم القيامة» أخرجه:

۱- الحافظ أبو بكر أحمد بن موسى بن مردويه المتوفى سنة (۴۱۶ هـ).

٢- الحافظ أبو سعد أحمد بن محمد بن أحمد بن الحسن الإصبهاني المتوفى سنة (٥٤٠

ھ).

٣- أبو الفتوح سعيد بن محمد اليعقوبي في فوائده المتوفى سنة (٥٥٢ ه) .

۴- الحافظ أبو سعد عبدالكريم السمعاني الشافعي المتوفى سنة (۵۶۲هـ).

-0 ابن الأنماطي إسماعيل بن عبدالله الأنصاري المالكي المتوفى سنة (+0 ه).

.  $^{78}$  سنة ( $^{80}$  ه) في «شفاء السقام» ص  $^{8}$  .

۷– السيد نور الدين السمهودي المتوفى سنة (٩١١ هـ)، في «وفاء الوفاء» ج ٢ ص ۴٠٠.

(9)

عن أنس بن مالك مرفوعاً: «من زارني بالمدينة محتسباً كنت له شفيعاً». وفي رواية أُخرى عنه أيضاً:

«من مات في أحد الحرمين بعث من الآمنين يـوم القـيامة، ومـن زارنـي مـحتسباً إلى المدينة كان في جواري يوم القيامة».

وفي لفظ ثالث له زيادة: وكنت له شهيداً وشفيعاً يوم القيامة. أخرجته أُمة من الحفاظ

١- ابن أبي فديك محمد بن إسماعيل المتوفى سنة (٢٠٠ ه) .

Y-1 ابن أبى الدنيا أبو بكر القرشى المتوفى سنة (Y ه) .

٣- الحافظ أبو عبدالله الحاكم النيسابوري المتوفى سنة (٢٠٥ ه).

٣- الحافظ أبو بكر البيهقي المتوفى سنة (٢٥٨ هـ) في «شعب الإيمان» .

۵- القاضى عياض المالكي المتوفى سنة (44% هـ) في «الشفاء» .

(184)

- الحافظ على بن الحسن الشهير بابن عساكر المتوفى سنة (۵۷۱ ه).
- ٧- الحافظ ابن الجوزي المتوفى سنة (٥٩٧ هـ) في «مثير الغرام الساكن» .
  - $\Lambda$  الحافظ عبد المؤمن الدمياطي المتوفى سنة ( $\Lambda$ 0 ه).
- ٩- أبو عبدالله العبدري المالكي ابن الحاج المتوفى سنة (٧٣٧ هـ) في «المدخل» ج ١ ص ٢٤١ .
- ۱۰ شمس الدين أبو عبدالله الدمشقي الحنبلي المعروف بابن القيم الجوزية المتوفى سنة (۷۵۱ هـ)، في «زاد المعادج ۲ ص ۴۷» .
  - . ٢٧ سنة (شفاء السقام» ص $^{1}$  ١١ تقي الدين السبكي المتوفى سنة ( $^{2}$
- ۱۲ السيد نور الدين السمهودي المتوفى سنة (٩١١ هـ)، في «وفاء الوفاء» ج ٢ ص ۴٠٠.
- ١٣ أبو العباس شهاب الدين القسطلاني المتوفى سنة (٩٢٣ هـ) في «المواهب اللدنية» .
- ۱۴ جلال الدين السيوطي المتوفى سنة (٩١١ هـ)، في «الجامع الكبير» كما في ترتيبه ج  $\Lambda$  ص ٩٩ .
- ۱۵– الشيخ عبدالرحمن شيخ زاده المتوفى سنة (۱۰۷۸ هـ)، «مـجمع الأنـهر» ج ۱ ص ۱۵۷ بلفظ: «من زارنى فى المدينية متعمداً كان فى جواري إلى يوم القيامة» .
- ۱۶ الشيخ محمد الشوكاني المتوفى سنة (۱۲۵۰ هـ)، في «نيل الأوطار» ج ۴ ص ۱۲۵۰. ۱۷ – أبو عبدالله الزرقاني المالكي المتوفى سنة (۱۱۲۲ هـ)، في «شرح المواهب» ج ۸ ص ۲۹۹.
  - ۱۸- الجراحي العجلوني المتوفى سنة (۱۱۶۲ هـ)، في كشف «الخفاء» ج ۲ ص ۲۵۱.

١٩- السيد أحمد الهاشمي في مختار الأحاديث النبوية، ص ١٤٩.

- ۲۰ السيد محمد بن عبدالله الدمياطي الشافعي المتوفى سنة (١٣٠٧هـ)، في «مـصباح الظلام» ج ٢ ص ١٣٠٨ .

. 11 الشيخ منصور على ناصف في «التاج» ج 1 ص 11

### (1+)

عن أنس بن مالك مرفوعاً: «من زارني ميتاً فكأنما زارني حياً، ومن زار قبري وجبت له شفاعتى يوم القيامة، وما من أحد من أمتى له سعة ثم لم يزرنى فليس له عذر» أخرجه:

۱- الحافظ أبو عبدالله محمد بن محمود ابن النجار المتوفى سنة (۶۴۳ هـ)، في كتابه «الدرة الثمينة في فضائل المدينة».

.  $^{7}$  سنة ( $^{8}$  ه)، في «شفاء السقام» ص  $^{8}$  المتوفى سنة ( $^{8}$ 

٣- الحافظ زين الدين العراقي المتوفى سنة (٨٠۶ هـ)، أشار إليه كما في «المواهب» .

۴- السيد نور الدين السمهودي المتوفى سنة (٩١١ هـ)، في «وفاء الوفاء» ج ٢ ص ۴٠٠.

۵- أبو العباس شهاب الدين القسطلاني المتوفى سنة (٩٢٣ هـ) في «المواهب اللدنية» .

ح- العجلوني المتوفى سنة (١١٤٢ هـ)، في «كشف الخفاء» ص ٢٧٨.

### (11)

عن ابن عباس مرفوعاً: «من زارني في مماتي كان كمن زارني في حياتي، ومن زارني حتّى ينتهي إلى قبري كنت له يوم القيامة شهيداً، أو قال: شفيعاً».

أخرجه الحافظ أبو جعفر العقيلي المتوفى سنة (٣٢٢ هـ)، في كتاب (١٤٩) «الضعفاء» في ترجمة فضالة بن سعيد المازني، والحافظ ابن عساكر المتوفى سنة (۵۷۱ هـ) كما في «شفاء السقام» ص ۲۱، و«وفاء الوفاء» ج ۲ ص ۴۰۱، و«نيل الأوطار» للشوكاني ج ۴ ص ۳۲۵ ـ ۳۲۵ .

## (17)

عن علي أميرالمؤمنين مرفوعاً وغير مرفوع: «من زار قبري بعد مماتي فكأنما زارني في حياتى، ومن لم يزر قبري فقد جفانى» أخرجه:

١- أبو الحسين يحيى بن الحسن بن جعفر الحسني في كتابه «أخبار المدينة» .

٢- أبو سعيد عبدالملك بن محمد النيسابوري الخركوشي المتوفى سنة (۴۰۶ هـ)، في
 «شرف المصطفى» .

- ٣- الحافظ ابن عساكر المتوفى سنة (٥٧١ هـ).
- \*- الحافظ أبو عبدالله ابن النجار المتوفى سنة (٤٤٣ هـ) في كتاب «الدرة الثمينة» .
  - -۵ الحافظ عبد المؤمن الدمياطى المتوفى سنة (-۷۰ ه).
  - -9 تقى الدين السبكى المتوفى سنة (-8 هـ)، فى «شفاء السقام» ص-9
- ٧- الشيخ شعيب الحريفيش المتوفى سنة (٨٠١ هـ)، في «الروض الفائق» ج ٢ ص ١٣٧.
- $\Lambda$  السيد نور الدين السمهودي المتوفى سنة (٩١١ هـ) في «وفاء الوفاء» ج  $\gamma$  ص  $\gamma$
- ٩- زين الدين عبد الرؤوف المناوي المتوفى سنة (١٠٣١ هـ) في «كنوز الحقائق» ص ١٤١.

#### (14)

عن بكر بن عبدالله مرفوعاً: «من أتى المدينة زائراً لي وجبت له شفاعتي

يوم القيامة، ومن مات في أحد الحرمين بعث آمناً».

أخرجه أبو الحسين يحيى بن الحسن الحسني في كتابه «أخبار المدينة» كما في «شفاء السقام» للسبكي ص ٣٠، و «وفاء الوفاء» للسمهودي، ج ٣ ص ۴٠٢.

### (14)

عن عبدالله بن عمر مرفوعاً: «من زارني بعد موتي فكأنما زارني في حياتي» أخرجه:

١- الحافظ سعيد بن منصور النسائي أبو عثمان الخراساني المتوفى سنة (٢٢٧ هـ).

٢- الحافظ أبو القاسم الطبراني المتوفى سنة (٣٤٠ ه).

٣- الحافظ أبو أحمد ابن عدى المتوفى سنة (٣٤٥ ه).

۴- الحافظ أبو الشيخ الأنصاري المتوفى سنة (٣٤٩ ه).

۵- الحافظ أبو الحسن الدارقطني المتوفى سنة (٣٨٥ ه).

الحافظ أبو بكر البيهقى المتوفى سنة (٤٥٨ ه).

 $^{
m V}$  - القاضى عياض المالكى المتوفى سنة ( $^{
m AFF}$  ه) .

٨- قاضي القضاة الخفاجي الحنفي المتوفى سنة (١٠٤٩ه)، في شرح الشفاء ج ٣ ص
 ۵۶۵ نقله عن البيهقي، والدارقطني، والطبراني، وابن منصور.

٩- زين الدين عبد الرؤوف المناوي المتوفى سنة (١٠٣١ هـ)، في «كنوز الحقائق» ص ١٤١ بلفظ: «من زار قبرى بعد موتى».

۱۰ – العجلوني المتوفي سنة (۱۱۶۲ هـ) في «كشف الخفاء» ج ۲ ص ۲۵۱، نقلاً عن أبي الشيخ، والطبراني، وابن عدي، والبيهقي .

### (10)

عن ابن عباس مرفوعاً: «من حجّ إلى مكة ثم قصدني في مسجدي كتبت له حجتان مبرورتان».

 $(1 \vee 1)$ 

أخرجه الفردوس في مسنده كما في «وفاء الوفاء» ج ٢ ص ٤٠١ و«نيل الأوطار» ج ٢ ص ٣٠٦. ٣٢۶ .

### (18)

عن رجل من آل الخطاب مرفوعاً: «من زارني متعمداً كان في جواري يوم القيامة، ومن مات في أحد الحرمين بعثه الله في الآمنين (من الآمنين)». وزاد الشحامي عقب قوله «يـوم القيامة»: «ومن سكن المدينة وصبر على بلائها كنت له شـهيداً وشـفيعاً يـوم القـيامة» روي بأسناده. فيه من الحفاظ.:

- ١- الحافظ أبو جعفر العقيلي المتوفى سنة (٣٢٢ ه).
- ٢- الحافظ أبو الحسن الدارقطني المتوفى سنة (٣٨٥ ه).
  - ٣- الحافظ أبو عبدالله الحاكم المتوفى سنة (٢٠٥ ه).
- ۴- الحافظ أبو بكر البيهقى المتوفى سنة (۴۵۸ هـ)، في «شعب الإيمان» .
  - -0 الحافظ ابن عساكر الدمشقى المتوفى سنة -0
- ۶- الحافظ أبو محمد بن المؤمن الدمياطي المتوفى سنة (٧٠٥ هـ)، وأخرجه من طريق
   هؤلاء الحفاظ .
- ٧٣٧ هـ) المتوفى سنة (٧٣٧ هـ)
   ولي الدين الخطيب العمري التبريزي في «مشكاة المصابيح» المتوفى سنة (٧٣٧ هـ)
   في باب حرم المدينة في الفصل الثالث .
- رسل ۳۴ وقال: مرسل السبكي المتوفى سنة (۷۵۶ هـ)، في «شفاء السقام» ص 7 وقال: مرسل جيد، ورواه عنه السيد نور الدين السمهودي في «وفاء الوفاء» ج 7 ص 7 ص 7 .

### **(17)**

عن عبدالله بن عمر مرفوعاً: «من زارني بالمدينة كنت له شهيداً وشفيعاً»، أخرجه الحافظ الدارقطني بأسناده في «السنن» كما في «وفاء الوفاء» ج ٢ ص ٣٩٨.

(IVY)

### (1A)

### (19)

ذكره الشيخ شعيب الحريفيش المتوفى سنة (٨٠١ه) في «الروض الفائق» ج ٢ ص ١٣٧٠.  $( \rat{ \rat{ }})$ 

عن أبي عبدالله محمد بن العلاء رحمه الله قال: دخلت المدينة وقد غلب علي الجوع، فزرت قبر النبي عبدالله محمد بن العلاء رحمه الله قال: دخلت المدينة وقلت: يا رسول الله جئت وبي من الفاقة والجوع ما لا يعلمه إلّا الله عزّوجلّ، وأنا ضيفك في هذه الليلة، ثم غلبني النوم فرأيت النبي في المنام فأعطاني رغيفاً فأكلت نصفه ثم انتبهت من المنام وفي يدي نصفه الأخر، فتحقق عندي قول النبي في المنام فقد رأني حقاً، فإنّ الشيطان لا يتمثل بي، ثم نوديت: يا أبا عبدالله: «لا يزور قبري أحد إلّا غفر له ونال شفاعتي غداً».

ذكره الشيخ شعيب الحريفيش في «الروض الفائق» ج ٢ ص ١٣٨ فقال في المعنى

نال الشفاعة في غد وحديثَهُ يا منشدي

جــهرأعــليه تــهتدي

من زار قبر محمد بالله کرر ذکره واجعل صلاتك دائماً

(174)

فهو الرسول المصطفى ذو الجود والكف الندي وهو المشفع في الورى من هول يوم الموعد والحوض مخصوص به في الحشر عذب المورد صلى عليه ربانا ما لاح نجم الفرقد

 $(\Upsilon1)$ 

مرفوعاً عنه ولا عذر لمن كان له سعة من أُمتي ولم يزرني». رواه الشيخ عبدالرحمن شيخ زاده في «مجمع الأنهر» في شرح ملتقى الأبحر ص ١٥٧، وَعَدّهُ من أدلة الباب من دون غمز فيه.

### (27)

عن أميرالمؤمنين علي الله على الله على الله عن أميرالمؤمنين على الله على الله عن الله عن المؤمنين على الأوطار» للشوكاني ج ۴ ص ٣٢۶.

\* \* \*

وبعد هذه النصوص المتضافرة لا حاجة إلى نقل كلمات أعلام المذاهب الإسلامية حول زيارة النبي الأقدس، وهي وافرة، وقد نقلنا شطراً منها عند البحث عن شدّ الرحال إلى زيارته، فمن أراد أن يقف على تلك النصوص فليرجع إلى الأثر القيم «الغدير» للعلامة الأميني (١).

وأخيراً نذكر كلام محمد بن عبدالوهاب، مجدد مذهب ابن تيمية في المقام قال: «تسن زيارة النبي إلّا أن لا تشد الرحال إلّا إلى زيارة المسجد والصلاة فيه» (٢).

انظر كيف يسير إثر أُستاذه في المنهج حذو النعل بالنعل.

إلى هنا اتضح الحق بأجلى مظاهره، وبقي هنا أمر وهو دفع ما أثار ابن

(177

۱. الغدير ج ۵ص ۱۰۹ ـ ۱۲۹.

٢. الهدية السنية، الرسالة الثانية..

تيمية من الشبهة في زيارة النبي الأكرم الّتي أشرنا إليها في صدر البحث وهي:

١- كون الزيارة على هذا الوجه المخصوص بدعة.

٢- كون الزيارة من تعظيم غير الله المفضى إلى الشرك.

أمّا الشبهة الأُولى فهي باطلة من رأس، وذلك لأنّ البدعة هي إدخال ما ليس من الدين في الدين، فهل يمكن لأحد بعد هذه النصوص المتضافرة، التقوّل بأنّه لم يرد في الدين شيء حول زيارة النبي النبي لم يامر بها؟ كيف وقد أمر هو بزيارة القبور؟ فهل يُتصوّر أنه لا يعادل زيارته زيارة قبر مسلم؟ ﴿كَبُرَت كَلِمةٌ تَخْرُجُ مِنْ أَفُواهِهِم ﴾ وقد أمر النبي بزيارة قبور المؤمنين.

وأمّا الشبهة الثانية فنقول: كيف تكون زيارة النبي مفضية إلى الشرك مع أنّ زيارة قبر نبي التوحيد، استشعار لحقيقته، وتقديس لمعناه؟ فإنّ التقديس الّذي يتصل بالرسل إنما هو من فكرتهم وهدايتهم. فالتقديس لمحمد عليه تقديس للمعاني الّتي دعا إليها وَحَثّ عليها، فكيف يتصوّر من مؤمن عرف حقيقة الدعوة المحمدية أن يكون مضمراً لأي معنى من معاني الوثنية، وهو يستعبر ويستبصر ببصيرته عند الحضرة الشريفة والروضة المنيفة؟

فإذا كان خوف ابن تيمية من أن يؤدي ذلك إلى الوثنية بمضي الأعصار والدهور فإنه خوف من غير جهة، لأنّ الناس كانوا يزورون قبر الرسول إلى أول القرن الثامن، ثم باتوا إلى العصور من بعده إلى يومنا هذا، ومع ذلك لم ينظر أحد إليه نظر عبادة أو وثنية، ولو أفرط بعض العوام فذلك لا يمنع تلك الذكريات العطرة، بل يجب إرشادهم وتفهيمهم لا منعهم من الزيارة ولا تكفيرهم.

قال الشيخ محمد زاهد الكوثرى:

«إنّ سعي ابن تيمية في منع الناس من زيارته يدل على ضغينة كامنة فيه نحو الرسول وكيف يتصوّر الإشراك بسبب الزيارة،

والتوسل في المسلمين الذين يعتقدون في حقّه أنّه عبده ورسوله، وينطقون بذلك في صلاتهم نحو عشرين مرة في كل يوم على أقل تقدير، إدامة لذكرى ذلك، ولم يزل أهل العلم ينهون العوام عن البدع في كل شؤونهم، ويرشدونهم إلى السنة في الزيارة وغيرها إذا صدرت منهم بدعة في شيء، ولم يعدّوهم في يوم من الأيام مشركين بسبب الزيارة أو التوسل، وأول من رماهم بالإشراك بتلك الوسيلة هو ابن تيمية، وجرى خلفه من أراد استباحة أموال المسلمين ودماءهم لحاجة في النفس»(۱).

ثم إنّ آخر ما في كنانة ابن تيمية وأتباعه في عدّ الزيارة بدعة وتقسيمها إلى قسمين، ما رواه أحمد في مسنده، وهو أنّ النبي النبي قال: أللّهم لا تجعل قبري وثناً يعبد (٢).

وسيوافيك الكلام في معنى الحديث عند البحث عن الاحتفال بميلاد النبي، ولا صلة لهذا الحديث بالزيارة، والزائر المسلم لا يعبد النبي ولا يعبد قبره، كما هو واضح، بل يعبد الله سبحانه، وإنما يزور قبر نبيه كما يزور قبور آبائه وأجدادهم من غير فرق، غير أنّه يترتب على زيارة قبر نبي التوحيد ما لا يترتب على غيره.

﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّه فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهِ ﴿ <sup>(٣)</sup> .

١. تكملة السيف الصقيل ص ١٥٨.

٢. مسند أحمد ج ٣ص ٢٤٨.

٣. سورة الأنعام: الآية ٩٠.

### ابن تيمية والبناء على القبور

إنّ إبن تيمية هو أول من أفتى بحرمة البناء على القبور، سواء أكان صاحب القبر صالحاً أم طالحاً، وإليك نصه:

قال: وقد اتفق أئمة الإسلام على:

١- أنّه لا يشرع بناء هذه المشاهد الّتي على القبور .

٢- ولا يشرع اتخاذها مساجد.

٣- ولا تشرع الصلاة عندها .

4- ولا يشرع قصدها لأجل التعبد عندها بصلاة واعتكاف، أو استغاثة وابتهال، ونحو ذلك، وكرهوا الصلاء عندها، ثم كثير منهم قال: الصلاة باطلة لأجل النهي عنها... إلى أن قال: وإنما دين الله تعالى تعظيم بيوت الله وحده، وهي المساجد التي تشرع فيها الصلاة جماعة وغير جماعة، والاعتكاف وسائر العبادات البدنية والقلبية من القراءة والذكر والدعاء له.. وذكر بعض الأيات الواردة في تعظيم المساجد، وعد منها قوله تعالى:

﴿ في بُيُوتٍ أَذَنَ اللّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَ يُذْكَرَ فيها اسْمُهُ، يُسَبّحُ لَهُ فيها بِالغُدُوِّ والآصالِ \* رِجَالً لَا تُلْهِيهم تِجارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللّهِ وَإِقامِ الصّلاةِ وإيتاءِ الزَّكاةِ يَخَافُونَ يَوْماً تَتَقَلّبُ فِيه القُلُوبُ وَ الأَبْصَارُ ﴾ (١).

١. سورة النور: الآية ٣٣ ـ ٣٧ وقد أفتى في كلامه هذا بحرمة أمور اربعة، سنبحث عنها واحداً بعد واحد إلّا مسألة قـصد المشاهد، لما استوفينا الكلام فيه عند البحث عن قصد السفر إلى زيارة النبي عَلَيْشِينَا .

وأمّا اتّخاذ القبور أوثاناً فهو من دين المشركين (١).

يقول تلميذه ابن القيم: يجب هدم المساجد الّتي بنيت على القبور، ولا يجوز إبقاؤها بعد القدرة على هدمها وإبطالها يوماً واحداً (٢).

وعلى هذا الأصل لمّا استولى السعوديون على الحرمين الشريفين هدموا المراقد المقدسة في البقيع، وبيوت أهل البيت، بعدما رفعوا سؤالاً إلى علماء المدينة المنورة، وإليك السؤال والجواب:

السؤال: ما قول علماء المدينة المنورة \_ زادهم الله فهماً وعلماً \_ في البناء على القبور، واتخاذها مساجد، هل هو جائز أم لا؟ وإذا كان غير جائز بل ممنوع منهي عنه نهياً شديداً، فهل يجب هدمها، ومنع الصلاة عندها أم لا؟.

وإذا كان البناء في مسبلة كالبقيع، وهو مانع من الانتفاع بالمقدار المبني عليه، فهل هو غصب يجب رفعه لما فيه من ظلم المستحقين ومنعهم استحقاقهم أم لا؟

الجواب: أمّا البناء على القبور فهو ممنوع إجماعاً، لصحة الأحاديث الواردة في منعه، ولذا أفتى كثير من العلماء بوجوب هدمه، مستندين بحديث عليّ (رضي الله عنه) أنّه قال لأبي الهياج:

«ألا ابعثك على ما بعثني عليه رسول الله، أن لا تدع تمثالاً إلّا طمسته، ولا قبراً مشرفاً  $\binom{(n)}{2}$ .

والامعان في الاستفتاء يعرب عن أنه لم تكن الغاية منه الوقوف على حكم

١. مجموعة الرسائل والمسائل ج ١ ص ٥٩ ـ ٤٠ طبع مصر، تحت إشراف السيد محمد رشيد رضا.

٢. زاد المعاد في هدى خير العباد، ابن القيم ص ٤٤١.

٣. جريدة أم القرى، وقد نشرت نص الإستفتاء وجوابه في العدد الصادر بتاريخ ١٧ شوال سنة ١٣٤٤ هـ.
 (١٧٨)

الله، سواء أكان جائزاً أم حراماً، وإنما كانت الغاية هي أخذ الاعتراف منهم على الحظر، ولأجل ذلك أدرج المستفتي الجواب في السؤال وقال: «بل هو ممنوع منهي عنه نهياً شديداً» وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على أن المستفتي قام على رأس المفتين فأخذ منهم الجواب بالتخويف والتهديد.

ثم إنّ المستفتي أي الشيخ النجدي المعروف بسليمان بن بليهد، يقول في مقال نشرته جريدة «أم القرى» في عددها الصادر في شهر جمادى الأخرة من شهور سنة ١٢۴۵ هجرية:

«إنّ بناء القباب على مراقد العلماء صار متداولاً منذ القرن الخامس الهجري» .

وهذا ما يكرره علماء الوهابية في دعاياتهم، ويضيفون إلى حديث «أبي الهياج» حديث «جابر» عن النبى الّذي سيوايك بيانه ونقده سنداً ومتناً.

ولأجل إيضاح الحال، نحلل ما جاء في الجواب، من الاستدلال بالإجتماع تارة، والحديث ثانياً، فنقول:

#### هل هناك إجماع على التحريم؟

إنّ للإجماع الوارد في كلامه احتمالات:

1- الإجماع التقديري، بحجة وجود الحديث الصحيح في الصحاح، بمعنى أنه لو وقف العلماء عليه لأفتوا بمضمونه كما أفتى به المجيب، ولا يخفى أنه غير مفيد، إذ هو فرع كون الحديث صحيحاً سنداً وكاملاً من حيث الدلالة على مقصوده عند غيرهم، وكلا الأمرين غير ثابت، بل ثبت خلافهما كما سيوافيك بيانه .

٢- الإجماع المحقق، وأنّ العلماء أفتوا في كتبهم بالتحريم حدوثاً وبقاءً، وهذا خلاف نصوصهم؛ ونكتفي بالنص الوارد في الفقه على المذاهب الأربعة الذي اتفق عليه علماء أهل السنة في العصر الحاضر، حيث قالوا بكلمة واحدة:

«يكره أن يبنى القبر ببيتٍ أو قبةٍ أو مدرسة أو مسجد» (١):

وهذا شارح صحيح مسلم يقول في شرح حديث أبي الهياج: أمّا البناء فإن كان في ملك الباني فمكروه، وإن كان في مقبرة مسبلة فحرام، نص عليه الشافعي والأصحاب<sup>(٢)</sup>.

وتحريم البناء \_ عندئذٍ \_ لأجل عنوان عرضي لا ذاتي، وهو المزاحمة لأهداف الواقف وأغراضه .

٣- سيرة المسلمين وعملهم منذ أن ارتحل النبي الأكرم إلى يومنا هذا، سوى الوهابيين. أما سيرة المسلمين فحدّث عنها ولا حرج، فقد دفن النبي الأكرم في بيته الرفيع، ولم يخطر ببال أحد من الصحابة الحضور أن البناء على القبر حرام، وأنه ولما توفي الشيخان أوصيا ولما كان البيت متعلّقاً بزوجته (عائشة) جعلوا في وسطه ساتراً، ولما توفي الشيخان أوصيا بدفنهما في حجرة النبي و تبرّكاً بذاته ومكانه، ولم تسمع من أيّ ابن أنثى نعيرة أنّه حرام ولا مكروه، وعلى ذلك استمرت سيرة المسلمين في حق الصلحاء والأولياء والعلماء، يدفنونهم في البيوت المعدة لذلك، أو يرفعون لمراقدهم قواعد وسقفاً بعد الدفن تكريماً لهم وتقديراً لتضحياتهم، ولم يخطر ببال أحد أنه على خلاف الدين والشرع.

وهذا عمل المسلمين وسيرتهم القطعية في جميع الأقطار والأمصار، ملء المسامع والأبصار على اختلاف نزعاتهم، من بدء الإسلام إلى هذا العصر من الشيعة والسنة، وأيّ بلاد من بلاد الإسلام من مصر أو العراق أو الحجاز أو سوريا، وتونس ومراكش وإيران، وهلم جرّاً ليس فيها قبور مشيدة، وضرائح منجدة وهؤلاء أئمة المذاهب: الشافعي في مصر، وأبو حنيفة في بغداد، ومالك بالمدينة، وتلك قبورهم من عصرهم إلى اليوم شاهقة القباب،

١. الفقه على المذاهب الأربعة ج ١ ص ٢٢١.

٢. صحيح مسلم بشرح النوويج ٧كتاب الجنائز طبع مصر .

شامخة المباني غير أنّ الوهابيين لما استولوا على المدينة هدموا قبر مالك. وهذه القبور قد شيدت وبنيت في الأزمنة الّتي كانت حافلة بالعلماء وأرباب الفتاوى، وزعماء المذهب، فما أنكر منهم ناكر، وليس هذا رائجاً بين المسلمين فقط، بل جرى على هذا جميع عقلاء العالم، بل يعد تعمير قبور الشخصيات من غرائز البشر ومقتضيات الحضارة وشارة الرقي، فكل هذا دليل على الجواز لو لم نقل يفوق ذلك، ولو لم تكن تلك السيرة المسلمة بين المسلمين والعقلاء عامة غير مفيدة في المقام، فلا يصح الاستناد إلى أية سيرة قاطعة بين المسلمين أو الناس.

وليس يصحّ في الأذهان شيء إذا احـــتاج النــهار إلى دليــل

### النتائج المحمودة لحفظ الآثار الإسلامية

إنّ المحافظة على آثار الأنبياء وخاصة آثار النبي الأكرم من قبره وقبور زوجاته وأولاده وأصحابه والشهداء الذين ضحوا بانفسهم في سبيل دينه، نتائج محمودة لا تستغني عنها الأمة الإسلامية في وقت من الزمن، فإنّ الشريعة الإسلامية خاتمة الشرائع، وكتابه خاتم الكتب، ونبيه خاتم الأنبياء، فهي حجة على الناس إلى قيام الساعة الّتي لا يحيط بوقتها إلّا الله تعالى، قال سبحانه:

# ﴿قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي، لَا يُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلَّا هُوَ ﴿(١).

فمن الممكن أن تمر على عمر الدنيا، وبالتالي على عمر الشريعة الإسلامية آلاف السنين، فالقضاء على آثار الشريعة ومعالم وجود نبيها يجعلها في معرض التشكيك والتردد، وأنه هل لما يدّعيه المسلمون من الرجة الكبرى ببعث النبي ومواقفه وقضاياه وتشريعاته مسحة حق؟ بل ربما تحولها بعد مدة إلى أُسطورة تاريخية، حيث لا يجد الناس بعد حقب من الدهر آثاراً ملموسة من صاحب الشريعة، وليس هذا شيئاً غريباً، وهذه هي المسيحية قد مضى من عمرها عشرون قرناً، وقد تحول المسيح وأُمه العذراء

١. سورة الأعراف: الآية ١٨٧.

وكتابه الإنجيل وتلاميذه إلى أساطير تاريخية، وصار بعض المستشرقين يشككون مبدئياً في وجود رجل اسمه المسيح واسم أمه مريم وكتابه الإنجيل، وكادوا يعتبرونه أُسطورة خيالية تشبه أسطورة (المجنون العامري وليلاه) وما هذا إلا لعدم وجود أثر ملموس منه، ولا من كتابه الواقعي وأصحابه وحوارييه.

وأمّا المسلمون فهم يواجهون العالم مرفوعي الرؤوس، ويقولون: يا أهل العالم قد بعث نبي في ارض الحجاز قبل ألف وأربعمائة سنة، وقدحقق نجاحاً في مهمته، وهذه آثار وجوده وحياته، فهذه هي الدار الّتي ولد فيها، وهذا هو غار حراء، مهبط وحيه في بدء الأمر، وهذا هو البيت الّذي دفن فيه، وهذه مدارس أولاده و...

فالإبقاء على الآثار الإسلامية وصيانتها من الزوال، صغيرة أو كبيرة، دعم لاستمرار رسالة هذا الدين وبقائه على مدى العصور والأزمان، وتدميرها سبب رئيس لتعريضها للشك والإنكار، وإعانة على أهداف المخالفين.

وقد اهتمّ المسلمون اهتماماً كبيراً بشأن آثار النبي وسيرته وسلوكه، حتّى أنهم سجلوا دقائق أُموره وخصائص حياته و مميزات شخصيته إلى درجة أنهم سجلوا حتّى ما يرتبط بخاتمه وحذائه، وسواكه وسيفه، ودرعه، ورمحه، وجواده وإبله وغلامه، والآبار الّتي شرب منها الماء، والأراضي التى وقفها لوجه الله سبحانه، و مشيته، وأكله، وشربه، وما يرتبط بلحيته المقدسة وخضابه لها وغير ذلك، ولا زالت آثار البعض باقية إلى يومنا هذا .

ولو كان ابن تيمية موجوداً في تلك الأعصار، وكان ينظر إلى الموضوع بالفكرة التي نشأ عليها، لرمى الصحابة الأجلاء والسلف الصالح بالشرك والوثنية، وزعم أنهم اتخذوا نبيهم وثناً يعبد، ولكن من حسن الحظ أنه لم يكن موجوداً فيها، ولكن كتب السير حافلة بذكرها فليقض عليهم بالحق.

وما أشبه عمل من يدمر الآثار النبوية تحت واجهة قلع الشرك بعمل الصبيان النوكى الذين يتلاعبون بميراث آبائهم بالتمزيق والتدمير، أوالبيع بثمن بخس.

ولأجل أن تعرف مدى شيوع هذه السيرة فارجع إلى ما يكتبه أحد الكتاب الوهابيين ويقول:

«وهذا أمر عمّ البلاد، وطبق الأرض شرقاً وغرباً، بحيث لا بلدة من بلاد الإسلام إلّا فيها قبور ومشاهد، بل مساجد المسلمين غالباً لا تخلو من قبر ومشهد، ولا يسع عقل عاقل أن هذا منكر يبلغ إلى ما ذكرت من الشناعة ويسكت علماء الإسلام»(١).

فلو كانت هذه سيرة المسلمين، فما معنى ادّعاء الإجماع على حرمة البناء ووجوب هدمه؟ فلو كان الهدم واجباً فلماذا لم يأمر الخليفة عمر بهدم قبور الأنبياء عندما فتح المسلمون بيت المقدس؟.

فهل الخليفة تسامح في هذا الأمر الخطير، أم أنه وسائر الصحابة الحضور في الواقعة، وجدوه أمراً مطابقاً للفطرة والشريعة الإسلامية، فلأجل ذلك أبقوها على حالها، وقام المسلمون بصيانتها وحفظها طوال القرون؟.

إلى هنا تبين أنه لا إجماع في المسألة، بل لم تكن المسألة خلافية إلى عصر ابن تيمية، وقد خالف هو وحده وتبعه تلميذه ابن القيم، وكانت الفتوى مدفونة في الكتب إلى أن أحياها تلميذه في المنهج محمد بن عبدالوهاب، فنبش تلك الدفائن واستخرج هاتيك الكوامن والبذور المهلكة، فأثمرت قتل النفوس، وقطع الرؤوس كما سيوافيك تفصيل هذه الكوارث.

وقد استند ابن تيمية وأتباعه في ادّعاء الحرمة لحديث أبي الهياج، ونحن نذكر متن الحديث بالسند الّذي رواه مسلم في صحيحه.

«حدیثنا یحیی بن یحیی، وأبوبكر بن أبي شیبة، وزهیر بن حرب، قال یحیی: أخبرنا وقال الآخران: حدثنا وكیع عن سفیان، عن حبیب بن أبی

www.imamsadeq.org

١. تطهير الاعتقاد ص ١٧ طبع مصر. ثم إنه حاول أن يجيب عن هذا الأمر بما الإعراض عن ذكره أحسن.
 ١٨٣)

ثابت، عن أبي وائل عن أبي الهياج الأسدي قال: قال لي عليّ بن أبي طالب: ألا ابعثك على ما بعثني عليه رسول الله، أن لا تدع تمثالاً إلّا طمسته، ولا قبراً مشرفاً إلّا سوّيته (١).

زعم المستدل أن معناه: ولا قبراً عالياً إلّا سوّيته بالأرض.

والاستدلال به باطل، لأنه ضعيف السند، قاصر الدلالة.

وأمّا السند فيكفى أن علماء الرجال ضعفوا هؤلاء الأربعة الواقعين في السند:

۱- وكيع.

٢- سفيان الثورى .

٣- حبيب بن أبي ثابت.

۴- أبو وائل الأسدى (٢).

ويكفي في ضعف الحديث أنه رواه أبو الهياج وليس له في الصحاح والمسانيد حديث غير هذا، فكيف يستدل بسند يشتمل على المدلسين والمضعفين والذين لا يحتج بحديثهم، كما ذكره ابن حجر في ترجمة هؤلاء الأربعة .

وإليك نقل اقوال العلماء في حقهم:

۱- وكيع: هو وكيع بن الجراح بن مليح، الرواسي، الكوفي، روى عن عدة منهم سفيان الثوري، وروى عنه جماعة منهم يحيى بن يحيى، وهو مع ما مدحوه نقلوا فيه أيضاً قدحاً كثيراً، قال ابن حجر في تهذيب التهذيب:

قال عبدالله بن أحمد عن أبيه (أحمد بن حنبل) قال: سمعت أبي يقول: كان وكيع أحفظ من عبدالرَّحمٰن بن مهدي كثيراً كثيراً، وقال في

١. صحيح مسلم، ج ٣كتاب الجنائز ص ٤١، السنن للترمذي ج ٢ ص ٢٥٥، باب ما جاء في تسوية القبور، السنن للنسائي
 ج ۴ باب تسوية القبر ص ٨٨.

٢. لاحظ تهذيب التهذيب للعسقلاني الأجزاء ٣، ١، ١١ص ١٧٩، ١١٥، ١٣٠، ١٢٥.

موضع آخر: ابن مهدي أكثر تصحيفاً من وكيع: ووكيع أكثر خطأ منه.

وقال في موضع آخر: أخطأ وكيع في خمسائة حديث.

وقال ابن عماد: قلت لوكيع: عدّوا عليك بالبصرة أربعة أحاديث غلطت فيها، فقال: حدثتهم بعبادان بنحو من ألف وخمسمائة، وأربعة ليس بكثير في ألف وخمسمائة.

وقال علي بن المديني: كان وكيع يلحن، ولو حدث بألفاظه لكان عجباً.

وقال محمد بن نصر المروزي: كان يحدث بآخره من حفظه، فيغيّر ألفاظ الحديث كأنه كان يحدث بالمعنى، ولم يكن من أهل اللسان (١).

وقال الذهبي في ميزان الاعتدال بعدما مدحه:

قال ابن المديني: كان وكيع يلحن، ولو حدث بألفاظه كان عجباً (٢).

\* \* \*

٢-سفيان الثوري: وهو سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري الكوفي، أكثروا المدح في حقه،
 وقال الذهبي: مع أنه كان يدلس عن الضعفاء، ولكن كان له نقد وذوق، ولا عبرة بقول من قال:
 يدلس ويكتب عن الكذابين (٣).

وقال ابن حجر: قال ابن المبارك: حدث سفيان بحديث فجئته وهو يدلس، فلما رآني استحيى، وقال: نرويه عنك؟ (۴).

وقال في ترجمة يحيى بن سعيد بن فروخ قال: أبوبكر، وسمعت يحيى يـقول: جـهد الثوري أن يدلس على رجلاً ضعيفاً فما أمكنه (۵) .

(110)

١. تهذيب التهذيب ج ١١ ص ١٢٣، ١٣١.

٢. ميزان الإعتدال ج ٢ ص ٣٣٤.

٣. ميزان الإعتدال ج ٢ ص ١٤٩ برقم ٣٣٢٢.

۴. تهذیب التهذیب ج ۴ص ۱۱۵ فی ترجمة سفیان.

۵. تهذیب التهذیب ج ۱۱ ص ۲۱۸.

والتدليس هو أن يروى عن رجل لم يلقه، وبينه وبينه واسطة فلا يذكر الواسطة.

وقال أيضاً في ترجمة سفيان: قال ابن المديني عن يحيى بن سعيد: لم يلق سفيان أبا بكر بن حفص، ولا حيان بن أياس، ولم يسمع من سعيد بن أبي بردة، وقال البغوي: لم يسمع من يزيد الرقاشي. وقال أحمد: لم يسمع من سلمة بن كهيل حديث المسائية، يضع ماله حيث يشاء ولم يسمع من خالد بن سلمة بتاتاً، ولا من ابن عون إلّا حديثاً واحداً (١).

وهذا تصريح من ابن حجر بكون الرجل مدلساً، وعندئذٍ يكون فاقداً لملكة العدالة، لأنه كان يصور غير الواقع واقعاً.

\* \* \*

٣- حبيب بن أبي ثابت قيس بن دينار: تابعي، وثقه بعض، ولكن قال ابن حبان في الثقات: كان مدلساً، وقال العقيلي: غمزه ابن عون، وقال القطان: له غير حديث عن عطاء لا يتابع عليه، وليست محفوظة.

وقال ابن خزيمة في صحيحة: كان مدلساً. وقال العقيلي: وله عن عطاء أحاديث لا يتابع (٣).

١. تهذيب التهذيب ج ٢ ص ١١٥ والمسائية: العبد المعتق.

٢. تذكرة الحفاظ ج ١ ص ١٤٧.

٣. تهذيب التهذيب ج ٢ ص ١٧٩.

وقال ابن حجر ايضاً في تقريب التهذيب:

حبيب بن أبي ثابت: قيس، ويقال: هند بن دينار الأسدي، مولاهم أبو يحيى الكوفي، ثقة فقيه جليل، وكان كثير الإرسال والتدليس، من الثالثة، مات سنة تسع عشرة ومائة (١).

ونقل ابن حجر عن كتاب الموضوعات لابن الجوزي من نسخة بخط المنذري أنه نقل فيه حديثاً عن أبي كعب في قول جبرئيل: لو جلست معك مثل ما جلس نوح في قومه ما بلغت فضائل عمر، وقال، ولم يعله ابن الجوزي إلّا بعبد الله بن عامر الأسلمي شيخ حبيب بن أبي ثابت (٢).

\* \* \*

4- أبو وائل الأسدي: وهو شقيق بن سلمة الكوفي، كان منحرفاً عن عليّ بن أبي طالب، قال ابن حجر: قيل لأبي وائل: أيهما أحب إليك: عليّ أم عثمان؟ قال: كان عليّ أحبّ إليّ ثم صار عثمان (٣).

ولفظة «أحب» هناك ليست صيغة التفضيل بل المراد أنه كنت علوياً ثم صرت عثمانياً، وكان الحزبان يومذاك يبغض أحدهما الآخر.

ويشهد لذلك ما ذكره ابن أبي الحديد حيث قال: ومنهم أبو وائل شقيق بن سلمة، كان عثمانياً يقع في علي النهوي ويقال إنه كان يرى رأي الخوارج، ولم يختلف في أنه خرج معهم، وأنه عاد إلى علي على منيباً مقلعاً. روى خلف ابن خليفة، قال: قال أبو وائل: خرجنا أربَعة آلاف فخرج إلينا على فما زال يكلّمنا حتّى رجع منّا ألفان.

وروى صاحب كتاب «الغارات» عن عثمان بن أبي شيبة، عن الفضل بن دكين، عن سفيان الثورى قال: سمعت أبا وائل يقول: شهدت صفين وبئس الصفوف كانت!.

(IAV)

١. تقريب التهذيب ج ١ ص ١٤٨ تحت رقم ١٠٥.

٢. لسان الميزان ج ٢ ص ١٤٨ في ترجمة حبيب بن ثابت.

٣. تهذيب التهذيب ج ٢ ص ٣٤٢.

قال وقد روى أبوبكر بن عاصم بن أبي النجود قال: كان أبو وائل عثمانياً (١). ويكفى أنّه كان من ولاة عبيد الله بن زياد لعنه الله .

قال ابن ابى الحديد: وقال أبو وائل: استعملنى ابن زياد على بيت المال بالكوفة $^{(7)}$ .

هذا كله حول سند الرواية، وقد عرفت أنّ سندها يشتمل على ضعاف، وعلى فرض ورود المدح في حقهم فو معارض بما عرفت من الجرح، وعند التعارض يقدّم الجارح على المادح فيسقط الحديث عن الاعتبار، و يرجع إلى أدلة أُخرى، وسيوافيك أنّ الأصل في المقام الجواز، كما سيأتي ذلك في آخر البحث.

\* \* \*

وأمّا ضعفه دلالةً فإليك البيان .

إنّ تبيين ضعف دلالة الحديث يتوقف على توضيح معنى اللفظين الواردين في الحديث المذكور:

۱ – «قبراً مشرفاً».

٢− «إلّا سوّيته» .

أمّا الأول فقد قال صاحب القاموس: والشرف محركة: العلو. ومن البعير سنامه، وعلى ذلك فيحتمل أن يراد منه مطلق العلو، أو العلو الخاص كسنام البعير ولا يتعين ذلك إلّا بالقرينة .

أمّا الثاني، أعني قوله: «سوّيته» فهو يستعمل على وجهين:

أ ـ يطلق ويراد منه مساواة شيء بشيء، فيتعدى إلى المفعول الثاني بحرف التعدية كالباء قال سبحانه ﴿إِذْ نُسَوِّ يكُمْ بِرَبِّ العَالَمِينَ ﴾ (٣) .

(1AA)

www.imamsadeq.org

١. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديدج ٢ص ٩٩.

٢. شرح نهج البلاغة ج ١٢ ص ٢٢٣.

٣. سورة الشعراء: الآية ٩٨.

أي نعد الآلهة المكذوبة متساوين مع رب العالمين، فنضيف إليكم ما نضيف إلى رب العالمين. وقال سبحانه حاكياً عن حال الكافرين يوم القيامة ﴿يَوْمَئِذٍ يَوَدُّ الّذينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا العالمين. وقال سبحانه حاكياً عن حال الكافرين يوم القيامة ﴿يَوْمَئِذٍ يَوَدُّ اللّذينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوِّى بِهِمُ الأَرْضُ وَ لَا يَكْتُمُونَ اللّهَ حَدِيثاً ﴿(١) أي يودون أن يكونوا تراباً أو ميتاً مدفوناً تحت الأرض.

ب ـ يطلق ويراد منه ما هو وصف لنفس الشيء، لا بملاحظة شيء آخر، فيكتفي بمفعول واحد، قال سبحانه: ﴿بَلَى قَادرينَ عَلَى أَنْ نُسَوِّي وَالله سبحانه: ﴿بَلَى قَادرينَ عَلَى أَنْ نُسَوِّي وَالله سِبحانه: ﴿فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهَ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدينَ ﴿ (\*) في هذه الموارد وقعت التسوية وصفاً لنفس الشيء بلا إضافة إلى غيره. ويراد منه حسب اختلاف الموارد تارة كمال الخلقة واستقامتها في مقابل نقصها واعوجاجها، وهذا هو المقصود في الأيات الكريمة، وأخرى تسطيحه مقابل اعوجاجه، وبسطه مقابل كونه كالسنام.

إذا عرفت ذلك فلنعد إلى الحديث ولنطبق الضابطة عليه، فبما أنّه استعمل مع مفعول واحد فلا يراد منه المعنى الأول، أي مساواته بالأرض، وإلّا كان عليه أن يقول «سويته بالأرض» بل يراد منه ما هو وصف لنفس القبر والمعنى المناسب هو تسطيح القبر في مقابل تسنيمه، وبسطه في مقابل اعوجاجه، وهذا هو الّذي فهمه شراح الحديث، وبما أنّ السنة هي التسطيح، والتسنيم بدعة، أمر على إلى بأن تكافح هذه البدعة، ويسطّح كل قبر مسنم.

ويؤيد ما ذكرناه أنّ المحققين من أهل السنة لم يفهموا من الحديث إلّا ما ذكرنا، وإليك نقل كلماتهم:

١- قال القرطبي في تفسير الحديث: «قال علماؤنا: ظاهر حديث أبي

١. سورة النساء: الآية ٤٢.

٢. سورة الأعلى: الآية ٢.

٣. سورة القيامة: الآية ٢.

٤. سورة الحجر: الآية ٢٩.

الهياج منع تسنيم القبور ورفعها وأن تكون واطئة»(١).

إنّ دلالة الحديث على منع تسنيم القبور ظاهرة، وأمّا دلالتها على عدم ارتفاعها فغير ظاهر، بل مردود باتفاق أئمة الفقه على استحباب رفعها قدر شبر (٢).

٢- قال ابن حجر العسقلاني في شرحه على البخاري ما هذا نصه:

(مسنّماً بضم الميم وتشديد النون المفتوحة أي: مرتفعاً. زاد أبو نعيم في مستخرجه: وقبر أبوبكر وعمر كذلك واستدل به على أنّ المستحب تسنيم القبور، وهو قول أبي حنيفة ومالك وأحمد والمزنى وكثير من الشافعية .

وقال أكثر الشافعية ونص عليه الشافعي: التسطيح أفضل من التسنيم، لأنّه وقبل سطح قبر إبراهيم، وفعله حجة لا فعل غيره، وقول السفيان التمار «رأى قبر النبي مسنّماً في زمان معاوية» لا حجة فيه، كما قال البيهقي، لاحتمال أنّ قبره وقبري صاحبيه لم تكن في الأزمنة الماضية مسنّمة \_ إلى أن قال \_ : ولا يخالف ذلك قول علي إلى أمرني رسول الله أن لا أدع قبراً مشرفاً إلّا سوّيته، لأنّه لم يرد تسويته بالأرض، وإنّما أراد تسطيحه جمعاً بين الأخبار، ونقله في المجموع عن الأصحاب (٣).

٣- وقال النووي في شرح صحيح مسلم: إنّ السنة أن القبر لا يرفع عن الأرض رفعاً كثيراً، ولا يسنم بل يرفع نحو شبر، وهذا مذهب الشافعي ومن وافقه، ونقل القاضي عياض عن أكثر العلماء أن الأفضل عندهم تسنيمها، وهو مذهب مالك (۴).

ويؤيد ذلك أنّ صاحب الصحيح (مسلماً) عنون الباب براب تسوية القبور) ثم روى بسنده إلى تمامه قال: كنّا مع فضالة بن عبيد بأرض الروم ،

١. تفسير القرطبي ج ٢ ص ٣٨٠ تفسير سورة الكهف.

٢. الفقه على المذاهب الأربعة ج ١ ص ٢٢.

٣. إرشاد السارى ج ٢ ص ۴۶٨.

۴. صحيح مسلم بشرح النووي ج ٧ص ٣٥ الطبعة الثالثة دار إحياء التراث العربي.

وفي الختام نذكر أُموراً:

1- القول بوجوب مساواة القبر بالأرض مخالف لما اتّفقت عليه كلمات فقهاء المذاهب الأربعة، وكلهم متّفقون على أنّه يندب ارتفاع التراب فوق الأرض بقدر شبر (٢) ولو أخذنا بالتفسير الّذي يرومه الوهابي من حديث أبي الهياج من مساواة القبر بالأرض يجب أن يكون القبر لاطئاً مساوياً معه .

٢- لما عجز الوهابيون في مقابل سيرة المسلمين، حيث دفنوا النبي في بيته فصار القبر عليه بناء، عمد بعضهم إلى التفريق بين الأمرين فقال: الحرام هو البناء على القبر لا الدفن تحت البناء، وقد دفنوا النبي تحت البناء ولم يبنوا على قبره شيئاً (٣) ولكنّه تـفريق بـلا وجـه، لأنّ حديث أبى الهياج مطلق يعم الصورتين .

٣- حديث أبي الهياج ـ على فرض صحة سنده ودلالته ـ يهدف إلى تخريب القبر ومساواته بالأرض، لا هدم البناء الواقع عليه، فالاستدلال به على الثاني استدلال عجيب.

\* \* \*

# ب-حديث جابر وتحليله سنداً ومتناً

إنّ الوهابيين يستدلون بحديث جابر على حرمة البناء على القبور، وقد ورد بنصوص مختلفة، ونحن نذكر نصاً واحداً منها:

روى مسلم في صحيحه: حدثنا أبوبكر بن أبي شيبة، حدثنا حفص

(191

١. المصدر السابق.

٢. الفقه على المذاهب الأربعة ج ١ ص ٢٢.

٣.رياض الجنة، بقلم مقبل بن الهادي طبع الكويت.

والاستدلال بحديث جابر غير صحيح سنداً ومتناً .

أمّا الأول فلأنّ جميع أسانيده مشتملة على رجلين هما في غاية الضعف:

١- ابن جريج: وهو عبدالملك بن عبدالعزيز بن جريج.

٢- أبو الزبير. وهو محمد بن مسلم الأسدى .

أمّا الأول فإليك كلمات أئمة الرجال في حقه:

سئل يحيى بن سعيد عن حديث ابن جريج قال: فقال: ضعيف، فقيل له إنّه يقول: أخبرني قال: لا شيء.. كله ضعيف، وقال أحمد بن حنبل: إذا قال ابن جريج: قال فلان وقال فلان جاء بمناكير.

وقال مالك بن أنس: كان ابن جريج حاطب ليل.

وقال الدارقطني: يجنب تدليس ابن جريج فإنّه قبيح التدليس، لا يدلس إلّا في ما سمعه من مجروح .

وقال ابن حبان: كان ابن جريج يدلس في احاديث (۲).

وأمّا الثاني: فإليك أقوال علماء الرجال فيه:

فعن إمام الحنابلة عن أيوب إنه كان يعتبر أبا الزبير ضعيف الرواية .

١. لاحظ للوقوف على متون الحديث المختلفة وأسانيده: صحيح مسلم، كتاب الجنائزج ٣ص ٤٧، والسنن للترمذيج ٢ ص ٢٠٨، طبع المكتبة السلفية، وصحيح ابن ماجة، ج ١كتاب الجنائز، ص ٤٧٣، وصحيح النسائيج ٢ص ١٩٨لى ٨٨، وسنن أبي داودج ٣ص ٢١٤، باب البناء على القبر، ومسند أحمدج ٣ص ٢٩٥ و ٣٣٢ ورواه أيضاً مرسلاً عن جابر ص
 ٣٩٩.

٢. تهذيب التهذيب ج عص ٢ ـ ٤ و ص ٥ ـ ٤ طبع دار المعارف العثمانية. ولاحظ ما ذكرناه في الجزء الأول ص ٩٤.
 (١٩٢)

وعن شعبة: لم يكن في الدنيا أحبّ إليّ من رجل يقدم فأسأله عن أبي الزبير، فقدمت مكة فسمعت منه فبينا أنا جالس عنده، إذ جاءه رجل فسأله عن مسألة فردّ عليه، فافترى عليه؟ فقلت: يا أبا الزبير تفتري على رجل مسلم؟ قال: إنّه أغضبني، قلت: ومن يغضبك تفتري عليه؟ لا رويت عنك شيئاً.

وعن ورقاء قال: قلت لشعبة: مالك تركت حديث أبي الزبير؟ قال: رأيته يزن ويسترجع في الميزان .

وقال ابن أبي حاتم: سألت أبي عن أبي الزبير، فقال: يكتب ولا يحتج به قال: وسألت أبا زرعة عن أبي الزبير فقال: يروي عنه الناس قلت: يحتج بحديثه؟ قال: إنما يحتج بحديث الثقات (۱).

بالله عليك أيصح الاستدلال بهذا الحديث؟ أفهل يصح هدم آثار النبوة والرسالة والصحابة بهذه الرواية؟ .

على أنّ بعض الأسانيد مشتمل على عبد الرحمن بن أسود المتّهم بالكذب والوضع . هذا كله ما يتعلّق بالسند، وأمّا المتن ففيه ملاحظتان:

الأُولى: إنّ الحديث روي بِصورٍ سبع، مع أنّ النبي نطق بصورة واحدة، ولو رجعت إلى متونه المبعثرة في المصادر الّتي أوعزنا إليهاترى فيها الاضطراب العجيب، وإليك صورها:

١- نهى رسول الله عن تجصيص القبر والاعتماد عليه .

٢- نهي رسول الله الله عن الكتابة على القبر .

٣- نهى رسول الله عن تجصيص القبر، والكتابة والبناء عليه، والمشى عليه.

١. تهذيب التهذيب، ترجمة أبي الزبيرج ٩ ص ۴۴۲ طبع حيدرآباد ـدكن عام ١٣٢۶، ولاحظ: الطبقات الكبرىج ٥ ص
 ۴۸۱.

٣- نهي رسول اللّه ﷺ عن الجلوس على القبر، وتجصيصه، والبناء والكتابة عليه .

ح- نهى عن رسول الله ﷺ عن الجلوس على القبر، وتجصيصه والبناء عليه .

٧- نهي رسول الله على الجلوس على القبر وتجصيصه والبناء عليه، والزيارة عليه، والكتابة عليه (١) .

مضافاً إلى اختلافات أُخرى في أداء مقصود واحد، فيعبّر عنه تارة بالاعتماد، وأُخرى بالوطء، وثالثة بالقعود.

ومن المعلوم إِنَّ الاعتماد غير الوطء، وهما غير القعود، فمع هذا الاضطراب والاختلاف في المضمون لا يمكن لأي فقيه أن يعتمد عليه؟!.

الثانية: إنّ الحديث على فرض صحته لا يثبت سوى ورود النهي من النبي ولكن النهي منه تحريمي ومنه تنزيهي، وبعبارة أُخرى: نهي تحريم، ونهي كراهة، وقد استعمل النهي في كلمات الرسول في القسم الثاني كثيراً ولأجل ذلك حمله الفقهاء على الكراهة، فترى الترمذي يذكر هذا الحديث في صحيحة تحت عنوان كراهية تجصيص القبور، والسندي شارح صحيح ابن ماجة ينقل عن الحاكم النيسابوري أنّه لم يعمل بهذا النهي (بالمضمون التحريمي) أحد من المسلمين، بدليل أنّ سيرة المسلمين قائمة على الكتابة على القبور.

وأمّا الكراهة فربما تكون مرتفعة بالنسبة إلى المصالح العظيمة المترتبة عليه، كما إذا صار البناء على القبر سبباً لحفظ الآثار الإسلامية، وإظهار المودة لصاحب القبر الّذي فرض الله مودته على الناس<sup>(۲)</sup>، أو يكون لاستظلال الزائر وتمكّنه من تلاوة القرآن وإهداء ثوابه إلى صاحب القبر، إلى غير ذلك من الأمور

١. لاحظ في الوقوف على المتون المختلفة للحديث مضافاً إلى المصادر التي أوعزنا إليها، كتابنا (الوهابية في الميزان) ص
 ٨٨ ـ ٨٨.

٢. قال سبحانه: ﴿قل لا أسألكم عليه أجراً الله المودة في القربي ﴾ (الشورى ٢٣٠).

اللهي يتمكّن الإنسان منها تحت الظل لا تحت الشمس ولا في برد الليل، فالنهي التنزيهي أشبه بالمقتضيات الّتي ترتفع بأقوى منها .

## أحاديث ثلاثة في الميزان

فقد ورد في ذلك المجال أحاديث أُخر نذكرها بسندها ومتنها:

روى ابن ماجة في صحيحه ما يلي:

۱- حدثنا محمد بن يحيى، حدثنا محمد بن عبد الله الرقاشي، حدثنا وهب، حدثنا عبدالرحمن بن يزيد بن جابر، عن القاسم بن مخيمرة، عن أبي سعيد أنّ النبي نهى أن يبنى على القبر (۱).

ويذكر ابن حنبل حديثاً آخر بسندين هما:

٢- حدثنا حسن، حدثنا بريد بن أبي حبيب، عن ناعم مولى أم سلمة عن أم سلمة قالت:
 نهى رسول الله المنافظة أن يبنى على القبر أو يجصّص .

7 علي بن إسحاق، حدثنا عبد الله بن لهيعة، حدثني بريد بن أبي حبيب عن ناعم مولى أم سلمة: أنّ النبى نهى أن يجصّص قبر أو يبنى عليه أو يجلس (7).

فسند الحديث الأول يشمل على (وهب) وهو مردد بين سبعة عشر رجلاً، وفيهم الوضّاعون والكذّابون (٣) .

والحديث الثاني والثالث لا يحتج بهما لاشتمالهما على (عبدالله بن لهيعة) الّذي يقول فيه ابن معين:

ضعيف لا يحتج به، ونقل الحميدي عن يحيى بن سعيد أنّه كان لا يراه شيئاً (۴).

١. صحيح ابن ماجة ج ١ ص ٢٧٤.

٢. مسند أحمدج ٤ص ٢٩٩.

٣. ميزان الاعتدال ج ٣ص ٣٥٠ ـ ٣٥٥.

۴. ميزان الاعتدال ج ٢ ص ۴٧۶، و تهذيب التهذيب ج ١ ص ۴۴۴.

هذه حال الأحاديث الّتي صارت ذريعة بيد الوهابيين لتدمير الآثار الإسلامية منذ أن استولوا على الحرمين الشريفين، حيث لا تمر سنة إلّا ويدمّر أثر من الآثار الإسلامية بحجة توسيع الحرم الشريف، حتّى المكتبات وبيوتات بني هاشم ومدارسهم، وبيت مضيف النبي أبي أيوب الأنصاري، وفي الوقت نفسه يعكفون على حفظ آثار اليهود في خيبر وغيرهم باسم الحفاظ على الآثار التاريخية.

ثم إنّ القاضي ابن بليهد قد أعوزته الحجة فتمسّك بكون البقيع مسبلة موقوفة، وأنّ البناء على القبور مانع عن الانتفاع بأرضها. سبحان الله ما أتقنه من برهان؟ من أين علم أنّ البقيع كانت أرضاً حية وقفها صاحبها على دفن الأموات؟ .

ومن أراد أن يقف على حال البقيع، وأنه لم يكن فيها يوم أُعِدَّت للتدفين أي أثر من الحياة، فليرجع إلى كتاب (وفاء الوفاء).

## آخر ما في كنانة المستدل

ذكر البخاري في صحيحه في باب كراهة اتّخاذ المساجد على القبور الخبر التالي: لما مات الحسن بن الحسن بن علي ضربت امرأته القبّة على قبره سنة، ثم رفعت، فسمعوا صالحاً يقول:

ألا هل وجدوا ما فقدوا؟ فأجابه الآخر: بل يئسوا فانقلبوا(١).

إنّ هذا الخبر لو صحّ فهو على نقيض المطلوب أدل، فهو يدل على جواز نصب المظلّة على القبر، ولو كان ذلك حراماً لما صدر من امرأة الحسن بن الحسن الله كان بمرأى ومسمع من التابعين وفقهاء المدينة، ولعلها نصبت تلك القبة لأجل تلاوة القرآن في جوار زوجها وإهداء ثوابها إلى روحه .

وأمّا قول الصالح فهو أشبه بقول غير الصالح، كما أنّ الجواب أيضاً

البخاري كتاب الجنائزج ٢ص ١١١، السنن للنسائيج ٢كتاب الجنائزص ١٧١.
 صحيح البخاري كتاب الجنائزج ٢ص ١٩٤، السنن النسائيج ٢كتاب الجنائز ص ١٧١.

مثله، لأنه بصدد الشماتة على امرأة افتقدت زوجها وهي مستحقة للتعزية والتسلية لا الشماتة، لأنها ليست من أخلاق المسلمين، ولم تكن المرأة تأمل عودة زوجها إلى الحياة حتّى يقال إنها يئست، بل كان نصبها للمظلة للغايات الدينية والأخلاقية .

ترى هؤلاء الأغبياء يدمّرون آثار الرسالة وهم يتمسكون في ذلك بركام من الأوهام، ويسخرون من الذين أظهروا حباً لأهل بيت رسول الله الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً، وفرض مودّتهم وولاءهم وقال: ﴿قُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا الْمَوَدّةَ فِي القُرْبَى ﴾ (١).

\* \* \*

إلى هنا تبين أنّه ليس للقوم دليل، بل ولا شبهه على حرمة البناء على القبور، وأنهم لم يدرسوا صحاحهم ومسانيدهم حسبما درس السلف الصالح. والآن هلمّ معي أتـلو عـليك أدلة القائلين بالجواز، سواء أكان صاحب القبر رجلاً عادياً أم كان عظيماً من عظماء الديـن، وإليك بيانها:

### عرض المسألة على الأدلة المحكمة

إذا وقفت على ضعف ما استدل به القوم على تحريم البناء على القبور، وسقوطه عن الاعتبار، فيجب عرض المسألة على الأدلة المحكمة الّتي لا يصحّ لأحد النقاش في اعتبارها وحجيتها.

فإذا دلت تلك الأدلة على الجواز، فلا محيص من طرح هذه الأحاديث الضعاف، أوحملها على الكراهة، أو غير ذلك. وإليك بيان تلك الأدلة:

#### ١- الكتاب والبناء على القبور

يظهر من الكتاب أنّ البناء على القبور، بل بناء المسجد عليها كان جائزاً في الشرائع السابقة، وأنّ الناس عندما وقفوا على قبور أصحاب الكهف،

١. سورة الشورى: الآية ٢٣.

اختلفوا على قولين: فمن قائل: ﴿ابْنُوا عَلَيْهِم بُنْيَاناً ﴾ (١) . ومن قائل آخر: ﴿لَنَتَّخِذَنَّ عَلَيْهِم مَسْجِداً ﴾ (٢) . والاستدلال بالآية واضح لمن يرى القرآن قدوة وأُسوة.

فإنّ القرآن ينقل كلا القولين، من دون أن ينتقدهما أو يعترض عليهما ويردع عنهما بل الظاهر أنّه ينقلهما بصورة التحسين، وأنّ أصحاب الكهف بلغ بهم ثباتهم في طريق العقيدة إلى حد لما عثر عليهم الناس اجتمعوا على تكريمهم واحترامهم، بل التبرك بهم، فمن قائل بلزوم البناء عليهم. وآخر باتخاذ مراقدهم مسجداً، وليس القرآن كتاب قصة وأسطورة، وإنما هو كتاب إرشاد وقدوة وإمام. فلو كانوا في عملهم هذا ضالين لعلق على قولهم بشيء أو عابه، كما هو الحال فيما ينقل عن المشركين، والكافرين، عملاً، أو رأياً.

قال سبحانه حاكياً كيفية غرق فرعون: ﴿حَتَّى إِذَا أَدْرَكَهُ الغَرَقُ قَالَ آمَنْتُ أَنَّهُ لَا إِلٰهَ اللّهِ اللّهُ اللل

بالرد، أو دلّت القرائن على كونه عملاً غير مقبول .

#### ٧- السيرة المستمرة بين المسلمين

لم يزل الإلهيون من أهل الكتاب والمسلمين في قاطبة الأعصار يهتمون بمقابر الأنبياء والأولياء بالبناء والتعمير، ثم التطهير والتنظيف، حتّى نرى أنّ كثيراً من المتمكّنين يخصصون أموالهم ويوقفونها في هذا المجال.

فهذه القباب الشاهقة، والمنائر الرفيعة، والساحات الوسيعة حول

١. سورة الكهف: الآية ٢١.

٢. سورة الكهف: الآية ٢١.

٣. سورة يونس: الآية ٩٠.

۴.سورة يونس: الآية ٩١.

مراقد الأنبياء والأولياء، في مختلف البلاد شرقها وغربها، وهذا دليل قاطع على أنّ هذه السيرة كانت مرضية عن صاحب الشريعة وخلفائه وأصحابه، وإلّا كان عليهم رفضها وردها بالبنان والبيان، والسلطة والقوة، فالسكوت في بعض الفترات ودعمها في بعض الأحايين أدلّ دليل على كونها سيرة مرضية.

نعم، إذا كان اتّخاذ المقابر مساجد على النحو الرائج عند اليهود والنصارى فهو محرّم، وقد نصّ الرسول على تحريمه، كما تأتي الروايات مع توضيحها، وهو مسألة أُخرى غير مجرّد البناء على القبور الّذي هو مسألتنا.

هذا هو السلف الصالح قد وقفوا ـ بعد ما فتحوا الشام ـ على قبور الأنبياء ذوات البناء الشامخ... فتركوها على حالها من دون أن يخطر ببال أحدهم وعلى رأسهم عمر بن الخطاب بأنّ البناء على القبور أمر محرّم يجب أن تهدم، وهكذا الحال في سائر القبور المشيدة عليها الأبنية في أطراف العالم، وإن كنت في ريب فاقرأ تواريخهم، وإليك نص ما جاء في دائرة المعارف الإسلامية:

إنّ المسلمين عند فتحهم فلسطين وجدوا جماعة من قبيلة «لخم» النصرانية يقومون على حرم إبراهيم به «حبرون» ولعلهم استغلوا ذلك ففرضوا أتاوة على حجاج هذا الحرم.. وربما يكون توصيف تميم الداري نسبة إلى الدار، أي: الحرم، وربما كان دخول هؤلاء اللخميين للإسلام، لأنّه قد مكّنهم من القيام على حرم إبراهيم الّذي قدّسه المسلمون تقديس اليهود والنصارى من قبلهم (۱).

وجاء أيضاً في دائرة المعارف الإسلامية في مادة «الخليل»: ويقول المقدسي، وهو أول من أسهب في وصف الخليل: إنّ قبر إبراهيم كانت تعلوه قبة بنيت في العهد الإسلامي، ويقول مجير الدين: إنها شيدت في عهد الأمويين، وكان قبر إسحاق مغطّى بعضه، وقبر يعقوب قباله، وكان المقدسي أول من ذكر تلك الهبات الثمينة الّتي قدّمها الأُمراء الورعون من أقاصي البلاد إلى هذا الضريح، وذلك الاستقبال الكريم الّذي يلقاه الحجاج من جانب

ا. دائرة المعارف الإسلامية ج 0  $\infty$  مادة تميم الداري. ( و المعارف الإسلامية ج 0

التميميين (١).

ولو قام باحث بوصف الأبنية الشاهقة الّتي كانت مشيدة على قبور الأنبياء والصالحين قبل ظهور الإسلام، وما بناه المسلمون في عصر الصحابة والتابعين لهم بإحسان إلى يومنا هذا في مختلف البلدان، لجاء بكتاب فخم ضخم، يعرب عن أنّ السّنة السنية الرائجة في تلك الأعصار قبل الإسلام وبعده، من عصر الرسول والصحابة والتابعين لهم إلى يومنا هذا، هي مشروعية البناء على القبور، والعناية بحفظ آثار رجال الدين، ولم ينبس أيّ ابن أُنثى حول ذلك ببنت شفة، وما اعترض عليها، بل تلقوها إظهاراً للمحبة والود لأصحاب الرسالات والنبوات وأصحاب العلم والفضل، ومن خالف تلك السنة وعدّها شركاً أو أمراً محرّماً فقد اتبع غير سبيل المؤمنين قال سحانه:

﴿ وَمَنْ يَشَاقَقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدَ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الهُدى وَيَتَّبَعْ غَيْرَ سَبيلَ الْمؤْمِنينَ نُوَلِّه مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيراً ﴾ (٢).

وقد وارى المسلمون جسد النبي الأكرم في بيته المسقف، ولم يزل المسلمون مذ أن وورِيَ جثمانه، على العناية بحجرته الشريفة بشتى الأساليب، وقد بنى عمر بن الخطاب حول حجرته جداراً وقد جاء تفصيل كل ذلك مع ذكر وصف الأبنية الّتي توالت عليها عبر القرون في الكتب المتعلقة بتاريخ المدينة، لا سيما وفاء الوفاء للعلامة السَّمهودي المتوفى عام (٩١١ هـ) (٣) والبناء الأخير الّذي شيّد عام (١٢٧٠ هـ) قائم لم يمسه سوء، وسوف يبقى بفضل اللّه تبارك وتعالى محفوظاً عن الاجتراء.

وأمّا المشاهد والقباب المبنية في المدينة في العصور الأُولى فحدّث عنها ولا حرج، ولا سيما في بقيع الغرقد، ومن أراد التفصيل فليرجع إلى كتب التاريخ وأخبار المدينة .

هذا هو المسعودي المتوفى عام (٣٤٥ ه) يقول: «وعلى قبورهم في هذا

١. دائرة المعارف الإسلامية ج ٨ص ٢٢٠ مادة خليل.

٢. سورة النساء: الآية ١١٥.

٣.وفاءالوفاءج ٢الفصل التاسع ص ٤٥٨ إلى آخر الفصل.

وذكر السبط ابن الجوزي المتوفى عام ۶۵۴ ه في تذكرة الخواص ص ٣١١ نظير ذلك، وهذا هو محمد بن أبي بكر التلمساني يصف المدينة الطيبة وبقيع الغرقد في القرن الرابع بقوله: «وقبر الحسن بن عليّ عن يمينك إذا خرجت من الدرب ترتفع إليه قليلاً، عليه مكتوب: هذا قبر الحسن بن عليّ، دفن إلى جنب أُمه فاطمة رضى الله عنها وعنه (٢).

ويقول الحافظ محمد بن محمود بن النجار المتوفى عام ٤٤٣ ه في أخبار مدينة الرسول ... في قبة كبيرة عالية قديمة البناء في أول البقيع، وعليها بابان يفتح أحدهما في كل يوم للزيارة، رضى الله عنهم (٣) .

يقول ابن جبير ذلك السائح الطائر الصيت المتوفى عام ۶۱۴ ه في رحلته في وصف بقيع الغرقد: مقابل قبر مالك، قبر السلامة الطاهرة إبراهيم ابن النبي عليه قبة بيضاء وعلى اليمين منها تربة ابن عمر بن الخطاب (رضي الله عنه)... وبإزائه قبر عقيل ابن أبي طالب (رضي الله عنه). وبإزائهم روضة فيها أزواج النبي وبإزائها وبإزائها روضة صغيرة فيها ثلاثة من أولاد النبي وبليها روضة العباس بن عبدالمطلب والحسن بن علي (رضي الله عنه)، وهي قبة مرتفعة في الهواء على مقربة من باب البقيع المذكور، وعن يمين الخارج من، رأس الحسن إلى رجلي العباس (رضي الله عنهما)، وقبراهما مرتفعان عن يمين الخارج من، رأس الحسن إلى رجلي العباس (رضي الله عنهما)، وقبراهما مرتفعان عن على أبدع صفة وأجمل منظر، وعلى هذا

١. مروج الذهب ومعادن الجوهر، ج ٢ ص ٢٨٨.

٢. مجلة العرب رقم ٥- ١٣٩٣ .

٣. أخبار مدينة الرسول اهتم بنشره صالح محمد جمال ـ طبع مكة المكرمة ١٣۶۶.

الشكل قبة إبراهيم ابن النبي ا

روى البلاذري أنّه لما ماتت زينب بنت جحش سنة عشرين صلى عليها «عمر» وكان دفنها في يوم صائف، ضرب «عمر» على قبرها فسطاطاً (٢) ولم يكن الهدف من ضربه تسهيل الأمر لمن يتعاطى دفنها، بل لأجل تسهيله لأهلها حتّى يتفيّأوا بظلّه ويقرأوا ما تيسّر من القرآن والدعاء، فلاحظ.

#### حصيلة البحث

إنّ سيرة المسلمين من عصر الصحابة إلى التابعين إلى تابعي التابعين، إلى عصرنا هذا أقوى حجة على الحكم الشرعي ـ فإنّ اتفاق العلماء في عصر و «إجماعهم على حكم» حجة شرعية عليه، فكيف اتفاقهم عليه طيلة قرون، ولا سيما الصحابة العدول.

فالصحابة واروا جسد النبي الأكرم ألي في بيته، ولم يخطر ببال أحد أن البناء على القبور محرّم، ولا أظن أنّ جاهلاً متنسّكاً يفرق بين البناء المتقدم على الدفن والمتأخر عنه، فضلاً عن عالم، فإنّ كون قبر الميت تحت بناء تكريم له وتعظيم، والقوم يتلقونه شركاء لأنّه تعظيم لغير الله، فلا يفرق بين البناء على القبور أو دفن الميت تحت بناء .

وليس هذا شيء ينكره أحد من المسلمين .

١. رحلة ابن جبير، بيروت دار صادر. وقد زار المدينة المنورة عام ٥٧٨هـ.

٢. أنساب الأشراف ج ١ ص ٢٣٤.

ثم أضاف المؤلف: فعلمنا من هذه الأحاديث أنّ النبي النباء على القبوريين في البناء على القبور، إذ لم يبن على قبره، وإنّما دفن في بيته (٢).

ولا يخفى وجود التهافت في عبارته، فصدرها يدل على أنّ دفن النبي في بيته كان بأمره ولا يخفى وجود التهافت في عبارته، لأنّ الدفن في البناء حرام، وذيل العبارة يدل على التفريق بين الدفن تحت البناء القائم والبناء على القبر.

فلو أراد الوجه الأول كما هو ظاهره حيث استقصى مصادر الحديث المذكور قرابة ست صفحات، فهو مردود بدفن الشيخين في البيت، مع أنّه لم يرد في حقهما ما ورد في حق النبي .

ولو أراد الثاني فهو تفريق لا يجنح إليه ذو مسكة، بعد وحدة الملاك والاشتراك في المفسدة المزعومة.

وبعد دلالة الذكر الحكيم والسيرة على الجواز، لا مناص عن طرح هذه الروايات أو تأوليها.

#### ٣-البناء تعظيم لشعائر الله

إنّ تعظيم قبور الأنبياء والأولياء وتنظيفها وحفظها عن تطرق الفساد والانهدام مظهر لتعظيم شعائر الله قال سبحانه:

﴿ ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظَّم شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوى القُلُوبِ ﴿ (٣) .

١. البداية والنهاية ج ٥ص ٢۶۶، وقد جاءت مصادر هذه الرواية في كتاب رياض الجنة ص ٢٥٤.

٢.رياض الجنة ٢٤٩.

٣. سورة الحج: الآية ٣٢.

والاستدلال بالآية يتوقف على ثبوت صغرى وكبرى:

الغصرى عبارة عن كون الأنبياء وأوصيائهم ومن يرتبط بهم أحياءً وأمواتاً من شعائر الله... والكبرى عبارة عن كون البناء والتنظيف وصيانة المقابر تعظيم لشعائر الله .

ولا أظن أنّ الكبرى تحتاج إلى مزيد بيان، إنما المهم بيان الصغرى، وأنّ الأنبياء والأوصياء من شعائر الله، وبيان ذلك يحتاج إلى نقل ما ورد حول شعائر الله من الآيات:

(١) ﴿ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ ﴾ (١) .

٢- ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُحِلُّوا شَعَائِرَ اللَّهَ وَلَا الشَّهْرَ الحَرَامِ وَلا الهَدْيَ وَ لَا القَلاَئِدَ وَ
 لَا آمِّينَ البَيْتَ الحَرَامَ يبْتَغُونَ فَضْلاً مِنْ رَبِّهمْ وَ رضْوَاناً ﴾ (٢) .

٣- ﴿ وَالنَّبُدُنَ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ لَكُمْ فِيْهَا خَيْرٌ ﴾ (٣).

۴- وفي رواية أُخرى جعل مكان شعائر الله، حرمات الله وقال:

﴿ ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ اللّه فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ عِنْدَ رَبّهِ وَأُحِلَّتْ لَكُمُ الأَنْعَامُ إلّا مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِن الأوثَانِ...﴾ (۴) .

ما هو المقصود من (شعائر الله) ؟

هنا احتمالات:

١- تعظيم آيات وجوده سبحانه .

٢- معالم عبادته وأعلام طاعته .

٣- معالم دينه وشريعته وكل ما يمتإليهما بصلة .

١. سورة البقرة: الآية ١٥٨.

٢. سورة المائدة: الآية ٢.

٣. سورة الحج: الآية ٣٤.

۴. سورة الحج: الآية ٣٠.

أمّا الأول فلم يقل به أحد، إذ كل ما في الكون آيات وجوده، ولا يصحّ تعظيم كل موجود بحجة أنه دليل على الصانع .

وأمّا الثاني فهو داخل في الآية قطعاً، وقد عدّ الصفا والمروة والبدن من شعائر الله، فهي من معالم عبادته وأعلام طاعنه، إنما الكلام في اختصاص الآية بمعالم العبادة وأعلام طاعته، الظاهر المتبادر هو الثالث، أي معالم دينه سبحانه، سواء أكانت أعلاماً لعبادته وطاعة أم لا، فالأنبياء والأوصياء والشهداء والصحف والقرآن الكريم والأحاديث النبوية كلها من شعائر دين الله وأعلام شريعته، فمن عظمها فقد عظم شعائر الدين.

قال القرطبي: فشعائر الله: أعلام دينه، لا سيما ما يتعلق بالمناسك (١) ولقد أحسن حيث عمّم أولاً، ثم ذكر مورد الآية ثانياً، ومما يعرب عن ذلك أنّ إيجاب التعظيم تعلق بـ (حرمات الله) في آية أُخرى .

قال سبحانه: ﴿وَمَنْ يُعظَّمْ حُرُماتِ اللّه فَهُو خَيْرٌ لَهُ عِنْدَ رَبّه ﴾، والحرمات ما لا يحل انتهاكه، فأحكامه سبحانه حرمات الله، إذ لا يحل انتهاكها، وأعلام طاعته وعبادته وحرمات الله، إذ يحرم هتكهم، وأوصياؤهم وشهداء دينه وكتبه وصحفه من حرمات الله، يحرم هتكهم، فلو عظمهم المؤمن أحياء وأمواتاً فقد عمل بالآيتين: «وَمَن يَعظّم حرمات الله» «ومن يعظّم شعائر الله».

# ۴-الإذن في ترفيع بيوت خاصة

لقد أذن الله تعالى في ترفيع البيوت الّتي يذكر فيها اسمه فقال: ﴿في بُيُوتٍ أَذِنَ اللّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيها اسْمُهُ يُسَبّحُ لَهُ فِيهَا بِالغُدُوَّ وِ الاَصَالِ \* رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَابَيْعٌ عَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيها اسْمُهُ يُسَبّحُ لَهُ فِيهَا بِالغُدُوَّ وِ الاَصَالِ \* رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَابَيْعٌ عَنْ تُرْفَع وَيُذْكَرَ فِيها اسْمُهُ يُسَبّحُ لَهُ فِيهَا بِالغُدُوّ وِ الاَصَالِ \* رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَابَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللّه ﴿ (٢) وقد عرفت أنّ ابن تيمية جعل الآية دليلاً على تكريم المساجد، ولكنّه غفل عن أنّ البيوت غير المساجد، فهناك بيت وهناك مسجد، والبيت هو البناء الّذي يتشكّل من جدران أربعة وعليها

١. تفسير القرطبي، طبع دار إحياء التراث العربي، ج ١٢ ص ٥٥.

٢. سورة النور: الآية ٣٤ ـ ٣٧.

سقف قائم، ولأجل ذلك يقال للكعبة بيت الله، وللساحة المحيطة به (المسجد الحرام) وأيضاً يستحب أن تكون المساجد غير مسقّفة، وترى المسجد الحرام مكشوفاً تحت السماء من دون سقف يظلّه، دون البيت فالسقف من مقوماته .

قال سبحانه: ﴿ وَلَوْلَا أَنْ يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكْفُرُ بَالرَّحْمٰنِ لِبُيُوتِهِم سُقُفاً مِنْ فِضّةٍ وَمَعارِجَ عَلَيْها يَظْهَرُون ﴾ (١) .

فالبيوت غير المساجد، ولو تنزلنا فهي أعمّ منها تشمل المسجد وغيره. هذا كله حول البيوت، وأمّا الرفع الوارد في الآية الكريمة فسواء أفسّر بالرفع الحسي بإرساء القواعد وإقامة الجدران كما في قوله سبحانه: ﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْراهِيمُ القَوَاعِدَ مِنَ البَيْتِ وَإِسماعِيلُ ﴿ (٢) ، أَمْ فسّر بالرفع المعنوي كما هو الحال في قوله سبحانه: ﴿وَرَفَعَنَاه مَكَاناً عَلياً ﴾ (٣) . أي منحناه مكانة عالية. فلو فسر بالرفع الحسّي يكون دليلاً على جواز تشييد بيوت الأنبياء والأولياء، وتعميرها في حياتهم وبعد وفاتهم حسب إطلاق الآية، وقد كان بيوت كثير من الأئمة الصالحين هي مقابرهم، فتشييد هذه البيوت عمل جائز بنص الآية، وأمّا لو فسّر بالرفع المعنوي، وأنّ من وظائف المسلمين تكريم هذه البيوت كما هو المتبادر، فتعمير بيوتهم من مظاهر ذلك التعظيم المعنوي، كما أنّ تدميرها وجعلها معرضة لما لا يناسب ساحتهم، تجاهل لهذه الآية وتولً عنها .

ومن لطيف ما روي في المقام ما رواه الحافظ السيوطي عن أنس بن مالك، وبريدة، أنّ رسول الله يوت أذن الله أن ترفع فقام إليه رجل وقال: أي بيوت يا رسول الله؟ فقال: «بيوت الأنبياء» فقام إليه أبوبكر وقال: يا رسول الله وهذا البيت منها؟ \_ مشيراً إلى بيت عليّ وفاطمة \_ فقال النبي عليّ : نعم من أفاضلها (۴) .

١. سورة الزخرف: الآية ٣٣.

٢. سورة البقرة: الآية ١٢٧.

٣.سورة مريم: الآية ٥٧.

۴. الدر المنثور: ج ۵ص ۵۰.

فهذه الآية وحدها كافية في جواز تعظيم بيوت الأنبياء والأوصياء وأهل بيت النبي مطلقاً، ومقابرهم ومراقدهم إذا كانت بيوتهم .

### ٥-إظهار المودة للنبي والقربى

إنّ القرآن الكريم ـ يأمرنا ـ بكل صراحة ـ بحب النبي وأقربائه النبي ومودّتهم ومحبّتهم فيقول:

﴿ وَمَنْ يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الغَالِبُونَ ﴾ (١) . ﴿ قُلُ لا أَسْالُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلَّا المَودَّةَ فِي القُرْبَي ﴾ (٢) .

ومن الواضح لدى كل من يخاطبه الله بهذه الآية أنّ البناء على مراقد النبي وأهل بيته ومن الواضح من إظهار الحب والمودة لهم، وبذلك يخرج عن كونه بدعة لوجود أصل له في الكتاب والسنة، ولو بصورة كلية .

وهذه العادة متبعة عند كافة الشعوب، والأمم في العالم، فالجميع يعتبرون ذلك نوعاً من المودة لصاحب ذلك القبر، ولذلك تراهم يدفنون كبار الشخصيات السياسية والعلمية في كنائس ومقابر مشهورة، ويزرعون أنواع الأزهار والأشجار حولها.

إلى هنا تمّ الكلام حول جواز البناء على القبور مطلقاً، وقبور الأنبياء والأوصياء والصالحين خاصة، على وجه لم يبق لمتدبّر فيه شكّ، ولا لمكابر إنكار، إلّا من أعمى الله بصره وبصيرته . هذه هي الآيات الواضحة الدلالة على جواز البناء، وهذه هي سيرة المسلمين المشرقة

طوال القرون .

١. سورة المائدة: الآية ٥٤.

٢. سورة الشورى: الآية ٢٣.

فلو فرضنا تعارض الأدلة من الجانبين، فالأصل هو الإباحة كما سيوافيك .

# ع-الأصل هو الإباحة

إنّ القائل بالحرمة يجب أن يستدل عليها، والقائل بالإباحة يكفيه الأصل (عدم الحرمة إلّا ما قام الدليل على تحريمه) وقد عرفت أنّه ليس هناك شبه دليل على الحرمة، والآيات أدل دليل على أنّه سبحانه لا يعذب أُمّةً إلّا بعد إرسال الرسل و بعثهم، وهو كناية عن وصول البيان والتشريع إلى الناس، فلو لم يصل ـ وإن بلغه الرسول ـ لا يكون منجزاً في حق العبد. قال سبحانه:

﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ (١).

وظاهر الآيات يعطي أن وظيفة التشريع تبيين المحرمات لا المباحات. قال سبحانه:

﴿ قَلْ تَعَالُوا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُم ﴿ (٢) .

وقال: ﴿قُلْ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيِّ مُحَرِّماً عَلَى طَاعِم يَطْعَمُهُ..﴾ (٣).

فإذا كان صعيد التشريع فارغاً عمّا يدل على التحريم فهو حجة على كون الشيء مباحاً محللاً.

وإليك البحث عن بناء المساجد على قبور الصالحين، وهو الموضوع الخامس فيما طرحه ابن تيمية .

\* \* \*

١. سورة الاسراء: الآية ١٥.

٢. سورة الأنعام: الآية ١٥١.

٣. سورة الأنعام: الآية ١٤٥.

### ابن تيمية وبناء المساجد على القبور

قال ابن تيمية: «ولا يشرع اتّخاذها ـ أي القبور ـ مساجد» (١) .

وقال أيضاً: «لا يجوز بناء المسجد على القبور» .

وقد استدلّ الوهابيون على ما يتبنّونه بالحديث التالى المروي بعبارات مختلفة:

١- «قاتل الله اليهود اتّخذوا قبور أنبيائهم مساجد» .

۲- «لعن الله اليهود والنصارى اتّخذوا قبور أنبيائهم مساجد».

٣- «ألا ومن كان قبلكم كانوا يتّخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد، إنّى أنهاكم عن ذلك».

۴- «أخرجوا أهل الحجاز وأهل نجران من جزيرة العرب، واعلموا أنَّ شرار الناس الذين
 اتّخذوا قبور أنبيائهم مساجد».

- «لعن الله اليهود اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» - .

۱. مضى مصدرها.

٢. راجع للوقوف على مصادر هذه الأحاديث صحيح البخاري كتاب الجنائزج ٢ ص ١١١، السنن للنسائي ج ٢ كـتاب الجنائز ص ٨٧١، صحيح مسلم ج ٢ ص ٨٥٨ كتاب المساجد وغيرها، وقد جمع مصادر الحديث وصوره المختلفة محمد ناصر الدين الألباني في كتابه تحذير الساجد ص ١١ ـ ٨٨ فذكر للحديث ١٢ صورة كما جمعها أبو عبدالرحمن مقبل بن هادى الوادعى في كتاب رياض الجنة ص ٢٧٨ ـ ٢٨١.

إنّ الوهابيين استغلوا هذا الحديث وخرجوا بهذه النتيجة بأنّ مفادها:

أ ـ حرمة بناء المساجد على القبور .

ب \_ وحرمة قصد الصلاة فيها .

حتّى قال ابن تيمية: إنّ المسجد والقبر لا يجتمعان (١).

وهذا هو الكلام الّذي يجتره ويكرره كل من جاء بعده، فنظروا إلى الروايات بعقيدة مسبقة، وتركوا إجماع الأُمة ودلالة الكتاب على الجواز كما بيّناه، فنقول: إنّ لهذه الروايات محتملات:

١- الصلاة على القبور بالسجود عليها تعظيماً .

٢- الصلاة باتّجاه القبور واتّخاذها قبلة .

٣- بناء المساجد على القبور وقصد الصلاة فيها تبركاً بالمقبور .

٣- إقامة الصلاة عند مراقد الأنبياء ومقابرهم فقط.

فهل للحديث إطلاق يعم هذه الصورة والمحتملات كما ادّعاه الألباني تبعاً لشيخه ابن تيمية، وزعم أنّ هذا الحديث من جوامع كلمه الماليات .

أو أنّ الحديث ينصرف ـ بشهادة القرائن المتصلة والمنفصلة ـ إلى بعض الصور مما يلازم كون العمل شركاً، والمصلي مشركاً وخارجاً عن الحدود الّتي حددها الكتاب والسنة، كما هو الحق بشهادة القرائن العشر التالية؟ وإليك البيان:

۱- إنّ الحديث يركّز على عمل اليهود والنصارى، وأنهم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد، وينهى المسلمين عن متابعتهم في ذلك .

مجموعة الرسائل والمسائل ج ١ ص ٥٩ ـ ٥٠ وزاد المعاد تأليف ابن القيم ص ۶۶۱.

وبما أنّ أهل الكتاب معروفون بالشرك وعبادة غير الله طيلة الأجيال والقرون، فالمسيحية تعبد \_ المسيح وأمه \_ كما أنّ كثيراً منهم اتخذوا الأحبار والرهبان أرباباً من دون الله، يحرّمون ما أحلّ الله ويحلّلون ما حرّم الله .

اليهود هم الذين طلبوا من نبيهم أن يجعل إلهاً كما أنّ لغيرهم آلهة، وهم الذين عبدوا العجل، بل عبدوا بعد رحلة الكليم أرباباً وآلهة، فهم كأنهم مفطورون على الوثنية وعبادة البشر عفد ذلك ـ ينصرف الحديث إلى عمل يلحق المسلم بهم، ولا يمكن أن يدّعى أنّ الحديث يعم ما إذا كان عمل اتخاذ القبور مساجد مجرّداً عن أيّ شرك، أو إذا كانت إقامة الصلاة عند قبورهم من باب التبرك بهم.

7- نرى أنّ رسول الله ويشي يصف هؤلاء الجماعة بكونهم شرار الناس. فقد روى مسلم في كتاب المساجد أنّ أُم حبيبة وأُم سلمة ذكرتا كنيسة رأتاها في الحبشة فيها تصاوير، فقال رسول الله ويشي : إنّ أولئك إذا كان فيهم الرجل الصالح فمات بني على قبره مسجد، وصَوّر فيه تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله (۱).

إِنّ توصيفهم بأنهم شرار الخلق عند الله، يميط الستر عن حقيقة عملهم، إذ لا يوصف الإنسان بالشر المطلق، إلّا إذا كان مشركاً. قال سبحانه: ﴿إِنَّ شَرَ الدَّوابِّ عِنْدَ اللهِ الصُّمُّ البُّكُمُ النَّهِ السَّمُّ البُّكُمُ النَّهِ لَا يُوْمِنُونَ ﴾ (٣) . اللهِ الدِّوَابِّ عِندَ اللهِ الدِّوَابِّ عِندَ اللهِ الذينَ كَفَرُوا فَهُم لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (٣) .

كل ذلك يكشف عن مرمى الحديث، وأنّ عملهم لم يكن عملاً مجرداً مثل صرف بناء المسجد على القبر والصلاة فيه، أو إقامة الصلاة عند القبور، بل كان عملاً مقترناً بالشرك بألوانه وصوره المختلفة، كاتخاذ القبر إلهاً ومعبوداً أو قبلة عند الصلاة، أو السجدة عليها بمعنى اتخاذها مسجوداً.

-7 إنّ الروايات الناهية الواردة في المقام على قسمين:

(111)

١. صحيح مسلمج ٢كتاب المساجد ص ۶۶۶.

٢. سورة الأنفال: الآية ٢٢.

٣. سورة الأنفال: الآية ٥٥.

قسم يشتمل على اللعن، وهذا مختص باتخاذ قبور الأنبياء والصالحين مساجد.

وقسم آخر مشتمل على مجرد النهي من دون اقتران باللعن، وقد ورد ذلك في مطلق القبور .

١- عن أبي مرصد الغنوي قال: قال رسول الله: لا تجلسوا على القبور، ولا تصلوا إليها (١).
 ٢- عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله وينيس الأرض كلها مسجد إلّا المقبرة و الحمّام (٢) وغير ذلك .

 $^{(7)}$  عن عبدالله بن عمر: نهى عن الصلاة في المقبرة  $^{(7)}$  .

فعندئذٍ يجب التأمل في هذا التفريق، لماذا اقترن الأول (اتخاذ قبور الأنبياء مساجد) باللعن دون الآخر، وإنّما ورد فيه مجرد النهي، (المحمول على الكراهة مطلقاً، أو في ما إذا كان القبر بحيال المصلي، أو كانت الصلاة بين القبرين) وما هذا إلّا لأنّ القسم الأول ناظر إلى عمل اليهود والنصارى في مورد قبور أنبيائهم.

وبما أنه كان مقترناً بالشرك بالسجود لها تعظيماً لهم، أو باتخاذها قبلة، استحقوا اللعن، وعرفوا بأنهم شرار الناس، ووهى المسلمون عن اتباعهم.

وأمّا القسم الآخر فلم يكن مقترناً بذلك أبداً، فجاء فيه النهي مجرداً عن اللعن.

وبهذا لا يمكن القول بإطلاق الحديث و عموميته لكل الأحوال .

۴- إنّ السيدة عائشة، قالت: قال رسول الله: «لعن الله اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد». قالت: فلولا ذاك لأبرز قبره،

١. صحيح مسلمج ٧ص ٣٨.

۲. سنن أبي داودج ١ص ١٨٤.

٣. موارد الضمآن ص ١٠ كما في رياض الجنة .

غير أنّه خشي أن يتّخذ مسجداً (١)

إنّ المسلمين بعدما دفنوا الّنبي في بيته سوّروه بحائط مستدير، لا مربّع، لئلا يشابه الكعبة.

ومن المعلوم أنّ التسوير بالجدران وعدم إبراز قبره إنما يمنع عن اتخاذه مسجوداً له أو قبلة، وأمّا الصلاة في جنبه فلم يكن الجدار مانعاً عن إقامة الصلاة .

ومراد السيدة عائشة: إنّ عدم إبراز القبر وستره بالحيطان منع المسلمين عن أن يرتكبوا ما كان اليهود والنصاري يرتكبونه .

ومن المعلوم أنّ الجدران منعت عن الصور الشركية كصورة اتخاذه مسجوداً له أو قبلة، لا إقامة الصلاة المجردة من هذه الضمائم.

وهذا دليل واضح على أنّ الحديث كان بصدد نهي المسلمين عن اتخاذ القبر مسجوداً له أو قبلة .

والعجب من الشيخ الالباني حيث أراد استغلال الحديث لتأييد مذهبه، وموقفه، وفسًر قولها: «فلولا ذاك لأبرز قبره» بأنّ المقصود هو الدفن خارج بيته، مع أنّ العبارة لا تتحمّل هذا، لانها تركزّ على القبر الموجود، فيكون المقصود: ولو لا ذاك لكشف قبره ولم يتخذ عليه حائط.

إنّ العلاقة بين الجملتين تكشف عن أنّ المقصود هو: اتخاذ قبور الأنبياء مساجد على نحو يعود القبر وثناً يعبد، أو يصلى إليه .

وأمّا الصلاة للّه تبارك وتعالى وإلى الكعبة عند القبر تبركاً به فلا تجعل القبر وثناً يعبد، وهذا هو قول اللّه تعالى وهو يأمر الحجيج باتّخاذ مقام إبراهيم مصلّى، ويقول: ﴿وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَام إِبْرَاهِيمَ مُصَلّى﴾ (٢)

(114)

١. البخاري ج ٣ص ١٥٩ ومسلم ج ٢ص ٧٤.

٢. سورة البقرة: الآية ١٢٥.

وليست الصلاة عند القبر إلّا كمثل الصلاة عند مقام إبراهيم.

غير أنّ جسد النبي إبراهيم قد لامس هذا المكان مرة أو مرات عديدة، ولكن مقابر الأنبياء احتضنت أجسادهم الّتي لا تبلى دائماً.

۶- إنّ علماء الحديث وجهابذته فهموا من هذه الأحاديث نفس ما قلناه، وإن لم يذكر
 الألباني وغيره شيئاً من هذه التفاسير .

أ ـ يقول العسقلاني: إنّما صوّروا أوائلهم الصور ليستأنسوا بها، ويتذكروا أفعالهم الصالحة فيجتهدوا كاجتهادهم، ثم خلفهم قوم جهلوا مرادهم ووسوس لهم الشيطان أنّ أسلافهم كانوا يعبدون هذه الصور ويعظمونها... إلى أن يقول: قال البيضاوي: لما كانت اليهود والنصارى يسجدون لقبور الأنبياء تعظيماً لشانهم، ويجعلونها قبلة يتوجهون في الصلاة نحوها، واتخذوها أوثاناً، لعنهم ومنع المسلمين عن مثل ذلك. فأمّا من اتخذ مسجداً في جوار صالح وقصد التبرك بالقرب منه، لا للتعظيم ولا للتوجه نحوه، فلا يدخل في الوعيد المذكور (۱).

ب ـ ويقول النووي في شرح صحيح مسلم: قال العلماء إنما نهى النبي عن اتخاذ قبره و قبر غيره مسجداً خوفاً من المبالغة في تعظيمه والافتتان به، فربما أدّى ذلك إلى الكفر، كما جرى لكثير من الأُمم الخالية. ولما احتاجت الصحابة والتابعون إلى زيادة في مسجد رسول الله عين كثر المسلمون، وامتدّت الزيادة إلى أن دخلت بيوت أُمهات المؤمنين فيه، ومنها حجرة عائشة، مدفن رسول الله وصاحبيه، بنوا على القبر حيطاناً مرتفعة مستديرة حوله لئلًا يظهر في المسجد فيصلي إليه العوام ويعود المحذور. ولهذا قالت عائشة في الحديث عنه: ولو لا ذلك لأبرز قبره، غير أنّه خشي أن يتّخذ مسجداً (٢).

ج \_ وقال السندي شارح الصحيح للنسائي: اتخذوا قبور أنبيائهم

١. فتح الباري في شرح صحيح البخاريج ١ ص ٥٣٥ ط دار المعرفة، وقريب منه ما في إرشاد الساري في شرح صحيح البخارى ج ٢ ص ٤٣٧ باب بناء المساجد على القبور.

۲. صحیح مسلم بشرح النووی، ج ۵ص ۱۳ ـ ۱۴.

مساجد، أي قبلة للصلاة ويصلون إليها، أو بنوا مساجد يصلون فيها، ولعلّ وجه الكراهة أنّه قد يقضى إلى عبادة نفس القبر .

إلى أن يقول: يحذّر النبي أُمته أن يصنعوا بقبره ما صنع اليهود والنصارى بقبور أنبيائهم من اتخاذ تلك القبور مساجد، إمّا بالسجود إليها تعظيماً لها، أو بجعلها قبلة يتوجهون في الصلاة إليها (١).

د ـ وقال شارح آخر: إنّ حديث عائشة يرتبط بالمسجد البنوي قبل الزيادة فيه... أمّا بعد الزيادة وإدخال حجرتها فيه فقد بنوا الحجرة بشكل مثلث كي لا يتمكّن أحد من الصلاة على القبر، إنّ اليهود والنصارى كانوا يعبدون أنبياءهم بجوار قبورهم أو يجعلونهم شركاء في العبادة (٢).

ه ـ قال الشيخ علي القاري: سبب لعنهم إمّا لأنهم كانوا يسجدون لقبور أنبيائهم تعظيماً لهم، وذلك هو الشرك الجلي، وإمّا لأنهم كانوا يتخذون الصلاة للّه تعالى في مدافن الأنبياء، والسجود على مقابرهم، والتوجه إلى قبورهم حال الصلاة، نظراً منهم بذلك إلى عبادة اللّه، والمبالغة في تعظيم الأنبياء، وذلك هو الشرك الخفي. فنهى النبي أُمته عن ذلك إمّا لمشابهة ذلك الفعل سنة اليهود، أو لتضمنه الشرك الخفي. كذا قال بعض الشراح من أئمتنا ويؤيده ما جاء في رواية. يحذر مثل الّذي منعوا (٣).

و ـ إنّ المروي عن أئمة أهل البيت هو ما فهمه أولئك الشراح .

۱- روى الصدوق مرسلاً قال: وقال النبي: لا تتخذوا قبري قبلة ولا مسجداً، فإنّ الله لعن اليهود حيث اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد (۴). والمراد من قوله «مسجداً» بقرينة «قبلة» هو السجود عليه تعظيماً.

روى الشيخ الطوسي بأسناده عن معمر بن خلاد، عن الرضاييد

١. السنن للنسائى ج ٢ ص ٢١ طبع الأزهر.

٢. صحيح مسلم ج ٢٢ ص ۶۶.

٣. مرقاة المفاتيح في شرح مشكاة المصابيح ج ١ ص ۴٥۶.

۴. الوسائل: الجزء الثاني الباب ۶۵ من أبواب الدفن. الحديث ٢.

قال: لا بأس بالصلاة بين المقابر ما لم يتخذ القبر قبلة (١).

٣- روى الصدوق في علل الشرائع بإسناده إلى زرارة عن أبي جعفر (الباقر) على قال: قلت له: الصلاة بين القبور، قال: بين خللها، ولا تتخذ شيئاً منها قبلة، فإنّ رسول الله نهى عن ذلك وقال: لا تتخذوا قبري قبلة ولا مسجداً، فإنّ الله عزّوجلّ لعن الذين اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد (٢).

ولو كان المراد هو اتخاذ القبر قبلة حقيقة، بأن يصلى عليه من كل جانب كالكعبة، يكون حراماً لكونه بدعة، ولو كان المراد كون القبر أمامه وحيال وجهه، فيحمل على الكراهة لجريان سيرة المسلمين على الصلاة في الصفة في مسجد النبي، والقبر بحيال المصلي .

٧- روى المفسرون في تفسير قوله سبحانه: ﴿وَقَالُوا لَا تَذَرُنَّ اَلِهَتَكُم وَلَا تَذَرُنَّ وُدًا وَلَا سُواعاً وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْراً ﴾ (٣) .

عن ابن عباس: هؤلاء كانوا قوماً صالحين في قومهم، فلمّا ماتوا عكفوا على قبورهم، ثم صوروا تماثيلهم، فلمّا طال عليهم الأمد عبودهم .

قال القرطبي: روى الأئمة عن أبي مرصد الغنوي قال: سمعت رسول الله يقول: لا تصلوا إلى القبور ولا تجلسوا إليها (لفظ مسلم) أي لا تتخذوها قبلة، فتصلوا عليها أو إليها كما فعل اليهود والنصاري (۴).

٨- روى مسلم في صحيحه عن النبي الأكرم أنّه قال حينما قالت أُم حبيبة وأُم سلمة بأنهما رأتا تصاوير في إحدى كنائس الحبشة: إنّ أولئك إذا كان فيهم الرجل الصالح فمات بنوا على قبره مسجداً، وصوروا فيه تلك الصورة،

١. الوسائل الجزء الثالث، الباب ٢٥ من أبواب مكان المصلى، الحديث ٣ والباب ٢٤ الحديث ٣.

٢. نفس المصدر .

٣. سورة نوح: الآية ٢٣.

۴. تفسير القرطبي ج ١٠ ص ٣٨٠.

أولئك شرار الخلق عند الله يوم القيامة (١).

إنّ الهدف من وضع صور الصالحين بجوار قبورهم إمّا لغاية اتخاذها قبلة أو عبادة ذويها، كالصنم المنصوب، ومعه لا يمكن أن يستدل به على تحريم مطلق اتخاذ القبور، مساجد.

9- إنّ أقصى ما يدل عليه الحديث لو قلنا بإطلاقه هو أن يتّخذ مدفن الأنبياء مساجد، وأمّا بناء مسجد في جنب مدافنهم بحيث يكون المسجد وراء المدفن كما هو الحال في المشاهد المشرفة لأئمة الشيعة فلا يعمه النهى أبداً.

-۱۰ وعلى فرض وجود الإطلاق فإذا دار الأمر بين الأخذ بالكتاب<sup>(۲)</sup> والسنة الرائجة بين المسلمين من عهد التابعين إلى يومنا هذا، حيث يصلون في مسجد النبي وقبره في وسطه، وبين إطلاق هذه الرواية فالأول هو المتعين.

إذا تبين عدم صلاحية الحديث للاستدلال على التحريم، فيجب علينا عرض المسألة على سائر الأدلة، وإليك البيان.

#### عرض المسألة على القرآن

كان الواجب على الوهابيين الذين يدمّرون الآثار الإسلامية بهذه الأحاديث عرض المسألة على القرآن الكريم الّذي هو تبيان لكل شيء .

قال سبحانه:

﴿ وَنَزَّلْنا عَلَيْكَ الكِتَابَ تِبْياناً لِكُلِّ شيء ﴿ (٣).

والقرآن صادق مصدّق لا يكذب \_ يذكر سبحانه \_ في قصة أصحاب الكهف أنّ القوم لما عثروا على أجسادهم المطرية في الغار اختلفوا على قولين: تذكرهما الآية التالية:

﴿ وَكَذَلِكَ أَعْثَرْنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُوا أَنَّ وَعْدَ اللّهِ حَقٌّ وَأَنَّ السّاعَةَ لَا رَيب

(111)

١. صحيح مسلمج ٢ ص ٤٩ كتاب المساجد.

٢. سيوافيك بيان دلالة الكتاب على الجواز.

٣. سورة النحل: الآية ٨٩.

فيها إذْ يَتنازَعُونَ بَيْنَهُم أَمْرَهُم فَقَالُوا ابْنُوا عَلَيْهِم بُنْيَاناً رَبُّهُم أَعْلَمُ بِهِم قَالَ الَّذينَ غَلَبُوا عَلَى أَمْرِهِم لَنَتَّخِذَنَّ عَلَيْهِم مَسْجِداً ﴾ (١).

فالاَية صريحة في أن القوم بعد ما عثروا عليهم اختلفوا في كيفية تكريمهم وتعظيمهم على قولين:

۱- البناء على قبورهم «ابنوا عليهم بنياناً».

٢- بناء المسجد على قبورهم «لنتخذن عليهم مسجداً».

وكلتا الطائفتين يريدان التعظيم والتكريم على اختلاف منهجهم، والمعروف بين المفسرين أنّ القائلين بالقول الأول كانوا هم المشركين، وأنّ القائلين بالقول الثاني هم الموحدون والمسلمون، وسواء أثبت ذلك أم لا فإنّ العاثرين عليهم اختلفوا في كيفية تكريمهم وتعظيمهم، وعلى كل تقدير فالاًية حجة على جواز بناء المسجد على القبور أولاً، وعلى جواز بناء المسلمين عليها ثانياً، وذلك لأنّ القرآن يذكر القولين من دون رد وطعن، ولو كان كل من القولين \_ وخصوصاً القول الثاني \_ على خلاف الهداية وفي جانب الضلالة، لأشار إلى ردّه وطعنه، وليس القرآن كتاب قصة وإنما هو كتاب هداية، فلو كان يذكر شيئاً من الأُمم السالفة، فإنما هو للعبرة والاعتبار، ولأجل ذلك كثيراً ما يردّ عليهم بعد نقل كلامهم، فسكوت القرآن تجاه هذين القولين ونقلهما عن القوم بصورة كونه عملاً مستحسناً، أقوى دليل على جواز العمل المذكور في الأمة المحمدية .

قال الطبري في تفسير قوله تعالى: ﴿فَابْعَثُوا أَحَدَكُم بِوَرِقِكُمْ هَذِه إلى المَدينةَ ﴾:

«إنّ المبعوث دخل المدينة فجعل يمشي بين سوقها فيسمع أناساً كثيراً يحلفون باسم عيسى بن مريم، فزاده فزعاً، ورأى أنّه حيران، فقام مسنداً ظهره إلى جدار من جدران المدينة ويقول في نفسه: أمّا عشية أمس فليس على الأرض إنسان يذكر عيسى بن مريم إلّا قتل، أمّا الغداة فاسمعهم، وكل

١. سورة الكهف: الآية ٢١.

إنسان يذكر أمر عيسى لا يخاف، ثم قال في نفسه: لعل هذه ليست بالمدينة الّـتي أعرف...»(١).

وهذا يعرب عن أنّ الأكثرية الساحقة كانت موحدة مؤمنة متدينة بشريعة المسيح، رغم ما كانوا على ضده قبل ثلاثمائة سنة .

وقال في تفسير قوله تعالى: ﴿فَقَالُوا ابْنُوا عَلَيْهِم بُنْياناً ﴾ فقال الذين أعثرناهم على أصحاب الكهف: ابنوا عليهم بنياناً ربهم أعلم بهم يقول: رب الفتية أعلم بشأنهم وقوله: «قَالَ النّينَ غَلَبُوا عَلَى أَمْرِهِم» يقول جلّ ثناؤه: قال القوم الذين غلبوا على أمر أصحاب الكهف لنتخذن عليهم مسجداً.

وقد نقل عن عبدالله بن عبيد بن عمير: فقال المشركون نبني عليهم بنياناً، فإنهم آباؤنا، ونعبد الله فيها. وقال المسلمون: نحن أحق بهم، هم منّاً، نبني عليهم مسجداً ونعبد الله فيه (۲).

وبذلك يعلم أنّ ما ذكره الألباني في الرد على الاستدلال بالآية، من أنّ المراد من الغالبين هم أهل السلطة ولا دليل على حجية فعلهم، رجم بالغيب، فإنّ ما ذكره الطبري يدل على أنّ المراد هو الغلبة في مجال الدين، وتدهور الوثنية وازدهار التوحيد .

وهذا يدلّ على أنّ سيرة العقلاء في العالم تكريم موتاهم، وأنّ سيرة المؤمنين الموحدين اتخاذ مقابر الصالحين مساجد ليتبركوا بوجودهم وأجسادهم الذين كرسوا حياتهم في إشادة قوائم التوحيد ورفعوا صرحه، وكيف يتصور ممن قام بتكريم إمام الموحدين وسيدهم، أن ينحرف عن خطه الأصيل (التوحيد) ويعبد غيره سبحانه ويكون مشركاً، إلّا إذا كان منحرفاً وأشرب في قلبه العجل \_ أعادنا الله من وساوسهم .

\* \*

١. تفسير الطبريج ١٥ ص ٢١٩ طبع مصطفى الحلبي بمصر، سورة الكهف الآية ١٩.

٢. تفسير الطبري ج ١٥ ص ٢٢٥، ولاحظ تفسير القرطبي والكشاف للزمخشري وغرائب القرآن للنيسابوري في ذيل هذه
 الآبة.

# ابن تيمية وإقامة الصلاة عند قبور الأنبياء

هذا هو الموضوع السادس الّذي قال في حقه ابن تيمية: «ولا تشرع الصلاة عندها، ولا يشرع قصدها لأجل التعبّد عندها بصلاة واعتكاف، أو استغاثة وابتهال ونحو ذلك، وكرهوا الصلاة عندها، ثم كثير منهم قال: الصلاة باطلة لأجل النهي عنها، إلى أن قال: وإنما دين الله تعالى تعظيم بيوت الله وحدها التي تشرّع فيها الصلوات جماعة وغير جماعة، والاعتكاف، وسائر العبادات البدنية والقلبية من القراءة والذكر والدعاء له (۱).

يقول محمد بن عبد الوهاب: لم يذكر أحد من أئمة السلف أنّ الصلاة عند القبور وفي مشاهدها مستحبّة، ولا أنّ الصلاة والدعاء هناك أفضل، بل اتفق الكل على أنّ الصلاة في المساجد والبيوت أفضل منها عند قبور الأولياء والصالحين (٢).

وجاء في الجواب المنسوب إلى علماء المدينة: «أمّا التوجه إلى حجرة النبي عند الدعاء فالأولى منعه، كما هو معروف من معتبرات كتب المذهب، لأنّ أفضل الجهات جهة القبلة». وقد تجاوزت هذه المسألة على مر الزمان مرحلة المنع إلى مرحلة الشرك،

١. مجموعة الرسائل والمسائل ج ١ ص ٤٠.

٢. زيارة القبور ص ١٥٩ ـ ١٤٠.

حتّى أنهم اليوم يعتبرون ذلك شركاً، وكل من فعل ذلك يكون عندهم مشركاً، وإليك توضيح المسألة:

1- لا شك أنّ إقامة الصلاة عند القبور لغاية عبادة صاحب القبر أو اتخاذه قبلة شرك، ولكن لاتجد على وجه البسيطة مسلماً يفعل ذلك، بل لا يحوم حوله البعداء من الأوساط الإسلامية، فضلاً عن المتحضّرين منهم، المتواجدين في الأوساط الدينية .

7- إنّ هدف المسلمين من إقامة الصلاة والدعاء عند قبور الأولياء، هو التبرك بالمكان الذي احتضن جسد حبيب من أحبّاء الله، فيتمتع ذلك المكان بمنزلة سامية، فالصلاة والدعاء هناك يعودان بثواب أكثر على فاعلهما.

إنّ لمشاهد الأولياء ومراقدهم شرفاً وفضيلة خاصة لا توجد في غيرها، ولأجل ذلك أوصى الشيخان بدفنهما في جوار النبي النبي ، فالمصلي لدى قبورهم لا يقصد سوى ما قصده الشيخان لا غير. فلو كان قصد التبرك بمكان شركاً فلماذا أوصى الشيخان بالدفن بجوار النبي الشيخان كلا غير. فلو كان قصد التبرك بمكان شركاً فلماذا أوصى الشيخان بالدفن بجوار النبي الشيخية ؟ .

٣- إنّ القرآن الكريم يأمر حجاج بيت الله الحرام بإقامة الصلاة عند مقام إبراهيم، وهو الصخرة الّتي وقف عليها إبراهيم لبناء الكعبة، فيقول: ﴿وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً للنّاسِ وَأَمْنَا وَاتَّخذُوا مِنْ مَقَام إِبْرَاهيمَ مُصَلّىً ﴾ (١).

إنّ الصلاة في مقام إبراهيم لأجل التبرك بمقام النبي إبراهيم، فلو كانت عبادة الله تبارك وتعالى مقرونة بالتبرك بمكان المخلوق شركاً، فلماذا أمر به سبحانه، فهل هناك فرق بين مقامهم ومثواهم؟.

۴- سأل المنصور العباسي مالك بن أنس وهما في مسجد رسول الله وقال: يا أبا عبد الله، أستقبل القبلة وأدعو أم أستقبل رسول الله؟ فقال مالك: لم تصرف عنه، وهو وسيلتك ووسيلة أبيك آدم إلى الله يوم القيامة؟ بل استقبله واستشفع به فيشفعك الله (۲).

١. سورة البقرة: الآية ١٢٥.

٢. وفاء الوفاء ج ٢ ص ١٣٧٤.

والعجب أنّ الكاتب الوهابي (الرفاعي) حاول أن يكذب القصة، قال: «إنّ أبا جعفر المنصور كان من أعلم علماء عصره، فلا يصح أن يكون جاهلاً فيستفسر».

يا للعجب! من أين علم أنه كان مثل مالك بن أنس إمام المدينة المنورة؟ وهل له آثار في الفقه والحديث مثل مالك؟

ماهذه الكلمة الساقطة؟ وأي دليل على أنه لم يكن جاهلاً بهذه المسألة فيستفسر مثله أو من هو أعلم منه ؟

۵- روى السيوطي في أحاديث المعراج أنّ النبي الأكرم نزل في المدينة وطور وسيناء وبيت لحم، وصلّى فيها، فقال له جبرائيل: يا رسول اللّه أتعلم أين صلّيت؟ إنّك صليت في طيبة، وإليها مهاجرتك، وصلّيت في طور سيناء، حيث كلم اللّه موسى تكليماً، وصليت في بيت لحم حيث ولد عيسى (۱).

ولا أظن أن يتوهم أحد وجود الفرق بين المولد والمرقد بالتجويز في الأول دون الثاني . ح- إنّ المسلمين جميعاً يصلّون في حجر إسماعيل، مع أنّ الحجر مدفنه ومدفن أُمـه هاجر، فأيٌ فرق بين مرقد النبي ومدفن أبيه إسماعيل؟

٧- ولقد بلغت هاجر أم إسماعيل مرتبة عند الله بسبب صبرها وتحمّلها المتاعب في سبيل الله سبحانه، فجعل الله موضع أقدامها محلاً للعبادة، وأوجب على حجاج بيته الحرام أن يسعوا فيها كما سعت هاجر بين جبلي الصفا والمروة، فنسأل إذا كان صبرها على المكاره، وتحمّلها المتاعب في سبيل الله تعالى قد منحا الكرامة لموضع أقدمها، وأوجب الله على المسلمين أن يعبدوه سبحانه في ذلك المكان بالسعي بين الصفا والمروة، فلماذا لا يكون قبر النبي النبي

الخصائص الكبرى لجلال الدين السيوطي ج ١ ص ١٥٤.

مباركاً ومقدساً، في حين أنّه تحمّل أنواع المصاعب والمصائب والمكاره من أجل إصلاح المجتمع وإرشاده .

قال ابن القيم ـ تلميذ ابن تيمية ـ : «إنّ عاقبة صبر هاجر وابنها على البعد والوحدة والغربة والتسليم إلى ذبح الولد، آلت إلى ما آلت إليه من جعل آثارهما ومواطىء أقدامهما مناسك لعبادة المؤمنين، ومتعبّدات لهم إلى يوم القيامة، وهذه سنته تعالى فيمن يريد رفعه من خلقه» (١) .

٨- إذا كانت الصلاة عند القبر محرّمة في الشريعة الإسلامية، فلماذا قضت عائشة عمرها
 في البيت الذي دفن فيه الرسول؟ .

9- إنّ السيدة فاطمة الزهراء الّتي قال في حقها النبي الله يرضى برضى برضى واطمة ويغضب بغضبها» (٢) كانت تزور قبر عمّها حمزة في كل جمعة أو في كل أسبوع مرتين، وكانت تبكى وتصلّى عند قبره .

يقول البيهقي: كانت فاطمة (رضي الله عنها) تزور قبر عمّها حمزة كل جمعة، فـتصلّي وتبكى عنده (٣) .

-۱۰ إنّ مراقد الأنبياء ومشاهدهم تعدّ جزءاً من مطلق الأرض الّتي جعلها الله سبحانه محلاً لعبادته، وقال رسول الله عليه: «جعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً» (۴).

فما الدليل على إخراج مشاهد الأنبياء والأولياء والصالحين عن إطلاق الحديث المتفق عليه، أفيزعم الوهابي ان الصلاة في مشاهد الأنبياء ومراقدهم أقل ثواباً من مطلق الأرض؟!

١. زاد المعاد في هدى خير العباد طبع مصطفى البابي الحلبي، القاهرة بإشراف طه عبدالرؤوف ١٣٩٠ ه ق.

٢. صحيح البخاري ج ٥باب مناقب قرابة رسول الله الله الله على ١٥٠ ومستدرك الحاكم ج ٢ص ١٥٢.

٣. السنن للبيهقي ج ٢ ص ٧٨ مستدرك الصحيحين للحاكم ج ١ ص ٣٧٧.

وصحيح البخاريج ١ ص ٩١، مسند أحمدج ٢ ص ٢٢٢.

وأخيراً نرى أنّ المسلمين يقيمون الصلاة طيلة أربعة عشر قرناً عند قبر النبي والخليفتين، من دون أن يختلج ببال أحد من أنّ إقامة الصلاة عند القبور حرام أو مكروه.

كيف، ولو كان مكروهاً أو حراماً لما أوصى الإمام الحسن بن علي بدفن جسده المطهر عند قبر جده المصطفى عليه حتى حالت بنو أُمية دون إنفاذ وصيته .

هذه الوجوه العشرة كافية لمن أراد اتباع الحق، ولا أظنّ أنّ المنصف المتحرّي للحقيقة ـ إذا تجرّد عن الهوى ـ ينبذ هذه الأدلة وراء ظهره .

\* \* \*

إنّ هذا الحديث وأمثاله يهدف إلى ما إذا كانت الإضاءة تبذيراً للمال، أو تشبّهاً ببعض الأُمم والشعوب، وإلّا فالإضاءة إذا كانت لغاية قراءة القرآن والدعاء لا تكون محرمة .

بل يقول العلامة السندي في شرحه على الحديث: «والنهي عنه لأنّه تضييع مال بـلا نفع» $^{(7)}$ .

أضف إلى ما في الحديث من لعن زائرات القبور، مع أنّ عائشة زارت البقيع مع النبي، وقد علّمها كيفية الزيارة كما تقدم حديثه .

السنن للنسائي ج ٣ص ٧٧.

۲. السنن للنسائي ج ٣ص ٧٧ طبع مصروج ۴ص ٩٥ طبع بيروت شرح الجامع الصغير ج ٢ص ١٩٨.
 ٢. السنن للنسائي ج ٣ص ٧٧ طبع مصروج ۴ص ٩٥ طبع بيروت شرح الجامع الصغير ج ٢ص ١٩٨.

# ابن تيمية والتوسل بالأنبياء والصالحين

إنّ التوسل بالأنبياء والصالحين في حال حياتهم أو بعد التحاقهم بالرفيق الأعلى من الأمور الرائجة بين الموحدين في جميع الأجيال والقرون، وقد أثارت فتوى ابن تيمية فيها بالحرمة ضجّة كبرى بين المسلمين، فالمسلمون كانوا إلى عصر ابن تيمية على جواز التوسل بشروطه المسوغة، إلى أن جاء ابن تيمية فأفتى بالحرمة، وتبعه الوهابيون، فأقصى ما جاز عندهم من التوسل هو التوسل بدعاء النبي في حال حياته، غير أنّ الشبه والظنون الّتي اعتمدوا عليها في منع التوسل كانت تقتضي منع هذا القسم أيضاً، لأنّه توسل بالمخلوق لا محالة في مقام العبادة، لكنّهم لم يجدوا منتدحاً عن القول بجوازه لتصريح القرآن به، حيث حثّ المسلمين على المجيء إلى النبي وطلب الاستغفار منه، قال سبحانه: ﴿وَلَـوْ أَنّـهُم إِذْ ظَـلَمُوا أَنْفُسَهُم جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُ وا اللّهَ واسْتَغْفَرُ لَهُمُ الرّسُولُ لَوَجَدُوا اللّهَ تَوّاباً رَحيماً (۱)، وقال سبحانه: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُم تَعَالُوا يَسْتَغْفِرْ لَكُم رَسُولُ اللّهِ لَـوَّوْا رُوْوُسَـهُم وَرَأَيْـتَهُم يَـصُدُّونَ وَهُـمْ مُسْتَكْبِرُونَ ﴿ (١) وقال سبحانه ناقلاً عن أبناء يعقوب ﴿ يَـا أبانا اسْتَغْفِرْ لَـنَا ذُنُـوبَنَا إنّـا كُـنّا خَطئينَ إنّا كُـنًا خَطئينَ ﴿ (١) وقال سبحانه ناقلاً عن أبناء يعقوب ﴿ يَـا أبانا اسْتَغْفِرْ لَـنَا ذُنُـوبَنَا إنّـا كُـنًا خَطئينَ ﴿ (١) .

١. سورة النساء: الآية ٤۴.

٢. سورة المنافقون: الآية ٥.

٣. سورة يوسف: الآية ٩٧.

ولأجل الحط من شأن النبي وكرامته يجعلون النبي مساوياً للمؤمنين ويقولون: «إنّ التوسل الجائز هو التوسل بدعاء المؤمن حال حياته، ولو جاز التوسل بدعاء النبي فليس هذا إلّا لكونه أحد المؤمنين، ويجوز التوسل بدعاء كل أخ مؤمن من غير فرق بين النبي وغيره، وأمّا غير ذلك فكله ممنوع».

وستوافيك أقسامه وكلماتهم فيها، وبما أنّ الوهابيين مازالوا يستدلون ضد المتوسلين ببعض الآيات، نقدم البحث عنها ونقول:

#### آيتان على طاولة التفسير

﴿قُلِ ٱدْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الظُّرِّ عَنْكُم وَلَا تَحْويلاً \* أُولئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إلى رَبِّهِم الوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ، وَيَرجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَهُ كَانَ مَحْذُوراً ﴾ (١).

يقول محمد نسيب الرفاعي مؤسس الدعوة السلفية وخادمها في الرياض: إنّك ترى أنّ اللّه تعالى يلفت أنظار المؤمنين إلى أنّ عمل المشركين بالتزلّف إلى اللّه بأشخاص المخلوقين لا يفيدهم شيئاً، لأنهم لا يملكون كشف الضرّ عنهم ولا تحويلاً، فدعاؤهم بالذوات أو التوسل بهم لا يقدّم ولا يؤخّر، ولا يوصلهم، لأنهم أخطأوا الطريق إلى الله .

إنّ هاتين الآيتين في سورة الإسراء نزلتا في نفر من العرب كانوا يعبدون نفراً من الجن فأسلم الجنّيون، أمّا الإنس الذين كانوا يعبدونهم فلم يشعروا بإسلامهم، فأخبرهم الله بوحيه المنزل على عبده ورسوله محمد عليه الله الذين يزعم المشركون أنهم يقرّبونهم إلى الله زلفى، يتسابقون ويتنافسون فيما بينهم بالتقرّب إلى الله تعالى، ويرجون رحمته و يخشون عذابه، فكيف أيها المشركون تدعونهم لكشف الضر عنكم وتوسّطونهم، فما الّذي تؤملون منهم وهم على أشدّ ما يكونون حاجة إلى الله تعالى، فالذى لا يملك شيئاً، لا يعطى شيئاً (٢).

١. سورة الإسراء: الآية ٥٢ ـ ٥٧.

٢. التوصل إلى حقيقة التوسل ص ١٢ \_ ١٣.

إنّ الاستدلال بهاتين الآيتين على رد التوسل الشائع بين المسلمين من عجيب الأمور، فإنّ التوبيخ فيهما متوجّه إلى المشركين الذين كانوا معتقدين بألوهية معبوداتهم، وأنهم يملكون كشف الضر وتحويل السوء عن الدعاة، والله سبحانه يرد عليهم بأنّ المدعوين في أشد الحاجة إلى طلب التقرب إلى الله سبحانه، فكيف يمكن لهم كشف الضر عنهم؟ وأيّة صلة بين أولئك المشركين المعتقدين بألوهية المدعوين، والموحدين الذين يعتقدون بأنّه لا يملك كشف الضر إلّا الله، ولكنّهم يوسّطون بينهم وبين ربّهم أحد عباد الله الصالحين، الذي له مكانة عند الله، لعلّه سبحانه يجيب دعوته لأجله وحرمته ومقامه، وليس ذلك ببدعة، فقد أمر بتوسيط دعاء النبي في طلب المغفرة من الله، وأمر العصاة أن يطلبوا منه عليه الاستغفار على ما عرفت.

والقسمان يشتركان في توسيط المخلوق، سواء أكان ذاته القدسية أمْ دعاءَهُ المستجاب.

ثم إنّه في ذيل كلامه يقول: «إنّ الذين كان العرب يوسطونهم في توسلاتهم كانوا يتقربون إلى الله بأعمالهم الصالحة، فما بال المسلمين المتوسلين لا يقتدون بهم، ولم لا يفعلون ما يفعلون ما داموا بهم وبصلاحهم واثقين»؟.

وللملاحظة والتدبّر في كلامه مجال واسع:

أمّا أولاً \_ فمن أين علم أنّ هؤلاء الذين كان العرب يوسطونهم كانوا يتقربون إلى اللّه بأعمالهم الصالحة؟ فليس في الآية شيء يدل على ذلك .

وثانياً ـ لو صحّ ذلك فمعنى كلامه أنّ التوسل منحصر في ذلك، مع أنّه من المجوزين لتوسل المسلم، فلماذا صار التخلف هيهنا عن هديهم ومذهبهم جائزاً مع أنهم لم يكونوا متقربين إلّا بأعمالهم فقط.

والحق أنّ الكاتب اتّخذ موقفاً مسبقاً في مجال التوسل، وهو إحياء ما بذره ابن تيمية، فلذلك ترى أنّه يقفو في كتابه أثر شيخه، بلا تخلّف عنه قيد شعرة، مع أنه يتظاهر في بدء كتابه بأنه يريد أن يعالج الموضوع علاجاً محايداً

www.imamsadeq.org

عن كلّ تحيّز<sup>(۱)</sup> .

### أقسام التوسل: المشروع والممنوع عند الوهابيين

ثم إنّ الرفاعي لغاية التظاهر بالحياد في الكتابة عن التوسل، يقسمه إلى مشروع وممنوع ومنوع ويقول: وينقسم التوسل المشروع إلى ثلاثة أقسام:

١- توسل المؤمن إلى الله تعالى بذاته العلية، وبأسمائه الحسنى، وبصفاته العلى .

٢- توسل المؤمن إلى الله تعالى بأعماله الصالحة .

٣- توسل المؤمن إلى الّه تعالى بدعاء أخيه المؤمن له .

ثم إنّه يقدم الكتابة في الموضوعات الثلاثة فيما يقرب من مائة وسبعين صفحة، مع أنّ هذه الموضوعات من المسائل البديهية لدى الأُمم جمعاء، فضلاً عن المسلمين، ولكنّه جاء يصرف القلم والحبر والورق في هذه الموضوعات لغاية التظاهر بأنه ليس مانعاً من التوسل، لكن التوسل المشروع هو هذه .

ثم إنّه خصّ الشطر الآخر من كتابه التوسل الممنوع، وجعله ثلاثة:

۱- التوسل إلى الله بذوات النبيين والصالحين، وبالأمكنة الفاضلة كالكعبة والمشعر الحرام، وبالأزمنة المباركة كشهر رمضان وليلة القدر وأشهر الحج والأشهر الحرم.

٢- التوسل إلى الله بجاه فلان أو حرمته أو ما أشبه ذلك .

. - V الإقسام على الله تعالى بالمتوسل به

ثم إنّه بدأ في البحث عن أحكام هذه التوسلات الثلاثة، وخرج بالمآل بحرمتها إمّا بالطعن في أسناد الأحاديث، أو بنقد مضامينها، مع أنّ المأثورات الواردة في ذلك المقام مستفيضة أو متواترة بالمعنى، فمن العجيب المناقشة في أسناد المستفيض أو المتواتر. نعم إنّ الشيخ الرفاعي تنازل عن توصيف هذه

١. التوصل إلى حقيقة التوسل ص ٩.

التوسلات بالشرك، وأفتى بحرمتها، مع أنّ المعروف من ابن تيمية وأذنابه هو توصيفها بالشرك، أو كونها ذريعة له .

يقول ابن تيمية في بيان مراتب التوسل:

أحدها: إنَّ الدعاء لغير الله سواء أكان المدعو حياً أم ميتاً، وسواء أكان من الأنبياء المياء ا

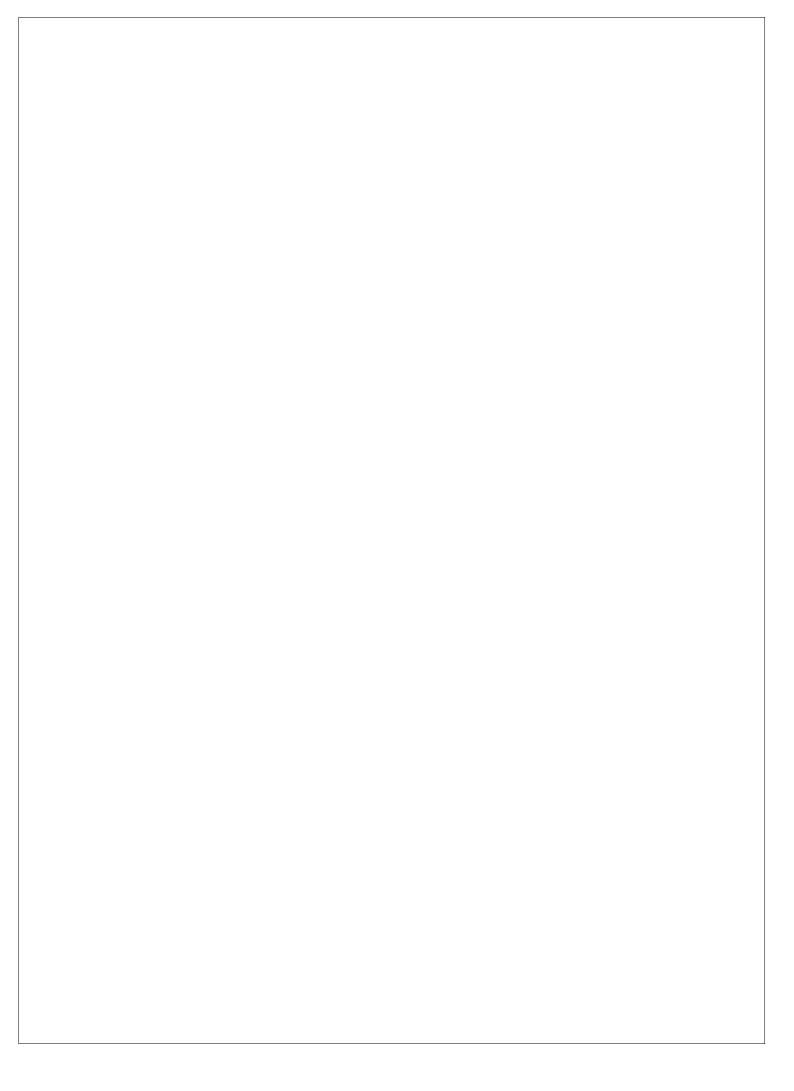
الثاني: أن يقال للميت أو الغائب من الأنبياء الصالحين: ادع الله وادع لنا ربك ونحو ذلك، فهذا مما لا يستريب عالم في أنه غير جائز.

الثالث: أن يقول: أسالك بجاه فلان عندك وحرمته ونحو ذلك (١).

ترى أنّه وصف الصورة الأُولى بالشرك والثانية والثالثة بعدم الجواز، فقد فرغنا من تبيين معيار التوحيد والشرك فلا نعيد، وإنّما نتكلم في الجواز وعدمه، ولنبحث عن الصور الثلاث الّتي جاءت في كلام الرفاعي، وزعم أنها ممنوعة، فنقول:

\* \* \*

١. مجموعة الرسائل والمسائل ج ١ ص ٢٧ ـ ٢٣.



اقسام التوسل:

(1)

## التوسل بالأنبياء والصالحين أنفسهم

احتج الشيخ السلفي المعاصر على التحريم بوجوه واهية مدحوضة، وإليك بيانها:

١- لو كان هذا النوع من التوسل مشروعاً حقيقة لذكره الشارع في زمرة ما ذكره وحث كذلك الناس عليه، وليس معقولاً أن يهمله الله تعالى ولا يبلغه رسوله.

٢- إنّ الله عاب في الآية المتقدمة (آية الإسراء) محاولتهم القربى والزلفى إليه تعالى
 بالأشخاص والعباد المخلوقين، فكلا الأمرين في الآية عيب وذنب.

- إن أرادوا بالواسطة في جلب المنافع ودفع المضار مثل أن يكون واسطة في رزق العباد فهو من أعظم الشرك (1).

يلاحظ على الوجه الأول: أنّ القائلين بالتوسل بالأشخاص يدّعون أنّ النبي ذكره في كلامه، وقد نقل هو في نفس الكتاب ستة وعشرين دليلاً عنهم، وهو بين حديث مروي عن النبي، وأثر منقول عن الصحابة في ذلك المجال، وهو وإن ناقش في أسنادها غالباً، لكنّه غفل عبد تسليم ما ناقشه ـ عن أنّ هذا العدد الهائل من الأخبار، أخبار متواترة بالمعنى، ولا وجه للمناقشة في

(771)

١. التوصل إلى حقيقة التوسل ١٧٧ ـ ١٨٠.

المتواتر، ولو صحّ النقاش في المتواتر فربما تكون جميع الأسناد زائفة باطلة .

ويلاحظ على الوجه الثاني: أنّ الله تعالى عاب عليهم بعبادتهم الوسائل الّتي يوسّطونها بينهم وبين الله، لا لتوسلهم بالأشخاص والعباد. قال سبحانه نقلاً عنهم: ﴿مَا نَعْبُدُهُم إلاّ لِيُقَرّبُونَا إلى اللّهِ زُلْفَى ﴾ (١) فكم فرق بين أن يعيب سبحانه توسيط الصالحين في دعائه سبحانه، وأن يعيب عبادتهم الصالحين ليتوسطوا بينهم وبين الله، والآية تهدف إلى الثاني دون الأول، وما هذا الاعوجاج في الفهم لو لم يكن عناداً؟.

يلاحظ على الوجه الثالث: أنّه فرية واضحة لا تصدر عن مسلم، بل يريدون منهم الدعاء والطلب من الله مثل حال حياتهم، أو يطلبون من الله سبحانه قضاء حاجتهم، لأجل حرمة الوسائط الذين كرمهم الله في الدنيا والآخرة، فالمدعو الحقيقي هو الله سبحانه، وهو الكعبة المقصودة مآلاً.

إذا وقفت على دلائله الداحضة. هلمّ نقرر أدلة القائلين بجواز هذا النوع من التوسل، وهي أدلة مشرقة لا تبقى لأحد شكاً، وإليك البيان:

## ١- توسل الضرير بالنبي الأكرم ﷺ

عن عثمان بن حنيف أنه قال:

إنّ رجلاً ضريراً أتى النبي الشيئة فقال:

ادع الله أن يعافيني .

فقال المالية إن شئت دعوت، وإن شئت صبرت وهو خير .

قال: فادعه! فأمره ويعني أن يتوضّأ فيحسن وضوءه، ويصلي ركعتين. ويدعو بهذا الدعاء: «أللّهمّ إنّي أسألك وأتوجه إليك بنبيك نبي الرحمة، يا محمد إنى أتوجه

١. سورة الزمر: الآية ٣.

بك إلى ربي في حاجتي لتقضى، أللهم شفّعه في قال ابن حنيف: والله ما تفرقنا وطال بنا الحديث، حتّى دخل علينا كأن لم يكن به ضر.

#### كلمات حول سند الحديث

قال ابن تيمية: وقد روى الترمذي حديثاً صحيحاً عن النبي النبي

«أللَّهِمّ إنّى أسألك وأتوسل بنبيك... وروى النسائي نحو هذا الدعاء $^{(1)}$ .

وقال الترمذي: هذا حديث حق حسن صحيح.

وقال ابن ماجة: هذا حديث صحيح.

وقال الرفاعي: لا شكّ أنّ هذا الحديث صحيح ومشهور...(٢).

نعم حاول السيد محمد رشيد رضا، مؤلف المنار، الّذي علق على كتاب مجموعة الرسائل والمسائل، تأليف ابن تيمية، أن يضعف الحديث بحجة أنه ورد في سنده أبو جعفر، وأنه غير أبي جعفر الخطمى (٣).

ولكن المحاولة فاشلة، فإنّ إمام مذهبه أحمد في مسنده وصفه بالخطمي، ونقل الرفاعي عن نفس ابن تيمية أنّه جزم بأنّه هو أبو جعفر الخطمي، وهو ثقة (۴) ووصفه الحافظ سليمان بن أحمد الطبراني في معجمه بر (الخطمي المدني).

ولأجل أن يقف القارىء على مظانّ الحديث في الصحاح نذكره مصادره:

١- سنن ابن ماجة، الجزء الأول، ص ٢٤١ رقم الحديث ١٣٨٥

(744

١. مجموعة الرسائل والمسائل ج ١ ص ١٣.

٢. التوصل إلى حقيقة التوسل ص ١٥٨.

٣. مجموعة الرسائل والمسائل ص ١٣ قسم التعليقة.

التوصل إلى حقيقة التوسل ص ٢٢٨.

تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، نشر دار إحياء الكتاب العربي، وقد عرفت تنصيصه بأنه حديث صحيح .

٢- مسند أحمد، ج ۴ ص ١٣٨ عن مسند عثمان بن حنيف، طبع المكتب الإسلامي
 مؤسسة دار صادر، وقد روي هذا الحديث عن ثلاثة طرق .

٣- صحيح الترمذي ج ۵، كتاب الدعوات، الباب ١١٩، الحديث برقم ٣٥٧٨، وقد عرفت كلمته في حق الحديث .

۴- مستدرك الصحيحين للحاكم النيسابوري، الجزء الأول ص ٣١٣ طبع حيدر آباد الهند.
 قال بعد ذكر الحديث: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه.

۵- المعجم الكبير للطبراني: الجزء التاسع باب (ما أسند إلى عثمان بن حنيف) ص ١٧ برقم ١٨٣، قال المعلق في ذيل الصفحة: ورواه في الصغير ١٨٣/١ ـ ١٨٣ وقال: لم يروه عن روح بن أبي القاسم إلّا شبيب بن سعيد المكي، وهو ثقة، وهو الّذي يحدث يحدث عنه أحمد بن شبيب عن أبيه عن يونس بن يزيد الأيلي، وقد روى هذا الحديث شعبة عن أبي جعفر الخطمي ـ واسمه عمير بن يزيد ـ وهو ثقة، تفرد به عثمان بن عمر بن فارس بن شعبة، والحديث صحيح.

وبعد هذا كله لا مجال للمناقشة في سند الحديث أو الطعن فيه، كيف والخصم الّذي يحاول أن يضعف كل صحيح، فشلت محاولته في حقه، فسلم سنده، ولكن مضى يناقش في دلالته، وسيوافيك أنها أيضاً محاوله فاشلة .

### دلالة الحديث

إنّ الحديث يدلّ بوضوح على أنّ الأعمى توسل بذات النبي بتعليم منه وإن طلب الدعاء من النبي الأكرم في بدء الأمر، ولكنّ النبي علّمه دعاء تضمّن التوسل بذات النبي، وهذا هو المهم في تبيين معنى الحديث.

(744)

وبعبارة ثانية: الّذي لا ينكر عند الإمعان في الحديث أمران:

الأول: إنّ الراوي طلب من النبي الدعاء، ولم يظهر منه توسل بذات النبي .

الثاني: إنّ الدعاء الّذي علّمه النبي تضمّن التوسل بذات النبي بالصراحة التامة، فيكون دليلاً على جواز التوسل بالذات، وإليك الجمل الّتي هي صريحة في المقصود:

١ – اللَّهِمّ إنّي أسألك وأتوجّه إليك بنبيك .

إنّ كلمة «بنبيك» متعلقة بفعلين: «أسالك» و «أتوجه إليك» والمراد من النبي نفسه المقدسة وشخصه الكريم، لا دعاؤه .

إنّ من يقدّر كلمة «دعاء» قبل لفظ «بنبيك» ويصوّر أنّ المراد: أسألك بـدعاء نـبيك، أو أتوجه إليك بدعاء نبيك، فهو يتحكم بلا دليل، ويؤوّل بلا جهة، ولو أنّ محدثاً ارتكب مثله في غير هذا الحديث لرموه بالجهمية والقدرية .

٢- «محمد نبي الرحمة» .

لكن يتضح أنّ المقصود هو السؤال من الله بواسطة النبي النَّهِ وشخصيته جاءت بعد كلمة (نبيك) جملة «محمد نبى الرحمة» لكن يتضح الهدف بأكثر ما يمكن .

" – إنّ جملة «يا محمد إني أتوجه إلى ربي» تدل على أنّ الرجل ـ حسب تعليم الرسول ـ اتخذ النبى نفسه وسيلة لدعائه، أي أنه توسل بذات النبي لا بدعائة .

٣- إنّ قوله: «وشفّعه فيّ»: معناه يا ربّ اجعل النبي شفيعي وتقبّل شفاعته في حقي، وليس معناه تقبّل دعاءه في حقى .

۵- فإنَّه لم يرد في الحديث أنّ النبي دعا بنفسه حتّى يكون معناه: استجب دعاءه في حقى، ولو كان هناك دعاء من النبي لذكره الراوى، إذ

ليس دعاؤه والشُّولِيِّ من الأمور غير المهمة حتّى يتسامح الراوي في حقه.

نعم، إنّ الراوي طلب الدعاء من النبي، والنبي وعده بالدعاء حيث قال: إن شئت دعوت، ولكن النبي لمّا علّمه دعاء مؤثراً في قضاء حاجته، وسكت عن دعاء نفسه، صار هذا قرينة على أنّ وعده بالدعاء، كان أعم من الدعاء المباشري أو التسبيبي. فالدعاء الّذي وعد به النبي هـو نفس الدعاء الّذي علمه الضرير، فكان دعاء له عليه بالتسبيب كما كان دعاء للضرير بالمباشرة.

فالنقطة المركزية في هذا التوسل هي شخص رسول الله وشخصيته الكريمة، لا دعاؤه، وإن كان دعاؤه ـ في سائر المواضع ـ أيضاً مؤثراً مثل التوسل بشخصيته، ومن تأمل في ما ذكرنا من القرائن يجزم بأنّ المتوسل به بعد تعليم النبي، هو نفس الرسول و شخصيته .

2- ولنفترض أنّ معنى قوله: «وشفّعه فيّ»: استجب دعاءه في حقي، ونفترض أنه و الله يُعلَقِه مضافاً إلى ما علّمه من الدعاء ـ قام بنفسه أيضاً بالدعاء، ودعا الباري سبحانه أن يرد إليه بصره، ولكن أيّة منافاة بين الدعاءين حتّى يكون أحدهما قرينة على التصرف في الآخر.

فهناك كان دعاء من النبي ولم يذكر لفظه، ودعاء آخر علمه الرسول للضرير وقد تضمّن هذا الدعاء التوسل بذات النبي وشخصه، وليس بين الدعاءين أي تزاحم وتعارض حتّى نجعل أحدهما قرينة على الآخر.

### تشكيك الرفاعي في دلالة الحديث

إنّ الخصم قد عجز عن الدفاع عن مذهبه وهو يواجه هذه الرواية، فإنها بصراحتها تقاومه وتكافحهه، فعاد يكرر ما ذكره شيخه في رسائله، غير أنّ شيخه: نقله بصورة الاحتمال، ولكن الرفاعي ذكره بحماس.

قال ابن تيمية: «ومن الناس من يقول: هذا يقتضي جواز التوسل بذاته مطلقاً، حياً وميتاً، ومنهم من يقول: هذه قضية عين وليس فيها إلّا

التوسل بدعائه وشفاعته، لا التوسل بذاته»(١).

ترى أنّ شيخ الرفاعي ينسبه إلى الغير عن تردد وشك، ولكن الرفاعي عاد يكرر هذا المطلب بثوب جديد، ويدّعي أنّ السائل لم يقصد التوسل بذات الرسول بل بدعائه المستجاب، ويستدل على ذلك بالعبارات التالية:

- ١- قول الأعمى لرسول الله: ادع الله أن يعافيني.
- ٢- جواب الرسول له: إن شئت دعوت وإن شئت صبرت .
  - ٣- إصرار الأعمى على طلب الدعاء منه بقوله: فادعه .

۴- قول الأعمى في آخر دعائه الذي علمه إياه رسول الله: اللهم شفّعه في. فاستنتج من ذلك كله أن المتوسل به هو دعاؤه .

ولقد عزب عن المسكين أن الوجوه الثلاثة الأُولى لا تمت إلى مقصوده بصلة، لما عرفت من أنّ الأعمى في محاورته مع الرسول لم يكن يخطر بباله إلّا طلب الدعاء، ولأجل ذلك طلب منه الدعاء، وأنّ الرسول لما خيره بين الدعاء والصبر على الأذى، اختار الدعاء ورفض الصبر، غير أنّ النقطة المركزية للاستدلال ليست هذه المحاورة، وإنّما هو الدعاء الّذي علّمه رسول اللّه الضرير، فإنه عليه علمه دعاء يتضمن التوسل بذات النبى: وبعبارة ثانية: كانت هناك حالتان:

الأُولى: المحاورة الابتدائية الّتي وقعت بين النبي والضرير، فكان الموضوع هناك دعاء الرسول بلا شك .

الثاني: الدعاء الذي علمه الرسول، فإنه تضمن التوسل بذات النبي، فالتصرف في هذا النص بحجة أن الموضوع في المحاورة الأُولى هو الدعاء، تصرف عجيب، فإنّ الأعمى وإن لم يتردد في خلده سوى دعاء الرسول المستجاب، ولكن الرسول علمه دعاء جاء فيه التوسل بذاته. ونحن نفترض أنه كان من الرسول، دعاء غير ما علمه للضرير، ولكن أية ضرورة تقضي بأن نؤوّل ما ورد في العبارة التي علّمها للسائل؟

١. مجموعة الرسائل والمسائل ج ١ ص ١٣.

فما هذه الشبه والظنون الّتي يتمسك بها الرفاعي في سبيل دعم مذهبه؟

بالله عليك أيها الكاتب الوهابي الذي يعيش عيشاً رغداً في الرياض في ظل الثروة الطائلة للسلطة، لولا أنّك من القائلين بمنع التوسل بذات النبي، هل كان يخلد ببالك أن المراد من الدعاء الذي علمه للضرير، هو التوسل بدعاء النبي لا ذاته؟ ولولا أنك قد أخذت موقفاً مسبقاً في الموضوع، هل كان يتردد في ذهنك تأويل ذلك النص؟ وأنت وأشياخك ونظراؤك تصبّون القارعات على الذين يؤولون الصفات الخبرية كاليد والاستواء والوجه، وتصفونهم بالجهمية والمؤوّلة وغير ذلك من الألفاظ الركيكة، فكيف تسوّغون تأويل هذا النص الّذي لا يرتاب فيه إلّا من اتخذ رأياً مسبقاً؟

وأمّا قوله: «وشفّعه فيّ» فقد قلنا إنّ المراد: اجعله شفيعاً لي، وليس معناه استجب دعاءه في حقي، وإلّا لما عدل عن اللفظ الصريح إلى هذا اللفظ الّذي ليس بواضح في ما يريدون . والعجب أنّ الرفاعى يتمسك بالطحلب ويقول:

«لو كان قصده التوسل بشخص الرسول أو بحقه أو بجاهه لكان يكفيه أن يبقى في بيته، ويدعوا الله قائلاً مثلاً: اللّهمّ ردّ بصري بجاه نبيك، دون أن يحضر ويتجشم عناء المشى...

ولكن ليس هذا بعجيب ممن اتّخذ رأياً مسبقاً في الموضوع، وذلك لأنّ الضرير لم يكن متذكراً هذا النوع من التوسل حتّى يجلس في بيته ويتوسل به وينس وإنّما علّمه النبي الأكرم، وما معنى هذا الترقب من الرجل؟.

ثمّ إنّ الكاتب يدّعي أن لفظ الحديث ومفاهيم اللغة العربية وقواعدها كلها تشهد بأنّ معناه هو التوسل بدعاء النبي، ماذا يريد من لفظ الحديث؟ هل يريد المحاورة الأولى الّتي لا تمتّ إلى مركز الاستدلال وموضعه بصلة، أو يريد الدعاء الّذي علمه الرسول؟ فهو يشهد بخلافه ؟

وماذا يريد من مفاهيم اللغة العربية وقواعدها، وأيّة قاعدة عربية تمنع الأخذ بظاهر الدعاء؟ (ما هكذا تورد يا سعد الإبل!) .

إنّك إذا قرأت ما جاء به الكاتب من صخب وهياج في ذيل كلامه، لتعجبت من عباراته الفارغة وكلماته الجوفاء، الّتي هي بالخطابة أشبه منها بالبرهان.

\* \* \*

#### ٢-التوسل بالنبي بتعليم من الصحابي الجليل

روى الطبراني عن أبي أُمامة بن سهل بن حنيف عن عمه عثمان بن حنيف: أنّ رجلاً كان يختلف إلى عثمان بن عفان (رضي الله عنه) في حاجة له، فكان عثمان لا يلتفت إليه ولا ينظر في حاجته، فلقي ابن حنيف فشكا ذلك إليه، فقال له عثمان بن حنيف: ائت الميضأة، فتوضأ، ثم ائت المسجد فصل فيه ركعتين ثم قل: «أللّهمّ إنّي أسألك وأتوجه إليك بنبينا محمد أبي أبي الرحمة يا محمد! إني أتوجه بك إلى ربي فتقضي لي حاجتي، فتذكر حاجتك، ورح حتّى أروح معك. فانطلق الرجل فصنع ما قال له، ثم أتى باب عثمان بن عفان (رضي الله عنه) فجاء البواب حتى أخذ بيده فأدخله على عثمان بن عفتان (رضي الله عنه) فأجلسه معه على الطنفسة، فقال: حاجتك؟ فذكر حاجته وقضاها له، ثم قال له: ما ذكرت حاجتك حتّى كان الساعة؟ وقال: ما كانت لك من حاجة فاذكرها، ثم إنّ الرجل خرج من عنده فلقي عثمان بن حنيف، فقال له: جزاك الله خيراً، ما كان ينظر في حاجتي، ولا يلتفت إليّ حتّى كلّمته فيّ، فقال عثمان بن حنيف، فقال له النبي بين فقال يا رسول الله ليس لي قائد فقد شقّ علي. فقال النبي بصره، فقال له النبي في فقال يا رسول الله ليس لي قائد فقد شقّ علي. فقال النبي

قال ابن حنيف: فوالله ما تفرقنا وطال بنا الحديث، حتّى دخل علينا

الرجل كأنه لم يكن به ضرّ قط<sup>(١)</sup>.

ورواه في المعجم الصغير فقال: لم يروه عن روح بن القاسم إلّا شبيب بن سعيد، أبو سعيد المكي، وهو ثقة، وهو الّذي يحدث عنه أحمد (ابن أحمد) ابن شبيب عن أبيه عن يونس بن يزيد الأيلي، وقد روى هذا الحديث شعبة عن أبي جعفر الخطمي واسمه عمير بن يزيد، وهو ثقة تفرد به عثمان بن عمر بن فارس عن شعبة، والحديث صحيح، وروى هذا الحديث عون بن عمارة عن روح بن القاسم، عن محمد بن المنكدر، عن جابر (رضي الله عنه) وهو فيه عون بن عمار، والصواب شبيب بن سعيد (۲).

إنّ دلالة الحديث على جواز التوسل بالنبي أظهر من الشمس وأبين من الأمس، ولكن الكاتب الوهابي أخذ يناقش في الحديث من جوانب أُخرى. فقال: «إنّ هذا الحديث تتجلى فيه آثار الصنع، ويدل عليه أُمور:

١- إنّ ما ذكره لا يوافق سيرة عثمان بن عفان لما اشتهر عنه من الرقة واللين .

٢- إن معنى التوسل عند الصحابة هو دعاء الشخص المتوسل به إلى الله تعالى بقضاء
 حاجة المتوسل، لا كما يعرفه القوم في زماننا هذا من التوسل بذات المتوسل به .

٣- لو كان دعاء الأعمى الّذي علّمه رسول الله دعاء ينفع لكل زمان ومكان، لما رأينا أيّ أعمى على وجه البسيطة» .

يلاحظ عليه: أنّ كل واحد من هذه الوجوه ساقط جداً لا يمكن أن يستدل به على جعل [وضع] الحديث .

أمّا الأول: فلأنّ المعروف من الخليفة هو تكريم الأقربين والإحسان إليهم، خصوصاً بني أبيه، لا تعميمه إلى الجميع. هذا هو التاريخ ضبط عطاءه

(44.)

١. المعجم الكبير، للحافظ أبي القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب اللخمي الطبراني المتوفي سنة ٣٤٠هه ج ٩ ص ١٥ ـ
 ١٧. باب ما أسند إلى عثمان بن حنيف برقم ٨٣١٠.

٢. المعجم الصغير للطبراني ج ١ ص ١٨٣ ـ ١٨٨، طبع دار الفكر.

لمروان بن الحكم خمس غنائم افريقية، والحارث بن الحكم ثلاثمائة ألف درهم، وقضى ما استقرضه الوليد بن عقبة من عبد الله بن مسعود الذي كان أمين بيت المال في عصر ولاية الوليد على الكوفة، إلى غير ذلك من عطاياه إلى بني أبيه وأقربائه (١) وفي الوقت نفسه كان أبو ذر يعيش في الربذة ويعاني من جوع أليم، ويليه في الفقر وبساطة الحياة عبد الله بن مسعود، وعمار بن ياسر، فلا يمكن أن يقال إنّ الخليفة كان ينظر إلى الجميع بعين واحدة، وقد كان عمله هذا هو الذي أجهز عليه وانتكث عليه فتله. هذا هو الإمام علي يوسف ذلك العصر بقوله:

«إلى أَنْ قَامَ ثَالِثُ القَوْمِ نافِجاً حِضْنَيْهِ بَيْنَ نَثِيلِهِ وَمُعْتَلَفِهِ وَقَامَ مَعَهُ بَنُو أَبِيهِ يَخْضمُونَ مَالَ الله خِضْمَةَ الإبلِ نَبْتَةَ الرّبيع» (٢) .

وفي رسالته إلى عثمان بن حنيف عامله على البصرة يقول:

(أَوْ أبيتَ مِبْطاناً وَحَولى بُطُونٌ غَرْثَى وأكْبادٌ حَرّى، أو أكُونَ كَمَا قَالَ القَائِلُ:

وَحَسْبُكَ دَاءً أَنْ تَبِيتَ بِبِطْنَةٍ وَحَوْلَكَ أَكْبَادٌ تَحِنُّ إِلَى القِدّ (٣).

وهو يشير بذلك إلى الأوضاع السائدة في عصره وعصر من تقدمه .

وأمّا الثاني فهو من: غرائب الكلام، فقد جعل مذهبه دليلاً على ضعف الرواية، وهو أنّ معنى التوسل عند الصحابة \_ هو التوسل بدعاء الشخص لا بذاته \_ فمن أين يدّعي أن هذا مذهب الصحابة، وما هو المصدر لذاك الحصر؟ مع أنّ الحديثين المرويين من طريق ذلك الصحابى الجليل، يدلان على خلافه.

١. لاحظ في ذلك تاريخ أبي الفداء ج ١ ص ١٤٨، والمعارف لابن قتيبة، ص ٨٤، والأنساب للبلاذري ج ٥ ص ٥٦ ولاحظ
 الغدير ج ٨ ص ٢٨٥، تجد فيه قائمة من عطايا الخليفة الهائلة لنبى أبيه .

٢. نهج البلاغة الخطبة ٣.

٣. نهج البلاغة قسم الكتب رقم ٤٥.

وأمّا الثالث فهو إطاحة بالوحي وازدراء به، ولو صحّ فلقائل أن يقول: لو صحّ قوله سبحانه: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِب لَكُمْ ﴾ (١) يجب أن لا يبقى على وجه البسيطة ذو حاجة .

ولو صحّ قوله: ﴿أَمَّن يُجِيبُ المُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوء...﴾ (٢) يجب أن لا يبقى على وجه البسيطة مضطرّ أو فقير، مع أنّ البسيطة مليئة بالمضطر والمحتاج .

نعم، إنّ الدعاء سبب لنزول الرحمة ودفع الكربة، ولكن ليس تمام السبب لإنجاح المقصود، بل له شروط ومعدات، وله موانع وعوائق، ولأجل ذلك نرى أنّ كثيراً من الأدعية لا تستجاب مع أنّه سبحانه يحث عباده على الدعاء، وأنّه يستجيب إذا دعاه ويقول: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُم ﴾.

هذا كله حول مناقشاته في متن الرواية ومضمونه.. هلمّ معي نستمع مناقشته في السند: يقول: إنّ في سند هذا الحديث رجلاً اسمه (روح بن صلاح) وقد ضعّفه الجمهور، وابن عديّ، وقال ابن يونس: يروي أحاديث منكرة.

يلاحظ عليه: أنّ الطبراني نقل الرواية بهذا السند:

«حدثنا طاهر بن عيسى بن قريش المصري المقري، ثنا أصبغ بن الفرح، ثنا ابن وهب عن أبي سعيد المكي، عن روح بن القاسم، عن أبي جعفر الخطمي المدني، عن أبي أُمامة بن سهل بن حنيف، عن عمّه عثمان بن حنيف» (٣) .

كما نقله بهذا السند في المعجم باختلاف يسير لا يضرّ بوحدة السند .

١. سورة غافر: الآية ٤٠.

٢. سورة النمل: الآية ٤٢.

٣. المعجم الكبير للطبراني ج 9 ص 10 وفي المعجم الصغير أصبغ بن الفرج مكان (الفرح) . ( 74 )

ورواه البيهقي بالسند التالي:

«أخبرنا أبو سعيد عبد الملك بن أبي عثمان الزاهد ـ رحمه الله ـ أنبأنا الإمام أبوبكر محمد بن علي بن إسماعيل الشاشي القفال، قال: أنبأنا أبو عروبة، حدثنا العباس بن الفرج، حدثنا إسماعيل بن شبيب، حدثنا أبي عن روح بن القاسم، عن أبي جعفر المديني...(إلى آخر السند)(١).

وأنت ترى أنه ليس في طريق الرواية «روح بن صلاح» بل الموجود هو روح بن القاسم، والكاتب صرّح بأن الرواية رواها الطبراني والبيهقي، وهذا يعرب عن أنّ الكاتب لم يرجع إلى المصادر وإنّما اعتمد على تقوّل الآخرين.

نحن نفترض أنه ورد في سند الرواية روح بن صلاح، ولكن ما ذكره من أنّ الجمهور ضعّفوه أمر لا تصدقه المعاجم الموجودة فيما بأيدينا، وإنما ضعّفه ابن عدي، وفي الوقت نفسه وثّقه ابن حبان والحاكم. وسيوافيك الكلام في حقه في حديث فاطمة بنت أسد، فانتظر. أهكذا أدب نقد الرواية يا شيخ؟ هداك اللّه إلى النهج القويم.

وفي الختام نقول: إنّ السبكي نقل الرواية عن المعجم الكبير للطبراني بنفس السند الّذي نقلناه، وهذا يكشف عن صحة المطبوع (٢) .

\* \* \*

## 4- توسل الخليفة بعم النبي

قبل أن نذكر نص توسل الخليفة عمر بعم النبي: ننبّه على أمر وهو:

إنّ سيرة المسلمين في حياة النبي وبعد وفاته تعرب عن أنهم كانوا يتوسلون بأولياء الله، من دون أن يتردد في خلد واحد منهم بأنه أمر حرام أو شرك أبو بدعة، بل كانوا يرون التوسل بدعاء النبي والصالحين رمزاً إلى التوسل بالنبي ومنزلته وشخصيته، فإنه لو كان لدعائه أثر، فإنما هو لأجل قداسة نفسه

(444

١. دلائل النبوة ج ٤ص ١٤٨.

٢. لاحظ: شفاء السقام ص ١٣٩ ـ ١٤٠.

وطهارة ذاته، ولولاها لما استجيبت دعوته، فما معنى الفرق بين التوسل بدعاء النبي والتوسل بشخصه وذاته؟ حتّى يكون الأول نفس التوحيد، والآخر عين الشرك أو ذريعة إليه؟ لم يكن التوسل بالصالحين والطيبين والمعصومين والمخلصين من عباد الله أمراً جديداً بين الصحابة، بل كان ذلك امتداداً للسيرة الموجودة قبل الإسلام، فقد تضافرت الروايات

التاريخية على ذلك، وإليك البيان:

#### استسقاء عبدالمطلب بالنبي وهو رضيع

إنّ عبد المطلب استسقى بالنبي الأكرم وهو طفل صغير، حتّى قال ابن حجر: إنّ أبا طالب يشير بقوله:

وأبيض يستسقى الغمام بوجهه ثمال اليتامى عصمة للأرامل إلى ما وقع في زمن عبدالمطلب حيث استسقى لقريش والنبي معه غلام (١).

# استسقاء أبي طالب بالنبي وهو غلام

أخرج ابن عساكر عن أبي عرفة، قال: قدمت مكة وهم في قحط، فقالت قريش: يا أبا طالب أقحط الوادي، وأجدب العيال، فهلم فاستسق، فخرج أبو طالب ومعه غلام يعني النبي كأنه شمس دجى تجلت عن سحابة قتماء، وحوله أغيلمة، فأخذ النبي أبوطالب فألصق ظهره بالكعبة، ولاذ إلى الغلام وما في السماء قزعة، فأقبل السحاب من هاهنا وها هنا وأغدق واغدوق، وانفجر له الوادي، وأخصب النادي، والبادي، وفي ذلك يقول أبوطالب:

وأبيض يستسقى الغمام بـوجهه ثمال اليتامى عصمة للأرامل (٢) وقد كان استسقاء أبى طالب بالنبى وهو غلام، بل استسقاء عبدالمطلب

(744)

١. فتح البارى ج ٢ص ٣٩٨ودلائل النبوة ج ٢ص ١٢٤.

٢. فتح البارى ج ٢ص ۴٩۴ والسيرة الحلبية ج ١ ص ١١٤.

به وهو صبي أمراً معروفاً بين العرب، وكان شعر أبي طالب في هذه الواقعة مما يحفظه أكثر الناس .

ويظهر من الروايات أنّ استسقاء أبي طالب بالنبي النبي النبي كان موضع رضا منه النبي فإنه بعد ما بعث للرسالة استسقى للناس فجاءالمطر وأخصب الوادي فقال النبي: لو كان أبو طالب حياً لقرّت عيناه، ومن ينشدنا قوله؟ فقام على إلى وقال: يا رسول الله المنافية كأنك أردت قوله:

وأبيض يستسقى الغمام بـوجهه ثمال اليتامي عصمة للأرامل (١)

إنّ التوسل بالأطفال في الاستسقاء أمر ندب إليه الشارع؛ هذا هو الإمام الشافعي يقول في آداب صلاة الاستسقاء: «وأحب أن يخرج الصبيان، و يتنظفوا للاستسقاء، وكبار النساء، ومن لا هيبة منهن؛ ولا أحب خروج ذات الهيبة، ولا آمر بإخراج البهائم (٢). ما هو الهدف من إخراج الصبيان والنساء الطاعنات في السن، إلّا استنزال الرحمة بهم وبقداستهم وطهارتهم؟ كل ذلك يعرب عن أن التوسل بالأبرياء والصلحاء والمعصومين مفتاح الستنزال الرحمة وكأن المتوسل يقول: ربي وسيدي، الصغير معصوم من الذنب، والكبير الطاعن في السن أسيرك في أرضك، وكلتا الطائفتين أحق بالرحمة والمرحمة. فلأجلهم أنزل رحمتك علينا، حتّى تعمّنا في ظلّهم.

إنّ الساقي ربما يسقي مساحة كبيرة لأجل شجرة واحدة، وفي ظلها تسقى الأعشاب وسائر الخضراوات غير المفيدة.

وعلى ضوء ذلك تقدر على تفسير توسل الخليفة بعمّ الرسول: العباس بن عبدالمطلب، الّذي سنتلوه عليك، وأنه كان توسلاً بشخصه وقداسته وصلته بالرسول، وأنه كان امتداداً للسيرة المستمرة قبل هذا، ولا

ارشاد الساريج ٢ ص ٣٣٨.
 الأمج ١ ص ٣٣٠.

يمت إلى التوسل بدعاء العباس بصلة، وإنما هو شيء اخترعه الوهابيون لحفظ موقفهم المسبق في هذه المباحث.

### التوسل بعم النبي سَاللُّهُ عَالَهُ

ما تعرفت عليه سابقاً كان تقدمة لدراسة هذا الحديث الّذي يرويه البخاري في صحيحه ويقول: «كان عمر بن الخطاب إذا قحطوا استسقى بالعباس بن عبدالمطلب (رضي الله عنه) وقال: أللّهمّ إنّا كنّا نتوسل إليك بنبيّنا فتسقينا، وإنّا نتوسل إليك بعم نبيّنا فاسقنا. قال: فيسقون» (١).

هذا نص البخاري، وهو يدل على أنّ عمر بن الخطاب عند دعائه واستسقائه توسل بعم النبي وشخصه وشخصيته، وقداسته وقرابته من النبي، لا بدعائه، ويدل على ذلك أُمور:

١- قول الخليفة عند الدعاء.. قال: «أللّهم إنّا كنّا نتوسّل إليك بنبيّنا فتسقينا، وإنّا نتوسل إليك بعم المنيّنا فاسقنا». وهذا ظاهر في أنّ الخليفة قام بالدعاء في مقام الاستسقاء، وتوسل بعم الرسول في دعائه، ولو كان المقصود هو التوسل بدعائه، كان عليه أن يقول: يا عم رسول الله كنّا نطلب الدعاء من الرسول فيسقينا الله، والآن نطلب منك الدعاء فادع لنا.

٢- روى ابن الأثير كيفية الاستسقاء فقال: استسقى عمر بن الخطاب بالعباس عام الرمادة
 لما اشتد القحط، فسقاهم الله تعالى به، وأخصبت الأرض، فقال عمر: هذا والله الوسيلة إلى الله والمكان منه. وقال حسان:

سأل الإمام وقد تتابع جدبنا فسقى الغمام بغرة العباس عمّ النبي وصنو والده الذي ورث النبي بذاك دون الناس أَحَيى الإله به البلاد فأصبحت مخضرة الأجناب بعد إلياس

ولما سقي الناس طفقوا يتمسحون بالعباس ويقولون: هنيئاً لك ساقي الحرمين (٢).

١. صحيح البخارى، باب صلاة الإستسقاء ج ٢ ص ٣٢.

٢. الجزرى: أسد الغابة ج ٣ص ١١١ طبع مصر.

أمعن النظر في قول الخليفة: هذا والله الوسيلة .

٣- ويظهر من شعر حسان أنّ المستسقي كان هو نفس الخليفة وهو الداعي حيث قال:
 «سأل الإمام...» وكان العباس وسيلته لاستجابة الدعاء .

وأظنّ أنّ هذه الروايات الصحيحة لا تبقي شكاً ولا ريباً في خلد أحد في جواز التوسل بالصالحين .

### تشكيك الرفاعي في دلالة الحديث

يقول الرفاعي: «لا ريب في أنّ هذا الحديث صحيح، وما ظنك بحديث يرويه الإمام البخاري» ولكنه بصلافة خاصة به يدَّعي أنه من قبيل توسل المؤمن بدعاء أخيه المؤمن ويقول: إنّ الحديث يخبرنا أنّ أميرالمؤمنين عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) كلّف العباس أن يستسقي للمسلمين ويدعو الله تعالى أن يستسقيهم الغيث؛ وبيّن الأسباب الموجبة لتكليف العباس، فقال: أللّهم إنّا كُنّا نتوسل إليك بنبيّنا فتسقينا، وإنّا نتوسل إليك بعم نبيّنا فاسقنا (۱).

ثم أضاف: أنّه لو كان قصده ذات العباس لكانت ذات النبي النبي أفضل وأعظم وأقرب إلى الله من ذات العباس بلا شك ولا ريب، فثبت أن القصد كان الدعاء ولم تكن ذات الرسول مقصودة عندما كان حياً (٢).

لا أظن أنّ أحداً يحمل شيئاً من الإنصاف تجاه الحقيقة يسوغ لنفسه أن يفسر الحديث بما ذكره، فمن أين يقول: إنّ عمر بن الخطاب كلّف العباس أن يستسقي للمسلمين، بل الخليفة قام بنفسه بالاستسقاء متوسلاً بعم النبي

١. التوصل إلى حقيقة التوسل ص ٢٥٣.

التوسل إلى حقيقة التوسل، ص ٢٥٣ و ٢٥۶ وقد أخذه من ابن تيمية حيث قال: «وقد كان من الممكن أن يأتوا إلى قبره في ويتوسلوا به، ويقولوا في دعائهم في الصحراء: نسألك ونقسم عليك بأنبيائك أو نبيك أو بجاههم، مجموعة الرسائل والمسائل ج ١ ص ١٢.

العباس حيث قال: «أللُّهمّ إنّا نتوسل..» فإنّ الاستسقاء وظيفة الإمام، وكان الإمام هـو الخليفة نفسه لا العباس وقد عقد البخاري باباً وقال: (باب إذا استشفعوا إلى الإمام يستسقى لهم لم يردهم)<sup>(۱)</sup>.

ويؤيد أنّ المستسقى هو الامام ومن كان معه في المصلى، ما رواه المؤرخ الكبير ابن الأثير فقال: استسقى عمر بن الخطاب بالعباس، عام الرمادة، لما اشتد القحط، فسقاهم الله تعالى به وأخصبت الأرض، فقال عمر: هذا والله الوسيلة إلى الله والمكان منه. وقال حسان:

سأل الإمام وقد تتابع جدبنا فسقى الغمام بغرة العباس ورث النبي بذاك دون الناس عم النبي وصنو والده الذي مخضرة الأجناب بعد الياس أحيى الإله به البلاد فأصبحت

ولما سقى الناس طفقوا يتمسحون بالعباس ويقولون: هنيئاً لك ساقى الحرمين (٢).

يقول القسطلاني: إنّ عمر لما استسقى بالعباس قال: أيها الناسن إنّ رسول اللّه يـرى للعباس ما يرى الولد للوالد، فاقتدو به في عمه، واتخذوه وسيلة إلى الله تعالى .

ثم إنّ الاستسقاء وإن كان يتم بصرف الدعاء، ولكن أفضله هو الاستسقاء بركعتين من الصلاة. وروى البخاري أنّ النبي استسقى فصلى ركعتين، وقلب رداءه .

وروى أيضاً أنّ النبي خرج إلى المصلّى يصلّى، وأنّه لمّا دعا أو أراد أن يدعو استقبل القبلة وحوّل رداءه (۳).

ولو كان الاستسقاء بإقامة الصلاة، فكانت الإمامة للخليفة، والإئتمام للباقين.

١. صحيح البخاري ج ٢ ص ٢٠.

٢. أسد الغابة في معرفة الصحابة ج ٣ص ١١١ طبع مصر.

٣. صحيح البخارى ج ٢ ص ٣١، أبواب الإستسقاء.

ولو تحقق بصورة الدعاء، فكان الدعاء من الخليفة، و المرافقة بالتأمين من غيره. ولا ينافي ذلك أن يكون لكل من المأمومين دعاء على حدة، وراء الدعاء الذي يدعو به الإمام، وقد ضبط متن الدعاء الذي دعا به العباس، وقد نقلوا أنه كان من دعائه:

أللّهم لم ينزل بلاء إلّا بذنب، ولم يكشف إلّا بتوبة، وهذه أيدينا إليك بالذنوب ونواصينا إليك بالتوبة، فاسقنا الغيث (١) .

ولقد ورد في بعض الروايات عن أئمة أهل البيت استحباب إخراج الصغار الرضّع، والكبار الركّع إلى المصلى، ليكون الحال أنسب لنزول الرحمة الإلهية، فإنّ الصغير معصوم من الذنب، والكبير الطاعن في السن أسير الله في أرضه، وكلتا الطائفتين، أحق بالرحمة والمرحمة، فببركتهم تنزل الرحمة وتعم غيرهم، وبذلك يظهر الجواب عما ذكره الرفاعي من أنّه لو كان قصد الخليفة ذات العباس لكان النبي أولى وأقرب إلى الله من ذات العباس ـ لما عرفت ـ من أنّ الهدف من إخراج عم النبي إلى المصلى وضمه إلى الناس، هو استنزال الرحمة، قائلين بأننا لو لم نكن مستحقين لنزول الرحمة لكن عمّ النبي لها، فأنزل رحمتك إليه لتريحه من أزمة القحط والغلاء وبالتالي تعم غيره؛ ومن المعلوم أن هذا لا يتحقق إلّا بالتوسل بإنسان حي يكون شريكاً مع الجماعة في المصير، وفي عناء العيش ورغده، لا مثل النبي الراحل الخارج عن الدنيا و النازل دار الآخرة، ولو توسل به أيضاً، فإنما هو بملاك آخر، ولم يكن مطروحاً في المقام .

\* \* \*

## ۴- توسل الأعرابي بالنبي نفسه

روى جمع من المحدثين أنّ أعرابياً دخل على رسول الله وقال: لقد أتيناك وما لنا بعير يئط، ولا صبى يغط، ثم أنشأ يقول:

(744)

١. إرشاد الساري، للقسطلاني، ج ٢ ص ٣٣٨.

أتــيناك والعــذراء تـدمى لبـانها وقد شغلت أم الصبي عن الطفل ولا شيء مما يأكل الناس عندنا سوى الحنظل العامى والعلهز الفسل

وليس لنا إلّا اليك فرارنا وأين فرار الناس إلّا إلى الرسل؟

فقام رسول الله عليه على يجر رداءه حتى صعد المنبر، فرفع يديه وقال: أللّهم اسقنا غيثاً مغيثاً... فما رد النبي يديه حتى ألقت السماء... ثم قال: للّه در أبي طالب، لو كان حياً لقرت عيناه. من ينشدنا قوله؟

فقام عليّ بن أبي طالب إله وقال: كأنّك تريد يا رسول الله قوله:

وأبيض يستسقى الغمام بوجهه ثمال اليتامى عصمة للأرامل يطوف به الهُلّاك من آل هاشم فهم عنده في نعمة وفواضل

قال النبي الشيار : أجل .

فأنشد علي الله أبياتاً من القصيدة، والرسول يستغفر لأبي طالب على المنبر، ثم قام رجل من كنانة وأنشد يقول:

لك الحمد والحمد ممن شكر سقينا بوجه النبي المطر(١)

#### دلالة الحديث

إنّ الإمعان في مجموع الرواية يعرب عن أنّ الأعرابي توسل بشخص النبي وطلب منه قضاء حاجته، والدليل على ذلك الأُمور التالية:

أ ـ أتيناك وما لنا بعير يئط .

ب - أتيناك والعذراء تدمى لبانها .

ج ـ وليس لنا إلّا إليك فرارنا .

١. السيرة الحلبية ج ١ ص ١١۶، لاحظ فتح الباري ج ٢ ص ۴٩۴ والقصيدة مذكورة في السيرة النبوية لابن هشام ج ١ ص
 ٢٧٢ ـ ٢٨٠.

د ـ واين فرار الناس إلّا إلى الرسل؟

ه ـ إنشاء عليّ بن أبي طالب شعر والده، وهو يتضمن قوله: «وأبيض يستسقي الغمام بوجهه» .

روى ابن عساكر عن أبي عرفة قال: قدمت مكة وهم في قحط، فقالت قريش: يا ابا طالب! أقحط الوادي وأجدب، فهلم واستسق، فخرج أبو طالب ومعه غلام كأنه شمس دجى، فأخذه ابو طالب فألصق ظهره بالكعبة، ولاذ بأصبعه الغلام وما في السماء قزعة، فأقبل السحاب من هيهنا وهيهنا وأغدق واغدودق، انفجر له الوادي، وأخصب البادي والنادي، وإلى تلك الحادثة يشير أبوطالب في شعره:

وأبيض يستسقى الغمام بـوجهه ثمال اليتامى عصمة للأرامل (١) فمماثلة الحادثتين تحكم بأنّ التوسل كان بذات النبي، كما كان توسل أبي طالب بنفس النبى.

و ـ قول رجل من كنانة في شعره، «سقينا بوجه النبي المطر» .

كل ذلك يعرب عن أنّ التوسل كان من الأعرابي وغيره بنفس النبي .

نعم إنّ النبي الأكرم قام بالدعاء، فلا يكون دعاء النبي قرينة على أنّ الأعرابي تـوسل بدعائه، إذ لا منافاة بين أن يكون توسله بشخص النبي وكرامته وفضيلته، وبين أن يقوم النبي بقضاء حاجته (استنزال المطر) بطلبه من الله سبحانه.

فمن يريد أن يؤوّل هذه النصوص ويجعلها من قبيل التوسل بالدعاء، فهو إنما يحاول دعم رأيه المسبق.

#### نقد ما ذكره الرفاعي

إنّ الشيخ الرفاعي لكونه قد اتخذ موقفاً مسبقاً خاصاً في التوسل بالأنبياء

١. مر المصدر.

والصالحين، تجشّم عناء تأويل نصوص الأحاديث بما يتبناه، ولما كان الحديث صريحاً في التوسل بنفس النبي صار يعترض على هذه الدلالة قائلاً بأنّ الأعرابي جاء إلى النبي لأن يدعوا الله لهم بأن يستسقيهم الغيث، وإلّا لبقي الأعرابي في منزله، واكتفى أن يقول وهو في بيته: اللّهمّ اسقنا الغيث بجاه نبيك، أو بذات نبيك، ولما تجشّم المجيء من أهله وبيته إلى النبي في المدينة (۱).

يلاحظ عليه: أنّه لا منافاة بين الأمرين حتّى يكون أحدهما قرينة على الأُخرى، حتّى يتصرّف في النصوص بتفسيرها الخاص بالتوسل إلى الدعاء، فالأعرابي توسل بذات النبي، ولا يهمّه سوى قضاء حاجته من اي طريق كان، سواء أتحقق بدعاء النبي أم بإعجازه و كرامته، وأمّا أنه لماذا تجشم عناء المجي من أهله وبيته إلى النبي ولم يكتف بالتوسل نفسه فلأنه كان يرى للمثول أمامه فضيلة وكرامة، أو أنّ توسله بشخصه إذا انضمّ إليه دعاء النبي يوجب قضاء حاجته ولا يتحقق إلاّ بالحضور لديه، فلأجل ذلك جاء إلى النبي وتوسل بشخصه وشخصيته، فصار ذلك سبباً لقيام النبي، ولا يعني هذا أنه توسل بدعائه على الذي إذ لا منافاة بين أن يتوسل الأعرابي بشخصه، وبين أن يكون هذا داعياً للنبي أن يقوم بالدعاء، فلا يكون دعاؤه قرينة على كيفية التوسل .

وأخيراً يؤاخذ الرفاعي بأنه ذكر متن الحديث بصورة مختصرة، فترك ما ذكرناه من القرائن، ولم يشر إلى المصادر الكثيرة الّتي نقلت هذا الحديث.

#### المناقشة في سند الحديث

جاء الرفاعي يناقش في سند هذا الحديث بأنّ في سنده (مسلم الملائي)، ونقل عن علماء الرجال أنه متروك، وقال أحمد: لا يكتب حديثه. وقال يحيى: ليس بثقة، وقال البخاري: يتكلمون فيه، وقال يحيى أيضاً: زعموا أنه اختلط، وقال النسائي وغيره: متروك، وقال الذهبي: إنّه روى

١٠. التوصل إلى حقيقة التوسل ص ٢٩١ وقد أخذه من شيخه ابن تيمية. لاحظ مجموعة الرسائل والمسائل ج ١ ص ١٣.
 (٢٥٢)

حديث الطير الّذي أهدته أُم أيمن لرسول اللّه، وحديث الطائر موضوع عند أهل الحديث . أقول: إنّ ذيل العبارة يكشف عن الدافع الّذي دفع هؤلاء إلى تضعيف الرجل، وهو ليس إلّا كونه ناقلاً لفضيلة ساطعة للإمام علىّ بن أبى طالب إلى .

وعلى ضوء هذا لا تقام لهذا التضعيف قيمة .

## ٥- توسل المنصور بالنبي بتعليم مالك

إنّ المنصور الدوانيقي سأل مالك بن أنس، إمام المالكية، عن كيفية زيارة رسول الله والتوسل به، فقال لمالك:

يا أبا عبدالله، أستقبل القبلة وأدعو. أُم أُستقبل رسول الله؟

فقال مالك في جوابه:

لم تصرف وجهك عنه وهو وسيلتك ووسيلة أبيك آدم إلى الله يوم القيامة؟ بل استقبله واستشفع به فيشفعه الله، قال الله تعالى: ﴿ولَو أنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُم جاءُوكَ فَاستَغْفَروا الله واستغفر لَهُم الرَّسُولُ لَوَجَدُوا الله تَوّاباً رَحِيماً ﴿(٢).

١. فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل ج ٢ ص ٥٥٠ ورواه غيره لاحظ العمدة لابن البطريق ص ٢٤٢ ـ ٢٥٣.
 ٢. وفاء الوفاء ج ٢ ص ٢٥٣، النساء: ٩٤.

وقد نقل ابن حجر الهيثمي عن الإمام الشافعي هذين البيتين:

آل النبي ذريعتي وهم إليه وسيلتي أرجو بهم أُعطى غداً بيدى اليمين صحيفتي (١)

هذه النقول و النصوص من أئمة الأمة و مشاهير تكشف عن أمرين:

1- إنّ التوسل بالصالحين ـ وفي الطليعة الأنبياء العظام ـ كان أمراً رائجاً بين المسلمين، ولم يخطر ببال أحد أنّه شرك، كما لم يخطر ببالهم التفريق بين التوسل باشخاصهم وذواتهم، ولم يصنع هذا التفريق سوى الوهابيين الذين يسعون في الحط من منزلة الصالحين ومكانتهم، ويجعلون التوسل بدعائهم كالتوسل بدعاء الأخ المؤمن، وإنّه لا فرق بين هذا وذاك، وهم وإن كانوا لا يصرحون بهذه التسوية، لكنهم يكنون ذلك ويضمرونه.

٢- إن هذه النصوص تفسّر لنا قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَابْتَغُوا إلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِدوا في سَبِيلِهِ لَعِلَّكُم تُفْلِحُونَ ﴾ (٢).

فإنّ الوسيلة سواء أفسّرت بمعنى القرابة والمنزلة والدرجة، كما عليه أكثر المفسرين مأخوذاً من قولهم توسلت إليه، أي تقرّبت .

قال عنترة بن شداد:

أن يأخذوك تلجلجي وتحصني

إن الرجال لهم إليك وسيلة

ويقال: وسل إليه، أي: تقرّب. قال لبيد:

بلى كل ذي رأي إلى الله واسل.

وعليه فمعنى الوسيلة:الوصلة والقربة .

أم فسرت بما يتقرب به إلى الغير ويجمع على الوسائل والوسل، كما عليه أهل اللغة، قال الجوهري في صحاحه: الوسيلة ما يتقرب به إلى الغير، والجمع الوسل والوسائل، وتوسل إليه بوسيلة أي: تقرُّب إليه بعمل .

١. الصواعق المحرقة ص ١٧٨.

٢. سورة المائدة: الآية ٣٥.

وفي القاموس: الوسيلة والواسلة: المنزلة عند الملك والدرجة والقربة.

وفي المصباح: وسلت إلى الله بالعمل: رغبت وتقربت، ومنه اشتقاق الوسيلة، وهي ما يتقرب به إلى الله، والجمع الوسائل، وعلى أى تقدير:

فالتوسل بالصالحين بما لهم من مكانة ومنزلة عند الله، إمّا أنّه بذاته تقرب إلى الله تعالى، لأنّ إظهار المودة لمن يحبه الله محبوب وعمل صالح، أو وسيلة يتقرب به الإنسان إلى الله سبحانه، فهذه النقول تعرب عن مصداق للوسيلة في عرض سائر المصاديق من الأعمال الصالحة والعبادات، خصوصاً الجهاد ضد العدو الداخلي والخارجي الّذي جاء في ذيل الآية، فتخصيص الوسيلة بالعبادات والاستغفار تخصيص بلا جهة.

إلى هنا تم الكلام حول التوسل بالصالحين أنفسهم وذواتهم، وبقي الكلام في التوسل بمنزلتهم وكرامتهم وحقهم، وإليك البيان:

﴿ وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُم وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ (١).

١. سورة القصص: الآية ٤٩.

#### أقسام التوسل:

(٢)

# التوسل إلى الله بحق النبي وحرمته ومنزلته

إنّ من التوسلات الرائجة بين المسلمين منذ وقعوا في إطار التعليم الإسلامي، التوسل بمنازل الصالحين وحقوقهم على الله.

وليس معنى ذلك أنّ للعباد أو لبعضهم على الله سبحانه حقّاً ذاتياً يلزم عليه سبحانه [عدم] الخروج عنه، بل لله سبحانه الحق كلّه، فله على الناس حقّ العبادة والطاعة إلى غير ذلك، بل المراد المقام والمنزلة الّتي منحها سبحانه عباده تكريماً لهم، وليس لأحد على الله حقّ إلّا ما جعله الله سبحانه حقّاً على ذمّته لهم تفضّلاً وتكريماً، قال سبحانه: ﴿وَكَانَ حَقّاً عَلَيْنا نَصْرُ المُؤمنِينَ ﴿ وَكَانَ حَقّاً عَلَيْنا نَصْرُ المُؤمنِينَ ﴾ (١).

وسيوافيك تفصيل ذلك عند البحث عن أحلاف الله سبحانه بحق المخلوق، فانتظر.

إنّ هذا النوع من التوسل لا يفترق عن التوسل بذات النبيّ وشخصه، فإنّ المنزلة والمقام مراّة لشخصه وذاته، فإنّ حرمة الشخص وكرامته ومنزلته نابعة من كرامة ذاته وفضيلتها، فلوصحّ التوسل بالأوّل كما تعرفت عليه من الأحاديث، يصحّ الثاني من دون إشكال أو إبهام.

ويدلّ عليه من الأحاديث ما نذكره:

| <b>1</b> C1.1 | - Štr tr A           |
|---------------|----------------------|
| ٠٢٧           | ١. سورة الروم: الآية |

## أ-التوسل بحق السائلين

روى عطية بن العوفي عن أبي سعيد الخدري أنّ رسول الله يوسي قال: «من خرج من بيته إلى الصلاة فقال: اللّهم إنّي أسألك بحق السائلين عليك، وأسألك بحق ممشاي هذا، فإنّي لم أخرج أشراً ولا بطراً ولا رياء ولا سمعة، خرجت اتقاء سخطك وابتغاء مرضاتك، أن تعيذني من النار وأن تغفر ذنوبي إنّه لايغفر الذنوب إلّا أنت. إلّا اقبل الله عليه بوجهه، واستغفر له سبعون ألف ملك»(١).

فالحديث واضح مضموناً، ويدل على أن للإنسان أن يتوسل إلى الله بحرمة أوليائه الصالحين ومنزلتهم وجاههم، فيجعلها وسيلة لقضاء حاجته.

إنّ الكاتب الوهابي الرفاعي، حيث لم يجد ضعفاً في الدلالة، أخذ يضعف سند الحديث، قائلاً بأنّ «في سنده عطية العوفي وهو ضعيف» (٢).

أقول: إنّ الدافع الوحيد لتضعيف عطية، ذلك التابعي الشهير، كما وصفه به الذهبي في ميزان الاعتدال هو تشيّعه وولاؤه لعلي وآله الميلي ولأجل ذلك نرى أنّ الذهبي ينقل عن سالم المرادي: «كان عطية يتشيّع»، وإنّ التشيّع أحد وجوه التضعيف لدى القوم، ومع ذلك قال أبو حاتم: يكتب حديثه، ضعيف، وقال ابن معين: صالح .

وقال ابن حجر في تقريب التهذيب: «عطية بن سعد بن جناده العوفي الجدلي الكوفي أبوالحسن صدوق يخطئ كثيراً، كان شيعياً مدلساً»(٣)

وقال في تهذيب التهذيب: قال ابن عدي: قد روى عن جماعة من الثقات، ولعطية عن أبي سعيد أحاديث عدة، وعن غير أبي سعيد، وهو مع ضعفه يكتب حديثه، وكان يعد من شيعة أهل الكوفة. قال الحضرمي: توفى سنة إحدى عشرة ومائة.

١. سنن ابن ماجة، ج ١ ص ٢٥٤، الحديث برقم ٧٧٨ ومسند الإمام أحمد، ج ٣، ص ٢١.

٢. التوصل إلى حقيقة التوسل، ص ٢١٢.

٣. تقريب التهذيب، ج ٢ ص ٢٢، برقم ٢١٤.

وقال ابن سعد: خرج عطيةمع ابن الأشعث فكتب الحجاج إلى محمد بن القاسم أن يعرض عليه سبّ عليّ ـ إلى أن قال ـ وكان ثقة إن شاء الله، وله أحاديث صالحة. كان أبو بكر البزار يعده في التشيع، روى عن جلّة الناس. وقال الساجي: ليس بحجة، وكان يقدّم عليّاً على الكل (١٠).

وهذه النصوص تعرب عن تضارب الأقوال في حقه، كما تكشف عن أنّ الدافع المهم لتضعيفه، تشيّعه وحبّه وولاؤه وتقديمه علياً، وهل هذا ذنب؟ .

إنّ لوضع الحديث دوافع خاصة يوجد أكثرها في أبواب المناقب والمثالب وخصائص البلدان والقبائل، أو فيما يرجع إلى مجال العقائد، كالبدع الموروثة من اليهود والنصارى في أبواب التجسيم والجهة والجنة والنار، وأمّا مثل هذا الحديث الّذي يعرب بوضوح عن أنه كلام إنسان خائف من الله سبحانه، ترتعد فرائصه من سماع عذابه، فبعيد عن الوضع والجعل.

# ب ـ توسل النبي بحقه و حق من سبقه من الأنبياء

روى الطبراني بسنده عن أنس بن مالك رضي الله عنه، أنه لمّا ماتت فاطمة بنت أسد أُم علي ـ رضي الله عنهما ـ دخل عليها رسول الله و فجلس عند رأسها، فقال: رحمك الله يأمي. كنت أُمي بعد أُمي، تجوعين وتشبعينني، وتعرين وتكسينني، وتمنعين نفساً طيباً وتطعمينني، تريدين بذلك وجه الله والدار الآخرة، ثم أمر أن تغسل ثلاثاً ثلاثاً، فلما بلغ الماء الذي فيه الكافور، سكبه رسول الله بيده، ثم خلع رسول الله قميصه فألبسها إياه، وكفّنها ببرد فوقها، ثم دعا رسول الله أسامة بن زيد وأبا أيوب الأنصاري، وعمر بن الخطاب وغلاماً أسود يحفرون، فحفروا قبرها، فلمّا بلغوا اللحد، حفره رسول الله بيده، وأخرج ترابه بيده، فلمّا فرغ دخل رسول الله فاضطجع فيه وقال: «الله الّذي يحيي ويميت وهو حيّ لا يموت، اغفر لأُمي فاطمة بنت أسد، ولقّنها حجتها، ووسّع عليها مدخلها بحق نبيك

۱. تهذیب التهذیب، ج ۷ص ۲۲۷، برقم ۴۱۳.

والأنبياء الذين من قبلي، فإنك أرحم الراحمين»، وكبّر عليها أربعاً، وأدخلها اللحد هو والعباس وأبوبكر.

رواه الحافظ أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني (٢٤٠ ـ ٣٤٠ ه) .

والاستدلال به مبني على تمامية الرواية سنداً و مضموناً، وإليك البحث فيهما معاً:

ا – رواه الطبراني في المعجم الأوسط، ص 708 - 700، وقال: لم يروه عن عاصم إلّا سفيان الثورى، تفرّد به «روح بن صلاح» .

٢- ورواه أبو نعيم من طريق الطبراني في حلية الأولياء: ١٢١/٣ .

٣- رواه الحاكم في مستدركه، ج ٣، ص ١٠٨، وهو لا يروي في هذا الكتاب إلّا الصحيح على شرط الشيخين (البخارى و مسلم) .

٣- رواه ابن عبد البر في الإستيعاب. لاحظ هامش الإصابة، ج ۴، ص ٣٨٢.

۵- نقله الذهبي في سير أعلام النبلاء، ج ۲، ص ۱۱۸ ـ برقم ۱۷ .

-8 ورواه الحافظ نور الدين الهيثمي المتوفى سنة -8 ه في مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، ج -8 ص -8 .

وقد جمع فيه زوائد مسند الإمام أحمد، وأبي يعلى الموصلي أبي بكر البزاز، ومعاجم الطبراني الثلاثة، وقال: رواه الطبراني في الكبير والأوسط، وفيه روح بن صلاح وثقّه ابن حبان والحاكم، وفيه ضعف، وبقية رجاله رجال الصحيح.

٧- رواه المتقي الهندي في كنز العمال، ج ١٣، ص ٤٣۶، برقم ٣٧٤٠٨.

هؤلاء الحفاظ نقلوا الحديث في جوامعهم، وصرّحوا بأنّ رجال السند رجال الصحيح، وأنه لو كان هناك ففي روح بن صلاح، وقد وثّقهُ العلمان: ابن حبان والحاكم . وقال الذهبي: روح بن صلاح المصري، يقال له ابن سيابة، ضعّفه إبن عدي، يكنّى أبا الحارث، وقد ذكره ابن حبان في الثقات، وقال الحاكم: ثقة مأمون (١).

ولكن الكاتب الوهابي المعاصر يقول في سند الحديث: إنّ هذا الحديث غير صحيح لأنّ في سنده رجلاً هو روح بن صلاح وقد ضعّفه الجمهور، وقد روى أحاديث منكرة، كما صرح بذلك ابن يونس وابن عدي (٢) .

وأنت خبير بأنّه إنما ضعّفه (ابن عدي) وأين هذا من قوله: وقد ضعّفه الجمهور، أليس ابن حبان من أعلام الحديث ورجاله؟ أو ليس الحاكم هو الحافظ الكبير الّذي استدرك على صحيحي الشيخين بما تركاه؟

إنّ الإنسان إذا اتّخذ موقفاً مسبقاً في الموضوع، يحاول أن يضعف الصحيح والقوي، ويقوي ويصحح الضعيف، وعلى كل تقدير فليس لنا ترك هذا الحديث وعدم العمل به بمجرد تضعيف ابن عدى لتوثيق غيره.

وأظن ـ وظن الألمعي صواب ـ أنّ الدافع إلى تضعيف نظراء روح بن صلاح هـ و ولاؤه ومودته لأهل بيت النبوة، حيث نقل هذه الدرة الباهرة في حق أُم سيد الأوصياء.

هذا كله حول السند، وأمّا الدلالة فلا أظن أنّ من يملك شيئاً من الإنصاف يشك في دلالة الحديث على توسل النبي النبي بحقه وحق أنبيائه .

# ج ـ توسل آدم بحق النبي

روى البيهقي عن عمر بن الخطاب قال: قال رسول الله عَنْوجلّ: لمّا اقترف آدم الخطيئة قال: ربي أسألك بحق محمد لما غفرت لي، فقال الله عزّوجلّ: يا آدم. كيف عرفت محمداً ولم أخلقه؟ قال: لأنك يا

١. ميزان الاعتدال، ج ٢، ص ٨٥، رقم ٢٨٠١.

٢. التوصل إلى حقيقة التوسل، ص ٢٢٧.

رب لمّا خلقتني بيدك ونفخت فيً من روحك رفعت رأسي فرأيت على قوائم العرش مكتوباً: لا إله إلّا الله محمد رسول الله، فعلمت أنّك لم تضف إلى إسمك إلّا أحب الخلق إليك، فقال الله \_ عزّوجلّ \_ : صدقت يا آدم. إنه لأحب الخلق إليّ وإذ سألتني بحقه فقد غفرت لك. ولو لا محمد ما خلقتك .

قال البيهقي: تفرد به عبدالرحمن بن زيد بن أسلم، من هذا الوجه عنه، وهو ضعيف (والله أعلم) (١) .

إنّ الشيخ الرفاعي لما رأى صراحة الحديث في التوسل بحق النبي أخذ يناقش في الحديث من جهات أُخرى، وإليك بيانه:

1- إنّ الحديث تضمّن الإقسام على الله بمخلوقاته، وهو أمر خطير يقرب من الشرك، إن لم يكن هو ذاته، فالإقسام على الله بمحمد وهو مخلوق بل وأشرف المخلوقين لا يجوز، لأنّ الحلف بمخلوق على الله بمخلوقاته على مخلوق حرام، وإنه شرك لأنه حلف بغير الله، فالحلف على الله بمخلوقاته من باب أولى .

يلاحظ عليه: أنّه سيوافيك جواز الحلف بالمخلوق، سواء حلف بمخلوق على مخلوق أو بمخلوق على مخلوق أو بمخلوق على الله، وأن القرآن مليء بالإقسام بالمخلوقات، فلو كان أمراً حراماً أو ذريعة إلى الشرك أو الشرك نفسه لما حلف سبحانه بمخلوقاته، وسيوافيك توضيحه، ولا يلازم الحلف بالمخلوق جعله في مرتبة الخالق، بحجة «إنّا نحلف بالله فلو حلفنا بمخلوقه يلزم من ذلك جعله في مرتبة الخالق»، كيف ونحن نطيع الله سبحانه ونطيع رسوله، أفهل يتصور من ذلك أنّا جعلنا الرسول في مرتبة الخالق؟ قال سبحانه: ﴿أَطيعوا اللّه وَأَطيعُوا الرّسولَ وأُولِي الأَمْرِ مِنْكُم...﴾ (٢)، قال سبحانه: ﴿أَطيعوا اللّه وَلُوالِدَيكَ إِلَيَّ المَصيرُ ﴿ (٣)، أفيلزم من ذلك أن يكون الوالدان في رتبة الخالق

١. دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، لأبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي (ت ٣٨۴ ـ ۴۵٨ هـ) طبع دار الكتب العلمية ـ بيروت، ج ٥، ص ۴٨٩.

٢. سورة النساء: الآية ٥٩.

٣. سورة لقمان: الآية ١۴.

لأنّه سبحانه أمر بشكر نفسه وشكر الوالدين .

إنّ الحلف لا يستلزم أزيد من كون المحلوف به أمراً عظيماً عزيزاً لائقاً بالحلف به، وأمّا كونه في درجة الخالق فزعم عجيب واستدلال غريب.

وأمّا كونه شركاً فقد عرفت أنّ المقصود هو الشرك في العبادة، والعنصر المقوم لتحققها هو الاعتقاد بكونها إلٰهاً أو ربّاً أو مفوضاً إليه فعله سبحانه، والمفروض عدمه .

ترى أنّ الكاتب يجعل معتقده دليلاً على بطلان الحديث وضعفه، أهكذا أدب النقد؟ .

7- إنّ الحوار الوارد في الحديث كان بعد اقتراب الخطيئة، ولكنّه قبل أن يخطىء، علّمه الله الأسماء كلها، ومن جملة الأسماء كلها اسم محمد وعلم أنه نبي ورسول، وأنه خير الخلق أجمعين، فكان أحرى أن يقول آدم: ربي إنك أعلمتني به أنه كذلك، لمّا علمتني الأسماء كلها.

يلاحظ عليه: أنَّ المسكين زعم أن المراد من الأسماء أسماء الموجودات، وغفل عن أن المراد هو العلم بحقائق الكون وقوانينه وسننه ورموزه بقرينة قوله سبحانه: «ثم عرضهم على الملائكة» فلو كان المراد الأسماء لكان الأنسب أن يقول: ثم عرضها، على أنّه لا فضيلة رابية في تعلّم أسماء الموجودات وألفاظها.

سلمنا أن المراد ما ذكره، لكن الظاهر من الحديث أنه وقف على ذلك بعد الخلقة ونفخ الروح فيه، قبل أن يحظى بتعلّم الأسماء كلها، حيث قال: لمّا خلقتني بيدك ونفخت فيً من روحك، رفعت رأسى فرأيت على قوائم العرش...

والمتبادر من العبارة أن هذا العلم كان علماً خاصاً جزئياً وقف عليه بعد فتح عينيه على الحياة في الجنة، قبل تعلمه جميع الأسماء، وأمّا هو فقد كان مرحلة أُخرى أوسع من هذا العلم، بل لا يقاس عليه .

وبالجملة: إنّ الحديث لا غبار عليه من حيث الدلالة. نعم يقع الكلام

في السند. فقد ورد فيه عبد الرحمن بن زيد بن أسلم، وقد ضعّفه الذهبي اعتماداً على تضعيف أحمد وغيره (١).

ولكن الحاكم النيسابوري أورده في مستدركه، قائلاً بصحته (7).

وعلى ذلك فليس الخبر على حد يحكم عليه بالوضع والجعل، كما يصر عليه الرفاعي بل هو كسائر الأحاديث الّتي اختلف العلماء في تصحيحها، فلو لم يكن دليلاً على المدعى يكون مؤيداً له، كيف وقد رواه جلال الدين السيوطى في تفسيره (٣).

وهناك نكتتان ننبه عليهما:

الأُولى: إنّ أحاديث التوسل وإن كانت تتراوح بين الصحيح والحسن والضعيف، لكن المجموع يعرب عن تضافر المضمون وتواتره، فعند ذلك تسقط المناقشة في أسنادها بعد ملاحظة ورود كمية كبيرة من الأحاديث في هذا المجال، وأنت إذا لاحظت ما مضى من الروايات، وما يوافيك، تذعن بتضافر المضمون أو تواتره.

الثانية: نحن نفترض أنّ الحديث الراهن مجعول موضوع، ولكنه يعرب عن أنّ التوسل بالمخلوق والإقسام على الله بمخلوقاته ليس شركاً ولا ذريعة إليه، بل ولا حراماً .

وذلك لأنّه لو كان شركاً وذريعة إليه أو حراماً، لما رواه الرواة الثقات واحد عن واحد، وهم أعرف بموازين الشرك ومعاييره، ولما أورده الأكابر من العلماء في المعاجم الحديثية، كالبيهقي في دلائل النبوة، والحاكم في مستدركه، والسيوطي في تفسيره، والطبراني في المعجم الصغير، وأكابر

١. ميزان الاعتدال، ج ٢ ص ٥٤۴.

٢. المستدرك على الصحيحين، ج ٢ ص ٤١٥.

٣. الدر المنثور، ج ١ ص ٥٩، ونقله كثير من المفسرين عند تفسير الآية.

المفسرين في القرون الغابرة، لأنّ الشرك أمر بيّن الغيّ، فلا معنى ولا مسوّغ لنقله بحجة أنه رواية .

فكل ذلك يعرب عن الفكرة الخاطئة في توصيف الحلف على الله بمخلوقاته شركاً (١).

\* \* \* \* \*

﴿فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤمِنونَ ﴿ (٢) .

١. قد تركنا البحث عن التوسل بجاه النبي الوارد في كلام الرفاعي لأنه ليس قسماً ثالثاً، بل داخلاً في القسم الثاني، أي التوسل بحقه.

٢. سورة المرسلات: الآية ٥٠.

#### أقسام التوسل:

(٣)

# التوسل بدعاء النبي الشيئة

قد تعرفت في صدر البحث على أنّ ابن تيمية وأتباعه يجوّزون التوسل بدعاء النبي النبي النبي النبي النبي على الله على النه المؤمن» في حال حياته، ويجعلونه من التوسلات الجائزة الداخلة في إطار «التوسل بدعاء الأخ المؤمن» ولكنهم يخصّونه بحال حياته، ويحرّمونه بعد رحلته، قال ابن تيمية:

«أجمع أهل العلم على أن الصحابة كانوا يستشفعون به حال حياته ويتوسلون بحضرته، وأمّا في مغيبه أو بعد موته فلم ينقل عن أحد من الصحابة والتابعين، بل عمر بن الخطاب ومعاوية ومن كان يحضرهما من الصحابة والتابعين لما أجدبوا استسقوا بمن كان حياً كالعباس ويزيد بن الأسود، ولم ينقل عنهم أنهم في هذه الحالة استشفعوا بالنبي عند قبره ولا غيره، بل عدلوا إلى خيارهم... ثم إنّ المسلمين بعد موته إنما توسلوا بغيره من الأحياء بدلاً عنه، فلو كان التوسل به ـ حياً وميتاً ـ مشروعاً لم يميلوا عنه وهو افضل الخلق وأكرمهم على ربه، إلى غيره ممن ليس مثله. فعدولهم عن هذا إلى هذا مع أنهم السابقون الأولون، وهم أعلم منّا برسوله وبحقوق الله ورسوله، وما يشرع من الدعاء وما ينفع، وما لا يشرع ولا ينفع، وما يكون أنفع من غيره، وهم في وقت ضرورة ومخمصة يطلبون تفريج الكربات، وتيسير العسير، وإنزال الغيث بكل طريق، دليل على أن المشروع ما سلكوه دون ما تركوه، ولهذا ذكر الفقهاء في كتبهم في الاستسقاء ما فعلوه دون ما تركوه، وذلك أنّ التوسل به حياً هو الطلب لدعائه وشفاعته، وهو من جنس مسألته أن يدعو، فما زال المسلمون

يسألونه ليدعو لهم في حياته، وأمّا بعد موته فلم يسأل الصحابة منه ذلك، لا عند قبره ولا عند غيره كما يفعله كثير من الناس عند قبور الصحالين (١).

وقد علق السيد محمد رشيد رضا مؤلف المنار على هذا الموضوع بقوله:

«يزعم بعض الناس في زماننا أنّه لا فرق في طلب الدعاء والشفاعة منه بين هذه الحياة و الممات، لأنّه حي في قبره وكأنهم يدعون أنهم أعلم من الصحابة وسائر أئمة السلف بذلك، فالصحابة \_ رضي اللّه عنهم \_ فرقوا بين الحالين، وإن شئت قلت بين الحياتين، والأمور التعبّدية لا تشرع بالعقل ولا بالقياس (٢).

يلاحظ عليه: أنّ المعروف أنّ السنّة عبارة عن قول المعصوم وفعله وتـقريره، فـالحجة عبارة عن أحد هذه الأمور، ونحن نفترض أن الصحابة بأجمعهم من المعصومين. فإنّ أقصى ما يمكن أن يحتج به هو أنّ فعل الصحابة دليل على جواز الفعل، وأمّا أنّ تـركهم دليـل عـلى حرمته، وعدم جوازه، فمن عجائب الأمور وغرائبها، ولم يعهد هذا الاستدلال من أهل الفتوى والدليل.

وأمّا عدول الصحابة عن التوسل بدعاء النبي في حال مماته، إلى التوسل ببعض أهل بيته فقد ذكرنا وجهه، وهو: أنّ التوسل بالإنسان الصالح الحي لأجل إظهار أن ذلك الفرد يتّحد مع المتوسلين في المصير، وأنه لولا نزول الرحمة لعمّة الهلاك والدمار مثلهم، وبما أنه صالح لنزول الرحمة عليه، فلتنزل رحمتك عليه يا رب فإنه أهل لذلك، وإن كنا غير مستحقين لها .

ومن المعلوم أنّ ترسيم هذا، الّذي هو أحد الأسباب لاستنزال الرحمة، إنما يتحقق بالصالح الحي دون غيره، لأنّ غير الحي ليس متحداً في المصير مع الأحياء، ولأجل ذلك نرى الصحابة يتوسلون بالحى دون غيره، وما هذا إلّا

١. مجموعة الرسائل والمسائل، ج ١ ص ١٤.

٢. المصدر نفسه.

لأجل ذلك. وقد أشار إلى ذلك «السبكي» وقال: ليس في توسله بالعباس إنكار للتوسل بالنبى أو بالقبر، ولعل توسل عمر بالعباس لأمرين:

أحدهما: ليدعو كما حكينا من دعائه .

الثاني: إنَّه من جملة من يستسقي وينتفع بالسقيا وهو محتاج إليه، بخلاف النبي أي في هذه الحالة فإنه مستغن عنها، فاجتمع في العباس الحاجة وقربه من النبي وشيبه، والله يستحيي من ذي الشيبة المسلم، فكيف من عم نبيه، ويجيب دعاء المضطر فلذلك استسقى عمر بشيبته (۱).

هذا ويصرح الذكر الحكيم بأنه ما نفع إيمان قوم بعد إشراف العذاب عليهم، إلّا قوم يونس، قال سبحانه:

﴿ فَلَوْ لَا كَانَتْ قَرْيَةٌ آمَنَتْ فَنَفَعَها إِيمَانُها إِلَّا قَوْمَ يُونُسَ لَمَّا آمَنُوا كَشَفْنا عَنْهُمْ عَـذَابَ الخِزْي في الحَيَاةِ الدُّنْيا وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينٍ ﴿ (٢) .

ذكر المفسرون: إنّ قوم يونس لما عاينوا العذاب، أشار إليهم العالم الموجود فيهم بقوله: افزعوا إلى الله فلعلّه يرحمكم ويرد العذاب عنكم، فاخرجوا إلى المفازة وفرّقوا بين النساء والأولاد وبين سائر الحيوان وأولادها، ثم ابكوا وادعوا. ففعلوا فصرف عنهم العذاب<sup>(٣)</sup>.

ولم يكن هذا العمل إلّا لأجل استنزال الرحمة على النحو الّذي عرفت.

نعم، ما ذكره في آخر كلامه من أنه أمر عباديّ يحتاج إلى الدليل فهو كلام متقن، ولكنّه ليس معناه أن يكون الدليل المطلوب دليلاً بالخصوص، بل لو كان هناك عام أو إطلاق حول التوسل بدعاء النبي فيؤخذ بإطلاقه، سواء أكان النبي ألي في دار التكليف أم في البرزخ، وإليك البيان:

١. شفاء السقام: ص ١٤٣ ـ ١٤۴.

٢. سورة يونس: الآية ٩٨.

٣. مجمع البيان: ج ٣ص ١٣٥.

وهو يتوقف على بيان أُمور:

## ١- بقاء الروح بعد الموت

دلّت الأيات القرآنية على بقاء الروح بعد الموت، وأنّ الموت ليس بمعنى فناء الإنسان، بل هو عبارة عن انخلاع الروح عن البدن، وبقائه مستقلاً عنه، من غير فرق بين المسلم وغيره، والمقتول في سبيل الله وغيره، والآيات في ذلك متضافرة.

قال سبحانه: ﴿ وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ يُـقْتَلُ فِي سَبيلِ اللّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْياءٌ ولَكِنْ لا تَشُعُرونَ ﴾ (١)، وهناك آيات نشير إلى مواردها، ومن أراد التوسع في الموضوع: فليرجع إليها (٢).

## ٧- الحقيقة الإنسانية هي الروح

إنّ الإنسان وإن كان بحسب التحليل الظاهري يتركب من شيئين: المادة والمعنى، والجسم والروح، ولكن الحقيقة الإنسانية عبارة عن نفس الإنسان وروحه، ولأجل ذلك يردّ الوحي الإلهي على من زعم أنّ البدن الإنساني يضل في العالم بعد الموت، حيث حكى عنهم قولهم: ﴿وَقَالُوا أَئِذَا ضَلَلْنَا فِي الأَرْضِ أَئِنّا لَفِي خَلْقِ جَديدٍ ﴾ فردّ عليهم بقوله:

﴿قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ مَلَكُ المَوْتِ الَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴿ (٣) .

ومعنى التوفّي في الآية هو الأخذ، ومعنى الآية أنّ تناثر أجزاء البدن في أجواء العالم وثناياه، لا يضر بالمعاد، فإنّ الحقيقة الإنسانية وواقعيتها محفوظة عند الله، وأنّ ملك الموت يأخذكم، وليس المأخوذ إلّا الروح.

١. سورة البقرة: الآية ١٥٤.

٢. لاحظ: سورة آل عمران: الآية ١٤٩ ـ ١٧١، سورة يس: الآية ٢٥ ـ ٢٤، سورة غافر الآية ٤٤.

٣. سورة السجدة: الأية ١٠ ـ ١١.

# ٣-إمكان الاتصال بالأرواح

إنّ الذكر الحكيم يصدق صحة اتصال الإنسان العائش في الدنيا بالأرواح المتواجدة في عالم البرزخ، ويصرّح بأنّ بعض الأنبياء كصالح وشعيب كلّموا أرواح أُممهم الهالكة، ويظهر ذلك بالإمعان في الآيات التالية:

يقول في حق أُمة شعيب:

﴿ فَأَخَذَ تُهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا في دَارِهِمْ جَاثِمِينَ \* الَّذِينَ كَذَّبُوا شُعَيْباً كَأَنْ لَمْ يَغْنَوا فِيها، الَّذِينَ كَذَّبُوا شُعَيباً كَأْنُوا هُمُ الخَاسِرِينَ \* فَتَوَلّى عَنْهُمْ وَقَـالَ يـا قَـوْمِ لَـقَد أَبْـلَغْتُكُمْ فِيها، الَّذِينَ كَذَّبُوا شُعَيباً كَانُوا هُمُ الخَاسِرِينَ \* فَتَوَلّى عَنْهُمْ وَقَـالَ يـا قَـوْمِ لَـقَد أَبْـلَغْتُكُمْ رِسَالاتِ رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ فَكَيْفَ آسى عَلَى قَوْمِ كافِرينَ \* (١).

ترى أنّ قوله: «فتولّى عنهم» جاء بعد الإخبار بدمارهم وهلاكهم كما هو صريح سياق الآيات، وعندئذ خاطب الهالكين بقوله: «يا قوم لقد أبلغتكم رسالات ربى...».

ويقول في حق أُمة صالح:

﴿ فَعَقَرُوا النَّاقَةَ وَعَتَوْا عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ وَقَالُوا يا صَالِحُ ائْتِنَا بِمَا تَعِدُنا إِنْ كُنْتَ مِنَ الْمُرسَلينَ ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبِحُوا في دَارِهِمْ جَاثِمينَ ﴿ فَتَوَلِّى عَنْهُمْ وَقَالَ يا قَوْمِ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِنْ لا تُحِبُّونَ النَّاصِحينَ ﴾ (٢).

وكيفية الاستدلال واضحة بعد التدبّر في ما ذكرناه، فإنّ المخاطبة والمحاورة وقعت بعد هلاكهم، فلا يمكن لنا رفض سياق الآية والقول بأنه كلمهم في حال حياتهم.

إِنّ الذكر الحكيم يأمر النبي بسؤال المرسلين ويقول: ﴿وَاسْأَلْ مَنْ

١. سورة الأعراف: الآية ٩٦ ـ ٩٩.
 ٢. سورة الأعراف: الآية ٧٧ ـ ٧٩.

أَرْسَلنا مِنْ قَبْلِكِ مِنْ رُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْمٰنِ آلِهَةً يُعْبَدُونَ﴾ (١).

وتأويل الآية بإرجاعها إلى سؤال علماء أهل الكتاب تأويل بلا دليل، ولا منافاة بينهما حتّى يرجع أحدهما إلى الآخر .

إنّ المسلمين جميعاً يخاطبون النبي بالسلام في حال التشهد، ويقولون: «السلام عليك أيها النبى ورحمة الله وبركاته» وقد اتفق الفقهاء على كونه جزءاً من التشهّد<sup>(٢)</sup>.

وفي ضوء هذه الأمور الثلاثة تثبت إمكانية التوسل بالأرواح المقدسة، فالأولياء والأنبياء من جانب أحياء يرزقون، من جانب آخر، إنّ حقيقة الإنسان هي النفس الباقية بعد الموت أيضاً، ومن جانب ثالث، إنَّ الأنبياء كلّموا أرواح أُممهم الماضية. كل ذلك يدل على إمكانية الاتصال بهم ووقوعه، وأنهم يسمعون كلامنا وسلامنا ومحاورتنا.

بقي الكلام في جواز التوسل شرعاً، حتّى يكون تعبداً مع الدليل.

إِنّ الذكر الحكيم يحثّ المذنبين على المجيء إلى النبي وطلب الاستغفار منه يقول: ﴿وَلُو اللّهُ مَا الرّسُولُ لَوَجَدُوا اللّهَ تَوَّاباً رَحِيماً ﴾ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُم جَاُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللّهَ واسْتَغْفَرَ لَهُمْ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللّهَ تَوَّاباً رَحِيماً ﴾ والمتبادر إلى أذهاننا في هذا الزمان اختصاص الآية بحال حياة النبي، ولكن الصحابة فهموا منه الأعم من حال الحياة والارتحال إلى الرفيق الأعلى، ويدل على ذلك ما نذكر:

١- روى البيهقي عن مالك قال: أصاب الناس قحط في زمان عمر بن الخطاب فجاء رجل إلى قبر النبي النبي فقال: يا رسول الله. استسق الله لأُمتك فإنهم قد هلكوا، فأتاه رسول الله في المنام وقال: ائت عمر

١. سورة الزخرف: الآية: ٤٥.

٢. الخلاف، للشيخ الطوسي، ج ١ ص ٤٧، وقد نقل صوراً مختلفة للتشهد عن أئمة المذاهب والكل يشتمل على خطاب
 النبى بالسلام.

٣. سورة النساء: الآية ٤۴.

فاقرئه السلام وأخبره أنهم مسقون $^{(1)}$ .

فالحديث يعرب عن أنّ التوسل بدعاء النبي بعد رحلته كان رائجاً، ولو كان عملاً محرّماً أو بدعة فلماذا توسل هذا الرجل بدعائه؟ ولماذا بكى الخليفة بعد سماع كلامه، كما هو في ذيـل الحديث ؟

يقول السمهودي بعد نقل الحديث: ومحل الاستشهاد طلب الاستسقاء منه وهو في البرزخ، ودعاؤه لربه في هذه الحالة غير ممتنع، وعلمه بسؤال من يسأله قد ورد، فلا مانع من سؤال الاستسقاء وغيره منه كما كان في الدنيا (۲).

7- روى ابن عساكر في تاريخه، وابن الجوزي في «مثير الغرام الساكن» وغيرهما بأسانيدهم إلى محمد بن حرب الهلالي قال: دخلت المدينة فأتيت قبر النبي و فزرته وجلست بحذائه، وجاء أعرابي فزاره ثم قال: يا خير الرسل! إنّ الله أنزل عليك كتاباً صادقاً قال فيه: ﴿ولو أنّهم إذ ظلموا أنفسهم \_ إلى قوله: رحيماً ﴿ وإني جئتك مستغفراً ربك من ذنوبي متشفعاً بك، وفي رواية: «وقد جئتك مستغفراً من ذنبي مستشفعاً بك إلى ربي» ثم بكى وأنشأ يقول:

فطاب من طيبهن القاع والأكم فيه العفاف وفيه الجود والكرم ياخير من دفنت بالقاع أعظمه نفسي الفداء لقبر أنت ساكنه ثم استغفر وانصرف.

٣- وقال السمهودي: قال الحافظ أبو عبدالله محمد بن موسى بن النعمان في كتابه «مصباح الظلام»: إنّ الحافظ أبا سعيد السمعاني ذكر فيما روينا عنه عن عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه - قال: قدم علينا أعرابي بعد ما دفنّا رسول الله بثلاثة أيام، فرمى بنفسه على قبر النبى وحثا من ترابه على

١. دلائل النبوة، ج ٧ باب ما جاء في رؤية النبي في المنام، ص ٤٧.

٢. وفاء الوفاء: ج ٢ ص ١٣٧١.

رأسه وقال: يا رسول الله. قلت قسمعنا قولك، ووعيت من الله سبحانه منا وعينا عنك، وكان فيما أنزل عليك: ﴿ولو أنّهم إذ ظلموا أنفسهم جاءُوكَ فاستغفروا الله...﴾ وقد ظلمت وجئتك تستغفر لي (١).

### شبهات للكاتب الوهابي

إنّ للكاتب الوهابي، الرفاعي صخباً وهياجاً حول الحديث، فقد أشكل عليه بوجوه ستة لا يهمنا ذكرها والإجابة عن جميعها، لأنه غفل عن كيفية الاستدلال بهذه النقول، وسنشير إليها. نعم، يهمنا أن نذكر بعض اعتراضاته:

١- يقول: إنّ التوسل بدعاء النبي بعد موته رهن أن يسمع الرسول أو يتكلم، أو يصدر عنه أي عمل بعد موته، مع أنه قد انقطع عمله نهائياً كما قال هوي إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلّا عن ثلاث: صدقة جارية، وعلم ينتفع به، وولد صالح يدعو له» ولا شك أنّ رسول الله يشمله هذا الحديث .

عزب عن المسكين مفاد الحديث، فإنه بصدد بيان انقطاع ابن آدم عن العمل الّذي يترتب عليه الثواب، بقرينة استثناء الأُمور الثلاثة، وقال أميرالمؤمنين في هذا المجال: «وإنّ اليوم عمل ولا حسابن، وغداً حساب ولا عمل»(٢).

وقال أيضاً: «الا وإنّ اليوم المضمار، وغداً السباق، والسبقة الجنة، والغاية النار، أفلا تائب عن خطيئة قبل منيته، ألا عامل لنفسه قبل يوم بؤسه؟» (٣).

فكيف يمكن القول بانقطاع عمل الميت نهائياً مع أنّ الشهداء في سبيل

١.وفاءالوفاء:ج ٢ ص ١٣٤١.

٢. نهج البلاغة؛ الخطبة ٢٢.

٣. نهج البلاغة؛ الخطبة ٢٨.

الله يقومون بأعمال ينوه بها الذكر الحكيم ويقول: ﴿فَرِحِينَ بِما آتاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِم أَلَّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ \* يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللّهِ وَفَضْلٍ وَأَنَّ اللّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُؤمِنِينَ ﴾ (١).

أو ليس الفرح بما أوتوا من فضله سبحانه، والاستبشار بالذين لم يلحقوا بهم، والاستشعار بعدم الخوف والحزن، والاستبشار بنعم الله سبحانه، أفعالاً للراحلين إلى دار الآخرة؟ مضافاً إلى ما ورد من أنهم يرزقون عند ربهم (٢).

٧- يقول: إنّ الحياة البرزخية حياة لا يعلمها إلّا الله، فهي حياة مستقلة نؤمن بها ولا نعلم ماهيتها، وإنّ بين الأحياء والأموات حاجزاً يمنع الاتصال فيما بينهم قطعياً، وعلى هذا فيستحيل الاتصال بينهم، لا ذاتاً ولا صفاتاً والله سبحانه يقول: ﴿وَمِنْ وَرائِهمْ بَرْزَخٌ إلى يَومِ يُبْعَثُونَ ﴾ (٣).

عجيب والله أمر هذا الرجل، إنه يأتي بالشُّبه والأوهام بصورة البرهان، ويجتهد في مقابل النص، وقد تعرفت على الآيات الّتي تحدثت عن محاورة الأنبياء أرواح أممهم الهالكة، وقد تعرفت على أنه سبحانه أمر النبي بالسؤال عن الأنبياء. فما هذا الاجتهاد في مقابل النص؟

لقد تناسى الرجل حديث تكلم النبي مع أصحاب القليب المقتولين من كفرة قريش، وقد ذكره أصحاب الحديث والتاريخ، وإليك نص صحيح البخاري في ذلك: وقف النبي على قليب بدر وخاطب الذين قُتلوا وأُلقيت أجسادهم في القليب:

لقد كنتم جيران سوء لرسول الله، أخرجتموه من منزله وطردتموه، ثم اجتمعتم عليه فحاربتموه، وقد وجدتُ ما وعدني ربي حقاً.

١. سورة آل عمران: الآية ١٧٠ ـ ١٧١.

٢. سورة آل عمران: ١٤٩.

٣. التوصل إلى حقيقة التوسل: ص ٣٤٧، سورة المؤمنون: الآية ١٠٠.

فقال له رجل: يا رسول الله ما خطاب لِهام سديت؟

فقال الله ما أنت بأسمع منهم، وما بينهم وبين أن تأخذهم الملائكة بمقامع من حديد إلّا أن أعرض بوجهى ـ هكذا ـ عنهم (١) .

وروى ابن هشام عن أنس بن مالك، قال: لما سمع أصحاب رسول الله كلام رسول الله كلام رسول الله وروى ابن هشام عن أنس بن مالك، وياعتبة بن ربيعة، ويا شيبة بن ربيعة، ويا أُمية بن خلف، ويا أبا جهل بن هشام \_ فعدّد من كان منهم في القليب \_ هل وجدتم ما وعدكم ربكم حقاً؟ فقال المسلمون: يا رسول الله. أتنادي قوماً قد جيفوا؟ (٢) قال: ما أنتم بأسمع لما أقول منهم، ولكنهم لا يستطيعون أن يجيبوني (٣).

لما وقعت الفتنة بالبصرة، خرج كعب بن سور، وكان قاضي البصرة لحرب خليفة رسول الله وإمام زمانه، ولما كان النصر حليفاً له إلى مرّ على جسد كعب بن سور، فقال لمن حوله: أجلسوا كعب بن سور، فأجلسوه بين شخصين يمسكانه، فقال إلى: يا كعب بن سور قد وجدت ما وعدني ربي حقاً، فهل وجدت ما وعدك ربك حقاً؟ ثم قال: أضجعوه، وسار قليلاً حتّى مرّ بطلحة بن عبيد الله، فقال: أجلسوا طلحة، فكلّمه بمثل ما كلّم كعب بن سور، فقال له رجل: يا أميرالمؤمنين ما كلامك لقتيلين لا يسمعان منك؟ فقال إلى: يا رجل والله لقد سمعا كلامي، كما سمع أهل القليب كلام رسول الله (\*).

٣- يقول إنّ القرآن يخبر بأنّ النبي لا يستطيع إسماع الموتى ويقول: ﴿إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ المَوْتَى ﴾ (۵)، وقال ﴿وَمَا أَنْتَ بَمُسمِع مَنْ فِي

(474)

١. صحيح البخارى: ج ٥، باب قتل أبى جهل، ص ٧٤ ـ ٧٧.

٢. قد جيفوا: أي قدصاروا جيفة.

٣. السيرة النبوية لابن هشام، ج ٢ص ٢٩٤، طبع دار إحياء التراث العربي ـبيروت.

۴. الجمل، للشيخ المفيد، ص ٢١٠ ط النجف، حق اليقين للسيد شبر، ج ٢، ص ٧٣.

۵. سورة النمل: الآية ۸۰.

القُبُورِ ﴿ (١) ، والرسول بعد أن توفّاه الله هو من الموتى ومن أهل القبور، فثبت انه لا يسمع دعاء أحد من أهل الدنيا (٢) .

ولكنّه غفل عن أنّ طرف المحاورة ليس الأجساد الخالية عن الأرواح، بـل أرواح هـذه الأبدان، فإنّ لها عيشة برزخية مقترنة مع بدن برزخي. وأمّا الوقوف على القبر ـ مع أنّ التكلّم مع أرواحهم لا مع أجسادهم ـ فإنما هو لأجل تحصيل حالة نفسانية يستطيع معها الإنسان التوجه إلى أرواحهم، والالتفات إليهم حتّى يكلمهم بما يقصد .

ومن عجيب الأمر أنه يقول: إنّ قوله سبحانه: ﴿ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم...﴾ يختص بالمنافقين، فعلى ما ذكره يكون المنافق أعز عند الله من المؤمن، حيث يجوز للأول، طلب الاستغفار منه دون المؤمن، فهو أشمل لرحمة الله من الثاني «فاقض ما أنت قاض» مع أنّ مورد الأية لا يخصّص إطلاقها، بل الآية عامة لكل من ظلم نفسه سواء أكان منافقاً أم غيره.

هذا عمدة ما استدل به الكاتب على عدم صحة الاحتجاج بالرواية، وأمّا الإشكال على سنده، أو اشتمال متنه على الشذوذ فلا يضر أبداً، فلنفترض نحن أنّ السند ضعيف، وأنّ في المتن بعض الإشكال، لكن لو كان التوسل بدعاء النبي بعد رحلته شركاً يوجب الخروج عن الدين، أو أمراً محرّماً يجب أن يتوب عنه المسلم، فلماذا قامت جموع كثيرة من المحدثين بنقله والاحتجاج به، أو ليس عاراً على محدّث إسلامي أن ينقل في جامعه وكتابه أثراً يشتمل على الشرك والأمر المحرّم الواضح، ولا يعود عليه بشيء.

ولنفترض أنّ الراوي وضع هذا الحديث ولم يكن له حقيقة، ولكن الواضع إنما يضع الحديث لأجل إلفات الناس إليه، فلو كان ذلك الأمر موجباً للشرك أو ما يقارنه، فالدواعي تكون عن وضعه مصروفة. كل ذلك يعرب

١. سورة فاطر: الآية ٢٢.

٢. التوصل إلى حقيقة التوسل، ص ٢۶٨.

عن أنّ هذا العمل كان أمراً مباحاً فجاء هذا الراوي ينقل هذا الأمر على عفو الخاطر . والاستدلال بهذه الرواية وما يأتي بعده بهذا الوجه، ولأجل ذلك لم نحاول أن نصحح السند .

۴- روى السمهودي عن الإمام محمد بن موسى بن النعمان في كتابه «مصباح الظلام في المستغيثين بخير الأنام» عن محمد بن المنكدر: أودع رجل أبي ثمانين ديناراً وخرج للجهاد، وقال لأبي: إنّ احتجت أنفقها إلى أن أعود. وأصاب الناس جهد من الغلاء، فأنفق أبي الدنانير، فقدم الرجل وطلب ماله، فقال أبي: عد إليّ غداً، وبات بالمسجد يلوذ بقبر النبي مرة وبمنبره مرة، حتّى كاد أن يصبح يستغيث بقبر النبي النبي فبينما هو كذلك فإذا بشخص في الظلام يقول:

دونكها يا أبا محمد. فمدّ أبي يده، فإذا بصرّة فيها ثمانون ديناراً، فلمّا أصبح جاء الرجل فدفعها إليه (١).

وقد نقل السمهودي في هذا الفصل قصصاً كثيرة عن شخصيات إسلامية، فـمن أراد فليرجع إليه (٢) .

وقد تعرّفت أنّ كيفية الاستدلال بهذه القصص ليس على أساس صحة إسنادها أو خلو متونها عن الشذوذ، وإنما هو على أساس أنه لو كان هذا الأمر شركاً أو أمراً محرماً لما اهتم المحدثون والمؤرخون بنقلها، بل ولما قام الوضّاعون بوضعها، فإن الغرض من وضع الحديث هو بثّه بين المحدثين الواعين، ومن المعلوم أنه إذا كان التوسل بدعاء النبي بعد رحلته شركاً وبدعة على ما تدعيه الوهابية، لكانت الدواعي عن وضعها ونقلها مصروفة جداً، وهذا يعرب عن ان العمل كان مشروعاً وسائغاً بين المسلمين، فلأجل ذلك قام هؤلاء بنقل

١. وفاء الوفاء: ج ٢ ص ١٣٨٠.

٢. نفس المصدر: ج ٢ ص ١٣٨٠ ـ ١٣٨٧.

هذه الأحاديث، وقام المتوسلون \_ على فرض الصحة \_ بهذا العمل، أو قام الوضاعون على احتمال، بوضعها.

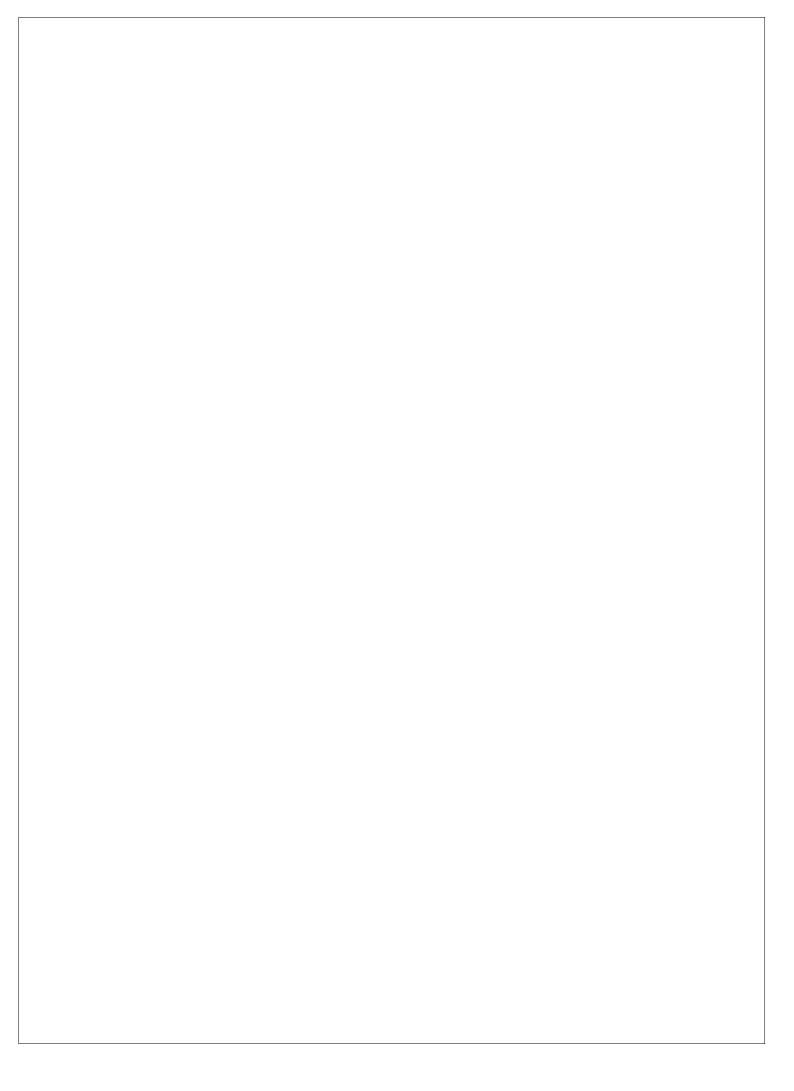
إلى هنا تبيّنت أحكام التوسل بأقسامه الثلاثة:

- \* التوسل بذوات الصالحين وأنفسهم .
- \* التوسل بحقهم ومنزلتهم ومكانتهم.
- \* التوسل بدعائهم بعد رحلتهم ووفاتهم.

وأرى أن بسط الكلام في هذه المواضع أزيد من ذلك ضياع للوقت، ومن أراد الحق فيكفيه ما حررناه، فطوبى لمن يستمع القول ويتبع أحسنه، وتبّاً لقوم «نبذوا كتاب اللّه وراء ظهورهم كانهم لا يعلمون».

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيهِ الوَسيلةَ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (١) .

١. سورة المائدة: الآية ٣٥.



# إبن تيمية وطلب الشفاعة ممن ثبت كونه شفيعاً

إتفق المسلمون عامة على شفاعة النبي الأكرم يوم القيامة، وإن اختلفوا في معنى الشفاعة بين كونها سبباً لغفران الذنوب كما عليه الأشاعرة والإمامية وأهل الحديث، أو لترفيع الدرجة كما عليه المعتزلة. إنما الكلام في طلب الشفاعة من النبي في حال حياته ومماته، فالمسلمون إلى عهد ابن تيمية اتفقوا على جوازه حياً وميتاً، وهو من فروع طلب الدعاء من المشفوع له، إلى أن جاء ابن تيمية في القرن الثامن الهجري ورفع راية الخلاف بين المسلمين، وقال: «لا يجوز طلب الشفاعة من النبي الأكرم وقو يسلم بأن نبي الإسلام وسائر الأنبياء لهم حق الشفاعة في الآخرة، ولكن يقول: لا يطلب الشفاعة إلّا من الله، يقول ابن تيمية:

«قد ذكر العلماء وأئمة الدين الأدعية المشروعة وأعرضوا عن الأدعية المبتدعة، ثم بيّن مراتب الأدعية المبتدعة على النحو التالي»:

١- الدعاء لغير الله سواء أكان المدعو حياً أم ميتاً، وسواء أكان من الأنبياء الله أم غيرهم فيقال: يا سيدي فلان أغثني، وأنا مستجيرك ونحو ذلك، فهذا هو الشرك بالله...

٢- أن يقول للميت أو الغائب من الأنبياء: ادع الله لي، أو ادع لنا ربك ونحو ذلك، فهذا لا
 يستريب عالمُ أنه غير جائز...

٣- أن يقول: أسألك بجاه فلان عندك أو بحرمته ونحو ذلك، فهو

الّذي تقدم عن أبي محمد أنه أفتى بأنه لا يجوز في غير النبي، وأفتى أبو حنيفة وأبو يوسف وغيرهم...؟(١)

#### يلاحظ على مجموع ما ذكره:

أمّا القسم الأول، فإنّ عدّه شركاً، عجيب جداً، هذا هو القرآن الكريم يذكر عن شيعة موسى قوله: ﴿فَاسْتَغَاثَهُ الَّذِي مِنْ شِيعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عُدُوّهِ فَوَكَزَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيهِ ﴿ (٢) موسى قوله: ﴿فَاسْتَغَاثَهُ الَّذِي مِنْ شِيعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عُدُوّهِ فَوَكَزَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيهِ ﴾ (٢) ومعه كيف يقول: إنّ قول القائل «يا سيدي فلان أغثني» شرك سواء أكان المدعو حياً أم ميتاً، أو لم يكن موسى حياً حين استغاثه الّذي من شيعته؟ ولو خصّ الشرك بصورة كون المدعو ميتاً لم يكن موسى حياً حين استغاثه الّذي من شيعته؟ ولو خصّ الشرك بعورة كون المدعو ميتاً فمع أنه مخالف لصريح كلامه ـ لا يكون سبباً للشرك، إذ لا معنى لكون خطاب في حال، عين التوحيد، وفي أُخرى نفس الشرك، نعم، الموت والحياة يؤثران في الجدوائية وعدمها.

وأمّا القسم الثالث، أعني قول القائل: أسألك بجاه فلان عندك أو بحرمته، فهو داخل في القسم الثاني من التوسل الّذي قدمنا الكلام فيه، وذكرنا هناك توسل شخص النبي بحقه وحق الأنباء.

نعم، الكلام في القسم الثاني، وهو أن يخاطب الأنبياء والصالحين بقوله: «ادع الله لي، أو ادع لنا ربك» وهذا هو الذي ذكر في حقه «أنه لا يستريب عالم في أنه غير جائز» مع أنّ طلب الشفاعة هو طلب الدعاء من الشافعين في حال حياتهم ومماتهم.

ثم إنّ لأتباع محيي مسلك ابن تيمية في القرن الثاني عشر، أعني محمد بن عبدالوهاب، تعبيراً واضحاً في ذلك المجال يقول:

«إنّ طلب الشفاعة يجب أن يكون من الله لا من الشفعاء بأن يقول:

١. مجموعة الرسائل والمسائل: ج ١ ص ٢٢.

٢. سورة القصص: الآية ١٥.

اللّهم سفّع نبيّنا محمداً فينا يوم القيامة، أو اللّهم شفّع فينا عبادك الصالحين، أو ملائكتك أو نحو ذلك مما يطلب من الله لا منهم، فلا يقال: يا رسول الله أو يا ولي الله أسألك الشفاعة أو غيرها مما لا يقدر عليه إلّا الله، فإذا طلبت ذلك في أيام البرزخ كان ذلك من أقسام الشرك(١).

هكذا نرى أنّ الاتهام بالشرك أرخص وأوفر شيء في كتب الوهابية وشيخها ابن تيمية، ولتحقيق الحال نركّز على أمرين يبتني عليهما جواز طلب الشفاعة عن الأنبياء والصالحين في هذه الدنيا وهما:

١- إنّ طلب الشفاعة هو طلب الدعاء .

٢- إنّ طلب الدعاء من الصالحين أمر مستحب في الاسلام، وقد جوّزته الوهابية إذا كان المدعو حياً، وإليك بيانهما:

#### أ\_طلب الشفاعة هو طلب الدعاء

إنّ شفاعة النبي وسائر الشفعاء هي الدعاء إلى الله وطلب المغفرة منه سبحانه للمذنبين، والله سبحانه أذن، وهم لا يدعون في غير ما أذن الله لهم.

نعم، نحن لا نحيط بكنه الشفاعة في يوم القيامة، ولعلّ لها في ذلك اليوم مرتبة أُخرى، ولكن الدعاء إلى الله من مراتبها ومن أوضح مصاديقها، فقول القائل مقابل قبر النبي «يا وجيهاً عند الله اشفع لنا عند الله» لا يقصد إلّا هذا المعنى. هذا هو المفسر المعروف النيسابوري يذكر عن مقاتل في تفسير قوله تعالى: ﴿مَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُنْ لَهُ نَصِيبٌ مَنْهَا، وَمَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً مَسَنَةً يَكُنْ لَهُ نَصِيبٌ مَنْهَا، وَمَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً سَيّئةً يَكُنْ لَهُ كَفْلٌ مِنْهَا ﴾ (٢):... الشفاعة إلى الله إنما هي دعوة الله لمسلم (٣).

١. الهدية السنية، الرسالة الثانية: ص ٢٢ والرسالة لأحد أتباعه.

٢. سورة النساء: الآية ٨٥.

٣. تفسير النيسابوري: ج ۵ص ۱۱۸ بهامش تفسير الطبري . ( ۲۸۱

وهذا هو الإمام الرازي يفسر الشفاعة بالدعاء والتوسل إلى الله، فقد قال في تفسير قوله سبحانه: ﴿وَيَسْتَغْفِرونَ لِللَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنا وَسِعْتَ كُلَّ شَيءٍ رَحْمَة ﴾ هذه الآية تدل على حصول الشفاعة من الملائكة للمذنبين، وإذا ثبت هذا في حق الملائكة فكذلك في حق الأنبياء، لا نعقاد الإجماع على أنه لا فرق (١).

وقال أيضاً قال تعالى لمحمد ﴿ وَاسْتَغْفِرْ لَذَنبِكَ وَلِلمُؤمِنينَ وَالْمُؤمِناتِ فَأَمر محمداً أن يذكر أوّلاً الاستغفار لنفسه، ثم بعده يذكر الاستغفار لغيره، وحكى عن نوح ﴿ أنه قال: ﴿ رَبِّ اغْفِرْ لَى وَلِوالِدَى وَلِمَن دَخَلَ بِيتِي مُؤمِناً وَلِلْمُؤمِنينَ وَالمُؤمِناتِ ﴿ (٢) .

وعلى هذا فالشفاعة هي دعاء الشفيع للمذنب، وطلب الشفاعة منه هو طلب الدعاء منه، وقد سمي في الأحاديث: دعاء المسلم لأخيه المسلم شفاعة له، روى مسلم في صحيحه عن ابن عباس عن النبي أنه قال: ما من رجل مسلم يموت فيقوم على جنازته أربعون رجلاً لايشركون بالله إلّا شفّعهم الله فيه (٣).

فلو أنّ رجلاً أوصى في حال حياته أربعين رجلاً من أصدقائه الأوفياء على أن يقوموا بالدعاء له بعد موته وفوته، فقد طلب الشفاعة منهم.

وقد أفرد البخاري في صحيحه باباً بعنوان «إذا استشفعوا إلى الإمام ليستسقي لهم لم يردهم» وأفرد باباً آخر بعنوان «إذ استشفع المشركون بالمسلمين عند القحط» (۴).

كل ذلك يدل على أنّ الشفاعة بمعنى الدعاء إلى الله، وطلبها هو طلب الدعاء .

١. مفاتيح الغيب: ج ٧ص ٢٨٠ ـ طبع مصر، سورة غافر: الآية ٧.

٢. مفاتيح الغيب: ج ٨ص ٢٢٠، سورة محمد: الآية ١٩ وسورة نوح: الآية ٢٨.

٣. صحيح مسلم: ج ٣ص ٥٤.

عصيح البخاريج ٢ص ٢٩ أبواب الاستسقاء.

## ب ـ طلب الدعاء من المؤمن ليس شركاً و لا حراماً

لا يتصور أن يكون طلب الدعاء من المؤمن أو الصالح أو الأنبياء العظام شركاً سواء أكانوا أحياءً أمْ أمواتاً، أمّا الأحياء فقد صرح القرآن الكريم بجوازه، وأمر الظالمين بالمجيء إلى النبي وطلب الاستغفار منه. قال سبحانه:

﴿ وَلُو أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُم جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرو اللّهَ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدوا اللّهَ تواباً رحيماً ﴾ (١). وحكى عن ولد يعقوب أنهم قالوا لأبيهم ﴿ يَا أَبَانَا اسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنّا كُنّا خَاطِئِينَ \* قَالَ سَوفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّي ﴾ (٢).

كما أنه لا يكون شركاً، لا يكون حراماً أيضاً، ونحن ننقل مجموعة من الأحاديث مما ورد فيه طلب الشفاعة:

القيامة فقال: أنا فاعل. قلت: فأين أطلبك؟ قال: على الصراط $^{(n)}$ .

والعجب من الشيخ الرفاعي الّذي يأتي بكل ما ذكره ابن تيمية ومحمد بن عبدالوهاب حرفاً بحرف، لكن بثوب جديد وصبغة جديدة، استشكل على الاستدلال بهذا الحديث بقوله:

٢- إنّه ليس من قبيل التوسل بالمخلوق، بل من قبيل التوسل إلى ربه بدعاء أخيه المؤمن
 له .

٣- طلب أنس من الرسول أن يشفع له يوم القيامة، يفيد أن أُنَساً

١. سورة النساء: الآية ٤۴.

٢. سورة يوسف: الآية ٩٧ ـ ٩٨.

٣. سنن الترمذي: ج ۴ ص ٤٢، باب ما جاء في شأن الصراط.

يقصد أن يدعو له الله تعالى أن يشفّعه به يوم القيامة، أي يجعله في جملة الحد الّذي يحده له فيشفع فيهم (١).

يلاحظ عليه: أنّ الهدف من الاستدلال بالحديث هو إثبات جواز طلب الشفاعة من المخلوق، لا التوسل بذوات المخلوقين، فإنه بحث آخر، وله حجج أُخرى قدمناها. هذا حول الإشكال الأول.

وأمّا الثاني فهو تأويل لظاهر الحديث دعماً للمذهب الّذي تبناه، فإنّ المتبادر من قوله: «سألت النبي أن يشفع لي يوم القيامة» أي قلت له يا رسول الله اشفع لي يوم القيامة، وأين هو من التأويل الّذي يذكره الرفاعي من أنه قصد أن يدعو الله تعالى أن يشفّعه به يوم القيامة؟ ولو كان المقصود هذا فإنّ أنساً من العرب العرباء، كان له أن يفصح عن مراده ويقول: يا رسول الله ادع الله تعالى أن يشفعك فيّ، يوم القيامة .

وليس هذا التاويل وأمثاله الّذي ارتكبه ذلك الكاتب إلّا تحريفاً للكلم ليروج متاعه.

ثمّ إنه استشكل على الحديث بضعف السند، فقال: «إنّ في سنده أبا الخطاب حرب بن ميمون وهو ضعّف ووثّق» وإليك ما ذكره الذهبي في حقه: حرب بن ميمون، ابو الخطاب الأنصاري، بصري صدوق يخطىء، قال أبو زرعة: ليّن، وقال يحيى بن معين: صالح وثّقه علي بن المديني وغيره.

وأمّا البخاري فذكره في الضعفاء (٢).

وقال ابن حجر: «قال الخطيب في المتفق والمفترق: كان ثقة .

وقال الساجي في حرب بن ميمون: الأصغر، ضعيف عنده مناكير، والأكبر ثقة، والوارد في سند الرواية هو الأكبر، وقال ابن حبان: في الثقات، يخطيء.

١. التوصل إلى حقيقة التوسل: ص ٣٢٠.

٢. ميزان الإعتدال: ج ١ ص ٤٧٠، رقم ١٧٧٣.

وقرأت بخط الذهبي: وثّقه ابن المديني ومات في حدود الستين والمائة» $^{(1)}$ .

ترى أنّ الأكثرية الغالبة وثّقته غير البخاري، وهو ذكره في الضعفاء، ومن المعلوم أنه لا يمكن ترك حديثه بمجرد ذكر البخاري إياه في الضعفاء، ولم يعلم وجه كونه ضعيفاً عنده، ولعله لأجل كونه قدرياً كما يظهر من ابن حجر في تهذيب التهذيب، أي قائلاً بالاختيار الّذي هو على طرف النقيض من القول بالجبر، وهو موجب لقوّته لا لضعفه، فالرواية حجة بلا إشكال.

كيف لا يجوز طلب الشفاعة من الصالحين وهذا هو الطبراني روى في المعجم الكبير أنّ سواد بن قارب ـ رضى الله عنه ـ أنشد قصيدته:

يره وأنّك مأمون على كل غائب على الله يابن الأكرمين الأطائب الله يابن الأكرمين الأطائب سل وإن كان فيما فيه شيب الذوائب المغن فتيلاً عن سواد بن قارب(٢)

وأشهد أنّ اللّه لا ربّ غيره وأنّك أدني المرسلين وسيلة فمرنا بما يأتيك يا خير مرسل وكن لي شفيعاً يوم لا ذو شفاعة

والشاهد هو البيت الأخير حيث طلب الشفاعة من النبي الشِّيَّةِ .

إنّ الكاتب الوهابي الرفاعي لم يجد بداً عن التسليم لما يفيده البيت الأخير وقال:
«إنّ سواد بن قارب يخاطب رسول اللّه ويرجوه أن يدعو اللّه تعالى أن يكون له شفيعاً يوم
القيامة، والخطاب هذا لا شك كان في حياته، وطلب الشفاعة منه في حياته لا بأس به، لأنه
طلب لدعائه لأن يكون سواد في جملة من

۱. تهذیب التهذیب: ج ۲ ص ۲۲۵ ـ ۲۲۶، رقم ۴۱۸.

٢. دلائل النبوة: ج ٢ص ٢٤٨ ونقله الطبراني في المعجم الكبير، ج ٧ص ١٠٩ ـ ١١١ اورواه الحاكم في مستدركه، وابن كثير في تاريخه ج ١ ص ٣٤٤ والهيثمي في مجمع الزوائد ج ٨ص ٢٥٠.
 (٢٨٨)

يشفعه فيهم يوم القيامة (١).

أقول: الّذي اعتذر به الرفاعي هو الّذي وصفه بالشرك شيخ منهجه أحمد بن تيمية، قال: الدعاء لغير الله سواء أكان المدعو حياً أم ميتاً... فهذا هو الشرك بالله (٢).

فما هذا التناقض بين كلامه وكلام شيخه، فالذي يجيزه، هو الّذي يصفه شيخه بالشرك، أبهذه المناقضات تكفّرون المسلمين وتدعون الناس إلى نهج الحق ومعين التوحيد؟

ثم إنّه نقل عن بعض الوهابيين أعني إسماعيل الأنصاري أنه ضعّف سند الحديث، وذكر وجوهاً للضعف، وقد سبقه معلق مجمع الزوائد، غير أنه غفل عن وجه الاستدلال و هو ما ذكرناه فيما سبق:

إنَّ هذا الحديث ونظائره على فرض الصدق وعدمه حجة على ما في مدلوله، إذ لو كان صادقاً فهو وإن كان مجعولاً فلماذا ذكره المحدّثون الكبار في جوامعهم كالطبراني في معجم الكبير، والبيهقي في دلائل النبوة وغيرهما؟ ولا يعني من هذا أنهم لا يذكرون الأحاديث الضعاف في جوامعهم حتّى يقال إنّ المحدثين بين ملتزم بنقل الصحيح وغيره، بل المقصود أنّه إذا كان طب الشفاعة شركاً على ما ذكره أحمد بن تيمية، أو مما لا يستريب عالم في أنه غير جائز، فلماذا نقلوا الحديث الباطل من دون أن يناقشوا في مضمونه ومتنه؟ إذ لا يصحّ لهؤلاء أن يمروا على خرافة شركية في كتبهم، أو أمر محرّم لا يستريب فيه عالم، مرور الكرام.

كل ذلك يعرب عن أنّ المضمون ليس عليه غبار، وأمّا ضعف السند فلا يكون دليلاً على كذبه، فإليك السند الّذي رواه الطبراني به، فقد ورد فيه هؤلاء:

١. التوصل إلى حقيقة التوسل: ص ٣٩٩.

٢. مجموعة الرسائل والمسائل: ج ١ ص ٢٢.

حدثنا محمد بن محمد التمارة البصري، ثنا: بشر بن حجر الشامي، ثنا علي بن منصور، عن الأنباري، عن عثمان بن عبدالرحمن الوقاصى، عن محمد بن كعب القرظى .

٣- كيف يكون شركاً وقد جاء في التاريخ أنّ رجلاً اسمه «تبع» قد بلغه أنّ نبي آخر الزمان سوف يظهر من مكة ويهاجر إلى المدينة، فكتب كتاباً ودفعه إلى بعض أقربائه كي يسلّموه إلى رسول الله وذكر فيه إسلامه وإيمانه، وأنّه من أُمة رسول الله وكان الكتاب في هذه الرسالة: «فإن لم أدركك فاشفع لي يوم القيامة ولا تنسني» ومات الرجل، وكان الكتاب ينتقل من واحد إلى آخر، فلما قدم النبي المدينة دفعوا إليه الكتاب فقال: مرحباً بالأخ الصالح» (١).

فهل يصحّ للنبي أن يصف المشرك بالأخ الصالح؟ أو أن تقراً عليه الرسالة ويقف على ما طلبه منه من الأمر المحرم دون أن يرد عليه؟

كل ذلك يعرب عن أنّ طلب الدعاء وطلب الشفاعة من الصالحين والأنبياء ليس شركاً في العبادة، ولا أمراً محرماً، ما هذا الجمود في فهم الإسلام؟ وما هذه الظنون والشبه الّتي تعتمدون عليها؟ فإنّ الإسلام دين حنيف سهل .

نعم لهم اعتراض على ما ذكرناه من الأدلة، بأنها ترجع إلى طلب الشفاعة من الأحياء، وأن البحث إنما هو في طلبه من غيرهم، والجواب من وجهين:

الأوّل: قد عرفت في البحث السابق بوجوه قيمة من أنّ الطلب متوجه إلى الأرواح المقدسة الّتي لم تنقطع صلتها بنا، وقد جرت السنة على ذلك، وقد عرفت الأدلة على جواز التكلم مع الأرواح المؤمنة والمشركة، كما عرفت أنّ الأنبياء العظام كصالح وشعيب، والنبي الأكرم كلّموا قومهم بعد هلاكهم ودمارهم، غير أنّه تكميلاً للبحث نذكر بعض ما ورد من الأثر في ذلك

١. المناقب، لابن شهر آشوب: ج ١ ص ١٤.

المجال، أي طلب الدعاء بعد الالتحاق إلى رحمة الله.

هذا ابن عباس يقول: لما فرغ أميرالمؤمنين إلى من تغسيل النبي، قال:

«بأبي أنت وأُمي، اذكرنا عند ربك واجعلنا من بالك» (١) .

ويروي أهل السنة أنه لما توفّي رسول الله جاء أبوبكر من سلع، ووقف على فوته وكشف عن وجهه وقبله وقال: بأبى أنت وأُمى طبت حياً وميتاً واذكرنا عند ربك»(٢).

فما معنى المعارضة مع هذه النصوص ومعاكستها؟

﴿فَبِأَىِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤمِنُونَ ﴿ (٣) .

#### أدلة الوهابيين على حرمة طلب الشفاعة

لقد تعرّفت فيما مضى على أنّ طلب الشفاعة يساوق طلب الدعاء، ولا يتصوّر أن يكون من أقسام الشرك في العبادة، أو يكون طلبه من المخلوق عبادة له، إلّا أن يكون طلب الدعاء من مخلوق شركاً وعبادة، وهو مما لم يقل به أحد حتّى الوهابيون .

نعم لهم شبهة ربما يغتر بها البسطاء، وهي أنّ المشركين كانوا يطلبونها من أصنامهم، فسمّاه الله عبادة لهم وقال: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ مَا لَا يَضُرُّهُم وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوَلاءِ شُفَعَاوَنَا عِنْدَ اللّه قُلْ أَتُنَبِّئُونَ اللّه بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمُواتِ وَلَا فِي الأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (٢).

والشاهد في قوله: «ويعبدون من دون الله» مع ملاحظة ما في ذيل

١. نهج البلاغة: الخطبة رقم ٢٣٥ ونقل السيد الأمين في كشف الإرتياب، ص ٢٥٥ أنه قال: بأبي أنت وأمي اذكرنا عند ربك واجعلنا من همك، نقلاً عن مجالس المفيد.

٢. السيرة الحلبية: ج ٣ص ٣٩٢.

٣. سورة الأعراف: الآية ١٨٥.

٤. سورة يونس: الآية ١٨.

الاَية: «ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله» وكان وجه عبادتهم لهم هو قولهم: «هـؤلاء شفعاؤنا» (١) .

إنّ الاستدلال بالآية على كون طلب الشفاعة شركاً من غرائب الاستدلال وعجائبه، فإنّ الآية لو لم تدل على أنّ طلب الشفاعة يغاير عبادتهم لها، لا تدل على أنّ طلب الشفاعة عبادة للمدعو، وذلك أنه ورد في الآية جملتان نسبتهما إلى المشركين:

١- ويعبدون من دون الله ما لا يضرّهم ولا ينفعهم .

٢- ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله .

والعطف يدل على المغايرة، وأنّ هنا عبادة، وأنّ هناك أمراً آخر وهو طلب الشفاعة، وما هذا الخلط؟

ولنفترض أنّ طلب شفاعتهم كان عبادة لمعبوداتهم، وأنّ الجملة الثانية من قبيل عطف العام على الخاص ولكن أين طلب شفاعة المسلم الموحّد من سيد الموحدين، من طلب شفاعة عبدة الأصنام والأوثان، فالمشركون كانوا يعتبرون الأوثان مالكة للشفاعة والمغفرة، فكان الله في معزل عنهما تماماً، ولا شك أنّ طلب الشفاعة من أيّ موجود مقروناً بهذا الاعتقاد يعد شركاً، لأنّ هذا الطلب مقرون بألوهية المدعو وربوبيته، في حين أنّ الإنسان المسلم يطلب الشفاعة والدعاء من الشفيع باعتباره عبداً مقرباً إلى الله، وإنساناً وجيهاً عنده، أذن الله تعالى له في شفاعة المجرمين، وادّخرها النبي لأهل الكبائر من أمته، كما ورد عن النبي الأكرم، ورواه الفريقان.

والمصدر لهذه التهمة هو أنّ القوم لم يضعوا حداً منطقياً جامعاً ومانعاً للعبادة حتّى يميزوا به الدعاء العبادي عن غيره، فجعلوا يخبطون خبط عشواء لا يميزون بين الصحيح والسقيم . نعم، إنّ الشفاعة حق خاص بالله دل عليه الذكر الحكيم وقال: ﴿أَم

١. مجموعة الرسائل والمسائل: ج ١ ص ١٥.

اتَّخَذُوا مِنْ دونِ اللهِ شُفَعَاءَ قُلْ أَوَ لَوْ كَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيئاً وَلَا يَعْقَلُونَ \* قُـلْ للهِ الشَّفَاعَةُ جَميعاً \* (١).

ولأجل كونه حقاً مختصاً بالله، لا يشفع النبي الأكرم ولا الشفعاء الأُخر لأحد إلّا بإذنه سبحانه، ولكن قوله «لله الشفاعة جميعاً» ليس معناه أنه سبحانه هو الشفيع دون غيره، لبداهة أنّ الله لا يشفع لأحد عند أحد، بل معناه أنه مالكُ لمقام الشفاعة، لا يملكه غيره ولا يشفع إلّا بإذنه.

هذا وإنّ المشركين كانوا على خلاف ذلك كما يعرب عنه قوله سبحانه: «قل أو لو كانوا لا يملكون شيئاً» .

وفي الختام نذكر النقطة الأخيرة من كلامهم، وهي أنّ النبي الأكرم بعد التحاقة بالرفيق الأعلى لا يسمع بدليل قوله سبحانه ﴿إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الصَّمَّ الدُّعاءَ إذا وَلَّوْا مُدْبرينَ ﴾ (٢) .

وقوله: ﴿إِنَّ اللّه يُسْمِعُ مَنْ يَشَاءُ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعِ مِنْ في الْقُبُورِ ﴾ (٣) ولكنّك عرفت أنّ الأجساد الراقدة تحت التراب، غير الأيتين لا تمتّان إلى طلب الشفاعة عن الأنبياء بصلة، فإنّ الأجساد الراقدة تحت التراب، غير قادرة على الإدراك والسماع، ولكن المخاطب هو الروح الطاهرة والحية الّتي تعيش بالجسد البرزخي في عالم البرزخ، والخطاب لتلك الأرواح النورانية والشفاعة تطلب منها، وأمّا السعي إلى الحضور في مقابرهم ومراقدهم فلأجل أنّ الحضور فيها يهيّىء أنفسنا للاتصال بأرواحهم المقدسة، وعند ذلك نجد في أنفسنا دافعاً إلى التحدّث معهم وهم يستمعون إلينا.

هذا هو الإمام الصادق على أحد الأئمة يعلّم شيعته كيفية زيارة أئمة أهل البيت بقوله:

١. سورة الزمر: الآية ٢٣ ـ ٢۴.

٢. سورة النمل: الآية ٨٠.

٣. سورة فاطر: الآية ٢٢.

«عالماً أنّك تسمع كلامي وترد سلامي... فكن لي إلى اللّه شفيعاً، فما لي وسيلة أوفى من قصدي إليك وتوسّلي بك إلى اللّه»(١).

وجاء في كلام آخر له إين: «اللهمّ... وأعلم أنّ رسولك وخلفاءك الله عندك يرزقون، يرون مقامي ويسمعون كلامهم، وفتحت باب فهمي بلذيذ مناجاتهم» (٢).

هذا وقد قال ابن تيمية: وفي سنن أبي داود عن النبي النه قال: ما من رجل مسلم سلّم عليّ إلّا ردّ الله عليّ روحي حتّى أردّ عليه السلام، وفي موطأ الإمام مالك أنّ عبدالله بن عمر \_ رضي الله تعالى عنهما \_ كان يقول: السلام عليك يا رسول الله، السلام عليك يا أبا بكر، السلام عليك يا أبه، ثم ينصرف، وكذلك أنس بن مالك وغيره من الصحابة رضي الله عنهم، نقل عنهم السلام على النبي النبي النبي النبي الله عنهم.

فأيّ فرق بين التسليم على الميت وبين طلب الدعاء منه؟ وإذا كان قادراً على رد السلام، يكون قادراً على الدعاء إلى الله، والشفاعة للداعي، ولو فرضنا أنّه قادر على شيء واحد وهو رد السلام، وليس قادراً على الدعاء، يكون طلبه عندئذ لغواً، لا شركاً ولا محرماً، ويكون أشبه باعتقاد أثر في نبات مع كونه خطأ. أو كون شخص قادراً على إنجاز عمل ولم يكن كذلك. ولم يقل أحد بكون هذا النوع من الاعتقاد شركاً.

١. بحارالأنوار: ج ٩٧، ص ٢٩٥.

٢. عدة الداعى لابن فهد الحلى، ٨٤١.

٣. مجموعة الرسائل والمسائل: ج ١ ص ٢٣.

# ابن تيمية والنذر لأهل القبور

قال ابن تيمية: وإذا كان الطلب من الموتى ـ ولو كانوا أنبياء ـ ممنوعاً خشية الشرك، فالنذر للقبور أو لسكان القبور نذر حرام باطل يشبه النذر للأوثان .

ويقول: ومن اعتقد أنّ في النذر للقبور نفعاً أو أجراً فهو ضالّ جاهل، ثم يقرر: إنّ ذلك نذر في معصية، وإنّ من يعتقد أنها باب الحوائج إلى الله، وأنها تكشف الضر وتفتح الرزق وتحفظ العمر، فهو كافر مشرك يجب قتله (١).

أقول: إنّه قد ذيل كلامه بشيء لا يعتقد به أحد من المسلمين، حتّى يجعل ذلك ذريعة لقبول صدر كلامه. فأيّ مسلم يعتقد أن النبي يكشف الضرر ويفتح الرزق ويحفظ العمر؟ بل معتقد معتقد جماهير المسلمين هو أنّ كل الأمور بيده سبحانه، وأنّ الناس هم الفقراء والله هو الغني الحميد، قال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الفُقَراءُ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ هُوَ الغَنِيُّ الحَمِيدُ ﴾ (٢).

ولو اعتقد أحد من المسلمين أن الأنبياء والصالحين ربما يقومون بأُمور خارجة عن السنن العادية فهو نفس الاعتقاد بأنهم أصحاب المعاجز والكرامات، وقد تواترت النصوص على ذلك وأنهم يبرئون الأكمه والأبرص

١. قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة، ص ١٠٣.

٢. سورة فاطر: الآية ١٥.

ويحيون الموتى بإذن الله $^{(1)}$ .

ومن يصف أحداً من الصالحين بباب الحوائج فإنما يصفه بهذا المعنى، يعني أنه سبحانه يستجيب دعاءه إذا دعاه، أو أنّه سبحانه أعطاه مقدرة كبيرة مثل ما أعطى لمن كان عنده علم من الكتاب<sup>(۲)</sup>.

فإذا صحّ ما في القرآن من أنّ أناساً من الأنبياء وغيرهم كانوا أصحاب مقدرة كبيرة يقومون بخوارق العادات وعجائب الأعمال بإذن الله، لصحّ التصديق في غيرهم ممن لم يجىء عنهم ذكر في القرآن، فما معنى الإيمان ببعض والكفر ببعض؟

وأمّا النذر للأموات، فتحقيقه يتوقف على بيان مقدمة:

النذر معناه أن يلزم الإنسان نفسه بأداء شيء معيّن إذا تحقق هدفه وقضيت حاجته، فيقول: لله عليّ أن أفعل كذا، إذا كان كذا. مثلاً يقول: لله عليّ أن اختم القرآن إذا نجحت في الامتحانات الدراسية .

هذا هو النذر الشرعي، ويجب أن يكون لله، فإذا قال الناذر: نذرت لفلان، ففي قوله مجاز لغاية الاختصار، والمعنى نذرت لله على أن أفعل شيئاً يكون ثوابه لفلان، وثواب النذر يقع على ثلاثة أقسام:

- ١- أن يكون الثواب لنفس الإنسان الناذر .
  - ٢- أن يكون لشخص ميت.
  - ٣- أن يكون لشخص حي .

وهذه الأقسام الثلاثة كلها جائزة، ويجب على الناذر الوفاء بنذره إذا قضيت حاجته، وقد مدح الله سبحانه أهل البيت، لأجل الوفاء بالنذر. قال

١. سورة آل عمران: الآية ٤٩ وسورة المائدة: الآية ١١٠.

٢. قال سبحانه: ﴿قَالَ عِفْرِيتٌ مِنَ الْجِنِّ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ تَقُومَ مِنْ مَقَامِكَ... قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْحِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ تَقُومَ مِنْ مَقَامِكَ... قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْحِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْ تَدّ إِلَيكَ طَر فُكَ ﴾ سورة النمل: الآية ٣٩ ـ ٢٠.

تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوماً كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطيراً ﴾ (١)، هذا هو النذر.

وقد تعارف بين المسلمين أنّ النذر للّه وإهداء ثوابه لأحد أولياء اللّه وعباده الصالحين، وكانت عليه السيرة بين المسلمين، إلى أن جاء الدهر بابن تيمية فحرّم ذلك كما عرفت من عبارته، وقد نقل عنه أيضاً العبارة التالية، وقال: «من نذر شيئاً للنبي أو غيره من النبيين والأولياء من أهل القبور، أو ذبح ذبيحة، كان كالمشركين الذين يذبحون لأوثانهم وينذرون لها، فهو عابد لغير اللّه، فيكون بذلك كافراً» (٢).

عجيب جداً حكم ابن تيمية وتكفيره المسلمين بحجة أنّ عمل الناذر يشبه عمل المشركين، أيصح في ميزان النصفة الحكم بتكفير المسلمين الذين أرسوا قواعد التوحيد، وحملوه جيلاً بعد جيل إلى عصر ابن تيمية، بمجرد أنّ عمل الذابح والناذر يشبه عمل المشركين.

فلو كان هذا ملاكاً للتكفير فابن تيمية والوهابيون وحماة هذه البدع من أعظم المشركين! فإنّ كثيراً من مناسك الحج و فرائضه (الّتي يقوم بها المسلمون من غير فرق بين الوهابي وغيره) تشبه في ظاهرها أعمال عبدة الأصنام، فقد كانوا يطوفون حول أصنامهم ويقبّلونها، ونحن أيضاً نطوف حول الكعبة المشرفة ونقبّل الحجر الأسود، ونذبح الذبائح ونقرّب القرابين في منى يوم عيد الأضحى، كما كانوا يذبحون لأصنامهم، أفيصح تكفير الجميع لأجل هذه المماثلة؟

أو المقياس هو النية القلبية، وأنّ المعيار هو النية والضمائر دون المشابهة والظواهر، وقد قال رسول الله عليه الأعمال بالنيات (٣) .

١. سورة الإنسان: الآية ٧.

٢. نقله عنه شهاب الدين ابن حجر الهيثمي في كتاب «الجوهر المنظم في زيارة القبر الشريف النبوي المكرم» كما في فرقان
 القرآن للعزامي القضاعي، ص ١٣٢.

٣. صحيح البخاري: ج ١٠ كتاب الإيمان ص ١٤.

ولا يصحّ التسرّع في الحكم بمجرد المماثلة، لأنّ كل من ينذر لأحد من الأولياء فإنما يقصد النذر للّه، وإهداء الثواب للولي الصالح ليس إلّا، ولا تجد في أديم الأرض من يسجّل اسمه في ديوان المسلمين إلّا وينوي ذلك، نعم شدّ عنهم ابن تيمية ومن أحيى مسلكه حيث اتّهموا المسلمين بغير ذلك .

يقول الشيخ الخالدي رداً على ابن تيمية:

«إنّ المسألة تدور مدار نيات الناذرين، وإنما الأعمال بالنيات، فإن كان قصد الناذر الميت نفسه، والتقرّب إليه بذلك، لم يجز \_ قولاً واحداً \_ وإن كان قصده وجه الله تعالى وانتفاع الأحياء بوجه من الوجوه به، وإهداء ثوابه لذلك المنذور له، وسواء عيّن وجهاً من وجوه الإنتفاع، أو أطلق القول فيه، وكان هناك ما يطرد الصرف فيه في عرف الناس، أو أقرباء الميت، أو نحو ذلك، ففي هذه الصورة يجب الوفاء بالنذور»(١).

قال العزامي:

«...ومن استخبر حال من يفعل ذلك من المسلمين، وجدهم لا يقصدون بذبائحهم ونذورهم للأموات ـ من الأنبياء والأولياء ـ إلّا الصدقة عنهم، وجعل ثواباها لهم، وقد علموا أنّ إجماع أهل السنة منعقد على أن صدقة الأحياء نافعة للأموات، واصلة إليهم، والأحاديث في ذلك صحيحة مشهورة.

فمنها: ما صحّ عن سعد أنّه سأل النبي الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عنها أينفعها ذلك؟

قال: الماء .

١. صلح الأخوان: للخالدي، ص ١٠٢ وما بعده.

فحفر بئراً وقال: هذه لأم سعد (١).

وقد أخطأ محمد بن عبدالوهاب فادّعى أن المسلم إذا قال: «هذه الصدقة للنبي أو للولي: فاللام بنفسها هي اللام الموجودة في قولنا: «نذرت لله» يراد منها الغاية».

بل العمل لله، بينما لو قال: للنبي، يريد بها الجهة التي يصرف فيها الصدقة من مصالح النبي النبي في حياته ومماته.

وفي هذا الصدد يقول العزامي ـ بعد ذكر قصة سعد ـ :

«اللام في هذه لأم سعد»، هي الام الداخلة على الجهة الّتي وجهت إليها الصدقة لا على المعبود المتقرب إليه، وهي كذلك في كلام المسلمين، فهم سعديون لا وثنيون، وهي كاللام في قوله تعالى: ﴿إِنّما الصّدقات للفرقاء﴾ لا كاللام في قوله سبحانه: ﴿رَبِّ إِنّي نَذَرْتُ لَكَ مَا في بَطْني مُحرّراً ﴾ (٢) أو في قول القائل: صلّيت لله ونذرت لله، فإذا ذبح للنبي أو الولي أو نذر الشيء له فهو لا يقصد إلّا أن يتصدق بذلك عنه، ويجعل ثوابه إليه، فيكون من هدايا الأحياء للأموات، المشروعة، المثاب على إهدائها، والمسألة محرّرة في كتب الفقه وفي كتب الردّ على الرجل ومن شايعه» (٣).

وهكذا ظهر لك \_ أيها القارىء \_ جواز النذر للأنبياء والأولياء من دون أن تكون فيه شائبة شرك، فيثاب به الناذر إن كان لله وذبح المنذور باسم الله: فقول القائل «ذبحت للنبي» لا يريد أن الثواب له، كقول القائل: ذبحت للضيف، بمعنى أن النفع له والفائدة له، فهو السبب في حصول الذبح .

ويوضح ذلك ما روي عن ثابت بن الضحاك قال:

١. لاحظ: فرقان القران ص ١٣٣.

٢. سورة آل عمران: الآية ٣٥.

٣. فرقان الفرقان: ص ١٣٣.

«نذر رجل عهد رسول الله ﷺ أن ينحر إبلاً به «بوانة» فأتى رسول الله ﴿ فَا فَا عَهُمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ فقال النبي:

هل كان فيها من يعبد من أوثان الجاهلية؟

قالوا: لا .

قال: فهل كان فيها عيد من أعيادهم؟

قالوا: لا .

وروي أيضاً:

«إنّ امرأة أتت النبي النَّبِي فقالت: يا رسول اللّه... إني نذرت أن أذبح بمكان كذا وكذا، كان يذبح فيه أهل الجاهلية .

فقال النبي: الصنم؟

قالت: لا .

قال: الوثن؟

قالت: لا.

قال: في بنذرك»<sup>(۲)</sup>.

وعن ميمونة بنت كردم أنّ أباها قال لرسول الله على الله على الله إني نذرت إن ولد لي ذكر، أن أنحر على رأس بوانة «في عقبة من الثنايا» عدة من الغنم..

قال «الراوي عنها»: لا أعلم إلّا أنها قالت: خمسين .

۱. سنن أبي داود: ج ۲ص ۸۰.

۲. سنن أبي داود: ج ۲ ص ۸۱.

فقال رسول الله علينية: هل من الأوثان شيء.

قالت: لا .

قال: فأوف بما نذرت به لله...» (١).

أرأيت أيّها القارىء ـ كيف يكرر النبي ـ عليه السؤال عن جود الأصنام في المكان الّذي تذبح فيه الذبائح؟

إنّ هذا دليل على أنّ النذر الحرام هو النذر للأصنام، حيث كان ذلك عادة أهل الجاهلية، كما قال تعالى:

﴿ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ... ذَلِكُمْ فِسْقٌ ﴾ (٢) .

ومن اطلّع على أحوال الزائرين للعتبات المقدسة ومراقد أولياء الله الصالحين يعلم جيداً أنهم ينذرون لله تعالى ولرضاه، ويذبحون الذبائح باسمه عزّوجلّ، بهدف انتفاع صاحب القبر بثوابها، وانتفاع الفقراء بلحومها، وبذلك تعرف سقوط كلمة محمد بن عبدالوهاب في اتّهام المسلمين بأنهم ينحرون للنبي، وزانَ النحر لله سبحانه، حيث يلقّن أتباعه الحجة ويقول: «فقل: فإذا عملت بقول الله تعالى: «فصل لربك» وأطعت الله ونحرت له هل هذا عبادة؟ فلا بد أن يقول: نعم، فقل له: فإن نحرت لمخلوق: نبي أو أجنبي أو غيرهما، هل أشركت في هذه العبادة غير الله؟ فلابد أن يقرّ ويقول: نعم» (٣).

والمسلمين تخيّل أنّ اللام في «هذا للنبي» نفس اللام في «نذرت لله» وقد عرفت أن إحداهما للغاية، والأُخرى للإنتفاع .

وختاماً لهذا الفصل نذكر كلمة للخالدي \_ بعد أن ذكر ما رواه أبو داود في سننه \_ قال:

۱. سنن أبي داود: ج ۲ ص ۸۱.

٢. سورة المائدة: الآية ٣.

٣. صلح الإخوان للخالدي، ص ١٠٩.

«وأمّا استدلال الخوارج بهذا الحديث على عدم جواز النذر في اماكن الأنبياء والصالحين. زاعمين بأنّ الأنبياء والصالحين أوثان ـ والعياذ بالله ـ وأعياد من أعياد الجاهلية، فهو من ضلالاتهم وخرافاتهم وتجاسرهم على أنبياء الله وأوليائه، حتّى سمّوهم أوثاناً، وهذا غاية التحقير لهم، خصوصاً الأنبياء، فإنّ من انتقصهم ولو بالكناية ـ يكفر ولا تقبل توبته ـ في بعض الأقوال ـ وهؤلاء المخذولون بجهلهم، يسمّون التوسل بهم عبادة، ويسمونهم أوثاناً، فلا عبرة بجالهة هؤلاء وضلالاتهم، والله أعلم»(۱).

﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَ يَخَافُونَ يَوْماً كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطيراً \* وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسكيناً وَيَتيماً وَأَسيراً \* إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللّهِ لَا نُريدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلَا شُكُوراً ﴾ (٢).

١. كشف الشبهات، ص ٨.

٢. سورة الانسان: الآية ٧ - ٩.

# ابن تيمية والحلف بغير الله تعالى

إنّ من المسائل المهمة عند الوهابيين هو الحلف بغير الله، وذهب ابن تيمية إلى كونه شركاً، اعتماداً على ما رواه الترمذي: «من حلف بغير الله فقد أشرك» وتحقيق الحق يتوقف على توضيح الأمور التالية:

١- هل اليمين الفاصل في الدعاوي هو الحلف بالله، أو يعمه وغيره؟

٢- هل ينعقد اليمين بالحلف بالنبي مثلاً، بحيث لو حنث لزمته الكفارة أو لا؟

٣- هل يجوز الحلف بغير الله سبحانه أولا؟

وإليك نقل أقوال أئمة المذاهب الفقهية في المجالات المتقدمة:

## أ - ما هو الحلف الفاصل في الخصومات؟

أمّا فقهاء الشيعة فقد اتفقت كلمتهم على أن اليمين الفاصل في الخصومات هو الحلف باللّه وأسمائه. قال المحقق الحلي: لا يستحلف أحد إلّا باللّه ولو كان كافراً، فلا يجوز الإحلاف بغير أسماء اللّه سبحانه، كالكتب المنزلة، والرسل المعظمة، والأماكن المشرفة (١) وأمّا السنّة فلم أجد لهم نصاً في خصوص هذه المسألة في الكتب الفقهية، نعم يعلم حكمها مما سنذكره عنهم في المسألتين التاليتين .

 $(\Upsilon \cdot \cdot )$ 

١. جواهر الكلام، في شرح شرائع الإسلام، ج ٢٠٥ ص ٢٢٥.

### ب ـ هل ينعقد الحلف بغيره سبحانه؟

قال ابن تيمية: وقد اتفق العلماء على أنّه لا ينعقد اليمين بغير اللّه، ولو حلف بالكعبة أو بالملائكة أو بالأنبياء المين لم تنعقد يمينه، ولم يقل أحد إنه ينعقد اليمين بأحد من الأنبياء، فإنّ عن أحمد في انعقاد اليمين بالنبي روايتين، لكن الّذي عليه الجمهور كمالك والشافعي، وأبي حنيفة أنه لا ينعقد اليمين به، كإحدى الروايتين عن أحمد، وهذا هو الصحيح (١).

وقال ابن قدامة في المغني: ولا تنعقد اليمين بالحلف بمخلوق كالكعبة والأنبياء وسائر المخلوقات، ولا تجب الكفارة بالحلف فيها... وهو قول أكثر الفقهاء، وقال أصحابنا: الحلف برسول الله يمين موجبة للكفارة، وروي عن أحمد أنه قال: إذا حلف بحق رسول الله وحنث فعليه الكفارة. قال أصحابنا: لأنه أحد شرطي الشهادة، فالحلف به موجب للكفارة، كالحلف باسم الله (٢).

وبالإمعان في كلام ابن قدامة يظهر عدم صحة ما ذكره ابن تيمية من أنه «اتفق العلماء على أنه لا ينعقد اليمين بغير الله» وأين هو من قول ابن قدامة: «قال أصحابنا: الحلف برسول الله يمين موجبة للكفارة؟ وهو وابن قدامة كلاهما حنبليان، وبما أن المسألة فقهية لا نستعرضها أزيد من ذلك، وإنما نركز البحث على المسألة الثالثة .

### ج ـ هل يجوز الحلف بغير الله أو لا؟

هذه المسألة هي الّتي عقدنا الفصل لبيان حكمها. قال ابن تيمية: «لا يشرع ذلك بل ينهى عنه إمّا نهي تحريم وإمّا نهي تنزيه، وإنّ للعلماء في ذلك قولين، والصحيح أنه نهي تحريم، وفي الصحيح عنه (صلى الله عليه وآله) أنه قال: من كان حالفاً فليحلف بالله أو ليصمت، وفي الترمذي أنه قال: من

١. مجموعة الرسائل والمسائل: ج ١ ص ٢٠٩.

٢. المغنى لابن قدامة: ج ١١ ص ١٧.

حلف بغير الله فقد أشرك (١).

وقال الصنعاني: إنّ الحلف بغير الله شرك صغير (٢)، وقال ابن قدامة: ولا يجوز الحلف بغير الله وصفاته، نحو أن يحلف بأبيه أو الكعبة أو صحابي أو إمام. قال الشافعي: أخشى أن يكون معصية. قال ابن عبد البر: وهذا أصل مجمع عليه، وقيل؛ يجوز ذلك لأنّ اللّه تعالى أقسم بمخلوقاته فقال: «والصّافّات صفّاً، والمرسلات عرفاً، والنازعات غرقاً»، وقال النبي للأعرابي السائل عن الصلاة: «أفلح وأبيه إن صدق» وفي حديث أبي الشعراء: «وأبيك لو طعنت في فخذها لأجزاك» ثم إن لم يكن الحلف بغير الله محرّماً فهو مكروه، فإن حلف فليستغفر الله تعالى، أو ليذكر الله تعالى، كما قال النبى: من حلف باللّات والعزّى فليقل: لا إله إلّا الله (٣).

أنت ترى أنّ ابن تيمية وتلميذ منهجه الشيخ الصنعاني أفتيا بالحرمة، ولكن الظاهر من عبارة ابن قدامة أن المسألة مما اختلف فيه الفقهاء، فهم بين محرّم ومجوّز، حتّى أنّ الشافعي قال: أخشى أن يكون معصية، وإذ كانت المسألة على هذا المستوى من الاختلاف، فهل يجوز تكفير الحالف بمثل هذه المسألة؟ مع أنّ أكثر الفقهاء قائلون بالجواز.

قال في الفقه على المذاهب الأربعة: «إذا قصد الحالف إشراك غير الله معه في التعظيم ففيه تفصيل في المذاهب، ثم ذكر التفصيل بالنحو الآتي»:

«الحلف بالطلاق نحو: عليّ الطلاق: إن فعلت كذا، جائز بدون كراهة، ويلزمه الطلاق إذا كان الغرض منه الوثيقة، أي وثوق الخصم بصدق الحالف، جاز بدون كراهة. وإذا لم يكن الغرض منه ذلك، أو كان حلفاً على الماضى فإنه يكره، وكذلك الحلف (بنحو وأبيك ولعمرك).

وقالت الشافعية: يكره الحلف بغير الله إذا لم يقصد شيئاً مما ذكر في أعلى الصحيفة، ويكره الحلف بالطلاق.

١. مجموعة الرسائل والمسائل: ج ١ ص ١٧.

٢. تطهير الاعتقاد، ص ١٤.

٣. المغني لابن قدامة: ج ١١ ص ١٤٣ (كتاب الأيمان) طبع دار الكتاب العربي ـ بيروت.

وقالت الحنابلة: يحرم الحلف بغير الله وصفاته، ولو بنبي أو ولي، ويكره الحلف بالطلاق والعتاق والمشهور الحرمة»(١).

فعلى ضوء هذا فقد أفتى الحنابلة من بين المذاهب الأربعة بالحرمة، وذهبت الحنفية والشافعية إلى الجواز وللمالكية قولان .

هذه هي الأقوال في المسألة، وإليك تحليلها فقهياً واجتهاداً:

### عرض المسألة على القرآن

إنّ القرآن الكريم هو الثقل الأكبر والقدوة العليا والمثل الحي لكل مسلم، نرى فيه الحلف بغير الله في غير واحد من السور، فقد أقسم تعالى في سورة الشمس وحدها بغير ذاته وصفاته، أعني الشمس وضحاها، والقمر والنهار والليل، والسماء والأِض، والنفس الإنسانية، وأقسم سبحانه في سورة النازعات بأمرين: المرسلات والناشرات، كذلك ورد الحلف بغير الله في سورة «الطارق» و «العصر» و «البلد» وغيرها.

وإليك نماذج من آيات الحلف بغير الله سبحانه الواردة في غير هذه السور:

﴿ وَالتِّينِ وَالزَّيتُونِ \* وَطُورِ سِينيِينَ \* وَهَذَا البَلَدِ الأَمينِ ﴾ (٢).

﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى \* وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى ﴾ (٣).

﴿ وَالفَجْرِ \* ولَيالٍ عَشْرٍ \* والشَّفْع وَالوَتْرِ \* وَالليلِ إِذَا يَسْرٍ ﴿ ( ) .

﴿ وَالطُّورِ \* وَكِتَابٍ مَسْطُورٍ \* فِي رَقِّ مَنْشورٍ \* وَالبَيتِ المَعْمُورِ \* والسَّقْفِ المَرفُوعِ \* وَالبَحْر المَسجُورِ \* ( ٥ ) .

(4.4)

١. الفقه على المذاهب الأربعة، ج ٢ (كتاب اليمين)، ص ٧٥.

٢. سورة التين: الآية ١-٣.

٣. سورة الليل: الآية ١-٢.

۴. سورة الفجر: الآية ١-۴.

٥.سورةالطور:الآية ١-۶.

إذا كان القرآن كتاب هداية للبشر والناس يتخذونه قدوة وأُسوة، فلو كان هذا النوع من الحلف حراماً على العباد، وأمراً خاصاً بالله سبحانه، لكان المفروض أن يحذّر منه القرآن، ويذكر بأن هذا من خصائصه سبحانه.

ومن هنا يعلم أنّ توصيف الحلف بغير الله بكونه شركاً صغيراً يستلزم نسبة الشرك إلى الله سبحانه، وإذا كانت ماهية الحلف بغير الله ماهية شركية فلا يفرق بينه وبين عباده، فإذا كانت ماهية الشيء ظلماً وتجاوزاً على البريء، فالله وعباده فيه سيان، قال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ اللّهَ لَا يَأْمُرُ بِالفَحْشَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَى اللّهِ مَا لا تَعْلَمونَ ﴾ (١) .

إنّ الحلف بهذه العظائم كما يتضمن الدعوة إلى التدبّر والدقة في صنعها، والنواميس السائدة عليها، واللطائف الموجودة فيها، وبالتالي يحتج بها على صانع لها عالم وقادر وحي و...، كذلك يتضمن جواز الحلف بها إذا كان موجوداً مقدساً، كما حلف سبحانه بحياة النبي وقال:

﴿لَعَمْرُكَ إِنَّهُم لَفِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمِهُونَ ﴿ (٢) .

### عرض المسألة على الأحاديث

هذا بالنسبة إلى القرآن، وإليك عرض المسألة على سنة النبي الأكرم، أعني قوله وفعله وتقريره، فقد حلف بغير الله في موارد عديدة منها:

۱- روی مسلم فی صحیحه:

«جاء رجل إلى النبي فقال: يا رسول الله أيّ الصدقة أعظم أجراً؟ فقال: أما وأبيك فننبئنك: أن تصدَّق وأنت صحيح شحيح، تخشى الفقر وتأمل البقاء» (٣).

۲- روى مسلم أيضاً:

١. سورة الأعراف: الآية ٢٨.

٢. سورة الحجر: الآية ٧٢.

<sup>. 94</sup> محيح مسلم، ج ٣، كتاب الزكاة ـباب أفضل الصدقة، ص 94. (٣٠٤)

فقال: هل عليّ غيرهن؟

قال: لا... إلَّا أن تطَّوّع، وصيام شهر رمضان.

فقال: هل على غيره؟

قال: لا... إلَّا أن تطَّوّع، وذكر له رسول الله الزكاة.

فقال الرجل: هل عليَّ غيرها؟

قال: لا... إلّا أن تطّوع .

فأدبر الرجل وهو يقول: لا أزيد على هذا ولا أنقص منه .

فقال رسول الله: أفلح وأبيه $^{(1)}$  إن صدق .

أو قال: دخل الجنة \_ وأبيه \_ إن صدق» (٢) .

٣- وروي الحديث في مسند أحمد بن حنبل، وفي نهايته: أنّ النبي قال له:

«... فلعمری لئن تتکلم $^{(7)}$  بمعروف و تنهی عن منکر، خیر من أن تسکت $^{(7)}$ .

وهناك أحاديث أُخرى لا يسع الكتاب ذكرها<sup>(۵)</sup>.

وقد أقسم الإمام عليّ إلى \_ ذلك النموذج البارع في التربية

١. أي حلفاً بأبيه، فالواو واو القسم.

٢. صحيح مسلم، ج ١ باب ما هو الإسلام، ص ٣٢.

٣. أي تتكلم ـ للمخاطب ـ كما في قوله تعالى: «فأنت له تصدى» «أي تتصدى».

۴. مسند أحمد، ج ۵ص ۲۲۵.

۵.راجع مسند أحمد: ج ۵ص ۲۱۲، وسنن ابن ماجة: ج ۱ ص ۲۵۵ وج ۴ ص ۵۹۵. (۳.۸)

الإسلامية والقيم العالية ـ بنفسه الشريفة مرات في خطبه ورسائله وكلماته (١).

وهذا أبوبكر بن أبي قحافة يقول للسارق الّذي سرق حلي ابنته، فقال: «وأبيك ما ليلك بليل سارق» $^{(7)}$ .

ولا أرى البحث أكثر من هذا إلّا تطويلاً بلا طائل، وبما أنّ الوهابيين يتمسكون ببعض الأحاديث فلا بأس بدراستها:

الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم، عمر و هو يقول: وأبي، فقال: إنّ الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم، ومن كان حالفاً فليحلف بالله أو يسكت  $\binom{n}{2}$ .

يلاحظ على الاستدلال: بأنّ وجه النهي عن الحلف بالآباء، أنّ أباءهم في الغالب كانوا مشركين وعبدة الأصنام، فلم تكن لهم حرمة ولا كرامة حتّى يحلف أحد بهم، ويؤيد ذلك ما روي عن النبي أنه قال: «ولا تحلفوا بآبائكم ولا بأمهاتكم ولا بالأنداد»(۴) وروي أيضاً: «لا تحلفوا بآبائكم ولا بالطواغيت»(۵).

على أنّه يحتمل أن يكون النهي عن الحلف بالأب في مقام فصل الخصومات و حسم الخلافات، وقد عرفت أنّ الفاصل في هذا المجال هو الحلف بالله وصفاته.

وأكثر ما يمكن أن يقال: إنّ النهي تنزيهي لا تحريمي بشهادة ما سبق من الحلف بغير الله في حديث الرجل النجدي .

١. نهج البلاغة: تعليق محمد عبده: الخطبة رقم ٢٢ و ٢٥ و ٥٥ و ١٥١ و ١٥١ و ١٨٢ و ١٨٣ و ١٨٣ و ١٨٣ و ١٨٥ و ٩٠ و ٥٤ و ١٨٥ و ١

٢. الموطأ، أخرجه في باب الحدود برقم ٢٩.

٣. سنن ابن ماجة: ج ١ ص ٢٧٧، سنن الترمذي: ج ٢ ص ١٠٩ وغيرهما.

۴. سنن النسائي ج ٧ص ٩.

٥. سنن النسائي: ج ٧ص ٧، سنن ابن ماجة: ج ١ ص ٢٧٨ ـ والطواغيت هي الأصنام.

لا تحلف بأبيك فإنّ من حلف بغير الله فقد أشرك (١).

يلاحظ على الاستدلال: أنّ الحديث يتألف من أُمور ثلاثة:

١- إِنَّ رجلاً جاء إلى ابن عمر فقال: أحلف بالكعبة؟ فأجابه بقوله: لا، ولكن احلف برب الكعبة .

٢- إِنَّ عمر بن الخطاب كان يحلف بأبيه، فنهاه النبي الشِّيَّ عن ذلك .

٣- إِنَّ رسول الله ﷺ علل ذلك بقوله: «من حلف بغير الله فقد أشرك».

والمتبادر من كلام الرسول حيث وقع تعليلاً لنهي عمر عن الحلف بوالده ـ الكافر ـ ما إذا كان المحلوف به مقدساً وذا فضيلة كان المحلوف به شيئاً غير مقدس كالكافر والصنم، وأما إذا كان المحلوف به مقدساً وذا فضيلة وكرامة كالكعبة، فكلام الرسول منصرف عنه، وإنما اجتهد ابن عمر حيث حمل كلام الرسول حتى على الحلف بالمقدس، كالكعبة، واجتهاده حجة على نفسه لا على غيره.

وهناك جواب آخر، وهو أنه يحتمل وقوع التحريف في الخبر، وأن قوله فقال: «رسول الله» مصحّف قوله: وقال رسول الله، وعندئذ يكون كلام الرسول مستقلاً، لا تعليلاً بشيء حتّى النهي عن الحلف بالكافر، وعلى هذا فالحديث مركب من أمور ثلاثة جمعها ابن عمر في حديث واحد.

والّذي يعرب عن أنّ كلام الرسول كان كلاماً مستقلاً غير واقع في ذيل النهي عن الحلف بالأب، ما رواه إمام الحنابلة عن ابن عمر، قال:

«كان يحلف أبي، فنهاه النبي وقال: من حلف بشيء دون الله فقد أشرك» (٢) فلو كان كلام الرسول مصدّراً بنهي عمر عن الحلف بأبيه كان اللازم أن يقول: «فقال» مكان «قال» وعلى فرض استقلاله ووروده بدون

١. السنن للبيهقي:ج ١ص ٢٩، وقريب منه في مسند أحمد:ج ٢ص ٩٩.

٢. مسند أحمد: ج ٢ ص ٣٤.

«الفاء» يكون القدر المتيقن منه الحلف بالأصنام.

ويشهد على ذلك ما رواه النسائي: أن النبيَّ النبيَّ قال: «من حلف فقال في حلفه باللات والعزى فليقل لا إله إلّا الله»(١).

والحديث يعرب عن أن رواسب الجاهلية كانت باقية في بعض النفوس، فكانوا يحلفون بأصنامهم المعبودة، فأمرهم النبي أن يقولوا بعد الحلف: «لا إله إلّا اللّه» ليقضي على تلك الرواسب الجاهلية.

وحصيلة الجوابين: إنَّ قول النبي: «من حلف بغير الله فقد أشرك» إمّا مختص بغير المقدسات كالحلف باللات والعزى والكافر، أو مختص بالأصنام والأوثان فقط، ولا يعم الكافر فضلاً عن المقدسات.

۱. سنن النسائي: ج ٧ص ٨.

للاستاذ جعفر السبحاني

# ابن تيمية والحلف على الله بحق الأولياء

إنّ من نقاط الاختلاف بين جماهير المسلمين والوهابيين هي مسألة الحلف على اللّـه بحق الأولياء .

قال ابن تيمية: التوسل في لغة الصحابة: أن يطلب من النبي الدعاء والشفاعة فيكونون متوسلين و متوجهين بدعائه وشفاعته، ودعاؤه وشفاعته من أعظم الوسائل عند الله، وأمّا في لغة كثير من الناس: أن يسأل بذلك، ويقسم عليه بذلك، والله تعالى لا يقسم عليه بشيء من المخلوقات، بل لا يقسم بها بحال، فلا يقال أقسمت عليك يا رب بملائكتك، ونحو ذلك، بل إنما يقسم بالله وأسمائه وصفاته... وأمّا أن يسأل الله ويقسم عليه بمخلوقاته، فهذا لا أصل له في الإسلام.

وقال: وقوله: «اللّهمّ إنّي أسألك بمعاقد العز من عرشك، ومنتهى الرحمة من كتابك، وبالسمك وجدك الأعلى وكلماتك التامة» مع أنّ في جواز الدعاء به قولين للعلماء: فجوّزه أبو يوسف وغيره، ومنع منه أبو حنيفة وأمثاله، فينبغي للخلق أن يدعوا بالأدعية المشروعة الّتي جاء بها الكتاب والسنة (۱).

ترى أنّ ابن تيمية يفتي بالحرمة من دون أن يذكر لها مصدراً، بل يفتي على خلاف النص كما ستعرفه .

١. مجموعة الرسائل والمسائل: ج ١ ص ٢١.

وجاء الرفاعي يتفلسف في تبيين حرمة الحلف على الله بمخلوقه، ويقول:

إنّ الإقسام على الله بمخلوقاته أمر خطير يقرب من الشرك، إن لم يكن هو ذاته، فالإقسام على الله بمحمد وهو مخلوق بل وأشرف المخلوقين لا يجوز، لأنّ الحلف بمخلوق على مخلوق حرام، وإنّه شرك لأنّه حلف بغير الله، فالحلف على الله، بمخلوقاته من باب أولى، أي جعلنا المخلوق بمرتبة الخالق، والخالق بمرتبة المخلوق، لأنّ المحلوف به أعظم من المحلوف عليه، ولذلك كان الحلف بالشيء دليلاً على عظمته، وأنّه أعظم شيء عند المحلوف عليه. (1).

ومن هنا كان الحلف بالمخلوق على الله شركاً بالله، لأننا خصصنا هذه المكانة العليا بالمخلوق، مع أنها هي بالخالق أولى (٢) .

يلاحظ عليه: أنّ كلامه يشتمل على أمرين:

١- إنَّ الحلف بغير الله شرك .

٢- إنَّ المحلوف به أعظم من المحلوف عليه، فلازم الحلف بالمخلوق على الله كونه أعظم من الله.

وكلتا الدعويين باطلتان، أمّا الأُولى فقد عرفت في البحث السابق أن الحلف بغير الله ليس بحرام، بل هو سنة متبعة بين المسلمين، فقد حلف رسوله ووصيه بغير الله، وأن الكتاب قدوة وأسوة، فقد حلف بعمر النبي وحلف بالقرآن الكريم وقال: «يس والقرآن الحكيم» فما هذا الإفتاء به دليل، والتشريع بلا برهان؟

﴿قُلْ ٱللَّه أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُونَ ﴾ (٣) .

١. تلاحظ أن هذا لا ينسجم مع ما سبق منه: «إنّ المحلوف به أعظم من المحلوف عليه» وفي النسخة بعد لفظة «عليه» لفظة
 «به» .

٢. التوصل إلى حقيقة التوسل: ص ٢١٧ ـ ٢١٨.

٣.سورة يونس: الآية ٥٩.

و أمّا الثانية فالمصيبة فيها أعظم، فإن لازم الحلف بشيء على الله، أن يكون المحلوف به محترماً عند الله و مقبول الشفاعة والدعاء، لا كونه أعظم من المحلوف عليه، فالرجل لم يفرق بين كونه أكرم عند الله وبين كونه أعظم من الله، والحاصل أنّ هذه التفلسفات لا تكون مدركاً للتشريع والإفتاء بالحرمة، فيجب اتّباع النص وتعليل المسألة في ضوء القواعد الفقهية، فها هنا مقامان:

١- هل الحلف بمخلوق على الله شرك؟

٢- هل هناك ما يدل على حكم هذا الحلف؟

أمّا الشرك فقد حددناه ووضعنا له حداً منطقياً، وهو الخضوع عن اعتقاد بألوهية المخضوع لله؟ له وربوبيته، أو كونه قائماً بفعله سبحانه، وهل ينطبق هذا الحد على الحلف بالمخلوق على الله؟ إنّ الذكر الحكيم يصف بعض عباد الله ويقول:

﴿الصَّابِرِينَ والصَّادِقينَ والقَانَتِينَ والمُنْفِقِينَ وَالمُسْتَغْفِرِينَ بِالأَسْحَارِ ﴾ (١).

فلو أنّ إنساناً قام في هزيع من الليل وصلّى لربه ركعات، ثم تضرع إلى الله قائلاً:

«اللّهِمّ إنّي أسألك بحق المستغفرين في الأسحار، اغفرلي ذنبي» فهل يصحّ لنا أن نعده مشكركاً، وأنه أشرك الغير في عبادة اللّه، مع أنه رفع يديه إلى اللّه سبحانه ودعاه بالضراوة؟

إِنَّ القرآنِ الحكيم ذكر مقياساً للتمييز بين المشرك والموحّد فقال:

﴿إِنَّهُم كَانُوا إِذا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلٰه إِلَّا اللَّه يَسْتَكْبِرُونَ \* وَيَقُولُونَ أَثِنَّا لَتَارِكُوا آلِهَتِنا لِشَاعِرٍ مَجْنُونَ \* (٢).

١. سورة آل عمران: الآية ١٧.

٢. سورة الصافات: الآية ٣٥\_ ٣٤.

وقال: ﴿وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَحْدَهُ اشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالاَّخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُم، وَإِنْ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ (١) وقال سبحانه: ﴿ذَلِكُم بِأَنّهُ إِذَا دُعِيَ اللّهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُم، وَإِنْ يُشْرَكْ بِهِ تُؤْمِنُوا فَالحُكُمُ لَلّهِ العَلِيِّ الكَبير ﴾ (٢) .

فهل ينطبق هذا المقياس المركز عليه في الذكر الحكيم على من أحلف الله بحبيب من أحبائه، أو شهيد من شهداء دينه؟ فهل هو من الذين إذا دعي الله وحده كفر، وإن أشرك به آمن؟ كلًا وألف كلًا .

إنّ أرخص شيء وأوفره في سوق الوهابيين هو البذاءة في اللسان، وتكفير المسلمين واتهامهم بالشرك، فكأنهم لا يوجد في علبتهم إلّا السب والكلام البذيء والاتهام بالشرك، معرضين عن قوله سبحانه:

# ﴿ وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ السَّلامَ لَسْتَ مُؤمِناً ﴾ (٣)

وكأنه سبحانه خوّل تفسير الشرك إلى الوهابيين ليفسروه كيف يشاؤون، فيعتبروا جماعة مشكرين وأُخرى موحدين .

أمّا المقام الثاني، أعنى استخراج حكم المسألة من الكتاب والسنة، فيكفى في ذلك:

٢- ما رواه البيهقي عن عمر بن الخطاب قال: قال رسول الله عليها:

١. سورة الزمر: الآية ٤٥.

٢. سورة غافر: الآية ١٢.

٣. سورة النساء: الآية ٩۴.

٤. لاحظ ص ٢٥٧، ٢٥١، ٢٣٢، ٢٥٨ من هذا الجزء.

لما اقترف آدم الخطيئة قال: يا رب أسألك بحق محمد إلّا غفرت لى..» $^{(1)}$ .

سول الله من دعاء الرسول للضرير وفيه «اللهم إنّي - وما رواه عثمان بن حنيف عن رسول الله من دعاء الرسول للضرير وفيه «اللهم إنّي أسألك وأتوجه إليك بنبيّك محمد نبىّ الرحمة...»

وما روي من دعاء النبي عند دفن فاطمة بنت أسد، قال: اغفر لفاطمة بنت أسد ووسّع عليها مدخلها بحق نبيك والأنبياء الذين من قبلي»  $^{(r)}$ .

إنّ هذه الأحاديث وإن خلت من لفظ القسم بعينه، لكن مضمونه موجود لمكان الباء فيها، والمعنى: أقسم عليك بحقّهم .

هذا ما روي عن النبي الأكرم، وإليك ما روي عن أئمة أهل البيت الله عن النبي الما وي

۵- هذا إمام المتقين أميرالمؤمنين علي الله يقول في دعائه بعد صلاة الليل: «اللهم إني أسألك بحرمة من عاذ بك منك، ولجأ إلى عزّك، واستظلّ بفيئك، واعتصم بحبلك، ولم يثق إلّا بك» (۴).

ويقول في دعاء علّمه لأحد أصحابه... «وبحق السائلين عليك، والراغبين إليك، والمتعوذين بك، والمتضرعين إليك، وبحق كل عبد متعبّد لك في كل برّ أو بحر أو سهل أو جبل، أدعوك دعاء من اشتدّت فاقته» (۵).

٧- وهذا أبو الشهداء الإمام الحسين بن على يه يقول في دعائه:

«اللّهم ّإني أسالك بكلماتك، ومعاقد عزك، وسكان سماواتك وأرضك، وأنبيائك ورسلك أن تستجيب لى، فقد رهقني من أمري عسر،

<sup>(</sup>١، ٢، ٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤، ۵) الصحيفة العلوية: ص ٣٧٠.

فأسألك أن تصلى على محمد وآل محمد، وأن تجعل من أمري يسراً».

 $-\Lambda$  وهذا هو الإمام زين العابدين يقول في دعائه يوم عرفة وهو يناجي ربّه:

«بحقّ من انتخبت من خلقك، بمن اصطفيته لنفسك، بحقّ من اخترت من بريّتك، ومن اجتبيت لشأنك، بحقّ من وصلت طاعته بطاعتك، ومن نيطت معاداته بمعاداتك» (١).

وهذا هو الإمام الصادق إلى يقول عندما زار مرقد جده الإمام أميرالمؤمنين إله:

«اللّهِمّ استجب دعائي، واقبل ثنائي، واجمع بيني وبين أوليائي بحق محمد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين» (٢) .

ولعلّ القارىء يسأل: هل للوهابيين على تحريم هذا النوع من الحلف دليل؟ والجواب: نعم، إنّ لهم شُبهاً وظنوناً فحسب، وإليك البيان:

-1 إنّ الإقسام على الله بمخلوق منهى عنه باتفاق العلماء -1

إنّ معنى الإجماع على حكم هو اتفاق علماء الإسلام في جميع الأعصار، أو في عصر واحد على حكم .

وأيضاً نسأل من أين وقف هذا الناقل للإجماع على اتفاق علماء الإسلام على التحريم؟ ونحن نسامحه ونقول: هل أفتى خصوص أئمة المذاهب الأربعة بالحرمة؟ فأين هذه الفتاوى؟ دلونا على محلها ومصادرها وكتبها!.

ثم ما قيمة هذه الفتاوي المدّعاة تجاه النصوص والأحاديث الصحيحة

١. الصحيفة السجادية: الدعاء ٤٧.

٢. مصباح المتهجد: ص ۶۸۱.

٣٢٩. الهدية السنية، المنسوب إلى عبدالعزيز بن محمد بن مسعود كما في كشف الارتياب، ص ٣٢٩.
 ٣١٤)

والآثار المروية عن أئمة أهل البيت عن أو ليسوا من السلف الصالح والقادة الأعلين؟ .

٢- إنّ المسألة بحق المخلوقين لا تجوز لأنه لا حق للمخلوق على الخالق .

إنّ هذا الاستدلال عجيب جداً. هذه هي الآيات القرآنية تثبت حقوقاً على الله سبحانه لعباد الله الصالحين، وكذلك الأحاديث الشريفة:

﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَينَا نَصْرُ المُؤمِنِينَ ﴾ (١).

﴿وَعْداً عَلَيهِ حَقّاً فِي التَّوراةِ وَالإنجيلِ (٢).

﴿كَذَلِكَ حَقّاً عَلَينَا نُنْجِ المُؤمِنينِ ﴿ (٣) .

وبالإضافة إلى ما سبق من الآيات الكريمة... هناك مجموعة كبرى من الأحاديث الشريفة في هذا المجال، وإليك نماذج منها:

ألف ـ قال رسول الله الله الله على الله عون من نكح التماس العفاف مما حرم الله» (۴).

ب ـ «ثلاثة حق على الله عونهم: الغازي في سبيل الله، والمكاتب الّـذي يـريد الأداء، والناكح الّذي يريد التعفف» (۵) .

ج - «أتدري ما حق العباد على الله...»  $^{(8)}$ .

نعم إنّ من الواضح أنه ليس لأحد بذاته حق على الله، فعندئذ، ربما يُسأل عن معنى هذا الحق؟

١. سورة الروم: الآية ٤٧.

٢. سورة التوبة: الآية ١١١.

٣. سورة يونس: الآية ١٠٣.

الجامع الصغير، للسيوطي: ج ٢ ص ٣٣.

۵. سنن ابن ماجة: ج ۲ ص ۸۴۱.

النهاية لابن الأثير، مادة حق.

الجواب: إنّ المقصود من الحق هو المنزلة الّتي يمنحها الله تعالى لعباده مقابل طاعتهم وانقيادهم له، وهو مزيد من التفضل والعناية منه تعالى حقاً، فهذا هو الحق الّذي نقسم به على الله، حق جعله الله ومنحه لعبده، لا أنّ للعبد حقاً على الله ذاتاً، وهذا مثل القرض الّذي يستقرضه سبحانه من عباده ويقول:

﴿مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرضُ اللَّهَ قَرضاً حَسَناً ﴾ (١).

وهذا النوع من التعبير لطف من الله سبحانه وعناية فائقة بعباده، حيث يعتبر نفسه المقدسة مدينة وعباده دُيّاناً، فلما أعظم لطفه، مع أنّه سبحانه هو المالك، والعباد خلفاؤه .

قال: ﴿ آمِنُوا بِاللّهِ وَ رَسُولِهِ وَ أَنفِقُوا مَمّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ، فَالَّذِينَ آمَنُوا مِـنْكُم وَأَنْفَقُوا لَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٌ ﴾ (٢).

ترى أنّ مالك الملوك يستقرض من خلفائه ونوابه .

٣- عن جندب بن عبدالله قال: قال رسول الله ﴿ قَالَ رَجَلَ: وَاللَّهُ لا يَغْفُرُ اللَّهُ لَفُلانَ، وَقَالَ اللّه عزّوجلّ:

«من ذا الّذي يتألى عليّ أن لا أغفر لفلان؟ إني قد غفرت له وأحبطت عملك».

رواه مسلم:

وقد استدل به الشيخ عبدالرَّحمٰان حفيد الشيخ محمد بن عبدالوهاب في كتابه «قرة عيون الموحدين»  $^{(n)}$ .

ولم يذكر كيفية الاستدلال، وذيّل كلامه بحديث أبي هريرة الّذي رواه أبو داود عنه قال: سمعت رسول الله يقول: كان رجلان في بني إسرائيل

١. سورة البقرة: الآية ٢٤٥.

٢. سورة الحديد: الآية ٧.

٣. ص ٣٣٣، طبع لاهور.

متواخيين، فكان أحدهما يذنب، والآخر مجتهد في العبادة، فكان لا يزال المجتهد يرى الآخر على الذنب فيقول: اقصر، فوجده يوماً على ذنب فقال له: اقصر، فقال: خلني وربي، أبعثت عليّ رقيباً؟ والله لا يغفر الله لك ولا يدخلك الجنة، فقبض أرواحهما فاجتمعا عند رب العالمين، فقال لهذا المجتهد: أكتب بي عالماً؟ أو على ما في لِدي قادراً؟ فقال للمذنب: أذهب فادخل الجنة برحمتي، وقال للآخر: إذهبوا به إلى النار (١).

والحديث الثاني يفسر الحديث الأول، وأنّ المراد من قوله: «يتألى علّي أن لا أغفر لفلان» هو الحلف بلا علم على الله، كما ورد في الحديث الثاني: «أكنت بي عالماً، أو على ما في يدي قادراً»؟.

١. قرة عيون الموحدين: ص ٣٣٣، والحديث في التعليقة وفي المتن إشارة إليه.
 (٣١٧)

## ابن تيمية وتكريم مواليد أولياء الله ووفياتهم

إنّ من المنكرات والبدع عند ابن تيمية وابن عبدالوهاب هو تكريم مولد النبي الله عير بالاحتفال وقراءة القرآن و إنشاد القصائد والأشعار، والإحسان إلى المؤمنين بالإطعام، إلى غير ذلك مما يعد مجلي لحب النبي النبي وتكريمه ورفعه، كما رفعه الله سبحانه وقال: ﴿وَرَفَعْنَا لَكَ ذَكُ (١) .

وقد عرفت في ترجمة ابن تيمية أنّ مسلكه يشتمل على أبعاد أربعة، وأحد الأبعاد هـو الحط من كرامة النبي وعظمته الّتي جاءت في الكتاب والسنة، فـجاء يـحقق بـغيته بـتحريم الاحتفال بالمواليد والتأبين في الوفيات، مع أنه لا يشك ذو مسكة أنّه ليس عبادة للنبي، لما عرفت من أنّ العنصر المقوم للعبادة هو الاعتقاد بألوهية المعبود أو ربوبيته أو كونه مفوضاً إليه فعل الرب، وليس في الاحتفال شيء من ذلك .

وكما أنه ليس عبادة، ليس بدعة، لأنه تجسيد للأصل الوارد في الذكر الحكيم، وهو حب النبي ومودته على وجه يكون النبي مقدماً على الإنسان ونفسه ونفيسه، وقد قام به السلف طيلة قرون، وإجماع العلماء في عصر حجة، فكيف في قرون، ومع ذلك فابن تيمية يظهر ما يضمره عن طريق تحريم هذه الاحتفالات ويقول:

١. سورة الانشراح: الآية ٢.

إنّ اتخاذ هذا اليوم عيداً محدث لا أصل له، فلم يكن في السلف لا من أهل البيت ولا من غيرهم من اتخذ ذلك عيداً، حتّى يحدث فيه أعمالاً، إذا الأعياد شريعة من الشرائع، فيجب فيها الإتباع لا الإبتداع، وللنبي وطب وعهود، ووقائع في ايام متعددة، يذكر فيها قواعد الدين، ثم لم يوجب ذلك أن يتخذ أمثال تلك الأيام أعياداً، وإنما يفعل مثل هذا، النصارى الذين يتخذون أمثال أيام حوادث عيسى الله أعياداً، أو اليهود، وإنما العيد شريعة، فما شرعه الله أتبع، وإلّا لم يحدث في الدين ما ليس منه.

وكذلك ما يحدثه بعض الناس إمّا مضاهاةً للنصارى في ميلاد المسيحين، وإمّا محبة للنبي النبي وتعظيماً له، والله قد يثيبهم على هذه المحبة، والاجتهاد، لا على البدع من اتخاذ مولد النبي النبي عيداً مع اختلاف الناس في مولده، فإنّ هذا لم يفعله السلف، مع قيام المقتضي له، وعدم المانع منه، ولو كان هذا خيراً محضاً أو راجحاً لكان السلف ـ رضي الله عنهم ـ أحق به منّا، فإنهم كانوا أشد محبة لرسول الله الله الله وتعظيماً له منّا، وهم على الخير أحرص (١).

إنّ هذه البذرة الّتي بذرها ابن تيمية استغلّها تلميذه ابن القيم وبعده الوهابية، وإليك بعض نصوصهم:

قال ابن القيم: «نهى رسول الله عن اتّخاذ القبور مساجد، وإيقاد السرج، واشتد نهيه في ذلك حتّى لعن فاعله، ونهى عن الصلاة إلى القبور، ونهى أن يتخذوا عيداً»(٢).

وقال الشيخ عبدالرحمٰن بن حسن أل الشيخ:

«وقد أحدث هؤلاء المشركون أعياداً عند القبور الّتي تعبد من دون اللّه، ويسمونها عيداً كمولد البدوى بمصر وغيره، بل هي أعظم لما يوجد فيها

www.imamsadeq.org

١. اقتضاء الصراط المستقيم: ص ٢٩٣ - ٢٩٤.

٢. زاد المعاد في هدى خير العباد: ج ١ ص ١٧٩.

من الشرك والمعاصى العظيمة» $^{(1)}$ .

وقال محمد حامد الفقي: «والمواليد والذكريات الّتي ملأت البلاد باسم الأولياء، هي نوع من العبادة لهم وتعظيمهم» (٢) .

وقد استدلوا بما رواه أبو هريرة، قال: قال رسول الله والله الله الله الله والا تجعلوا بيوتكم قبوراً، ولا تجعلوا قبرى عيداً، وصلّوا على فإن صلاتكم تبلغنى حيث كنت»(٣).

وملاحظة هذه الكلمات تفيد أنهم يستدلون على التحريم بأمور:

الأول: إنَّها عبادة للأولياء وأصحاب الذكريات.

الثاني: إِنَّها بدعة، وإِنَّها مما لم يشرعه الشارع الشريف.

الثالث: لو كان هذا خيراً لأقامه السلف.

الرابع: الاستدلال برواية أبي هريرة من النهي عن اتخاذ قبر النبي عيداً .

هذه هي الوجوه المهمة الّتي يستدل بها ابن تيمية وأتباعه على تحريم تكريم المواليد، ونحن ندرس كل واحد من هذه الأدلة واحداً بعد آخر:

### أ\_هل الاحتفال بالمواليد شرك؟

قد عرفت أنّ محمد حامد الفقي رئيس جماعة أنصار السنة المحمدية أفتى بكونه شركاً، وقال: هو نوع من العبادة للأولياء وتعظيمهم.

ولكنّه كعامة الوهابيين لم يفرّق بين التكريم والعبادة، ولذلك عطف التعظيم على العبادة، وهذا هو الداء العياء في دعاية الوهابيين وكتبهم وخطبهم، وأرخص شيء عندهم هو الشرك في العبادة، فلا تميل يميناً ولا يساراً

(41.

www.imamsadeq.org

١. قرة العيون، كما في فتح المجيد: ص ١٥٤.

٢. تعليق فتح المجيد: ص ١٥٤.

٣. مسند أحمد: ج ٣ص ٢٤٨.

إلّا وتسمع من الجماعة المتسمين بالا مرين بالمعروف والناهين عن المنكر يصرخون في وجهك «يا حاج! هذا شرك» وهم لم يحددوا للعبادة حداً منطقياً حتّى يميزوا في ضوئه العبادة عن التعظيم، فعادوا يسمّون كل تعظيم شركاً، ولو كان تعظيم وخضوع عبادة، للزم كفر المملوك والزوجة، والولد والخادم، والأجير، والرعية، والجنود، بإطاعتهم وخضوعهم للمولى والزوج والأب والمخدوم والمستأجر والملك والأمراء، وجميع الخلق لإطاعتهم بعضهم بعضاً، بل كفر الأنبياء لإطاعتهم أباءهم وخضوعهم لهم، وقد أوجب الله طاعة أوامر الأبوين، وخفض جناح الذل لهما، وقال لرسوله: ﴿وَاخْفِضْ جَنَاحَكُ لِمَن اتَّبَعَكَ مِنَ المُؤمِنِينَ ﴾ (١)، وأمر بتعزير (٢) النبي وتوقيره، وأمر بإطاعة الزوجة لزوجها، وأوجب إطاعة العبيد لمواليهم وسمّاهم عبيداً (٣).

وقد عرفناك على أنّ العنصر المقوم لكون التعظيم عبادة، هو الاعتقاد بألوهية المعظّم له، أو ربوبيته، أو كونه مالكاً لمصير المعظّم، وأنّ بيده عاجله وآجله، ومنافعه و مضارّه، ولا اقـل مغفرته وشفاعته، وأمّا إذا خلا التعظيم عن هذه العناصر، وقام بالاحتفال بذكرى رجل ضحّى بنفسه ونفيسه من أجل استقلال أُمته وإخراجها عن نير الاستعباد، وهيّا لهم أسباب الاستقلال، فلا يعد ذلك عبادة له، وإن كان هناك احتفال أو احتفالات، وألقي فيها عشرات القصائد والخطب فلا صلة لهذابالعبادة. نعم يدور أمر كل ذلك بين الحلال والحرام، وهل الشارع رخص ذلك أو لم يرخص، وسيوافيك أنّ باذر هذه الشكوك ابن تمية، يرىٰ أن الأصل في العادات عدم الخطر، إلا ما حظره الله (۴). نعم، الاحتفال بمولد النبي ليس من العادات، ولا يقام بما أنه أمر عادي بل بما هو أمر قربي له أصل في الكتاب والسنة كما مرّ وسيأتي أيضاً.

١. سورة الشعراء: الآية ٢١٥.

٢. إشارة إلى قوله سبحانه: ﴿فالذين آمنوا به وعزّروه ونصروه واتّبعوه النور الّذي أُنزل معه ﴾ سورة الأعــــراف: الآيــــة

٣. كشف الارتياب، ص ١٠٣ وللكلام صلة مفيدة جداً فمن أراد فليرجع إليه.

۴. المجموع من فتاوى ابن تيمية: ج ۴ ص ١٩٥.

#### ب\_هل الاحتفال بالمواليد بدعة؟

إنّ القوم يعدّون الاحتفال شركاً تارة، وبدعة ثانياً، وقد عرفت أنه ليس بشرك لفقدان العنصر المقوم للشرك فيه، وأمّا كونه بدعة فقد عرفت بطلانه عند البحث عن أنه عبارة عن إحداث أمر باسم الدين، وليس له فيه نصّ أو أصل، والاحتفال، وإن لم يكن فيه نص، لكن له أصلاً في الكتاب والسنة، وهو حبّ النبي ومودته وإظهاره؛ فليست هذه الاحتفالات إلّا تجسيداً للحب لا للعداء والنصب والبغضاء، نعم، المنع عنه إظهار للضغينة الكامنة في القلوب.

هلم معنا ندرس دليلهم الثالث:

### ج ـ لو كان خيراً لأقامة السلف

هذا هو الدليل الثالث الذي يركن إليه المانع، وهو من أعجب الدلائل، فكأنّ السلف مقياس الحق والباطل في الفعل والترك معاً، فلو تركوا شيئاً دل ذلك على أنه باطل يجب تركه، نحن نفترض أنّ السلف لم يقيموه ولم يحوموا حوله، ولكن الخلف أبناء الدليل، فلو كان له أصل في القرآن والسنة لا يعبأ بترك السلف. على أنّ هذا ما يقوله القائل، ونحن إذا رجعنا إلى التاريخ نجد أنّ السلف أقامه عبر القرون والأجيال قبل أن يتولد باذر هذه الشكوك.

هذا مؤلف تاريخ الخميس يقول: ولا يزال أهل الإسلام يحتفلون بشهر مولده، ويعملون الولائم ويتصدقون في لياليه بأنواع الصدقات، يظهرون السرور، ويزيدون في المبرّات، يعتنون بقراءة مولده الشريف، ويظهر عليهم من كراماته كل فضل عميم (١).

وقال القسطلاني: ولا زال أهل الإسلام يحتفلون بشهر مولده الله ، ويعملون الولائم ويتصدقون في لياليه بأنواع الصدقات،

١. تاريخ الخميس، ج ١ ص ٣٢٣ للديار بكري.

ويظهرون السرور، ويزيدون في المبرات ويعتنون بقراءة مولده الكريم. ويظهر عليهم من بركاته كل فضل عميم... فرحم الله امرأً اتخذ ليالي شهر مولده المبارك أعياداً ليكون أشدّ علّةً على من في قلبه مرض وأعياه داء .

ولقد أطنب ابن الحاج في «المدخل» في الإنكار على ما أحدثه الناس من البدع و الأهواء، والغناء بالآلات المحرمة في العمل بالمولد الشريف، والله تعالى يثيبه على قصده الجميل (١).

وقال ابن عباد في رسائله الكبرى: «وأمّا المولد فالذي يظهر لي أنه عيد من أعياد المسلمين، وموسم من مواسمهم، وكل ما يفعل فيه مما يقتضيه وجود الفرح والسرور بذلك المولد المبارك... أمر مباح لا منكر»(٢).

## كلمة أخيرة

إنّ المانعين عن الاحتفال بمولد النبي يقولون: إنّ أول من احتفل بمولد النبي هو الأمير أبو سعيد مظفر الدين الاربلي عام ۶۳۰ ه ، ورباما يقال: أول من أحادثه بالقاهرة، الخلفاء الفاطميون، أولهم المعز لدين الله، توجه من المغرب إلى مصر في شوال ۳۶۱ ه ، وقيل في ذلك غيره (۳) وعلى أي تقدير فقد احتفل المسلمون حقباً وأعواماً من دون أن يعترض عليهم أيّ ابن أثنى، وعلى أيّ حال فقد تحقق الإجماع على جوازه وتسويغه واستحبابه قبل أن يتولد باذر هذه الشكوك، فلماذا لم يكن هذا الإجماع حجة؟ مع أن اتفاق الأُمة بنفسه أحد الأدلة، وكانت السيرة على تبجيل مولد النبي إلى أن جاء ابن تيمية، والعز بن عبد السلام، وابن رجب، والشاطبي فناقشوا فيه ووصفوه بالبدعة، مع أنّ الإجماع انعقد قبل هؤلاء بقرون، أو ليس انعقاد الإجماع في عصر من العصور حجة بنفسه ؟

١. المواهب اللدنية: ج ١ ص ٢٧.

٢. لاحظ المواسم والمراسم، نقلاً عن القول الفصل في الاحتفال بمولد خير الرسل ص ١٧٥.

٣. المواسم والمراسم: ص ٢٠.

### الدليل الأخير «لا تجعل قبري وثناً يعبد»

آخر ما في كنانة القوم من نبال مرشوقة إلى المؤمنين المحتفلين بمولد النبي الأكرم، ما روى أبو هريرة، قال: قال رسول الله: «لا تجعلوا بيوتكم قبوراً، ولا تجعلوا قبري عيداً، وصلّوا على فإنّ صلاتكم تبلغني حيث كنتم».

وفى الاستدلال بالحديث مجال للنظر:

أولاً: إنّ إمام الحنابلة رواه في مسنده عن سهيل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبي هريرة. عن النبي أنه قال: «اللّهمّ لا تجعل قبري وثناً. لعن اللّه قوماً اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» (١). ورواه في كنز العمال بالنحو التالي:

«اللّهم لا تجعل قبري وثناً يصلّى إليه، فإنّه اشتدّ غضب اللّه على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» (٢).

وفي الوقت نفسه رواه إمام الحنابلة عن أبي هريرة: قال رسول الله: «لا تتخذوا قبري عيداً، ولا تجعلوا بيوتكم قبوراً، وحيثما كنتم فصلّوا علّى فإنّ صلاتكم تبلغني» (٣).

وروى أبو داود في صحيحه عن أبي هريرة نفس هذا المتن (۴).

ومن المتحمل جداً طروء التصحيف على الرواية، فبدل «وثناً» إلى «عيداً» ويؤيد ذلك ذيل الرواية، أعني قوله: «ولا تجعلوا بيوتكم قبوراً» فإنه يناسب قوله: «لا تجعل قبري وثناً». وثانياً: إنّ العيد في اللغة هو الموسم، وهو كل يوم فيه اجتماع أو تذكار

١. مسند أحمد: ج ٢ ص ٢٤٤.

٢. كنز العمال: ج ٢ برقم ٣٨٠٢.

٣. مسند أحمد: ج ٢ ص ٣٤٧.

۴. سنن أبي داود: ج ۲ ص ۲۱۸، طبع دار إحياء التراث العربي .
 (۳۲۴)

لذي فضل، أو حادثة مهمة، سمّى عيداً لأنه يعود كل سنة بفرح مجدد.

فعلى هذا لا يصحّ أن يقع خبراً لقوله: «قبراً» إذا لا معنى لجعل القبر عيداً، فإنما يصحّ جعله صفة جعل موسم أو يوم مشخّص عيداً، فهو يقع خبراً أو صفة للزمان لا للمكان، ولو صحّ جعله صفة للمكان فإنما هو باعتبار اليوم الّذي يجتمع الناس فيه في ذلك المكان، فالتعبير الوارد في الحديث لا يوافق الذوق العربي السليم، فكيف يمكن نسبته إلى أشرف من نطق بالضاد، ولو أريد منه ما يحاول المستدل أن يثبته كان الأولى أن يقول: لا تتخذوا مولدي عيداً، لا قبري عيداً، أو يقول: لا تتخذوا مولدي حول قبري عيداً.

وحصيلة الكلام أنّ يوم العيد هو يوم الفرح ويوم الزينة، ولا يمكن تطبيق هذا المعنى على القبر، إلّا بارتكاب مجاز متكلف فيه .

وثالثاً: إنّ الرواية لم يعمل بها الصحابة حيث جعلوا بيت النبي قبوراً، إذ دفن فيه النبي الأكرم، وبعده أبو بكر وعمر، فصار بيته قبوراً.

وأمّا الاعتذار بأنّ للأنبياء خصوصية ليست لغيرهم وهي أنهم يدفنون حيث يقبضون، لا يدفع الإشكال، إذ ليست هذه الخصوصية في غيرهم كصاحبيه «أبي بكر وعمر» فلماذا جعل بيت النبى قبوراً .

ورابعاً: إنّ الحديث يحتمل معاني مختلفة وراء ما يرتئيه المستدل .

۱- منها ما ذكره الحافظ المنذري من أنه يحتمل أن يكون المراد به الحث على كثرة زيارة قبر النبي، وأن لا يهمل حتّى يكون بمثابة العيد (١).

٢- ومنها ما ذكره السبكي حيث قال: «ويحتمل أن يكون المراد: لا تتخذوا وقتاً مخصوصاً لا تكون الزيارة إلّا فيه، كماترى أنّ كثيراً من المشاهد، لزيارته يوم معين كالعيد، وزيارة قبره النس لها يوم بعينه، بل أي يوم كان (٢)

١. شفاء السقام: ص ٤٧، نقلاً عن زكي الدين المنذري (أي: يزار بين المدة الطويلة كالعيد الذي لا يكون في كل عام إلا يوماً واحداً أو يومين).

٢. المصدر نفسه.

٣- ومنها ما ذكره أيضاً من أنه يحتمل أن يراد أن يجعل كالعيد في العكوف عليه، وإظهار الزينة والاجتماع وغير ذلك مما يعمل في الأعياد، بل لا يؤتى إلّا للزيارة والسلام والدعاء ثم ينصرف عنه .

وقال العلامة السيد جعفر مرتضى العاملي: «يحتمل قوياً أن يكون المراد أنّ اجتماعهم عند قبره عليه ينبغي أن يكون مصحوباً بالخشوع والتأمل والاعتبار، حسبما يناسب حرمته واحترامه عنه فإنّ حرمته ميتاً كحرمته حياً، فلا يكون ذلك مصحوباً باللهو واللعب والغفلة والمزاح وغير ذلك مما اعتادوه في أعيادهم، ثم عقبه بقوله: ولعل هذا مراد السبكي»(١).

وخامساً: إنّ الحديث بكلتا صورتيه (وثناً \_ عيداً) ضعيف .

أمّا الصورة الأُولى فقد وقع في السند «سهيل بن أبي صالح» وهـو ليس بالقوي في الحديث، والحديث ليس بحجة؛ قال أبو حاتم: يكتب حديثه ولا يحتج به، وقد كان اعتلّ بعلّة فنسي بعض حديثه، وقال ابن المديني: مات أخ لسهيل ووجد عليه فنسي كثيراً من الحديث، وقال ابن أبي خيثمة: ابن معين يقول: لم يزل أصحاب الحديث يثقون بحديثه، وقال مرة: ضعيف (٢).

وأمّا الصورة الثانية فقد وردت في مسند الإمام أحمد وأبي داود «عبدالله بن نافع» قال البخاري: يعرف حفظه وينكر، وقال أحمد بن حنبل: لم يكن صاحب حديث، وكان ضعيفاً فيه، ولم يكن في الحديث بذاك، وقال أبو حاتم الرازي: ليس بالحافظ، هو لين يعرف حفظه وينكر، ووثقه يحيى بن معين، وقال أبو زرعة: لا بأس به، وقال ابن عدي: روى عن مالك غرائب، وهو في رواياته مستقيم الحديث (٣).

هذا هو حال الحديث الّذي يحتج به ابن تيمية ومن يلعق قصعته من

١. المواسم والمراسم: ص ٧١.

٢. ميزان الاعتدال: ص ٢٤٣ - ٢٤۴، ونقل أقوال الآخرين في توثيقه، فالرجل مختلف فيه جداً.

٣. شفاء السقام: ص ۶۶.

الوهابية، وبذلك أفتوا بحرمة الاحتفال بذكرى النبي الأكرم والشالية

وهذه هي أدلة المانعين وشواهدهم، وقد عرفت ضعفها وعدم دلالتها على ما يرتأون، ولنختم البحث بذكر أُمور:

الأول: إنّ الاحتفال بالمواليد يجب أن يكون بعنوان أنّه تطبيق للأصل القرآني من لزوم تكريم النبي وتوقيره وتعظيمه، ولأجل ذلك يصحّ إيقاعه في كل شهر وأُسبوع ويوم، وعند ما يقام الاحتفال بمولده فإنما يقام بما أنّه جزئي لذلك بالتكريم بالخصوص، حتّى يكون الاحتفال تجسيداً لهذا الأمر، فهو بدعة لا يصار إليها، ولا أرى أحداً يدّعي أنّه ورد الأمر بالخصوص بمولده .

الثاني: يجب أن يكون الاحتفال مطابقاً للسنن الإسلامية، خالياً عما يستقبح فعله في الشريعة، كعزف المعازف، واتخاذ القيان، واختلاط الرجال بالنساء، فلو فرض أنه اقترنت بعض هذه الاحتفالات بالمحرمات، فلا يكون دليلاً على حرمة نفس الاحتفال، ولا يكون سبباً للمنع عنه، فالنّ بعض الفرائص ربما تكون ذريعة لما هو أعظم من هذه المحرمات.

الثالث: ليست لإقامة الاحتفال كيفية خاصة، بل ينبغي أن يكون الكل في إطار الشريعة الغراء، ويكون في طريق تكريم النبي وتعظيمه، وإظهار الحب، وأحسن الطرق هو تلاوة الآيات الواردة في حقه و من الإيعاز إلى الجهود الّتي بذلها الرسول في طريق إنقاذ البشر، وبلغ بهم إلى أعلى مراتب العز والعظمة، ثم دعوة المسلمين عن طريق إلقاء الخطب بالتمسك بالكتاب والسنة، والسعي لتطبيق وتجسيد مبادئها في الحياة، ودعم الصحوة الإسلامية للنهوض والوقوف في وجه القوى الكبرى الّتي تتربص بهم الدوائر، إلى غير ذلك من الأمور الّتي فيها خير وسعادة المسلمين كافة، في عاجلهم وأجلهم.

يقول العالم الجليل السيد محمد علوي بن عباس المالكي المكي الحسني:

«إنّنا نرى أنّ الاحتفال بالمولد النبوي الشريف ليست له كيفية مخصوصة لا بد من الالتزام وإلزام الناس بها، بل إنّ كل ما يدعو إلى الخير ويجمع الناس على الهدى ويرشدهم إلى ما فيه منفعتهم في دينهم ودنياهم، يحصل به تحقيق المقصود من المولد النبوي، ولذلك فلو اجتمعنا على شيء من المدائح الّتي فيها ذكر الحبيب وفضله، وجهاده، وخصائصه، ولم نقرأ قصة المولد النبوي الّتي تعارف الناس على قراءتها، واصطلحوا عليها حتّى ظن بعضهم أن المولد النبوي لا يتم إلّا بها، ثم استمعنا إلى ما يلقيه المتحدثون من مواعظ وإرشادات، وإلى ما يتلوه القارىء من آيات؛ أقول: لو فعلناه فإنّ ذلك داخل تحت المولد النبوي الشريف، ويتحقق به معنى الاحتفال بالمولد النبوي الشريف، وأظنّ أنّ هذا المعنى لا يختلف فيه اثنان، ولا ينتطح فيه عنزان» انتهى (۱).

ومن المؤسف جداً أنّ الوهابية قامت بشن حملة شعواء على هذا الكتاب، ولم تراع أدب الكتابة والمناظرة إلى حد اعتراف الكاتب بأسولبه القاسي في المحاورة، وينتهي في خاتمة كتابه إلى قوله: «ونكرر أسفنا وتأثرنا من القسوة الّتي آثرنا أن يشتمل عليها أسلوبنا في رد ترهاته، وأباطيله، ويعلم الله أن الباعث لهذا الأسلوب القاسى، الغيرة لحق الله (٢).

ويؤاخذ عليه أن الغيرة لحق الله يجب أن تكون في إطار الأدب الذي ندب إليه الذكر الحكيم وقال: ﴿ادْعُ إِلَىٰ سبِيلِ رَبِّكِ بِالحِكْمِةِ وَالمَوعِظَةِ الحَسَنةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ الحكيم وقال: ﴿ادْعُ إِلَىٰ سبِيلِ رَبِّكِ بِالحِكْمِةِ وَالمَوعِظَةِ الحَسَنةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ الحكيم وقال: ﴿ادْعُ إِلَىٰ سبِيلِ رَبِّكِ بِالحِكْمِةِ وَالمَوعِظَةِ الحَسَنةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ الْحَكيم وقال: ﴿ادْعُ إِلَىٰ سبِيلِ رَبِّكِ بِالحِكْمِةِ وَالمَوعِظَةِ الحَسَنةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِي الْعَيْنِ (٣) .

وكان الإمام أميرالمؤمنين علي إلا يؤدب أصحابه عند مقابلة الشاتمين من الشاميين، من أصحاب معاوية القاسطين بقوله: إنِّي أَكْرَهُ لَكُمْ أَن تَكُونُوا سَبَّبابِينَ، وَلَكِنَّكُمْ لَو وَصَفْتُم أَعْمَالَهُم وَدَكَرَتُم حَالَهُمْ، كَانَ أَصْوَبَ في القَولِ، وأبلَغَ فِي العُذْرِ، وَقُلتُم مَكَانَ سَبِّكُمْ إِيَّاهُمْ: اللَّهُمّ احْقِن دِمَاءَنَا

١. حوار مع المالكي، تأليف عبدالله بن سليمان بن منيع، ص ١٥٨.

٢. حوار مع المالكي، ص ١٩٠.

٣.سورة النحل:الآية ١٢٥.

وَدِمَاءَهُمْ، وَأَصْلِحْ ذَاتَ بَيْنِنَا وَبَيْنِهِم وَاهْدِهِم مِنْ ضَلاَلَتِهِمْ حَتّى يَعْرِفَ الحَقُّ مَنْ جَهِلَهُ، وَيرعَوِيَ عَنِ الغَيِّ وَالعُدُوانِ مِن لهج به (١) .

الرابع: روى أهل السنة عن الإمام عليّ بن الحسين إليه أنّ رجلاً كان يأتي كل غداة فيزور قبر النبي ويصلّي عليه، ويصنع من ذلك ما انتهره عليه عليّ بن الحسين فقال له: ما يحملك على هذا؟ قال: حبّ التسليم على النبي وقال عليّ بن الحسين إليه أن أحدّثك حديثاً عن أبى؟

قال: نعم، فقال له عليّ بن الحسين إليه: أخبرني أبي عن جدي أنه قال: قال رسول الله عليّ الله عليّ وسلّموا حيثما كنتم فسيبلغني سلامكم وصلاتكم (٢).

ولو صحّ الحديث فلعل انتهاره كان لأجل أنّ الرجل زاد في الحدّ وخرج عن الحد الأوسط، ولا صلة له بنفى الزيارة بتاتاً، كما لا صلة له بإقامة الاحتفال والذكريات.

إنّ هذه الرواية ظاهرة في أنه عليه الصلاة والسلام قد لاحظ أنّ ذلك الرجل قد ألزم نفسه بأمر شاق، وهو المجي، يومياً للصلاة عليه عليه وزيارته، فأراد الله التخفيف عنه وإفهامه أنّ بإمكانه الصلاة و التسليم عليه عليه عنه عليه عنه عنه والدعاء عند قبره الله و التسليم عن الصلاة والدعاء عند قبره الله و (٣)

\* \* \* \* \*

١. نهج البلاغه، الخطبة: ٢٠۶.

٢. رواه السبكي عن عبدالرزاق عن القاضي إسماعيل في كتاب فضل الصلاة على النبي، بسنده إلى علي بن الحسين إليائياً ورواه عبدالرزاق في مصنفه بسنده إلى الحسن بن علي؛ لاحظ شفاء السقام، ص ٢٨٠ ـ ٢٨١.

٣. المواسم والمراسم: ص ٧٣.

إلى هنا تمّ تبيين عقائد ابن تيمية ومحيي مسلكه ابن عبدالوهاب فبقي الإلماع إلى حياة المحيي وناصره، وهو ما سيوافيك في البحث التالي .

«والحمد لله رب العالمين»

\* \* \* \* \*

# محمد بن عبد الوهاب

# مؤسس الحركة الوهابية

نشأته ووفاته

استشفاف بوادر الضلال من كلماته

اتفاق الشيخ ومحمد بن سعود

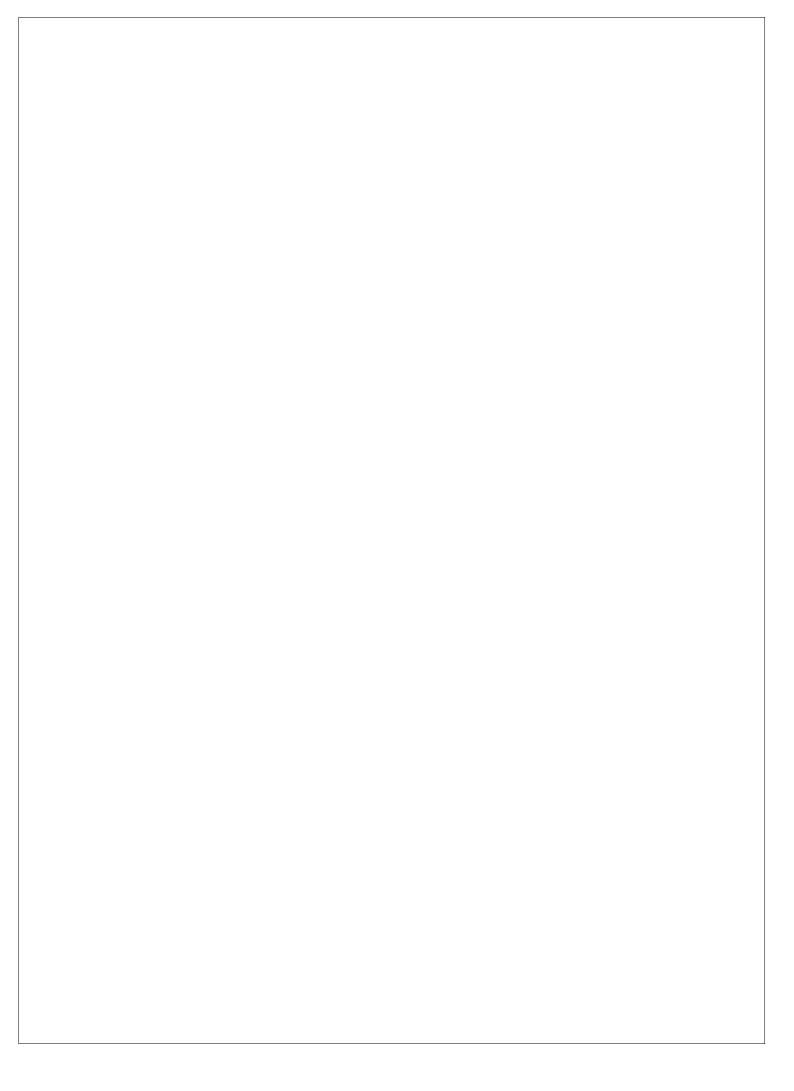
بدء الدعوة ونشرها

صِدام بين ابن عبدالوهاب وأمير عيينة

تكفير محمد بن عبدالوهاب جميع المسلمين

حروبه مع المسلمين

(441)



## تاريخ الوهابية مؤسسها، ناصرها وتطورها

قد وقفت في الفصول السابقة على العقائد الوهابية عن كثب، وأنها لم تكن شيئاً جديداً سوى ما ابتدعه أحمد بن تيمية في القرن الثامن الهجري وقد كاد أن يصير نسياً منسياً، ويذهب أدراج الرياح، غير أنّ بذورها لما كانت تقبع في طيات كتبه ورسائله، قام محمد بن عبد الوهاب بن سليمان التميمي بتجديد العهد بها، وإحيائها مرة أُخرى بفضل سيف آل سعود في الشطر الثاني من القرن الثاني عشر إلى أوليات القرن الثالث عشر الهجري، أي من سنة ١١٤٠ إلى سنة ١٢٠٧ ه التي وافاه الأجل فيها، ثم تعاهد أبناؤه من بعده مع أبناء بيت قبيلة آل سعود فترة بعد فترة، على أن تكون الدعوة والإرشاد والتخطيط على أبنائه، والتطبيق والتنفيذ والسلطة على كاهل آل سعود، فلم تزل هذه المعاهدة باقية إلى يومنا هذا، غير أنها اتخذت في هذه الأونة لنفسها شكلاً آخر، وهو أن القوة والسلطة كانت في بدء التأسيس آلة طيّعة بيد الشيخ محمد بن عبد الوهاب، ولكنه في عصرنا هذا تبدلت رأساً على عقب، فأصبحت السلطة الدينية أداة طبعة في يد آل سعود، يأتمرون بكل ما يلقى إليهم من البلاط السعودي والملك الحاكم من قبلهم غي شبه الجزيرة العربية.

وهذه إحدى الصور الّتي تحكي لنا عن تراجع الوهابية عن مبادئها الأولية الّتي قامت على أعتابها يوم تأسيسها، وسنوافيك بما يحكى لك المزيد من ذلك .

## نشاأته ووفاته

اختلف المؤرخون في عام ولادته ووفاته، فمن قائل (۱) بأنه ولد سنة ۱۱۱۱ ه وتوفي عام ۱۲۰۷ ه فيكون عمره ستاً وتسعين؛ إلى آخر (۲) بانه ولد عام ۱۱۱۵ ه وتوفي ۱۲۰۷ ه فيكون قد ناهز إحدى وتسعين، نشأ وترعرع في بلده «العيينة» في نجد، وتلقى دروسه بها على رجال الدين من الحنابلة، ثم غادر موطنه ونزل المدينة المنورة ليكمل دروسه، يقول أحمد أمين المصري: «سافر الشيخ إلى المدينة ليتم تعلمه، ثم طاف في كثير من بلاد العالم الإسلامي، فأقام نحو أربع سنين في البصرة، وخمس سنين في بغدادن وسنة في كردستان، وسنتين في همدان، ثم رحل إلى إصفهان، ودرس هناك فلسفة الإشراق والتصوّف، ثم رحل إلى «قم» ثم عاد إلى بلده، واعتكف عن الناس نحو ثمانية أشهر، ثم خرج عليهم بدعوته الجديدة» (۳).

وقد ذكر كثير من المؤرخين تجواله وترحاله في هذه البلاد، منهم عبد الرزاق الدنبيلي في كتابه «مآثر سلطانية» (\*)، والشيخ أبو طالب الإصفهاني الّذي كان معاصراً للشيخ محمد بن عبدالوهاب، فقد ذكر سفر الشيخ إلى إصبهان وإلى أكثر بلاد العراق وإيران، حتّى إلى «غزنين» الّذي هو بلد في أفغانستان (۵).

#### استشفاف بوادر الضلال من كلماته

إنّ الإنسان مهما كان ذكياً مواظباً على ستر عقيدته لا يتمكن من إخفائها في الفترة الّتي يكون فيها الوعي غائباً والذهن خاملاً، وعند ذلك يبدو على صفحات وجهه وفلتات لسانه ما يكتمه ويخفيه في الأوعية، قال أميرالمؤمنين إلى:

(444

١. زيني دحلان: الدرر السنية: ص ٤٢ طبع الآستانة وغيره.

٢. أحمد أمين: زعماء الإصلاح في العصر الحديث، ص ١٠ بيروت، وقد أرّخ الآلوسي ولادته بـ ١١١١ هـ لكنه أرّخ وفاته بـ
 ١٢٠۶هـ.

٣. نفس المصدر السابق: ص ١٠.

۴. مآثر سلطانية: ص ۸۲و...

٥. ميرزا أبو طالب سفرنامه: ص ٢٠٩ و...

«ما أضمر أحد شيئاً إلّا في ظهر فلتات لسانه وصفحات وجهه» (۱) وقد كان محمد بن عبدالوهاب ممن يتفرّس مشايخه وأساتذته فيه الضلال، حيث كان عندما يتردد إلى مكة والمدينة لأخذ العلم من علمائهما، وعندما كان يدرس على الشيخ محمد بن سليمان الكردي، والشيخ محمد حيات السندي كانا يتفرسان فيه الغواية والإلحاد، بل يتفرس غيرهما فيه مثل ذلك، وكان ينطق الكل بأنه سيضل الله تعالى هذا، ويضل به من أشقاه من عباده، حتّى أنّ والده عبدالوهاب ـ وهو من العلماء الصالحين ـ كان يتفرس فيه الإلحاد ويحذّر الناس منه، حتّى أنّ أخاه الشيخ سليمان ألف كتاباً في الرد على ما أحدثه من البدع والعقائد الزائفة، وكان محمد بن عبدالوهاب بادىء بدء كما ذكره بعض المؤلفين مولعاً بمطالعة أخبار من ادّعى النبوة كاذباً كمسيلمة الكذاب وسجاح، والأسود العنسى، وطليحة الأسدي وأضرابهم (۲).

يكتب ميرزا أبو طالب الإصفهاني وهو معاصره ويقول: أخذ في أول أمره عن كثير من علماء مكة والمدينة، وكانوا يتفرسون فيه الضلال والإضلال، وكان والده عبدالوهاب من العلماءالصالحين، وكان يتفرس فيه ذلك ويذمه كثيراً، يحذر الناس منه، وكذا أخوه سليمان بن عبد الوهاب أنكر عليه ما أحدثه، وألف كتاباً في الرد عليه، وكان في أول أمره مولعاً بمطالعة أخبار مدّعى النبوة كمسيلمة و...» (٣).

لو صحّ هذا فهو يعرب عن أنّ محمد بن عبدالوهاب كان يضمر في مكامن ذهنه شيئاً يشاكل فعل هؤلاء المتنبئين، فصبّ ما أضمره في الدعوة الجديدة إلى التوحيد، وعاد يكفّر رجال الدين عامة في كافة العصور، وينسبهم إلى الجهل والضلال، وهذه سمة المبتدعين عامة.

### انتقال عبد الوهاب إلى «حريملة»

ترك أبوه «العيينة» ونزل بلدة «حريملة» وبقي فيها إلى أن وافته المنيّة

١. نهج البلاغه، قسم الحكم ٢٥٠.

٢. صدقى الزهاوى: الفجر الصادق ص ١٧ والسيد أحمد زيني دحلان: فتنة الوهابية ص ٩٤.

٣. ميزرا أبو طالب: سفرنامه، ص ٢٠٩.

سنة ١١٣٣ (١) ولم يكن راضياً عن ابنه، وطالما زجره ونهاه، ولمّا توفّي الوالد تجرّاً عليه أهل «حريملة» وهمّموا بقتله، فلم يجد بداً من الهرب إلى «العيينة» وهي مسقط راسه ودار نشأته، وقد تعاهد هو وأميرها «عثمان بن معمر» على أن يشد كلُّ أزر الآخر، فيترك الأمير للشيخ الحرية في إظهار الدعوة والعمل على نشرها، لقاء أن يقوم محمد بن عبد الوهاب بدوره بشتى الوسائل لسيطرة الأمير على نجد بكاملها، وكانت يومذاك موزعة إلى ست أو سبع إمارات منها إمارة العيينة (٢) ولكن لكي تقوى الروابط بين الاثنين زوّج الأمير أخته «جوهرة» من الشيخ، فقال له الشيخ: «إنى لامل أن يهبك الله نجداً وعربانها» (٣).

هكذا بدأ التآلف بين الشيخ والأمير، واحدة بواحدة... مساومة ثم أخذ وعطاء، والثمن هو الدين والشعب، أمّا زواج الشيخ من «جوهرة» فتثبيت للتحالف، وضمان للوفاء... لقد سخر محمد بن عبد الوهاب الدين لأجل الدنيا، وتطوع لتعزيز حكمه دون أن يكون على يقين من عدله، أو يأخذ منه موثقاً لتحسين الأوضاع وراحة الناس، والعمل للصالح العام، بل على العكس، فقد وعده بملك نجد وعربانها... ولكن لا بالاقتراح وحرية تقرير المصير، بل بالحرب والغزو وبأشلاء الضحايا (۴).

أبعد ذلك يصح أن يعد الشيخ من المصلحين المجددين، وممّن له رسالة إنسانية كما عدّه نفر منهم أحمد أمين في كتابه زعماء الإصلاح في العصر الحديث، ومهما كان فإنّ التحالف بين الشيخ والأمير لم يطل عمره ولم يتم أمره، وما تمخّص إلّا عن زواج الشيخ بجوهرة، وهدم قبر زيد بن الخطاب، وإثارة الفتن والقلاقل فقط ـ لم يطل عمر التحالف بين ابن عبد الوهاب والأمير ابن معمر ـ وكان أقوى ابن معمر ـ وكان أقوى منه ـ أن يقتل الشيخ .

١. محمد جواد مغنية: هذه هي الوهابية ص ١١١.

٢. الألوسى ـ السيد محمود: تاريخ نجد، ص ١١.

٣. فيلبى \_ عبدالله: تاريخ نجد، ص ٣٤.

مغنية ـ محمد جواد: هذه هي الوهابية ص ١١٢.

يقول عبدالله فيلبي في تاريخ نجد: «قرر عثمان أن يتخلص من ضيفه، فطلب منه أن يختار المكان الذي يريد الذهاب إليه، فاختار «الدرعية»، فأرسل عثمان معه رجلاً اسمه فريد: وكلفه أن يقتل ابن عبد الوهاب في الطريق، ولكن فريداً خذلته إرادته، وترك الشيخ وقفل راجعاً دون أن يمسه بسوء (۱).

ويذكر السيد محمود شكري الألوسي انتقال الشيخ من «عينية» إلى «حريملة» نحو ما مرّ ويزيد: خرج إلى «الدرعية» سنة: ١١٤٠ هـ وهي بلاد مسيلمة الكذاب (٢).

### اتفاق الشيخ ومحمد بن سعود

ورد الشيخ إلى الدرعية في العام الّذي عرفت، وكان أميرها آنذاك محمد بن سعود جد السعوديين، وتمّ الاتفاق بين الأمير والشيخ على غرار ما كان قد تمّ بينه وبين ابن معمر في «العيينة»، فقد وهب الشيخ نجد وعربانها لابن سعود، كما وهبهما من قبل لابن معمر، ووعده أن تكثر الغنائم عليه والأسلاب الحربية الّتي تفوق ما يتقاضاه من الضرائب (٣) على أن يدع الأمير للشيخ ما يشاء من وضع الخطط لتنفيذ دعوته .

وتقول الرواة: إنّ الأمير سعود بايع محمد بن عبد الوهاب على القتال في سبيل الله... ومعلوم انهما لم يفتحا بلداً غير مسلم في الشرق أو في الغرب، وإنما كانا يغزوان ويحاربان المسلمين الذين لم يدخلوا في طاعة ابن سعود، ولأجل ذلك قال الأمير لابن عبدالوهاب: «أبشر بالنصر لك ولما أمرت به، والجهاد لمن خالف التوحيد، لكن أُريد أن اشترط عليك اثنين:

أولاً: إذا قمنا بنصرتك وفتح الله لنا ولك، أخشى أن ترحل عنّا وتستبدل بنا غيرنا فعاهده الشيخ أن لا يفعل .

(444)

١. فيلبي ـ عبدالله: تاريخ نجد، ص ٣٩٠ ط المكتبة الأهلية بيروت.

٢. كشف الارتياب ص ١٣ ـ ١۴ نقلاً عن كتاب تاريخ نجد لمحمود شكرى الآلوسى.

٣. فيلبى: تاريخ نجد ص ٣٩.

ثانياً: إنّي أتقاضى من أهل «الدرعية» مالاً وقت الثمار، وأخاف أن تمنع ذلك، فقال الشيخ: لعلى الله يفتح الفتوحات فيعوضك الله من الغنائم ما هو أعظم منها»(١).

وعلى هذا تم الاتفاق بين أمير «الدرعية» والشيخ .

إنّ بعض المستشرقين مثل «فيليب حتّى» (٢) و «جولد تسيهر» (٣) وغيرهما يذكرون أنه قد تقوّت الروابط بين الاثنين بمثل ما تقوّت بينه وبين أمير «عيينة» وزوّج محمد بن سعود ابنه عبدالعزيز من إحدى بنات محمد بن عبد الوهاب، ولا يزال العهد بين آل سعود وعائلة عبد الوهاب مستمراً إلى يومنا هذا، وإن اختلف مضمومنه مع استمرار التزاوج على نطاق وسيع (4).

### بدء الدعوة نشرها

شعر محمد بن عبد الوهاب بقوته عن طريق هذا التحالف الجديد، وأن الامارة السعودية اصبحت تناصره وتؤازره، فلأجل ذلك جمع الشيخ أنصاره وأتباعه وحثهم على الجهاد، وكتب إلى البلدان المجاورة المسلمة أن تقبل دعوته، وتدخل في طاعته، وكان يأخذ ممن يطيعه عشر المواشي والنقود والعروض، ومن أبى غزاه بانصاره، وقتل الأنفس ونهب الأموال، وسبى الذراري، وكان شعارهم: «ادخل في الوهابية وإلّا فالقتل لك، والترمّل لنسائك، واليتم لأطفالك» هذا هو بالذات مبدأ الوهابية الّذي لا تتنازل عنه لأية مصلحة، ومن أجله تحالف مع ابن معمر في «العيينة»، ثم مع ابن سعود في «الدرعية»، وكان على أتم استعداد أن يتحالف مع أية قوة يستعين بها على ذلك (۵).

١. أبو علية \_عبد الفتاح: محاضرات في تاريخ الدولة السعودية الأولى ص ١٣ \_ ١٢.

٢. فيليب حتّى: تاريخ العرب ج ٢ ص ٩٢۶ المترجم إلى الفارسية.

٣. العقيدة والشريعة في الإسلام ص ٢٥٧ ط مصر الطبعة الثانية.

۴. جبران شامية: آل سعود ماضيهم ومستقبلهم، ط الرياض ص ٢٣.

محمد جواد مغنية: هذه هي الوهابية، ص ١١٢.

كان الشيخ يغزو بأنصاره وأتباعه عربان نجد، يسلبونهم مصدر حياتهم، ثم ينتقلون إلى الدرعية بعد أن يتركوا وراءهم أشلاء الضحايا، والخرائب والأرامل والأيتام، ويوزع الشيخ عليه أربعة أخماس الغنائم والأسلاب من المسلمين الآمنين، ويخص الخمس بالخزينة الّتي يشرفون عليها هو و الأمير السعودي.

يقول عبدالله فيلبي في تاريخ نجد: «وقد أدخل الإمام في عقول طلابه مبادىء فريضة الجهاد المقدس، فوجد الكثير منهم في الجهاد أقدس تعاليمه، إذ أنه يتفق مع ما اعتاد عليه العرب – يريد أنّ العرب قد اعتادوا على السلب والنهب ـ، كما خصص الشيخ خمس الأسلاب لخزينته المركزية الّتي كان الأمير والإمام يتقاضيان منها ما يقوم بأودهما... وهكذا كان سلطان الشيخ في تصرف شؤون البلاد بعد مرور سنة أو سنتين، وقد أصبح شريكاً مؤسساً.

## الوهابية أو السيف

ربما يستغرب القارىء عند ما يسمع أنّ الوهابية تحصنت في بدء دعوتها بهذا الشعار، وطبقته في حياتها سنين، ولكنه لعمر الله حقيقة لامرية فيها، فقد ارتفع صرح الإمارة السعودية يوم انتشارها إلى العصر الحاضر على هذا الأصل، فإن السعودية آنذاك ويوم تعاهدها مع محمد بن عبدالوهاب تعيش حياة البؤس، ولم يكن ابن سعود متمكناً حتّى من تأمين الأغذية لأعز تلاميذ محمد بن عبد الوهاب، الّذي يمارس تأثيره بقوة الإقناع فقط (١).

وبعد أولى غزوات الدرعيين على جيرانهم، وزعت الغنائم بالعدل طبقاً لأحكام الوهابية: الخمس لابن سعود، والباقي للجند؛ ثلث للمشاة، وثلثان للخيالة؛ وكان التمسك بالوهابية يكافأ مادياً، وإذا كان الغزو في السابق مجرد حملة شجاعة، فقد تحول الآن إلى انتزاع أموال المشركين! وإحالتها إلى المسلمين الحقيقيين!

١. ابن بشر: عنوان المجد، ج ١ ص ١٣.

## صِدام بين ابن عبد الوهاب وأمير «العيينة»

قد تعرفت أنّ التحالف بين الشيخ وأمير «العيينة» لم يلبث إلّا برهة قليلة، وأنه اعتذر عن ضيفه وسمح له أن يغادر الامارة ويذهب إلى أية نقطة شاء، ولما التحق محمد بن عبدالوهاب بأمير «الدرعية» وبزغ نجمه، أحسّ عثمان بن معمر أمير «العيينة» بتمخض خطر من جانب السعوديين، فلم يجد مناصاً من إظهار التودد والمداراة معهم، إلى أن انتهى به الأمر إلى تزويج ابنته من ابن عبد العزيز بن محمد بن سعود، الّذي بلغ الوهابيون في عهده أوج قوتهم (۱۱). إلّا أنّ العداء حتّى الموت بين الأقارب ظاهرة عادية تماماً في الجزيرة العربية، فلا داعي للدهشة من تطور الأحداث لاحقاً، وكان لموقف محمد بن عبد الوهاب ـ الّذي لم ينس أنّ أمير «العيينة» نفاه منها ـ أهمية حاسمة في التنافس بين حكام «الدرعية» و «العيينة»، فلم يلبث إلّا يسيراً حتّى اتّهم أمير «العيينة» بأنه أجرى مراسلات سرية مع حاكم الأحساء «محمد بن عفالق» وأعد العدة للخيانة (۲).

\_ ولأجل ذلك \_ أرسلوا بعض المرتزقة، ومنهم حمد بن راشد، وإبراهيم بن زيد إلى عثمان بن معمر حاكم «العيينة» فاغتالوه أثناء أدائه لصلاة الجمعة .

ومما جاء في كتاب أصدره آل سعود وآل الشيخ تحت عنوان: تاريخ نجد، ونقله عن رسائل محمد بن عبدالوهاب، الشيخ حسين بن غنا، وأشرف على طباعته عبدالعزيز بن باز مفتي الديار السعودية، العبارة التالية:

إنّ عثمان بن معمر مشرك كافر، فلمّا تحقق أهل الاسلام من ذلك تعاهدوا على قلته بعد انتهائه من صلاة الجمعة، وقتلوه وهو في مصلاه بالمسجد في رجب سنة ١١۶٣ ه وفي اليوم الثالث من مقتله جاء محمد بن عبدالوهاب إلى «العيينة» وعين عليهم مشاري بن معمر، وهو من أتباع محمد بن عبد

١. ابن بشر: عنوان المجد، ج ١ ص ٢٣.

٢. فاسيليف: فصول من تاريخ العربية السعودية -ص ٢٨.

الوهاب (١).

هكذا كانوا يحكمون على الموحدين المصلين في محراب العبادة بالشرك والخروج عن التوحيد «وما نقموا منهم» «إلّا أن قالوا ربنا الله ثم استقاموا» ولم يخضعوا للسلطة الّتي أسسها محمد بن عبد الوهاب.

ثم إنّ محمد بن عبد الوهاب نحّى «مشاري» عن منصة الحكم وأسكنه «الدرعية» مع عائلته، وعين شخصاً آخر للمنال الحكم، حتّى يكون الحاكم أطوع له كطوع الظل لذي الظل، ولم يكتف بذلك حتّى جاء إلى قصر آل معمر وأمر بتدميره (٢).

إنّ هذه العلمية تسفر عن عقيدة محمد بن عبد الوهاب في حق عامة أهل نجد دون استثناء، لأنه لو كان ابن معمر كافراً فقد كان سكنة نجد كلهم على دينه، فهم حينئذ كفرة تباح دماؤهم ونساؤهم وممتلكاتهم، والمسلم هو من آمن بالطريقة التي يسير عليها محمد بن عبد الوهاب ومحمد بن سعود (٣).

لم يبرح زمن على سلطة آل سعود على «العيينة» حتّى ثاروا على النظام الّذي فرض عليهم من جانب محمد بن عبدالوهاب، ولكن لم يكتب لانتفاضتهم النجاح، فعاد السعوديون إلى «العيينة» فدمّروا البلد على آخره، فهدموا الجدران، وردموا الآبار، وأحرقوا الأشجار، واعتدوا على أعراضهم وبقروا بطون الحوامل من النساء، وقعطوا أيدي الأطفال، وأحرقوهم بالنار، وسرقوا المواشى وكل ما في البيوت، وقتلوا كل الرجال.

هكذا خربت «العيينة» وما زالت مخروبة منذ عام ١١٤٣ ه حتّى يـومنا هـذا، ومـا زالت الوهابية يبررون أعمالهم بما قاله محمد بن عبد الوهاب: إنّ الله سبحانه وتعالى قد صبّ غضبه على العيينة وأهلها وأفناهم تطهيراً لذنوبهم، وغضباً على ما قاله حاكم العيينة، عثمان بن معمر، فقد قيل لحاكمها

١. تاريخ نجد، ص ٩٧.

٢. ابن بشر: عنوان المجد، ج ١ ص ٤٣ ـ ابن غنام: تاريخ نجد، ج ٢ ص ٥٧.

٣. تاريخ نجد، ص ٩٨، ٩٩، ١٠١، ١٠١.

بأن الجراد آت إلى بلادنا و نحن نخشى أن يأكل الجراد زراعتنا، فأجاب الحاكم ساخراً من الجراد: سنخرج على الجراد دجاجاً فتأكله، وبهذا غضب الله سبحانه لسخرية الحاكم بالجراد، وهو آية من آيات الله لا يجوز السخرية منها، ولهذا أرسل الله الجراد على بلدة العيينة فأهلكها عن آخرها (١).

نحن نفترض أنّ أمير العيينة استهزأ بآية من آيات الله فكفر، فيجب ضرب عنقه بسيف الجلادين، فهل كفر الآخرون، وهل تزر وازرة وزر أُخرى، وما هي إلّا خدعة يمّوه بها الأمر على الصبيان وأشباههم.

فلما قضى محمد بن عبد الوهاب وآل سعود على مناوئيهم في المنطقة، قويت الإمارة السعودية من طريق الدين باتباعها محمد بن عبدالوهاب، وقويت دعوة ابن عبد الوهاب بطريق السيف باتباع ابن سعود له وانتصاره به، فكان ابن سعود الأمير الحاكم، وابن عبد الوهاب الزعيم الديني، وصارت ذرية كل منهما تتولى مرتبة سلفها.

لقد قوّى انتصار القبيلة السعودية على حاكم «العيينة» عزيمتهم على توسيغ نطاق حكومتهم، مغبة أمر محمد بن عبد الوهاب بالجهاد وحث اتباعه عليه، وأول جيش تم تأليفه له من سبع ركائب<sup>(۲)</sup> ومعلوم أنّ هذه الجيوش والركائب لم تغز بلاد الكفار والمشركين، ولا الرومان، وإنما غزوا بلاد المؤمنين، بلاد القائلين به (لا إله إلّا الله، محمد رسول الله عنه ) ولما أحس ابن عبد الوهاب بسلطة وقدرة، كتب إلى أهل نجد (وهم المسلمون بزعمهم) على الدخول في مذهب التوحيد، فأطاع بعضهم بينما امتنع آخرون، فأمر أهل «الدرعية» بالقتال، فأجابوه وقاتلوا معه أهل نجد والأحساء مراراً، حتّى دخل بعضهم في طاعته طوعاً أو كرهاً، وصارت جميع إمارة نجد لآل سعود بالقهر والغلبة» (٣).

١. ناصر السعيد: تاريخ آل سعود، ص ٢٢ ـ ٢٣.

٢. محمد جواد مغنية: هذه هي الوهابية، ص ١١٧ نقلاً عن ابن بشر عثمان، عنوان المجد في تاريخ نجد.

٣. السيد محسن الأمين: كشف الارتياب ص ١٣ ـ ١٢ نقلاً عن كتاب تاريخ نجد لمحمود شكري الالوسي.

#### سراب لاماء

قد كان اللحركة الوهابية في عصر مؤسسها صدى ودوي، والقريب منها يستشف الحقيقة عن كثب، ويرى أنها قد بنيت على القتل الذريع، والسفك المروع، وأن محمد بن عبدالوهاب يهتف بأنه لا عدل ولا سلم، ولا رحمة، ولا إنسانية، ولا حياة، لا شيء أبداً إلّا الوهابية أو السيف .

وهذه السنّة الّتي استنّها محمد بن عبدالوهاب يتحمل وزرها منذ يومه إلى يوم القيامة، لأنها كماترى دعوة تقوم على الحرب والضحايا، وتتطبع بطابع الدم والفوضى، ويكفي في ذلك قول أخيه الشيخ سليمان بن عبدالوهاب في كتاب الصواعق الإلهية مخاطباً لأخيه وأتباعه:

«فانتم تكفّرون بأقل القيل والقال، بل تكفّرون بما تظنون أنتم أنه كفر، بل تكفّرون بصريح الإسلام، بل تكفّرون من توقف عن تكفير من كفّرتموه»(١).

ولم يكن أخوه فريداً في القضاء، فقد رجع عن طريقته بعض المنصفين المنخدعين بدعوته، وهذا هو السيد محمد بن إسماعيل الأمير لمّا بلغه من أحوال الشيخ النجدي، الدعوة إلى التوحيد، فأنشا قصيدته المشهورة:

سلام على نجد ومن حلّ في نجد وإن كان تسليمي على البعد لا يجدي ثم حقق الأحوال من بعض من وصل إلى اليمن، ووجد الأمر على عكس ما روي له، فأنشأ يقول في قصيدته ثانياً عما قاله أولاً:

رجعت عن القول الّذي قلت في نجد فقد صحّ لي عنه خلاف الّذي عندي حكي عن محمد بن إسماعيل أنه قال في شرح القصيدة المذكورة المسماة بـ «محو الحوبة في شرح أبيات التوبة»: لمّا بلغت قصيدتي الأُولى نجداً التي مدحت فيها الحركة الوهابية، جاء إلينا بعد أعوام رجل كان يعرّف نفسه بـ «الشيخ مربد بن أحمد التميمي» وذلك في صفر سنة ألف ومائة وسبعين،

١. الصواعق الإلهية، ص ٢٧ \_ ٢٩، ط ١٣٠۶.

وحمل بعض كتب ابن تيمية وابن القيم بخطه، ثم عاد إلى وطنه في شوال تلك السنة، وكان من تلاميذ ابن عبد الوهاب الذي وجهنا إليه القصيدة، وقد قدم إلينا قبله الشيخ الفاضل عبد الرحمان النجدي، ووصف لنا من حال ابن عبد الوهاب أشياء أنكرناها عليه من سفك الدماء ونهب الأموال والتجري على قتل النفوس، ولو بالاغتيال، وتكفيره الأمة المحمدية في جميع الأقطار، فبقي فينا تردد فيما نقله ذلك الشيخ، حتّى قدم إلينا الشيخ «مربد» وله نباهة، ومعه بعض رسائل ابن عبدالوهاب التي جمعها في وجه تكفير أهل الإيمان، وقتلهم ونهبهم، وحقق لنا أحواله، فعرفنا أحوال رجل عرف من الشريعة شطراً ولم يمعن النظر ولا قرأ على من يهديه نهج الهداية، ويدله على العلوم النافعة ويفقّهه، بل طالع بعض مؤلفات ابن تيمية وتلميذه ابن القيم، وقلدهما من غير إتقان، مع أنهما يحرمان التقليد (١٠).

يقول العلامة السيد محسن الأمين العاملي:

هذا يدل على أن محمد بن إسماعيل رجع عن مغالاته في التوهب، ولعل رجوعه كان بعد تأليفه رسالة «تطهير الإعتقاد عن أدران الإلحاد» فإنّ تلك الرسالة لا تقصر عن كتب ابن عبدالوهاب في المغالاة (٢).

## أهل البيت أدرى بما فيه

هذه لمحة خاطفة عن حياة محمد بن عبدالوهاب، جئنا بها ليكون القارىء الكريم على اطلاع بحقيقة حاله على جهة الإجمال، ولكن هناك الكثير الكثير في الزوايا والخبايا ذكرت في تاريخ حياته أغفلنا ذكرها روما للاختصار، ولكن ما يجب ذكره في المقام كلمة أخيه في حقه، وهو من أهل بيته وأدرى بحاله منّا ومن كل كاتب. يقول في كتاب أسماه «الصواعق الإلهية» رداً على آراء أخيه: «فإنّ اليوم ابتلي الناس بمن ينتسب إلى الكتاب والسنة، ويستنبط من علومهما، ولا يبالى من خالفه.

١. كشف الارتياب، ص ٨.

٢. السيد محسن: كشف الارتياب: ص ١٦ - ١٩.

وإذا طلبت منه أن يعرض كلامه على أهل العلم لم يفعل، بل يوجب على الناس الأخذ بقوله وبمفهومه، ومن خالفه فهو عنده كافر، هذا وهو لم تكن فيه خصلة واحدة من فعال أهل الاجتهاد ولا والله، ولا والله عشر واحدة، ومع هذا فراج كلامه على كثير من الجهّال، فإنّا لله وإنّا لله وإنّا لله وإنّا لله والله راجعون، الأُمة كلها تصيح بلسان واحد، ومع هذا لا يرد لهم في كلمة بل كلهم كفار وجهال! اللهمّ اهد هذا الضال وردّه إلى الحق...»(١)

ويقول ايضاً: إنّ هذه الأمور (الّتي يكفر بها محمد بن عبد الوهاب) حدثت من قبل زمان الإمام أحمد في زمن أئمة الإسلام، حتّى ملأت بلاد الإسلام كلها، ولم يُرْوَ عن أحد من أئمة المسلمين أنهم كفّروا بذلك، ولا قالوا هؤلاء مرتدون، ولا أمروا بجهادهم، ولا سموا بلاد المسلمين بلاد شرك وحرب كما قلتم أنتم، بل كفّرتم من لم يكفر بهذه الأفاعيل وإن لم يفعلها، وتمضي قرون على الأئمة من ثمانمائة عام، ومع هذا لم يُرْوَ عن عالم من علماء المسلمين أنه كفر، بل ما يظن هذا عاقل، بل والله لازم قولكم أن جميع الأمة بعد زمان الإمام أحمد ـ رحمة الله تعالى ـ ، علماؤها وأمراؤها وعامتها كلهم كفار مرتدون، فإنّا لله وإنّا إليه راجعون، واغوثاه إلى الله تعالى ـ ، علماؤها أن تقولوا كما يقول بعض عامتكم إنّ الحجة ما قامت إلّا بكم، وإلّا قبلكم لم يعرف دين الإسلام (٢).

وهذه العبارة من أخيه صريحة في أنه كان يكفّر جميع طوائف المسلمين، ويعتبر بالدهم بالدد حرب .

#### تكفير محمد بن عبد الوهاب جميع المسلمين

ولعلّ القارىء ينتابه الاستغراب مما نسبه إليه أخوه، ولكنه إذا رجع إلى مبادىء دعوته يسهل له التصديق بالنسبة، وإليك خلاصة رسالته تحت أربع قواعد:

١. سليمان بن عبدالوهاب النجدى: الصواعق الإلهية، ص ٣- ٢.

٢. نفس المصدر السابق، ص ٣٨.

الأُولى: إِنّ الكفار الذين قاتلهم رسول الله عَنْ يَرزُقُكُمْ مِنَ اللّه عَنْ يَمْلِكُ ولم يدخلهم ذلك في الإسلام لقوله تعالى: ﴿قُلْ مَنْ يَرزُقُكُمْ مِنَ السَّماءِ وَالأرضِ أَمْ مَنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ والأبصَارَ... فَسَيَقُولُونَ اللّه فَقُلْ أَفَلا تَتَّقُونَ ﴾ (١) .

الثانية: إنهم يقولون: ما دعونا الأصنام وما توجهنا إليهم الالطلب القرب والشفاعة لقوله تعالى: ﴿الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولِياءَ مَا نَعْبُدُهُم اِللّا لَيُقَرِّبُونا إلى اللّه زُلفَى ﴿(٢). وقوله: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّه مَالا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُم وَيَقُولُونَ هَؤلَاءِ شُفَعَاؤُنَا عِنْدَ اللّه ﴾ (٣).

الثالثة: إنّه ظهر (صلّى الله عليه وآله) على قوم متفرقين في عبادتهم، فبعضهم يعبد الملائكة، وبعضهم الأنبياء والصالحين، وبعضهم الأشجار والأحجار، وبعضهم الشمس والقمر، فقاتلهم ولم يفرق بينهم.

الرابعة: إنّ مشركي زماننا أغلظ شركاً من الأولين، لأن أولئك يشركون في الرخاء، ويخلصون في الشدة، وهؤلاء شركهم في الحالتين لقوله تعالى:

﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الفُلْكِ دَعَوا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّاهُم إِلَى البَرِّ إذا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ (٢٠) .

وهو لا يريد من قوله «إنّ مشركي زماننا أغلظ شركاً...» إلّا المسلمين عامة، وذلك لأنهم يتوسلون بالنبي النبي في شدتهم ورخائهم، ولذلك صاروا عنده أغلظ من مشركي عهد الرسالة .

ومما يؤخذ عليه فيما ذكره في القاعدة الثانية، وهي المحور الرئيس للضلالة، أنّ هناك فرقاً جلياً بين المسلمين وعبدة الأوثان والأصنام، فإنّ

١.سورة يونس: الآية ٣١.

٢. سورة الزمر: الآية ٣.

٣. سورة يونس: الآية ١٨.

۴. محمد بن عبد الوهاب: رسالة أربع قواعد ص ۱ – ۴ ط مصر المنار، سورة العنكبوت: الآية 63.

المسلمين يعبدون الله وحده، ولا يتوجّهون إلى النبي الله يعبدون الأ بقصد أن يدعو لهم عند الله، ويشفع لهم عنده، وأين هو من عبدة الطاغوت الذين كانوا يعبدون الأصنام ولا يعبدون الله ويتوجهون إليها على أنها آلهة تملك ضرهم ونفعهم، وما هذه إلّا مغالطة مفضوحة، وقد تكررت هذه الظاهرة في أكثر رسائله وكتبه، فإليك نتفاً منها في كتابه الآخر المسمى بكشف الشبهات الذي فرض تدريسه على علماء الحرمين في بعض الفترات الّتي شهد لها التاريخ، حيث يقول في حق النبي النها:

۱- «أرسله إلى أُناس يتعبّدون ويحجّون ويتصدقون ويذكرون الله كثيراً، ولكنهم يجعلون بعض المخلوقات بينهم وبين الله، يقولون نريد منهم التقرب إلى الله، ونريد شفاعتهم عنده، مثل الملائكة و عيسى و مريم وأُناس غيرهم من الصالحين (۱).

وفي هذه العبارة من المغالطة مالا يخفى، فقد حاول تزييف الحقيقة وقال: ولكنهم يجعلون بعض المخلوقات وسائط بينهم وبين الله، فقد ركز على التوسيط، مع أنهم عبدوهم أولاً، واتخذوهم وسائط ثانياً، فالممنوع هو عبادة الغير لا توسيطه، فالشيخ يركز على مجرد الوساطة الّتي ليست ملاكاً لشركهم، ويترك ما هو الملاك لكفرهم، أعني عبادتهم. وعمل المسلمين على اتخاذ الوسيلة لا على عبادتها.

٢- يقول في موضع آخر ما نصه:

«إنّ التوحيد الّذي جحدوه هو توحيد العبادة، الّذي يسميه المشركون في زماننا الاعتقاد، كما كانوا يدعون اللّه سبحانه ليلاً و نهاراً، ثم منهم من يدعو الملائكة لأجل صلاحهم وقربهم من اللّه ليشفعوا له، أو يدعو رجلاً صالحاً مثل اللات، أو نبياً مثل عيسى (٢).

فتراه كيف يستر الحقيقة فيقول: «ثم منهم من يدعو الملائكة أو يدعو

١. كشف الشبهات: ص ٣.

۲. محمد بن عبدالوهاب: کشف الشبهات، ص ۴، ط مصر بتصحیح محب الدین الخطیب.

رجلاً صالحاً فيركز على الدعوة الّتي هي أعم من العبادة، مع أنّ منهم من يعبد الملائكة، أو يعبد رجلاً صالحاً، وليس كلّ دعوة عبادة، وإلّا فلا يوجد فوق البسيطة من يصحّ تسجيل اسمه في ديوان الموحدين، والرجل لأجل إثبات أنّ المسلمين في دعوة النبي والصالحين كهؤلاء المشركين في عبادة الملائكة والصالحين، يركز على كلمة «يدعو» ويترك كلمة «يعبد» فهناك فرق بين الدعوة والعبادة، وليس كل دعوة عبادة، ولا كل عبادة دعوة، بل بينهما من النسب عموم و خصوص من وجه، فلو كانت الدعوة تنبثق من ألوهية المدعو وربوبيته فتتسم بالعبادة، ولو كان انبثاقها من أنه عبد من عباد الله ولكنه عبد عزيز عند الله تستجاب دعوته إذا ما يكن كذلك .

٣- يقول أيضاً: «تحققت أنّ رسول الله قاتلهم ليكون الدعاء كله لله، والذبح كله لله، والنبح كله لله، والاستغاثة كلها بالله» .

أمّا كون الدعاء كله للّه فإن كان المراد به العبادة فلا غبار عليه، والمسلمون على هذا عن بكرة أبيهم، وإن كان المراد هو القسم الّذي لا يراد به العبادة فليس بمنحصر في اللّه، وما أكثر دعاء إنسان لإنسان وهذا هو الدعاء ورد في القرآن الكريم في غير مورد العبادة. قال سبحانه:

﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيلاً وَنَهَاراً ﴿(١).

وأمّا النذر فلا شك أنّ المسلمين ينذرون لله سبحانه، ويذكرون لفظ الجلالة في إنشاء صيغته الدالة عليه، وقد أسهبنا القول في ذلك فيما مضى، والشيخ خلط بين اللام للغاية واللام للانتفاع، فلو استعملت في بعض الموارد لفظة اللام فإنما يراد منه الانتفاع، فلو قيل هذا نذر للنبي أو للروضة المباركة، فالمراد هو إهداء ثوابه إلى النبي النبي أو انتفاع الروضة به .

١.سورةنوح:الآية ٥.

۴- ويقول أيضاً:

«إنّ المشركين يقرّون بالربوبية وإن كفرهم بتعلقهم على الملائكة والأنبياء».

يؤاخذ عليه أن كفرهم إنما لعبادتهم الملائكة والأنبياء لا لتعلقهم بها إذ ليس مجرد التعلق مع الاعتراف بعبوديتهم وعدم تفويض الأمر إليهم موجباً للتكفير .

۵- ويقول أيضاً: «إنّ الذين قاتلهم رسول الله مقرّون بأن أوثانهم لا تدبّر شيئاً وإنما أرادوا منها الجاه والشفاعة»(۱).

فترى أنه كيف يقلب الحقيقة، فلم يكن تكفيره لهم لأجل طلب الشفاعة، بل لعبادتهم أولاً، ثم طلب الشفاعة منهم ثانياً، قال سبحانه:

﴿ وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّه مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُم وَيَـقُولُون هَـؤُلَاءِ شُـفَعَاؤُنَا عِـنْدَ اللّه ﴾ (٢).

ويقول: «إنّ الله كفّر من قصد الأصنام، وكفّر من قصد الصالحين، وقاتلهم رسول
 الله» .

كلّا، إنّ رسول الله كفّر من عبد الصالحين، لا من قصدهم، فمن قصد الصالحين لطلب العلم والمال والدعاء لا يكون كافراً.

٧- ويقول أيضاً ـ وهو يعلّم أتباعه كيف يناظرون المخالف ـ : اقرأ عليه: ﴿ادعوا ربّكم تضرعاً وخفيةً إنه لا يحبّ المعتدين ﴿ فإذا أعلمته بهذا فقل له: هل علمت هذا عبادة للّه؟ فلا بد أن يقول نعم، والدعاء مخ العبادة، فقل له: إذا أقررت أنها عبادة، ثم دعوت تلك الحاجة نبياً أو غيره، هل أشركت في عبادة الله غيره؟ فلابد أن يقول نعم » (٣) .

١. نفس المصدر السابق، ص ٤.

٢. سورة يونس: الآية ١٨.

٣. نفس المصدر السابق.

والمغالطة في كلامه واضحة، فإنّ الدعاء في قوله: «ادعوا ربكم» مساوق للعبادة لا بمعنى أن الدعاة بمعنى العبادة، بل معناه أن الدعوة إذا انبثقت من الاعتقاد بالألوهية والربوبية تصير مصداقاً للعبادة، وجزءاً من جزئياته، كما أن المراد من قوله: «والدعاء مخ العبادة» هو أن الدعاء مخ العبادة، أو دعاء من يعتقد أنه ند لله في جميع الشؤون أو بعضها مخ العبادة، وأين هو من دعوة الأنبياء والصالحين الذين لا يُدعَوْن إلّا بعنوان أنهم عباد صالحون لا يعصون الله ما أمرهم وهم بأمره يعملون، ولا يملكون شيئاً لأنفسهم ولا لغيرهم نفعاً ولا ضراً إلّا بإذن الله، أفهل تكون الدعوتان متماثلتين حتّى تشتركا في الحكم؟

وإنك إذا تتبعت كلماته وجمله في هذا الكتاب يظهر لك أنه يحاول التضليل من طريق تشبيه توسل المسلمين ودعائهم، بعمل المشركين وعبدة الأوثان، بالتمسك بمشابهات ومشاركات بعيدة، وتناسى ما هو البون الشاسع بين الأُمتين والدعوتين .

قال زيني دحلان: كان محمد بن عبدالوهاب يخطب للجمعة في مسجد الدرعية ويقول في كل خطبة: ومن توسل بالنبي فقد كفر، وكان أخوه الشيخ سليمان ينكر عليه إنكاراً شديداً، فقال لأخيه يوماً: كم أركان الإسلام يا محمد؟ فقال: خمسة (١) فقال أنت جعلتها ستة: السادس: من لم يتبعك فليس بمسلم، هذا عندك ركن سادس للإسلام .

وقال رجل آخر: كم يعتق الله كل ليلة في رمضان؟ فقال له: يعتق في كل ليلة مائة ألف، وفي آخر ليلة، يعتق مثل ما أعتق في الشهر كله، فقال له: لم يبلغ من اتبعك عشر ما ذكرت، فمن هؤلاء المسلمون الذين يعتقهم الله تعالى، وقد حصرت المسلمين فيك وفي من اتبعك؟ فبهت الذي كفر.

ولما طال النزاع بينه وبين أخيه فخاف على نفسه، فارتحل إلى المدينة المنورة، وألّف رسالة في الرد على محمد بن عبدالوهاب وأرسلها له، فلم

١. يشير إلى مارواه البخاري في كتاب الإيمان.

ينته، وألّف كثير من علماء الحنابلة وغيرهم رسائل في الردّ عليه وأرسلوها إليه، فلم ينته (١).

ويقول جميل صدقي الزهاوي: كان محمد بن عبدالوهاب يسمي جماعته من أهل بلده، الأنصار؛ وكان يسمي متابعيه من الخارج، المهاجرين؛ وكان يأمر من حج حجة الإسلام قبل اتباعه أن يحج ثانياً قائلاً إنّ حجتك الأُولى غير مقبولة لأنك حججتها وأنت مشرك، ويقول لمن أراد أن يدخل في دينه: اشهد على نفسك أنك كنت كافراً، واشهد على والديك أنهما ماتا كافرين، واشهد على فلان وفلان (يسمي جماعة من أكابر العلماء الماضين) أنهم كانوا كفاراً.

فإن شهد بذلك قبله، وكان يصرّح بتكفير الأمة منذ ستمائة سنة، ويكفّر كل من لا يتبعه وإن كان من أتقى المسلمين، ويسميهم مشركين، ويستحل دماءهم وأموالهم، ويثبت الإيمان لمن اتّبعه .

وكان يكره الصلاة على النبي بعد الأذان، وينهى عن ذكرها ليلة الجمعة وعن الجهر بها على المنابر، ويعاقب من يفعل ذلك عقاباً شديداً، حتّى أنه قتل رجلاً أعمى مؤذناً لم ينته عن الصلاة على النبى بعد الأذان، ويلبس على أتباعه أن ذلك كله محافظة على التوحيد .

كان قد أحرق كثيراً من كتب الصلاة على النبي، كدلائل الخيرات وغيرها، وكذلك أحرق كثيراً من كتب الفقه والتفسير والحديث مما هو مخالف لأباطيله (٢).

قال أحمد زيني دحلان: إنّ الوهابيين أرسلوا في دولة الشريف مسعود بن سعيد بن زيد المتوفى سنة ١١٤٥ ه ثلاثين نفراً من علمائهم فأمر الشريف أن يناظرهم علماء الحرمين، فناظروهم فوجدوا عقائدهم فاسدة، وكتب قاضي الشرع حجة بكفرهم فأمر بسجنهم، فسجن بعضهم وفرّ الباقون .

ثم في دولة الشريف أحمد المتوفى سنة ١١٩٥ ه أرسل أمير الدرعية بعض

١. السيد أحمد بن زيني دحلان: الدرر السنية في الرد على الوهابية، ص ٣٩ ـ ٣٠.

٢. صدقى الزهاوى: الفجر الصادق، ص ١٧ ـ ١٨.

علمائه فناظرهم علماء مكة وأثبتوا كفرهم، فلم يأذن لهم بالحج(١).

وقال أيضاً: لما منع الناس من زيارة النبي النبي خرج ناس من الأحساء وزاروا النبي النبي والنبي النبي والنبي والنبي والنبي والنبي والنبي والنبي والنبي والنبي من والنبي من الكبياء من المرعية إلى الأحساء .

وبلغه مرة أن جماعة قصدوا الزيارة والحج، وعبروا على الدرعية، فسمعه بعضهم يـقول لتابعيه: خلّوا المشركين يسيرون طريق المدينة، والمسلمون (أتباعه) يخلفون معنا<sup>(٢)</sup>.

## تكفير المسلمين شعارهم الوحيد

من رجع إلى كتب محمد بن عبد الوهاب وما ألّف في الفترة المتاخمة إلى عصره يـقف على أنهم اتفقوا على تكفير المسلمين قاطبة، سنّيهم وشيعيّهم ولم تكن المحاربة وقتل الأنفس وسفك الدماء في عصره وما بعده إلّا على أساس أن غيرهم مشركون، لا حرمة لدمائهم وممتلكاتهم، يجب تتويبهم قسراً، وإلّا فإنه ستهدر دماؤهم، ويشهد على ذلك ما كتبه الألوسي صاحب تاريخ نجد الّذي له مع السعوديين أُلفة وطيدة حيث يقول بعد التطرق لذكر سعود بن عبد العزيز (٣): إنه قاد الجيوش وأذعنت له صناديد العرب و رؤساؤهم، بيد أنه منع الناس عن الحج، وخرج على السلطان وغالى في تكفير من خالفهم، وشدّد في بعض الأحكام، وحمل أكثر الأُمور على ظواهرها، كما غالى الناس في قدحه، والإنصاف، الطريق الوسطى، لا التشديد الّذي ذهب إليه علماء نجد من تسمية غاراتهم على المسلمين بالجهاد في سبيل اللّه، ومنعهم الحج، ولا التساهل الّذي عليه عامة أهل العراق والشامات وغيرهما (۴).

١. السيد محسن الأمين:كشف الارتياب، ص ١٥ ـ نقلاً عن خلاصة الكلام.

٢. الشيخ أحمد بن زيني دحلان: الدرر السنية، ص ٢١.

٣. سعود بن عبدالعزيز بن محمدوهو حفيد أول من بايع محمد بن عبدالوهاب، وسيتم التعرض لتاريخ حياته.

۴. السيد محسن الأمين: كشف الارتياب، ص ٩ نقلاً عن تاريخ نجد.

فهذا الاعتراف الصريح من موالي الوهابيين يدل على أنهم كانوا في فترة من الزمن على تكفير المخالفين، وتسمية الغارة على المسلمين جهاداً في سبيل الله.

نعم في الفترة الأخيرة الّتي أخذ فيها أزمّة الحكم في نجد والحرمين الشريفين عبد العزيز، ثم خلفه أبناؤه من بعده سعود وفيصل وخالد وفهد اليوم، تنازلوا عن تكفير المسلمين علانية، ولاترى هذه التهمة في صفحات وسائلهم الإعلامية السمعية والبصرية، فتغير موقفهم بالنسبة إلى جميع الطوائف الإسلامية، فيرون الحرمة لبلادهم ودمائهم وممتلكاتهم، إلّا الشيعة، فهم موقفهم السابق منهم، وخصوصاً بعد نجاح الثورة الإسلامية في إيران فقد تأججت نار أحقادهم وحميتهم العصبية عليهم، فلا تمر برهة زمنية إلّا وينتشر كتاب ضد الشيعة بأقلام المأجورين في مختلف أنحاء العالم، ويبذلون مال الله ليصدّوا الناس عن طريقه .

### سؤال وجواب

إنّ الوهابية امتداد فكري لما بذره أحمد بن تيمية في أوائل القرن الثامن وتعتبر حركتهم الهدامة انعكاساً جذرياً لمبادئه الضالة، ويتمخض عن ذلك، سؤال يستثيره نجاح محمد بن عبدالوهاب النسبي في تطبيق وإقرار مبادىء دعوته، دون مؤسس المنهج أحمد بن تيمية، فقد أخفق في دعوته، وأخمدت في بادىء بدئها، وإن كان قد تبعه بعض الناس فلم تكن متابعتهم له عن علم بمبادئه وغاياته.

وهذا ابن كثير الشامي التابع لمنهج ابن تيمية يقول: كان الناس يتبركون بجنازته (۱) مع أنّه عنده شرك، والشرك من أعظم الجرائم عند ابن تيمية، فلم تكن متابعة جماعة من الناس له عن إحاطة ودراية، بل مخالفته للحكم السائد في الشام، وإبعاده منها إلى مصر ثم سجنه، صارت سبباً لاستمالة قلوب الناس

١. البداية والنهاية، ج ١٤، حوادث عام ٧٢٨.

إليه من دون وعي بمعتقده، وهذا بخلاف محمّد بن عبد الوهاب، فقد تكللت دعوته بالنجاح النسبى، فياترى ما هو السبب؟ .

نجيب بكلمة واحدة، إنّ ابن تيمية افتقد الأرضية الكفيلة بإنجاح دعوته لأنّه بثّها بين أوساط علمية، كان فيهم كبار العلماء والفقهاء، فأخمدوا ضوضاءها بالاستدلال والبرهنة، فثاروا في وجهه ثائرة أخمدت دعوته وأبطلت كيده، وكانت السلطة أيضاً ناصرت العلماء في مجابهتهم له، فلم يكن لبذرة الفساد نصيب سوى الكمون في ثنايا الكتب، أو النجاح في مرضى القلوب.

وأمّا ما يرتبط بدعوة محمّد بن عبد الوهاب فقد ساعد على إنجاحها وجود أرضية خصبة مليئة بالأُمية والجهل بمبادىء الإسلام، تضاف إلى ذلك مناصرة سلطة آل سعود وتحالفهم معه في تطبيق دعوته، على أن يكون التخطيط من الشيخ، والإنجاز من السلطة بالقوة والإغارة والفتك والتخويف.

يقول الزهاوي: لمّا رأى ابن عبد الوهاب أنّ قاطبة بلاد نجد بعيدون عن عالم الحضارة، لم يزالوا على البساطة والسذاجة في الفطرة، وقد ساد عليهم الجهل حتّى لم تبق للعلوم العقلية عندهم مكانة ولا رواج، وجد هنالك من قلوبهم ما هو صالح لأن تزرع فيه بذور الفساد، مما كانت نفسه تنزع إليه وتمنيه به من قديم الزمان، وهو الحصول على رئاسة عظيمة ينالها باسم الدين – إلى أن قال ـ: فلم يجد للحصول على أمنيته طريقاً بين أولئك إلّا أن يدّعي أنّه مجدد في الحكامه؛ فحمله هذا الأمر على تكفير جميع طوائف المسلمين، وجعلهم مشركين بل أسوأ حالاً وأشدّ كفراً وضلالاً، فعمد إلى الآيات القرآنية النازلة في المشركين فجعلها عامة شاملة لجميع المسلمين، الذين يزورون قبر نبيّهم ويستشفعون به إلى ربّهم (١).

## الرادون على محمد بن عبد الوهاب

هذا غيض من فيض من حياة محمّد بن عبدالوهاب المليئة بالإجرام والإفساد والتضليل، وشق عصا المسلمين، فمن أراد التوسع في دراسة حياته

١. جميل صدقى: الفجر الصادق، ص ١٤.

وما جرّه على المسلمين من حروب وويلات، فليرجع إلى الكتب المؤلفة حول الوهابية ومؤسسها، وتاريخ نجد والسلطة القبلية الحاكمة فيه منذ عصر محمّد بن عبدالوهاب إلى يومنا هذا .

إلّا أنّ العلماء الواعين في الحرمين الشريفين في عصره وما بعده، وفي سائر الأقطار الإسلامية، قد أدوا ما عليهم من وظائف رسالية تجاه هذه الحركة الهدامة، فترى كيف أنّهم قد بذلوا الجهود المضنية في سبيل ردّ دعوتهم وإثبات بطلانها، وإليك قائمة من الردود المؤلفة في إبطالها، نأتي بأسمائها وأسماء مؤلّفيها:

۱- «مقدمة شيخه محمّد بن سليمان الكردي الشافعي»الّتي قرّظ بها رسالة أخيه سليمان بن عبدالوهاب، وقع في نحو ثلاث ورقات، وقد تضمّنت ما يشير إلى ضلاله ومروقه عن الدين، على نحو ما حكى في ذلك عن شيخه الآخر محمّد حياة السندي، ووالده عبد الوهاب.

٢- «تجريد سيف الجهاد لمدّعي الاجتهاد» لشيخه العلامة عبد الله بن عبد اللطيف
 الشافعي .

٣- «الصواعق والرعود» للعلامة عفيف الدين عبدالله بن داود الحنبلي .

قال العلامة علوي بن أحمد الحداد: كتبت عليه تقاريظ أئمة من علماء البصرة وبغداد وحلب والأحساء وغيرهم، تأييداً له وثناء عليه .

ثم قال: ولو وقفت عليه قبل هذا ما ألفت كتابي هذا .

ولخصه محمّد بن بشير قاضى رأس الخيمة بعجمان .

\*- «تهكّم المقلدين بمن ادّعى تجديد الدين» للعلّامة المحقق محمّد بن عبدالرحمن ابن عفالق الحنبلي، وقد ترصّد فيه لكل مسألة من المسائل الّتي ابتدعها وردّ عليها بأبلغ رد، وقد ضمّن كتابه هذا ملحقاً يتناول ما يتعلق بالعلوم الشرعية والأدبية، كما أرفقه بأسئلة كان قد بعثها إلى محمد بن عبد الوهاب، منهاشطر وافر حول علم البيان تتعلق بسورة «والعاديات» ،

وألمح في ذيلها إلى عجزه عن الجواب عن أدناها فضلاً عن أجلِّها.

۵- رسالة للعلامة أحمد بن علي القباني البصري الشافعي، وتقع في نحو عشر كراريس عقد فصولها كافة للرد على معتقداته وتزييف أباطيله .

- -8 رسالة للعلامة عبدالوهاب بن أحمد بركات الشافعي الأحمدي المكي .
  - ٧- «الصارم الهندي في عنق النجدي» للشيخ عطاء المكي.
    - رسالة للشيخ عبد الله بن عيسى المويسى .
      - ٩- رسالة للشيخ أحمد المصري الأحسائي.
- -١٠ السيوف الصقال في أعناق من أنكر على الأولياء بعد الانتقال، لأحد عـلماء بـيت المقدس.
- 11- السيف الباتر لعنق المنكر على الأكابر، للسيد علوي بن أحمد الحداد، طبع في نحو مائة ورقة .
  - ١٢ رسالة للشيخ محمد بن الشيخ أحمد بن عبداللطيف الأحسائي .
- ١٣ تحريض الأغبياء على الاستغاثة بالأنبياء والأولياء، للعلامة عبدالله بن إبراهيم مير غنى الساكن بالطائف .
- ١۴ رسالة للشيخ محمد صالح الزمزمي الشافعي، تقع في نحو عشرين كراساً، حكى
   السيد علوي بن أحمد الحداد أنّه رآها أمام مقام إبراهيم بمكة .
- ۱۵- «الانتصار للأولياء الأبرار» للعلامة طاهر سنبل الحنفي، حكى السيد علوي المذكور أنفاً أنّه رآه عند مؤلفه بالطائف.
- 18 مجموعة أجوبة وردود نظماً ونثراً لأكابر علماء المذاهب الأربعة، لا يحصون، من أهل الحرمين الشريفين والأحساء والبصرة وبغداد وحلب واليمن وغيرها.
- حكى عنها السيد علوي أيضاً وذكر أنّه أتى بها إليه رجل من آل ابن عبد الرزاق الحنابلة، الذين يقطنون الزيارة والبحرين .

۱۷ – كتاب ضخم يحتوي على جملة من الأسئلة والأجوبة، كلها من علماء أهل المذاهب الأربعة الحنفية والمالكية والشافعية والحنابلة، حدّث به أيضاً السيد المذكور، كلها في الرد على محمّد بن عبد الوهاب.

۱۸ – قصيدة للسيد المنعمي ردّ بها على ابن عبد الوهاب إثر قتله جماعة كانوا قد عفوا شعر رؤسهم، مطلعها:

أفي حلق رأسِ بالسكاكين «الحدِّ» حديث صحيح بالأسانيد عن جدي

۱۹- «مصباح الأنام وجلاء الضلام في رد شبه البدعي النجدي التي أضل بها العوام» للعلامة السيد علوي بن الحداد المتقدم، طبع سنة ١٣٢۵ ه بالمطبعة العامرية، وما سبق حكايته عن مؤلفه منقول عنه .

· ٢- «الصواعق الإلهية» لأخيه سليمان بن عبدالوهاب «مطبوع» .

٢١- كتاب لشيخ الإسلام بتونس المحقق إسماعيل التميمي المالكي المتوفى سنة
 ١٢۴٨، وهو في غاية التحقيق والإحكام، نقض فيه رسالة لابن عبدالوهاب طبعت في تونس.

۲۲ رسالة مسجعة محكمة للمحقق الشيخ صالح الكواش التونسي، طبعت ضمن كتاب
 «سعادة الدارين في الردّ على الفرقتين» نقض فيها مؤلفها رسالة لابن عبدالوهاب.

٢٣- رسالة للعلامة المحقق السيد داود البغدادي الحنفي، مطبوعة .

۲۴ قصيدة للشيخ غلبون الليبي، ردّ بها على قصيدة الصنعاني الّتي مدح بها ابن عبد
 الوهاب، تقع فى أربعين بيتاً، مطلعها:

سلامي على أهل الإصابة والرشد وليس على نجدٍ ومن حلَّ في نجد وهي مذكورة في سعادة الدارين .

7۵ قصيدة أخرى للسيد مصطفى المصري البولاقي، يرد فيها أيضاً على قصيدة الصنعاني الّتي ذكرت في المصدر السابق، تقع في مائة وستة وعشرين بيتاً، مطلعها: (۳۵۷)

بحمد وليِّ الحمد، لا الذم أستبدي وبالحق لا بالخلق، للحق أستهدي

79 قصيدة ثالثة للسيد الطباطبائي البصري، يرد فيها على قصيدة الصنعاني، وقد كان لهذه القصائد الأثر الأكبر في إرجاع الصنعاني عن غيه الّذي وقع فيه، حتّى بلغ به الأمر إلى إنشاد قصيدة يعلن فيها توبته مما بدر منه: مستهلها:

رجعت عن القول الّذي قلت في نجدِ فقد صحّ لي عنه خلاف الّذي عندي ٢٧ – «سعادة الدارين في الرد على الفرقتين ـ الوهابية والظاهرية ـ للعلامة الشيخ إبراهيم السمنودي المنصوري المتوفى في العقد الثاني من هذا القرن، وقد طبع في مجلدين .

٢٨- «الدرر السنية في الرد على الوهابية» لمفتي مكة السيد أحمد زيني دحلان المتوفىسنة ١٣٠۴ ه وهو مطبوع .

٢٩- «شواهد الحق في التوسل بسيد الخلق» للشيخ يوسف النبهاني. طبع في مجلد.

٣٠- «الفجر الصادق» لجميل صدقي الزهاوي، مطبوع.

٣١- «إظهار العقوق ممن منع التوسل بالنبي والولي الصدوق» للشيخ المشرفي المالكي الجزائرى .

٣٢ - رسالة في جواز التوسل، للشيخ المهدي الوازناني مفتي فاس، ردّ فيها على محمّد بن عبد الوهاب في منعه ذلك .

٣٣- «غوث العباد (في) بيان الرشاد» للشيخ مصطفى الحمامي المصرى، مطبوع.

٣٣- «جلال الحق في كشف أحوال أشرار الخلق» للشيخ إبراهيم الحلبي القادري الاسكندري، وهو كتاب جيد طبع في الاسكندرية سنة ١٣٥٥ ه.

٣٥- «البراهين الساطعة» للعلامة الشيخ سلامة العزامي المتوفى سنة ١٣٧٩ ه.

78- «النقول الشرعية في الردّ على الوهابية» للشيخ حسن الشطي الحنبلي الدمشقي، مطبوع .

٣٧- رسالة أُخرى له أيضاً في تأييد مذهب الصوفية والردّ على من ناوأهم، مطبوعة .

٣٨ - رسالة في حكم التوسل بالأنبياء والأولياء، للشيخ محمّد حسنين مخلوف، مطبوعة.

٣٩- «المقالات الوفية في الردّ على الوهابية» للشيخ حسن قزبك، مطبوعة.

٣٠- «الأقوال المرضية في الردّ على الوهابية» وهي رسالة صغيرة للشيخ عطا الكسم الدمشقى .

والردود على الوهابية أكثر مما ذكر، وقد اكتفينا بهذا العدد المبارك، وفيه غنى وكفاية، وكلّها لأهل السنة والجماعة، وأمّا الشيعة فحدث عنها ولا حرج، وأول من ردّ عليه، الفقيه الشيخ جعفر كاشف الغطاء الأكبر بكتاب أسماه به «منهج الرشاد لمن أراد السداد» كتبه ردّاً على الرسالة الّتي بعثها سعود بن عبد العزيز إليه يشرح فيها مواقف الوهابية في المسائل الراجعة إلى التوحيد والشرك، وقد طبع في النجف الأشرف عام ١٣٤٣ ه، ثم توإلى النقد من علماء الشيعة بعد تدمير قباب البقيع عام ١٣٤٣ ه، إلى يومنا هذا، ونشير إلى قليل من كثير مما طبع وانتشر باللغة العربية:

۱- الآيات البينات في قمع البدع والضلالات، للشيخ محمد حسين كاشف الغطاء (١٢٩٣ ـ الآيات البينات في المنطق المنطق المنطق الأشرف ١٣٣٥ هـ .

٢- الأيات الجلية في ردّ شبهات الوهابية، للشيخ مرتضى كاشف الغطاء (م ١٣٤٩ ه ).

- ٣- إزاحة الوسوسة عن تقبيل الأعتاب المقدسة، للشيخ عبد الله بن محمد حسن المامقاني (ت ١٣٥١ هـ) طبع في النجف الأشرف مع كتابه مخزن المعاني .
- ۲- البراهين الجلية في دفع شبهات الوهابية، للسيد محمد حسن القزويني الحائري (ت
   ۱۳۸۰ ه) طبع بالنجف (۱۳۴۶ ه) .
  - ۵- التبرك، للشيخ على الأحمدي الميانجي، طبع في بيروت.
- ۶- دعوى الهدى إلى الورع في الأفعال والفتوى، للشيخ محمد جواد البلاغي (ت ١٣٥٢ هـ). ه) .طبع في النجف الأشرف (١٣۴۴ هـ) .
  - ٧- الرد على الوهابية، للشيخ محمّد على الغروي الأردوبادي، طبع سنة (١٣٤٥ ه).
- ٨- الرد على الوهابية للسيد حسن الصدر الكاظمي (ت ١٣٥٢ هـ)، طبع في بغداد (١٣٢۴ هـ). ه) .
- 9- كشف الارتياب في أتباع محمد بن عبد الوهاب، للسيد محسن الأمين العاملي (ت ١٣٧٣ هـ) طبع في صيدا .
- ١٠ المواسم المراسم، للسيد جعفر مرتضى العاملي، يبحث عن مشروعية إقامة مراسم الاحتفال في الأعياد، أو مظاهر الحزن في المآتم ـ طبع في طهران.
- ۱۱ هذه هي الوهابية، للشيخ محمد جواد مغنية العاملي (ت ۱۴۰۰ ه) طبع في بيروت . ۱۲ مع الوهابيين في خططهم وعقائدهم، لمؤلف هذا الكتاب، طبع في طهران، عام ۱۴۰۶ ه) .
  - ١٣- الوهابية في الميزان، له أيضاً، طبع في قم المشرفة عام (١٤٠٧ ه) .

١٤ وأخير الردود لا آخرها ـ التوحيد والشرك في القرآن الكريم، له أيضاً، استعرض فيه
 الأيات الواردة حولهما بإمعان ودقة، وفند جميع مستمسكات الوهابيين فيه .

ولنكتف بهذا المقدار، وإلَّا فاردود عليها من الشيعة بألسنة مختلفة كثيرة.

\* \* \*

«فاحتفظوا بكتبكم فإنّكم سوف تحتاجون إليها»

الإمام الصادق الشير

# تاريخ الإمارة القبلية السعودية

# الفترة الأُولى

وقد تصدى للحكم فيها من عام ١١٣٧ إلى ١٢٣٣ الأُمراء التالية أسماؤهم: ١- محمد بن سعود ٢- عبد الله بن سعود ٠. عبدالعزيز بن محمد بن سعود ٣- سعود بن عبدالعزيز ٢- عبد الله بن سعود ٠.

## الفترة الثانية

#### 14-9-174+

ه- خالد العزيز عبد العزيز عبد العزيز عبد العزيز عبد العزيز عبد الماري بن عبدالرَّحمن - فيصل بن تركي - المعود - عبدالله بن ثنيان - افيصل بن تركي - عبدالله بن فيصل التركي - عبدالرَّحمن بن فيصل .

## الفترة الثالثة

#### ..\_ 1719

۱۵ – عبد العزيز بن عبدالرَّحمن ۱۵ – سعود بن عبدالعزيز ۱۶ – فيصل بن عبدالعزيز ۱۷ – خالد بن عبدالعزيز .

ويعلم الله من سيتحكم في الديار المقدسة بعد هذا الرجل.

(48Y)

للاستاذ جعفر السبحاني

## تاريخ الإمارة القبلية السعودية

قد تعرفت على أنّ آل سعود وعلى رأسهم محمّد بن سعود كانوا هم الحماة لدعوة محمّد بن عبد الوهاب، وقد تمخض عنها إبرام اتفاقية بين ابن عبد الوهاب وأمير العائلة السعودية، وهذه الاتفاقية لا تزال باقية إلى يومنا هذا وإن تبدلت بأشكال مختلفة، غير أن الوقوف على كيفية توسع نطاق دعوة ابن عبد الوهاب يتوقف على دراسة تاريخ حياة هذه القبيلة بعد هذه الاتفاقية، كيف أنّهم سلّوا سيوفهم في طريق نشرها إلى حدّ خضبوا وجه الأرض بإراقة دماء الصالحين والمؤمنين، وقتل الأطاف في حجور أُمهاتهم، وتدمير الأبنية، وإحراق الأشجار والنخيل، إلى غير ذلك ممّا يكلّ البيان عن وصفه والقلم عن الإحاطة به، والقارىء إذا استطلع ما سنذكره مؤيداً بمصادر موثقة، يقف على أنّه لم تكن هناك رسالة دينية ولا إنسانية، بل كانت الدعوة الوهابية واجهة وغطاء لما تربّوا عليه وألفوه في حياتهم القبلية من النهب والغارة والقتل والسفك، وتوسيع نطاق السلطة، إلى غير ذلك مما كانوا يمارسونه قبل قبول الدعوة الوهابية، الّتي تركز بزعمهم على رفض الشرك وزيادة رقة الموحدين، وكانت فكرةً اغترّ بها البسطاء وانطلت على عقولهم الساذجة، لأنّهم كانوا يعيشون في واحات الصحاري منقطعين عن الأُمم المتحضرة، فلأجل ذلك تمكنت الدعوة الوهابية من النفوذ إلى أذهانهم بيسر وسهولة، فصار المتحضرة، فلأجل ذلك تمكنت الدعوة الوهابية من النفوذ إلى أذهانهم بيسر وسهولة، فصار البدو أداة طيعة بيد الأمير وصاحب الدعوة، فأشاعا الفساد بما أوتيا من قوة.

إنّ تاريخ العائلة السعودية حسبما يذكره المؤرخون تتلخص في فترات ثلاث:

الفترة الأُولى: وهي تبتدىء من عام ١١٣٧ ه إلى ١٢٣٣ ه.

الفترة الثانية: تبتدىء من عام ١٢٤٠ هـ إلى ١٣٠٩ هـ.

الفترة الثالثة: تبتدىء من عام ١٣١٩ ه إلى عصرنا هذا.

## الفترة الأولى لحياة العائلة

١- إمارة محمد بن سعود: (١١٣٧ هـ ١١٧٩ ه) .

إنّ محمد بن سعود هو أول من صافح محمد بن عبد الوهاب و كان معه إلى أن لفظ أنفاسه الأخيرة في العام الآنف الذكر، وقد حصل صدام بينه وبين عثمان بن معمر شيخ «العيينة»، وقد خشي عثمان من امتداد السلطة السعودية فعقد حلفاً مع «ثرمدة» و «ابن سويط» شيخ الظفير، ولكنه باء بالفشل واغتيل على يد الوهابيين عند خروجه من المسجد، فانضمت «العيينة» بعد ذلك إلى الحكم السعودي، وقد آل معمر دورهم السياسي في نجد (١).

يقول زيني دحلان: «كان ابتداء ظهوره أمره (ابن عبد الوهاب) في الشرق سنة ١١٣٣ هـ، واشتهر أمره بعد الخمسين وألف ومئة بنجد وقراها، فتبعه وقام بنصرته أمير الدرعية محمد سعود، وجعل ذلك وسيلة إلى اتساع ملكه ونفاذ أمره، فأحمل أهل «الدرعية» على متابعة محمد بن عبدالوهاب فيما يقول، فتبعه أهل «الدرعية» وما حولها، ومازال يطيعه على ذلك كثير من أحياء العرب، حي بعد حي، وقبيلة بعد قبيلة، حتّى قوي امره فخافته البادية، فكان يقول لهم إنما أدعوكم إلى التوحيد، وترك الشبرك بالله، ويزين لهم القول وهم بَوادٍ في غاية الجهل لا يعرفون شيئاً من أُمور الدين، فاستحسنوا ما جاءهم به، وكان يقول لهم إنّي أدعوكم إلى الدين، وجميع من هو تحت السبع الطباق مشرك على الإطلاق ومن قتل مشركاً فله الجنة، فتابعوه وصارت نفوسهم بهذا القول مطمئنة، وكان محمد بن عبدالوهاب بينهم كالنبي في أمته، لا يتركون شيئاً مما يقول، والذا قتلوا إنساناً أخذوا ماله وأعطوا الأمير محمد بن سعود الخمس، واقتسموا الباقي، وكانوا يمشون حينما مشي، ويأتمرون له بما شاء، والأمير محمد بن سعود ينفذ كل ما يقول، حتى اتسع له الملك .

١٠ أبو عليه، عبدالفتاح: محاضرات في تاريخ الدولة السعودية، ص ١٤.
 ١٥ أبو عليه، عبدالفتاح: محاضرات في تاريخ الدولة السعودية، ص ١٤٠.

### البعثة الوهابية إلى مكة

تولى ولاية مكة الشريف مسعود من عام ١١٣٤ إلى عام وفاته ١١٤٥ ه ، وقد أرسل محمد بن سعود عندما استحفل أمر محمد بن عبدالوهاب ثلاثين عالماً إلى مكة يستأذنونه في الحج، ولكن كان هدفهم هو الدعوة إلى الوهابية ونشرها في أوساط أهل الحرمين، وقد كان أهلهما قد سمعوا بظهورهم في نجد وإفسادهم عقائد البوادي، ولم يعرفوا حقيقتهم بعد عن كثب، فلما وصلت بعثته أمر الشريف مسعود أن يناظرهم علماء الحرمين، فإذا بهم فوجئوا بعقائد غريبة، فأقاموا عليهم الحجة والبرهان، فقبض على جماعة منهم، بينما فرّ بجلدته البعض الأخر (١).

## الصدام مع حاكم الرياض

كان دهام بن دواس حاكماً على الرياض، وكان من ألد الأعداء للدعوة الوهابية، وقد دامت الحروب بين الرياض والدرعية زهاء سبعة وعشرين عاماً على الرغم من قرب المسافة بينهما، وكانت سجالاً، فلم تمرّ سنة إلّا وقعت فيها غزوة بين البلدين، وفي إحدى هذه الهجمات قتل ولدا محمد بن سعود، أعنى فيصلاً وسعوداً (٢).

وظل أمير الرياض المنافس الرئيسي لمحمد بن سعود، وكانت الغزوات بين الدرعية والرياض تدور رحاها كل عام تقريباً .

ففي عام ١١٧٨ ه اتفق أبناء «يام» من أهالي نجران وقبيلتي العجمان و «بني خالد» وتحالفوا على سحق محمد بن سعود ومحمد بن عبدالوهاب .

فقد تحالف بنو يام على أن يسيروا من نجران بقيادة السيد حسن بن هبة الله، وأن يسير بنو خالد والعجمان من الأحساء بقيادة حاكمها أنذاك باسم الخالدي، وتواعد الجميع على الزحف على الدرعية، فصارت جموع من

١. الدرر السنية، ص ٢٣ ـ بتصرف.

٢. أبو علية، عبدالفتاح: محاضرات في تاريخ الدولة السعودية الأولى، ص ١٩ ـ ٢٠.

نجران والأحساء، ولكن قائد نجران قد وصل إلى ضواحي «الدرعية» قبل وصول العجمان وبني خالد، وبوحدتهم تمكنوا من سحق الجند السعودي واختفى محمد بن سعود، وكاد ينتهي أظلم حكم دخيل عرفته شبه الجزيرة العربية على أيدي أهالي نجران الأبطال، لو لم يلجأ محمد بن عبدالوهاب إلى المكر والخداع، فقد رفع راية الصلح على أن يقف أهالي نجران عند حدهم ويمتنعوا من دخول «الدرعية»، وأنّ يسلّموا ما تحت أيديهم من الأسرى السعوديين، ويتعهد كل من محمد بن عبدالوهاب ومحمد بن سعود بدفع عشرة آلاف جنيه ذهب كتعويض لأهالي نجران عن رحتلهم هذه، وأن لا يتعدى محمد بن سعود ومحمد بن عبدالوهاب حدود «الدرعية»، وبهذا شهد محمد بن عبدالوهاب ببطلان دعوته أمام أهالي نجران .

ولما وصلت قوات الخالدي المسلحة بالمدافع إلى ضواحي «الدرعية»، وكان قد انضمّ إليها الكثير من النجديين فوجئوا بهذا الصلح، والقبوله تمشياً مع ما اتّخذه أبناء عمهم من أبناء نجران، ولم يكن سبب فشلها الّا التصرفات الفردية للشيخ حسن بن هبة اللّه، وإلّا لقضي على الوجود السعودي في ذلك الوقت، وقد كان عنف الهجوم وإيجاد الرعب على حد أُصيب محمد بن سعود بإسهال، ومرض مرضاً شديدياً من جزاء ما انتابه من رعب شديد حينما شاهد أنّ أبناء يام يحاصرون «الدرعية»، بعد سحقهم للجند السعودي، وقد تسبب ذلك هلاك محمد بن سعود من جراء المرض الّذي أصابه من ذلك الحادث، ومات عام ١١٧٩ ه (١).

\* \* \*

## ۲-عبدالعزيز بن محمد بن سعود (۱۱۷۹ ـ ۱۲۱۸ هـ)

اختار محمّد بن سعود ولده عبدالعزيز وليّاً للعهد من بعده، باقتراح من محمد بن عبدالوهاب، فكان أول أمير يبايع بولاية العهد من السعوديين، ومنذ ذلك الحين أصبحت الإمارة تنتقل بالمبايعة بولاية العهد، تماماً كما فعل

١. ناصر السعيد: تاريخ آل سعود، ص ٣٠.

معاوية مع ولده يزيد، وهذه واحدة من بدع الشيخ محمد بن عبدالوهاب، وقد تزوج عبدالعزيز ابنة محمد بن عبدالوهاب، وامتزج النسب بعضه ببعض أكثر من ذى قبل (١).

ولم تكن سيرة عبدالعزيز خيراً من سيرة أبيه بل شرّاً منه، وقد نجمت في عهده حروب دامية سفكت فيها دماء الأبرياء بما يتجاوز حد الوصف، وإن كنت في شك مما نقول فعليك بقراءة ما أسجله لك من وثائق موثقة:

# احتلال الأحساء عام ١٢٠٧ هـ

تشكل الأحساء وسواحلها وموانئها جزءاً من البلاد المطلة على الخليج، والّـتي يـتنازع عليها العثمانيون وولاة العراق ومصر.

كانت الأحساء في القرن الثاني عشر (١١٠٠ ـ ١٢٠٠) تخضع لنفوذ قبائل بني خالد، وهي قبائل نجدية كبيرة منتشرة على شاطىء الخليج تحت حكم شيخهم محمد آل حميد، الّذي أنذر عثمان بن معمر شيخ العيينة بطرد محمد بن عبد الوهاب من قريته، لما أساءت تعاليمه إلى القرى المجاورة، وكان ذلك من أسباب العداء بين بني خالد وآل سعود، بالإضافة إلى رغبة هؤلاء في التوسع، وأدى ذلك إلى سقوط الأحساء في يد الوهابيين عام ١٧٨٨ م «حوالي ١٢٠٧ ه».

وفي خريف ١٧٠٣ م «حوالي ١٢١٥ ه» توجه سعود بن عبدالعزيز مع قوات كبيرة إلى الأحساء، ونهبت قواته البدوية كل ما صادفته في طريقها، وقتلت دون رحمة كل من أبدى مقاومة، ودمرت بساتين النخيل واستأثرت بمحاصيل التمور، ورعت الماشية في الحقول، وأعربت الأحساء كلها عن خضوعها لهم، وعيّن براك بن عبدالمحسن أميراً للأحساء (٢) ولكنه حاول في ربيع ١٧٩۶ م أن يتخلص من سلطة الوهابيين، ولكنه اطّلع عليه سعود بن عبدالعزيز

١. المصدر السابق، ص ٣٠.

۲. ابن غنام: تاریخ نجد، ج ۲ ص ۱۵۸ ـ ۱۶۶.

فجاء بجيش قوي إلى الأحساء وقمع الحركة فيها من جديد(١).

يقول ابن بشر في كيفية إخضاع الأحساء: فلما أصبح الإصباح رحل سعود بعد صلاة الصبح، فلما استووا على ظهور ركائبهم وقربوا من الأحساء، أطلقوا رصاص بنادقهم دفعة واحدة، فاسقط الكثير من النساء الحوامل ما في بطونهم لهول الموقف، فاحتلها، ثم نزل سعود فأمرهم بالخروج إليه، فخرج فأقام هناك مدة أشهر يقتل من أراد قتله، يجلي من أراد إجلاءه، ويحبس من أراد حبسه، ويأخذ من الأموال، يهدم من المحال، ويبني ثغوراً ويهدم دوراً، وضرب عليهم ألوفاً من الدراهم وقبضها منهم، وذلك لما تكرر منهم من نقض العهد ومنابذة المسلمين وأكثر فيها القتل (إلى أن يقول) فلما أراد ابن سعود الرحيل من الأحساء أمسك عدة رجال من رؤساء أهلها... فاستقدمهم إلى «الدرعية» وأسكنهم فيها، واستعمل في الأحساء أميراً باسم (ناجم) وهو رجل منهم (٢).

## تدمير كربلاء والتصفية الجسدية

وفي سنة ١٢١۶ ه جهز سعود بن عبد العزيز بن محمد جيشاً جراراً من أعراب نجد، وغزا به العراق، وحاصر كربلاء ثم دخلها عنوة، وأعمل في أهلها السيف، ولم ينج منهم إلّا من فرّ هارباً، أو اختفى في مخبأ من حطب ونحوه فلم يعثروا عليه، وهدم قبر الحسين واقتلع الشباك الموضوع على القبر الشريف، ونهب جميع ما في خزانة المشهد، ولم يرع لرسول الله ولا لذريته أدنى حرمة، وجدد بجريمته النكراء مأساة واقعة كربلاء ويوم الحرة، وجرائم بني أمية وبنى العباس.

ويتناول كوران سيز وصف تلك الواقعة بقوله:

وقد جرت العادة أن يحتفل الشيعة كل عام بعيد الغدير في يوم الغدير في

۱. ابن غنام: تاریخ نجد: ج ۲ ص ۱۷۴ ـ ۱۷۵.

۲. نفس المصدر: ج ۲، ص ۱۷۴ – ۱۷۵ ـ ابن بشر: عنوان المجد، ج ۱، ص ۱۰۵ ـ ۱۰۶.
 ۲. نفس المصدر: ج ۲، ص ۱۷۴ – ۱۷۵ ـ ابن بشر: عنوان المجد، ج ۱، ص ۱۰۵ ـ ۱۰۶.

النجف الأشرف، فخرج أهالي كربلاء من بلدتهم، فانتهز الوهابيون فرصة غيابهم عن البلدة واقتحموها، وهم حوالي اثني عشر ألف جندي، ولم يكن في البلدة إلّا عدد قليل من الرجال المستضعفين، قتلهم الوهابيون ولم يبقوا أحداً منهم حيّاً، ويقدر عدد الضحايا خلال يوم واحد بثلاثة اللف، وأمّا السلب فكان فوق الوصف، ويقال إنّ مائتي بعير حملت فوق طاقاتها بالمنهوبات الثمينة، فقد استولى الوهابيون على كل الكنوز والأموال، وجردوا القبة من صفائح النحاس المطلية بالذهب (١).

وقال «فيلبي» في تاريخ نجد: اقتحم سعود بجيش أبيه كربلاء، وبعد حصار قصير أعمل السيف في رقاب أهلها، ودمر ضريح الحسين إله ، ونهب المجوهرات الّتي كانت تغطي الضريح، وجمع كل شيء ذا قيمة في المدينة...

والحق أن يقال إنّ عمله هذا هزّ العالم كله، فضلاً عن الشيعة، فقد كان منعطفاً تاريخياً للثورة على الوهابيين، كما أدّى فيما بعد إلى عواقب وخيمة على سلطة هذه الإمارة الضالة (٢٠). ويقول العلاّمة السيد جواد العاملي مؤلف مفتاح الكرامة:

«... فأغار سعود بن عبدالعزيز في سنة ١٢١۶ ه على مشهد الحسين وقتل الرجال والأطفال، وأخذ الأموال، وعاث بالحضرة المقدسة، وخرب بنيانها وهدم أركانها، ثم إنّه بعد ذلك استولى على مكة المكرمة والمدينة المنورة، وفعل بالبقيع ما فعل، ولم يستثن من ذلك إلّا قبر النبي النبي النبي النبي النبي المناورة والمدينة المنورة والمدينة النبي النب

١.الدكتور منير العجلاني: تاريخ البلاد العربية، ص ١٢٤\_ ١٢٧.

٢. فيلبي: تاريخ نجد، ص ٩٩.

وهذا الكاتب، أعني فيلبي كان رجلاً إنكليزياً باسم «سنت جون فيلبي» فقد أظهر الإسلام وأقام مدة مديدة في نجد، وكان له علاقة وطيدة مع السعوديين ثم توترت علاقته معهم بسبب تسجيله هذه الحوادث التاريخية المريرة الّتي أصبحت وصمة عار في جبين الأسرة السعودية إلى الأبد.

٣. العاملي، السيد جواد: مفتاح الكرامة، ج ٥ص ٥١٢.

كان تدمير كربلاء أفدح هزيمة مني بها سليمان باشا والي بغداد، مما زاد في تدهور وضع الوالي .

### احتلال الطائف عام ١٢١٧هـ

قال الجبرتي: في أواخر سنة ١٢١٧ ه أغار الوهابيون على الحجاز، فلما قاربوا الطائف خرج إليهم الشريف غالب فهزموه، فرجع إلى الطائف وأحرقت داره وهرب إلى مكة، فحاربوا الطائف ثلاثة أيام حتّى دخلوها عنوة، وقتلوا الرجال وأسروا النساء والأطفال، وهذا دأبهم في من يحاربهم، وهدموا قبة ابن عباس في الطائف (١).

يقول زيني دحلان: فدخلوا البلد عنوة في ذي القعدة سنة ١٢١٧ ه فقتلوا الناس قتلاً عاماً حتّى الأطفال، وكانوا يذبحون الطفل الرضيع على صدر أمه، وكان جماعة من أهل الطائف خرجوا قبل ذلك هاربين، فأدركتهم الخيل وقتلت أكثرهم، وفتشوا على من توارى في البيوت وقتلوه، وقتلوا من في المساجد ـ إلى أن قال ـ: وصارت الأعراب تدخل كل يوم إلى الطائف وتنقل المنهوبات إلى الخارج حتّى صارت كأمثال الجبال، فأعطوا خمسها للأمير واقتسموا الباقي، ونشروا المصاحف وكتب الحديث والفقه والنحو في الأزقة، وأخبروا أن الأموال مدفونة في المخابىء فحفروا في موضع فوجدوا فيه مالاً، وعندها حفروا جميع بيوت البلد حتّى بيوت الخلاء والبالوعات.

# استيلاء الوهابيين على مكة في سنة ١٢١٨ هـ

عزم الوهابيون في سنة ١٢١٧ ه على الاستيلاء على مكة المكرمة وإخضاعها لسيطرتهم ونفوذهم، فأعدّوا العدة وحشدوا الحشود المكثفة لذلك في أول الأشهر الحرم، فشاع خبرهم في الأفاق وبلغ مسامع الناس وهم في موسم الحج، وقد كان ممن حج في ذلك العام، إمام مسقط: سلطان بن سعيد ونقباء وأمراء حجيج مصر والشام وغيرهما، فاستنجد بهم الشريف غالب

<sup>.</sup> عالب محمد أديب: أخبار الحجاز ونجد في تاريخ الجبرتي، ص ٩٣. (٣٧٠)

أمير مكة فأبوا عليه، ودعاهم إلى الجهاد ضد الوهابية بعد انقضاء مناسك الحج فأعرضوا عنه، وتعللوا بعلل واهية، وأكثر الإلحاح عليهم فلم يجد فيهم أُذناً صاغية، فاضطرّ إلى الجلاء عن مكة برفقة أتباعه وخزائنه وذخائره، وكثير من أهالي مكة إلى مدينة جدة، للأمن من غائلة سطوة الوهابيين .

ووصل ابن سعود بقواته مشارف مكة المكرمة يومة العاشر من المحرم، فدخلها من دون مقاومة تذكر، ففعل بها وبأهلها ما فعله جنده بأهل الطائف<sup>(۱)</sup>.

وفرض ابن سعود على علمائها تلقّي أفكار ابن عبد الوهاب ومدارسة كتبه، كما منع مسلمي الآفاق من أداء الحج والعمرة، فانقطع عن أهل مكة والمدينة ما كان يصل إليهم من الصدقات، أو أسباب التجارة الّتي كانوا يتعيشون منها (٢) .

وبعد استيلائهم على مكة، قدمت جموع غفيرة من نجد من الوهابيين، فتوجهت حشودهم بتخطيط مسبق إلى الأضرحة والمزارات ذات القباب الّتي شيدت لتكريم شخصيات صدر الإسلام فهدموها، وكذا فعلوا بدار مولد النبيّ وقبّة السيدة خديجة وقبة زمزم (n)، فما مضت عليهم إلّا ثلاثة أيام حتّى محوا جميع آثار صدر الإسلام ومعالمه، وآثار الصالحين، فأزالوها عن بكرة أبيها (n).

### طرد الوهابيين من مكة المكرمة

كانت الوهابية مسيطرة على الحرم الشريف على نحو ما مرّ ذكره، فدفعت جرائمهم الّتي ارتكبوها بمكة الشريف غالب إلى تصميمه على تجديد العهد بها لتطهيرها من دنس الوهابيين، فسار برفقة الشريف باشا حاكم جدة

(TV1)

١. جبران شامية: آل سعود ماضيهم ومستقبلهم، ص ٤٤ ـ تاريخ الجبرتي، ص ٩٣.

٢. أخبار الحجاز ونجد في تاريخ الجبرتي، ص ٩٣.

٣. ابن بشر: عنوان المجد، ج ١ ص ١٢٢.

۴. تاريخ الجبرتي، ص ١١٨ بتصرف.

وكثير من العسكر والعبيد، وتمكنوا من اقتحام متاريس الوهابيين المحيطة بها، فدخلوها وأحكموا السيطرة عليها، بعد أن طردوا منها كل ما تبقى من شراذم الوهابيين.

ثم أخذ الشريف غالب يحارب كل من كان يوالي الوهابيين ممن جاور مكة من القبائل بالغارة عليهم، حتّى تمكن من استئصالهم والقضاء على تبعيتهم وعمالتهم لهم.

هذا غيض من فيض من جرائم عبدالعزيز بن محمّد آل سعود، وهذه كلها حروب وفتن، وتدمير وتخريب وضحايا، ونهب وسلب وهتك للمقدسات الدينية، وغارات متصلة ليل نهار على المسلمين الآمنين .

وظلّ على هذه السيرة إلى عام ١٢١٨ ه حتّى اغتاله رجل. قال جبران شامية الكاتب الوهابي: وانتقم الشيعة من غزوة كربلاء بعد سنتين باغتيال الإمام عبد العزيز وهو يصلّي في المسجد عام ١٢١٨ ه وقال فيلبي: لقد تنكّر القاتل بزي «درويش» وذهب إلى «الدرعية» وبقي فيها أياماً يصلّي خلف عبد العزيز، وفي ذات يوم ألقى بنفسه على عبد العزيز وهو يصلّي، وطعنه بمدية في ظهره اخترقت به إلى بطنه، وعجلت به إلى مقره الأخير، وتكاثر الناس على القاتل وقتلوه (١).

وقال ابن بشر: كان مقتل أمير الدرعية عبدالعزيز ضربة جديدة للوهابيين، ففي خريف عام ١٨٠٣ م قتل في مسجد الطريف بالعاصمة على يد درويش غير معروف يدعى عثمان، وهو كردي من إحدى قرى الموصل، وكان هذا الدرويش قد حلّ ضيفاً على البلاط، وعندما سجد عبدالعزيز أثناء الصلاة هجم هذا الدرويش الّذي كان في الصف الثالث على الأمير وقتله بطعنة من خنجر، ثم جرح أخاه عبدالله، وتفيد بعض المعلومات أن قاتل عبد العزيز شيعي هلك كل أفراد عائلته اثناء غزو كربلاء (٢).

١. جبران شامية: آل سعود ماضيهم ومستقبلهم، ص ۶۴.

٢. فاسيليف: تاريخ العربية السعودية، ص ٥٤.

وبذلك طويت صفحات حياته السوداء، وقد اقتصرنا في التعرض لتاريخ حياته على ما هو الجدير بالذكر منها، وإلّا فقد قال أحمد بن زيني دحلان: إنّ الشريف غالباً (أمير مكة) غزا الوهابيين ما ينوف عن خمسين غزوة، من سنة ١٢٠٥ ه إلى سنة ١٢٠٠ ه وكانت أكثر هذه الحروب أيام سلطة عبد العزيز آل سعود، ومن اراد التفصيل فليرجع إلى كتاب «خلاصة الكلام في أُمراء البلد الحرام» وكتاب «كشف الارتياب» للسيد الأمين، وقد ذكر الأخير نبذاً من هذه الحروب.

\* \* \*

## ٣-سعود بن عبدالعزيز (١٢١٨ ـ ١٢٢٩ هـ)

استولى سعود على السلطة في الإمارة القبلية السعودية بعد وفاة والده، وكان أول عمل قام به غزو بلدتي الزبير والبصرة، وأعمل فيهما القتل والسلب وهدم قبري طلحة والزبير، وتوسعت رقعة النفوذ السعودي في عهده إلى أوجها، فقد كثف الغزوات والغارات بقصد الاحتلال والسلب والنهب، بشكل رهيب لم يكن له سابقاً في تاريخ دويلتهم، وقد تمخّض عن تلك الأغراض التوسعية ضم جميع نواحي نجد والأحساء وسواحل البحر الأحمر إلى نفوذهم، واستمر حكمه أحد عشر عاماً (١).

وإليك بعض حروبه وغاراته على جدة، والحرمين الشريفين على وجه الاختصار:

### محاصرة الوهابيين جدة ١٢١٩هـ

ثم دخلت سنة ١٢١٩ ه فاقبلت جيوش الوهابيين وعلى رأسها ابن شكبان والمضايفي باثني عشر ألف مقاتل لحصار جدة، فأراد الشريف غالب تحصين مكة لعلمه بعدم قدرتهم على جدة، فنادى بالنفير العام، فخرج الناس على طبقاتهم إلى «الزاهر» حاملين السلاح، وبقوا هناك سبع ليال.

www.imamsadeq.org

۱. جبران شامیة: آل سعود ماضیهم ومستقبلهم ص ۶۲ ـ ۶۳ بتصرف.
 (۳۷۳)

أمّا الذين حاصروا جدة فبقوا ثلاثة أيام يحملون عليها حملة واحدة، فيفرقهم المدفع ويقتل منهم فينهزمون إلى خيامهم، حتّى قتل الكثيرون منهم وامتلأت الحفر والقنوات من جيفهم، وكانوا يدفنون العشرة في محل واحد، فلما رأوا ذلك ارتحلوا، وقتلوا في طريقهم حيّاً من الأعراب، وأخذوا إبلاً للشريف غالب، فجهز الشريف جيشاً بقيادة الشريف حسين للانتقام منهم، فهجموا عليهم في منطقة تسمى «الليث» فغلبوهم، وقتل كثير من الوهابيين في تلك الملحمة، واستهشد الشريف حسين، فعاود الشريف غالب إرسال الجند والكتائب عليهم حتّى يترصدوا لهم كل موضع، فهزموهم هزائم ساحقة، واقتطعوا الكثير من رؤوسهم، وعلقت على أبواب مكة للعبرة (۱).

## محاصرة مكة والمدينة سنة ١٢٢٠ هـ ثانياً

يقول زيني دحلان:

ودخلوا مكة في أواخر ذي القعدة سنة ١٢٢٠ ه وتملكوا المدينة المنورة، على ساكنها أفضل السلام، وانتهبوا الحجرة (النبوية) وأخذوا ما فيها من الأموال، وفعلوا أفعالاً شنيعة، وجعلوا على المدينة أميراً منهم يدعى «مبارك مزيان» واستمر حكمهم سبع سنين ومنعوا دخول الحاج الشامي والمصري مع المحامل مكة، وصاروا يصنعون للكعبة ثوباً من العباء، وأكرهوا الناس على الدخول في دينهم، وهدموا القباب الّتي على قبور الأولياء، وكانت الدولة العثمانية في تلك السنة في ارتباك كثير وشدّة قتال مع النصاري، وفي اختلاف في خلع السلاطين وقتلهم (٢).

وقال الكاتب جبران شامية: إنّ سعود بن عبد العزيز حاصر المدينة المنورة وفعل بها ما فعله بالطائف ومكة  $^{(n)}$ .

وقال السيد جواد العاملي: في سنة ١٢٢١ ه في الليلة التاسعة من شهر

١. الأمين \_ السيد محسن: كشف الارتياب، ص ٢٥ \_ ٢٠.

٢. زيني دحلان: فتنة الوهابية ص ٧٢، تاريخ الجبرتي ص ١١٤ ـ ١١٨.

٣. جبران شامية: آل سعود ماضيهم ومستقبلهم، ص ۶۵ نقلاً عن خطط الشام.

صفر قبل الصبح بساعة، هجم علينا بالنجف الأشرف ونحن في غفلة، حتّى بعض أصحابه صعدوا السور وكادوا يأخذون البلد، فظهرت لأميرالمؤمنين الكرامات الباهرة، فقتل من جيشه الكثير، ورجع خائباً، وله الحمد على كل حال (١).

وقال أيضاً: جاء سعود بن عبدالعزيز عام ١٢٢٣ ه في شهر جمادى الآخرة من نجد بما يقرب من عشرين ألف مقاتل، أو أزيد، فجاءتنا النذر بأنّه يريد أن يدهمنا في النجف الأشرف غفلة، فتحذرنا منه، وخرجنا جميعاً إلى سور البلد، فأتانا ليلاً فرآنا على حذر قد أحطنا بالسور بالبنادق والأطواب، فمضى إلى الحلة فرآهم كذلك، ثم مضى إلى مشهد الحسين على حين غفلة نهاراً، فحاصرهم حصاراً شديداً فثبتوا له خلف السور، وقتل منهم وقتلوا منه، ورجع خائباً، ثم عاث في العراق فقتل من قتل، وبقينا مدة تاركين البحث والنظر على خوف ووجل، ولا حول ولا قوة إلّا بالله العلي العظيم، وقد استولى على مكة المكرمة والمدينة المنورة، وتعطل الحج سنين وما ندرى ما يكون (٢).

ويظهر من غير واحد من المؤرخين أنّ الحج انقطع من العراق أربع سنين، ومن الشام ثلاث سنين، ومن مصر سنتين، ولا يعلم هل انقطع بعد ذلك أو لا.

### غزو الوهابيين لبلاد الشام

وقد غزا سعود منطقتي عسير وتهامة، ثم انسحب منهما وغزا كربلاء مرة ثانية عام ١٢٢٣ ه، فاستعصت عليه لأنّ أهلها حصنوها بعد الغزوة الأُولى، ثم هاجم البصرة والزبير وغنم بعض الأموال (٣).

وفي هذه السنة هجم ولد عبدالله بن سعود على بلاد حوران فنهب

(370

١. العاملي ـ السيد جواد: مفتاح الكرامة، ج ٥ص ٥١٢.

٢. نفس المصدرج عص ٢٣٥.

٣. جبران شامية: آل سعود ماضيهم ومستقبلهم ص ٥٥.

الأموال، وأحرق الغلال، وقتل الأنفس البريئة، وسبى النساء وقتل الأطفال، وهدم المنازل وعاث في الأرض فساداً (١).

ويقول صلاح الدين المختار، وهو من المعجبين بآل سعود:

في السادس من ربيع الثاني عام ١٢٢٥ ه (١٨٠٩ م) سار الأمير سعود بثمانية آلاف مقاتل إلى الديار الشامية، وقد بلغه أن عشائر سوريا من عنزة وبني صخر وغيرهما قد نزلوا في نقرة الشام، فلما وصلها لم يجد فيها أحداً، فتوجه بقواته إلى «حوران» وهاجم القرى والدساكر وبصرى، واستولى على ما عثر عليه من مال ومتاع وطعام، وكان أهلها قد هربوا إلى مختلف النواحي عند ما سمعوا بقدومه، ثم هاجم الأمير قصر المزريب فاستعصى عليه، وارتحل إلى بصرى ليلاً ومنها قفل عائداً إلى بلده ومعه غنائم كثيرة.

وقال السيد جواد العاملي: وفي سنة ١٢٢٥ ه قد أحاطت الأعراب من عنيزة القائلين بمقالة الوهابي بالنجف الأشرف ومشهد الحسين وقد قطعوا الطرق ونهبوا زوار الحسين بعد منصرفهم من زيارة نصف شعبان، وقتلوا منهم جمعاً غفيراً، وأكثر القتلى من العجم، وربما قيل إنّهم مائة وخمسون، وقيل اقل، وبقي جملة من زوّار العرب في الحلّة ما قدروا أن يأتوا إلى النجف، فبعضهم صام في الحلّة، وبعضهم مضى إلى الحسكة، ونحن الآن كأنّا في حصار، والأعراب إلى الآن ما انصرفوا وهم من الكوفة إلى مشهد الحسين بفرسخين أو أكثر (٢).

وقد بلغ تعصب الوهابيين إلى حدّ حملهم على قطع العلاقات التجارية مع غيرهم، وكانت التجارة إلى عام 1759 ه مع الشام والعراق محرمة (7).

وكانوا إذا وجدوا تاجراً في طريق يحمل متاعاً إلى المشركين صادروا ماله (۴) .

١. الشهابي: لمع الشهاب، ص ٢٠١.

٢. مفتاح الكرامة.

٣. فاسيليف: تاريخ العربية السعودية، ص ١٠٥.

۴. ابن بشر: عنوان المجد في تاريخ نجد، ج ١، ص ١٢٢.

وفي سنة ١٢٢۶ ه أرسل محمد علي باشا، والي مصر ولده طوسون لتحرير الحجاز من الوهابيين، فصدوه في الكرّة الأُولى، وتغلّب عليهم في الثانية، واستولى على مكة والمدينة، وحاول أن يفتح نجداً، فلم يستطع.

يقول ابن بشر:

«وصلت النجدات المصرية عام ١٢٢٧ ه فزحف طوسون على المدينة، وانضم إليه كثير من عرب جهينة وحرب، فحاصرها وقطع عنها المياه، وكان فيها سبعة آلاف من أهل نجد، فدخل المصريون البلد، وقتل من النجديين نحو أربعة آلاف<sup>(۱)</sup>.

ثم تابع طوسون حتّی دخل مکة والطائف بمساعدة الشریف غالب من دون قـتال عـام ۱۲۲۹ هـ (۱۸۸۳ م) .

وفي سنة ١٢٢٨ ه حج محمد علي باشا وعزل الشريف غالباً وأرسله منفياً إلى سلانيك، وعيّن مكانه الشريف محمّد بن عون، فانتقلت الإمارة من فرع إلى آخر من أُسرة الأشراف، ومحمد بن عون هو جدّ الشريف حسين أبي فيصل ملك العراق وعبد الله ملك الأردن.

يقول العلامة الشيخ محمّد جواد مغنية:

إنّ سعود بن عبدالعزيز أقام هيئة باسم الآمرين بالمعروف ومهمتها التجول في الأسواق أوقات الصلاة، تخضّ الناس على أدائها، وما زالت هذه الطريقة متبعة إلى اليوم عند السعوديين، واصبحت تحمل العصا وتجول في الأسواق والشوارع تنهال ضرباً بها على حليق الذقن و من يلمس قبر الرسول، أو قبر إمام من أئمة البقيع، وغير ذلك مما يخالف العقيدة الوهابية، بل كانوا إلى الأمس القريب يضربون المدخنين علناً وإن كانوا غرباء عن الديار (٢).

وقد هلك سعود في الدرعية عام ١٢٢٩ ه وهو في الثامنة والستين من

١. ابن بشر، عثمان: عنوان المجد، ص ١٤٠.

٢. مغنية، محمد جواد: هذه هي الوهابية، ص ١٢٧.

عمره، وكانت ولايته إحدى عشرة سنة أي من سنة ١٢١٨ ه إلى سنة ١٢٢٩ ه وبذلك طويت صحيفة عمره السوداء وكانت حياته كلها مليئة بالحرب والدمار.

\* \* \*

## ۴-عبدالله بن سعود (۱۲۲۹ هـ ۱۲۳۴)

وتولى بعد سعود ابنه عبدالله، ونازعه عمه عبدالله بن محمد، وانقسمت الأسرة على نفسها، وفي هذه السنة ارسل الباشا عساكر كثيرة إلى ناحية القنفذة برّاً وبحراً، فاستولوا عليها وهرب من كان فيها من الوهابيين، وفي أول سنة ١٢٣٠ ه عاد إلى الطائف، ووقعت بينه وبين الوهابيين حروب كان النصر له فيها عليهم، واستولى عر تبة وبيشة ورينة، وقتل الكثير من الوهابيين، فاستسلم أهلها، ومنها استولى على تربة، وقضى فيها على آخر مقاومة وهابية، ثم عاد إلى مكة ومنها إلى القاهرة (١).

بقي طوسون في الحجاز بعد حملته إلى نجد.

#### تدمير الدرعية

وفي أوائل سنة ١٢٣٣ ه أرسل محمد علي باشا ولده إبراهيم باشا إلى الحجاز، لإكمال محاربة الوهابيّين والاستيلاء على «الدرعية»، فتوجه بعساكر وأموال وذخائر كثيرة حتّى دخل مكة، ثم خرج منها بالعساكر قاصداً «الدرعية»، وجعل يملك كل أرض وصلها بلا معارضة، وقتل منهم مقتلة عظيمة، وأسر منهم وغنم خياماً ومدفعين (٢٠).

وفي سنة ١٢٣٣ ه ملك بلداً من بلاد الوهابيين وقبض على أميره، ثم استولى على الشقراء، وكان بها عبدالله بن سعود، فخرج هارباً إلى «الدرعية» ليلاً، وبينها وبين الشقراء يومان، ثم استولى إبراهيم باشا على بلد كبير من

(٣٧٨

١. جبران شامية: آل سعود ماضيهم ومستقبلهم، ص ۶۸.

٢. الأمين، السيد محسن:كشف الإرتياب، ص ٢٥.

بلادهم ولم يبق بينه وبين «الدرعية»، إلّا ثمان عشرة ساعة، ثم زحف على «الدرعية»، فملك جانباً منها، وحاصر الوهابيين وأحاط بهم (١).

وقال جبران شامية: استمر الحصار خمسة أشهر، فكانت تتوالى على إبراهيم باشا النجدات والذخيرة من مصر، والأرزاق والمواشي من البصرة والمدينة، وبقيت قبائل البدو التي انضمن إليه تناصره مادامت عطاياه مستمرة، وفي نهاية الشهر الخامس من الحصار، أي في سنة ١٢٣۴ هـ، استسلم عبدالله بن سعود لإبراهيم باشا فأرسله أسيراً للقاهرة ثم للاستانة، حيث طوفوه في الأسواق ثم أعدموه، وقتل في «الدرعية»، عدد كبير من آل سعود وآل الشيخ، ونفي قسم منهم إلى مصر، وبذلك انتهت الدولة السعودية الأولى (٢).

ثم اقام إبراهيم باشا في «الدرعية» سبعة أشهر، ثم أمر بتدميرها فاصبحت أثراً بعد عين (٣). وانتهت ستة أشهر من المعارك الطاحنة، وفقد السعوديون أثناء تلك المعارك زهاء عشرين من اقرباء الإمام بمن فيهم ثلاثة من إخوانه، وكتب إبراهيم باشا إلى القاهرة والاستانة بأنّ الوهابيين خسروا ١۴ ألف من القتلى، و ع آلا من الأسرى، ومن بين الغنائم عمدفعاً (۴).

بسبب هزيمة الوهابيين جرت في القاهرة احتفالات بهية، أطلقت فيها نيران المدافع، وأجريت الألعاب النارية، وكان الناس يسرحون ويمرحون، وأعرب شاه إيران (فتح علي شاه) في رسالة إلى محمد على باشا عن تقديره لدحر الوهابيين (۵).

وقال العلامة الشيخ محمد جواد مغنية في هذا المجال:

١. المصدر السابق.

٢. جبران شامية: آل سعود، ماضيهم ومستقبلهم ص ۶۹.

٣. المصدر السابق.

۴. فاسيليف: تاريخ العربية السعودية، ص ١٣١ ـ نقلاً عن ارشيف السياسة الخارجية لروسيا.

٥. الجبرتي، طبع مصر، ص ۶٣۶.

«وطغى إبراهيم باشا وبقي في البلاد، وأكثر فيها الفساد، وصادر أموال آل سعود وآل محمد بن عبدالوهاب، وأجلى الكثير من رجالهم ونسائهم وأطفالهم من الديار، ونفى الكثير منهم إلى مصر، وكان هذا جزاء وفاقاً لما فعلوه من قبل بأمّة محمد ومن المظالم والمآثم، وما ارتكبوه من الخيانة لله وكتابه، وللنبي النسائي وسنّته: وهكذا كل ظالم لا بد أن يبتلى بأظلم وأغشم (۱).

\* \* \*

﴿ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الأَبِصَارِ ﴾ (٢) .

١. الشيخ محمد جواد مغنية: هذه هي الوهابية، ص ١٢٩.

٢. سورة الحشر: الآية ٢.

## الفترة الثانية للإمارة القبلية السعودية

قد هرب كثير من كبار الوهابيين عندما ملك إبراهيم باشا «الدرعية»، فلما ارتحل عنها رجعوا إليها، منهم عمر بن عبدالعزيز وتركي ابن أخي عبدالعزيز، ومشاري بن سعود، فعمروا «الدرعية» ورجع أكثر أهلها، فجهّز محمد علي باشا عسكراً بإمرة حسين بك، فقبضوا على مشاري الّذي كان قد انتخب رئيساً لـ «الدرعية» وأرسلوه إلى مصر فمات في الطريق، وتحصّن الباقون في قلعة الرياض، بينها وبين «الدرعية» أربع ساعات، فحصارهم حسين بك ثلاثاً فطلبوا الأمان فآمنهم فخرجوا (إلّا تركيّاً فهرب من القلعة ليلاً) فقيدهم وأرسلهم إلى مصر.

# ۵-تركي ابن أخي عبدالعزيز (١٢٣٩ ـ ١٢٥٠ هـ)

عاش تركي ابن أخي عبدالعزيز مختفياً طوال عدة سنوات في المناطق الجنوبية، وكان يتجول في صحراء نجد داعياً العربان إلى إحياء مجد الأسلاف، وتزوج أثناء تجواله بامرأة من آل تامر، ولدت له ذكراً أسماه جلوي، فتجمع حول تركي ثلاثون رجلاً ثم انضمت إليه بعض القبائل، وفي تلك الأثناء بدأت في القسيم انتفاضة ضد المصريين إلى حدٍّ ألجأهم إلى الجلاء إلى الحجاز، وتركوا حاميتين في الرياض ومنفوخة (۱).

١. ابن بشر: عنوان المجد، ج ٢، ص ١٢.

وانتهز تركي فرصة ضعف المواقع المصرية في نجد في عامي ١٢٣٩ و ١٢٣٠ ه فوسّع نفوذه في المنطقة المحيطة بالرياض ومنفوخة، وعزل الحاميتين المصريتين، وبعد عدة شهور سقطت الرياض بيد تركي، وتمّ جلاء المصريين عن نجد، وأعلنت بعض مناطق القصيم عن اعترافها بحكم تركي، فتركي إذاً هو الأمير السعودي الوهابي الأول من الفرع الثاني لمحمد بن سعود، وبه انتقلت الإمارة من سلالة عبدالعزيز بن محمد بن سعود إلى سلالة أخيه عبدالله بن محمد بن سعود، وما زالت فيها إلى اليوم (١).

ولكنه نشب خلاف في العائلة السعودية، فتمرد مشاري بن عبدالرَّحْمٰن بن مشاري بن سعود مع بعض أفخاذ قبيلة قحطان على الأمير، فكبر على نسل عبد العزيز أن تخرج الإمارة منهم، فدبّر مشاري أمر اغتيال تركى، وتم له ذلك، ونادى مشاري بنفسه أميراً.

## ۶- مشاري بن عبدالرحمن (۱۲۵۰هـ)

قال جبران شامية: انتهت ولاية الإمام الخامس تركي بن عبد الله اغتيالاً على يد ابن عمّه مشاري بن عبد الرحمان، الّذي استولى على السلطة وأصبح الإمام السادس، ودام حكم مشاري أربعين يوماً، إذ زحف فيصل بن تركي من الهفوف إلى الرياض بمساعدة عبدالله، وعبيدالله، من آل الرشيد شيوخ حائل، واستولى على المدينة وأعدم مشاري، وأصبح فيصل الإمام السابع في العائلة السعودية.

## ٧-فيصل بن تركي (١٢٥٠ ـ ١٢٥٣ هـ)

تولى فيصل بن تركي الحكم بعد أبيه وهو في حوالي الأربعين من العمر، في أوج نضوج قابلياته الجسمانية والروحانية، وأصبح يتقبل البيعة من أهالي العاصمة، ولكن محمد علي باشا لم يمهله طويلاً، فأرسل حملة كبرى إلى نجد ومعها خالد بن سعود، الّذي كان مع السعوديين المنفيين بمصر، فدخل جيش

١. ابن بشر: عنوان المجد، ج ٢ ص ٢٥ ـ ٣٠.

محمد علي باشا واستولى على العاصمة بلا مقاومة، بعد أن فرّ منها فيصل، ثم أسر ونفي إلى مصر، وأقام المصريون فيها خالد بن سعود حاكماً مكان فيصل، وكان ذلك سنة ١٢٥٣ هـ.

وكانت الحجاز لم تزل بيد محمد علي، وكان من أعوانه خالد أصغر أبناء سعود الكبير، وأخو الإمام عبد الله الذي استسلم لإبراهيم باشا في الحملة المصرية الأولى وأعدم في استنبول.

## ۸-خالدبن سعود (۱۲۵۳ ـ ۱۲۵۵ هـ)

نشأ خالد بن سعود في القاهرة في كنف محمد علي، الّذي أعدّه ليتولى الحكم في الجزيرة العربية نيابة عنه، وكان لخالد أنصاره الذين لم يرضوا عن انتقال الإمامة عن أولاد سعود الكبير إلى أولاد عبد الله بن محمد (١).

وجد فيصل أنّ أهل الرياض وقبائل كثيرة مالت إلى الأمير خالد، لأنّه كان يمثّل نزعة دينية بحكم تثقفه في القاهرة، وذلك ممّا دعا فيصل إلى ترك الرياض، ودخل الأمير خالد الرياض سنة ١٢٥٣ ه.

فأعاد الحكومة إلى فرع سعود الكبير، وأصبح الأمير الثامن، فاستمر خالد في الإمارة سنتين .

# ٩ عبد الله بن ثنيان (١٢٥٥ ـ ١٢٥٨ هـ)

ثم ثار عليه عبد الله بن ثنيان مع النجديين، فأرادوا الفتك به فهرب إلى مكة، ثم مات (٢). ولمّا بلغ ذلك فيصلاً وهو محبوس بمصر، استطاع أن يهرب ليلاً من القلعة ومن معه، حتّى وصلوا جبل شمر مقر عمارة ابن الرشيد، فأكرمهم وتوجهوا إلى القصيم فانضاف إليهم كثير منهم.

إلى أن استطاع بعون أهالي عنيزة أن يقاتل ابن ثنيان في الرياض،

(TAT

١. أبو علية، عبد الفتاح: الدولة السعودية الثانية، ص ٢١.

٢. الأمين، السيد محسن: كشف الارتياب ص ٤٧ \_ نقلاً عن خلاصة الكلام لزيني دحلان.

فقبضوه وحصروا عليه، ثم قتل في الحبس خنقاً في سنة ١٢٥٨ ه.

## ١٠-فيصل بن تركى (١٢٥٨ ـ ١٢٧٨ هـ)

صار بعد ذلك فيصل سيداً في دياره لمدة تقرب من عشرين عاماً، وفي سنة ١٢۶٢ ه صدر الأمر من الدولة العثمانية بتجهيز العساكر لمحاربة فيصل بن تركي أمير الرياض، لأنّه استفحل أمره ويخشى أن يقع منه ما وقع من أسلافه، وأن يكون ذلك برأي الشريف محمد بن عون أمير مكة المكرمة، فتوجه الشريف مع العساكر من المدينة حتّى وصل جبل شمر، فسار معه أميره ابن الرشيد بكثير من القبائل، ولما وصلوا القصيم أطاعهم أهله، فخاف فيصل فأرسل لأهل القصيم أن يتوسط في الصلح على تأدية عشرة آلاف ريال في كل سنة، فتم الصلح، ورجع الشريف بالعساكر، واستمرّ فيصل يدفع ذلك حتّى مات سنة (١٢٨٢ هـ)(١).

ولكنه بعد ما أُصيب بالشلل وقد البصر، سلّم الأُمور لابنه عبداللّه، وبعدما مات نشبت حرب أهلية بين أولاده الأربعة، وهم عبدالله وسعود ومحمد وعبدالرَّح من، وع مّت الفوضى البلاد.

# ١١ – عبدالله بن فيصل التركي (١٢٧٨ هـ ـ ١٢٨٢ هـ)

كان فيصل قد بايع ولده الأكبر عبدالله بولاية العهد مطابقاً للتقاليد المتبعة في البيت السعودي، ولكن نشبت الحروب الأهلية بين أولاده الأربعة وهم: عبدالله وسعود ومحمد وعبدالرحمن، وعمّت الفوضى في البلاد، وقد نازع سعود أخاه عبدالله وثار عليه، واستمرت الحروب الأهلية بين الطرفين، ونشبت الفتن والقلاقل واستمرت ٢٥ عاماً، ممّا أدى إلى ضعف الإمارة وذهاب سلطانها، وانتفاضة حكام المقاطعات عليها، واستقلال كلّ بدويلته واحتل الأتراك الأحساء والقطيف (٢) واستمر الصراع داخل أسرة آل سعود، وظهر عبدالله في الأراضي المحتلة من قبل الأتراك، وطرد سعود من الرياض موقتاً،

١. جبران شامية: آل سعود، ماضيهم ومستقبلهم، ص ٧٨.

٢. وهبة \_حافظ: خمسون عاماً في جزيرة العرب، ص ٢٤.

ففي سنة ١٢٨٣ ه عاد عبدالله من جديد إلى الرياض إلّا أنّ الوضع في الإمارة كان ميؤوساً منه فالمجاعة مستمرة، وكان الناس يأكلون جيف الحمير ويحرقون جلود الماعز ويدقونها، بل كانوا يدقون العظام ويأكلون مسحوقها، ومع هذا فمن لم يمت بالسيف مات جوعاً (١).

## ١٢ – سعود بن فيصل تركي (١٢٨٣ هـ ١٢٩١ هـ)

وفي العام القادم ١٢٨٣ هـ عاد سعود مجدداً إلى الرياض، واستمرت المعارك سجالاً بين الأخوين واقترنت كالعادة بالنهب والقتل، ولكن عبداللّه بن فيصل كان يعتمد على الأتراك، بينما يعتمد سعود على الإنجليز، حتّى أنّهم أرسلوا أغذية له، وبعد طائفة من الأحداث استتب الأمر إلى سعود، ودخل الرياض في محرم ١٢٩٠ هو توفي بعده بعام ١٢٩١ هو أمّا عبدالله فقد تنازل عن الحكم وترك الرياض هو وأخوه محمد، ورحل إلى مقربة من الكويت واستقرّ في بادية قحطان، ثم تركها بعد أن رفضوا الخوض في معركة جديدة يكونون حطبها بلا فائدة، ولما توفي سعود أخذ الحكم مكانه أخوه عبد الرّحمن الّذي كان يميل إلى سعود بعكس محمد، فحكم لمدة عامين، ثم تلاها حرب بينه وبين أخيه محمد الذي كان يكبره سناً، فوقعت معركة بينهما في ثرمدا في غرب الرياض، وعاد الأمر من جديد للتوتر، حتّى وافق الاثنان على أن يتولى الحكم أخوهم الكبير عبدالله، فعاد هذا الأخير من البادية واستلم الحكم عام ١٢٩٣ ه حتّى عام ١٣٠٥ هولم يقبل أبناء سعود أن يتولى عمّهم الكبير عبدالله، فغادروا الرياض احتجاجاً على ذلك، واستقروا في «الخرج». وعندئذٍ توجه عبد الرحمن خوفاً من أبناء أخيه إلى عبدالله، فقرر الإخوة واستقرا من السيطرة على الرياض بضعة أسابيع، ثم فر أولاده ودخل عبدالله الرياض من الذين تمكنوا من السيطرة على الرياض بضعة أسابيع، ثم فر أولاده ودخل عبدالله الرياض من جديد، وبقى فيها إلى أن مات عام ١٣٠٥ ه.

١. الريحاني \_ أمين: تاريخ نجد الحديث، ص ٩٩.

### ١٣ – عبدالرحمن بن فيصل

ولما توفي عبدالله أخذ أخوه عبدالرحمن الأمر بيده، وأعلن نفسه أميراً خلفاً لأخيه عبدالله، ولم يطل الوقت حتّى اختلف عبدالرحمن مع أولاد سعود، ومن جانب آخر جنحت قبائل نجد لمحمد بن الرشيد مع أنّه لم يكن وهابياً بل كان حليفاً للخليفة العثماني، الّذي يتبع المذهب الحنفي ويستمد منه المال والسلاح (١).

ولما رأى عبدالرحمن قوة ابن الرشيد شعر أنّه بين أمرين: إمّا أن يحارب ابن الرشيد وإمّا أن يخضع له كموظف عنده، ولا طاقة له على الأُولى ولا تطيقه نفسه على الثانية، فلم يبق أمامه إلّا الرحيل، فرحل عن نجد بأهله سنة ١٣٠٩ ه وظل منتقلاً في الأمصار، فذهب أولاً إلى الأحساء، ثمّ إلى الكويت، ثمّ إلى قبائل بني مرة قرب الربع الخالي، ثم إلى قطر ومنها عاد إلى الكويت، واستقرّ فيها مع عائلته وأولاده؛ وكان عمر ولده عبدالعزيز عشر سنوات، وعين له أمير الكويت الشيخ محمد بن الصباح مرتباً إلى أن خصصت له الدولة العثمانية ستين ليرة عثمانية في الشهر (٢).

فقطع ابن الصباح عنه المرتب، وعاش هو وأفراد عائلته في شدة وضيق $^{(n)}$  وبذلك انتهت الدولة السعودية الثانية .

يقول بعض المؤرخين: «إنّ الوهابية فقدت صيتها وبريقها لما توسّعت فوق طاقتها فانهزمت، وهكذا خسروا الأرض والحركة الوهابية».

لم يكرم الشيخ مبارك الصباح ضيافة آل سعود في الكويت، فسكنوا ثلاث غرف من طين في أحد أزقة الكويت، ومع ذلك كان آل سعود خلال إقامتهم في الكويت مدة سبعة أو ثمانية أعوام متعاونين مع الشيخ مبارك حسبما تمليه مصالحهم، لقد كانت مجالس الشيخ مبارك بالنسبة إلى الشاب عبدالعزيز

١. جبران شامية: آل سعود ماضيهم ومستقبلهم، ص ٨١ ـ ٨٢.

٢. الريحاني: تاريخ نجد الحديث، ص ٩١.

مغنیة ـ محمد جواد: هذه هی الوهابیة، ص ۱۳۲ ـ ۱۲۳.

مدرسة تلقى مما يدور فيها من الأحداث، ولعلّ أهم درس وعاه هو الحذر عند التعامل مع القوى الدولية، والنظر بعين الاعتبار لمركز بريطانيا المتفوق (١).

١. السعدون ـ خالد: العلاقات بين نجد والكويت، ص ٤٧.

(TAV)

www.imamsadeq.org للاستاذ -

للاستاذ جعفر السبحاني

# الفترة الثالثة للإمارة القبلية السعودية

ذات يوم جاء الفتى عبدالعزيز إلى الشيخ مبارك وقال له: أريد أن أنقذ نجداً من ابن الرشيد فهل تساعدني بالمال والعتاد؟ فأعطاه الشيخ مائتي ريال وثلاثين بندقية وأربعين جملاً وبعض الزاد، فأخذها ومضى هو وأرحامه وأصحابه، ورافق عبدالعزيز أخوه محمد وابن عمه عبدالله بن جلوي وبعض أتباعهم وعددهم نحو أربعين رجلاً (۱).

سارت الجماعة متخفّية حتّى وصلت ضواحي الرياض وغافلت حراسها، وذلك في ٣ شوّال سنة ١٣١٩ هـ، ودخلت المدينة خلسة، وقتلت قائد الحامية الشمري عبدالرَّحْمٰن بن ضبعان، فاستسلم رجاله وخضعت الواحة لاَل سعود، فأرسل عبدالعزيز ناصر بن سعود إلى الشيخ مبارك مبشراً وطالباً المدد، ثم بنى سوراً حول الرياض، ثم دامت مساعدات شيخ الكويت واستتبّ له الأمر.

### ١٤ - عبدالعزيز بن عبدالرحمن (١٣١٩ ـ ١٣٧٣ هـ)

وبعد هذا صار عبدالعزيز حاكماً للرياض وهو في الثانية والعشرين، وظل أبوه مستشاراً رئيسياً له وإماماً للمسلمين (٢٠) .

١. السعدون خالد: العلاقات بين نجد والكويت، ص ۶۸.

٢. المصدر السابق.

اتصلت الدولة العثمانية بعبد العزيز بن سعود بواسطة الشيخ مبارك ودعته لإرسال والده عبدالرّحْمٰن لمفاوضة والي البصرة، ولبّی عبدالرّحمن الدعوة ووصل إلی الکویت ومنها إلی الزبیر برفقة الشیخ مبارك، حیث عقدت الجلسة الأولی من المباحثات عام ۱۳۲۲ ه وتوصل الفریقان إلی اتفاق تضمن إقرار العثمانیین بسیطرة عبدالعزیز علی مناطقه بوصف أنّه موظف عثمانی برتبة قائم مقام، وتعهد العثمانیون بمنع آل الرشید عن التدخل فی شؤون إمارة آل سعود (۱).

## عبدالعزيز يتحالف مع الإنكليز

انتهز عبدالعزيز الفرصة فاجتمع لأول مرة في سنة ١٣٢٨ ه برسمي بريطاني هو المعتمد في الكويت، أعني «ويليم شكسبير» ونشأت بينهما مودة وتقدير متبادل، واجتمعا ثانية سنة ١٣٣٠ ه، وكذلك في ربيع الأول ١٣٣١ ه وشرح عبدالعزيز لمندوب بريطانيا بأنّ الوقت مناسب لتخليص نجد والأحساء نهائياً من السيطرة العثمانية .

تمكّن شكسير من إجراء مباحثات سياسية مع عبدالعزيز، فوضع مسودة معاهدة التزم الإنكليز بموجبها بضمان مواقع أمير الرياض في نجد والأحساء، وحمايته من الهجمات العثمانية المحتملة من جهة البحر والبر إذا التزم بمساعدة الحلفاء، وتخلى الإنكليز عن سياستهم القديمة، والتزموا بعدم التدخل في الشؤون الداخلية لشبه الجزيرة العربية، والتزم عبدالعزيز بعدم إقامة علاقات مع البلدان الأخرى بدون مشاورة تمهيدية مع السلطات البريطانية، وتبين الدراسة التي أجراها «تلولير» لوثائق الأرشيفات الإنكليزية، أن عبدالعزيز كان يدرك بدقة مضامين السياسة البريطانية في الجزيرة العربية (٢).

وجاء في المعاهدة أنّ ابن سعود يتعهّد أن يمتنع عن كل مخابرة أو اتفاق أو معاهدة مع أية حكومة أو دولة أجنبية، وأنّ أمير نجد لا يمكن أن يتنازل عن

١. فاسيليف: تاريخ العربية السعودية، ص ٢١٥.

٢. الأمين، السيد محسن:كشف الارتياب، ص ٤٨.

الأراضي أو جزء منها، ولا أن يؤجرها أو يرهنها أو يتصرف بها بأيّ شكل، ولا أن يقدمها على سبيل الامتياز إلى أيّة دولة أجنبية، أو إلى أحد من رعايا دولة أجنبية بدون موافقة الحكومة البريطانية.

وجاء في المادة السادسة أنّ ابن سعود يتعهّد كما تعهّد والده من قبل بأن يمتنع عن كل تجاوز وتدخل في أرض الكويت والبحرين وأراضي مشايخ (قطر) وعمّان وسواحلها، وكل المشايخ الموجودين تحت حماية الإنكليز، والذين لهم معاهدات معها، ولم يرد في المعاهدة شيء عن الحدود الغربية لنجد، وهكذا فرضت هذه المعاهدة، الحماية البريطانية على نجد وتوابعها، وصارت هذه المعاهدة جزءاً من شبكة النفوذ البريطاني الّتي أرادت لندن فرضه على القسم الأكبر من الشرق الأوسط، وعلى أيّة حال على الجزيرة العربية كلّها بعد الحرب العالمية الأولى.

ثم استلمت نجد من عام ۱۳۴۴ هـ، مقابل توقیع المعاهدة مؤونة شهریة بمبلغ ۵ آلاف جنیه استرلینی مع إرسالیات معینة من الرشاشات والبنادق $^{(1)}$ .

وكما كان ابن الرشيد حليفاً مخلصاً للأتراك، فقد كان عبدالعزيز حليفاً دائماً وصديقاً وفيّاً للإنكليز، فكان يذكرها ويشكرها في خطبه وغيرها، وهذا مثال من أقواله «بحق الانكليز» جاء في خطبة ألقاها بمكة المكرمة عام ١٣۶٢ ه.

«ولا يفوتني في هذا الموقف أن أتمثّل بأنّ من لم يشكر الناس لم يشكر الله، فأثني على الجهود الّتي قدّمتها الحكومة البريطانية بتقديم بواخر الحجاج وتسهيل سفرهم، كما أثني على مساعدتها ومساعدة الحلفاء القيمة، ومتابعتهم تموين البلاد بما يحتاجه الأهالي من أسباب المعيشة وغيرها، وكذلك لابدّ من الإشارة إلى أنّ سيرة البريطانيين معنا طيبة من أول الزمن إلى أخره».

يقول العلامة الشيخ محمد جواد مغنية بعد نقل هذا الكلام:

١. فاسيليف: تاريخ العربية السعودية، ص ٢٥١ \_ ٢٥٢.

«ويعلم الصغير والكبير أنّ الإنكليز والحلفاء وأية دولة استعمارية يستحيل أن تفعل شيئاً بقصد الخير والإنسانية، وإذا فعلت مع بلد أو بلدان ما يبدو كذلك فإنّما تتخذ منه وسيلة إلى التسرب إلى أسواقه والسيطرة على مقدراته. إنّ الاستعمار يوافق ويتصنع ليمتص دماء الشعوب.

وغريب أن تخفى هذه الحقيقة على الملك عبدالعزيز، وأن يقول ـ وهو الوهابي الّذي يصلّي في أول الوقت حتّى في بيت عدوه عجلان ـ من لم يشكر الناس (أي الإنكليز) لم يشكر الله، وهذا مع العلم بأنّ الوهابية تقول بفساد الصلاة عند قبر نبي أو ولي، لأنّها تكون مشوبة بعبادة صاحب القبر، إذاً كيف ربط الملك عبد العزيز شكر الله بشكر الإنكليز بحيث لا يقبل الأول بدون الثاني، وبعد أن ضعف الإنكليز حلّ محلهم الأمريكيون (١).

## التوسع السعودي بعد التعاون مع بريطانيا

ترافقت هذه الفترة مع تطورات دولية عملت لمصلحة آل سعود، فقد انتهت الحرب العالمية الأُولى واستسلمت تركيا عام ١٣٣٧ ه، وتبعتها ألمانيا، فانقطع دور تركيا في الجزيرة العربية، وانفردت بريطانيا بالتحكم بشؤون المنطقة .

ومن ناحية أُخرى نجد بريطانيا قد خانت وعودها للهاشميين بإنشاء الدولة العربية الكبرى في الشمال، وصارت تسعى للتخلص منهم ومن وعودها لهم، فتوجه عبدالعزيز ضدهم في هذه الفترة الّتي شهدت احتلال آل سعود للحائل، ثم للحجاز وعسير، واختلطت السياسة بالدين (۲).

### هجوم الوهابيين على الحجاز

في سنة ١٣٣٠ ه غزا الوهابيون عرب الفرع من قبيلة حرب في عقر دارهم في الحجاز، ونهبوا المواشي، فجاء النذير إلى أهل الفرع فلحقوهم

(491

١. مغنية ـ محمد جواد: هذه هي الوهابية، ص ١٣٥ - ١٣٤.

جبران شامية \_آل سعود، ماضيهم ومستقبلهم، ص ۱۱۴ \_ ۱۱۵.

واستخلصوا منهم ما نهبوه، وقتلوا منهم، وغنموا جميع ما معهم وولوا منهزمين، ومن جملة ما غنموه أعلام وبيارق، فدفعوها إلى الملك حسين وانقطع مجيء أعراب نجد إلى الفرع لاكتيال التمر، فحصل بذلك ضيق على أهل الفرع بسبب كساد تمورهم الّتي كان يشتريها النجديون» (۱).

## قتل الوهابيون الحجاج اليمانين سنة ١٣٤١هـ

في هذه السنة التقى الوهابيون بالحجاج اليمانين وهم عزل من السلاح وجميع آلات الدفاع، فسايروهم في الطريق وأعطوهم الأمان، ثم غدروا بهم لمّا وصلوا إلى سفح جبل، مشى الوهابيون في سفح الجبل واليمانيون تحتهم، فعطفوا على اليمانيين وأطلقوا عليهم الرصاص حتّى قتلوهم عن بكرة أبيهم، وكانوا ألف إنسان، ولم يسلم منهم غير رجلين هربا وأخبرا بالحال (٢).

## هجوم الوهابيين على الحجاز عام ١٣٤٣ هـ

وقد هجم الوهابيون في هذه السنة على الحجاز وحاصروا الطائف، ثم دخلوها عنوة وأعملوا في أهلها السيف، فقتلوا الرجال والنساء والأطفال حتّى قتلوا منهم ما يقرب من الفين، بينهم العلماء والصلحاء، وأعملوا فيها النهب، وعملوا فيها من الفظائع ما تقشعر منها الجلود، نظير ما عملوه في المرة الأولى، حتّى أنّ السلطان عبد العزيز بن سعود لما سئل عنها لم ينكر وقوعها، لكنه اعتذر بما وقع من خالد بن الوليد يوم فتح مكة، وقول النبيّ: اللّهمّ إنّي أبرأ إليك مما صنع خالد (٣).

أصبح الحجاز بعد معركة الطائف مفتوحاً أمام عبدالعزيز، لكنه تباطأ بالزحف على مكة حتّى يستكشف نوايا الإنكليز الذين كانوا أنذروه وطلبوا منه التوقف عن القتال، لكن سياسة بريطانيا كانت قد تغيرت خلال هذه المدة،

(441)

١. الأمين \_السيد محسن:كشف الارتياب، ص ٥٠.

٢. الأمين \_السيد محسن: كشف الارتياب، ص ٥٤.

٣. الأمين \_ السيد محسن: كشف الارتياب، ص ٥٢.

وأصبحوا يريدون التخلص من الملك حسين وأولاده في الحجاز، حتّى يكفوا عن مطالبتهم بتنفيد تعهداتهم لعرب الشمال، وكانت وسيلتهم المفضلة أن يضربوا العرب بالعرب، وكان عبدالعزيز أداتهم في تلك السياسة (١).

# هجوم الوهابيين على شرقي الأردن

وفي سنة ١٣٤٣ ه هجمت جماعة من الوهابيين فجأة على أعراب شرقي الأردن الآمنين، فهجموا على أم العمد وجوارها، فقتلوا ونهبوا، ومالبثوا أن ارتدّوا مدحورين مأسورين، وإنّ الدبابات والطائرات الإنكليزية اشتركت في قتالهم مع عرب شرقي الأردن، وانجلت المعركة عن قتل ثلاثمائة من الوهابيين بأمر من الإنكليز.

## استيلاء الوهابيين على مكة المكرمة سنة ١٣٤٣ هـ

كان الملك حسين يظن أنّ الإنكليز سيتدخلون لإنقاذه على نحو ما فعلوا في شرقي الأردن في الشهر الماضي، فأرسل برقية إلى المستر بولارد القنصل البريطاني في جدة ذكر فيها أنّ الحالة حرجة، وأنّ علاقته بالحكومة البريطانية تجعله يطلب منها الاهتمام بصد ابن سعود، وتجنّب ما وقع في الطائف، وهو يأمل منها النظر في طلبه باسرع ما يمكن، فأبرق القنصل إلى حكومته في لندن فوافاه الجواب أن الحكومة البريطانية متمسكة بسياستها في عدم التدخل في الأمور الدينية ـ وهي لذلك ـ لا تريد أن تتدخل في أي نزاع بشأن امتلاك الأماكن المقدسة في الإسلام (٢).

وفي الوقت نفسه كتب الدكتور «ناجي الأصيل» مندوب الحسين في لندن رسالة إلى وزارة الخارجية البريطانية يقول فيها: «إنّ صاحب الجلالة الهاشمية يناشد الحكومة البريطانية طبقاً لروح المعاهدة الّتي هي تحت المفاوضة ـ أن تتدخل لوضع حدّ للاعتداء الوحشي الّذي يقوم به الوهابيون ضد الأماكن المقدسة، وإخراجهم من الطائف .

(494

١. جبران شامية: آل سعود ماضيهم ومستقبلهم، ص ١٣٤.

٢. دائرة الوثائق العامة في لندن (أف،أو رقم ٣٧١\_ ١٠٠١۴).

فوافاه الجواب: إنّ الحكومة البريطانية لا تريد أن تتورط في النزاع القائم بين أُمراء عرب مستقلين، حول امتلاك الأماكن المقدسة في الإسلام».

ثم رد ناجي الأصيل على جواب وزراة الخارجية في ٢ تشرين الأول وقال: إنّ ما قام به شعب الحجاز من مخاطرة كبرى في تأييد بريطانيا في الحرب العامة يستدعي من بريطانيا مساعدتها له في إنقاذ مكة من ويلات الحرب، وإنّ العالم الإسلامي لا يرضى أن تقع الأماكن المقدسة ولو لفترة قصيرة جدّاً في أيدي طائفة كالوهابية (١).

## تنازل الحسين عن العرش لصالح ولده على

ارتأت الحكومة البريطانية حفاظاً على مصالحها في المنطقة خلع الأُسرة الهاشمية عن الحرمين الشريفين، حتّى تحلّ محلّها السلطة الوهابية، ولأجل ذلك استعملت بريطانيا جميع وسائل الضغط لتجبر الملك حسين على التنازل عن العرش، وعلى رأسها قطع المساعدات المالية عنه، حتّى عجز عن دفع رواتب الضباط والجنود (٢).

أصبح وضع الحسين ميؤوساً منه، فاجتمع أعيان الحجاز ومنهم أشراف مكّة وعلماء الدين وكبار التجار في جدة، وقرروا خلع الحسين لترضية ابن سعود، وبعد أخذ ورد، وافق الحسين على التنازل عن العرش لولده الّذي نصب ملكاً على الحجاز في ۶ تشرين الأول (عام ١٩٢٢ م) الموافق ١٣٣٣ هـ، وبعد ثلاثة أيام أرسل الحسين مع أمتعته إلى جدة لكن الحكومة البريطانية تضايقت من وجوده هناك، فأرسلت إليه إنذاراً بمغادرة المدينة تلبية لطلب عبد العزيز، وابلغته بأنّ عليه أن يسافر إلى قبرص، حتّى مات هناك عام ١٩٣١ م ١٣٥٠ هـ ونقلت جنازته إلى الأردن فدفن في المسجد الأقصى، وانتهت بذلك حقبة محزنة من تاريخ العرب (٣).

١. نفس المصدر.

٢. جبران شامية: آل سعود ماضيهم ومستقبلهم، ص ١٣٥.

٣. جبران شامية: آل سعود ماضيهم ومستقبلهم، ص ١٣٥.

دخل الوهابيون مكة بغير قتال بعدما خرج الملك حسين وولده منها إلى جدة، فنهبوا داره واستولوا على جميع ما يؤول إليه، ثم قامت الحرب بينهم وبين الملك علي المتحصن في جدة، وانقطع الحج في تلك السنة، وعين خالد بن لؤي حاكماً على مكة ثم انطلق الوهابيون وفرضوا على السكان حضور صلاة الجماعة خمس مرات في اليوم، كما منعوا التدخين وقراءة المولد النبوي وزيارة القبور، ومن يشاهدونه يفعل ذلك يشتمونه ويضربونه، وربما ساقوه إلى الحبس أو فرضوا عليه الغرامة (۱).

دخل عبد العزيز مكة المكرمة، واستعرض الجيش، واجتمع مع العلماء وفرض عليهم اعتناق الأُصول الّتي جاء بها محمد بن عبدالوهاب، وكان يقول وهو يحارب الملك عليّاً: إنّه ما جاء إلى الحجاز إلّا لينقذه من ظلم الأشراف، ولا يريد تملكه وإنّما يجعل مصيره إلى رأي عموم المسلمين .

وهذا هو الأسلوب الماكر لجميع الدهاة إذا تغلبوا على قطر من الأقطار، حتّى أنّ دولة إسرائيل الغامشة بعدما استولت على أراض جديدة عام ١٩٤٧ م كانت تقول بأنّها لا تريد الاستيلاء عليها.

# اكتساح قبور البقيع

لما استتبّ الأمر لعبد العزيز وملك الحجاز قاطبة، عمد إلى تخريب المعالم الإسلامية في مكّة وجدّة والمدينة، فخربوا في مكة قباب عبدالمطلب جدّ النبيّ، وأبي طالب عمّه، وخديجة أم المؤمنين، وخربوا مولد النبي ومولد فاطمة الزهراء في ، ولما دخلوا جدّة هدموا قبّة حواء، وخربوا قبرها بل خربوا في هذه البلاد كل القباب والمزارات والأمكنة الّتي يتبرك بها، ولما حاصروا المدينة هدموا مسجد حمزة ومزاره، لوقوعهما خارج المدينة المنورة (٢) .

يقول الدكتور على الوردى أُستاذ علم الاجتماع في جامعة بغداد:

١. الريحاني.

٢. الأمين، السيد محسن: كشف الارتياب ص ٥٥.

كان البقيع مقبرة المدينة في عهد النبي وما بعده، دفن فيه العباس والخليفة عثمان، وزوجات النبي والكثير من الصحابة والتابعين، كما دفن فيه أربعة من أئمة أهل البيت هم الحسن بن عليّ، وعليّ بن الحسين، ومحمّد بن عليّ وجعفر بن محمّد، وقد صنع الشيعة لقبور هؤلاء الأربعة ضريحاً باهراً يشبه الأضرحة المعروفة في العراق وإيران، لكن على نطاق أصغر، واعتاد الشيعة أن يزوروا هذا الضريح فيقبلونه ويتبركون به ويصلّون عنده، على نحو ما يفعلون في أضرحة العراق وإيران (١).

ظلّت هذه القبور سليمة أكثر من أربعة أشهر دون أن يمسّها أحد بسوء، ولكن اتّهم ابن سعود في تنفيذ مبدأ الوهابية لإبقائه عليها، فاضطر ابن سعود في شهر رمضان سنة ١٣۴۴ ه إلى إرسال كبير علماء نجد عبدالله بن بليهد من مكة إلى المدينة للعمل على هدم القبور، وعندما وصل ابن بليهده إلى المدينة اجتمع بعلمائها ووجه إليهم الاستفتاء التالي:

«ما قول علماء المدينة ـ زادهم الله فهماً وعلماً ـ في البناء على القبور واتّخاذها مساجد، هل هو جائز أم لا؟ وإذا كان غير جائز بل ممنوع منهي عنه نهياً شديداً، فهل يجب هدمها ومنع الصلاة عندها أم لا؟ وإذا كان البناء في مسبلة كالبقيع، وهو مانع من الانتفاع بالمقدار المبني عليها، فهل هو غصب يجب دفعه لما فيه من ظلم المستحقين ومنعهم استحقاقهم أم لا؟ وما يفعله الجهال عند هذه الضرائح من التمسح بها ودعائها مع الله، والتقرب بالذبح والنذر لها، وإيقاد السرج عليها، هل هو جائز أم لا؟.

وما يفعل عند حجرة النبي ألنه من التوجه إليها عند الدعاء وغيره، والطواف بها وتقبيلها والتمسح بها، وكذلك ما يفعل في المسجد من الترحيم والتذكير بين الأذان والإقامة وقبل الفجر ويوم الجمعة، هل هو مشروع أم لا؟ أفتونا مأجورين وبيّنوا لنا الأدلة المستند إليها لا زلتم ملجأ للمستفيدين» (٢).

ترى أنّ الأسئلة طرحت بشكل أدرج فيها الجواب، وألزم المفتين على

(498

١. الوردي علي: لمحات اجتماعية، ملحق الجزء السادس ص ٣٠٥.

٢. الوردى ـ الدكتور على: لمحات اجتماعية، ص ٣٠٥ ـ ٣٠٠.

الإجابة بما يرتأيه السائل، ولأجل ذلك جاء الجواب بالشكل التالى:

«أمّا البناء على القبور فهو ممنوع إجماعاً لصحة الأحاديث الواردة في منعه، ولهذا أفتى كثير من العلماء بوجوب هدمه مستندين في ذلك بحديث عليّ قال لأبي الهياج:

وأمّا اتّخاذ القبور مساجد والصلاة فيها وإيقاد السرج عليها فممنوع، لحديث ابن عباس: «لعن اللّه زائرات القبور المتخذين عليها المساجد والسرج»، رواه أهل السنن، وأمّا ما يفعه الجهال عند الضرائح من التمسح بها والتقرب إليها بالذبائح والنذور، ودعاء أهلها مع الله فهو حرام ممنوع شرعاً لا يجوز فعله أصلاً.

وأمّا التوجه إلى حجرة النبي عند الدعاء فالأولى منعه، كما هو معروف عن معتبرات كتب المذهب، ولأنّ أفضل الجهات جهة القبلة، وأمّا الطواف والتمسح بها وتقبيلها فهو ممنوع مطلقاً، وأمّا ما يفعل من التذكير والترحيم والتسليم في الأوقات المذكورة فهو محدث، هذا ما وصل إليه علمنا (۱).

وعلى أثر صدور هذه الفتوى هدمت القبور، فأحدثت هذه الجريمة ضجّة مدوّية في أقطار العالم الإسلامي، خصوصاً الشيعية منها، فقرّر علماء الشيعة على أثر تلقّيهم هذا الخبر إعلان الحزن العام وإظهار الحداد وترك التدريس، وعقد في صحن الكاظمية إجتماع حضرته جماهير كثيرة، وتليت فيه البرقيات والرسائل الواردة في هذا الشأن، كما نظمت البرقيات الّتي قرّر إرسالها إلى ملوك وعلماء العالم الإسلامي في أقطارهم المختلفة، وجرى مثل ذلك في كربلاء والنجف (٢).

١. الوردي \_الدكتور علي: لمحات، ص ٣٩٥ \_نقلاً عن كشف الإرتياب، ص ٣٤٩ \_ ٣٤٠ ولقد عرفت في الفصول السابقة
 أنها فتاوى فارغة عن البرهانية، فلاحظ.

٢. نفس المصدر السابق، ص ٣٠٨.

وفي ذلك يقول الدكتور الوردي: وأخذت الجرائد العراقية تنشر المقالات في التنديد بابن سعود وشجب أعماله، فقد كتبت جريدة «العراق» في مقالة افتتاحية لها تقول: «قضي الأمر وأصدر ابن بليهد الفتوى المعلومة، فقام بأكبر خدمة لسيده ابن سعود، ولم يعلم بأنّ مسعاه كان سهماً أصاب كبد العالم الإسلامي فآلمه أيما ألم» كما نشرت مقالة أخرى بقلم إسماعيل آل ياسين من الكاظمية عنوانها «الطامة الكبرى والأماكن المقدسة في الحجاز» وورد فيها ما نصّه:

«أيّها المسلمون، ما هذا السبات وما هذا الجمود الّذي أدّى بكم إلى السكون وإلى عدم الاكـتراث بهذه القضايا المؤلمة، والأدوار المخزية الّـتي يـمثلها ذلك الطاغية في البلاد المقدسة؟»(١).

يقول الوردي: نشرت جريدة «العراق» حديثاً جرى بين أحد محرريها والسيد محمود الكيلاني نقيب أشراف بغداد، أعلن فيه السيد محمود انتقاده لما قام به الوهابيون من هدم قبور البقيع وذكر أن بناء القبب على القبور ليس مخالفاً للسنة النبوية، لأنّ النبي نفسه دفن في حجرة عائشة وهي حجرة ذات جدران وسقف كقبة، وذكر أيضاً أنّ تقبيل الأضرحة هو من باب تقبيل المحبوب، وهو أمر غير ممنوع في الإسلام.

ونشرت صحيفة «العراق» بعندئذٍ ثلاثة أبيات من الشعر، طالبة من الشعراء تشطيرها وتخميسها وهي:

لعـــمري إنّ فـاجعة البـقيع يشـيب لهولها فود الرضيع وسوف تكون فاتحة الرزايا إذا لم نَصْحُ من هـذا الهجوع أمـا مـن مسلمٍ للّه يـرعى حقوق نبيّه الهادي الشفيع (٢)

١. المصدر السابق. نقلاً عن عددها الصادر في ٢٩ أيار، ١٩٢٥م.

٢. الوردي \_علي: لمحات، ص ٣٠٩ ولم يذكر الوردي قائل الشعر وناظمه، وهو للعلامة الفقيد الراحل آية الله السيد صدر الدين الصدر العاملي، المتوفى عام ١٣٧٣ هوهو والد الإمام السيد موسى الصدر المختطف.

حلّ شهر محرّم عام ۱۳۴۴ ه فكانت خطب مجالس التعزية ونوحيّات المواكب الحسينية تدور في معظمها حول فاجعة البقيع، وتطالب الانتقام من ابن سعود، إنّ يوم  $\Lambda$  شوال أصبح يوم حداد في السنوات التالية في النجف وكربلاء، حيث تغلق فيه الأسواق وتخرج مواكب اللطم (۱).

# الصراع الداخلي بين عبدالعزيز وأتباعه

بعدما استتبّ الأمر لعبد العزيز بتأييد من بريطانيا، وطرد الملك حسين وولده الأمير علي من الحجاز، فصار سلطان نجد سلطان الحجاز اليوم، كما صار الأمير ملكاً للقطرين، ولكن أتباعه الذين يعبر عنهم في تاريخ المملكة بالإخوان أورثوا له مشكلة خاصة، وهي الإصرار على تطبيق مباديء الوهابية، فرموه بموالاة الكفار الإنكليز والتساهل في الدين، وأنكروا عليه ألقاب السلطان والملك، وتطويل شاربه وثوبه، ولبس العقال، وإرساله ولده سعود لزيارة مصر للعلاج، لأنّه بلد الكفار، وإرسال ابنه فيصل لزيارة البلاد الأوربية لأنّها أكثر كفراً، ورأوا أنّ استخدام السيارات وأجهزة اللاسلكي والهاتف بدع لأنّها من صنع الفرنج، وأنّه يجب محاربة الدول المجاورة كالعراق والأردن واحتلالها ونشر الوهابية بين سكانها، وقد أحرقوا أول شاحنة ظهرت في مدينة (الحول) وكاد سائقها يلقى المصير ذاته، إلى غير ذلك مما عليه بني المذهب الوهابي (٢).

قال أمين الريحاني: إنّ الإخوان فيما ظهر من بسالتهم اورثوا عبدالعزيز مشكلاً آخر، فقد طغى الإخوان وتجبّروا، فضج الناس، وراح الإخوان يحاربون من لم يتبعهم من البدو، ويكفّرون وينهبون ويقتلون ويقولون أنت يا بدوي مشرك، والمشرك حلال الدم والمال، وقد انتشرت من جراء ذلك الفوضى في البلاد، وكاد يقطع حبل الأمن والسلام (٣).

١. المصدر السابق.

٢. أبو علية: الإصلاح الاجتماعي في عهد الملك عبدالعزيز، ص ١٤٠ ووهبة حافظ، الجزيرة العربية في القرن العشرين،
 ص ٢٢٩.

٣. الريحاني \_أمين: تاريخ نجد الحديث، ص ٢٤٠.

كان الإخوان كارهين للعلم والتقدم، فاعتبروا أي نوع من أنواع التكنولوجيا الحديثة شرّاً وكفراً، كالهاتف والتلغراف والسيارات والساعات والكهرباء، وقالوا إنّها سحر من عمل الشيطان، فقاوموا استخدامها ونشرها وأخّروا تقدّم البلاد(١).

وفي مطلع عام ١٣۴۵ ه اجتمع رؤساء الإخوان، ومن أبرزهم فيصل الدويش وابن حثلين وابن بجاد في الغطغط، وأعدّوا قائمة ذكروا فيها ما يؤاخذون به عبدالعزيز ومن جملته:

- ١- سفرة ابنه سعود إلى مصر .
- ٢- سفرة ابنه فيصل إلى لندن للتفاوض مع الإنجليز، وهو يعنى التعاون مع بلد الشرك.
  - ٣- استخدام التلغراف والهاتف والسيارة في أرض إسلامية .
- ۴- فرض رسوم جمركية على مسلمي نجد، وكان هذا في الواقع احتجاجاً على تشديد استغلال السكان عن طريق الضرائب.
  - ۵- منع قبائل الأردن والعراق حق الرعى في أراضي المسلمين.
  - حظر المتاجرة مع الكويت لأنّهم كفّار لم يأخذوا بمبادىء الوهابية .
- ٧- التسامح مع الخوارج (الشيعة) في الأحساء والقطيف، فيجب عليه أن يهديهم إلى الإسلام أو يقتلهم (٢).

هذه بعض القرارات الّتي اتّخذها مؤتمر الإخوان، وكان عبدالعزيز آنذاك في الحجاز، فأسرع بالسفر إلى نجد عن طريق المدينة محاولاً علاج غضب الإخوان بالحيل والدجل، ولما وصل إلى الرياض عقد فيها مؤتمراً بتاريخ ٢٥ رجب سنة ١٣٤٥ ه وحضر الدعوة جميع زعماء الإخوان، إلّا سلطان بن بجاد، وهو القائد الّذي استولى على الحجاز، وبرر عدم حضوره بقوله: «إنه

١. المانع محمد: توحيد المملكة العربية السعودية، ص ١٥.

۲. ابن هذلول: تاریخ ملوك آل سعود، ص ۱۸۰.

لم يثق بعبد العزيز وأقواله، وخاصة بعد أن اتخذنا قراراتنا بتجريمه وتكفيره وعزله» وفي هذا الإجتماع قال عبدالعزيز عن نفسه إنه خادم الشريعة، يحافظ عليها أتم المحافظة، وهو الذي يعهدونه من قبل ولم يتغير كما يتوهم الناس، ولا يزال ساهراً على مصالح العرب والمسلمين.

وفي عام ١٣٤۶ ه قررت الحكومة العراقية التفاوض لإقامة مخافر للشرطة مجهزة باللاسلكي والسيارات المصفحة بالقرب من الحدود النجدية، للإشراف على تنقلات البدو، ومنع الغزو، وفي أثناء إنشاء المخافر هاجم الإخوان مخفر البصية فقتلوا عدداً من العمال والشرطة الذين كانوا فيه، ثم عادوا من حيث أتوا، وتقدر المصادر البريطانية عدد القتلى بعشرين كان من بينهم امرأة واحدة. كان الإخوان يشنون غاراتهم على العشائر العراقية ويعيثون فيها نهباً وقتلاً، إلى أن اضطرت الطائرات الإنجليزية بإصرار من الحكومة العراقية إلى إلقاء منشورات على البادية تنذر الإخوان بالابتعاد عن الحدود العراقية بمسافة أربعمائة ميل، ولكن لم يهتم الإخوان بهذه المنشورات، فانتهت بقصف تجمعاتهم وقواهم (۱).

إنّ قصف الطائرات وضع ابن سعود بين نارين: نار الإنجليز ونار الإخوان، ووجد ابن سعود أن الأفضل أن يتفاوض مع الإنجليز بدلاً من محاربتهم، فجرت مفاوضات في جدة مرتين، وكان يمثل الجانب البريطاني (سرجلبرت كلايتون) ورجع عبدالعزيز بعد ذلك إلى الرياض واجتمع مع الإخوان، فأخذ يهدىء روعهم، وطلب منهم أن يعرضوا شكاواهم عليه، فذكرو اله منها علاقته بالكفار وصداقته مع الأنجليز، واستعمال مخترعاتهم الشيطانية كالسيارات وأجهزة الهاتف، وتساهله تجاه المخافر الّتي يبنيها الكفار على الحدود، ومنع المسلمين من الجهاد الكفار لإعلاء كلمة الله ونصر دينه، وفي هذا المؤتمر حاول ابن سعود أن يقنعهم بأن جهاد الكفار يجب أن يكون في حدود الطاقة، وأن هذه الآلات ليست من السحر وعمل الشيطان .

١. فيلبى عبدالله: تاريخ نجد، ص ٣٥٩.

## ثورة الإخوان

إنّ النتيجة الّتي انتهى إليها مؤتمر الرياض لم يرض عنها الرؤساء الثلاثة فيصل الدويش وسلطان بن بجاد وابن حثلين، فصاروا ينشرون الإشاعات السيئة ضد ابن سعود، وأنه بصدد هدم الدين وموالا الكفار وطلب الملك، ويقطعون الطريق على القوافل، ويهاجمون عشائر العراق.

كان عدد الثائرين نحواً من خمسة آلاف رجل فأعدّ عبدالعزيز جيشاً كبيراً لقتالهم يربو على خمسة عشر ألفاً، ووقعت المعركة بين الفريقين في صباح ٣٥ آذار سنة ١٩٢٩ الموافق سنتة ١٣٣٩ هـ وانتهت بهزيمة الإخوان وانتصار عبدالعزيز .

يقول الدكتور علي الوردي: إنّ معظم بناة الدول يقتلون من ساعدهم على بنائها، وسبب ذلك أن أولئك المساعدين يريدون أن يشاركوا الباني في ثمرة بنائه، بينما هو لا يريد أن يتنازل لهم عن تلك الثمرة، فينشب النزاع بينهم، وربما ينتهي إلى القضاء على أولئك المساعدين، وقد صدق من قال: السياسة لا أب لها.

ويبدو أنّ هزيمة الإخوان كانت بسبب أن المشايخ والعلماء كانوا مع عبد العزيز، وهذا مما أدى إلى الوهن في عزيمة الإخوان، وقلل من فدائيتهم وحماسهم الديني<sup>(۱)</sup>.

لمّا تخلّص عبدالعزيز من حركة الإخوان، أنشأ جيشاً تحت إشراف بعض الضباط العرب من بقايا الجيش العثماني واستورد السيارات وأجهزة اللاسلكي، وأنشأ مدارس حديثة في بلاده، وهو وإن تخلّص من شرّ الإخوان لكنه ابتلي بشر علماء الدين النجدييين، فقد أوجد فتح المدارس الإبتدائية في الحجاز ضجة بينهم، فاحتجوا على عبد العزيز بأنه يجري تعلم الرسم أولاً، واللغات الأجنبية ثانياً، والجغرافيا ثالثاً في تلك المدارس الحديثة .

١. صادق حسن السوداني: العلاقات العراقية السعودية، ص ٣٠٨ والوردي، علي، لمحات ص ٣٣٥.
 ٢٠ صادق حسن السوداني: العلاقات العراقية السعودية، ص ۴٠٢)

ظل المشايخ يستنكرون المخترعات الحديثة الّتي ترد إلى البلاد، فاستنكروا الحاكي والسينما والأنوار الكشافة والطائرات، فهم يعتقدون في الطائرات مثلاً أن ركابهم يتحدّون ربهم بها(١).

وحين بدأ الأمريكيون ينقبون عن النفط في منطقة الظهران، قال المشايخ لابن سعود: لا يجوز دخول الكفار البلاد لأنهم يفسدون الرجال والنساء، ويدخلون الخمر والفوتوغراف وما شاكل ذلك من الأمور الشيطانية إلى داخل البلاد، ومن الطرائف الّتي تروى في هذا الصدد أن جماعة من البريطانيين زاروا ابن في قصره في الرياض، وبينما هم في القصر حلّ وقت الصلاة، فقام ابن سعود وحاشيته يصلون خلف إمام لهم، فقرأ الإمام في الركعة الأولى قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَركَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النّارُ ﴾ وأعاد قراءة الآية في الركعة الثانية، ولما انتهت الصلاة زحف ابن سعود من مكانه نحو الإمام وأشبعه وخزاً وركلاً، وهو يؤنبه قائلاً: «ما لك بالسياسة يا خبيث، وما الّذي تقصده من ترديد هذه الآية في كل ركعة؟ أفلا توجد آيات غيرها» (٢).

فلم تُجْدِ اعتراضات الإخوان ومعارضة المشايخ نفعاً .

وهنا يقف القارىء على تطور الوهابية في سيرها التاريخي، فمبادىء الوهابية هي الّتي كان الإخوان يطلبونها، فقضى عليهم عبد العزيز بالسيف والنار، ثم ما يطلبه المشايخ من تحريم العلم الحديث والاختراعات الحديثة وإيقاف المجتمع على ما كان عليه من السذاجة والبساطة، وهؤلاء يستنكرون، وعبد العزيز كان يعمل بقوة وقدرة، ويسقطب الرأي العالم لصالحه، فلم يجد المشايخ بدّاً من السكوت. وأين هذه المباديء الّتي تسوق إلى الأمية من وهابية اليوم الّتي يدرس مشايخها في الجامعات الحديثة وينالون الدرجات العلمية الرائجة في الغرب، ويأكلون ويلبسون ويسافرون مثل الإفرنج، حتّى أنّ مفتي المملكة تذاع خطبه مباشرة عن طريق وسائل الإعلام السمعية والبصرية، وها هنّ البنات يدرسن في الجامعات في مختلف العلوم،

١. فيلبى، عبدالله: تاريخ نجد، ص ٣٥٤.

٢. المميز، أمين: المملكة العربية السعودية كما عرفتها، ص ١٢٩ ـ ١٢٩.

<sup>(4.4)</sup> 

وهذه المقاهي ودور السينما والأفلام المبتذلة الخليعة، وأشرطة الأغاني والموسيقى: هذا إن دلّ على شيء فإنما يدل على أنه لم يبق من مبادىء الوهابية إلّا ما يمت إلى الأولياء وقبورهم ومراسم إحياء مواليدهم، لم يبق شيء منها، سوى ما يرجع إلى الحط من مقامات الأولياء وتوقيرهم واحترامهم، فبناء القباب على مشاهد الصالحين محرم، والتوسل بهم محظور، لكن الربا جائز والحلف مع الكفّار سائغ، وتسليطهم على بلاد المسلمين لدعم عرش السلطة أمر لابد منه، والأغاني الّتي تشيع الخلاعة وتدفع الشباب إلى الميوعة والتسيب الخلقي مباحة ومشروعة، وهكذا دواليك.

﴿ فَوَيْلٌ لَهُمْ مِمَّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَهُمْ مَمَّا يَكْسِبُونَ ﴾ (١).

١. سورة البقرة: الآية ٧٩.

# أزمة ثالثة يواجهها عبدالعزيز

قد قضى عبدالعزيز على فتنة الإخوان، وكافح محالفة مشايخ الدين، ولكنه قد واجه عام ١٣٤٩ هـ وما بعدها أزمة خاصة، وهذه السنوات كانت منحوسة على أمير الحجاز، حيث إنّ الأزمة الاقتصادية قد خيمت بكابوسها على الحجاز ونجد، وقلّ مجيء الحجاج إلى الحجاز، فبعد ما كان عدد الحجاج في السنوات السابقة يقدر بمائة ألف انخفض إلى أربعين ألفاً في عام ١٣٥٠ هـ وإلى عشرين ألفاً في العام المتأخر عنها، فساد ١٣٥٠ هـ وإلى ثلاثين ألفاً في عام ١٣٥١ هـ وإلى عشرين ألفاً في العام المتأخر عنها، فساد البؤس والحرمان في أنحاء الحجاز، وأصبح الكثير من سكانه على حافة المجاعة، وأينما سار الحجاج يحيط بهم المتسولون من كل جانب للاستجداء، وإذا رمى أحد الحجاج بفضلات الطعام أو قشور الفواكه تهافت عليها الأطفال متكالبين من شدة الجوع (١).

وهذا فيلبي يذكر في مذاكراته: بدأ القلق يستحوذ على الملك عبدالعزيز، فأعرب عن قلقه في ذات يوم، وقال بأنّا سنواجه كارثة اقتصادية تحل بالبلاد، ويضيف فيلبي: قلت له إن بلدك مليء بالكنوز الدفينة من نفط وذهب، وأنت عاجز عن استغلالها بنفسك، ولا تسمح للآخرين باستغلالها بالنيابة عنك، فقال عبد العزيز: لو وجدة من يدفع لي مليون جنيه فإنني سأمنحه كل ما يريده من امتيازات في بلادي (٢).

١. خيري حماد، عبدالله فيلبي، ص ٢٠٨ ـ بيروت، ١٩٤١م.

٢. نفس المصدر.

لمّا وقف الغرب على وجود الكنوز في أراضي نجد، حصل التنافس للحصول على امتياز التنقيب عن النفط بين شركتين:

إحداهما أمريكية والأخرى بريطانية، وقد تمكنت الشركة الأمريكية من الحصول على الامتياز عام ١٣٥٣ هـ، ووقعت الاتفاقية في جدة، من قبل مستر هاملتون والشيخ عبدالله سليمان ممثل الحكومة السعودية .(١)

وكانت هذه هي الخطوة الأولى الّتي مكنت الأمريكيين من السيطرة على منابع الثروة في شبه الجزيرة العربية.

وبعد فترة من الزمن، وبشكل تدريجي تمكن الأمريكيون من إعمال نفوذهم، والسيطرة على جميع مصادر الثروة بالحد الذي نشاهده اليوم، ولا نطيل الكلام في ذلك، ونحيل القراء الكرام إلى مطالعة الصحف اليومية الّتي تصدر من أجهزة الإعلام العالمي، والتي تحكي مراراً وتكراراً أخبار خيانة آل سعود لشعوب العالم الإسلامي، وسعيهم الحثيث لاستنزاف مصادر الثروة لصالح الأمريكيين.

## زوجاته وأولاده

يقول الوردي: كان عبدالعزيز مزواجاً إلى درجة يندر أن يكون له مثيل في عصرنا، وكان مولعاً بزيادة نسله حتّى بلغ مجموع أولاده الذكور أخيراً خمسة وأربعين ولداً، مات منهم عشرة وبقي منهم خمسة وثلاثين، وأما بناته فلا نعلم عن عددهن شيئاً، وقد تولد آخر ولده في عام ١٣٥٨ ه وكان في الواحدة والسبعين من عمره، وقد ناهز عدد أولاد وأحفاده بما فيهم من البنات عند وفاته الثلاثمائة .

إنّ هذا العدد الكبير من الأمراء أصبح ظاهرة اجتماعية لها أثرها الكبير في المملكة السعودية، فقد صاروا طبعة متميزة تعيش فوق القانون، وقد توافر لدى أفراد هذه الطبقة من جراء تدفق النفط مال كثير يكاد لا يحصى، ولا

١. الوردي ـ على: لمحات، ص ٣٥١.

حاجة إلى القول بأن اجتماع هذين العاملين ـ التميز الطبقي وتوافر المال – لابد أن يؤدي بطبيعته إلى الترف الباذخ والانهماك في الشهوات بلا حدود (١) .

#### نهاية العهد

بدأت تظهر على عبدالعزيز منذ سنة ١٣۶٧ ه أعراض الشيخوخة والانحلال، وزاد الألم في ركبتيه فلم يعد يقوى على المشي، ولجأ إلى الاستعانة بكرسي متحرك، وعاد لا يميز الأشياء على الرغم من ارتداء النظارات، إلى أن لفظ أنفاسه في ثاني شهر ربيع الأول سنة ١٣٧٣ ه عن سبعة وسبعين عاماً، ونودي بسعود بن عبدالعزيز ملكاً، وبفيصل ولياً للعهد، وبعدما عُزل سعود عن العرش جرت البيعة لفيصل ملكاً، ولخالد ولياً للعهد، فلما قتل فيصل جرت البيعة لخالد بن عبدالعزيز ملكاً، ولفهد ولياً للعهد، وبعد موت خالد ألقيت مقاليد الملوكية بيد فهد، وصار عبدالله بن عبدالعزيز ولياً للعهد؛ وإليك لمحة خاطفة عن حياة هؤلاء إكمالاً للبحث (٢).

#### ١٥ ـسعود بن عبدالعزيز (١٣٧٣ ـ١٣٨٣ هـ)

ولد سعود بن عبدالعزيز عام ١٣٢٠ ه وهو الابن الثاني لعبد العزيز، وولد فيصل عام ١٣٢٠ ه من الزوجة الثانية لعبد العزيز، وهي من آل الشيخ، وقد جرى بين الأخوين غير الشقيقين تنافس مستمر لم ينقطع حتّى بعد موت عبدالعزيز، بالرغم من اليمين الّذي أقسماه، وقد أدلى سعود في أول اجتماع لمجلس الوزراء ببيانه السياسي الأول بوصفه أنه ملك، وأنّ من أهدافه تعزيز الجيش ومكافحة الفقر والجوع والمرض، وتحسين الخدمات الطبية، وتأسيس وزارات للمعارف والزراعة والمواصلات (٣).

ولكن كان لسعود وفيصل تاريخ من المنافسة حتّى دعاهما أبوهما إلى غرفة نومه الّـتي أمضى فيها آخر شهور حياته، وقال لهما: أمسكا بأيديكما وأقسما بأن

۱. الوردى، على: لمحات، ص ٣٢٢.

٢. جبران شامية آل سعود، ماضيهم ومستقبلهم، ص ١٥٤.

٣. أمين سعيد: تاريخ المملكة السعودية، ج ٣ص ١٤.

تعملا معاً حينما أموت، وأن لا تتجادلا فيما بينكما بحيث لا يسمع العالم عدم توافقكما، ولكن ما مضى شيء من موت الوالد حتّى بدأت الخلافات تظهر بسرعة، وتزايدت الانشقاقات بأكثر مما كان يتصور (١).

سقط الملك سعود عام ١٣٨١ ه مريضاً بسبب قرحة في الأمعاء، وأشار الأطباء الأمريكيون عليه بالذهاب للعلاج إلى أمريكا، ولما عاد سعود إلى البلاد بعد بضعة أشهر استغرقت علاجه في الخارج، وبعد أن استحوذ فيصل على كل شيء من أجهزة الدولة، وكادت أن تقع مصادمات عنيفة بين الأخوين لولا أن تدخلت العائلة، حيث أثمرت تسوية بين الأخوين على أن يتقاسما الوزارة .

وفي خريف عام ١٣٨٢ ه قصد سعود أوربا للعلاج، فأخذ فيصل يعمل بنشاط لإحكام سيطرته على السلطة، وعيّن أخاه غير الشقيق قائداً للحرس الوطني، وأخا آخر حاكماً للرياض، فلما عاد سعود فوجىء بالتغييرات الأخيرة، فاضطر إلى الرضوخ لما أملاه عليه أخوه من الظهور بمظهر الملك، دون صلاحية للتدخل في الشؤون الداخلية للبلاد.

وانتهى بعد خلافات واسعة إلى خلع سعود بن عبدالعزيز عن الملك، وحلّ فيصل بن عبدالعزيز ملكاً مطلقاً على المملكة، وصدرت الفتوى (الشرعية) اللازمة من الشيخ محمد إبراهيم مفتي الديار السعودية في ١٣ من شهر جمادى الثانية عام ١٣٨٢ هه واضطر سعود إلى مغادرة البلاد والانتقال إلى مصر، فحل في القاهرة ضيفاً على عبد الناصر أيام كانت العلاقات بين مصر والجزيرة العربية متوترة، إلى أن مات فيها عام يراجع المصدر وقد كان ذا ثروة طائلة بذلها لاسترداد عرشه، ولكنه خسر في هذه المحاولة .

يقول جبران شامية: ما من رجل استطاع أن يبذل هذه الأموال في مثل هذا الوقت القصير، وبمثل هذه النتائج الضئيلة كسعود (٢).

١. القحطاني \_فهد: صراع الأجنحة في العائلة السعودية، ص ٨٠ ط لندن.

۲. جبران شامية: آل سعود ماضيهم ومستقبلهم، ص ۱۷۹ ـ ۱۸۰.

<sup>(4.1)</sup> 

### ١٤-فيصل بن عبدالعزيز (١٣٨٢ ـ ١٣٩٥ هـ)

قد تسنّم فيصل منصة العرش بعد خلع أخيه سعود من الحكم وهو يعلم أن الضمان الوحيد للإبقاء عليه على منصة الحكم هو إظهار الولاء للأمريكيين، فاتصل بسفير أمريكا ورؤساء شركة آرامكو مراراً ليقنعهم بأنه أجدى لهم وأبقى لمصالحهم من سعود، وفي عام ١٣٨٨ ه سافر إلى أمريكا ومكث مدة مبدياً للمسؤولين الأمريكان تذمره من سعود، واجتمع بوزير خارجية أمريكا آنذاك (جون فوستر دالاس) وبالرئيس الأمريكي السابق (أيزنهاور) شاكياً لهما سوء تصرفات سعود (١).

وقال فيصل: إنني أقول لكم بصراحة: إنّ هناك من الأمريكان المسؤولين عندما يكتب لكم ضدي ويزعم أن سعوداً أكثر إخلاصاً لأمريكا مني لكنهم على خطأ، فإنني أصدق صديق لأمريكا (٢).

وجهت مجلة «المصور» لفيصل الأسئلة التالية التي أقحم فيها تعبيره عن حبه لأمريكا بطريقة غير مستقيمة:

س ـ ما سبب رحلة سموكم إلى أمريكا؟

ج ـ السبب هو أنني أصدق صديق لأمريكا، لكن الأمريكان مع الأسف الشديد لم يقدروا هذه الصداقة حتّى الآن. ونشرت له مجلة المصور أيضاً بتاريخ (١٩٥٨/٨/١٧) تصريحاً قال فيه: يعتقد الأمريكان أني عدو لهم، مع أنهم لو أدركوا معنى نصحي لهم لعرفوا أني أصدق صديق لهم.

وعقد «جون فوستر دالاس» وزير خارجية أمريكا مؤتمراً صحيفاً أعلن فيه بكل صراحة عندما سئل عن رأيه بتولي فيصل لمناصبه، قائلاً: إنني مطمئن كل الإطمئنان بكل ما حدث في السعودية، نحن قد تفاهمنا مع الأمير فيصل في ذلك عندما كان في أمريكا (٣).

١. السعيد، ناصر: تاريخ ال سعود، ص 981 ـ 98٢.

مجلة المصور المصرية في عددها الصادر بتاريخ ١٩٥٨/٧/١٣ م.

٣. ناصر السعيد: تاريخ آل سعود نقلاً عن مجلة المصور المصرية.

<sup>(4.9)</sup> 

قد وجه وفد مبعوث عن التلفزيون البريطاني سؤالاً عن إمكان قيام نظام ديمقراطي في السعودية، فأجاب فيصل: في اعتقادنا أن في المملكة في وقتها الحاضر أحسن وأجود نظام ديموقراطي، ونحن في بلادنا لا نشعر بأن هناك أي فوارق أو مميزات لفئة أو لأشخاص دون أشخاص، وإن الجميع متساوون في الحق أمام الحكم العادل، ولذلك نعتقد أننا نمثل أعلى ديموقراطية (١).

وفي الوقت الذي يجيب فيه عن الأسئلة بهذه الصورة بكل صلف وشراسة، نجد أن المملكة الواسعة صارت ملكاً لقبيلة واحدة تملك كل شيء، وليس هناك مجلس للنواب ولا مجلس للشيوخ، ومع ذلك فهم يمثلون أجود نظام ديموقراطي، وأقصى ما عندهم مجلس الوزراء، وهم الطبقة الأولى من هذه العائلة يمثلون الوزارة!

كان فيصل يملك ويحكم إلى أن قتل بيد ابن أخيه فيصل بن مساعد بن عبدالعزيز، حيث دخل مكتبه مع الوفد النفطي الكويتي الّذي قدم للقاء فيصل، وحين وصل دوره للسلام على الملك وانحنى لتقبيل كفه، أخرج من معطفه مسدساً أطلق منه ثلاث رصاصات وجهت لرأس الملك وصدره، وبذلك طويت صحيفة عمره، وقد كثرت التعاليق السياسية على هذا القتل حتّى رمى القاتل بالجنون مع أنه أجري عليه القصاص!

#### ١٧ - خالد بن عبدالعزيز (١٣٩٥ ـ ١۴٠٢ هـ)

اجتمعت العائلة السعودية وأفراد الأسرة المالكة وبايعوا خالداً أخاه بالملك، وفهد كولي لاعهده، وقد جاءت المبايعة بسرعة لاستباق الأحداث، ولكن منذ اليوم الأول لإعلان البيعة لخالد كانت الأنظار متوجة إلى فهد كملك غير متوج، وكان خالد يملك ولا يحكم، وهو يحكم ولا يملك، إن الأمريكيين كانوا يرغبون في وصول فهد إلى الملك، ففهد هو الذي يلقي بيانات يملك خالد وكلماته وخطبه، وهو الذي تفرد بالزيارات الرسمية، فزار الكويت والعراق، ثم إيران وفرنسا ولندن وسوريا والأردن ومصر.

١. ناصر الشمراني: فيصل القاتل والقتيل، نقلاً عن كتاب فيصل بن عبدالعزيز من خلال أقواله وأعماله، صلاح الدين المجد،
 ص ٢٠۴.

## زلزال جهيمان في مكة

وفي مطلع القرن الخامس عشر الهجري في شهر محرم، سيطرت مجموعات من الأشخاص الذين ينتمون إلى حركة «الإخوان» على الحرم المكي الشريف، يرافقهم في ذلك نساؤهم وأطفالهم، وحاول النظام السعودي إخفاء ما حدث، وقام بعدة إجراءات ابتدأت بالصمت وانتهت بغلق المطارات وقطع الأتصالات الهاتفية بالخارج، ولكن لما تسرب الخبر إلى الخارج، اضطر آل سعود إلى إعلان النبأ مشوها، ومنعوا الصحفيين من الدخول إلى البلاد، وقال فاسيليف:

«أعلنت منظمة حركة الثوار المسلمين في شبه الجزيرة العربية، الّتي لم تكن معروفة أنذاك، أنها تتولى قيادة الأنتفاضة، وأعلن الزعيم الروحي للثوار وهو محمد القحطاني الّذي قال عن نفسه إنه المهدي المنتظر، أن هدف الحركة يتمثل في تحرير البلد من زمرة الكفار (العائلة المالكة ورجال الدين المرتزقة الذين لا همّ لهم سوى التمسك بمناصبهم وامتيازاتهم).

أما الزعيم السياسي للحركة فهو الجهيمان العتيبي البالغ من العمر ٤٧ عاماً، فقد ندّد في خطبه بأن الحكومة تدعي من جهة أنها مركز الدين الحنيف في العالم، ولكنها من الجهة الأخرى تناصر الظلم والفساد والرشوة، وندد جهيمان بالأمراء الذين يستولون على الأراضي ويبذرون أموال الدولة، ونعتهم بـ «السكيرين» الذين يعيشيون حياة الفسق والفجور في البيوت والقصور الفخمة .

ولم يكن في وسع العائلة المالكة القبول بشروط المنتفضين للتفاوض إذ أنها تضمنت مطالب بإجراء تعديلات في الوزارة، منها إقصاء كبار الأمراء عن مناصبهم، وإعادة النظر جذرياً في سياسة استخراج وتسويق النفط، وطلب المنتفضون بوقف بيع النفط إلى الغرب عموماً، والعودة إلى أحكام الإسلام الخالص، وطرد جميع المستشارين العسكريين الأجانب من البلد.

وأضاف فاسيليف: عاد ولي العهد فهد من تونس، وأصر على قمع الأنتفاضة بالقوة، وقد استخدمت قوات الحكومة القنابل المسيلة للدموع

والمدافع والطائرات لإرغام المتنفضين على الأنسحاب من المسجد الحرام، وردّ المنتفضون بإطلاق النار من السطوح والمنائر، واستمرت المقاومة الضارية الّتي أبداها زهاء ألف شخص أسبوعين، وأدت كما تقول السلطات، إلى مصرع عشرات الأشخاص، بينما يقول شهود العيان إن القتلى كانوا يعدون بالمئات، وكان بين القتلى «المهدي» ذاته، أما الزعيم السياسي للحركة (جهيمان العتيبي) فقد أعدم مع ٤٢ شخصاً من رفاقه، في ٩ كانون الثاني (يناير) ١٩٧٠ م، وكان بين من أعدموا علاوة على السعوديين مصريون ويمنيون وكويتيون وعرب آخرون...(١).

## فتوى وعّاظ السلاطين ضد المستأمنين بحرم الله

اجتمع الملك خالد مع عدد من العلماء المتواجدين في الرياض بعد وقوع الحادثة، وأطلعهم على ما جرى، فقدم لهم معلومات مصطنعة عن تعداد الرهائن وقتل المصلين والحجاج وغير ذلك، فاستفتاهم في كيفية حل الأزمة، فوافاه الجواب بالنحو التالى:

«بسم الله الرحمن الرحيم»: أما بعد، ففي يوم الثلاثاء اليوم الأول من شهر محرم عام أربعمائة وألف من الهجرة، دعانا نحن الموقعين أدناه جلالة الملك خالد بن عبدالعزيز آل سعود وأخبرنا أن جماعة في فجر هذا اليوم بعد صلاة الفجر مباشرة دخلوا في المسجد الحرام مسلحين، وأغلقوا أبواب الحرم وجعلوا عليها حراساً مسلحين، وأعلنوا طلب البيعة لمن سموة المهدي، ومنعوا الناس من الخروج من الحرم، وقاتلوا من مانعهم، وأطلقوا النار على أناس داخل المسجد وخارجه، وقتلوا بعض رجال الدولة وأصابوا غيرهم، وإنهم لا يزالون يطلقون النار على الناس والمسجد، واستفتانا في شأنهم وما يعمل معهم فأفتيناه أن الواجب دعوتهم إلى الإستسلام ووضع السلاح، فإن فعلوا قبل منهم وسجنوا حتّى ينظر في أمرهم شرعاً، وإن امتنعوا وجب اتخاذ كافة الوسائل للقبض عليهم ولو أدى إلى قتالهم وقتل من لم يحصل القبض عليه

www.imamsadeq.org

١. فاسيليف: تاريخ العربية السعودية، ص ٥١٤ ـ ٥١٧.

منهم، ولا يستسلم إلا بذلك، لقوله تعالى:

﴿ وَلا تُقاتِلُوهُم عِندَ المَسجِد الحَرام حتّى يُقاتِلُوكُم فِيه فإن قاتَلُوكُم فَاقتلوهم كَذلك جزاءُ الكافِرين ﴾.

ولقول النبي النبي المعلومات قدمها الخصم، وكان من واجبهم أن يتقربوا هذه الفتوى أُصدرت على أساس المعلومات قدمها الخصم، وكان من واجبهم أن يتقربوا من الحرم حتّى يطّلعوا على الأمر، وكيف يحق للقاضي أن يصدر حكمه على أساس معلومات يقدمها أحد المتخاصمين، وبالتالي قتل من قتل وأخذ من أخذ، ثم قطعت رؤوس عدة من المقبوض عليهم وسجن النساء.

وهناك سؤال يتبادر إلى الذهن وهو: لماذا التجأ هؤلاء إلى بيت الله الحرام؟ ولعله لما جاء في الروايات بأن المهدي حين يظهر في الحرم يأتي لقتاله جيش عرمرم يخسف الله به الأرض، وهذه الفكرة هي التي دفعت بالجماعة إلى الحرم.

وهناك خطأ غير مغفور، وهو أن ما ورد فإنما هو في المهدي المنتظر، لا في من أسمي نفسه مهدياً .

وبذلك انتهت هذه الحركة الّتي كانت استمراراً لحركة الإخوان، وكان الملك وأبناء العائلة فرحين مسرورين بذلك، ولم يبرح خالد يملك ولا يحكم إلى أن وافته المنية وأخترمه الأجل المحتوم عام ١۴٠٢ هـ، وأصدر الديوان المكى بياناً آخر جاء فيه:

«لقد قام أفراد الأسرة وعلى رأسهم صاحب السمو الملكي الأمير محمد بن عبدالعزيز بمبايعة ولي العهد الأمير فهد بن عبدالعزيز ملكاً على البلاد، وبعد إتمام البيعة أعلن صاحب الجلالة الملك فهد بن عبدالعزيز ترشيح صاحب السمو الملكي الأمير عبدالله بن عبدالعزيز ولياً للعهد.

وقد أجمع أفراد الأسرة على ذلك وقاموا بمبايعة سموه... وقد تقرر أن

يقوم المواطنون، بالبيعة لجلالة الملك فهد بن عبدالعزيز ولسمو ولي العهد الأمير عبدالله بن عبدالعزيز في قصر الحكم بالرياض صباح غد».

جدير ذكره أن موت الملك لم يحدث فراغاً سياسياً، لما عرفت أنه كان يملك ولا يحكم.

# الملك فهد واستقدامه قوى الكفر (١)

ويكفي في مساوىء «فهد» المتسلط على مقدرات الحرمين الشريفين، وعدم أهليته لهذا المنصب الخطير وهذه المسؤولية المقدسة، استقدامه لقوى الفكر والشرك إلى أرض مكة والمدينة، المحرمة على المشركين، واستعانته بهم بحجة الدفاع عن الحجاز، ولكن في الحقيقة للدفاع عن مطامع الأمريكان والصهاينة الطويلة في ثروات المسلمين، من دون التفات إلى حكم المذاهب الإسلامية بحرمة دخول الكفار والمشركين مكة والمدينة وما حولهما، بل وحكم القرآن قبل ذلك بحرمة الركون إلى الكفار وتوليهم.

فقد قال القرآن: ﴿ وَلَا تَرْكُنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ ﴾ (٢) .

وقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَوَلُّوا قَوماً غَضِبَ اللَّه عَلَيْهمْ ﴿ (٣)

وقال: ﴿وَلَا تَتَوَلَّوا مُجْرِمِينَ ﴾ (٢). وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ اللَّه عَن الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي اللَّذِينِ وَأَخرَجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ وَظَاهِرُوا عَلَى إِخْراجِكُمْ أَنْ تَوَلَّوهُمْ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ (۵). الظَّالِمُونَ ﴾ (۵).

وقال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا اليَهُودَ وَالنَّصَارِي أَوْلِيَاءَ ﴿ (٤) .

١. كان تقديم الملازم الأخيرة من هذا الجزء، مقارناً لهذه الحادثة المؤلمة فأثبتناها في هذا المقام لتبقى في ذاكرة التاريخ غير الناسى، وإنكان الإنسان ذهولاً.

٢. سورة هود: الآية ١١٣.

٣. سورة الممتحنة: الآية ١٣.

٤. سورة هود: الآية ٥٢.

۵. سورة الممتحنة: الآية ٩.

٤. سورة المائدة: الآية ٥١.

وقال سبحانه: ﴿الَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الكَافِرِينَ أَوْلِياءَ مِنْ دُونِ المُؤمِنين أَيَبْتَغُونَ عِـنْدَهُمُ العِزَّةَ فَإِنَّ العِزَّةَ لَلَهِ جَمِيعاً ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا الَّذِينَ اتَّخَذوا دِينَكُمْ هُزُواً وَلَعِباً، مِنَ الَّذِينَ الَّذِينَ الَّخَذوا دِينَكُمْ هُزُواً وَلَعِباً، مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَالكُفَّارَ أَوْلِياءَ ﴾ (٢).

وقال سبحانه: ﴿إِنَّمَا المُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلَا يَقْرَبُوا المَسجِدَ الحَرَامَ ﴿ (٣) . وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أُولِياءُ بَعْضٍ ﴾ (۴) .

وقال رسول الله الله في حديث متواتر: «أخرجوا اليهود من جزيرة العرب. لا يجتمع دينان في جزيرة العرب» وأمر بمضايقتهم في الطرقات حتّى يضطروا إلى أضيقها (۵).

وأما الفقهاء، فقال الإمام النووي في كتاب المنهاج: «ويُمنع كل كافر من استيطان الحجاز، وهو مكة والمدينة واليمامة وقراها...» راجع كتاب الجزية منه .

فكيف يجوز لفهد، وهو يدّعي خدمة الحرمين الشريفين أن يـقوم بـمثل هـذه الخيانة العظمى للحرمين وأهلهما، وليستقدم جيوش الغزو الغربي الصليبي الصهيوني إلى بلاد الوحي والرسالة، ويتكفل مؤونتهم، ويحمّل المسلمين مليارات لاستضافتهم، كـما صـرح المسـؤولون السعوديون الوهابيون أنفسهم بذلك، وصرّح به قادة الغزو الغربي، كل ذلك بحجة الدفاع.. الدفاع عن ماذا؟ عن الحكم الوهابي الرجعي الأسود، وليس عن الشعب الحجازي المضطهد المظلوم، وليس عن الحرمين الشريفين، اللَّذين يفديهما المسلمون متى

١. سورة النساء: الآية: ١٣٩.

٢. سورة المائدة: الآية ۵٧.

٣. سورة التوبة: الآية ٢٨.

۴. سورة الأنفال: الآية ٧٣.

٥. راجع صحيح البخاري ومسلم وأبي داود والترمذي ومسند أحمد والموطأ والدارمي . (٢١٥)

لزم الأمر بأرواحهم، وأنفسهم، وبأعز مالديهم من الأهل والولد .

كل هذا بغض النظر عما يجلبه هؤلاء الكفار من فسق وفجور، بل وأمراض وعاهات خلقية إلى شعب هذه البلاد المقدسة.

هذه صورة إجمالية عن حياة العائلة السعودية بسلاطينها وأمرائها وملوكها، وقد وضعناها أمام القارىء ليقف على حقيقة المذهب، وعلى نزعات حماته وجناياتهم طيلة استيلائهم على الحكم والعرش، وأما تفصيل حياة الملك الأخير الذي يحكم على البلاد حالياً فنتركه إلى جهد القراء لكي يقفوا على حياته وأعماله وتحالفه مع الكفار عن كثب، والله يعلم إلى متى يبقى هذا ويبقى عرشه.

إِنّ إِدارة الحرمين الشريفين رهن كفاءات ومؤهلات للقائمين بها، وقد قال سبحانه: ﴿وَمَا لَهُمْ أَلّا يُعَذِّبَهُم اللّه وَهُمْ يَصُدّونَ عِنَ المَسْجِدِ الحَرامِ وَمَا كَانُوا أُولِياءَهُ إِنْ أَوْلِياؤُهُ إِلّا المُتَّقُونَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُم لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (١)

وهل للعائلة السعودية، التقوى اللازمة لإدراة الحرمين الشريفين؟ وهل هم متّقون حتّى يتسنموا هذه المنصة؟ لا أدري، ولكن القراء يدرون .

﴿ وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْقَلَبٍ يَنْقَلِبُونَ ﴾ .

تمّ الجزء الرابع من هذه الموسوعة، ويليه الجزء الخامس في تبيين عقيدة الخوارج، ومبدأ تكونهم، و حياة مشايخهم بإذنه ومنّه سبحانه .

والحمد لله رب العالمين

جعفر السبحاني ٨ جمادي الآخرة ١۴١١ ه

| .44 | ١. سورة الانفال: الآية |  |
|-----|------------------------|--|
|-----|------------------------|--|

# فهرس المحتويات

| فهرس المحتويات                                   |
|--------------------------------------------------|
| **/ <b>*</b> /                                   |
| تصدير                                            |
| كلمة التوحيد وتوحيد الكلمة                       |
| دعامتان للإِسلام                                 |
| الحروب الصليبية (۴۹۱ ـ ۶۱۶)                      |
| زحف التتار إلى البلاد الإسلام                    |
| الداهية العظمى أو خروج التتار إلى بلاد الإسلام١٥ |
| سقوط الخلافة العباسية بأيدي وحوش التتار          |
| إبادة المسلمين في الأندلس                        |
| حصيلة البحث                                      |
| الحواضر الإسلامية أنذاك، دواؤها وذواوها          |
| ابن تيمية لم يكن سلفياً                          |
| تقییم إنجازات ابن تیمیة                          |
| اللسان والقلم مرآتان للضمير                      |
| ابن تيمية في مراّة الرأي العام                   |
| ابن تيمية: حياته والرأي العام فيه                |
| المحنة الثالثة                                   |
| /6.1./\                                          |
| (* IV)                                           |

| HARTHARTHARTHARTHARTHARTHARTHA                        |                                          |
|-------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| فهرس المحتويات                                        | بحوث في الملل والنحل /ج ۴                |
| ٣۶                                                    | أراء معصاريه ومقاربي عصره في حقه         |
| ۳۷                                                    | ١- الشيخ صفي الدين الهندي الأرموي (ت     |
| الحلبي (ت ۷۳۳ ه)                                      | ٢– الشيخ شهاب الدين اببن جهبل الكلابي    |
| ٣٨                                                    | ٣- قاضي القضاة كمال الدين الزملكاني (٤٧  |
| هبي (ت ۲۴۸ هـ) ۲۸۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | ۴– الحافظ شمس الدين محمد بن أحمد الذ     |
| لي ۷۵۰ ه)                                             | ۵– الشيخ الإِمام صدر الدين المرحل (ت حوا |
| ۴۱                                                    | ۶- الحافظ علي بن عبدالكافي السبكي (ت     |
| ۴۳                                                    | ٧- محمد بن شاكر الكتبي (ت ٧۶۴ هـ)        |
| 44                                                    | ٨- أبو محمد المعروف باليافعي (ت ٧٤٨ هـ)  |
| ۴۵                                                    | ٩– أبوبكر الحصني الدمشقي (ت ٨٢٩ ﻫ) .     |
| حجر، العسقلاني (ت ۸۵۲ هـ) ۴۵                          | ١٠– شيخ الإِسلام، شهاب الدين، أحمد بن -  |
| (۲۱۸ ـ ۲۲۸ هـ) ۲۲ ـ ۲۲۸                               | ١١– جمال الدين يوسف بن تغري الأتابكي     |
| ٧٧ هـ)                                                | ۱۲ – شهاب الدين، ابن حجر، الهيثمي (ت ٣   |
| ۴۹                                                    | ۱۳– ملّا علي القارىء الحنفي (ت ۱۰۱۶ هـ)  |
| الشهير بابن القاضي (۹۶۰ ـ ۱۰۲۵ هـ) ۴۹                 | ١٣– أبو العباس أحمد بن محمد المكناسي، ا  |
| ۵٠                                                    | ۱۵ – النبهاني (ت ۱۳۵۰ ه)                 |
| ي (ت ۱۳۷۱ هـ)                                         | ١۶– المحقق الشيخ محمد الكوثري المصري     |
| ۵۲                                                    | كلامه في حق تلميذه ابن القيم             |
| م ۵۳                                                  | كلام الحافظ الذهبي وغيره في حق ابن القير |
| ۵۴                                                    | كلام ابن الحصني في حقه                   |
|                                                       | /V)                                      |

| فهرس المحتويات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | حوث في الملل والنحل / ج ۴                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| 1.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | التبرّك في القرآن الكريم                 |
| 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | هائد ابن تیمیة                           |
| 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عقائده و أراؤه                           |
| 114                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (1)                                      |
| صفات الخبرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ابن تيمية ورأيه في ال                    |
| 119                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الآراء المتضاربة حول الصفات الخبرية      |
| 171                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نظرية ابن تيمية تلازم الجهة والتجسيم     |
| 188                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (٢)                                      |
| ريارة النبي الشيئة النبي المنطقة المنطقة النبي المنطقة النبي المنطقة النبي المنطقة النبي المنطقة المنطقة النبي المنطقة النبي المنطقة النبي المنطقة النبي المنطقة المنطقة النبي المنطقة النبي المنطقة النبي المنطقة المنطقة النبي المنطقة النبي المنطقة النبي المنطقة المنط | ابن تيمية وشد الرحال إل                  |
| 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | تحليل أخر للنهي عن السفر                 |
| 141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الدليل على جواز السفر إلى زيارة القبور   |
| 140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نصوص الأعلام على جواز السفر لزيارة النبي |
| ۱۵۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (٣)                                      |
| بارة النبي الله الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله النبي الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ابن تيمية ورأيه في ز                     |
| ١۵١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | زيارة القبور في السنة                    |
| 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | النساء وزيارة القبور                     |
| \YY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (4)                                      |
| على القبور ١٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ابن تيمية والبناء                        |
| ١٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | هل هناك إجماع على التحريم؟               |
| ١٨١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | النتائج المحمودة لحفظ الآثار الإسلامية   |

| Was Was Was Was                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| فهرس المحتويات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | بحوث في الملل والنحل / ج ۴<br>المعلم المعلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ﴾<br>پ ب ـ حدیث جابر وتحلیله سنداً ومتناً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۹۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أحاديث ثلاثة في الميزان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 195                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أخر ما في كنانة المستدل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 197                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عرض المسألة على الأدلة المحكمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 197                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۱ – الكتاب والبناء على القبور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۱۹۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 7 – السيرة المستمرة بين المسلمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 7+7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | حصيلة البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 7+7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٣- البناء تعظيم لشعائر الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۰۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۴– الإذن في ترفيع بيوت خاصة۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲۰۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۵– إظهار المودة للنبي والقربى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲۰۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 8– الأصل هو الإِباحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Y+9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (Δ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Y+9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ابن تيمية وبناء المساجد على القبور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۱۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عرض المسألة على القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 77.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (8)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 77.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ابن تيمية وإقامة الصلاة عند قبور الأنبياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 770                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (Y)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 770                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ابن تيمية والتوسل بالأنبياء والصالحين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 775                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أيتان على طاولة التفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۲۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أقسام التوسل: المشروع والممنوع عند الوهابيين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ( <b>۴۲</b> 1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| The state of the s | The - |

| فهرس المحتويات | رث في الملل والنحل / ج ۴                  |
|----------------|-------------------------------------------|
| 771            | اقسام التوسل:                             |
| 777            | (1)                                       |
| 777            | التوسل بالأنبياء والصالحين أنفسهم         |
| 777            | ١- توسل الضرير بالنبي الأكرم ٤            |
| 777            | كلمات حول سند الحديث                      |
| 774            | دلالة الحديث                              |
| 7775           | تشكيك الرفاعي في دلالة الحديث             |
| ۲۳۹            | ٢- التوسل بالنبي بتعليم من الصحابي الجليل |
| 747            | ۴– توسل الخليفة بعم النبي                 |
| 744            | استسقاء عبدالمطلب بالنبي وهو رضيع         |
| 744            | استسقاء أبي طالب بالنبي وهو غلام          |
| 745            | التوسل بعم النبي ۶                        |
| 747            | تشكيك الرفاعي في دلالة الحديث             |
| 749            | ۴- توسل الأعرابي بالنبي نفسه              |
| ۲۵۰            | دلالة الحديث                              |
| ۲۵۱            | نقد ما ذكره الرفاعي                       |
| ۲۵۲            | المناقشة في سند الحديث                    |
| ۲۵۳            | ۵- توسل المنصور بالنبي بتعليم مالك        |
| ۲۵۶            | أقسام التوسل:أقسام التوسل                 |

| SAT SAT SAT SAT SAT S |                                                                                                                |
|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| فهرس المحتويات        | بحوث في الملل والنحل / ج ۴<br>بحوث في الملل والنحل / ج ۴                                                       |
| 708                   | (٢)                                                                                                            |
| ۲۵۶                   | التوسل إلى الله بحق النبي وحرمته ومنزلته                                                                       |
| ۲۵۷                   | أُ التوسل بحق السائلينأ                                                                                        |
| ۲۵۸                   | ب ـ توسل النبي بحقه و حق من سبقه من الأنبياء                                                                   |
| 75                    | ج ـ توسل آدم بحق النبي                                                                                         |
| ۲۶۵                   | أُقسام التوسل:أ                                                                                                |
| 780                   | (٣)                                                                                                            |
| 780                   | التوسل بدعاء النبي الشيطة التوسل بدعاء النبي الشيطة التوسل بدعاء النبي الشيطة التوسل بدعاء النبي الشيطة التوسل |
| ۲۶۸                   | ۱ – بقاء الروح بعد الموت                                                                                       |
| ۲۶۸                   | 7- الحقيقة الإنسانية هي الروح                                                                                  |
| 759                   | ۳– إمكان الاتصال بالأرواح                                                                                      |
| YYY                   | شبهات للكاتب الوهابي                                                                                           |
| 779                   | (^)                                                                                                            |
| <b>۲</b> ۷۹           | إبن تيمية وطلب الشفاعة ممن ثبت كونه شفيعاً                                                                     |
| ۲۸۰                   | یلاحظ علی مجموع ما ذکره:                                                                                       |
| ۲۸۱                   | أ ـ طلب الشفاعة هو طلب الدعاء                                                                                  |
| ۲۸۳                   | ب ـ طلب الدعاء من المؤمن ليس شركاً ولا حراماً                                                                  |
| ۲۸۸                   | أدلة الوهابيين على حرمة طلب الشفاعةأ                                                                           |
| 797                   | (٩)                                                                                                            |
| 797                   | ابن تيمية والنذر لأهل القبور                                                                                   |
|                       | (FTT)                                                                                                          |

| س المحتويات | بحوث في الملل والنحل / ج ۴ فهر                                                  |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 7           | ().)                                                                            |
| ٣٠٠         | ابن تيمية والحلف بغير اللّه تعالى                                               |
| ٣٠٠         | اً – ما هو الحلف الفاصل في الخصومات؟                                            |
| ٣٠١         | ي بـ هل ينعقد الحلف بغيره سبحانه؟                                               |
| ٣٠١         | ج ـ هل يجوز الحلف بغير اللّه أو لا؟                                             |
| ٣٠٣         | عرض المسألة على القرآن                                                          |
| ٣٠٢         | عرض المسألة على الأحاديث                                                        |
| ٣٠٩         | ())                                                                             |
| ٣٠٩         | ابن تيمية والحلف على اللّه بحق الأولياء                                         |
| ۳۱۸         | (17)                                                                            |
| ۳۱۸         | ابن تيمية وتكريم مواليد أولياء اللّه ووفياتهم                                   |
| ٣٢٠         | أ ـ هل الاحتفال بالمواليد شرك؟                                                  |
| ۳۲۲         | ب ـ هل الاحتفال بالمواليد بدعة؟                                                 |
| ۳۲۲         | ج ـ لو كان خيراً لأقامة السلف                                                   |
| ٣٢٣         | گا کلمة أخيرة                                                                   |
| mrr         | الدليل الأخير «لا تجعل قبري وثناً يعبد»الدليل الأخير «لا تجعل قبري وثناً يعبد». |
| <b>"""</b>  | تاريخ الوهابية                                                                  |
| ~~~······   | الموسسها، ناصرها وتطورها                                                        |
| PTF         | نشأته ووفاته                                                                    |
| mme         | استشفاف بوادر الضلال من كلماته                                                  |
|             | (+++)                                                                           |

| بحوث في الملل والنحل / ج ۴ فهرس المحتويات<br>أو                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ﴾<br>انتقال عبد الوهاب إلى «حريملة»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| اتفاق الشيخ ومحمد بن سعود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| بدء الدعوة نشرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الوهابية أو السيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| صِدام بین ابن عبد الوهاب وأمیر «العیینة»۳۴۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| سراب لا ماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| أهل البيت أدرى بما فيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| تكفير محمد بن عبد الوهاب جميع المسلمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| تكفير المسلمين شعارهم الوحيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| سؤال وجواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الرادّون على محمّد بن عبد الوهاب٣٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| تاريخ الإمارة القبلية السعودية٣٥٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الفترة الأُولى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الفترة الثانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۳۶۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الفترة الثالثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۳۶۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| تاريخ الإمارة القبلية السعودية٣٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 787       الفترة الأولى         787       الفترة الثانية.         787       ١٣٠٩         787       الفترة الثالثة.         787       ١٣١٩         787       ١٣١٩         787       البعثة الإمارة القبلية السعودية.         788       الفترة الأولى لحياة العائلة.         789       البعثة الوهابية إلى مكة.         780       البعثة الوهابية إلى مكة. |
| البعثة الوهابية إلى مكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Z                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| بحوث في الملل والنحل / ج ۴ فهرس المحتويات                                           | November 1 |
|-------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| الصدام مع حاكم الرياض                                                               |            |
| ۲– عبدالعزیز بن محمد بن سعود (۱۱۷۹ ـ ۱۲۱۸ هـ)                                       |            |
| احتلال الأحساء عام ١٢٠٧ هـ                                                          |            |
| تدمير كربلاء والتصفية الجسدية                                                       |            |
| احتلال الطائف عام ١٢١٧ ه                                                            |            |
| استيلاء الوهابيين على مكة في سنة ١٢١٨ هـ١٢١٨ الستيلاء الوهابيين على مكة في سنة ١٢١٨ |            |
| طرد الوهابيين من مكة المكرمة                                                        |            |
| ۳– سعود بن عبدالعزيز (۱۲۱۸ ـ ۱۲۲۹ هـ)۳۰۰                                            |            |
| محاصرة الوهابيين جدة ١٢١٩ هـ                                                        |            |
| محاصرة مكة والمدينة سنة ١٢٢٠ ه ثانياً                                               |            |
| غزو الوهابيين لبلاد الشام                                                           |            |
| ۴– عبداللّه بن سعود (۱۲۲۹ هـ ۱۲۳۴)                                                  |            |
| تدمير الدرعية                                                                       |            |
| الفترة الثانية للإمارة القبلية السعودية                                             |            |
| ۵– ترکي ابن أخي عبدالعزيز (۱۲۳۹ ـ ۱۲۵۰ هـ)                                          |            |
| ۶– مشاري بن عبدالرحمن (۱۲۵۰ هـ)                                                     |            |
| ٧– فيصل بن تركي (١٢٥٠ ـ ١٢٥٣ هـ)٧                                                   |            |
| ۸– خالد بن سعود (۱۲۵۳ ـ ۱۲۵۵ ه)                                                     |            |
| ٩– عبد اللّه بن ثنيان (١٢٥٥ ـ ١٢٥٨ ﻫ)٩                                              |            |
| ۱۰ – فیصل بن ترکي (۱۲۵۸ ـ ۱۲۷۸ ه)                                                   |            |
| (*15)                                                                               |            |

| SARSIARSIARSIARSIARSIARSIARSIAR |                                              |
|---------------------------------|----------------------------------------------|
| فهرس المحتويات                  | بحوث في الملل والنحل / ج ۴<br>يا             |
| ه)                              | ۱۱ – عبداللّه بن فيصل التركي (۱۲۷۸ هـ _ ۱۲۸۴ |
| ٣٨۵                             | ۱۲ – سعود بن فیصل ترکي (۱۲۸۴ هـ ۱۲۹۱ هـ)     |
| ۳۸۶                             | ۱۳ – عبدالرحمن بن فيصل ۱۳۰۰ عبدالرحمن        |
| ٣٨٨                             | الفترة الثالثة للإمارة القبلية السعودية      |
| ٣٨٨                             | ۱۴ – عبدالعزيز بن عبدالرحمن (۱۳۱۹ ـ ۱۳۷۳ هـ) |
| ۳۸۹                             | عبدالعزيز يتحالف مع الإنكليز                 |
| ٣٩١                             | التوسع السعودي بعد التعاون مع بريطانيا       |
| ٣٩١                             | هجوم الوهابيين على الحجاز                    |
| ٣٩٢                             | قتل الوهابيون الحجاج اليمانين سنة ١٣٤١ ه     |
| ٣٩٢                             | هجوم الوهابيين على الحجاز عام ١٣٤٣ ه         |
| ٣٩٣                             | هجوم الوهابيين على شرقي الأردن               |
| ٤                               | استيلاء الوهابيين على مكة المكرمة سنة ١٣۴٣ ه |
| ٣٩۴                             | تنازل الحسين عن العرش لصالح ولده علي         |
|                                 | اكتساح قبور البقيع                           |
| ٣٩٩                             | الصراع الداخلي بين عبدالعزيز وأتباعه         |
| ۴۰۲                             | ورة الإخوان ثورة الإخوان                     |
| ۴۰۵                             | أزمة ثالثة يواجهها عبدالعزيزأ                |
| 4.5                             | زوجاته وأولاده                               |
| ۴۰۷                             | نهاية العهد نهاية العهد                      |
| ۴۰۷                             | ۱۵ ـ سعود بن عبدالعزيز (۱۳۷۳ ـ ۱۳۸۴ هـ)      |
|                                 | (FTV)                                        |