حوار مع الشيخ صالح بن عبدالله الدرويش للاستاذ جعفر السبمانى www.imamsadeq.org مُؤْتِكُمُ الْمُامِ الْمُلْكِمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ

| ۵           | مقدمة                                                                                                |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| γ           | نقطتان جديرتان بالاهتمام في المقدّمة                                                                 |
| ٧           | تمهید:                                                                                               |
| ٧           | على هامش المقدّمة:                                                                                   |
| ۹           |                                                                                                      |
| ۹           | أوهام حول «نهج البلاغة»                                                                              |
| ٩           | المناقشة:                                                                                            |
| ١٣          | ابن خلَّكان ونزعته الأُموية:                                                                         |
| ١۵          | ليس في النهج دخيل                                                                                    |
| 18          | مصادر نهج البلاغة                                                                                    |
| پ مباشرة؟۱۷ | المحور الثاني:كيف يروي الشريف عن علي                                                                 |
| ١٩          | ٠٢                                                                                                   |
| ١٩          | اين النص الالهي لعلي في نهج البلاغة                                                                  |
| ١٩          | يقول الشيخ:                                                                                          |
| ١٩          | المناقشة:                                                                                            |
| ۲۳          | ٣٣                                                                                                   |
| ۲۳          | رفض الإمام ـ إلى على على السام ـ الله على المام ـ الله على المام ـ الله على المام ـ الله على المام ـ |
| ۲۳          | يقول الشيخ:                                                                                          |
| ۲۳          | المناقشة:                                                                                            |
| ۲۶          | استدلال أخر بكلام علي ﷺ:                                                                             |
|             |                                                                                                      |

# موار مع صالع بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة



| ۲۶ | المناقشة:                                           |
|----|-----------------------------------------------------|
| ۲۸ | وطلع الفجر:                                         |
| ٣٠ |                                                     |
| ٣٠ | ثناء الإمام ـ إيلا ـ على الخلفاء                    |
| ٣٠ | يقول الشيخ:                                         |
| ٣٠ | المناقشة:                                           |
| ٣٢ | ۵۵                                                  |
| ٣٢ | حتجاج الإمام ﴿ يَهِ بِمِبايعة الناس لأبي بكر وعمر . |
| ٣٢ | يقول الشيخ:                                         |
| ٣٢ | المناقشة:                                           |
| ۳۵ | ۶                                                   |
| ۳۵ | وصف الخليفة بأعلى الصفات                            |
| ۳۵ | يقول الشيخ:                                         |
| ۳۵ | تنبيه:                                              |
| ٣۶ | تفسير مفردات الخطبة:                                |
| ٣۶ | المناقشة:                                           |
| ٣٩ |                                                     |
| ٣٩ | مدح عثمان على لسان الإمام(إيهِ)                     |
| ۳۹ | يقول الشيخ:                                         |
| ٣٩ | المناقشة:                                           |
|    |                                                     |

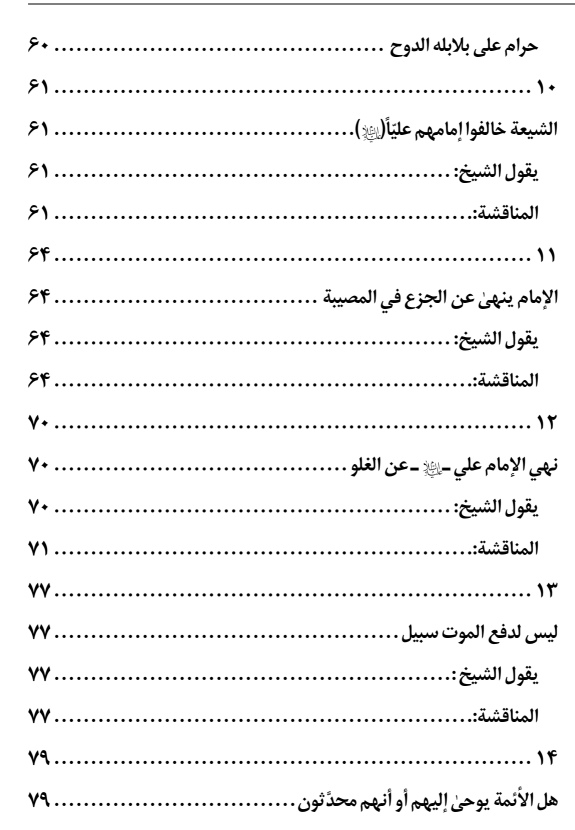
# موار مع صالع بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة



| ۴۵  | ٨٨                                                                            |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------|
| ۴۵  | مدح الإمام إلى وثناؤه على أصحاب النبي الله وثناؤه على أصحاب النبي الله وثناؤه |
| ۴۵  | يقول الشيخ:                                                                   |
| 48  | المناقشة:                                                                     |
| ۴٧  | الأُّولى: حب الصحابة كرامة للمحب                                              |
| ۴۸  | ١ _الوليد بن عقبة الفاسق                                                      |
| ۴۸  | ٢_أبو الغادية قاتل عمّار                                                      |
| ۴۹  | ٣_مسلم بن عقبة قاتل أهل المدينة                                               |
| س۴۹ | ۴_بسر بن أبي أرطأة ذابح ولدي عبيد الله بن العبا                               |
| ۵٠  | ۵_معاوية بن أبي سفيان رأس الفئة الباغية                                       |
| ف   | الثالثة: الإمساك عمّا شجر بين الصحابة من الخلا                                |
| ۵۴  | ٩                                                                             |
| ۵۴  | إنّ عليّاً لم يكفّر أحداً ممّن قاتله                                          |
| ۵۴  | يقول الشيخ:                                                                   |
| ۵۴  | المناقشة:                                                                     |
| ۵۶  | مسلسل التكفير ف <i>ي</i> كتب الحنابلة:                                        |
| ۵۶  | ١ ـ تكفير أبي حنيفة والحنفية:                                                 |
| ۵٧  | ٢ ـ تكفير من قال: القرآن كلام الله:                                           |
| ۵٧  | ٣_التكفير عند ابن قيّم الجوزية:                                               |
| ۵۸  | ۴_ تشبيه الروافض باليهود والنصارى:                                            |
|     |                                                                               |

مُؤْتَدِينَةُ الْمُا مِزْلِكُمُا ذُوْقًا

#### موار مع صالم بن عبد الله الدرويش مول نهم البلاغة



(v)

يقول الشيخ:......يقول الشيخ:....

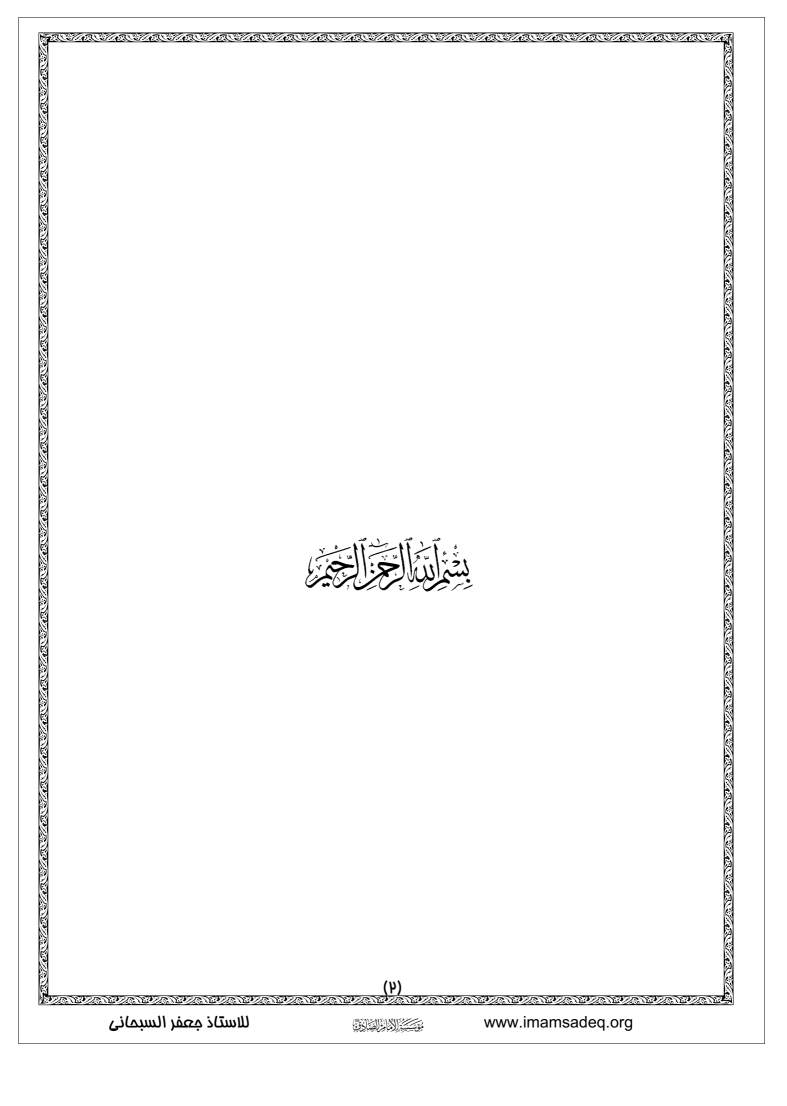


#### موار مع صالع بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة

| γ٩ | المناقشة:                |
|----|--------------------------|
| ۸۳ | لاَنَ حَصْحَص الحق       |
| ۸۵ | فهرس المصادرفهرس المصادر |



(9)



الفقيه المحقّق جعفر السبحاني

# حوار معالشيخ

صالح بن عبد الله الدرويش

(القاضي بالمحكمة الكبرئ بالقطيف)

حول تأمّلات في نهج البلاغة

نشر مؤسسة الإمام الصادق المنالخ

(m)

السبحاني التبريزي، جعفر ١٣٤٧ ق ـ

حوار مع الشيخ صالح بن عبدالله الدرويش / تأليف جعفر

السبحاني. ـ قم: مؤسسة الإمام الصادق إليالاٍ،

| حوار مع صالح بن عبد الله الدرويش | اسم الكتاب: |
|----------------------------------|-------------|
| آية الله جِعفر السبحاني          | المؤلف:     |
| الأُوليْ ـ ١۴٢٣ هَ               |             |
| اعتماد ـ قم                      |             |
| ١٥٠٠ نسخة                        |             |
| مؤسسة الإمام الصّادق             | الناشـر:    |
| حقوق الطبع محفوظة للمؤسسة        | •           |

(F)

# ينسب حِلَسْ الرَّمَٰ إِلَيْحِيم

#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خليقته محمد وآله الطاهرين ومن اتبعهم ووالاهم بإحسان إلى يوم الدين.

أمّا بعد؛ فإن الحوار عبارة عن تبادل الكلام بين شخصين أو أكثر، إما لغاية إظهار الحق وإبطال الباطل، أو لإثبات قوله، وإبطال قول صاحبه.

فالأوّل هو الجدال بالحق الذي دعا إليه الكتاب العزيز بقوله: ﴿ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ جَادِلْهُمْ بِالتي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ﴾ (١).

والثاني هو الجدال المنهي عنه في غير واحد من الأحاديث والآثار، ويطلق عليه «المراء».

وقد عرض القرآن الكريم جانباً من مناظرات الأنبياء وحواراتهم، كما تكفّلت كتب الحديث والتاريخ بعرض جانب آخر منها، ورائدنا في ممارسة هذا الأسلوب الحضاري هو النبي الأكرها الذي نقل لنا التاريخ حواره مع نصارى نجران وخروجه منه ظافراً، وغير ذلك من الحوارات . (۴)

وممّا لفتَ نظري في هذه الأيّام، هو اطلاعي على كتاب «تأمّلات في نهج البلاغة»،

(a)

۱ . النمل: ۱۲۵ .

٩ . راجع كتاب السنة: ٧١، للبربهاويّ .

س الأنبياء: عام . w

٣ . انظر مواره مع الأنصار في غزوة منين .

#### موار مع صالح بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة

تصدّرته مقدمة لأحد علماء الحنابلة، يدعو فيها إلى تحكيم لغة الحوار، ويتمنى شيوعها في الأوساط الإسلامية بعد غيابها في هذه الأيّام، ويؤكد أن الكتاب الّذي هو بصدد التقديم له أُلّف على هذا الغرار.

فشكرت الله سبحانه على هذه النعمة، بالتزام جانب المرونة من أحد علماء الحنابلة، وكلِّي أمل أن يكون هذا خطوة على طريق الانفتاح على الآخرين، والتخفيف من سوْرة العنف السائدة في كتاباتهم وأقوالهم وأفعالهم.

وقد وضعتُ هذا المؤلّف لمناقشة ما ورد في الكتاب الآنف الذكر من موضوعات، مستعيناً باللغة الهادئة والحوار البنّاء .

فأقدم كتابي هذا إلى فضيلة الشيخ صالح بن عبد الله الدرويش ومؤلف الكتاب ـ لو كانا شخصين ـ راجيا إمعان النظر فيما طرحتُ فيه من أفكار، فإن أصبتُ في أنظاري فذلك من فضل ربي وإن أخطأت فالرجاء إرشادي إليه، وقد قال الإمام الصادق عليه: أحبُ أخواني من أهدى إلىّ عيوبي.

جعفر السبحاني قم ـ مؤسسة الإمام الصادق هي الأمام الصادق علم ١٧ جمادي الأولى من شهور عام ١٣٢٣

(4)

# نقطتان جديرتان بالاهتمام في المقدّمة

#### تمهيد:

اشار فضيلة الشيخ صالح بن عبد الله الدرويش في تقديمه للرسالة إلى توحيد الكلمة ووحدة الصف تجاه الاعداء لقوله تعالى: ﴿وَ اعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً ﴾.

وقد استوقفني في مقدمته نقطتان جديرتان بالاهتمام نركِّز عليهما على وجه الاختصار: الأُولى: الواقع المأساوي للأُمّة الإسلامية من حيث ضعفها وانقساماتها وكثرة ما يحيط بها من فتن وبلايا، وفي الوقت نفسه أسباب الضعف كثيرة من أهمها: كثرة الاختلافات في الأُمّة، فنجد الانقسامات في السنّة والشيعة. ومع هذه الاختلافات قلّ الساعي للإصلاح وجمع الكلمة ووحدة الصف.

الثانية: انّ الأُمّة الإسلامية تفتقد لغة الحوار والخطاب ونحن بأمسّ الحاجة إلى هذا الأُسلوب، والرسالة الّتي بين يدي القارئ أُلّفت بلغة الحوار والطرح، وقد حرص المؤلّف على الاختصار وسهولة العبارة.

هاتان النقطتان تمثّلان خلاصة ما جاء في مقدّمة فضيلة الشيخ.

ونحن بدورنا نؤيّد موقفه في كلتا النقطتين، ونأسف للوضع المزري للمسلمين وواقعهم المتخلّف، وقلّة المصلحين على هذا الصعيد. هذا من جهة، ومن جهة أُخرى نبارك له موقفه الداعي إلى فتح باب الحوار. ومع هذا فلنا مع سماحته وقفة قصيرة في هذا المقام.

#### على هامش المقدّمة:

ا \_إن ظاهر كلام الشيخ انه من دعاة الوحدة وبتعبير آخر من دعاة التقريب بين المسلمين وتضييق الشقة بينهم. وهذا الموقف الّذي يتّخذه فضيلة الشيخ يناقض بالتمام موقف إمام مدرسة الوهابيّة: محمد بن عبد الوهاب (١١١٥ ـ ١٢٠۶ هـ) في كتابه «كشف الشبهات»، فإنّه عسامحه الله ـ قد كفّر فيه المسلمين قاطبة إلّا من التفّ حوله من الأعراب الذين شاركوا معه في

#### موار مع صالح بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة نقطتان جديرتان بالاهتمام في المقدّمة

سفك دماء الأبرياء ونهب أموال القبائل المجاورة ، ففضيلة الشيخ إذن بين أحد أمرين :

إمّا أن يرفع راية الإصلاح والتقريب بين المسلمين عملا بقوله سبحانه: ﴿واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرّقوا ﴾ ويرفض نهج الشيخ محمد بن عبد الوهاب بضرس قاطع، وإمّا أن يتّخذه قدوة وسيفاً بتّاراً على رقاب المخالفين من الشيعة والسنّة، ليخلو الميدان لأتباعه، ويكافح كلّ دعوة ترفع لواء التقريب بين المذاهب.

٢ ـ ما ذكره فضيلة الشيخ من غياب لغة الحوار أمر لاغبار عليه، ولكن الذي أُلْفِتُ إليه نظره السامي هو أنَّ الشيعة قد فتحت هذا الباب على مصراعيه وآية ذلك كتاب «المراجعات» الّذي يمثّل حواراً بنّاءً بين علمين كبيرين من أعلام الأُمّة. أحدهما من الشيعة والآخر من السنّة ـ رحمهما الله ـ.

وقد ترك الحوار نتائج بنّاءة اعترف بها كلّ من طالع الكتاب وعرف صدق نوايا المتحاورين وحرصهما على جمع الكلمة، لكن الرقابة حالت دون انتشار هذا النوع من الكتب في الأوساط السنّية لاسيّما في المملكة العربية السعودية، ومع ذلك فهل تبقى فائدة للحوار؟!

ومهما يكن من أمر فنحن نزولاً عند رغبة الشيخ نذكر مضامين الكتاب بأوجز العبارات ونناقشها بلغة هادئة. نبتدئ بكلام الشيخ ثم نعقبه بكلامنا .

والرسالة وإن لم تكن بقلم الشيخ بحسب الظاهر، ولكن التقديم لها حاك عن تأييده الضمني للأفكار والمضامين المطروحة فيها، فكأنّ الشيخ نطق بها بلسان الحال لا بلسان المقال، ولأجل ذلك اتّخذناه طرفاً للحوار، والله من وراء القصد .

١

## أوهام حول «نهج البلاغة»

#### يقول الشيخ:

قال بعض علماء أهل السنّة عن «نهج البلاغة»: «... ألّفه لهم الشريف الرضي وأعانه عليه أخوه المرتضى، وطريقتهما في تأليفه أن يعمدا إلى الخطبة القصيرة المأثورة عن أمير المؤمنين في نهج البلاغة قد يبلغ عشره أو نصف فيزيدان عليها... وانّ الصحيح من كلام أمير المؤمنين في نهج البلاغة قد يبلغ عشره أو نصف عشره، والباقي من كلام الرضي والمرتضى (١). وقيل أيضاً: إنّ الّذي ألّفه هو الشريف المرتضى المتوفّى سنة (٣٣۶ هـ).

فبالرغم من هذه الشقة البعيدة من السنين بينهما وبين علي الله إلّا أنّهما يرويان عنه مباشرة بدون إسناد.

وقد انتهج مثل ذلك، صاحب الكتاب المسمّى «مستدرك نهج البلاغة»؟! فكيف لهذا المعاصر ((4) أيضاً أن يروي عن علي إلله الذي عاش في القرن الأوّل الهجري وهو قد عاش في القرن الرابع عشر بدون ذكر المصادر أو الاسناد؟! وما يدرينا لعلّه بعد سنين أو قرون من يأتي ويروي عن علي إله وبالطريقة نفسها ((4)).

#### المناقشة:

إنّ كلام الشيخ يدور على محاور ثلاثة:

(9

١. مختصر التحفة الاثنى عشرية: شاه عبد العزيز الدهلوي: ٥٨.

٩. هو الهادي بن عباس كاشف الغطاء (١٣٨٩ ـ ١٣٤١ هـ) .

ש. تأمّلات في كتاب نهم البلاغة: ٩.



الأوّل: انّ الشريف الرضي هو الذي أبدع نهج البلاغة وأعانه عليه أخوه المرتضى، بل قيل إنّ المؤلّف هو الشريف المرتضى.

الثاني: كيف يروي الشريف الرضي عن علي الله مباشرة بلا اسناد مع وجود شقة بعيدة بينه وبين على؟!

الثالث: قد انتهج مؤلّف «مستدرك نهج البلاغة» ذلك المنهج وهو من أبناء القرن الرابع عشر.

وها نحن نأخذ بمناقشة المحاور واحداً بعد الآخر.

١. إنّ الشريف الرضى هو الجامع لا المنشئ.

إنّ نهج البلاغة اسم وضعه الشريف الرضي لكتابٍ جمع فيه المختار من كلام الإمام أمير المؤمنين المؤلف على المؤمنين المؤلف المؤمنين المؤلف المؤمنين المؤلف المؤمنين المؤلف المؤمنين المؤلف المؤمنين المؤلف المؤلف

الخطب والمواعظ، والعهود والرسائل، والحكم والآداب. وقد بيّن ذلك الرضي نفسه في مقدّمة الكتاب وقال: «علماً بأنّ ذلك يتضمّن من عجائب البلاغة وغرائب الفصاحة وثواقب الكلم الدينية والدنيوية ما لا يوجد مجتمعاً في كلام ولا مجموع الأطراف في كتاب.(١)

ولم يشكّ أحد من أعلام الفكر وجهابذة العلم أنّ الرضي هو الجامع لكلمات أمير المؤمنين في .

وليس الشريف الرضي ﴿ أُوّل وآخر من جمع كلام الإمام على الله في المحاور الثلاثة، بل سبقته أُمّة كبيرة في ذلك المضمار، كما لحقته أُمّة أُخرى.

هذا هو المسعودي (المتوفّى ٣٤۶ ه) يقول: والّذي حفظ الناس من خطبه في سائر مقاماته أربعمائة ونيف وثمانون خطبة (٢).

١. نهم البلاغة، المقدّمة.

٧. مروم الذهب: ٧ / ١٣٦.



ولأجل إيقاف القارئ على العناية البالغة بجمع كلام أمير المؤمنين إلى قبل صدور نهج البلاغة، نورد ـ على سبيل المثال لا الحصر ـ أسماء مَن تصدّوا لذلك، وهم:

ا ـ خطب علي ؛ لأبي إسحاق إبراهيم بن الحكم بن ظهير الفزاري الكوفي المفسر من رجال القرن الثامن (۱) .

رسبة عبد الله بن خالد النهمي ـ نسبة المحاق إبراهيم بن سليمان بن عبد الله بن خالد النهمي ـ نسبة الى منهم، بطن من همدان ـ الكوفي الخزاز، وله مقتل أمير المؤمنين من رجال القرن الثاني (4).

سعيد الثقفي الكوفي وحروبه؛ لأبي إسحاق إبراهيم بن محمد بن سعيد الثقفي الكوفي (المتوفّى ٢٨٣ هـ)، وله كتاب كلام علي في الشورى، وله كتاب بيعة أمير المؤمنين، وله كتاب مقتل أمير المؤمنين (ذكرها الطوسى) ( $(\mu)$ ).

 $^{4}$  ـ خطب أمير المؤمنين ؛ لأبي يعقوب إسماعيل بن مهران بن محمد السكوني الكوفي، المتوفّى بعد سنة  $^{(2)}$  ه (ذكره النجاشي والطوسي)

هـ خطب أمير المؤمنين على المنابر في الجُمَع والأعياد وغيرها؛ لزيد بن وهب الجهني الكوفي، المتوفّى سنة ٩۶ هـ (ذكرها الطوسي) الكوفي، المتوفّى سنة ع

٤ خطب أمير المؤمنين ؛ لأبي الخير صالح بن أبي حمّاد الرازي، المتوفّى بعد سنة ٢١۴
 ه ، من أصحاب الإمام العسكري إليه. (ذكره النجاشي) (٤).

٧ ـ خطب عليّ؛ لأبي أحمد عبد العزيز بن يحيى بن أحمد بن عيسى الجلودي الأزدي البصري المتوفّى سنة ٣٣٢ ه، وله كتاب شعر على، وله كتاب ذكر كلام علىّ في الملاحم، وله

(11)

۱ . رجال النجاشي: ۱۵، الفهرست: ۳۵ .

۷ . رجال النجاشي: ۱۸، الفهرست: ۳۸ .

μ. الفهرست: ۷μ.

ع . رجال النجاشي: ۲۷؛ الفهرست: ۲۷ و ۵۲ .

۵ . الفهرست: ۱۳۰

٠ . رجال النجاشي: ١٩٨ .



كتاب قول علي في الشورى، وله كتاب ما كان بين علي وعثمان من الكلام، وله كتاب الأدب علي، وكتب أخرى فيها آثار الإمام على: رسائل علي، ومواعظ علي، وخطب عليّ. (ذكرها النجاشي)(۱).

٨ ـ خطب أمير المؤمنين ؛ لأبي بشر (أبي محمد) مسعدة بن صدقة العبدي الكوفي، الراوي عن الإمام الكاظم عليه المتوفّى سنة ١٨٣ ه. (ذكره النجاشي) (١٩).

٩ ـ خطب وكتب أمير المؤمنين عليّ إلله المفضل نصر بن مزاحم المنقري الكوفي العطار، المتوفّى سنة ٢١٢ ه ، (ذكره النجاشي) ( $(\mu)$ .

1٠ ـ خطب علي إلى المتوفّى سنة ١٠ ـ خطب علي إلى المتوفّى سنة ٢٠٤ه، كان والده محمد من أصحاب الإمام الباقر والصادق الله القرآن، توفّي سنة ١٤٥ هـ، وجدّه السائب، وأخوه عبيد وعبد الرحمان، وأبوهم بشر شهد الجمل وصفين مع أمير المؤمنين إلى (ذكره النجاشي) (٢٠).

وقد أنصف الأستاذ علي العرشي الحنفي في «استناد نهج البلاغة» بقوله: «ليس بخافٍ على أبناء العلم والمولعين به أنّ معظم محتويات نهج البلاغة توجد في كتب المتقدّمين ولو لم يذكرها الشريف الرضي، ولو لم يعر بغداد ما عراها من الدمار على يد التتر، ولو بقيت خزانة الكتب الثمينة التي أحرقها الجهلاء لعثرنا على مرجع كلّ مقولة مندرجة في نهج البلاغة» (۵).

وأمّا ما ألّف بعد نهج البلاغة في خطب الإمام الله ورسائله وكلمه، فحدّث عنه ولا حرج. ولسنا في حاجة إلى ذكر أسمائهم وكتبهم، فقد تكفّلت بعض المصادر بإيراد ذلك، فراجعها (4).

www.imamsadeq.org

(11)

١. رجال النجاشي: ١٠ ـ ١٩٤٧ .

۹ . رجال النجاشي: ۴۱۵ .

٣ . رجال النجاشي: ٣٢٨ .

۲ . رجال النجاشي: ۴۳۵ ـ ۴۳۵؛ وفهرست ابن النديم: ۱۴۰٤ .

۵ . استناد نهج البلاغة: ۲۰

٠ ارشاد المؤمنين إلى مـعرفة نـهج البـلاغة المـبين: ١ / ٢١٥ ـ ٢١٤، ومـصادر نـهج البـلاغة وأسانيده: ١ / ۵ ـ ۵ ٠ ٠



وقد اشتهر من بين هذه الكتب كتاب نهج البلاغة، لأنّ جامعه كان صائعاً يعرف الذهب الخالص من غيره.

نعم، من أوائل من بذر بذرة التشكيك في «نهج البلاغة» وفيمن جمعه هو ابن خلكان (۶۰۸ ـ ۶۸۱ هـ)، حيث قال عند ترجمة السيد المرتضى:

«وقد اختلف الناس في كتاب (نهج البلاغة) المجموع من كلام الإمام علي بن أبي طالبا على هل هو جَمْعه أم جمع أخيه الرضي؟ وقد قيل: إنّه ليس من كلام علي، وإنّما الذي جمعه ونسبه اليه هو الذي وضعه، والله أعلم (۱).

أقول: ﴿إِنْ يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ﴾ إِنّ ابن خلّكان قد تبع الظن وبذر بذرة التشكيك ولم يأت على ذلك بأي دليل، وأعجب من ذلك أنه نقل اختلاف الناس فيمن هوالجامع أو المؤلّف هل هو السيد المرتضى أو الرضي؟ مع أنّه لم يختلف اثنان إلى عصر ابن خلكان في أنّ الجامع هو الرضى وقد صرح به في غير واحد من آثاره (٢).

# ابن خلَّكان ونزعته الأُموية:

إنّ من يحمل نزعة أموية ويكون مُغرَماً بشعر يزيد بن معاوية بن أبي سفيان ، لا يستضيء بنور نهج البلاغة، بل تحمله نزعاته إلى بذر الشك فيه، كيف وهو يصف نفسه بأنّه أوّل من جمع شعر يزيد بن معاوية واعتنى به وهو صغير الحجم في ثلاثة كراريس؟! ثم قال: وكنت حفظت جميع ديوان يزيد لشدة غرامي به سنة ٣٣٣ ه بمدينة دمشق وعرفت صحيحه من المنسوب إليه .

وكان ابن خلّكان مستهزءاً بالقيم الأخلاقية، حيث ابتلي في أواخر أيامه بحب أحد أولاد الملوك، وهو مسعود بن الملك المظفر، حتى أنّ الغلام زاره في بعض الأيام فبسط له ابن خلكان

١. وفيات الاعيان: ٣ / ٣ .

٧ . لاحظ المجازات النبوية: ٥٠ وحقائق التأويل: ١٤٧. وكلاهما من تأليفات الرضي.



الطرحة (۱) وقال له: ما عندي أعزّ من هذا تطأ عليه ولمّا فشى أمرهما، وعلم به أهله، منعوه من الركوب إليه، فقال ابن خلكان في ذلك أشعاراً ذكر بعضها ابن شاكر في (فوات الوفيات) وقد شغفه حبّه، وتيّمه هواه حتى امتنع من النوم فكان يدور الليل كلّه، ويكرر قول ابن سكرة الهاشمي:

أنـــا والله هــالك القـامة التــي قـد أقـامت قـيامتي أو أرىٰ القـامة التــي

إلى أن يصبح على هذه الحال، ويروىٰ أنّه مات وهو ينشدهما، وكان ذلك آخر ما نطق المراهما. وكان ذلك أخر ما نطق المراهما.

قل لنا يا صاحب الفضيلة أي الرجلين أحقّ بالاتّباع؟ هل هذا الرجل الذي تعرّفنا عليه عن كثب، أو السيد الرضي الذي يعرّفه الثعالبي في اليتيمة بقوله: هو اليوم أبدع أبناء الزّمان، وأنجب سادة العراق، يتحلّى مع محتده الشريف، ومفخره المنيف، بأدبٍ ظاهرٍ، وفضلٍ باهرٍ وحظً من جميع المحاسن وافر. (٣)

ويعرّفه ابن الجوزي بقوله: كان الرَّضي نقيب الطالبيِّين ببغداد حفظ القرآن في مدَّة يسيرة بعد أن جاوز ثلاثين سنة وعرف من الفقه والفرائض طرفاً قـويّاً وكـان عـالماً فـاضلاً وشـاعراً مترسِّلاً، عفيفاً عالى الهمَّة متديِّناً. (۴)

إلى غير ذلك من كلمات الثناء التي يضيق المقام بنقل قليل منها.

أضف إلى ذلك انه لو كانت هذه الخطب والرسائل والكلم من منشآت الرضي فلماذا نسبها إلى الإمام أمير المؤمنين، بل كان الأولى أن ينسبها إلى نفسه فيما يصلح أن يكون راجعاً إليه كخطبه في التوحيد والأخلاق والسياسة والآداب.

الطرعة هى الطيلسان وهو كساء أفضر يلبسه القضاة والمشايغ يوم ذاك.

٩ . فوات الوفيات: ١ /١٥١ و١٥١ .

٣ . ديوان الشريف الرضي: ٧ / ٤٣ .

۳. المنتظم: ۱۵ / ۱۱۵ برقم ۵۵،۰۳.



### ليس في النهج دخيل

إنّ كلام صاحب الفضيلة ربّما يعرب أن في «نهج البلاغة» دخيلاً، حيث نقل عن عبد العزيز الدهلوي أن الصحيح من كلام أمير المؤمنين قد يبلغ عشره أو نصف عشره والباقي من كلام الرضيّ والمرتضى.

قد عرفت أنّ ابن خلّكان نسب الجميع إلى الشريفين، وهذا القائل نسب ماوراء العشر أو نصف العشر إليهما.

أقول: إنّ الدسّ في الخطب البليغة الّتي هي في أقصىٰ مراتب الفصاحة والمحتوية على كنوز علوم الحكمة والمعرفة ليس كالدسّ والإدخال في الحديث والرواية، ولا يتمكنّ من هذا الأمر كلّ من عرف اللغة العربية ومارس الأدب والشعر.

ثمّ إن هذا الدسّ إمّا أن يكون من الشريفين أو من غيرهما، وكلا الاحتمالين بـاطلان جدّاً، أمّا الأوّل، فيكفي في ذلك ما ذكره ابن الخشّاب، في ردّ مـن زعـم أن إحـدى الخـطب منحولة، فقال: لا والله وإنّي لأعلم أنّها كلامه (الإمام)، كما أعلم أنّك مصدّق. قال: فقلت له: إنّ كثيراً من الناس يقولون إنّها من كلام الرضيّ فقال: أنّى للرضيّ ولغير الرضيّ هذا النفس وهذا الاسلوب؟! قد وقفنا على رسائل الرضيّ، وعرفنا طريقته وفنّه في الكلام المنثور، وما يقع مع هذا الكلام في خلّ ولا خمر(۱).

وأفاض ابن أبي الحديد في بيان هذا المعنى، فقال: لا يخلو إمّا أن يكون كلّ نهج البلاغة مصنوعاً منحولاً أو بعضه، والأوّل باطل بالضرورة لأنّا نعلم بالتواتر صحة إسناد بعضه إلى أمير المؤمنين على ... والثاني يدلّ على ما قلناه، لأنّ من قد أنس بالكلام والخطابة، وشدا طرفاً من علم البيان، وصار له ذوق في هذا الباب لابد أن يفرّق بين الكلام الركيك والفصيح، وبين الفصيح والأفصح، وبين الأصيل والمولّد، وإذا وقف على كرّاس واحد يتضمّن كلاماً لجماعة من الخطباء أو لاثنين منهم فقط، فلابد أن يفرّق بين الكلامين ويميّز بين الطريقتين... وأنت إذا

١. شرح نهج البلاغة: ١ / ١٠٥٠.



تأملتَ نهج البلاغة وجدته ماءً واحداً ونَفَساً واحداً وأسلوباً واحداً، كالجسم البسيط الّذي ليس بعض من أبعاضه مخالفاً لباقى الأبعاض في الماهية .(١)

وأمّا الثاني أي أن يكون الدّس من جانب غيرهما، فهو من المحالات العاديّة، إذ لا نعرف في التاريخ شيعياً قبل زمن الشريف أو في عصره بلغ في الفصاحة والبلاغة شأواً يقتدر به أن يساجل أمير المؤمنين المعلق في فصاحته، ويأتي بمثل كلامه ويُدخله فيه، ولو كان في الشيعة أو في الصوفية من لديه هذه القدرة لاشتهر أمره وعُرِف خبره ولعدّ من أعاظم الخطباء وأكابر الحكماء.

#### مصادر نهج البلاغة

إن الشريف الرضي ذكر الخطب والرسائل والكلم القصار مجرّدة عن المصادر والأسانيد، وذلك للغرض الّذي كان يتوّخاه وهو أن يخرج للناس جانباً من كلام أمير المؤمنين إليه الّذي يتضمن من عجائب البلاغة وغرائب الفصاحة وجواهر العربية وثواقب الكلم الدينية والدنيويّة ما لا يوجد مجتمعاً في كلام ولا مجموع الاطراف في كتاب (١).

ومع ذلك فإن جميع ما نقله الشريف الرضيّ، موجود في الكتب المؤلفة قبل الرضيّ، فالمصادر الّتي يجد الباحث مجموع النهج فيها، موجودة الآن ومتوفّرة، وهي على أقسام:

١ ـ ما ألّفت قبل سنة أربعمائة الّتي هي عام صدور نهج البلاغة .

٢ ـ ما ألِّفت بعد زمن الشريف ولكن روت كلام الإمام بأسانيد متصلة لم تمر في طريقها
 على الرضى ولا على كتابه .

٣ ـ كتب صدرت بعد الرضى ولكنها نقلت كلام الإمام بصورة تختلف عمّا في النهج.

وقد وفّق الله سبحانه العالم المتتبع الموفق السيد عبد الزهراء لاستخراج عامّة مصادر نهج البلاغة من تلك المصادر المتوفّرة وقد بلغ عددها حسب ما ذكره إلى ١١۴ مضافاً إلى ما ذكره

١. شرع نهج البلاغة: ١٠ / ١٢٨.

٧ . مقدمة نهم البلاغة .



الرضيّ من المصادر، ومع هذا فهل يصحّ لباحث أن يشكّ في نهج البلاغة ؟(١) وليس يصحّ في الافهام شيء إذا احــتاج النــهار إلى دليــل

\* \* \*

#### المحور الثاني: كيف يروي الشريف عن على إليه مباشرة؟

هذا هو المحور الثاني من كلام فضيلة الشيخ وهو أنه يتعجب من رواية الرضيّ الّذي ولد عام ٣٠٠ ه ؟ عام ٣٠٠ ه عن أمير المؤمنين على الذي توفّي عام ٣٠٠ ه ؟

إنّ كتاب «نهج البلاغة» وما أدراك ما نهج البلاغة ـ دونه أكثر المصادر شأناً واستعرضته الافكار ونخبة الآراء ـ، وقد أظهره الشريف في عصر ازدهرت فيه الآداب، ونبغ النوابغ، وأنتج للأُمّة العربية أعظم ثروة علمية. فهو كان على يقين من صدور هذه الخطب عن إمام الفصاحة والبلاغة، وكانت المصادر الدالة على صدورها عن الإمام المن متوفّرة، فلأجل ذلك لم يكن يشك فيها ذو مسكة، فلأجل ذلك حذف المصادر وأتى بلبّ اللباب، فلو لم يكن على يقين منه وثقة به، لما حذف الأسانيد والمصادر.

وممّا يؤيد ذلك أنه يذكر لخصوص بعض الخطب والكتب والكلم القصار مصدرها، وذلك فيما لم تثبت عنده نسبته إلى أمير المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين على ثقة منه ويقين، فلم يكن محتاجاً إلى ذكر مصدر له، تكون العهدة عليه في النقل والنسبة، وكان هذا إحدى السنن الدارجة بين القدماء في التأليف.

وها نحن نذكر بعض المصادر الّتي أشار إليها الرضي في ذيل بعض الخطب والرسائل والكلم:

- ١ ـ كتاب البيان والتبيين لعمرو بن بحر الجاحظ.
- ٢ ـ كتاب المقتضب للمبرد في باب اللفظ بالحروف.

(11)

١. مصادر نهم البلاغة: ٢٩ ـ ٢١ .



- ٣ ـ كتاب المغازى لسعيد بن يحيى الأموى.
  - ۴ ـ كتاب الجمل للواقدى.
- ۵ ـ كتاب المقامات في مناقب أمير المؤمنين لأبي جعفر الاسكافي.
  - ٤ ـ تاريخ ابن جرير الطبري.
  - ٧ ـ حكاية أبي جعفر محمد بن علي الباقر اليه.
    - ۸ ـ رواية اليماني عن ابن قتيبة .  $\Lambda$
    - ٩ ـ ما وجد بخط هشام بن الكلبي.
    - ١٠ ـ خبر ضرار بن حمزة الضبابي.
      - ١١ ـ رواية أبي جحفة .
        - ١٢ ـ حكاية ثعلب.

# ٣ ـ مؤلَّف مستدرك نهج البلاغة يروي عن علي الله مباشرة

هذا هو المحور الثالث في كلام الشيخ، يتعجّب من عمل الشيخ هادي كاشف الغطاء الذي يروي عن علي مباشرة، ولكن التعجب في غير محلّه لأنّه ألّفه على منوال نهج البلاغة مرتباً كتابه على الأبواب الثلاثة. ففضيلة الشيخ يتعجّب كيف يروي المؤلّف الّذي عاش في القرن الرابع عشر عن الإمام الّذي عاش في القرن الأوّل؟! ولكن الشيخ لم يقرأ مقدّمة الكتاب ولو قرأها لما تفوّه بذلك!! فإنه صرّح في مقدّمة كتابه أنّه ألّف هذا الكتاب ناهجاً منهج السيد الشريف، جرياً على سنته، لأنّه ـكما يقول ـ قدوتي في هذا المشروع الجليل وأسوتي في هذا العمل الصالح... الخ.

#### اين النص الالهي لعلي في نهج البلاغة

#### يقول الشيخ:

فبالرغم من مكانة هذا الكتاب عند الشيعة والمكانة الّتي يُعطونها لعلي لكن النهج خالٍ عن التنصيص بالإمامة، فلو كان الإمام علي عن التنصيص بالإمامة، فلو كان الإمام علي عن التنصيص بالإمامة، فلو كان الإمام على عليه ورسائله .

#### المناقشة:

يبدو أن فضيلة الشيخ لم يمعن النظر في «نهج البلاغة»، أو لم يقرأ منه إلّا صحائف قليلة، ولو طالع الكتاب برمّته لما تسرّع في هذا الحكم، فإنّ في خطب الإمام احتجاجاً على إمامته وإمامة أهل البيت الله بالوصاية، ونحن نذكر فقرات من خطبه وكلماته في مواطن مختلفة:

١ ـ [يقول في حق آل النبي: لا يُقاسُ بآل محمد من هذه الأُمّة أحد، ولا يسوَّىٰ بهم من جرت نعمتهم عليه أبداً، هم أساس الدين وعماد اليقين. إليهم يَفيء الغالي، وبهم يلحق التالي، ولهم خصائص حق الولاية، وفيهم الوصية والوراثة. الآن إذ رجع الحق إلى أهله ونُقل إلى منتقله [١].

فقوله: «فيهم الوصية» دليل على أنّ النبي النبي أوصى بخلافتهم وإمامتهم، كما أنّ قوله «فيهم الوراثة» دليل على ميراث المال، وياللأسف فإن الأُمّة ـ لا كلّها ـ تركت كلا الأمرين وراء ظهرها. والدليل على أنّ المراد من الوصاية هو الخلافة، قوله في ذيل الخطبة «الآن إذ رجع

١. نهج البلاغة: الخطبة ٤، ط عبده .

#### موار مع صالح بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة اين النص الالهي لعلي في نهج البلاغة

الحق إلى أهله ونقل إلى منتقله» فما هو المراد من الحق الّذي كان خارجاً ثم رجع إلى أهله؟ أليس هو الإمامة والخلافة الّتي غُيِّب عنها الإمام طيلة ٢٥ سنة ثم رجعت إليه بعد تلك الفترة؟

٢ ـ أين الذين زعموا أنهم الراسخون في العلم دوننا، كذبوا بغياً علينا أن رفعنا الله ووضعهم وأعطانا وحرمهم وأدخلنا وأخرجهم، بنا يُستعطى الهدى ويُستجلى العمى. إنّ الأئمة من قريش غُرسوا في هذا البطن من هاشم لا تصلح على سواهم ولا تصلح الولاة من غيرهم. (١)

وأيّة كلمة أوضح من قوله «إن الأئمة من قريش»؟ وبما أن قريشاً كانت ذات بطون، حدّد الإمام البطن الّذي غُرست فيه الإمامة بقوله: «غرسوا في هذا البطن من هاشم».

وفيه تصريح بأنّ الإمامة لا تصلح إلّا في قريش من بطن هاشم خاصة، ولم يدّع أحد من بنى هاشم الإمامة إلّا أمير المؤمنين عليها.

ولمّا كان هذا الكلام صريحاً في التنصيص على الإمامة لم يجد ابن أبي الحديد شارح كتاب نهج البلاغة بدّاً من الإذعان به، حيث قال: وإنْ صحّ أن عليّاً عليه قاله، قلتُ كما قال، لأنّه ثبت عندي أنّ النبي عليه قال: «إنّه مع الحق وإن الحق يدور معه حيثما دار» (١).

٣ \_ فو الله مازلت مدفوعاً عن حقّي مستأثراً عليّ، منذ قبضَ الله نبيه وَ الله على حتّى يـوم النـاس هذا (٣)

ما هو الحق الّذي استأثره الناس على علي علي الله منذ أن قبض الله نبيه الناس هذا؟ فلو كان المراد من الحق، هو الحق الناتج عن بيعة الناس فلم يكن هناك أيّة بيعة عامّة لعلي يوم ذاك حتّى يكون الإمام ذا حق من تلك الجهة، فيتعيّن أن يكون هو الحق الّذي حبا الله به علياً في غير واحد من المواضع، كحديث يوم الدار، وغزوة خيبر، وغزوة تبوك، وغدير خم إذ نصّبه إماماً بمرأى ومسمع جموع غفيرة من الناس.

(h°)



١. نهج البلاغة، الخطبة ١٤.

٧. شرح نهم البلاغة: ٩ / ٨٨.

س. نهم البلاغة، الخطبة ۵.



إنّ الإمام يذكر في هذه الخطبة الّتي أخذنا منها ذلك المقطع، عصيان طلحة والزبير عليه وهو يضرب بالمقبل إلى الحق، المدبرَ عنه، ثم خروجهما يقول: ليس هذا أوّل مرة هُضم فيها حقه، بل هُضمَ منذ أن قبض نبيه عليها.

٢ ـ وقد قال قائل: إنّك على هذا الأمريا ابن أبي طالب لحريص، فقلت: بل أنتم والله لأحرص وأبعد، وأنا أخص وأقرب، وإنما طلبت حقاً لي وأنتم تحولون بيني وبينه، وتضربون وجهي دونه، فلمّا قرعته بالحجة في الملأ الحاضرين، هبّ كأنه بُهت لا يدرى ما يجيبني به.

اللهم إني استعينك على قريش ومن أعانهم؟ فإنهم قطعُوا رحمي وصغروا عظيم منزلتي، وأجمعوا على منازعتي أمراً هُو لي، ثم قالوا: ألا إنَّ في الحق أن تأخذه، وفي الحقّ أن تتركه (١).

إنّ الإمام يذكر في هذه الخطبة ما جرى في يوم السقيفة، حيث قال له أبو عبيدة بن الجراح: إنك على هذا الأمر لحريص، فأجابه الإمام بقوله: «بل أنتم والله لأحرص وأبعد، وأنا أخصّ وأقرب».

ثم يقول «وإنما طلبت حقاً لي وأنتم تحولون بيني وبينه وتضربون وجهي دونه»، فما هو الحق الذي كان الإمام يطلبه وأصحاب السقيفة يحولون بينه وبينه ويضربون وجهه دونه؟! أليس هو التنصيص من الله سبحانه عن طريق نبيه على خلافته وقيادته، وإلّا لم يكن هناك حق حتّى يطلبه على يهيه، بل كان عليه أن يصبر حتّى يتم أمر البيعة فعندئذ يتبيّن صاحب الحق عن غيره.

هذا غيض من فيض ممّا صرح به الإمام على خلافته وإمامته بالحق الثابت له، ولو أنّ فضيلة الشيخ يتأمّل هذه الفقرات وغيرها لأذعن بأنّ الإمام يعرّف نفسه وصياً للرسول في أمر الخلافة، وإماماً للمسلمين بعد رحيل الرسول، وكونه ذا حق ثابت وقد حيل بينه وبين حقه ، وها نحن نذكر مقاطع أُخرى على وجه الإيجاز، وربّما سبق ذكره في بعض ما تقدم أيضاً تاركين التفصيل إلى وقت آخر.

١. نهم البلاغة، الفطبة ١٤٧، ط عبده.





قال ابن أبي الحديد: واعلم أنه قد تواترت الأخبار عنه على الله بنحو من هذا القول، نحو قوله: «مازلت مظلوماً منذ قبض الله رسوله حتّى يوم الناس هذا».

اين النص الالهي لعلى في نهم البلاغة

وقوله: «اللهم أخز قريشاً، فإنها منعتنى حقى، وغصبتنى أمري».

وقوله: «فجزىٰ قريشاً عنِّي الجوازي، فإنهم ظلموني حقي، واغتصبوني سلطان ابن أُمِّي». وقوله، وقد سمع صارخاً ينادي: أنا مظلوم، فقال: «هلمّ فلنصرخ معاً، فإنِّي مازلت مظلوماً». وقوله: «وانه ليعلم أنّ محلّى منها محلّ القطب من الرحىٰ».

وقوله: «أرى تراثى نهبا».

وقوله: «أصغيا بإنائنا، وحَمَلا الناسَ على رقابنا».

وقوله: «إنّ لنا حقاً إن نُعْطَه نأخذه، وإن نمنعه نركب أعجاز الأبل وإن طال السُّرىٰ ». وقوله: «مازلت مستأثراً عليّ، مدفوعاً عمّا أستحقه واستوجبه».(١)

ولعلّ هذا المقدار يكفي في إقناع الشيخ ومن على طريقته بأنّ الإمام احتجّ على إمامته وخلافته في مواضع مختلفة من النهج .

وهنا نكتة أُخرى وهي أنّ «نهج البلاغة» ليس كتاباً عقائدياً يشرح كل عقيدة ويبرهن عليها، وانّما هو مجموع خطب ورسائل وكلم، انتخبها الرضى من كثير من خطبه ورسائله وكلمه.

وكتاب كهذا لا يمكن أن نتوقع منه أن يلج في كل صغير وكبير ـ وإن كانت الولاية الإلهية لعليّ من مهامّ الأُمور ـ .

١. شرم نهم البلاغة: ٩ / ٧٥٠ .

www.imamsadeq.org

(hh)

#### رفض الإمام ـ عليه السلام ـ لبيعته

#### يقول الشيخ:

ففي نهج البلاغة خطبة لعلي حينما دعوه إلى البيعة بعد مقتل عثمان على قال فيها: دعوني والتمسوا غيري، فإنّا مستقبلون أمراً له وجوه وألوان، لا تقوم له القلوب، ولا تثبت عليه العقول... إلى أن قال: وإن تركتموني فأنا كأحدكم ولعلّي أسمَعُكم وأطوعُكم لمن ولّيتموه أمركم، وأنا لكم وزيراً خير لكم منى أميراً».(١)

فلله العجب إذ لو كان أمر الإمامة أو الخلافة كما يصوّرها الشيعة بأنها نص إلهي في على الله العجب إذ لو كان أمر الإمامة أو الخلافة كما يصوّرها الشيعة الأحد عشر من بعده،... كيف يستطيع على الله أن يقول دعوني والتمسوا غيري؟ هل يتّهم الشيعة الإمام على الله بعصيان الله؟ أين حبهم لعلى؟

إنّ علياً إلى هنا يقرر أن الخلافة يجوز أن تكون له أو لغيره، ويقول نفسه عن نفسه: أكون مقتدِياً خيرلى من أن أكون أماماً، فهو لا يرى الأمر كما يراه الشيعة (١٩).

#### المناقشة:

كان على فضيلة الشيخ أن يتأمّل مورد صدور الكلام من الإمام، وانّه في أيّ موقف رفض بيعة القوم وقال: «دعوني والتمسوا غيري». وأي خلافة رفضها، وقال في حقها ما قال؟

إنّ الذين أرادوه على البيعة هم الذين بايعوا الخلفاء السابقين، وكان عثمان منهم، وقد منع حقّ كثير منهم في العطاء، فلمّا قُتِل قالوا لعلي إليه: نبايعك على أن تَسير فينا بسيرة أبي بكر

(hm)

١. نهِج البلاغة، الفطبة ٨٨ ، ط عبده .

٩ . تَاُمَّلاتَ فَي كَتَابِ نَهِجِ الْبِلَاغَةَ: ١٥ ـ ١١.



وعمر لأنّهما لا يستأثران بالمال لأنفسهما ولا لأهلهما فطلبوا من علي البيعة على أن يسير بسيرتهما، فاستعفاهم وسألهم أن يطلبوا غيره ممّن يسير بسيرتهما، ثم ذكر عدم قبوله في ذيل كلامه وهو «إنّا مستقبلون أمراً له وجوه وألوان لا تقوم له القلوب ولا تثبت عليه العقول، وان الآفاق قد أغامت والمحجة قد تنكرت» مشيراً إلى أنّ الشبهة قد استولت على العقول والقلوب، وجهل أكثر الناس محجّة الحق، ففي مثل هذه الظروف لا أقدر ان أسير فيكم بسيرة الرسول في أصحابه مستقلاً بالتدبير، لفساد أحوالكم، وتعذر صلاحكم.

وقد صدق الخُبْر الخَبَر، فلمّا قام الإمام بالأمر وقسّم الأموال بينهم بالعدل، نكثت طائفة، ومرقت أُخرى، وقسط آخرون (١).

فالذي رفضه الإمام هو الخلافة الّتي يتقمّصها الإمام عن طريق البيعة، وأمّا الخلافة الالهية الّتي ألبسها الله سبحانه إيّاه يوم الغدير وغيره فلم تكن مطروحة لدى البائعين والإمام، حتّى يستقيلها أو يقبلها.

فالخلافة الّتي ينحلها الناس عن طريق البيعة، فالإمام وغيره أمامها سواء، وفي حقها قال: دعوني والتمسوا غيري. وأمّا الخلافة الإلهية الّتي تدّعيها الشيعة بفضل النصوص الكثيرة فهي غنية عن البيعة، غير خاضعة لإقبال الناس وإدبارهم. وليست الناس أمامها سواء، بل تختص بمن خصه سبحانه بها، وليس لمن خصّه بها رفضها ولا استقالتها. والإمامة بهذا المعنى لم تكن مطروحة حين الحوار حتّى يرفضها الإمام.

وليس هذا أول كلام للامام وآخره حول رفضه بيعة القوم وإنّ أصرّوا عليه وتداكّوا عليه تداكّ الإبل على حياضها يوم ورْدها، يقول:

«وبسطتم يدي فكففُتها، ومددتموها فقبضُتها ثم تداكّكتم عليّ تداكّ الابل الهِيْم على حياضها يوم وردها، حتّى انقطعت النعل، وسقط الرداء، ووطُئ الضعيف وبلغ من سرور الناس ببيعتهم إيّاى أن ابتهج

ا. نهج البلاغة: الخطبة س.



بها الصغير، وهدج إليها الكبير، وتحامل نحوها العليل، وحسرت إليها الكعاب».(١)

قال ابن أبى الحديد في شرح مفردات الخطبة:

التداك: الازدحام الشديد، والإبل الهيم: العطاش.

وهدج اليها الكبير: مشى مشياً ضعيفاً مرتعشاً، والمضارع يهدج، بالكسر.

وتحامل نحوها العليل: تكلُّف المشي على مشقّة .

وحسرت إليها الكعاب: كشفت عن وجهها حرصاً على حضور البيعة، والكعاب: الجارية الّتي نهد ثديها، كعُب تكعُب (بالضم).

قوله: «حتّى انقطع النعل وسقط الرداء» شبيه بقوله في الخطبة الشقشقية: «حتّى لقد وطئ الحسنان وشُقَّ عِطفاي» (٩).

أقول: إنّ الذين جاءوا لمبايعة علي من الصحابة والتابعين، إنّما حاولوا أن يبايعوه كما بايعوا الخلفاء الماضين، فالخليفة في هذا المقام يستمد شرعية خلافته من بيعة الناس، وهي التي وقف منها الإمام موقفاً رافضاً لعدم رغبته فيها ، وعلماً منه بأنّ المبايعين لا يطيقون عدله وقضاءه.

وأين ذلك من الإمامة الإلهية الثابتة له بتنصيص النبي وأين ذلك من الإمامة الإلهية الثابتة له بتنصيص النبي وأين ذلك من الإمامة من دون نظر فإنّ المبايعين في تلك الظروف العصيبة لم يكن لهم همّ سوى تنصيب الخليفة من دون نظر إلى الإمامة المنصوصة لعلي الله. حتّى يستقيلها الإمام أو يقبلها.

وفي الختام نود الإشارة إلى نكتة، وهي أنّ البيعة الّتي تمّت لعلي إلى على النحو الّذي وصفها الإمام إلى كانت ظاهرة استثنائية لم يكن لها مثيل في من سبقه من الخلفاء، ومع ذلك نرى أنّه لمّا استتب الأمر للإمام إلى ظهرت بوادر التمّرد والعصيان عليه، والتي شغلت باله إلى منذ تولّيه منصب الخلافة وحتّى استشهاده إلى .

١. نهم البلاغة: الفطبة ١٩٢٤، ط عبده.

٩ . شُرِع نهم البلاغة: ١٣ / ٣ \_ ٢ .



ثم إنّ الإمام في نهاية الأمر يبيّن وجه قبوله لبيعة هؤلاء (مع عدم رغبته في الخلافة) في خطبة أُخرى، حيث يقول:

أما والّذي فلق الحبة، وبرأ النسمة لولا حضور الحاضر وقيام الحجة بوجود الناصر، وما أخذ الله على العلماء أن لا يقارّوا على كظّة ظالم، ولا سغب مظلوم، لألقيت حبلها على غاربها، ولسقيت آخرها بكأس أوّلها، ولألفيتم دنياكم هذه أزهد عندى من عفطة عنز (١).

وهذه الفقرات تعرب عن وجه قبول الخلافة ومبايعة الناس، كما تعرب عن مكانة الحكم عند الإمام إلى .

## استدلال آخر بكلام على الله :

قال فضيلة الشيخ: ورد في نهج البلاغة قول عليه وهو يذكر أمر الخلافة والإمامة: رضينا عن الله قضاءه، وسلمنا لله أمره... فنظرت في أمري، فإذا طاعتي سبقت بيعتي وإذا الميثاق في عنقى لغيري» (٩).

#### المناقشة:

إنّ فضيلة الشيخ ـ سامحه الله ـ لم ينقل كلام الإمام علي إلى على ما هو عليه، وحذف منه جُملاً لها مدخلية تامة في فهم مراده، ووضع مكانها عدة نقاط، فكلام الإمام في النهج على النحو التالى:

«رضينا عن الله قضاءه، وسلمنا لله أمره، أتراني أكذب على رسول الله وأنا أوّل من صدّقه، فلا أكون أوّل من كذب عليه».

«فنظرت في أمري فإذا طاعتي قد سبقت بيعتي، وإذا الميثاق في عنقي لغيري».

ولكل من الفقرتين موضوع خاص. فالموضوع في الفقرة الأولى يتعلّق بالتنبّؤ عن المستقبل والإخبار عن الملاحم التي تعلّمها من رسول الله .

(he)

مُوْسَيِّينَةُ الْمُالِزِ الصَّالِافِي

١. نهِج البلاغة: الخطبة رقم ٣.

٩ . تَأُمَّلات في كتاب نهم البلاغة: ١٧. لامظ نهم البلاغة طبعة عبده رقم ٧٠٠ .



في حين يتعلّق الموضوع في الفقرة الثانية، بالخلافة.

وفضيلة الشيخ \_ عفا الله عنه \_ ، أقتطع جزءاً من الفقرة الأُولى \_ أعني قوله: «رضينا عن الله قضاءه، وسلمنا لله أمره» \_ وضمّه للفقرة الثانية حتى يتمّ استدلاله على ما يرتئيه. غافلاً عن أنّ التنقيب ورائه والله من وراء القصد.

إذا تبين ذلك، نقول: إنّ كلام الإمام يدور حول محورين:

الأوّل: انّ الإمام على كان يتنبّأ بالملاحم التي سمعها من رسول الله عليه المرّس في قوم من عسكره انّهم يتّهمونه فيما يخبرهم به عن النبي عليه من أخبار الملاحم والغائبات، أجابهم بقوله: «رضينا عن الله قضاءه ـ إلى قوله: فلا أكون أوّل من كذب عليه».

فليس لقوله: «رضينا عن الله» أي صلة بالخلافة، وإلّا انقطعت الصلة بينه وبين قوله: «أتراني أكذب على رسول الله، والله لأنا أوّل من صدّقه...».

الثاني: انّ الإمام إلي كان يصف حاله بعد رحيل الرسول والله عنه أن الغالبية نسيت أو تناست وصية رسول الله وهم حق على وإمامته وخلافته في غير واحد من مواقفه ومع ذلك فقد أوصاه رسول الله وعهد إليه أن لا ينازع في أمر الخلافة مع القوم طلباً للمصلحة، فالإمام يحكى هذه الحقيقة بقوله:

«فإذا طاعتي سبقت بيعتي» أي وجوب طاعة رسول الله والله الله المناع أمره، سبقت بيعتي القوم، فلا سبيل لي إلى الامتناع من البيعة، لأنّه والمناع بها.

«وإذا الميثاق في عنقي لغيري»، أي رسول الله علي أخذ علي الميثاق بترك الشقاق والمنازعة، فلم يحلّ لي أن أتعدّى أمره أو أُخالف نهيه (١).

وأين هذا الكلام من نفي الوصاية الإلهية؟! بل هو دليل على أنّ الإمام إلى أمسك ولم ينازع لأجل مصلحة عامّة بعد رحيل الرسول المناقية، فلو قام على أخذ حقّه لكانت المصيبة عليه أعظم من ذهاب الحق الّذي كان له. وها نحن نأتي بكلمة للإمام الله يصف فيها حاله بعد السقيفة وانه مع اعتقاده بخلافته وإمامته صبر وأمسك يده لمصالح عالية.



١. شرح نهم البلاغة: ٧ / ١٩٧.



١ ـ يقول في خطبة: فنظرت فإذا ليس لي معين إلّا أهل بيتي فضننت بهم عن الموت، واغضيتُ عن القذى، وشربتُ على الشجى، وصبرت على أخذ الكظم، وعلى أمرَّ من طعم العلقم. (١)

#### وطلع الفجر:

إنّ القضاء البات في موضوع يقتضي جمع كل ما يمتّ بصلة إلى الموضوع من أقوال المتكلّم، وعند ذاك يتّخذ الباحث موقفاً حاسماً، ويُدلي برأيه القاطع حسب شهادة القرائن بعضها على بعض.

وأمّا القضاء بملاحظة بعض ما يرجع إلى الموضوع وتناسي غيره فهو ليس قضاء صحيحاً.

إنّ فضيلة الشيخ ورد من الطريق الثاني حيث أخذ ببعض الكلم ولم يرفع إبهام البعض بالبعض الآخر. وكان عليه أن يرجع في الموضوع إلى الخطبة الثالثة المعروفة بالشقشقية، فإنّ الإمام بيّن فيها موقفه من خلافة الخلفاء، وقد قال ابن الخشاب في حق هذه الخطبة: إنّي وقفت عليها في كتب صنفت قبل أن يخلق الرضي بمائتي سنة، ولقد وجدتها مسطورة بخطوط أعرفها وأعرف خطوط من هو من العلماء وأهل الادب قبل أن يخلق النقيب أبو أحمد والد الرضى .

وقال ابن أبي الحديد: قد وجدت أنا كثيراً من هذه الخطبة في تصانيف شيخنا أبي القاسم البلخي إمام البغداديّين من المعتزلة، وكان في دولة المقتدر قبل أن يخلق الرضي بمدة طويلة، ووجدت أيضاً كثيراً منها في كتاب أبي جعفر بن قبة أحد متكلّمي الإمامية، وهو الكتاب المشهور المعروف بكتاب «الإنصاف» وكان أبوجعفر من تلامذة الشيخ أبي القاسم البلخي ومات في ذلك العصر قبل أن يكون الرضى الله موجوداً (۱).

وها هو الإمام يبيّن موقفه من خلافة الخلفاء ويقول:

«أما واللهِ لقد تقمّصها ابن أبي قحافةَ، وإنّهُ ليعلم أنَّ محلّي منها محلُّ القُطبِ من الرّحيٰ،

مُؤْسِينَةُ الأَمْالِ الْمُلافِقِينَ

١. نهم البلاغة: الفطبة ١٥، ط عبده .

٧ . شرح نهج البلاغة: ١ / ٢٠٥٧ ـ ٢٠٠٠ .



ينحدِرُ عنّى السّيلُ، ولا يرقىٰ إلى الطيرُ، فسدلتُ دونها ثوباً، وطويتُ عنها كشحاً، وطفقتُ أرتئى بين أنْ أصول بيدٍ جذَّاء، أو أصبر على طخيةٍ عمياءَ، يهرمُ فيها الكبيرُ، ويشيبُ فيها الصّغيرُ، ويكدحُ فيها مؤمنُ حتى يلقىٰ ربّهُ، فرأيتُ أنَّ الصّبر علىٰ هاتًا أحجىٰ، فصبرتُ وفي العين قذيّ، وفي الحلق شجاً أرى تُراثي نهباً.

حتّى مضى الأوّل لسبيلهِ، فأدلى بها إلى ابن الخطّابِ بعدهُ (ثمَّ تمثّل بقول الأعشىٰ): ويـومُ حـيّان أخـي جـابر شــتّان مـا يــومي عـلى كـورها

فياعجباً بينا هو يستقيلها في حياته! إذ عقدها لآخر بعدَ وفاتهِ، لشدَّ ما تشطّرا ضرعيها، فصيّرها في حوزةٍ خشناءَ، يَعْلُظُ كَلْمُها ويخشُنُ مسُّها، ويكثرُ العثارُ فيها، والاعتذارُ منها، فصاحبها كراكبِ الصعبةِ، إنْ أشنق لها خرمَ، وإنْ أسلسَ لها تقحَّم، فُمنى النّاس ـ لعمرُ اللهِ ـ بخبطٍ وشماسٍ، وتلوّنِ واعتراضٍ، فصبرتُ على طولِ المدَّةِ، وشدَّةِ المحنةِ.

حتّى إذا مضىٰ لسبيلهِ، جعلها في جماعةٍ زعمَ أنّى أحدهم، فياللهِ وللشورى، متى اعترض الريبُ في مع الأوّل منهم؟ حتّى صرِتُ أقرنُ إلى هذهِ النظائر، لكنّى أسففتُ إذ أسفّوا، وطرتُ إذ طاروا، فصغى رجلُ منهم لضغنهِ، ومالَ الآخرُ لصهرهِ، مع هنِ وهنِ.

إلى أن قام ثالثُ القوم نافجاً حضنيهِ، بينَ نثيلهِ ومعتلفهِ، وقام معهُ بنو أبيهِ يخضمون مال اللهِ خَضْمَةَ الإبل نبتة الربيع، إلى أن انتكث عليه فتلهُ، وأجهز عليه عملُهُ، وكَبت به بطنتهُ.

فما راعني إلّا والناس كعُرْف الضَّبُع إلى، ينثالون على من كل جانب، حتى لقد وُطئ الحسنان، وشُقّ عطفاي... (١)

أفيصح ـ بعد هذا التصريح... انّ موقف الإمام بالنسبة إلى الخلفاء موقف المادح الّذي لا يرى في حياتهم وخلافتهم ما يؤخذ عليهم؟!

نهم البلاغة، الخطبة س.



۴

#### ثناء الإمام \_ عليه السلام \_ على الخلفاء

#### يقول الشيخ:

ورد في النهج ان عمر بن الخطاب إلى لما استشار عليّاً عند انطلاقه لقتال فارس، وقد جمعوا للقتال، أجابه: «إنّ هذا الأمر لم يكن نصَره ولا خذلانه بكثرة ولا قلّة وهو دين الله تعالى الّذي أظهره... والعرب اليوم وإن كانوا قليلاً فهم كثيرون بالإسلام عزيزون بالاجتماع، فكن قطباً واستدر الرحى بالعرب» (١).

#### المناقشة:

إنّ الإمام على قد كشف النقاب عن موقفه في التعامل مع الخلفاء كافة في كلامه الآتي، وذلك لأنّه شهد ـ بعد إقصائه عن الحكم واستتباب الأمر للخليفة الأوّل ـ استفحال المؤامرات الداخلية والخارجية ضد الإسلام وأهله، فأحسّ انّ وظيفته في هذا الموقف العصيب هي نصرة الإسلام والمسلمين، والتعاون مع الخلفاء بُغية تحقيق مصالح الإسلام العليا، والقضاء على المؤامرات الّتي استهدفته، فهذا هو الحافز الّذي دعا بالإمام إلى التعاون مع الخلفاء.

إنّ المسألة الّتي حازت على اهتمام الإمام على الله في كلامه المتقدّم، هي مسألة الإسلام الكبرى، وما دام الخليفة الثاني أو أي شخص آخر يقود هذا الركب فالإماله الله النصح والمشورة، وهذه الحقيقة جاءت في كتاب الإمام إلىٰ أهل مصر مع مالك الأشتر لمّا ولّاه إمارتها، فقال:

 $(\mu_{\circ})$ 

١. تَأُمَّلات في نهم البلاغة: ١٤. ولامظ نهم البلاغة: الفطبة ١٤٢ وشرع نهم البلاغة: ٩٥ / ٩٥ .

#### موار مع صالح بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة تناء الإماه \_عليه السلاه \_على الخلفاء

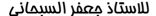
فو الله ما كان يُلقىٰ في روعي ولا يخطر ببالي انّ العرب تُزعج هذا الأمر من بعده عني عن أهل بيته ولا انّهم مُنحُّوه عنّي من بعده، فما راعني إلّا انثيال الناس على فلان يبايعونه، فأمسكت يدي حتىٰ رأيت راجعة الناس قد رجعت عن الإسلام يدعون إلى محق دين محمد عني فخشيتُ إن لم أنصر الإسلام وأهله أن أرىٰ فيه ثلماً أو هدماً، تكون المصيبة به عليّ أعظم من فوت ولايتكم الّتي إنّما هي متاع أيام قلائل يزول منها ما كان كما يزول السراب أو كما يتقشع السحاب، فنهضتُ في تلك الأحداث حتى زاح الباطل وزهق، واطمأن الدين وتنهنه (١).

وبالجملة فالظروف السائدة آنذاك فرضت على الإمام على التعاون معهم والإشارة بالحق والصلاح عند الاستشارة، والإدلاء بالحق عند طلبه، وليس في هذا أي مدح لشخص الخليفة، ولو كان في كلامه تكريم فانّما هو لمقام الخلافة سواء أتقمّصها عمر بن الخطاب أم غيره.

ومنه يظهر وجه كلام الإمام لمّا استشاره عمر بن الخطاب في الخروج إلى غزوة الروم، فقال الإمام إليه:

وقد تَوكّلَ اللهُ لأهل هذا الدين بإعزاز الحوزة، وستر العورة، والّذي نصرهم وهم قليل لا ينتصرون، ومنعهم وهم قليل لا يمتنعون، حيّ لا يموت... الخ (١).

لم يكن الإمام إلى انعوذ بالله ـ بالذي يُضمر حقداً أو ضغينة حتى يضنّ بنصيحةٍ أو مشورةٍ فيها عزُّ للإسلام وحفظ لكيان المسلمين، فهو إلى مثال الإنسان الكريم النفس، العالي الهمّة، الذي يقهر ذاته، ويذوب إخلاصاً لمبادئه، ويفيض حبّاً ورأفة وحناناً، فلا غرو إذن أن يسجّل مثل هذه المواقف الرائعة، وأن يشير بحكمته البالغة إلى ما فيه صلاح الإسلام والمسلمين.





١. نهم البلاغة: الفطبة ٤٧، ط عبده .

ل نهم البلاغة: الفطبة ه١١٠، ط عبده .

# احتجاج الإمام بمبايعة الناس لأبي بكر وعمر

### يقول الشيخ:

وأورد المرتضىٰ في النهج عن علي إله في كتابه الذي كتبه إلى معاوية:

«إنّه بايعني القوم الذين بايعوا أبا بكر وعمر وعثمان على ما بايعوهم عليه، فلم يكن للشاهد أن يختار ولا للغائب أن يرد، وإنّما الشورى للمهاجرين والأنصار، فإن اجتمعوا على رجل وسمّوه إماماً كان ذلك لله رضى فإن خرج عن أمرهم خارج بطعن أو بدعة ردّوه إلى ما خرج منه، فإن أبى قاتلوه على اتّباعه غير سبيل المؤمنين وولّاه الله ما تولّى (1).

وهنا يستدل الإمام على صحة خلافته وانعقاد بيعته بصحة بيعة من سبقه، وهذا يعني بوضوح أنّ علياً كان يعتقد بشرعية خلافة أبى بكر وعمر وعثمان (٢).

#### المناقشة:

لقد سها قلم الشيخ وقال: قال المرتضى مكان أن يقول قال الرضي، كما أنّه حذف من آخر الخطبة ما يبيّن مقصود الإمام الذي لا صلة له بما يرتئيه المستدلّ. وهو قوله:

ولعمري ـ يا معاوية ـ لئن نظرت بعقلك دون هواك لتجدني أبرأ الناس من دم عثمان، ولتعلمنّ أنّى كنت في عزلة عنه، إلّا أن تتجنّىٰ فَتَجَنَّ مابدا لك ّ والسلام (<sup>(٣)</sup>.

وليس فضيلة الشيخ أوّل من استدلّ بهذا الكلام على أنّ بيعة المهاجرين والأنصار طريق

١. نهج البلاغة: ٤٤٤، قسم الرسائل: ٤، ط محمد عبده .

٩ . تأمّلات في نهم البلاغة: ١٧ .

٣ . نهم البلاغة: قسم الرسائل: ٧ .

## موار مع صالح بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة امتجاج الإماه بمبايعة الناس لأبي بكروعمر

إلى الإمامة والخلافة، بل استدلّ شيوخ المعتزلة به على مقاصدهم، ولكنّهم ـ سامحهم الله ـ غفلوا عن الظروف الّتي أدلى بها الإمام على كلامه هذا .

كما غفلوا عن مخاطبه، وتصوّروا أنّ الإمام يُدلي بقاعدة كلامية عامّة حول الإمامة، مفادها انّ الشورىٰ حق للمهاجرين والأنصار، فإذا اجتمعوا على رجل وسمّوه إماماً كان ذلك إماماً ولله فيه رضا.

وهذا التفسير لكلام الإمام عنود لدود بايع الخلفاء السابقين الذين استمدوا شرعية خلافتهم من بيعة المهاجرين والأنصار ولكنّه لم يبايع عليّاً وخالفه ونازعه.

فالإمام يحتج على هذا الشخص «بأنّ بيعتي بالمدينة لزمتك وأنت بالشام، لأنّه بايعني القوم الذين بايعوا أبا بكر وعمر وعثمان على ما بايعوهم عليه، فلم يكن للشاهد أن يختار ولا للغائب أن يرد».

فهذا النوع من الاحتجاج هو الجدل الذي دعانا إليه الذكر الحكيم وقال:

﴿ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ جَادِلْهُمْ بِالتي هِيَ أَحْسَنُ ﴿ (١) .

فالاستدلال بالبرهان هوالدعوة بالحكمة، كما أنّ الدعوة بالنصائح هي الدعوة بالموعظة الحسنة، والاستدلال على الخصم بعقائده وأفكاره وأعماله هو الجدال بالتي هي أحسن.

فالإمام ورد من الطريق الثالث فاحتج على الخصم بما هو موضع قبوله، فلذلك بدأ رسائله بقوله:

«فإنّ بيعتي بالمدينة لزمتك وأنت بالشام لأنّه بايعني القوم» (١).

وختمها بقوله: «ولعمري يا معاوية لئن نظرت بعقلك دون هواك لتجدنّي أبرأ الناس من

 $(\mu\mu)$ 

مُوْسَيَّةُ الْمُامِ الْمُالْمِ الْمُعَالِمُ فَيْ

۱ . النمل: ۱۲۵ .

لإن قوله: «فان بيعتى بالمدينة» وان له يكن موجوداً في نسخة «نهج البلاغة» لكنه جاء في سائر المصادر. لامظ كتاب صفين: ٢٩ لنصر بن مزامه .

## موار مع صالح بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة امتجاج الإماه بمبايعة الناس لأبى بكروعمر

دم عثمان، ولتعلمنَّ أنّي كنت في عزلة عنه، إلّا أن تتجنّىٰ فتجنَّ ما بدا لك والسلام».(١)

والرسالة طويلة لخّصها الرضي، لأنّه يقتصر على الموضع البليغ من كلامه ومن قرأ كتاب الإمام إلى خصمه بتمامه لوقف على أنّ الإمام اتّخذ موقف المجادل الذي يحتجّ على خصمه بمقبولاته وأفكاره، ولا يعدّ مثل ذلك دليلاً على أنّه من مسلّماته ومقبولاته.

وها نحن نذكر ما تركه الرضي من الرسالة ليكون دليلاً على صدق ما بيّناه قال الإمام في ذيل كلامه السابق:

«وإنَّ طلحة والزبير بايعاني ثم نقضا بيعتي، وكان نقضهما كردِّهما، فجاهدتهما على ذلك حتى نجا الحق وظهر أمر الله وهم كارهون. فادخُلْ فيما دخل فيه المسلمون ؛ فإنَّ أحبَّ الأُمور إليَّ فيك العافية، إلا أن تتعرض للبلاء. فإن تعرضت له قاتلتك واستعنت الله عليك. وقد أكثرت في قتلة عثمان فادخلْ فيما دخل فيه المسلمون، ثم حاكم القوم إليّ أحملك وإيّاهم على كتاب الله. فأمّا تلك التي تريدها فخُدعة الصبيِّ عن اللبن. ولعمري لئن نظرتَ بعقلكَ دون هواك لتجدنِّي أبراً قريشٍ من دم عثمان. واعلم أنّك من الطلقاء (۱) الذين لا تحلُّ لهم الخلافة، ولا تعرض فيهم الشُّوري. وقد أرسلتُ إليك وإلى من قبلك جرير بن عبد الله، وهو من أهل الإيمان والهجرة. فبايعْ ولا قوة إلّا بالله».

(mk)

مُوْسَيَّةُ الْمُامِ الْمُالْمِ الْمُعَالِمُ فَيْ

١. نهج البلاغة: قسم الرسائل: ٧.

للطلقاء: جمع طليق، وهو الأسير الذي أطلق عنه إساره وخلّى سبيله. ويراد بهم: الذين خـلّى عنهم رسول الله يوم فتح محة وأطلقهم ولم يسترقهم.

# وصف الخليفة بأعلى الصفات

### يقول الشيخ:

وفي النهج عن على الله بلاء فلان لقد قوّم الأود، وداوى العمد، وأقام السنّة، وخلّف البدعة، وذهب نقي الثوب، قليل العيب، أصاب خيرها وآتّقىٰ شرها، أدّى لله طاعته واتقاه بحقه، رحل وتركهم في طرق متشعبة، لا يهتدي إليها الضال، ولا يستيقن المهتدى»(١).

ثم قال: لقد وصف الإمام عمر بن الخطاب من الصفات بأعلى مراتبها وناهيك بها (4).

#### ننبيه:

قبل مناقشة كلام الشيخ نذكر بعض التصرفات التي جاءت في نقل الكلام، وهي أُمور:

۱ ـ بلاء فلان، وفي النهج «بلاد فلان» .

٢ ـ «خلّف البدعة» وفي النهج «خلّف الفتنة».

٣ ـ «اتقىٰ شرها» وفي النهج «سبق شرّها».

۴ ـ «لا يهتدي إليها الضال» وفي النهج «لا يهتدي فيها الضال».

ولعل النسخة المتوفرة عند الشيخ كانت على غرار ما كتب. ولكن الأولى والأصح لا يخفى على من له إلمام بالكلام الفصيح.

١. نهم البلاغة، الفطبة ١٩٧٨، شرح محمد عبده.

٩ . تَأُمَّلات في نهم البلاغة: ١٨ .



## تفسير مفردات الخطبة:

۱ ـ يقال: لله بلاد فلان: يراد البلاد التي أنشأته وانبتته، وربّما يقال: «لله در فلان» ويراد: لله الثدي الذي أرضعه. ولو كانت النسخة لله بلاء فلان فهي بمعنى لله ما صنع.

- ٢ ـ «الأوَد»: العوج.
- ٣ ـ «العَمدَ»: انفضاخ سنام البعير. والمراد في المقام «العلّة».
  - ۴ ـ أصاب خيرها: خير الولاية.
  - ۵ ـ سبق شرّها: مات قبل استفحاله.
  - ع ـ واتّقاه بحقه: أي بادر حقه والقيام به <sup>(۱)</sup>.

#### المناقشة:

اختلف شرّاح نهج البلاغة في المكنّى عنه بهذا الكلام ولهم فيه آراء:

١ ـ ذهب قطب الدين الراوندي إلى أنّه على مدح به بعض أصحابه بحسن السيرة. وانّ الفتنة هي التي وقعت بعد رسول الله من الاختيار والإثرة.

٢ ـ وذهب ابن أبي الحديد إلى أنّ المكنّى عنه هو عمر بن الخطاب قال: وقد وُجدتْ النسخةُ التي بخط الرضي أبي الحسن جامع نهج البلاغة وتحت «فلان» «عمر» حدثني بذلك فخار بن معد الموسوي .

٣ ـ يظهر من الطبري أنه ليس من كلام الإمام ، بل هو من كلام «ابنة أبي حثمة». وأنّ الإمام صدّقها في كلمتين «ذهب بخيرها، نجا من شرها» أي ذهب بخير الولاية ونجا من شرها الذي ابتلي به عثمان. روي عن صالح بن كيسان عن المغيرة بن شعبة قال: لما مات عمر بكتْه ابنةُ أبي حثمة فقالت: واعمراه، أقام الأود، وأبرأ العَمدَ، أمات الفتن، وأحيا السنن، خرج نقيّ الثوب، بريئاً من العيب.

۱. شرم النهم: ۱۱ / ۵ ـ ۷ .



قال: وقال المغيرة بن شعبة لمّا دفن عمر أتيت علياً إلي وأنا أُحبُ ان أسمع منه في عمر في عمر شيئاً، فخرج ينفض رأسه ولحيته وقد اغتسل وهو ملتحف بثوب لا يشك أنّ الأمر سيعود إليه، فقال: يرحم الله ابن الخطاب لقد صدَقَتْ ابنة أبي حثمة: لقد ذهب بخيرها ونجا من شرها. أما والله ما قالت ولكن قُوّلت (۱).

والظاهر طروء النقص على عبارة الطبري، إذ كيف ارتجل الإمام بكلامه وقال: رحم الله ابن الخطاب من دون أن يتكلم المغيرة بن شعبة بكلام حول عمر، وهذه قرينة على أنّ المغيرة عندما واجه علياً أخبره بما سمعه من ابنة أبى حثمة، فَحلفَ الإمام بأنّها ما قالت ولكن قوّلت .

ويريد أنّ الكلام لم يكن من إنشائها، بل من إنشاء شخص آخر، وقد علّمه إيّاها لكي تندب به الخليفة. ولعلّه إلى يشير بذلك إلى التواطؤ الّذي كان بينها وبين المغيرة، وسيوافيك أنّها كانت نادبة.

ولقد كان للخليفة يد بيضاء على المغيرة بدرء الحد عنه لمّا اتّهم بالزنا في عصر الخليفة وهو أمير على الكوفة، فقد شهد عليه بالزنا: أبو بكرة ونافع وشبل بن معبد، وقالوا بأنّهم رأوه يولجه ويخرجه، فلمّا قدم الرابع (زياد بن أبيه) للشهادة، حاول الخليفة أن يدرأ عنه الحدّ بالشبهة، فخاطبه بقوله: إنّى لأرى رجلاً لم يخز الله على لسانه رجلاً من المهاجرين...(4).

ولقد جازاه المغيرة بما قام به بعد وفاته.

وقال ابن شبّه (<sup>(۱)</sup>): بلغنا انّ عبد الله بن مالك بن عيينة الأزدي حليف بني المطلب، قال: لمّا انصرفنا مع عليّ في من جنازة عمر في دخل فاغتسل، ثم خرج إلينا فصمت ساعة، ثم قال: «لله بلاء نادبة عمر قالت: واعمراه أقام الأود، واعمراه، ذهب نقيّ الثوب، قليل العيب، واعمراه أقام السنّة وخلّف الفتنة. ثم قال: والله ما درتْ هذا ولكنها قوّلته، وصدقت والله أصاب عمر خيرها

 $(m\Lambda)$ 

١ . تاريخ الطبري: ٧ / ٥٧٥ ط دار الكتب العلمية، بيروت .

<sup>4 .</sup> سير أعلاه النبلاء: ٣ / ١٨ رقه الترجمة ٧ ؛ الأغاني: ١٣ / ١١٠ ؛ تاريخ الطبري: ٢ / ١٠٠٧ ؛ الكامل: ٢ / ١٩٠٨ .

٣. أبو زيد عمر بن شبه النميري البصري: (١٧٣ ـ ١٧٤ هـ).

وخلّف شرها....<sup>(۱)</sup>

بالله عليك يا صاحب الفضيلة، هل يصحّ الاستدلال بكلام لم يُعرف قائله، وهل هو من نسج المغيرة أو من نسج غيره؟! وقد أُلقي إلى النادبة توخيّاً لمصالح معينة، وخلافاً لنهي عمر عن ندب الموتى .

ومن المحتمل جداً أن يكون تكرار الإمام لكلام النادبة من باب إظهار التعجب منه، إذ سيرة الخليفة لم تكن تنسجم ومضامين ذلك الكلام .

وفي نهاية المطاف نقول: إنّ حياة الخليفة كانت مزيجاً من الإيجابيات والسلبيّات، ومن أبرز صفاته أنّه لم يكن مستأثرا ببيت المال، ولا مُسلّطاً بني عدي على رقاب الناس، ولا مترفعاً على المهاجرين والأنصار، إلى غير ذلك من الصفات البارزة الّتي تعد من سمات خلافته؛ مقابل خلافة عثمان الّذي استأثر ببيت المال، وحمل بني أبي معيط على رقاب الناس، وسلّم الأُمور الّتي بيد مروان بن الحكم اللعين بن اللعين على لسان رسول الله (۱)، إلى غير ذلك من الأُمور الّتي أثارت غضب المهاجرين والأنصار ومن تبعهم من سائر البلاد، فقِتل في عقر داره بـمرأى ومسمع منهم.

فلو صحّ صدور هذا الكلام من الإمام وأغمضنا النظر عمّا حوله من الشكوك والإبهامات، فقد صدر منه لغاية إلايعاز إلى الحكم الّذي سوف يُبتلى به المسلمون ولذلك وصفه بقوله «وخلّف الفتنة» وهي الّتي رافقت خلافة عثمان، فقد كان مشغوفاً بحب بني أبيه، آل أُمية وتفضيلهم على الناس، وقد تنشّب ذلك في قلبه وكان معروفاً به من أوّل يومه، ولذلك قال عمر بن الخطاب لابن عباس: لو وليها عثمان لحمل آل أبي معيط على الناس، ولو فعلها لقتلوه. (٣)

وبكلمة قصيرة: إنّ المدح والتنزيه نسبيّان، وليسا بمطلقين، يعلم ذلك من التدبّر في كلامهيه.

(MV)

١. تاريخ المدينة المنورة: ٣ / ٩٤١ ـ ٩٤٩، تحقيق فهيه محمد شلتوت .

٩. المستدرك للماكم : ٢ / ١٨٩.

<sup>4 .</sup> انساب البلاذري: ۵ / ۱۷ وقد رويت كلمة الفليفة بصورة مفتلفة لاعظ الغدير: ۸ / ۱۸۹ .

### مدح عثمان على لسان الإمام

### يقول الشيخ:

جاء في «نهج البلاغة» على لسان عليّ بخصوص عثمان رضي الله عنهما:

«والله ما أدري ما أقول لك؟ ما أعرف شيئاً تَجْهله، ولا أدلّك على أمر لا تعرفه، إنّك لتعلم ما نعلم، ما سبقناك إلى شيء فنتخبرك عنه، ولا خلونا بشيء فنبلّغكه، وقد رأيتَ كما رأينا وسمعتَ كما سمِعنا وصحبت رسول الله عليه كما صحبنا، وما ابن أبي قحافة ولا ابن الخطاب بأولى بعمل الحق منك، وأنت أقرب إلى رسول الله عليه وشيجة رحم منهما وقد نلت من صهره ما لم ينالا».

فانظر هذا المدح والثناء على عثمان من علي رضي الله عنهما وانظر إلى قوله: «وما ابن أبي قحافة ولا ابن الخطاب، بأولى بعمل الحق منك» فهذه شهادة على أنّ أبابكر وعمر رضي الله عنهم كانا على الحق وعملا به وليسا بأولى من عثمان في في ذلك، فهو لعمل الحق أهل.(١)

#### المناقشة:

إنّ فضيلة الشيخ ذكر كلام الإمام مبتوراً وقد حذف صدره، كما حذف ذيله، مع أنّ صدر كلامه وذيله يشهدان بوضوح أنّ الإمام بصدد بذل النصح للخليفة بُغية معالجة المشاكل التي حاقت بالخلافة قبل ان تستفحل الفتنة الّتي أودت بحياته، وما وصفه بكونه «أقرب إلى رسول الله وشيجة رحم منهما وقد نال من صهره مالم ينالا» إلّا لأجل تشجيعه على إخماد نار الفتنة،

١. تَأُمَّلات في كتاب نهج البلاغة: ٧٠.



وتنشيط عزمه، على إقامة السنّة وإماتة البدعة الّتي غطت حياة الخلافة في عصره.

ولأجل إيقاف القارئ على مقاصد الإمام في كلامه هذا نأتي بنصّ كلامه مشفوعاً بمقدّمة الرضى:

ومن كلام له إلله لعثمان بن عفّان. قالوا:

لمّا اجتمع الناس إلى أمير المؤمنين إله ، وشكوا إليه ما نقموه على عثمان، وسألوه مخاطبته عنهم واستعتابه لهم، فدخل على عثمان، فقال:

«إِنَّ النَّاسَ وَرَائِي وقدِ أَسْتَسْفَرُونِي بينكَ وبينهمْ ؛ وَوَاللهِ مَا أَدْرِي مَا أَقُولُ لَكَ! مَا أَعْرِفُ شَيْئاً تَجْهَلُهُ، وَلَّا أَدُلُّكَ عَلَى أَمْرِ لَا تَعْرِفُهُ!

إِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نَعْلَمُ ؛ مَا سَبَقْنَاكَ إلى شَيء فَنُخْبرَكَ عَنْهُ، وَلَا خَلَوْنَا بِشَيء فَنُبَلِّغَكَهُ؛ وَقَدْ رَأَيْتَ كَمَا رَأَيْنَا، وَسَمِعْتَ كَمَا سَمِعْنَا، وَصَحِبْتَ رَسُولِ اللهِ ﷺ كَمَا صَحِبْنَا. وَمَا أَبْنُ أَبِي قُحَافَةَ وَلَا أَبْنُ ٱلخَطَّابِ بِأَوْلَى بِعَمَلِ الحقِّ مِنْكَ، وَأَنْتَ أَقْرَبُ إلى رَسُولِ اللهِ عَلَيْكِ وَشِيجَةَ رَحِم مِنْهُمَا، وَقَدْ نِلْتَ مِنْ صِهْرِهِ مَا لَمْ يَنَالَا؛ فَاللهَ الله في نَفْسِكَ، فَإِنَّكَ وَاللهِ مَا تُبَصَّرُ مِنْ عَمَّ، وَلَا تُعَلَّمُ مِنْ جَهْل؛ وَإِنَّ الطُّرُقَ لَوَاضِحَةٌ، وَإِنَّ أعلامَ الدِّينِ لقائمةٌ.

فَاعلَمْ أَنَّ أَفضل عباد الله عند اللهِ إمامُ عادلٌ؛ هُدِيَ وهَدَيٰ، فأقام سُنَّةً معلومةً، وأمات بدعةً مجهولةً؛ وإنَّ السُّننَ لنيرةُ لها أعلامُ، وإنَّ البدع لظاهرةُ لها أعلامُ؛ وإنَّ شرَّ الناس عند اللهِ إمامٌ جائرٌ ضلَّ وضُلَّ به ؛ فأمات سنَّةً مأخوذةً، وأحيا بدعةً متروكةً! وإنِّي سمعتُ رسول اللَّهَ اللَّهُ يقولُ: يؤتى يوم القيامة بالإمام الجائر، وليس معه نصيرٌ ولا عاذرٌ، فيلقى في نار جهنَّمَ، فيدور فيها كما تدور الرَّحى ؛ ثمَّ يرتبط في قعرها.

وإنِّي أنشدك الله أن لا تكون إمام هذه الأُمَّة المقتول! فإنَّهُ كان يقال: يقتل في هذه الأُمَّة إمامٌ يفتح عليها القتل والقتال إلى يوم القيامة، ويُلبس أمورها عليها، ويبثُّ الفتن فيها، فلا يبصرون الحقَّ من الباطل؛ يموجون فيها موجاً، ويمرجون فيها مَرجاً. فلا تكوننَّ لمروان سيِّقةً يسوقك حيث شاء بعد جَلال السِّنِّ، وتقضِّى العمر».

فقال له عثمان إلى:

كَلِّم النَّاسِ في أَنْ يؤجِّلوني، حتَّى أخرج إليهم من مظالمهم.

فقال المالية:

«ما كان بالمدينة فلا أجل فيه ؛ وما غاب فأجله وصول أمرك إليه» .

أقول: إنّ من أمعن في خطبة الإمام أمير المؤمني وأحاط بالظروف الحرجة التي صدرت فيها، يقف على أنّ الإمام إلى ليس بصدد مدح الخليفة وتنزيهه عمّا نقم عليه الناس، وإنّما كان يتوخّى تحقيق هدفين:

الأوّل: إعادة الخلافة الإسلامية إلى مسارها الصحيح بعد أن زاغت عنه بممارسة الجهاز الحاكم للأعمال المنافية لأهدافها الكبرى، كالاستئثار بأموال المسلمين، وتعيين أغلمة بني أُمية وشبابها المترف في الولايات والأعمال، وتوطيد السبل لطغيانهم واستطالتهم على الناس، وغير ذلك من الأُمور الّتي فتحت باب الفتن والجور على مصراعيه .

فكان في نيّة الإمام بكلامه هذا أن يقوم الخليفة بتغيير الوضع السائد، بعزل ولاة الجور وإعطاء أزمّة الأُمور إلى الصالحين من الأُمّة، وتقسيم بيت المال على المسلمين بالعدل والإنصاف.

الثاني: إنقاذ الخليفة من القتل بيد الثائرين من المهاجرين والأنصار ومن تبعهم من سائر الأمصار الإسلامية، ولم يكن من مصلحة الإسلام قتل الخليفة، ولذلك كان الإمام على يخاطب عثمان بقوله: «وإنّى أنشدك الله أن لا تكون إمام هذه الأُمّة المقتول».

هذان هما الهدفان اللّذان كان الإمام إلي يتوخّاهما، ويدلّ على ما ذكرنا، الأُمور التالية:

١ ـ انّ الإمام عليه كان يندِّد بأعمال عثمان وينقم عليه في غير موقف من مواقفه، فيقول عند بيان الدافع الحقيقي وراء قتل عثمان:

١. نهم البلاغة، الخطبة ١٥٩؛ شرم النهم: ٩ / ١٤٠١ ـ ١٤٠٩.



«اسْتَأْثَرَ فَأَسَاءَ الأَثْرَةَ، وَجَزِعْتُمْ فَأَسَأْتُمُ الجَزَعَ، وَللهِ حُكْمُ وَاقِعٌ في المُسْتَأْثِر والجَازِع».(١) ٢ ـ لما سيّر عثمان أبا ذر ذلك الصحابي العظيم لتنديده بأعمال عثمان وولاته، خرج على يشايعه، وقال له:

«يَا أَبَا ذَرِّ، إِنَّكَ غَضِبْتَ للهِ فَارْجُ مَنْ غَضِبْتَ لَهُ. إِنَّ القَوْمَ خَافُوكَ عَلَى دُنْيَاهُمْ، وَخِ فَتَهُمْ عَلَى دِينكَ، فَاتْرُك في أَيْديهمْ ما خَافُوكَ عَلَيه واهْرُبْ بِمَا خِفْتَهُم عَلَيْه، فَمَا أَحْوَجَهَم إلى مَا مَنَعْتَهِمْ وَمَا أَغْنَاكَ عَمَّا مَنَعُوكَ ».(١)

فمع هذه العبارات الواضحة، كيف يُنتظِّر من الإمام بعد ذلك أن ينزِّه الخليفة عمّا نُقم عليه، ويبالغ في إطرائه والثناء عليه، وكأنّه لم يجترح آثاماً، ولم يُحدث أحداثاً، أو يُبدع بدعاً؟!

٣ ـ روى الطبرى عن الواقدى، أنّ عبد الله بن محمد حدّثه عن أبيه، قال: لما كانت سنة ٣٣ هـ، كتب أصحاب رسول الله عليه الله المناهم إلى بعض أن أقدموا، فإن كنتم تريدون الجهاد فعندنا الجهاد وكثر الناس على عثمان ونالوا منه أقبح ما نيل من أحد، وأصحاب رسول الله عَلَيْقِيَّةَ يرون ويسمعون ليس فيهم أحد ينهي ولا يذب إلّا نفير: زيد بن ثابت وأبو أسيد الساعدي وكعب بن مالك وحسان بن ثابت، فاجتمع الناس وكلّموا علي بن أبي طالب، فدخل على عثمان، فقال: «الناس ورائي وقد كلّموني فيك، والله ما أدري ما أقول لك، وما أعرف شيئاً تجهله، ولا أدلّك على أمر لا تعرفه، إنَّك لتعلم ما نعلم، ما سبقناك إلى شيء فنخبرك عنه، ولا خلونا بشيء فنبلّغك، وما خُصِّصنا بأمر دونك...» $(^{\mathbf{\mu})}$ .

إنّ الإمام إلله باعتباره سفير الناس إلى الخليفة لإطلاعه على تذمّرهم منه ونقمتهم عليه، كان يتوخّى أفضل السبل لإنجاز مهمّته المتمثّلة في نصح الخليفة وإرشاده، وتليين موقفه المتصلّب الرافض لاستعتابهم وتلبية مطالبهم، ولهذا بدأ على كلامه بهذا الأسلوب الرقيق الّذي يحرّك في النفس نوازع الخير من خلال التذكير بذلك العهد الّذي أظلّتهم فيه رحمة

١. نهم البلاغة: الفطبة ٢٩، شرم محمد عبده .

٤ . نهم البلاغة: الخطبة ١٤٤، شرم محمد عبده .

٣ . تاريخ الطبري: ٣ / ٥٧٣ ، حوادث سنة ٣٤ هـ .

الرسول المعطار.

ثم أعقبه بكلام يحمل في طيّاته تحذيراً شديداً من مغبّة التمادي في سلوك طريق الضلال والإضلال وفي إمامة السنّة وإحياء البدعة .

وقد نجح الإمام إلى بهذا الاسلوب ـ الذي يجمع بين الترغيب والتحذير ـ في تحقيق أهدافه السامية في كبح روح العناد لدى الخليفة، ودفعه إلى استعتاب الثائرين، وآية ذلك النجاح تأثّر الخليفة بكلامه وإقباله عليه، الأمر الذي حداه إلى مخاطبة الإمام بقوله: كلّم الناس في أن يؤجّلوني حتّى أَخرُجَ إليهم من مظالمهم.

وعلى ضوء ما تقدّم، يُعلم مغزى كلام الإمام إلي وأنه ليس بصدد الحديث عن وفور علم عثمان، وإنّما بصدد لفت نظره وتذكيره بمصاحبته للرسول الأكره وغير ذلك من أجل حتّه على مراعاة العدل ومجانبة الظلم والجور والرفق بالرعية وإنصافهم وغير ذلك من الأُمور العامة الّتي ينبغي أن يكون قد وعاها من حديث رسول الله وسيرته العظيمة. وعليه فإن ما استنتجه فضيلة الشيخ من أنّ كل ما يعلمه الإمام يعلمه عثمان، ليس في محلّه، وبعيد عن الصواب، لغفلته أو تغافله عن ملاحظة الظرف الّذي صدر فيه كلام الإمام عني.

ونحن إذا غضضنا الطرف عن مسألة اختصاص الإمام برسول الله ويحر عطائه، ولم نأخذ لدن أن كان وليداً إلى آخر لحظات حياته وانتهاله من نمير علمه وبحر عطائه، ولم نأخذ بعين الاعتبار أيضاً مسألة الاختلاف الطبيعي بين الأشخاص في المواهب والقابليات والملكات، ورجعنا إلى التاريخ، فإنّنا لم نجد فيه من يدّعي المساواة بين علم عثمان وعلم أبي بكر وعمر فضلاً عن المساواة بينه وبين علم علي الّذي شاع فيه القول: إنّه أفصح الناس بعد رسول الله ينه وأكثرهم علماً وزهداً وتنمّراً في ذات الله تعالى .

قيل لعطاء بن أبي رباح: أكان في أصحاب محملي أعلم من علي؟ قال: لا والله لا أعلم.(١)

(km)

١. أسد الغابة: ٢٢ / ٢٩ .



وقالت عائشة: على أعلم الناس بالسنّة. (١)

وقال سعيد بن المسيب: كان عمر يتعوذ من معضلة ليس لها أبو حسن. (١٩)

أمّا قوله على: «وما ابن أبي قحافة ولا ابن الخطاب أولى بعمل الحق منك، وأنت أقرب إلى رسول الله وشيجة»، فيمكن بيانه على النحو التالي:

لايشك أحدُ في أنّ سيرة أبي بكر وعمر في خطوطها العامّة كانت أفضل من سيرة عثمان، ولهذا أراد الإمام بهذا القول أن يحثّه على انتهاج سيرتهما، وأن ينأى بنفسه عن استئثار بني أبيه وأقاربه بالأموال والولايات والمناصب، وأن يعدل في الرعية، ويرفع عنها مظالمها، وهذا لا يعني أنّه إلى كان راضياً عن سيرة الشيخين في تفاصيلها، لأنّ هذا المعنى خارج عن موضوع الكلام.

وممّا يؤكد ما نذهب إليه، هو أن الخلافة كانت من علي على طرف الثُّمام (<sup>(4)</sup>، ولكنّه اللهِ ولكنّه اللهِ عنها بعد أن اشترط عليه عبد الرحمن بن عوف الاقتداء بسيرة الشيخين!!

فلو كانت سيرتهما مستضيئة بالكتاب والسنّة في كلّ تفاصيلها، لما كان هناك مساغ لرفضه إلى لهذا الشرط .

(kk)

۱ . مختصر تاريخ دمشق: ۱۸ / ۲۵ .

٩ . أسد الغابة: ٢٠ / ٢٩ \_ ٣٣ ؛ تهذيب الكمال: ٢٨٥ / ٣٨٥ .

٣ . جمع الثمامة، نبت، سهل التناول مثل يضرب لكل أمر يسهل تناوله .

# مدح الإمام وثناؤه على أصحاب النبي

### يقول الشيخ:

ورد في «نهج البلاغة» خطبة على الله والتي تدور حول مدح وثناء على أصحاب النبي ونعرض هنا جزءاً منها:

«لقد رأيت أصحاب محمد عليه فما أرى أحداً منكم يشبههم، لقد كانوا يصبحون شُعثاً غبراً، وقد باتوا سجّداً وقياماً، يراوحون بين جباههم وخدودهم، ويقفون على مثل الجمر من ذكر معادهم، كأنّ بين أعينهم رُكَبَ المعزىٰ من طول سجودهم، إذا ذُكر الله هملت أعينهم حتىٰ تَبُلَّ جيوبهم، ومادوا كما يميد الشجر يوم الريح العاصف، خوفاً من العقاب ورجاءً للثواب» (۱).

وقال أيضاً مادحاً أصحاب رسول الله على القوم الذين دُعوا إلى الإسلام فقبلوه، وقرأوا القرآن فأحكموه، وهيجُوا إلى القتال فَوَلهوا وَلَهَ اللقاح إلى أولادها، وسلبوا السيوف أغمادها، وأخذوا بأطراف الأرض زحفاً زحفاً، وصفاً صفاً، بعضٌ هلك، وبعض نجا، لا يُبَشَرون بالأحياء، ولا يُعَزَّوْنَ بالموتى، مُرْهُ العيون من البكاء، خُمصُ البطون من الصيام، ذُبًل الشفاه من الدعاء، صُفرُ الألوان من السَّهَر، على وجوههم غبرة الخاشعين، أُولئك إخواني الذاهبون، فحقَّ لنا أن نظماً إليهم، ونَعضَّ الأيدي على فراقهم» (4).

١ . نهج البلاغة: الفطبة ٩٣، شرح محمد عبده ؛ شرح نهج البلاغة لابن أبي المديد: ٧ / ٧٧ .

لا . نهج البلاغة: الفطبة ١١٧، شرع محمد عبده ؛ شرع نهج البلاغة لابن أبى المحيد: ٧ / ١٩٩١.
 ولامظ تأمّلات فى كتاب نهج البلاغة: ١١. وقد نقل الكاتب الفطبتين، وفيهما بعض التصميف، وتم تصميمهما على الأصل .

#### المناقشة:

أوّلاً: إنّ الإمام إلى ليس بصدد الثناء على عامّة أصحاب الرسول المناق على يستدلّ بكلامه على عدالة الجميع، إذ أين هذه السمات الواردة في الخطبتين من الأعراب والطلقاء والمرتدّين؟! وانّما يثني على صنف خاص منهم، وهم الذين آمنوا وجاهدوا إبّان ضعف الإسلام وخموله وكانوا أرباب زهد وعبادة وجهاد في سبيل الله، نظراء:

- ـ مصعب بن عمير القرشي، من بني عبد الدار.
  - ـ سعد بن معاذ الأنصاري من الأوس.
    - ـ جعفر بن أبي طالب.
  - ـ عبد الله بن رواحة الأنصاري، من الخزرج
    - ـ عمّار بن ياسر .
    - ـ أبو ذر الغفاري.
    - ـ المقداد الكندى .
    - ـ سلمان الفارسي.
- ـ خَبّاب بن الأرتّ ونظرائهم مضافاً إلى جماعة من أصحاب الصُّفَّة وفقراء المسلمين أرباب العبادة الذين قد جمعوا بين الزهد والشجاعة.

فإطراء هؤلاء وهذه سماتهم وصفاتهم لا يكون دليلاً على إخلاص صحابة رسول الله والمعلقة والماء كل والماء كل واحد واحد منهم .

وثانياً: نحن نشاطر فضيلة الشيخ في أنّه لا يجوز سب المؤمن فضلاً عن سب أصحاب النبي النّبي الذين رأوا نور الوحي واستضاءوا به خصوصاً من شهد بدراً وأُحداً والأحزاب واتّبعوا النبي النبي طيلة حياته وأحسنوا الصحبة معه.



وللأئمة المعصومين كلمات أُخرى غير ما ذكره فضيلة الشيخ حول الصحابة، منقولة في كتب الشيعة، وهذا هو الإمام زين العابدين يقول في دعائه: «اللّهم وأصحاب محمد عليه خاصة الذين أحسنوا الصحبة والذين أبلوا البلاء الحسن في نصره، وكاتفوه وأسرعوا إلى وفادته، وسابقوا إلى دعوته...» (١).

ومع الإيمان بهذا كلَّه، فلنا وقفات مع فضيلة الشيخ:

# الأُولى: حب الصحابة كرامة للمحب

لا أظن انّ أحداً يؤمن بالله ورسوله ويحب الله ورسوله يبغض الصحابة ويسبّهم، لأنّهم صحابة نبيّهم ، لأنّ الإيمان بالرسول والحب له لا يجتمع مع بغض من أعانه وفدّاه بنفسه ونفيسه قبل الهجرة وبعدها، من غير فرق بين مَن آمن بمكة وعُذّب وقتل أو مات، وبين مَن هاجر إلى المدينة وشارك النبي في غزواته وشايعه في ساعة العسرة كالبدريّين والأُحديّين وغيرهم من الصحابة الذين حفل القرآن الكريم والتاريخ بذكرهم وذكر تضحياتهم، وهذا شيء لا يختلف فيه اثنان من المسلمين، فرميُ الشيعة بسبّ الصحابة فرية ليس فيه مرية، خصوصاً أنّ قسماً من صحابة النبي عليه كانوا رُوّاد التشيّع وأتباع علي علي قبل رحيل الرسول وبعده، ولازموه إلى أن وافاهم الأجل، وقد تكفّل التاريخ بذكر أسمائهم، وعقدنا البحث في سيرهم في كتاب مفرد.

وهذه التهمة أشاعها أعداء أهل البيت السيّم الأمويّين ثم العباسيّين ومن تبعهم، وما ذلك إلّا لأنّ الشيعة منذ ظهورهم لم يوالوا السلطات الزمنية قط، بل قاموا بوجهها، ولذلك رمتهم السلطات الظالمة بهذه التهمة، وهم منها براء كبراءة يوسف ممّا اتّهم به.

ويشهد على ذلك كلمات الإمام في «نهج البلاغة»، ودعاء الإمام زين العابدين في صحيفته السجادية كما مرت الإشارة إلى ذلك .

الثانية: إنّ النقد الموضوعي لأعمال الصحابة على ضوء الكتاب والسنّة لا يعني سبَّهم، فإنّ

(FV)

١. الصميفة السمادية: الدعاء الرابع .

سباب المسلم فسوق، كما أنّ دراسة حياة الصحابي وفق المعايير العلمية والّتي قد تنتهي بنتيجة قاسية في حق الصحابي لا تعد سبّاً. وها نحن نذكر أسماء عدد قليل من الصحابة الذين رأوا النبي وعاشوا معه وصحبوه ومع ذلك يندّد بهم القرآن الكريم والسنّة النبوية والتاريخ الصحيح.

### ١ \_ الوليد بن عقبة الفاسق

إنّ القرآن الكريم يحثُ المؤمنين وفي مقدّمتهم الصحابة الحضور، على التحرّز من خبر الفاسق حتّى يتبيّن، فمن هذا الفاسق الّذي أمر القرآن بالتحرز منه؟ اقرأ أنت ما نزل حول الآية من شأن النزول واحكم بما هو الحق .

قال سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِيلًا ﴾ (١).

اتّفق المفسرون على أنّ الآية نزلت في حقّ الوليد بن عقبة بن أبي معيط وقد سوّد الرجل صحائف حياته بأعمال سيئة سجلها التاريخ، وقد أمّ المصلّين في مسجد الكوفة وهو سكران، إلى غير ذلك من موبقات الأعمال الّتى تعدّ من مسلّمات التاريخ .

### ٢ \_ أبو الغادية قاتل عمّار

يعرّفه ابن حجر بقوله: أبو الغادية الجهني، اسمه: يسار، سكن الشام، وروي أنّه سمع النبي يقول: إنّ دماءكم وأموالكم حرام، وقال الدوري عن ابن معين: أبو الغادية الجهني قاتل عمار، له صحبة.

والعجب أنّ ابن حجر مع ذكره هذا ونقله عن البخاري ومسلم، يقول: إنّه كان متأوّلاً، وللمجتهد المخطئ أجر (<sup>(4)</sup>.



١. المعرات: ٧.

٩ . الإصابة: ٣ / ١٥٠، باب الكنى .

وياللعجب يقطر التاريخ ظلماً ودماً باسم الدين والاجتهاد وإصلاح الأُمور!! وكلّما كثر الذنب، ازداد الاجر للمجتهد.

# ٣\_مسلم بن عقبة قاتل أهل المدينة

مسلم بن عقبة الأشجعي من صحابة النبي والمنافقة الأرمان حجر في «الإصابة» برقم ١٩٧٧، وكفى في حقّه ما ذكره الطبري في حوادث سنة ٤٤ ه، يقول: ولمّا فرغ مسلم بن عقبة من قتال أهل المدينة وإنهاب جنده أموالهم ثلاثاً، شخَصَ بمن معه من الجند متوجّهاً إلى مكة، فلمّا وصل إلى قفا المشلل نزل به الموت، وذلك في آخر محرم من سنة ٤٤ ه (١).

# ٢ ـ بسر بن أبي أرطأة ذابح ولدي عبيد الله بن العباس

كان من أصحاب الرسول عليه منهد فتح مصر واحتفظ بها، وكان من شيعة معاوية، وكان معاوية وكان من أصحاب الرسول علي معاوية وجّهه إلى اليمن والحجاز في أوّل سنة أربعين وأمره أن ينظر من كان في طاعة علي فيوقع بهم، ففعل ذلك.

وقد ارتكب جرائم كثيرة ذكرها التاريخ، ولمّا كانت تمسّ عدالة الصحابة وكرامتهم أعرض ابن حجر عن استعراضها مكتفياً بالقول: وله أخبار شهيرة في الفتن لا ينبغي التشاغل بها!!

ومن جرائمه الّتي لا تستقال ولا تغتفر ذبحه ولدي عبيد الله بن العباس.

قال الطبري: أرسل معاوية بن أبي سفيان بعد تحكيم الحكمين بسر بن أبي أرطأة فساروا من الشام حتى قدموا المدينة، وعامل علي على المدينة يومئذ أبو أيوب الأنصاري ففر منهم أبو أيوب. ثم صعد بسر على المنبر ونادى: يا أهل المدينة والله لو لا ما عهد إليَّ معاوية ما تركت بها محتلماً إلّا قتلته ـ إلى أن قال: ـ ثم مضى بسر إلى اليمن وكان عليها عبيد الله بن عباس، فلمّا بلغه مسيره فرّ إلى الكوفة واستخلف عبد الله بن عبد المدان الحارثي على اليمن، فأتاه بسر

(Fd)

١. تاريخ الطبري: ٢ / ٨١١، حوادث سنة ٢٤٠.

فقتله وقتل ابنه، ولقي بسر ثَقَلَ عبيد الله بن عباس وفيه ابنان له، فذبحهما (١١).

# ۵\_معاوية بن أبي سفيان رأس الفئة الباغية

نحن لا نصف معاوية بالأحاديث الذامّة في حقّه وبينها صحاح وحسان، بل نكتفي بالأمر المتواتر وهو انّه كان يرأس الفئة الباغية الّتي قال النبي النّبي في حقّها: ويح عمار تقتلك الفئة الباغية، يدعوهم إلى الجنة ويدعونه إلى النار».(١٩)

هذه نماذج من الصحابة الذين ألبسهم أهل السنّة ثوب العدالة بل العصمة، فلا تراهم يذكرون شيئاً مما يرجع إلى موبقات أعمالهم .

إنّ القرآن الكريم يذكر من بين الصحابة فئات ويصفهم بأنّهم:

- ۱ ـ المنافقون المعروفون <sup>(۳)</sup>.
- ٢ ـ المنافقون المختفون (٣).
  - ۳ \_ مرضىٰ القلوب <sup>(۵)</sup>.
    - ۴ ـ السمّاعون <sup>(4)</sup>.
- $^{(V)}$  عنيره الصالح بغيره  $^{(V)}$ .
  - ع ـ المشرفون على الارتداد  $(\Lambda)$ .

(a.)





١. تاريخ الطبري: ٢ / ١٠٧، موادث سنة أربعين ؛ سير اعلاه النبلاء: ٣ / ٩٥٩، برقم ٥٠٠.

٧ . صميع البغاري، الجهاد: ٧ / ٥٠٠ رقم ١٨٩٠. ولامظ الجمع بين الصميمين للمُميري: ٧ / ٤٧ رقم ١٧٩٣ .

٣ . المنافقون: ١ .

٤ . التونة: ١٠١.

۵ . الأمزاب: ۱۲ .

٤. التوبة: ٤٧.

٧. التوية:١٠١.

٨. الأعراف: ١٥٤.



٧ ـ المؤلّفة قلوبهم (١).

 $\Lambda$  \_ المولّون أمام الكفّار  $^{(4)}$ .

۹ \_ الفاسقون <sup>(۳)</sup>.

ومع هذا التقسيم والتصنيف كيف يمكن أن نصف عامة الصحابة بالعدل والتقيٰ؟! وهذا لا يعني أنّ كلّهم \_ نعوذ بالله \_ كانوا كذلك، بل نقول: إنّ حكمهم حكم التابعين، فالشيعة لا تفرّق بين الصحابي والتابعي، ولا تعدّ وصف أعمالهم بما ثبت في التاريخ الصحيح سبّاً لهم ،ولا تغضّ النظر عن التاريخ الصحيح .

وأمّا ما ورد في القرآن من قوله تعالى: ﴿لَقَدْ رَضِىَ اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ﴾ وقوله: ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ﴾ .

وقول النبي الله اطلع على أهل بدر ـ انْ كان الخبر صحيحاً ـ فكله مشروط بسلامة العاقبة، ولا يجوز أن يخبر الحكيم فرداً غير معصوم بأنّه لا عقاب عليه فليفعل ما شاء.

وبعبارة أُخرى: كلّ ما ورد من الثناء على المهاجرين والأنصار في الكتاب العزيز فانّما هو ثناء على مجموعهم لا على كلّ فرد فرد منهم وإن تبيّن فسقه وبانت زلّته، وكم له في الذكر الحكيم من نظير:

ا \_ انّه سبحانه أثنى على بني إسرائيل في غير واحد من الآيات وقال: ﴿يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِي الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَ أَنِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ (٣).

٢ ـ وقال تعالى: ﴿ وَ لَقَدْ آتَيْنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ الْكِتَابَ وَ الْحُكْمَ وَ النَّبُوَّةَ وَ رَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَ فَضَّلْنَاهُمْ
 عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ (۵).

(a1)

١. التونة: ٥٠.

١٤ - الأنفال: ١٥ - ١٤ .

٣ . المجرات: ٧ .

٤ البقرة: ٧٧.

۵ .المِاثية: ۷ .

أفيصح لأحد أن يستدلّ بهذه الآيات على تنزيه كلّ فرد من بني إسرائيل؟!

٣ ـ وقال تعالى في حق أُمّة نبيّنا: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَ تَنْهَوْنَ عَنِ
الْمُنْكَرِ ﴾ (١).

فالاًية تصف الأُمّة المرحومة بأنّها خير أُمّة ولكنّها ليست بصالحة للاستدلال على صلاح كلّ مسلم وفلاحه.

ونحن لم نزل نسمع من كلّ من يحاول إثبات عدالة كلّ صحابي، الاستدلال بهذه الآيات ولكنّهم غفلوا عن نكات:

الأُولى: انّ الآيات نزلت في حقّ المهاجرين والأنصار فأين هي من الأعراب والطلقاء والمرتدّين والمنافقين المندسّين في الصحابة؟!

الثانية: انّها ثناء على مجموعة ولا يخص كلّ فرد فرد منهم ، فإذا أثنى الشاعر على الأُمّة العربية فانّما يريد المجموعة من الأُمّة لا كلّ فرد فرد حتّى أولئك الخونة الذين باعوا الأراضي الإسلامية بثمن زهيد .

### الثالثة: الإمساك عمّا شجر بين الصحابة من الخلاف

ثم إنّ كثيراً من المحدّثين والمؤرّخين لمّا وقفوا على الموبقات الّتي ارتكبها بعض صحابة النبي بعد رحيله، أسّسوا هنا أصلاً مفاده ضرورة الإمساك عمّا شجر بين الصحابة من الخلاف، وربّما يقولون تلك دماء طهّر الله منها أيدينا فلا نلوّث بها ألسنتنا!! والقول منسوب إلى عمر بن عبد العزيز وربّما ينسب إلى الإمام أحمد بن حنبل.

وأنت خبير بأنّها تغطية وتعمية على الحقائق الثابتة. لماذا أوجبوا الإمساك عمّا شجر بينهم من الخلاف، وهم بين ظالم ومظلوم، وهذه الشريعة الغرّاء تدعونا إلى أن نكون للظالم خصماً، وللمظلوم عوناً.

۱. آل عمران:۱۱۰

(4B)

علىٰ أنّ الكلام المنسوب لعمر بن عبد العزيز أو أحمد بن حنبل يوهم بأنّ تلك الدماء كلّها قد سفكت بغير حق، فكأنّ القاتلين والمقتولين في الحروب الثلاثة: الجمل وصفين والنهروان كلّهم طغاة وبغاة، يجب أن لا نلوّث ألسنتنا بدمائهم.

هذا غيض من فيض ممّا يمكن أن يقال في الصحابة، ولو أردنا ان نفصّل البحث فيهم ونسرد أسماء من ظهر منهم الظلم والفسق ـ كالحكم بن أبي العاص، وابنه مروان بن الحكم، ووحشي بن حرب قاتل حمزة، وعبد الله بن وهب الراسبي من رؤوس الخوارج وأمثالهم لاحتجنا إلى كتاب مفرد، وعند ذاك أذعنت انّ الحقّ مع الشيعة حيث تنظر إلى الصحابة والتابعين بنظرة واحدة، وتكيلهما بكيل واحد ولا ترى دراسة أحوال الصحابة بالمعايير الصحيحة، سبّاً لهم، وذلك اقتداءً بالكتاب العزيز أوّلاً، والسنّة النبوية ثانياً، والسلف الصالح ثالثاً، فإنّ الجميع يحفل بذكر الفضائل والمناقب، كما يحفل بذكر مساوئ الأعمال وقبائح الأفعال.



# إنّ عليّاً لم يكفّر أحداً ممّن قاتله

### يقول الشيخ:

إنّ عليّاً لم يكفّر أحداً ممّن قاتله حتّى ولا الخوارج، ولا سبّ ذرية أحد منهم، ولا غنم ماله، ولا حكم في أحد ممّن قاتله بحكم المرتدّين كما حكم أبو بكر وسائر الصحابة في بني حنيفة وأمثالهم من المرتدّين، بل كان يترضّىٰ عن طلحة والزبير وغيرهما ممّن قاتلهم، ويحكم فيهم وفي أصحاب معاوية ممّن قاتلهم بحكم المسلمين، وقد ثبت بالنقل الصحيح عند أهل السنّة وغيرهم أنّ مناديه نادىٰ يوم الجمل لا يُتبع مدبر، ولا يُجهز على جريح ولا يغنم مال. واستفاضت الآثار أنّه كان يقول عن قتلىٰ معاوية: إنّهم جميعاً مسلمون ليسوا كفّاراً ولا منافقين. وهذا ثبت بنقل الشيعة عن نفسها (۱).

#### المناقشة:

ما ذكره فضيلة الشيخ لا غبار عليه، ونحن الشيعة لا نكفًر أحداً من الصحابة ولا التابعين ولا سائر الفرق ممّن يشهدون بالأصول الثلاثة:

- ١ ـ التوحيد .
- ٢ ـ رسالة النبي الخاتم .
  - ٣ \_ المعاد.

وهذا هو معيار الإيمان والكفر في كتبهم ونقتصر هنا على كلمتين لعلمين من قدماء

(ar)

ا . تَأُمَّلات في كتاب نهج البلاغة: ٣٣ .

الامامية:

قال ابن ميثم البحراني (المتوفّى ٤٧٩ ه) شارح النهج: الكفر إنكار صدق الرسول وإنكار شيء ممّا علم مجيئه به بالضرورة.(١)

وقال الفاضل المقداد (المتوفّى ۸۲۸ ه): الكفر اصطلاحاً هو إنكار ما علم ضرورة مجيء الإسلام به (۱۲).

ولو حاولنا أن نذكر نصوص علمائنا القدامي في معيار الإيمان والكفر لطال بنا الكلام في المقام مع أنّ أساس الرسالة قائم على الإيجاز والاختصار.

وها نحن نردف النصّين المذكورين بنصّين آخرين لأشهر مراجع الفتيا بين الشيعة في هذه الأعصار:

قال السيد الطباطبائي: والمراد بالكافر من كان منكراً للأُلوهية أو التوحيد أو الرسالة أو ضرورياً من ضروريات الدين مع الالتفات إلى كونه ضرورياً بحيث يرجع إنكاره إلى إنكار الرسالة (٣).

وقال السيد الإمام الخميني: الكافر: هو من انتحل غير الإسلام، أو انتحله وجحد ما يعلم من الدين ضرورة بحيث يرجع جحوده إلى إنكار الرسالة أو تكذيب النبي النبي النبي المعلقرة (۴).

وعلى ذلك، فأبناء الفرق الإسلامية سنيّهم وشيعيّهم محكومون بالإسلام ما داموا يستظلّون بخيمة التوحيد والرسالة والاعتقاد بالمعاد ولا ينكرون شيئاً من ضروريات الدين التي ربّما يرجع إنكارها إلى انكار الرسالة .

فأين التكفير الذي يفترى على الشيعة بالنسبة إلى سائر الفرق؟! وقد عرفت أنّ وصف

(۵۵)

١. قواعد المراه: ١٧١.

٩ . إرشاد الطالبين: ٣٤٣٠ .

٣ . العروة الوثقى، كتاب الطهارة، قسم النجاسات الثامن: الكافر: ٩٤ .

۲ . تمرير الوسيلة: ۱ / ۱۱۸ .



الأعمال ودراسة حياة الصحابي والتابعي لا يمَتُ إلى السبّ ولا إلى التكفير، ولو كان هناك خطب فانّما هو في كتب الآخرين وأفعالهم، وبما أنّ فضيلة الشيخ من الحنابلة نذكر شيئاً قليلاً من تكفيراتهم المروّعة لطوائف من المسلمين، حتّى يتبيّن الداعي إلى وحدة الكلمة عن مفرّق الجماعة والصفوف!!

## مسلسل التكفير في كتب الحنابلة:

إنّ فضيلة الشيخ رمى الشيعة تلويحاً بتهمة تكفير البعض، وقد عرفت أنّ الشيعة بريئة من هذه التهمة، وانّ كل من آمن بالأُصول الثلاثة ولم ينكر شيئاً من ضروريات الدين فهو مسلم، والمسلم أخو المسلم من غير فرق بين شيعيّهم وسنّيّهم، ويجب على الجميع الاعتصام بحبل الله والوقوف بوجه كلّ من يتربّص بالإسلام الدوائر.

ولكن أُلفِتُ نظر الشيخ لنكتة مهمة وهي وجود مسلسل التكفير في كتب الحنابلة بالنسبة الى بعض أئمة المذاهب الفقهية وسائر المسلمين، وها نحن نذكر نماذج لهذا الموضوع:

# ١ ـ تكفير أبى حنيفة والحنفية:

هذا هو عبد الله بن أحمد بن حنبل (المتوفّى ٢٩٠ ه) كفّر في كتابه «السنّة» أبا حنيفة وعرّفه بالنحو التالي: كافر، زنديق، مات جهمياً، ينقض الإسلام عروة عروة، ما ولد في الإسلام أشأم ولا أضرَّ على الأُمّة منه، وأنّه أبو الخطايا، وأنّه يكيد الدين، وأنّه نبطي غير عربي وأنّ الخمّارين خير من أتباع أبي حنيفة، وأنّ الحنفية أشدّ على المسلمين من اللصوص، وأنّ أصحاب أبي حنيفة مثل الذين يكشفون عوراتهم في المساجد! وأنّ أبا حنيفة سيُكبّه الله في النار، وأنّه أبو جيفة، وانّ المسلم يؤجر على بغض أبى حنيفة وأصحابه... (١)

وربّما يتصوّر القارئ أن التكفير يختصّ بالولد وأنّ الوالد ـ أعني الإمام أحمد ـ منزّه عن هذه الوصمة، ولكنّه لو رجع إلى كتبه المطبوعة باسمه يرى أنّ الولد تبع والده في التكفير .

(04)

١ . كتاب السنَّة: ١ / ١٨٤ ـ ١١٠، ولكلامه صلة فمن أراد فليرجع الى نفس الكتاب .



# ٢ ـ تكفير من قال: القرآن كلام الله:

هذا هو الوالد يقول: من زعم أن القرآن مخلوق فهو جهميّ كافر، ومن زعم أنّ القرآن كلام الله ووقف ولم يقل ليس بمخلوق فهو أخبث من قول الأوّل، ومن زعم أنّ ألفاظنا به وتلاوتنا له مخلوقة والقرآن كلام الله فهو جهمي، ومن لم يكفّر هؤلاء القوم كلّهم فهو مثلهم (۱).

تجد أنّ الإمام يكفّر من قال بأنّ القرآن كلام الله ووقف، بل يراه أخبث ممّن يقول بأن القرآن مخلوق، وحتّى يكفّر من لم يكفّرهم. وعندئذ نسأل فضيلة الشيخ: انّ مسألة خلق القرآن وعدمه أو حدوث القرآن وقدمه، مسألة ليس لها جذور في الكتاب والسنّة وإنّما طُرحت في أيام خلافة المأمون وكانت بصمات يوحنّا النصراني الدمشقي (۲) عليها واضحة، أليس اللازم على الإمام أحمد ـ حسب أصول المحدّثين والسلفيّين ـ أن لا يخوض في هذه المسألة عند المرور عليها ويسكت عن وصف القرآن بالقدم أو الحدوث؟!

وربما يتصوّر القارئ أن مسلسل التكفير قد انتهى في أوساط الحنابلة بموت الوالد والولد، ولكن المتتبع في التاريخ يرى استمرار التكفير على يد علماء الحنابلة. كابن تيميّة وتلميذه ابن القيم ونذكر من الاخير شيئاً.

# ٣ التكفير عند ابن قيّم الجوزية:

لقد نحا ابن قيّم الجوزية (المتوفّى ٧٥١ هـ) منحىٰ أُستاذه ابن تيميّة في تكفير المسلمين فأطلق على المسلمين قاطبة اسم «المعطّلة» وعلى منهجه ومنهج أُستاذه اسم «المثبتة» حيث اختلفا مع سائر المسلمين في مفاد الصفات الخبرية كيد الله، وعين الله، وغيرهما، فالمسلمون على إجراء هذه الصفات على الله سبحانه مع تجريدها من التشبيه والتجسيم، ولكنّهما يصرّان

(UV)

١ . طبقات المنابلة لابن أبي يعلىٰ: ١ / ٢٩ .

٩. وهو من مفدة سرجون بن منصور الرومى النصرانى المشرف على الشؤون المالية للـدولة الأموية فى عصر معاوية ومن بعده إلى زمن عبد الملك، وقد بسطنا \_ فى كتابنا «بـموث فى الملل والنمل» ج ٣ \_ الكلام فى تاريخ مسألة مدوث القرآن وقدمه وأنّها مـن أيـن نشأت؟ وكيف دفلت فى موزة الاسلام؟



على إجرائها على الله سبحانه بنفس معانيها اللغوية من دون تجريد عن التجسيم والتشبيه، ولذلك يطلقون على فرق المسلمين من الأشاعرة والمعتزلة والإمامية اسم «المعطّلة».

يقول ابن القيّم في نونيته المعروفة، المشحونة بالتشبيه والتجسيم:

الإشراك بالمعقول والبرهان كالمعقول والبرهان كالمعقول والبرهان كالمعطيلان وكالمعمالها هاي شيعة الشيطان (١)

لكن أخو التعطيل شر من أخي ان المعطل جاحد للذات أو والمشركون أخف في نعراتهم

### ٢ ـ تشبيه الروافض باليهود والنصارى:

إنّ من البحوث الدارجة في كتب الحنابلة هو تشبيه الشيعة أو الروافض حسب مصطلحهم باليهود والنصارى، وهذا هو ابن الجوزي (۵۱۰ ـ ۵۹۷ ه) قد فتح باباً في كتاب «الموضوعات» في تشبيه الروافض باليهود والنصارى، وذكر هناك وجوهاً عشرة تجمعهم، فقال:

١ ـ محنة الرافضة، محنة اليهود قالت اليهود لا يـصلح الملك إلّا في آل داود وقالت الرافضة لا تصلح الإمارة إلّا في آل على.

٢ ـ وقالت اليهود لا جهاد في سبيل الله حتى يخرج المسيح الدجال وقالت الرافضة لا جهاد حتى يخرج المهدي... (٩)

وقد سبقه إلى ذلك ابن حزم الظاهري (المتوفّىٰ ۴۵۶ ه) فذكر نفس الوجوه التي اعتمد عليها ابن الجوزي في «الموضوعات» والظاهر انّ ابن الجوزي أخذها عن ابن حزم ﴿يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُورًا﴾ .

قل لنا يا صاحب الفضيلة: هل رأيتم شيعياً يُشبّه أخاه السنّيّ باليهود ويختلق له وجوهاً عشرة، كيف يطيب لكم إخراج هذه الكتب وطبعها ونشرها وقراءتها دون أن تؤدّوا واجبكم أمام

(AA)

١. شرع نونية ابن القيم: ١ / ٧٧. ولامظ كتابنا بموث في الملل والنمل الجزء الرابع .

<sup>4.</sup> الموضوعات: ١ / ٨٣٨ \_ ٩٣٩ .

س. الأنعام: ١١٧.



هذه التهم؟! أفرأيتم شيعياً، يصلّي إلى غير الكعبة، أو ينتحل غير دين الإسلام، أو يختلف في القرآن أنّه كلام الله سبحانه النازل على قلب سيد المرسلين ليكون من المنذرين، أو يختلف في الصلوات الخمس، أو في حج بيت الله الحرام، وما ضاهاها من الأُصول والفروع.

نعم يفارق الشيعة إخوانَهم السنّة في مسائل اجتهادية، فهم مثلاً يمسحون الأرجل مكان غسلها ـ تبعاً لظاهر الكتاب ـ ولا يروْن المسح على الخفين مجزياً، ويجهرون بالبسملة في الصلوات الجهرية، ويقولون بجواز الجمع بين الصلاتين في السفر والحضر من دون عذر ؛ أخذا بما روي عنه عنه متضافراً: «جمع رسول الله الظهر والعصر جميعاً، والمغرب والعشاء من غير خوف ولا سفر»، ويروْن القصر والإفطار في السفر عزيمة لا رخصة، ويقيمون نوافل رمضان (التراويح) فرادى في البيوت عملاً بوصية الرسول بين ويصدرون في هذه الموارد ونظائرها عن الكتاب والسنّة.

نعم لولا الدعايات الخادعة، من الأُمويّين والعباسيّين ثم العثمانيّين عبر القرون في تشويه سمعة الشيعة، لعلمتم أنّ الشيعي هو الأخ الذي افتقدتموه طيلة قرون، والتشيّع والتسنّن صنوان من أصل واحد، والاختلاف بين الشيعة والسنّة، ليس بأكثر من الاختلاف بين المذاهب الأربعة. يعرف ذلك من له إلمام بالفقه على المذاهب الخمسة .

وهذا هو ابن جبرين المعاصر ، جلس على منصة الفتيا في السعوديّة وكفّر الشيعة في جواب سؤال رُفع إليه، فقال في جواب السؤال :

أما بعد؛ فلا يحل ذبح الرافضي ولا أكل ذبيحته، فإنّ الرافضة غالباً مشركون، حيث يدعون على بن أبي طالب دائماً في الشدة والرخاء حتى في عرفات والطواف والسعى... (١)

سبحان الله تُؤكل ذبيحة اليهودي والنصراني في الحرمين الشريفين، وفي عامَّة بلادهم مع أنّها ذبيحة لم يذكر عليها اسم الله، ولكن لا تباح ذبيحة من آمن بالله رباً، وبمحمد رسولاً، وبالإسلام ديناً، وبالقرآن كتاباً، وبالكعبة قبلة!!

وقد حكىٰ بعض المعاصرين في كتابٍ له أنّه رأى رسالة عنوانها «بذل المجهود في

(PQ)

ا . الجواب المؤرغ: ٢٧ / ٢ / ١٤١٧ هـ وقد ألَّفنا رسالة مفردة في رد ما افترى على الشيعة في مذه الفتيا القصيرة، وطبعت باسم: «القول المبين في الرد على ابن جبرين».

مشابهة الرافضة لليهود» وأضاف قائلاً:

نشأنا هنا في الخليج عامة وفي المملكة خاصة على أن الشيعة فيهم معظم صفات اليهود والنصارى وأنّهم أسوأ من اليهود والنصارى بخصلتين حتى طبعت في ذلك الكتب ونوقشت الرسائل العلمية! مع أنّ كل هذا أخذناه من ابن تيمية، فقد ذكره ابن تيمية في مقدّمة منهاج السنة معتمداً على رواية مكذوبة من رواية أحد الكذّابين واسمه عبد الرحمن بن مالك بن مغول رواها عن والده عن الشعبى، وهما بريئان من تلك الرواية.

أبعد مسلسلات التكفير والتفسيق هذه، يصح لشيخنا القاضي أن يشتكي الشيعة بتكفيرهم وتفسيقهم الآخرين، فأيّ الفريقين أولى بالإثم، فاقضِ بوجدانك الحرّ!!!

### حرام على بلابله الدوح

قل لنا يا صاحب الفضيلة: أنتم من قضاة المحكمة الكبرى في القطيف ـ حسب العنوان المكتوب على غلاف الرسالة ـ والقطيف جزء من المنطقة الشرقية، يغلب عليها التشيّع من العصور الأُولى إلى يومنا هذا، فلماذا تصادرون الكتب الشيعية، وفي الوقت نفسه، تدخل المجلات الغربية التي رسالتها الدعوة إلى الخلاعة والانحلال الأخلاقي، بوفرة من دون رقابة؟!

أحرام على بالابله الدوح حلال للطير من كل جنس

هذا وقد أصبحت الرياض ـ بحمد الله ـ عاصمة للثقافة عام ٢٠٠٠ م، ومع هذا، لا تزال الكتب الشيعية حتى المصاحف المطبوعة في إيران، والصحيفة السجادية تصادر بلا اكتراث من قبل رجال الجمارك، ويُمنع الزائرون من إدخالها .

وقد اقتصرتُ في هذا المقام على بثّ القليل من الشكوىٰ ، ونحيل الباقي إلى آونة أُخرى . فدع عنك نهباً، صِيحَ في حَجَراته ولكن حديثاً ما حديث الرواحل

اللهم ارزق المسلمين توحيد الكلمة، كما رزقتهم كلمة التوحيد، واجعل الجميع صفاً واحداً أمام الأعداء وأرنا الحقّ ووفّقنا لاتباعه، وأرنا الباطل وأعنّا على اجتنابه بمنّك وجودك وإحسانك.

## الشيعة خالفوا إمامهم عليّاً

### يقول الشيخ:

إنّ عليّاً يذم الذين ادعوا التشيع له وخالفوا أوامره من شيعة الكوفة حتى قال فيهم:

1 ـ «لودِدْتُ أنّ معاوية صارفني بكم صرف الدينار بالدرهم، فأخذ منّي عشرة منكم، وأعطاني رجلا منهم. يا أهل الكوفة منيتُ منكم بثلاث واثنتين: صم ذوو أسماع، وْبكم ذوو كلام، وعمي ذوو أبصار»(١).

٢ ـ وقال: «اللهم إنّي مللتُهم وملّوني، وسئمتهم وسئموني فأبدلني بهم خيراً منهم، وأبدلهم بي شرّاً منّى» (٩).

وقال: «يا أشباه الرجال ولا رجال! حلوم الأطفال، وعقول ربّات الحجال لوَدِدْت أنّي لم أَرَكم، ولم أعرفُكم معرفةً \_ والله \_ جرّت ندماً وأعقبتْ سَدَماً، قاتلكم الله لقد ملأتم قلبي قيحاً، وشحنتم صدري غيظاً، وجرّعتموني نُغَبَ التهمام أنفاساً، وأفسدتم عليّ رأيي بالعصيان والخذلان». (٣)

#### المناقشة:

يقول ابن أبي الحديد: إنّ أصحاب على كانوا فرقتين:

(41)

١. نهج البلاغة: الخطبة ٣٠ ط عبده؛ شرح نهج البلاغة: ٧ / ٧٠ \_ ٧١ .

٧ . نهم البلاغة: الفطبة ١٤ ط عبده ؛ شرح نهم البلاغة: ١ / ١ سسس .

٣ . نهج البلاغة: الخطبة ٧٤، ط عبده ؛ شرع نهج البلاغة: ٧ / ٧٣ \_ ٧٥ .



إحداهما: تذهب إلى أن عثمان قُتل مظلوماً وتتولّاه وتبرأ من أعدائه.

والأُخرى ـ وهم جمهور أصحاب الحرب وأهل الغناء والبأس ـ : يعتقدون أنّ عثمانَ قبِل لأحداث أوجبت عليه القتل، وقد كان منهم من يصرّح بتكفيره. وكل من هاتين الفرقتين يزعم أنّ علياً إلى موافق لها على رأيها، وتطالبه في كل وقت بأن يبدي مذهبه في عثمان وتسأله أن يجيب بجواب واضح في أمره، وكان إلى يعلم أنّه متى وافق إحدى الطائفتين باينته الأُخرى وأسلمته وتولّت عنه وخذلته، فأخذ إلى يعتمد في جوابه ويستعمل في كلامه ما يظن به كل واحدة من الفرقتين أنّه يوافق رأيها ويماثل اعتقادها (۱).

والإمام وإن كان يخاطب أهل الكوفة ويذمّهم، إلّا أنّ المجتمع الكوفي لم يكن آنذاك معقل الشيعة حسب، بل كانت تتقاسمه اتجاهات مختلفة:

الذي نصّ على خلافته كانت علوية الهوى تقاتل مع علي الله على خلافته في يوم الغدير وغيره، وهم الشيعة الخلّص كعمار بن ياسر، وحجر بن عدي، وعمرو بن الحَمِق، وصعصة بن صوحان، وزيد بن صوحان، وكميل بن زياد، وميثم التمار، وغيرهم من أعيان الشيعة وروّادهم.

٢ ـ طائفة أُخرى كانت على عقيدة التربيع، وأنّ الإمام رابع الخلفاء وتجب إطاعته كإطاعة السابقين، فلذلك أجابوا دعوته وحاربوا الناكثين في البصرة والقاسطين في صفين والمارقين في النهروان .

٣ ـ طائفة ثالثة كانت عثمانية الهوى، وهم أهل البصرة الذين ساندوا طلحة والزبير في محاربتهما عليّاً، ولمّا قُتلا انضمّوا إلى جيش علي الله كرهاً لا طوعاً، وكانوا يضمرون لعلي الله الحقد والكراهية، ويطيعونه في الظاهر.

۴ ـ طائفة رابعة هي الطابور الخامس لمعاوية، كالأشعث بن قيس (ومن كان معه) الذي أفسد الأمر على الإمام في قضية رفع المصاحف، وحتى خُدع به جمع غفير ممّن كان في عسكر الإمام إن ندموا على فعلهم فيما بعد، وهم الخوارج.

والذي يوقفك على أنّ الإمام لا يخاطب فئة خاصة، بل يخاطب المجتمع الكوفي بكافة

١. شرم نهم البلاغة لابن أبي المديد: ٧ / ٧٣ \_ ٧٧ .



عناصره، ما رواه المؤرخون في أنّ الإمام إلى بعدما خاطب القوم بقوله: «يا أشباه الرجال ولا رجال حُلوم الأطفال، وعقول ربَّات الحجال» قام إليه رجل آدم طوال، فقال: ما أنت بمحمد، ولا نحن بأُولئك الذين ذكرت، فقال إلى: «أحسن سمعاً تُحسن إجابة، ثكلتكم الثواكل! ما تزيدونني إلا غمّاً! هل أخبرتكم أنّي محمد، وأنّكم الأنصار! إنّما ضربت لكم مثلاً، وإنما أرجو أن تتأسّوا بهم»(۱).

ثم قام رجل آخر، فقال: ما أحوج أمير المؤمنين اليوم وأصحابه إلى أصحاب النهروان. ثم تكلّم الناس من كل ناحية ولغطوا، وقام رجل منهم، فقال بأعلى صوته: استبان فقدُ الأشتر على أهل العراق! أشهد لو كان حياً لقلّ اللغط، ولعلم كلّ امرئ ما يقول.

فقال علي إليه: «هبلتكم الهوابل! أنا أوجب عليكم حقّاً من الأشتر، وهل للأشتر عليكم من الحقّ إلّا حقّ المسلم على المسلم»!

فقام حجر بن عدي الكندي وسعيد بن قيس الهمداني، فقالا: لا يسوءك الله يا أمير المؤمنين، مرنا بأمرك نتبعه، فوالله ما نعظم جزعاً على أموالنا إن نفدتْ، ولا على عشائرنا إن قتلت في طاعتك، فقال: «تجهّزوا للمسير إلى عدونا». (٢)

وقد ابتُلي الإمام بهذه الطوائف المختلفة الأهواء المتعددة المشارب، ومع ذلك حارب بها الناكثين والقاسطين والمارقين، وهذا يدلّ على حكمته وصبره.

قال ابن أبي الحديد:

إنّ علياً كان يقرأ في صلاة الصبح وخلفه جماعة من أصحابه، فقرأ واحد منهم رافعاً صوته، معارضاً قراءة أمير المؤمنين على ﴿إنِ الحُكْمُ إِلّا شِيَقُصُّ الحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ الفَاصِلينَ ﴾ (٣) فلم يضطرب إلى ولم يقطع صلاته ولم يلتفت وراءه، ولكنّه قرأ معارضاً له على البديهة ﴿فاصْبِرْ إِنّ يضطرب عَلَي وَلا يَسْتَخفَّنَكَ الّذينَ لا يُوْقِنُونَ ﴾ (٣).

(4m)

١. شرم نهم البلاغة: ١ / ٨٩ ـ ٩٠.

٩ . شُرَم نهم البلاغة: ١ / ٩٠ .

Ψ. الأنعام: ٧۵.

٤٠ الروم: ٧٠.

۵. شرح نهج البلاغة: ۷ / ۷۳.

# الإمام ينهىٰ عن الجزع في المصيبة

### يقول الشيخ:

ا ـ وفي نهج البلاغة: وقال علي إلى بعد وفاة النبيالي مخاطباً إيّاه: لولا أنّك أمرت بالصبر ونهيت عن الجزع لأنفدنا عليك ماء الشؤون (١).

٢ ـ وذكر في نهج البلاغة أيضاً انّ علياً علياً علياً عند مصيبته حبط أجره (٢).

#### المناقشة:

إنّ فضيلة الشيخ ذكر هاتين الكلمتين تحت في عداد البحث عن الغلو مع أنّهما لا صلة لهما بالغلو وانّما هي مسألة أُخرى، وهي جواز البكاء على الميت وعقد المجالس لأجله، وهذه مسألة فقهية ثبت جوازها بقول الرسول عليه وفعله، وإليك التفصيل:

الحزن والتأثّر عند فقدان الأحبّة أمر جُبلت عليه الفطرة الإنسانية، فإذا ابتلي الإنسان بمصاب عزيز من أعزّائه أو فلذة من أفلاذ كبده وأرحامه، يحسُّ بحزن شديد، تُذرف علىٰ أثره الدموع ، دون أن يستطيع أن يتمالك حزنه أو بكاءه.

ولا أجد أحداً ينكر هذه الحقيقة إنكارَ جدٍ وموضوعية، ومن الواضح بمكان انّ الإسلام دين الفطرة يجاريها ولا يخالفها.

١. نهج البلاغة: الخطبة ١٣٠، شرح محمد عبده؛ شرح نهج البلاغة: ١٣ / ١٣٠.

٧ . نهج البلاغة: قصار المكم، ١٤٣٠ ؛ شرح نهج البلاغة: ١٨ / ١٣٣٧ .

قال سبحانه: ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَةَ اللهِ التي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴿ (١)

ولا يمكن لتشريع عالميٍّ أن يمنع الحزن والبكاء على فقد الأحبّة ويحرّم البكاء إذا لم يقترن بشيء يُغضبُ الربّ.

ومن حسن الحظ نرى أنّ النبي والصحابة الكرام والتابعين لهم بإحسان ساروا على وفق الفطرة.

فهذا رسول الله على على ولده إبراهيم، ويقول: «العين تدمع، والقلب يحزن، ولانقول إلّا ما يُرضى ربنا، وإنّا بك يا إبراهيم لمحزونون» (۱).

روى أصحاب السِّير والتاريخ، أنّه لمّا احتضر إبراهيم ابن النبي، جاء عليه فوجده في حجر أُمّه، فأخذه ووضعه في حجره، وقال: «يا إبراهيم إنّا لن نغني عنك من الله شيئاً ـ ثمّ ذَرفتْ عيناه وقال: ـ إنّا بك يا إبراهيم لمحزونون، تَبكي العينُ ويحزن القلبُ ولا نقول ما يسخط الربّ، ولولا أنّه أمرُ حقُّ ووعدُ صدقُ وأنّها سبيل مأتيّة، لحزَنّا عليك حزناً شديداً أشدٌ من هذا».

ولمّا قال له عبد الرحمان بن عوف: «أو لم تكن نهيت عن البكاء»؟ أجاب بـقوله: «لا، ولكن نَهيتُ عن صوتين أحمقين وآخرين، صوت عند مصيبة وخمش وجوه وشقّ جيوب ورنّة شيطان، وصوت عن نغمة لهو، وهذه رحمة، ومن لا يَرحم لا يُرحَم» ( $(\mu)$ ).

وليس هذا أوّل وآخر بكاء منه وَ عند ابتلائه بمصاب أعزّائه، بل كان وَ الله على الله عن وجلّ» (۴).

هذا ولو حاولنا أن نجمع الموارد التي بكي فيها النبي والصحابة والتابعون على أعزائهم

(40)

١. الروه: ٥٠٠.

٩. سنن أبى داود: ١ / ٥٨ ؛ سنن ابن ماجة: ١ / ٢٨٩ .

μΕΛ / μ . السيرة الملبية: μ / Αμμ .

A . مجمع الزوائد للهيثمي: ٣ / A .



عند افتقادهم، لخرجنا برسالة مفردة ولكننا نقتصر هنا على بعض الموارد:(١)

١ ـ لما أصيب حمزة على وجاءت صفية بنت عبد المطلب تطلبه فحال بينها وبينه الأنصار، فقال عَبْضِهِ دعوها، فجلست عنده فجعلت إذا بكت بكي رسول الله المنافظة وإذا نشجت نَشَجَ، وكانت فاطمة عنه تبكي، ورسول الله عَلَيْكِ كلّما بكت يبكي، وقال: لن أُصاب بمثلك أبداً (١٩).

٢ \_ ولما رجع رسول الله علي من أحد بكت نساء الأنصار على شهدائهن، فبلغ ذلك النبي النبي النبي النبي النبي الله الكن حمزة لا بواكي له، فرجع الأنصار فقالوا لنسائهم لا تبكين أحداً حتى تبدأن بحمزة، قال: فذاك فيهم إلى اليوم لا يبكين ميّتاً إلّا بدأن بحمزة (٣).

٣ ـ وهذا هو ﷺ ينعى جعفراً وزيد بن حارثة وعبد الله بن رواحة وعيناه تذرفان (٣) .

۴ ـ وهذا هو ﷺ قد زار قبر أُمه وبكيٰ عليها وأبكيٰ من حوله <sup>(۵)</sup>.

 $^{(4)}$ . وهذا هو ﷺ یقبّل عثمان بن مظعون وهو میت ودموعه تسیل علی خده  $^{(4)}$ .

٤ ـ وهذا هو ﷺ يبكى على ابن لبعض بناته، فقال له عبادة بن الصامت: ما هذا يا رسول الله ﷺ قال: الرحمة التي جعلها الله في بني آدم وإنّما يرحم الله من عباده الرحماء (٧).

٧ ـ وهذه الصدّيقة الطاهرة تبكى على رسول الله الله وتقول: يا أبتاه مِنْ ربه ما أدناه، يا أبتاه أجاب ربّاً دعاه، يا أبتاه إلى جبرئيل ننعاه، يا أبتاه جنّة الفردوس مأواه $^{(oldsymbol{\Lambda})}$ .

إذا وقفت على ذلك لتبيّن ان البكاء على الميت والحزن على فقدان الأحبّة أمر جميل جرت عليه السيرة، نعم الجزع المُعرب عن الاعتراض على قضاء الله أمر مذموم وهذا ما قصده

ا . لامظ كتابنا «بموث قرآنية في التوميد والشرك»: ١٤١ ـ ١٤٩.

٩ . امتاع المقريزي: ١٥٤ .

٣ . مجمع الزوائد: ٧ / ١٤٠٠ .

۴ . سنن البيهقى: ۲ / ۷۰ .

۵. سنن البيهقي: ۲۰/ ۷۰.

٠ . سنن أبي داود: ٧ / ٣٠ . ٧ . سنن أبى داود: ٩ / ٨٨، سنن ابن ماجة: ١ / ١٨١ .

۸. مستدرک الماکم: ۳ / ۱۶۳.

الإمام من قوله: «ولو لا أنّك أمرت بالصبر ونهيت عن الجزع».

إنّ ما أجاب به النبي النبي على اعتراض عبد الرحمان بن عوف يوضح ما هوالمنهي عنه في المقام حيث قال النبي «إنّما نهيت عن صوتين أحمقين، وآخرين: صوت عند مصيبة وخمش وجوه وشق جيوب ورنة شيطان» ومعنى ذلك هو انّ المنهي عنه هو الجزع الملازم لخمش الوجوه وشق الجيوب ورنة الشيطان، ومن المعلوم أنّ الجزع بهذا المعنى لا يفارق الاعتراض على قضاء الله وتقديره، وأين هو من البكاء على فقد الأحبّة، مسلّماً لقضاء الله وراضياً بتقديره، دون أن يتكلّم بشيء يغضب الربّ أو يعمل عملاً يسخطه.

والّذي يدلّ على ذلك أنّ الإمام جعل ضرب اليد على الفخذ عند المصيبة سبباً لحبط أجره، لأنّ الضرب نظير خمش الوجوه وشقّ الجيوب.

والحاصل: انّ البكاء والندب على فقد الأحبة وتبادل التعازي، لا ينافي الصبر الّذي أمرنا الله به سبحانه وقال: ﴿وَ بَشِّر الصَّابِرِينَ \* الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلّهِ وَ إِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ﴾(١).

وليس كبح النفس عن البكاء، وعدم تذريف الدموع آية الصبر، وخلافها آية الجزع بل يجمعهما الرضا بالقضاء والقدر سواء أبكي أم لا، ذرفت عينه الدموع أم لا.

نعم، بقي هنا كلام، وهو ان فضيلة الشيخ ندّد بمظاهر الحزن التي تُنشر في أيام عاشوراء وجعلها من أمارات الجزع.

ونُلفت نظر فضيلة الشيخ إلى النقاط التالية، وإنْ كان الموضوع يحتاج إلى بسط في الكلام:

الأُولى: إنّ اجتماع الشيعة في أيّام عاشوراء وإظهار الحزن على ما جرىٰ على الحسين الله وأولاده وأصحابه في ذلك اليوم، يُعد من مظاهر الحب للرسول والله والله، ومن الواضح أنّ حبّ الرسول وأهل بيته من أُصول الإسلام، فقد تضافرت الأدلّة على ذلك ويكفيك ما يلى!

فقد أمر الكتاب والسنّة بحب النبي ﴿ وَدَّهُ أُولاً، وتكريمه وتوقيره ثانياً، وحثّ عليهما

۱ البقرة: ۱۵۵ ـ ۱۵۷ .



في الشريعة قال سبحانه: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَ أَبْنَاؤُكُمْ وَ إِخْوَانُكُمْ وَ أَزْوَاجُكُمْ وَ عَشِيرَتُكُمْ وَ أَمْوَالُ اللهِ وَ رَسُولِهِ وَ جِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا اقْتَرَفْتُمُوهَا وَ تِجَارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَ مَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللهِ وَ رَسُولِهِ وَ جِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِى اللهُ لِا يَهْدِى الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ (١).

۱ ـ وقال رسول الله ﷺ: «لا يؤمن أحدكم حتّى أكون أحبّ إليه من والده وولده والناس أجمعين» (۲).

٢ ـ وقال رسول الله ﷺ: «والذي نفسي بيده لا يؤمن أحدُكم حتى أكون أحبّ الناس إليه من والده وولده» (٣).

٣ ـ وقال رسول الله عليه «ثلاث من كنَّ فيه وجَدَ حلاوة الإيمان وطعمه: أن يكون الله ورسوله أحبَّ إليه ممّا سواهما، وأن يُحبّ في الله ويُبغض في الله، وأن تُوقَد نار عظيمة، فيقع فيها أحبّ إليه من أن يشرك بالله شيئاً (۴).

وهل يشك أحد في أنّ إظهار الحزن والندب يوم عاشوراء بصور ومظاهر مختلفة آية حب النبي وهل يشك أحد في أنّ إظهار الحزن والندب يوم عشوراء بصور ومظاهر معلاني وهذا لا النبي وهذا لا يتعليه والحرن فإنّ للتعبير عن الحب مظاهر مختلفة، فالاتباع من مظاهره، كما أنّ الفرح يوم فرحهم والحزن يوم حزنهم من مظاهره.

الثانية: إنّ إقامة المآتم ليس أمراً بدْعيّاً، فقد قام بها النبي عَلَيْكِ حال حياته وأهل بيته بعد رحيله عليه في مواقف مختلفة، نذكر منها موردين ليكون نموذجاً لما لم نذكر:

١ . التوبة: ١٤٠

۷ و س و ع . جامع اللَّصول: ١ / ٧٣٧ \_ ٨٣٧ برقه ٧٠ و ١١ و ٢٠. وهــنا روايــات، تــعطف حبّ العترة على حب الرسول فلامظ .



أنّ الحسين يُقتل بشطِّ الفرات، قال: فقال: هلَ لك إلى أن اشهدك من تربته؟ قال: قلت: نعم، فمدَّ يده فقبض قبضة من تراب فأعطانيها فلم أملك عينى أن فاضتا(١).

٢ ـ أخرج الحافظ الترمذي عن رزين قال: حدثتني سلمى، قالت: دخلت على أُم سلمة وهي تبكي فقلت: ما يبكيك؟ قالت رأيت رسول الله علي الله المنام ـ وعلى رأسه ولحيته التراب، فقلت: مالك يا رسول الله؟ قال شهدتُ قتل الحسين آنفاً (١).

اقتصرنا على ذكر هذين الموردين، ومن أراد الوقوف على عدد المآتم التي أُقيمت في عصر الرسول وبعد رحيله بين أهل بيته فعليه الرجوع إلى كتاب « سيرتنا وسنتنا سيرة نبيّنا وسنته» للعلّامة الأميني.

الثالثة: إن الغاية من عقد المجالس وتشكيل الأندية ليس هو إظهار الحزن والندب على شهيد الطف فحسب، بل ثمة غاية أُخرى وهي تخليد الثورة الحسينية في نفوس الأُمّة حتى يتخذها الأحرار نبراساً مضيئاً ينير درب الجهاد والتضحية، فإن الحسين إلي كما يعرّفه ابن أبي الحديد هو: سيد أهل الإباء الذي علّم الناس الحميّة والموت تحت ظلال السيوف، اختياراً له على الدنيّة، أبو عبد الله الحسين بن علي بن أبي طالب إلي عُرض عليه الأمان، فأنف من الذل، وخاف من ابن زياد ان يناله بنوع من الهوان إن لم يقتله، فاختار الموت على ذلك. (٣)

نعم، إنّ الذين يسودهم الجبن ويروْن الخروج على الإمام الظالم حراماً لا تروقهم تلك المظاهر الحزينة ويكنّون للأحرار وسيّدهم حقداً دفيناً، يقول الشيخ عمر النسفي في كتابه العقائد النسفية:

ولا ينعزل الإمام بالفسق ـ أي الخروج على طاعة الله تعالى وظلم عباده ـ لأنّ الفاسق من أهل الولاية ، وربّما يعلّل ذلك بأنّه قد ظهر الفسق واشتهر الجور من الأئمة والأمراء بعد الخلفاء الراشدين، والسلف كانوا ينقادون لهم، ولا يروْن الخروج عليهم. (الم)

(49)

١. مسند أحمد: ٧ / ٥٠ ـ ٧٠ .

<sup>4.</sup> سنن الترمذي: ١٩٣ / ١٩٣١.

٣ . شرع نهم البلاغة لابن أبى المديد: ٣ / ١٩٤٩ .

٤ . شرع العقائد النسفية ممزوجاً مع المتن : ١٨٥ ـ ١٨٠ .

## نهي الإمام علي \_ عليه السلام \_ عن الغلو

### يقول الشيخ:

ا \_ وجاء في نهج البلاغة أنّ علي بن أبي طالب إليه قال: «وسيهلك فيّ صنفان: محبّ مفرط يذهب به الحبّ إلى غير الحق، وخير الناس فيّ حالاً النمط الأوسط فالزموه، والزموا السواد الأعظم فإنّ يد الله مع الجماعة وإيّاكم والفرقة» (١).

٢ ـ وجاء في نهج البلاغة ما يخالف اعتقاد الشيعة في عصمة الأئمة ـ حيث قال أمير المؤمنين ـ كما يروي صاحب النهج: «فلا تكفُّوا عن مقالة بحقّ، أو مَشُورة بعدل، فاني لست في نفسى بفوق أن أُخْطِئ ولا آمن ذلك من فعلى»(١).

٣ \_ وفي نهج البلاغة أيضاً كان على يليد يوصي ابنه الحسن يليد حيث قال:

«فإن أشكل عليك في ذلك فاحمله على جهالتك به، فانّك أوّل ما خُلِقْتَ جاهلاً ثم علمت، وما أكثرَ ما تجهل من الأمر ويتحيّر فيه رأيك، ويَضلُّ فيه بصرك ثم تُبصره بعد ذلك» ( $(\mu)$ ).

۴ ـ كان علي يناجي ربَّه بهذا الدعاء كما يروي صاحب النهج: «اللَّهم اغفر لي ما أنت أعلم به مني فإن عُدْتُ فَعُدْ علي بالمغفرة» إلى آخر الدعاء. (۲) فهذا علي يدعو الله بأن يغفر ذنوبه من السهو وغيره فهل هذا ينافى العصمة. (۵)

١. نهج البلاغة: الفطبة ١٧٣، شرح محمد عبده ؛ شرح ابن أبي المديد: ٨ /١١٢.

٧ . نهج البلاغة: الفطبة ٢١١، شرح محمد عبده ؛ شرح ابن أبي الحديد: ١١ /١٠١ ـ١٠٢ .

<sup>،</sup> نهج البلاغة: قسم الرسائل: ا $\mu$ ، شرح محمد عبده ؛ شرح ابن أبى المديد:  $\mu$   $\mu$   $\mu$ 

٤ . نهم البلاغة: الفطبة ٧٥، شرم محمد عبده ؛ شرع ابن أبي المديد: ٧ / ١٧٠.

۵ . تَأُمُّلات في شرم نهم البلاغة: ٧٧ .

#### موار مع صالح بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة نهى الإماه على \_عليه السلاه \_عن الغلو

# المناقشة:

الغلو هو عبارة عن تجاوز الحد ومنه غلا السعر، يغلو غلاءً، وغلا بالجارية لحْمُها وعظُمها وعظُمها إذا أسرعت الشباب فجاوزت لِداتها .

والغلو ممقوت أينما كان وحيثما كان وفي أي أمر كان، ولاسيّما في الدين، وقد نهى عنه سبحانه في الكتاب العزيز مرتين، وقال: ﴿يَا أَمْلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ ﴾(١).

والمراد غلو النصارى في المسيح حيث اتّخذوه ربّاً وإلهاً. وعلى ذلك فالغلو هـ و الإفراط ويمكن أن يكون المراد هو الأعم حتّى يعمّ التقصير والتفريط أيضاً كغلو اليهود في أمّ عيسى حتّى قذفوا مريم، فيكون المنهي عنه هو مطلق الخروج عن الحد الحقيقي من غير فرق بين الإفراط والتفريط وعليه بعض المفسرين. (4)

وقد نقل الزمخشري عن الإمام أمير المؤمنين علي في قوله: «إنّ دين الله بين المقصّر والغالي، فعليكم الفرقة الوسطى فيها يلحق المقصّر ويرجع إليها الغالي» ( $\mu$ ).

وهناك كلمة قيّمة أُخرى نقلها الرضي عن علي إليه في قصار الحكم، وهي: «الثناء بأكثر من الاستحقاق مَلَق، والتقصير عن الاستحقاق عِيُّ أو حسد» (۴).

إلّا أنّ المهم هو معرفة الحد الواقعي الذي لا ينبغي أن يتجاوزه الإنسان، لأنّ الإفراط في الثناء يعد ملقاً والتقصير يعد عيّاً أو حسداً، لكنّه موضوع آخر خارج عن وضع هذا المؤلّف، ولكن نقتصر على دراسة كلمات الإمام التي استدلّ بها فضيلة الشيخ على عدم عصمة الإمام أو عصمة ولده الحسن على الحسن المناها المناها المناها المناها المناها الحسن المناها ال

أمّا الخطبة الأُولى فلا صلة لها بما يرتئيه الشيخ فإنّه يخبر عن صنفين: محب مفرط ومبغض مفرط، فالأوّل يذهب به الحب إلى غير الحق، كما إذا ذهب إلى أنّه ربّ، والثانى يذهب

**(VI)** 

ا . النساء: ١٧١ ؛ المائدة: ٧٧.

٩ . تفسير القرطبي: ٧ / ١١ .

۳ . ربيع الأبرار للزمخشري.

ع. قصار المكه، برقم ٧عس.

### موار مع صالح بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة نهى الإماه على \_عليه السلام \_عن الغلو

به البغض إلى غير الحق فيصبح ناصبيّاً ، وليس هذا منطق الإمام وحده بل منطق القرآن الكريم. والشيعة تكفر من قال هو بربوبيته ومن حسن الحظّ أن الدهر قضى عليهم.

نعم ثَمّة شيء ربّما يخفيه فضيلة الشيخ في قرارة نفسه، وهو أنّه يظن أن الشيعة الإمامية من المحبّين المفرطين بشهادة أنّهم ينقلون فضائله وكراماته، وإخباره عن الغيب ـ بتعليم من نبيّه ـ واستجابة دعائه في برأ الأمراض الصعبة العلاج وزيارة ضريحه والتبرّك بـه والدعاء والصلاة عند مرقده، ولكنّ عزب عن الشيخ أنّه لو كان هذا ملاك الغلو فالمسلمون قاطبةً ـ إلّا من شدّ من أتباع محمد بن عبد الوهاب ـ من الغلاة حيث يعتقدون كل ما ذكرناه في حق النبي ويعملون نفس ما أشرنا إليه .

فأيّ غلو في نقل الفضائل التي ملأت الصحاح والمسانيد .

وأيّ غلو في أن يخبر الإمام عن الغيب بتعليم من النبي كما أخبر غير واحد من الأنبياء عن الغيب بتعليمه تعالى، وهذا هو النبي صالح إلى يخبر عن هلاك قومه بعد ثلاثة أيّام حيث قال لهم: ﴿تَمَتَّعُوا فِي دَارِكُمْ ثَلاَثَةَ أَيًام ذَلِكَ وَعْدٌ غَيْرُ مَكْذُوبِ﴾ (١).

وهذا هو النبي يوسف على يُخبر عن الغيب بتعليم من الله سبحانه في مواضع متعددة من الله كر الحكيم، منها قوله: ﴿يَا صَاحِبَيِ السِّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسْقِي رَبَّهُ خَمْرًا وَ أَمَّا الآخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ الطَّيْرُ الذكر الحكيم، منها قوله: ﴿يَا صَاحِبَيِ السِّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسْقِي رَبَّهُ خَمْرًا وَ أَمَّا الآخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ الطَّيْرُ الذكر الحكيم، منها قوله: ﴿يَا صَاحِبَيِ السِّجْنِ أَمَّا أَمَّرُ اللَّذِي فِيهِ تَسْتَفْتِيَانِ﴾ (١).

فعلم الغيب النابع من الذات غير المحدّد كمّاً وكيفاً من خصائص الله سبحانه، وأمّا الإخبار عنه في موارد محدّدة بإعلام من الله وتعليم منه فهو من خصائص الأنبياء والأئمة والأولياء.

ومنه يُعلم سائر ما يعتقده الشيعة في حق إمامهم، وقد صدروا في اعتقادهم هذا عن الدليل. والتفصيل موكول إلى كتب العقائد.

وقد أوضح الإمام نفسه هذا الأمر، حينما قال له بعض أصحابه من بني كلب لقد أُعطيت

۱. هود: ۵۷.

٩ . يوسف: ١٩ .

### موار مع صالح بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة نهى الإمام على \_عليه السلام \_عن الغلو

يا أمير المؤمنين علم الغيب، فضحك إليه، وقال:

يا أخا كلب، ليس هو بعلم غيب وإنّما هو تعلّم من ذي علم! وإنما علم الغيب علم الساعة، وما عدّده الله بقوله: ﴿إِنَّ اللهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ﴾... فهذا علم الغيب الّذي لا يعلمه أحد إلّا الله، وما سوىٰ ذلك فعِلمُ علَّمَه الله نبيّه فعَلَّمَنيهِ، ودعا لي بأن يَعِيَهُ صدري، وتضطمَّ عليه جوانحي (١).

وقال على أين أيضاً أيضاً النبي عَلَقَ الحبّة، وبَرَأَ النَّسَمَةَ، إن الّذي أُنبِّتُكم به عن النبي عَلَيْتُكِ، ما كَذَب المُبَلِّغ، ولا جَهِلَ السامعُ... (٩)

وأمّا الخطبة الثانية الّتي ربّما يستظهر منها جواز الخطأ على الإمام، أعني قوله: «فلا تكفّوا عن مقالة بحق أو مشورة بعدل، فإنّي لست في نفسي بفوق أن أُخطئ، ولا آمن من ذلك من فعلي إلّا أن يكفي الله من نفسي ما هو أملك به منّي» (٣).

فهي على خلاف مقصود المستدل أدلّ، وذلك لأنّ كلّ إنسان حسب ذاته ليس بفوق أن يخطئ كيف وهو فقير بالذات، لا يملك كمالاً، قال سبحانه: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللهِ وَ اللهُ هُو يخطئ كيف وهو فقير بالذات، لا يملك كمالاً، قال سبحانه: ﴿إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴿(١٤) وإنّما يصان عن الخطأ في مرحلتيْ الْغَني الْحَمِيدُ ﴾ (المخصل بإعصام من الله سبحانه ولا ينال تلك الفضيلة إلّا الأمثل فالأمثل بفضله سبحانه، وقد أشار يوسف في قوله ﴿وَ مَا أُبَرِّئُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّي ﴾ إلى كلا الأمرين:

فإلى الأوّل: أي انّ الإنسان حسب ذاته لا يملك كمالاً ولا عصمة أشار إليه بقوله: ﴿إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالسُّوء﴾ .

وإلى الثاني: أي إنّ العصمة لطف من الله سبحانه أشار إليه بقوله: ﴿إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّي﴾ .

 $(\Lambda h)$ 

١ . نهج البلاغة: الخطبة ١٢٤، شرح محمد عبده .

٧. نهم البلاغة: الفطبة ٧٧، شرم محمد عبده.

٣ . نهم البلاغة: الخطبة ٢١١، شرم محمد عبده .

۲. فاطر: ۱۵.

۵ . العصر: ۲ .

*ې* . پوسف: ۳۵ .

### موار مع صالح بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة نهى الإمام على \_عليه السلام \_عن الغلو

ومن عجيب الأمر انّ الإمام في كلامه السابق يشير إلى كلا الأمرين أيضاً: الأوّل: انّه حسب الذات ليس مصوناً عن الخطأ.

الثاني: انّه سبحانه إذا كفاه يكون مصوناً عن الخطأ.

فيشير إلى الأوّل بقوله: «فإنّي لست في نفسي بفوق ان أُخطِئ».

وإلى الثاني بقوله: «إلَّا أن يكفي الله من نفسي ما هو أملك به منّي».

وكان على الشيخ أن يجتني من الشجرة الطيبة (خطبة الإمام) الثمرة الطيبة (عصمة الإمام عن الخطأ) ولكنه مع الأسف لأجل اعتقاده المسبق أفسد الثمرة ولم يستسغها .

وليس هذا (كلّ إنسان خاطئ بالذات مصون عنه باعتصام الله) منطق الإمام وحده، بل منطق الأنبياء كلّهم، حيث يأمر سبحانه نبيه أن يقول: ﴿قُلْ لاَ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعاً وَلاَ ضَرًّا إِلَّا مَا شَاءَ اللهُ ﴿ وَلَا خَرًّا إِلَّا مَا شَاءَ اللهُ ﴾ (١).

وأما الخطبة الثالثة ـ أعني: خطاب الإمام لنجله الحسن على على على على في ذلك فاحمله على جهالتك به، فإنّك أوّل ما خُلِقْت جاهلاً ثم علمتَ، وما أكثر ما تجهل من الأمر ويتحيّر فيه رأيك ويضلّ فيه بصُرك ثم تُبصره بعد ذلك» (١).

فقد استدلّ به الشيخ على أن الإمام الحسن على لم يكن مصوناً عن الخطأ، ولكنّ الاستنتاج بعيد عن الصواب، ونابع عن عدم الدقة في معرفة هدف الرسالة، وذلك:

إنّ الرسالة وإن كانت موجّهة إلى الحسن إلي وهو فيها محور توجيهات أمير المؤمنيل الله أنّ الغاية القصوى منها ـ كما هو الشأن في رسائل المصلحين ـ هي الإرشاد والنصح لعامّة الأباء والأبناء.

ويؤيّد ذلك أنّ الإمام يخاطبه بقوله: «إنّما قلب الحدث كالأرض الخالية، ما أُلقي فيها من

(ላኑ)

١. الأعراف: ٨٨.

٩ . نهج البلاغة: قسم الرسائل: ١٣، شرح محمد عبده .

### موار مع صالح بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة نهى الإمام على \_عليه السلام \_عن الغلو

شيء قَبِلَتْه، فبادرتُكَ بالأدب قبل أن يقسو قلبك ويشتغل لبُّك».

يخاطبه الإمام بهذا القول مع أنّ الحسن الله كان يومذاك من أبناء الخمسة والثلاثين حيث إنّ الإمام كتبها عند منصرفه من صفين في منطقة «حاضرين» وعندئذ فما معنى قوله «فبادرتك بالأدب» وقد انقضى شبابه والتحق بالكهول (١).

وقد قلنا: إنّ ما سلكه الإمام من الخطاب لولده العزيز والغاية هي عامّة أولاد المسلمين، هو مسلك المصلحين حيث يخاطبون أبناءهم ومَن يتعلّق بهم ويوبّخونهم، لغاية إسماع الغير، وقد ورد في المثل: «إيّاك أُعني واسمعي يا جارة».

على أنّ المراد من الجهل في العبارة هو الجهل بأسرار القدر وخفاء وجه الحكمة في بعض الأُمور، فلم يدلّ دليل على أنّ السبط الحسن على يعلم عامّة أسرار الخلقة، ولعلّ هناك علوماً استأثر الله بها لنفسه.

وأمّا الخطبة الرابعة \_ أعني قوله \_ : «اللّهم اغفر لي ما أنت أعلم به منّي فإن عُدْتُ فُعد على بالمغفرة...».

فالعارف بأدعية الإمام وأهل بيته الواردة في الصحيفة العلوية أو الصحيفة السجادية يعرف أنّ هذه الأدعية لغاية تأديب الناس وتعليمهم كيفية الاستغفار من الذنوب، فاقرأ يا فضيلة الشيخ دعاء «كميل» تجد فيه حلاوة المناجاة، وانّ أكثر ما ذكره الإمام واستغفر منه لا يُحتمل في حقّه، بل لا يحتمل في حقّ من دونه، وإنّما ذكرها تأدّباً وتعليماً.

وهناك بيان آخر ذكره الكاتب الكبير أبو الفتح الإربلي (المتوفّى ٤٩٣ هـ) في كتاب «كشف الغمة في معرفة الأئمة» فقال: إنّ الأنبياء والأئمة المنافي تكون أوقاتهم مشغولة بالله تعالى، وقلوبهم مملوءة به، وخواطرهم متعلّقة بالملأ الأعلى، وهم أبداً في المراقبة، كما قال إلى: «أعبد الله كأنّك تراه، فإن لم تراه فانّه يراك»، فهم أبداً متوجهون إليه ومقبلون بكلّهم عليه .

فمتى انحطّوا عن تلك الرتبة العالية، والمنزلة الرفيعة، إلى الاشتغال بالمأكل والمشرب،

(YQ)

الكهل من كان بين الثلاثين والفمسين في العمر.

### موار مع صالح بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة نهى الإماه على \_عليه السلام \_عن الغلو

والتفرغ إلى النكاح وغيره من المباحات، عدّوه ذنباً واعتقدوه خطيئة واستغفروا منه(١).

وحاصل كلامه عبارة عمّا ورد في بعض الآثار من أن «حسنات الأبرار سيئات المقرّبين» وعلى هذا يحمل ما روي عن النبي وانه قال: «إنّه ليُران على قلبي وإنّي لأستغفر الله بالنهار سبعين مرّة ».

۱. كشف الغمة: ۳ / ۲۷.

**(**Y4)

### ليس لدفع الموت سبيل

### يقول الشيخ:

جاء في نهج البلاغة عن علي أنه قال: «أُوصيكم بتقوى الله الذي ألبسكم الرياش وأسبغ عليكم المعاش، ولو أن أحداً يجد إلى البقاء سُلماً أو لدفع الموت سبيلاً لكان ذلك سليمان بن داود يليها» (١).

ويضيف الشيخ بأنّ كلام الإمام ينقض ما نقله الكليني في «الكافي» بأنّ الأئمة يعلمون متى يموتون، وانّهم لا يموتون إلّا باختيار منهم، كيف؟ وعليّ يقول: أو لدفع الموت سبيلاً .

#### المناقشة:

لا شك في أنّه لم يكتب لأحد البقاءُ إلّا لِذات الله سبحانه ووجهه، قال تعالى ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ \* وَ يَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلاَلِ وَ الإِكْرَام ﴾ (٢). وهو من أوضح المعارف القرآنية .

والإمام في خطابه بصدد إيقاظ الغافل، غير المكترث بفرائض الله سبحانه وعزائمه، المعتمد على قوته ومنعته، غافلاً عن أنّ المنعة والقدرة غير مانعة عن قضاء الله سبحانه، ولو كانت مانعة لكان سليمان النبي أولى بذلك، حيث كانت الريح العاصفة تجري بأمره، والشياطين يعملون له و...(m) ومع ذلك ما أغنته عندما قُضي عليه الموت وأدركه الأجل (a).

والآن نرجع إلى ما نقله عن «الكافي»، فقد نقل عنه أمرين:

١. نهم البلاغة: الفطبة ١٧٧، شرع محمد عبده ؛ شرع ابن أبي المديد: ١٠ / ٩٣.

<sup>4 .</sup> الرحمٰن: ۲۷ ـ ۲۸ .

٣ . الأنبياء: ٨١ ـ ٨٧ .

۲۰ سڼ: ۱۴.



١ ـ إنّ الأئمة يعلمون متى يموتون .

٢ ـ إنّ الأئمة يموتون باختيارهم.

وزعم أنّ بين هذين الأمرين وما ذكره الإمام في خطبته تعارضاً .

أقول: أيّة معارضة، بين ما جاء في خطاب الإمام من فناء كل إنسان وبين ما روي أنّ فريقاً من الناس يعلمون متى يموتون، وهل علم الإنسان بوقت الموت عين بقائه في الدنيا ؟

وإن كنت في ريب فلاحظ القضيتين التاليتين:

١ ـ كل من عليها فان .

٢ ـ بعض الناس يعلم متى يموت .

فهل ترى بين القضيتين تعارضاً مع أنّه يشترط في التناقض وحدة المحمول، فهل المحمول فيهما واحد؟

وأمّا الأمر التالي وهو أنّهم لا يموتون إلّا باختيارهم فليس معناه أنّهم لو اختاروا البقاء في الدنيا، لما ماتوا، كيف وقد ورد الوحي في بيوتهم: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ ﴾ (١) و ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ ﴾ (١) بل معناه انّه سبحانه كتب لهم آجالاً مختلفة فخيّرهم بينها.

أضف إلى ذلك انّ كتاب «الكافي»، كتاب حديث خاضع للنقاش في السند والدلالة، وليس عندنا كتاب صحيح غير خاضع للمناقشة إلّا كتاب الله سبحانه، حتّى ولو صحّ السند وتمت الدلالة فلا يكون أيضاً دليلاً على العقيدة، لأنّه لا يحتج بخبر الآحاد على المسائل الاعتقادية التي يكون المطلوب فيها الإذعان، إذ لا يحصل اليقين بالخبر الواحد. هذا وللبحث صلة لا يسعها المقام.

١ . الرحمٰن: ۲4 .

۲. آل عمران: ۱۸۵.

# هل الأئمة يوحى إليهم أو أنهم محدَّثون

#### يقول الشيخ:

جاء في نهج البلاغة عن علي إلى الله قال في حق رسول الله الله الله على حين فترة من الرسل... فقفّى به الرسل وختم به الوحى» .(۱)

فأين هذاالقول مما في الكافي (<sup>(۲)</sup> «في الفرق بين الرسول والنبي والإمام ان الرسول ينزل عليه جبرائيل فيراه ويسمع كلامه، والإمام هو الّذي يسمع الكلام ولا يرى الشخص» (<sup>(۱)</sup>).

#### المناقشة:

لا شك ان سيدنا محمداً ويعدّ رسول الله وخاتم الرسل وبه خُتم الوحي والرسالة، ويعدّ ذلك من ضروريات الدين، فمن أنكر الخاتمية فقد أنكر أصلا ضروريّاً من أصول الإسلام، وإنكاره يلازم إنكار رسالتقيميّ وقد أشبعنا البحث في ذلك في كتابنا «الخاتمية في الكتاب والسنّة» وذكرنا الآيات الكريمة والروايات المتضافرة عن النبي وأئمة أهل بيته إلى الدالة على الخاتمية.

وقد أشار الإمام على على إلى خاتمية الرسول في غير واحدة من خطبه ومنها في الخطبة الأُولى من قوله: «إلى أن بعث الله سبحانه محمداً رسول الله علي النبيّين ميثاقُه، مشهورة سماتُه».

١. نهج البلاغة: الخطبة ١٣٣١، شرح محمد عبده ؛ وشرح النهج .

٠ الكافى: ١ / ١٧٧٠.

٣ . تَأُمَّلات في كَتَابِ نهمِ البِلاغةَ: ٢٩ .

## موار مع صالح بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة هل الأئمة يومىٰ إليهم أو أنهم ممدَّثون

غير أن فضيلة الشيخ خلط بين النبي والمحدَّث وزعم أن كل من أُلهِم فهو نبيّ، وأنّ الوحي والإلهام أمر واحد. وهذا وهم، كيف وقد أصفقت الأمّة الإسلامية على أن في الأُمّة لدة ما في الأمم السابقة أناس محدَّثون، وقد أقرّ بذلك النبي الأعظم ود في الصحاح والمسانيد من طرق الفريقين العامّة والخاصّة ـ كما سيوافيك ـ .

والمحدَّث من تُكلِّمه الملائكة بلا نبوة ولا رؤية صورة، أو يُلهم ويُلقىٰ في روعه شيء من العلم على وجه الإلهام والمكاشفة من المبدأ الأعلى، أو يُنكت له في قلبه من حقائق تخفىٰ على غيره، أو غير ذلك من المعاني الّتي يمكن أن يراد منه، فوجود مَنْ هذا شأنه من رجالات هذه الأمّة مُتَّفَق عليه بين فرق الإسلام، بيد أن الخلاف في تشخيصه، فالشيعة ترى انّ عليّاً أمير المؤمنين وأولاده الأئمة المين من المحدَّثين، وأهل السنّة يروْن أن منهم عمر بن الخطاب:

۱ ـ أخرج البخاري في صحيحه في باب مناقب عمر بن الخطاب عن أبي هريرة، قال: قال النبي النبي القد كان فيمن كان قبلكم من بني إسرائيل رجال يُكلَّمون من غير أن يكونوا أنبياء، فإن يكن من أمتى منهم أحدُ فعمر (۱).

٢ ـ أخرج البخاري في صحيحه عن أبي هريرة قال: قال رسول الله انّه قد كان فيما مضى قبلكم من الأمم محدَّثون إنْ كان في أمتي هذه منهم فإنه عمر بن الخطاب. (٢)

٣ ـ أخرج مسلم في صحيحه في باب فضائل عمر عن عائشة عن النبي عليه قد كان في الأمم قبلكم محدَّثون فان يكن في أمتي منهم أحد فان عمر بن الخطاب منهم (٩).

وقد فسِّر المحدَّث بالملْهَم.

قال أبو جعفر الطحاوي: معنى قوله «محدَّثون» أي مُلْهمون، وكان عمر ﷺ ينطق بـما كان ينطق ملهماً (٣).

(人。)

مُؤْتِيَنِينَةُ الْمُعَامِّ الْفَعَادُقَ

١ و ٧ . صميح البغاري: ج ٧ باب مناقب عمر بن الفطاب. والمديثان تمت رقم ٩٨٩٣ .

٩ . صميح مسلم بشرح النووي: ١٥ برقم المديث ٩١٥٤ .

٣ . مشكل الآثار: ٢ / ١٧٨ رقم المديث ١٧٨٧ .

## موار مع صالح بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة هل الأئمة يومىٰ إليهم أو أنهم ممدَّثون

وقال النووي في شرح مسلم اختلف تفسير العلماء في المراد بمحدثون، فقال ابن وهب: «ملْهمون» وقيل «مصيبون إذا ظنوا» فكأنما حُدِّثُوا بشيء فظنوه، وقيل «تكلمهم الملائكة» وجاء في رواية «مكلّمون» وقال البخاري «يجري الصواب على ألسنتهم وفيه إثبات كرامات الأولياء»(۱).

قال ابن الأثير: انهم الملهمون والملهم هو الذي يُلقىٰ في نفسه الشيء فيخبر به حدساً وفراسة. وهو نوع يختص به الله عزوجل من يشاء من عباده الذين اصطفىٰ مثل عمر، كأنهم حُدِّثوا بشيء فقالوه (٩).

وقال القرطبي: انهم تكلّموا بأمور عالية من أنباء الغيب، ونطقوا بالحكمة الباطنة فأصابوا فيما تكلّموا وعُصِموا فيما نطقوا (٣).

ولأعلام القوم حول المحدَّث والروايات الواردة في حقه كلمات وافية تعرب ـ بوضوح ـ عن وجود الفرق بين المحدَّث والنبي وانّه ليس كل من يُنَكت في أذنه أو يلقىٰ في قلبه نبياً، واختلاف الشيعة مع السنّة إنّما هو في المصاديق فالشيعة ـ كما قلنا ـ يرون أن عليّاً أمير المؤمنين وأولاده الأئمة من المحدثين وأهل السنّة يرون أن منهم عمر بن الخطاب.

فما هذه الهمهمة والدمدمة مع الاتفاق في الكبرىٰ والاختلاف في الصغرى، وبذلك تستطيع على تفسير كل ما ورد حول علم الأئمة الله مما أشار إليه فضيلة الشيخ، فخلط بين النبي والمحدَّث.

أن الله سبحانه ينسب إلى بعض عباده علما لدنّياً ويقول: ﴿فَوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَ عَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْماً﴾ (٢).

وقد بلغ من العلم شأواً أنْ صار معلّماً لنبي زمانه ورسول عصره وقد جاءت قصته في سورة

 $(\Lambda I)$ 

١. شرم صميم مسلم للنووي: ذيل المديث ١٥١٤.

١ النهاية: مادة حدّث.

Ψ. تفسير القرطبي: ١٢ / ٢٧.

۴. الكهف: ۵۷.

## موار مع صالح بن عبد الله الدرويش مول نهج البلاغة هل الأئمة يومى اليهم أو أنهم ممدَّتُون

الكهف على نحو مفصًل. إن صاحب موسى في السفينة وغيرها لم يكن نبيّاً، ولكنه أوتي من العلم مالم يؤت موسى الكليم، ولذلك قال له موسى: ﴿هَلْ أَتَّبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا﴾ (١).

وهذه القصة توقفنا على عدم الملازمة بين كون الإنسان محدَّثاً من جانب الغيب، ومعلماً من لدنه وكونه نبياً .

وكان المتوقع من الشيخ الفاضل أن يحيط علماً بما في الصحيحين وشروحهما ولا يتهم كل من يقول بالإلهام والتحدث بالغيب بالقول بالنبوة. هذا ما كنا نتمناه ولكن (ما كلّ ما يتمنى المرء يدركه) ولو كان فضيلة الشيخ عارفاً بمنطق الشيعة وعقائدهم لعرف أن جميع ما في الكافي ممّا يتعلّق بهذا الموضوع يرجع إلى أنهم محدّثون مُلهَمون من دون أن يكونوا أنبياء.

ولأجل إيقافه على جليّة الحال، نذكر حديثاً واحداً في المقام ليعلم ما هو المراد من تكلم الملائكة معهم .

أخرج الكليني عن حُمران بن أَعيَن قال: قال أبو جعفر الله: «إنّ عليّاً كان مُحدَّثاً» فخرجتُ إلى أصحابي فقلتُ: جئتكم بعجيبة. فقالوا: وما هي؟ فقلت: سمعت أبا جعفر الله يقول: كان عليٌ مُحدَّثاً، فقالوا: ما صنعت شيئاً ألا سألته من كان يحدِّثه؟ فرجعت إليه فقلت: إني حدِّثت أصحابي بما حدّثتني فقالوا: ما صنعت شيئاً ألا سألته من كان يحدّثه؟ فقال لي: «يحدِّثه ملك». قلت: تقول إنّه نبيُّ؟ قال: فحرّك يده هكذا، «أو كصاحب سليمان (۱۳)، أو كصاحب موسى (۱۳)، أو كذي القرنين (۱۳)، أوما بلغكم أنّه قال: وفيكم مثله».

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴿ (٢)

(Vh)

١. الكهف: ٧٧.

٧. يشير إلى قوله سبمانه: ﴿قَالَ الذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ ﴾. النمل: ٥٠٠.

س. يشير الى قوله سبمانه: ﴿ ... وَ عَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْماً ﴾ الْكهف: ٥٠٠.

ع. يشير إلى قوله سبمانه: ﴿إِنَّا مَكَّنَّا لَهُ فِي الأَرْضِ وَ آتَيْنَاهُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ سَبَباً ﴿ الكهف: ٨٤ .

۵ . الكافى: ١ / ٧٠٥ باب ان الأئمة ممدَّثون .

۷. ق: ۷۷.

## الآنَ حَصْحَص الحق

هنا خاتمة المطاف، ونهاية الحوار، وقد درسنا جلَّ ما طرحه الشيخ حول النهج من تأمّلات وإشكالات، فحصحص الحق، وبانت الحقيقة بأجلى مظاهرها وتبيّن أنّ أكثر ما تبّناه، انتزاعات شخصية من كلام الإمام جرّته إليها عقيدته المسبقة، ولا صلة لها بكلام الإمام.

ثم ان فضيلة الشيخ \_ حفظه الله \_ ، وعد في آخر الرسالة ان له مع القراّء لقاءات أُخرى تدور حول منزلة آل البيت في كتب السنّة، وهو موضوع كلامه في اللقاء القادم.

ونحن بدورنا نقترح عليه أمراً \_ فيه صلاح الأُمّة الإسلامية وصيانة وحدتها وسعادتها ورقيّها \_ وهو السعي في عقد مؤتمر حرّ يضمّ إلى جانبه لفيفاً من علماء الفريقين لمناقشة الموضوعات التي هو بصدد طرحها في الأعداد القادمة، والأخذ بنتائج المؤتمر ونشرها بين الملأ الإسلامي، فإنّ يد الله مع الجماعة، وفيه ضمان لتوحيد الكلمة وحفظ الوئام والسلام والدفاع عن شرف النحلة وكيان الملّة والشريعة، والاعتصام بحبل الله المتين الذي لا ينفصم.

إن فضيلة الشيخ صالح الدرويش قاض بالمحكمة الكبرى بالقطيف فالمتوقع من فضيلته التواصل مع علماء الشيعة ومفكريهم في نفس منطقة عمله «القطيف» والّتي احتضنت التشيع منذ بداية العهد الإسلامي، ولا يزال أهلها متمسكين بمذهب أهل البيت في وفيها علماء فضلاء، فلو كان فضيلته على إتصال وتواصل معهم، لأمكنه الاطلاع على وجهات نظر الشيعة من مصادرهم المعتمدة، والحوار والتباحث حول مختلف القضايا المطروحة.

كما أن ذات التواصل بين علماء الأُمّة وإن اختلفت مذاهبهم أمر مطلوب ومفيد، يساعد على تجنب التفرقة والخصام، ويعين على تحقيق الوحدة والوئام، ويوّفر الاجواء المناسبة للبحث والحوار، ويتيح المجال لكل طرف أن يعرف الآخر على حقيقته، بعيداً عن التوهمات والاشاعات المغرضة.



نسأل الله تعالى أن يجمع شمل المسلمين ويوحد كلمتهم ويكفيهم شر الاعداء إنّه سميع مجيب.

هذا هو اقتراحنا على صاحب الفضيلة، ولعلّه يقع منه موقع القبول ، وإن أبى واستمرّ في طرح هذه المواضيع فنحن أيضاً على أهبة الاستعداد لمناقشتها بالحجج والبراهين، وقد اشتهر «إن الحقيقة بنت البحث».

والله من وراء القصد

جعفر السبحاني مؤسسة الإمام الصادق الملل ٢٠ جمادئ الأولى / ١۴٢٣ ه

### فهرس المصادر

- ١ . إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين: مقداد بن عبدالله السيوري الحلي، منشورات مكتبة آية
   الله المرعشي، قم -١٤٠٥ه.
- ٢ . إرشاد المؤمنين إلى معرفة نهج البلاغة المبين: يحيى بن إبراهيم الجحّاف من أعلام الزيدية (المتوفّىٰ ١١٠٢هـ) منشورات دليل ما، قم ـ ١٤٢٢هـ.
  - ٣. استناد نهج البلاغة: امتياز على خان العرشى الحنفى، منشورات مكتبة الثقلين، قم ١٣٩٩ هـ.
    - ۴. أسد الغابة: ابن الأثير على بن أبي الكرم (المتوفّى ٤٣٠هـ) دار إحياء التراث العربي، بيروت.
  - ٥ . الإصابة: ابن حجر أحمد بن على العسقلاني (٧٧٣ ـ ٨٥٢ هـ) دار إحياء التراث العربي، بيروت.
    - ع. إمتاع الأسماع: أحمد بن علي المقريزي (المتوفّى ٨٤٥هـ) طبع مصر.
- ٧. تاريخ الطبري (تاريخ الأمم والملوك): محمد بن جرير الطبري (المتوفّى ٣١٠هـ) دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٨. تاريخ المدينة المنورة: أبو زيد عمر بن شبّه النميري البصري (١٧٣ ـ ٢٥٢ هـ) منشورات دار الفكر، قم ـ ١٤١٠ هـ.
  - ٩. تحرير الوسيلة: الإمام الخميني (١٣٢٠ ـ ١٣٠٩ هـ) مطبعة الآداب، النجف الأشرف.
- ١٠. تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن): محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي (المتوفّى ٤٧١هـ)
   هـ) دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ ١٤٠٥هـ.
- 11. تهذيب الكمال في أسماء الرجال: جمال الدين المزي أبو الحجاج يوسف (٢٥٢-٢٢٢هـ) مؤسسة الرسالة، بيروت \_١٤٠٤ هـ.

 $(\Lambda \Delta)$ 

- ١٢. جامع الأُصول: ابن الأثير الجزري المبارك بن محمد (٩٤٢-٤٠٥هـ) دار الفكر، بيروت -١٤٠٣ هـ.
  - 17. حقائق التأويل: الشريف الرضى (المتوفّى ٢٠٦هـ) مؤسسة البعثة، طهران ـ ١٢٠٥هـ.
- 11. ديوان الرضي: الشريف الرضي محمد بن الحسين (٣٥٩ ـ ٢٠٥ هـ) منشورات وزارة الإرشاد، طهران \_ ١٤٠۶ هـ.
- 141. ربيع الأبرار: محمود بن عمر الزمخشري (٤٤٧ ـ ٥٣٨هـ) منشورات الشريف الرضي، قم ـ ١٤١٠

ه.

- ١٤٠٩ . الرجال: النجاشي أحمد بن على (٣٧٢ ـ ٤٥٠ هـ) بيروت ـ ١٤٠٩ هـ.
- ١٧ . السنن: ابن ماجة: محمد بن يزيد القزويني (٢٠٧ ـ ٢٧٥هـ) دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ١٨ . السنن: أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني (٢٠٢ ـ ٢٧٥ هـ) دار إحياء التراث العربي،
   يروت .
  - ١٩٠٠ سنن البيهقى: أحمد بن الحسين (المتوفّى ٤٥٨ه) دار المعرفة، بيروت -١٤٠۶هـ.
  - · ٢ . سنن الترمذي: محمد بن عيسى بن سورة (٢٠٩ ـ ٢٧٩ هـ) دار إحياء التراث العربي، بيروت.
  - ٢١ . السنّة: عبد الله بن أحمد بن حنبل (المتوفّي ٢٩٠ هـ) دار الكتب العلمية، بيروت \_١٢٠٥ هـ.
- ٢٢ . سير أعلام النبلاء: محمد بن أحمد الذهبي (المتوفّي ٨٤٨هـ) مؤسسة الرسالة، بيروت ـ ١٤٠٩هـ.
  - **٢٣ . السيرة الحلبية:** على بن برهان الدين الحلبي (٩٧٥ ـ ١٠۴۴ هـ) دار المعرفة، بيروت.
- ۲۴. شرح صحيح مسلم للنووي: أبو زكريا محيي الدين بن شرف النووي ( ۶۳۱ ـ ۶۷۶ هـ) دار القلم،
   بيروت \_ ۱۴۰۷ هـ.
- **٢٥ . شرح العقائد النسفية:** سعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني (المتوفّى ٧٩٢هـ) مكتبة المثنى، بغداد.
- ٢٤. شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد المعتزلي (المتوفّى ٤٥٥ه) دار إحياء الكتب العربية، القاهرة ـ ١٣٧٨ هـ.
- ٧٧ . شرح القصيدة النونية: ابن قيم الجوزية ( ٤٩١ ـ ٧٥١هـ) دار الكتب العلمية، بيروت \_ ١٤١٥ هـ.
- . ١٨٠ . الصحيح: البخاري محمد بن إسماعيل (المتوفّى ٢٥٦هـ) مكتبة عبد الحميد أحمد حنفي، مصر ١٣١٠هـ.

مُؤْسَدُةُ الْمُالِمُ الْخِلْفِينَا ذُقُّ

- ٢٩ . الصحيح: مسلم بن الحجاج القشيري (المتوفّى ٢٤١هـ) دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٣٠. الصحيفة السجادية الجامعة لأدعية الإمام علي بن الحسين زين العابدين عليه الشر مؤسسة الإمام المهدى عجل الله فرجه الشريف قم ١٤١١ ه.
  - ٣١. طبقات الحنابلة: القاضى أبو الحسين محمد بن أبي يعلى، دار المعرفة، بيروت.
- ٣٢ . العروة الوثقى: السيد محمد كاظم الطباطبائي اليزدي (المتوفّى ١٣٣٧ هـ) دار الكتب الإسلامية، طهران \_ ١٣٨٨ هـ.
  - **٣٣. الفهرست:** ابن النديم محمد بن إسحاق (٢٩٤ ـ ٣٨٥ هـ) القاهرة ـ ١٣٤٨ ه.
  - ٣٣. الفهرست: الطوسي محمد بن الحسن (٣٨٥ ـ ٤٤٠ هـ) مؤسسة نشر الفقاهة، قم -١٤١٧ ه.
    - **٣٥. فوات الوفيات:** محمد بن شاكر الكتبي (المتوفّى ٧۶٢هـ) دار صادر، بيروت.
  - **٣٤. قواعد المرام:** كمال الدين ميثم بن على بن ميثم البحراني (٤٣٤-٤٩٩هـ) قم، ط ١ -١٣٩٨ هـ.
  - ٣٧ . الكافي: محمد بن يعقوب الكليني (المتوفّي ٣٢٩هـ) دار الكتب الإسلامية، طهران \_١٣٩٧ هـ.
    - ٣٨. كشف الغمة: على بن عيسى الإربلي (المتوفّي ٤٩٣هـ) دار الأضواء، بيروت ـ ١٤٠٥ هـ.
- **٣٩. المجازات النبوية:** الشريف الرضي محمد بن الحسين (٣٥٩ ـ ٢٠٤ هـ) تحقيق مروان العطية والدكتور محمد رضوان الداية، دمشق ـ ١٤٠٨ هـ.
- . \* . مجمع الزوائد: علي بن أبي بكر الهيتمي (٧٣٥ ـ ٨٠٧ هـ) دار الكتاب العربي، بيروت ـ ١٤٠٢ هـ.
- ۴۱. مختصر تاريخ دمشق: ابن منظور محمد بن مكرم (۶۳۰ـ۷۱۱هـ) دار الفكر، بيروت ـ ۱۴۰۴ هـ.
- **۴۲. مختصر التحفة الاثني عشرية للشاه عبد العزيزالإمام الدهلوي:** محمود شكري الآلوسي ١٢٠٣ . مختصر الرئاسة العامّة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، الرياض ١٢٠٣ .

- ۴۳ . **مروج الذهب ومعادن الجوهر**: علي بن الحسين المسعودي (المتوفّى ۳۴۵هـ) منشورات الجامعة اللبنانية، بيروت ـ ۱۹۶۵م.
- ۴۴. المستدرك على الصحيحين: الحاكم النيسابوري محمد بن عبد الله (المتوفّى ۴۰۵ هـ) دار المعرفة، بيروت.
  - **۴۵. مستدرك نهج البلاغة:** الهادي كاشف الغطاء مكتبة الأندلس، بيروت.

- **۴۶. المسند:** أحمد بن حنبل (المتوفّى ۲۴۱ هـ) دار الفكر، بيروت.
- **۴۷. مشكل الآثار:** أبو جعفر الطحاوي: أحمد بن محمد الأزدي (۲۳۹ ـ ۲۳۹ه) ٧ مجلدات من محفوظات مكتبة فيض الله شيخ الإسلام، استنبول، وقد طبع ۴ أجزاء منه في حيدر آباد.
- ۴۸. مصادر نهج البلاغة: السيد عبد الزهراء الحسيني الخطيب (۱۳۳۹ ـ ۱۴۱۴ هـ)، دار الأضواء،
   بيروت ـ ۱۴۰۵ هـ.
- ۴٩. المنتظم: عبد الرحمن بن على بن الجوزي (١٠٥-٥٩٧هـ) دار الكتب العلمية، بيروت ـ١٤١٢هـ.
- . **٥٠ . الموضوعات:** عبد الرحمن بن على بن الجوزي (٥١٠ ـ ٥٩٧ هـ) دار الفكر، بيروت ـ ١٣٨٤ هـ .
- ٥١. نهج البلاغة: جمع الشريف الرضي (٣٥٩-۴٠٤هـ) شرح محمد عبده، مؤسسة الأعلمي، بيروت.
- ۵۲ . وفيات الأعيان: ابن خلّكان أحمد بن أحمد (۶۰۸ ـ ۶۸۱ه) منشورات الشريف الرضي، قـم ـ ۱۳۶۴ هـ.
- ۵۳ . وقعة صفين: نصر بن مزاحم المنقري (المتوفّى ٢١٢هـ) دار إحياء الكتب العربية، القاهرة ـ ١٣٤٥هـ.