

العــدد الثالث عشر 1976



### مجلة للبحث العلمي تصدرها كلية الآداب والعلوم الانسانية

# المديت. الشاذلي بوجمي رئيس التحديد: النجي الشهاي

# هيئةالتمريرٌ:

الشاذلي بويعيى ، المنجي الشملي ، عبد القادر المهيري ، الحبيب الشاوش ، رشاد الممزاوي ، المنصف الشنوفي ، محمد اليعلاوي

#### الاشتراك:

| 12,000 | ــ تونس وبلاد المغرب العربي وفرنسا |
|--------|------------------------------------|
| 13,200 | _ غير البلاد المنكورة              |
| 12,000 | ـ ثمن المدد الـواحد                |

## المراسلات المتصلة بالتعرير تكون بالعنوان التالي :

مدير حوليات الجامعة التونسية

كلية الأداب والعلوم الانسانية \_ 94 شارع 9 افريل 1938 \_ تونس

الطلبيات والاشتراكات ومطالب المبادلات تكون بالعنوان التالي: مصلحة النشر والمبادلات

كلية الأداب والعلوم الانسانية \_ 94 شارع 9 افريل 1938 \_ تونس

لا تلتزم المجلة بما ينشر فيها من آراء ، ويتحمل كل كاتب مسؤولية ما ينشره فيها الفصول المخطوطة لا ترجع الى اصحابها نشرت ام لم تنشر

جميع الحقوق معفوظة

المطبعة الرسمية للجمهورية التونسية

# الفهرس

--0-

| لصفحة | 1                                                                     |      |                                    |
|-------|-----------------------------------------------------------------------|------|------------------------------------|
| 7     | اللغة المربية بين الثبوت والتحول ، مثل من ظاهرة الاضافة               | :    | نهاد المسوسى                       |
| 57    | سابور بن اردشیر وتاسیسه « دار العلم ببغداد »                          | :    | الحبيب الشمساوش                    |
|       | اثبات الأنية والغيرية عند ديكارت وبعض فلاسفة الاسلام ، او اضواء       | ;    | عبد المجيد الغنوشي                 |
| 81    | جــــديدة على نظريــة المعــرفة عند<br>ابن رشــد                      |      |                                    |
|       | الملاقات الادبية بين قرطبة والقيروان<br>في القرن الرابع والقرن الخامس | :    | جعفر ساجد                          |
| 103   | للُّهجرة                                                              |      |                                    |
| 127   | الشكلانية في الادب :<br>(ترجمة من الفرنسية الى العربية)               | } T. | ت. طودوروف Todorov المنجيي الشمليي |
| 137   | المقاييس الاسلوبية في النقد الادبسي<br>من خلال البيان والتبيين للجاحظ | :    | عبد السلام المسدي                  |
| 183   | من رسالة جاحظية في تفضيل البطن<br>على الظهر (تعقيق مغطوط)             | :    | شارل بـلا Ch. Pellat               |
| 193   | رسالة لابن البناء في الاعداد التامة (تحقيق مغطوط)                     | :    | محمد ساويساي                       |
| 211   | من شعر أبن أبي الضياف (تحقيق) ٠٠                                      | :    | رياض المسرزوقسي                    |
|       |                                                                       |      |                                    |

#### تقــديم الكتــب ---

## اللفة العربية بين الثبوت والتحول مثل من ظاهرة الاضافة

بقلم: نهاد الموسى

#### المقيد مية

لدى جمهرة أبناء العربية والمشتغلين بدرسها في هذه الايام انطباع عام مؤد اه أن صورة العربية الفصيحة المشتركة بين سواء القرّاء والكتّاب منا تطابق أو تكاد تطابق صورة العربية الفصحى التي خرّجها «الوصف» التاريخي الذي وضعه النحويتون الأوائل. ويتوجّه هذا التعميم عندهم ، بصورة أساسية ، إلى النحو الذي يمثل في العادة نسيج اللغة العام وملامح شخصيتها الرئيسية . ويرشّح لهذا الانطباع عندهم أصلان كبيران : أوّلهما أن «مستوى النحو» بطبيعته بطيء الاستجابة لنواميس التطور إذا ما قيس بمستويات البناء اللغوي الأخرى من هذه الجهة ، كمستوى المعجم ؛ فإن التغير فيه متلاحق ، وتغيّرُه في العربية بالمكان المتعارف . وثانيهما أن النحو العربي «التاريخي» ثبوتي ، قد لابست وضعّه الأوّل عوامل خارجية (غير لغوية) وواكبت حياته في تاريخ اللغة اعتبارات حضاريّة إيجابيّة عالية أيّدت صفة المعيارية المطلقة فيه ، فقواعد النحو ، في كتب النحويين على مدى تاريخ العربيّة ،

لا تكاد تختلف ، وأجيال الناطقين بالعربية من أبناء العربية والمنشئين بها تدرس هذا النحو وتنسج على منواله ، والنحويتون يتخذونه في صورته تلك مقياسا للصواب والخطأ . وقد نظر النحويتون إلى كل ظاهرة نحوية مغايرة وجدوها تجري في النصوص العربية التي تلت أزمان الاحتجاج ، من هذه الجهة ، جهة الحكم بالخطأ ابتداء ، فإذا توقيف إليها بعضهم فبالتأويل إذا وجدوا إلى تأويلها إحدى السبل أما قبول هذه الظواهر (على أنتها أوضاع لغوية واقعية) ورصدها وتناولها بالتفسير الموضوعي فقد استبعد بل رفض البتة .

ولكن لدى بعض أبناء العربية والمشتغلين بدرسها انطباعا عاماً آخر مؤداه أنه صورة العربية الفصيحة المشتركة تغاير مغايرة جوهرية صورة العربية الفصحى الأولى . وقد أعانه على ذلك ، في بعض وجوه التقدير ، قرون طويلة من الاستعمال كان الناس فيها يترسمون القواعد الموضوعة ولكنتهم ، بالضرورة ، يأتون بالكلام على وجه المطابقة حينا والمقاربة حينا ، ويبدو هذا الافتراق والانحياز جليا إذا نحن قارنا أمثلة الجمل المستعملة في اللغة استعمالا طبيعيا بأمثلتها الموضوعة على وجه التحكيم في كتب النحو ، إذ قد يبدو لنا عند ذلك أن هذه الجمل الموضوعة وفق مواصفات نحوية خالصة في معظمها ليست مما يسوغ على مستوى الاستعمال . وعلى هذا النحو تصبح الصور الكلامية المقاربة المتمثلة في الأعمال الأدبية والفكرية مادة تصبح الصور الكلامية المقاربة المتمثلة في الأعمال الأدبية والفكرية مادة فيهم شقة المغايرة بين النمط «النحوي» والنمط «الكلامي» .

ثم كان استيعاب الفصحى للهجات متعددة ، عند الوضع الأوّل ، مدخلا إلى قدر من «المصالحة» بين الصورة الفصحى المكتوبة ومظاهر من نحو اللهجات الدارجة لها أصول من اللهجات القديمة ، وهي مصالحة أدّت إلى استمرار التفاعل بين المستويين : الفصيح والعاميّ ، ناهيك بأنتهما ظلا مستويين متعايشين ؛ يكتب أهل اللغة بالأوّل في الشؤون الثقافية والرسمية ،

ويتكلسّمون بالثاني في الشؤون اليومية على نحو ما نلاحظ الآن بين الفصحى المعاصرة واللهجات العامية . ثم ّأعان على ترسيخ المغايرة ما يلاحظون من طغيان لغة وسطى مكتوبة (في الصحافة والمسائل العامة) مسموعة (في الاذاعة والتلفزة) أصبحت تشكل مثالا لغويا يكتبه أبناء العربية ويجرون عليه بصورة واعية أو لا واعية (1) من خلال تعر ُضهم اليومي له . ولعل أصحاب هذا الانطباع يوضحونه بأمثلة فاقعة من المقابلة بين نموذج معاصر (خبر أو افتتاحية في جريدة يومية) ونموذج متقادم (قصيدة من الشعر الجاهلي) :

وقد يكون في كلا الرأيين وجه من الحق . ولكنته أمر يحتاج إلى تتبتع وتحديد . وليس يُغني فيه الانطباعية والتعميم . ولعل دراسات تاريخية مقارنة في إطار العربية بانت مطلبا ملحا من مطالب التوجيه اللغوي ، ذلك التوجيه الذي يمثل عنصرا حاسما مصيريا على أكثر من مستوى ، فضلا عن أنه فريضة من فرائض البحث العلمي الخالص .

ولست أدّعتي لنفسي أنني سأحاول هذا الأمر كلّه جملة ؛ ذلك أنّني أتق أنّه أمر متشعّب جداً الا يأمن الخائض فيه من الزلل ، ولا يأمن من يتصدّى له بالبحث الشمولي من التسرّع والخطف والتعميمات غير الموثوقة . فهو بحاجة إلى أن يستجلي صورة العربيّة ونحوها كما يتحقق في تراثها الفصيح الأول (القر ان الكريم والشعر الجاهلي والإسلامي والأمويّ وكلام العرب الفصحاء) ثم يقابل ذلك بالصورة التي رسمها النحويّون وقد يجد بين نحو «العربيّة» ونحو «النحويين » فروقا يسيرة أو جليلة فرضتها «النظرية » واقتضاها منهج الدرس وما أحاط به منه ملابسات . وهو بحاجة إلى أنه يتتبع نحو العربية فيما الدرس وما أحاط به منه ملابسات . وهو بحاجة إلى أنه يتتبع نحو العربية فيما

<sup>(1)</sup> كنت أنكر ، على مستوى الوعي النظري ، عبارة مذيعي (التلفزة) : من الآن وحتى الساعة العاشــرة نبقــى مع طائفـة من الأغنيــات ؛ إذ لا وجه لإثبــات الــواو قبــل حتــى . و كانت هذه من العبارات اليومية المتكررة ، ثم لم ألبث ذات يوم أن استعملتها (إقحام الواو قبل «حتى» في مثل النمط المتقدم) في عفو النقاش في المحاضرة ولولا رنين أجراس قارع جانني من غلبة الصنعة ، صنعة النحو والاشتغال به واستحضاره والاحتكام إليه بصورة مستديمة لتكررت مني ثم غدت عادة كلامية تلقائية .

وراء تلك الحقبة التي اقتصر عليها النحويةون ، فيرصده في التراث المكتوب كلّه يستوعب في ذلك الشعر والنثر وغير الشعر والنثر مما تركه الأوائل في التاريخ والبلدان والأعلام والكلام ... يمعن فيه متخطّيا العصور إلى أيامنا هذه . وهو بحاجة إلى أن يلاحظ أيضا ظواهر لهجية خاصة استوعبها النحويةون عند الوضع الأوّل ولكنها على مدى الاستعمال بعد ذلك قد صنفت في اللهجات المحلية المقابلة للشكل الفصيح فأصبحت من قبيل « الأخطاء الشائعة » و « الوجوه المستكرهة » ، وهي في مقياس القواعد النظرية وجوه عربية . فإذا بلغ هذا العصر الحديث فلابد له مع استيعاب الاستقراء ، استقراء الإنتاج الذي يتخذ الفصحى وسيلته في التعبير ، أن يميز بين مستويات مختلفة بعضها يتجه إلى جمهور القرّاء كالصحافة ، وبعضها إلى جمهور أضيق كالقصة ، وبعضها إلى جمهور أشيق كالقصة ، وبعضها الى بحمهور أسيق كالقصة ، وبعضها النج ، ولابد له أنه يفرق بين ما يكتبه المحافظون الذين يترسمون قواعد العربية الأولى يلتزمون بها ما وعوا وأطاقوا ، وبين ما يكتبه مجد دون همهم الأوّل «التبليغ » فيما يكتبون من غير تشد دولا تحرّ ج . ولابد له في كل ذلك منه استغراق الظواهر النحوية جميعا .

وإذن فلعل البدء بدراسات جزئية يكون أسلم وأقرب إلى الدقة فإذا تتابعت الدراسات الجزئية فإنه يصبح بين أيدينا ، للعربية ، تاريخ دقيق شامل ، يكون فيصلا في هذه القضية ، قضية العلاقة بين الفصحى التاريخية والعربية المعاصرة ومدخلا إلى الفصل في كثير من قضايا العربية العملية التعليمية .

وهذه مقالة أظنتني حاولت فيها شيئا على هذا الصعيد ؛ إذ تناولت فيها «بابا » من نحو العربيّة هو «الإضافة » ، بل تناولت فيها بعض مسائل هذا الباب فقط ، وهي مسائل في استعمال الإضافة تجري في العربيّة المعاصرة فيقف منها «المعياريون» موقف التخطئة أو الاستهجان أو التحفيّظ . وإذن

فهي تمثّل ظواهر تعبيرية حديثة شائعة روّجت لها سعة الاستعمال بوسائله اليوميّة . ولعلّها تكون مثالا دالاً على هذه القضيّة .

وأوللي هذه المسائل ما نلاحظه من التجافي عن نعت «المضاف إلى معرفة » إلى صيغة من نعته معرفا بأل ثم إفادة العلاقة الإضافية بوساطة (اللام) ؛ ومن أمثلتها الابتدائية قول التربويين : الأسس النفسية للنمو ، وقول أصحاب الأعمال : المدير العام للشركة ، وقول النقابيين : الرئيس الفخري للجمعية ... وهكذا ؛ فإنه يقوم في النفس أن الوجه في هذه العبارات وأضرابها أن تكون : أسس النمو النفسية ، ومدير الشركة العام ، ورئيس الجمعية الفخري ...

وثانية هذه المسائل تلتقي بالمسألة الأولى من جهة التنصيص على معنى الإضافة ، وتتمثّل في الاتجاه إلى استعمال دوال لفظيّة خاصّة لإفادة المعنى المستفاد من طريقة الإضافة في العربيّة . ومن أمثلتها ما نجد من قولهم : عقد في (.....) مؤتمر لبحث القضايا الخاصّة بالإسكان .. بدلا من : لبحث قضايا الإسكان .

وتلتقي ثالثة المسائل بأولاها من جهة المجانبة عن الإعراب واطراحه دليلا على المعاني النحوية، وهي تتمثّل في الغفلة عن ملاحظة إعراب نعت المضاف إلى نكرة بإتباع النعت ، عند الإعراب ، للمضاف إليه دون المضاف ، على المجوار اللفظي لا على مقتضى المعنى النحوي . ومن أمثلتها الابتدائية أنّلك تقرأ في الصحف قولها : أقام (...) حَفْلَ استقبال كبير ، إذ يكون القصد إلى وصف المضاف (المنصوب هنا – حَفْلَ ...) فيجري النعت (كبير) على المضاف إليه (استقبال) بغير نصب ... (2) وهكذا .

أما المسألة الرابعة فتتعلّق بإدخال « أل » على المضاف عند تعريفه وذلك في (العدد) وبعض الأسماء الملازمة للإضافة . ومن أمثلتها هذا العنوان

<sup>(2)</sup> إلا أن يتمسك أحد بأن هذا موضع موقف ، وأن ربيعة كانت تقف على النون المنصوب بغير ألف (ابن جني : الخضائص 97/2) ، وهي حجة ذات قيمة « تاريخية نظرية » حسب .

الصحافي : لعبة الثلاث خشبات في السياسة العربيّة ، والنمط الشائع في مثل : يفشل التاجر الغير متعاون . والوجه فيهما وفي نظائر هما : لعبة ثلاث الخشبات... والتاجر غير المتعاون بإدخال «أل » على المضاف إليه جريا على أن المضاف يتعرف بالمضاف إليه .

وخامسة تلك المسائل ما نلاحظ من التحفيظ على تعدد الإضافات ، بتواليها : مضافا فمنضافا إليه يكون مضافا إلى مضاف إليه ... وهكذا ... وانسجاما مع هذا التحفيظ اقترحت على طالب جاء يسائلني في عنوان رسالة يعدها للماجستير قدر أن يكون عنوانها : أسباب عدم إقبال طلبة المدارس على التعليم التجاري ... اقترحت عليه أن يتخفيف من الإضافات ويقصر العنوان إلى مثل هذه العبارة : أسباب انصراف الطلبة عن التعليم التجاري ... تجافيا عن ثقل تتابع الإضافات .

أما المسألة السادسة الأخيرة فهي تعدّد المضافات إلى مضاف إليه واحد . ومَشَلُها ما كنت أجد في نفس أحد الزملاء من عنوان مثل : تحقيق وشرح فلان ... حيث يجيء مضافان (تحقيق وشرح) يليهما مضاف إليه واحد ... وهي ظاهرة تأخذ مدى واسعا في الكتابة الصحفية والإعلانات وما يترجم إلى العربية وخاصة في المسائل العامة .

استجمعت المسائل المتقدّمة وسعيت أن أعيد النظر في موقف التحفّظ عليها أو تخطئها مستهديا بالمنهج المتقدّم ، في خطوطه العامّة ، مجتزئا باستقراء محدود يقوم على «عيّنات» دالّة .

ولعل هذا المثال يكون نموذجا صالحا على الطريق الذي رسمت ، بل لعلّه يكون صورة جزئيّة داليّة على ملامح الصورة الكليّيّة ، صورة التطوّر الجاري على العربيّة ودرجة التحوّل والثبوت في قواعدها .

ولست أقصد بهذا إلى التعميم، إنّها يغريني به أنّ ظاهرة الإضافة ، فيما وجدت بالمسح العابر لعيّنات سريعة من العربيّة في القديم والحديث ، إحدى

أكثر الظواهر دورانا في الاستعمال اللغوي إن لم تكن أكثرها ، ولا غرو فهي عبارة البيان عن علاقة المهلكية ، وهي علاقة ذات حضور متنوع الصور يتخطى أستار الأزمنة وجدران الأمكنة . وإذا أنا شئت أن أقرّب الأمر تقريبا شديدا قلت إنه لا يكاد سطر مما يكتب بالعربية يخلو من مثال من أمثلة الإضافة . وظاهرة هذا شأنها في الشيوع جديرة أن تكون من الظواهر الممثلة للنتواميس الجارية على لغتها . ولكنتي لا أتمسلك بهذا التقدير إلا أن يقوم عليه دليل ثابت ، فإنه يبدو بإزاء ما قد مت أن سعة دوران الظاهرة قد يضعها مواضع تدعو إلى التوسع والتغير بأكثر مما يضع غيرها من الظواهر . إنه أمر لا يحتمل التعميم وإطلاق القياس في الأحكام .

## المسألة الأولى: المعاقبة بين الإضافة واللام

ربط النحويتون بين الإضافة واللام ابتداء ملتفتين إلى «الشبه المعنوي في الكثرة الغالبة من أمثلتهما . فالإضافة ، في الملاحظة العامة لدى المبرد ، «حقها التمليك ؛ نحو قولك : هذا غلام زيد (3) » واللام ، عنده ، «لام الملك (4) » في نحو قولنا : هذا الكتاب لمحمد . وهو يربط بين الإضافة واللام صراحة حين يقول : «... وأمّا الأسماء المضافة إلى الأسماء بأنفسها فتدخل على معنى اللام ، وذلك قولك : المال لزيد ، كقولك : مال زيد ، وكما تقول : هذا أخ لزيد ، وجار لزيد ، وصاحب له ، فهذا بمنزلة قوله : جاره ، وصاحبه (5) » .

<sup>(3)</sup> المقتضب 24/4

<sup>(4)</sup> المصدر السابق 1/39

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه 143/4 وعنده كذلك أن « ... قولك : هذا أخو زيد ، وغلام زيد – إنما هو في المعنى أخ لزيد ، وغلام ازيد » المصدر نفسه 30/4

وهاتان الصورتان: جار زيد، وجار لزيد (وما أشبههما) عنده سواء « إلا " أن اللام إذا حالت بين الاسمين لم يكن الأوّل معرفة بالثاني من أجل الحائل. فإذا أضفت الاسم إلى الاسم بعده بغير حرف كان الأوّل نكرة " ومعرفة بالذي بعده (6) ».

ويظهر لي أن الذي ساق النحويين إلى التماس ذلك الشبه المعنوي بين الإضافة واللام ما أخذوا به أنفسهم من تعليل جر المضاف إليه وفقا لنظرية العامل . وهذا تأويل ما لاحظ المبرد من الافتراق بين عبارتي «أخو زيد ، وأخ لزيد» ... الخ في بعض وجوه المعنى النحوي المستفاد من العلاقات د اخل كل منها .

فلما خلف على هذه المسألة ابن السرّاج وضع مسألة العلاقة بين الإضافة واللام في بعدها الصحيح ؛ إذ كشف أن القدر المشترك بينهما في المعنى يهيء للنحوييّن أن يعللوا جرّ المضاف إليه على صعيد النظر ، أمّا على صعيد الاستعمال فإنتهما لا تتعاقبان . قال ابن السرّاج في سياق كلامه على أضرب عمل الاسم في الاسم (7) : «أن يعمل الاسم لمعنى الحرف وذلك في الإضافة ، والإضافة تكون على ضربين : تكون بمعنى اللام ، وتكون بمعنى من . فأمّا الإضافة التي بمعنى اللام فنحو قولك : غلام زيد ، ودار عمرو ، ألا ترى أن المعنى غلام لزيد ودار لعمرو ، إلا أن الفرق بين ما أضيف بلام وما أضيف بغير لام ، أن الذي يضاف بغير لام يكتسب مما يضاف إليه تعريفه وتنكيره ، فيكون معرفة إن كان معرفة ، ونكرة إن كان نكرة ، ألا ترى أنتك إذا قلت : غلام زيد ، فقد عرف الغلام بإضافته إلى زيد ، وكذلك إذا قلت : دار المخليفة لم يعلم دار المخليفة عرفت الدار بإضافتها إلى الخليفة ، ولو قلت : دار للخليفة لم يعلم

<sup>(6)</sup> المقتضب 4/143 وانظر اللامات 47 ، 48 ، 99

<sup>(7)</sup> في باب ذكر العوامل من الكلم الثلاثة : الاسم والفعل والحرف ، من كتاب الأصول .

أيّ دار هي وكذلك لو قلت : غلام لزيد ، لم يدر أيّ غلام هو ، وأنت لا تقول : غلام زيد فتضيف إلاّ وعندك أنّ السامع قد عرفه كما عرفته ... (8) » .

وقد كان الحكم بالمشابهة أشبه بالحكم الانطباعيّ الأوّلي العامّ ؛ فإن النحويّين تبيّنوا بمراجعة صور الإضافة أنّها تتجاوز معنى «اللام» إلى معنى «من» ، ولم يقف المتأخرون عند ذلك بل سجّلوا أنّها تتجاوز «اللام» «ومن» إلى معنى «في». وهكذا ميّزوا من أشكال الإضافة ثلاثة أنماط:

1 — غلام زيد ، يد عمرو ، غلاف الكتاب ، دار الخليفة (حيث تكون الإضافة على معنى اللام) .

2 — ثوب خز ، خاتم فضّة (حيث تكون الإضافة على معنى من) ؛ فكأنتك تقول : ثوب من خز وخاتم من فضّة . وفيها يكون الثاني جنسا للأوّل ، ويجوز أن يكون الثاني وصفا للأوّل « ألا ترى أنّه يجوز أن تقول في نحو قولك : ثوب خز : ثوب خز ، فتر فع خز لأنّه صفة لثوب ؟ (9) » .

3 — مكر الليل والنهار ، صوم رمضان ، تربيّص أربعة أشهر (حيث تكون الإضافة على معنى «في») ؛ أي يكون المضاف إليه ظرفا واقعا (10) فيه المضاف على تقدير : مكر في الليل ... وصوم في رمضان ، وتربيّص في أربعة أشهر .

وواضح أنّهم يظلّون مع هذه المراجعة في إطار أحرف من حروف الحرّ ليتهيّأ لهم تعليل الجرّ في المضاف إليه . وظلّوا مع ذلك يرتدّون بالإضافة إلى معنى اللام بل « ذهب بعضهم إلى أنّ الإضافة بمعنى اللام على كُلّ حال (11) » . ووقف المتأخّرون عند حدّ هذه الحروف الثلاثة ، يقدّرون

<sup>(8)</sup> أصول النحو 55/1 ، 56 – 57

<sup>(9)</sup> أسرار العربية 279

<sup>(10)</sup> التوضيح والتكميل شرح ابن عقيل 4/2 وشرح الأشموني 304/2

<sup>(11)</sup> شرح الأشموني 2/304

الإضافة على معنى «اللام أو «من» أو «في» «فإن لم يتعين تقدير «من» أو «في» فالإضافة بمعنى اللام » يردّون إليه سائر وجوه الإضافة سعيا إلى الحصر والضبط . فحين يمعن النحويةون بعد ذلك يرون أنه « إن كان المضاف غير وصف ، أو وصفا غير عامل – فالإضافة محضة ؛ كالمصدر ، نحو : عجبت من ضرب زيد ، واسم الفاعل بمعنى الماضي ، نحو : هذا ضارب زيد أمس (12)» . في علاقة واضح أن المضاف إليه فيها يجيء على معنى الفاعل والمفعول ... – حين يفعل النحويون ذلك يكونون يتعدّون حدود «لام الملك» بالضرورة إلى لامات أخرى مقاربة أو مغايرة .

وكذلك تبيّن النتحوية و بمراجعة وجوه استعمال اللام (لام الإضافة أو لام الجرّ) أنها لا تكون خالصة لمعنى الملك في كلّ حال ، فقد وجدوا إلى جانب جمل ممكنة مثل: هذه الدار لزيد ، وهذا المال لعمرو ، وهذا ثوب لأخيك (حيث اللام تفيد الملك أو «توصل معنى الملك إلى المالك (13) ») جملا أخرى ممكنة مثل: الفيضل فيما تُسديه إليّ لزيد ، والمنة في هذا لزيد . ولا حظوا «أن المنة والفضل ليس مما يملك (14) » فميّزوا للام معنى آخر قريبا سمّوه «الاستحقاق (15) » ، ثمّ أخلصوه ليلاًم «الواقعة بين معنى وذات ، نحو الحمد لله والعزة لله وويل للمطفقين ... (16) » . فلمّا وجدوا أنّ الملك والاستحقاق لا يتسعان لبعض وجوه استعمال اللام مثل: هذا الحصير للمسجد ، والمنبر للخطيب ، والسرج للدابة حملوا ذلك على إفادة «الاختصاص» وجعلوه معنى ثالثا .

ويظلّ النحويّون أميل إلى ردّ هذه المعاني إلى «أصل » ينتظمها . وذلك تأويل حصر ابن مالك لهذه الوجوه من دلالة لام الإضافة في «الملك وشبه

<sup>(12)</sup> التوضيح والتكميل شرح ابن عقيل 6/2

<sup>(13)</sup> اللامات 47

<sup>(14)</sup> المصدر السابق 51

<sup>(15)</sup> اللامات 51

<sup>(16)</sup> مغني اللبيب 228

الملك (17)»، وهو أيضا تأويل ما يذهب إليه بعضهم من التعبير عن المعاني الثلاثة به «الاختصاص (18)»، بحثا عن صيغة وسطى تلتقى عليها أصول تلك المعاني ... وواضح أنهم يستجيبون بذلك إلى مقتضيات التقعيد من الضبط والحصر فيأخذون بالغالب متجاوزين القليل والنادر وينقبون عن البعد المشترك متجاوزين ظاهر الاختلاف (19).

\* \*

فإذا انعقدت الإضافة بمضاف إلى معرفة ، في مثل : باب الدار ، كتابائ ، صديق علي ، سائق القطار ... وأردت أن تصف المضاف وصفته بالمعرّف بالألف واللام (20) ... فتقول : باب الدار المفتوح ... كتابائ الجديد ، صديق علي الحميم ، سائق القطار البارع .

وفي معظم هذه الوجوه يتعين النعت للمضاف بقرائن الإعراب (تصفّحت طبعة الموسوعة الأخيرة) أو غيره من القرائن النحوية كالتذكير والتأنيث (دخل من باب الدار الخلفي) والإفراد والتثنية والجمع (اتّصل بطلبة الصفّ الاخرين) أو بالمعنى الدلاليّ (عُرض على طبيب المستشفى المتدرّب ... الخ) .

ويظل الإعراب ، في صورة النحو القديم وفي نظريته عند الأوائل ، دليلا رئيسيا على النعت يرد و إلى منعوته وإن طال بينهما الفاصل . وعلى مثل هذا جوّز سيبويه : مررت برجل معه صقر صائد به (بجر صائد نعتا لرجل) ، ونحن قوم ننطلق وأتيت على رجل ومررت به قائم (بجر قائم نعتاً لرجل) ، ونحن قوم ننطلق

<sup>(17)</sup> التوضيح والتكميل شرح ابن عقيل 493/1 وشرح الأشموني 290/2 – 291

<sup>(18)</sup> مغني اللبيب 228 ، 229 وشرح الأشموني 290/2 وانظر أيضًا : المفصل 132 ، 154

<sup>(19)</sup> خرج ابن السراج عليهم في تطبيق هذا الأصل على لام الإضافة . قال : « فأما تسميتهم إياها لام الملك فليس بشيء . إذا قلت : هذا غلام لعبد الله فإنما دللت على الملك من الثاني للأول ، فإذا قلت : هذا سيد لعبد الله دللت بقولك على أن الثاني للأول ... » أصول النحو 504/1 .

<sup>(20)</sup> كتاب سيبويه (طبعة هارون) 7/2. وفيه أن «المضاف إلى المعرفة يوصف بثلاثة أشياء، بما أضيف كإضافته، وبالألف واللام (يعني المعرف بهما)، والأسماء المبهمة؛ وذلك: مررت بصاحبك أخي زيد، ومررت بصاحبك الطويل، ومررت بصاحبك هذا ».

عامدون إلى بلد كذا (برفع عامدون نعتا لقوم) ، ومررت برحل معه بــازٌ قابض على اخر (بجرٌ قابض نعتا لرجل) ، ومررت برجل معه جُبُنّة لابس غيرها (بجرٌ لابيس نعتا لرجل (21) ) .

\* .\* \*

وواضح من القاعدة المتقدّمة في وصف المضاف إلى المعرفة أن وجهها في الفصحى التاريخية أن يعقب النعت المضاف إليه في الترتيب ، لا نكاد نجد غير ذلك الوجه .

يبد أننا يمكن أن نستأنس (على مستوى الاستعمال المتقادم) بصور متعارفة من تعاقب الإضافة واللام في نسبة الكتب إلى مؤلّفيها . ويتقابل في هذه الصور على وجه التبادل المكن :

المقتضب للمبرد ومقتضب المبرد المبرد المبرد المبرد الحماسة لأبي تمام النوادر لأبي زيد ونوادر أبي زيد الأمالي القالي وأمالي القالي الإشارات لابن سينا وإشارات البن سينا (22)

فإذا كان العنوان موصوفا ابتداء كما في :

الحماسة الصغرى لأبي تمسّام العقد (الفريد) لابن عبد ربّه

الرسالة المصرية لأبي الصلت أمية بن عبد العزيز الأندلسي

أمكن لنا أن نسوّي عند النظر بين الحماسة والحماسة الصغرى ... الخ من جهة أن ّ كُلا منها يدل على معنى « واحد » في العالم الخارجيي ، وقديما

<sup>(21)</sup> انظر الكتاب (طبعة هارون) 49/2 – 50

<sup>(22)</sup> استعملها على الصورة الثانية ، تعيينا ، طه حسين ، وهو من أبرز المعاصرين الذين أسهموا في إحياء بناء العربية الفصحى فيما كتبوا . وانظر في هذه الصورة : في الأدب الجاهلي 32 .

التفت سيبويه إلى هذا الملحظ أن النعت ومنعوته (كالاسم الواحد) وذلك في سياق تعليله إعراب النعت على الإتباع .

\* \*

وعلى هذا النحو يمكن أن ننفخ في وجوه اللام عند النحويين فإذا قالوا: السرج للدّابة ، والمنبر للخطيب ، والحصير للمسجد ، قلنا : المفتاح للباب ، وتجاوزنا ذلك استجابة لمقتضيات التعبير فقلنا : المفتاح الكبير للبوّابة ، والمفتاح الصغير للحقيبة ، على نحو يكون معه (المفتاح الكبير) مثل اسم واحد من جهة دلالته على شيء واحد في العالم الخارجي .

وعند ذلك يستقيم لنا أن نحمل اللام على أحد معانيها عن الأقدمين ولكن تكون العبارة في هذا جملة تامّة من مبتدأ وخبر ، تأتي في مثل سياق لتصنيف الأشياء على وجه الاختصاص :

الكأس للماء ، القدر للطبخ

الكأس الصغيرة للشاي ، الكأس الكبيرة للماء ، القدر النحاسية للعرض ... الخ

فإذا تناولنا اسما معرّفا بالإضافة إلى المعرفة ابتداء مثل: وزارة الدفاع ، تاريخ العرب ، ... كان ذلك أيضا كالاسم الواحد من جهة دلالته على معنى واحد متعيّن في التصوّر الذهني الخارجيّ . وإذن يمكن أن يجري النعت عليه وفقا للقاعدة النحوية المتقدّمة ، فيقال : وزارة الدفاع التركيّة ، تاريخ العرب الحديث .

وكأن الأمر في ذلك تزاحم على درجة الشيوع بين صيغة المضاف إلى معرفة (مجلس الأمن – الدولي) (مجلس الكنائس – العالميّ) وصيغة المعرّف بأل الموصوف بمعرّف بها (العام الدولي – للمرأة) (الإعلان العالمي – لحقوق

الإنسان) . ويصبح الأمر في معظم وجوهه مراوحة (23) (فيما يبدو لنا) بين ما ترشّح له قواعد النحو من أنماط .

فإذا رجعنا إلى تلك الظاهرة المتحفيظ عليها التي أسلفنا إليها الإشارة الأولى وجدنا أنتها ظاهرة طاغية وأنتها تكرّس استعمال اللام في موقع الإضافة إذا كان المضاف موصوفا . وتغلبنا هذه الأمثلة :

النموّ اللغويّ للطفل ... (24)

الصفة العلمية للجاحظ ... (25)

المدخل الرئيسي للمعبد ... (26)

الصورة الأصلية للحروف العربي ... (27)

ويقل ، بالقياس إلى ذلك ، مثل :

« ... عصور الازدهار الأدبيّ الأولى (28) »

سياسة التعليم الجديدة (29)

<sup>(23)</sup> وقد يعترض معترض بأن المضاف الموصوف (مؤتمر القعة العربي) لا يستوفي عناصر الجملة على حين يغلب أن يكون المعرف الموصوف جملة (الفيوء اللامع للسخاوي) ولكن يظهر لنا أن كلتا العبارتين مرشعة لان تكون جملة فيما يتبين بالنظر المجرد وليكن للاستعمال قواعد ورسوما يفرضها قد تفارق مقتضيات النظر على مستوى النعو . ويتبين ذلك بمقارنة : الحماسة الصغرى لابي تمام كتاب مقطعات والحماسة الصغرى لابي تمام لا للأخطل وطيات تكون الحماسة الصغرى لابي تمام لا للأخطل (حيث تكون الحماسة الصغرى لابي تمام جملة تامة ، الجار والمجرور منها خبر او متعلقان بخبر) ومقارنة : ومجلس الكنائس العالمي سيجمتع ومجلس الكنائس العالمي سيجمتع ومجلس الكنائس العالمي لا مجلس الإباء ومجلس الكنائس العالمي لا مجلس الإباء فهو ومجلس الكنائس الفالي لا مجلس الإباء فهو معلى ، مثلا ) ... الخ .

<sup>(24)</sup> فتحي يونس : الكلمات الشائعة ... الفهر سِ

<sup>(25)</sup> الحاجري : مقدمة البخلاء ص 26 و انظر أيضًا 10 ، 11 ، 25 ، 38

<sup>(26)</sup> جول ڤيرن : الرهان العجيب 65

<sup>(27)</sup> البشير بن سلامة : اللغة العربية ومشاكل الكتابة 77

<sup>(28)</sup> المرجع السابق 60

<sup>(29)</sup> الكلمات الشائعة (فواتح الرسالة)

ويكاد الحسّ العامّ المعاصر يترجمهما إلى : العصور الأولى للازدهار الأدبيّ السياسة الجديدة للتعليم

وطغيان إقامة اللام مقام الإضافة على هذا النحو ظاهرة تنبع من أصول تقوم على التأويل بأكثر مميّا تقوم على صور الاستعمال.

ولكن من الحسن الممكن أن نرد طائفة كبيرة من أمثلة هذه الظاهرة إلى الاختصاص (من غير أن نتسع به إلى الإطار العريض الذي ينتظم الملك والاستحقاق). وتستوعب هذه الطائفة ، في تقديري ، معظم صيغ الإعلان والتسميات المعاصرة ، مثل :

الشركة المتحدة للإسكان والتعمير شركة السويس لتصنيع البترول الشركة العامّة للبترول المؤسسة المصرية العامّة للكهرباء الجمعية التعاونية العامّة للإصلاح الزراعي الهيئة العامّة لمياه الشرب (30)

- الاتحاد العربي السوري للشطرنج يعقد مؤتمرا عربياً في دمشق (31) كانت الباخرة رانجون إحدى بواخر الشركة الشرقية للملاحة البحرية ... (32)
- في سنة 1960 قامت النقابة القومية للناشرين الفرنسيين باستفتاء بين القرآء ... (33)

<sup>(30)</sup> مطالع إعلانات تبدأ بهذه التسميات نشرت في جريدة الأهرام يوم 75/11/2 وللمطلع الثاني نظائر كثيرة واللام فيها جميعا مرشحة للاختصاص في مفهومه عند النحويين .

<sup>(31)</sup> مجلة الشباب (الأردنية) ، صيف عام 1975

<sup>(32)</sup> الرهان العجيب

<sup>(33)</sup> اللغة العربية ومشاكل الكتابة 29

- ــ اللجنة الوزارية للقـوى العاملة (34)
  - \_ دار الحرية للطباعة
  - ــ المشروع العربـي للتنمية (35)
  - ـــ الشركة الأردنية للصحافة والنشر
    - \_ الدار التونسية للنشر
    - ــ الدار المتحدة للنشر

ومن الحسن الممكن أيضا أن نرد طائفة أخرى من أمثلة هذه الظاهرة إلى الملك ، وتستوعب هذه الطائفة في تقديري ، أسماء كثير من المحال التجارية . وعلى نحو ما يتناظر عندنا مع إمكان التعاقب :

ومجاز أبي عبيدة وسيرة ابن هشام وطبقات ابن سعد

مجاز القرآن لأبسي عبيدة السيرة النبوية لابن هشام الطبقات الكبرى لابن سعد

نستطيع أن نسوع على تلك الصورة من التناظر مع إمكان التعاقب: المطعم الجديد (لصاحبه – صالح العربي) مطعم العربي المكتبة الحسن القاسمي مكتبة الحسن القاسمي المعرض الوطني (لصاحبه – عزيز المقدسي) معرض المقدسي

ولكن ، تظلّ تنخسف بين الصور الممكنة في نطاق النحو القديم والاستعمالات الأولى وبين الصور المعاصرة ثغرة كبيرة ، تتمثّل في اختلاف كمتيّ واضح في نسبة الشيوع (36) . ولابدً لي من المجازفة بتطلّب تفسير لبعض ذلك من النظر في أمثلة الظاهرة في الاستعمال المعاصر .

<sup>(34)</sup> الكلمات الشائعة ... (الفهرس)

<sup>(35)</sup> مجلة العربي (أيلول 1975)

رُ ( ) كنت أخذت بأطر إف حديث حول هذه المسألة مع الدكتور محموذ الغول فانتفت بي إلى أن هذه الظاهرة ماثلة في لغة الأحكام الشرعية تتوسل بها إلى أمن اللبس وتلافي الاحتمال ، ولم أكن تفطنت إلى ذلك ، فحق علي أن أذكره وأشكره له .

ويخيل إلي ، في سياق مثل هذه المحاولة ، أن من عوامل تكريس هذا الاتجاه في إقامة اللام مقام الإضافة أو جعلها أداة إضافة على مستوى الاستعمال أن التعبير الحديث أصبح يواجه أشكالا من العلاقات أكثر تركيباً . من ذلك ، مثلا ، شكل يقوم على أكثر من مضاف وأكثر من مضاف إليه ويحتاج فيه إلى نعت كل مضاف وكل مضاف إليه . وإذا نحن قرأنا هذه العبارة من لغة الصحافة :

في الدورة الخاصة للجمعيّة العاميّة للأمم المتحدّة لبحث مشاكل الموادّ الخام والتطوّر الاقتصادي .....

تبيّن لنا أن علاقات الإضافة تنتظم الكلمات : الدورة ، الجمعية ، الأمم ولو قلنا : دورة جمعية الأمم لدللنا بذلك على ما ندل عليه بقولنا :

الدورة (التي) للجمعيّة (التي) للأمم ... ولكنّا نحتاج في مقابل الترجمة أن ننعت المضاف الأوّل بالخاصة والمضاف (المضاف إليه) الثاني بالمعامّة والمضاف إليه التالي بالمتحدة . والتمسّائ بإفادة العلاقات على طريق الإضافة يسلمنا إلى مثل هذا التركيب :

في دورة ِ جمعيّة ِ الأمم ِ المتّحدة ِ العامّة ِ الخاصّة ِ ...

وإذا أغضينا عن المفارقة الملبسة في تتابع العامّة والخاصّة في مقام واحد وجدنا أن تتالي النعوت سيفرض علينا نسقا في التنغيم عند الأداء مختلفا في موضع لا تغني علامات الإعراب فيه شيئا في ردّ كُل نعت إلى منعوته على وجه الإتباع ؛ ذلك أن المنعوتات جميعا مجرورة وكذلك نعوتها! وهو موقف يصبح إتباع النعت فيه لمنعوته والتعليق باللام أعون على البيان مع تلافي اللبّش.

فإذا قام في النفس أن الفصل بالنعت (الدورة الخاصّة للجمعيّة ...) يفارق الأشكال التي راجت قديما فإن لنا أن نفزع إلى ملاحظات سيبويه من قديم

أن المعنى المستفاد من النعت والمنعوت معنى واحد بسيط شأنه شأن المفهوم من الصفة أو اسم الذات ، فالمعادل الخارجي لكلمة (ثوب) : شيء (ذات) واحد ، والمعادل الخارجي لعبارة : ثوب أصفر هو شيء واحد كذلك ... وهكذا .

والحق أن القصد إلى البيان حين لا يصبح الإعراب مسعفا على البيان هو عامل اخر من حقّه أن يميّز وينص عليه . فنحن إذا قلنا مثلا :

حكموا عليه بالسجن محتجّين بنصّ الاعترافِ الأوّل ِ

أصبحنا أمام احتمالين في فهم عبارة الإضافة المعنوية : أن يكون هناك اعتراف واحد له نصّان ، وأن يكون هناك اعترافان . وإذن تصبح اللام دليلا في البيان غير المُلْبِس ، فإذا قلنا ..... بالنص ّ الأوّل للاعتراف ، تعيّن الوجه الأوّل ، وتصبح العبارة على نحوها المتقد م تفيد نعت المضاف إليه وتشير إلى أنته كان هناك اعترافان . وكذلك إذا قلنا :

« ... ولا يمكن التمييز بين هاتين الحركتين إلا إذا شرحناهما ووضعناهما في الإطار العام لتطوّر الشعر العربي (37) » فإن الإعراب هنا ، أيضا ، لا يغني ، وتكون العبارة على هذه الصورة : في إطار تطوّر الشعر العربي العام ، محتملة لأن تكون العام نعتا له إطار » و « تطوّر » و « الشعر » من غير تعيين فاصل .

ويظهر أن التعبير الحديث يكرّس هذه الطريقة في إيلاء النعت لمنعوته . فإذا قال أحد الإعلانات : أكاديمية العلوم المهنية ، فإن القصد يكون إلى وصف العلوم بالمهنية لا وصف الأكاديمية ... فإنّهم إذا أرادوا إلى نعت المضاف قالوا : المركز القومي للبحوث .

<sup>(37)</sup> البشير بن سلامة : اللغة العربية ومشاكل الكتابة 170

ويظهر أن هذا الاتتجاه في التعويل على الترتيب بيانا عن المعاني قد طغى ، فلم يعد يقتصر على مواضع يكه ن فيها بديلا عن الاعراب إذ أصبح يستعمل حتى في المواضع التي يمكن للاعراب فيها أن يعين النعت وإن وقع من منعوته في جوار قصي ، بل طغى على أساليب كتاب لهم في العربية قدم راسخة وترمشُلُ أصيل ، والظن بهم أن يعرفوا للإعراب وظيفته مستمسكين عافظين . فطه حسين ، مثلا ، يقول :

« وأنا أقدّر النتائج الخطيرة لهذه النظرية ... (38) » وهو قول يمكن أن يأخذ هذا الشكل : وأنا أقدّر نتائج هذه النظرية الخطيرة

ويقـول :

« والناس جميعا يعلمون أنّ القاعدة الأساسية لهذا المنهج هي أن يتجرّد الباحث من كلّ شيء كان يعلمه ... (39) » .

وهو قول يمكن أن يأتي على هذا النحو:

..... أن قاعدة هذا المنهج الأساسية .....

ويقول :

« فهذا الأدب الذي رأينا أنه لا يمثل الحياة الدينية والعقلية والسياسية والاقتصادية للعرب الجاهليين بعيد كُلِّ البعد عن أن يمثل اللغة العربية في العصر الذي يزعم الرواة أنه قيل فيه (40) »."

وهو قول يمكن أن يتمخذ هذه الصورة:

... لا يمثّـل حيـاة العـرب الجاهليين الدينيّــة والعقليّـة والسياسيّــة والاقتصاديّـة ..."

<sup>(38)</sup> في الأدب الجاهلي 65

<sup>(39)</sup> المصدر السابق 67 ، 68

<sup>(40)</sup> المصدر نفسه 80

وطه حسين يقول ذلك على حين يمكن للإعراب أن يسعفه في الدلالة على نعت المضاف وإن بَعَدُد ؛ فإن المواضع السابقة مما يكون فيه المضاف منصوبا وإذن يتميّز نعته من نعت المضاف إليه بذلك .

وكأن تقلّص الاعتماد على الحركات في بيان المعاني النحوية انعكس على نظام التركيب والترتيب في الجمل ، فأصبح الكاتبون يتبعون الموصوف الصفة من غير فصل ، ويدلّون على العلاقة الإضافيّة ، كثيرا ، بحرف مخصوص ، ويكادون يخلّصون «اللام» لهذا الدور ."

ويظهر لي ، كذلك ، أن تفشّي الاضافة في الكلام أغرقها في الإلف وأدخل المعنى المستفاد منها في حدّ العاديّ المشترك حتى أصبح هذا المعنى في غالب الأمر لا يتعيّن ولا يتبيّن ولا يتخصّص . ولعلّ مثل هذه الحال قد أدّت ، في عوامل أخرى سبق الإلماح إليها ، إلى الاتساع في الدلالة على الإضافة باستعمال « اللام » تنصيصا صريحا .

وتكون اللام في بعض الأمثلة المعاصرة مقابلا محد دا لإحدى أدوات الإضافة عند الترجمة ، ويمثل هذا الاتجاه تكريسا لترجمة معنى الإضافة كما خرجه القدماء ، تكريسا عملياً يتجاوز التخريج إلى الاستعمال والترويج . ومن أمثلة ذلك ترجمة أحدهم ل : The writhen vocabulary of third Grade Children ؛ مفردات الكتابة لم أطفال الصف الثالث

وواضح أنّه كان يمكن للإضافة أن تقوم مقام اللام في الأوّل مع احتمال تعدّد الإضافات بقدر مقبول ، إذ كان يمكن ترجمتها به : "

مفردات كتابة أطفال الصف الثالث

<sup>(41)</sup> فتحي يونس : الكلمات الشائعة (فواتح الرسالة)

وكذلك كان يمكن للإضافة ، على طريقة الفصحى ، أن تقوم مقام اللام في الثاني مع احتمال تأخير نعت المضافعن ذلك (الاساسية) اعتمادا على القرائن المصاحبة ، فنقرول :

(قائمة) مفردات أطفال المدرسة الابتدائية الأساسية .

المسألة الثانية ـ دوال للفظية على الإضافة مستحدثه .

ويتجاوز التعبير المعاصر اللام في التنصيص على الإضافة والتنبيه على العلاقة الإضافية بين اسمين بدوال فظية معينة يقحمها بينهما . وأشيع (42) هذه الدوال وفيما أرى عبارة : الخاص ب في فإنها إذا كتب لبذورها في لغة الكتابة المعاصرة النماء ستصبح بعد حين (قد لا يطول) أداة تستفاد بها الإضافة في العربية كما تستفاد به  $\delta$  في الإنجليزية و  $\delta$  في الفرنسية و  $\delta$  (شل) في العبرية .

ومن أمثلة استعمالها في العربيّة المعاصرة المكتوبة :

- عشر على الصندوق الأسود الخاص بالطائرة (43)
- وأشار المراقبون إلى أن رشيد كرامي يرغب في انتظار نتائج التحقيق

<sup>(42)</sup> وجدت البشير بن سلامة (من تونس) في كتابه : اللغة العربية ومشاكل الكتابة يضع عبارة (بالنسبة إلى) هذا الموضوع من إفادة معنى الإضافة : ومنه أمثلة ذلك عنده :

<sup>« ...</sup> كما أن من انكب على أدب عصور الانحطاط وعلى إنتاج من جفت فيه روح الخلق نجد لديه المقاييس بالنسبة لسلامة اللغة مائعة إلى حد الفوضى » ص 133

و الوجه : نجد مقاييس سلامة اللغة لديه ...

<sup>«...</sup> نظروا للغة ككائن حي واعتبرو! أن الأمر بالنسبة إليها ليس هو مسألة أساليب ... » ص 137 والوجه : ... أن أمرها ليس مسألة ...

<sup>« ...</sup> إن الحرية المطلقة في احتيار القوافي بالنسبة للموشح تؤدي إلى الفشل ... » ص 178 والوجه : ... في اختيار توافي الموشح ...

و انظر أيضًا 172 ، 173 ، 176 من كتابه الآنف الذكر .

ولكن مدى الاستقراء الذي أشرت إليه حول هذه المسألة لم يهسيء لي استنتاج أن هذه «ظاهرة» عامة عموم «الخاص بـ».

<sup>(43)</sup> من جريدة الدستور الأردنية . ومعادل هذه الجملة ، على طريقة الإضافة الفصحى : عشر على صندوق الطائرة الأسود .

- حول المسألة الخاصة بالسفينة التي أنزلت شحنة من الأسلحة في ميناء جونيه (44).
- الدول العربية تطبق بكل دقة الأحكام الخاصة بالمقاطعة (45).
   في السوق الحرة الخاصة بمرفأ بيروت (46)
- \_ المستشار الثقافي يتحدَّث عن عدد من القضايا الخاصّة بالبعثات (47)
- وقالت المجلة (مجلّة الطليعة) : إن الاتّفاق المؤقّت الخاصّ بسيناء يعيد إلى إسرائيل الشعور بالأمن الذي كانت قد فقدته (48) .
- ... سيظل مشغولا طيلة النهار في بعض الأعمال الخاصة به (49)
- \_ ... فكنت مضطرا إلى أن أنتظر حتى يتم إبرام الاتتفاق الخاص " بكتاب إميل ... (50)
- \_ يمكن القول بأن اللغة العربية الكلاسيكية هي Personna المجتمعات العربية وذلك بالمعنيين اللذين يملكهما هذا اللفظ باللاطينية ، الأوّل في دلالته على (القناع) الخاص بالملاهي ... (51) .
- \_ ... فكما حاولنا أن نعود بالنص إلى صفائه واستقامته كما كتبه الجاحظ ، كان لابد لنا أن نحقق \_ ما أمكنتنا وسائلنا \_ الجوق الخاص بهذا الكتاب في عصر الجاحظ ... (52) .

<sup>(44)</sup> من جريدة الأخبار الأردنية (أحد أعداد أو اسط تشرين الثاني 75) . والوجه أن يقال : حول

<sup>(45)</sup> من جريدة الأخبار الأردنية 75/11/12 . والوجه : أحكام المقاطعة ...

<sup>(46)</sup> مجلة الصياد ، العدد 1509 ، 16 – 23 آب 1973 ، والوجه : في سوق مرفأ بيروت الحرة ...

<sup>(47)</sup> أنباء الجامعة ، العدد 25 ، السبت 75/11/1 . والوجه : قضايا البعثات ...

<sup>(48)</sup> جريدة الأخبار (الأردنية) ، العدد 7 ، 75/10/24 . والوجه : اتفاق سيناء المؤقت ...

<sup>(49)</sup> الرهان العجيب 178 وانظر أيضا 121 . والوجه أن يقال : في بعض أعماله (الخاصة) . (49) الرهان العجيب 178 وانظر أيضا 121 .

<sup>(50)</sup> اعترافات جان جاك روسو 48/5 . والوجه : اتفاق كتاب إميل ...

<sup>(51)</sup> جاك بارك (من فواتح البشير بن سلامة لكتابه : اللغة العربية ومشاكل الكتابة) ، والوجه : ... قناع الملاهـــي .

<sup>(52)</sup> طه الحاجري ، تصديره لكتاب البخلاء 17 . والوجه : ... جو هذا الكتاب الخاص ...

ان الخوض في المسائل الفنية البحثة الخاصة بالشعر هام جداً ... (53)
 وهذه اللغة الأدبية الخاصة بكتاب الأطلس بدأت تظهر ملامحها أثناء فلوروس وفرنطون وخاصة أبو ليوس في القرن الأول ... (54) .

وتكشف لنا الأمثلة المتقدّمة أنّ لهذه العبارة امتدادا ينتظم مواقف التبليغ اليوميّ العابر في الصحافة إلى مواضع من التعبير الدراسيّ المستأني في اللغة والأدب.

وقد يمكن لنا أن ننظر إلى هذه العبارة في إطار الظاهرة اللغوية العامة ، ظاهرة أداء المعنى الواحد بأكثر من شكل (55) ، وقد يمكن لنا أن ننظر إليها على أنتها شكل من أشكال الاستدراك على أسلوب الإضافة الذي يجعل العلاقات بين الأسماء على حد مشترك واحد ويتجاهل خصوصية بعض العلاقات والفروق اللطيفة بينها من غير تنصيص ، وعند ذلك يمكن أن ننظر إليها على أنتها ضرب من « الاتساع » بعبارة القدماء . وقد يمكن لنا أن ننظر إليها على أنتها أثر من اثار الترجمة تمخيض عن النقل من لغات أخرى لها طرائق خاصة في تعليق الأسماء بعضها ببعض .

ومهما يكن من الأمر فإن استعمال هذه العبارة « دالاً » على الإضافة يمثّل وجها من وجوه التحوّل الجاري في العربيّة على مستوى النحو .

المسألة الثالثة ـ نعت المضاف إلى نكرة .

وتُلتقي هذه المسألة مع المسألة الأولى من جهة إهدار دور الإعراب في دلالته التركيبيّة!

<sup>(53)</sup> اللغة العربية ومشاكل الكتابة 186 . والوجه : ... في مسائل الشعر الفنية البحتة ...

<sup>(54)</sup> المرجع المتقدم 115 . والوجه : ... ولغة كتاب الأطلس الأدبية هذه ...

<sup>(55)</sup> وهو التساؤل الذي كان التحويليون يطرحونه على هذا النحو :

وحقًا أنَّها تنحسر في ظلَّ المسألة الأولى المديد ؛ ذلك أن أمثلة وصف النكرة المضافة إلى نكرة تدخل حد القلّة بالقياس إلى أمثلة الإضافة جملة .

ولكن المعاصرين يتعثّرون في استعمال هذه الصيغة كثيرا حتى إن ملاحظة إعرابها لتَتَعَرْزُبُ إلا عمين يتناولون اللغة باستحضار واع مستديم لقواعدها ، وقليلٌ ما هم .

إن الكثرة الغلبة من أبناء العربيّة يأتون بالأمثلة التاليـة وأضرابها على صورتها في العمود الثاني:

\_شــربت كــوبَ ماء كبيرًا \_شربت كوب ماء كبير \_وضع كتباب نحو جديداً | وضع كتاب نحو جديد \_ كيف تجمع خ بِسْرة جَمْع ا \_ كيف تجمع خبرة جمع مؤنتث مؤنيَّث سالماً ؟ | ــ عين المقاول مراقبَ عمل ِ حازم ً أ \_عيّــن المقـــاول مــراقبَ عمل \_ ذلك \_ لا ريب \_ رأي خبيـرِ \_ ذل*ك \_* لا ريب \_ رأيَ خبيـر \_يحمل جُوازَ سفرِ أردنتي (56) \_ يحمل جوازَ سفرِ أردنيّــا |

\_ علتَّق على صدره غُصُنَّ زيتون | علتَّق على صدره غصن ۖ زيتون مثقل بالحب \_ أقام الأمير حَفْلُ استقبال \_شربـوا مـَــاءَ نَبْع ٍ صافيًـا || \_شربوا مـَـاءَ نَبْع ِ صـاف

فاخباً ...

مثقلاً بالحب ب - أقام الأميـر حَفْـلَ استقبـال ٍ

<sup>(56)</sup> على هذا الوجه استعمل في خبر بجريدة الدستور (الأردنية) ، العدد 2968 ليوم 1975/11/1 . (57) واضح أن هذه المواضع قد تحمل على الوقف ، وعند الوقف تنتفي الحركة حتى تنوين النصب فَإِنهُ يَمَكُنُ الوَّوْوَفُ عَلَى الاسم المُختُومُ بهُ بغيرِ أَلفَ عَلَى لَغةَ ربيعةً ، وَلَكنَ هذا – عَلَى ما تقدم في سياق آخر من هذا البحث – يظل تخريجا قائما على أساس تاريخي نظري حسب .

وإذن يظهر أنهم يخالفون عن مقتضى النحو في إعراب نعت المضاف إلى نكرة إذ يتبعون النعت ، في الإعراب ، للمضاف إليه فيجرّونه غير ملاحظين موضع المضاف .

ويتبادر للخاطر الأوّل أنّ هذا أحد وجوه تأثير العاميّة في اللغة المشتركة المكتوبة ، ومعلوم أن العاميّة تسقط نظام الإعراب كليّيا !

غير أن لهذه المخالفة جذورا متقادمة في كلام العرب كشف عنها سيبويه في الكتاب كشفا ساطعا . ومن الخير أن أسوق كلامه على هذه المسألة جميعا ؛ فإن فيه وجه تيسير على أبناء العربية اليوم وتسويغا لهذه المسألة جريئا .

"ومما جرى نعتا على غير وجه الكلام: «هذا جُحْرُ ضَبَ خرب»، فالوجه الرفع، وهو كلام أكثر العرب وأفصحهم. وهو القياس؛ لأن الخرب نعت الجُحْرُ والْجُحْرُ رفع، ولكن بعض العرب يجره. وليس بنعت للضب ، ولكنه نعت للدي أضيف إلى الضب فجروه لأنه نكرة كالضب ، ولأنه في موضع يقع فيه نعت الضب ، ولأنه صار هو والضب بمنزلة اسم واحد. ألا ترى أنتك تقول: هذا حب رمان. فإذا كان لك قلت: هذا حب رمان ، فإذا كان الما قلت: هذا حب رماني ، فأضفت الرمان إليك ، وليس ال الرمان إنها الرمان إنها المان الحاسة .

ومثل ذلك : هذه ثلاثة أثوابك . فكذلك يقع على جحر ضب ما يقع على حب رمان ، تقول : هذا جحر ضبتي ، وليس لك الضب إنها لك جحر ضبتي ، وليس لك الضب إنها لك جحر ضب ، فلم يمنعك ذلك من أن قلت جحر ضبتي والجحر والضب بمنزلة اسم مفرد ، فانجر الخرب على الضب كما أضفت الجحر إليك مع إضافة الضب . ومع هذا أنتهم أتبعوا الجر الجر كما أتبعوا الكسر الكسر ، نحو قولهم : بهم وبدار هم وما أشبه هذا .

وكلا التفسيرين تفسير الخليل ، وكان كُـل ّ واحد منهما عنده وجـْهُ " من التفسير .

وقال الخليل رحمه الله: لا يقولون إلا هذان جحرا ضب خربان من قيبل أن الضب واحد والجحر جحران ، وإنها يغلطون إذا كان الاخر بعدة الأول ، وكان مذكرا مثله أو مؤنثا . وقالوا : هذه جحرة ضباب خربة ، لأن الضباب مؤنثة ولأن الجحرة مؤنثة ، والعدة واحدة ، فغلطوا .

وهذا قول الخليل رحمه الله ، ولا نرى هذا والأوّل إلاّ سواء ، لأنّه إذا قال : هذا جحر ضَبّ متهدّم ، ففيه من البيان أنّـه ليس بالضبّ مثـل ما في التثنية من البيان أنّه ليس بالضبّ . وقال العجّاج :

كأن تسج العنكبوت ِ المرمل ِ فالنسج مذكّر والعنكبوت أنثى (58) .

وما أشبه الليلة بالبارحة ، فكأن الخليل وسيبويه يحكيان غلط المعاصرين لا بعض المتقدمين . ولكن الرجلين يلتمسان لهذا الغلط وجها وتفسيرا فلا يجعلان منه منطقة محظورة . ويبدو أن هذا الغلط كان شائعا لدى القدماء شيوعه لدى المحدثين وأنهم كانوا يتجاوزون فيه الوجه سواء صح المعنى أم يصح . قال سيبويه في موضع اخر : «وقد حملهم قرب الجوار على أن جروا : هذا جُحر ضب خرب ، ونحوه ، فكيف ما يصح معناه (59) » .

ولعل هذا يسوّغ للمحدثين أمثلة الطائفتين (أ وب) فيما أوردت ، فإن الطائفة الثانية ممّا يصحّ معناه على تقدير النعت للمضاف إليه . أمّا الطائفة الأولى فيخيّل إليّ أن القدماء لم يعبأوا فيها بتجاوز الإعراب لأنتهم وجدوا المعنى الدلاليّ بيّنة كافية .

<sup>(58)</sup> الكتاب (طبعة هارون) 436/1 – 437 (59) المصدر السابق 67/1

## المسألة الرابعة \_ إدخال «أل» على المضاف

ويضاف العدد إلى معدوده في العربيّة على مثل: ثلاثة قروء ، سبع سنوات ، ثمانية أيام ، خمس ليال ، ألف سنة ، ماثة عام . ويكون فيها أسماء تلازم الإضافة مثل «غير » ... : غير مأسوف على زمن ينقضي بالهم "، ... غير قابل للتحويل ، ما يزال غير مستعد ...

وقد اختلف في «إضافة الأعداد إلى المعدودات ؛ فمذهب الفارسي أنّها بمعنى اللام، ومذهب ابن السرّاج أنّها بمعنى من (60) » ، أمّا إذا أضيف عدد إلى عدد نحو ثلثمائة فقد اتفقا على أنّها بمعنى من (60) .

فهي \_ إذن \_ إضافة معنوية ؛ وإذا أردنا \_ في مقياس النحو \_ التعريف بالألف واللام عرّفنا المضاف بالمضاف إليه فأدخلنا «أل » على الثاني ؛ ذلك أنّه « لا يضاف ما فيه الألف واللام من غير الأسماء المشتقّة من الأفعال (61) ».

وهذا المذهب في تعريف العدد المضاف نص صريح عند النحويين . يقول سيبويه : « وتدخل في المضاف إليه الألف واللام ، لأنه يكون الأول به معرفة . وذلك قولك : ثلاثة الأثواب ، وأربعة (؟) أنفس وأربعة أثواب ... وإذا أدخلت الألف واللام قلت : خمسة الأثواب ، وستة الأجمال (62) » . وقرر المبرد ذلك على مثل التكرير . قال في المقتضب : « تقول : هذه ثلاثة أثواب ... فإن أردت التعريف قلت : هذه ثلاثة الأثواب... ؛ لأن المضاف إليه ... (63) » .

<sup>(60)</sup> شرح الأشموني 305/2

<sup>(61)</sup> المقتضب 175/2 يريد إضافة الصفة في الإضافة اللفظية ، ومن أمثلتها : الجعد الشعر ، وهن الشافيات الحوائم . وانظر شرح الأشموني 308/2 .

<sup>(62)</sup> الكتاب (طبعة هارون) 206/1 . ويجيز الكوفيون وجها آخر وهو تعريف الجزأين (العدد ومعدوده) فيقال على ذلك : الثلاثة الأثواب ، والمائة الدرهم ، والألف الرجل . وذكر الكسائي أنه سمع عن العرب الخمسة الأثواب . وانظر : الموفي في النحو الكوفي ص 50 ولغويات 36 .

<sup>(63)</sup> المقتضب 175/2 و انظر أيضا 144/4

ويخالف المحدثون مميّن يقصدون إلى سواء القرّاء عن هذه القاعدة ، ولا أظنيّه يلتزمها إلاّ من يتشدّدون في ترسيّم القواعد ، وقليل ما هم ، ونادرا ما يستعملونها .

وهذه بعض أمثلة المخالفة عنها :

- ــ ... حازت على الميدالية الذهبية للأناقة والجودة طيلة الأربعة أعوام الماضية ... (64) .
- وأسرع المستر «فيلاس» وراح يوزّع الخمسة الاف دولار على جنود الحامية كما وعد ... (65) .
- الله الألف كلمة الأولى تعادل مستوى الفرقة الأولى والثانية في التعليم العام ، والألف كلمة الثانية تعادل مستوى الفرقة الثالثة (66) .
  - ــ مشروع الألف كتاب .
  - \_ لعبة الثلاث خشبات في السياسة العربيّة (67) .
- ففي صيف عام 1920 هبّ العراقيّون من جميع الطبقات يجاهدون الانجليز فترة قاربت الستة شهور (68) .

ويبدو أنّه كان لهذا الأسلوب في تعريف العدد المضاف وجود جزئي في الاستعمال القديم . ومن أمثلته قول ابن سلاّم : «وصيّرنا أصحاب المراثي طبقة بعد العشر طبقات (69)» وحديثا البخاري «... فأتى بالألف دينار» و«... فقرأ العشر آيات (70)» . وكأنّه قدّر لهذا الأسلوب بعض رُواج عند

<sup>(64)</sup> من إعلان في جريدة الدستور الصادرة يوم 1975/11/21

<sup>(65)</sup> الرهان العجيب 153

<sup>(66)</sup> فتحى يونس: الكلمات الشائعة (فواتح الرسالة)

<sup>(67)</sup> أنيس منصور في (آخر ساعة) الصادرة يوم 1975/11/21

<sup>(68)</sup> مصطفى السحرتي ، التيار القومسي في الشعر العراقي بمجلة الكتاب ، السنة 9 ، العدد 8 ص 14

<sup>(69)</sup> طبقات فحول الشمراء 169

<sup>(70)</sup> شواهد التوضيح والتصحيح لمشكلات الجامع الصحيح 57 – 60

الكتّاب فلم يملك النحويّون أن ينكروه وإن دافعوه ، بل إن ابن عصفور حكى جوازه ، ولكن جمهور النحويين على تقبيحه لأن فيه إضافة المعرفة إلى النكرة (71).

ونستطيع أن نقد ّر أن ظاهرة إدخال «أل » على المضاف ترتد ّ إلى تلك البوادر عند الكتاب من قديم ، ولكن ّ المحدثين توستعوا فيها حتى غلبت على الطريقة الفصحى في تعريف العدد المضاف ، وكأنيّما انقلب الأمر ، فانحسرت الظاهرة الغالبة إلى حد القلة وآتسعت الظاهرة الضيّقة إلى مدى الغلبة .

أما الصورة الثانية للتمثّلة في قولهم : يرتبك المفاوض الغيـر مستعدّ ، لا يقبل الصاك الغير قابل للتحويل ... فقد كانت أحد المواقع التي حظيت بتنبّه شامل فحاصرتها الملاحقة والتصحيح إلى زاوية الأخطاء الشائعة عند الشاذّين

وقد يمكن للمرء أن يلتمس لهذا الأسلوب كلّه تسويغا على المستوى النّظريّ، وذلك أن إدخال «أل» على المضاف إنّما يقع في عبارات إضافية يغلب أن يكون المضاف فيها ملازما للإضافة ، وهي عبارات تصبح موازية للكلمة المفردة في دلالتها على معنى بسيط أو متوحد في العالم الخارجيّ ؛ وقديما ذهب البصريّون (72) إلى أن المضاف والمضاف إليه كالكلمة الواحدة ، فعلى مثل هذا يكون دخول «أل» على هذه العبارات من أوّلها محمولا على دخوله على اللفظة المفردة النكرة من أوّل .

## المسألة الخامسة ــ تتابع الإضافات

وتتعدّد الإضافات أحيانا فيقع المضاف مضافا إليه أكثر من مرّة كما في المثال البعيد المتقدّم (أسباب عدم إقبال طلبة المدارس على التعليم التجاري).

<sup>(71)</sup> لغويات 39

<sup>(72)</sup> ابن الأنباري: الإنصاف في مسائل المخلاف 1/226

ونجد لذلك في نفوس بعض المشتغلين بالعربيّة كراهة ، ونجد منهم إزاءه إعراضا (73) .

فإذا احتكمنا إلى النحو لم نجد فيه قيدا على هذه المسألة ، فهو إنّما يفسّر الإضافة تفسيرا «كيفيّا» ، ولا يستقرئها على مستوى «الكـم » فيجرّد لنا منه إلزاما جديدا ، بل إن خيال النحويين قد اتّسع للقول بالتعدّد في سياق التأويل (74) .

وإذن فدليلنا الرئيس في مراجعة هذه المسألة هو مادّة العربية لا قواعدها الموضوعة .

فأمّا العبارة التي تقوم على مضاف واحد ومضاف إليه واحد (عصر النبوّة ، أسباب النزول ، إعجاز القرآن) فهمي الغالبة الحُسْنى !

ويأتي من بعدها ، على غير خلاف ، عبارة التعدّد في مرحلة أخرى دينا مقبولة : يكون فيها المضاف إليه مضافا يعقبه مضاف إليه .

وهي عبارة قائمة في القديم : قرآنا : (مالك يوم الديـن (75)) .

(تربّص أربعة أشهر) (76) ، (قد نرى تقلّب وجهك في السماء) (77) ، (ىشرى نفسه ابتغاء مرضاة الله) (78) ،

<sup>(73)</sup> لعل بعض البلاغيين هم الذين روجوا لهذا حين جعلوا من شروط فصاحة الكلام أن يكون خاليا من تتابع الإضافات . وانظر في تفصيل ذلك :

شروح التلخيص 13/1 ــ 116 . ولكن هذه «المراجعة» تتعلق بصحة التركيب والوفاء في التبليغ فهـــى داخلة في حد النحو .

<sup>(74)</sup> قال عبد القادر البغدادي في خزانة الأدب (السلفية) 304/4 : «وأنشد (الرضي ، صاحب شرح الكافية) ، وهو الشاهد السادس عشر بعد الثلثمائة (!) وهو من أبيات المفصل وغيره : وقد جعلتني من حزيمة إصبعا

على أن فيه حذف ثلاث كلمات متضايفات ، أي ذا مقدار مسافة إصبع ... » .

<sup>(75)</sup> الفاتحة .

<sup>(76)</sup> البقرة 662

<sup>(77)</sup> البقرة 144

<sup>(78)</sup> البقرة 207

|                            | وشعـــرا :                                        |
|----------------------------|---------------------------------------------------|
| بطين(79)                   | وإنّــا ذممنــا كُـلَّ نجدة ِ سَيَّـد ٍ           |
| (80)                       | وبيت كمثل ِ جناح ِ العقابُ ِ                      |
| (81)                       | أَسُكِّان بَطْن ِ الأرض                           |
| فطيبُ تر اب القبر (82)     |                                                   |
| (83)                       | أعينَـي مهاة ِ الرمل عنّي إليكمـا                 |
| لنهب ِ (84)                | قصير يــــــ السربــال لم يســر ليلــــة          |
| (85)                       | أحسر أنار الجحيم                                  |
| (86)                       | أَشَـدُ مُصَّف ِ الرياح يسبقـه                    |
|                            | وإذا سِحابــة ُ صَـــد ْرِ حِــب ّ أبـرقــت       |
| وة كُل حُب علقما (87)      | تركت حلاه                                         |
|                            | ونشــرا :                                         |
| ُط عليه الطين والماء (88)  | _ إذا أراد الله ذهابَ مال ِ رجل ِ سلَّ            |
| ِ هديّة (89)               | _ فلم يشك أبو مازن أنّه دق ُ صأحب                 |
| ً إلاّ بدرهم من ههنا ودرهم | <ul> <li>وهل اجتمعت أموال بيوت الأموال</li> </ul> |
|                            | من ههذا (90) ؟                                    |

<sup>(79)</sup> لجران العود ، الوحشيات 106

<sup>(80)</sup> للنميري ، الوحشيات 283

<sup>(81)</sup> الوحشيات 139

<sup>(82)</sup> لمسلم بن الوليد ، الوحشيات 143

<sup>(83)</sup> الوحشيات 97

<sup>(84)</sup> لعمارة بن عقيل ، الوحشيات 226 وانظر في أمثلة أخرى ، من الشعر القديم : الوحشيات 84 ، 103 ، 266 ، 132 ، 267 ، 267 .

<sup>(85)</sup> للمتنبي ، ديوانه شرح الواحدي

<sup>(86)</sup> المرجع السابق 10

<sup>(87)</sup> الرجع نفسه 17

<sup>(88)</sup> الجاحظ ، البخلاء 27

<sup>(89)</sup> المرجع السابق 39

<sup>(90)</sup> المرجع نفسه 31 وانظر ، أيضا ، 27 ، 29 منه .

وأمثلتها في النثر الحديث بالمكان البارز ، أمَّا في الشعر فمنها :

- \_ يا أبواب بساتين الأهواز (91) ،
- \_ أقسمت بأعناق أباريق الخمر (91) ،
  - \_ أولاد قراد الخيل (91) ،
  - \_ قرارة منتصف الليل (92) ،
    - جناح قوس قزح (93) ،
  - شرب خمر الحياة (94) ،
    - عب خمـر المـرح (95) ،
  - \_ نداء انتفاض الحياة (96) ،
  - \_ نداء جمال الوجود (97) ،

ثم تأتى عبارة أكثر تراكبا فيها مضاف (بينن) يليه مضاف إليه (عُشْبُ) يَكُون مضافا يليه مضاف إليه (سطوح) يكون مضافا يليه مضاف إليه (البيوَت ِ) (98) ... ولعلُّها تقف على برزخ الكَّراهة (99) ، وتدخل في حدٌّ القبول مع التَحفيظ .

فإذا احتكمنا إلى الاستقراء وجدنا أنتها عبارة مستعملة في القديم :

قرآنا : ذكر رحمة ربّاك عبده زكريـا (100)

فقد موا بين يدي نجواكم صدقة (101)

قل لو أنتم تملكون خزائن رحمة ربّــي (102) .

<sup>(91)</sup> لمظفر النواب

<sup>(92)</sup> الهدوى طوقان ، وجدتها 69

<sup>(93)</sup> المرجع السابق 82

<sup>(94)</sup> المرجع نفسه 83

<sup>(95)</sup> المرجع نفسه 83

<sup>(96)</sup> المرجع نفسه 83

<sup>(97)</sup> المرجع نفسه 83

<sup>(98)</sup> العبارة (بين عشب سطوح البيوت) لمحمود درويش ، شعر الأرض المحتلة لعبد الرحمن

<sup>(99)</sup> قَالَ السبكي في عروس الأفراح (من شروح التلخيص 116/1) : «قد يكره تتابع الإضافات بشروط : أن تكون ثلاثا فأكثر ... » .

<sup>(100)</sup> مريسم 2

<sup>(101)</sup> المجادلة 12

<sup>(102)</sup> الأسر اء 100

(أو يأتي بعض آيات ربّاك) (103) (مثل دأب قـوم نوح) (104) (فبأيّ آلاء ربّكما تكذّبان) (105) .

وحديثا: قاب قوس أحدكم وموضع سوط أحدكم في الجنّة خير من الدنيا وما فيها (106) ،

وحديثا قدسيًّا : أنا عند ظن عبدي بسي ... (107)

#### وشعبرا:

وما كنت إلا مثل قاطع كفّه (108) يا عوف أحلم كُل ذي حياهم (109) ولا ثوب مجد غير ثوب آبن أحمد (110) ميعاد كُل رقيق الشفرتين غـدا (111).

#### ونشــرا :

ولست أعرف وَضْعَ جميع ِ أَجزائـها في أماكنها (112) وحد تنسي صاحبُ مَسْلَحة ِ باب ِ الكرخ ... (113) .

<sup>(103)</sup> الأنعام 158

<sup>(104)</sup> غافــر 31

<sup>(105)</sup> الرحمين 13

<sup>(106)</sup> صحيح البخاري ، كتاب الجهاد

<sup>(107)</sup> صحيح البخاري ، كتاب التوحيد

<sup>(108)</sup> للمتلمس ، الوحشيات 112

<sup>(110)</sup> للمتنبسي ، ديوانه بشرح الواحدي 44

<sup>(111)</sup> المرجع السابق 58

<sup>(112)</sup> الجاحظ ، البخلاء 33

<sup>(113)</sup> الجاحظ ، البخلاء 44

# وتأليفًا:

(114) « ... رأيت أكثر أهل ٍ زمانينا » (114) ..

\_ فأبعدُ غايات ِ كاتبينا ... وأعلى منازل ِ أديبينا ... وأرفعُ درجـات ِ لطيفـنا ... (115) .

> ناحية بستان أبي علي" (116) دفن ثاني يوم موته (117) هذا فهرست كتب جميع الأمم (118) ومن غير خط" ابن ثوابة (119) في أوّل خلافة بنى العبـّاس (120)

#### وتسميـة:

كتاب شرح أبيات الإيضاح ، كتاب مختصر عوامل الإعراب (121) ، كتاب طبقات أهل العلم والجهل (122) ، كتاب شرح كتاب الفصيح (123) ، كتاب اختلاف تأويل الحديث (124) ، كتاب نقض علل النحو (125) ، كتاب مختصر نحو المتعلمين (126) .

<sup>(114)</sup> ابن قتيبة ، أدب الكاتب 1

<sup>(115)</sup> المرجع السابق 1 ، 2 ، 3

<sup>(116)</sup> الفهرست (التكملة) 6

<sup>(117)</sup> المرجع السابق 121

<sup>(118)</sup> المرجع نفسه (المقدمة)

<sup>(119)</sup> المرجع نفسه 12

<sup>(120)</sup> المرجع نفسه 10

<sup>(121)</sup> لأبـــي على الفارسي ، الفهرست 95

<sup>(122)</sup> لواصل بن عطاء ، الفهرست (التكملة 1)

<sup>(123)</sup> لأبـــي عمرو الشيباني ، الفهرُست 102

<sup>(124)</sup> لابن قتيبة ، الفهرست 116

<sup>(126)</sup> للجرمــي ، الفهرست 84

وحياة هذه العبارة في الاستعمال المعاصر استمرار الأشكالها المتدرة من القديم ،

فهـي ماثلة جارية في لغة الشعر : وألقى على حضنها كـُل ً ثقل سنين (!!) الألم (127) روائح دنيا هواك (128) رجعت بكل ً تعطّش قلبـي (129)

حتى نلفَّ الحبل حول َ رقاب ِ تجَّار ِ الحروب (130)

#### والدراسة الأدبيـة :

والواقع أنا لا نكاد نرى بعد كتابـي عبد القاهر شيئا قيـّما في النقد أو في البلاغة ... (131)

#### و الصحافة:

ـ ... سوف يستكملان ... بحث تفصيلات رؤوس للوضوعات (132) ـ ... بدء فحص إقرارات الذمة ... (133)

#### والإعلانات (العلميّة) :

\_ نوادر المخطوطات : مشروع علمسي خطير يرمـي إلى نشرِ نفائس ِ صغار ِ المخطوطات ِ في مختلف فروع الثقافة العربية ...

<sup>(127)</sup> لفدوى طوقان ، وجدتها 17

<sup>(128)</sup> المرجع السابق 92

<sup>(129)</sup> لمرجع نفسه 92

<sup>(130)</sup> لتوفيق زياد ، أشد على أيديكم 116

<sup>(131)</sup>طه حسين ، في الأدب الجاهلي 28 . و لا حاجة بنا إلى التحفظ على مضمون هذا « التقرير » ؛ لأننا نورده دليلا على ظاهرة في شكل التعبير ، كما هو واضح .

<sup>(132)</sup> جريدة الأهرام يوم 75/11/2

<sup>(133)</sup> جريدة الأهرام يوم 75/11/2

ولسنا بحاجة إلى أن نفرق ، على مستوى النحو ، بين أن يكون المضاف إليه الأخير ضميرا وأن يكون اسما ظاهرا ، فاستخفاف الأول راجع إلى حكم «الذوق» المتغيّر ، ثم إن تتابع الإضافات ، وقرارتُها مضافٌ إليه اسمٌ ظاهر ، أمر قائم في النصوص الفصحى والقران ، كما تبيّن . ولسنا بحاجة ، كذلك ، إلى التفريق بين متضايفين تلازما على ذلك فأصبحا آسما واحدا (كالعلم المركب تركيبا إضافيًا) وبين متضايفين تتغيّر علاقتهما ، فذلك فرق زمني لا نحوي (134) .

فإذا بلغنا الصورة التالية حيث يكون المضاف إليه الرابع أو الخامس مضافا أيضا دخلنا تحت طائلة الحكم بالتعاظل غير المستساغ . فإذا تتبعنا هذه الصورة في القديم والحديث وجدناها تنحسر إلى دائرة محدودة من مواضع التسميات والعناوين القاصدة إلى التعبير عن علاقات اسمية محددة مركبة ... على وجه التبليغ المباشر غير المُلْبِس .

# ففي عناوين كتب الأقدمين :

- \_ كتاب نقض كتاب ابن الراوندي على النحويين (135)
  - ــ كتاب تفسير مقصورة أبـي بكر بن دريد (136)
    - \_ كتاب شرح شواهد كتاب سيبويه (137)
- \_ كتاب اختلاف مصاحف أهل المدينة وأهل الكوفة وأهل البصرة عن الكسائمي (138)
  - \_ كتاب غريب شعر زيد الخيل (139)

<sup>(134)</sup> قارن مثلا بين : عبد الله وعبد المال ورأس المال ... الخ

<sup>(135)</sup> لابن درستوية ، الفهرست 94

<sup>(136)</sup> للعمــري ، الفهرست 122

<sup>(137)</sup> عنوان كتابين (على التطابق) أحدهما للمبرد والاخر لمبرمان ، انظر : الفهرست 88 ، 89

<sup>(138)</sup> الفهرست 54

<sup>(139)</sup> المرجع السابق 123

وفي إعلانات المحدثين من المعاصرين وبياناتهم :

- صوت القاهرة ، إحدى شركات هيئة اتحاد الإذاعة والتلفزيون تقد م المصحف المرتسل بطريقة حفص ... (140)
  - أسرة نادي مستخدمي مناجم فوسفات الحسا (141)
- ... يضاعف من صعوبة ظروف معيشة بعض فثات العمال ... (142)

ويظهر ، بتتبع التسميات التي يعرض فيها تتابع الإضافات ، كأنّما أصبحت كلمة (كتاب) عند المتقدّمين في فواتح عبارات التسمية والإعلان.

ولعل تجاوز العبارتين للعدد الأقصى المقبول في التتابع ، أو الرقم القياسي كما يعبّر الناس هذه الأيام ، أن يكون شكلا من أشكال استغلال الإمكانات غير المتناهية لعلاقات الإضافة ، واستهجانتُها للوهلة الأولى مظهر من مظاهر الصراع الطبيعيّ بين الممكن والمستعمل في اللغة .

ولعل من مظاهر اتجاه المحدثين إلى استثارة هذه الإمكانات ما نجد من إضافة اللفظ إلى ذاته (أعماق الأعماق ، جاء في مقد مة المقد من ومن ذلك قول توفيق زياد :

ولـن أرضى بديـلا عنـه لــو علـقــت من شريـان شريانـي

وقوله : وأرقب هبتة الريح التي تأتي من الشرق لعل على جناح جناحها يأتسي لنا خبـر

<sup>(140)</sup> من إعلان بجريدة الأهرام يوم 15/11/2

<sup>(141)</sup> عنوان (واقعي) منشور في جريدة الدستور الأردنية يوم 1975/11/15

<sup>(142)</sup> من بيان للاتحاد العام لعمال لبنان نشر في جريدة الدستور الأردنية يوم 75/12/7 .

وهكذا شكل ربّما – كان – يُحكّم عليه بالاستهجان في سياق تاريخيّ معيّن أو عند استعماله أوّل مرّة ، ولعلّه أصبح شكلا عفويّا حارّا شائعا وخاصّة في التعبير المتأدّب المعاصر .

#### المسألة السادسة ـ تعدّد المضافات إلى مضاف إليه واحد

أمّا ظاهرة تعدّد المضاف مع وحدة المضاف إليه فأصبحت ظاهرة يومية من ظواهر الإضافة ، في هذه الأزمنة . ومنها على سبيل التمثيل بما يرد للخاطر الأوّل : إعداد وتقديم ... (في مجال الإذاعة والتلفزة) ، تحقيق وشرح ... (في مجال إحياء التراث) ، تحليل ونقد ... (في مجال الكتابة) الخ .

وهي إحدى ظواهر النحو في الفصحى . ومما يؤثر من أمثلتها (الشواهد) عند الأوائل :

\_ قول الأعشى :

ولا نقاتـل بالعصيّ ولا نـرامـي بالحجـارة إلاّ عُلالة أو بداهة قـارح نهـد الجـزارة (143)

\_ وقول الفرزدق :

ياً مَن ° رَأى عارضا أسر "به بين ذراعي وجبهة الأسد (144)

\_ وقول (الاخر) :

سقىي الأرضين الغيثُ سَهَـْـلَ وحَزْنَهَا

فنيطت عُرى الامال بالزّرع والضّرع (145)

<sup>(143)</sup> كتاب سيبويه (طبعة هارون) 1/971 – 180 والمفصل (بروخ) 42 والمخزانة (السلفية) 307/4

<sup>(144)</sup> الكتاب (طبعة هارون) 179/1 – 180 والمفصل (بروخ) 42 والعخزانة (السلفية) 306/4 وشرح الأشموني 325/2 – 326

<sup>(145)</sup> التوضّيح والتكميل لشرح ابن عقيل 35/2 وشرح الأشموني 325/2 – 326

- وقولهم : قطع الله يكد ورجل من قالها (146) .
- وما جوّز سيبويه على ذلك في الشعر من نظائر : مررت بخير وأفضل مــن ثمّ ... (147)

ولكن النحويين اختلفوا في تخريجها ، فعد ها سيبويه «مما جاء مفصولا بينه وبين المجرور» وسلكها في ظاهرة الفصل بين المضاف والمضاف إليه (بغير الظرف والجار والمجرور) (148) ، فذهب إلى «أن الأصل في قطع الله يد من قالها ورجل من قالها ، فحذف ما أضيف له «رجل» فصار : قطع الله يد من قالها ورجل ، ثم أقحم «رجل» بين المضاف الذي هو «يد» والمضاف إليه الذي هو «من قالها» (149).

وهي عنده قبيحة ، وإن يكن أجازها على وجه الضرورة في الشعـر حسب (150) . وتابع سيبويه على مذهبه فيها أبو عليّ الفارسـيّ (151) .

وحملها الزمخشري على «حذف المضاف إليه من الأوّل استغناء عنه بالثاني » (152) وتابعه على ذلك ابن مالك إذ قال في الألفيــّة :

ويحذَف الثاني فيبقى الأوّل كحاله ، إذا به يتصل بشرط عطف وإضافة إلى مثل الذي له أضفت الأوّلا

قال ابن عقيل في شرح البيتين : « يحذف المضاف إليه ، ويبقى المضاف كحاله لو كان مضافا ، فيحذف تنوينه . وأكثر ما يكون ذلك إذا عُـطـف

<sup>(146)</sup> التوضيح والتكميل لشرح ابن عقيل 35/2 وشرح الأشموني 225/2 = 326

<sup>(147)</sup> الكتاب (طبعة هارون) 179/1 – 180

<sup>(148)</sup> المرجع السابق 1/179 - 180

<sup>(149)</sup> شرح الأشموني 2/325 – 326 والتوضيح والتكميل لشرح ابن عقيل 37/2

<sup>(150)</sup> الكتاب 179/1 – 180

<sup>(151)</sup> الخز انة (السلفية) 307/4 – 308

<sup>(152)</sup> المفصل (بروخ) 42

على المضاف اسم مضاف إلى مثل المحذوف من الاسم الأوّل ، كقولهم : قطع الله يد ورجل من قالها ورجل من قالها ورجل من قالها ، فحذف ما أضيف إليه «يد» وهو «من قالها» لدلالة ما أضيف إليه «رجل» عليه ، ومثل قوله :

# سقىي الأرَّضينَ الغيثُ سَهـْلَ وحَزْنَـهَـا

التقدير : سهلها وحزنها ، فحذف ما أضيف إليه سهل لدلالة ما أضيف إليه «حزن» عليه (153) .

ونطرح هنا اختلاف المبرّد وسيبويه على أيّ (المضاف إليهما) هـو المحذوف (154) ، فكلاهما يستبعد إمكان التعدّد، تعدّد المضاف مع وحدة المضاف إليه ، متمسّكا بأن يكون لكلّ مضاف إليه مضاف واحد .

وينبغي علينا أن نَـأثـِـر في هذا الموضع رأي الفرّاء ؛ إذ وقف من المسألة موقفا وصفيّا سليما ، فذهب إلى أن الاسمين (يد ورجل) مضافان إلى « من قالها » ، ولا حذف في الكلام لا من الأوّل ولا من الثاني (155) .

ويظهر أن نظرية العامل هي أصل ذلك التقبيح ، والدافع إلى كل ذلك التأويل والتقدير ، تقدير حذف المضاف إليه ؛ فقد ذهب النحويتون إلى أن المضاف هو عامل الجر في المضاف إليه (156) ، ولا بأس عندهم في أن تتعد د المعمولات للعامل الواحد ، ولكن لا وجه عندهم لتعد د العوامل في معمول واحد ، ولعل هذا هو الذي دعاهم إلى وضع باب « التنازع في العمل » حين رأوا أن أكثر من عامل تسوارد على معمول واحد مثل : اجتهد ونجم صالح ... الخ . ولعلهم ، لهذا ، لا ينكرون :

<sup>(153)</sup> التوضيح والتكميل لشرح ابن عقيل 35/2

<sup>(154)</sup> التوضيح والتكميل لشرح ابن عقيل 37/2

<sup>(155)</sup> المرجع السابق 37/2

<sup>(156)</sup> أصول النحو لابن السراج 56/1

- ربّ السموات والأرض
- دارَ البلي ومحلَّ أموات ونأي واغتراب (157)
- قومسي إذا نام الخليّ فأبنني عنوف الفواضل عنوف الفواضل عنوف الفوارس والمجالس والصواهل والذوابل (158)
  - باب السماحة والأضياف (159)

الخ مما يتعدُّد فيه المضاف إليه .

وهكذا أصبح الوجه حين تدعو الحاجة إلى تعليق أكثر من اسم باسم واحد على طريق الإضافة أن نضيف الاسم الأوّل إليه ثم نضيف كلّ اسم بعد ذلك إلى ضميره ، فنقول مثلا : الكتب المؤلّفة في معاني القرآن ومشكله ومجازه (160) ، ولا نقول : الكتب المؤلّفة في معاني ومشكل ومجاز القرآن ، ويسمّي المؤلّف كتابه : كتاب تسمية الخلفاء وكناهم وأعمارهم (161) ، ولا يسمّيه : كتاب تسمية وكنى وأعمار الخلفاء .

ولكن من الحق أن الأوائل قد أخذوا بهذه الصورة من تعد د المضاف على قلة حين كانت مقتضيات الإفادة عند التعبير تأخذهم أو حين كان يترتب على إضافة الاسم الثاني إلى ضميره بُعث يقطع الصلة القريبة المرجوة ، ولعل من أمثلة ذلك عنوان ابن النديم في الفهرست ، وهو : أسماء وأخبار الصدر الأول ممن أخذ عنه الما تر والأنساب والأخبار (من خط اليزيدي) (162) .

<sup>(157)</sup> لأعرابي يرثي ابنه ، الوحشيات 151

<sup>(158)</sup> للبيد ، الوحشيات 155

<sup>(159)</sup> من أبواب كتاب الوحشيات لأبسي تمـــام

<sup>(160)</sup> الفهرست لابن النديم 51

<sup>(161)</sup> من كتب المدائني ، الفهرست 149

<sup>(162)</sup> المرجع السابق 131

أمّا المحدثون فقد نفخوا في هذه الصورة ومدّوا في أبعادها ، وغدت عندهم ظاهرة ضروريّة تستدرك وجوها من حاجات التعبير لعلّ الصورة الفصحى المقابلة لا تطيقها .

ولعل من تمام الصورة أن نثبت في هذا المقام أمثلة من هذا الأسلوب عند المعاصرين لنتبين شيئا من مقدار الاتساع الذي أصابه على ايديهم ولنتبين تلك المواضع الحادثة التي لا تحتمل الطريقة الفصحى في تعليق الأسماء بتكرير ضمر المضاف إليه:

- \_ ففى الإعلانات الصحفية:
- « ... تعلن الشركة عن مناقصة توريد وإعداد وتقديم وجبات غذائية للعاملين بمعسكرها برأس سدر ..... » (163) .
- « ... وللشركة الحق في قبول أو رفض أيّ عطاء دون إبداء الأسباب ... » (164)
  - \_ وفي المنشورات الرسميّــة :
- \_ قانون وأنظمة وزارة الأوقاف والشؤون والمقدّسات الإسلاميّة (165) .
  - \_ وفي الأخبار الصحفيّة
- « ... تقرر إنشاء جهاز خاص في إدارة الكسب غير المشروع ...
   لتلقتي شكاوى وبالاغات المواطنين عن حالات الإثراء غير المشروع » (166)
- \_ « ... المشكلة الفلسطينية ... لبّ وجوهر الصراع العربيّ الإسرائيليّ ... » (166)

<sup>(163)</sup> من جريدة الأهرام في عددها 32468 الصادر يوم 75/11/2

<sup>(164)</sup> من جريدة الأهرام في عددها 32468 الصادر يوم 75/11/2

<sup>(165)</sup> عنوان نشرة صادرة عن الوزارة في الأردن

<sup>(166)</sup> جريدة الأهرام الصادرة يوم 75/11/2

- وفي البيانات الصادرة عن مؤسسات جامعيّة:
- «... إن كُلاً من الجامعتين سوف تعمل على تطوير فلسفة موحّدة للتعليم الجامعي في القطرين الشقيقين وبالتالي توحيد مبادىء وأهداف ونظم هذا التعليم » (167) .
  - وفي الأدب المترجم
- « وطائفة البارسيين هم أعرق وأزكى وأغنى وأفضل طوائف الهندوس قاطبة » (168)
- « وكان هذا الرصيف يرتفع وينخفض مع المدّ والجزر ، فيسهـّل عمليات شحن وتفريغ السفن والبواخر » (169) .
- « وكانت امرأة جديرة بأن تُعْبَد للطف ولطيبة شخصيتها الفاتنة » (170)
   و في لغة البحث :
- « ... تنمية وتشجيع التعاون الاقتصادي الوثيق بين الدول المشتركة في البرنامج ... » (171)
- « ... والتزمت منظمة التعاون الاقتصادي الأوربي بفحص وتنسيق المشروعات الداخلية في البرنامج ... » (172)
- « ... ولكل من مد يد العون والمساعدة من الزملاء بالكلية ، وأمناء مكتبة الكلية ، ونظار وناظرات المدارس الابتدائية بمدينة القاهرة ومحافظة الدقهلية أقدم عميق شكري وتقديري » (173) .

<sup>(167)</sup> من نص الاتفاقية الثقافية بين الجامعة الأردنية وجامعة دمشق المنشورة في (أنباء الجامعة) ، 75/11/1

<sup>(168)</sup> الرهان العجيب 50

<sup>(169)</sup> المرجع السابق 120

<sup>(170)</sup> اعتر أفات جان جاك روسو 19/3

<sup>(171)</sup> مجلة العربي (أيلول 1975) ص 125

<sup>(172)</sup> المرجع السابقُ 125

<sup>(173)</sup> الكلمات الشائعة ... (رسالة دكتوراه) – المقدمة

#### وفي لغة الدراسات اللغوية :

- ـــ « ... وهل تتوصّل هذه الوسائل «السحريّة» إلى تنمية أو خلق غريزة
- القراءة في المستمعين والنظارة فيتهافتوا على الكلمة المطبوعة اقتناء
   واستهلاكا وتجاوبا خلاقا ؟» (174) .
- « ... إن الأسلوب هو المظهر الذي يظهر به القول والنتاج عن اختيار وسائل التعبير المنجرة بدورها عن طبيعة ومقاصد الشخص المتكلم أو الكاتب » (175).

ولعل في هذه الأمثلة دليلا على مدى اتساع التعبير المعاصر في الأخذ بهذه الظاهرة ، وبيانا عن بعض دواعي الأخذ به وخاصة حين يكون اتتباع الأسلوب الأفصح قاطعا لما ينبغي أن يوصل ومباعدا بين ما يراد له أن يتقارب . ولعل هذا يتبين ، مثلا ، إذا نحن قارناً بين :

تنمية وتشجيع التعاون الاقتصادي الوثيق بين الدول المشتركة في البرنامج وتشجيعه وتنمية التعاون الاقتصادي الوثيق بين الدول المشتركة في البرنامج وتشجيعه ويبلغ من رواج هذا الأسلوب في التعبير المعاصر أن يصبح معادلا للأسلوب الأفصح يراوح بينهما الكتاب حتى من يتناول منهم فيما يكتب مسائل اللغة

#### ومن أمثلة ذلك :

- ــ « ... اختلاف أمثلة هذا الكتاب وتمارينه عن أمثلة وتمارين كتاب (تبسيط العروض) اختلافا كلّيّا ... » (176)
- « ... وكانت عقارب الساعة تشير إلى الثالثة صباحا ونحن مشغولون فيما سنفعله في الغد من تشييع وتجهيز ونقل الجثمان ودفنه ... » (177) .

<sup>(174)</sup> اللغة العربية ومشاكل الكتابة 31

<sup>(175)</sup> المرجع السابق 125 (من ترجمة المؤلف عن الفرنسية)

<sup>(176)</sup> من مقدمة نور الدين صمود لكتابه «العروض المختصر»

<sup>(177)</sup> من حديث لعامر العقاد بمجلة الكتاب ، آب 1975 ص 104

#### خ\_اتم\_ة:

فإذا أبحت لنفسي أن أتخذ هذه الدراسة ، على نقائصها ، دليلا ومُستَأنَسًا في تعميم على هذا الصعيد قلت : إن «مستوى» النحو في العربية المعاصرة ما يزال يوازي ، على وجه التطابق ، مستوى النحو في العربية الفصحى في الشطر الأكبر من القواعد . ولكن نحو العربية المعاصرة يفارق نحو الفصحى في بعض القواعد . والغالبُ في هذه المفارقة أن نجد النحو المعاصر ينفخ في ظاهرة قديمة كانت محدودة ويروج لها حتى ليَتُعلَبُها . ودرجة التحوّل هنا لا تعدو الاختلاف في نسبة شيوع الظاهرة بين القديم والحديث . ولكنتنا نجد ، فضلا عن ذلك ، أن مقتضيات التعبير المعاصر وملابساته تفرز في النحو ظواهر مستحدثة لا نجدها في النحو القديم ، فإذا شئنا أن نردها إلى بعض القواعد التاريخية على وجه التأويل لم نجد لذلك إلا سبيلا محفوفة بالتكليف !

#### المسر اجمع

#### أ \_ من كتب النحو

- 1 \_ أَسُرَار العربيّة ، لابن الأنباري ، بتحقيق محمد بهجة البيطار ، دمشق 1377 \_ 1957
- 2 ــ الأصول في النحو ، لابن السرّاج ، بتحقيق عبد الحسين الفنلي ، النجف وبغداد 1973
- 3 الإنصاف في مسائل الخلاف ، لابن الأنباري ، طبعة محمد محي الدين عبد الحميد ، المكتبة التجارية بالقاهرة 1374 1955
- 4 التوضيح والتكميل لشرح ابن عقيل ، لمحمد عبد العزيز النّـجار ، القاهرة 1386 — 1387 ، 1966 — 1967
  - 5 خزانة الأدب ، للبغدادي ، السلفية ، القاهرة 1351
- 6 شرح الأشموني على ألفيّة ابن مالك ، بعناية محمد محي الدين عبد الحميد ، دار الكتاب العربـي — بيروت 1375 — 1955
- 7 ــ كتاب سيبويه ، بتحقيق وشرح عبد السلام هارون ، القاهرة 1966 ــ 1973
- 8 ــ كتاب اللامات ، للزجاجئي ، بتحقيق مازن المبارك ، دمشق
- 9 \_\_ المقتضب، للمبرّد، بتحقيق محمد عبد الخالق عضيمة، القاهرة 1385 \_\_ 1385
- 10 مغنى اللبيب ، لابن هشام ، بتحقيق مازن المبارك ومحمد علي حمد الله ، دار الفكر الحديث ، لبنان 1384 1964
  - 11 ــ المفصّل ، للزمخشري ، طبعة (بروخ)
- 12 ــ نظرات في كتاب اللامات ، للزجاجي ، بتحقيق مازن المبارك ، لأحمد راتب النفاخ ، مجلة العرب ، السنة الخامسة ص 169 ــ 201

#### ب - من كتب البلاغة

13 – شروح التلخيص ، للتفتازاني والمغربي والسبكي . الطبعة الأولى ببولاق ، 1317ه

# ج – من كتب «النصوص والأمثلة – الاستعمال »

- \* من القديــم
- من نصوص الفصحـي
  - 14 \_ القرآن الكريـم
- 15 كتاب الوحشيات وهو الحماسة الصغرى لأبـي تمـّام ، بتحقيق عبد العزيز الميمني ومحمود محمد شاكر ، دار المعارف بمصر 1963
  - من نصوص الشعـر العبـّاسـي
- 16 ـ ديوان المتنبّـي ، بشرح الواحدي ، طبعة مكتبة المثنى ببغداد عن طبعة ديتريصي في برلين 1861 .
  - من نصوص النثر العباسي
- 17 البخلاء ، للجاحظ ، بتحقيق طه الحاجري ، دار المعارف بمصر 1958
  - من كتب التاريخ الثقافي العـام
  - 18 الفهرست ، لابن النديم ، المكتبة التجارية بالقاهرة .
    - من كتب الثقافة اللغوية
- 19 أدب الكاتب ، لابن قتيبة ، المكتبة التجارية بالقاهرة ، الطبعة الرابعة ، 1382 1963 .

#### \* من الحديث

- \_ من الشعـر الحديـث
- 20 أشد على أيديكم ، لتوفيق زياد ، مطبعة الاتحاد (فلسطين المحتلة) .

- 21 ـ شعر الأرض المحتلّة ، لعبد الرحمن ياغي ، مكتبة عمّــان .
- 22 ــ وجدتها ، لفدوى طوقان ، منشورات دار الاداب ، بيروت 1959 .
  - \_ من البحوث الأدبية المعاصرة
- 23 ــ أباطيل وأسمار (1) ، لمحمود محمد شاكر ، مكتبة دار العروبة بالقاهرة 1385 ه .
- . 1958 مصر الجاهلي ، لطه حسين ، دار المعارف بمصر 24
  - \_ من التآليف « اللغوية » المعاصرة
- 25 ــ العروض المختصر ، لنور الدين صمود ، الدار التونسية للنشر 1971 .
- 26 ــ اللغة العربية ومشاكل الكتابة ، للبشير بن سلامة ، الدار التونسية للنشــر .
  - \_ من البحوث التربوية
- 27 الكلمات الشائعة في كلام تلاميذ الصفوف الأولى من المرحلة الابتدائية وتقويم بعض مجالات تدريس اللغة في ضوئها (رسالة دكتورا) ، لفتحي علي إبراهيم يونس ، مقدمة إلى قسم المناهج بكلية التربية (جامعة عين شمس) 1974 .
- 28 ــ مواد أعد ها باحثان يتقد مان لنيل درجة الماجستير من كلية التربية (الجامعة الأردنية) متخر جان في قسمين للغة العربية في جامعتين عربيتين .
  - ــ من الأدب المترجم
- 29 ــ اعترافات جان جاك روسو (مطبوعات كتابي) ، الجزء الثالث والجزء الخامس ، ترجمة محمد بدر الدين خليل .
- 30 ــ الرهان العجيب ، لجول ڤيرن ، ترجمة ؟ روايات الهـلال ، العدد 184 ، 1964 ــ 1383 .

- \_ من الصحافة
  - المجلات
- 31 آخر ساعة (المصرية) ، 24 أيلـول 1975
  - 32 الشباب (الأردنية) ، صيف 1975
- 33 الصيّاد (اللبنانية) ، العدد 1509 ، آب 1973
- 34 العربي (الكويتيــة) ، العدد 202، شعبــان 1395 أيلول 1975
  - 35 الكتاب (العراقية) ، آب 1975 ، أيلول 1975
    - الجرائـد
- 36 ـ الأخبار (الأردنية) ، (أعداد متفرّقة) تشرين الثانبي 1975
- 37 أنباء الجامعة (نشرة إخبارية تصدر عن الجامعة الأردنية) ، العدد 25 ، 1975/11/1
  - 38 الأهرام (المصرية) ، 1975/11/2
- 39 البعث (السورية) ، (أعداد متفرقة) ، أواخر آب وأوائل أيلـول 1975
  - 40 النهار (اللبنانية) ، 24 أيلول 1975 .

**نهاد الموسى** كليـّة الآداب ــ جامعة الا<sup>د</sup>ردن كانون الثاني 1976 المحرّم 1396

# سابور بن اردشیر و تأسیسه « دار العلم » ببغداد \*

# بقلم: الحبيب الشاوش

#### تمهيد :

كانت بغداد في القرنين الرابع والخامس ه/العاشر والحادي عشر م. مسرحا للاضطرابات والقلاقل السياسية والفتن ، ولا سيما في عهد الدولة البويهية التي بسطت نفوذها على فارس والعراق ، وانتصب امراؤها بعاصمة الخلافة العباسية ، واصبحوا فيها أصحاب الامر والنهيي ، ولم يبق للخليفة فيها ، شأن كبير يذكر أو دور يلعبه في الحقل السياسي خاصة .

ومما غذى تلك الاضطرابات والفتن ، التطاحن المستمر بين الشيعة والسنة من ناحية ، وثورات العيارين والقرامطة والحنابلة والفئات الشعبية من ناحية أخرى ، وذلك في فترات مختلفة من عهد الامارة البويهية الطويل .

ورغما عن الحالة السياسية والاجتماعية المتقلبة . في هذا العصر بالذات ، ازدهرت الحياة الادبية والعلمية ازدهارا كبيرا ، بفضل تنافس الامراء والوزراء البويهيين في تشجيع الكتاب والشعراء بالوسائل المادية والادبية على الانتاج والخلق ، وبعث حياة أدبية نشيطة في البلاطات والمجالس .

<sup>(\*)</sup> هذا البحث انجـز ضمـن برنامج قسـم الدراسـات الأدبيـة بمـركـز الدراسـات والأبحـاث الاقتصادية والاجتماعية . (C.E.R.E.S.)

وهذا سابور ، احد وزراء الدولة ، يلعب دورا هاما في هذا الميدان ، وذلك في فترة لم تعرف \_ وهذا اقل ما يقال فيها \_ أي استقرار في مجال الحياة السياسية والاجتماعية ... وقد تمثل دوره في بعث مؤسسة علمية من أهم ما عرفه العالم العربي والاسلامي حتى ذلك العصر ، من المؤسسات العلمية المماثلة . وقد قسمنا بحثنا في هذا الموضوع إلى قسمين كبيرين تناولنا في أولهما حياة سابور ونشاطه السياسي ، وزيرا ، وتخلصنا في القسم الثاني ، إلى تأسيسه «دار العلم» والتعريف بهذه المؤسسة ودورها في ازدهار الثقافة العربية الاسلامية ، اعتمادا على مختلف المصادر القديمة والمراجع الحديثة وقد ادرجنا قائمة كاملة لها في اخر بحثنا هذا .

#### مقلدملة:

سابور بن ارد شير هو أحد وزراء الدولة البويهية ورجالاتها العظام ، خلد التاريخ اسمه ، إلى جانب من خلد ، لما كان له وعرف به من علو المكانة والشأن . ، وقد عاش في فترة تعتبر فاصلة بين عهدين : عهد قوة الدولة واستقرارها من ناحية ، وعهد ضعفها وتلاشيها حتى زوالها من ناحية اخرى .

# لمحة موجزة عن امارة البويهيين في العراق خاصة :

يجدر ان نلاحظ – باديء ذي بدء – ان الاصل في تسمية هذه الدولة يرجع إلى « بويه » المعروف لدى المؤرخين بشجاع او ابيي شجاع بويه ، احد القواد العسكريين الفرس من الديلم ، اشتهر بمشاركته الفعالة في الحروب الطاحنة بين العلويين والسامانيين (1) وهو أب لثلاثة أبناء : أحمد ، وعلي والحسن ، مؤسسي هذه الدولة الزاحفة التي سرعان ما انتشر نفوذها على

<sup>(1)</sup> راجع : دائرة المعارف الاسلامية ، الطبعة الأولى ، ج 1 ، ص ص 827–828 مقال : « بويهيون » لك.ف. زترشتاين . – نفس المرجع ، الطبعة الثانية ، ج ، ص ص 1390–1397 ، مقال : « بويهيو<sup>ن</sup> » لكلود كاهين .

فارس فالعراق ، وكان دخولها العراق وانتصابها في بغداد على يد احمد ، في عهد الخليفة العباسي المستكفي الذي بادر إلى الاحتفاء بالفاتح الفارسي ، وذلك بتسميته « أمير الامراء » واضفاء لقب « معز الدولة » عليه . وكان احمد هذا قد فتح قبل ذلك بلاد كرمان سنة 935/324\_936 ، وزحف نحو الغرب حتى دخل بغداد في جمادي الاولى 334/ديسمبر 945 .

أما أخوه علي فبسط نفوذه على مقاطعة اصفهان لمدة قصيرة ، ثم على فارس حيث استقر .

أما الحسن فقد احتل كامل الجبل. وقد لقب علي بعماد الدولة ، والحسن بركن الدولة . والملاحظ ان مثل هذه الالقاب اضفيت على الامراء البويهيين الذين تداولوا الحكم سواء بفارس أو بالعراق (انظر الجدول المصاحب اسفله) ، وهي بلا شك مجرد القاب شرفية تضفي على أصحابها شيئا من الابهة ...

واول بادرة صدرت عن البويهيين ، في معاملتهم للعباسيين ، بادرة اهانة ، من معز الدولة للخليفة المستكفي ، اذ أمر بسمل عينيه وخلعه عن عرشه ، في جمادي الثانية 334/جانفي 846 ، وتعويضه بالمطيع وانجر عن ذلك تدهور ملحوظ مستمر للخلافة العباسية ببغداد ، حيث أصبح النفوذ الحقيقي بيد الامير البويهي وامسى الخليفة مجرد العوبة بين يدي البويهيين أو ما شابه ذلك ...

وتعاقب على العراق من سنة 945/334 إلى سنة 1055/447 ، احد عشر أميرا (2) ، كان أبرزهم وأفضلهم عضد الدولة (3) (978/367\_978/367

<sup>(2)</sup> انظر جدول الامراء البويهيين اسفله .

<sup>(3)</sup> عن عضد الدولة : انظر خاصة : ابن خلكان : «وفيات الاعيان » ، القاهرة 1367/1367 ، ج د ، 221 ، ترجمة رقم 505 . – السيوطي : «بغية الوعاة » ، القاهرة 1326 ، ص 374 – الثعالبي : «يتيمة الدهر » ، ط. م.م. عبد الحميد (القاهرة) ، ه ، ه 12–218 . – دائرة المعارف الاسلامية ، الطبعة الاولى ، ج 1 ، 145–146 ، مقال : «عضد الدولة » . والطبعة الثانية ،ج 1، 217–219 ، مقال : «عضد الدولة » . – ابن العماد الحنبلي : الشذرات ، القاهرة ، 1350 ، ج 3 ، 65، 68، 70، 78–77 . – النظم ، الذهبي : العبر ، ط. الكويت ، 1961 ، ج 2 ، 166–362 . – ابن الجوزي : المنتظم ، ط. حيدر أباد الدكن ، 1958 ، ج 7 ، 113–118 . –

الذي قام ، مدة امارته ، باعمال اصلاحية وانشائية ذات بال ، في ميدان الزراعة والتعمير والحياة الاجتماعية فضلا عن تشجيعه حركة الادب والفكر إما بالمساهمة المباشرة فيها أو بحماية رجل الثقافة والعلم في بلاطه واغداق الصلات الطائلة عليهم . ومن الوزراء الذين سلكوا نفس المسلك بتنشيط الحياة الادبية وخاصة حياة المجالس : أبو محمد المهلبي وزير معز الدولة وذلك في بداية عهد الدولة (4) .

واذ خصصنا بالذكر هذين العلمين فلانهما يندرجان في نفس السياق أو الاطار الذي ينضوي فيه موضوع بحثنا ، ... وذلك قبل توغلنا في الحديث عن حياة سابور وعهده والما ثر التي تألق بها نجمه ، لا سيما وان بينهما وبين سابور وجة شبه يتمثل في الاقبال على اخصاب حياة الفكر بانجازات ومشاريع ثقافية ، هي – على ندارتها – ، باعتبار كامل العصر الذي ظهرت وتحققت فيه ، – من الاهمية بمكان .

وان اكبر ظاهرة تميز بها العصر البويهي كثرة القلاقل السياسية والدينية من ناحية ، وازدهار حياة المجالس والحياة الادبية والعلمية والفكرية من ناحية اخرى وفي نفس الوقت ، مع وجود فترات متفاوته من حيث ظهور هذه الحياة وازدهارها وقيمتها .

ويمكن حصر هذا التطاحن اجمالاً في الصراع القائم بين الشيعة ـ وبنو بويه من انصارها واقطابها ـ والسنة التي «يمثلها » ، أولا وبالذات ، الخلفاء العباسيـون .

<sup>(4)</sup> عن المهلبي ، انظر : ابن الجوزي ، المنتظم ، ج 7 ، 9–10 . – الذهبي : العبر ، ج 2 ، 526،206 . – ابن شاكر الكتبي ، ج 2 ، 526،206 . – ابن شاكر الكتبي ، فوات الوفيات (القاهرة ، بلا تاريخ) ، ج 1 ، 256–260 . – ياقوت : معجم الادباء (ط. القاهرة) (مطبوعات دار المأمون لاحمد فريد الرفاعي) ، ج 9 ، 118 . – ابن العماد : شذرات ، ج 2 ، 354 ، ج 3 ، 9–11 . – الثعالبي : اليتيمة ، ج 2 ، 227–336–337 ، شذرات ، ج 2 ، 110–118 . – « دائرة المعارف الأسلامية : الطبعة الثانية ، ج 1 ، 1390 ، مقال : « بويهيون » لكلود فاهين بالخصوص . – 1390 ، مقال : « بويهيون » لكلود فاهين بالخصوص . –

-4-جدول عامرللدولـــة البويمية

| المهمل كوان فاوس الدولة في قال الدولة في الدو | = Q | ·                 | و ۱۰۰۰ النونوس | جدونعمرت           |                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-------------------|----------------|--------------------|---------------------------------|
| رك الدول من | 1 3 | العراق            | ضارس           | كسرصان             | البسك                           |
| رك الدول من | 320 |                   |                |                    | أعماد الدولية                   |
| ركي الدول من الدول من الدول الدول من الدول من الدول الدو |     | -                 | عماد الدراة    |                    | الردسوات عامصيات                |
| رك الدول من |     |                   |                |                    |                                 |
| المتوات غامضة المتوات المتات المتا |     |                   |                | [بعز الدولة(عمار)] | ركنع ألدولت                     |
| ركى الدول تا الدول تا الدول تا عضد الدول تا عند الدول تا |     | رسراندو           |                | (63)               | (تستوات عامضتا)                 |
| الزعان لحسفان الدولة عند الدولة الدولة عند الدولة عند الدولة الدولة عند الدولة الدولة عند الدولة الدولة الدولة عند الدولة |     |                   | " 1 . It since | ارتد کا مناهدا     | ر ڪ الدولت                      |
| الذي الدولة الد |     | 1 who is I was    | <b> </b> ♠**   | ر ۱۰۰۰             | - 3. G 3                        |
| مؤيد الدولة من الدولة  |     | عراهون العنيار    |                |                    | الزئ لمنعان                     |
| مؤيد الدول من الدول الدول من الدول الدول الدول من الدول الدول الدول الدول من الدول الدول الدول الدول من الدول  |     |                   |                |                    | نز آلدولت +همذان<br>مورد الدولة |
| عمصام الدولة مصمام الدولة محمام الدولة محمام الدولة المولة من الدولة الدولة محمام الدولة الد | •   | 1                 |                |                    | 1 1 I                           |
| عبد الدولة من الدولة مسلم الدولة مسلم الدولة مسلم الدولة مسلما الدولة مسلم الدولة الدولة مسلم الدولة الدولة مسلم الدولة ا |     | المحادة المحادث   |                |                    |                                 |
| غرالهولة به فرالهولة والمولة  |     | and the Co        | · ->           | صمصاء الدولة       |                                 |
| غرالدولة من الدولة من من من الدولة من من من الدولة من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | l   | ,                 |                |                    |                                 |
| عبدالدولة. شعبرالدولة ولاد ستون الملك الرحب مستولا الماك الرحب والماك الرحب الماك الرحب والماك الماك الرحب والماك الرحب والماك الماك الرحب والماك الرحب والماك الماك |     |                   |                |                    | نحرالدولة مهفرالدولة            |
| عبد الدولة. سُم الدولة عبد الدولة من الدولة الد | I — |                   | 1 '            |                    |                                 |
| عبد الدولة. تنص الدولة من من من الدولة من من من من الدولة من من من من الدولة الدولة من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _   | †                 | 51             | 4                  |                                 |
| الله الدولة يُّم الدولة مُّم الدولة  | l   |                   |                | į                  | عجد الدولة. شمس الدولة          |
| مسرون الدولة ثم مشرون الدولة مشرون الدولة المالكويوسون الدولة البوكاليم مشرون الدولة المالكويوسون الدولة المالكويوسون الدولة المالكويوسون الدولة المولة الدولة الدولة الدولة المالكويوسون المالكويوسون المالكة الرحيم المالكويوسون المالكة الرحيم المالكويوسون المالكة الرحيم المنادة |     | `}                | pala Mag L     | هاد السدولية       |                                 |
| مسرون الدولة ثم مشرون الدولة مشرون الدولة المالكويوسون الدولة البوكاليم مشرون الدولة المالكويوسون الدولة المالكويوسون الدولة المالكويوسون الدولة المولة الدولة الدولة الدولة المالكويوسون المالكويوسون المالكة الرحيم المالكويوسون المالكة الرحيم المالكويوسون المالكة الرحيم المنادة | 403 | المطن الدولية     | لمطان الدولية  | قوام الدولنة ال    |                                 |
| البوكاليجار الموزن على الموكاليجار الموزن على الموزن الم |     | 1                 | 1              | · ·                | mal Meeli žin                   |
| الوكاليج ارج الموات الموالدول الدول الموات  | 415 | . [               |                |                    | اللاويعييون                     |
| الوكاليج ارج المحتلال العون على المحتلف المحتلف المحتلف المحتل المحتلف المحتل | 416 | جلال الدولية      | -              |                    |                                 |
| الاستلال العرفي على الملك الرحيد ماليك الرحيد 435 ملات الرحيد الملك الرحيد 440 الملك الرحيد 440 الملك الرحيد 400 الملك الرحيد علاق الله عناد بيد طخوال 440 الملك الرحيد عناد بيد طخوال 447 الرحيد مثلة جيّة عاملات الرحيد الله الرحيد مثلة جيّة عاملات الرحيد الله الرحيد مثلة جيّة عاملة كل الرحيد الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 419 |                   |                | لو كالمحار         | N.                              |
| تعشيرالعلاما كالنالية<br>مردوج عملات فولاد ستون الملك الرحب مالدلك الرحب مردوج<br>مستوط بغاد بيد طفرال 441<br>المرتب نفرة متنظمي<br>مندجة عامشكلاديها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 420 |                   |                |                    |                                 |
| مزدوج مسلا غريزدوع مستوط بعناد بيد طخرال 441 الرحم ما الملك الرحم الملك الملك الرحم الملك | 435 | بو كالبحار [      | 4              |                    | الامتلال العزنوع                |
| منتوط بغاد بيد طخوال 447<br>داندة شخص<br>دانده شكرديس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 44  | لملك الرحيم       | لملك الرحب     | ولاد ستون ال       |                                 |
| ملاجة وبالمستكولة بين الملك الرديم الملك  | 449 | شوط بعداد سيطخرا  | ام             |                    | ومسيمه عملا عمردر               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 44  | وهجن الملك الرديم | $\gamma_i$     |                    |                                 |

# امراء الدولة البونعية في العراق (بغداد) فقط ،وتاريخ لمارتهم (مع ابراز الفترة التي آستوزر فيها سابورب أردنسير)

| ملاحظمات                      | الامراء البويعيون | 14 (di 4 ) ; |
|-------------------------------|-------------------|--------------|
| وخل بغداد في جمادي الاولح     | معزالهواسة        | 334          |
|                               | عزال دولت يختيار  | 356          |
|                               | عضدالدولت         | 367          |
|                               |                   | 372          |
| المشوزركلاهما مسابور          | mee Meet          | 376          |
| و ارد شیر علی التوالی         | res le llect is   | 379          |
|                               | ulded il Leet is  | 403          |
|                               | مشروف الدولية     | 412          |
| . •                           | - Let Me Lin      | 416          |
|                               | أبوكالجسار        | , ,          |
|                               | Mall Maring       |              |
| سقوط بغداد بيد طمغول مك       |                   | 447          |
| ولاف اء القبض على العلكالرجيم |                   |              |
| (انقار السلاحة ببعداد)        |                   |              |
|                               |                   |              |
|                               |                   |              |
|                               |                   |              |
|                               |                   |              |
|                               |                   |              |

# جدول الخلفاء العباسيين الذين واكبو إمارة بني بويد

# (وقديد تارخ حياة سابور ووفاته)

| ملاحظا ت                                                          |           | أكلفاء العباسيور | السنوات<br>(هِربة )                    |
|-------------------------------------------------------------------|-----------|------------------|----------------------------------------|
| خلعه محز الدولة وسمل                                              |           | المستكفي         | 333                                    |
| عيىنيد وسج                                                        |           | العطيح           | 334                                    |
| ولادة سابور بن اردشير                                             |           |                  | 336                                    |
|                                                                   | سا بور د  | السطسائح         | 363                                    |
| لنشاء دارالحلرمن طمرف سابور                                       | يدة و زار | القادر           | 381                                    |
| بن آرد سُر (في 88هـ أو88هـ)<br>وضاة ساپورين أردسُير               | 3         | 1                | 416                                    |
| 3, 3, 3, 3                                                        |           | القيا دُمر       | روبتي الىستة 46                        |
|                                                                   |           | (~               | [= أي هعد ستوطر<br>بعداد وقيام السلاحة |
|                                                                   |           |                  |                                        |
|                                                                   |           |                  | ·                                      |
|                                                                   |           | 1                |                                        |
|                                                                   |           |                  |                                        |
| معالاً <u>و</u> 1، 14 - 15 ما | ة الطيد   | last of the whan | i) آنظر دائرة ا                        |

وهذه الظاهرة تكاد تكون عامة في ربوع بلاد الشرق العربي الاسلامي في ذلك العصر وقبله وبعده ، وقد «غذى » هذا التطاحن ألوان متعددة من الشغب والثورات والفتن بالعراق عامة وبغداد خاصة ، مثل حركات القرامطة والعيارين والحنابلة بقيادة أبي محمد البربهاري ، وان كانت دواعي هذه الحركات والثورات واهدافها تختلف الواحدة عن الاخرى ، اضف إلى ذلك حركات النهب التي قام بها الشعب العراقي في بغداد خاصة بتشجيع – من الامراء البويهيين انفسهم أحيانا – وكان بعضها موجها ضد بعض الخافاء أو الوزراء المغضوب عنهم من طرفهم – ... أو حركات التظاهر من جراء المجاعة أو سوء المعاملة مثل المصادرات التي جرت في بداية العهد البويهي بالخصوص ، أضف إلى ذلك – أيضا – تحركات الجيش المتألف من فئتين متضادتين : الضف إلى ذلك – أيضا – تحركات الجيش المتألف من فئتين متضادتين : الحيم سنيون – من ناحية الديلم – وهم شيعة – من ناحية ، والاتراك – وهم سنيون – من ناحية الخرى ، رغم حسن المعاملة التي كان يحظى بها قواده وضباطه من قبل الامراء البويهيين ، دون غيرهم من الفئات الاجتماعية الشعبية .

ورغما عن هذا الجو الذي يبدو للدارس الباحث مضطربا متقلبا – سياسيا واجتماعيا – فقد نشطت بلاطات الامراء وقصور بعض الوزراء ، والمجالس ، وزخرت بحياة أدبية وعلمية ، مبعثها التنافس القائم بين رجال السياسة على دعم سمعتهم واعلاء صيتهم وتركيز نفوذهم باجتلاب الشعراء والكتاب إلى رحابهم واستغلال مواهبهم تارة بالمال وتشجيع انتاجهم وارساء مكانتهم بتشريكهم في المسؤوليات أحيانا ... وكثيرا ما كان الوزير ينتخب لمكانته العلمية والثقافية ولذرابة لسانه وحسن بيانه (5) .

<sup>(5)</sup> انظر : الدكتور علي الشابــي : « الادب الفارسي في العصر الغزنوي » دار التونسية للنشر ، 1965 ، المقدمة ، وخاصة التمهيد ، ص ص 15–17 . انظر كذلك مقال : « بويهيون » في كل من الطبعة الاولى والطبعة الثانية من دائرة المعارف الاسلامية ، وقد سبق ذكرهما .

ومما ساعد على نشر الادب والعلوم ، انشاء المؤسسات الثقافية وخاصة المكتبات من نوع «بيت الحكمة» أو «دار الحكمة» أو «دار العلم» ، وقد لعب سابور في هذا الميدان دورا هاما .

ولنبدأ قبل كل شيء بالتعرف على شخصيته ، فمن هو سابور بن اردشير؟

#### 1 - حياتــه:

هو أبو نصر سابور بن اردشير ، من خيرة رجالات فارس اخلاقا وسلوكا وثقافة ، ولد بشيراز ليلة السبت ، خامس عشر ذي القعدة سنة 336هـ/ 27 ماي 948م ، وتوفي ببغداد سنة 416هـ/1025 – 1026م ، عن سن تقارب الثمانين حولا (6) .

وكان عفيفا عن الاموال ، كثير الخير ، سليم الباطن ، وكان اذا سمع الاذان ترك ما هو فيه من الاشغال وقام إلى الصلاة ، ولم يعبأ بشيء ، الا أنه كان يكثر الولاية والعزل ، «فولى بعض العمال عكبرا ، فقال له أيها الوزير : كيف ترى استأجر السمارية مصعدا ومنحدرا ، فتبسم وقال : امض ساكنا (7) » .

وقال عنه ابن خلكان في «الوفيات» : كان من اكابر الوزراء واماثل الرُّؤساء ، جمعت فيه الكفاية والدراية وكان بابه محط الشعراء» .

وذكره أبو منصور الثعالبي في كتابه «اليتيمة» ، وعقد لمداحه بابا مستقلا لم يذكر فيه غيرهم ، فمن جملة من مدحه ، أبو الفرج الببغاء بقوله : (من البسيط) :

<sup>(6)</sup> عن سابور: انظر: ابن الجوزي، المنتظم، ج 8 ، 22–23. – الذهبي: العبر، و101–101 . – ابن خلكان: ، 99–101 . – ابن خلكان: ، 99–101 . (ترجمة عدد 241). – ابن العماد: شذرات، ج 3 ، 104. – ماريوس كنار: «بغداد في القرن الرابع هم/العاشرم.» (مجلمة «ارابكما»: عمد خاص بسغمداد بمناسبة مرور 200، عام على تأسيسها، اكتوبر 1962، ص ص ، 267–287.

<sup>(7)</sup> ابن الجوزي : المنتظم ، ج 8 ، 22–23 .

«لمت الزمان على تأخير مطلبي فقلت: لو شئت ما فات الغنى أملي لذ بالوزير أبي نصر وسل شططا وقد تقبلت هذا النصح من زمني

« يا مؤنس الملك والايام مـوحشـة

مالي وللارض لم اوطن بها وطنــا

او أنصف الدهر او لانت معاطفه

لله لولو ألفاظ أساقطها

ومن عيون معان لــو كحلن لهــا

فقال: ماوجه لومي وهو محظور فقال: اخطأت، بل لو شاء سابور اسرف فانك في الاسراف معذور والنصح حتى من الاعداء مشكور»

ولمحمد بن أحمد الحرون فيه قصيدة من جملتها (من البسيط) :

ورابط الجأش والاجال في وجل كأنني بكر معنى سار في المشل اصبحت عندك ذا خيل وذا خول لوكن للعيد ما استأنسن بالعطل نجل العيسون لاغناها عن الكحل

وكان سابور قد صرف عن الوزارة ثم اعيد إليها ، فكتب إليه أبو اسحاق الصابي (من الكامل) :

زلت بها قدم وساء صنيعها كيما يحل إلى ثراك رجوعها ان لا يست سواك وهو ضجيعها قد كنت طلقت الوزارة بعدما فغدت بغيرك تستحيل ضرورة فالان قد عادت و الت حلفة

### السوزارة :

أ) وزر سابور (8) لشرف الدولة (9) وهو ابن عضد الدولة الذي سبق ذكره ، وكان هذا الأمير على قصر مدته (376–379هـ) يميل إلى الخير وازال

<sup>(8)</sup> تعلقت همة صاحب «الوفيات» في آخر الفصل الذي خصصه لسابور بن اردشير بالتفنن في شرح هذا الاصم بقوله : «وسابور بفتح السين المهملة ، وضم الباء الموحدة وبعد الواو راء ، والاصل فيه «شاهبور» فكأنه قال : ابن الملك ، وعادة العجم تقديم المضاف إليه علي المضاف ، وأول من سمي بهذا الاسم سابور بن اردشير بن بابك بن ساسان احد ملوك الفرس .

واردشير : بفتح الهمزة ، وسكون الراء وفتح الدال المهملة ، وكسر الشين المعجمة ، وسكون الياء المثناة من تحتها ، وبعدها راء قاله الدار قطني الحافظ ، وقال غيره : معناه دقيق وحليب » وقيل : معناه دقيق وحلو ، وهو لفظ اعجمسي وارد عندهم : الدقيق وشير : الحليب . وشيرين : الحلو . والله اعلم . وقال بعضهم : « ازدشير » بالهمزة و الزاء

<sup>(9)</sup> الذهبــي : العبــر ، ج 3 1 ، 3-4 ، 6 ، 11 . – ابــن الجــوزي ، المنتظــم : ج 7 ، ، 91-150 . – ابن العماد الحنبلي : شذرات ، ج 3 ، 88 .

المصادرات ، ورفع عن العراق مظالم كثيرة ، يروي في شأنها الذهبي ان شرف الدولة رد على الشريف أبي الحسن بن عمر جميع املاكه ، وكان دخلها في العام الفي الف وخمسمائة درهم ، وكان اذذاك الغلاء ببغدا فوق الوصف هذا وقد أمر الامير البويهي برصد الكواكب — كما فصل المأمون — وبنى لها هيكلا بدار السلطنة ، وذلك في سنة 378ه .

وقد توفي شرف الدولة ببغداد مصابا بمرض «الاستسقاء» في جمادى الاخرة سنة 379/اوت ــ سبتمبر 990 في عنفوان الشباب وله تسع وعشرون سنة وتماك بغداد سنتين وثمانية أشهر ، وولي بعده أخوه أبو نصر بهاء الدولة .

ومن الملاحظ ان الضعف أخذ يدب في دولة بني بويه ومن مظاهر ذلك في عهد هذا الامير بالخصوص ما رواه لنا الذهبي في كتابه «العبر» (10) حيث قال : «شرعت دولة بني بويه تضعف فمال العسكر عن صمصام الدولة إلى أخيه شرف الدولة فذل الصمصام وسافر إلى أخيه ، راضيا بما يعامله به ، فدخل وقبل الارض مرات ، فقال له شرف الدولة : كيف أنت ، اوحشتنا . فدخل وقبل الارض مرات ، فقال له شرف الدولة : كيف أنت ، اوحشتنا . ثم اعتقله فوقع بين الديلم – وكانوا تسعة عشر ألفا – وبين الترك – وكانوا ثلاثة ألاف – فالتقوا فانهز مت الديلم وقتل منهم نحو ثلاثة الاف ، وحفت الترك بشرف الدولة ، وقدموا به بغداد ، فأتاه الطائع يهنئه ، ثم خفي خبر صمصام الدولة وكم تطل مدته » .

ب) على ان ازهمى فترة عرفها سابور كانت اثنياء وزارته لبهاء الدولة (11) ، واسمه فيروز وكنيته أبو نصر ، وكان عند توليه مملكة بغداد شابا جريئا ، والخليفة الطائع ضعيفا وهو الذي ولاه السلطنة ولقبه بهاء الدولة ،

<sup>(10)</sup> الذهبي : ج 3 ، 1 .

<sup>(11)</sup> الذهبيّ : العبر ، ج 3 ، 22 . – ابن العماد الحنيلي : شذرات ، ج 3 ، 166 . – ابن الجوزي : المنتظم ، ج 7 ، 264 . – ابن خلكان : وفيات ، ج1 ، 99–101 . – م.م عبد الحميد : شرح ديوان الشريف الرضي ، الطبعة الاولى ، القاهرة ، 1949/1368 ، ج 1 ، 11 ، مذكرة عدد 4 .

ورغم ذلك اهانه الامير البويهي ، فيما يسمى بقضية « ابن المعلم (12) » الذي كان من خواص بهاء الدولة ، وكان حبسه الطائع ، فبادر الامير البويهي إلى خلع الخليفة وتعويضه بالقادر وهذا مثال دال على طبعه الجريء المتهور ... وهما رواه عنه صاحب المنتظم (13) انه كان يبخل بالدرهم الواحد ويـؤثـر المصادرات ، « وهو الذي قلد الشريف الرضي يوم الجمعة 16 من المحرم نقابة الطالبيين في سائر الممالك ، وورد له عهد بذلك من حضرة بهاء الدولة ، وقريء في دار فخر الملك بحضرته بعد ان جمع الاكابر من الاشراف والقضاة والعلماء والجنـد وخلعـت عليه خلعة سوداء وهو اول طالبي خلع عليـه السواد (14) » .

وتوفي بهاء الدولة بأرجان في جمادى الاخرة سنة 403/ديسمبر 1012 او جانفي 1013 بمرض الصرع وحمل إلى الكوفة فدفن بالمشهد وقد وزر سابور بن اردشير لابي نصر بهاء الدولة ثلاث مرات ، خلال مدة امارته التي دامت اربعا وعشرين سنة وثلاثة أيام ، أي ما يزيد على نصف عمره اذ نعلم ان بهاء الدولة توفي وعمره 42 سنة و6 أشهر و20 يوما (وفي نسخة : و9 أشهر و20 يوما (15) .

# 2 - تأسيس « دار العلم » :

تجمع جل المصادر عن ان تأسيس « دار العلم » كان في عهد بهاء الدولة ، في سنة 381ه أو 383ه . يقول ابن الجوزي في هذا الصدد (16) متحدثا عن سابور وتأسيسه « دار العلم » ببغداد : « وزر لبهاء الدولة أبيي نصر بن عضد

<sup>(12)</sup> الذهبي، ج 3 ، 22 ،

<sup>(13)</sup> المنتظم ، ج 7 ، 264

<sup>(14)</sup> نفس المرجع ، ص 260 .

<sup>(15)</sup> نفس المرجع ، ص 264 .

<sup>. 22 ، 8</sup> ج ، 16) المنتظم ، ج 8

الدولة ثلاث مرات وكان كاتبا سديدا وابتاع دارا بين السورين في سنة 381ه، وحمل إليها كتب العلم ، وكان فيها أكثر من عشرة آلاف مجلد ، ووقف عليها الوقوف ، وبقيت 70 سنة ، واحرقت عند مجيء طغرلبك في سنة عليها الوقوف ، وبقيت لا 70 سنة ، واحرقت عند مجيء طغرلبك في سنة 450 » . اما الذهبي فيؤكد بأن تاريخ التأسيس هو 383ه ، قائلا (17) : (وفي 383) انشأ الوزير أبو نصر سابور دارا بالكرخ ، ووقفها على العلماء ، ونقل إليها الكتب وسماها «دار العلم » .

وعلى نفس النسق يسير ابن العماد الحنبلي في «الشذرات» (18) حيث روى: «ابتاع سابور بن اردشير وزير بهاء الدولة دارا في الكرخ بين السورين وعمرها وسماها «دار العلم» ووقفها ونقل إليها كتبا كثيرة ورد النظر في أمرها إلي أبي الحسين بن السنية وأبي عبد الله الضبي القاضي». أما ابن خلكان فقد اقتصر على ذكرها دون تحديد تاريخ تأسيسها اذ قال (19): «وله ببغداد دار العلم، وإليها أشار أبو العلاء بقوله، في القصيدة المشهورة (من الطويل): «غنت» لنا في دار سابور قينة من الورق مطراب الاصائل مهباب

وقال ابن الأثير في حوادث سنة 416 : « وفيها توفي سابور بن اردشير وزير بهاء الدولة ، وكان كاتبا سديدا ، وعمل دار الكتب ببغداد سنة 381ه وجعل فيها أكثر من عشرة آلاف مجلد ، وبقيت إلى ان احترقت عند مجيء طغرلبك إلى بغداد سنة 450ه (20) » .

# مؤسسة «دار العلم»:

تعتبر هذه المؤسسة العلمية أهم مكتبة أسسها الوزير سابور في عهد بهاء الدولة وقد أقامها — كما رأينا — بالكرخ وهو حي الشيعة ببغداد (21) ،

<sup>(17)</sup> العبر ، ج 3 ، 22 .

<sup>. 104 , 3 ~ (18)</sup> 

<sup>(19)</sup> الوفيات ، ج 1 ، 99–101 .

<sup>(20)</sup> ابن الاثير ، ج 9، 131 – ونقل هذا الخبر م.م. عبد الحميد في « شرح ديوان الشريف الرضي » ص 102 (مذكرة عدد 1) .

<sup>(21)</sup> خلافًا لحي « باب البصرة » الذي كان آ هلا بالسنيين .

سنة 991/381 أو سنة 993/383 ، وكان ما فيها من مجلدات في مختلف العلوم يعتبر بمثابة النموذج الفريد من نوعه في جمال الخط وهو المعروف بالنسخي ، وكان يدير هذه المؤسسة ثلاثة علماء اثنان من الشرفاء وثالثهم قاض ، لم نجد عنهم في المصادر بيانا يذكر ... ويبدو ان الشريف المرتضى (22) كلف ، بعد وفاة سابور ، بادارتها ، وقد أورد المؤرخون أسماء بعض من كلف بادارتها مثل أبي أحمد عبد السلام النحوي الملقب «بالواجكا» (ت.1014/405) وكان صديقا للمعري خلال إقامته القصيرة ببغداد (سنة 998–400ه/1009)

وكانت هـذه المكتبـة تتلقـى – عـلاوة على ما كان فيهـا من مؤلفـات القدامـى – كتب المعاصرين من الادباء ورجال الفكر : مثل الكاتب الفاطمـي أحمد بن علي بن خيران (ت. 431ه/1039م) . ورأينا انها احرقت عند نزول السلاجقة بغداد سنة 450ه على ان د. سوردال ترى ان تاريخ احرقها كان في سنة 1055/447 – حسبما يرويه البعض ، أو سنة 1059/451 ، حسب البعض الاخر . ولم يسلم الا بعض كتب اقتناها الوزير عميد المـلك الكندري (24) .

ومما لا شك فيه ان « دار العلم » كانت محطا لاهل الادب والفكر ورجال الثقافة ، يحظون فيها بحسن المعاملة والتشجيع المادي والادبي ، وذلك مما يساعد على دعم سمعة الوزير وبالتالي الامير البويهي نفسه ، ويخدم مراميها : وهي تقوية شوكة الدولة بوجه عام ، والمذهب الشيعي بوجه خاص ، لكن من طرف خفي غير مباشر ، أي عن طريق العلم والمعرفة والتأليف في هذا

<sup>(22)</sup> عن الشريف المرتضى : انظر : ابن العماد الحنبي : شذرات ، ج 3 ، 25-258 . (23) انظر : «دائرة المعارف الإسلامية» ، الطبعة الثانية : مقال «دار العلم» ، ج2 ، 130 لد . سوردال . – محمد سليم الجندي : «الجامع في أخبار أبسي العلاء المعري واثاره» ، دمشق 1382/1362 ، ج 1، 291-292 . – يوسف عش : «المكتبات العربية العمومية وشبه العمومية بالعراق وسوريا ومصر في القرون الوسطى» ، دمشق 1967 . السمعاني : كتاب الانساب : ط. حيدراباد الدكن الهند . (الجزء 3 ) سنة 1963/1383 ، ص 94 .

<sup>(24)</sup> هو أحد وزراء الدولة السلجوقية في بداية عهدها .

المذهب ... ومما لا شك فيه أيضا أن هذه المؤسسة الشبيهة بما يعرف اليوم « بالاكادميا » (25) كانت تكتسى صبغة علمية شاملة ، مهمتها ، كذلك ، خدمة العلم والفكر والثقافة بصورة طريفة ، تتمثل في العمل على نشر نور العلم والادب ، وقد ذكر المعري في هذا الشأن ، عند زيارته لها ، ان الشعر درس من ذلك التاريخ في « دار العلم »، فلم تكن لها فحسب « صبغة شيعية ضيقة » كما كان الشأن مثلا بالنسبة «لدار الحكمة» التي أسسها الفاطميون بالقاهرة في نفس القرن الرابع هـ. (26) وكانت من المكتبات الهامة التي أقامها الحاكم في القاهرة وإليها اجتلب المحدثين والفقهاء والنحويين والاطباء والمنجمين والمتكلمين والرياضيين ، وهي شديدة الاتصال بالدعاية الشيعية ، مهمتها نشر مذهب الاسماعيلية الذي تطلق عليه لفظة «حكمة» منذ عصر المعز لدين الله الفاطمي (27) ، وكان على رأس « دار الحكمة » المسماة أحيانا « بدار العالم » بالقاهرة داعي الدعاة الذي كان يجمع علماءها مرتين في الاسبوع (28) وتاريخ تأسيسها سنة 1001/391 ، ولربما كانت بينها وبين « دار العلم » البويهية منافسة تعكس المنافسة القائمة اذ ذاك بين الدولتين على الصعيد السياسي : الدولة البويهية والدولة الفاطمية ، رغم انتمائهما المشترك إلى مذهب الشيعة لكن هذا المذهب متفرع هو أيضا إلى نزعات منها العلوية أو الطالبية ومنها الاسماعيلية والزيدية الخ ... وربما كان هذا التفرع منشأ الخلاف العقائدي بين رجــال الدولتين المذكورتين (29) .

وبقطع النظر عن هذه الظواهر من حيث التشابه والتنافس بين المؤسستين ، فقد كان « لدار العلم » ببغداد طابع من الطسرافة والاهمية والشمسول جعل

<sup>(25)</sup> د. سوردال : دائرة المعارف الاسلامية (نفس المرجع) .

<sup>(26)</sup> انظر : «دائرة المعارف الاسلامية» ، الطبعة الثانية ، ج2 ، 130 ، مقال «دار الحكمة» لد. سوردال .

<sup>(27)</sup> انظر : القاضي النعمان : « كتاب المجالس » ، حسب الدشر اوي في مجلة « ارابكا » ، 1960.

<sup>(28)</sup> د. سوردال : نفس المرجع (دائرة المعارف الاسلامية) .

<sup>(29)</sup> راجع : كلود كاهين : مقال «بويهيون» (دائرة المعارف الاسلامية) الطبعة الثانية .

هذه المؤسسة تجمع بين ميزة المكتبة بما فيها من قاعات مطالعة وبحث ودرس، وميزة المدرسة بما يلقى فيها من دروس وبمن يرتادها من معلمين وطلبة . تجرى عليهم الصلات والمنح (30) ، وميزة المجالس الادبية الحافلة بالشعراء تجرى عليهم الصلات والمنح (30) ، وميزة المجالس الادبية الحافلة بالشعراء والكتاب ، يتنافسون ويتبارون بما لديهم من انتاج ... وقد ذكر لنا الثعالبي في اليتيمة عددا لا يستهان به من الشعراء الذين حظوا بعناية سابور بن اردشير وعاشوا في كنفه واحبوا مجالسه وافادوا مما أسسه لهم من مركز ثقافي هام هو «دار العلم» ببغداد (31) ، ومما يذكر ان كل هؤلاء الشعراء مدحوا الوزير بالجود والعطاء السخي وحسن الاخلاق والفضل ، ولنستعرض من ذلك بعض ما يفيد ويكفي من النماذج . فمن هؤلاء ذكر الثعالبي : السلامي ، ومحمد بن أحمد الحمدوني ، وابن لؤلؤ ، وأبا الفرج الببغاء ، والخليع النامي ، والحاتمي ، والخلع ، ومحمد بن بلبل ، واحمد بن علي المنجم ، والسفياني ، وأحمد بن المغلس ، وسعد بن محمد الازدي ، وعون بن علي المنجم ، والسفياني ، وهم لا يقلون عن الاربعة عشر شاعرا ، اورد لكل منهم نبذة من شعرهم وهم لا يقلون عن الوزير البويهي ، ومن أبلغ ما قيل في هذا المضمار :

ـ لابك بابك (من الخفيف) (32):

مستفيض الندى كريم السجايا \* عاجل العفو اجل الانتقام

البسيط (33) : (من البسيط) :

مقسم العيش في تحصيل مأثرة \* سيارة يتقاضاها لباسان فللدروع عليه يوم ملحمة \* وللدرائع منه يوم ديوان

\_ لمحمد بن بلبل (34) : (من الكامل) :

اضحى الرجماء لبرق جودك شائما ﴿ وارتبه روض الحمه وصفا ناعما

<sup>(30)</sup> انظر : يوسف عش : المكتبات العربية ... (ذكر أعلاه. .

<sup>. 136—129 ،</sup> ع : ج 3 ، 136—136 (31)

<sup>. 130</sup> نفس المرجع ، ص 330 .

<sup>(33)</sup> نفس المرجع ، ص 133 .

ر) (34) نفس المرجع ، ص 133 .

وقد مدحه جمع من الشعراء البارزين ، رأينا آنفا ثلة منهم ، مثل أبسي الفرج الببغاء ، والشريف الرضي في قصيدة مطلعها : (من البسيط) :
« ما يصنع السير في الجرد السراحيب ان كان وعد الاماني غير مكذوب وكذلك أبو اسحاق الصابي الذائع الصيت في ذلك العصر .

وعلاوة على الحركة الادبية الصرفة التي كانت تزخر بها «دار العلم» وما يعقد فيها من مجالس شعرية يحضرها سابور نفسه ، تجد فيها الحلقات الدينية ، تتنظم لشرح القرآن ، حيث كان ما لا يقل عن مائة نسخة من الكتاب العزيز بخط بني مقلة (35) ، هذا إلى جانب ما كان يدرس ويدرس فيها من علوم الدين والكلام والفلسفة والرياضيات ... وخدمة المذهب الشيعي عن طريق التأليف والتعليم كما ذكرنا .

مكانة « دار معلم » في تاريخ الحضارة الاسلامية : (بالمقارنة بما يشابهها من مؤسسات علمية قديمة سابقة لها أو معاصرة لها أو تابعة لها) .

ترى د. سوردال في «دائرة المعارف الاسلامية » ان «دار العلم » التي أسسها سابور بن اردشير تختلف إلى حد كبير عما عرفه الشرق العربي الاسلامي من مثل هذه المؤسسسات : كانت تختلف من حيث التسمية والرسالة والقيمة (36) .

وتصنف هذا النوع من المؤسسات ثلاثة أصناف :

1 — نوع « بيت الحكمة » : وهو من المؤسسات القديمة السابقة لها ، عرفها العرب ببغداد في العصر العباسي الاول ، وقد انشأها المأمون باشارة من

<sup>(35)</sup> انظر : محمد عبد الا عوض : دور الملكاجد الجوام في التعليم خلال الاربعة قرون الاولى للهجرة » (اطروحة مخطوطة بجامعة باريس. .

<sup>(36)</sup> انظر : مقال لم بيت الحكمة » (ج1، 1175) ، ومقال : لم دار الحكمة » (ج2، 130) ، ومقال : (« دار العلم » (ج2، 130) .

هارون الرشيد وبتشجيع منه وأسس «بيت الحكمة» لترجمة المؤلفات اليونانية إلى العربية – كما نعلم – سعيا إلى اخصاب التراث الفكري العربي الاسلامي بالمنطق اليوناني . وكانت تسمى كذلك «خزانة الحكمة» وعلى غرارها اسس الفاطميون فيما بعد ، أي سنة 395/395 في القاهرة ، مكتبة مشابهة لها سموها «دار الحكمة» .

2 — « دار الحكمة » : «ودار الحكمة » هذه التي أقامها الفاطميون كانت تتألف — كما أشرنا انفا — من مكتبة وقاعة مطالعة ، وتشتمل على عدد كبير من المؤلفات المتنوعة ، ويرتادها المحدثون والفقهاء والنحويون والاطباء والمنجمون والمتكلمون والرياضيون ، الا انها — رغم صبغتها العلمية الشاملة الظاهرة ، — كانت شديدة الصلة بالدعاية الشيعية كما ذكرنا أيضا ، وبنشر التعاليم الشيعية ولا سيما في عصر المعز وبعد عصر المعز ... تماشيا وتقاليد الفاطميين ونزعاتهم ...

3 — » دار العلم »: هو النوع الثالث وهو اطرف ما ذكرنا وما رأينا ، باعتبار هذه المؤسسة العلمية كانت تضطلع برسالة مزدوجة — اذا ما صح التعبير : علمية تعليمية محضة من ناحية ، ودينية شيعية من ناحية أخرى .

وفي الخلاصة ، اذا قارنا بين هذه الانواع الثلاثة ، نرى أن ميزة « بيت الحكمة » الاولى تنحصر في : نشر الفلسفة اليونانية واخصاب التراث العربي الاسلامي بأساليب المنطق واثراء علم الكلام وتشجيع الاجتهاد واعمال العقل في العلوم الدينية ...

أما ميزة «دار الحكمة»، ومثلها ما ظهر على يد الفاطميين بالقاهرة، فهمي ماثلة في السعي إلى تركيز مذهب الاسماعيلية عن طريق التدريس والتأليف والبحث والدرس.

أما مؤسسة « دار العلم » فرسالتها مزدوجة كما اسلفنا ، وفي ذلك يكمن طابع طرافتها ، وهي الميزة التي اصطبغت بها مؤسسة سابور ببغداد . 4 – على أن هناك نوعا رابعا ظهر على يد « نظام الملك – فيما بعد – وهو المتمثل في المدرسة النظامية التي كانت رسالتها دعم المذهب السني وابطال مزاعم « أهل البدع » من متكلمين وباطنية وفلاسفة ، مثلما كان ذلك على يد أبي حامد الغزالي في بغداد (37) .

#### الخاتمية:

لقد ساعدت « دار العلم » - كما اجمع على ذلك المؤرخون - على اشعاع الثقافة العربية الاسلامية ونشر العلوم والأداب وتشجيع حركة الشعر ، وذلك في عصر كثرت فيه الفتن والأضطرابات السياسية (38) وفي فترة أخذ فيها الضعف والوهن يدبان في صفوف دولة عمرت أكثر من قرن : هي الدولة البويهية التي عرف أمراؤها بالشدة والعسف في معاملتهم للخلفاء العباسيين اجمالاً ، لكن عرفت أيضاً ـ والحق يقالُ ـ بنخبة من الرجالات العظام ، على قلتهم ، ويتبوأ مكان الصدارة فيهم الوزير «سابور بن اردشير » ، بفضل ما لعبه من دور فعال في تشجيع حر كة الدرس والبحث ، ورواج سوق الادب والشعر خصوصا ، وأزدهار العلوم على أختلافها ، وبما شهر به من سمو الاخلاق والتنزه عن الرذائل والظلم ، وسعى إلى فعل الخير ، وهل أجل مما خلد به اسمه من بناء « **دار العلم** » وتزويد مكتبها بكل ما عرف في عصره وقبل عصره من مجلدات و اثار ، واجتلاب العلمـاء والادبـاء ووقف الاوقاف عليها وعليهم ، مما مكن من تواصل حركة التنقيب والبحث والتأليف ــ كما هو الشأن في عصرنا هذا وفي جل البلدان المتقدمة المتحضرة ، وما من ريب في ان من عوامل الخلود والتخليد لذكر بني الانسان ، انجاز المشاريع العلمية والعمل على نشر المعرفة ، والاشعاع بنور العلم والادب واخصاب التراث الفكري والحضاري الانساني ...

<sup>(37)</sup> عن المدرسة النظامية ببغداد : انظر : ه. بوقمرة : تدريس اللغة والأدب العربيين في المدرسة النظامية ببغداد (أطروحة مرقونة باللغة الفرنسية) ، باريس 1973 .

<sup>(38)</sup> انظر: الكامل لابن الاثير: ط. القاهرة، ج 8 ، 5، 53، 59 .

ويعتبر ما قام به سابور بن اردشير في هذا المضمار من الما ثر التي لا يجحد فضلها ولا ينكر اثرها وتأثيرها حاجد أو منكر (39) وهي من الما ثر التي خلدت اسم صاحبها بفضل ما لعبته من دور واضطلعت به من رسالة في تركيز دعائم الثقافة العربية والحضارة الاسلامية ، وفي اخصاب التراث الفكري البشري في عصر غنمت منه المعرفة في أوسع معانيها ، رغم ما ساده من تقلبات سياسية ، "واستقرت فيه قوة الفكر البشري " رغم اضطراب الحياة الاجتماعية والدينية والسياسية ، وهي الميزة التي تميزت بها اغلب الدويلات التي استقلت عن الخلافة المركزية ببغداد ، ونشأت طيلة القرن الرابع هـ/العاشر م. وانتشرت هنا وهناك طيلة القرن الخامس ه/الحادي عشر م. في ربوع الشرق العربي الاسلامي ، من العراق إلى فارس والهند وطبرستان .... إلى مصر وبلاد الشام ... وغيرها من فسيح الاصقاع والاقاليم (40) .

الحبيب الشاوش

<sup>(39)</sup> انظر : محمود غناوي الزهيري : « الادب في ظل بني بويه » ، القاهرة ، 1949/1368 ، ص ص 132—136 .

<sup>(40)</sup> نفس المرجع جملة . - ك. كاهين : مقال : «بويهيون» : دائرة المعارف الاسلامية : (الطبعة الثانية) . - يوسف عش : المكتبات العربية العمومية وشبه العمومية ...» .

## المصادر والمراجع (مرتبة حسب الحروف الهجائية لاسماء المؤلفين)

(أ)

- 1) ابن الاثير: الكامل في التاريخ. ط. القاهرة ، VIII ، 5 ، 53 ، 59 .
  - 2) ابن شاكر الكتبي : فوات الوفيات ، القاهرة (بلا تاريخ) .
    - 3) ابن الجوزي: المنتظم، ط. حيدراباد الدكن:
    - الجزء السادس ، ط. سنة 1957
      - الجزء السابع ، ط. سنة 1958
      - ــ الجزء الثامن ، ط. سنة 1959
  - 4) ابن خلكان: «وفيات الاعيان»، القاهرة، 1947/1367.
- 5) ابن العماد الحنبلي : «شذرات الذهب في اخبار من ذهب » ، القاهرة ، 1350 .

(**(**)

6) بوقمرة (هشام): تدريس اللغة والادب العربيين في المدرسة النظامية ببغداد أطروحة مرقونة باللغة الفرنسية) — باريس 1973 ببغداد أطروحة مرقونة باللغة الفرنسية) — باريس 1973 L'enseignement de la langue et de la littérature arabes à la Nizamiyya de Bagdad — Paris 1973

**(ث)** 

7) الثعالبي: «يتيمة الدهر»، ط. م. م عبد الحميد، القاهرة (بلا تاريخ) — 4 أجراء.

(ج)

8) الجندي (محمد سليم): «الجامع في اخبار أبي العلاء واثاره»، دمشق 292 - 211، 1962/1382

(5)

9) دأئرة المعارف الاسلامية : الطبعة الأولى ، والطبعة الثانية .

(ذ)

10) الذهبي (الحافظ): «كتاب العبر في اخبار من غبر»، ط. فؤاد السيد، الكويت، 1961، III. II.

**(**ز)

- 11) **زترشتاين (ك.ف) :** مقال : « **بويهيون** » ، دائرة المعارف الاسلامية ، الطبعة الاولى ، I ، 828 828 .
- 12) السمعاني : كتاب الانساب ط. حيدراباد الدكن ، الهند ، 1383/ 1963 ، 111 ، 94 ، 111 ، 1963
- 13) سوردال (د): مقال: «بيت الحكمة»، دائرة المعارف الاسلامية، الطبعة الجديدة، I، 1175.
- 14) سوردال (د): مقال: «دار الحكمة» ، دائرة المعارف الاسلامية ، الطبعة الجديدة ، II ، 130 .
- 15) سوردال (د): مقال: «دار العلم»، نفس المرجع، II، 130 . 16) السيوطي: «بغية الوعاة»، القاهرة، 1326.

### **(ش)**

17) الشابي (الدكتور علي) : « الأدب الفارسي في العصر الغزنوي) ، الدار التونسية للنشر ، تونس ، 1965 ، (التمهيد ، 15 – 17) .

(2)

- (18) عبد الحميد (محمد محي الدين) : «شرح ديوان الشريف الرضي » ، الطبعة الأولى ، القاهرة ، (136) .
- 19) العش (يوشف): «المكتبات العربية العمومية وشبه العمومية بالعراق وسوريا ومصر في القرون الوسطى»، دمشق، 1967.
- 20) عوض (محمد عبد الله) : «دور الجوامع في التعليم خلال الاربعة قرون الاولى هـ» (أطروحة باللغة الفرنسية ، مرقونة ، بجامعة باريس) .

### (غ)

21) **غناوي الزهيري (محمود) : «الادب في ظل بني بويه»** ، القاهرة ، 1949/1368

### (ق)

22) **القاضي النعمان : «كتاب المجالس»** ، حسب الدشراوي ، مجلة « **ارابكا »** ، 1960 .

### (<u>a</u>)

- 23) كاهين (كلود) : مقال : «بويهيون» ، دائرة المعارف الاسلامية» ، الطبعة الجديدة ، 1 ، 1390 ــ 1397 .
- 24) كنار (ماريوس): «بغداد في القرن الرابع ه/العاشر م». مجلة « ارابكا » ، عدد خاص ببغداد بمناسبة مرور 1.200 سنة على تأسيسها (اكتوبر 1962). ص ص. 267 287.
- 25) ياقوت : « معجم الادباء » ، ط. القاهرة ( مطبوعات « دار المأمون » لاحمد الرفاعي ) .

الحبيب الشاوش

# اثبات الانية والغيرية عند ديكارت وبعض فلاسفة الاسلام أو أو اضواء جديدة على نظرية المعرفة عند ابن رشد

### بقلم: عبد المجيد الغنوشي

الغرض من هذه الدّراسة التعرّف على المنهجيّة التي توخّاها بعض فلاسفة الاسلام ومن بعدهم ديكارت لاثبات الإنيّة والغيريّة وبالجملة لتأسيس المعرفة الانسانية — وبديهي أن تكون لهذه القضيّة أهميّة جوهريّة في ميدان الفلسفة اذ بمقتضى حلّها أو حلولها يثبت الفكر الانساني وتكون جلّ ادراكاته بمنأى عن الأوهام والتخمينات التي تجعل من الوجود خرافة ومن الانسان شبحا تائها في دنيا الأحلام ، وقد لا نشط اذا ما قلنا ان الغاية التي ينشدها الفيلسوف في هذه القضيّة لا تقتصر على المعرفة المحضة فحسب بل تتعدّاها إلى ميدان العلوم والصّناعة وبذلك تكون المعرفة أو على الأصحّ تكون الثيّقافة مصوّبة نحو أهداف انسانيّة ومشاريع عمليّة تضمن للانسان منزلته الحقيقيّة في الكون أو على الأقل تحرّره المستمرّ من شتّى العراقيل ، فلا غرابة اذن في أن نجد كلا من ديكارت وابن سينا وابن رشد يحاول أن يؤسّس المعرفة في أن نجد كلا من ديكارت وابن سينا وابن رشد يحاول أن يؤسّس المعرفة عن طريق النظر الفلسفي حتّى يتسنّى له من بعد بناء صرح العلوم بناء ان لم

يكن مطلقًا بصفة عامَّة فهو على الأقلُّ مطابق للتُّجربة الانسانيَّة وعقلانيتها ، ان النتائج الفلسفية التي وصل إليها ديكارت هي التي مكننه من تأسيس علومه الفيزيائيّة ، أمّا اكتشافات ابن سينا وابن رشد العلميّة سواء منها المتعلَّقة بميدان الطبُّ أو علم النَّفس أو علم الطَّبيعـة فليست عندنا سوى لوازم لمنهجيتهما الفلسفيّة ولواحق لها سيّما لنظريّة المعرفة عندهما . وحسبنا في هذه الدرّاسة أن نوضّح الطريقة التي اتبعها كلّ منهم في الميدان الفلسفي حتمى نقف على الهيكليّة العقليّة التي كانت لكلّ منهم والتي تهيكلت بها نظرياتهم الفلسفيّة والعلميّة على حدّ سواء ، فإذا كانت المنهجيّة التي اتبعها أبو الوليد بن رشد في هذا المجال مغايرة تماما لمنهجيّة ابن سينا وديكارت فان منهجية هذين الفيلسوفين أتت متشابهة إلى حد بعيد سواء من حيث النَّتائج التي وصل إليها كلاهما أو من حيث المصادرات التي اقتضتها كلتا الفلسفتين ؛ إن يكن ديكارت قد تأثّر بابن سينا وبما ترجم من كتبه إلى اللاّ تينيّـة (1) فهذا لا يهم ّ دراستنا وان كنّـا لانستبعده وذلك لأنّـنا نجد كثيرا من العناصر السينويّة في فلسفته كاثبات الإنيّة بمعزل عن الجسميّة والبرهنة على وجود الله انطلاقا من جوازية الانسان والعالم وتأسيس المعرفة الانسانيّة بالالتجاء إلى مبدأ مفارق متعال ، ومهما يكن من أمر فلسنا بصدد اتّهام ديكارت بما قد يكون مجرّد اتّفاق وقع بين أفكاره وأفكار ابن سينا ولا نحن بصدد الحكم عليه بذلك وانتما هميّنا الوحيد في هذه الدّراسة هو استجلاء ما قد يوحد أو يفرّق بين منهجية ديكارت وبعض فلاسفة الاسلام في اثبات الإنيَّة والغيريَّة وبصفة عامَّة في تأسيس المعرفة الانسانيَّة ؛ انَّنا سنحاول كذلك أن نبيّن هل الانسان العارف محتاج ــ لكى تؤسّس معرفته ــ إلى مبدأ مفارق أم أن معرفته يمكن أن تكون انسانية محضة غير مفتقرة إلى عناصر ما ورائية لتثبتها وتدعَّمها .

<sup>(1)</sup> الدكتور ابراهيم مدكور : في الفلسفة الاسلامية : منهج وتطبيقه ص 149—154 – القاهرة 1968 .

ان الوازع الأساسي الذي بعث بديكارت إلى تجربته الفلسفيّة هو البحث عن اليقين ورغبته في استكشاف الأساس الحقيقى الذي يضمن للإنيّة وجودها الحقيقى الثابت كما يضمن لها حق المعرفة لما سواها والذي بمقتضاه تدرك أن الطّبيعة الخارجيّة بقوانينها ليست جملة من الافتراضات أو نسيّجا من الأوهام. فلا بدُّ له من أن يرفض كلُّ ما هو مشكوك في يقينيته وكلُّ ـ ما يوجبه الشائ في أمره حتى يتسنّى له بكلّ الموضوعيّة والمنهجيّة اللّتين يفرضهما الشاك الوصول إلى مبدإ أو مبادىء أولية تجعل المعرفة الانسانية ممكنة وثابتة بعيدة عن الوهم كلَّما اتبع العقل قوانين مضبوطة مدقَّقة . لقد شك ديكارت في الحسيات والعقليات على حد سواء كما شك في تلك الادراكات التي تصله من العالم الخارجي « اذ قد تكون في ملكة ما أو قوّة غير معروفة لديّ بعد تستطيع أن تحدث هذه الأفكار دون معونة من الأشياء الخارجيّة (2) » وتجدر الاشارة هنا إلى أن هذه المرحلة التي مرّ بها ديكارت هي نفس المرحلة التي مرّ منها من قبله أبو حامد الغزالي كما يتّضح ذلك في كتابه « المنقذ من الضَّلال » حيث يقول : « فانتهى بي طول التشكَّك إلى أن لم تسمح نفسي بتسليم الأمان في المحسوسات أيضا ، وأخذت تتسع للشك فيها أيضا ... وقالت المحسوسات بم تأمن أن تكون ثقتك بالعقليات كثقتك بالمحسوسات وقد كنت واثقا بسي ، فجاء حاكم العقل فكذَّ بنسي ولو لا حاكم العقل لكنت تستمرّ على تصديقـي ؟ فلعلّ وراء ادراك العقل حاكما ٦خرّ اذا تجلّى كذّب العقل في حكمه كما تجلّى حاكم العقل فكذّب الحسّ في حكمه ... فتوقّفت النّفس في جواب ذلك قليلا وأبدت اشكالها بالمنام (3) » ولكن بالرّغم من تلك الشّكوك المبرحة الشّاملة فلا يسع ديكارت الاّ أن يعترف بأنَّه يشكُّ أعني بأنَّه يفكُّر وبأنَّه موجود. انتها أول حقيقة أشرقت في فكره بحيث لا يمكنه بأيّة حال أن يشك فيها اذ أنّها تبقى ثابتة كلّ مرّة

<sup>(2)</sup> ديكارت : التأملات ترجمة عثمان أمين ص 107 – القاهرة 1965 .

<sup>(3)</sup> الغزالي : المنقذ من الضلال ، ص 12-13 - بيروت 1959 .

حاول أن يشكُّ فيها ، فهمي أولى المعارف اليقينيَّة التي اهتدى إليها لا بترتيب مقد مات أو إقامة براهين استنتاجية وانتما عن طريق تجربة مباشرة حدسية تَدُلُّ عَلَى ذَاتَيتُهَا بِدُونَ وَاسْطِةً . غِيرِ أَنْ هَذَا اليَّقِينَ الْأَسَاسِي النَّابِعِ مِن الْإِنْيَة والمثبّت لها يبقى محايثا لها (immanent) عند ديكارت بخلاف ما عليه الأمر عند الغزالي الذي ينبثق اليقين عنده من مبدإ مفارق متعال أي من نور كما قال الغزالي «قذفه الله تعالى في الصّدر وذلك النّور هو مفتاح أكثر المعارف (4) » فلا يمكننا اذن ــ بعد ابراز هذا الفارق الأساسي الذي لا يحق لنا أن نتغافل عنه أو نتجاهله ــ من أن نسوّي تمام التّسوية بين المنهجيّـة الدّيكارتيّـة وتجربة الغزالي الفلسفيّة . فاذا كان منهاج الغزالي محتاجا بادىء ذي بدء إلى النّور الالاهمي أي إلى الضّمان الالاهي ليثبت وجود العـَقليات ووجود كل الإدراكات اثباتا لا داعي للشكُّ بعده فانَّ الضَّمان الالاهي والحاجة إليه يظلاً ن عند ديكارت غير ضروريين في المرحلة التي هو فيها بصدد اثبـات الإنية اثباتا مطلقا اثباتا لا تزعزعه خزعبلات الشيطان الماكر ولا يبعث بصاحبه \_كما سنرى من بعد بشأن الحقائق الأزليّـة أو بشأن الوجود الخارجـي – إلى الإلتجاء إلى الله وإلى صدقه وضمانه الأساسيين . لقد بقـي لنا ، بعد أن وصلنا مع ديكارت إلى استكشاف أول يقين يتعرّف عليه الانسان المفكّر والذي يتمثَّل في الشكُّ والتَّفكير والوجود ، أن نتعرَّف معه على الكيفيَّة التي بها اهتدى إلى إثبات إنيته المفكّرة الموجودة . إنّه اهتدى إليها بدون واسطة ونعني بذلك أنَّه لم يمر عن طريق الحسَّ ولا عن طريق الاستنتاج العقلي بل إنَّها لحقيقة يقينيَّة عاشها مباشرة بنفسه وظهرت له ظهورا مباشرا بدون أن يمرّ من الغيريّة أو بموجود آخر يكون أقرب من الذَّات إلى ذاتيتها . انَّها ليست الأجسام ولا الجواس ولا الأفكار المغايرة له هي التي كشفت له حضور إنيته وانتما بساطة الإنيّة نفسها أي وضوح ذاتيتها المفكّرة هي التي حدست

<sup>(4)</sup> الغزالي: نفس المصدر - ص 14.

نفسها بنفسها ووهبت له ذاك اليقين الأساسي « لمَّا أطلت النَّـظر في حالي ، ورأيت أنسّي أستطيع أن أفترض أنّه ليس لي جسم وأنَّسي لا أشغل مكانا ، وأنَّه لا يوجد عالم على الاطلاق ولكنَّــي لست بمستطيع من أجل هذا أن افترض أنَّني غير موجود ، بـل على نقيض ذلك ، ان ۖ كوني أروّي الفكر شاكًا في حقيقة الأشياء الأخرى يقتضي اقتضاء جليًّا يقينا انَّــي موجود في حين أنَّني لو وقفت عن التَّفكير وكان سائر ما كنت تصوَّرته حقًّا ، لما ساغ لي أن أعتقد أنَّني موجود ، فعرفت من ذلك أنَّني جوهر كلَّ ماهيته أو طبيعته أن يفكّر ولا يعتمـد على أي شيء مادي بمعنى أن النفس التـي تقوم إنيّتي مميّزة عن البدن تميّزا بل هي أيسر منه معرفة وأنّه لو لم يكن الجسم موجودا على الاطلاق لكانت النَّفس موجودة بتمامها (5)». نستنتج من هذا القول أنّ ديكارت يقرّ بجوهريّة النّفس ومغايرتها للجسم وبأنّها ليست تدرك به ولا هي في وجودها محتاجة إليه . وقد يؤكُّد هذا المعنى قوله : « افترض أن جميع الأشياء التي أراها باطلة وأميل إلى الاعتقاد بأنَّه ما وجد شيء أبدا من كل ما تمثّله لي ذاكرتي بما فيها من أغاليط وأتوهم أنّي خلُّو من الحواس وأحسب أن الجسم والثُّقل والامتداد والحركة والمكان ما هي الا أوهام من أوهام نفسي (6)». «والان سأغمض عيني وسأصم أذنيّ وسأعطل حواسي كلّها بل سأمحو من خيالي صور الأشياء الجسمية جميعًا ... ولكنُّي لا أستطيع أن أتجرَّد عن الفكر أو أنقطع عن ادراك إنيتي (7) » وهكذا بهذه الطّريقة المباشرة الحدسيّة التي بها تستحضر الذّاتية ذاتيتها وتفرض الإنيّة نفسها فرضا لا مجال للشائ بعده يثبت ديكارت أوّل معرفة بقسنة:

Cogito Ergo Sum : أنا أفكّر اذن أنا موجود .

ولكن هذه المرحلة لم تكن فذَّة في تاريخ الفلسفة بل لقد سبقتها محاولة في التّفكير الاسلامي مشابهة لها كلّ الشبه ان لم نقل انتها كانت الينبوع

ديكارت : المقال في المنهج – ترجمة عثمان أمين – القسم الرابع – القاهرة . ديكارت : التأملات : ترجمة عثمان أمين – ص 73 – القاهرة 1965 . ديكارت : نفس المصدر – ص 101 . (5)

والمصدر الأساسيين اللَّذين باعتمادهما بلغها ديكارت اذ أنَّه من الواضح أن أبا على ابن سينا لم يقصد ببرهان الرّجل الطّائر أو المعلّق في الفضاء غير اثبات الإنية ومغايرتها للجسم . انَّه أراد ليبرهن على أن « الأنا » أي الذَّات الواحدة المستمرّة بعينها متميّزة تماماً عن الجسم بل وأنيّها أيسر وأقرب معرفة منه اذ أنَّها تعرف ذاتها بذاتها بغير واسطة الحواس أو التخيُّل وتذهنها حدسا غير محتاجة إلى الغيريّة أو إلى وجود العالم الخارجي ، فجوهريتها اذن مستقلّة عن الجسم وعماً به مساس أو صلة لذلك لا يلحقها فساده اذا ما فسد ولا يعوقها عن الوجود انعدامه . «يجب أن يتوهـّـم الواحد منّـا كأنّـه خلق دفعة وخلق كاملا ، لكنَّه حجب بصره عن مشاهدة الخارجات وخلق يهوي في هواء أو خلاء هويًا لا يصدمه فيه قوام الهواء صدما يحوّج إلى أن يحسّ، وفرَّق بين أعضائه فلم تتلاق ولم تتماس ، ثم يتأمَّل أنَّه هل يثبت وجود ذاته فلا شك في اثباته لذاته موجودا ، ولا يثبت مع ذلك طرفا من أعضائه ولا باطنا من أحشائه ولا قلبا ولا دماغا ولا شيئا من الأشياء من خارج بل كان يُثبِت ذاته ولا يثبت لها طولا ولا عرضا ولا عمقاً . ولو أنَّه أمكنه في تلك الحال أن يتخيّل يدا أو عضوا اخر لم يتخيّله جزءا من ذاته ولا شرطا من ذاته وأنت تعلم أن المثبت غير الذي لم يثبت والمقرّ به غير الذي لم يقرّ به فاذن للذَّات التي أثبت وجودها خاصية على أنَّها هو بعينه غير جسمه وأعضائه التي لم تثبت (8) » ويقول ابن سينا أيضا في نفس المعنى : « لو توهمت ذاتك قد خلقت أول خلقها صحيحة العقل والهيئة وفرض أنَّها على جملة من الوضع والهيئة بحيث لا تبصر أجزاؤها ولا تتلامس أعضاؤها بل هي منفرجة ومعلّقة لحظة ما في هـواء طلـق وجدتها قد غفلت عن كـل شيء الا عن ثبوت إنيتها (9)» – انّه لمن المتأكّد بعد ايراد هاتين الفقرتين انّنا بازاء منهجيّة

<sup>(8)</sup> ابن سينا : الشفاء – ج1. ص 281–282 – طهران . الشفاء : الطبيعيات 6 – النفس – القام قر 1975

<sup>(9)</sup> ابن سينًا : ألاشارات والتنبيهات ص 119 – القاهرة . 1958

واحدة وهدف واحد ونتائج متماثلة تضمّنتها كلتا الفلسفتين فلسفة ديكارت وفلسفة ابن سينا في هذا المجال وان عز على فلاسفة المسيحيّة أن يكون أبو العقلانية الحديثة قد تأثّر بصفة مباشرة أو غير مباشرة بالفيلسوف الاسلامي . المهم عندنا كما قلنا آنفا يتمثّل في الكيفيّة التي بها وضعت المسأليّة عند كلا الفيلسوفين والتي عنها حصلت النتائج التي عدّت ثورة في عالم الفلسفة وبالتّالي في تاريخ الفكر البشري ، غير أن خطافا بمفرده كما قال أرسطو لا يصنع الرّبيع ! فلا بدّ من أن تتعدّد الثّورات لكي ينمو الفكر البشري جدليا وتتكاثر مكتساته ويسجّل أثناء مسيرته تقدّما وتقدّما .

وأتى ابن رشد من بعد ابن سينا وقرأ ما كتبه هذا الرّجل فما كان منه الاّ أن يشن عليه العداء ويؤاخذه على عديد من نظرياته ونظريات من حذا حذوه كأبي حامد الغزالي أو من تتلمذ لهم كأبي نصر الفارابي . ان المنهجية التي سلكها ابن سينا لاثبات الإنية سوف لن يقبلها ابن رشد بل لن يلتفت إليها بتاتا وذلك لسبين رئيسيين : سبب منهجي وسبب وجودي واقعي ، ان فيلسوف قرطبة في الحقيقة لم يعمد إلى مناقشة ابن سينا بالذات في هذا الموضوع ولكنتنا استنتجنا مغايرة نظريته له ولمن يذهب مذهبه في هذا المجال عندما رأيناه يضع :

أولا: ان التعرف على الذاتية أو الإنية لا يتأتي بمعزل عن الغيرية . ثانيا: ان وجود الموجودات هو علة وسبب لعلمنا بالموجودات وبإنيتنا معا . فاذا ما أردنا أن نفهم طريقة ابن رشد في اثبات الإنية فهما صادقا ، فعلينا اذن أن ننزل باديء ذي بدء رجل ابن سينا الطائر أو المعلق في الفضاء على الأرض وأن نضعه على قدميه اذ بهذه الكيفية وبها وحدها يتأتى للأنا أن يقر بإنيته ! ان منهجية ابن رشد حسب اعتقادنا لا تعتمد الا على ما هو موجود وجودا حقيقيا واقعيا أو وجودا ممكنا جائزا . والجائز عنده ليس ما لا حد له أو لا فصل له ولا هو كل ما يخطر ببال الانسان وما يتوهمه

اذ لو كان الجائز هكذا لكان جائزا فحسب أي لكان يكون مستحيلا وممتنعا! وانَّما الجائز الحقيقي هو الذي يستمدُّ كيانه لا من المنطق بل من طبيعة الموجود «وذلك ان الجواز الذي هو من طبيعة الموجود هو أن يحس أن الشَّيء يوجد مرّة ويفقد أخرى كالحال في نزول المطر فيقضى العقل حينئذ قضاء كليًّا على هذه الطّبيعة بالجواز (10) » أمًّا أن يقال انَّ الأمر الفلاني جائز الوجود لكونه جائزا في العقل « فان ّ الجواز الذي يشيرون إليه هو جهل وليس هو الجواز الذي في طبيعة الموجودات مثل قولنا : المطر جائز أن ينزل أو لا ينزل (11)» فلو حدنًا عن هذا المبدأ الأساسي الذي به يتم ّ وجود الجائز وثباته لهذينا وأجزنا وجود العنقاء والجنّ ولـَمـَا امتنعنا بالتّالي عن وضع افتراضات غير جائزة الوجود في حدّ ذاتها لنستنتج منها أمورا ندعي صحّة وجودها وصحّة واقعيتها من بعد كما فعل ابن سينا بخرافة الرّجل المعلّق في الفضاء اذ نهج منهجا وهميًّا لا علاقة له بطبيعة الموجود وأثبت من خلاله اثباتا وهميًّا وجُود الإنيَّة الشَّخصيَّة . انَّ الوثبة التي قام بها ابن سينا من مستوى الوهم إلى مستوى الوجود غير مشروعة بأيّة حال ولا يمكن لابن رشد أن يقبلها ولا أن يقبل جوازها حسب ما تقتضيه فلسفته . أمَّا السّبب الثَّاني الذي بمقتضاه ترفض الفلسفة الرشدية طريقة ابن سينا في اثبات الإنيَّة فيتمثّل في مغايرة المصدر الذي تنطلق منه كلتا الفلسفتين. فبينما ينطلق ابن سينا من التعقل المحض ليدرك إنيته نرى ابن رشد يولي اهتمامه إلى الموجود أي إلى العالم الخارجي الذي بانكشافه تنكشف الإنيّة الشخصيّة النَّاشطة التي بدورها الفعَّال تجرَّد المعاني المعقولة عن المعطيات الحسيَّة وتقدّمها إلى العقل فيصيّر تلك المعقولات بالفعل بعد أن كان مجرّد استعداد

<sup>. 1955</sup> القاهرة 1955 بن رشد : مناهج الأدلة في عقائد الملة : ص 210 - القاهرة 1955 .

<sup>(11)</sup> ابن رشد : نفس المصدر : ص 210 .

وقابلية (12) فيعقلها كما يعقل ذاتيته وبذلك يصبح العقل الانساني بوجه ما جميع ما عقله من معقولات وان ظل بوجه ما مغايرا لتلك المعقولات التي جردها ووحدها لتكون صورا ذهنية. فهناك اذن وحدة عقلية تشكل الإنية الشخصية وان بدت عند التحليل بمظاهر شتى (13). فالعقل الهيولاني ليس سوى استعدادات صورتها العقل بالفعل والعقل بالفعل هو مادة للعقل المستفاد الذي يعد صورة العقل المستفاد ليس سوى القوة العقلية المجردة للصور الهيولانية والتي بترتيبها وتوحيدها اياها سوى القوة العقلية المجردة للصور الهيولانية والتي بترتيبها وتوحيدها اياها تجعلها معقولات بالفعل بعد أن كانت بالقوة «اذن قد تبيتن أنه يوجد في النقس منا فعلان أحدهما فعل المعقولات والاخر قبولها. فهو (العقل) من جهة فعله للمعقولات يسمى فعالا ، ومن جهة قبوله اياها يسمى منفعلا ، وهو في نفسه شيء واحد (14) » هذه الوحدة العقلية الموجودة عند كل وهو في نفسه شيء واحد (14) » هذه الوحدة العقلية الموجودة عند كل الأشخاص والتي أقربها ابن رشد تعد ثورة خطيرة في تاريخ الفلسفة الاسلامية الديس هناك مفكر من مفكري الاسلام لم يجعل من العقل الفعال آخر العقول السماوية ولم يقل بشأنه انه فضلا عن عنايته بعالم الكون والفساد يصير العقول السماوية ولم يقل بشأنه انه فضلا عن عنايته بعالم الكون والفساد يصير العقول السماوية ولم يقل بشأنه انه فضلا عن عنايته بعالم الكون والفساد يصير

<sup>(12)</sup> يقول ابن رشيد في الشرح الأكبر لكتاب النفس (والنص العربي مفقود وليس لدينيا الا الله اللاتينية) انظر DE ANIMA ترجمته اللاتينية) انظر Et quemadmodum color, qui est in potentia, non est prima perfectio coloris qui est intentio comprehensa, sed subjectum, quod perficitur per istum colorem est visus, ita etiam, subjectum, quod perficitur per intellectum, non est intentiones imaginatae, quae sunt intellectae in potentia, sed intellectus materialis, qui perficitur per intellecta: et est ejus proportio ad el sicut proprotio intentionis coloris ad virtutem visibilem ».

<sup>:</sup> الله صليقتا الأستاذ S.G. NOGALES عندما قيال (13) « Toda la serie de entendimientos admitidos por Averroes no créo que deben considerarse como entendimientos distintos, sino como un mismo entendimiento que va pasando por distintas fases de conocimiento ». AL-ANDALUS 1967 p. 1-36.

<sup>(14)</sup> ابن رشد : الشرح الأوسط لكتاب النفس : وهو مخطوط عربسي مكتوب بالحروف العبريــة موجــود بالمكتبــة الوطنيــة بباريـــ تحــت هــذه العلامــات : N. A. T. hébreu 1009/ancien fonds 317/Fols 103 V - 155

العقل الهيولاني عقلا بالفعل والمعقولات الهيولانية معقولات بالفعل بعد أن كانت بالقوّة ، فطرافة ابن رشد في هذا المجال تتمثّل في اقراره بالوحدة الشخصية التي لا دخل فيها للعقول الستماوية أوّلا ثمّ في اعترافه بأن الإنيّة هي علم ومعلوم وأن العلم معلول عن الموجود « اذ وجود الموجود هو علّة وسبب لعلمنا (15) » ان أعظم ثورة فلسفيّة قام بها أبو الوليد بن رشد لهي في اثباته اثباتا قطعيّا أن وجود الأنا ينكشف لا عن التّفكير المحض المنغلق على نفسه وانيّما أثناء النيّشاط الذّهني والعقل يجرّد الصّور الهيولانيّة ليجعلها معقولات بالفعل .

«ومماً يخص أيضا هذا الادراك العقلي ان الادراك فيه هو المدرك ولذلك قيل ان العقل هو المعقول بعينه . والسبب في ذلك أن العقل عندما يجرد صور الأشياء المعقولة من الهيولى ويقبلها قبولا غير هيولاني يعرض له أن يعقل ذاته اذ كانت ليس تصير المعقولات في ذاته من حيث هو عاقل بها على نحو مباين لكونها معقولات أشياء خارج النفس (16) » وقال أيضا : «وذلك بين من أن العقل فينا لما كان هذا شأنه أعني أنه يعرض له عندما يعقل المعقولات أن يرجع فيعقل ذاته اذ كانت ذاته هي نفس المعقولات (17) » . ولقد أطنب ابن رشد في ترديد هذا المعنى في مؤلفاته حتى صار من اليقين عنده أن الإنية لن تتعرف على ذاتيتها بمعزل عن الموجودات التي بحضورها لدينا وترابطها مع بعضها تعد عمدة وأساسا لمعرفتنا بها وبذاتيتنا ـ ان قولامشل هذا: هو الأقوال التالية : « Cogito Ergo Sum بالمهو في الأقوال التالية : « Haecitas se intelligit intelligendo Aliud » (18)

<sup>(15)</sup> ابن رشد : الضميمة ضمن كتاب فصل المقال – ص 61 بيروت 1961 .

<sup>(16)</sup> ابن رشد : تلخيص كتاب النفس : ص 77 - القاهرة 1950 .

<sup>(17)</sup> ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ضمن رسائل ابن رشد – ص 147 – حيدرباد الدكن 1947 .

<sup>(18)</sup> لقد لخصنا نظرية معرفة الذاتية في هاتين الجملتين اللاتنيتين: أنا أفكر أذن الأشياء موجودة – ان الانية تعقل ذاتها بتعقلها للغيرية .

Cogito Ergo Sunt Res اذ لوكان الأمر على خلاف ذلك فان وحدا نسة الأزا Solipsisme التي من خلالها أكتشف ابن سينا وديكارت ذاتبتهما سوف بنجر عنها أخطر المشاكل الفلسفية ونخص منها مشكلة وجود العالم الخارجي وقضية المعرفة وبصفة عامية كيفية اثبات العيرية . لذلك انطلق ابن رشد من الموجودات ليدرك نفسه لا من نفسه ليدرك الموجودات « ان يكون علم زيد بنفسه الشّخصية هو علمه بغيره: فهذا لا يصحّ البتّة . أن يكون علم الانسان بغيره التي هي الموجودات هو علمه بذاته : وهذا صحيح . وبيان ذلك أنَّه ليست ذاته أكثر من علمه بالموجودات فان كان الانسان كسائر الأشياء انسّما يعلم ما هيّته التي تخصّه وكانت ما هيّته هي علم الأشياء ، فعلم الانسان ضرورة بنفسه هو علمه بسائر الأشياء ، لأنه ان كان غيرا فذاته غير علم الأشياء ، وذلك بيّن في الصّانع ، فان و التي بها سمى صانعا ليست شيئا أكثر من علمه بالمصنوعات (19)». ونستنتج من هذا القول ملاحظة أساسيّة وهي أن ابن رشد يبرز في هذا المجال خاصيّة يختصّ بها الله (الصّانع) والانسان وهيي مطابقة العالم والمعلوم عندهما . فالانسان ما دام لعقله دور فعيَّال في استخراج الصّور الهيولانيّة وصنعها بجعلها معقولات بالفعل يعقل عن طريقها العالم الخارجي وذاته فهو يعد بذلك كالصّانع اذ أنّه وان لم يصنع المصنوعات ما دامت هي موجودات موجودة \_ فهو يصنع معقولاتها ويقبلها بعد استخراجها من الهيولي أي بعد اعادة بنائها بناء يجعله يدرك ذاته من خلال تشكيلـه للموجودات الهيولانيّة تشكيـلا معنـويّا يناسب ما هـي عليه خارج النَّفس . « انَّ ماهية الانسان هو العلم والعلم هو المعلوم من جهة وهو غيره من جهة أخرى فاذا جهل معلوما ما فقد جهل جزءا من ذاته واذا جهل جميع

<sup>:</sup> نصر المنى: ص 522 – القاهرة 1964 – يقول ابن رشد في نفس المنى: ص 192 – القاهرة 1964 – يقول ابن رشد في نفس المنى: (19) « Habetur unio omnium maxima; major illa unione, quae intercedit inter materiam e tformam; materia enim non fit forma, cognoscens autem fit objectum cognitum ita ut non exoriatur tertium. Intellectus intelligens est ipsa res intellecta ». Averroès: Metaphysica L: XII.

المعلومات فقد جهل ذاته. فنفي هذا العلم عن الانسان هو نفي علم الانسان بنفسه لأنه اذا انتفى عن العالم المعلوم من جهة ما المعلوم والعلم شيء واحد انتفى علم الانسان بنفسه (20)». ان علم الانسان بنفسه لهو رهين علمه بالموجودات كما أن علمه بالموجودات يلزم عنه ضرورة علمه بذاته. فذاك ما أقر به ابن رشد وذاك ما حاولنا اظهاره مما كان في أقواله بالقوة وبالفعل.

علينا الان أن نعود لنرافق ديكارت في مسيرته الفلسفيّة بعد أن تركناه سجين إنيته بل قل انه ارتضى عن ارادة أن يظل كذلك ! يجب علينا اذن أن ننظر في الطّريقة التي سيسلكها ليثبت وجود الغيريّة اثباتا لا يعتريـه شكّ ولا تحيط به ريبة اذ عن هذا الاثبات واكتشاف الأساس تخرج الإنيّة من قوقعتها ومن انطوائها على نفسها لتبني صرح المعرفة الحق ولتكتشف أن العالم الخارجي وما يحتوي عليه من موجودات ليس مجرّد أوهام . انّ الانتقال من الإنيّة إلى الغيريّة لهو من أعسر المشاكل الفلسفيّة على من يضع بادىء ذي بدء أثنينية جوهرية طرفاها منفصلان بعضهما عن بعض انفصالا تاماً. ولكنه من المتأكل أن حلّ هذه القضيّة سوف يتطلّب الالتجاء إلى مبدأ ثالث يكون وصلا بين الطَّروفين المنفصلين ولذلك كان لزاما على ديكارت أن يبرهن على وجود الله قبل أن يقر بوجود العالم الخارجي وبصفة عامّة بوجود الغيريّة ، وما وجود الله في هذا المجال الا " ضمان لوجود العالم الخارجي الذي نحسّه ونتخيّله ونتصوَّره ، فلا يمكن أن تكون لطبيعتنا التي براها الله هذه الملكات وألا يكون ما تقدّمه لنا من أحاسيس وتخيّلات غير صادر عن موضوعات موجودة حقاً . « ولمّا كانت الأفكار التي أتلقاها عن طريق الحواس أشدّ حياة وأقوى تعبيرا وفي بابها أميز من الأفكار القادرة نفسي على خلقها بالتَّأمَّل أو من الأفكار الموجودة مطبوعة في ذاكرتي فقد بدا لي أنَّها لا تصدر عن نفسي لهذا لا بدُّ أن تكون أشياء أخرى قد أحدثتها لي (21) » وهذه الأشياء الأخرى ليست

<sup>(20)</sup> ابن رشد : تهافت التهافت ص 523 .

<sup>(21)</sup> ديكارت : التأملات : ص 224 – بيروت 1961 .

سوى الأشياء الجسمانية التي بطبيعة الحال لا يمكن لها الآأن تكون موجودة بالفعل فتكون موضوعات لملكة الحس وملكة التخيل اللتين براهما الله في طبيعتنا، فلو لم تكن الأفكار التي تنقلها إلينا هاتان الملكتان صادرة عن أشياء موجودة وجودا صادقا لكان الله مخادعا . «لقد جعل في الله ميلا شديدا جداً إلى الاعتقاد بأن الأفكار صادرة عن الأشياء الجسمانية . لذا لا أرى كيف ابراؤه من الخداع اذا كانت هذه صادرة بالواقع عن شيء اخر أو كانت حادثة عن على أخرى غير الأشياء الجسمانية ، اذن نخلص إلى القول بأن الأشياء الجسمانية موجودة (22) » .

وهكذا يتبيّن لنا من خلال هذه الله الموجزة أن اثبات وجود الله كأول يقين بعد اثبات الإنية هو الذي سَمَحَ لديكارت بالتعرّف على العالم الخارجي (23) كما أنّه قد م له الضّمان الأساسي لمعرفة هذا العالم ، فالإنيّة عند ديكارت ليس في مقدورها أن تؤسس شيئا خارج نفسها بل اذا ما حدست نفسها فانتها تنكشف على ذاتيتها كما أنّها تدرك تناهيها وافتقارها إلى مصدرها وخالقها الذي هو الله مؤسس العالم وخالق الحقائق الأزليّة والذي بعنايته السّرمديّة يشد العالم إلى الوجود في كلّ لحظة من لحظات الزّمان ويضمن لنا صحّة أفكارنا ومطابقتها لحقائق موجودة خارج إنيتنا .

ان الصبغة اللهوتية التي اتسم بها تفكير ديكارت لتقرّبه كل القرب من فلاسفة المسيحية في القرون الوسطى ومن تفكيرهم الذي تحامل عليه مدّعيا انه ليس أكثر من مناقشات سكولستكية جوفاء شديدة الغموض ولكنه مع ذلك تناسى رغم تجريده للمائدة Tabula Rasa أنه ظلّ مدينا بل سجينا

<sup>(22)</sup> ديكارت : نفس المصدر : ص 230

F. ALQUIE : يقول أستاذنا المحترم (23)

<sup>«</sup> Descartes ne pourra plus redescendre au monde qu'à partir de Dieu » in la découverte métaphysique de l'homme chez Descartes » p. 232 - PUF 1950.

للشقافة التي تلقاها من مدرسة La flèche ومتأثرا بالفكر اللهوتي الذي ما كان لفلسفته أن تتخلص منه . لقد خشعت أجيال كاملة أمام ديكارت وسجدت «لمعانيه الواضحة المميزة» دون أن تستوضح تلك المعاني ودون أن يخامرها شك تجاه غموض ما سماه «الحقائق الأزلية» و«المعاني الفطرية» التي طفحت بها فلسفته ، أمنا ذلك الدور Cercle vicieux الذي وقع فيه وهو يبرهن على وجود الله ووجود المعاني الأزلية الواضحة المميزة فلم يعد خطفا منطقيا عند عشاق ديكارت! زد على ذلك أن فكرة «الخلق المستمر» الذي قال بها هو وتلميذه مالبرانش لهي أقرب من اللهوت منها إلى الفلسفة ثم اذا ما أضفنا إلى هذا كله فكرة الصدق والضمان الالهيين اللذين عليهما ركز ديكارت فلسفته فنحن نظل بعيدين كل البعد عن الجدية الفلسفية خاصة وعن النزعة الانسانية الحق التي كان ديكارت حسب زعم بعض خاصة وعن النزعة الإنسانية الحق المعرفة والضمان الالهين في المعرفة الانسانية حسب اعتقادنا لهو ادماج الصدق والضمان الالهين في المعرفة في المتنائة والاستعانة بالجن والمعتقدات الجمهورية!

فهل كان ابن سينا أسعد حظاً من ديكارت في تأسيس المعرفة الانسانية وفي اثبات الغيرية بدون أن يلتجيء إلى مبدإ دخيل على هذه القضية ؟ ان تساؤلنا هذا لا معنى له بل لا محل له في هذا المجال ما دمنا بازاء فلسفة تقرّباديء ذي بدء بأن الإنية تدرك ذاتيتها في وحدانيتها بقطع النظر عن الجسمية وعن عالم الاضافات. ولا نقول هذا بالنسبة إلى فلسفة ديكارت وابن سينا فحسب بل نقوله عن جل الفلسفات المثالية كفلسفة الكندي والفارابي وابن سينا وابن باجة وابن طفيل الخ ... لذلك فلا غرابة في أن تلتجيء هذه الفلسفات إلى ذلك المبدأ المتعالي التي تسميه حينا العقل الفعال وحينا واهب الصور وتارة أخرى الله أو العقل المجرد لتجعله الضمان الوثيق

للتعقل الانساني والدّعامة الثّابتة لتأسيس المعرفة الانسانيّة والذي بمقتضاه تتأتّى مطابقة المعرفة والموجود .

لقد أقرَّ ابن سينا على غرار الفارابي بوجود العقل الفعَّال الذي ليس سوى العقل العاشر أو الحادي عشر من سلسلة العقول الصّادرة عن واجب الوجود اثر تعقلها ايّاه والذي جعل له ابن سينا دورا أساسيّا في إحداثًا لموجودات وتصيير المعقـولات معقولات بالفعل وتمكين العقل الانساني ــ بعد اخراجه من حالة قوَّة إلى حالة فعل ــ من تعقَّلها «ولأن كلُّ ما يخرج من القوَّة إلى الفعل فانَّما يخرج بشيء يفيده تلك الصُّورة ، فاذن العقل بالقوَّة انَّما يصير عقلاً بالفعل بسبب يفيده المعقولات ويتّصل به أثره ، وهذا الشّـيء هو الذي يفعل العقل فينا . وليس شيء من الأجسام بهذه الصَّفة ، فاذن هذا الشَّـيء عقل بالفعل وفعيَّال فينا فيسمَّى عقلاً فعيَّالاً، وقياسه من عقولنا قياس الشَّمس من أبصارنا: فكما أن الشّمس تشرق على المبصرات فتوصلها بالبصر، كذلك أثر العقل الفعيّال يشرق على المتخيّلات فيجعلها بالتّبجريد عن عوارض المادّة معقولات فيوصلها بأنفسنا (24) » . فاذا كان واجب الوجود (الله) عند ابن سينا مصدر الموجودات جميعا عن طريق العقل الفعيّال (25) ومصيّر العقل الانساني الهيولاني عقلا بالفعل بأن يهب له صور المعقولات أي الصّور التي بها تصبح الموجودات الهيولانية معقولات معقولة بالفعل للعقل الانساني فوجود الغيريّة ومعرفتها يؤسّسهما الله ويضمنهما للانسان. «الصّور الحاصلة في الذِّهن لا تنفك من الاضافة إلى الذِّهن ولا تنفك من أن تكون مضافة بالقوَّة أو بالفعل إلى شيء خارج . أمَّا بالقوَّة فاذا كان الشَّـيء من خارج غير موجود وأمَّا بالفعل فاذا كان الشَّيء من خارج موجودا (26) » . وهكـذا

<sup>(24)</sup> ابن سينا : عيون الحكمة : ص 43 – القاهرة 1954 .

<sup>(25)</sup> يقول ابن سينا : «هذه الموجودات اللازمة عن الأول كثيرة ولا يجب أن يكون عن الأحدي الذات الا واحد فيجب أن يكون عنه بتوسط العقل الفعال » ابن سينا : التعليقات ص 99 – القاهرة 1973 .

<sup>(26)</sup> ابن سينا : التعليقات – ص 95 – القاهرة 1973 .

اذا مَا اعتمدنا هذا القول فلا يتسنَّى لنا أن نشكُّ في وجود الغيريَّة ولا في وجود العالم الخارجي ولا في صحّة معرفتنا ايّاه ما دام الله بواسطة العقل الفعَّال هو مصدر الموجودات ومصدر تعقَّلنا ايَّاها . فلا يجوز في حقَّ الله اذن أن يخادعنا بأن يجعل ملكات حسّنا وتخيّلنا تنقل إلى اذهاننا صورا وألاّ تكون تلك الصُّور مضافة إلى شيء خارجي موجود بالفعل ، وبهذه الطُّريقة الغريبة يغدو مستوى المعرفة ومستوى الموجود متطابقين وكيف لا وقد انطلقا من مصدر وينبوع واحد ليس هو شيئا اخـر سوى الله الضَّامن لوجودهما عن طريق العقل الفعال والمؤسس لهما أوثق التاسيس. ان هذه الهيكلية الذِّ هنيَّة التي شيَّدها ابن سينا جميلة جدًّا بل هي شعريَّة إلى حدٌّ بعيد غير أن جمالِها قد تأباه المقتضيات المنطقيّة لأنّه ليس نابعا من التّجربة الحسيّة الوجوديّة فهل كان هنالك ضرر يا ترى من أن يقف ابن سينا وغيره عند حدود العقل الانساني وأن يكونوا متشبّتين بالمعطيات التّجريبيّـة الانسانيّـة المشروعة فتظلّ المعرفة الانسانية والمعرفة الالهية منفصلتين عن بعضهما بعض كفصلين من ميدانين مختلفين ؟ فهل من ضرر في أن يتجاسر الانسان ليقول كما قال أبو الوليد بن رشد : « يا قوم انَّــي لست أقول انَّ حكمتكم هذه الالهيَّة أمر باطل ولكن أقول انّـي حكيم بحكمة انسانيّة (27) »!

ان ابن رشد ليس في حاجة إلى ضمان أو صدق الهي ليثبت إنيته أو ليثبت وجود العالم الخارجي أو ليثبت امكانية المعرفة الانسانية . لقد تبين لنا بوضوح فيما سبق أن معرفة الإنية عند ابن رشد لا تتم الا بشرطين أساسيين :

1 ـ وجود الموجودات خارج النَّفس .

2 – ونشاط العقل الانساني الذي يجعل تلك الموجودات معقولات بعد أن يجرّد المعطيات الحسيّة ممّا يشوبها من جسمانيّة ويوحدّ بينها فيعقل

<sup>(27)</sup> ابن رشد : تلخيص كتاب الحس والمحسوس ضمن كتاب النفس ص 224 – القاهرة 1954 .

ذاته بتعقله ايتاها لذلك فانته من المتأكد أن يكون وجود العالم الخارجي ضمانا لوجود إنيتنا وضمانا لوجود الغيرية بالنسبة إلينا ما دامت إنيتنا لا تتأتى لها معرفة ذاتها الا بانكشاف العالم الخارجي لها وأنتى تتأتى لنا معرفة ذاتنا بل نفسنا الناطقة اذا ما كانت بمعزل عن الغيرية وعن الموجودات المخارجية التي هي وايتاها في حالة «تواجد» Mitsein (28) وما دام العقل الفعال في فلسفة ابن رشد ليس شيئا سوى ذلك الموحد لعملية التعقل في الانسان والمنظم لها فان تعقلنا لذاتيتنا يقتضي أن نكون قد أدركنا النظام والترتيب الموجودين في العالم الخارجي «اذ كان العقل ليس شيئا غير ادراك صور الموجودات من حيث هي في غير هيولى (29) » . «كما ان العقل الانساني انتما هو ما يدركه من صور الموجودات ونظامها (30)» . وهو كما يقول كذلك ابن رشد في رسالة له قد فقد نصقها العربي وبقي لنا نص ترجمتها اللا تمنية

« Et quia intellectus noster in actu nihil aliud est quam comprehensio ordinis et rectitudinis existentis in hoc mundo. Sequitur de necessitate quod quidditas intellectus agentis hunc nostrum intellectum nihil aliud est quam comprehensio harum rerum. » Ep. de intellectu F. 68. أي : «وما دام عقلنا الذي هو بالفعل ليس شيئا آخر سوى ادراك النظام أو الترتيب الموجودين في هذا العالم ... فانه يلزم ضرورة ألا تكون ماهية والعقل الفعال بالنسبة إلى عقلنا شيئا اخر سوى إدراكنا لتلك الأشياء » .

فاذا كانت معرفة الغيريّة معرفة تلقائيّة ومباشرة وتواجديّة أي يلتقى فيها العارف والمعروف بل قل يتأسّسان فيها معا ، فلا يمكننا البتّة أن نشك فيها اذ

<sup>(28)</sup> ان مفهوم « التواجد » الذي قد يؤديه مفهوم كلعة . Mitsein الألمانية نعني به حفظ عن معناه الصرفي الذي يفيد فيما يفيد المشاركة في الوجود معنى التأسيس الأنطولوجي أي ان شعور الذاتية بوجودهاوادراكها له يتضمن ضرورة ادراكهال للغيرية كما ان ادراك الفيرية لذاتها يتضمن ضرورة ادراكها لما هو غير بالنسبة اليها فيوسس وجودي بالاضافة الى الغير بنفس الاضافة التي يوسس بها وجود الغير بالنسبة الي .

<sup>(29)</sup> ابن رشد : تهافت التهافت ص 352 - القاهرة 1964 .

<sup>(30)</sup> ابن رشد : نفس المصدر : ص 354 .

لو خامرنا الشاك بشأنها لاقتضى الأمر أن نشك في إنيتنا وكيف نشك في إنيتنا ووجودها بل ادراكنا ايّـاها مرتبط بوجود الغيريّـة وتعقلنا ايّـاهَا ، وهل يمكن لنا ، ان شككنا في الغيريَّة وفي وجود العالم الخارجي ، أن نثبت وجود الله ؟ انَّ وجود العالم الخارجي حسب ما تقدُّم يظلُّ اذن موثوقا به ولا بدُّ بل قل إن وجوده هو الضمان الأساسي لمعرفتنا به . « لو علموا ان الطّبيعة مصنوعة وانَّه لا شيء أدلُّ على الصَّانع من وجود موجود بهذه الصَّفة في الاحكام ، لعلموا أن القائل بنفي الطّبيعة قد أسقط جزءا عظيما من موجودات الاستدلال على وجود الصَّانع العالم ، بجحده جزءا من موجودات الله (31) » . فلم يبق لابن رشد بعد أن أظهر المنهاج المثبت للإنية والغيريّة وبعد أن أشار إلى أن الطّريق الموصل إلى معرفة الصّانع طريق تصاعدي ينطلق من الموجودات إلى الله ــ خلافًا لما سلكه ديكارت الذي انطلق من مجرّد الماهية ليصل إلى وجود الله بوثبة بهلوانيّة ـ قلنا لم يبق له الا أن يفحص عن الموجودات وينظر في خصائصها وماهياتها لكي تتسع بذلك آفاق المعرفة الانسانية فيضمن الانسان لنفسه ، بما استفاده من معقولات ، المرتبة التي تليق بمنزلته في هذا الوجود . « انَّ الشَّريعة الخاصَّة بالحكماء هي الفحص عن جميع الموجودات اذ كان الخالق لا يعبد بعبادة أشرف من معرفة مصنوعاته التي تؤدي إلى معرفة ذاته سبحانه على الحقيقة الذي هو أشرف الأعمال عنده وأحظاها لديه جعلنا الله وايًّاكم ممَّن استعمله بهذه العبادة التي هي أشرف العبادات واستخدمه بهذه الطّاعة التي هي أجل الطّاعات (32) » وهكذا تسنّى لابن رشد أن يقوم

<sup>(31)</sup> ابن رشد : مناهج الأدلة -- ص 203 – القاهرة 1955 .

<sup>(32)</sup> ابن رشد : تفسير ما بعد الطبيعة ج 1. ص 10 - بيروت 1967 .

بتجاربه العلميّة فيستخرج منها نظرياته (33) بعد أن أسّس المعرفة الانسانيّة تأسيسا انسانيّا غير ملتجيء في ذلك كلّه إلى صدق أو ضمان إلهمي !

لقد بينا خلال دراستنا هذه المنهاج الذي سلكه كل من ديكارت وابن سينا وابن رشد في اثبات الإنية والغيرية وبصفة عامة في تأسيس المعرفة الانسانية فلنا الآن أن نستنبط النتائج الضرورية التي استهدفتها دراستنا . ان النقطة الأساسية التي حاولنا اظهارها في هذا البحث تتمثل في النتزعة الانسانية والعقلانية التي تميزت بها نظرية المعرفة عند ابن رشد والتي كانت فلسفة الاسلاميين خلوة منها تماما ، أمّا أنها انسانية فلأنها تنطلق من الفكر الانساني ومن ظاهراته أي من نشاطه المحض المرتبط ارتباطا وثيقا بعالم التتجربة بدون أن تلتجيء إلى أساس لاهوتي أو ديني لها ولربتما يلومنا الكثيرون على هذا القول لعلمهم أن ابن رشد هو مؤلف كتابي « فصل المقال » و « مناهج الأدلة » أي كتابين حاول فيهما اظهار موافقة الحكمة والشريعة ، غير أنه

<sup>«</sup> Que certaines maladies infectieuses, telles la variole, confèrent à (33) celui qui en est atteint l'immunité à vie, c'est ce que revèle le médecin et philosophe arabe Ibn Rochd de Cordoue (le Grand Avercès du Moyen âge) ». S. Hunke : « le soleil d'Allah brille sur l'occident » p. 160 Albin Michel ed. Paris 1963

<sup>«</sup> Dans une de ses lettres, datée d'Haïti, Octobre 1948, Christophe Colomb, nomme Ibn Rochd, qu'il appelle AVENRUYS, comme un des auteurs qui lui ont suggéré l'idée de sa grande découverte ». in Léon Gauthier Averroès PUDF 1948 p. 84; et in E. Renan Averroès et l'Averroisme p. 317.

<sup>«</sup> Nous avons trouvé chez Ibn Rochd, au XIIe siècle dans un ouvrage médical également, à savoir son grand traité de médecine générale intitulé en arabe KOLLIYAT... une critique en règle assez superficielle il est vrai, des deux premières «innovations» futures de Weber-Fechner, et l'amorce d'une objection mathématique renouvelée plus tard par les adversaires de la psycho-physique contre la troisième « innovation » c'est-à-dire contre la forme logarithmique de la loi de Fechner ». in Léon Gauthier Averroès p. 96-97 P.U.F. 1948.

لابدُّ لنا مـن لفت أنظارهم إلى أن ابن رشد ما أراد بمحاولته تلك أن يقرُّر أن المعرفة الانسانيّة تقام على الشّريعة أو أنّها تستمدّ مبادئها وأصولها منها . انَّـه لم يقل كما قال الغزالي ان العلم هو المعرفة بشؤون ألدَّين والعقائد ونواقض الوضُّوء ... وانَّما العلم عنده ليس سوىمعرفة الموجود بما هو موجود معرفة يقينيّـة « من المعروف بنفسه عند الجميع انّ ههنا سبيلا يفضي بنا إلى الحـقّ وأن ادراك الحقّ ليس ممتنعا علينا في أكثر الأشياء والدَّليل على ذلك أنَّنا نعتقد اعتقاد يقين أنَّا قد وقفنا على الحقِّ في كثير من الأشياء وهذا يقع به اليقين لمن زاول علوم اليقين . ومن الدُّليل أيضًا على ذلك ما نحن عليه من التشوّق إلى معرفة الحق". فانته لو كان ادراك الحـق ممتنعا لكان الشّوق باطلا ومن المعترف به أنَّه ليس ههنا شيء يكون في أصل الجبلة والخلقة باطلا». (34) وهذا الشَّغف بالعلم وباليقين لم يمنع ابن رشد من دراسة الدِّين وفقهه ولا من دراسة عقائد المللة الاسلامية كميدان من ميادين المعرفة ، فموافقة الحكمة والشِّريعة عند ابن رشد ليست سوى موافقة جهة من جهات الفكر الانساني لنفسه ! فمادام فكرنا يتضمّن تلك الجهة فلا مناص لابن رشد من أن يحاول التَّأْلَيف بين مقتضيات ذلك الفكر ومعطياته في ميدان خاص مضبوط ميدان العقيدة ولكنَّه لم يتجاسر ليقول انَّ المعرفة الانسانيَّة مقتبسة من نور النبوَّة أو أنَّها مؤسَّسة عليها أو أن ضمان صحتُّها بها ، بل إن المعرفة عنده تظللُّ انسانيَّة لا دخل فيها للأجرام والعقول السَّماويَّة : انَّ منطلقها ومرجعها يظلاً ن الانسان نفسه في بيئته الانسانيّة ضمن عالم الاضافات والموجودات بصفة عامَّة . أمَّا أنَّ نزعة هذه الفلسفة عقلانيَّة فلسنا نعني بذلك أنَّها تستمدُّ أصولها من عالم الحدس أو من عالم التعقيّل المحض المنغلق على نفسه والخالق لمقولاته أو من عالم الاشعاع الالهمي الذي عنه يكتسب العقل الانساني عقلانيته حسب اللَّهوتيين وانَّما العقلانيَّة الرَّشديَّة عندنا لهمي ذلك التَّرتيب والنَّظام

<sup>(34)</sup> ابن رشد : تفسير ما بعد الطبيعة بيروت 1967 .

اللَّـذان يختص بهما العقل الانساني عند تعقَّله للظَّاهرات الطَّبيعيَّة وأثناء ادراكه للموجودات من حيث أسبابها ومسبّباتها الموضوعيّـة «والعقل ليس هو شيئا أكثر من ادراكه الموجودات بأسبابها وبه يفترق من سائر القـوى المدركة ، فمن رفع الأسباب فقد رفع العقل ، وصناعة المنطق تضع وضعا أن ههنا أسبابا ومسبّبات وان المعرفة بتلك المسبّبات لا تكون على التّمام الا ّ بمعرفة أسبابها فرفع هذه الأشياء هو مبطل للعلم ورفع له ، فانَّه يلزم ألاَّ يكون ههنا شيء معلوم أصلا علما حقيقيًّا بل إن كان فمظنون (35) » انّ النَّزعة العقلانيَّة عند ابن رشد ليست تعني كما ظنَّ السيَّد محمَّد عاطف العراقي (36) البرهنة على وجود الله أو اثبات الرَّسل أو وصف أحوال المعاد الح ... بل هي قبل كلُّ شيء نظام وترتيب ومنهجيَّة في التَّفكير ، انَّها تتمثّل كذلك حسب اعتقادنا في نشاط العقل الذي يعيد بناء الواقع انطلاقا من الواقع ذاته حتى يتسنّى للانسان ادراكه ادراكا عقلانيّا عن طريق المعقولات التي يصنعها العقل اعتمادا على المعطيات الحسيّة الواردة عليه من خارج فيتأتّى له بذلك ادراك إنيته والغيريّة وهما في حالة «تواجد» ، لقد كان أستاذنا G. Gurvitch يقول عن علماء الاجتماع الأمريكيين انهم كانوا يظنُّون أن الظَّاهرات الاجتماعيَّة يمكن استخلاصها جاهزة من المجتمع كما تجنى الزُّهور من الحقول! فإذا ما قلنا انَّ فلاسفة الاسلام باستثناء ابن

<sup>(35)</sup> ابن رشد : تهافت التهافت - القاهرة 1964 .

<sup>(36)</sup> محمد عاطف العراقي : مؤلف كتاب : النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد (القاهرة (1968) : إننا نؤاخذ هذا المؤلف على نقطتين أساسيتين من حيث المنهجية :

<sup>1 –</sup> أنه لم يطرح قضيته التي تطرق إليها (أي النزعة العقلية عند ابن رشد) في اطار مسألية (PROBLEMATIQUE) تنطلق من معطيات أو افتراضات أولية وتستمر تتسع أثناء جدليتها بكل مقتضياتها ومضموناتها شأنها في ذلك شأن قضية رياضية استنتاجية – لذلك فلقد برزت فصول كتابه مفككة لا انسجام ولا تناسق بينها . فهي أشبه شيء بمقالات ألفت بينها دفتا الكتاب !

<sup>2 —</sup> أما النقطة الثانية التي نعيبه عليها فخلطه بين ابن رشد المتكلم وابن رشد الفيلسوف أي بين مستويات المعرفة وطرقها التي حاول ابن رشد جهده أن يميزها عن بعضها والتي أصر السيد محمد عاطف العراقي في كتابه على ادماجها في بعضها وادغامـها بحيث شوه شخصية ابن رشد وأزال عن فلسفته — خلافا لما رامه — كل نزعة عقلية !

رشد (37) قد تخيَّلوا انَّ المعقولات قد تتلقَّى من العقل الفعَّال بمجرَّد اشراقه على العقل الهيولاني وعلى المعقولات الهيولانيّة فلا نكون بعيديـن عمّا قالـه أستاذنا عن تلك النَّظريَّة الاجتماعيَّة الأمريكيَّة ! أمَّا القضيَّة عند ابن رشد في هذا المجال فهي على خلاف ما تصوّره جلّ مؤرخي الفلسفة الاسلاميّة سواء أكانوا غربيين أو شرقيين أو مستشرقين غير انتنا نجمد رجملا واحدا \_ الدَّكتور محمود قاسم \_ الذي وان لم يقطع الشُّوط الذي قطعناه في هذا البحث وفي هذا المضمار – بقى أقرب الباحثين إلينا في فهمه لنظريّة المعرفة عند ابن رشد وان كناً لا نشاطره الرّأي في كثير من مسائل فلسفة ابن رشد ولا نوافقه على قوله بأن نظريّة المعرفة عند ابن رشد « أقرب ما تكون إلى النَّظريَّة المثاليَّة الرَّوحيَّة في الفلسفة الحديثة (38) » . انَّ ما بعث بالدَّكتور محمود قاسم إلى هذا القول هو عدم التَّفرقة بين ابن رشد المتكلَّم أي المخاطب إلى العامّة وابن رشد الفيلسوف أي المتحدّث إلى الخاصّة بلغة البرهان والعقلانيّة ثم إن الدّ كتور المحترم قد اعتمد كثيرا كتاب « مناهج الأدليّة » ذلك الكتاب الذي في اعتقادنا ليس سوى تحفة من تحف الفنون الشَّعبيَّة التي جاد بها ابن رشد إلى الأفكار الجمهوريَّة ! وعلى كلُّ فليس هناك مثاليَّة في قضيَّة المعرفة عند ابن رشد وليس هناك روحانيّة وانّما كلّ ما هنالك فواقعيّة وموضوعيّة ونشاط ذهني مصوّب نحو عالم التّجربة وعالم الموجودات غير محتاج في ذلك كلَّه إلى صدق أو ضمان الهـي كما هو الحال عند ديكارت وابن سينا وكلَّ من تشدق مثلهما بالقول بثنائية جوهرية طرفاها منفصلان عن بعضهما بعض وبجعل الإنيّةفي وحدانيّة مطلقة لا صلة ولا اضافة لها بالغيريّة .

عبد المجيد الغنتوشي

<sup>(37)</sup> ابن رشد : كتاب النفس ص 79 – القاهرة 1950 : « انه إذا تؤمل كيف حصول المعقولات لنا وبخاصة المعقولات التي تلتئم منها المقدمات التجريبية ظهر أنا مضطرون في حصولها لنا أن نحس أولا ثم نتخيل وحيئذ امكننا أخذ الكلي » .

<sup>(38)</sup> الدكتور محمود تاسم : في النفس والعقل لفلاسفة الأغريق والاسلام – ص 159 – القاهرة – العامة الثالثة –

### العلاقات الأدبية بين قرطبة والقيروان في القرن الرابع والقرن الخامس للهجرة \*

### بقلم: جعفر ماجد

تمتد علاقة الحضارة الاندلسية بالقيروان من تاريخ فتح الاندلس سنة 92ه/711م إلى سقوط عاصمة افريقية بايدي الهلاليين سنة 449ه/1057م الا ان هجرة القيروانيين إلى الاندلس وخاصة أدباءها زاد في عمر هذه العلاقة ، وقد يكون من المفيد أن يتناول البحث هذه العلاقة من جوانبها الثقافية المختلفة ، في فترة زمنية ، تغطي اربعة قرون (من الثاني إلى الخامس) على غرار ما فعل الاستاذ محمد الطالبي بالنسبة للفقه في بحثه الذي ركزه على دور القيروان في نشر المذهب المالكي بالاندلس (1) ، ولكنه يعسر علينا ان نتحدث عن علاقات أدبية حقيقية بين الحاضرتين قبل القرن الرابع وبعد القرن الخامس . وذلك أن القرن الثاني كان عصر التعريب والاستقرار ، وامتاز الثالث بانتشار مذهب القرن الثاني كان عصر العرب والاستقرار ، وامتاز الثالث بانتشار مذهب مالك ، في حين اخذت بذور العلم والادب تنمو مع جيل جديد سيهضم الثقافة

<sup>(\*)</sup> أنجز هذا البحث ضمن برامج قسم الدراسات الأدبية بمركز الدراسات والابحاث الاقتصادية والاجتماعية (C.E.R.E.S.)

Les relations entre l'Ifriqiya et l'Espagne musulmane au III/IV $^{\rm e}$  s. (1) Cahiers de Tunisie – Tome XVIII/1970 — N $^{\rm os}$  69-70

العربية ويسهم في إثرائها وتطويرها بداية من القرن الرابع. واذا كان دور القيروان كعاصمة فكرية قد انتهى بعد الغزوة الهلالية في منتصف القيرن الخامس، فان تاثيرها استمر بواسطة المهاجرين من علمائها وأدبائها إلى نهاية هذا القرن ولن تستعيد بعد ذلك دورها القديم في المنطقة. والحديث عن العلاقات الثقافية بين قرطبة والقيروان، وبصورة أعم بين الاندلس وافريقية باعتبار كل من الحاضرتين مركز اشعاع يستقطب النشاطات الفكرية من حوله، يقتضي ابداء بعض الملاحظات حول المناخ السياسي والثقافي لهذه العلاقات.

1 — كانت القيروان قاعدة سياسية هامة تدين بالولاء في اكثر الاحيان للسلطة العباسية القائمة ببغداد ، وكانت قرطبة عاصمة أموية لم ينس أهلها الذين أصبحوا يشعرون بذاتية اندلسية متميزة ان القادمين من (بر العدوة) يعاملونهم بنوع من الاستعلاء تشتم منه رائحة الفتح والمن بنشر الدين الاسلامي والثقافة العربية في بلاد تعيش على تخوم النصارى .

2 — كان التاثير الثقافي إلى غاية القرن الخامس في اتجاه واحد ، أي من القيروان إلى قرطبة اذ كان جل علماء الاندلس يتعلمون بالقيروان ولما ازدهر الادب الاندلسي في القرن الخامس وبلغ من النضج ما يؤهله لتبليغ أصوات اعلامه إلى ما وراء البحر ، كانت القيروان قد انهت حياتها الادبية وصدرت ما بقي منها إلى العدوة الاخرى .

3 ـ ان الحياة الادبية غير منفصلة عن الحياة الثقافية عامة ، ونحن لن نتحدث في هذا البحث عن غير الادب ولكن معرفة أنواع الكتب القيروانية المختلفة التي كانت تقرأ بالاندلس ، وان تجاوزت في بعض الاحيان المفهوم الضيق للادب اذ فيها اللغة والفقه والقراءات والتصوّف ، يعين على تصور تأثير القيروان في أصول الثقافة الاندلسية ، وقد اعتمدنا على نص واحد بالغ الاهمية في هذا المجال هو فهرست ابن خير الاشبيلي (2) .

<sup>(2)</sup> فهرست ابن خير – القاهرة 1963 (مؤسسة الخانجي).

تجريد أسماء بعض كتب أهل القيروان ورسائلهم التي كانت تقرأ بالانداس (عن نهرست ابن خير 502\_575/1108)

### 1) الكتب والرسائل

- ـ ا داب المعلمين لمحمد بن سحنون ص 302
- ــ الحروف في النحو لابي عبد الله محمد جعفر القزاز ص 488
- ـ اختلاف قراء الامصار لابـي عبد الله محمد بن سفيان المقري القيرواني ص 468
  - الذب عن مذهب مالك لابي محمد بن أبي زيد ص 247
    - رتب العلم لابي ألحسن القابسي ص 260-491
  - \_ رسالة في حسن الظن بالله تعالى لابعي الحسن القابسي ص 492
    - الرسالة الناصرة لابى الحسن القابسي ص 531
      - \_ الرسالة النافعة لابي الحسن القابسي ص 296
- ــ رسالة الذكر والدعاء مما فيه للسائل مكتفى لابىي الحسن القابسي ص 296
  - \_ رسالة ابن أبي زيد ص 244\_367
  - زهر الادب (كذا) لابراهيم الحصرى ص 380\_380
- الزهد وما يجب على المتناظرين من حسن الادب لمحمد بن سحنون 301
  - العاء للقز از 362\_363\_504 —
  - الفرائض لابي على شقران بن على الهمداني ص 265
  - فهرسة أبي عبد الله محمد بن سعدون القيرواني ص 434\_513
- قصيدة الحصرى (ابـي الحسن علي بن عبد الغني الضرير) في قراءة نافع ص 74
  - كتاب (؟) لمحمد بن جعفر التميمي القزاز ص 519
    - المحن لابي العرب محمد بن تميم ص 522
    - ــ مختصر المدونة لابن أبـي زيد ص 245\_246

- \_ المدونة والمختلطة منها ، تهذيب سحنون بن سعيد ص 240
  - \_ مسالة النكاح بغير بينة لابن أبيي زيد ص 247
- ــ الملخص لمسند موطا مالك بن انس روابة أبـي القاسم لابـي الحسن القابسي ص 531
  - \_ مناسك الحج لأبي الحسن القابسي ص 532
- \_ مناقب سحنون بن سعيد وسيرته وأدبه لابي العرب محمد بن أحمد بن تميم ص 297\_532
  - \_ النوادر لابن أبى زيد ص 245\_246 368
  - ــ النور والنور لابراهيم الحصرى ص 380\_536
  - \_ نوازل الصلاة من ديوان محمد بن سحنون ص 254
- \_ الهادي في القراءات لابي عبد الله محمد بن سفيان المقرى القيرواني ص 24\_536

وقراءة الكتب القديمة تؤكد ان القيروان كانت تعج بالاندلسيين في القرن الثالث والرابع بالخصوص وكانت حلقات العلم بها وجها من وجوه الاتصال البشري المتين بين الشعبين الاندلسي والافريقي . ذكر ابن بشكوال ان الاندلسيين حضروا للاستماع من أبي الحسن القابسي (3) «في نحو من ثمانين رجلا من طلبة العلم من أهل القيروان وغيرهم من المغاربة في علية له » وقد عبر أحدهم عن اعجابه بالشيخ حتى دعا له ان يحبسه الله عليهم «ولو ثلاثين سنة » (4) .

واذا اعتباد النياس ان يتحدثوا عن المفاضلة بين أهمل المشمرة واهل الاندلس ، فان الباحثين لم يتوقفوا عند المفاضلة في الساحة المغربية نفسها بين

<sup>(3)</sup> أبو الحسن القابسي : علي بن محمد بن خلف – كان ضريرا و امام المالكيين بالقيروان خاصة بعد موت ابن أبـــي زيد – (935/324–1012/403) بو يحيى ص 54 La vie littéraire en Ifriqiya sous les Zirides – Tunis 1972. Chedly Bouyahia

<sup>(4)</sup> كتاب الصلة - القاهرة 1955 ج 1 ص 156.

الاندلسيين والقيروانيين رغم متانة العلاقات بينهم كوجود المراسلات بين الاصدقاء الذين تعارفوا في حلقات العلم (5) — كان أهل الاندلس يشدون الرحلة إلى الشرق لاعجابهم بعلمائه وفي بعض الاحيان — للحصول على اجازة ترفع من شأنهم في مجتمع انظاره مشدودة إلى مهد الاسلام واللغة العربية وقد نشر الدكتور احسان عباس نصا جميلا لابني بكر بن العربي يصور تلهف نشر الدكتور احسان عباس نصا جميلا لابني بكر بن العربي يصور تلهف الاندلسيين لطلب العلم بالمشرق (6) — وكانت القيروان مرحلة ضرورية في هذه الرحلة أو في عبور أهل المشرق إلى الاندلس ، ولئن عرف الكثير من رجال العلم الذين شدوا الرحال إلى الشرق ، فما أكثر الذين خفي ذكرهم — والله المقري في نفح الطيب «حصر أهل الارتحال لايمكن بوجهولاحال» (7) ولا ينبغي ان نتهاون. بوظيفة القيروان كجسر ثقافي تتلقى بواسطتة الاندلس أهم الكتب—وهاهو

<sup>(5)</sup> نفس المرجع : وفيما يخص اقامة الاندلسيين بالقيروان ، لم تظهر محاولة جادة في تحديد المنطقة وحجم الوافدين والقاطنين ، وقد يستعان في بحث من هذا النوع باستقراء كتابات مقبرة القيروان . أنظر

Inscriptions arabes de Kairouar — B. Roy et P. Pouissot — Paris 1956 ويبدو أن عددا كبيرا من الجالية الاندلسية كانوا يتعاطون التجارة ويعرف الواحد منهم بالرهدار أو الرهدان (المرجع المذكور) — وأرجح ان الاندلسيين كانوا ينزلون ببيوت خاصة بهم في المنطقة التي اختارها ابن الاندلسي لبناء مسجده المعروف .

<sup>(5)</sup> الصلة 2 ص 388 .

قال أبو بكر بن العرب مبينا سبب خروجه إلى المشرق: (وقد كنت مع غزارة السبيبة ونضرة الشبيبة احرص على طلب العلم في الإفاق واتمنى له حال الصفاق الافاق وارى ان التمكن من ذلك في جنب ذهاب الجاه وبعد الاهل بتغير الحال ربح في التجارة ونجح في المطلب ، وكان الباعث على هذا السبب مع هول الاهر همة لزمت وعزمة نجمت ساقتها رحمة سبقت ولقد كنت يوما مع بعض المعلمين ، فجلس إلينا أبى رحمة الله عليه يطالع ما انتهى إليه علمي في لحظة سرقها من زمانه مع عظم أشغاله ، وجلس بجلوسه من حضر من قاصديه فدخل إلينا أحد السماسرة وعلى يديه رزمة كتب ، فحل شناقها وارسل وثاقها فإذا بها من تأليف السمناني والباجىي : فسمعت جميعهم يقول : هذه كتب عظيمة وعلوم جليلة بالميف السمناني والباجىي : فصدعت هذه الكلمة كبدى وقرعت خلدى وجعلوا يوردون جليها الباجي من المشرق . فصدعت هذه الكلمة كبدى وقرعت خلدى وجعلوا يوردون في ذكره ويصدرون ، ويحكمون ان فقهاء بلادنا لا يفهمون عنه ولا يعقلون ، وناهيك من أمة يجلب إليها هذا القدر الطفيف ، فلا يكون منهم احد يضاف إليه الا بصفة العاجز الضعيف ونذرت في نفسي طية لئن ملكت امرى لأهاجرن إلى هذه المقامات ولأفدن على المشرق كما صورها (قانون التأويل) بقلم الله كتور احسان عباس – مجلة الإبحاث الإميركية المشرق كما صورها (قانون التأويل) بقلم الله كتور احسان عباس – مجلة الإبحاث الإميركية الاجزاء 2 . 493 كانون الاول 1968 الجامعة الامريكية في بيروت ص : 73–74.

<sup>(7)</sup> نفح الطيب – ط – احسان عباس – بيروت 1968 ج 2 ص 5 .

أبو علي القالي (8) ينزل بالقيروان ومعه كمية وافرة من الكتب والرسائل يعددها ابن خير الاشبيلي «سوى ما تزايل عنه واخذ بالقيروان منه » (9) وقصة عبور أبي علي إلى الاندلس في نفح الطيب تصور عقدة «التفاضل » بين الاندلسيين وغيرهم ، وبداية ظهور النزعة الاستقلالية – في مجال الادب – التي ستقوى في القرن الخامس والقرن السادس – ولان هذه العقدة كانت السمة المميزة للتلاقح الثقافي بين قرطبة والقيروان ومهيئة للمفاضلة التي ستقع بين الاندلسيين واهل القيروان ، راينا ان نورد هذا الخبر الذي ترجع احداثه إلى القرن الرابع ، أي قبل كتابة ابن بسام (10) الشهيرة بنحو قرن قال المقري :

(ومنهم أبو علي القالي صاحب الامالي والنوادر ، وفد على الاندلس ايام الناصر أمير المؤمنين عبد الرحمان فأمر ابنه الحكم (11) وكان يتصرف عن امر أبيه كالوزير عاملهم ابن رماحس ، ان يجيء مع أبي علي إلى قرطبة ، ويتلقاه في وفد من وجوه رعيته ينتخبهم من بياض أهل الكورة تكرمة لابي علي ، ففعل ، وسار معه نحو قرطبة في موكب نبيل ، فكانوا يتذاكرون الادب في طريقهم ويتناشدون الاشعار ، إلى ان تحاوروا يوما ، وهم سائرون ، ادب عبد الملك بن مروان ومساءلته جلساءه عن افضل المناديل وانشاده بيت عبدة بن الطبيب (12) :

ثمت قمنا إلى جرد مسومة أعرافهن لأيدينا مناديل (البسيط)

<sup>(8)</sup> أبو على القالي : اسماعيل ابن القاسم أديب ولنوى 901/288-967/967) الاعلام (1) ص 319 .

 <sup>(9)</sup> فصل (تسمية كتب الشعر وأسماء الشعراء التي وصل بها أبو علي اسماعيل بن القاسم البغدادي
 رحمه الله إلى الاندلس ، سوى ما تزايل عنه و اخذ بالقيروان) الفهرست ص 395 .

<sup>(10)</sup> سبق ابن بسام كذلك في التعصب للادب الاندلسي أبو الوليد الحميرى صاحب كتاب البديع في وصف الربيع .

<sup>- 961/350)</sup> عبد الرحمان الناصر : (961/350–312–300) والحكم المستنصر ، ابنه (961/350 – (11) . (972/362

<sup>(12)</sup> عبدة بن الطبيب : شاعر مخضرم ، كان أسود اللون ، توفي نحو 645/15 – الاعلام 4 ص 322 .

وكان الذاكر للحكاية الشيخ أبا علي – فانشد الكلمة في البيت (أعرافها لأيدينا مناديل) فانكرها ابن رفاعة الالبيرى ، وكان من أهل الادب والمعرفة وفي خلقه حرج وزعارة ، فاستعاد أبا علي البيت متشبثا مرتين ، في كليهما انشده (اعرافها) (13) فلوى ابن رفاعة عنانه منصرفا وقال : مع هذا يوفد على أمير المؤمنين وتتجشم الرحلة لتعظيمه ، وهو لا يقيم وزن بيت مشهور بين الناس لا تغلط الصبيان فيه ؟ والله لا تبعته خطوة ، وانصرف عن الجماعة وندبه أميره ابن رماحس ان لا يفعل ، فلم يجد فيه حيلة ، وكتب إلى الحكم يعرفه ويصف له ما جرى لابن رفاعة ويشكوه فأجابه على ظهر كتابه : الحمد بعرفه ويصف له ما جرى لابن رفاعة ويشكوه فأجابه على ظهر كتابه : الحمد رفاعة اولى بالرضى عنه من السخط ، فدعه لشأنه ، واقدم بالرجل غير منتقص من تكرمته ، فسوف يعليه الاختبار ان شاء الله تعالى او يحطه) (14) .

واذا كان هذا النزاع يفسر بقوة اشعاع المشرق على الاندلس وشدة اعجاب شق من الاندلسيين اعجابا مفرطا جعل الشق الاخر يبالغ في التعصب لبلاده ، فستكون له ، حين ينتقل إلى الساحة المغربية أي بين الاندلسيين والقيروان ، أسباب أخرى ، منها الاسباب السياسية التي ورد ذكرها في بداية هذا البحث ، ومنها – بلا شك – اشعاع القيروان الثقافي على الاندلس وتأثر الحياة الأدبية بالصراع السياسي القائم بين « الحزب الاندلسي » و « الحزب البربري » وقد تحركت الخصومة بين أهل الاندلس وأهل القيروان حين وجه ابن الربيب القيرواني (15) رسالة إلى أبي المغيرة عبد الوهاب بن حزم يذكر ابن الربيب أهل الاندلس في تخليد اخبار علمائهم وما ثر فضلائهم وسير فيها تقصير أهل الاندلس في تخليد اخبار علمائهم وما ثر فضلائهم وسير ملوكهم (16) والرسالة تؤكد متانة العلاقات الثقافية بين قرطبة والقيروان حتى

<sup>(13)</sup> كان يمكن لأبسي على أن يقرل اعرافها لوقال لايادينا .

<sup>(14)</sup> نفح الطيب ج 3 ص 70-71 .

<sup>(15)</sup> ابن الربيب : أبو علي الحسن بن محمد بن أحمد التميمـــي تلميذ القزاز توفي سنة 1029/240 انظر بويحـــــى ص 102 .

<sup>(16)</sup> نشر هذه الرسالة وردود الاندلسيين عليها صلاح الدين المنجد بعنوان : فضائل الاندلس وأهلها دار الكتاب الجديد – بيروت 1968 .

ان ابن الربيب يقطع على ابن حزم سبيل الاعتذار ببعد المسافة وعدم وصول الكتب الاندلسية إلى القيروانيين فيقول :

« فان قلت : انه كان مثل ذلك من علمائنا ، وألفوا كتبا لم تصل إلينا ، فهذه دعوى لم يصحبها تحقيق ، لانه ليس بيننا وبينكم غير روحة راكب أو أو رحلة قارب ، لو نفث من بلدكم مصدور لأسمع من ببلدنا في القبور ، فضلا عمن في الدور والقصور ، وتلقوا قوله بالقبول كما تلقوا ديوان أحمد أبن عبد ربه (17) الذي سماه بالعقد ...) (18) .

ولكن الذي يستوقفنا أكثر من ذلك في رسالة ابن الربيب هو اعتزاز القيروانيين بما ألفوا عن علمائهم وأدبائهم واستغراب سكوت الاندلسيين عن فضائل بلادهم ومآثر أهلها ، وهذا لا يدل فقط على وفرة التأليف بل على موقف أدبي وفكري واضح هو الاعتراف بقيمة مواطنيهم وسقوط ذلك الحجاب الكثيف الذي يسد له الزمان (حجاب المعاصرة) أو المكان (تفضيل أهل المشرق) – أي ان ما سماه هنرى بيريس H. Pérès بالقومية الأدبية (19) ظهرت بالقيروان قبل ظهورها بالاندلس ، فابن الربيب يعيب على ابن عبد ربه انه «لم يجعل فضائل بلده واسطة عقده) وينتقصه مع بقية الاندلسيين لأنه قعد به ما قعد بأصحابه من ترك ما يعنيهم واغفال ما يهمهم » .

وكانت رسالة ابن الربيب مثار ردود عنيفة اكدت ما وصلت إليه المنافسة الثقافية بين قرطبة والقيروان من الحدة ، فاستمرت هذه الردود إلى ما بعد وفاة ابن الربيب وتعاقب على مفاضلة القيروانيين أبو محمد علي بن حزم وابن سعيد والشقندي .

<sup>27</sup> مبد ربه – أحمد بن محمد صاحب العقد الفريد 820/246= 940/328 الاعلام ج 1 ص 27 (17)

<sup>. 158</sup> نفح الطيب ج 3 ص 158

La Poésie andalouse en arabe classique -- Paris 1953 1953-521 ص (19)

ولا يسعنا في هذا البحث ان نبين أهمية الرسائل بالنسبة للتراث الاندلسي سواء بما ضبطته من اصوله أو مناهج أصحابه وآثارهم ونكتفي بالنظر إليها من زاوية المفاضلة المنبئة عن تطور العصبية الاندلسية التي تجاوزت ميدان السياسة إلى الادب – فاهم ما تتسم به هذه الردود هي التصاعد في الحدة دفاعا عن الشخصية الاندلسية .

بدأ ابن حزم (20) بمهاجمة القيروانيين فانكر ان تكون لهم تا ليف : « فهذه القيروان بلد المخاطب لنا ما أذكر انبي رأيت في اخبارها تأليفا غير المغرب في اخبار المغرب وحاشا تواليف محمد بن يوسف الوراق ... » (21) ولكنه لا يستثنيه الا ليجعله في عداد الاندلسيين لا ليجوز لاهل القيروان ان يذكروه في مؤلفيهم :

« ومحمد هذا اندلسي الاصل والفرع ، آباؤه من وادي الحجارة ، ومدفنه بقرطبة ، وهجرته إليها ، وان كانت نشأته بالقيروان » (22) وقد عمد ابن حزم إلى تبني نظرية في مفهوم الهجرة والانتساب إلى البلدان ليدعم حق الاندلس في الوراق ، فالائمة ينسبون الرجل إلى مكان هجرته التي استقر بها إلى ان مات ، ولكن هذه القاعدة اذا طبقت على ابن هانيء جعلت نسبته إلى افريقية لا إلى الاندلس ، وابن حزم لا يتاسف على هذه الخسارة .

« فكما لا ندع اسماعيل بن القاسم ، يعني أبا علي القالي – فكذلك لا ننازع في محمد بن هانيء سوانا » (22) كان خروج ابن هانيء نتيجة طبيعية

<sup>(20)</sup> على بن أحمد المتوفي سنة 456هـ/1064م وهو ابن عم أبسي المغيرة عبد الوهاب بن أحمد ابن حزم المتوفى سنة 438هـ/1046م الذي وجهت إليه رسالة ابن الربيب القيرواني .

<sup>(21)</sup> نفح الطيب ج 3 ص 163 . ومحمد بن يوسف الوراق – الف للحكم المستنصر كتاب (في مسالك افريقية ومم الكها) والف كتبا غيره لم يذكر الحميدي والضبي تاريخ وفاته . جذوة المقتبس للحميدي ص 90 – ط القاهرة 1950 وبغية الملتمس للظبي رقم 304 (مدير 1884) .

<sup>(22)</sup> نفح الطيب 3 ص 164 .

للنظرية التي تبناها ابن حزم – لا شك في ذلك – وهو كما نرى جد مرتاح لهذه النتيجة لان ابن هانيء الشيعي لا يهمه كثيرا ، بسبب تشيعه – ويوم كانت القيروان تحت الحكم الفاطمي لم تتاخر قرطبة عن التعريض بحكامها رغبة في انتزاع الشرعية الدينية عنها بالمنطقة – وقد ذكر ابن حيان في المقتبس (23) نصوصا شعرية هامة لا نرى فيها شعراء الاندلس وحدهم يعرضون بقيام الدولة الفاطمية في بر العدوة ، بل بعض القيروانيين أيضا يلفت نظر الخليفة إلى «السفاهة» الموجودة هناك (.) إذا كان خلفاء الاندلس يفتحون تدانهم لهذا التعريض ولعلهم كانوا يحثون عليه .

هنأ محمد بن شخص (24) الحكم المستنصر بعيد الفطر فقال:

يعـز على داعـي الروافض انــه

قد آنشب في أوداجه الليث مخلبا (الطويل)

بني عبد شمس طاعة لا تحزبا يقوم بمصر او يؤم المحصبا بانجازها حتى تواخي هبهبا تجخف في استدعائها المرهف الشبا وصار بها نوح الحمام تطربا وكان معد يستريث المؤنبا اذا كان في اسلامه متحوبا من الحج باسم الرافضي الذي صبا تردد كتب المنتمى لطباطبا (25)

اذاعت بلاد القيروان بحبها بأي عناد من معد عن الهدى نوى نية تأبى المقادير ان تفي عفت صبرة إلاصوائف دعوة مضى عن مغانيه فلم تشك وحشة نعتها النواعي من زمان مؤنب به عال فرض الحج من كانمسلما يرى ان ترك الحج انجى لدينه لعمرى لقد أزرى به وبحزبه

<sup>(23)</sup> ابن حيان القرطبـــي – مؤرخ الاندلس الشهير ، صاحب كتاب المقتبس (987/377 – 987/377) (1076/469) كتاب الاعلام للزركلي ج 1 ص 328 .

<sup>(24)</sup> محمد بن شخیص لم نعثر علیه .

<sup>(25)</sup> المقتبس لأبي حيان القرطبي – بيروت 1965 ص : 232 .

ويذكر ابن حيان ان الخليفة المستنصر هنأه عبد العزيز ابن حسين القروي وذكر القيروان فقــال :

وكم ببلاد القيروان سفاهة تهب بها ريح هناك خريسق (الطويل) فيا خير من صلى وصام لربت ومن فخره فوق النجوم سموق

ومن فحره فوق النجوم سموق ونبت المعالي في ذراك وريق (26)

كل هذا يؤكد لنا ان ابن هانيء وقع التنازل عنه غير مأسوف عليه بسبب عقيدته الشيعية لا سيما اذا صدر التنازل عن رجل هو من أشد الناس تعصبا للحزب الاندلسي ولعل النزعة الاستقلالية الادبية وجدت لسان دفاعها فيه قبل ابن بسام (27) الذي قصد مفاخرة أهل المشرق بذخيرته (28) فسقط في تقليد الثعالبي في يتيمته (29).

فابن حزم هو القائل في الرد على ابن الربيب:

ليهنك عيــد الفطــر جذلان ناعما

« ولا سيما اندلسنا فقد خصت من حسد أهلها للعالم الظاهر فيهم ، الماهر منهم ، واستهجانهم حسناته ، وتتبعهم سقطاته وعثراته ، واكثر ذلك في مدة حياته ، بأضعاف ما في سائر البلاد .. ان اجاد قالوا : سارق مغير ومنتحل مدّع ، وان توسط قالوا : غث بارد وضعيف ساقط ، وان باكر الحيازة لقصب السبق قالوا : متى كان هذا ومتى تعلم ؟ وفي أي زمان قرأ ؟ ولامه الهبل — وبعد ذلك ان ولجت به الاقدار احد طريقين اما شفوفا بائنا يعليه على نظرائه أو سلوكا في غير السبيل التي عهدوها فهناك

<sup>(26)</sup> المقتبس 4 16 .

<sup>(27)</sup> ابن بسام : أبو الحسن علي صاحب كتاب الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة توفي 1147/542 الاعلام ج 5 ص 72 .

<sup>(28)</sup> قال ابن بسام في الذخيرة : وأنا ذكرت هؤلاء ائتساء بأبـــي منصور في تأليله المشهور المترجم بيتيمة الدهر في محاسن أهل العصر ط القاهرة 1939ق أم 1 ص 20 .

<sup>(29)</sup> الثعالبي : أبو منصور عبد الملك بن محمد صاحب يتيمة الدهر 961/350 1037/429 الاعلام 4 ص : 310 .

حمي الوطيس على البائس وصار غرضا للاقوال ، وهدفا للمطالب ، ونصبا للتسبب إليه ، ونهبا للالسنة ، وعرضة للتطرق إلى عرضه ، وربما نحل ما لم يقل ، وطوق ما لم يتقلد ، والحق به ما لم يفه به ولا اعتقده قلبه ، وبالدّحرَى وهو السابق المبرز ان لم يتعلق من السلطان بحظ ان يسلم من المتألف وينجو من المخالف ، فان تعرض لتأليف غمز ولمز ، وتعرض وهمز ، واشتط عليه ، وعظم يسير خطبه ، واستشنع هيّن سقطه ، وذهبت محاسنه ، وسترت فضائله ، وهتف ونودى بما اغفل ، فتنكسر لذلك همته ، وتكل نفسه ، وتبرد حميته ، وهكذا عندنا نصيب من ابتدأ يحوك شعرا ، او يعمل بعمل رياسة ، فانه لا يفلت من هذه الحبائل ولا يتخلص من هذه النصب الا الناهض الفائت والمطفف المستولى على الامد » (30) .

فهل يجوز لقائل هذا الكلام ان يفرط في شاعر كابن هانيء لو لم يكن دافعه إلى ذلك عداءه للشيعة ؟ ولكن ابن حزم كسب في هذه « القسمة » فتخلص من ابن هانيء . بل شان به – في اعتباره – خصومه القيروانيين واخذ الوراق وأبا على القالي .

ولم يكن تذييل ابن سعيد (31) على جواب بن حزم قد بلغ هذه الدرجة من الحماس ويهمنا منه ما يؤكد تأثر بعض الاندلسيين بمدرسة القيروان الادبية (32) قال متحدثا عن الادب الاندلسي .

(واما ما جاء منثورا من فنون الادب فكتاب «سراج الادب» لأبي عبد الله ابن أبي الخصال الشقورى (33) رئيس كتاب الاندلس، صنفه على منزع كتاب «النوادر» لابي على «وزهر الاداب» للحصرى ...).

<sup>(30)</sup> نفح الطيب 3 ص 167.

<sup>(31)</sup> على بن موسى 610 : 1213 انظر ترجمته محققة في مقدمة المغرب في حلى المغرب تحقيق شوقي ضيف 1286/685 القاهرة 1964 .

<sup>(32)</sup> حَلَّلْ خَصَائِصْ هَذَهُ المدرسة الاستاذ بويحيى في كتابه المذكور أعلاه .

<sup>(33)</sup> أبو عبد الله بن ابسي الخصال الشقورى أديب ولغوي وعالم بالاخبار توفي سنة 1145/540 راجع مصادر ترجمته في تعليق احسان عباس (نفح الطب 3 ص 184) .

اما الشقندى (34) فكان أكثر تعصبا من سابقيه حتى انه بدأ رده بقوله: «لولا الاندلس لم يذكر بر العدوة ولا سارت عنه فضيلة» (35) واغتاظ كبير الاغيتاظ من ابن الربيب الذي رام ان يقول «الليل اضوأ من النهار» (36) وذلك ما «أخرجه عن سجيته في الاغضاء» (37) فكال لخصومه كثيرا من السباب والشتم ، وفاخرهم باستعراض اجود ما قاله شعراء الاندلس في شتى الاغراض وذهب به التطرف إلى المفاخرة حتى بملوك الطوائف الذين «كان في تفرقهم اجتماع على النعم لفضلاء العباد ، اذ نفقوا سوق العلوم وتباروا في المثوبة . على المنثور والمنظوم .. » (38) .

وهذا الرد يبرز بوضوح حدة الصراع بين أهل الاندلس وبر العدوة ومما يدل على ان التعصب اعمى الشقندى واخرجه فعلا عن سجيته كما قال: انه يلقى هذا السؤال على خصومه القيروانيين ..

(وهل عندكم في رؤساء علم الادب مثل أبي عمرو بن عبد ربه صاحب العقد ؟) (39) وكأنه لم يقرر أقول ابن الربيب في ذكر ابن عبد ربه وكتابه:

(على انه يلحقه فيه بعض اللوم ، لا سيما اذ لم يجعل فضائل بلده واسطة عقده ، ومناقب ملوكه يتيمة سلكه ، اكثر الحز وأخطأ المفصل ، وأطال الهز لسيف غير مقصل ، وقعد به ما قعد بأصحابه من ترك ما يعنيهم وإغفال ما يهمهم » (40) .

<sup>. 1233/629</sup> اسماعيل بن محمد م سنة (34)

<sup>(35)</sup> نفح الطيب ج 5 - 3 ص 186 .

<sup>(36)</sup> نفس المرجع III ص 187

<sup>(37)</sup> نفس المرجع ص 187 .

<sup>(38)</sup> نفس المرجع ص 190 .

<sup>(39)</sup> نفس المرجع ص 193 .

<sup>(40)</sup> نفس المرجع ص 158 .

ولم يفخر الشقندى على خصومه بطبيعة بلاده ونبوغ شعرائها فقط بل زاد فتباهى بأن شرب الخمر في اشبيلية غير مكفر لاناه عن ذلك ولا منتقد » (41).

على أن الزمان قضى بالجمع بين أهل القيروان وأهل الاندلس في محنة الاغتراب وقد جرب كل منهم أهوال تخريب البلدان ومآسي الفتن والحنين إلى الاوطان.

ويمكن ان نعتبر الاندلس الحقل الخصيب الذي تفتح فيه لون هام من الالوان الادبية وهو «شعر الغربة ورثاء البلدان» – وهل اولى من البلاد التي تعيش على تخوم النصارى ويتهيب ابناؤها في كل حين رحيلا عنها لا رجوع بعده ، من اذكاء حرقة الفراق في نفوس الذين شهدوا تخريب حاضرتهم وسقوط دولتهم وتشريد أبنائهم ، فقد كان سقوط القيروان بأيدي الهلاليين حدا فاصلا في الحياة الأدبية بافريقية وعلامة هامة في تاريخ الادب المغربي بصورة عامة ، بما فيه الادب الاندلسي ، ولئن قال ابن بسام (ان ابن شرف (42) (انتحى منحى القسطلي (43) في شكوى الزمن والحديث عن الفتن) (44) فأنا ازعم ان القيروان هي التي صدرت إلى الاندلس هذا اللون من الشعر . ولننظر الان في بعض ملامح هذا الشعر الذي سيكون منهلا ثرا لشعراء الاندلس حين تمتحنهم الفتن فيرثون أوطانهم .

إذا استثنينا ابن رشيق (45) الذي انهى حياته بصقلية فان ابن شرف والحصرى (46) فتحا بابا للشعر لم يبلغ فيه أحد شأوهما في تاريخ الادب العربي

<sup>(41)</sup> النفــح 3 ص 212.

<sup>(42)</sup> ابن شرف : أبو عبد الله محمد بن سعيد من ألمع أدباء العصر الصنهاجـــي بالقيروان ناقد وشاعر (حوالي 1000/390 – 1067/460) بويحي ص 116 .

<sup>(43)</sup> ابن دراج القسطلي : أحمد بن محمد شاعر المنصور بن أبي عامر 958/347–1030/421 الاعلام 1 ص 204 .

<sup>(44)</sup> الذخيرة م 1 ق 4 ص : 133 .

<sup>(46)</sup> علي الضرير الشاءر

كله ، ورغم ما يكتسيه هذا الشعر من تفجع يجعل بعض الباحثين والنقاد ميالين إلى إعتباره شعر رثاء كما ذهب إلى ذلك الاستاذ الشاذلي بويحي (47) ، فاننا نراه أقرب إلى « الشعر الوطنسي » منه إلى أي شيء آخر . القد عرف القيروانيون منذ أقدم العصور إلى اليوم بحب مدينتهم والتغني بها لا باعتبار حنينهم إلى مراتع الصبا وذكريات العمر فحسب بل بالنظر إليها كرمز شاهد باشعاع حضارتهم وصمود رجالها في أوجه المحن ـ ومنذ قال ابن انعم (48) :

ذكرت القيروان فهاج شوقي واين القيروان من العراق (الوافر)

وشعراء القيروان يحنون ويشببون ويبكون ، وقد يكون من الطريف ان ينكب احد الباحثين على جمع أشعار القيروانيين في مدينتهم منذ العصور الاولى للفتح إلى اليوم .

وهجرة أهل القيروان إلى الاندلس حفت بها مشاعر الاحتراز والحيطة فقد رفض ابن رشيق مرافقة ابن شرأف إليها ، معللا رفضه بقوله :

مما يزهدني في أرض اندلس

سماع مقتبدر فيها ومعتضيد

ألقاب سلطنة في غير موضعها

كالهر يحكي انتفاحا صورة الاسد (49) (البسيط)

أما ابن شرف فإنه لم يزمع على الرحيل الا بعد التثبت من صدق النوايا فتبادل الرسائل مع ابن زيدون (50) ، وهذه الرسائل تؤكد أن شعراء القيروان

<sup>333 :</sup> ص La vie littéraire (47)

<sup>(48)</sup> أبو خالد عبد الرحمان بن زياد بن انعم المعافري السفياني (م 161ه/777) انظر ترجمته في رياض النفوس للمالكي – القاهرة 1951 ص 99 .

<sup>(49)</sup> الذخيرة م 1 ق 4 ص 134 .

<sup>(50)</sup> نفس المرجع ص 135 .

لم يكونوا مغمورين بالاندلس فقد قال أبو محمد بن عبد البر – الوزير الكاتب – لابن شرف :

(وكانت أخبارك - أبقاك الله - ترد علينا أرجة النسيم ، عطرة الشميم ، شهية المسموع ، رفيعة المحمول والموضوع ، وأشعارك تزف إلينا عرائس الألباب ، ونفائس الاداب ، فنفديك على البعد بالانفس والأقارب ، ونستدنيك بالاماني ونحسبها من الكواذب حتى أسمع الخبر باغترابك ، وطلع البشير بارتقابك ، ووافت رواد خطابك ، وقهقه مجلجل سحابك وتصدرت بحار الطلب لسقياك ، ونمت رياض الأدب برياك ، وهز الكرم عطفه للقياك ، ووصل المجد طرفه برعياك ، وجليت عليك عرائسه الحالية في معارض الشدو والإنشاد ، فسعدت من أكرم الأكفاء بالقبول والوداد ، وحظيت عنده بالترفيع والإعزاز ووضع ثوبها الأنفس في يدى بزاز (51)) .

ورغم إلحاح ابن عبد البر وترغيبه ، فان ابن شرف لم يقبل أن يقف أشعاره على ممدوح واحد وبقي ينتقل بين ملوك الطوائف ، وهكذا كانت لابن شرف حياة أدبية ثانية بالاندلس احتل فيها شعر الغربة مكانة بارزة . ومن أجمل ما قاله ابن شرف في هذا الباب لاميته الشهيرة :

آه للقيسروان أنه شجسو عن فؤاد بجاحم الحزن يَصلى حين عادت به الديسار قبسورا بل أقول الديار منهن أخلى (52) (الخفيف)

وهذا الحنين المر يمتزج بوصف الحياة الزاهية التي عاشها الشاعر في البلاط الصنهاجي ، وما عقبه من تقتيل وتنكيل يتفنن ابن شرف في تصويره حتى ترى الناس وكأنهم في يوم الحشر والقسم الذي احتفظت به المصادر من هذه القصيدة (53) لا يخرج عن اطار الفن الخالص ، إذ ليس فيه تعريض

<sup>(51)</sup> نفس المرجع ص 136 .

<sup>(52)</sup> الذخيرة م 1 ق 4 ص 177 .

<sup>(53)</sup> نفس المرجع ص 177 .

بالفاطميين ولا تفضيل للسنيين ، وإنما هو تألم رجل مما رآه حل ببلاده وأهلها من مصائب – وربما استوقفنا في هذه القطعة بيت يجوز أن يكون دليلا على نفسية القيرواني المغترب وتألمه من احتياجه إلى غيره ، وهو المصير الذي آل إليه الشاعر بعد ما اضطر إلى مدح أمراء الاندلس :

فترى أشرف البرية نفسا ناكاسا رأسه يلاطف نذلا (54) ومن يدري ، لعله عنى نفسه بتورية خفية حين استعمل جذر (شرف) في قوله : اشرف البرية .

واذا اشتهر شعراء الاندلس بالشعر الغنائيي ومناجاة الطبيعة في الأماكن الخربة أحيانا ، فان مأساة القيروان هي أيضا كست بعض أشعار القيروانيين بغنائية حزينة تلون الطبيعة بعواطف الشاعر ـ فابن شرف يصور طول الليل وشدة سواده على ضوء النجوم الباهت بقوله :

ثم لا شمعة سوى أنجم تخصطو على أفقها نواعس كسلى (الخفيف)

وأين منه قول ابن هانيء الذي يزعم ابن بسام انه نظر إليه : وبات لنا ساق يقوم على الدجى بشمعة صبح لا تقط ولا تطفا (الطويل)

ويتمنى ابن شرف أن يكون طائرا حتى يرى ما آلت إليه القيروان بعد محنتها ، وتتردد في سمعه انباء التخريب فيتذكر عمران الشوارع والاحياء وتنغص عليه حياته بالاندلس:

يا قيروان وددت أني طائر فأراك رؤية باحث متأمل آها وأية آهة تشفي جوى قلب بنيران الصبابة مصطلى

<sup>. 179</sup> نفس المرجع ص 179

<sup>(55)</sup> نفس المرجع ص 177 .

كانت كوا من تحت غيب مقفل بذراك يصرخ كالحزين المثكل معمورة أبدا تغص وتمتلي بمعاد يوم فيك لي ومن اين لي کیف ارتجاع صبای بعد تکهل(57) (الكامل)

أبدت مفاتيح الخطوب عجائبا زعموا ابن اوى فيك يعوى والصدى يا بئر روطة (56) والشوارع حولها يا اربعي في القطب منهـا كيـف لي يا لو شهدت اذا رأيتك في الكــرى

وقد بلغ التفجع بابن شرف حد الكفر فاستغفر له ابن بسام :

فأيـن الاواتـي ليلهـن المعاجـر ألا منزل فيه أنيس مجاور فجلت عن الغفران والله غافر (58) (الطويل)

ألا قمر إلا المقنع في الدجي ألا منزل فيه أنيس مخالط ترى سيئات القيروان تعاظمت

قال ابن بسام : ضجر أبو عبد الله عفا الله عنه :

ولكن الشاعر يتأسى أحيانا ويعد قرطبة حبيبة ثانية ، وهو يتبرأ من القدوم إلى قرطبة طلبا للسوق ، فما ذنبه إذا قدمته أشعاره ولم تكسد بضاعته (59)

وهي من أحسن شعره ، وقع له على ظهرها : يغالى إذا ما ضن بالشيء بائعه رأيتك سهل البيع سمحا وإنما فيوشك ان تبقلي عليه بضائعه فأما إذا هانت بضائع بيعـه ويفسد منه ان تباح شرائعه هو الماء ان اجمعتـه طآب و ده

<sup>(56)</sup> في الذخيرة : بيدروطة وهو غلط والشاعر يعني حيا به بئر بهذا الاسم ما زالت موجودة

<sup>(57)</sup> نفس المرجع 181. (58) نفس المرجع ص 183 .

<sup>(59)</sup> كان ابن عبد البر رغب ابن شرف في النزول على المعتضد وحذره من عرض بتضاعته في سوق الكساد (فاقصد قصده تحل بطائل الأفادة ، وامه واحده تخطبنائل الرقادة و لا تبع في سوق الكساد فَالنفاق أمامك ، ولا تسمّ ببضاعتك فالسوق قدامك ، واذكر ما انكره ابن الزيات عِلَى حبيب ....) قال إبن بسَّام : ٰ (والذي ذكر ابِّن عبد البر مما انكر َ ابن الزيَّات عَلَى أَبْسَى تمام لما مدحه بقصيدته التي أو لها :

لهان علينا أن نقول وتفسلا

<sup>(</sup>الذخيــرة م 1 ق 4 ص 137)

أليس هذا من لطيف الفخر ؟ قال في أبيات تذكرنا بحنين ابن زيدون إلى قرطبة وبكاء المعتمد على قصوره باشبيلية ...

وراحت على الدوحاء منها اخاويق فلا حد لي في الافق منه ولا فموق ودونىي خليج منه افيح محروق كما ضم من عفراء عروة تعنيق فما كان بد ان أقيمت لنا سوق (60) (الطويل)

سقىي القصر فالميدان أخلاق مزنة على انه مرمى نبت عنه أسهمي اناديه والبحر المحيط مجاوبي وقرطبة ضمت إليها جوانحي نزلنا بها لا نبتغبي الســوق عنــدها

وفي قصيدة اخرى مدح بها الامين ابن السقاء ، تقوى العلاقة بين الشاعر وموطنه الجديد قرطبة ، فيتخذها قيروانا :

لنا لما دهت تلك الفتون وكيف يضيع مثــلي في مكان للله يكون به أبو الحســن الأميــن أيامن ان تكون النون راء وقد وجبتُ له راء ونون (61) (الوافر)

وقرطبة أعيدت قييروانيا

ولابى الحِسن على الحصرى الكفيف (62) حظوة عند أهل الاندلس لا تقل عن حظوة ابن شرف ومكانته ، وهي تؤكد كذلك ان أدب القيروان كان معروفا عندهم قبل هجرة القيروانيين بل لعله كان أكثر انتشارا بينهم من الشعر الذي يأتيهم انذاك من المشرق باستثناء أشعار المعرى فهذا أبن بسام يقول عن الحصرى:

(وأبو الحسن هذا ممن لحقته أيضا بعمرى ، وانشدني شعره غير واحد من أهل عصری ، وكان بحر براعة ، وراس صناعة ، وزعيم جماعة) (63).

<sup>(60)</sup> الذخيرة م 1 ق 4 ص 183 .

<sup>(61)</sup> نفس المرجع ص 185

<sup>(62)</sup> على الحصري أبو الحسن على بن عبد الغني ، المقرى ، الصَّرير الشاعر ، أقام بسبته بعد حراب القَيروان ثم بالاندلس (تَوَفّي سنة 488/1095 بَويحي 181

<sup>(63)</sup> الذَّخيرة م 1 ق 4 ص 192 . . .

و هو يشهد بأن ملوك الطوائف تهادته « تهاديالنسيم » وتنافسوا في جلبه ، ويبدو أن موقف الحصري من أهل الاندلس لم يكن يختلف كثيرا عن موقف ابن شرف \_ فهو يشكو حظه بعد خراب مدينته ، وكأنه لم يكن راضيا عن إقامته ــ ورغم ما يتطلبه المديح أحيانا من الاعتراف بالنعمة والفضل فإنه لا يتردد عن التصريح بأنَّ دهره قد اضطره إلى استصحاب العدى وان خصومه يجحدون حسناته ويحطون من قدره ــ ويثقل عليه همه ــ وهو الطائر في غير وكره ، فيرى نفسه اولى بالرثاء من الطيور التي فارقت فراخها :

وحق بكاء العين والدمسع مسعسد أعادى على فضلي وأستصحب العدى مديحيي هجاء وابتساميي تجهم ولم أر مثلي فاضلا ينقصونــه عزيز علينا أن نقيه بدالة شفىي الله داء القيروانيـن بعــدنــــا وكيف غناء الطير في غيرأيكهـا وإنبي لاولى بالبكاء لأنها

على العدوة القصوي وإن عفت الدار سلام غريب لا يـؤوب فيز دار لمن بـات مثلي لا حبيب ولا جار ولي حسنات عنـدهم هي أوزار وشكواي كفر واعترافي إنكار بلي قلما يخلو من القرض دينار فليت حشايانا الوطيئة أكــوار فقد مرضت للقيروانيـن أبصـار وقد بعدت عنها فسراخ وأوكار تطير اذا اشتاقت وما أنا طيار (64) (الطويل)

ونقدر ان الشاعر قصد غرضا هاما باستعمال ضمير الجماعة المتكلمين في قوله (عزيز علينا) فكأنه يَنُوءُ باتعاب كل المهاجرين القيروانيين الذين شردوا عن اوكارهم وسيموا الذل والخسف وما احلى التحامه بالمدينة حين يعبر بالعمى ــ وهو فاقد البصر عن محنتها الكبرى . وما ألطف الايحاء المقصود أو غير المقصود في التفاته إلى صبرة حين يقول :

الآيا بروقا لحن من نحو صبرة ﴿ وَلَيْسَ لَهَا الَّا دَمُوعَى أَمْطَارٍ ﴿ عسى فيك من ماء الحبيبة شربة ولو مثل ما يوعى من الماء منقار

<sup>(64)</sup> نفس المرجع ص 209 .

وهل لقيرواني أن يقرأ هذين البيتين دون ان يتذكر عادة القيروانيات في الاستسقاء بصبرة بالبكاء والعويل وكأن تلك العادة تعبير عن تفجع النساء على المدينة المنكوبة وكأن ما بقي من عراص صبرة إلى اليوم رمز لنكبتها على مر السنين «وصبرها» على محن الدهر —

وتمتزج شكوى الحصرى من الغربة باحزان اخرى لم تكن لغيره وهي ناتجة عن فراقه لقبر أبيه الذي اصبح بدوره غريبا حين رحل عنه الاهل: رحلت وهاهنا مشوى الحبيب فمن يبكيك يا قبر الغريب سأحمل من ترابك في رحالي لكي أغنني به عن كل طيب (65) (الوافر)

ولا ندري إلى أي حد يمكننا تصديق الروايات الاندلسية بشأن قصة الحصرى مع المعتمد بن عباد – فقد زعم بعضهم ، ومن بينهم ابن بسام – ان الحصرى تصدى للمعتمد وهو في طريقه إلى المنفى ، فمدحه طمعا في المال ، «ولم يلقه باكيا على خلعه من ملكه ، ولا تأدب معه في وصف ما انتثر من سلكه » (66) فبعث إليه المعتمد بأبيات يعتذر فيها عن هديته البسيطة ، ولكن الشاعر سكت عنه ، فاغتاظ الملك المخلوع من تصرف الحصرى ومن تهافت الشعراء عليه وهو في تلك الحال (67) .

وكما يجوز أن يكون الحصرى قبيح الاستجداء ، على حد تعبير ابن بسام ، يجوز أيضا أن تكون هذه الرواية تعريضا بالقيروانيين المغتربين ، ومن ورائهم أهل بر العدوة ـ فأغلب التراجم الاندلسية ، وخاصة منها ما كتب بعد دخول المرابطين جزيرة الاندلس ، قاسية على كل الذين عبروا إلى الجزيرة من الضفة الاخرى ، وقد رأينا نماذج من ذلك في التهكم على يوسف بن

<sup>(65)</sup> نفس المرجع ص 209 .

<sup>(66)</sup> نفس المرجع ص 211 .

<sup>(67)</sup> انظر أخبار المعتمد في الذخيرة (القسم المخطوط) .

تاشفين (68). و«الملثمين» بصورة عامة ــ ومهما يكن من أمر، فلا ابن رشيق ولا ابن شرف بلغ في تصوير الغربة ما بلغه الحصرى وخاصة في تائيته الشهيرة:

موت الكرام حياة في مواطنهم فان هم اغتربوا ماتوا وما ماتوا (69) (البسيط)

وتمتاز قصيدة الحصرى رغم مرارتها بثقة الشاعر في صمود المدينة أمام عواصف الزمن وأمله في ان تعود للقيروان أيامها الزاهية – ولا عجب أن ينسى الحصرى ما به ليتفاءل ويتسلى وهو الذي أحب القيروان موطنا لا بلاطا ، وكان يجمع حوله شبابها لتدريبهم على قرض الشعر :

لا يشمتن بها الأعداء إن رزئت إن الكسوف له في الشمس أوقات ولم يزل قابض الدنيا وباسطها فيما يشاء له محو وإثبات (70)

بنتم وبنا فما ابتلت جوانحنا شوقا إليكم ولا جفت مآقينا خالت لفقدكم اليامنا فغدت سودا وكانت بكم بيضا ليالينا

ولا تنكرن مهما رأيت مقدما على حمير بغيلا فثم تناسب (نفح الطيب ج 3 ص 191–192)

<sup>(68)</sup> قال الشقندى : (وبالله الاسميت لي بمن تفخرون قبل هذه الدعوة المهدية ؟ أبسقوت الحاجب ؟ أم بصالح البرغواطي ؟ ام بيوسف بن تاشفين الذي لولا توسط ابن عباد لشعراء الاندلس في مدحه ما أجروا له ذكرا ولا رفعوا لملكه قدرا ؟ وبعد ما ذكروه بوساطة المعتمد بن عباد فان المعتمد قال له : أيعلم أمير المسلمين ما قالوه ؟ قال : لا أعلم ولكنهم يطلبون الخبز ، ولما انصرف عن المعتمد إلى حضرة ملكه كتب له المعتمد رسالة فيها :

فلما قرىء عليه هذان البيتان قال للقارىء : يطلب منا جوارى سودا وبيضا قال لا يا مولانا ما أراد إلا أن ليله كان بقرب أمير المسلمين نهارا لأن ليالي السرور بيض . فعاد نهاره ببعده ليلا الا ان أيام الحزن ليال سود ، فقال : والله جيد ، اكتب له في جوابه : « ان دموعنا تجرى عليه ، ورؤوسنا توجعنا من بعده » فليت العباس بن الاحنف قد عاش حتى يتعلم من هذا الفاضل رقة الشوق :

<sup>(69)</sup> الذخيرة م 1 ق 4 ص 214 وانظر تحقيقات وإضافات للاستاذ بويحي في حوليات الجامعة التونسية عدد 7 – (1970) .

<sup>(70)</sup> الذخيرة م 1 ق 4 ص 215 .

ومن شعراء القيروان المغتربين أبو الحسن عبد الكريم بن فضال القيرواني اشتهر بالحلواني (71) وقد جمع له ابن بسام بعض الابيات في الغربة والبكاء على القيروان منها قوله :

أيامها البين لا الأيام والقدم حزنا عليها ولا شيب ولا هرم بصاحب الخمس إبراهيم معتصم (72) (البسيط) لله منزلة بالقيروان محـــا شققت جيب شبابي بعــد فرقتهـا إن فـرق الدهـر عنها شملنـا فلنــا

وقوله أيضا جامعا بين الفخر والشكوى ومفسرا أسباب هجرته وهجرة أصحابه :

ربما علل الفرة السقيما نشر البين سلكك المنظوما فمحا الدهر وشيك المرقوما بعد ان لم نطق بها ان نقيما أقمرًا في قبابها ونجوما (73) (الخفيف)

لیت شعری ولیت حرف تمین کیف یا قیروان حالک لمیا کنت أم البلاد شرقیا وغیربیا نحین أبناؤها ولکین غنینیا دمین کانت البیروج و کینیا

والحلواني ، فيما يبدو قليل التواضع ، قوي المفاخرة لاهل الاندلس ، وهذا رد فعل منتظر من قوم معتزين بماضيهم ، يعيشون بين منافسين لهم وخصوم ، وكذلك جرى للاندلسيين بعد هجرتهم إلى العدوة ـ فقد رد الحلواني على شاعر اندلسي معرضا به وبابن دراج أكبر شعراء الاندلس في القرن الرابع وبالرمادي (74) وكنيته أبو جنيس :

<sup>(71)</sup> أبو الحسن عبد الكريم بن فضال غادر القيرو ان بعد الغزوة الهلالية وأقيام مدة بصقلية ثم استقر بالأندلس – بويحيي ص: 80

<sup>(72)</sup> الذخيرة م 1 ق 4 ص 225 .

<sup>(73)</sup> نفس المرجع ص 225 .

<sup>(74)</sup> الرمادى : يوسف بن هارون من مداحي المنصور بن أبـــي عامر توفي بالسجن سنة 403/ الاعلام ج 9 ص 336 .

یا فارس الشعر ان کلت فوارسه ان ابن دراجکم لنو قام من جدث ولیس یحسد طبعی ابجنیسکم

يوما وسابقها ان اعلمت مرطا وصحت يوما به من خلفه ضرطا فكيف أنت لقد جشمتني شططا (75) (البسيط)

وهكذا يكون الادب قد صور - هو أيضا - الخصومة القائمة في مجال السياسة بين الاندلسيين والبرير ، وتكون القيروان التي شعت على المنطقة بفقه مالك ، الرئة التي تنفست بها الاندلس والجسر الذي عبرت منه الحضارة العربية الاسلامية إلى الضفة الغربية للبحر الابيض المتوسط وقد تبينا في هذا البحث الذي يمكن تعميق جوانبه أهمية الدور الذي قامت به القيروان في اثراء الادب الاندلسي لا من حيث الدعوة إلى الاعتزاز بالوطن والتعصب للأدب القومي فحسب ، وهذا هام في حد ذاته ، بل في تطوير أدب الغربة ورثاء البلدان والحنين إلى الاوطان .

جعفس مناجسد

<sup>(75)</sup> الذخيرة م 1 ق 4 ص 229 .

## الشكلانية في الأدب \*

بقلم: تـزافتان طودوروف (Tzvetan TODOROV)

ترجمة: المنجي الشملي

الشَّكُلْلَ نَيِيَّةُ (1) كلِمةٌ وُضِعَتَ للدَّلَالَةُ عَلَى تَيَّارُ النقد الأَدبي الذي تَوَطَّد في روسيا بين سنة 1915 وسنة 1930 ، وضعها خُصُومُه استنقاصًا الذي تَوَطَّد في روسيا بين سنة 1915 وسنة (2) مو مصدرُ الأَلْسُنيَّة له واحتقارًا . إنَّ المذُهب الشكْلانِيِّ (2) هو مصدرُ الأَلْسُنيَّة

<sup>(\*)</sup> هذا الفصل من تأليف تسزافتان طودوروف (Tzvetan TODOROV) ، وهو التقديم (\*) Presentation » الذي وضعه لكتابه « نظرية الأدب » الذي وضعه لكتابه « نظرية الأدب » Théorie de la littérature; textes des formalistes russes, réunis, présentés et traduits par Tzvetan Todorov; préface de Roman Jakobson (Paris,

Editions du Seuil, 1965).

وقد عرضنا جل هذا الفصل ، للترجمة ، على طلبة « دبلوم البحوث المعمقة في اللغة والآداب العربية » (السنة الشانية من المرحلة الثسالثة بكلية الآداب والعلوم الانسانية ، 1975 – 1976) فكانت المذاكرة مفيدة ، على اننا ننفرد بعسؤولية الترجمة التي

<sup>(1)</sup> Le formalisme \_\_\_\_\_ نرى أن تترجم هذه الكلمة « بالشكلانية » ، عــوض « الشكلية » ، والرأي عندنا أن الترجمة التي نقترحها ، انطلاقا من النسبة غير القياسية ، تضمن للفظ الأجنبي مفهومه المذهبي في فلسفة الأدب .

ـ وكذا الأمر في ترجمة كلمة Structuralisme « بالهيكلانية » عوض « الهيكلية » ، وبذلك يزول أيضا اشتباه نسبة هذا اللفظ الى اسم العلم « هيكل » .

Doctrine formaliste (2

التَّرْكِيبِيَّة (3) أو هو – على وجه الاقتصار – مصدر التيّار الذي كان يُمَثِّلهُ النّادي الألْسُنِي (4) في مدينة براق ((Prague)). أمّا اليوم فإنَّ ميادين كثيرة قد أدركتها النتائجُ المنهجينةُ النابعةُ من الهي كلانيون (5) ؛ لذلك نجد المعاني التي ابتدَعها الشكلانيون (6) ماثلة في التفكير العلميّ الراهن . إلا أنه ُ – خلافًا لذلك – لم يتهيّأ لنصوصهم أن تتغلّب على العقبات التي ظهرت منذ ذلك العهد .

من العجب أن كانت الحركة الشكالا نية - في أوّل أمرها - وثيقة الصّلة بالطّليعة الفنية (7) الموّسُومة «بالمستقبليّة» (8) ؛ فهذه هي التي وفرّت شعارات النّزمها شعراء شكلانينُون نذكر منهم خليبانيكوف (Khlebnikov)) وماييّاكُوفسكي ((Maïakovski)) وكروتشنييخ ((Kroutchennykh)) ، فنالها من ذلك شرح وتعليل ، جزاء لها بغير حساب . إن هذه الواشجة تُؤلّف مباشرة بين الشكلانية والفن القائم اليوم ، إذ ما فتثت إيديكولوجية حركات الطليعة ، بأسماء لها مختلفة ، ثابتة – عبر العُصور – ثبوتاً نسبيًا فيما يبدو من الأمر .

نحن مد ينون للشكلا نيين «بنظرية الأدب» التي صنعُوها ، (وهي عنوان كتاب كان صدر في تلك الفترة ، أخذناه عنهم ووسَمْنا به كتابنا هذا) والتي كان لزامًا عليها أن تلتتحم النتحامًا بنظرية جمالية مشتقة هي ذاتها من مذهب أنتروبولوجي ؛ وهذا طموح يُرهمق صاحبه عُسرًا ويكشف ما عَجز الكلام المسهب في شأن الأدب عن إخفائه ، بالإغراق

Linguistique structurale (3)

Cercle linguistique (4)

Structuralisme (5)

Les formalistes (6)

L'avant-garde artistique (7)

Futurisme (8)

في الهذر ، نعني الفائدة الضئيلة الحاصلة من ذلك ، لإجلاء خصائص الفن الأدبي الذاتية . فإذا ما تعلق الأمرُ بتصفية حساب الماضيي – وهو ما يجتهد حدُناً أَقُ العارفين ومُؤتمرات العلماء في القيام به – وجدنا النظريات الشكلانية (9) في المرتبة الأولى متصدية للموضُوع ...

\* \* \*

إِنَّ أَحَدَ المبادىء التي اعتنقها الشكلانيةون منذ البداية جعْلُهُم الأثرَ الأدبي من قوام همومهم. فهم يأبون مُممارسة الطريقة النفسانية أو الفلسفية أو الاجتماعية التي كانت يومئذ تسوس النقد الأدبي الروسي. وفي هذا الأمر بالخصوص يتميز الشكلانيون عن سابقيهم. فالرأى عندهم أنه لا يمكن شرح الأثر انطلاقاً من ترجمة الكاتب ولا انطلاقاً من تحليل الحياة الاجتماعية المعاصرة له.

وقد لا قت النظرية الشكالا نسية في هذا الطور الأول انتشاراً بعيد المدى ، إذ نشأت في جميع أنحاء أوروبا تقريباً حركة مماثلة لها في الوقت نفسه ؛ وإن الوضوح البديهسي ذاته الذي عليه هذه الأحكام الجازمة هو الذي جعلها اليوم أهون شأناً ؛ ولا تعد و هذه النظرية – فضلا عن ذلك – الني جعلها اليوم أهون شأناً ؛ ولا تعد و هذه النظرية مبنية انطلاقاً من إطار النظرية المنقودة ، مشكلها في ذلك مشكل كل نظرية مبنية انطلاقاً من رفض عقيدة قائمة وانطلاقا من قلب للقسيم . فإذا الآراء التقليدية أله غيت ضاع كل مكسب إيجابي ؛ غير أن هذه المعاني نفسها ستبرز في مظهر من اثناء نمو الشكلانية فيما بعد ، وستبرز فظرية لاتنوال حتى الآن قائمة غضة (10) .

\* \* \*

Les théories formalistes (9)

Une théorie qui reste encore actuelle (10)

ونذكُر معنى آخر ذا شان ِ في طور الشكلانيّة الأول : هو المعنّى الذي لخصَّه شكلُوفْسكي (Chklovski) في عنوان فصل من فصوله بقوله : « الفن من حيت هو طريقة » (11) .

نبذ الشكلانيُّون كلَّ تأويل باطني (12) لا يُؤَدِّي إلا إلى جعل غشاوة على عمليّة الإبنداع (13) وعلى الّأثر ذاته ، وحاولوا أن يصفوا بعبارات فنيّة صئع (14) هذه العمليّة . لاشك في أن أقرب نزعة فنيّة (15) إلى الشكلانيِّين هي تلك التي تكون أشدَّ إدراكًا لوسائلها المخصوصة بها . ثم زاد مفهوم «الصنعة» متمانية على بعد ثورة 1917 ، يوم عميّت هذه الرّوحُ الثقافيّة الروسيّة كُلَّها. وكانت بداية "جديدة" حديثة "دفعت القوم إلى القول بقدرة التقنية (16) ؛ فاتخذ الباحثون من المُصْطلَمَحات الجديدة زادًا لهم وأحبّوا أن يشرحوا كلّ أمرٍ عدَّه سَابِقُوهم مستغلقًا . ولكنَّ الشَّكَـٰلاَ نَــيَّـين لم يستخلصوا النتائج النظرية من هذه المبادىء الإيجابية إلا بعد ذلك .

وكانت السنواتُ المواليةُ سنوات عمل حثيث . واعتمدت الجماعة الماديء المهذّية المنقبّحة ، وتناولت عددًا كبيرًا من مشاكل النظريّة الأدبيّة ، وكذلك من تاريخ الأدب الرُّوسيّ وحتَّى من تاريخ الأدب الغربسي ؛ وهي مشاكل إلى ذلك العهد لم تُدْرَكُ ...

وخلال مذه السنوات جَعَل بعض ُ التغيير يأخُذُ نظريَّةَ الأدب قللاً قلللاً . لقد كانت الشكلاكة - كما ذكرنا - وثبقة الصلة بطليعة

<sup>«</sup> L'Art comme procédé »

Mystique (12)

L'acte de création (13)

Fabrication (14)

Tendance artistique (15) Puissance de la technique (16)

العصر الفنيّة ؛ ولم تظهر هذه الصلة جليّة على المستوى النظريّ فحسب ، ولكن على مستوى الأسلوب أيضًا ، مثلما تدلّ على ذلك النصُوص الشكلانيّة الأولى . فكثيرًا ما حلَّ الحرص على الغرابة ، والاستطراد الوجداني محلّ الاستدلال المسئويّة الذي به يَنفر دُ التفكير العلميّ . لذلك ظهر معظم هذه النصوص في مجلاّت فنيّة ، فصارت موضوع نقاش محتدم لا أثر فيه للاستقصاء الموسوعي . ثم أصبحت هذه الظاهرة ضئيلة في المؤلّةات التي نشرت خلال السنوات الموالية ، فحرل تفكير صارم منطقي محمل نشرت خلال السنوات الموالية ، فحرل تفكير صارم منطقي محمل الغرابة وبطالة القول ؛ إن بعض هذا التغيير ناجم عن تطوّر شخصي ؛ كما حصل لرومان جاكبشون (R. Jakobson) مثلا ؛ وهو ناجم أيضًا عن الأهميّة التي نالتها أعمال ثليّة من الشبّان المنضميّن إلى هذه المجموعة ، نذكر منهم ج. تسينسيّان ألم وف (G. Tinianov) وب . طوماشفسكي نذكر منهم ج. تسينسيّان في فرانوف (V. Vinogranov)

وتواصلت هذه الرُّوحُ الطَّليعيةُ (17) ثابتة ؛ أمَّا الموقف الذي كان متدعهد قريب فنيًا فهو اليوم يسعى إلى أن يصبح في المستقبل علمياً .

\* \* \*

لَوْ لَمَ تَكُنُ جميع المؤلَّفات المذ كُورة سوى شواهد دالة على المبادىء التي سبق تهذيبها ، لَمَا تَهَيَّأُ لَهَا ان تُسُهِم في تطوير هذا المذ هب . إلا أن بعض هذه المبادىء قد مهاد السبيل للاتقان الذي حصل بعد ذلك : وهو المبدأ القاضي بأن المنهج مُضَمَّن بالدراسة وُجُوبا ؛ لهذا نرى أن قيمة هذا المبدأ أرفع شأنًا لأنه لا يتمنع الدارس من مُمارسة الموضوع بطرائق مختلفة .

L'esprit d'avant-garde (17)

إِنَّ المنهَ عَ المُضَمَّنَ بالدراسة يُوفَّرُ إِمكانَ تَقبُّل مَا تُوحِي بِهِ الْأَعمال التي نأخُذُها بالتحليل . فالشكلانيتون يعَمْدُونَ إلى تحوير منْهَجِهِم والمُضِيّ في إتقانه كلّما صادفُوا فيه ظواهر نابيةً عن القوانين التي كانوا ضبطوها . إِنَّ هذه الحريّة هي التي يسترت لهم عمليّة تأليفيّة (18) جديدة مختلفة عن الأولى أشد اختلاف ، وذلك بعد انقضاء سنوات عشر على إصدار بياناتهم بادىء أمر هم ...

إنَّ تينيانوف (J. Tynianov) هو الذي رسم الخطوط العامة للعملية التأليفية الجديدة في فُصوله الأخيرة ؛ وفي هذه نجد معاني كثيرة أذات شأن ، ستؤكد السنوات الموالية مدَى أهميتها ؛ ومن هذه المعاني ، في المقام الأوّل ، تمييزه بين الشكيل (19) ووظيفة العنصر (الدليل) الأدبي (20) . ولنا أن نقارن هذه المؤرّد و جاة (21) بالفصل الثنائي (22) بين الدّال والمدلول (23) عند سوسور (Saussure)

ولما كان الأمرُ هنا متعلقا بالأدب ، أي بنظام دَلا كي (24) في الدرجة الثانية ، فإن المفهنومين ليسا فيه متلازمين فحسبُ ، ولكنتهما متحد ان أيضًا ...

\*

فَهَا أَسْرِع مَا نُدُرِكُ أَنَّ جُلِّ هذه المعَانِي لاَ تُؤْخَذُ عَلَى أَنَّهَا بِلَغَتْ مِن الطَّرِافة أَقْصَاها . إِنَّ جَعْلَ الأَثْرِ الأَدبيّ مِن قيوام عِناية

Synthèse (18)

Forme (19)

Fonction de l'élément (signe) littéraire (20)

Couple (21)

Dichotomie (22)

Signifiant et signifié (23

Système significatif (24)

الباحث ، والنظر في موضوعه (25) وبنائه (26) بدون أحثكام مُسبَقة ، لسيرة أنتهَ بيسمفكّرين من كل عصر ومصر إلى نتائج قريبة من نتائج الشكّلانيين ؛ وقد كان أولئك المفكّرون أدبياء مبُثت عين أكثر منهم نُقادًا مُحثترفين . ففي ذلك العهد تقريبًا ، بفرنسا ، غالبيًا مما كان منهم نُقادًا محُثترفين . ففي ذلك العهد تقريبًا ، بفرنسا ، غالبيًا مما كان ليملّ رَمْسي (Mallarmé) وأندري جسيد (André Gide) ومارسال بروست ليملّز رَمْسي (Marcel Proust) الخواطر فاتها عن الفن الأدبي . إن هذا التطابئي في الخواطر لييم المنا أمرانا إن نحن ذكرنا فاليري (Valéry) ، لأنه التجلي لنا ، بفضل آرائه النظرية ، في صورة شكلاني صوف .

فهل للنظريات الشكلانية قيمة خاصة ؟ وإذا كان الأمر كذا ، فما هو مصدر هذه القيمة ؟ لماذا كانت الشكلانية \_ دون سواها من النظريات \_ هي التي أنشأت المنهجية الحديثة في العلوم الإنسانية ، ولم يئتح ذلك لغيرها من المذاهب ؟ نقول هذا لأنتنا نعلم يقيناً أن الأسلوب ليس هو الذي يتضمن الخلود لمؤلة الشكلانية .

إذا أحببْنا أن يُتاح لنا الظّفر بجواب مرَّضيّ لمُشكل القيمة هذا ، فَلَعَلَمَهُ يَنْبغي لنا بادىء بَدْء أن نُدرك المعيَّارَ الذي يؤيّده ُ تَأْييداً .

\* \*

إِنّنَا نُدْرِكُ أَنّه لاَ يُمكنُ أَنّ نَقْصُر العملَ العلميّ عَلَى نتيجته النهائيّة ؛ ذلك أنّ خصبه الحق كامن في السّعْي الذي به يستقيم هذا العمل ماثيلاً ، وكامن أيضًا في تناقضه العاليق به ، وفي ما زقه التي هيي بالتقدير جديرة ، وفي مراحل إنشائه المتعاقبة . وليس سوى المربّي من يطالب بدراسة كفيلة برسم نظام ممكشميل (27) زاخر

Matière (25)

Construction (26)

Système achevé (27)

بالقواعد الجياد ؛ أمناً الباحث فهو يترى - خيلاً فأ لذلك - أن مقاربات سلقه منطلق لمنهجه . إن مضمهون الأثر العلمي - شأنه شأن الأثر الفنسي - لا يمتزج ببلاغه المنطقي (28) حيث يُختصر في قضايا معدودات ؛ وكذلك وإلا رأيتنا نو كله أن المعرف فن قد بلغت نهاية الكمال ، وكذلك نوعه أنه في الإمكان أن نستو فيها ، معر ضين عمر في الإمكان أن نستو فيها ، معر ضين عمر فيها فيها .

فالمعاني المُجرَدَّةُ (29) تَسْبق الأثر العلميّ في الوجود ؛ ولا تستقيم صُورَةُ هذا الأثر حتَّى نَعُودَ إليه ضمن تجربة شخصيّة ؛ فلا يزدهرُ مَفهومٌ من المفاهيم إلاَّ بَعْدَ أَنْ ينْقَضَيَ وقتٌ طويلٌ على صياغته الأولى ، أي يوم أن تد عَمه مجموعة من الأشكال والعلاقات الناجمة عن المعاناة .

أمَّا الغَرَض الذي إيَّاهُ نقصدُ في العمل العلْميِّ ، فهو ليس إبلاغ مَعَارِفَ قد بلغ شكلُها منتهى الكَمال ِ ، إنَّما هو إنشاءُ أثر و تأليف كتاب .

لَقَدَ وُفَقَٰقَ الشّكلاَنيتُونَ فِي وَسَمْ تَآلَـيفِهِم بِسِمَاتِ كَدَّهُم، ونحنُ لا نسْتَكُشْفُ ونحنُ لا نسْتَكُشْفُ مَعَالمُم أُورَته فيه قائمة .

\* \* \*

لذلك نرَى - خلا فا للرَّأي الشائع - أنَّ الخَطر المزدَوج المُتَمثِّل في إثبات صحة النظريَّات أو في جَيِّد المعرفة بِمخْتَلَهِ الظواهر هوَ وَهُم من الأوْهام ؛ إنَّ قيمة الأثر العلمي لا يُشُوههُا إثباتُ الفرضيّات إثباتاً يجعلها واضحة عليية فتنفصل عن الفكر الفاعل (30) ، كما لاَ

Message logique (28)

Idées abstraites (29)

Pensée active (30)

يُشُوّهُهَا دَحضُ الفَرضيّات دحضًا يَضطرّها إلى أن تقنع بمكان ضئيل في تاريخ الفكر . أمَّا انتقال الشكلانيّة من إطار حركة الطليعة الفنيّة إلى إطار حركة الطليعة العلميّة (31) ، فلم يكن انتقالاً عَرَضِيًا ولا كَانَ أمرًا غامضًا ؛ فالمنهجان \_ الفنيّي والعلميّ \_ مُتا لِفاًن في هذه الدّرجة متلازمان .

بهذه النظرة يُمكن تعليلُ كلّ إدراكِ للأدب ، وبدونها قد لا يبلغ هذا الإدراكِ أبدًا جودة شبيهة بالتي بلغها الأثر الفنسي الماثلُ للتحليل . ولنا الآن أن نسألَ أن فسنا عن دلالة الشكلانية (32) كما نتصورُها فنقول : إلى أيّ ممدًى تُطابِق الشكلانية تصورُ نا لمفهوم الأدب ؟ إن هذا السوال يضطرنا إلى أن نضع في المقام الأول المنز دو جه المؤلفة من منهج الدراسة وموضوعها . لقد عابنوا الشكلانيين «بالشكلية» ؛ وهو أمر يبدو لننا بدون مبرر . وإذا ما اعتبرنا الدرجة التي بلغتها معار فنا الراهنة ، فالراقي عندنا أن «تقسيمهم المفهوميي» (33) لظاهرة الأدب (43) لا يتزال صالحًا حتى اليوم . فإن نحن لم نقصر المنهج على سلسلة من الاساليب الفنية للتفكيك والتركيب (35) ، أدركنا أن البرنامج الذي أعلننوه ما زال صعب التحقيق إلى الآن .

\* \* \*

ولِقَائِسُلَ أَن يقول : إِنَّ صورة الأدب (36) النابِعَة من تحليلَـهم هزيلة " بَعْضُ الشِيء وإنَّها في تعقَّدها لا تعْدُو تعَقَد الخرافات . إلاَّ أَنَّ

Avant-garde scientifique (31)

Signification du formalisme (32)

Découpage notionnel (33)

Fait littéraire (34)

Décomposition et assemblage (35)

Image de la littérature (36)

هذا الإحساس بخطل النتائج ناجهم عن تعقد الهيكل في الأثر الأدبي ، هذا الشكل التعبيري الأسمى (37) الذي تنفر در به حضارتنا . ولقد اهتدى الشكلانيتون فعلاً إلى وجود عدة مستويات متطابقة (38) ضمن الأثر الأدبي ، لها – على اختلاف مادتها – وظائف ذات علاقات متبادكة : كذا الشأن في الصوّاتم (39) والعروض (40) والإيقاع (41) والنيرات (42) .

ولكن التحليل الأدبي لا ينتهي عند هذا الحد ، لأن التنضيه الطبقي (43) لا يوافق التعد د الحقيقي للد لالات الكامنة في الأثر . والحق أن مستوى القعة (44) المؤلد في من العناصر الله على عالم منتصور في الأذهان ، وللد لالة كذلك على طبائع الأشخاص للد لالة على عالم منتصور في الأذهان ، وللد لالة كذلك على طبائع الأشخاص والقيم الماورائية (45) . إن مبتدع الأثر واقع في هذه الشبكة أيضاً (لا في شخصيته الماد ية ، بل بصورة مند مجة الدماجاً وثيقاً في الأثر) ، أما حساسيته فهي مداول مضاف (46) .

إِنَّ المنهج الذي نسلكه لا يُقيد موضوعنا : فنحن نستطيع أن نُدمج في التحليل كل مستوًى د لاليي نرى من المفيد استعماله مُجرَّدًا عن سياقه ؛ على أن طبيعة الد ليل الاصطلاحي (47) هي التي تُشير علينا بالوسائل والفنيات التي ينبغي استعمالها . وهذا برهان الخرعلى ثراء المسلك الذي تَعرْ ضُه الشكلا نية .

ترجمة: المنجي الشملي

Forme supérieure d'expression (37)

Plans superposés (38)

Phonèmes (39)

Prosodie (40)

Rythme (41)

Intonation (s) (42) Stratification (43)

Niveau du récit (44)

Valeurs métaphysiques (45)

Signifié supplémentaire (46)

Code (47)

## المقاييس الأسلوبية في النقد الأدبي من خلال « البيان والتبين » للجاحظ \*

بقلم: عبد السلام المسدي

## أسُسُ تَقْيِيمٍ جَديدٍ

يتَبَوَّأُ الجاحظ في تاريخ الحضارة العربية الإسلامية منزلة مزدو جة :
هي منزلة تاريخية شهيد له بها معاصروه ومَن تبعهم من أعلام الفكر
العربي الإسلامي ، ثم هي منزلة خضارية وثائقية إذ ما فتيت كتبه تمد الدارسين المعاصرين بيمعين من الاستقراءات والتحليلات والاستنباطات قد يعسر علينا اليوم إدراجها ضمن مسالك الاختصاص في المعرفة البشرية حسب متصوراتنا الذهنية المعاصرة ، فقيي مؤلفات الجاحظ مادة المنية رئ والمناهية (2) والتيارات

<sup>(\*)</sup> هـذا البحث أنجـز ضمـن برامـج قسم الدراسـات الأدبيـة بمركـز الدراسـات والابحـاث الاقتصادية والاجتماعية (.C.E.R.E.S)

Henri Laoust : Les Schismes dans l'Islam : انظر على سبيل المثال (1) Payot - Paris. 1965

Abdurrahman Badawi : Histoire de la Philosophie en Islam انظر (2) T. 1 « Les Philosophes Théologiens » Paris - Vrin. 1972

(الايديولوجية) (3) ، وفيها كذلك مادة تخص الباحث في خصائي التفكير العربي منذ ازدهار حضارته العباسية (4) فيضلاً عما في تلك المؤلفات من مادة غزيرة لمؤرخي الأدب والنقد وسائر العلوم اللسانية والجمالية (5) ؛ ولعل هذه الغزارة مع التنوع والشمول هي التي دفعت بعض الباحثين المحد ثين المي اعتبار الجاحظ رائد مدرسة أطلقوا عليها اسم المدرسة الإنسانية مع ما في المصطلح من أبعاد تعاطفية ذات منزع أخلاقي (6) ولعلنا لا نتجاز ف إن نحن اعتبرنا أن الجاحظ خير من متل في تاريخ الحضارة الإسلامية التيار الشمولي في دراسة الظواهر المتصلة بالإنسان ، وهو التيار الذي استقرت اليوم أسسه في في غدا مزيجا من التاريخ وعلم الاجتماع وعلم النفس وعلم الأجناس البشرية وعر ف في المدرسة الأمريكية بالانتروبولوجيا .

والمصادرُ التي تَرجَم فيها أصحابُها للجاحظ تكاد تُجْمَع على أنه تُوفِّي سنة 255ه ولكنها مختلفة في تحديد سنة ميلاده إلا أنها تَتَّفِيقُ على حَصْرِها في العَقَد السادس من القرن الثاني بين سنتَسَيْ 150ه و 150ه (7). فالجاحظ قد عاش إذن في النصف الثاني من القرن الهجريّ الثاني والنصف الأوّل من القرن الثالث وهي فترة واكبَتْ نموّ الدّولة العباسية

Abdallah Laroui : L'Idéologie Arabe Contemporaine Maspéro. 1967 انظر (3)

<sup>(4)</sup> انظر : عمر فروخ : تاريخ الفكر العربـي إلى أيام ابن خلدون – دار العلم للملايين – بيروت ، 1966 وكذلك : Mohammed Arkoun : Essais sur la Pensée Islamique وكذلك : Paris - Maisonneuve. 1973

<sup>(5)</sup> انظر في هذا الصدد قائمة مراجعنا في هذا البحث.

<sup>(6)</sup> هي نزعة المستشرق الفرنسي R. Blachère وقد اقتفى أثره فيها :

<sup>(7)</sup> انظر: ياقوت الحموي: معجم الأدباء، مطبوعات دار المأمون – مصر – (ج 16، ص 74) الشريف المرتضي: أمالي المرتضي. ط1. دار احياء الكتب العربية 1954 (ج 1 ص 194) أبو البركات الأنباري: نزهة الألباء في طبقات الأدباء. تحقيق عطية عامر. ط2 ستو كهولم 1962 (ص 118–120).

الخطيب البغدادي : تاريخ بغداد – دار الكتاب العربسي – بيروت . (ج 12 ص 212–220)

فاكتماليها فازدهارَها حين أصبحت الحاضرة الإسلامية مَعييناً خيصباً ليتَمَثّل التيّارات الفكرية الأجنبيّة على اختلافها وتباينُنسها (8).

ولئن كان كتابُ «الحيوان» (9) خير ما يُمشِّل المُصنَّفات العلمية لدى الجاحظ فإن كتاب «البيان والتبيين» (10) يُجسِّم قطب التأليف الأدبي ؛ بل به أولاً ، وببعض الكتب الأخرى ثانيا عر ف الجاحظ الأديب ويبدو من المسلَّم به أنَّ الجاحظ ألف كتاب «البيان والتبيين» في أخريات حياته ، إلا أن الدّارسين ولا سيما المحققين منهم يتساءلون بشيء من الحيرة عن نسبة هذا الكتاب زمنيا إلى كتاب الحيوان (11) ، فالجاحظ يذكر في كتاب الحيوان (12) كيف أصيب بمرض الفالج - وهو يؤلف كتابة ذاك - وكيف اشتد وقع الدّاء عليه حتى كاد يحول دون إتمامه ، ثم إن بعض المصادر المحاحظ مع ذلك كلّه يكن كر في «البيان والتبين» كتاب الحيوان في ثلاثة الجاحظ مع ذلك كلّه يكن كر في «البيان والتبين» كتاب الحيوان في ثلاثة مواضع مع منفرّقة (13) . ومقابلة هذه المعطيات بعضها إلى بعض تستوقف مواضع متفرّقة (14) . ومقابلة مذه المعطيات بعضها إلى بعض تستوقف

Ch. Pellat : Le Milieu basrien et la Formation de Gahiz — Paris. 1953 انظر (8)

<sup>(9)</sup> نشير في إحالاتنا إلى الطبعة الثانية ، تحقيق عبد السلام محمد هارون – القاهرة – 1357هـ وهي في ثمانية أجزاء ، خصص الجزء الثامن منها وبعض السابع إلى فهارس الكتاب .

<sup>(10)</sup> اعتمدنا طبعة عبد السلام محمد هارون – الطبعة الثالثة – القاهرة 1968 وهي في أربعة أجزاء.

<sup>(11)</sup> انظر مقدمتي المحقق عبد السلام محمد هارون إلى كلا الكتابين ، على أن بعض الدارسين يتجاوزون الوقوف عند هذا المشكل مع جزم مسبق بتأخر البيان عن الحيوان وهو إقرار لا يخلو من مجازفة .

انظر : عبد العزيز عتيق : تاريخ البلاغة العربية – لبنان – 1970 ص 58 .

<sup>. (208</sup> ص 4 ج) (12)

<sup>(13)</sup> تاريخ بغداد (ج 12 ، ص 214) . انظر أيضا : ابن العماد الحنبـــلي : شذرات الذهب ، القاهرة 1350ه (ج 2 ، ص 122) .

<sup>(14)</sup> أ- في حديثه عن اقتلاع الثنايا: "(وفي هذا كلام يقع في كتاب الحيوان "(البيان ج 1 ص 60) ب – عند حديثه عن وصف الشعر الحزينة النساء: «ولبشار خاصة في هذا الباب ما ليس لأحد ولولا أنه في كتاب الرجل والمرأة ، وفي باب القول في الإنسان من كتاب الحيوان أليق وأزكى لذكرناه في هذا الموضع "(البيان ج 1 ، ص 225). ج - «كانت العادة في كتاب الحيوان أن أجعل في كل مصحف من مصاحفها عشر ورقات ج - «كانت العادة في كتاب الحيوان أن أجعل في كل مصحف من مصاحفها عشر ورقات المناسبة المن

ج — «كانت العادة في كتاب الحيوان أن أُجعَل في كل مصحف من مصاحفها عشر ورقات من مقطعات الأعراب ونوادر الأشعار (...) فأحببت ان يكون حظ هذا الكتاب في ذلك أوفر إن شاء الله » (البيان : ج 3 ، ص 302) .

الباحث قليلاً قبل الاستنتاج ، ولا شك أن حيرة المحققين تُعنزى إلى أنهم يحاولون أن يفصلُوا فصلا زمنياً واضحا بين فترات تأليف الجاحظ لكتبه منطلقين في ذلك من فررضية «ماقبلية» بموجيبها لا يقبلون ازدواج مصناً فين فترة زمنية ماً : كليًا أو جزئياً ونحن نميل إلى القول بأن الجاحظ قد بدأ في تأليف الحيوان مبكراً ثم إنه شرع في تأليف «البيان والتبيين» ولمما يُتيم الكتاب الاول فيكون الكتابان قد اشتركا في فترة زمنية هي تلك الفترة التي حل بالجاحظ فيها داء الفالج (15).

فإذا سلّمناً بأن " البيان والتبيين » هو من اخر ما ألّف الجاحظ ادر كنا ما لكه من قيمة نوعية يتميز بها عن سائر مؤلفاته ، فهو حصاد عُمر طويل انقضى في البحث والتصنيف وهو ثمرة تسَمَثُل ثقافي طويل المدى وتجريد فكري بعيد الأغوار ، أمّا موضوع الكتاب فهو – كما تُمليه مبدئياً عبارة « البيان والتبيين » – بحث في خصائص التعبير البين ، أي في صناعة الكلام ، وما تمتاز به اللغة من طاقات الإبلاغ والإفصاح ، والكتاب قد أفْرزَتْه ، إلى جانب النوازع الفنية الأدبية ، دوافع علمية مذهبية إذ يبد و أن المتكلمين – والجاحظ أحدد أعلامهم – قد كانوا أشكا الناس عناية أن المتكلمين عالبيغ لاعتمادهم على صياغة اللفظ وأفانين تصريفه في مناظراتهم ومُساجلاً تهم (16) .

وللكتاب غَائِسِيَّة للعلَّها هي التي حرّكت الجاحظ إلى تأليفه وتتَمَشَلُ في الرَّد على الشعوبيَّة رداً صريحا وضمنيّا في أغلب الأحيان فقصد بذلك إلى إبراز الطابع الذي انفردت به حضارة العرب فتميّزوا به عن غيرهم من

<sup>(15)</sup> لعل النص الوارد في البيان والمذكور اعلاه (14 – ب) يدل على أن الجاحظ يتحدث في « البيان والتبيين » عما يعتزم ذكره في كتاب الحيوان أكثر نما يدل على أنه ذكره بعد .

<sup>(16)</sup> انظر : شوقي ضيف : البلاغة : تطور وتاريخ – دار المعارف – مصر ، ط2 ، 1965 ، ص 32–33 .

ذوي الحضارات الأخرى ولا سيما الفارسية منها ، وما هذه السِّمـَةُ المميِّزة إلا «البلاغة والفصاحة » (17) .

ولا شك ان انْبِينَاء كتاب «البيان والتبيين » على هذه النزعة الدّفاعية هو الذي بَوَّأَه منزلة مرموقة الدى مؤرخي العلوم اللغوية والأدبيّة فاعتبر الجاحظ بذلك – وما زال – «مؤسس علم البلاغة العربيّة » على ما في ذلك من عفويّة في الاستخلاص توهم بيضرّب من التّوليّد التلقائيّ في نشأة العلوم (18).

والناظر في مادة الكتاب يدرك أنها نسيج مزدوجٌ: هي مُنْتَقَيّات عربيّة إسلاميّة تتخلّاً أنها تعليقاتٌ واستطرادات شخصية . وهكذا ينطلق الجاحظ من نصوص أدبيّة ودينيّة \_ شعرية ونثريّة للفسه نظرية في «البلاغة» .

ولئن كان حظُّ «البيان والتبيين » في إرساء قواعد علم البلاغة غير قليل فإن حظّه الأوفر إنما استقاه من كونه كتاب أدَب ولا يكاد أحد من القدماء أو المحدثين — نصيراً لأبي عثمان أو خصيماً عليه — يشك في شرعية هذه المنزلة الجاحظية في بلورة مفهوم «الأدب » عند العرب حتى أصببَحيت شهادة أبن خلدون في ذلك رمزاً لحقيقة عرفية قارة (19) فإذا ما تساءل الدّارس المعاصر عن مقومات هذه المنزلة «المطلقة» دون أن يشك سلفا في شرعيتها جَزَم بأن كتاب «البيان والتبيين» إنّما حكد د مفهوم الأدب بمنهجيه

<sup>(17)</sup> نستعمل هذه المصطلحات مبدئيا في معناها المتداول .

<sup>(18)</sup> انظر : شوقي ضيف ، البلاغة : تطور وتاريخ ، ص 57-58 عبد العزيز عتيق : تاريخ البلاغة العربية ، ص 51 .

<sup>(19)</sup> المقدمة ، ص 1700 .

قبل كل شيء حتى أصبح نموذج العرب في منهجية التأليف الأدبي استطراداً وتحرّراً من قيود وحددة المواضيع ، والغاية القصوى في كل ذلك لا « الاخد من كل شيء بطرف » بل تقديم شَتَات الأطراف من كل الأشياء تقديماً مزيجاً خليطا ممّا قد يتراءى للقارىء المعاصر ضرباً من « الفوضي » ، فإذا جُل ألنقاد قديما وحديثا يسلّمون بأن ذلك المسلك في التأليف هو أس من أسس الأدب العربي .

والاستقراءُ الموضوعيّ ليحكُم هؤلاء النقّاد يُفضي إلى حقيقة واحدة هي أنتّهم وقدماء ومحدثين بسلّمون بأن الجاحظ قد قصد إلى ذلك المسلك قصد الرق) وهذا التقدير على وجه التحديد هو الذي يتراءى لنا نوعا من التفسير التوفيقي اللاحق للحدث ، فنحن اذا تجاوزنا الأحكام الخارجيّة مين لدّن القدماء وغير القدماء فإن النقد الباطني للكتاب يُفضي بنا إلى الجزم بعفوييّة تلك الظاهرة ، بل لعليّه يسمح لنا بأن نتزعم أن الجاحظ لو استطاع أن يُصنيّف كتابه تصنيفا أكثر إحثكامًا لما تردّد في ذلك ، وإننا لا نكاد نشك أنه قد حُميل على ذلك المسلّك وهو راغب عنه !

إن أوّل ما يُطالعنا به كتاب « البيان والتبيين » هو أن لصاحبه إحساسًا واضحًا بضرورة إدراك منهج محكم إحكامًا نهائيًّا ، فهو فضلاً عن تقسيم كتابه إلى أجزاء مقصودة والقواصل ثم إلى أبواب صريحة الحدود يتضع

<sup>(20)</sup> انظر : المسعودي : مروج الذهب (ج 4 ، ص 47) ابن رشيق : العمـــدة (ج 1 ، ص 227)

مصطفى الشكعة « مناهج التأليف عند العلماء العرب : قسم الأدب »

بيروت 1973 ، ص 173–174 .

عبد العزيز عتيق : تاريخ البلاغة العربية ص 53

ولم يشذ المستشرق Ch. Pellat عن هذه النظرية – انظر فصله في دائرة المعارف الاسلامية (اللسان الفرنسي) الطبعة الجديدة (المجلد : 2 ص 397) حيث يبرز ذلك بعبارة «الفوضى المقصودة».

ليجُلِّ الفصول عناوين فيها من التجريد والشمول ما يجعلها محرَّكًا دَلاليَّا لَكُلِ المَادَّة في الفصل المُعنَنُون (21) ، ثم ان المؤلف على بينة من دقائق الأبواب التي يعتزم طرَّقهَا قبل ان يتصل إليها من قريب أو بعيد (22) ، على أن الجاحظ لا يبدو فقط واعيًّا بتصنيف أبوابه (23) وانما هو واع بدوافع هذا التصنيف ممنَّا يَبُورُزُ صريحا في بعض المواطن :

« وكان في الحق ان يكون هذا الباب في أوّل هذا الكتاب ولكنيّا أخيّرناه لبعض التدبير (24) » .

ويطفو هذا الوعي المنهجي على سطح التأليف فيَيتَجاوَزُ مادّة الكتاب الواحد ممّا كان الجاحظ بصدد تأليفه لينصبح وعشي المقارنة بمادة بعض كتبه الأخرى (25) .

تلك بعض أبعاد إدراك الجاحظ لضرورة انبناء كتابه على منهجية عقلانية إلى حد بعيد وهو ما يثبت لناسعيه إلى إحكام التصنيف بما يرتضيه أوّلاً ، وبما يُمكّننُه من تشريك القارىء في تَمَثّله إلى حد الاقتناع ثانيا ، غير ان لهذا الوعي حدودًا تجعله إلى الإدراك الغامض أقرب منه إلى الإحكام التفصيلي ، فذاك الجاحظ نفسه – وقد رأيناه يستنكف من ان يُور د في «البيان والتبيين » خَبَرًا ذكره في كتاب «الحيوان » مصرّحًا بان السبب في ذلك انما هو اجتناب التكرار – نراه في كل كتابه لا يكاد يُجاوز بيضع

<sup>(21)</sup> انظر مثلا : « باب البيان » (ج 1 ص 75) (ج 1 انظر مثلا : « باب من القول في المعاني الظاهرة باللفظ الموجز » (ج 1 ص 210) .

<sup>(22)</sup> انظر (ج 1 ص 52 ص 91 ص 95) [قارن ذلك بما في كتاب الحيوان – ج 5 ص 154–156 ج 6 ص 6 ، 6 ، 6 ، 7 ثم ص 9 ] .

<sup>(23)</sup> كما في (ج 2 ص 30)

<sup>. (76</sup> ص 76) (24)

<sup>. (225</sup> ص 225)

الصفحات حتى يُكرَّرَ خَبَرًا أو حديثًا أو شعرًا وحتى النوادر والمُلكح ممنًا إذا تَكرَرَّر فَقَلَدَ سِمِتَهُ المُمُكِيِّزة وغايتَه المنشودة ، وإذا رجعنا إلى بعض مواطن التكرار وفحصنا المسافات الفاصلة بينها من حيث المجال الدّلالي العام للأثر كيد ننا نتجرْم أنّه تكرار «لا إرادي » (26) .

ومن مظاهر حدود هذا الوعي المنهجي ما نلاحظه مين تَبَاعُد مَا مِين حَقَّهِ التَّعَاقُبُ المباشرُ (27) مع ما يعترضُه القارىء مين تقَطَّع في نَفَس التأليف عمومًا (28) لذلك نرى الجاحظ يستدرك من حين إلى آخر على نفسه فيَيُحاول ان يُرجع مسالك القول إلى الانتظام الذي كان يرتئيه ، وهذه الاستدراكات مطردة في الكتاب إلى حد التواتر (29) .

وهكذا نرى كيف ان الجاحظ قد كان في صراع منهجي : يريد الإحكام فينصيبه حينا وينخطئه أحيانا كثيرة فإذا هو يورد الباب الجديد ولا ينعنونه (30) وإذا هو ينحيس بيخلل تنظيم مادتيه فينوكيل امر إعادة تنسيقها إلى القارىء :

﴿ وتُلحق هذه المعاني بأخواتها قبل »

```
(26) قارن بين ما ورد في (ج 1. ص 7) و (ج1. ص 221)
(ج 1. ص 73) و (ج 1. ص 165)
(ج3. ص 246) و (ج 4. ص 16)
وقد تتقارب مواطن التكرار تقاربا غريبا لا يفسره إلا كونه لا إراديا كما في :
(ج 1. ص 208 وص 210)
(ج 1. ص 36 وص 37)
(ج 4. ص 94 وص 96)
```

<sup>(27)</sup> انظر مثلا (ج 1 ص 113) حيث يورد الجاحظ رأيا للعتابـــي في البلاغة فلا يعلق عليه إلا في : ص 161 (من نفس الجزء) .

<sup>(28)</sup> كثير ا ما ينقطع نفس التأليف باستئناف عن طريق بسملة وافتتاح دعائي دون أن يكون في مضمون الكلام ، السابق منه واللاحق ، ما يستدعي ذلك ، والناشر كثيرا ما ينساق مسع المؤلف فيجسم ذلك باستهلال صفحة جديدة انظر مثلا (ص 89 و161 من ج 1) .

<sup>(29)</sup> من ذلك الصفحات : 57، 91، 96، 132 من الجزء الأول وكذلك الصفحة 278 من الجزء الثاني ....

<sup>(30) (</sup>ج 1. ص 244)

« يصير هذا الشعر وما أشبهَه ممّا وقع في هذا الباب إلى الشعر الذي في أوّل الفصل »

« وهذه أبيات كتبناها في غير هذا المكان من هذا الكتاب ولكن هذا المكان أولى بها »

« (كلام) يضاف إلى باب الخطب وإلى القول في تلخيص المعاني » (31) كُلُّ ذَلِكُ مَرَدُّه كما أسلفنا إلى استعصاء منهجية التأليف على الجاحظ وهو لا يستنكف من الاقرار – في بعض المواطن – بقصوره عن إدراك حد من التجريد يُبَوِّىء التأليف المنهج العقلاني الذي يرتضيه نظريًا :

« كان التدبير في أسماء الخطباء وحالاتهم وأوصافهم أن نذكر أسماء « أهل الجاهليّة على مراتبهم وأسماء أهل الإسلام على منازلهم ونجعل « لكلّ قبيلة منهم خطباء ونقسّم أمورهم بابنًا بابنًا على حد ته ونقد م « من قد مه الله ورسوله عليه السلام في النسب ، وفضّلَه في الحسب « ولكنّي لَـمّنا عجزتُ عن نظمه وتنضيده تكلّفتُ « ولكنّي لـمّنا عجزتُ عن نظمه وتنضيده تكلّفتُ « ذكرهم في الجملة والله والله وبه التوفيق ولا حول ولا قوة إلا به » (32)

فإلى أيّ شيء تُعزى هذه الظاهرة في كتاب «البيان والتبيين» أوّلاً ، وفي أهم مؤلفات الجاحظ الأخرى ثانيا ؟ وما سببُ هذا التذبذب بين المنهجية العقلانيّة في التأليف والمسلك الاستطراديّ الذي يَنْقُصُ نفسه بنفسه إن شيء له أن يكون هو ذاته منهجًا ، حتى وَلَوْ تَبَنْاهُ صَاحِبهُ بضرب من التعليل الذي يتظاهر بنفي حتميّة الظاهرة مُسَبَقًا (33) ؟

<sup>(31) (</sup>ج 1. ص 111) (ج 1. ص 217) (ج 4. ص 21) (ج 4. ص 58) . (32) (ج 1. ص 306) .

<sup>(33)</sup> انظر : (ج 2. ص 222) (ج 3. ص 366–367) (ج 4. ص 5) وقارن ذلك بما يتخلل كتاب الحيوان من تقديرات نظرية مماثلة : (ح 1. ص 93–94)

<sup>(</sup>ج 1. ص 93–94) (ج 3. ص 5، 6، 7. وص 38)

رج 4. ص 208–209) (ج 4. ص 208–209)

<sup>(</sup>ج 5. ص 148 وص 153) .

هل إن تفسير ذلك يكمنُ في غزارة المادة المتجمعة وطغيانها إلى حد تستعصي معه على الانتظام ، فإن صَحَّ ذلك أفلا تكون تلك الغزارة نفسها قد سببها عد م تباور مفهوم الاختصاص عند العرب إذ يبدو ان المقتضيات الظرفية التي حفت بنشأة العلوم عندهم قد حتَّمت ترابط مشاعب المعرفة ترابطا يتنافى ومفهوم الاختصاص ؟ أم هل أن تلك الظاهرة تُعنزى إلى عدم تأصل سنن التأليف عند العرب إذ تميزت حضارتهم بكونها تأبى الامتثال المقتضيات التقيد المكتوب ممياً جعلهم يعتبرون تذكر المتكلم تأبى الامتثال المقتضيات التقيد المكتوب ممياً جعلهم يعتبرون تذكر المتكلم عندئذ مجسما لفترة كان التراث العربي فيها يرغم شيئا فشيئا على عبور قنوات الكتاب المحافظ طويلا على «الكتاب» كفكرة مجردة تقابل مفهوم المشافهة (35) ؛

لعلَّ ذوي الاختصاص من مؤرخين لخصائص حضارة العرب ودارسين لميِّزات ِ التفكير عندهم وباحثين في مُقَوِّمات ِ نشأة علومهم يجيبوننا يوما عن هذه التساؤلات التي هي من مشمولات « فلسفة العلوم » .

والذي يهمنا في سياقنا هذا هو ما تبيتاه الان من ان كتاب «البيان والتبيين » مادة خام سواء في نوعيَّتِه أم في منهجه ، وعلى هذا الأساس سنتخذ و فيما يلي من تحليلنا كلاً لا يتَجَزَّأ صارفين النظر مبدئيًّا عن أبعاد قيمته التاريخية أو الوثائقية .

<sup>(34)</sup> البيان والتبيين (ج 1. ص 339) .

<sup>(35)</sup> انظر الجزء الأولُّ من كتاب الحيوان .

# المفاهيم الأولية ومصطلحاتها

لقد أصبحت «فلسفة العلوم» اليوم تلتزم في مناهج بحثها عموما الانطلاق من المتصورات الذهنية وما تتبلور فيه من مصطلحات لغوية نوعية فتضمن بذلك حدًّا أدنى من أسس التقييم الموضوعي، وقد انجر عن ذلك أن العلوم الإنسانية امتثلت لتلك المقتضيات المبدئية فالتزمت في مناهيجها قاعدة حصر متصوراتها الذهنية ومجالاتها الدلالية والإيحائية في مصطلحات مستقلة الحقول تكون في صلب عملية الإفراز العلمي بمثابة المرجيع الأولي والمولك الدائم في ضرب من الجدلية المفضية أساسا إلى إخصاب الخلق وتكثيفه.

ولئن كان هذا الالتزام المنهجي عاماً في كل أفنان العلوم الإنسانية فهو في العلوم النقدية منها أو كد إذ كل استقراء ألسني يرضخ لمضايقات مبدئية قد لا تعترض سبيل علم إنساني آخر ، وتلك المضايقات سببها أن العلوم اللسانية تتخذ اللغة أداة وموضوعاً في نفس الوقت .

بهذا الالتزام إذن حرّص الألسنيّون في العصر الحديث على ضبط ثبتهم الاصطلاحي قبل عرض محصولاتهم العلميّة ممّا جعل خصوماتهم في كثير من الأحيان لا تخرج عن مدار تك آخل المفاهيم وتجاذُب المصطلحات بعضها بعضًا ، ولئن كان هذا الالتزام المنهجي قد أثمر التَّحرّي العلميَّ ووضوح مقاصد التأليف فإنه قد حك من طواعية المادّة النقدية عموما إذا ما قُصد إلى تقييم الإفراز «النقدي الألسني » في العصر الحديث انطلاقًا من علاقة المفاهيم بالمصطلحات ، غير ان التراث اللغوي النَّقدي القديم من علاقة المفاهيم بالمصطلحات ، غير ان التراث اللغوي النَّوى إليه بي يُقد مُ لنا خير مجال لمثل هذه الاستقراءات ، إذ فضلاً عن أن ماد ته النوعية اللغوي » لنا خير مجال لمثل هذه الاستقراءات ، إذ فضلاً عن أن ماد ته النوعية هي نفسها «خام» سشأن «البيان والتبيين» سفان مادة «العلم اللغوي»

في مثل هذا الكتاب هي مادّة – كما أسلفنا – في مجملها «لا وَاعية»، وبالتالي فإن مصطلحاتها – في حدّ ذاتها – تمثّل مادّة أثريّة للباحث المعاصر.

فإذا انطلقنا – بادىء ذي بدء – من المصطلح الذي أبرزناه في محور بحثنا واستعملناه نعتًا وهو «الاسلوبية» وجدنا ان هذه المادة اللغوية «سلَبَ» تستعمل في اللغة بالصيغة الفعلية أكثر من استعمالها بالصيغة الإسمية ، وتحوم استعمالاتها عموما حول معان محسوسة بها ذكرت في القرآن (1) إلا الن الصيغة الاسمية «أسلوب» تمتزج فيها المعاني المحسوسة بالمعاني المحسوسة بالمعاني المحسوسة بالمعاني المحسوسة بالمعاني المحسوسة والمجردة .

### يقول ابن منظور :

«... يُقال للسطر من النخيل: أسلوب، وكل طريت ممتد «فهو أسلوب، قال والأسلوب: الطريق والوجه والمذهب، يُقال «انتم في أسلوب سوء ويجمع أساليب (...) والأسلوب: الفن ، «يقال أخذ فلان في أساليب من القول أي أفانين منه » (2)

غير أن هذه المادة في صيغتها الإسمية : «أسلوب» لم ترد في كتاب «البيان والتبيين» البتة (3) ، إلا ان مجموعة اخرى من المصطلحات قد استعملت في الكتاب استعمالا تلقائيا يكاد يكون «خاما» وهي التي ستتبلور شيئا فشيئا مع تبلور علم البلاغة عموما ، ومن تلقائية استعمال الجاحظ لها ستنعاو ل تحسس دقائقها الفنية وهذه المجموعة من المصطلحات ذات

<sup>(1)</sup> انظر لسان العرب ، المجلد 1 ، مادة سلب . وانظر أيضا في القرآن (السورة : 24 – ألآية ، 73) .

<sup>(2)</sup> المجلد الأول ص 473 (ط. بيروت 1968) .

<sup>(3)</sup> لا شك أنه من المفيد البُحث في تاريخ هذه المادة من خلال استقراء المعاجم العربية والكتب الأدبية السابقة لابن منظور لتحديد الفترة الزمنية التي استعملت فيها هذه المادة بمعناها المجرد : «أفانين القول » .

الطاقة المولِّدة تستقطب لفظة « بلاغة » وتُلنْحَق بها عبارة « إبلاغ » ثم لفظة فصاحة وتلحق بها عبارة « إفصاح » (4)

#### البلاغة:

استُعملت هذه العبارة في كتاب «البيان والتبيين» 61 مرّة (5) وكان أحد استعمالاتها قد تفرّع في نفس السياق إلى معان ٍ أربعة ٍ عن طريق «عطف التمييز» (6) فيكون مجموع تواتر العبارة 64.

وتتجاذبُ هذه العبارة عاو رُ ستة من المضامين المبدئية العامّة دون وقوف على الفوارق الجزئية وأوّلها أن ترد في استعمال السُني صرف مفاد هُ مجرّد الحدث اللغويّ الذي تجسّمه عملية الكلام اي أن عبارة «بلاغة» تقارب عندئذ المفهوم الالسنيّ الحديث المعبّر عنه بالنبّث .

وثاني تلك المحاور ذو استعمال «فيزيولوجي فكري » يتمثل في الانسجام الزّمني بين استحضار الفكر للمفاهيم والمتصوَّرات وحضور الكلمات الرّامزة إليها في جهاز الأداء وهو اللسان ، وهو ما يُعرف بالطلاقة أو ما يمكن ان نعبتر عنه بالتماثل الاني بين توارُد المدلولات والدّوال .

 <sup>(4)</sup> نعزل عن هذه المجموعة لفظتي بيان وتبيين لأنهما مقصودتان لذاتهما الطلاقا من العنوان ،
 وهو ما يدل على أنهما قد تبلورتا لدى الجاحظ من حيث المفهوم الذهني مما ينفي عنهما تلقائية الاستعمال .

وفي هذا الصدد حاول بعض الدارسين تدقيق بعض هذه المصطلحات عند الجاحظ إلا أن صبغة العمل كانت ارتسامية تقريبية .

انظر : : عبد العزيز عتيق : تاريخ البلاغة العربية ص 61-64

محمد زغلول سلام : تاريخ النقد العربيي ص 19–23

انظر أيضًا محاولة Von Grunebaum في فصلي بلاغة وفصاحة في دائرة المعارف الإسلامية .

<sup>(5)</sup> انظر الثبت المتعلق بهذه المصطلحات في آخر بحثنا .

<sup>(6)</sup> وذلك في (ج 1. ص 114).

وممّا يدور عليه مصطلح «البلاغة » محورٌ منطقيّ - ألسنيّ تكون فيه العبارة محمَّلة شحنَّة عقلانيّة تَتَمَحَضُ بها إلى معنى الإقناع عامّة بواسطة الأداء اللغويّ.

ثم إن من استعمالات عبارة البلاغة ما يقترن بمجال استعمال الظاهرة اللغوية استعمالا شفويا تأثيريا يصطبغ بخصائص فنية ، وهو استعمال تزدوج فيه مقتضيات ارتجال التعبير مع إحكام بنائه النوعي مما يجعل العبارة في حيّز دلالة «الخطابة» عامة.

واماً المحور الخامس لدلاكة عبارة البلاغة في سياق «البيان والتبيين» فهو محور فنني تطبيقي يدور إجمالا حول تضمن الكلام لخصائص تمييزية يتحوّل بها من مجرّد إبلاغ رسالة ألسنية إلى مادة من الخلق الفني للمن أو شعرا - يُطلق عليها الجاحظ مفهوم «الصناعة» (7) ، وهو استعمال يتلاءم وما اختصّ به العبارة بعده عندما أرسيت قواعد البلاغة (8) كما أنه يمثل حسب المقاييس المعاصرة المجال الأسلوبي في استعمال الظاهرة اللغوية .

إلا أن عبارة «البلاغة» في «البيان والتبيين» تستعمل في بعض مواطنه بمعان أخرى تخرج كلُها عن الدلالات المقترنة بالظاهرة اللغوية فتكتسب مضمونا يتجاوز المضمون الألسني من ذلك أن تدل على السكوت أو قلة الكلام ، أو تدل على حسن الاستعداد لتلقي خطاب الاخرين أو كذلك حسن استغلال الوسائل غير اللغوية في التفاهم كالإشارة وغيرها .

امّا مدى تواتر عبارة « بلاغة » حسب هذه المحاور المختلفة فيتحدُّدُ كما يلي :

<sup>(7)</sup> البيان (ج 3 ص 14).

البلاغية

|                 | التواتر | المحـــاور المعنويـــة |                  |                    |         |
|-----------------|---------|------------------------|------------------|--------------------|---------|
| النسبة المائوية |         | غايتها                 | مضمونها          | نوعيّة الدَّلالة   | الترقيم |
| 12.3            | 8       | « البـث »              | عملية الكلام     | ألسنيــّة_عامـّة   | 1       |
|                 |         | انسجام ركني            | صفة الطلاقة      | فيز يولو جية_فكرية | 2       |
| 10.9            | 7       | الدلالة                |                  | ·                  |         |
| 6.2             | 4       | الإقنباع               | المحاجة          | منطقية_ألسنية      | 3       |
| 14              | 9       | التأثير                | الخطابة          | لغوية_نفسانية      | 4       |
| 45 6 3          | 29      | الخلق الفنسي           | الخصائص المميزة  | أسلو بيــة         | 5       |
|                 |         |                        | « علم العلامات » | لا ألسنية          | 6       |
| 10،9            | 7       | تنويع الإدلاء          | Sémiologie       | Extra-linguistique |         |
| 100             | 64      |                        |                  |                    |         |

### الإبلاغ:

استعمل هذا المصدر في كتاب «البيان والتبيين» أربع مرات ودار استعماله على معنيين : أحدهما لغوي معجمي لا يتجاوز مجرد نقل الحديث أو الخبر (مرتان : 50 بالمائة) وثانيهما فني ألسني يفيد عملية إيصال الرسالة الألسنية إلى متقبلها مع ما يصحبها من مميز ات نوعية تطبع بنيتها التعبيرية بطابع التركيب الفنسي (مرتان : 50 بالمائة) .

#### الفصاحة:

وردت هذه العبارة 15 مرَّةً في معان خمسة متواترة كما يلي :

| النسبة المائوية | التواتر | المحــاور المعنويــة |                 |                    |         |
|-----------------|---------|----------------------|-----------------|--------------------|---------|
|                 |         | غايتها               | مضمونها         | نوعيّة الدَّلالة   | الترقيم |
| 20              | 3       | البـثّ               | عملية الكلام    | ألسنية_عامة        | 1       |
| 20              | .3      | سمعية_جمالية         | عملية التصويت   | فيز يولو جية_صوتية | 2       |
| 13:3            | . 2     | التأثيـــر           | الخطابة         | لغوية نكف سانية    | 3       |
| 13،3            | - 2     | الإقناع              | المحاجــة       | منطقية ألسنية      | 4       |
| 33 6 3          | 5       | الخلق الفني          | الخصائص المميزة | أسلوبيــة          | 5       |
| 100             | 15      |                      |                 |                    |         |

### الافصاح:

كلمة تواترت 9 مرات في معان متقاربة الحدود يمكن إدراجها في ثلاثة محاور رئيسية مع تجاوز بعض الدّقائق الجزئية : المعنى الأوّل معجميّ صرف يُفيد مجرَّد عملية النطق أي أنّ المصدر إفصاح يتطابق عندئذ مع المعنى الأوّل لكلِّ من: بلاغة – إبلاغ – فصاحة) (مرتان : 9 = 2،22 بالمائة) والمعنى الثاني هو المعنى الاسلوبي المميّز للتعبير ويطابق المعنى الخامس للبلاغة والنانيي للإبلاغ والخامس للفصاحة 2:9=2،22 بالمائة)

وأماً المعنى الثالث فهو معناًى تستقل به عبارة الإفصاح وهو فنيّ دقيق يفيد التعويل على الطاقات الدّلالية في اللغة اكثر من التعويل على طاقاتها الإيحائية فتكون العبارة في هذا السياق مقابلة للفهوم الإضمار أو الكناية أو التضمين (9).

<sup>(9)</sup> انظر : البيان ... (ج 1 ص 77–263/155/78 (ج 2 ص 7

إذا استنطقنا هذه المعطيات الإحصائية وقارنا بينها استخلصنا أن كلمة «بلاغة » كانت على لسان الجاحظ – وربما مع منتصف القرن الثالث عموما في مُنتَصَف طريقها من التبلور: ذلك أنها – كما رأينا – متنوعة الدلالات الآن دلالتها الفنية، كمصطلح لعلم لغوي قائم الـذات سيتحدد بعد الجاحظ، قد استقطب 45،3 بالمائة من نسبة التواتر العام.

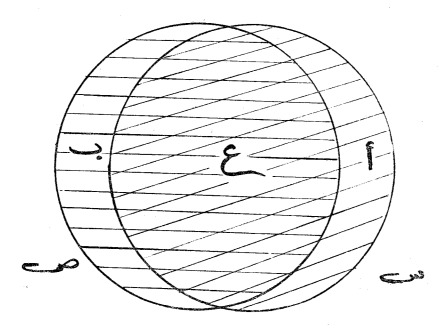
فإن نحن قارنًا بين هذه العبارة وعبارة «الفصاحة» من حيث مجالـُهما الدّلاليُّ وجدناهما تشتركان في المحاور التالية :

المحور الألسني – العام المحور اللغوي – النفساني المحور المنطقي – الألسني المحور الأسلوبي

وذلك بنسب متقاربة جداً إذ تُمثِّل هذه المحاور الاربعة في استعمالات عبارة البلاغة نسبة 77،8 بالمائة من استعمالها العام، كما انها تُهشِّل في استعمالات عبارة الفصاحة نسبة 9،97 بالمائة من استعمالها العام، وهذا ما يسمح لنا باستخلاص ان اللفظتين متر ادفتان تر ادفيًا يبلغ نسبة 8،88 بالمائة من مجالهما المدّلالي .

ثم إن نسبة ما تنفرد به لفظة بلاغة تبلغ 2،22 بالمائة من معانيها المختلفة ويتمثل ذلك في المعنى الفيزيولوجي الفكري ثم في المعنى «اللا ألسني" » ، أما ما تنفرد به لفظة «فصاحة » فهو المعنى الفيزيولوجي الصوتي ويبلغ نسبة 20 بالمائة من معانيها المختلفة .

فإذا رمزنا إلى البلاغة بدائيرة «س» وإلى الفصاحة بدائرة «ص» تقاطعت الدّائرتان في مجال نسميه «ع» ثم تستقل البلاغة بمجال نسميه «أ» والفصاحة مجال نسميه «ب» بحيث يكون :



# عندئذ نتيتن أن :

\* \* \*

# نوعية المقاييس في نقد الأسلوب

لم تعرف العلوم الانسانية تغيرًا مُطر دًا إلى حد عدم الاستقرار وَلَوْ مدة وَ زمنية منّا مثلما عرف النقد الأدبي ، والسببُ الجوهريُّ في ذلك أنه قد كان دوما نقطة تقاطع التيارات الفكرية المختلفة ، ولا نكاد نعشر في تاريخ الإنسانية الحديث على تيّار فكريّ فلسفي إلا وجدناه أفسرز تيّارا نقدينا أرْضَخ الأدب في مفهومه وتقييم إنتاجه إلى منهجيّته ، إلا أن كل ما عرفه الأدب من تيّارات نقدية يشترك في خاصية أساسية هي أن كل ما عرفه الأدب من تيّارات نقدية يشترك في خاصية أساسية هي أنها منهجيّات تعتمد مقدّمات مبدئية تكدُون بمثابة المقاييس الماقب ليية ، وهذه الظاهرة المشتركة هي التي طبعت النقد الأدبي عموما بصيبغة النسبيّة سواء في التحليل أم في التقييم .

غير أننا نشهد اليوم ظاهرة حديثة ما انفكت تندّو بالنقد الأدبي منخايرا في مقايسه ومناهجه لما عرفه في تاريخه الطويل ، وتتمثل هذه الظاهرة في محاولة حمل النقد الأدبي على تبني جملة من المعايير الموضوعية يتخلص بمممارستها من كل الأحكام النسبية العلمية كانت أم ارتسامية أم ماورائية ... ويدرك عندئد منزلة المناهج العلمية . أما المعين الذي تُستقى منه هذه المقاييس فهو علم اللغة الحديث بما تمتخص عنه من تشريح موضوعي للظاهرة اللغوية أولا ، وبما أفرزه في منهجية حديثة في التحليل والاستخلاص عرفية بالهيكلية ، ثانيا .

فالظاهرة التي نشهد اليوم نُمنُوَّها - إن م نقل مَوْلِدَها التَّدريجي وَ مَعْ حَصِيلة عَالَى عَضُوي بين مستخلصات هي حصيلة أمنْتزاج تكاملُي ، بل هي حصيلة تفاعل عضوي بين مستخلصات الألسنية من جهة واستقراءات النقد الأدبي من جهة أخرى ، وهكذا أصبحت «الأسلوبية» جيسرًا بين علوم اللسان وثمرات الخلق الفنتي لذلك عُرُّفَت مبدئيا بكونها علمًا ألسنيًا يُعننَى بالبحث عن الأسس الموضوعية لإرساء

قواعد دراسة الأسلوب (1) كما عُرّفت عمليّا بأنها علم يُعنْنَى بدراسة الخصائص اللغوية التي تنتقل بالكلام من مجرّد وسيلة إبلاغ عاديّ إلى أداة الثير فنسي (2) ثم عُرّفت مهجيّا بأنها بحث يُمكّن القارى، من إدراك انتظام خصائص الأسلوب الفنسي إدراكا نقديّا مع الوعي بما تحققه تلك الخصائص من غايات وظائفيّة (3) وأوّل ما تتصدّى له الأسلوبية الحديثة الخصائص من غايات وظائفيّة (3) وأوّل ما تتصدّى له الأسلوبية الحديثة مجاليها عن حقول العمل الألسني الصرف أوّلاً ، وعمليّة الخلق الأدبيّ مجاليها عن حقول العمل الألسني الصرف أوّلاً ، وعمليّة الخلق الأدبيّ ثانيا — إنما يتسمَثّلُ في محاولة تحديد الأسلوب في حدد ذاته تحديداً في مفهومه ومتصور اته دون الفظه الاصطلاحيّ — هو من المكوّنات «الخام» للمادة اللغويّة في «البيان والنبين» ، ولمنا حاولنا حصر المفاهيم الأدبيّة الأساسيّة – في القسم الأول من بحثنا — والمفاهيم اللغويّة النقديّة – في القسم الثاني منه – تَحتَسَم علينا لذلك كلّه أن نتحسس بعض العناصر المبدئية لنظريّة الجاحظ في «الأسلوب» مضمونا دون المنصطلكح .

إن كل نظرية في الأسلوب تنطلق أساسا من فَرَضييّة منهجيّة قوامُها أن المدلول الواحد يرُمكين بثّه بواسطة دَوَال مختلفة وهو ما يرَوُول إلى القول بتعد دُو الأشكال التعبيريّة رغم وحد انييّة الصورة الذهنيّة ، وهذه الفرضيّة المبدئية هي التي تبوّىء مفهوم الأسلوب شرعيّة الوجود (4) . وينطلق الجاحظ من التسليم المبدئي بأن استعمال الظاهرة اللغوية يتفرّع إلى

M. Riffaterre: Essais de Stylistique Structurale p. 12 (1)

G. Mounin: Clefs pour la Linguistique p. 167-163 (2)

M. Riffaterre: Essais de Stylistique Structurale p. 14 (3)

P. Guiraud : Essais de Stylistique p.p. 65-66 et p. 82 Enrico, Arcaini, Principes de Linguistique Appliquée

مستويين اثنين : أحدهما استعمال عادي مألوف يخلو من كل سمة أسلوبية نوعية وهو المستوى الذي يَقُر نُهُ بطبقة معينة من المجتمع يسميها «العامة» حينا و «الناس» حينا اخر (5) والثاني هو الاستعمال المطبوع بسمة فنية خاصة ، وينص الجاحظ على أن هذا المستوى الثانيي لتصريف الظاهرة اللغوية يقتضي «السياسة والترتيب والرياضة وإحكام الصيغة» (6) مما يجعل الكلام ذا طابع مُمينز ، ولئن اقتصرت وظيفة الاستعمال الأول على مجرد «إفهام الحاجة» – أي مجرد الإبلاغ أو ما يمكن ان نعبر عنه بمستوى الصفر من الدلالة التمييزية – فإن الاستعمال الثاني يُحول تصريف الظاهرة اللغوية من مجرد «الإبانة» – على ما قد تحتوي أحيانا من « لأكنة أو خطإ اللغوية من مجرد «الإبانة» – على ما قد تحتوي أحيانا من « لأكنة أو خطإ النعوص « المتميزة عند الرواة الخليص » (8) .

على هذا الأساس يتضح لنا أوّل مقياس انْبَنَتْ عليه « نظرية » الجاحظ في تحديد الأسلوب وهو مبدأ « اختيار اللفظ » ، وتُلِيحُ النظريّات الاسلوبية الحديثة على إبراز مبدإ الاختيار في كلّ عمليّة خلق فنيي إذ هي تنفي عَفْوييّة الحديثة على إبراز مبدإ الاختيار في كلّ إفراز ألسنيّ-فنيّ إنّما هو ضرب الحددث الأدبي اعتمادا على أن كلّ إفراز ألسنيّ-فنيّ إنّما هو ضرب من الاختيار الواعي يَسْتَقَيي به الباثُ الوسائل التعبيريّة المُلائيمة لغرضه ممّا تمدّه به اللغة عموما (9) . والناظر في مادّة « البيان والتبيين » يَسْتَشفْ منطلقات الجاحظ في صوْغ مبادئيه البلاغيّة العامّة ومن أبرز ذلك تأكيده على أن الخلق الفني إنّما هو «عَمَلُ » أو قل «صناعة » فمعنى ذلك أنّه على أن الخلق الفني إنّما هو «عَمَلُ » أو قل «صناعة » فمعنى ذلك أنّه

<sup>(5)</sup> البيان (ج 1 ص 20) . يحاول الجاحظ تدقيق ما يعنيه بقوله «العامة » في ص 138 من نفس الجزء .

<sup>(6) (</sup>ج 1 ص 14).

<sup>.</sup> (162-161) (ج 1. ص 161–162)

<sup>(8) (</sup>ج 4. ص 31) .

Cressot: Le style et ses techniques p. 1 (9) Wagner: La Grammaire française p. 64

يرضخ لنوعين من الأبعاد التقييمية: فكلّما ازداد صاحبُه به وعيا كان أحدى ، و كلما طالت مدّة مخاضه كان أعمق ، وهذا هو الذي جعل «خيرُ الشعرِ الحوليُ المحكك » (10) . أمّا أوجه هذا الاختيار كمبدإ أساسي في نقد الأسلوب فتتمثل قبل كلّ شيء في بنية الألفاظ في حدّ ذاتها ويَعْتَبِرُ الجاحظ أن على صاحب الرسالة الأدبية «التماس الألفاظ وتخيرها» (11) بما يجعل بنيتها الألسنية – الصوتيّة سهلة المخرج سليمة من التكلّف (12) والشروط العامة لهذه السلامة أن تخلو اللفظة من كلّ لمُخلمُنانية أو عنعنة أو كسكسة أو غمغمة أو طمُمْطُمانييّة (13) فتكون عندئذ رشيقة عذبة واضحة في مخارج الكلام (14) وهو ما يفضي إلى مقياس الائتلاف الصوتي في بنية اللفظ المُنْتَقَى .

ومن مقتضيات مبدإ الاختيار – فضلا عن البنية الداخلية للكلمة – أن يَحَصُلَ التطابق الاليّ بين البنية الخارجيّة للفظ – وهي البنية الألسنية الصوتية – وبنيته الدّاخليّة – أي الألسنيّة الدّلالية – بحيث يكون اقتران الدّال بمدلوله اقترانا انسيّاً لا يُفضي إلى أيّ انزياح زَمَني أو قطيعة دلاليّة . ويُطلّب قالأسْلُوبيّون اليوم على هذه الظاهرة بالانتظام النوعيّ في صلب أجزاء الأثر ممّا يطبعه بالائتلاف بين هياكل الدّوال وهياكل المدلولات (15) . وللجاحظ في ذلك تصوير طريف يُجسَم مفهومًا حركيّا يتمثل في «التّسارع» بين البنتين :

<sup>(10)</sup> انظر : ج 1 ص 204

ج 1 ص 137

ج 1 ص 319

ج 2 ص 111 .

<sup>(11) (</sup>ج 2 ص 8)

<sup>(111 (-1 12)</sup> 

<sup>(13) (</sup>ج 3 ص 212–213)

<sup>(111</sup> رج 1 ص 136) (ج 1 ص 111)

J. Starobinski : La Relation Critique p. 53 انظر (15) P. Guiraud : Essais de Stylistique p. 23

« لا يكون الكلام يستحق اسم البلاغة حتى يسابق معناه لفظهُ ولفظه معناه فلا يكون لفظه إلى سمعك أسبق من معناه إلى قلبك (16) » .

أمّا المقاييس العملية التي تجسّم هذا المبدأ العام فتنحصر في شروط ثلاثة: أوّلها ألا يكون اللفظ من جدول مع جمّر مي شاذ أو غريب بحيث تحصل لدى متقبل الرسالة الأدبية قطيعة بين الدال ومدلوله (17) وهذا الشرط يضمن مبدأ تَصْريف الرصيد اللغوي المشترك بين الباث والمتقبل بمقتضى قانون الاستعمال ، ومن تلك الشروط ألا يكون في اللفظ قُصُور مناعن أداء المعنى المراد حتى لا يقع اختيار دال لا يستوعب كل المجال الدلالي المقصود في السياق (18). أمّا ثالث الشروط فيتمثل في الصورة المقابلة للسرط السابق وهي ألا يكون اللفظ متجاوزا لحدود المعنى المقصود بحيث يكون للدال طاقة دلالية تستوعب أكثر من المدلول المتلائم مع السياق فيحصل عند ثذ خرق للقانون الوظيفي للغة وهو «الإبلاغ والإفهام» إذ يك نحل عند ثذ خرق للسابق الأدبية بأداة التعبير حيّزًا من الالتباس يستميية الجاحظ صاحب الرسالة الأدبية بأداة التعبير حيّزًا من الالتباس يستميية الجاحظ صاحب الرسالة الأدبية بأداة التعبير حيّزًا من الالتباس يستميية الجاحظ بالشر كة والمشترك حينا وبالمنصمة والمؤوّل حينا آخر (19).

تلك إذن أهم مقومات اختيار اللفظ كر كن أوّل من أركان نظرية الجاحظ في الأسلوب إلا أن هذا الركن الصريح يستند إلى ركن ثان مبشوث في كتاب «البيان والتبيين» وهو بمثابة السدّى الذي يتخلل لحمة النسيج العام ، ويتمثل في اختيار نظم تلك المادة اللغوية المتجمعة على نسق تتكامل فيه الخصائص النوعية للألفاظ مع الميزات العامة لبنية الكلام بحيث تُصبح

<sup>(115</sup> ص 115) (16)

 $<sup>(380-378/144 \ \</sup>text{or}\ /136 \ \text{or}\ )$  (17)

<sup>(18) (</sup>ج 1 ص 92–93)

<sup>(106 (93 ،92 ؛</sup> ص : 93 ، 199 (196)

الرسالة اللغوية مطبوعة أسلوبياً من وجهتين: وجهة الألفاظ كأجزاء فردية في عملية الخلق الأدبي ، ووجهة تركيب تلك الأجزاء في صلب السينية الألسنية العامة للنص ، وعلى هذا الأساس تزدوج الخصائص النوعية للأسلوب فتكون السيمة الأساسية المميزة له هي مطابقة جدول الاختيار ليجد ول التوزيع في عملية البث الفندي ، وهذه الظاهرة هي التي يليح عليها كل الأسلوبيين المعاصرين مميّا يجعلهم يعرّفون الأسلوب بأنه الانتظام الداخلي لأجزاء النص في صلب علاقات مت آلفة تُحددها نوعية بنيته الألسنية وهو التعريف المفضي إلى إعتبار الأسلوب المتحل الهندسي لنفط تقاطع وهو التوزيع (20) .

لقضية النظم هذه أثرٌ واضح في تحديد مفهوم الجاحظ للأسلوب رغم ما يتبادر من تعلقه الظاهري بشكل الألفاظ وتفضيله مقاييس انتقائها على كل المقاييس الأخرى ولم يعتن الدارسون لنظرية الجاحظ في البلاغة بشيء عنايتهم بثنائية اللفظ والمعنى عنده (21).

وأوّل ما تتجلّى فيه هذه النظرية في « البيان والتبيين » هو الاستطرادات المختلفة التي يحاول بها الجاحظ الإلمام بمعطيات مبدإ توافُق الجدولين من الناحية المبدئية قبل كلّ شيء ، فيعرض علينا سلسلة من الأحكام النقدية تُبروّىء العمل الفندي المقصود لذاته منزلة تميزه عن الإفراز الانبي والحلق المرتجل ، وبذلك يكون « الأسلوب » وليد مخاض فندي طويل خاصيته الأساسية أنه عمل واع قبدل كل شيء إذ هو بمثابة صَهر المادة اللغوية في بوتقة التكرير الفندي :

<sup>144</sup> منظر : أحمد الشايب : الأسلوب ، ص 20) N. Ruwet, Langage - Musique - Poésie p. 154 R. Jakobson : Essais de Linguistique Générale

<sup>(21)</sup> انظر : عبد العزيز عتيق : تاريخ البلاغة العربية ، ص 76 ، ص 83 محمد زغلول سلام : تاريخ النقد العربـــي ، ص 67 احسان عبـــاس : تاريخ النقد الأدبـــي عند العرب ، ص 423–425 .

« و كانوا مع ذلك إذا احتاجها إلى الرأي في معاظم التدبير ومهمّات الأمور ميَّثوه في صدورهم وَقيَّدُوه على أنفسهم فإذا قَوَّمَهُ الثِّقافُ وأد ْخِلَ الكيرَ وَقَامَ على الخلاص أبرزوه مُحكَّكًا مُنتَقَّحًا ومُصَفِّى من الأدناس مُهنَدَّبًا (22) ».

فإذا كان هذا التصويرُ يُمتَشِّل الاتجاه العموديَّ في عمليّة الخلق الأسلوبي اعتمادا على محاولة بلوغ درجة منَّا من التعمثُّق تُكتَشِّفُ نَوْعييَّةَ مادَّتِه فإنَّ هذا الاتجاه يتقاطع مع اتجاه أفتُقيي يرمز إلى البُعنْد الثاني في عمليّة التكرير وهو البُعنْدُ الزمنيُّ :

« ومن شعراء العرب من كان يَلدَعُ القصيدة تمكثُ عنده حولا كريتا وزمنا طويلا يُرددُ فيها نظرَه ويُجيلُ فيها عقلَه ويُقلَبُ فيها رأيه الله الله الله الله ورأية الله العقله وتتبَعَا على نفسه فيجعل عقلَه ز ماما على رأيه ورأية عيمارًا على شعره إشْفاقًا على أدبه وإحْرازًا لما خوَلَه الله تعالى من نعمته وكانوا يُستَمثُونَ تلك القصائد الحوليّات والمقلّدات والمنتقّحات والمدعد كمّمات ليصير قائلُها فحُلاً خينْذ يذًا وَشَاعِرًا مُفلقها (23) ».

بهذه المغالبة الفنية الدائمة يتحوّل المُبندعُ من خالقٍ للفن إلى عبدٍ له (24) .

ثُم يَدَ ْحُلُ بنا الجاحظ مجالا اخر من التقييم النقدي يَشْحَنُهُ أُحَكَامًا أسلوبيَّةً تتَّصل بخصائص البنية الألسنية مباشرة ، ومجموعة هذه الأحكام تُبَلُورُ المبدأ النظري العام المتمثل في ضرورة انسجام جدول الاختيار مع جدول التوزيع ، واستعراض نماذج من مصطلحات هذه

<sup>(22) (</sup>ج 2. ص 14)

<sup>(23) (</sup>ج 2. ص 9)

<sup>(24) (</sup>ج 1. ص 206) (ج 2. ص 13)

الأحكام يُبرز لنا إلحاح الجاحظ على ظاهرة البناء الأسلوبي في التركيب الألسني—الفنّــيّ .

فانطلاقا من مبادىء عامّة تَتَلَخَّص ُ في «التصرّف في الألفاظ» بُغية «سلاسة النظام» عبر «سهولة المعاطف (25)» يُد قِيِّقُ الجاحظ معاييرَه العملية المختلفة من:

> تقسيم أقدار الكلام واتفاق أجزائه وقرانمها و تلاحمها ونظم الكلام وتنضيده و تأليفه وتنسيقه وسبكسه ونحته (26)

وكلِّ هذه المقاييس الفرعيَّة إنما تَهُد ف \_ كما أسلفنا \_ إلى صهر المادّة اللغوية المختارة على الجدول العموديّ في بوتقة التوزيع على الجدول الأفقى ممّا يجعل الصياغة الألسنية كُللاً لا يتجزّاً: «متلاحيم الأجزاء

<sup>(25) (</sup>ج 1. ص 103) (ج 2. ص 8)

<sup>(</sup>ج 1. ص 67)

<sup>(26) (</sup>ج 1. ص 139)

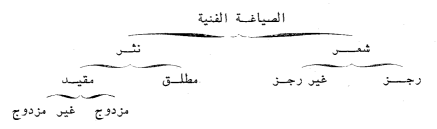
رج 1. ص 67)

<sup>(</sup>ج 1. ص 205–206)

<sup>(</sup>ج 3. ص 29) (ج 4. ص 30)

سهل المخارج فتتَعْلَمُ بذلك أنَّه قد أفْرغَ إفراغا واحدا وسُبيكَ سبكا واحدا فهو يجري على اللسان كما يجري الدهان (27) » .

ولئن ظلت تقدير اتُ الجاحظ في صياغة نظريته الأسلوبيّة العامّة مُصْطَبَعةً في مجملها بالطابع النظري فإنّ « البيان والتبيين » لا يخلو من نَفَتَات إِن لَم تكن تطبيقية على الدقيق فهي على الأقل تكشف بعض المحاولات العمليّة التي تمدّ الدّارس بمقاييس أكثر إحكامًا وبالتالي أقرب إلى الموضوعيّة ، ولُعل المُنْطلَق في سَبْر ِ هذه المعايير يَكُمْمُن ُ في تصنيف الجاحظ لبِصُور ِ توزيع المادّة اللغويّة على سلسلة الكلام وهو يُـقيمـُهـَا حَسَبَ السّلّم التالي (28)



أمًّا دَاخِمِلَ هذا السُّلُّم فإنَّ الجاحظ يكاد يجعل من الشعر رميزًا للخلق الأسلوبيّ الأوْفَى (29) لذلك نراه يخص نقد الأسلوب النثريّ ببعض المقاييس المستقاة من خصائص الإفراز الشعري كأن ْ يكونَ الكلام قائمًا « على الشمائل المَوْزُونَة (30) » حتى يكتسب ميزة الإيقاع المقطعـيّ ، وهذا ما يُعلَلُّلُ الوَصِيَّةَ الفنية المبدئية : « إن استشطَعَتْهُ ° أن يكون كلامكم كُلُّه مِثْلَ التوقيع فافعلوا (31) » .

<sup>(67</sup> ص 67) (ج 1. ص

<sup>(28) (</sup>ج 3. ص 29) . (ع 4. ص 29–29)

<sup>(297 (</sup>ج 1. ص 287)

<sup>(30) (</sup>ج 1. ص 89)

<sup>(31) (</sup>ج 1. ص 115)

فإذا خرجنا من السياق الداخلي لسلّم التصنيف وجدنا الجاحظ يعود إلى بعض أسس النقد الأسلوبي بما يستوعب كلَّ عمليات الإبداع الفني ، وَأَبْرَزُ مَا يُقَدِّمُهُ في هذا السياق مبدأ إحكام أجزاء الكلام في مستوى الجمل أو العبارات ، فيصوّر لنا عمليّة البثّ الفنّـي كصناعة سينماتوغرافية أهمَم مَا تَقَتْتَضَسيه إنما هو إحكام الصلة بين اللوحات المختلفة وهذا الاحكام ذو مفهومين متقابلين : يَتَجَسَّمُ حينا في مبدإ « الوصل » و « الرتق » ويتشكل طوراً في مبدإ « الفصل » و« الفتق » (32) .

وإلى جانب هذا المقياس النقدي يشير الجاحظ إلى ظاهرة أسلوبيّة ثانية هي من مُقَتْتَضَيَات التكامل الفَنَلِيِّيّ في صلب الصياغة التعبيرية وتختص هذه الظاهرة بعلاقة الكلمات بعضيها بيبعض ممّا يُمكن أن نُعبّر عنه بقانون تَعَادُل الألفاظ اقْتسباساً من عبارة للجاحظ في هذا السياق بالذَّات (33) ومدارُ هذا القانون الأسلوبيِّ أنْ تُوزَّعَ الألفاظ على جدول ٍ سلسلة الكلام بما يَضْمَنُ حداً أدنى من التلاؤم والائتلاف فينصهر البناء الألسنيّ انصهارًا يخلو من كل تنافر أو نـَشـَازٍ (34) ، عندئذ يـُصبح نصُ الرسالة الأدبيَّة كلاًّ بُنْيَــو ينَّا قائما على ظواهرَ مترابطة العناصر ، ماهــيةُ ا كلُّ عنصر أسلوبي منه وَقَنْفُ على بَقييَّة العناصر بحيث لا تَتَحَدَّدُ مميزاتُ أحدها إلا في علاقته بالعناصر الأخرى ، كما أنَّ اختلال جزء من أَجزَاء البنية العامّة يَجرُرُ حَتُّماً اختلالَ التوازن العام للرسالة الأدبيّة:

«.... فإن كانت المنزلة الأولى لا تواتيك ولا تعتريك ولا تسمح لك عند أوَّل نظرك و في أوَّل تكلُّفيكَ وتجد اللفظة َ لم تقع موقعها ولم تَصرِرْ إلى قَـرَار هـَا وإلى حَقِّهـَا من أماكنها المقسومة لها ، والقافية َ لم تحلُّ

<sup>(88</sup> رج 1. ص 88) (ج 4. ص 94)

<sup>(33) (</sup>ج 1. ص 89)

<sup>(67-65</sup> ص 65-67) (34)

في مركزها وفي نصابها ولم تتَقَصِلُ بشكلها وكانت قلقَـةً في مكانها نافرةً من موضعها فلا تُكُر هِنْهَا على اغتصابِ الأماكن والنُّزُولِ في غير أوطانها (35) » .

قد تَبَيّنًا إلى حد الان وجهين مختلفين لنظرية الجاحظ في «الأسلوب» ولكنهما وجهان يستُندان إلى مقياسين متكاملين: مقياس انتقاء الرَّصيد اللفظي من القاموس العام لللُّغة ، ومقياس توزيعه وتنسيقه على سلسلة الكلام ، غير أن هذين المبدأين ما أن يتفاعلا عضويا في عملية الخلق الأدبي حتى يُولِدًا معيّارًا ثالثا يتصل مباشرة بالنظريات العامة الأساسية في علم الدّلالات ، فإذا كان الجاحظ قد حاول تتقنين سليم المقاييس العامة في اختيار اللفظ ، وفي اختيار النظم ، فهل كان مُسلمًا في كل ذلك بأن العلاقة بين متج مُوع الدوّال المُصاغة ابتداءً وما ينذ هب المتُقبل أبيها إليه من مدلولات هي علاقة حتى انطلاقا من دوّال معينية عدودة ؟ بسها إليه مبدإ غزارة الدّلالات انطلاقا من دوّال معينية عدودة ؟

إن هذا التساؤل المبدئي يرجعنا إلى البحث عن رأي الجاحظ في طاقات الظاهرة اللغوية من حيث الإبلاغ . ولئن اشتمل «البيان والتبيين » على إشارات عديدة تُبرز الطاقة الدلالية المباشرة في اللغة (36) ممّا يجعل وَظيفَتها الأساسية متطابقة مع مبدإ الإفصاح والإبانة كما أسلفناه (37) فإنّه يتحوي استطرادات كثيرة تُبرز كلها اعتبار الجاحظ أن مين مُميزات لغة الخلق الفني – وبالتالي لغة الأسلوب الأدبي – أن تعتمد على الطاقات الإيحائية

<sup>(35) (</sup>ج 1. ص 137–138)

 $<sup>(117 \, \</sup>text{ou} \, 8 - \text{ou} \, 77 - \text{ou} \, 104 - \text{ou} \, 75 - \text{ou} \, 104)$   $(75 \, 104 \, \text{ou} \, 104)$ 

<sup>(</sup>ج 4. ص 28)

<sup>(37)</sup> انظر أعلاه : المفاهيم الأولية ومصطلحاتها

في الظاهرة اللغوية أكثر من اقتصارها على طاقاتها التصريحية . ومعلوم أن أحدث الاتجاهات الأسلوبية تركيز عنايتها على تحليل مفهوم الأسلوب الأدبي بالرجوع إلى قدرة النص على استيعاب مجالات دلالية مختلفة بفضل ما في لغته من طاقات إيحائية (38) وهذه الظاهرة يمكننا تنفسيرها حسب معطيات الإدراك الشمولي في نظرية المعرفة المسماة بالده فشتلت الذبها نتبيين كيف إن الكل ليس فقط حصيلة الأجزاء وإنها في الكل ما في الأجزاء منفر دة وزيادة ، وعندئذ نستطيع تقريب ذلك بأحدث النظريات النحوية المسماة بالنحو الإنشائي والتي حاول فيها صاحبها شومسكي أن يتجاوز دراسة اللغة من خلال الجمل الثابتة فعالاً إلى دراسة النواميس الباطنية المحركة لقدرة المتكلم على إنشاء عدد من الجمل لا حد له مما قادة ألى دراسة على إنشاء عدد من الجمل لا حد له مما قادة ألى دراسة طبيعة اللغة وحركيةها .

ومن المعلوم أيضا أنَّ أحُد َثَ النظريات في علم الدّلالات قد اعتمدت مبدأ الطاقة الإيحائية في الظاهرة اللغوية ليتك محض ما د أب عليه الألسنيسُون من تعريف اللغة بكونها أداة إبلاغ ، ذلك أنَّ أصحاب هذه النظرية المستحدثة قد انتهوا إلى تَقْر ير أنَّ اللغة تُوحيي أكثر ممّا تُصرَّحُ وتُسنَبِّهُ أكثر ممّا تُعبِّر وتستفزُّ أكثر ممّا تُخبير (39) .

فإذا عدنا إلى الجاحظ وجدناه يُقرَّ في أَصْرَح عبارة بأن اللغة تقوم أساسا على غزَارة الدلالات ، وهي الظاهرة التي يتخذها إطارا للرَّد على من اتخذ من اختلاف المسلمين في تأويل نص القرآن مطية طعن في الأسلام ، وينتهي الجاحظ إلى تحدي هؤلاء الطاعنين أن ْ يَدُلُّوهُ على لغة تقوم فحسب على الطاقات التصريحية دون الطاقات الإيحائية المُفضية حتما إلى

P. Guiraud: Essais de Stylistique p. 43/p. 60 (38)

Oswald Ducrot : Dire et ne pas dire : Principes de Sémantique (39) Linguistique : Collection Savoir - Hermann. Paris. 1972. pp. 5/p. 24

الاختلاف النسبي – بين المتقبلين للرسالة اللغوية – طِـبْقاً لاختلاف تقديراتهم الأبعاد الإيحائية (40) .

أمّا طريقة الجاحظ في استغلال هذه الطاقة الإيحائية لتفسير الخصائص الأسلوبية المُميّزة فتبدو – بالرجوع دوّمًا إلى صياغة مُتيَصَوَّرَاتِه وانتقاء مصطلحاته – على مستويين : مستوًى وَصْفييّ تحليليّ : يَبَرْزُزُ في مجموعات للاث مقايسيسُها كَمَيِّيَةٌ فَنَوعيّةٌ فتقييميّةٌ :

أ) «أحسن الكلام ما كان قليله يغنيك عن كثيره (41) ».

« وربّ قليل يغني عن الكثير (...) بل ربّ كلمة تغني عن خطبة (...) بل ربّ كناية تربى على إفصاح (42) ».

« قلة عدد الحروف مع كثرة المعانى (43) »

« الكلام الذي قَـل َ عدد ُ حروفه و كثر عدد معانيه وَجَـل عن الصَّنْعة ونُـزّه َ عن التكلّف (44) » .

« وقد يكون القليل من اللفظ يأتى على الكثير من المعانى (45) ».

ب) «... فَـذَكَرَ (...) المحذوفَ في موضعه والموجز والكناية والوحي باللفظ ودلالة الإشارة (46) ».

« فعامّة ما يكون من هذه الأبواب (البلاغية) الوحي فيها والإشارة إلى المعنى (47) ».

<sup>(40) (</sup>ج 3. ص 376)

<sup>(41) (</sup>ج 1. ص 83)

<sup>(42) (</sup>ج 2. ص 7)

<sup>(28</sup> ص 28) (ج 2)

<sup>(17–16</sup> رج 2. ص 16–17)

<sup>(27</sup> س 45) (45)

<sup>(44</sup> ص 14) (46)

<sup>(116</sup> ص 116) (47)

« وَمَـِـنَ البَّصَرَ ِ بالحجة والمعرفة ِ بمواضع الفرصة أن تَـدَعَ الإفصاحَ بها إلى الكناية عنها (48) ».

«قال مَـن ° هـذه التي تُـرَد أُ إلى قليـل ِ فَتَكُفُّنه عُ وليس المُضَمَّن ُ كالمطلق (49)».

« وإن قَـصَّرَ القولَ أتَّتَى على غاية كلُّ خطيب (50) » .

أمَّا المستوي الثاني الذي تبرز فيه طريقة الجاحظ في استغلال هذه المقاييس فهو مستوى التَّجْر يِدُ وتَحَسَّس الصيغة الاصطلاحية المطابقة للظاهرة الأسلوبية العامّة ، ويتدرّج الجاحظ في ذلك من مفهوم الكناية (51) (المقابل للإفصاح) إلى مفهوم الاقتضاب (52) لينتهـي إلى بلورة الظاهرة في صياغتهاً النهائية ألا وهي الإيجاز فيعرّفه بأنِّه «حذف الفضول وتقريب البعيد (53) » . ثم يجعل منه جَـوْهـَرَ كُلُّ عمليَّة ِ إبداع ٍ فنـي فيطابق بينه وبين البلاغة كفكرة مجرّدة (54)».

ولعل أبا الحسن الرّماني (386ه) هو الذي سيدقق مفهوم هذا المصطلح فيعرف الإيجاز بأنَّه «تقليل الكلام من غير إخلال بالمعنى وإذا كان المعنى يُمُكِينُ أَنْ يُعبَّر عنه بألفاظ كثيرة ويمكن أن يعبّر عنه بألفاظ قليلة فالألفَاظِ القليلـة إيجـــاز (55) » ولعلـه أيضًا هو الـذي سيحــاول ان يُـقـَـنِّنَ ازدواجيَّة طاقة اللغة بين التصريح والإيحاء فيما سيسميه بالتضمين معرفا إيَّاه بقوله : « تضمين الكَّلام هو حصول معنى فيه من غير ذكر له باسم أو صفة هي عبارة عنه (56) » .

Dire et ne pas dire p. 5/p. 24

<sup>(48) (</sup>ج 1. ص 88)

<sup>(49) (</sup>ج 1. ص 155)

<sup>(34-33)</sup> (50) (50) (50) (51) (51)

<sup>(</sup>ج 1. ص 88)

 $<sup>(7 \ 000, 200)</sup>$ (88) (52)

<sup>(331</sup> ص 331) (97 ص 97)

<sup>(54) (</sup>ج 1. ص 116)

<sup>(55)</sup> اَلنَّكت في إعجاز ْ القر آ ن ص 76

نفس المرجع ص 102 قارن ذلك بما يسميه : Oswald Ducrot : « Phénomène de I. implicite et de Présupposition »

# ثَبَّتٌ عَامٌ ليتَوَاتُر ِ بعض المصطلحات في « البيان والتبيين »

#### « البلاغــة »

ج 1 ص 5 «جمعت صنوف العِيّ من كلّ وجهة وكنت جديرًا بالبلاغـة مـن كَشَبْ

ج 1 ص 8 « وذكر الله عز وجل لنبيته عليه السلام حال قريش في بلاغة المنطق » .

ج 1 ص 8 « وذكر (الله) العَرَبَ وما فيها من الدّهاء والنكراء والمكر ومن بلاغة الألسنة واللَّدَد عند الخصومة » .

ج 1 ص 13 «ومدارُ اللاَّئِـمة ومُسْتَقَرَّ المذَمَّة حيثُ رأيْتَ بـلاغـةً يخالطها التكلف وبيانا يمازجه التزيّد» .

ج 1 ص 85 « وذكر محمد بن علي بن عبد الله بن عباس بلاغة بعض أهله فقال : إنسي لأكره أن يكون مقدار لسانه فاضلا على مقدار علمه كما أكره أن يكون مقدار علمه فاضلا على مقدار عقله » .

ج 1 ص 87 « يكفي من حظ البلاغة ان لا يؤتك السامع من سوء إفهام الناطيق ولا يؤتى الناطيق من سوء فهم السامع ».

ج 1 ص 88 « قيل للفارسي : ما البلاغة ؟ قال : معرفة الفصل من الوصل » .

ج 1 ص 88 « قيل لليونانسي : ما البلاغة ؟ قال : تصحيح الأقسام واختيار الكلام » .

ج 1 ص 88 « وقيل للرّومـي : ما البلاغة ؟ قال : حسن الاقتضاب عند البداهة والغزارة يوم الإطالة » .

ج 1 ص 88 « وقيل للهنديّ : ما البلاغة ؟ قال : وُضوحُ الدّ لالة وانتهاز الفُرصة وحُسنْن الإشارة » .

- ج 1 ص 88 « وقال بعض ُ أهل الهند : جيماع ُ البلاغة البصر بالحُبجّة والمعر فة بمواضع الفرصة » .
- ج 1 ص 88 «... جـماع البلاغة التماس حُسن الموقع والمعرفة بساعات القول وقلّة الخررق بما التبرّس من المعاني أو غَمُض وبما شرَد عليك من اللفظ أو تعذر ».
- ج 1 ص 89 «قال سهل بن هارون: لو أن ّ رَجُلُمَيْن خَطَبَا أو تحد ثا (...) وكان أحدُهما جميلا جليلا بهيّا (...) وكان الاخر قليلا قميئا (...) ثم كان كلامهما في مقدار واحد من البلاغة وفي وزن واحد من الصواب لتصدّع عنهما الجَمْع وعامّتُهُمْ تَقَصْعِي للقليل الدّميم على النّبيل الجسيم » .
- ج 1 ص 90 «إذا كان الخليفة عليه والسيّد خطيبا فإنتك تنجيد جُمهور الناس وأكثر الخاصّة فيهما على أمرين إمّا رجلا يعطي كلامهما من التعظيم والتفضيل والإكبار والتبّهجيل على قدر حالهما في نفسه وموقعهما من قلبه وإمّا رَجُلا تعرض له التّهممة لنفسه فيهما والخوف من أن يكون تعظيمه لهما يوهمه من صواب قولهما وبلاغة كلامهما ما ليس عندهما».
- ج 1 ص 91 « وكان سهل ُ بن هارون َ شديد َ الإطناب في وصف المأمون بالبلاغة والجهارة » .
- ج 1 ص 92 « ... ما البلاغة عند الهند ؟ قال بَهِ لله : عندنا في ذلك صحيفة مكتوبة » .
- ج 1 ص 92 « أوّل البلاغة اجتماع آلة البلاغة وذلك أن يكون الخطيبُ رابط الجأش ، ساكين الجوارح قليل اللحنظ مُتخيّر اللفظ » .
- ج 1 ص 96 « وقال له معاوية : ما تعدُّون البلاغة فيكم ؟ قال : الإيجاز » .

ج 1 ص 96 « قال معاوية ابن أبي سفيان لصُحار بن عيّاش العبديّ ما هذه البلاغة ُ التي فيكم ؟ قال : شيء تجيش به صدورُنا فتـقــُذ فـُه على ألسنتنا » .

ج 1 ص 97 «قلت لأعرابي منّا : ما البلاغة ؟ قال لي : الإيجاز في غير عجز والإطناب في غير خَطَلَ » .

ج 1 ص 113 « حدثني صديق لي قال : قلت للعتّابي : ما البلاغة ؟ قال : كُلُّ مَنْ أَفْهَـمَـكُ حاجته من غيـر إعادة ولا حُبُسَـة ولا استعانة فهو بليغ » .

ج 1 ص 114 « قال عبد الكريم بن رَوْح الغفاري حدثني عمر الشّمَّرِيُّ قال : ما بلغ بك قال : قبل لعمرو بن عُبيند : ما البلاغة ؟ قال : ما بلغ بك الجنّة وعد ل بك عن النّار وما بصّرك مواقع رُشْدك وعواقيب غَيلُث قال السائل : ليس هذا أريد قال : مَن م يحسن الاستماع أن يسس كُنت لم يحسن الاستماع لم يحسن القول : قال : ليس هذا أريد قال : قال النبي صلّى الله عليه وسلم « إنّا مع شرر الأنبياء بكاء " » أي قليلو الكلام ومنه قيل رجل " بكيء " وكانوا يتكر هون أن يزيد من طبق الرجل على عقله قال : قال السائل : ليس هذا أريد قال الكلام ما لا يخافون من فتنة القول ومن سقطات الكلام ما لا يخافون من فتنة السكوت وسقطات الصمت قال السائل : ليس هذا أريد قال عمر "و : فكأنتك إنّما تريد تتخير اللفظ في حسن أريد قال : قال : نعم » .

ج 1 ص 115 ( وقال بعضُهم – وهو من أحسَن ما اجْتَبَيْنَاهُ ودَوَّنَّاهُ الله لا يكون الكلام يَسْتَحَـقُ اسم البلاغة حتى يسابق معناه لفظه ولفظه معناه فلا يكون لفظه إلى سمعك أسبق من معناه إلى قلبك » .

ج 1 ص

115-115 «وقال إسحاق بن حسان بن قوهييّ: لم يُفَسِّرُ البلاغة تفسير ابن المقفّع أحدٌ قَـطُّ ، سئل ما البلاغة ؟ قال البلاغة اسم "جامـع" لمعان تجري في وجوه كثيرة فمنها ما يكون في السكوت ومنها ما يكون في الاستماع ومنها ما يكون في الإشارة ومنها ما يكون في الاحتجاج ومنها ما يكون جوابا ومنها ما يكون ابتداء ومنها ما يكون شعرا ومنها ما يكون ستَجْعًا وخُطَّبًا ومنها ما يكون رسائل فعامة ما يكون من هذه الأبواب الوّحْــي فيها والإشارة إلى المعنى والإيجازُ هو البلاغة » .

ج 1 ص 136 « فإن أمْكَنَكَ أن تبلُغ من بيان لسانيك وبلاغة قلمك ولُطْف مداخلك واقتدارك على نفسك إلى أنَّ تُفْهــم َ العامَّة معانــيَ الخاصّة وتَكُسُوَها الْأَلْفَاظَ الواسطة التي لا تلطف عن الدّهماء ولا تجفُّو عن الأكفاء فأنتَ البليغ التامُّ »

ج 1 ص 137 ﴿ قَالَ أَبُو عَثْمَانَ : أُمَّا أَنَا فَلَمَ أَرَ قَطُّ أَمثَلَ طَرِيقَةً في البلاغة من الكتاب فإنهم قد التمسوا من الألفاظ ما لم يكن متوعِّراً وحشيباً ولا ساقطاً سُوقيباً » .

ج 1 ص 161 «والعتّابي حين زعم أنّ كلّ من أفهمك حاجتـَه فهو بليغُ لم يعن ِ أَنْ كُلُّ مِن أَفْهِمِنَا مِن مَعَاشِرِ الْمُوكَلَّدِ بِنَ وَالْبَلَكَ يُتِّينَ قصُّده ومعناه بالكلام الملحون والمعدول عن جهته والمصروف عن حقًّه أنَّه محكوم له بالبلاغة كيف كان بعد أن نكون قد

ج 1 ص 162 ﴿ فَمِنْ زَعِمُ أَنَّ الْبِلَاغَةَ أَنْ يَكُونَ السَّامِعِ يَفْهُم مَعْنَى الْقَائِلِ جعل الفصاحة واللُّكْنيَة والخطأ والصواب والإغلاق والإبانة والملحون والمُغرَب كلَّه سُواء وكلَّه بيانا وكيف يكون ذلك كلُّه سانا » .

ج 1 ص 191 « قال : وهم وإن كانوا يحبّون البيان والطّلاقة والتحبير والبلاغة والبلاغة والتخلّص والرّشاقة فإنهم كانوا يكرهون السّلاطة والهذر والتكلّف والإسهاب والإكثار » .

ج 1 ص 191 « وكانوا يكرهون الفُضُول في البلاغة لأن ذلك يدعو إلى السَّلاَ طَة والسَّلاَ طَة والسَّلاَ طَة تدعنُو إلى البَذَاءِ وكل مراءٍ في الأرض فإنسما هو من نتاج الفُضُول » .

ج 1 ص 197 « وكان سهل ُ بن ُ هارون َ يقول : « سياسة البلاغة أشـَد ُ من الدّواء » . البلاغة كما أنّ التَّوقيي على الدّواء أشـَد ُ من الدّواء » .

ج 1 ص 200 « وإن كنتَ ذابيان وأحسسَسْتَ من نفسك بالنّفوذ في الخطابة والبلاغة وبقوّة المُننَّة يوم الحفل فلا تُقَصَّرْ في التماس أعلاها سورة وأرفعها في البيان منز لة » .

ج 1 ص 208 « وكان عبدُ الحميد الأكبر وابنُ المقفّع مع بلاغة أقلامهما وألسنتهما لا يستطيعان من الشعر إلاّ ما لا ينُدْ كرُ مثله » .

ج 1 ص 220 « البلاغة ُ إظهارُ ما غَمَضُ من الحق وتصوير الباطل في صورة الحسق » .

ج 1 ص 269 « وقال المعترضُ على أصحاب الخطابة والبلاغة قال لقمانُ لابنه « أيْ بُنسَيَّ إنسي قد نلَد مِتُ على الكلام ولم أنْدَم على السُكوت » .

ج 1 ص 271 « قال صاحب البلاغة والخطابة وأهل البيان وحب التبيئن إنّما عناب النبيّ صلّى الله عليه وسلّم المتشادقين والثرثارين والذي يتخلل بلسانه تخلّل الباقرة بلسانها والأعرابي المتشادق» .

ج 1 ص 321 « فإذا كان الفرزدق وهو رواية ُ الناس وشاعرهم وصاحــبُ أخبارهم يقول فيه مثل هذا القول فهو الذي لا يُشكَ في خطابته وبلاغته».

ج 1 ص

326\_327 ... قال : وقال أشيَّم عن شفيق بن ثور لعبيد الله بن زياد بن ضَيْبَان : ما أنت قائل لربّك وقد حملت رأس مصعب بن الزبير إلى عبد الملك بن مروان ؟ قال اسكتْ فأنت يـوم القيامة أخطبُ من صعصعة بن صُوحان إذا تَكَلَّمَتِ الخوارج فما ظَنَنْكَ ببلاغة رجل عبيد ُ الله بن زياد يضر ب به المثل! » .

ج 1 ص 378 « قال : فإن كانوا إنها رَوَوْا هذا الكلام لأنّه يدل " على فصاحة فقد بِـَاعِـَدَهُ ۚ الله من صفة البلاغة والفصاحة » .

ج 1 ص 408 « قال الله عزّ وجلّ « وقُلُ ْ لهُم ْ فِي أَنْفُسِـهِـم ْ قَوْلاً بليغًا » ليس يريد بلاغة اللسان وإن كان اللسان لا يبلُغ من القلوب حيث يريد إلا بالبلاغة » .

ج 2 ص 18 « ... ولم أرهم يذمُّون المتكلِّف للبلاغة فقط بل كذلك يرون المتطرّف والمتكلّـف للغناء » .

ج 2 ص 43 « وقال سهل بن هارون : بلاغة اللسان رَتْقُ والعــيُّ حُـرْقُ ً » . ج 2 ص 104 « وقيل لرجل من الحكماء : ماجماع البلاغة ؟ قال معرفة السليم من المعتل وفصل ما بين المُضَمَّن والمطلق » .

ج 2 ص 315 « وقال ابن بشار البرقيّ : كان عندنا واحد يتكلم في البلاغة فسمعته يقول ، لو كنت ليس أنا وأنا ابن من أنا منه لكنت أنا أنا وأنا ابن من أنا منه فكيف وأنا أنا وابن من أنا منه » .

ج 3 ص 14 « ومَن ْ أُحَبُّ ان يبلُغ في صناعة البلاغة ويعرفَ الغريبَ ويتبَحَدَّرَ في اللغة فليقرأ كتاب كارْوَنْـد » .

ج 3 ص 14 « فمن قرأ هذه الكتب وعرف عَـوْر تلك العقول وغرائب تلك العناعة » . الحكم عرف أين البيان والبلاغة وأيْن تكاملت تلك الصناعة » .

ج 3 ص

28-27 « وكان صاحبُ المنطق نفسه بَكِييَّ اللسان غير موصوف بالبيان (...) وهم يزعمون ان جالينوس كان أنطق الناس ولم يذكروه بالخطابة ولا بهذا الجنس من البلاغة » .

ج 3 ص 29 « ونحن أبقاك الله — إذا ادعينا للعرب أصناف البلاغة من القصيد والأرجاز ومن المنشور والأستجاع ومن المزدوج وما لا يزدوج فمعنا العلم ان ذلك لهم شاهد صادق من الديباجة الكريمة والرونق العجيب والسبك والنحت » .

ج 4 ص 11 « كان مولى البَكرَات يدّعي البلاغة فكان يتصفح كلام الناس فيمدح الرديء ويذمّ الجيّد » .

ج 4 ص 24 « ورأيت عامتهم (رواة الأشعار والأخبار) (...) لا يقفون الآ على الألفاظ المتخبرة والمعاني المنتخبة وعلى الألفاظ العذبة والمخارج السهلة (...) وعلى المعاني التي إذا صارت في الصدور عَمَرَتُها وأصلحتها من الفساد القديم وفتحت للسان باب البلاغة ودلتَّ الأقلام على مدافن الألفاظ ».

ج 4 ص 32 إن الله إنما جعل نبيّه أميّيّاً لا يكتب ولا يحسُب ولا ينسببُ ولا يتكلّف الخطابة ولا يتعمّد البلاغة لينفرد الله بتعليمه الفقه وأحكام الشريعة ».

ج 4 ص 33 « وكان (الرسول) إذا احتاج إلى البلاغة كان أبلغ البلغاء وإذا احتاج إلى الخطابة كان أخطب الخطباء » .

ج 4 ص 94 « والبلاغة معرفة رَتْق الكلام وفَتَثْقه » .

### الإبــلاغ

ج 1 ص 7 « وسأل الله عز وجل موسى بن عمران عليه السلام حيين بعثه إلى فرعون بإبلاغ رسالته والإبانة عن حُجَّته والإفصاح عن أد ليَّته .... » .

ج 1 ص 8 «ومدح (الله ) القر ان (...) بجودة الإفهام وحكمة الإبلاغ » . ج 2 ص 149 « النتمام ذو الوجهين أحْسَن الاستماع وخالف في الإبلاغ » . ج 4 ص 28 « ولم يكن الله ليعطي موسى لتمام إبلاغه شيئا لا يعطيه محمدًا والذين بعث فيهم أكثر ما يعتمدون عليه البيان واللَّسَن »

#### الفصاحـة

ج 1 ص 15 « ومن أجل الحاجة إلى حُسن البيان وإعطاء الحروف حُقُوقَـهَا من الفصاحة – رام َ أبو حذيفـَة إسقاطَ الرّاء من كلامه » .

ج 1 ص 18—18 «حد ثني أبو سعيد عبد الكريم بن رَوْح قال : قال أهل مكة للحمد بن المناذر الشاعر : ليست لكم معاشر أهل البصرة لغة فصيحة إنها الفصاحة لنا أهل مكة فقال ابن المناذر : أما الفاظ أنا فأحكى الألفاظ للقر ان وأكثر ها له موافقة فضع والقر آن بعد هذا حيث شئتُم ° » .

ج 1 ص 97-96 «وشأن عبد القيس عجب وذلك أنتهم بعد متحاربة إياد تفرقوا فرقتين : ففرقة وقعت بعثمان وشق عثمان وهم خُطباء العرب وفرقة وقعت إلى البَحرين وشيق البحرين وهم من أشعر قبيل في العرب ولم يكونوا كذلك حين كانوا في سرَّة البادية وفي معدن الفصاحة وهذا عجب ». ج 1 ص 162 « فمن زعم أن البلاغة أن يكون السّامعُ يفهم معنى القائل جعل الفصاحة واللّـكُنْنَة والخطأ والصّواب والإغلاق والإبانة والملحون والدُعُرَبَ كلّه سواء وكلّه بيانا وكيف يكون ذلك كلُّه مناناً » .

ج 1 ص 163 « ولقد كان بين زيد بن كَمَثْوَة يوم قدم علينا البصرة وبينَه يوم مات بون " بعيد " على أنّه قد كان وضع منزله في آخر موضع العُبُحْمَة وكان لا ينْفلَك " من رواة ومُذاكر ين » .

ج 1 ص 278 « ... قال فَأَنَّى لكَ هذه الفصاحة ُ! قال أخذتُها عن أبي » .

ج 1 ص 368 ومن القصّاص: موسى بن سيّار الأسواريّ وكان من أعاجيب الدنيا كانت فصاحتُه بالفارسيّة في وزن فصاحته بالعربية وكان يجلس في مجلسه المشهور به فتقعد العرب عن يمينه والفُرْس عن يساره فيقرأ الآية من كتاب الله ويفسرها للعرب بالعربية ثمّ يحوّل وجهه إلى الفرس فيفسرها لهم بالفارسيّة فلا يُدرى بأيّ لسان هو أبيّنَ أي .

ج 1 ص 378 « قال : فإن كانوا إنها رَوَوْا هذا الكلام لأنه يدل على فصاحته فقد بأعده الله من صفة البلاغة والفصاحة » .

ج 2 ص 99 «قال على بن أبي طالب رحمه الله : خُصِصْنَا بخمس : فصاحة وصباحة وسماحة ونجدة وحُظُوَة - يعني عند النِّساء ».

ج 3 ص 29 «.... متى أخذت بيد الشعوبي فأدخلت بلاد الأعراب الخُلصَّ ومعد ِنَ الفصاحة التامة وَوَقَفْتُهُ على شاعر مُفلق أو خطيب مصقع علم ان الذي قلته هو الحق ».

ج 3 ص 240 « قَعَدَ قُدُ الم زياد رجل ضائعيّ (...) وزياد يبني داره فقال له أيتُها الأمير : لو كُننْت عملت باب مَشْر قها قيبل معربها وباب مغربها من قبل مشرقها ! فقال أنيّي لك هذه الفصاحة قال إنّها ليست من كتا ب ولا حيساب ولكنتها من ذكاوة العقل » .

ج 3 ص 292 « وقد عليمننا أن الخُرْس والأطفال إذا دخلوا الجنة وحُولُوا في مقادير البالغين وإلى الكمال والتَّمنام لا يدخلونها إلا مع الفصاحة بلسان أهل الجنة ولا يكون ذلك إلا على خلاف الترتيب والتدريج والتعليم والتقويم » .

ج 4 صُ 39 ﴿ وَفِي عُنُكُـٰل ۚ شِيعُـٰرٌ وَفَصَاحَةٌ وَخَيلٌ مَعْرُوفَةُ الْأَنْسَابِ ﴾ .

# الإفاصاح

ج 1 ص 7 « وسأل الله َ عز وجل موسى بن عمران عليه السلام حين بعثه إلى فرعون بإبلاغ رسالته والإبانة عن حُجَّته والافصاح عن أد لَته » .

ج 1 ص 7 « وقال موسى صلتى الله عليه وسلم : (وأخي هارونُ هُوَ أَفُصَحُ مِنِي لِسَانًا فأرْسِلُه مَعِيَ ردْءًا يُصَدَّقُنِي) وقال : (وَيَضِيقُ صَدْري ولا يَنْطَلِقَ لساني) رغبةً منه في غاية الإفصاح بالحجّة والمبالغة في وضوح الدّلالة » .

ج 1 ص 8 « ومدحَ ( الله ) القرآنَ بالبيانُ والإفصاح » .

ج 1 ص 34 « فمن يستطيع أن ° يصوّر كثيرا من حروف الزمزمة والحروف التي تظهر من فم المجنّوسيّ إذا ترك الإفصاح عن معانيه وأخذ في باب الكناية وهو على الطعام » .

ج 1 ص 36 « فأمّا التي ( اللثغة ) على الغين فهي أيسرُ هن ويُقال إن صاحبها لو جهد نفسه جهد وأحد لسانه وتكلّف مخرج الراء على حقّها والافصاح بها لم يك بعيدا من أن تُجيبه الطبيعة » . ج 1 ص 88 « ومن البصر بالحجة والمعرفة بمواضع الفُرْصة أن تدع الإفصاح بها إلى الكناية عنها إذا كان الافصاح أوعر طريقة » .

ج 1 ص 117 « قال : أو ما عَلَـِمْتَ أَنَّ الكناية والتعريض لا يعملان في العقول عمل الإفصاح والكشْف » .

ج 2 ص 7 « ... ربّ كناية تربي على إفصاح ولحنْظٍ يدل ُ على ضمير » .

# أهم مراجع البحث

ابن الأثير (ضياء الدين الجزيري) : المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر . القاهـرة 1939 .

قدامة بن جعفر: نقد الشعر. القاهرة 1963.

ابن رشيق : العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده : ط 2 القاهرة 1955 . ابن العماد الحنبلي : شذرات الذهب . القاهرة 1350ه .

ابن المعتز : البديع . لندن 1935 .

أَبُو البَرَ كَاتُ الأَنْبَارِي ؛ نَزَهَةُ الأَلْبَاءُ فِي طَبَقَاتُ الْأَدْبَاءُ . ط 2 ستوكَهَامُمُ 196 .

الخطيب البغدادي : تاريخ بغداد . دار الكتاب العربـي بيروت .

الجاحظ : البيان والتبيين . ط 3 1968 . مصر .

الجاحظ : الحيوان . ط 2 1965 . مصر .

الجرجاني (عبد القاهر بن عبد الرحمان) : أسرار البلاغة . تحقيق السيد محمد رشيد رضا . ط 6 . قاهرة 1959 .

الجرجاني : دلائل الإعجاز . تحقيق السيد محمد رشيد رضاط 5 قاهرة 1372ه .

طه الحاجري : الجاحظ ، حياته وآثاره . القاهرة 1963 .

نعيم الحمصي : البلاغة بين اللفظ والمعنى من عصر الجاحظ إلى عصر ابن خلدون . مجلة المجمع العلمي العربي بدمشق مجلد 24 ج -12 .

ياقوت الحموي : معجم الأدباء . مطبوعات دار المأمون . مصر .

أبو الحسن الرماني : النكت في إعجاز القرآن (ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن تحقيق خلف الله وزغلول سلام . ط دار المعارف بالقاهرة) .

محمد زغلول سلام: تاريخ النقد العربي من القرن الخامس إلى العاشر الهجري دار المعارف ـــ القاهرة .

إحسان عبّاس : تاريخ النقد الأدبـي عند العرب . نقد الشعر من القرن الثاني حتى القرن الثامن الهجري . ط 1 بيروت 1971 .

عبد العزيز عتيق : في تاريخ البلاغة العربية . بيروت 1970 .

أحمد الشايب: الأسلوب. القاهرة ط 6. 1966.

شوقي ضيف : البلاغة : تطور وتاريخ . ط 2 . القاهرة 1965 .

بدوي طبانة : البيان العربسي . ط 4 القاهرة 1968 .

أبو هلال العسكري : كتاب الصناعتين ــ القاهرة 1952 .

محمد زكي العشماوي : قضايا النقد الأدبسي والبلاغة القاهرة 1967 .

محمد كرد على : أمراء البيان . القاهرة 1937 .

الشريف المرتضى : الأمالي ــ القاهرة 1954 .

مصطفى ناصف : نظرية المعنى في النقد العربسي القاهرة 1965 .

H. Bonnard: Notions de style, de versification et d'histoire de la langue française. Paris 1953

rangue française. Paris 1933

M. Gressot : Le style et ses techniques. PUF 7° éd. 1971

Oswald Duerot : Dire et ne pas dire : Principes de Sémantique linguistique. Coll savoir Hermann. Paris 1972

G. Granger : Essais d'une philosophie du style. Paris 1968

P. Guiraud : Essais de stylistique. Problèmes et méthodes. Initiation à la linguistique. Série 13 Nº 1. Paris 1969

Ch. Pellat : Le Milieu basrien et la formation de Gahiz. Paris 1953

M. Riffaterre : Essais de stylistique Structurale. Flammarion 1971

N. Ruivet : Langage, musique, poésie. Coll. poétique du seuil

1972

R.L. Wagner : La Grammaire française : les niveaux et les domaines, les normes, les états de langues. Paris 1968.

# من رسالة جاحظية في تفضيل البطن على الظهر

# تعقیق: شارل بالا (Charles Pellat)

يتضمن مخطوط المتحف البريطاني رقم 1129 فيما يشتمل عليه من آثار الجاحظ قطعاً متفرقة من رسالة وجيزة في تفضيل البطن على الظهر قد رأيت أن أنشرها بدون تعليق لوضوحها وسهولتها فان مضمونها يؤكد ما أبداه أبو عثمان من الآراء في كتابه الموسوم بمفاخرة الجواري والغلمان.

شارل بالآ

عصمنا الله وإيّاك من الشُّبهة وأعاذ َنا وإيّاك من زَيْغ الهوى ومَضَلاّ ت المُننَى ، ووهب لنا ولك تأديبًا (1) مُؤد يّبًا إلى الزيادة (2) في إحسانه وتوفيقًا مُوجبًا لرحمته ورضوانه .

وقد كان كتابك \_ يا ابن أخيى وفتقك الله \_ ورد عليّ تَصفُ فيه فَضيلة الظهور وصفًا يدلّ على شَغَفك بها وحُبِّك إيّاها وحنينك إليها

<sup>(1)</sup> خط : بأدبنا .

<sup>(2)</sup> خط : الزيادة المودية .

وإيثارك لها ، وفهمتُه ؛ فلم تمنع – أعـاذ الله من عـَدَمَك – من الإجابة عن كَتَابِكُ فِي وقت وُرُوده إلا عوارضُ أشغال ِ مانعة وحوادثُ من التصرُّف والانتقال من مكان إلى مكان عائقة ؛ ولم آمن ، لو (3) تأخّر الجواب عليك أكثر ممَّا تأخَّر ، أن يسبِّق إلى قلباك (\*) أنَّــي راضٍ (4) باختَيَارك ومسلِّمٌ " لمذهبك وموافــق ٌ لك فيه ومساعد ٌ (5) لك عليه ومُنقاد ٌ معك فيما اعتقدتَّ منه ومُجد في طلبه ومحرّض (6) عليه ؛ فبادرتُ بكتابي هذا مُنسَبِّهاً لك عن سنَّة رُقدتك و داعيًا إلى رُشدك ؛ فإنك تعلم ، وإن كنتَ لي في مذهبي مخالفاً وفي اعتقادي مبايناً (7) ، أن اجتماع المتباينين فيما يقع بصلاحهما أولى في حكم العقـل وطريق المعرفة ممّا (8) أبادهما وعاد بالضَّرَر في اختيارهما عليهما ؛ وأنا ، وإن كنتُ كشفت لك قيناعَ الخلاف وأبديت (9) مكنـون الضمير بالمضادَّة ، وجاهدتَّني بنُصرة الرأي والعقل (10) في حبِّ الظهور وتلفيق الفضائل لها،غيرُ مستشعر لليأس (11) من رجعتك ولا شاكٌّ في لطائف حِكَمَتُكُ وغُوامِـضَ فَطِنتُكُ ، وقد أعلم أنَّ معك ـ بحمد الله ـ بصيرة المعتبرين وتمييز الموفَّقين ، وأنك إذا أمعنتَ فكرًا وبحثًا ونظرًا رجعتَ إلى أصل ِ قوي الانعقاد (12) والمواثقة ولم تتورَّط (13) في اللَّـجاج فعل َ المعجَّبين ولم يَتَدَاخَلُكُ غَيِرَّةُ المنتحلين ؛ فإنَّا رأينا قومًا انتحلوا الحكمة وليسوا من

<sup>(3)</sup> خط: ان لـو.

<sup>(4)</sup> خط : في ارضي .

<sup>(5)</sup> خط : ماعد .

<sup>(6)</sup> خط : محر ص .

<sup>(7)</sup> خط : متباينا .

<sup>(8)</sup> خط: فيما.

<sup>(9)</sup> خط : او بدات .

<sup>(10)</sup> خط : العقد .

<sup>(11)</sup> خط : للناس .

<sup>(12)</sup> خط: الانقياد.

<sup>(13)</sup> خط: يتورط.

أهلها ، بل هم أعلام الدعوى وحلفاء الجهالة وأتباع الخطإ وشيع الضلالة وخول النقص ، الذين قامت عليهم الحُجَة بما نحلوه أنفسهم من اسمها وسلبوه من فهم عظيم قد رها ومعرفة جليل خطرها ، ولم يُجهلوا الرَّين عن قلوبهم والصَّدأ (14) عن أسماعهم بالتنقير والبحث والتكلُّف ، ولم ينصبوا في عقولهم لأنفسهم أصلاً يبنون عليه [ ويعتمدون ] في اعتقادهم عليه ويرجعون عند الحيرة (15) في اختلاف آرائهم إليه ، فضلوا وأصبح الجهل لهم إماما والسُّفهاء لهم قادة وأعلاما .

ونحن نسأل الله بحوّله وطوّله ومنّه أن لا يجعلك من أهل هذه الصفة وأن يُريك الحق حقّاً فتتبَّعه والباطل باطلاً فتجتنبه ، وأن يعهُمّنا ببركة هذا الدعاء وجماعة المسلمين ، وأن يأخذ الخيرُ بنواصينا ويجمع على الهدى قلوبنا ويؤلّف فيه ذات بيننا .

فإنتك – ما علمت ، وأتقلد في ذلك أمانة القول – ممتن أحيب مواقفته ومخالطته وأن يكون (16) في فضله مقد مًا وعن كل عضيهة منز ها ؛ وما أعلم حالاً أنا عليها في الرغبة لك فيما أرغب لنفسي فيه والسرور بتكامل أحوالك واستواء مذهبك وما أزين به من إرشادك ونصيحتك وتسديد ك وتوفيقك ، إلا وصدق الطوية منتي فيها أبلغ من إسهابي في فضل صفتك ؛ والله تعالى المعين والمؤيد والموفق والمبدع وحد ولا شريك له ، والحمد لله كما هو أهله وصلى الله على محمد وآله وسلم كثيراً.

يا أخي – أرشدك الله – إنك أغرقت في مدح الظّهر من الجهة التي كان ينبغي لك أن تؤخّرها ، و آثرتها وهي محقوقة بأن ترفُضها ، وما رأينا هـكلاك الامهم الخالية من قوم لـُوط وثهمود وأشياعهم وأتباعهم وحلول

<sup>(14)</sup> و الصدى .

<sup>(15)</sup> خط : الخبرة .

<sup>(16)</sup> خط : تكون .

الخسف والرّجفة والآيات المهوّلات (17) والعدّاب الأليم والريح العقيم والغيير والنّكير ووجوب نار السعير إلا بما دانوا به من اختيار الظهور ، قال الله تعالى في قصة لوط (18) : (أَنَّ أَتُونَ اللهُ كُرَانَ مِنَ العَالَمِينَ وَتَلَارُونَ مَا خَلَقَ لَكُمُ مُ رَبُّكُم مُ مَنْ أَزْوَاجِكُم بُلُ أَنْتُم قَوْمٌ عَادُونَ ) ؛ فذمتهم الله — تبارك وتعالى — كما ترى وبلغ بهم في ذكر ما استعظم من عُتوهم إلى غاية لا تُدرك صفتُها ولا يوقيف على حدّها ، مع آي كثيرة قد أنزلها فيهم وقيصص طويلة قد أنبأ بها عنهم وروايات كثيرة بأثرها فيمن كان من طبقتهم ؛ وسنأتي منها بما (19) يقع به الكفاية دون استفراغ الجميع ممّا حملتُه الرواة ونقله الصالحون .

[...] والحق بين لمن التمسه والسنه واضح لمن أراد أن يسلكه ؛ وليس في العنود دَرَك ولا مع الإغرام فلنج، والرجوع إلى الحق خير من التمادي في الباطل ، وترك الذنب أيسر من التماس الحنجة ، كما كان غض الطبرف أهون من الحنين إلى الشهوة ؛ وبالله تعالى التوفيق .

[...] نبدأ الآن بذكر ما خص "الله به البطون من الفضائل ليرجع راجع وينتب مئيب مفكِّر وينتبه راقد وينبصر متحيِّر ويستغفر مُذنب ويستقيل مخطىء وينزع مُصر ويستقيم عاند ويتأمّل غُمْر ويرشند غوي ويعلم جاهل ويزداد عالم: قال الله – عز وجل " – فيما وصف به النحل (20): (يتخرُرُجُ من بُطُونها شَرَابٌ مُختلف ألوانه في فيه شفاء للناس)؛ وبعث رسول الله صلى الله عليه وسلم في خير بطون قرريش ؛ ووجدنا الأغلب في صفة الرجل أن يقال إنه معروف بكذا «مذ خرج من بطن أمّه» ولا

<sup>(17)</sup> خط : المنولات .

<sup>(18)</sup> سورة الشعراء ، 26: 166–165 .

<sup>(19)</sup> خط : ما .

<sup>(20)</sup> سورة النحل ، 16: 69 .

يقال: «من ظهر أبيه»؛ ويقال في صفات النساء: «قُبُ البطون نواعم» ويقال: «خُمصانة البطن» ولا يقال: «خمصانة الظهر»؛ ويقال: «فلان بطن بالأمور» ولا يقال «ظهر»؛ ويقال: «بيطانة الرجل وظهارته» فيُبدأ بالبطانة؛ وبطن القرطاس خيرٌ من ظهره، وبطن الصحيفة موضع النفع منها لا ظهرها، وببطن القلم يُكتب لا بظهره، وببطن السلكلين يُقطع لا بظهرها؛ وخلق الله – عزّ وجل – آدم من طين ورسُله من بطن حواً ؛ ورأينا أكثر المنافع من الأغذية في البطون لا في الظهور: فبطون البقرة أطيب من ظهورها، وبطن الشاة كذلك؛ ومين فضل صفات علي البقرة أطيب من ظهورها، وبطن الشاة كذلك؛ ومين فضل صفات علي (رضة) أن كان أخمي بطناً (21)؛ واسمع من غنائهم:

[ سريع ]

بطني على بطنيك ِ يا جاريه ْ لا نَـمَـطًا نبغي ولا باريه ْ

ولم يقل: «ظهري على ظهرك»، فجعل محاسة البطن للبطن غانيًا عن الوطاء كافيًا من الغيطاء؛ ولو لم يكن في البطن من الفضيلة إلا أن الدُّبُر في جانبه، والمنطق الأنيق من حيرة، وفي الظهر من العيب إلا أن الدُّبُر في جانبه، لكان فيها أوضح الأدلة على كرم البطن ولؤم الظهر؛ ولم نرَهم وصفوا الرجل بالفحولة والشجاعة إلا من تلقائه وبالخنت (22) والأُبنة إلا من ظهره؛ وإذا وصفوا الجبان وإذا وصفوا الجبان قالوا: «ولتى مدُبرًا»؛ ولشتّان [ما] بين الوصفين: بين من يلقى الحرب بوجهه وبين من يلقاها (23) بقفاه! وبين الناكح والمنكوح، والراكب والمركوب، والفاعل والمفعول، والآتي والمأتي ، والأسفل والأعلى، والراكب والمركوب، والماقه والمقهور!

<sup>(21)</sup> خط : بطينا ، والبطين ضد الأخمص .

<sup>.</sup> نط : بالخبث (22)

<sup>(23)</sup> خط : يلقاه .

ولما رأينا الكنوز العادية والذخائر النفيسة والجواهر الثمينة مثل الدرّ الأصفر والياقوت الأحمر والزمرة الأخضر والمسلك (24) والعنبر (24) والعنبر (24) والعيقيان والله جين والزيخ والزئبق والحديد والبورق والنفط والقار وصنوف الأحجار ، وجميع منافع العالم وأدواتهم وآلاتهم لحربهم وسلمهم وزرعهم وضرعهم ، ومنافعهم ومرافقهم ومصالحهم وسائس ما يأكلونه ويشربونه ويلبسونه ويشمونه وينتفعون برائحته وطعمه ، ودائع في بطون الأرض وأنها (25) تستنبط منها استنباطاً وتستخرج منها استخراجاً ، وأن على ظهرها الهوام القاتلة والسباع العادية التي في أصغرها تلكف النفوس ودواعي الفناء وعوارض البلاء ، وأنه قل ما يمشي على ظهرها من دابة وحراؤنا ومعرفت المنا والمدوت رسول وعلى الهلكة دليل، لم تمتنع (26) عقولنا وآلوان وعلى كل وقت والله حال .

ومن فضيلة البطن على الظهر أن أحداً إن ابتُلي فيه بداء (28) كان مستورًا وإن شاء أن يكتمه كتمه عن أهله ومن لا ينطوي عنه شيء من أمره وغابر دهره ؛ ومن بلية الظهر أنه إذا كان (\*) فيه داء (29) ظهر وبان، مثل الجرّب والسلع (30) والخنازير (31) وما أشبهها مما سلمت منه البطون وجعُل خاصاً في الظهور .

<sup>(24)</sup> يعلم الجاحظ أن المسك والعنبر لا يخرجان من بطن الأرض !

<sup>(25)</sup> خط : وانما .

<sup>(26)</sup> خط : يمتنع ، تركيب الجملة : ولما رأينا الكنوز ... وجميع منافع العالم ... ومنافعهم .. ودائم ... وأنها تستنبط ... وأن على ظهرها ... وأنه قل ... لم تمتنع عقولنا .

<sup>(27)</sup> خط : وارانا معرفتنا .

<sup>(28)</sup> خط : بداه ان .

<sup>(29)</sup> خط : ذا .

<sup>(30)</sup> السلعة ضرب من الخراج في العنق (scrofule)

<sup>(</sup>écronelles) الخنازير غدد تحدث في العنق (31)

وفضًل الله تعالى البطون بأن جعل إتيان النساء وطلَبَ الولد والتماس الكثرة مباحًا من تلقائها (32)، محرَّمًا في المحاش من ورائها (33)، لأنه حرام على الأمّة إتيان النساء في أدبارهن بما جاء في الحديث عن الصادق صلى الله عليه وسلم: « لا تأتوا النساء في محاشّهن » (34).

وقد ترى بيطانة الثوّب تقوم بنفسها ولا ترى الظهارة تستغني ؛ وجعل الله تعالى البطن و عاءً لخير خلقه محمد صلى الله عليه وسلم ، ثم جعل أوّل دلائل نبوّته أن أهبط إليه ملككًا حين أينفع (35) وقد (36) تدرّج مع غلمان الحيّ في هوازن وهو مسترضع في بني سعّد ، حتى (37) شق عن بطنه ثم استخرج قلبه فحشي نورًا ثمّ ختم بخاتم النبوّة ؛ ولم يكن ذلك من قيبكل الظهر .

[...] وممّا فُضّلت به البطون أن لحم السُرَّة من الشاة أطيب اللحم ، ولحم السرّة من السمك لموصوف (38) ، وسرّة حمار الوحش شيفاء يُتداوَى بها ؛ ومن سرّة الظياء يُستخرج الميسْك ؛ وهذا كلّه خاص بالبطون (39) ، ليس للظهور منه شيء .

وبدأ الله – عزّ وجلّ – في ذكر الفواحش بما ظهر منها ولم يبدأه بما بطن ، فقال (40) : (إنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الفَوَاحِيشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا ومَا بَطَنَ ) ، فجعله ابتداءً بالذمّ ؛ والظهر في أكثر أحواله ستمنْج ، والبطن في أكثر أحواله حسن ؛ والظهر في كلّ الأوقات وحشة ووحنْش ، والبطن في أكثر أحواله حسن ؛ والظهر في كلّ الأوقات وحشة ووحنْش ، والبطن

<sup>(32)</sup> كذا ، والضمير عائد إلى النساء.

<sup>(33)</sup> كذا ، والضمير عائد إلى النساء.

<sup>(34)</sup> راجع لسان العرب (حشش) .

<sup>(35)</sup> خط : ايقع .

<sup>(36)</sup> خط : وهو مع .

<sup>(37)</sup> خط : حين .

<sup>(38)</sup> خط : الموصوف .

<sup>(39)</sup> خط : للبطون .

<sup>(40)</sup> سورة الاعراف ، 7 : 33 .

في كل الأوقات سكن وأنس ؛ ولم ترهم حين بالغوا في صفات النساء بدؤوا في ذكرها إلا من جهة البطن ، فقالوا : «مُد مُحَجة الخَصْر» ، «لذيذة العناق» ، «طيبة النّكمهة» ، «حُلوة العينيْن» ، «ساحرة الطّرْف» ، «كأن شرتتها مُد هُن » ، و «كأن فاها خاتم» ، و «كأن ثدييها حُقّان» ، و «كأن عنقها إبريق فيضّة» ؛ وليس للظهور في شيء من تلك الصفات حظ .

وأنتى نبلغ في صفة البطون وإن أسهبنا ، وكم عسى أن نُمحصي من معايب (41) الظهور وإن اجتهدنا وبالغنا؟ ألا ترى أن حد الزاني ثمانون جلدة ما لم يكن مُمحصناً ، وحد اللوطي أن يُمحرق (42) ، وكلاهما فجور ورجاسة وإشم ونجاسة ؟ إلا أن أيسر المكروهين أحق بأن يميل إليه من ابتلي ، وخير الشرين أحسن في الوصف من شر الشرين ؛ ولو أننا رأينا رجلا في سوق من أسواق المسلمين يقبل امرأة ، فسألناه عن ذلك فقال : «امرأتي » وسألوها فقالت : « زوجي » ، لَكرَ أنا عنهما الحد لأن هذا حكم الإسلام ؛ ولو رأيناه يقبل غلاماً لأد بناه وحبسناه لأن الحكم في هذا غير الحكم في داك ؛ ألا ترى أنه ليس يمتنع في العقول والمعرفة أن يُقبل الرجل في حب ذاك ؛ ألا ترى أنه ليس يمتنع في العقول والمعرفة أن يُقبل الرجل في حب ما ملكت يمينه حتى يقبلها في الملاء كما يقبلها في الخلاء ؛ يصدق ذلك حديث ابن عُمر : « وقعت في يدي جارية وم جلولاء (43) كأن عنقها إبريق فضة ، فما صبرت حتى قبلتها والناس ينظرون » .

[...] وقد رابَنا منك أيتها الرجل إفراطُك في وصف فضيلة الظهور وفي متحسَّل الريبة وقعتَ لأنتَا رُوينا عن عُمُسَر أنه قال : «مَن أظهر لنا خيرا ظننتَّا به خيرًا ، ومَن أظهر لنا شرَّا ظننتَّا به شرَّا» ؛ وإنما يصف فضل الظهر

<sup>(41)</sup> كذا ، وقد أراد الجاحظ : محاسن الظهور .

<sup>(42)</sup> لست أدري من أين وقع للجاحظ أن اللوطي يحرق ، وحده أن يرجم .

<sup>(43)</sup> خط : حلولا .

مَن كان مُغرَمًا بحب الظهور وإلى ركوبه صبّاً (44) وبالنوم عليه مستهترًا وبالولوع بطلبه موكّلاً ، ومَن كان للحلال مباينًا ولسبيله مفارقًا ولأهله قاليًا وللحرام معاودًا وبحبله مستمسكًا وإلى قرفه (45) داعيًا ولأهاه مواليًا ، وقد اضطررتنا بتصييرك المفضول فاضلاً والعام خاصًا والمخسيس نفيسيًا والمحمود مذمومًا والمعروف منكرًا والمؤخر مقدّمًا والمقدّم مؤخرًا والمحمود مدمومًا والمعروف منكرًا والمؤخر مقدّمًا والمقدّم والحلاق والمحمود المؤخر مقديّمًا والمقدّم والملاقًا والمعالق والمعروف منكرًا والمؤخر مقديّمًا والموقل المؤلوق والمناق والمعرق والمعالم والمؤلوق والمناق والمناق والمناق والمؤلوق والمناق والمؤلوق علمًا والأمر زجرًا والوهم أصلاً والأصل وهمًا والعام جهلاً والجهل علمًا ، إلى أن أدخلنا عليك الظينة وألحقناك التهمة ونسبناك بغير أصلك ونحلناك غير عقيدتك وقضينا عليك بغير مذهبك ، ويسداك أوكتا وفوك (48) نقنخ ؛ فلا يُبعد الله غيرك!

أوجد ثنا أيتها الضال المنصل ، المغلوب على رأيه ، المسلوب فهمه ، المولتى على تمييزه ، الناكص على عقبه في اختيار الموافق الأصل عقده ، الممدر بعد الإقبال في معرفته ، الساقط بعد الهدى (49) في ورطته ، المتحلي من فهمه ، الغني عن إفهامه ، المضيع لحكمته ، المنزوع عقله ، المختلس لبنه ، المستطار جنانه ، المعدوم بيانه في الظهور ، بعد الفضائل التي أوجدناكها في البطون إمّا قياسًا وإمّا إخبارًا وإمّا ضرورة وإمّا اختبارًا وإمّا اكتسابًا أو في كتاب منزّل أو سننة مأثورة أو عادة محمودة أو صلاح على خير ، أو في كتاب منزّل أو سننة مأثورة أو عادة محمودة أو صلاح على خير ، أم (50) هل لك في مقالتك من إمام تأتم به أو أستاذ تقتفي أثرة وتهتدي بهداه أو تسلك سنتيه ؟

<sup>(44)</sup> كذا في الأصل مشددا ، وهن الصواب.

<sup>(45)</sup> خط : قربه .

<sup>(46)</sup> خط : خطر ا .

<sup>(47)</sup> خط : والزاجر .

<sup>(48)</sup> خط : وقاك .

<sup>(49)</sup> خط: الهـوى.

<sup>(50)</sup> تركيب الجملة : أوجدنا ... أم ؛ ولعل كلمة سقطت بعد «أوجدنا » أو أراد بذلك :: أ أصبنا وبلغنا الغرض .

[...] وقد حضّتني عليك عند انتهائي إلى هذا الموضع رقة وتداخلتني لك رحمة ووجدتُ لك بقيةً في نفسي لأنه إنّما يُرحم أهل البلاء ، والحمد لله الذي عافانا ممّا ابتلاك به وفضّلنا على كثير من خلقه تفضيلاً! فرأيت أن أختم بأبسط الدعاء لك كتابي وأن أحرُز به أجري وثوابي ، ورجوت أن تُنسيب (51) وترجع بعد الجسماح واللّجاج ، فإن للجواد استقلالاً (52) بعد الكبوة وللشجاع كرة بعد الكشفة وللحليم عطفة بعد النّبوة ؛ وأنا أقول : جعلنا الله وإياك ممّن أبصر رُشده وعرف حظّه وآثر الإنصاف أقول : جعلنا الله وإياك ممّن أبصر رُشده وعرف عظه وآثر الإنصاف أضنّه ولم يُبعد إلا من استبعده !

(51) خط : تثيب .

<sup>(52)</sup> الاستقلال : الارتفاع والنهوض .

# رسالة لابن البناء المراكشي في الاعداد التامة والزائدة والناقصة والمتعابة

تحقيق: محمد سويسي

يندرج الفصل الذي نقد م تحقيقه والتعليق عليه ضمن مجموعة اصطناعية من مخطوطات على ملكنا كليها في مادة الرياضيات منها ما اختص بالهندسة ومنها ما كان خاصًا ببعض أبواب الحساب والجبر ، ومن بين الرسائل التي جاءت فيها ثلاث «للشيخ الفقيه القدوة أبي العباس الصالح الورع أبي عبد الله محمد بن عثمان الازدي الشهير بابن البنياء » المرّاكشي : احداها رسالة في «الاشكال المساحية » حققتها وعلقت عليها وتشرفت بارسالها إلى كلية الاثار بجامعة القاهرة مساهمة مني في احتفالها بعيدها الذهبي ؛ وثانيتها هذه الرسالة الخاصة بالاعداد التامة والزائدة والناقصة والمتحابة وكنت قدمت ترجمتها إلى الفرنسية والانقليزية وتعليقاتي عليها للمؤتمر الدولي الخاص بتاريخ العلوم الرياضية الدي انعقد بكراتشي (باكستان) في شهر جويلية الماضي 1975 (1) . واميّا باقي هذه الرسائل فهي الاتية :

- الايضاح على أصول المساح 35 ورقة

<sup>(1)</sup> طلب مني اثر ذلك الاستاذ Boris Rosenfeld من جامعة موسكو أن أوافيه بالنص العربسي فأرسلت له نسخة من هذه الرسالة في 28 اكتوبر الفارط.

- ــ التنبيه على المواضع من كتاب اقليدس التي أخذت منها المقدمات التي قدمت على الاعمال العددية في كتاب الجبر والمقابلة (لابن البناء)
- رسالة خاصة بالمثلثات المتشابهة تبتديء هكذا: فائدة كل مثلثين زواياه النظائر متساوية الخ ، 10 ورقات
  - ــ ارتفاع ما يمكن الوصول إليه أولا: 5 ورقات
- المثلث المجهول: 10 ورقات ونصف ، فيها نقص بـاخرها (فيها استشهاد بشرح ابن هيدور لتخليص ابن البنّاء وفيها ذكر لبعض وحـدات المساحة بالمغرب منها المرجع)
  - ــ التمهيد والتيسير في قواعد التكسير ، 8 ورقات ونصف
- \_ في علم المساحة (منقول عن « اقدار الرائض على الفتق في الفرائض لبرهان الدين ابراهيم بن عمر السنويني (كذا) الطرابلسي الشافعي) 6 ورقات ونصف .

ورسالتنا هذه تشتمل على 5 ورقات ونصف كل منها فيه 17 سطرا من قطع 7،5 صم ، وكنا أشرنا إليها في ترجمتنا لابن البناء التي صدرنا بها تحقيقنا لكتابه «تلخيص أعمال الحساب» (2) .

على أننا لم نقف لها على ذكر في عامة المعاجم والفهارس والغالب على الظن - فيما وصل إليه علمنا اليوم - ان هذا مخطوط فريد ، وذاك ما يزيده قيمة ، خاصة وان قيمته العلمية جليلة اذ يعرض فيه صاحبه بعض اكتشافاته في باب مهم من أبواب نظرية العدد طالما شغل بال الباحثين ، وهو امتداد وتطبيق لباب الاعداد الأولية ، فنجد فيه خواص طريفة لبعض الاعداد في حد ذاتها أو لمجموعة من الاعداد باضافة بعضها إلى بعض .

ومن الناحية الشكلية انخطّ هذه الرسالة مغربي جميل في الجملة الأأن الناسخ كثيرا ما سها عن الاعجام حيث كان يجب أن يوضع أو وضعه في غير محلّه ، كما نجد الكثير من الاخطاء في اللغة والرسم ، وأشرنا أيضا إلى سقط تغيّر به المعنى العلمي فاصلحناه حسبما يقتضيه المنطق والعلم .

<sup>(2)</sup> منشورات الجامعــة التونسيــة سنــة 1970 .

# رسالة ابن البناء في الاعداد التامة

(فصل) \* وقد وعدنا في أول الكتاب (3) أن نلحق في آخره (4) ما يمكن من الابواب الاربعة التي اغفلها المصنف وهي (بـاب) العدد التام والزائد (5) والناقص والاعداد المتحابة .

(الاول) العدد التام هو الذي تكون أجزاؤه مساوية (6) لجملته من غير زيادة ولا نقصان (ومثاله) ستة وكذلك أيضا ثمانية وعشرون إلى (7) غيرها من الامثلة.

وقانون (8) استخراجها أن ترتب أعدادا يكون الواحد أولها والذي يليه اثنين ثم تتبع ذلك ، كل عدد هو زوج زوج على (9) توالي أزواج الازواج هكذا (32.16.8.4.2.1) فاذا جمع الواحد إلى الاثنين كان المجتمع منهما ثلاثة[3] وهو عدد أول ، فاذا ضرب في آخر (10) مجموع وهو الاثنان كان الخارج ستة ، وهو عدد تام . فاذا اجتمع الواحد إلى (7) الاثنين إلى (7) الاربعة كان المجتمع سبعة ، وهو أول ، فاذا ضرب في آخر مجموع وهو الاربعة كان (11) الخارج ثمانية وعشرين [28] وهو عدد تام .

<sup>(\*)</sup> ما بين قوسين جاء في الاصل المخطوط مكتوبا بالحبر الأحمر .

<sup>(3)</sup> لم يهذكر اسم الكتاب ، وليس فيما سبق في المجموعة من الرسائل ما يمكن أن يهدي إليه .

<sup>(4)</sup> خ : ءاخره

<sup>(5)</sup> خ: الزايد

<sup>(6)</sup> خ : متساويــة

<sup>(7)</sup> خ : إلي

<sup>(8) :</sup> قنون

<sup>(9)</sup> خ: عــــلي (۵)

<sup>(10)</sup> خ : آخــر

<sup>(11)</sup> خ : فكان

الوقا وعدفافي والبا فيواخره مايكن مزالا بواب الأربعية اليتياغفلها المصنف وهي باب العدد التّام والزابيد والناقص والاعداد المتعابذ الأول العدوالتام هوالذي تكون اجزاؤه لماويذ لجلتد مخير ولادة والانقصان ومثالد متة وكذالك اجناعنا فيافية وعشرون العيظامن الامتلاء قنون استخاجها الاترت اعداد الكون لطاوالذي بليدا شنيزن تتبع ذالك زوج زوج يلي تولي ازواج الازواج مكذأ و فاذا جع الولمد إلى الأثنين كان المجتمع منهاثلاثة وهوعرداول فالااضرب في اخر بموءوهوالاثنانكاذالخارج شدوهوعدنام فاذأجع الواحدالم الاشتاق المراحة كانالم والنارج تانية وعشربن كاوهوع لانام اجهالواده والانبذال لايعاث الالتانبية المُعْلَمُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا

عوع وفوقم انبذكانال ارج مائة وعشرين . اوهوعددتام الثان العدد الزامد التحكون اجزاؤه اكثرمنداذا بمعت ومثالداتنا عنش وقانون استخ إج العدد الزايدان نصنع عداد ٠ زوج الزوج والواحداو طاعلى انقدم هكذا ابرى بهره وافاذامن الواحد إلى الرون من اعداد زوج الزوج على لتوالى واضرب واخرها في عدد اول اقلمن المجوع المفروض في المسئلة ا فانالغارج عدد زايد وقدر زياه تداعني ذياه ا اجزاند على محوعة فندراه تجالله على المضروب فيدوبنا ندانداذاجعم فالواحد إلى الأربعية كاذ الجيع سبعد وفاة اض فبالأوبعثة التيجو واخرجيء فيالمسكلة فيفاثنا فيخرج انثي عشره هوعد دزايدوا ذاجع من الواحد أليالما تأيا وضرب المّانية في عدد اولَ قال الجهوع، كان النارج عدد الليد الماد المروق والاقتاء

واذا جمع الواحد إلى (7) الاثنين إلى (7) الثمانية كان المجتمع خمسة عشر [15] فاذا ضربت في آخر (10) مجموع وهو ثمانية كان الخارج مائة وعشرين [120] وهو عدد غير تام (12).

(الثاني) العدد الزائد (13) الذي (14) تكون أجزاؤه أكثر منه إذا جمعت .

(ومثاله) اثنا عشر وكذلك (15) عشرون إلى (16) غير ذلك (15) مـن الامثلة (17) .

وقانون استخراج العدد الزائد (13) أن تضع (18) أعداد زوج الزوج والواحد أولها على (19) ما تقدم هكذا (16.8.4.2.1) فاذا جمع (20) من الواحد إلى (7) ما أردت من أعداد زوج الزوج على (9) التوالي وإذا ضرب آخرها (22) في عدد أول أقل من المجموع المفروض في المسألة فان الخارج عدد زائد (13) وقدر زيادته أعني زيادة اجزائه على (9) مجموعه (23) قدر (24) ما زادت (25) جملته على (9) المضروب فيه .

<sup>(12)</sup> خطأ في خ : عدد تام وهذا مخالف للواقع 120 ليس عددا تاما

<sup>(13)</sup> خ : الزايــد

<sup>(14)</sup> خ : التــي

<sup>(15)</sup> خ : كذلك

ر ) (16) خ : إلى

<sup>(17)</sup> خ : الامثالة

<sup>(18)</sup> خ : تصنع

<sup>(19)</sup> خ : علي

<sup>(20)</sup> خ : سقط جمع

ر ) ع (21) خ : و اضرب

<sup>(22)</sup> خ : و اخرها

<sup>(23)</sup> خ : مجموعة

<sup>(24)</sup> خ : قِــــد

<sup>(25)</sup> خ : سقط ما

وبيانه أنه إذا جمع من الواحد إلى (7) الاربعة كان الجميع سبعة [7] فاذا ضرب الاربعة التي هي (26) آخر مجموع في المسألة في ثلاثة يخرج (27) اثنا عشر (28) وهو عدد زائد (13).

وإذا جمع من الواحد إلى (7) الثمانية وضربت (29) ثمانية في عدد أول أقل من المجموع كان الخارج عددا زائدا (13) فاذا ضربت في ثلاثة خرج أربعة وعشرون وإذا ضربت في خمسة خرج أربعون و(29) اذا ضربت في سبعة خرج ستة وخمسون وكل واحد من هذه عدد زائد (13) واذا جمع من الواحد إلى ستة عشر كان المجتمع أحدا وثلاثين فاذا ضربت ستة عشر في ثلاثة خرج ثمانية وأربعون وإذا ضربت في خمسة خرج ثمانون وإذا ضربت في احدى عشر كان الخارج ستة وسبعين ومائة و(13) وكل واحد من هذه الاعداد عدد زائد (33) وكل واحد من هذه الاعداد عدد زائد (33) وقدر زيادته أعني زيادة (34) أجزائه على جملته قدر زيادة المجموع على المضروب فيه (35) .

(الثالث) العدد الناقص هو الذي تكون أجزاؤه أقل منه (ومثاله) أربعة وكذلك ثمانية وكذلك ستة عشر وكذلك كل عدد هو زوج زوج ، الا أن

<sup>(26)</sup> خ : هــو

<sup>(27)</sup> خ : فيخــرج

<sup>(28)</sup> خ : اثنــى

<sup>(29)</sup> خ : ضرب

<sup>(30)</sup> خ : فاذا

<sup>(31)</sup> خ : سقـط و

<sup>(32)</sup> خ : مائتـان

<sup>(33)</sup> خ : زایــد

<sup>(34)</sup> خ : زیادتــه

<sup>(35)</sup> خ : الاضروب

زوج الزوج لا يكون نقصانه عن جملته أعني نقصان أجزائه ، الا واحد خاصة ، وغيرها من الناقص يختلف .

وقانون (36) استخراجها أن تضع اعداد زوج الزوج المبداة (37) من الواحد هكذا (16.8.4.2.1) ثم تبدأ بالجمع من الواحد إلى ما أردت ونضرب آخر (38) المجموع في عدد أول أكثر من المجموع فما خرج فهو عدد ناقص.

(2) بيانه اذا جمع من الواحد إلى (7) الاربعة كان المجموع سبعة فاذا ضربت الاربعة في عدد أول أكثر من السبعة مثل احد عشر يكون الخارج أربعة وأربعين وهو عدد ناقص . واذا ضربت في ثلاثة عشر كان الخارج اثنين وخمسين وهو عدد ناقص ، واذا ضربت في سبعة عشر كان الخارج ثمانية وستين وهو عدد ناقص . واذا جمع من الواحد إلى (7) ثمانية وضربت الثمانية في عدد أول أكثر من خمسة عشر التي هي المجموع مثل سبعة عشر يكون الخارج ستة وثلاثين ومائة وهو عدد ناقص ، وكذلك غير هذا مما (3) بعده فتأمله .

(الرابع) الاعداد المتحابة وهما عددان أحدهما زائد (33) والاخر ناقص ويكون قدر زيادة أجزاء الزائد (33) على (9) نفسه كقدر نقصان أجزاء الناقص عن نفسه ، فاذا جمعت أجزاء الزائد اجتمع منها مثل الناقص واذا جمعت (39) أجزاء الناقص اجتمع منها مثل الزائد (33) ، فاذا كانا بهذه المثابة فهما متحابان ومثاله) مائتان وعشرون (220) والثاني أربعة وثمانون ومائتان [284] فالاول زائد (33) والثاني ناقص وزيادة أجزاء الاول على (9) جملته أربعة وستون وبها يكون مثل الثاني ، وهذا القدر بعينه هو نقصان الثاني عن الاول والله أعلم .

<sup>(36)</sup> خ : قنسون

<sup>(37)</sup> خ : مبدات

<sup>(38)</sup> خ : آخــر

<sup>(39)</sup> خ : أجتمعت

وقانون استخراجها بأن تضع أعداد زوج الزوج المبتدأة من الواحد هكذا (8.4.2.1) ثم تجمع ما قبل آخرها وتحفظه وهو سبعة (7) وتزيد عليها آخر المجموعة وهو أربعة [4] يكون الجميع احدى (40) عشر (11) ، ثم تنقص من المجموع الذي هو سبعة [7] العدد الذي قبل آخر ما جمعت وهو اثنان [2] يبقى (41) خمسة (5) والاخر احدى (40)عشر بيقى (41) خمسة (5) فيحصل عددان أحدهما خمسة وخمسون [55] فاذا ضربت (11) فتضرب احدهما في الاخر يخرج خمسة وخمسون [55] فاذا ضربت في آخر المجموعة وهو أربعة [4] كان الخارج عشرين ومائتين وهو أحد العددين المتحابين وهو الزائد (42) ، ثم تأخذ ما (43) بعد آخر مجموع يليه وهو في هذه المسألة ثمانية (8) وتأخذ الرابع منه على (44) العكس وهو واحد فتجمعهما يكون الجميع تسعة [9] فتضربه في ثمانية [8] يخرج واحد فتجمعهما يكون الجميع تسعة [9] فتضرب في ثمانية [72] وهو عدد أول فتضرب في آخر مجموع وهو أربعة وثمانون ومائتان [284] وهو عدد الثاني من الاعداد المتحابة ، وهو الناقص ، فعدد (45) [202] وعدد [284]

ولا يكون استخراج عددين متحابين أقل من هذين فانهما أقل الاعداد المتحانة .

ومتى (46) لم يكن كل واحد من العددين المضروبين في آخر المجموع أولا لم يخرج منهما للاعداد المتحابة .

<sup>(41)</sup> خ : يبقـــى

<sup>(42)</sup> خ : الزايــد

<sup>(43)</sup> خ : لــا

<sup>(44)</sup> خ : علي

<sup>(45)</sup> خ : بعـــدد

<sup>(46)</sup> خ : متــي

ومتى (46) أردت استخراج الاعداد المتحابة التي تتلو (47) هذه رتبت أعداد زوج الزوج مبتدأة من (48) الواحد هكذا (23.16.8.4.2.1) ثم (49) تجمع ما قبل آخرها فيكون أحدا وثلاثين [31] فتزيد عليه آخر المجموعة يكون سبعة وأربعون [47] ثم (50) تنقص من المجموع أولا العدد الذي قبل المزيد وهو ثمانية (8) يبقى (51) ثلاثة وعشرون [23] وهذان العددان اللذان أحدهما [23] ، والاخر [47] كل واحد منهما عدد أول ، فتضربأحدهما في الاخريكون (52) الخارج [1081] فتضرب ذلك (63) في آخر المجموعة وهو (10) يخرج [69 172] وهو أحد العددين المتحابين في آخر المجموعة وهو (32) فتجمعه مع الرابع قبله يكون (36) فتضربها في هذا المأخوذ الذي هو (32) يخرج [151] وهو عدد أول فتضربه في آخر المجموعة فتسقط منها واحدا أبدا يبقى (13) [151] وهو عدد أول فتضربه في آخر المجموعة فتسقط منها واحدا أبدا يبقى (15) [1811] وهو العدد الثاني من الاعداد المتحابة وهو الناقص فعدد [17296] وعدد [1841] عددان متحابان أحدهما زائد (54)

(قلت) تقدم أن شرط المضروب في اخر المجموعة أن يكون أوّل (55) أي أصم ، فالذي يذكر ذلك هو الامام الفاضل السيد أبو عبد الله الشريف المراكشي (56) رحمه الله ورضي الله عنه ، وهو مع ما (57) قبله من العمل

<sup>(47)</sup> خ : تتلــوا

<sup>(48)</sup> خ : الي

<sup>(ُ49)</sup> خ : لم تقل وهذا لا معني له

<sup>(50)</sup> خ : کم ، وهو خطـــاً

<sup>(51)</sup> خ : يبقى

<sup>(52)</sup> خ : یکــن

<sup>(53)</sup> خ : ذالك

<sup>(54)</sup> خ : الزايد

ر (55) خ : اولا

ر (56) خ : المركشي

<sup>(57)</sup> خَ : سقط ما ّ

المتناقص لانه ضرب خمسة وخمسين في أربعة ليخرج (58) أحد المتحابين في المثال الاول ، فتأمله ، فانه مشكل ، والله أعلم .

(وتبين) من مجموع ما ذكرناه في هذا الفصل انه اذا اجتمعت أعداد زوج الزوج مبتدأة من الواحد ، وهو معها ، فأما أن يضرب المجموع في اخر المجموعة ، أو في غيره ، وأما أن يكون المضروب فيه عددا أول (٥) أو غير أول ، فان لم يكن أول (53) لم ينتج ، وان كان أول (55) فان كان أقل من مجموع جملة الاعداد المفروضة وضربت فيه آخرها فان الخارج عدد زائد (60) ومبلغ زيادة أجزائه على جملته قدر زيادة المجموع على (60) المضروب فيه ، وان ضربت آخر الاعداد المفروضة في عدد أول أكثر من مجموعها فان الخارج عدد ناقص ومبلغ نقصان أجزائه عن جملته قدر نقصان المجموع عن المضروب فيه ، وان ضرب المجموع مزيدا عليه الآخر في المجموع منقوصا عن المضروب فيه ، وان ضرب المجموع مزيدا عليه الآخر في المجموع منقوصا الزائد (69) ، وان ضرب المجموع مزيدا عليه الاخر في المجموع منقوصا أز الله من غير اضافة وأسقط من الخارج واحد ، ثم ضرب الباقي في آخر المجموعة خرج العدد الثاني من الاعداد المتحابة ، وهو العدد الناقص .

وقد أتينا على (60) ما شرطناه على (60) سبيل الاختصار ، ولو شرطنا القول في هذا الفن بكثرة التقاسيم (61) وكثرة الامثلة (62) لخرجنا عن الفائدة إلى (63) الاطالة ، وفيما ذكرناه ارشاد لمن تأمله وفهم معناه ، والله تعالى (64)

<sup>(58)</sup> خ : یخـرج

ر (59) خ : زایــد

<sup>(60)</sup> خ : عــــلى

<sup>(61)</sup> خ : التقاسيم (62)

<sup>(62)</sup> خ : الامثالة (63)

<sup>(63)</sup> خ : إلى (64) خ : تعــالـي

المسؤول أن يجعله خالصا لوجهه بمنه وكرمه وينفعنه بالعلم (65) والعمل به.

وليكن (66) هذا اخر الكتاب والله الموفق للصواب وهو حسبنا ونعم الوكيل ولا حول ولا قوة الا بالله العلي العظيم وصلى الله على سيدنا محمد و اله عدد خلقه ورضى نفسه وزنة عرشه ومداد كلمته .

<sup>(65)</sup> خ : بالعلوم

<sup>(66)</sup> خ : وليكون

#### التعاليق

#### أ \_ الاعداد التامية

نذكر انه إذا كانت متوالية هندسية أوّل عدد فيها أو أساسها ر فمجموع ن الاعداد الاولى منها يساوي :

$$\frac{1-\frac{0}{1-1}}{1-\frac{1}{1-1}}$$
,  $\frac{1-\frac{0}{1-1}}{1-\frac{1}{1-1}}$ 

وفي الصورة الخاصة أ=1 ، ر=2 يكون هذا المجموع  $2^{i}-1$ 

هذا وإن بعض الاعداد التي يكون شكلها  $2^{i}-1$  أعداد أولية وسميت في القرن السادس عشر للميلاد اعداد مرسان

ويشير ابن البناء منذ القرن الثالث عشر إلى البعض منها ضمن نصّه لقانون إيجاد الاعداد التّامة ، وهما العددان  $^2-1=8$  و  $^3-1=7$ . وحتى الان نحن لا نعلم هل ان سلسلة اعداد مرسان متناهية أم لا . ويلوح أن ابن البناء يشترط في قانونه لايجاد الاعداد التامة أن يكون المجموع  $^3-1=1$  عددا أوليا : وهو يستعمل لذلك قياس الخلف فيستشهد بمثال  $^4-1=1$  فيوجد منه العدد وهو غير تام

# أولى الاعداد التامة التي يتعرض إليها ابن البناء

$$0 = 1 - 2$$
 عدد تام غرب  $0 = 1 - 3$  عدد تام غرب  $0 = 1 - 3$  عدد تام غرب تام غیر تام غیر تام عدد تام الخ  $0 = 1 - 3$  عدد تام الخ  $0 = 1 - 3$  عدد تام الخ  $0 = 1 - 3$  عدد تام الخ  $0 = 1 - 3$ 

أي ان ابن البناء يأتي بما يؤيد المقالة 36 من الكتاب التاسع من أصول أقليدس.

إذا كان  $2^{0}-1$  عددا أوليا إذن  $2^{0}-1$  ( $2^{0}-1$ ) عدد تام ويقيم فيما بعد اولار Euler الدليل على صحة هذه المقالة فيما يخص الاعداد التامة الزوجية.

فهل هناك عدد تام فردي ؟ هذا من الصعوبة بمكان فرأى سلفستار Sylvester وقد اهتم به حوالي 1888 انه بمثابة مشكل تربيع الدائرة قبل ما قام به هرميت Hermite ولندمان Lindemann من اعمال لاثبات استحالته . وعلى كل فالمشكل ما زال معروضا على الحل والمجال فيه مفتوح (\*).

## ب \_ الأعداد الزائدة

سائر الأمثلة التي استشهد بها ابن البناء اعداد زوجية وذلك أنها هي الاولى ، فأوّل عدد زائد فردي هو 10665

# شرح أمثلة ابن البناء

1-1+1وهب المجموع: 2 (0+1) - 1 ، والعدد الأولى ك ن أصغر من  $2^{0}+1-1$  اذن الحـذاء 2ن ك عدد زائد

$$1 - ^{3}2 = ^{0}2 - ^{1}$$

7 ==

الاعداد الاولية التي هي أصغر من 7 هي : 3و5

 $12 = 4 \times 3 \leftarrow$ 

أجزاء 12 هي: 6، 4، 3، 2، 1

مجموعها: 16

<sup>(\*)</sup> انظر Arithmétique et théorie des nombres : Jean Itard النشرات الجامعية بفرنسا 1963 ص 34

الفرق (16 – 12) = 4 = الفرق (7 – 3) 
$$= 4 = 10$$
  $= 4 = 10$   $= 4 = 10$   $= 5 \times 4 = 10$ 

أجزاء 20: 10: 5، 4، 5، 1

مجموعها: 22

$$(5-7)$$
 الفرق (22 – 20)  $= 2$ 

$$1 - 42 = 0$$
  $20 = 3 = 0$   $20 = 15 = 15$ 

الاعداد الاولية التي هي أصغر من 15 هي : 3 ، 5 ، 7 ، 11 ، 13  $\times$  8  $\times$  8  $\times$  8  $\times$  8  $\times$  8

أجزاء 24 هي : 12 ، 8 ، 6 ، 4 ، 3 ، 2 ، 1

مجموعها: 36

$$(3 - 15)$$
 الفرق (36 – 24) الفرق (35 – 13)

 $40 = 5 \times 8 \leftarrow \blacksquare$ 

اجزاء 40 هي : 20 ، 10 ، 8 ، 5 ، 4 ، 2 ، 1

مجموعها: 50

 $56 = 7 \times 8 \leftarrow \blacksquare$ 

أجزاء 56 : 28 ، 14 ، 8 ، 7 ، 4 ، 2 ، 1

مجموعها: 64

الفرق (64 ــ 56) = 8 = الفرق (15 ــ 7) الخ

# ج - الاعداد الناقصة

قانون ایجادها : هب المتوالیة 1 ، 2 ، 
$$2^2$$
 ...  $2^{i}$  ... مجموع حدودها حتی رتبة  $i = 2(i+1) - 1$ 

فاذا كان العدد الأولي كن أكبر من  $2^{0+1} - 1$  فالجذاء  $2^{0+1}$  عدد ناقص مثال اذا ن = 2  $2^{-3}$ 

7 مثلا عدد أولي أكبر من

إذن  $2^2 + 11 = 44$  عدد ناقص

أجــزاء 44 : 22 ، 11 ، 4 ، 2 ، 1

مجموعها: 40

الفرق (44 - 40) = 4 = الفرق (11 - 7) الخ

#### د \_ الاعداد المتحابية

يذكر ابن البناء الزوج الاول من الاعداد المتحابة :

الز ائد 220

والناقص 284

أجزاء 220 : 110 ، 5 ، 44 ، 55 ، 110 ، 11 ، 20 ، 22 ، 44 ، 55 ، 110 : 220

مجموعها: 284

أجز اء 284 : 142 ، 71 ، 4 ، 2 ، 1

مجموعها: 220

قانون ابن البناء لايجادها: هب المتوالية 1 ، 2 ، 22 ....، 2ن ...

اجمع الحدو**د حتى** رتبة ن : 2<sup>ن</sup> ــ 1

أضف إليها الحد الأخير :  $2^{\circ} + 2^{\circ} - 1$ 

اطرح من مجموع الحدود الحدّ قبل الاخير  $2^{0}-2^{0}-1$  اطرح من مجموع الحدود الحدّ قبل الاخير 1+2-0=1 سطّح النتيجتين تجد أ $= 9 \times 2^{0}$   $= 9 \times 2^{0}$  النتيجتين تجد زائد وهو العنصر الاوّل من زوج الاعداد إذن أ $\times$  = 1

المتحالة.

2 - 1 عتبر الحد الموالي  $2^{\circ}$  والرابع قبل الاخير  $2^{\circ} - 2$  مجموعهما  $2^{\circ} \times 9 \times 2^{\circ} - 2$  سطحه في  $2^{\circ} = 9 \times 2^{\circ}$ 

يطرح منه 1 دائما فيكون  $9 \times 2^{2\dot{\upsilon}-8} - 1$  عـددا أوليـا سطّحه في  $2^{\dot{\upsilon}-1}$  تجـد :  $9 \times 2^{\dot{\upsilon}-4} - 2^{\dot{\upsilon}-1}$ 

وهو العنصر الثاني أي العدد الناقص من زوج الاعداد المتحابة

- وهنا نلاحظ أن لثابت بن قرة الحرّاني قانونا بسيطا لايجاد الاعداد المتحابّة هذه خلاصته:

هب ثلاثة الاعداد الاولية المخالفة للعدد 2:

 $1 - {}^{0}2 \times 3 - {}^{0}1$   $1 - {}^{1-0}2 \times 3 - {}^{0}2 \times 3 - {}^{0}1$  $1 - {}^{1-0}2 \times 9 - {}^{0}2 \times 9 - {}^{0}1$ 

إذن يكوّن الزوج  $2^{\rm o}$  أ ب  $e^{2{\rm i}-1}$  ج عددين متحابيّـن وكـان فرما Fermat يعرف هذا القانون حوالي سنة 1636م فمكنه من ايجاد زوج الاعداد المتحابّة اذا كان ن = 4 أي العددين 17296 و18416 الذين سبق لابن البنّاء أن أشار إليهما

كما نلاحظ أن ديكارت Descartes حوالي سنة 1638 استخدم
 قانون ثابت عينه لايجاد الزوج 9.437.056 و9.363.584

وأوجد أولار Euler فيما بعد 64 زوجا من الاعداد المتحابـة .

# من شعر ابن أبي الضياف

# تعقيق: رياض المرزوقي

في أثناء بحثنا عن آثار ابن أبي الضياف الأديب التونسي المتوفى سنة في أثناء بحثنا على مجموعة من أشعاره المخطوطة ولما كانت منزلته الشعرية تحتاج إلى بحث ، خصوصا أنه لا يعرف له ديوان أو مجموعة شعرية ، رغم أن معاصريه اعتبروه من كبار الشعراء (2) وقد نحا منحاهم المترجمون لحياته (3) ، فضلنا نشرها حتى تتكوّن للدارسين فكرة أوضح حوله .

<sup>(1)</sup> انظر (رياض المرزوقي : من آثار ابن أبــي الضياف المخطوطة) – الفكر XX /10 جويلية 1975 – ص ص 12–25 .

<sup>(2)</sup> يدل على ذلك مثلا اتخاذ الشاعر الباجـــي المسعودي المتوفي سنة 1880/1297 لابن أبـــي الضياف أنموذجا ومثالا كما يبدو في معارضاته له ومنها :

<sup>–</sup> قصيدة (حيى نسيمك ...) (محسن بنحميدة : الباجـــي المسعودي – تونس 1962 – ص ص 40–24 – خصوصا الأبيات 37 إلى النهاية) .

<sup>–</sup> وقصيدة (حبيب قد رعى عهدا ...) (محمود الشريف : كنش ، مخطوط رقم 16511 بدار الكتب الوطنية ، و – 65) .

<sup>(3)</sup> من ذلك وصف محمد النيفر له بـ(الشاعر المطبوع) (عنوان الأريب تونس 1351 II – 131 .

### أشعاره المنشمورة:

وقد نشرت لابن أبي الضياف إلى اليوم ثلاث قصائد تتضمن 65 بيتا (4) ورغم قلّة هذا الشعر ، فهو يحتاج إلى تدقيق واعادة نشر لما تسرّب إليه من التحريف (5) واختلاف الروايات (6) .

# أشعــاره المخطوطــة:

أما ما عثرنا عليه من أشعاره المخطوطة فيحتويها مصدران :

أ) الكنش رقم 16511 بدار الكتب الوطنية ، وناسخه محمود الشريف (7) ، بتاريخ (7) 1845/1262 ، ويشتمل على 240 ورقة مقاسها (7) ، بتاريخ ويتراوح عدد الأسطر في الورقة الواحدة بين 19 و21 سطرا ، وهو في محتواه أقر (7) ما يكون من مجموعة مختارات شعرية .

قارن بين روُايتي عنوان الأريب II 131–133 ، ومجمل تاريخ الادب التونسي لحسن حسني عبد الوهاب – تونس 1968 – ص ص 278–279 ، وكالاهما لا يذكر المخطوطات التي اعتمد عليها بالنسبة لقصيدة (نسيم تونس حياني ويحييني ...) ، ومن الاختلافات :

| البيــت  | المجمـــل | البيــت                               | العنـــوان |
|----------|-----------|---------------------------------------|------------|
| ))<br>14 | هب        | 1<br>14<br>24<br>))<br>))<br>25<br>26 | تهت        |

 <sup>(7)</sup> اعتمدنا في تأكيد ذلك ، رغم نسبة الكنش في الفهرسة إلى مجهول ، على الجملة التالية الواردة
 اثر احدى القصائد :

<sup>(4)</sup> انظر المنصف الشنوفي : رسالة أحمد بن أبـــي الضياف في المرأة – الحوليات V 50 V .

<sup>(5)</sup> انظر قصيدة (سبقت إلى المعارف كل عارف ...) (عنوان الأريب I33 II) البيتين 2، 6 .

<sup>«...</sup> رقمها ناسج بردها ، وقادح زندها ، العبد الصعيف ، محمود الشريف ... » (و54) وعلى عدم وجود أي تغيير في الخط داخل الكنش .

ب) الكنتش رقم 529 بدار الكتب الوطنية ، وهو في الفهرسة لبيسرم الثاني وبخطه ، لكن هذا يخالف الترحيّم عليه الوارد في عدة مواضع (8) ، بالاضافة إلى ذكر حوادث تالية لوفاته ، واستعمال أحبار مختلفة وخطوط متنوعة ، مميّا يجعلنا نرجيّح انه انتقل بين عدد من الأيدي ، قد يكون منها أحد تلاميذ بيرم الثاني (9) ، ويشتمل الكنيّش المعنون بركنيّاش غريب يؤنس الغريب) على 327 ورقة مقاسها 5،00 × 15 ، عدد الأسطر فيها مختلف ، وهو في الأصل فقهي المحتوى حسب فهرسته وتقسيمه ثم أقحمت في فراغاته فوائد ونصوص متنوّعة بعضها أدبى .

### المقطوعة I

(موشح صورته الأصلية مجزوء الرمل)

وللأديب البارع الأفخم والرئيس الأكتب بل الأعظم شيخ الاسلام سيدي محمد بيرم الرابع (10):

I مُنْيتَي بَدُري غَزَالِي بالعُيُونِ السُّودُ (11) غَزَالِي العُيُونِ السُّودُ (11) غَزَالِي قُلُتُ يَا مُلِحُ وَارْحمني تُرْحمُ وَالْمُنْ فَرُحمَ اللَّهِ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَارْحمني تُرْحمُ وَالسُّفِ فَلُوَادِي يَا مُرَادِي

<sup>(8)</sup> انظر و 21–56 .

<sup>(9)</sup> يحتوي الكنش أيضا (و2) على اسم الناسخ المعروف محمد بن خليل الطواحني «بائع الكتب بسوق الكتبيين » (الكنش 18763 ، مخطوط من مكتبة عبد الوهاب) ، وهو من أسرة توارثت النسخ والتأليف ، ولوالـده الشيخ خليل آثار منها :

<sup>-</sup> كناش رقم 18293 ، مخطوط بمكتبة عبد الوهاب .

<sup>–</sup> رياض السرور في أخبار الأهلة والبدور ، رقم 18375 ، مخطوط بمكتبة عبد الوهاب .

<sup>(10)</sup> محمد بيرم الرابع (1220–1278 / 1805–1805): شيخ الاسلام الحنفي ، من آثاره: تراجم خطباء الحنفية – الجواهر السنية في شعر المتأخرين – كتب فقهية – كنانيش ... ، كانت علاقته بابن أبي الضياف متينة (محمد السنوسي: مسامرات الظريف رقم 18674 مخطوط بمكتبة عبد الوهاب و 50 – عنوان الأريب I 17 II – ابن

أبــــي الضياف : اتحاف أهل الزمان VIII (124 ) . (11) نظراً لصبغة القصيدة القريبة من الموشح فقد تعدد فيها الوقوف على الساكن .

فأجابه الوزير الكاتب أبو العباس سي أحمد بن أبي الضياف :

II يَا قَر يبياً في فُوَادِي يَا بَعِيداً عَن ودادي قُلْتُ يَا غَايِسَة (12) مُرادي واصلنيي يَسَا ملييع ... الخ فأجاب الأول:

III يَا فَريدًا بِالجَمَالِ قُلُ لِي فَمَتَى الوصالِ (؟) (13) وَهَبْتُ لَكُ رُوحِسي وَمَالِيي وَاصِلْنِي يَا مَلِيحْ ... الخ

فأجابه الثانى :

IV قَامَ يَسْقِي السرَّاحَ بَسَدْرِي وَبِيغُصْنِ البَسَانِ يُسْرْدِي قُلْتُ يَا رُوحِيي وَعُمُري واصِلْنيي يَا مَلِيحْ ... الخ فأحاب الأول:

v قُلْتُ جَاوِبْنِي بِكَافِي هَلْ لِدَاءِ الحُبِّ شَافِي قَالَ ضَمِّسي وَارْتِشَافِي وَاصِلْنِي يَا مَلِيحْ ... الخ فقال الثاني :

VI يَا مَلْيَحَا فِي عُلْاَهُ يَحْسُدُ البَّدُرُ سَنَاهُ " لَيْسُسَ فِي القَلْبِ سِواه \* واصلْنيي يَسا مَلِيخْ ... الخ

فقال الأول:

VII ليَتْنِي أَحْظَى بِفِيه فَعَتِيقُ الخَصْرِ فِيه كُلُ مسب يَشْتَهِيه واصلنيي يَا مليع ... الخ

<sup>(12)</sup> في الاصل: ياغايت.

<sup>(13)</sup> الشطرة غير موزونة ، وقد ارتكب فيها ضرورة قبيحة بكسر الروي مما يخالف قواعد

فقال الثاني :

VIII إِنَّ بِلَدْرِي قَلَدْ تَجِلَّى سَلَبَ الْعَقْلُ وَوَلَّلَى وَاللَّهِ الْعَلَى وَوَلَّلَى وَاللَّهِ ... الخ هَكَلَدُا الصَّبُ يُدخلَلَى وَاصِلْنِي يَلَا مَلِيحْ ... الخ فقال الأول:

IX زُرْنِي يَا غَايَة مُرَادِي وتَعَطَّف عَن ودَادِي (؟) بِاللَّقَا يُشْفَى فَوْادِي فُوْادِي واصِلْنِي يَا مَلَيع ... الخ

x قَدُّهُ لَمَّا تَشَنَّى سَلَبَ الْأَرْوَاحَ مِنَّا رَبُّ لَحُظْ فَوْقَ وَجُنْمَهُ وَاصِلْنِي يَا مَلِيحْ ... الخ

المصدر : كنتَّاش رقم 16511 ـ و : 29 ، 30 ـ

التحقيق : تصرفتنا في توزيع الاشطار قصد التنظيم والتوضيح لأنها وردت متداخلة في الكنتش .

#### المقطوعة II :

(المتقارب)

ومن كلام الشيخ رئيس الكتبة السيّد محمد الاصرم (14) لما ركب البحر مع مخدومه الباشا سيدي أحمد (15) من صفاقس إلى قابس في سفره بالمحلّة المنصورة (16):

<sup>(14)</sup> محمد الأصرم المتوفي (1861/1277) : الوزير باشكاتب ، كان مقربا من أحمد باي ، له شعر ونثر متنوع (عنوان الاريب II 114 II المجمل 265 — اتحاف أهل الزمان VIII ك11 —) .

<sup>(15)</sup> أحمد باي (حكم بين 1253–1271 / 1837–1855) (انظر ابن أبسي الضياف : اتحاف أهل الزمان – ألباب السادس – تحقيق : أحمد عبد السلام – تونس 1971) .

<sup>(16)</sup> يشير إلى سفر الباي على رأس جيش لاخماد قلاقل حدثت بمنطقة الأعراض بقابس سنة 1840/1256 (انظر : المصدر السابق ص ص 71–74) .

1 وَمَا البَحْرُ الا حُسَامُ صَقَيلُ وَأَمُواجُهُ فِيهِ مِن جُوهْمَ وَ وَمَا البَحْرُ الا حُسَنَ مَخْبِهِ وَ يَكَفَّ مَلِيكُ علا مَتْنَفُه يُزيلُ المَرَارَةَ مَين مُخْبِهِ وَ عَلَى سَابِحِ عَانَقَتْهُ الشِّرَاعُ كَمْبِي تَقَنَّعَ فِي مِغْفَرِ وَ عَلَى سَابِحِ عَانَقَتْهُ الشِّراعُ كَمْبِي تَقَنَّعَ فِي مَغْفَرِ وَ تَقْتَادُهُ أَسُودُ العَيرِينَةِ فِي مَغْفَرِ وَ وَتَقْتَادُهُ أَسُودُ العَيرِينَةِ فِي مَغْفِرِ وَ وَتَقْتَادُهُ أَسُودُ العَيرِينَةِ فِي مَغْفِر وَ وَتَقْتَادُهُ أَسُودُ العَيلِ الشهير بقوله : وَاد عليها أبو العباس أحمد بن أبي الضياف الكاتب الشهير بقوله : الحَبَّالُ يُريدُ بِهَا الحُسْنَ في منظر وَ عَلَيهُا الصَّواعِيقُ مَنْصُوبَةً تُحَاكِي الخطيبَ علَى منبر وَ عَلَيهُا الصَّواعِيقُ مَنْصُوبَةً تَحَاكِي الخطيبَ علَى منبر وَ عَلَيهُا العَنْ فِي مُظُومُ وَ يَسْطُوعُلُ على البَغْي فِي مَظْهُو وَ يَسْطُوعُ على البَغْي فِي مَظْهُو وَ يَسْطُوعُ على البَغْي فِي مُظْهُو وَ يَسْطُوعُ على البَغْي فِي مُظْهُودُ وَ المُنْسَى فَتَأْتِي كَمَا شَاءَ فِي مُضْمُونَ وَ المُعُودُ وَ 140 .

#### المقطوعة III :

## (موشح من الرمل)

وللوزير الكاتب أبي العباس سي أحمد بن أبي الضياف معارضا لموشح ذي المنزلتين (17) :

تُونِسُ الأنْسِ لها شَوْقِي نَمَا نُزْهَةُ النَّفْسِ وَرَوْحُ النَّفْسِ النَّفْسِ وَرَوْحُ النَّفْسِ أَهْلُهَا أُضْحَوْا نُجُومًا فِي سما سطعت منهم بعقد أَنْفَسِ اللَّهَ وَلَا يَسْبَهُ قَد حَمَعَت اللَّهِ الْخُسْنِ مَا يَسْبِي الأريبُ مَا يَسْبِي الأريبُ

<sup>(17)</sup> يقصد ذا الوزارتين لسان الدين بن الخطيب (713–776 / 1313–1374) الاديب الاندلسي ، صاحب (الاحاطة في أخبار غرناطة) و (أعمال الاعلام) ، وموشحات أشهرها : جادك الغيث إذا الغيث هما يا زمان الوصل بالأندلس وهو المعارض هنا (المقري : نفح الطيب .. مصر 1302ه – محمد عبد الله عنان : لسان الدين بن الخطيب ، حياته وتراثه الفكري . مصر 1968) .

زانت الأرض بها وار تفعست وليسكناها غدا يعنو الغريب (18) وفي من الضحى إذ لمعست من شمس الضحى إذ لمعست مين بعيد حين تبدو أو قريب كم لها مين أحور قلبي رمنى بغيد بينال مين قسي (19) بفتور مين نيبال مين قسي (19) نالت المر منى ولم ينفع حمى

Commence of the Commence

CALL STREET

(See Series ) to be the first of the second

<sup>(18)</sup> في الاصل : وسكناها

<sup>(19)</sup> في الاصل : قس .

لَن تَرَى مِن جَمْعِهِم ْ إِلاَّ الأمَن ْ
وَأَحَادِيثَ عَلَى صَفْوِ الْعُفَار ْ
وَأَحَادِيثَ عَلَى صَفْوِ الْعُفَار ْ
تَجِيدُ الرُّوحَ لَهُم ْ أَدْنَى ثَمَن ْ
فَاشْرَبِ الصِّرْفَ عَلَى نَقْلِ الوَّقَار ْ
وَامْزُ جِنْهَا بِرَحِيقٍ مِن ْ لَمَى وَامْزُ جِنْهَا بِرَحِيقٍ مِن ْ لَمَى حَوْلَ وَرْدٍ فِي عِنْارِ الْغَلَسِ حَوْلَ وَرْدٍ فِي عِنْارِ الْغَلَسِ لِا تَنُرُوّج ْ بِكُرَهَا بِابْنِ السَّمَا لِيَابُنِ السَّمَا لِيَالْعَنْسِ لَهَا بِالْعَنْسِ لَيَهَا بِالْعَنْسِ لَيَهَا بِالْعَنْسِ لَيَهِا بِالْعَنْسِ لَيَهَا بِالْعَنْسِ لَلْهَا بِالْعَنْسِ لَيْهَا بِالْعَنْسِ لَيْهَا بِالْعَنْسِ لَيَهِا بِالْعَنْسِ لَيْهَا بِالْعَنْسِ لَيْهِا بِالْعَنْسِ لَيْهِا بِالْعَنْسِ لَيْهَا بِالْعَنْسِ

IV وَاجْدُ بِ العُسُودَ فَمِسَنُ نَغُمْتُهِ يَفُسُزَعُ الهَسَمُ إَلَى أَقْصَى مَسَفَسِرٌ وَاسْمَعِ الأَلْحَسَانَ فِي ذَمِّتِهِ (20)

واسْمَع الأَلْحَسَانَ فِي ذَمِّتِهِ (20)

بِجِوارِ فِسَى أَمَسَانَ وَظَسَفَسِرْ

وَانْظُسُرِ الْأُوْتَسَارَ فَسِي لِمَّتِهِ وَانْظُسُرِ الْأَنْسِ لَكُ الْأَنْسِ إِذَا الْأَنْسِ لَنَفَسِرْ

وَاعْنْسَمِ اللَّهْ آتِ فَالصَفْوُ نَصَا بِمُشِيرِ نَبْتُهُ فِي تُسونِس

أحْمَد الباشا الكريم المُنْتَمَى

حَامِي الْقُطْسُرِ لِنَصْرٍ قُدُسُسِي (21)

٧ ملك ومين ملكوك ذكرهسم (؟) (22)
 مرية ومين ملكوك ذكرهسم الغيرب وزاد السمشرقيا

<sup>(20)</sup> في الأصل : واسمع اللذات الالحان ...

<sup>(21)</sup> يشير إلى أحمد باي (انظر التعليق 15) .

<sup>(22)</sup> خلل في الوزن لم نهتد إلى تقويمه .

أسسَّوا المَجْدَ وَهَا فَجْرُهُمُ مُ مُثُلَ بَدُر فِي نُجُومٍ أَشْرَقَا مِنْهُمُ مُ الفَخْرُ وَمَنْهُمُ مُ بَدُرُهُمُ مُ مِنْ نَجْلِهِم قَدَ بَرَقَا مَنْهُمُ وَمَنْهُمُ مُ مِنْ نَجْلِهِم قَدَ بَرَقَا نَظَمَا لَا فَضْلَ وَجُنْدًا نَظَمَا مَنْ نَجْلِهِم قَدَ بَرَقَا نَظَمَا لَا مَنْ الفَضْلَ وَجُنْدًا نَظَمَا مَنْ الفَضْلَ وَجُنْدًا نَظَمَا مُثَلِم المَنْ الفَيْسِ إِلَى هَشْيِم أَسْيَسِ (؟) مَثْلُ فَارٍ فِي هَشْيِم أَسْيَسِ (؟) أَتْقَانَ التَّرْتِيبِ فِيمَا أَحْكَمَا يَحْكُما يَجْلِبُ الأَمْنِ بِعَيْنِ النُعَسِي المُعْنِ النُعَسِي يَجْلِبُ الأَمْنِ بِعَيْنِ النُعَسِي النُعَسِي المُعْنِ النُعَسِي المُعْنِ النُعَسِي يَجْلِبُ الأَمْنِ بِعَيْنِ النُعَسِي النَّعَسِي المُعْنِ النُعَسِي المُعْنِ النُعَسِي المُعْنِ النَّعْنِ النَّعْسِي المُعْنِ النَّهِ المُعْنِ المُعْنِ النَّهُ المُعْنِ المُعْنِينِ المُعْنِ المُعْنِ المُعْنِ المُعْنِ المُعْنِينِ المُعْنِي

VI فاسكُن الخضرا وتحامير خيرها والمعافية والبيس الأمن بيها والعافية والميس الأمن بيها والعافية والشحر النعمة واعرف يسرها فهي للجاحيد حقا نافيية وإذا لامست أرضا غيرها قلت في شيرها قلت في شوق ليلك الظافية تونيس الأنس لها شوقيي نما في سما فروخ النهاس وروخ النهاس المهافية منهما في سما منهما في سما

المصدر : كنَّاثِن رقم 16511 – و : 9ب ، 10 .

التحقيق : تصرفنا في رسم الالف بالنسبة للكلمات الاتية : سما (الطالع) – حمى (I) – لمي (IV) – المنتمى (IV)

#### المقطوعة VI :

(الطويل)

ولحامل لواء القريض ، كاتب المغرب على الاطلاق تصريحًا دون تعريض (23) ، لسان الدولة الثرثار ، وغيث الادب المدرار ، الرئيس الفاضل ، الهمام الكامل ، الشيخ أحمد أبي الضياف أمير لوا ، يهنيء (24) قطب دائرة العلماء ، الاعلم الاصلح ، الاخير الانجح الافلح ، سراج الملة المحمدية ، ومنار الطريقة الأحمدية ، المرجو (25) السالك الثقة الحجة في دين الله مولانا وسيدنا الشيخ سيدي إبراهيم الرياحي باش مفتى المالكية ، بتونس المحروسة به المحمية ، وقت رجوعه من الحج (26) :

1 قد منت وتُفدد ى بالنَّفُوس مع الأهدل
 كما جماء در الغيشة في الزَّمن المحل

2 وَإِلاَّ كَمَا جَاءَ الْمُرَادُ لِغَالِبِ وَإِلاَّ كَمَاءَ الْمُرَادُ لِغَالِبِ وَإِلاَّ كَسَيْفُ الجِدَّ فِي مَنْهَجِ الهَزْلِ

3 وَإِلاًّ كَمَا بِاتَّتْ وُجُلُوهُ بِشَائِسِ (27)

تُخلِصُ ، غَرَقَتَى فِي بِحارٍ مِينَ الوَصْلِ

4 وَإِلاَّ كَصَبْحِ الوَصْلِ أَشْرَقَ نُـورُهُ فَأَذْ هَبَ لَيُلاً قَدْ تَبَدَّى مِـنَ الْعَـَذْ لِ

<sup>(23)</sup> في الأصل : دون تلويح تعريض . .

<sup>(24)</sup> في الأصل : يهني .

<sup>(25)</sup> في الأصل : المرجــي .

<sup>(26)</sup> ابراهيم الرياحي (1180–1266 / 1766–1850) : فقيه شهير ، كانت له صلات بالبايات ، تتلمذ عليه ابن أبسي الضياف . (اتحاف أهل الزمان ... الباب السادس ، في مواضع متفرقة ، وكذلك VII ، 73 عنوان الاريب VII 90 - محمد مخلوف : شجرة النور الزكية . مصر 1349ه 385 ، و لحفيد الرياحي في مناقبه كتاب مطبوع بعنوان «تعطير النواحي )» .

<sup>(27)</sup> في الاصل : والا كما جاءَت باتت ..

5 بعَدُ نَا عَلَى التَّشْبِيهِ جَهْ الاً وَإِنَّمَا لِرُوْيَة إِبْرَاهِيم فَضْلاً عَلَى الكُلُلِّ

6 فكيشف ودر العياسم قدا جاء بعشره
 وهمل ليمجيء البعش تبشر من مثل

7 فَفِي حَادِثِ الْأَيْسَامِ بُعْدًا وَإِنَّـهُ
 أرى (حَادِثِ) الْأَيَّامِ فِي غَاينة البُخْلِ (28)

8 وَسَارَ لِيبَيْتِ اللَّهِ وَالْعِيْزُ مُنْتَدِهِ وَادْخَرَ بِالتَّقْسُوَى شَكْرِيدَ ذُرَى النُزْلِ

9 فَحَصَّلَ مِنْ تِلْكَ البِقاعِ مَغَانِمًا مَنْ مِنْ تِلْكَ البِقاعِ مَغَانِمًا مَنْ (29).....(29)

10 وَجَادَ عَلَى الْأَقْطَارِ مِنْ وَبُـلِ عِلْمِهِ فَأَيْنَعَ غُصْنُ الْعِلْمِ مِـنْ ذَلِكَ الْوَبْـلِ

11 وَقَصَدُ شَرَّفَ الْأُمْصَارَ أَخْمَصُ وَجِلْهِ مِنْ عَيِزٌ حَوَّتُهُ مِينَ الرِجْسُلِ

12 وَحَلَّفِ مِـن ۚ زَهْـر ِ الشَّنَـاءِ مَنَـاسِـمـَـا يَفُوحُ شَذَاها فِـي رِيـَاضٍ مِـنَ القَـوْلِ

13 و آب كما أآب الزَّمَانُ لأهْلِهِ 13 و آب كما أآب الزَّمَانُ لأهْلِهِ عَلَى فَضَّل ِ وَقَدْ زَادَ بِالإظْعَانِ فَضْلاً عَلَى فَضَّل

14 فكان لنسا عيدان : عيد ُ قُدُومِهِ وَعَيداً للسَّمْل وَعَيداً للسَّمْل الصَّوْم ، فاعْجَبْ لذا الشَّمْل

<sup>(28)</sup> حادث : زيادة اقتضاها الوزن .

<sup>(29)</sup> نقص بالاصل.

15 فَهَـذَا إِمَـامُ الدّينِ أَقْبَـلَ غَـانِـمـًا لـيه تَـزَّ بِالأَفْرَاحِ مَـن كَانَ ذَا عَقَـٰلَ

16 وَلَـوْ نَظَرَتْ عَيَّنَاكَ يَـوْمَ قُدُومِهِ مِالْفِعْلِ مَا الْفِعْلِ مِالْفِعْلِ مِالْفِعْلِ مِالْفِعْلِ

17 ألا أيُّهَا المَوْلَى الذي حَسنَاتُهُ الاَ أَيُّهَا المَوْلَى اللهُ وَالرَّمْلِ وَالرَّمْلِ

هَنِينًا بِجُنْدِ العِلْمِ أَقْبَلَ نَصْرُهُ وَ لَجَنْدِ وَالقَتْلِ وَالقَتْلِ وَالقَتْلِ

19 بَقِيتَ عَلَى رَغْمِ الحَسُودِ مُعَظَّمًا وَطيبُ شَذَا عَلَيْمَاكَ أَحْلَى مِنَ الوَصْلِ

20 وَلاَقَاكَ كُلُّ اليُمنْنِ وَالخَينْرِ حِينَ إِذْ قَدَيمْتَ وَتُفُدْكَى بِالنَّفْسُوسِ مَعَ الْأهْسِلِ

المصدر : كنَّاش رقم 16511 ــ و : 11 ، 12أ .

التحقيق : تصرفنا في تغيير رسم بعض الكلمات المخطيء وهي كما وردت في الاصل :

\_ البيت 1 : تفدا

\_ البيت 4 : تبدا

- 13: بالأضعان

\_ 19 : أحـــلا

ـ 20 - حينئـــذ

#### المقطوعة v :

(الكامــل)

ولسي أحمد بن أبـي الضياف : `

1 عَيْشُ ابْنِ أَآدَمَ لاَ يَدُومُ نَعِيمُهُ

سَيِّسَانِ فِيهِ حَقِيسِرُهُ وَعَظِيمُهُ

2 بينن المُوَمَّلِ فِي مَسَرَّة عَيشهِ

حَتَّى يَهُبَّ مِنَ المَمَاتِ نَسِيمُهُ

3 يتسا غافيلاً وإلسى التسراب مصيره

وَالمَـوْتُ مِـن كُـلٌ الجِـهـَــاتِ تَرُومُهُ

4 انْظُسُرْ فَسِر يداة دَهْسِر نَا تَكَمْسَ الشَّرَى

وَازْهِيد فَنُنُوْلُ العَيْشِ لَسْتَ تُقْلِيمُهُ

5 هـندا لفاطمة المال وفض لها (30)

فِي كُسل جِيد لا يَضِيعُ نَظِيمُهُ

6 بَيْتُ الدّيانة مُلكُ مَجدده (قَائِم ) (31)

لا تتضمتحيل على الدَّوام رُسُومُه

7 ولأصَّلها عُشْمَانَ ضَمَّتْ فعلْهَا (32)

ولَهَا الكَمَالُ جَديدُهُ وَقَديمُهُ

<sup>(30)</sup> نظمت هذه القصيدة في رثاء زوجة حسين باي ، ويبدو أن (فاطمة) اسمها .

<sup>(31)</sup> قائم : زيادة اقتضاها الوزن .

<sup>(32)</sup> يقصد عثمان داي (حكم بين 1007–1598/1019) : جد المتوفاة وصاحب قانون معروف ومــآثر (اتحاف أهل الزمان... II 2–31) .

8 زَوْجُ الأميرِ الباشا حُسيَنَ الرّضي (؟) (33) بَحْـُـرًا إذًا أَوْلَـي الجَمـِيـلَ يُــد يمـُـهُ

9 أم المُلُوكِ وَلَـن تَـرَى أَمْثَالَهُم وَالكَـمَالُ نَديمهُ (؟) مِـن كُل حَزْم وَالكَـمَالُ نَديمهُ (؟)

11 هذي التي رَبِّى اليَتِيمَ بُرُورُهَا وَبِمَوْتِهَا كُلُلُ الْأَنْسَامِ فَطِيمُهُ

12 هذي التي مين سيّل غيّث غماميها جنّه لئييمُهُ اللَّهُ عَنْهُ لئييمُهُ اللَّهُ عَنْهُ لئييمُهُ

13 يَفَنْنَى الزَّمَانُ وَذَ كُسْرُهَا مُسْتَرْسِلٌ وَالدَّهُ كُرِيمُهُ وَالدَّهُ مُسْتَرْسِلٌ لِيَمُسُوتُ كَرِيمُهُ

14 فَاغْفُرْ لَهَا رَبِّي وَأَكْرِمْ نُزْلَهَا وَأَكْرِمُ أَنْوُلَهَا وَأَنْتَ رَحِيمُهُ وَأَنْتَ رَحِيمُهُ

15 وَبِفَضْلِكَ الْمَشْهُودِ قَالَ مُؤَرِّخٌ : نَزَلَتْ فَسِيحًا لاَ يَقَلِلْ نَعِيمُهُ نَزَلَتْ فَسِيحًا لاَ يَقِلْ نَعِيمُهُ ( / 1827 ) 1242

المصدر : كنّاش رقم 16511 و: 94ب

<sup>(33)</sup> حسين باي (حكم بين 1239–1824/1251–1835) (اتحاف أهل الزمان III 151–193) . انظر حول الوفاة (اتحاف ... III 159) . والصدر غير موزون .

# تقديم الكتب

### نظريات ابن جنى النعوية

(Les théories grammaticales d'Ibn Jinni)

تأليف: عبد القادر المهيري منشورات الجامعة التونسية تـونس 1973 ـ 460 ص

#### تقديم: رشاد الحمزاوي

من النادر أن نعثر إلى يومنا هذا على دراسات تصف وتحلل وتؤرخ لمختلف العلوم التي الفت في العربية لا سيما في علوم اللغة التي كان لها حظ كبير عند العرب والمسلمين . فلقد خصص Arnaldez دراسة لابن حزم لم يعالج فيها العلوم اللغوية في حد ذاتها وتناول بعضهم بالدرس كتاب سيبويه دون أن يلم بجميع عناصره ودون أن يدرسه دراسة علمية مستقيمة . وظل الخليل ابن أحمد مغبونا لان الدراسة التي خصصها له مهدى المخزومي لا تفي بالحاجة ، ولم يحظ سيبويه بدراسة تناسب منزلته من الدراسات اللغوية العربية . ويمكن لنا أن نقول نفس الشيء بالنسبة إلى الكثير من كبار اللغويين القدامي .

ولذلك يعتبر مؤلف الأستاذ عبد القادر المهيري بادرة مهمة تسد جزءا هاما من فراغ كبير وتساهم في وضع اسس ابستمولوجية علوم اللغة في العربية فضلا عن مساهمتها في أحياء تراث كثيرا ما يمجد أو يحتقر لأسباب ايديولوجية لا تعتمد النصوص ولا تستند إلى المصادر . ولسائل أن يسأل : لم هذه العناية بابن جني دون غيره ممن سبقوه في ميدان اللغة مثل سيبويه ؟ لقد اعتنى الاستاذ المهيري بهذا المؤلف لانه يعتبر أنه لم يدرس دراسة اجمالية وقد شرع في نشر مؤلفاته الهامة منذ سنة 1855 وخصص له المستشرق H. Fleisch مقالا مفيدا يتعلق بسر صناعة الاعراب لا يمكن له ان يستوعب مساهمة ابن جنبي الكبرى في علوم اللغة .

ولقد فضل الاستاذ المهيري الاعتناء بابن جنبي لعوامل عدة منها :

1 — أن دراسة سيبويه قد او كلت إلى غيره من الدارسين ولما ينته منها مع العلم ان هذا الموضوع مربوط ربطا وثيقا بالدراسات النحوية الأولى التي كانت أساسا لكتاب سيبويه والتي يعسر حاليا استجلاء أمرها باعتبار ما نفتقر إليه في شأنها من مصادر ومراجع .

2 — ان دراسة ابن جني تعتبر أحسن مصدر لبيان طبيعة الدراسات اللغوية العربية واستجلاء طرقها في وضع القضايا اللغوية مع اعتبار تطور مناهجها لمعالجة تلك القضايا لان القرن الرابع يعتبر القرن الذي استكملت فيه الدراسات النحوية واللغوية عناصرها مما يفتح المجال واسعا للمقارنة بين النظريات والمناهج المختلفة ويساعد على تقييم محصول الدراسات النحوية واللغوية العربية .

3 — ان دراسة ابن جنبي تعتبر مثالا تطبيقيا لذلك لا سيما وأنه قد «نشأت في ذلك العهد المحاولات الأولى في سبيل وضع أصول النحو على غرار علم آخر كان مدعاة للخلافات المنهجية والنظرية ، ونعنبي به علم الفقه » (ص 14) وتبدو دراسة ابن جنبي من الأولويات نظرا إلى نزعتها إلى وضع

الأسس النظرية لعلم النحو العربسي . ولقد قسم الأستاذ المهيري الموضوع إلى خمسة أبواب كبرى تحوى اثني عشر فصلا وهي تدور حول :

- 1 -- المؤلف ومؤلفاته (ص 19-87).
- 2 نظريات ابن جنبي اللغوية العامة (89–118)
- 3 نظريات ابن جنبي في علم الأصوات (ص 157-235)
  - 4 نظرية ابن جني في الصرف (ص 239–315)
  - 5 ــ نظرية ابن جنبي في النحو (ص 319\_395) -
- 6 الخاتمة العامة (399–424) والملاحظ أن الاستاذ المهيري قد سعى إلى ربط هذه العناصر بعضها ببعض مبينا أنها متكاملة تعكس تفاعل ثقافة ابن جنبي مع اراءه ونظرياته اللغوية .

اعتنى الاستاذ المهيري في الفصل الأول بحياة المؤلف ونظر إليها نظرة شاملة استوعبت جميع عناصر بيئته الاجتماعية والعلمية والثقافية . ولقد أكد على أطوار ثقافته انطلاقا من الموصل مسقط رأسه ليتتبع تلك الأطوار ببغداد عاصمة العلم ومجمع الثقافة في عصر ابن جني ، مبينا أثر شيوخه في تلك الثقافة وخص بالذكر منهم اثنين أولهما أبو على الفارسي الذي أخذ عنه مناهج القياس وطرق التدريس النازعة إلى استخلاص المجمل من المفصل والمفرد والمتفرع ، وثانيهما القارىء واللغوي ابن مقسم الذي أخذ عنه الفصيح وعلم القراءات لا سيما الشاذة منها . ويرى الاستاذ المهيري أن ثقافة ابن جني قد استوعبت جميع علوم عصره اللغوية كوفية أو بصرية وما إليها من خلاف وجدل وما تتحيز إليه من سماع أو قياس من ذلك المؤلفات المفردة والمجامعة في النحو والمعاجم والقراءات مما كون له زادامهما سيساعده على التعمق في آراء سابقية سواء باستجلاء غامضها أو بتجاوز ما كان معروفا منها . (ص 39) . ولم تقتصر ثقافة ابن جني على اللغة فحسب بل استوعب منها . (ص 39) . ولم تقتصر ثقافة ابن جني على اللغة فحسب بل استوعب منها . (ص 39) . ولم تقتصر ثقافة ابن جني على اللغة فحسب بل استوعب

بوسائل تسمح له باستعمال المنطق في اللغة واستخلاص مناهج نظرية في اللغة يغلب عليها منزع منطقـي مشط أحيانا .

ولقد كان لهذه الثقافة أثر على اراءه ومؤلفاته التي سعى الاستاذ المهيري إلى حصرها في الفصل الثاني مبينا تهاون المراجع القديمة في الاعتناء بها دون أن يهمل قضية تاريخ تأليفها بغية ترتيبها ترتيبا تاريخيا يساعد على ابراز القضايا التي استأثرت بعناية ابن جني . ولقد قسم مؤلفات ابن جني إلى 13 مادة تجمع 66 مؤلفا ووصفها محللا أهم مميزاتها ومؤكدا عليها فيقول في الخصائص «كتاب الخصائص صورة صادقة عن شخصية ابن جني . انه يعبر بصفة خاصة عن سعة ثقافته اللغوية ، ويشهد بأن ذلك العالم كثيرا ما يفلح في السيطرة على علمه الواسع ليدرك مستوى من الرأي المجمل الذي لا يخلو من متانة» (ص 69) . ومهما كانت غزارة علم صاحبنا وتنوع مؤلفاته التي لا تختلف نوعا ومحتوى عن مؤلفات سابقيه ، فان الاستاذ المهيري يرى أن أغلبها مركز على اللغة دون غيرها . الا أن ثلاثة منها تمتاز عن غيرها وهي الخصائص ، وسر صناعة الاعراب والمحاسن في العربية التي ستعكس نظرياته اللغوية العامة أو المختصة دون أن تستأثر بها .

في الفصل الثالث من الباب الثاني يدرس المؤلف موقف ابن جني من مسألة نشأة اللغة أو أصلها الاول : هل هي توقيف أم اصطلاح ؟ فيشير إلى ما كانت عليه القضية قبل ابن جني لا سيما عند اليونان مبينا استئثار المعتزلة بها وأثر آرائهم في نظريات ابن جني الذي يقف من النظريات المتنازعة موقف الواصف الموضوعي وان كانت المعتزلة التي ينتمي إليها تقول بالاصطلاح.

الا أن ابن جني لا يظل حيياً دينًا أمام النظرية الأخرى التي تربط أصل اللغة بالحكاية ومفادها أن اللغة ناشئة من حكاية الأصوات الطبيعية . فهو يرى أن صلة الأصوات بالمعانى وثيقة يسعى إلى تبيين وجوهها معتمدا أمثلة لغوية

متعددة تقوده إلى وضع مسألة الاشتقاق الاكبر وهي نظرية مفادها أن كل مجموعة من الأصوات الساكنة تعبر – اذا طبق عليها مبدأ التقليب – عن معنى عام أساسي واحد مثلما دل على ذلك الخليل « في كتاب العين » وابن فارس في المقاييس والمجمل .

ونستخلص من هذا الموقف الاخر ميله إلى النظرية الطبيعية دون أن يتهاون بنظريتي الاصطلاح والتوفيق. فهو يدعو إلى موقف توفيقي «نشعر من خلال النظريات الثلاث التي يقدمها لنا أنه يرى وجوب الاحتفاظ بشيء من كل واحدة منها » (ص 103) فالتوقيف يشهد بكمال اللغة العربية باعتبار كمال خالقها والاصطلاح الانساني يسمح بتنمية الغة ، والحكاية تبرر الاصطلاح اعتماد على قواعد تجنبنا الاعتباط.

ان نشأة اللغة بصفة عامة تئير قضية نشأة العربية أو أصلها الأول فيطبق عليها ما طبق على اللغة عامة باعتبار أن اللغة العربية نظام قد وقفت خصائصه منذ البداية ولم تتطور بالاصطلاح . فما خرج عن ذلك يخضع لمبدا الاهمال أو ما يعبر عنه بالموجود بالقوة الذي لا ينفي النمو اللغوي مع احترام المبادىء الأساسية الأولى الموقفة . ولذلك يرى المؤلف أن نظرية ابن جني في هذا الميدان تمتاز بالمرونة لأنها تقول بالنمو باعتبار تعدد الحاجات والضرورات وتنظر إلى اللغة كمؤسسة انمانية .

ان هذا النمو يخضع في الميدان التطبيقي إلى وسائل فنية تنحصر في الاشتقاق والقياس الخاطىء وتعدد الصيغ الناتجة أحيانا عن تراكب اللغات كذلك في المعرب والتغيير الذي يلحقها . ان هذه التقنيات تشهد على نمو العربية شرط أن تتجنب كل ارتجال مجحف .

ويرى الأستاذ المهيري ان اقرار مبدإ النمو اللغوي لا يؤول بابن جني إلى تصور معنى التطور اللغوي لأن ذلك التطور ينفي حتما اعجاز لغة القرآن التي تعتبر عنده المثل الأعلى في اللغة .

في الفصل الرابع من الباب الثاني يبحث السيد المهيري عن المناهج الفنية التي استعملها ابن جني لاستقراء مادة الفصيح من اللغة الذي لا ينحصر عنده في المدن بل في القبائل مع اعتبار أن جميع لهجاتها حجة وأنها فروع من أصل واحد يجب التوفيق بينها . الا أن هذه النزعة الادماجية لا تمنعه من اعتبار لهجة قريش معيار الفصاحة . ان استقراء مادة هذا الفصيح يستوجب من اللغوى ان يتخير رواته لرواية الشعر القديم دون ترك شعر المحدثين والحديث لجمع المادة اللغوية التي يدرسها اللغوي من الناحية الصوتية والصرفية والنحوية . وتكون الغاية منها البحث عن مطابقة المعطيات اللغوية لنظام منستق وبعبارة أخرى البحث عن دمج كل المعطيات في نظام متماسك العناصر يدل على كمال العربية البحث عن دمج كل المعطيات في نظام متماسك العناصر يدل على كمال العربية

يركز ابن جني ذلك النظام على مبدأى القياس والسماع . فهو يعتبر السماع الفصيح أساس اللغة . فهو يمنع القياس الذي يستعمل لغاية تعليمية ويهدف إلى وجود أسس عقلية للغة لتبرر طبيعتها وهيكلها . ولذلك كان هدف القياس البحث عن العلل وتمكين النحويين البارعين من الاجتهاد لمخالفة الاولين واعتماد الاستحسان لاختيار ما يرونه صالحا من الاراء المتقابلة شريطة ان يستندوا إلى النصوص .

ان هذه المجموعة من المناهج « مبادىء تبين كيف تجمع المادة اللغوية ، وكيف يكون منها مجموع منطقي باعتبار أن عناصرها تطابق عبقرية العربية أو تطابق استعمالات تشهد بها آثار من يعتد بهم في اللغة » (154) .

في الأصوات التي يخصص لها الفصل الخامس يبين السيد المهيري ما كانت عليه حالة الدراسات الصوتية قبل ابن جني الذي خصص قسطا كبيرا من كتاب سر صناعة الاعراب لعلم الأصوات مما يدل «على أنه يعتبر ان هذه العلم يستحق أكثر من الملحوظات المنتثرة» (ص 160) – فيعرض الاستاذ المهيري ما لابن جني من آراء في وصف الجهاز الصوتي والتمييز بين الحروف والصوت ومخارج الأصوات وصفاتها وان كانت هذه الاراء لا تختلف

عن آراء سيبويه في الموضوع مع مخالفته في بعض الأحيان سواء بذكر المهموسات وترك المهجورات والتأكيد على وصف الحروف المشربة واضافة حروف البدل وحروف الزيادة التي تتصل بالصرف أكثر ما تتصل بعلم الأصوات . ولقد بين الأستاذ المهيري في تحليله لهذا الموضوع ان ابن جني كان يسعى إلى وضع أسس علم الأصوات العام في العربية فيقول « ان المادة التي نجدها منتثرة في كتب النحو تقدم هنا حسب مخطط منطقي تؤيدها فضلا عن ذلك تفسيرات المؤلف التي كثيرا ما تعتمد ملاحظات شخصية . وهي في النهاية معروضة بوضوح وبلغة بسيطة تدل على تضلع مؤلف الخصائص في هذه المادة » (ص 180) .

ولقد تفرع هذه الموضوع في عمل المؤلف إلى عنصرين هامين : الأصوات الساكنة والأصوات اللينة . ولقد اعتنى بالاول في الفصل السادس من بحثه مستمدا عناصره من كتاب سر صناعة الاعراب والمصنف والتصريف الملوكي والخصائص : فلقد اهتم ابن جني بظاهرة التغير في الاصوات الساكنة التي لا يفرق بينها وبين الأصوات اللينة . فاهتم بالابدال والقلب والادغام ووصف الأصوات الساكنة يحسب مخارجها وأوصافها وتغيراتها . فلم يزد شيئا على ما ذكره سيبويه اذ يقول الاستاذ المهيري في ذلك « ان طرافة ابن جني لا تظهر في الحقيقة بصفة جلية . ويمكن أن نقول ان كل ما قاله في هذا الفصل موجود على الاقل بالقوة في كتاب سيبويه » (ص 187) وان كان يتميز عن سيبويه بعرضه الواضح للأصوات الساكنة وخصائصها واستجلاء مخارج بعض الأصوات واستخلاص المبادىء التي يخضع لها تـا لف الحروف وتنافرها لتكوين الألفاظ والكلمات مثل مبدأ مضارعة الحروف الذي يحسن تجنبه .

أما فيما يتعلق بالأصوات اللينة الوارد ذكرها في الفصل السابع فان الأستاذ المهيري يبين ان ابن جني قد اعتمد الطريقة التقليدية وذلك بتميين الحروف الصحيحة من الحروف المعتلة دون أن تغيب عنه أهمية الأصوات

اللينة وانعدام كل حاجز عند النطق بها . لكنه لا يفصلها فصلا واضحا عن الأصوات الساكنة — فيظل معنى الحرف طاغيا على نظرته . وهو يجهل مصطلح الكمية الصوتية لكنه يدركها عندما يقارن الأصوات اللينة القصيرة بالأصوات اللينة الطويلة لا سيما عندما يتحدث عن مطل الحروف أو اطالتها وهو يدرك أيضا معنى «الفونيم» عندما يتحدث عن مضارعة «الحرف» والحركة» «إن ابن جني يصف هذه الأخيرة بوصف «الفونيم» أي بكونها صوتا يندمج على غرار الحرف في صلب الكلمة» (ص 218) .

ولقد اعتنى ابن جني بأصوات اللين القصيرة وما تؤول إليه من اشمام وروم واخفاء كما اعتنى بالجرس الظاهر في الامالة إلى غير ذلك من المظاهر الصوتية الأخرى لا سيما السكون الذي يعتبر عنده في نفس مرتبه الصوت اللين لأنه يقيم ميزان اللفظ أو الكلمة . ولاشك أنه شعر بأهمية الأصوات اللينة وما لها من دور وان كان لم يستجل ذلك استجلاء واضحا .

اما نظريات ابن جني في الصرف فهي تبحث حسب المؤلف في ثلاثة مظاهر: الأول يتعلق بالمبادىء العامة والثاني يهم الأثل وتنميته اللغوية والثالث يخص العلاقة القائمة بين اللفظ ومعناه . ولقد عالج المؤلف الموضوع الأول في الفصل الثامن من كتابه فيشير إلى أن ابن جني يميز بين النحو والتصريف والاشتقاق معتبرا ان التصريف يشمل النحو وأنه مادة صعبة المراس بالنسبة للمبتدئين . واعتمادا على التصريف يسعى ابن جني إلى وضع «ما يمكن ان نسميه نظرية الكلمة . فسيسعى إلى ان يضبط خصائص هيكل الأثل لاسيما عدد الأصوات الساكنة المكونة له ، والصيغ التي يمكن اشتقاقها منه والتغيرات الطارئة عليه اثر عوامل داخلية والتي توفر امكانية تفسير مظهر الكلمة النهائي » الطارئة عليه اثر عوامل داخلية والتي توفر امكانية تفسير مظهر الكلمة النهائي » والطلاقا من نظرية الخليل وسيبويه والمازني وأبي علي الفارسي . وهي تحوم حول ثنائية الأصول وثلاثيتها أو رباعيتها . فهو يؤيد النظرة القائلة بأن ثلاثية

الأصول تمثل الأثل المثالي باعتبار تناسق عناصره الثلاثة وسهولة النطق به . أن هذا المظهر مهم خاصة اذا اعتبرنا تناسق مختلف الأصوات الثلاثة للتعبير عن معنى معين . وذلك ما سيدعو ابن جني إلى النظر في قضية الاشتقاق الذي يقسمه إلى قسمين الاشتقاق الصغير وهو المتعارف المطبق عاديا في اللغة والاشتقاق الأكبر الذي سيحظى بعنايته لانه يريد أن يستدل به على نظرية مفادها أن الأصوات تعبر عن المعاني وبعبارة أخرى التعبير عن تصاقب الأصوات والمعاني الذي سبق له أن وضحه في الحديث عن العلاقة الوثيقة القائمة بين الصوت والمعنى . ان البحث في هذا النوع من الاشتقاق يهدف إلى اعتبار الأثل ومركباته الصوتية أساس كل تفسير . فاطراد الصيغ مربوط بتكوينها الصوتي من ذلك أن قلة أصوات اللين وكثرة الأصوات الساكنة تفسر مثلا اطراد صيغة فعَل ".

ان الهدف الأساسي من البحث في طبيعة الأثل والكلمة يرممي إلى اكتشاف أسرار اللغة وإلى لاستجلاء ما لها من نظام منطقي منسق وذلك بتجاوز التفاصيل والجزئيات لاستخلاص المبادىء العامة .

في الفصل التاسع يدرس الاستاذ المهيري نظرية ابن جني في شأن تنمية الأثل باعتبار ما يلحق الثلاثي من الزوائد التي لم يأت ابن جني فيها بالجديد . فلقد أعاد رأى سيبويه فيها معتبرا الأصوات اللينة الطويلة زوائد لأنه كان يجهل مفهوم المقطع ولأنه كان يرى أن كل ما يكتب يمثل صوتا . وقد قسم الزوائد حسب تقسيم الخليل : الابتداء والحشو والوقف وعرض لأهم الأصوات الساكنة المزيدة مبينا متى تستعمل ابتداء أو حشوا أو وقفا . فالنون مثلا تستعمل في الحالات الثلاث . وتأتي الزوائد للالحاق والمد والمعنى ويعتبر المعنى من أهم المظاهر عنده . وهو يرى أن صيغة الثلاثي هي أحسن صيغة تستوجب الزيادة التي يعتبرها تهوينا ولذلك فهو يدرس مبدأ العوض لأنه زيادة تمكن الكلمة من استرجاع وزنها عندما تفقد صوتا من أصواتها الأصلية . ويرى الاستاذ المهيري أن المراد من هذا البحث هو تفسير القلب الذي يلحق ويرى الاستاذ المهيري أن المراد من هذا البحث هو تفسير القلب الذي يلحق

مثلا اسم المفعول المشتق من الفعل الأجوف كما أنه سعمي إلى تقييم امكانيات تنمية المادة اللغوية باعتبار أثلها وما يطرأ عليه من زوائد .

في الفصل العاشر يهتم المؤلف بما يسميه العبارة والمحتوى ويعني بها العلاقة القائمة بين اللفظ ومعناه . ولقد سبق لابن جني أن عالج هذا الموضوع في الأبواب السابقة عندما تحدث عن الحكاية اللغوية . ومفاد هذا الباب هو التعمق في دراسة الصلة المتينة القائمة بين المعنى وشكل اللفظ الذي يتميز بثلاث دلالات دلالة الأثل ، ودلالة الصيغة والدلالة النحوية وبعبارة أخرى فو يرى أن الدال يعبر عن المدلول خلافا لما هو متداول اليوم في النظريات اللغوية الحديثة وان كان قد عالج قضية مهمة عندما درس العلامة وما يميزها عن علامة أخرى وعندما حلل « العلامة اللغوية باعتبار ما يمكن ان نسميه عناصرها السيمية وما يناسبها في مستوى اللفظ » (ص 315) .

يخصص الاستاذ المهيري بابين لهذا الموضوع ففي الفصل الحادي عشر يعالج نظرية ابن جني في الكلام والمقولات النحوية .

يقسم ابن جني مثل غيره من النحاة الكلام إلى اسم وفعل وحرف ويعرف بأسس هذه الأقسام موضحا ما لها من خصائص مشتركة أو مختلفة . فيبين لنا الصلة القائمة بين المصدر والفعل ، والصفة والفعل والاسم والحرف كما يثير قضية اسماء الفعل ساعيا إلى أن يجمع في باب واحد ما يراه ذا صلة بغيره . ولقد تسبب له سعيه إلى استخراج وحدة منطقية بين أقسام الكلام في تصور تصنيف لا يخلو من الهنات ذلك أنه « رغب في جمع كلمات غير متشابهة في جميع الميادين أو في جمع كلمات لا تخلو من خصائص تشترك فيها مع كلمات أخرى قد صنفت في باب آخر » (ص 334) .

ولقد اعتنى ابن جني أيضا بوضع نظرية خاصة باسم العلم وذلك في دراسته لأسماء الشعراء الواردة في حماسة أبىي تمام . وهو يرى أن الأسماء

والألقاب تكون اما منقولة قد فقدت معناها الأصلي وإما مرتجلة تخضع أحيانا لقواعد الاشتقاق وتخرج عنها في ميادين أخرى . وقد ألحق المؤلف بهذا القسم مسألة علاقة الاسم بالمسمى التي تأثر فيها ابن جني بنظرة سيبويه الذي ينفي تلك العلاقة . لم يأت ابن جني بالجديد في مسألة أقسام الكلام باستثناء بعض الملاحظات والتحليلات الخاصة . أما دراسة المقولات النحوية فلقد أتت منظمة في مؤلف الاستاذ المهيري الا أن ابن جني لم يدركها ادراكا اجماليا اذ أن «صاحبنا لم يعالج المواضيع التي درسناها ، في باب واحد أو في أبواب متتابعة . فلقد عالجها عرضا وفي مواضع مختلفة » (ص 338) .

ولقد أتى فيها بآراء طريفة حسب الاستاذ المهيري فعالج منها الجنس والعدد والمعرفة والنكرة ، ولام التعريف وأنواع التعريف من ذلك تعريف العهد ، وتعريف الجنس كما تناول الفعل وزمانه ماضيا وحاضرا ومستقبلا ساعيا إلى ضبط منزلة كل زمان بالنسبة إلى الاخر دون أن يقدم في النهاية أحدها على الاخر . وتظهر طرافة ابن جني في هذا الميدان « في محاولته لابراز الخصائص التي يشترك فيه قسم من أقسام الكلام مع قسم آخر ، وهي محاولة يبدو أنها تدل على أنه يعتبر أن الفواصل التقليدية ليست على حالة من التحجر الذي نتصوره » (ص 347) .

في الفصل الثاني عشر والاخير يعالج الاستاذ المهيري مسألة الجملة عند ابن جني . وهي قضية مهمة قل أن تنبه إليها النحاة قبل صاحب الخصائص الذي يعالجها بطريقة واضحة ومنظمة باقامة الفرق بين الكلام والقول والجملة . فالكلام عنده هو الجملة أو الجمل كما هو الشأن عند بعض اللغويين المعاصرين الا أنه لا يبين الفرق بين الجملة الجامعة La Phrase والجملة الفرعية بهن الخملة الجامعة La Phrase والجملة الفرعية بهن الجملة الجامعة عدم اللغويين المعاصرين المعاهرين المعاهرين المعاهرين المعاهرين الفرق بين الجملة الجامعة والجملة الفرعية والحملة المعلمة والحملة المعلمة والحملة الفرعية والحملة المعلمة والحملة المعلمة والحملة المعلمة والحملة المعلمة والحملة والح

وهو يستعمل الجملة الجامعة في معنى الجملة الفرعية في بعض النصوص وان كان لم يصل إلى ذلك المفهوم واللفظ المعبر عنه . لكن كان له شعـور حاد بوظيفة الجملة وأهميتها في الكلام لان افادة الكلام لا تحصل بكلمة واحدة

بل من خلال الجمل. فهي وحدة الكلام الاساسية ولا يمكن آن يكون لها شأن الا اذا وجد متكلم ومخاطب. ويمكن أن يكون للجملة محتوى أقصى ومحتوى أدنى قد يعبر عنه بالحذف أو التنغيم. فالمهم عند ابن جني هو أن الجملة الصحيحة «هي كل كلام يؤدي معنى كاملا سواء احتوى على جميع عناصر الجملة الضرورية لذلك الغرض أو ان يكون جزءا من سياق سيمي أو محسوس يعوض عناصرها المفقودة » (ص 360).

وهو في دراسته الجملة يسعى إلى ان ينظر إليها نظرة اجمالية بقطع النظر عن كونها جملة اسمية أو فعلية بل يهمه منها ما تحقق فيها من اسناد بعنصريه: المسند والمسند إليه . فالجملة تكون مكتملة كلما تجقق اسنادها . وللجملة عناصر أخرى تنحصر عنده في الفضلة . ويؤكد على وظيفة كل عنصر من عناصرها الأساسية كذلك الثانوية لما لها من أثر في هيكل الجملة – فهو لا ينسى دور حروف المعاني في الجملة وهي تؤدي عنده وظائف عدة منها الايجاز وتعويض بعض الأفعال وتضمن وحدة الجملة الا أنه ليس لها محتوى أساسي في الجملة وكثيرا ما تدمج في عنصر من عناصرها . المهم عند ابن جني هو أن الجملة وحدة مرتبة العناصر وهي عناصر ليس لها نفس الأهمية . فمنها ما هو أساسي وما هو ثانوي .

ان هذا الترتيب وهذه الصلات تبرز واضحة عندما تطبق عليها قواعد الاعراب الذي لا ينحصر في الحركات التي لا تعتبر من مقومات الجملة الصحيحة اذ أن اتقان الكلام لا يكون باتقان الاعراب بل بالالمام بجميع المظاهر اللغوية الأخرى المكونة للجملة . والاعراب لا يكفي ليكون دليلا على الوظيفة في الجملة . وهو لا يلحق جميع كلمات اللغة العربية إذ منها ما تخضع للبناء . ولقد اعتمد البناء حسب ابن جني للتخلص من مضنيات الاعراب ولذلك فالكلام ينقسم عنده إلى معرب وهو في الاسماء والمضارع وإلى مبني وهو ما تبقى . وليس الاعراب قاعدة آلية يخضع إليها الكلام بل هو من تصرف ما تبقى . وليس الاعراب قاعدة آلية يخضع إليها الكلام بل هو من تصرف

المتكلم. ويلاحظ المؤلف في هذا الصدد «يبدو أن هذا الرأي يمثل رد فعل ضد نوع من الالية التي تجعل بعض النحويين يعتبرون أن للعوامل أثرا حقيقيا يسمح لها بفرض علامات الاعراب» (ص 379) الا ان صاحب الخصائص لا يخرج عن التقاليد عندما يعتبر ان العامل طريقة مفيدة تضبط معالم الجملة وهو ينقسم مثلما أشار إلى ذلك سيبويه إلى عامل أقوى وعامل أقل قوة وهو عامل الجر.

ولقد عالج ابن جني مواضيع أخرى لها صلة بالجملة والاعراب من ذلك التقديم والتأخير والحذف الذي يعبر عن نزعة المتكلم إلى السهولة وإلى الاقتصاد في الجهد .

وفي النهاية يرى الأستاذ المهيري أن كل ما قاله ابن جني في شأن الجملة والاعراب موجود عند سابقيه من النحويين الا أن طرافته تكمن في «ملاحظاته العديدة المتعلقة بمواضيع يتهاون بها النحاة عادة . ان هؤلاء النحاة لم يعودونا على استخلاص أهمية الجملة كوحدة من الكلام ، ولم يبينوا أن مفهوم الجملة مربوط بتمام المعنى الذي تعبر عنه لا بعدد العناصر التي تتكون منها . انهم لم يعودونا على اعتبار السياق المحسوس للكلمة الذي لا يمكن أن نهمله ان اردنا أن ندرك ادراكا مفيدا هيكل الجملة » (ص 395) .

هذه هي أهم الآراء التي جاءت في مؤلف الاستاذ المهيري وان كان يصعب أن نلم بها الماما مرضيا باعتبار ما تتميز به آراء ابن جني من تفاصيل وملاحظات وتقصيات وباعتبار ما بذله السيد المهيري من جهد للالمام بتلك الاراء التي تعمق في وصفها وتحليلها واستخلاص ما هو متعارف وما هو طريف. ولقد لخص جميع آرائه في نظريات ابن جني في خاتمة عامة تعتبر في حد ذاتها دراسة مجملة لنظريات صاحب الخصائص.

ان الدراسة التي قدمها لنا الأستاذ المهيري تعتبر نموذجية في منهجها الذي ربط آراء ابن جني بثقافته وببيئته وفي حسن اختيارها هذا الموضوع

بالذات اذ أنها ركزت على نحوي تجمعت في تأليفه أصول المعرفة اللغوية العربية وما وصلت إليه من نظريات وآراء لم يأت بعدها جديد مجدد . ولقد امتاز عمل المؤلف بالشمولية وبالوضوح اذ أنه استطاع أن يجمع آراء ابن جني حتى المتشتة منها .

وقدم لنا بعد التحليل والوصف ، فكرة مجملة قل أن تحققت إلى يومنا هذا في الدراسات اللغوية العربية . فلقد ربط آراء ابن جني بكل من سبقوه وأحيانا بمن لحقوه من المتأخرين والمحدثين العرب والأجانب مبرزا طرافة ابن جني لا في ميدان العربية فحسب بل بالنسبة لعلم اللغة عامة . ومما يجدر ملاحظته أننا نستطيع لأول مرة ان نستسقسي من هذه الدراسة أهم القضايا اللغوية التي شغلت بال اللغويين العرب والمسلمين وكونت نظرياتهم اللغوية . ولاشك أن الدارس المختص سيجد في هذه الدراسة مرجعا يوضح معالم القضايا اللغوية ليدرك ادراكا علميا صحيحا منزلتها من النظريات اللغوية في القديم والحديث .

ان هذه الدراسة تعتبر حدثا هاما في تاريخ الدراسات اللغوية العلمية في العربية ونحن نرجو أن تعقبها دراسات مماثلة حتى يمكن لنا أن نضع تاريخ الدراسات اللغوية العربية .

رشاد الحمزاوي

# حياة وآثار الشاعر الأندلسي ابن خفاجة

تأليف : حمدان حجاجي ط . الجزائر 1974 . 372 ص .

## تقديم: الشاذلي بويعيى

ابن خفاجة من أولائك الشعراء الاندلسيين – وغير الأندلسيين أيضا – الذين ما فتىء الناس يرددون أسماءهم ويتناشدون أشعارهم ويضربون بهم المثل في العبقرية والإبداع فلا تنبو أسماؤهم عن الأسماع ولا تستغرب الأدهان ذكرهم ولا تحتار عند الإشارة إلى أدبهم ولا تتساءل أو تفكر في التساؤل عن سر شهرتهم وسبب الأنس إليهم . فحسبك أن تقول : ابن خفاجة ! وكفى . أو مهيار الديلمي ! وكفى . أو ابن نباتة أو دعبل الخزاعي ... أسماء سائرة على الألسن ألفتها الآذان واحتضنتها الكتب والمجلات على أن ما كتب عنها قليل وما أثبته البحث العلمي في حقها أقل من القليل .

والمعروف المتداول عادة عن ابن خفاجة أنّه الشاعر الأندلسيّ بحقّ. في تتمثّل نزعات شعراء الأندلس من تغنّ بجمال طبيعة بلادهم وتفنّن في

توشية الديباجة الشعريّة . فاشتهر ابن خفاجة من بينهم بذلك وعرف به حتى صار يلقيّب دونهم « بالجنّان » .

والكتاب الذي أليفه الأستاذ حمدان حجّاجي عنه يأتي دليلا على هذا كلّه: فهو يكشف عمّا كانت تشكوه «المكتبة الأندلسيّة» من افتقار إلى مثل هذا الكتاب إذ هو أوّل دراسة موضوعيّة شاملة لحياة الشاعر وآثاره (۱) ثم هو لا يقتصر على مجرّد تكرار التنويه «بابن خفاجة شاعر الطبيعة» وإنما يضع شعر الطبيعة عند ابن خفاجة في محلّه من إنتاج الشاعر كلّه وهو كثير ويحلّله لبيان قيمته الحقيقيّة وخصائصه وللمقارنة بينه وبين ما جاء من نوعه عند غيره من شعراء الأندلس والشرق بل وأوربيّا أيضا حتى يتبلور في ذهن القارىء بصورة نهائيّة.

ولكن الكتاب لم يقتصر على هذا الباب بل ولم يكن شعر الطبيعة عند ابن خفاجة أهم ما قصد إليه المؤلّف بالنظر وإنما الكتاب دراسة مستوفاة لحياة الشاعر وإنتاجه كلّه فما باب شعر الطبيعة – على أهميّته في هذا الكتاب – الشاعر وإنتاجه كلّه فما باب شعر الطبيعة – على أهميّته في هذا الكتاب – الشاعر وإنتاجه من الأبواب يتناول بالدرس غرضا معيّنا من بين أغراض الشعر الأخرى التي طرقها ابن خفاجة .

والكتاب ينبني على أسس ثلاثة :

أوّلا : دراسة تحليليّـة للمصادر والمراجع ووصف للديوان ومخطوطاته وطبعاته (ص 1 إلى 28) .

ثانيا : حياة ابن خفاجة وتحليل ديوانه (ص 31 إلى 286) .

ثالثاً : الصناعة والفنِّ عند ابن خفاجة (ص 287 إلى 330) .

ويختم الكتاب « بخلاصة » جامعة (ص 331 إلى 335) .

<sup>(1)</sup> لا تشتمل قائمة المصادر والمراجع (ص ص 5 إلى 28) على أي كتاب مخصص لدراسة ابن خفاجة . وقصارى ما جاء من ذلك إنما هي فصول مجلات (انظر ص 6 فصل للإسكندري (كذا) وص 8 فصل لعبد الرحمان جبير وص 10 لعدنان الذهبي وص 12 لبشير محمد مهدي) ومقدمة مصطفى غازي لديوان ابن خفاجة (انظر ص 27) .

فيفيدنا العنصر الأوّل أنّ المصادر القديمة لا تفيي بمعرفة ابن خفاجة وشعره معرفة شافية وأنّ الدراسات الحديثة لم تعن باستغلال تلك المصادر ولا استعمال الديوان لاستكمال ترجمة ابن خفاجة وتصوير شخصيّته وفحص نفسيّته لإنارة دراسة تراثه وضبط ألوان شاعريّته .

ويتبيّن المؤلّف كلّ ذلك فيعمد في العنصر الثاني من كتابه إلى إعادة كتابة حياة ابن خفاجة اعتمادا على ما جاء مبعثرا في تلك المصادر فيستنبط منها ومن مقدّمة ابن خفاجة نفسه لديوانه ومن تحليله هو للكثير من أشعار الشاعر الوجدانيّة صورة كاملة حيّة لابن خفاجة ولنفسيّته وميوله ومذهبه في الحياة . فنعلم عندئذ أن هذا الشاعر الذي ولد وترعرع في أحضان طبيعة ساحرة بجزيرة شُقُر قرب بلنسية قد شبّ فتى من فتيان الطوائف ينهل من ملذّات عصرهم الراحل بلا حساب مترنّما بأناشيد الهوى معرضا عن التكسّب بشعره .

وفجأة يسكت ابن خفاجة عن قول الشعر في ظروف غامضة ولمدة مجهولة ولغير سبب واضح. فيعمد المؤلّف إلى بحث مدقيّق مطوّل يبنيه على تصريح الشاعر نفسه في مقد مة ديوانه وعلى النظر في الأحداث التاريخيّة التي حلّت ببلنسية خاصة وبالأندلس عامة ينتهي منه إلى نتائج أبى عليه حذره العلمي و وتواضعه أيضا أن يجزم بها فقد مها مجرد افتراض لحل لغز توقيّف ابن خفاجة عن نظم الشعر. وهو أن ذلك السكوت كان في فترة تمتد بين سنتي 490ه. و 500ه. وقد يكون السبب فيه استيلاء القائد الإسباني الشهير المعروف بالسيّد (Le Cid) على بلنسية ثم اكتساح جيوش المرابطين بلاد الأندلس كليّها مقوّضة إمارات ملوك الطوائف المتعددة مغيّرة حياة الناس المرحة اللاّهية فيها. فاشتد عليها ضغط الفقهاء كابوسا مخنقا لا حظّ فيه لشعر اللهو والسرور وهو الشعر الوحيد الذي كان يتغنّى به ابن خفاجة زمن الشباب فسكد عليه باب القريحة وسكت عن القريض حينا من الدّهر لعلّه الشباب فسكد عليه باب القريحة وسكت عن القريض حينا من الدّهر لعلّه كان طويلا. ثم عاد بعد تلك الفترة إلى قول الشعر مكرها – خشية وقع

صدى أشعار شبابه الماجن في نفوس الفقهاء ورجال الدين وعاقبة ارتيابهم من سالف تمجيده لحياة اللهو والمجون. فصار ينظم المدائح الطوال على النمط التقليدي القديم يتقرّب بها إلى عظيم يحميه وإلى أمير أو وزير مجير. فكان شعر الفترة الثانية من حياته.

فالمؤلّف يرجّح إذن هذا اللّون من التقيّة لتعليل سكوت ابن خفاجة عن قول الشعر على تصريح الشاعر بأنّه استجاب بذلك إلى نذير الشيب . ولعل ادّعاء ابن خفاجة هذا جدير ببعض الاعتبار وإن كان لا يكفي وحده لإقناعنا لأنّ ذلك لم يمنعه من العودة إلى الشعر يوم أحس بضرورة المدح والاطراء بل وكان شعر هذه الفترة الثانية من حياته شعرا غزيرا متينا محكم السبك تفنيّن فيه الشاعر أيّما تفنيّن وتحكّم خلاله في أسرار البلاغة وألوان البديع . بل وهو الذي اعتنى في تلك الفترة بجمع شعره فوقاه من الإهمال والتلف حتى وصلنا كاملا سالما من الضياع الذي قلّ أن سلم منه ديوان من دواوين الشعر العربي . غير أنّ الكف عن القول في أغراض اللهو والمجون – ما عدا النسيب التقليدي في استهلال المدائح – دليل على شيء من الصدق في زعم ابن خفاجة .

وهكذا تتجلّى لنا صورة ابن خفاجة الرجل والشاعر في مرحلتي حياته. فلقد أجاد المؤلّف تحليل جميع المعطيات التي استخرجها عن ابن خفاجة من كتب الادب والتراجم واستنبطها من أشعار الشاعر ورسائله في بحث مدقيق إلى حد الافراط في الدقية والمبالغة في التنقيب أحيانا كثيرة . فعرفنه بذلك تكوين ابن خفاجة ومطالعاته ومن كان يفضل من الشعراء – وكثير منهم من شعراء الشيعة ! – كما عرفنا شيئا من صفاته الأخلاقية من همية نفس وشهامة وترفيع عن أسباب الدينا ونزعة إلى التشاؤم وخوف من الموت المحتوم وتجنب أولي الجاه والعزوف عن مدحهم – إلا اضطرارا – بينما كان ولوعا بالصداقة وفييًا لخلانه مييًا لإلى الليهو والمجون يهيم بملذ ات الخمرة والقيان والغلمان ويرتع في أرجاء البساتين والرياض صحبة إخوان صدق وصفاء

من بينهم خاله ابن الزقاق الشاعر ومن بينهم الأديب الخليع المؤرّخ الفتح بن خاقان كما كان من بينهم العالم الأريب والماجن الظريف .

وإذا بها صورة حية لابن خفاجة الرّجل الممزّق النفس والاحساس بين نزعات متضاربة كما أنها صورة أدبيّة كاملة لابن خفاجة الشاعر العربي الكلاسيكي في أغراضه ومعانيه ولغته وأساليبه الشعريّة لا يختلف عن شعراء العرب إلاّ بمنزلة الطبيعة في شعره كغرض يقصد إليه بالوصف فيبثّ فيها الحياة ويتجاوب معها في خلجات نفسه العميقة او كميدان فنسيّ يستمدّ منه صوره الشعريّة وتشابيهه وعالمه الخياليّ المكيّف لصناعته الشعريّة .

والمؤلّف لا يكتفي بدراسة ابن خفاجة الشاعر دراسة أدبيّة نقديّة مجملة — وإن كانت كاملة — بل هو يعمد إلى دراسة الديوان دراسة مفصلة يحلّله فيها إلى الأغراض الأساسيّة في الشعر العربيّ من مدح ورثاء وغزل وزهد ووصف وغيرها من « الأغراض المختلفة » . وفي كلّ من هذه الأغراض يستعرض جميع المعاني التي وردت في الديوان (2) يحصرها ويقيّمها ويستشهد على استنتاجاته فيها بأبيات يختارها من شعر ابن خفاجة بل وقد يحصي غالبا عدد استعمالات كلّ من تلك الأغراض ومن هذه المعاني والعبارات والألفاظ عدد استعمالات كلّ من تلك الأغراض ومن هذه المعاني والعبارات والألفاظ الداليّة عليها في بحث مفصل منظّم منسّق مبوّب تسيطر عليه المنهجيّة القويمة التي نود " — لولا خشية ما قد تحمله العبارة من معنى التهجين — أن ننعتها بالمنهجيّة المدرسيّة . ويا حبّذا لو كانت الكتب الكثيرة التي تظهر بعنوان بالمنهجيّة المدرسيّة . ويا حبّذا لو كانت الكتب الكثيرة التي تظهر بعنوان « فلان . حياته وأدبه » تنعت كلّها بهذا « العبب » وض الثرثرة ولوك العبارة الرنّانة الخاوية والأحكام المشطّة في الإعجاب عوض الثرثرة ولوك العبارة الرنّانة الخاوية والأحكام المشطّة في الإعجاب عالم عالها .

<sup>(2)</sup> يستعمل المؤلف كلمة «غرض» ج «أغراض» استعمالا موسعا إلى المعاني عامة وفي ذلك شيء من الإلتباس أحيانا .

وهذه الطريقة وهذا المنهج هو ما يتوخّاه المؤلّف كذلك في القسم الثالث من كتابه: «فن ابن خفاجة » أي الصناعة الشعريّة عنده وهي دراسة ما يسمّيه «الوسيلة الشعريّة (3) » أي اللغة والبيان والبديع . فهو لا يقتصر على إبداء الأحكام العامّة وإن أيّدتها الاستشهادات المقنعة بكثرتها وقرة دلالتها بل يعمد إلى عمليّة تحليليّة للدّيوان يفكّكه تفكيكا إلى مكوّناته اللّغويّة والبيانيّة والبديعيّة ويحصي في غالب الأحيان كلّ نوع منها إحصاء مضبوطا ويحيل في كلّ مرّة إلى الديوان بذكر رقم القصيدة وعدد البيت الرتبيّ منها وقد يقتصر أحيانا قليلة على مثال أو أمثلة دون الاستقصاء . فمن أمثلة ذلك أنّه عندما يعرض إلى اقتباس ابن خفاجة من القرآن (4) يقسم ذلك بين أبواب أوّلها الأفعال ومشتقّاتها مثل «سجد» و«ساجد» و«ساجد» و«سجود» ثم الأسماء والعبارات مثل «الحجّ» و«اللّوح المحفوظ» ثم الأعلام مثل «عيسى» و«يعقوب» ثم اقتباساته من بعض الآيات وعبارات الدعاء مثل قوله «فكرعت في برد بها وسلام» وهو في كلّ مرّة يذكر رقم القصيدة وعدد البيت الرتبي بل ويضبط الآية والسورة أحيانا .

وهكذا نعلم - مثلا - أن المؤليف أحصى 940 تشبيها في الديوان رتبها حسب حواس الإنسان فوجد «أن 500 تشبيه منها أو يزيد يرجع إلى حاسة البصر (5) » وبعد أن لاحظ قلة التشبيهات المتصلة بالحواس الأخرى استنتج «أن ابن خفاجة كان يمتاز بخيال بصري ». ولم ينته بذلك درسه للتشبيه في ديوان ابن خفاجة بل هو من هنا يبدأ فيلاحظ أن الشاعر يستمد غالب تشبيهاته من الطبيعة فيستعرض عناصرها التي جاءت مشبتها بها في الديوان عنصرا كالنجوم والهلال والشمس والحوادث الجوية من سحب

<sup>(3)</sup> ص 290

<sup>(4)</sup> ص ص 298 إلى 298

<sup>(5)</sup> ص 300

وبرق ورعد ومطر ورياح وكأمواج البحار والسيول والجداول والجبال والبطاح والربيع والرياض والأزهار والغصون إلى غير ذلك ممّا تتكوّن منه الطبيعة الجامدة قبل أن ينتقل إلى ما يسميّه بالطبيعة الحييّة وفيها الحيوانات يستعرضها كذلك واحدا واحدا . وكذلك يفعل بما جاء من تشبيه بغير الطبيعة وبغير حاسمة البصر ذاكرا في كلّ مرّة رقم القصيدة والبيت اللهّذين ورد فيهما التشبيه وموطن هذا التشبيه ومعناه وكيفية استعماله وعلاقة المشبّة بالمشبّة به إلى غير ذلك ممّا لا نجد عادة إلا النزر القليل منه في التحليل الأدبي التقليدي أو غيرهما .

وقس على هذا لتعلم كيف درس المؤلّف ألوان البيان والبديع الأخرى في شعر ابن خفاجة من استعارة (6) وجناس (7) وطباق (8) وردّ العجز على الصدر (9) ومبالغة (10) ولفّ ونشر (11).

وفي درسه العروض في ديوان ابن خفاجة فإنّه أحصى عدد ما جاء من الأبيات في كلّ بحر وذكر نسبة ذلك المائويّة واستخلص نتيجة هذا الإحصاء من حيث الترافة والتقليد .

أمّا خاتمة الكتاب (12) فهي حوصلة لما جاء فيه مفصّلا ألمّ فيها المؤلّف على صلة شعر ابن خفاجة بحياته واتجاه هذا الشعر في وجهتين مختلفتين في مرحلتي هذه الحياة ملاحظا مع ذلك أنّ في عبقريّة الشاعر وحدة تتمثّل في وجود الطبيعة كعنصر إلهام في جميع مراحل إنتاجه بينما يتجلّى له ابن خفاجة

<sup>(6)</sup> ص 312–322

<sup>(7)</sup> ص 325–325

ر» (8) ص 325–326

<sup>(9)</sup> ص 326–327

<sup>(10)</sup> ص 327

<sup>(11)</sup> ص 327

<sup>(12)</sup> ص 335–331

شاعرا «مهتمًا بوشي نظمه وزخرفة أسلوبه أكثر منه شاعرا مبتدعا ذا مخيّلة قويّة (13) » .

ورغم ما يراه المؤلّف من مظاهر العبقريّة في استلهام ابن خفاجة الطبيعة فإننا بعد قراءة الكتاب نبقى على رأينا من أن هذا الشعر ليس ممّا يمكن اعتباره بحق شعر الطبيعة إنما هو لا يعدو ذلك النوع المسمّى بالرّوضيّات برع فيه ابن خفاجة حتى استحق لقب الجنّان وطرافته «ليست في المعنى وإنما هي في المبنى » على حدّ تعبير المؤلّف (14) .

فمن هذا الوصف الموجز تظهر قيمة هذا الكتاب الذي وضعه الأستاذ حجاجي لدراسة حياة ابن خفاجة وشعره كما تبرز متانة منهجه العلمي ودسامة النتائج الناشئة عنه وأهمتها وضوح صورة ابن خفاجة وتراثه في ذهن القارىء ثم الاطمئنان إلى الطريقة التي نتجت عنها هذه الصورة .

غير أن عيب الكتاب الأساسي – إن كان لابد من ذكر العيوب – يكمن في هذه الخصال ذاتها كالسم في الدسم : ذلك أن الغلق في التحليل المدقق المضبوط قد يشتت قيمة موضوع الدراسة ويشغل ذهن القارىء عن الكليّات بحصر انتباهه في نطاق الجزئيّات وقد يوهم – او يبدو كأنه يوهم أن سر الصناعة الشعريّة والفوز الأدبي إنما هما في تطبيق قواعد الشعر والبلاغة وأن النيّقد الأدبي ميزانه النظر في هذه القواعد هل طبقها الشاعر أم لا وأن هذه القواعد هي معيار القيمة الشعريّة . وهو الخطأ الذي وقع فيه قدامة بن جعفر في أوائل القرن الرابع وهو كذلك اتجاه معروف في النقد الأدبي عند القدماء منذ أن ظهر كتاب « نقد الشعر » لقدامة فأعجبوا بطريقته الخلاّبة وتأثروا بها وحاولوا تطبيقها . بيد أننا لاحظنا أثناء هذا التقديم أن

<sup>(13)</sup> ص 333

<sup>(14)</sup> ص 259

الأستاذ حجّاجي لا يقف عادة عند هذه المرحلة في بحثه بل هو يتجاوز التحليل غالبا إلى التعميم أو يستغلّ نتائج التحليل للحوصلة الشاملة .

ثم إننا قد نبدي بعض الاحتراز إزاء هذه الطريقة التحليلية المفرطة في التحليل إذ هي قد توهم القارىء أيضا أن ما يبديه ذلك التحليل من نتائج إنسا هو خاص بابن خفاجة مميز له من بين شعراء العرب بينما لا نشك أن تطبيق تلك العملية على شعر كثير من شعراء العرب يؤد ي إلى نتائج مماثلة أو تكاد تكون مماثلة . فلن تتميز كثيرا صورة شاعر عن صورة غيره لما نعلم من تماثل الشعر العربي عادة ونسج الشعراء العرب على منوال واحد ونظمهم الشعر على وتيرة واحدة فلا موجب إذن لبحث مدقي يحليل به شعر ابن خفاجة هذا التحليل المجزاً .

ورغم هذا ورغم بعض الضعف اللّغوي الراجع أحيانا إلى تأثير الفرنسيّة ورغم الأخطاء المطبعيّة فهذا العمل جدير بأن يقتدى به فهو نموذج لدراسة شاعر وشعره وهو كتاب سهل القراءة حلو المطالعة يفيد ويمتع معا لاتّصافه بالمتانة في البحث والرصانة في التفكير والاقتصاد في الحكم والإيجاز البليغ في اللّغة .

الشاذلي بويحيى

# أحكام السوق « ليعيى بن عمر »

تعقيق : المسرحوم الشيسخ حسن حسني عبد الوهاب راجعه وأعده للنشر فرحات الدشراوي الشركة التونسية للتوزيع ، تونس 1975 - 147 ص . + ملحق : 40 ص .

#### تقديم: الحبيب الشاوش

يتضمن الكتاب نص كتـاب «أحكـام السـوق » ليحيى بن عمـر في روايتيـن :

1 — الرواية الاولى افريقية ، لأبي جعفر بن سعيد القصري ، نسبة إلى قصر مواليه بني الأغلب ، روى عن يحيى بن عمر من جملة من روى عنهم ، وقضى معظم حياته بالقيروان وزار سوسة وتوفي سنة 321ه .

وقد اعتمد المرحوم ح.ح. عبد الوهاب هذه الرواية لنشر الكتاب الذي كان عنده مخطوطا ، الآ أن المنون حالت دونه وإنجاز هذا العمل فتولاه الاستاذ الدشراوي بعده في ظروف يرويها لنا الناشر في التوطئة .

2 – أما الرواية الثانية فأندلسية ، نقلها الونشريسي في كتابه المعيار ، عن ابن شبل الاندلسي (1) ، وكان الدكتور محمد علي مكي قد عني بنشرها ، محققا النص وشارحا منه ما لزم شرحه ومعلقا عليه تعليقا دقيقا مفصلا ، وقد أوردت «صحيفة المعهد المصري» بمدريد في موفى سنة 1956 دراسة كاملة للباحث المصري في موضوع الكتاب بعنوان «أحكام السوق» ليحيى بن عمر استهلها بتمهيد طويل ألف فيه ترجمة لهذا الفقيه المالكي الاندلسي الأصل الافريقي الموطن والمتوفي سنة 901/289 (2) .

وقد أورد الأستاذ الدشراوي نص «أحكام السوق» في روايته الثانية في شكل «ملحق» ، في آخر الكتاب ، (3) بعد أن صدره بمجموعة من الملاحظات (4) رآها صالحة لتكتمل قراءة النص الذي نشره الدكتور مكي وتستقيم المقارنة بينه وبين النص الأصلي في المخطوط .

ولنعد الان إلى الرواية الأولى لكتاب «أحكام السوق» كما اعتمدها المحقق المرحوم ح. ح. عبد الوهاب وناشرها الأستاذ الدشراوي .

فبعد توطئة قصيرة ، يستهل الكتاب بمقدمة (5) تعرض فيها صاحبها للتعريف بمؤلف الكتاب تم بالقصري الراوي فمضمون الكتاب ، والسند المعتمد في الرواية ، ويأتي بعد ذلك مقارنة بين الروايتين وحديث موجز عن زمن الرواية المعتمدة ومكانها ، وتختم هذه المقدمة ببيان عن جمع الكتاب وتنسيق مواده .

أما مؤلف الكتاب فهو أبو زكريا يحيى بن عمر بن يوسف الكناني الاندلسي ولد سنة 213ه. وقضى شبابه بمصر حيث أخذ عن عدد من جلة

<sup>(1)</sup> انظر ص 5 (التوطئة)

<sup>(2)</sup> نفس المرجع

<sup>(3)</sup> من ص 103 إلى ص 143 ، أي فيما يعادل الأربعين صفحة .

<sup>(4)</sup> ص ص 141–147

<sup>(5)</sup> من تأليف ح. ح. عبد الوهاب (ص ص 9–26)

العلماء ثم آنتقل إلى الحجاز فسمع من أبيي مصعب الزهري وغيره ورجع أدراجه إلى افريقية فاستقر بالقيروان بعد أن ملأ وطابه علما وسمع هناك من أبيي زكرياء يحيى بن سليمان الفارسي ، المختص في علم الفرائض والحساب كما حملته شهرة سحنون وبعد صيته على الأخذ عنه فسعى للقائه . ومما يذكر عن المؤلف أنه ، خلال إقامته بالقيروان ، ألقى عدة دروس بجامعها وكان شديد العناية بتلامذته يحرضهم على طلب العلم ويحدب عليهم ويشرفهم بالمؤانسة والإكرام ، وكان يحيى مالكيا فألف كتابا في الرد على الشافعي . ثم انتقل إلى سوسة ولاذ برباطها بعد أن خرج من القيروان حيث نصب له بعض حساده العداوة (6) وبعد أن مكث مدة بتونس ، وتوفي سنة نصب له بعض حساده العداوة (6) وبعد أن مكث مدة بتونس ، وتوفي سنة بسوسة التي اتخذها مستقرا ومقاما (7) .

أما الكتاب فيشتمل على مقدمة (8) « فيما يجب على الوالي من تفقد أحوال السوق والحرص على مراقبة الموازين والمكاييل والكشف عن أحوال النقد المتداول. ثم يتلو المقدمة نقل خلاصة من مكاتبة وجهت ليحيى بن عمر يستفتونه فيها عن أمرين:

1 — الحكم الشرعي في اختلاف وحدة الكيل والوزن بين التجار في ىلد واحد

2 — الحكم الشرعي في الشعير وقد استبان لهم تضرر المستهلك فحرية الأسعار .

وبعد إيراد السؤال أشفع بنقل الجواب ثم تأتي بعد ذلك أبواب الكتاب وهي تبحث فيما أصبح متداولا معروفا بالحسبة (9)، وهي في التشريع الاسلامي

<sup>(6)</sup> منهج ابن عبدون – انظر ص ص 11–13

<sup>(7)</sup> انظر تفصيل ترجمته ص ص 10–13

<sup>(8)</sup> انظر ص 15.

<sup>(9)</sup> انظر ص ص 22–33 تعریف الحسبة تفصیلا كما جاء في مقدمة ابن خلدون .

تعبير عام يوازي كلمة المصلحة العامّة في التشريع العصري ، فهي لا تختص بموضوع معين ، وأحسن تعريف لها ما أورده ابن خلدون في المقدمة (ط. يولاق سنة 1320 ص 213) : حيث قال : «أما الحسبة فهي وظيفة دينية من باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الذي هو فرض على القائم بأمور المسلمين يعين لذلك من يراه أهلا له فيتعين فرضه عليه ويتخذ الأعوان على ذلك ، ويبحث عن المنكرات ، ويعزر ويؤدب على قدرها ويحمل الناس على المصالح العامّة في المدينة ... » .

والماوردي مثلا إذ يتحدث عن الحسبة (10) « يُدخل في نطاقها كوظيفة شؤون العدادات مثل الطهارة وتأخير الصلاة عن وقتها ، ولكن كتاب « أحكام السوق » لا يشمل صنوف العبادات وإن موضوعه محدد بشؤون الأسواق وما يجري فيها . ويبدو أن هذا الكتاب الف « بعد أن تحددت مهمة صاحب السوق وشملت — زيادة على مراقبة الأسعار والمعاش — فصل القضايا بالمدينة لحدود مبلغ معين . وكان له النظر في قسم من المادة الجناحية مثل الشتم والضرب والجرح الخفيفين . ثم فوق ذلك له النظر في كل شأن يهم المصلحة العامة بالنسبة لسكان المدينة ، فكانت خطة صاحب السوق إذن إدارية قضائية في آن واحد .

ويذكر أن أول من تولاها الامام سحنون ، وتداول التسمية فيها كل من الأمير والقاضي ، «فسحنون ذو الشخصية القوية وصاحب هذا التنظيم تولى بنفسه تسمية والي المظالم ، وكانت له شؤون السوق . ثم بعده كانت تسمية والي المظالم من القاضي أحيانا ومن الأمير أخرى (11) » .

هذا وتنتهمي مقدمة الكتاب بصورة طبق الاصل للثلاث صفحات الاولى من المخطوط حسب رواية القصري .

<sup>(10)</sup> ص ص 9–10 (المقدمة)

<sup>(11)</sup> ص 10

وقد عني الأستاذ الدَّشراوي في آخر الكتاب بوضع فهارس للفصول والأعلام.أما التراجم فقد أثبتَّت في التعاليق وقد ورد جلها في تعاليق الدكتور مكي (الملحق).

ويعتبر العمل الذي قام به الناشر طريفاً إذ يمكن الدارس من المقارنة بين روايتين مختلفتين : الأولى افريقية مغربية والثانية أندلسية وكلتاها مكملة للأخرى ، إلا أنه بالنظر إلى النقص الموجود هنا وهناك وأن ما ينقص الرواية الاولى يوجد في الثانية والعكس بالعكس ، بات من المستحسن بل من الضروري إعادة النظر في نشر نص «كتاب أحكام السوق» نشرًا علميا موحدًا اعتمادًا على تينك الروايتين وذلك بضبط نص واحد مكتمل.

الحبيب الشاوش

## عبد القاهر الجرجاني: بلاغته ونقده

تأليف : الدكتور أحمد مطلوب ط . I بيروت 1973 - 347 صفحة

### تقديم: حمادي صمود

لم يلق عالم من علماء البلاغة القدامي من العناية والاهتمام – لدى الدّارسين المحدثين خاصة – ما لقيه عبد القاهر الجرجاني إذ لا يكاد يخلو مقال أو بحث أو كتاب يمت إلى اللّغة والنّقد من ذكره وعرض آرائه وبيان وجه الطّرافة فيها من حين لاخر حتى غدا شهادة لمن أراد للنّحو العرَبي اصلاحا ولأحدث النظريّات النّقديّة واللغويّة في تراثنا أصلاً (1). وكانت نظريّة «النّظم» أهم محور استقطب هذا الاهتمام وتلك العناية فطغت على كلّ جهوده الفكريّة الاخرى وأصبحت سمة لبلاغته وكأنّها مدينة له بنشأتها

<sup>(1)</sup> انظر على سبيل المشال:

ابراهيم مصطفى : « احياء النحو » القاهرة 1951 محمد خلف الله أحمد: « من الوجهة النفسية في دراسة الأدب ونقده » ط 2 القاهرة 1970 عبد القادر المهيري : « مساهمة في التعريف بآراء عبد القاهر الجرجاني في اللغة والبلاغسة » حوليات الجامعة التونسية العدد 11 . 1974 .

وتطورها واكتمالها . إلا أن هذه الدراسات على كثرتها (2) وعلى ما قد توهم به من أن باب القول في شأن الرجل قد أغلق لم تسلم من بعض الشطط الناجم عن نزعات الباحثين واختصاصاتهم (3) مع ما قد تصادف من رغبة عن معاناة نصوص مؤلفاته اكتفاء بما اشتهر من أمرها لدى الناس . لكل هذه الأسباب أقدم الد كتور أحمد مطلوب على هذا التأليف ليكشف عن «جهود الرجل» و «يصور آراءه» و «يوضح منهجه» تحدوه في ذلك الرغبة في «استخلاص آرائه من غير تعصب وتفسيرها من غير تمسك بالاحكام السابقة (4) » عماده مؤلفات الرجل خاصة كتابيه «دلائل الاعجاز» و «أسرار البلاغة (5)» .

قستم المؤلف كتابه إلى ثمانية فصول قدّم لها بتمهيد وصف فيه ما وصلت إليه الدّراسات المتعلّقة بالجرجانيّ محاولا اعتمادًا على بعض مواطن الخلل فيها إثبات مشروعيّة تأليفه ثمّ شرح بشيء من التّفصيل التخطيط الذي اتبعه وينتهي الكتاب بخاتمة حوصل فيها المؤلف أهمّ النتائج التي أدّاه إليها البحث وقائمة طويلة للمصادر والمراجع أغلبها منشور (6).

ولعلّه يجدر أن نلاحظ من الآن ملاحظتين تتعلّقان بهذا التخطيط : أولاهما أنّ المؤلّف – على عكس ما قد نفهم من العنوان – لم يفصل في كتابه بين مسائل النّقد ومسائل البلاغة . وندرك تلميحا أنّه شاعر أنّ الأمرين

<sup>(2)</sup> انظر من صفحة 320-320 من الكتاب .

<sup>(3)</sup> عقد أحمد أحمد بدوي في كتابه « عبد المقاهر الجرجاني وجهوده في المبلاغة العربية » طبعة المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة والطباعة والنشر القاهرة . بدون تاريخ فصلا بعنوان « عبد القاهر في عصرنا الحديث » ص 390–418 عرض فيه أهم ما قيل في بلاغته من آراء وما وقع في شأنه من اختلاف .

<sup>(4)</sup> ص 5 .

<sup>(5)</sup> اعتمد المؤلف بالنسبة لـ « دلائل الأعجاز » على تحقيق السيد محمد رشيد رضا ط 5 القاهرة 1953 وفي « أسرار البلاغة » اعتمد تحقيق ه. ريتر استنبول 1954 .

<sup>(6)</sup> اشتملت القائمة على ثلاثة وأربعين ومائة (143) مؤلف في اللغة والأدب رثبت تـرتببا أبجديا ولاحظنا أن جلها وقع استعماله في الهوامش أكثر من مرة . وهذه القائمة مفيدة لكل من يهتم بالبلاغة .

متداخلان ملتحمان إلى درجة يصبح الفصل بينهما أمرًا مستحيلا مشوها لاراء الجرجاني (7) والقارىء للمؤلفين المعتمدين في هذه الدراسة يفهم قيمة هذا المنهج إذ أن النصوص الأدبية الشعرية منها خاصة كانت مجالاً مكن الرجل من بلورة مفاهيمه البلاغية . وثانيهما أن الفصل المتعلق بالنظم تصدر الفصول الأساسية في الكتاب وحجة المؤلف لذلك أنها – أي نظرية النظم – أساس منهجه والمحور الذي «أقام عليه بلاغته ونقده (8) » وهو أمر طريف في نظرنا لأنه لم يقع – في ما نعرف من دراسات – التأكيد – بهذا الوضوح على الاقل – على الجانب المنهجي من هذه النظرية .

خصص الفصل الأول لترجمة المؤلف واستعراض مؤلفاته مع التعريف بمحتواها والاشارة إلى المصادر القديمة التي ذكرتها . ونستنتج من هذا الفصل أن ثقافة الجرجاني غلبت عليها الصبغة اللغوية عامة والنتحوية خاصة من ذلك مثلا أن المصادر تجمع على أنه درس كتاب «الايضاح» لأبي على الفارسي وأنه وضع له شرحاً يقع في ثلاثين مجلداً سماه «المغني» لم يصل إلينا منه شيء . قد يساعدنا هذا الاعتناء الكبير بالنتحو على فهم غيرة الجرجاني عليه وجعله ركنا من أركان نظرية النتظم عنده وعلى فهم سكوت جل المصادر القديمة عن كتابيه «دلائل الاعجاز» و«أسرار البلاغة» رغم اتفاقها على «جلال منزلته في النتحو والفقه والأدب والتاريخ (9) وذلك اما اعتبار كونها نحوية أو أنتها ثانوية إذا قيست بنشاطه النتحوي إلى جانب أنه لم يكون مدرسة لأسباب ليس هنا مجال شرحها .

ورغم نزعة الاستقصاء الواضحة في هذا الفصل لم يزد شيئا على ما نجده عند من سَبَقَهُ من الذين اعتنوْا بالجرجاني عدا أنّه نظّم المعلومات وعرّف

<sup>(7)</sup> انظر الفصل الكادس ص 201–205

<sup>(8)</sup> ص 6.

<sup>(9)</sup> ص 18–19 .

بمؤلفات الرّجل تعريفًا أوفى من سابقيه إلى درجة المبالغة أحيانا فقد كان يمكنه عدم الاطالة في التعريف بالكتابين الأساسيين « اسرار البلاغة » و « دلائل الاعجاز (10) » تجنبًا للتّكرار خصوصا أنّه سيقع الحديث عنهما بمناسبة كلّ فصل من فصول الكتاب .

أمّا الفصل الثاني وهو لبّ الكتاب فقد خصّص لنظرية «النّظم (11)» وقد بدأ المؤلّف بالتّذكير بأصول هذه النّظرية عند اليونان والهنود ثمّ انتقل إلى دراستها عند العرب منذ بروزها إلى عصر الجرجاني مرجّحا أن يكون «تطم القرآن» للجاحظ أوّل تأليف كان المقصود فيه من النّظم «غريب التأليف وبديع التركيب (12)» الا أن هذه الفكرة لم تتبلور الا مع ازدهار اللاراسات المتعلقة باعجاز القرآن في بيئة الأشاعرة والمعتزلة خاصة. ويستعرض مجموعة من الاراء وعناوين بعض الكتب التي كانت تلك البيئة تزخر بها منبها إلى أن الجرجاني كان على صلة متينة بما كان يثار فيها من قضايا فقد شرح كتاب أبي عبد الله محمد بن يزيد الواسطي (المتوفي 306ه)

« اعجاز القر ان في نظمه وتأليفه » شرحين وقد ضاع الاصل والشرحان ثم ذكر المؤلف للباقلا في (المتوفي 403ه) ثلاثة آراء في إعجاز القرآن سيكون لها صدى كبير في كتب الجرجاني أولها أن اعجاز القرآن ليس « اتفاقا » وثانيها أن الاعجاز « ليس في نفس الحروف واندا هو في نظمها واحكام رصفها » وثالثها أن أحد مظاهر الاعجاز في القرآن « ما فيه من عجيب النظم وبديع الرصف (13) » .

<sup>(10)</sup> ص 33–40

<sup>(11)</sup> ص 51–52

<sup>. 53</sup> ص (12)

<sup>(13)</sup> اختار المؤلف هذه الآراء من ثلاثة كتب للباقلاني :

اعجاز القرآن : تحقيق أحمد صقر القاهرة بدون تاريخ ص 169 كتاب التمهيد : تحقيق مكارني بيروت 1957 ص 151

نكث الانتصار لنقل القرآن : تحقيق محمد زُغلولَ سلام الاسكندرية 1971 ص 59 .

ويختم المؤلّف هذه البسطة التّاريخيّة بالقاضي عبد الجبّار (المتوفّسي 415هـ) مستشهدا بنص طويل من « المغني في أبواب التوحيد والعدل » يبدو فيه مفهوم النظم أوضح منه عند سابقيه إذ يرى أن " « الفصاحة والبلاغة تقومان على ضم " الكلمات وتقارنها (14) » .

وقبل أن يتنقَّل إلى نظريَّة عبد القاهر يرسم المؤلَّـف في عجالة الخطوط الكبرى لتطوّر الدّراسات النّحويّة انطلاقا من «كتاب» سيبويه مؤكّدً على أنَّ النَّحو كان في عصور ازدهاره « يعنى بالأساليب الرَّفيعة والعبارات البليغة إلى جانب عنايته بالاعراب والبناء» (15) إلا أن الاعتناء بالشَّكل طغي عليه بعد ذلك فزهد فيه الناس وعنه انصرفوا منتهيا إلى أنّ مجهودات الجرجانيّ تدخل في حركة احياء للنسّحو بمفهومه الواسع بابراز جوانبه المعنويّة ومزج قضاياه بقضايا البلاغة وكان أن «أثمرت دراسة عبد القاهر للنَّحو وخلقت نظريَّة النَّظم التي تعدُّ أهمُّ نظريَّة في النَّقد العربـي القديم (16) ». وَمَن هَذَهُ الصَّلَةُ المُتينَةُ بِين « نظريَّةُ النَّظم » والنَّحو يبدأُ المؤلَّف في ذكر أبعاد هذه النظرية . وتسترعى الانتباه فيها عدّة أمور تفطّن إليها المؤلف وان لم يوردها بطريقة تأليفية تربط بينها من ذلك نأكيده على أن معانى النّحو ليست أحكامه الاعرابية بل هي العلاقات التي تربط بين أجزاء الكلام في اطار ما يسمتى اليوم بر« توزيع الجملة » أو السّياق وما ينتج عن ذلك من معنى بحيث ان اللفظة منفردة لا تستكمل طاقاتها التعبيرية الآ في اطار العلاقات التي تكون لها مع غيرها كذلك الالحاح على مفهوم «القصد إلى الصّورة» وكأنّ الرَّجل يرى في ذلك خروجا باللُّغة عن وظيفة الابلاغ إلى وظيفة أخرى فنيَّة واعية.

<sup>(14)</sup> ص 56 .

<sup>(15)</sup> ص 60

<sup>(16)</sup> ص 64 .

ويختم المؤلّف هذا الفصل باستعراض بعض الانتقادات التي وجّهت إلى هذه النظريّة محاولاً دَحَمْضَها مستعينا ببعض من رفع من شأنها بتقريبها من النظريات الالسنيّة الحديثة عند F. de Saussure خاصّة (17).

إن هذا الفصل – رغم جوانبه الايجابية المتعددة – لم يسلم في نظرنا من بعض الهنات ككثرة اعتماد المؤلف على الاستشهاد والإسهاب في ذلك فقد أحصينا له في اثنتين وعشرين صفحة ستة وثلاثين استشهادا استأثر أغلبها بنصف صفحة بل صفحة أحيانا وقد يبلغ الأمر حدا يصبح فيه التمييز بين ما هو للمؤلف وما هو للجرجاني صعبا لعدم وجود ما يشير إلى ذلك (18) مما جعلنا نشعر أن العمل كاد ينحصر في كل الفصل – وهي سمة كل الكتاب – في الاتيان بجمل تربط بين نصوص المصادر فكان الجانب التأليفي متواضعا منعدما أحيانا إذ لم تستغل هذه النصوص الاستغلال اللائق بها ولم نر عاولة لقراءتها من زاوية جديدة تكشف ما لم يكشف من آراء الرجل في اللغة والكلام . ولئن كان استخراج النصوص من مظانها وترتيبها حسب المعاني فضلا كبيرا فهو لا يكفي في نظرنا خاصة إن تعلق الأمر برجل ليس المعاني فضلا كبيرا فهو لا يكفي في نظرنا خاصة إن تعلق الأمر برجل ليس المعاني فضلا كبيرا فهو لا يكفي في نظرنا خاصة إن تعلق الأمر برجل ليس المعاني فضلا كبيرا فهو لا يكفي في نظرنا خاصة إن تعلق الأمر برجل ليس المعاني فضلا كبيرا فهو لا يكفي في نظرنا خاصة إن تعلق الأمر برجل ليس

بعد هذا الفصل المنهجي العام يستعرض المؤلف مجموعة من الفصول ذات صبغة بلاغية وأدبية عامة شديدة الارتباط بنظرية النظم لأنها تمثل الجانب التطبيقي الذي يبرز مدى تلون تفكير الرجل في هذه القضايا بهذه النظرية إلى درجة تصبح فيها مدخلا ضروريا لكل من رام الوقوف على تفكير الجرجاني اللغوي .

ويتصدّر هذه الفصول فصل متعلّق بقضيّة «اللفظ والمعنى» ولعلّ هذا يعود إلى ما له من أهميّة في بلورة مفهوم النّظم إذ ٌ ليس هذا الا ّ نتيجة

<sup>(17)</sup> ص 83–84

<sup>(18)</sup> الأمثلة على ذلك كثيرة منها مثلا الصفحات 66، 68، 69، 70 .....

لتحديد نوغ العلاقة القائمة بين هذين الطّرفين من ناحية والعلاقة بينهما وبين ظروف المتكلُّم عند عمايَّة الابلاغ . وعلى هذا قام النَّقد عند العرب أو يكاد وهو كذلك عند الأمم الاخرى لأنَّ هذه الثنائية ليست نتيجة الابحاث اللغويَّـة والبلاغية والادبية بقدر ما هي صورة لاهتمام الفكر البشري بقضايا الفلسفة والتفكير المجرّد وليس زوج اللفظ والمعنى الاّ واحدًا من مجموعة أزواج أخرى استقرت في فترة ما في التفكير الانساني كالرَّوح ِ والجسد ، والوعاء والمتصوّر .... الخ (19) . يبدأ الفصل بالتّذكير بمواقف بعض الأدباء والبلاغيين – ممن سيق الجرجاني أو عاصره – من هذه القضية مكتفيا بالاشارة إلى بعض الأعلام كالجاحظ وابن قتيبة وابن رشيق وابن سنان الخفاجـي . ورغم أهمية هذه العجالة في التقديم للموضوع وفي ابراز جوانب الطّرافة في نظرية الرَّجل فلم تخل من بعض الاحكام التي لا تستند في نظرنا إلى بعث عميق . فالاحتجاج على الرأي القائل بميل الجاحظ إلى اللّفظ بارجاع ذلك إلى « ما كان بين العنصرين العربي والاعجمي من صراع (20) » غير مقنع ناهيك أنَّ الأمر يتعلَّق بتعديل موقف شاع بين النَّاس منذ زمن طويل فكان من الأجدر النظر في المقاييس الاسلوبيّة عنده نظرة جدّية حتى يكون الاحتجاج في مستوى ما يريد أن ينقض . ولا يشفع التّقديم لهذا التّقصير .

كذلك الجزم بأن «الفصل بين اللفظ والمعنى واضح عند البلاغيين والنقاد الاخرين (21)» يتسم – إلى جانب ما فيه من غموض – بالمبالغة بل بالخطا ولا يتسنى في نظرنا إصدار أحكام في هذه الخطورة ما لم نقم بتتبع آثار النقاد والادباء لاستجلاء خصائص موقفهم وذلك في إطار إعادة كتابة النظرية الادبية عند العرب.

<sup>(19)</sup> يؤكد ما ذهبنا إليه أن هذه الازواج كثيرا ما تتداخل عند النقاد والبلاغيين من ذلك قول ابن رشيق المشهور «اللفظ جسم وروحه المعنى» العمدة ط 17 1 124 القاهرة 1972. وقد احتج الجرجاني لأسبقية المعنى بأسبقية المتصور على الوعاء – وسيأتي ذلك في النص – (20) ص 91.

<sup>(21)</sup> ص 93

أمّا القسم الهام من هذا الفصل فقد خصّص لبلورة موقف الجرجاني وكانت نقطة الانطلاق فيه مجموعة من النصوص ذات صبغة جدلية يرد فيها الجرجاني على بعض من «لهجوا بالأباطيل في أمر اللفظ وأسلموا أنفسهم إلى التخيل وألقوا مقادتهم إلى الاوهام (22)». مؤكداً على قيمة السيّاق في اعطاء الالفاظ مدلولاتها إذ «نرى اللفظة تكون في غاية الفصاحة في موضع ونراها بعينها فيما لا يحصى من المواضع وليس فيها من الفصاحة قليل ولا كثير (23)» ويسوق الجرجاني أمثلة تطبيقية مأخوذة من الشعر العربي يحللها لمزيد الاقناع برأيه مستعينا بما انتشر في البيئة الاسلامية من منطق وجدل فيورد كثيراً من الحجج العقلية تؤكد أسبقية المعنى على اللفظ «وكيف والمواضعة لا تكون ولا تتصور الا على معلوم فمحال أن يوضع اسم أو غير اسم لغير معلوم (24)».

وخلاصة رأيه أن الفصاحة ليست صفة للفظ من حيث هو لفظ وحتى ما تعزى فصاحته إلى اللفظ من كناية واستعارة وتمثيل وكل ما كان فيه مجاز واتساع وعدول باللفظ عن ظاهره فلا يتصوّر وقوعه من غير نظم لو أنه لا يستعار اللفظ مجرداً عن المعنى ولكن يستعار اللفظ يكون تبع المعنى (25) » وله في هذا المضمار رأي طريف لم يوفيه المؤلّف في نظرنا حقه من الشرح يذكر بما نجده عند بعض الألسنين المعاصرين مفاده أن الالفاظ تلتئم في جمل ثم تنعدم بمجرد انتهائنا من قراءة الجملة معنى ذلك ان اللفظة لا قيمة لها الآ في شبكة العلاقات التي تكوّنها مع الألفاظ الأخرى وترد هذه الفكرة في سياق احتجاجه للمعنى بمناسبة تفسيره للاية «واشتغل الرأس شيباً » ويعانى على ذلك بقوله : «إن القارىء لا يجد الفصاحة التي

<sup>(22)</sup> ص 95

<sup>.</sup> نفس الصفحة (23)

<sup>(24)</sup> ص 99

<sup>(25)</sup> ص 103 ,

يجدها إلا بعد أن ينتهي الكلام إلى آخره فلو كانت الفصاحة صفة ليلتفنظ اشتعل «لكان ينبغي أن يحسنها حال نطقه به فمحال أن تكون للشيء صفة ثم لا يصح العلم بتلك الصفة الا من بعد عدمه (26)».

ولعل طرافة الجرجاني الحقيقية كما أشار المؤلف إلى ذلك عن سداد تكمن في إلحاحه على ما سمّاه «معنى المعنى» إذ يرى للكلام مستويين: وضرب نصل منه إلى الغرض بدلالة اللفظ وحده » وضرب «لا نصل منه إلى الغرض بدلالة اللفظ وحده ولكن يدل اللفظ على معناه الذي يقتضيه موضوعه في الله ثمة ثم تجد لذلك المعنى دلالة ثانية نصل بها إلى الغرض (27)» وربطه هذين المستويين بفكرة النيظم أدتى به إلى القول إن «جمالية» النص تكمن في المستوى الثاني من الكلام. ولا يخفى علينا ما لهذا الراي من أهمية في الدر اسات الاسلوبية المعاصرة إذ العدول باللفظ عن معناه الحقيقي من القيم الاسلوبية الرئيسية التي يكاد يجمع عليها الاسلوبيون (28).

وعلى هذا النسق يواصل المؤلف بقية الفصول متبعا صدى هذه المفاهيم في بقية القضايا المتفرعة عن هذا الأصل الهام فالبيان والبديع ليس لهما في كتب الجرجاني المعنى الضيق المتحجر الذي نصادفه عند معاصريه من علماء البلاغة فالبيان عنده صنو الفصاحة والبلاغة والبراعة ولا يعني هذا أنه أهمل ما يحشر عادة في هذه الأبواب من وجوه بلاغية بل درسها كلها وربط بينها وبين نظريته في النظم وجعلها من مقتضياته لا تحدث بدونه وهكذا تصبح الاستعارة والكناية والتمثيل والمجاز وما إليها مظاهر ايجابية في النس الأدبي لا ضربا من الزخرف والتنميق وهكذا وضع حداً في تفكيره لثنائية اللفظ

<sup>(26)</sup> نفس الصفحة .

<sup>(27)</sup> ص 108–109

<sup>(28)</sup> انظر مثلا: « معاولات في الاسلوبية الهيكذية » لم. ريفاتار. تقديم عبد السلام المسدي حوليات الجامعة التونسية العدد 10 1973.

والمعنى والتعبير المزخرف والتعبير العادي (29) لأن ما يكسب التعبير قيمة جمالية ليس شيئا في ذاته بل هو خارج عنه مكتسب من نظم الكلام. ونتج عن هذا الموقف ثلاث نتائج هامة احتلت كل واحدة فصلا كاملا (30)

وإن كان المؤلف لم يربط بوضوح بينها وبين ما سبقها لغلبة النزعة التحليلية على تأليفه. الأولى تتعلق بعلم البلاغة نفسه فهي عنده فن قبل كل شيء بعيدة عن أن تكون قواعد متحجرة توضع في قوائم يكفي الاديب ان يحفظها ليعد من الذين « لا يشق لهم غيار » للادراك العقلي والذوق فيها دور محبر .

أمّا النتيجة الثانية وهي أهم واكثر طرافة لأنها تتصل بباب من أبواب النقد الكبرى عند العرب هو باب «السرقة والأخذ» فقد أد ته نظرية النظم وما نتج عنها من مفاهيم تتعلق باللفظ والمعنى إلى الحد من أهمية السرقة والتنضييق من مجالها إلى درجة رفضها إذ النص عنده يكاد يكون حدثا فذا: « ... وليس يتصور مثل ذلك في الكلام لأنه لا سبيل إلى أن تجيء إلى معنى بيت من الشعر أو فصل من النشر فتؤديه بعينه وعلى خاصيته وصنعته بعبارة أخرى حتى يكون المفهوم من هذه المفهوم من تلك لا يخالفه في صفة ولا وجه ولا أمر من الأمور ولا يغرنك قول الناس : «قد أتى بالمعنى بعينه وأخذ معنى كلامه فأداه على وجهه » فإنه تسامح منهم والمراد أنه أدى الغرض فأمنا أن يؤدي المعنى بعينه ... ففي غاية الاحالة وظن يفضي بصاحبه إلى فأمنا أن يؤدي المعنى بعينه ... ففي غاية الاحالة وظن يفضي بصاحبه إلى جهالة عظيمة (31) » .

وتتتصل النتيجة الثالثة بموضوع « الإعجاز » وقد سبقت الاشارة إلى دور هذه القضية في نشأة البلاغة العربية وتطورها . وقد بلور الجرجاني

<sup>(29)</sup> ص 160 .

<sup>(30)</sup> الفصل الخامس « السرقة والأخذ » ص 173 ، الفصل السادس « القاعدة والذوق » ص 201 والفصل السابع « اعجاز القرآن » ص 245 .

<sup>(31)</sup> ص 189

موقفه من الإعجاز باتباع منهج عكسيّ بدأ فيه بالردّ على الآراء الشائعة في عصره محاولاً تفنيدها بابراز نقط الضعف فيها فليس الإعجاز في نظره في ترتيب الحركات والسَّكنات ولا في المقاطع والفواصل والاستعارات والوزن وسهولة اللفظ ولا في غريب القر ا ن فهذه الأساليب لا يمكن أن تفسّر وحدها الاعجاز في النص القراني لأن بعضها لا يستعصى على القدرة البشرية ــ الحركات والسكنات والمقاطع والفواصل ــ وبعضها ليس مطرّدًا في كامل النص" ــ الاستعارة ــ وبعضها الاخر يكون معجزًا لبعض النّاس دون البعض الاخر ــ الغريب ــ وانَّما يمكن الاعجاز في نظره « في مزايا ظهرت له في نظمه ... وبهرهم أنَّهم تأمَّلوه سورة سورة وعشرا عشرا وآية آية فلم يجدوا في الجميع كلمة ينبوا بها مكانها ولفظة ينكر شأنها (32)». وخصّص المؤلّف الفصل الأخير لدراسة ما سمّاه «التأثير والتأثّر (33) » لربط الصَّلة بين مؤلفات الجرجاني وبين التَّراث العربي وغير العربي من ناحيَّة ولمعرفة مدى تأثيره في من جاء بعده من البلاغيِّين والنقَّاد من ناحيَّة أخرى . وهو أطول فصول الكتاب وأكثرها غزارة اتبع فيه المؤلَّف منهجا تحليليًّا يعتمد الترتيب التاريخيُّ . ولم يكتف المؤلَّف – في ابراز التأثُّر خاصة ـ بالقضايا الكبرى كنظريّة النظم مثلاً بل تجاوز ذلك إلى مسائل فرعيّة تتعلّق بتفسير بيت من الشّعر أو بتعريف مقولة من مقولات البلاغة فنتج عن هذه الطريقة في البحث أن اشتمل هذا الفصل على مشاهير اللغويين والنقاد والنحاة العرب لأن لجميعهم فضلا على الجرجاني في ناحيّة من نواحي تفكيره اللغوي . وينتهـي المؤلف إلى أنّ امتياز الجرجانيّ على سابقيه « منهجي قبل كلّ شيء (34) » .

<sup>(32)</sup> ص 262

<sup>(33)</sup> ص 271

<sup>(34)</sup> نفس الصفحة .

ولئن مكن هذا المنهج المؤلف من ربط الصّلة بين تفكير الجرجاني وبين التّراث العربي – على ما قد نبدي من احتراز بشأن المنهج نفسه إذ لا نرى كبير فائدة في ارجاع كلّ رأي إلى مصدره – ومن أدرانا أن المصدر الذي استقى منه الجرجاني لم يستق هو نفسه من مصدر سابق عليه – ولا نرى كيف يكون الانسان لغويا أو ناقدًا بدون أنّ تتجمع لديه حصيلة مجهودات من سبقه – فإنّه كان أقل جدوى في إبراز مدى التأثير الاجنبي خاصّة تأثير أرسطو في تفكير الجرجاني ومن ثم في طور من أطوار البلاغة العربية . ومسألة التّأثير الاجنبي ليست خاصّة بالبلاغة فقد أثيرت نفس القضية بشأن أصول النّحو العربي واختلفت الآراء (35) .

ولم يجد المؤلّف من سبيل الاّ التذكير بأهم ّ الاراء بين قائل بالتأثّر — كطه حسين — ومحترز منه — كأحمد خلف الله — واقتصر موقف المؤلّف على التوسيّط بين هذه المواقف لانعدام الوثائق التي تثبت التأثر أوتد حضه .

ولعل سبب الاختلاف الرئيسي معرفة العرب المبكرة بكتابي أرسطو «الخطابة» و«الشعر (36)» وقد ألفت فيهما كثير من الشروح وأقيمت عليهما التلاخيص ممّا أدّى ببعض النقاد إلى الجزم بتأثر البلاغة العربية بأرسطو وبأن الجرجاني «فيلسوف يجيد شرح أرسطو والتعليق عليه (37)» وقد أحسن المؤلف لمّا أشار إلى أن كتب الجرجاني وان كانت لا تخلو من نزعة عقلية واضحة لا توفر ما يكفي من الحجج للتأكد من أن صاحبها أخذ مباشرة عن أرسطو وكل الذين قالوا بالتأثر بنوا مواقفهم على فرضيات ومعطيات لا تؤدّي إلى القطع واليقين وان كان هناك تأثر فهو غير مباشر ومعطيات لا تؤدّي إلى القطع واليقين وان كان هناك تأثر فهو غير مباشر

<sup>(35)</sup> عبد القادر المهيري: خواطر حول علاقة النعو العربي بالمنطق واللغة ، حوليات الجامعة التونسية العدد العاشر 1973.

<sup>(36)</sup> ابن النديم : الفهرست طبعة بيروت ص 250 .

<sup>(37)</sup> ص 294

كما هو الشأن بالنسبة لكثير من العلوم العربية الأخرى ، ونحن نرى أنه لا يمكن اعتمادًا على ما لنا اليوم من دراسات ان نقول في هذا الموضوع القول الفصل . وقد يصبح ذلك ممكنا يوم نؤرخ تاريخا علميّا رصينا للظروف التي حفّت بنشأة البلاغة العربيّة وتطوّرها وذلك باستقراء مجموعة كبيرة من النصوص القديمة في اختصاصات شتى بيمًا في ذلك كتب أرسطو وما طرأ عليها على أيدي الفلاسفة المسلمين . وان كان هناك تأثير فيجدر أن نبحث عنه ونتبيّع معاليمه من خلال كتب الفلاسفة لا كتب البلاغيين وهو أمر قل أن تفطّن إليه دارسو البلاغة المعاصرون .

أمّا في ما يتعلّق بتأثيره في من بعده فينطلق المؤلف من اقرار أن " ( معظم البلاغيّين والنقّاد الذين جاءوا بعده صدروا عن بلاغته وآرائه النقدية (38) » . ويتبع المؤلف هنا نفس المنهج الذي اتبعه في ابراز التأثر . فاستعرض ما ألّف حول الكتابين من تلاخيص وشروح وهي كثيرة . مركزًا بحثه في ابراز تأثيره في من بعده على رجلين من رجال البلاغة هما : السكّاكي ( ت-620ه) والقزويني (ت 739ه) ورغم المنهج التحليلي الذي يتتبع الجزئيّات جزئية جزئية أحيانا فإنّنا لا نقتنع بالرأي الذي انطلق منه المؤلف وغاب عنه الاجابة على سؤال يتراءى لكلّ من له اهتمام بتاريخ البلاغة العربية وقضاياه هو : ما للخاه أصيبت البلاغة بعد الجرجاني بالجمود والتتحجر حتى غدت مجموعة من القوائم في البيان والبديع والمعاني لعلّها هي المسؤولة عن تحجر النّشر من القوائم في البيان والبديع والمعاني لعلّها هي المسؤولة عن تحجر النّشر العربي أيضا ؟ لعل الجواب عن هذا السّؤال يكمن في أنّ تأثير الجرجاني في من بعده كان ضعيفًا لم يتجاوز المظاهر الشكليّة من تعاريف وقواعد وتبويب مع اهمال الجانب الاساسيّ في كتبه هي «الروح» البلاغية ان صح وتبويب مع اهمال الجانب الاساسيّ في كتبه هي «الروح» البلاغية ان صح التعبير بما نتضمّنه من ذوق أدبيّ وقدرة على استكناه خفايا الاسلوب .

<sup>(38)</sup> ص 306

وقد عودنا تاريخ الثقافة العربيّة الاسلاميّة بهذا الصّنيع : ذلك كان شأن كتاب «سيبويه» وكذلك كان شأن «مقدمة» ابن خلدون .

وينتهي المؤلف في خاتمة الكتاب إلى أن الجرجاني أفاد من التراث العربي القديم كما استفاد من التراث الاجنبي لكن بصورة غير مباشرة كما كان تأثيره في من بعده كبيرا وان قيمة عبد القاهر الحقيقية «لا تأتي من ابتداعه الفنون البلاغية وانها من منهجه الواضح (39)».

إن هذا الكتاب على ما ذكرنا من انتقادات ذو قيمة كبرى في التعريف بعبد القاهر الجرجاني وآرائه البلاغية والأدبية بل إنه لكثرة المعلومات الواردة فيه يسمح للقارىء أن يلم بأهم مسائل البلاغة ومراحلها الكبرى . اولعلة إلى وقت صدوره الكتاب الوحيد الذي حاول صاحبه أن يدرس كل الأوجه البلاغية في تفكير الجرجاني دراسة مطردة مع الربط بينها وجعلها تلتئم حول محور مركزي . وقد نتجت عن هذا نتيجة هامة تمثلت في كثرة النتصوص والاستشهادات المرتبة حسب الأبواب مما يجعله أداة عمل قيمة .

أضف إلى ذلك ان المؤلف لم يحمله الاعجاب بالجرجاني على التعصّب له . فقد ألح بما فيه الكفاية – وهذا من خصال الكتاب – على أن نظريّة النظم – وهي أس تفكيره البلاغي – ليست من ابتداعها فقد أمدته بها بيئة المتكلّمين والاشاعرة وما ثار فيها من مناقشات حول قضيّة اعجاز القرآن الا أنّه عرف كيف يستغلّها ويجعلها سمة من سمات منهجه في علم البلاغة .

حمادي صمود

<sup>(39)</sup> ص 324 .



مجلة للبحث العلمي تصدرها كلية الآداب والعلوم الانسانية

> المدرية : الشاذلي بوبيمي رئيس التحسرير: النجي السنهايي

# هيئة التمريرٌ:

الشاذلي بويعيى ، المنجي الشملي ، عبد القادر المهيري ، الحبيب الشاوش ، رشاد الحمزاوي ، المنصف الشنوني ، محمد اليعلاوي

Ḥawliyât al-Ğâmica at-tûnisiyya (Annales de l'Université de Tunis) No 13/1976

#### ANNALES DE L'UNIVERSITÉ DE TUNIS

#### REVUE DE RECHERCHE SCIENTIFIQUE

publiée par la Faculté des Lettres et Sciences Humaines

Directeur Chedly BOUYAH!A

Rédacteur en Chef: Mongi CHEMLI

Comité de rédaction : Chedly BOUYAHIA, Mongi CHEMLI, Abdel-kader MEHIRI, Habib CHAOUCH, Rachad HAMZAOUI, Moncef CHENOUFI, Mohamed YALAOUI

#### Abonnement:

| Tunisie, Pays du Maghreb, France | 1 D,000  |
|----------------------------------|----------|
| Etranger                         | 1 D,200  |
| Prix du numéro simple            | .1 D,000 |

- La correspondance relative à la rédaction est à adresser au

Directeur des « Annales de l'Université de Tunis » Faculté des Lettres et Sciences Humaines 94, Boulevard du 9 Avril 1938 — Tunis.

— Les commandes, demandes d'abonnement ou d'échange sont à adresser au :

Service des Publications et Echanges Faculté des Lettres et Sciences Humaines 94, Boulevard du 9 Avril 1938-Tunis (TUNISIE)

Les opinions émises par les auteurs n'engagent pas la responsabilité de la revue.

Les manuscrits, insérés ou non, ne seront pas rendus

Tous droits réservés pour tous pays

المطبعة الرسمية للجمهورية التونسية