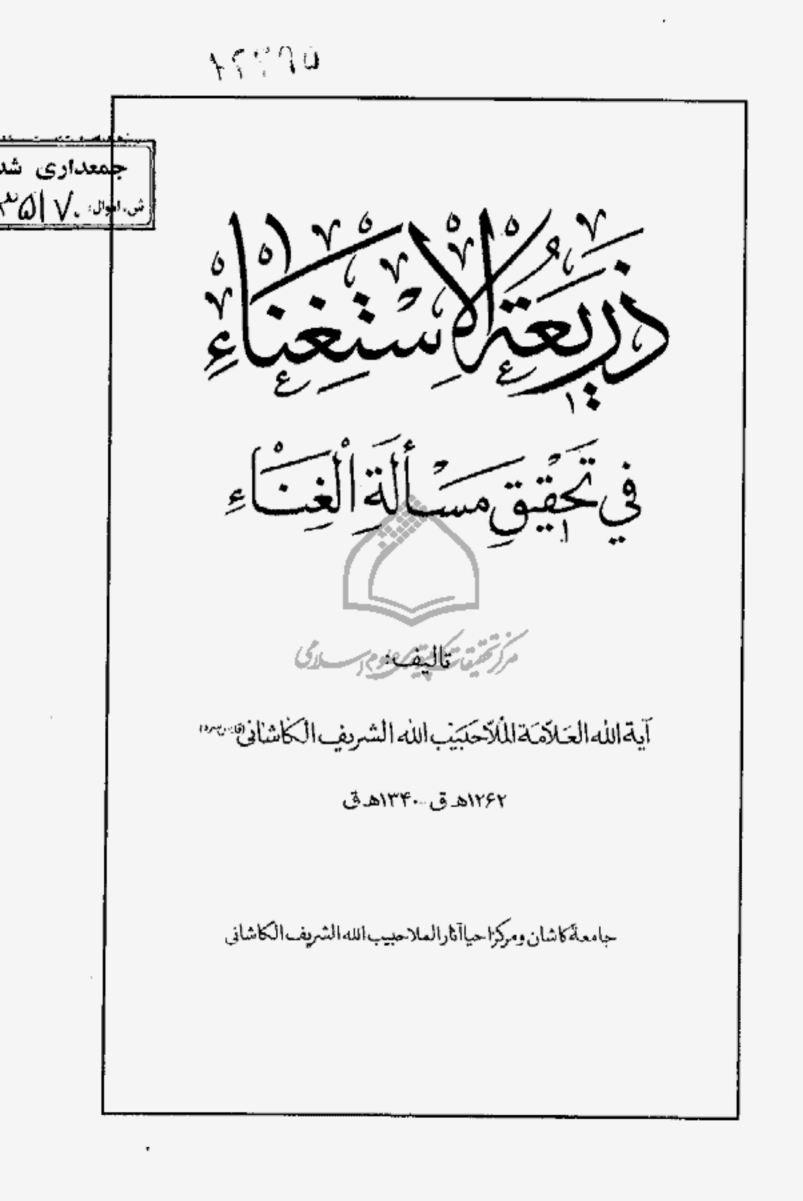
ي الد الغناء 3 .... تاليف: آية الله العالمة المكر حبيب الله الشريف الكاشاف سم ٢٩٢١هـ ق-٣٣١هـ ق جامعة كاشان ومركز إحيارا اللاحبيب المدالشريف لكاشاف قمالمقدشة 

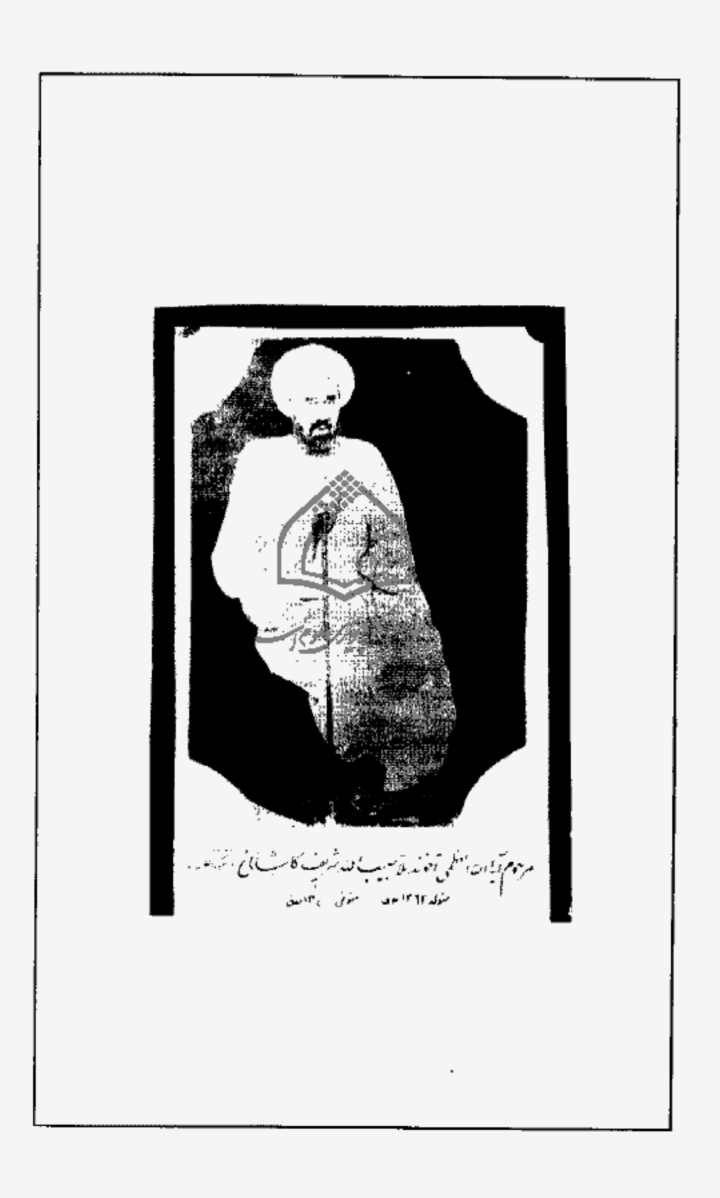




-



•



ومئن الغادات مجم فطو فكخصا بعض ماسكرب مه عليه قال ويشكم إن ظرالية المنع بالتعاد جسب لمتازاه عذاب المست انتفاءالتعاء فتت بحشائق للعلية والتعزير عوائه عزونتف عليهاو كانه كانوا وصون بالند واليله وذلك حلنه على المعتدوه ومن فاذاعا وصرم ودو عذالماوديان ديذ المت الماعل الحرام والمامن 11 saveldillall Tox فلاضكفعن شكال المان قالع لله ( د تقوَّل م ابتراج ألم بيعين مراي موكاء اهلط يعني إنالت إعال وجربيكون عليه فما ينفعه كالمكحم يعذبه تراع لمكاءلعد منفعه أه وقاصف أذكره فظ ولعاتلك بالديح أوالدوايته الجهر واقاليغ الحقيقين مزاها النطقين وللنهل الودياليرا ده فجعذ à max 2 اہ بذ Tille Is all all all وعط تكوله أفضل نموذج من خط المؤلف من الصفحة الأخيرة

تقديم

إنَّ التراث العلمي الذي خلَّفه علماؤنا الابرار هو من الكنوز الثمينة التي تتمثَّل بها ثقافة الأمة، وتتكوَّن منها حضارتها المتواصلة الحلقات، والمتتابعة العقود طوال السنوات، على مدى القرون في التاريخ الجيد، وهي مفخرةً للأجيال المتعاقبة، حيث تعتزّ بعظمًانها، وتستفيد من جهودهم المعطاءة.

ومن أولئك العلماء العظماء الذين خلَّدوا تراثأً علمياً باهراً بسالجمع والشرح والبسلورة والنظم هو آية الله العُظمىٰ الفقيه الشيخ المولى حبيب الله بن علي مدد الشريف الكاشاني.

فقد خلّف ما يُناهز (٢٠٠) بحلّداً من المؤلّفات في ختلف الفنون والعلوم الاسلامية، باللغتين العربية والفارسية، طبع القليل منها في حياته وبعد وفاته، وبتي الأكثر مخطوطاً، وفسيها موسوعته الفقهية الكبرى المسماة «منتقد المنافع في شرح المختصر النافع» التي تقع في (١٤) مجلداً ضخياً.

وقد سهّل الله، بحسن توفيقه، وعوقه تعالى، وبيركة امام العصر والزمان الحجة ابسن الحسن العسكري للجّلام، القيام بمشروع خاص بإحياء آثار هذا الفقيه العالم، على أثر تشجيع عدّة من العلماء الأعلام والمراجع العـظام، الذيـن اطّـلعوا عـن كَشَبٍ عـلى عـظمة ذلك التراث وأهميته.

فبدأ المشروع تحت رعاية السيّد ولي أمر المسلمين القمائد السميّد الخمامنيّ المعظّم، ورعاية الشيخ الهاشمي الرفسنجاني رئيس الجمهورية الاسلامية المحترم، ورئيس شورى الثورة الثقافية العليا،جزاهم الله خير الجزاء وأُنجزت منه خطوات هامة: فكان أوّل ما قُمنا به هو جمع ما وُجِدَ من هذا التراث موزّعاً بين أفراد عائلته الكرية في كائنان، وفي المكتبات الخاصة والعامة من المدن المجاورة، من مخطوط ومطبوع، وإحصاءها جميعاً،

ونستمدُّ من كلّ الذوات الخيّرة تمّن له إطَّلاعٌ على وجود نسخة مخطوطة من بعض كتب الشيخ المؤلِّف أن يُخبرنا بذلك. كي نحصّل صورة منها، بغرض إعدادها. وتنظيمها، مـرقمةً: مـبوّبةً حسب المواضيع والعلوم. كي تتحدّد كمّاً وكيفاً. لتسهيل المراجعة إليها عند الحاجة. **وفي مرحلة ثانية** قمنا بتصوير جميع تلك الآثار على الميكروفلم. لصيانتها وحفظها عن الطوارئ. وقد قامت بهذه المهمة «إدارة مركز إسناد ومدارك انقلاب إسـلامي» في وزارة الثقافة والإعلام الإسلامي.

ولذلك، فإنَّا نُهيب بكلَّ العلماء والمحققين الذين يرومون العمل في أيّ من هذه الكتب أن يتّصلوا بمركزنا لتزويدهم بما يلزم من أدوات العمل من أجل تقويمه وتسهيله، بعون الله تعالى. وفي مرحلة ثالثة: تمّ الاتفاق على العمل في الموسوعة الفقهية الكبرى (منتقد المنافع) فالتزمت إدارة «مركز الابحاث الاسلامية» التابع لمركز الاعلام الاسلامي في الحوزة العلمية في قم، بالعمل فيه، وقد بدأوا بذلك ونأمل أن يتمّ في القريب العاجل لتتحقّق بذلك أمنية العلماء والحققين الذين طالما تشوّقوا لرؤية هذا العمل العمل العظيم.

وهذه الرسالة (ذريعة الاستغناء في تحقيق مسألة الغناء) التي نقدّمها محققة الى المجامع العلمية، هي باكورة أعمال مشروعنا. التي ترجو أن تتواصل، وهي دليل على عزمنا المؤكد على المضي قُدُماً الى الأخير.

ونرى لزاما علينا أن نُقدًر الجهود التي بُذلت من قبلُ، لإحياء بحـموعة مـن مـؤلّفات الشيخ، مثل ما قام به سماحة حجة الإسلام والمسلمين الحاج آقا محمّد شريف ابن الشيخ، الذي بذل غاية وسعه في إصدار عدد كبير منها.

وكذلك حضرة آية الله «امامت» سبط المؤلُّف.

وفي الختام نشكر جميع الذين قدّموا لنا العون في تحقيق مشر وعنا التراثي هذا، ولم يبخلوا علينا بالتوجيه والإرشاد أو العون والعمل العلمي، سواء من الشخصيات العلمية أم المؤسسات الثقافية في الجمهورية الاسلامية، في كاشان وقم وطهران، راجين لهم التوفيق والازدهار، ونخص بالذكر سماحة حجة الاسلام والمسلمين الاستاذ الحاج الشيخ عبد الله موحدي بيدكلي الذي تحمل أعباء العمل في هذه الرسالة القيمة مقابلة وتخريجاً. وعمادة جامعة كاشان التي تكفّلت تحقيقه، وأنفقت على إصداره. وكلّ الذين لهم إسهام في انجازه من قريب أو بعيد، وكان الله في عون كلّ مخلص أمين وكلّ الذين لهم إسهام في انجازه من قريب أو بعيد، وكان الله في عون كلّ مخلص أمين رقم المقدسة ص. ب ٣٣٣/ ١٨٥ مين وقم المقدسة ص. ب ٣٣٣/ ١٨٥ مين

## ترجمة المؤلّف بقلمه الشريف



الحمد لوليه والصلاة على النبي وأوصيائه الطاهرين صلوات الله عليهم أجمعين. أما بعد: فقد كتب المؤلف تؤكم لنفسه ترجمة ذاتية في خاتمة كتاب لباب الالقاب<sup>(١)</sup> الذي هو في تراجم مجموعة من العلماء المعروفين بألقاب خاصة، ألف سنة (١٣١٩) هدق فيها قائمة بأسهاء مؤلفاته، وقد عزمنا على أنْ نُقدَّم هُنا تلك القائمة مع إضافة ما ألفه المؤلف بعد تلك الترجة، مصنفة حسب الموضوعات مكتفين بذلك في تقديم كتابنا الذي نقدّمه محققاً. أما هذا الكتاب

فاسمه «ذريعة الاستغناء في تحقيق مسألة الغناء» كما أورده المؤلف تقرَّر في آخر الكتاب. وقد صنّفه بعد تأليف موسوعته الكبرى في الفقه أعني «منتقد المنافع في شرح المختصر النافع» وبعد كتابه في الاصول «رسالة في البرائة والاحتياط».

والكتاب منحصر في نسخة بخطَّ المؤلَّف، تقع في ١١٥ صفحة بالقطع الصغير، محفوظة عند بعض أحفاده.

واليك نصّ الترجمة قال 🕸 :

في بيان جملة من أحوال المؤلف الفقير الحقير الراجي «ابن الملا علي مـدد السـاوجي

(١) لباب الألقاب للمؤلف (ص ١٤٩ ـ ١٥٧)، وقد تصرّفنا في الترجمة بالحذف وتعديل الضمائر. قليلاً بما لا يغيّر المفاد. المتقدّم له الذكر<sup>(١)</sup> حبيب الله الشريف الكاشاني أيده الله بلطفه السبحاني». فأقول: إلي وإن التزمت بأن لا أذكر في هذا المختصر أحداً من الاحياء والمعاصرين من العلماء والافاضل لنكات عديدة وما اجترات على أن أعُدَّ نفسي في عداد مَنْ سمّيتهم من العلماء الماضين الذين هم ورثة الاتمة الهادين من ذرية خاتم المرسلين تَتْفَتَّوْسَنَّوْمَ ال حُبِي لهم ورجائي لشفاعتهم، والتماس جماعة من الاخلاء الالهيين بيان حالي، قد حداني الى ذكر نبذة من أحوالي:

أحبُّ الصالحين ولستُ مـنهم لعـلي ان أنـال بهـم شـفاعهْ وأكره مَنْ بـضاعته المـعاصي وإن كـنّا سـواءاً في البـضاعهْ

وإنّي - وإنْ لم أكن ممّن له الجولان في هذا الميدان، ولا ممّن يسبق في هذا الرهان \_ إلّا أنّي نظمتُ ننسي في سلك هؤلاء الأعيان، كما تنظم الخرزة في العِقيان، والزجاجة في سلك الجُهان.

على أني مع قلّة البضاعة في هذا المجال لم أكن من أهل الإضاعة للأوقات والأحوال، فإني لم آلُ جُهداً من بدو تمييزي في طلب ما راموه من المطالب، وما قصّرتُ في تحصيل ما قصدوه من شرف المناقب، إلّا أنّ قصور الاستعدادات يوجب الحرمان عن الوصول الى المقامات العاليات، فالمحروم بالقُصور معند العقلاء معذور، إغّا المستحقّ لِلّومِ الكثير مَنْ

هذا، مع أني ــ مع كمال اختلال أمور المعاش، وفقد الأسباب والرياش ــ ما تأخَّرتُ ــ بحمد الله ومنّه ــ عن الأقران والأتراب، بل ما قصُرتُ عن كثير من الأكابر الأطياب، حتّى

(١) لباب الألقاب، للمؤلف (ص ١١٧ ــ ١٢١).

أنَّ جمَّاً غفيراً من الأحباب قد حسدُوني على ما آتاني اللَّه من فضله في هذا الباب و«ذلك فضل اللَّه يؤتيه من يشاء بغير حساب».

فأمًا تاريخ ولادتي: قلم أتحقّقه من مكتوبٍ من الوالد الماجد، واتما ذكرت والدتي المرحومة أنّ ولادتي كانت قبل وفاة السلطان الغازي محمّد شاه القاجار بسنتين. وتاريخ وفاتد على ما حقّقاء سنة الأربع والستين بعد المأتين والألف، من الهجرة النبويّة. فلمّ بلغ سنّي الى (خمس سنين) ذهب أكابر أهل ساوة بوالدي المعظّم الى ساوة على ما أسلفنا لك تفصيله في ترجمة حاله<sup>(1)</sup>. الماغية لك تفصيله في ترجمة حاله<sup>(1)</sup>. الحاج السيّد محمّد حُسين، المتقدم إلى ترجمته الإشارة، في الباب الثامن<sup>(٢)</sup> وكان هذا الجليل الماجد أبرً وأعطف بي من الوالد، على ماشرحناه في ترجمته. فلما بلغت (ثماني أو تسع سنين) تُوفِّي والدي بساوة، وكنتُ حينئذٍ شائقاً إلى التحصيل فلم بلغت (ثماني أو تسع سنين) توفق والدي بساوة، وكنتُ حينئذٍ شائقاً الى التحصيل فلم عليا بلغت (ثماني أو تسع سنين) توفيّ والدي مساوة، وكنتُ حينئذٍ ما تقاً الى التحصيل وعند الحاج الميد (ألرابعة عشرة) وقد فرغتُ من النحو، والصرف وغيرهما من المقدمات، وعند الحاج المر عند معلى الذي قدّمنا ذكره<sup>(٣)</sup>.

> فلها بلغتُ (السادسة عشرة) أجازني السيّد المشار إليه بالرواية. فلمّا بلغتُ (الثامنة عشرة) أجازني بهذه الاجازة وهذا نصّها.

> > (١) لباب الألقاب (ص ١١٧ ــ ١٢١). (٢) لباب الألقاب (ص ٧٥ ــ ٧٧). (٣) في لباب الألقاب (ص ٧٩).

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمدُ للّه ربّ العالمين، وصلّى اللّه على خير خلقه محمّد وآله أجمعين، وبعدُ: فإنّ ولدي الروحانيّ، العالم الربّاني، والعامل الصمداني، النحرير الفاضل، الفقيه الكامل، الموفّق المسدّد المؤيّد بتأييد الله الصمد: حبيب اللّه بن المرحوم المغفور له، علّامة زمانه علي مدد رحمه اللّه تعالى.

قد كان معي في كثير من أوقات البحث، والخوض في العلوم، وقد قرأ عليَّ كثيراً من علم الأصول والفقه، وسمع منّي كثيراً من المطالب المتعلّقة بعلم الكلام والمعارف الدينيّة، ومــا يتعلّق بها.

وقد صار ـ بحمد الله ومنّه ـ عالماً فاضلاً وفقيهاً كاملاً، مسمتجمعاً لشرائـط الفستوى والاجتهاد، حانزاً لمراتب العلم والعمل والعدالة والنبالة والسداد.

فأجزتُ له أنْ يروي عني، عن مشايحي بأسانيدي، وطرقي المرقومة في إجــازاتي المتّصلة بأهل العصمة عليهم آلاف الصلاة والسلام والثناء والتحيّة وألتمسُ منه أنْ يلتزم الاحتياط في الفتوى والعمل، وأنْ لا ينساني في أوقات الإجابة من الدعاء، في حياتي وبعد مماتي. وكان تحرير ذلك في الثاني عشر من شهر ذي الحجّة الحرام (سنة ١٢٧٩). [ومضمون سجع خاتمه الشريف]



اللهم ارفع درجته وارحمه، كما ربَّاني صغيراً، وأحسن لي كبيراً، واحشره مع أجـداده الأثمَّة المعصومين، آمين يارب العالمين. وأنا مع ذلك قد حضرت مجلس الحاج الملًّا ميرزا محمّد الأندرماني (سنتين). وبجلس الحاج الميرزا أبي القاسم المعروف بكلانتر (سنةً). وقرأتُ عليها شطراً وافياً من (فرائد الشيخ المرتضي). وقد قرأتُ قبل ذلك \_ في بداية تحصيلي \_ شطراً من (الفصول) عـ لي الشيخ محمَّد الأصفهاني، ابن أخت مصنِّفه، وقد قرأه على خاله. وشطراً من (القوانين) على الحاج الملَّا هادي المدرَّس الطهراني. وشطراً من الحكمة على بعض أكابر تلامذة الحاج الملَّا هادي السبزواري. ثمّ ذهبتُ \_ بعد ذلك كلَّه \_ إلى العتبات العاليات، للمزيارة، ولإدراك خدمة الشبيخ المرتضى للاستفادة، فلما وصلت إلى (كريلاء المشرّفة) نعيتُ بوفاة الشيخ [عام ١٢٨١]. فكنت أحضر في الليالي مجلس الفاصل الأردكاني رحمه الله. ثمٍّ ذهبت الى (النجف الأشرف) فما حضرتُ مجلس درس أحدٍ من علمائه، لاخستلال مجالس الدروس وتعطيلها بفوت الشيخ رحمه الله.

فرجعت الي كاشان.

ثمّ عزمتُ على التشرّف بخدمة المولى الجليل الأعلم الأتق الفاضل الصعداني، الملّازين العابدين الكلپا يكاني، فلّما وصلتُ الى خدمته في كلپا يكان وجدتُه معتزلاً عن أبـناء الزمان، وكان لا يخرج من بيته، وقد ترك الدرس ومجلس القيل والقال، وصارت عمينه مؤوفة، ولكني استفدتُ منه فوائد جليلة، فأوصاني بعدم تحمّل أعباء المرافعات، وعـدم الاشتغال بالملهيات عن ذكر اللّه خـالق البريّـات، والمـراودة مع أهـل الدنيا من الحكام والتُجّار. وقد قبلتُ وصيّته، والتزمتُ طريقته، وأنا الى الآن مقبلٌ على شأني. ولم أشتغل بما هو الشُاني، وقد صرفتُ عِنانَ نفسي عن جمع الأموال، مع فقد المال وكثرة العيال، مع أنّه \_لو أردت ذلك \_ لحصل لي أكثر مما حصل لأمثالي من الرجال.

وقد علم الأقوامُ لو أنَّ حامًاً أراد ثراءَ المال كانَ له وَفُرُ

ولولا أنَّ تزكية المرء لنفسه قبيحةً عند أرباب العقول، لفصّلتُ الكلام فيها مَنَ اللَّه عليَّ من الخصائص في الأحوال بما يطول.

والقول المجمل في ذلك: إنيّ لم أشتغل ــ من بدو تمييزي قــبل بــلوغي الى هــذه الســنة (١٣١٩) ــَجا اشتغل به اللاهون الغافلون، ولم أصرف عمري فيا صرف فيه البطّالون، ولم أُحبَّ الخالطة مع الجهلة، ولم أركن الى الظلمة.

بل كنتُ محبّاً للاعتزال، مجتنباً عن المراء والجدال، وعن القيل والقال، والجواب والسؤال إلّا في مسائل الحرام والحلال، معرضاً عن الجقد، والحسير، والطمع، وطول الآمال، صابراً على البأساء والضرّاء وشدائد الأحوال. غير جازع من الضنك والضيق والفقر والفاقة وعدم المال.

وأرجو من الله المتعال أنَّ لا يحوّل حالي هذه في بقيّة عمري إلّا الى أحسن الأحوال. وبالجملة: قد وقفتُ عمري الشريف، على التدريس والتأليف والتصنيف، ولم أكترت بما أصابني من أذى كلّ وضيع وشريف.

خليليَّ جرّبتُ الزمـــانَ وأهــلَهُ فلا عهدهم عهدٌ ولا ودّهم وُدُّ بلاءُ علينا كوننا بــين مـعشيٍ ولا فيهم خــيرٌ ولا مــنهم بُــدُّ

يقول منظّم هذه القائمة: إلى هُنا ينتهي ما ذكره المؤلّف رحمه الله عن شؤون حياته ثمّ بدأ الحديث عن مؤلفاته، فقال: «فلنرجع الى ذكر مؤلّفاتي ومصنّفاتي مماكان قبل بلوغي الى هذه السنة (١٣١٩) مع قلة الأسباب، والابتلاء بالأقشاب، واختلال البال وكثرة الديون والعيال، وعروض الأمراض والأعراض من حوادث الدهر الخوّان، ومن فقد الخلّان وموت الولدان، وغـير ذلك ممـا يقصر عنه نطاق البيان.

فنقول \_ ومن الله التوفيق والتسديد: ترتقي هي الى مائة و ثلاثين، بل تزيد».

ثم بدأ رحمه الله بعدّها، ولكنّا وجدنا: أولاً: إنّ ما ذكره لا يشمل ما ألفه في الفترة المتأخرة عن تاريخ كتابة الترجمة تلك، والتي تغطّي مدة (٢١) سنة من نهاية عمره الشريف. لثانياً: إن القائمة التي أثبتها رحمه الله ليست على تصنيف محدّد فسليست عسلى تسرتيب الأبجدية، ولا التصنيف الموضوعي مما يصعب الرجوع إليها. وقد رتّب صاحب الفضيلة سماحة صديقنا العلامة الشيخ رضا الاستادي قائمة بأسماء

مؤلّفاته. منظمة على حروف المعجم. في الترجمة الضافية التي كتبها له في مجلة (نور عــلم) العدد (٥٤) الصادر في قم سنة ١٤١٣.

فرأينا أن نصنِّفها في هذه القائمة موضوعيًّا، مع الالتزام بما يلي:

ا \_اعتمدنا على ما كتبه المؤلّف في خاتمة لباب الألقاب باسم «اللباب» مع وضع رقم . الكتاب فيه.

وعلى ما كتبه المؤلّف في «الفهرست» الذي وضعه لأسماء الكتب الموجودة في مكتبته الخاصة، بما فيها مؤلّفاته وقد ذكرناه باسم «الفهرست».

واعتمدنا عند الحاجة على القائمة التي أعدّها الاستادي، بالأرقام التي فيها. ٢ ـ أوردنا المعلومات التي وجدناها في المصادر المذكورة، وكذا ما في المطبوعات من

مؤلفاته، مما وقفنا عليه. ٣ - أوردنا اسم الكتاب في الموضوع الأنسب \_ حسب رأينا \_ وقد يدخُّل الكتاب في موضوع آخر بوجهٍ مّا، فلا نعيده حذراً من التكرار. وأثبتنا ما يشمل أكثر من موضوع في عنوان «المتفرقات». ٤ ـ ر تّبنا أسهاء الكتب على تر تيب العلوم كما يلي: أولاً) علوم العربية: (ألف) علم الخط. (ب) علم الصرف. (ج) علم النحو. (د) علم البلاغة. (ه) علم الأدب. ثانياً) علوم القرآن: (ألف) علم التجويد. (ب) علم التفسير. **ثالثاً) علوم الحديث: (أ**لف) علم الدراية. (ب) الفضائل. (ج) الدعاء والمناجاة. (د) فقه الحديث. (ھ) الأحاديث القدسية رابعاً) علم الكلام: (ألف) أصول الدين (ب) الأويان والفرق. خامساً) علم أصول الفقه: (ألف الأصول. (ب) القواعد الفقهية. سادساً) الفقه: (ألف) الفقه الجامع. (ب) الطهارة. (ج) الصلاة. (د) الصوم. (ه) الحج. (و) المعاملات. (ز) الرضاع. (ح) الصلح. (ط) المواريث. (ي) الحدود والديات. سابعاً) التاريخ: (ألف) السيرة. (ب) التراجم. ثامناً) علم الاخلاق والعرفان والآداب: (ألف) الاخلاق. (ب) العرفان. تاسعاً) العلوم العقلية: (ألف) علم المنطق. (ب) علم المناظرة. عاشراً) علوم غريبة: حادى عشر) المتفرقات.

ألف ـعلم الخط (() هداية الضبط في عليه الخطِّ ذ

(١) هداية الضبط في علم الخطِّ ذكره في اللباب (١١) والفهرست.

واللباب (٦).

#### د\_علم البلاغة

(١٢) زهرة الربيع في علم البديع، منظومة. ذكرها في الفهرست واللباب (٩٨) وذكرها الاستادي (١٤٤) باسم «منظومة في علم البديع» وقال: تقع في (٤١) صفحة طبعت مع

- «تشويقات السالكين» للمؤلف. (١٣) **منظومة في علم البيان.** ذكرها في اللباب (٩٧) والفهرست. (١٤) **نخبة البيان في علم البيان.** ذكرها في اللباب (١٢) والفهرست.
- هـعلم الأدَبَ العربي (١٥) بدر البلاغة في الخطب التي أنشأها. ذكره في اللباب (٣٣) والفهرست، وهي اثنتا عشرة خطبة، طبعت مع منتخب «قواميس الدرر» للمؤلف عام ١٣٩٠. (١٦) الدرّ المكتون في شرح ديوان الجينون. ذكره في اللباب (٤٩) والفهرست.
- (١٧) الرباعيّات. ذكره في النهرست. قد طبع مع «تشوّيقات السالكين» أكثر من مرّة.
- (١٨) شرح القصيدة المخمسة للشيخ زين الدين ابن صاحب المعالم، في رثاء الامام الحسين للثيلام بالفارسية ذكرها في الفهرست والملاحظ أنّ القصيدة ليست من نظمه هو وقد طبعت منسوبة الى ناظمها في كتاب «الدرّ المنثور» للمعاطلي كسا أفساده الاستادي (٨٩) وأضاف: أن الشرح مطبوع مكرّراً.
- (١٩) شرح على قصيدة الحميري، التي مطلعها «لأمّ عمرٍو باللوى مربعُ». ذكره في اللباب ( ٩٠) والفهرست.
- (٢٠) شرح على قصيدة الفرزدق، التي مطلعها: «يا سائلي أين حلّ الجودُ والكرمُ». ذكره في اللباب (٩٢) والفهرست.
  - (٢١) شرح على لامية العجم، للطُغَرائي. ذكره في اللباب (٨٣) والفهرست. (٢٢) فهرست الأمثال. ذكره في الفهرست.
- (٢٣) كشف السحاب في شرح الخطبة الشقشقيّة. ذكره في اللباب (١٩) والفهرست. (٢٤) اللُغَز باسم «الكشكول» وشرحه، هكذا في اللباب (٨٥) وذكر في الفهرست باسم: شرح «اللغز».
- واللغزو شرح اللغز عنوانان مستقلان. ولكن لمَّا كانا مختصر بن ذكرا في عنوان واحد.

(٢٥) منتخب الأمثال في أمثال العرب. ذكره في اللباب (٩١) والفهرست مكرّراًا (٢٦) منتخب درّة الغوّاص [في أوهام الخواص، للحريري]. ذكره في الفهرست. (٢٧) منتخب المقالات من كتاب المقامات. ذكره في اللباب (١٢٩) والفهرست. وهو: مقامات الحريرى؟ (٢٨) نخبة الأمثال: ذكره في الفهرست. (٢٩) نظم الأمثال. ذكره في الفهرست. ثانياً: علوم القرآن ألف \_علم التجويد: (٣٠) العشرة الكاملة، ألفها قبل البلوغ ذكرها في اللباب (٨) والفهرست. ب \_علم التفسير: (٣١) الأنوار السانحة في تفليكر الفاتحة، ذكر في اللباب (١٣) والفهرست. (٣٢) بوارق القهر في تفسير سورة الدهر. ذكره في اللباب (١٤) والفهرست وأشار الاستادي (١٧) إلى نسخة المؤلف في مكتبة المحيط في طهران. (٣٣) تفسير سورة الأعلى. قال الاستادي ( ٣٠) نقلاً عن الذريعة ( ١١/ ٢٥٢) أنَّه مذكور في «تبصرة المعاريف». (٣٤) تـفسير سورة «إنبا فـتحنا» ذكره في اللباب (١٥) والفهرست وقبال الاستادى (٢٩) إنَّه طبع عام (١٣٢٢). (٣٥) تفسير سورة الجمعة، بالعربية ذكره في اللباب (١٧) والفهرست. (٣٦) تفسير سورة الجمعة، بالفارسية. ذكره في اللباب (١٨) والفهرست. (٣٧) تفسير سورة «قل هو اللُّمه أحد» ببالعربية. ذكره في الفهرست وذكر الاستادى (٢٦) أنه طبع في عصر المؤلف في طهران. عام (١٣٢٦). (٣٨) تفسير سورة الملك. ذكره في اللباب (١٦) والفهرست.

(٣٩) درّة الدرر في تفسير سورة الكوثر. ذكرها في الفهرست قال الاستادي (٥٠) إنه طبع عام (١٣٢٦) مع تفسير سورة «قل هو اللّه أحد» المذكور بالرقم (٣٧) في طهران في عصر المؤلف.

> ثالثاً: علوم الحديث ألف ـ علم الدراية: (٤٠)منظومة في علم الدراية. ذكرها في اللباب (١٠٠) والفهرست.

> > ب \_الفضائل:

(٤١) ذريعة المعاد في فضائل محمّد وآل محمّد صلوات اللّـه عــليهم. ذكـرها في اللباب (٧١) والفهرست. وقد طبع في كاشان عام (١٣٨٣) وهو في عشرة أبواب وفي قم عام ١٣٧١هش.

(٤٢) ساقي نامة، في مدرع علي الثلا، وهو منظوم بالفارسية قال الاستادي (٧٨) نظمه سنة (١٢٨٦) طبع مع أشعار اخرى سنة ١٣٢٢ وذكر له نسخة مخطوطة في جامعة طهران. ذكره في الفهرست واللباب (١٠٩).

(٤٣) شرح الأربعين في فضائل أمير المؤمنين لللللم في اللباب (١٠٨) والفهرست. (٤٤) مجالس الأبرار في فضائل محمّد و آل محمّد الأطهار للميكير ذكره في اللباب (٧٢) والفهرست.

(٤٥) وسيلة المعاد في فضائل محمّد و آل محمّد صلّى الله عليه و آله وسلم. ذكرها في اللباب (٧٠) والفهرست سنة (١٢٨٧) وطبع مكرّراً. وهو بالفارسية.

> ج ــالدعاء والمناجاة: (٤٦) إكمال الحجة في المناجاة: ذكره في اللباب (٣٤) والفهرست.

(٤٧) تبصرة السائر في دعوات المسافر. ذكره في اللباب (٣٩) والفهرست. (٤٨) رسالة في نخبة من الدعوات الواردة في الأوقات الشريفة. ذكرها في اللباب (٢٤) والفهرست وذكرها الاستادي (١٥٣) باسم نخبة. (٤٩) شُعَل الفؤاد في المناجاة، بالفارسية. ذكره في اللباب (٣٨) والفهرست. (٥٥) مفتاح السعادات في الدعوات. ذكره في اللباب (١١٣) والفهرست. (١٥) المقالات المخزونة في المناجاة. ذكرها في اللباب (٣٢) والفهرست. (٥٢) الملهمة القدوسيّة في المناجاة. ذكرها في اللباب (٣١) والفهرست.

د \_ فقد الحديث وشرحه: (٥٣) جذبة الحقيقة في شرح دعاء كميل. ذكره في اللباب (٢١) والفهرست. (٥٤) جمل النواهي في شرح حديث المناهي ـ شرح حديث أورده الصدوق في أماليه، المجلس (٩٦). ذكره في اللباب ( ٨٠) والفهرست وطبع عام (١٣٨٤) في قم. (٥٥) جنّة الحوادث في شرح زيارة الوارث. ذكره في اللباب (٩٣) والفهرست طبع

- سنة (١٤٠٥) في قم. (٥٦) رسالة في معنى «الصلاة على محمّد و آله». ذكرها في اللباب (٥٨) والفهرست.
  - (٥٧) **شرح دعاء الجوشن الصغير** ذكره في اللباب (٨٤) والفهرست.
- (٥٨) شرح دعاء السحر «البهاء». ذكره في اللباب (٨٧) والفهرست ألفه عام ١٢٩٧ وطبع في قم.
  - (٥٩) شرح دعاء صنمي قريش. ذكره في اللباب (٨٦) والفهرست.
- (٦٠) شرح دعاء العديلة، بالعربية. ذكره في اللباب (٩٤) والفهرست وله شرح فارسي يأتي برقم (٧١).
  - (٦١) شرح الصحيفة السجادية. ذكره الاستادى (٨٨) عن الذريعة (٦٢/ ٣٤٩).

(٦٢) شرح على المناجاة الخمسة عشرة. ذكره في اللباب (٢٢) والفهرست.

(٦٣) شرح على زيارة العاشور ذكر، في اللباب (١١٥) والفهرست طبع عام (١٤٠٥) في قم.

( ٦٤) مصاعد الصلاح في شرح دعاء الصباح. ذكره في اللباب ( ٢٠) والفهرست.

(٦٥) قبس المقتبس في شرح حديث «من عرف نفسه فقد عرف ربّه». ذكره في اللباب (٥٧) والفهرست.

هــالأحاديث القدسيَّة: (٦٦) أسرار الأنبياء في ترجمة كتاب «الجواهر السنية في الأحاديث القدسيَّة» للحر العاملي. ذكره في اللباب (٧٩) والفهرست وقد طبع بخط ابن المؤلف الشيخ محمّد الشريف.

ألف \_ أصول الدين:

(٦٧) الجوهر الثمين في أصول الدين، منظومة. ذكرها في اللباب (٩٦) والفهرست. قال الأستادي (٣٨) انها طبعت في طهران في عصبر المؤلف.

(٦٨) ر**سالة في إثبات الرجعة، فارسية. ذ**كرها في الفهرست والاستادي (٦٤) وقد طبعت سنة (١٣٢٩) مع «الاسرار الحسينية» و«خواص الأساء» للمؤلف. ثم طبعت بعد المؤلف.

(٦٩) شرح كتاب «الاعتقادات» للصدوق، تعليقات عليه ذكره في اللباب (١٢٤) والفهرست.

( ٧٠) شمس المشارق (نتائج النظر) شرح على شرح الباب الحادي عشر ذكره في اللباب ( ٢٥) والفهرست.

(٧١) عقائد الإيمان شرح فارسي على دعاء العديلة. ذكره في اللباب (٩٥) والفهرست

وقال الاستادي (١٠٢) أنه كتبه بعد شرحه لدعاء العديلة بالعربية المار برقم (٦٠).

ب \_الأديان ومصطلحات الفرق والردود ( ٧٢) توضيح السبل في بيان الأديان. ذكره في اللباب (٢٧) والفهرست.

(٧٣) رجوم الشياطين في الردّ عملى البمابية المملاعين. ذكره في اللمباب (٤٤) والفهرست قال الاستادي (٥٧) ألّفه سنة (١٢٨٤) وطبع سنة (١٣٢٢).

( ٧٤) رسالة في بيان اصطلاحات الصوفية. ذكره في اللباب (٢٨) وفي الفهرست باسم مقدمة السلوك.

(٧٥) رسالة في الردّ على البابية وذكر كلماتهم الواهية ذكرها في اللباب (٤٣) والنهرست. (٧٦) فضيحة اللئام في ردّ من ابتدع في الاسلام. ذكرها في اللباب (٦٨) والفهرست.

ألف \_أصول الفقد

(٧٧) تعليقات على مقدّمة الفصول. ذكره في الفهرست. (٧٨) رسالة في الاستصحاب. ذكرها في اللباب (٦٦).

(٧٩) رسالة في أصل البرائة والاحتياط. قال في الفهرست مبسوطة، وفي اللباب (٢٥) رسالة في أصل البرائة.

( ٨٠) ر**سالة في حجية الظن.** ذكرها في اللباب (٥٦) والفهرست.

(٨١) شرح «مفتاح الأصول» للمولى أحمد الغراقي. ذكره الاستادي (٩٤) نقلاً عن المؤلف في لباب الالقاب (ص٩٥) حيث قال في ترجمة الغراقي وكتابه هذا: وقد شرحته في سالف الأيام.

(٨٢) مراحل الأصحاب في تحقيق مسألة الاستصحاب. ذكره في اللــباب (١٢٨) والفهرست. (٨٣) **المنظومة في الأصول** ولعلها المسمَّة بزبدة الفرائد. ذكرها في الفهرست وقال في اللباب (٧): ألفتها قبل البلوغ وهي تزيد على (ألف ومأتين) من الأبيات. توجد نسخة مخطوطة في مكتبة السيّد المرعشي رحمه الله باسم «زبدة الفرائد» برقم (٥٧٥٩).

(٨٤) منية الوصول في الأصول، منظومة. ذكرها في اللباب (٩٩) والفهرست.

(٨٥) النخبة الوفية في شرح المنطومة المموسومة بالدرة البهسية في الاصول. والتحقيق انها شرح لمنظومة التنكابني رحمه الله كذا في الفهرست وفي اللباب (٤٠)، لان المؤلف ذكر في كتابه لباب الالقاب (ص١١٤) أنه شرح منظومة في الاصول من تأليف التنكابني صاحب قصص العلماء، هي المشروحة هنا. إلا أن الاستادي ذكر هذا برقم (١٥٦) ناسباً للمنظومة إلى السيد بحر العلوم، وذكر برقم(٩٦)كتاباً آخر للمؤلف، فليلاحظ.

#### ب \_ القواعد الفقهيّة

(٨٦) تسمهيل المسالك الى المدارك في رؤوس القواعد الفقهية. ذكره في اللباب (١٠٦) والفهرست ونقل الاستادي (٢٢) انه طبع عام (١٣٧٤).

(٨٧) التعليقات على كتاب «تمهيد القواعد» [للشهيد الثاني]. ذكره في اللباب (٦٧) والنهرست.

(٨٨) **مستقصى القواعد الفقهيّة.** ذكره في اللباب (٧٦) وفي الفهرست باسم «مستقصى المدارك» والظاهر أنهما واحد. وقال الاستادي (١٢٥) انه ألفه عام (١٢٩٥) وطبع جزؤه الأول عام (١٤٠٤)، وأنه شرح لتسهيل المسالك المذكور آنفا برقم (٨٦).

( ٨٩) منتخب القواعد. ذكره في اللباب (٧٧) والفهرست ولاحظ الاستادي (١٢٨).

ألف 1 الكتب الفقهية الجامعة:

(٩٠) إيضاح الرياض في التعليقات على الشرح الكبير. ذكره في اللباب (١٢٧) وقال

في الفهرست إنه في مجلدين ولكن يوجد منه ثلاث مجلدات عند أحفاده. (٩١) الحواشي على رسالة آقا باقر. ذكره في الفهرست وقال الاستادي (٤٢) ان متنها للوحيد البهبهاني. (٩٢) الحواشي على رسالة زينة العباد. ذكره في الفهرست. (٩٣) الحواشي على رسالة الشيخ جعفر التستري. ذكره في الفهرست. (٩٤) الحواشي على رسالة الشيخ جعفر التستري. ذكره في الفهرست. (٩٤) الحواشي على رسالة محمع المسائل. ذكره في الفهرست. (٩٤) رسالة انتخاب المسائل. ذكره في الفهرست وأشار الاستادي (١٢) الى طبعه في عصر المؤلف.

(٩٦) رسالة فارسية في أحكام التقليد والاجتهاد. ذكره في الفهرست واقتصر في اللباب (٦٤) على التقليد. وقال الاستادي (٧٢) أنه طبع في عصر المؤلّف في طهران.

(٩٧) مجمع الحواشي على شرح اللمعة [أصل الحواشي من السيد الترك وجمعه وترتيبه من المترجم له مع زيادات]. ذكره في اللباب (١٣٦) والفهرست، ولاحظ الاستادي (١٢١). (٩٨) مسائل الأحكام في مسائل العبادات، بالفارسية. ذكره في اللباب (٦١) وفي الفهرست: انه في المسائل العملية.

(٩٩) منتخب المسائل في العبادات، بالفارسية. ذكره في اللـباب (٦٢) والفـهرست وذكره الاستادي (١٤٠) وذكر أيضاً (١٢) انتخاب المسائل، وقال انه طبع في عصر المؤلف.

( ١٠٠) منتقد المنافع في شرح المختصر النافع، (١٣) مجلداً قال في اللباب ( ٦٠): خرج منه (ثلاث) مجلدات في الطهارة، و(خمس) مجلدات في الصلاة، و(مجلد) في الزكاة، والخمس، والصوم، و(مجلد) في الحج، و(مجلد) في القضاء والشهادات، و(مجلد) في المتاجر، و(مجلد) في المواريث. ولكن يوجد منه ( ١٤) مجلداً لان القضاء والشهادة في مجلدين مستقلين. وذكره في الفهرست وقد طبع منها أربع مجلّدات مصورةً من خط المؤلف.

(١٠١) وسي**لة الإخوان في رؤوس المسائل العملية** ذكرها في الفهرست وفي اللباب برقم (٦٣) باسم وسيلة الاخوان الى أحكام الايمان. ب ــالطهارة: (١٠٢) رسالة في تحقيق حكم العصير. ذكرها في اللباب (٥٣) والفهرست. (١٠٣) رسالة في التيمّم. ذكرها في اللباب (٥٥) والفهرست.

ج \_الصلاة: (١٠٤) رسالة في أفعال الصلاة وجملة مما يتعلق بها من الخلل، بالفارسية. ذكرها في اللباب (٧٤) والفهرست. (١٠٥) رسالة في الشكيّات. ذكرها في اللباب (٥٤) والفهرست.

(١٠٦) رسالة في الشكيّات والسهويات، فارسية. ذكرها في اللباب (٧٣) والفهرست. (١٠٧) زبدة المقام في نظم الأفعال. منظومة في (ألف) ييت في أفعال الصلاة، ألّـفها عام (١٢٧٨) في تلاتة أيام. ذكرها في اللباب (٧) والفهرست.

وطبعت بخط ابن المؤلف الشيخ محمد الشريف الكاشاني مع كتابه «مغانم الجــتهدين» الآتي برقم « ١١٠ ».

(١٠٨) مسائل الأحكام. ذكره الاستادي (١٢٣) وقال: انه مطبوع في عصر المؤلف. (١٠٩) مسائل الأفعال في بيان أفعال الصلاة. ذكره في اللباب (٤١) والفهرست.

(١١٠) مغانم المجتهدين في صلاة الجمعة والعيدين في زمــان الغـيبة. ذكـــره في اللباب (٦٩) والفهرست وطبع مصوّراً من خط المصنف مع تقديم في ترجمته بــقلم ســبط المؤلف الحاج عزيز الله الحسيني إمامت كتبها في (١٣٩٠).

د ــالصوم: (١١١) مصابيح الصاغين في أسرار الصوم و آدابه. ذكره في اللباب (٧٨) والفهرست. هـالحجّ: و ـ المعاملات بالمعنى الأخص: و ـ المعاملات بالمعنى الأخص: (١١٣) توضيح البيان في تسهيل الأوزان. ذكره في اللباب (٨١) والفهرست وقال الاستادي (٢٣) إنه الفه (١٢٩٤) وطبع مكرراً في طهران. (١١٤) ذريعة الاستغناء في تحقيق مسألة الغناء. ذكرها في اللباب (٢١١) وفي (ص٢٢) والفهرست ولاحظ الاستادي (٤٤) وهو هذا الكتاب الذي نقدّم له. (١١٤) رسالة في المعاطاة. ذكرها في الفهرست. (١١٦) رسالة في المعاطاة. ذكرها في اللهاب (١١٩) والفهرست وقال: رسالة طويلة. (١١٢) رسالة في المكاسب والمتاجر، فارسية ذكرها في اللباب (٢١١) والفهرست.

\_\_الرصاع: (١١٨) رسالة في الرضاع ذكرها في اللباب (١٢٢) والفهرست.

**ح \_الصلح:** (١١٩) رسالة في عدم جواز الصلح عن حق الرجوع. ذكرها في اللباب(١١٨) والفهرست.

**ط \_المواريث:** ( ١٢٠) رسالة في الارث، فارسية. ذكرها في اللباب (١٢٣) والفهرست. ( ١٢١) القول الفصل في أن منجزات المريض من الأصل. ذكره في اللباب (١١٧) والفهرست. **ي –الحدود والديات:** (١٢٢) رسالة في القصاص والديات، فارسية. ذكرها في اللباب (١٢٥) والفهرست. (١٢٣) شرح على القصاص والديات من المفاتيح. ذكره في اللباب (٤٨) وأضاف فيد الطلاق، والفهرست وفي الاستادي (٩٣) انه شرح مفاتيح الشرائع.

ألف \_السيرة: (١٢٤)أسرار حسينيّة،بالغارسية.ذكره في اللباب(٨٩)والفهرست وقال الاستادي(٥) انه طبع سنة ١٣٢٩ و ١٣٨٠.

(١٢٥) تذكرة الشهداء في مصائب سيد الشهداء، بالفارسية. ذكره في اللباب (١١١) والفهرست وقال الاستادي (١٩) إنه مرتب على (١٢) مجلساً، وقد طبع سنة (١٣٨٩) في (٤٥٢) صفحة بالقطع الكبير. (٢٢٢) أنه تراام المستريب ما فرالا مستريب ال

(١٢٦) نُخبة المصائب. ذكرها في اللباب (١١٢) والفهرست.

**ب \_ التراجم:** (١٢٧) لباب الألقاب في ألقاب الأطياب. ترجم فيه لجموعة من المعروفين بألقاب خاصة، فرغ منه عام (١٣١٩) طبع عام (١٤١٤) في قم. ذكره في آخر اللباب نفسه، وفي الفهرست. (١٢٨) نخبة المقال في معرفة الرجال قال بعض أحفاده كان للمترجم له كتابً كبيرٌ في الرحال ذه الله المسلمان منه، ذكر مالها: الم من حمل المات المترجم له كتابً كبيرٌ في

الرجال غير اللباب ولعله هذا. ذكره المؤلف في ضمن اجازته للفقيه المحاهد السيد حسين الرضوي الكاشاني التي نقلها في كتابيه: «العندبيل» ص١٧٣ و«مـغنى الفـقيه» ص١١٣ ولكن لم نقف عليه حتى الآن.

## ثامناً: الأخلاق والعرفان

ألف الأخلاق: (١٢٩) أسرار العارفين في الأخلاق والمعارف. ذكره في اللباب (٢٦) والفهرست. ( ١٣٠) البار قات الملكوتية في المعارف والاخلاق. ذكره في اللباب ( ٥٩) والفهرست. (١٣١) حِكَم المواعظ. ذكره في اللباب (٤٦) والفهرست. (١٣٢) ر**سالة في آداب الأعياد الشريفة ف**ارسية. ذكرها في اللباب (٨٨) وذكرها الاستادي برقم (١) ثم قال (٥٩) رسالة في الأعياد (الشرعية) طبعت في طهران. (١٣٣) رسالة في آداب يوم الجمعة. ذكره في الفهرست فقط. (١٣٤) ساقى نامة في الاخلاق. ذكره في الفهرست وفي اللباب (١١٠). (١٣٥) شكايت نامة، منظومة فارسية. ذكرها في اللباب (١٣٤) والفهرست قال الاستادى (٩٨) إنها في أربعة فصول، طبعت مرّتين (١٣٦) صراط الرشاد، في الأخلاق، ذكره في اللباب (٥١) والفهرست. (١٣٧) القصيدة السينية في الاخلاق. ذكرها في الفهرست. (١٣٨) قصيدة في ذم الزمان، والاستغاثة بصاحب الزمان ﷺ . ذكرها في الفهرست. (١٣٩) القواعد الربّانية في باطنيات الأخلاق. ذكره في اللباب ( ٣٠) والفهرست. ( ١٤٠) گو هر مقصود در وفاء بعقود، فارسية ذكره في اللباب ( ١٠٤) والفهرست وقال الاستادي (١١٥) انه ألُّفه عام (١٣٣٣) وطبع عام (١٣٢٥) في كاشان. (١٤١) مقدمة التعليم والتعلُّم. ذكره في اللباب ( ٥٠) والفهرست. (١٤٢) نصيحت نامه. ذكره في اللباب (١٣٣) والفهرست قال الاستادي (١٥٧) انه في (٤٠) فصلاً نظمه عام (١٣٠١)، وقد طبع مرّتين.

ب ــالعرفان: (١٤٣) أحسن التراتيب في نظم درر المكاتيب. ذكره في اللباب (١٠٧) والفهرست وقال الاستادي (٢) إنه في العرفان، وهو شرح لكتاب «المكاتيب» من تأليف قطب الدين الانصاري الخزرجي السعدي، من العامة، طبع في (١٦١) صفحة، والشرح بالفارسية، مع أن المتن بالعربية.

(١٤٤) ترجيع يند، في مراتب السَيْر، منظومة في السلوك نظمها عام (١٢٧٩)كذا في قاغة الاستادي (٢١) وقال: انها طبعت في (٧) صفحات مع «تشويقات السالكين» الآتي.

(١٤٥) تشويقات السالكين الى معارج الحق واليـقين. نـظم فـارسي، ذكـره في اللباب (١١٤) والفهرست وقال الاستادي (٢٣) تمَّ نظمه عام (١٢٨٩) وطبع عام (١٣٢٢) في (١٠٨) صفحات، وأعيد بالتصوير.

(١٤٦) تنبيهات الغافلين في المثنويات، ذكره في اللباب (٧٥) والفهرست وقد طبع مع «تشويقات السالكين» السابق.

(١٤٧) خواص الأسماء الحسني في شرحها بـ الفارسية. ذكـره في اللـباب (١٢٠) والفهرست قال الاستادي (٤٨) انه طبع في عصر المؤلف مع «أسرار حسينية» له.

(١٤٨) درّة اللاهوت، منظوّمة في المطالب العرفانية. دكره في اللـباب (٣٥) والفهرست.

(١٤٩) رياض العرفان في المثنويات. ذكره في اللباب (٣٧) والفهرست. (١٥٠) الكليات الجذبيّة في الآداب الملكوتية. ذكره في اللباب (٤٢) والفهرست. **تاسعاً: العلوم العقلية** 

> ألف ــ علم المنطق: (١٥١) لباب الفكر. ذكره في اللباب (٩) والفهر ست. (١٥٢) لبّ النظر. ذكره في اللباب (١٠) والفهر ست.

ب ـ علم المناظرة: (١٥٣) رسالة في علم المناظرة. ذكرها في اللباب (٤٥) والفهرست. **عاشراً: علوم غريبة** (١٥٥) رسالة في اصطلاحات أهل الجفر. ذكرها في اللباب (٢٣) والفهرست. (١٥٦) رسالة في علم الجفر. ذكرها في الفهرست. (١٥٧) السرّ المستسرّ في الطلسمات والدعوات. ذكره في اللباب (٣٦) والفهرست.

#### حادى عشر: المتفرّقات

(١٥٨) جملة مسن **الأشـعار المـتفرقة.** كـذا في الفـهرست ولعـله هـو الذي ذكـره الاستادي (٥٣) بعنوان «ديوان أشعار» وأحتمل أن يكون هي الجموعة المـطبوعة بـاسم «تشويقات السالكين» الذي مرّ برقم (١٤٥).

(١٥٩) رياض الحكايات في الأمثال والقصص المصحكة وغيرها. ذكره في اللباب ( ٨٢) وقال: قد طبع مراراً عديدة، وذكره في النهرست.

( ١٦٠) الفهرست، ألّفه سنة ( ١٣٢٤). قائمة بأسماء ما احتو ته مكتبته من الكتب، و يحتوي أيضاً على وصيّةٍ له رحمه اللّه، ذكره في اللباب (١٣٢) وقد طبع ابنه الشيخ محمّد الشريف خصوص أسماء مؤلفاته من هذا الفهرست، مع «مغانم المجتهدين».

(١٦١) قوا**ميس الد**رر **في مطالب متفرقة.** ذكره في اللباب (٥٢) قال: وهو كتاب كبير نفيس في مجلدين وذكره في الفهرست أيضاً.

(١٦٢) گلزار أسرار في الأشعار. ذكره في اللباب (١٠٥) والفهرست وطبع عـــام (١٣٢٢)كما ذكره الاستادي (١١٤).

(١٦٣) منتخب القواميس. ذكره في الفهرست وهو مختار من كتابه السابق المرقم (١٦١) وقال الاستادي (١٣٩) انه طبع عام (١٣٩٠). ذريعة الاستغناء في تحقيق مسألة الغناء

ولسماحة المؤلف عدة قصائد في رثاء الامام الحسين للظلِّ ذكرت في الفهرست بـارقام عديدة لم نعدّها نحنُ في هذه القائمة مؤلفاتٍ مستقلّة، وهي مطبوعة مع كتاب تشويقات السالكين.

هذا ما تيسّر لنا جمعه، وتنظيمه من أسماء مؤلّفاته للله حسب موضوعات العلوم، ومن أراد الوقوف عليها منظمة حَسَبَ الحروف في أوائلها، فعليه بالقائمة التي أعـدّها فـضيلة الشيخ الاســتادي دام عــلاه، والمــنشورة في مجــلّة (نـور عــلم) العـدد ( ٥٤) الصـادرة عام ( ١٤١٣) من مركز جماعة المدرسين في قم.

وفاة المؤلّف : وبعد عُمُر ناهز الثمانين، بُورك له فيه وفي إنتاجه. حظي منه المؤلّف بـالخلود والذكـر الحَميد، وقد أطنب مترجموه في الثناء عليه ، مثل ما قاله العلامة شيخنا آقا بزرك الطهرانيّ: «هو عالم فقيه، ورئيس جليل، ومؤلّف مروّج، مكثر» وذاع صيتُه، وانتشرت تـرجحته، وخلّف مع تراثه العلميّ ذريّة صالحة من خمسة أولاد، وستّ بنات، وثلة مـن الأحـفاد الذين يرفلون في أثواب الجد والصلاح حتىٰ الآن.

قضىٰ الشيخ المؤلّف في الثالث والعشرون من جُمادىٰ الآخرة عـــام( ١٣٤٠) في بــيته في كاشان، ودُفِنَ في قبر أصبح مزاراً يرتاده المؤمنون حتىٰ هذه الأيام فرحمه الله، وأســبغ عليه من برّه ورضاه.

«والحمد لله على إحسانه ونسأله الرضا بِفَضله وجلاله انه ذو الجلال والاكرام».

# ذريعة الاستغناء في تحقيق مسألة الغناء

[مقدّمة المؤلّف]



بَديعاً أنطق عنادلَ بساتين العرفان بمُطربات النغبات و معجبات الألحان. والصلاة و السلام على محمّدٍ عندليبِ الحقّ، الّذي اضطلع بما حمّل من أعباءِ الرسالةِ فتغنّى بأفصح الكلمات وأحسن البيان، وأفصح عن أسرار نبوّته بساطع البرهان. و علىٰ آله المعصومين الطيّبين، الداعين بالحقّ إلى الحقّ المبين، ما تسغرّدتِ الوُرْق في أفنان الأفنان<sup>(١)</sup> و تغنّت بفنون الأسجاع و شجون الألحان.

أمّا بعد، فيقول العبد الفقير إلى الله الصمد، حبيب الله بن عليّ مدد: إنّ هــذه رســالة أفردتها لكشف الغطاء عن وجه حقيقة مسألة الغناء، بمصابيح التحقيق و فــتح مــقفلات أسرارها بمفاتيح التدقيق.

و رتّبتها على مقدماتٍ، و مقاصدَ، و خاتمة.

١. أي ضروب الأغصان.

## أمًا المقدّمات فعشرُ

## الأولى:

الحقّ المدلول عليه بالعقل و وجوهٍ من النقل، الموافق لمسذهب بجستهدي أصحابنا: أنّ الأشياء كلّها مطلقة حتى يرد في شيءٍ منها نهيّ؛ من آيةٍ محكمةٍ أو سُنَّةٍ معتبرةٍ أو إجماعٍ قطعي أو ضرورةٍ دينيّةٍ أو عقلٍ محكم

وكلَّ ماخلا مستَندُ تحريمه عُن أحدٍ هذه الأمور فهو على أصل الإباحة.

قال أبوالحسن للظلمين : إنّ أمور الأديان أمران أمرّ لا اختلاف فيه بين الأمّة و هو ضرورة في الدين لايقبل الشكّ، و أمرٌ يحتمل للشكّ و الإنكار؛ فمن ادّعى شيئاً من هذا القسم فعليه أن يحتجّ عليه بكتابٍ مجمع على تأويله، أو سنّةٍ من النبي تَقْدَرُسُكُمُ لا اختلاف فيها، أو قياس تعرف العقول عَدله، و ضاق على من استوضح تلك الحجة ردُّها، و وَجَبَ عليه قبوها و الإقرار و الديانة بها.

فمن ادّعيٰ شيئاً من هذا الأمر \_و لم يكن له شيء من هذه الحجج الثلاث \_وسع خاصّةً الأمّة و عامّتها الشكُّ فيه و الإنكار له ... الىٰ آخره<sup>(١)</sup>

- ثمّ إن ورد في شيءٍ نهي: فإن كان صريحاً في التحريم أو ظاهراً فيه، كما هو ظاهر صيغته، و لم يكن له معارض، ولا
- (١) أوردها باختلاف في الاختصاص المنسوب الى المفيد (ص ٥٨) وتحف العقول (ص ٤٠٧) والبحار (٢ / ٢٤٠) وقد نقلها المصنف في موسوعته «منتقد المنافع » مجلد المتاجر من النسخة الخطية ، نقلاً عن رسالة ايقاظ النائين للسيد ماجد البحرائي / وهذا كتاب (الايقاظ) مطبوع ضسمن كــتاب التمــهيد لعــلوم القــرآن للأســتاذ الشــيخ محــمد هادي معرفة دام ظله (ج ٥ / ١٩٧-٢٢١) والعبارة في ص ٢١٩ ، وفيها اختزال وتلخيص .

صالح للمعارضة و لم يكن إجمالً في متعلّقه، فلا ريب في وجوب الحكم بتحريه. و كذا لو عورض بما لا يصلح للمعارضة، أو يصلح و لكن كان في طرف النهي مرجّح معتبر. و كذا لو عورض مما يصلح و لكن كان النهي حاكماً أو خاصّاً مطلقاً. و إلاّ، كانت الشبهة حكية بتعارض الأدلّة و عدم المرجّح؛ و المرجع فيها عندنا أصل الإياحة، و عند الأخبارية أصل الحظر؛ لأخبار الاحتياط الحمولة على الاستحباب؛ جعاً بين أخبار الباب. و كذا لو كان اللفظ الدالّ على النهي بعملاً؛ كما لو قلنا باشتراك الصيغة مع فقد القرينة. أو كان متعلق الحكم بحملاً بتردّد وضع لفظه بين أمرين أو اكثر. أو عدم وضوح المراد منه ـو إن علم الموضوع له .. كما لو علم أنّ الخمر موضوع للمتخذ من العنب ولكن نشكّ في أنّ غير المسكر منه مراد من النهى أيضاً.

وكما لو عَلِمنا أنَّ الغناء موضوع للصوت المطرب، مع الشكِّ في أنَّ غير اللهويّ منه مراد من النهى عنه.

و على القول بإجمال الغناء، لعدم العلم بوضعه، يكون من أمثلة الأوّل من الثاني. وكذالوكان الاشتباه في طريق الحكم؛ بأن تكون الشبهة موضوعية مصداقيّة، وضابطها أن يكون الشكّ في واقعة شخصيّة لأجل الاشتباء الخارجيّ، بأن يكون سبب الشكّ في حكم هذا الشخص الموجود في الخارج، الشكَّ في كونه من مصاديق هذا الكلّي و أفراده أو في كونه من مصاديق ذلك الكلّي، مع العلم بحكم كل من الكليّين، بحيث لو ارتفع الاشتباء الخارجيّ و تبيّن كونه من أفراد أحدهما بعينه كان حكه واضحاً، كما لو شككت في مايع هل هو خمر أو خلَّ؟ فهو لك حلال حتى تعرف أنّه خمر.

و الظاهر أنَّ الأخباريةَ موافقون للمجتهدين في الحكم بالإباحة في هذه الصورة. نعم، لايجري أصل الإباحة فيها مع معارضةِ الأصل الموضوعي الحاكم بالحرمة له، كما لو تردّدت المرأة بين الزوجة و الأجنبية؛ فإنّ أصالةَ عـدم العـلاقة الزوجـيةِ و اسـتصحابه قاضيان بالحرمة و حاكمان على أصل الإباحة<sup>(١)</sup>، كما صرّح به بعض الأجلّة. و قد صرّح أيضاً بأنّ الإجمال إذاكان في متعلّق الحكم و موضوعه كان من الشبهة الحكميّة مُطلقاً، سواء كان الإجمال للاشتباه في الوضع أو في المراد؛ كما ذكرناه.

و وجهه: أنَّ المشكوك في كونه غناءً أو مراداً منه<sup>(٢)</sup> محتمل للحرمة و عدمها لأجل الاشتباه في حكمه بخصوصه، لا لأجل أمر خارجيّ لو ارتفع وضح الحكم.

لايقال: إذا كانت الشبهة في مفهوم الموضوع وجب الاجتناب عن كلَّ ما يحتمل كونه موضوعاً من باب المقدمة!

فإنّ هذا لا يجري فيا علم ببعض الأفرادكما في الغناء؛ لحصول الامتثال بالاجتناب عنه و إِنَّما الشكّ في الزائد، فيُنفى حرمته بالأصل .

هذا؛ ولكنّ ظاهر جماعةٍ، بل صريح بعضهم، اختصاص الشبهة الحكمية بما لوكان الاشتباء من جهة عدم الدليل أو من جهة تحارض الدليلين، و أنّ الإجمال إذا كمان في مستعلق الحكم كان من الشبهة في طريق الحكم.

وقد حكم بفساده بعض الفحول (١) فظرا إلى أن الحكم ليس هو نفس الحرمة بل هي مع اعتبار تعلّقها بفعل المكلف، فالشكّ فيه موجب للشكّ فيها.

و بعبارةٍ أخرى: العرض لا بدَّ له من محلَّ ينتقوَّم به و الشكَّ في الحلَّ موجب للشكَّ في العرض.

وهذا ـو إن جرى في الشبهة الموضوعية أيضاً ـولكنّ الموضوع فيها ثابت محقّق في نفس الأمر فلا شبهة في أصل العروض، بخلاف ما نحن فيه، فإنّ أصل العروض مشكـوك فـيه لعدم ثبوت الموضوع إلّا في الجـملة، و العروض ـحينئذ ـ و إن كان محقّقاً في الجـملة أيضاً. ولكنّه غير محقّق بالنسبة إلى كل واحدٍ من المحتملات.

فقد تبيَّن أنَّ الشبهةَ في مسألة الغناء ـ على القول بإجماله لأحد الأمرين، أو تعارض ما دلَّ من الأخبار على جـوازه و حـرمته بـالنسبة إلى بـعض افـراده ـ مـن الشـبهة الحـكميَّة

۱. راجع، فرائد الاصول ج ۱ ص ۳۷۱.
 ۲. أنظر فرائد الاصول ج ۱ ص ۳٦٥ المسألة الثانية.
 ۳. انظر فرائد الاصول ج ۱ ص ۳٦٥ المسألة الثانية.

التحريميّة. فإنّ الصوت المطرب اللهويّ المهيّج للشهوات المـزيّن للسـيّئات محـقّق كـونه غناءً و مراداً من لفظ الغناء المنهيّ عنه.

و غيره ــو إن احتمل حرمته باحتمال وضع اللفظ لما يشمله أو إرادته منه و لو على سبيل التجوّز ــ إلّا أنه غير ثابتٍ، فيرجع إلى أصل الإباحة و البراءة عن الإلزام بحكم التــحريم، كها يزعمه الأخباريّ، و إن وافقنا عليه في الشبهة الموضوعية.

و لعلّ مَنْ جعل المسألة منها، نظر إلى أنّ الاشتباه في الموضوع أوجب الاشتباه في الحكم، وإلّا فهو واضح في الجملة.

و هو کما تری

وحُكى عن الشيخ الحُرَّ ﷺ :أنَّ من الشبهات قسماً متر دَّداً بين الشبهة الحكية والموضوعية. قال: «و هي الأفراد التي ليست بظاهرة الفردية لبعض الأنواع، و ليس اشتباهها بسسب شيءٍ من الأمور الدنيوية كاختلاط الحلال بالحرام، بسل بسسب أمرٍ ذاتيّ أعني اشتباه صنفها في نفسها.

كبعض أفراد الغناء الَّذي قد ثبت تحريم توعه، و اشتبه أنواعه في أفرادٍ يسيرةٍ. وبعض أفراد الخبائث الَذي قد ثبت تحريم نوعه، و اشتبه بعض أفراده، و منها شرب التُّن. و هذا النوع يظهر من الأخبار دخوله في الشبهات الَّتي ورد الأمر باجتنابها<sup>(١)</sup>» انتهىٰ. وفيه ما لايخفىٰ بعد ما بيَّنَاه، و قد فصّلناه في محله<sup>(٢)</sup> فليتأمّل.

## المقدّمة الثانية:

الأظهر عندي وفاقاً لكثيرٍ من المحقّقين أنه لا عبرة بنقل الإجماع في مقام الاستدلال لحرمة العمل بالظن إلّا ما خرج بخصوصه، ولا دليل على خروج الظنِّ الحاصل بالإجماع المنقول. إلّا أنْ يُدّعى دخوله في خبر الواحد، و لكن أدّلة حجيته لاتشمله؛ لاختصاصها عندالتأمّل

الفوائد الطوسية ص١٨ ٥ فائدة (٩٨).

٢. رسالة في أصل البراءة و الاحتياط للمؤلف ره ص ١١٢\_ ١٠٨ مخطوطة بخطه الشريف.

الصحيح بما إذا كان خبره مستنداً إلى الحسّ لا إلى الاجتهاد و الحدس. و إلّا لكان فتوى الفقيه أيضاً معدودةً من الروايات؛ لرجوعها إلى قول المعصوم باجتهاده، كرجوع دعـوى الإجماع إليه.

غاية الأمر أنّ العادل مصدّق في نَبَيْهِ عن حدسه واجتهاده، و أمّاأنّه يجب الحكم بعدم خطيُهِ في ذلك، و أنّ ما استنهضه باجتهاده موافق للواقع و مطابق لنفس الأمر، فلا دليل عـليه؛ لأنّ عدالته تمنع من تعمّده في الكذب في ما يخبر عن الحسوس، لا من خطئه في اجتهاده.

وأصالة عدم الخطأ في المحسوس، لندر ته، فلذا لاتجري في الاجتهاديات لكثرة الخطأ فيها، و كذا في غير الضابط الّذي يكثر خطؤه و نسيانه في المحسوسات.

> هذا مع كثرة اختلافهم و تشتّت اصطلاحاتهم في التعبير بالإجماع: فمنهم مَنْ يكتنى باتّفاق المعروفين من العلماء المعاصر بن أو مطلقاً.

و منهم مَنْ يكتني في خصوص واقعة بالإجماع على العمل بأصلٍ أو قاعدةٍ فيدّعي الإجماع في خصوصها لاندراجها يحسب اجمعهاده ـ تحت همذا الجمع عمليه، نـظراً إلى وجمود المقتضي للحكم و فقد المانع.

و منهم مَنْ يكتفي بمجرّد اتَّفاق علماء العصر من دون اعتبار العلم بدخول المعصوم.

و منهم مَنْ يستكشف من اتَّفاق علماء العصر عن موافقة المعصوم للَّثْلَةِ نظراً إلى قاعدة اللطف، فيجعل مخالفة الواحد ..و لو كان معروف النسب ـ قادحة في الإجمــاع، لحـصول اللطف بعدم اجتماع الكلّ على الباطل.

و منهم مَنْ يعتبر العلم الإجماليّ بوجود المعصوم في المتّفقين، و إن كانوا قليلين، فلايكون خروج معروف النسب قادحاً.

ومنهم مَنْ يكتني بالحدس عن موافقة المعصوم باتَّفاق كثيرٍ من رعيَّته.

و منهم مَنْ يريد به عدم الخلاف و انحصار القول فيه؛ بمعنى كون القول واحداً كما في ذكر الإجماع في مقابل الخلاف.

و منهم مَنْ يريد به اتّفاق جميع علماء الأعصار في جميع الأمصار كما قد يصرّح به أيضاً.

و هذه الوجوه \_و إن استلزم بعضها عادة ًلقول المعصوم \_و لكنَّه نادر. مع حصول الإجمال في الاقتصار على المطلق.

و دعوى انصرافه إلى ما يستلزمه ممنوعة.

بل يمكن دعوى ظهوره في اتفاق علماء عصرٍ واحدٍ، و استلزامه ـ بعد تسليم تحقّقه لقلّة العلماء ـ لذلك، ممنوع، إلّا على القول باللطف، و هو ضعيف كما حُقّق في محلّه.

نعم، لو صرّح الناقل بالوجه الأخير أو نحوه مثل قوله: «إجماع المسلمين أو الشيعة كافّة في جميع الأعصار» أمكن القول بحجيته و جعله من قبيل خبر الواحد.

فإنّه إذا ثبت مثلُ هذا الاتفاق بقوله، لكونه من المحسوس، استكشفنا به قول المعصوم، نظير إخباره بآثار العدالة من المواظبة على أوقات الصلوات و الاهتمام بكثيرٍ من المستحبّات و حضور الجهاعات و أداء الأخماس و الزكوات، فإنّه ينتقل من هـذه الآثـار المحسوسة إلى<sup>(١)</sup> ملكة العدالة، مع كونها غير محسوسة.

و الحاصل أنّ مع هذا الاختلاف في مورد استعمال الإجماع لايُعلم إرادة ناقله الوجـــة الموجب لدخوله في الرواية و حكاية السنة.

**فإن قلت:** هَبُ إنَّ الأصحاب مختلفون في اصطلاح الإجماع، فإنَّه عند القدماء عبارة عن اتَّفاق الكلِّ الَّذين من جملتهم الإمام المعصوم عليَّةٍ إجمالاً.

وعند الشيخ و أتباعه عن اتَّفاقهم، و إن عُلم بعدم اشتمالهم عليه التُّلْجُ

فإنَّ قاعدة اللطف المستفادة من الأخبار الدالَّة على أنَّ الزمان لا يخلو عن حجةٍ، كي: إن زاد المؤمنون شـيئاً ردَّهـم، وَ إن نـقصوا أَتَّـه لهـم ـ تـقتضي عـدم اتَّـفاقهم عـلى غـير الحقَّ الموافق للمعصوم.

و عند المتأخّرين و متأخّريهم عن اتّفاق جماعةٍ من خواصّ الأُمّة كاشفٍ عن قول الرئيس المعصوم من جهة الحدس.

و لكن يحمل دعوى الإجماع من كل ناقلٍ على وفق مصطلحه، كما يحمل استعمال كلِّ قومٍ

على عرفهم، فمن أين الإجمال الموجب للتوقّف؟ قلتُ: أوّلاً، إنّ الإجماع على الطريقة الأولى في غاية الندرة، بل يمكن القول بانًه لم يتحقّق بعدً. وعلى الثانية، لا دليل على حجيته و قد بالغ السيد المرتضى للجُّنُهُ في ردّه<sup>(١)</sup>. و على الثالثة، مبنيّ على الحدس و الاجتهاد و العاملون بأخبار الآحاد لا يركنون إلى خبرٍ يستند راويه إلى مثل هذا الاستناد.

هذا، مع أنّ في القدماء جماعةً كانوا يستندون في دعواهم الإجماع إلى الإجماع على العمل بأصل أو قاعدةٍ أو نحوهما؛ كما عمن المرتضى و المسفيد و الحسلّي<sup>(٢)</sup> بسل الشسيخ حسيث علّلَ في مسألة ظهور فسق الشاهدين بما يوجب القتل سقوط القود و كون الديسة من بيت المال – بالإجماع من الفرقة، ثم علّل الإجماع بأنّهم رووا أنّ ما أخطأت القسطاة فسفي بيت مال المسلمين.<sup>(٣)</sup>

على أنَّك قد عرفت تسائحَهم في إطلاق الإجماع على مجرّد عدم الخلاف و على المشهور و نحو ذلك ممّا لا دليل على حُجّيّته، فكيف يبقى الاعتماد على مثل هذه الإجماعات المـنقولة ؟ و يجعل سبيلها سبيل الروايات المأتورة؟

و أعجب من ذلك الاستناد في كثيرٍ من المواضع إلى إطلاق دعوى الإجماع على لفظٍ مطلقٍ يشمل محلّ النزاع.

وقد أجاد المحقق للله حيث إنّه ـ بعد أن صرّح بأنّ ذلك لايقتضي الإجماع ـ قال: على أنّ المذهب لا يصار إليه من إطلاق اللفظ ما لم يكن معلوماً من القصد، لأنّ الإجماع مأخوذ من قولهم: أجمع على كذا، إذا عزم عليه، فلايدخل في الإجماع على الحكم إلّا مس عـ لم منه القصد إليه، كما أنّا لانعلم مذهب عشرةٍ من الفـقهاء الّـذين لم يـنقل مـذهبهم لدلالة

> ۱. راجع الذريعة الى اصول الشريعة مع ۲ صص ٦٣٣\_ ٢٣٠ . ۲. انظر فرائد الاصول مع ۱ صص ۹۲\_ ۹۰. ۳. الخلاف ج ۲ص ٣٣٩ المسألة ٣٦.

عموم القرآن و إن كانوا قائلين به<sup>(١)</sup> انتهى. و من هنا ظهر ضعف الاستدلال لحرمة مطلق الصوت المطرب، و إن لم يكن لهويّاً، بما حكي عن المفيد للجيّة من دعوى الإجماع على حرمة الغناء<sup>(٢)</sup> لعدم معلومية إرادته من الغناء ما يشمل غير اللهويّ.

على أنّه يحتمل أن يكون استناده في هذه الدعوى إلى اتّفاقهم على مسألةٍ أصولّية نظير دعواه إجماع المسلمين على أنّ المطلّقةَ ثلاثاً في مجلسٍ واحد يقع منها واحدة.

ثم قال: و أمّا إجماع الأمّة فهم مطبقون على أنّ ما خالف الكتاب و السنّة فهو باطل، و قد تقدّم وصف خلاف الطلاق بالكتاب و السنّة، فحصل الإجماع على إبطاله (<sup>٣)</sup> انتهى .

فلعلّه نظر إلى دلالة بعض الآيات وكثيرٍ من الروايات على حرمةِ الغناء فادّعى الإجماع عليها لإطباقهم على أنّ ما حَرّمه الكتاب و السنّة فهو حرام. ثم لو سلّمنا حجيّة مثل ذلك، فلانسلّم حجّيته بالنسبة إلى جميع ما يطلق عليه الغناء، بل المسلّم ثبوت الحرمة في الجملة، و هذا لايُجدي في تعميم الحكم لمحلّ النزاع.

و ممّا بيِّنّاه تبيَّنَ حال الاستناد إلى الشهرة أيضاً، فليتدبّر.

#### المقدّمة الثالثة:

المطلق من حيث هو لايفيد العموم، لأنَّه لم يوضع له لغةً و لا عرفاً، بل هو موضوع للماهيّة المطلقة لا بشرط شيءٍ آخر، بخلاف الألفاظ الموضوعة للعموم فإنَّها مـوضوعة للماهيّة بشرطه.

و إلى هذا يرجع ما في «تمهيد القواعد» للشهيد الثاني من أنَّ الفرق بينهما مع اشتراكهما في الحكم أنَّ العام هو الدالّ على الماهية باعتبار تعدّدها، و المطلق هو الدالّ عليها من حيث

- ۱. فرائد الاصول ج ۱ ص ۹۳. به «السلطة» زيانة بريسية مركبيا ا
- ۲. قال الله في المقنعة ص ٩٠؛ كسب المغنيّات حرام و تمعلّم ذلك و تمعليمه محطور في شرع الاسلام...
  - ٢. الفصول الختارة ص ١٣٥ .

هي، لا يقيد وحدةٍ و لا تعدّدٍ، و مرجـعه إلى أنّ العـام المـاهية بـشرط شيءٍ. والمـطلق الماهيّة لا بشرط شيء<sup>(١)</sup> انتهى.

و هذا هو السرّ في أنّ حمل العام على العموم غير مشروطٍ، بخلاف حمل المطلق عليه فإنّه مشر وط بشر طين، كما صرّح به جماعة؛ منهم الفريد البهبهاني للثيّة في فوانده (<sup>٢</sup>). [الشرط] الأوّل أن لا يكون بعض ما يصدق عليه من أفراده شائعاً غالباً بحسب الاستعمال أو الوجود في الخارج، بل يكون متواطياً بالنسبة إلى جميع أفراده، فلو كان في مصاديقد شائع غالب بحسب الاستعمال محمل عليه قطعاً إن بلغ الشيوع حدّاً ينصرف الذهن معه إلى هذا الفرد و يتبادر منه مطلقاً و لو مع قطع النظر عن ملاحظة التسيوع، لأنّ الحسقيقة الأولى \_حينئذٍ ـ قد صارت مهجورةً مماتة. و حصل وضع تخصّصيّ جديد بالنسبة إلى خصوص هذا الفرد، فلايراد في العرف غيره إلا مع القرينة، كما في الداتمية الى خصوص هذا الفرد، فلايراد في العرف غيره إلا مع العرينة، كما في الداتمية الموضوعة لغنة بعيث أميتَ المعنى اللغويّ، و هُجر استعمالها في العرف على الخيل و البغال و الحمير، بعيث أميتَ المعنى اللغويّ، و هُجر استعمالها في أعرف على الخيل و البغال و الحمير، بداتةٍ لا يدفع إليه الشاة. و كما في العام أو قبل بوضعه لغة لكل ما يؤكل، فشاع في البُرّ أو مطلق الحبوب حتى صار حقيقةً فيه.

و من هذا القبيل لفظ الغناء الموضوع لمطلق الصوت أو مطلق الصوت المطرب، لو قلنا بصير ور ته حقيقةً عرفية في المطرب اللّهويّ لكثرة استعماله فيه.

وأمّالولم يبلغ الشيوع الاستعماليّ هذا المبلغ، بلكان تبادر هذا الفرد، و انصراف الذهن إليه بسبب ملاحظة الشيوع و شهرة الاستعمال، فظاهر كل من أطلق القول بأنّ المطلق يحمل على الفرد الشايع، وجوب حمله عليه «حينئذٍ» أيضاً.

و أظهر منه القول بأنّ غلبة استعمال المطلق في الفرد من الأمارات المشخّصة لمراد المتكلم. ولكن ينبغي أن يجري في المقام أيضاً ما ذكروه من الخلاف في الحقيقة المرجوحة و الجماز

- ۱. تمهيد القواعد ص ۳۰ س ۲۸.
- ٢. الفوائـد الجـديدة ص ١ مطبوع في آخـر الفـصول الغـروية، ايـضاً انـظر عـوائـد الايـام للغراقي الله ص ٢٥٩.

الراجح من التساوي و التوقف، أو ترجيح المرجوح، أو الراجح. و منشؤه رعاية الأصل من حمل اللفظ على المعنى الموضوع له، و مراعاة الغلبة الموجبة للسظهور، لكسونها بمسنزلة القرينة الصارفة، و حصول التعارض الموجب للتوقّف.

و قديتو هم: أنَّ مجرد تبادر أظهر أفراد اللفظ و أشهرها مقتضٍ للنقل و تجدّد الوضع؛ لكون التبادر من علائم الحقيقة و أماراتها.

وفساده واضح؛ فإنّ التبادر الذي هو من العلائم، هو الوضعي، أي فهم المعنى من جوهر اللفظ و حاقّه، من دون ملاحظة أمرٍ خارجٍ عـنه مـن غـلبة الاسـتعـال و غـيرها مـن الأسباب الخارجة، لا الإطلاقيّ، أي فهمه من اللـفظ بـواسطة أمـرٍ خـارجٍ عـنه، فـإنّه لايوجب الوضع و لاينتقل منه إليه انتقالاً إنّياً كما في الوضعيّ.

قال بحر العلوم تؤكَّ في فوائده: كيف و جميع الألفاظ الموضوعة للمعاني الكلية يتبادر منها الأفراد الشائعة المتعارفة، و قلّما يتّفق أن يكون أفراد الكلي متساويةً في الظهور و السبق والتبادر إلى الفهم، بل الغالب اختلافها في ذلك<sup>(١)</sup>انتهى.

و«حينئذٍ» فلاوجه للتفرقة بين مسألة الفرد الشائع ومسألة المجاز الراجع بأنّ حملهم المطلق على الفرد على الشائع مبنيّ على ثبوت الحقيقة العرفية في ذلك اللـفظ مع هـجر المـعنى اللغوي، فلو حُمل «حينئذٍ» على غير هذا الفرد أو على معناه اللغوي الصادق عـلى جميع الأفراد مطلقاً كان حملاً للفظ على معناه المجازي، أي الحقيقة المهجورة، بدون قرينةٍ، وهو غير جائزٍ، فتعيّن الحمل على الفرد الشائع، لأنّه حمل للكلمة على حقيقتها، و لا حـاجة فيه إلى القرينة، بخلاف حمل اللفظ على المجاز المشهور فإنّ حقيقته لم تُهجر بـل تستعاهد في بعض الأوقات.

ولذا وقع الاختلاف بينهم بما عرفته في تلك المسألة دون ما نحن فيه؛ لأنّ جانب الوضع الجديد فيه سليم عن المعارض، و الوضع القديم في مسألة الجاز الراجح معارض بالظهور الناشيء عن الشهرة و الغلبة.

دوائد بحر العلوم ص١١ «الفائدة الرابعة» .

و وجدالفساد في هذاالوجه:أنّ كلامنا في مالم تثبت الحقيقة العرفية. حيث أطلقواالقول بأنّ المطلق منصرف إلى فرده الشائع و محمول عليه. و قد صرّ حوا بذلك في مواضع كـشيرة نقطع فيها بعدم ثبوت الوضع الجديد. و هذا واضح لمن تتبّع في الفقه.

و يرشد إلى هذا ما يذكرونه في الأصول من أنّ غلبة استعمال المطلق في الفرد من أمارات تشخيص المراد، و لم يذكروها في أمارات تشخيص الأوضاع.

و من هنا ظهر أيضاًانّه لا وجه لما قد يتوهّم من أنّ حملهم المطلق على الفر دالشائع مبنيُّ على صيرور ته فيه مجازاً مشهوراً فيرجّح على الحقيقة المرجوحة.

فإنّهم قد أطلقوا هذا الحكم. و أرسلوه إرسال المسلّمات. و فيهم مَنْ يتوقف في مسألة تعارض المجاز الراجح مع الحقيقة المرجوحة. و مَنْ يقدّم الحقيقة على المجاز مستدلاً بـقوّة الوضع و رعاية الأصل.

هذا، مع أنَّ مجرَّد استعمال المطلق في الفرد ليس تجوَّزاً، كما فُصَّل في محلَّه.

و الحاصل أنّ مجرد شيوع استعمال المطلق في فردٍ لا يوجب صيرور ته حقيقةً عرفيةً في خصوصه، و مجازاً في العموم البدني.

و لذاقال بعض السادة الأجلّة تؤتُّخ : لو وقع التصريح بالعموم كأنْ يقول: «أعتق رقبةً أيّ رقبةٍ شئت» كان اللفظ مستعملاً في معناه الحقيقي غير مسعدولٍ بسه عسن مسعناه الأصليّ و لا مراعى فيه وجود العلاقة بينه و بين غيره، كما هو شأن الجاز. انتهى.

و كذا لا يوجب بحرّد استعمال المطلق في الفرد الشائع باعتبار أنّه من مصاديقه كونه مجازاً. نعم، لو استعمل فيه مع إرادة الخصوصية من اللفظ كان بحازاً. لأنّه لم يموضع لفردٍ بمعينه بل لشائعٍ في جنسه.

وكذالواستعمل في العموم الاستغراقيّ بالقرينة الحالية من قاعدة الحكمة، كما في ﴿ أُحلَّ الله البيع﴾ <sup>(١)</sup> و نحوه ممّا أوجب حمله على الفرد المعيّن الترجيح من غير مرجّم، أو الإجمال المنافي لمقتضى الحال، و على غيره المبهم قيام الصفة الوجـودية ـكـالحلّية مُــئلاً\_بـا لا

١. البقرة: ٢٧٥ .

وجود له. فإنَّ المبهم لا وجود له، فيتعيَّن حمله على العموم الاستغراقيّ بمقتضى الحكمة. على أنَّ دأب الشارع في أمثال المقام تأسيس القاعدة الكلية لا بيان الحكم لفردٍ لا بعينه. و كيف كان، فالتحقيق في التفرقة بين المسألتين:

أنَّ الأصل ـ وإن اقتضى فيهما حمل اللفظ على الحقيقة و الإطلاق، نظراً إلى ظاهر اللفظ مع قطع النظر عن الشهرة و الغلبة، كما هو قاعدة محاورة أهل اللسان و متفاهم العرف في جميع الأزمان، حيث يستندون في الألفاظ الجرّدة إلى أصالة الحقيقة و الإطلاق ـ و لكنّ المانع من تسليم حكم الأصل و مقتضاه، في ماكان نجازه مشهوراً، هو غلبة الاستعمال في المعنى المجازيّ بالقرينة، فإذا أُطلق هـذا اللـ فظ كـان احـتاله لإرادة المـعنى الجـازيّ ـ تعويلاً على الشهرة \_ أُظهر.

وإِنَّا اختلفوا«حينئذٍ» في ذلك لاختلافهم في أنَّ الشهرة هل تصلح لكونها قرينةً كسائر القرائن أو لا؟

> فمن قال بالأوّل رجّح إرادة المعنى المحازي ويربعو وربعي و من قال بالثاني قدّم الحقيقة. و من التبس عليه الأمر توقّف. و إلّا. فلا خلاف بينهم في أنّه يخرج عن الأصل بالقرينة.

و المانع في ماكان فرده شائع الاستعمال، و إن كان ما ذكرناه في الحال، و لكنّه لامعارض له من جهة الوضع، لتساوي جميع الأفراد من الشائع و غيره في كونها من مصاديق الماهيّة المطلقة حقيقةً، فيكون الفرد الشائع ذاترجيح بمرجّح الشيوع و الغلبة. في لايعارضه شيءً من جانب الوضع، كما في الجاز المشهور.

لايقال: فالشيوع قرينة على إرادة هذا الفرد و تعيّنه، فيكون مجازاً.

فإنّ القرينة قد تكون مُعيّنةً، كما في المشترك، فلاتستلزم الجازية، وإنَّا المستلزمة لها هي الصارفة عن إرادة المعنى الحقيقيّ.

وربُّما يُعلِّل تعيَّن الفرد الشايع للإرادة من المطلق بأنَّه القدر المتيقِّن من قصد المتكلَّم، فتدبّر.

و يظهر من السيّد المرتضىﷺ القدح في هذه القاعدة و هو ضعيفٌ. هذا كلّه في الشائع الاستعماليّ.

و أمّا الشائع الوجوديّ: فني انصراف المطلق إليه و عدمه قولان، و لعلّ الأوّل أظهر، و هو ظاهر إطلاق الجماعة بل صريح بعضهم، كما لا يخفي على من لاحظ كلماتهم.

و ممّاذكرنا ظهر الفرق بين المطلق والعام أيضاً بشمول العام لجميع الأفراد الشائعة و النادرة لكون عمومد وضعيّاً، بخلاف المطلق فإنّ عمومه للحكمة. **الشوط الثاني <sup>(١)</sup>: أن يكون ذكره لأجل بيان نفسه لا على سبيل التقريب لبيان حكم آخر،** و إلّا لم يُعمل بإطلاقه، كما في قوله تعالى: ﴿و كلوا ممّا أمسكُنَ﴾<sup>(٢)</sup> فإنّ المقصود منه بيان حلّية صيد الكلاب المعلّمة من حيث الصيد، فلا دلالة فيه على طهارة محلّ العضّ.

و استدلّ له بأنّ المطلق يحمل على العموم لئلًا يخلو الكلام عن الفائدة، و هي في المقام متحقّقةٌ, فلا داعي إلى حمله على العموم.

و الحاصل أنه إذا عُلِم أنَّ المتكلَّم بصدد بيان حكم المطلق من حيث هو، لزم حمله على العموم، و أمّا إذا علم أنّه بصدد بيان حكم آخر فلا داعي إليه، فتأمّل.

## تذنيبات

الأوّل: إذا قامت قرينة على إرادة العموم من المطلق فلا إسكال في حمله عليه، كما في الاستثناء فيد، و حدّه و لو بالخاصّة، و تعليق حكمه على وصفٍ متحقّق في الفرد النـادر عسلى سا قيل، و تقييده بقيدٍ مخرج لبعض الأفراد النادرة. و أمّا لوقُيّد بالفرد النادر ـكأنْ يقول: أعتق رقبةً، ثم يقول: أعتق رقبةً ذاتَ رأسين. فهل هذا التقييد كاشف عن إرادة العموم من المطلق، فلا يحمل عليه؟ أو لا يكشف، فيحمل عليه، فلا يُجزي غير المقيّد؟

- (١) لاحظ صفحة (٤٢) في شرطي حمل المطلق .
  - (٢) سورة المائدة، آية ٦.

**الثاني:** قد شاع بين الفقهاء حمل المطلق على المقيّد اللّبي، أي الفرد الشائع، واللفظي في حال الاختيار، و لكنّهم في حال التعذّر يتمسكون لئبوت الحكم بالإطلاق، مـثلاً يـقولون: إن المتبادر من المسح هو المسح بباطن الكفّ، و معناه أنّ هذا هو المراد مـن الأمـر بـالمسح، فلايجوز بغيره، و مع تعذّر المسح بالباطن يحكمون بالمسح بالظّاهر مستندين إلى الإطلاق.

فيشكل عليهم أنَّ كون المقيَّد في[مقام] بيان المراد من المطلق يأبي عن ذلك، فإنَّ ظاهر الكف لم يكن مراداً، فكيف صار عند التعذّر مراداً؟

مع أنّه يلزم ـعلى القول بأنّ استعمال المطلق في المقيد مجازُ ـإرادة الحقيقة و المجاز من لفظٍ واحدٍ، فإنه أريد به الإطلاق للتمسّك بـه حـال التـعذّر، و التـقييد للـتمسّك بـه حـال الاختيار.

نعم، لايرد ذلك على من استند إلى حديث: «الميسور لايسقط بالمعسور» و نحوه. و يمكن الجواب عنه بأنّه لامانع من أن يكون المقيّد بالنظر إلى بعض أحوال المكلّف في مقام البيان، و بالنظر إلى بعضها في غير هذا المقام، تـوضيحه: أنـه لو قـال للـقادر: «امسح» يتبادر منه المسح بالباطن، و لكن لو قال ذلك للعاجز، فـالمتبادر هـو المسـح بـالظاهر، فليتأمّل.

- 10

**الثالث: إذا تُ**يَّد المطلق بمقيدٍ مستوعب كأن يقول: «أعتق رقبةً» ثم قال «أعتق رقبةً مؤمنةً» ثم قال «أعتق رقبةً كافرةً» فالظاهر أنَّ ذلك من القرائن على إرادة العموم من المطلق.

و يحتمل كونه من باب تعدّد التكليف، فيجب عتق رقبتين مؤمنة وكافرة؛ لأصالة عدم التداخل، فتأمّل.

**الرابع**: إذا ورد مطلق و قُيّد بمطلقٍ و مقيّدٍ، كأن يقول: «تجب الصلاة» ثم قال «يجب في الصلاة ستر العورة» ثم قال: «يجب الستر بغير الحرير» فهل يقيّد المقيّد المطلق ب المقيد الشالث؟ فسيكون للصلاة شرط واحد و هو الستر بغير الحرير؟

أم لا، فيكون للصلوة شرطان؟ وجهان: للأوّل: والحكم العرفيَّ بأنّ الطلوب من الأمرين واحد، مضافاً إلى أصالة عدم التعدّد. وللثاني: أنّ الأمر بالنسبة إلى المطلق الثاني والمقيد يرجع إلى الوضعي أي الشرطية، وإنكان بصورة التكليني، و قد تقرّر أنّ المطلق لا يحمل على المقيّد في الوضعيّات. و تظهر الثرة في ما لو عجز عن الستر بغير الحرير، و تمكّن من الستر به. فعلى الأوّل يصلّي عرياناً لفقد الشرط، فلا تكليف به. و على الثاني يصلّي في الحرير، لأنّ سقوط أحد الشرطين لاينافي التكليف بالآخر، فتدبَّر.

**الخامس:** إذا ورد مطلق و مقيّدان متضادّان، فمع الاستيعاب ما عرفته من الوجهين: كونه قرينة على العموم، و إرادة تعدّد التكليف. و على الأوّل يكون المقيّدان تأكيداً لمدلول المطلق. و قد يقال بالتساقط، نظراً إلى اختلافهما، فيكون المطلق سلياً عن المعارض، فلا تأكيد. و قد يحكم بالتخيير بينهما شرعاً، لا العقلي المستفاد من الأمر بالكليّ.

و قد يقال بالإجمال، نظراً إلى اشتراكهما في التقييد، فلا يُعلم أنَّ المكلف به أيُّهُما؟ وكذا الكلام مع عدم الاستيعاب، كما في روايات الولوغ. قال الشهيد الثيَّة في قواعده: لو قيّد بقيد بن متضادّين تساقطا، و بتي المطلق على إطلاقه، إلّا أنْ يدلَّ دليل على أحد القيدين، كما عن النبي ﷺ «إذا ولغ الكلب في إناء أ**حـدكم** فليغسله سَبْعاً إحداهُنّ بالتّراب» و بهذا عمل ابن الجنيد. ورُوّينا «ثلاثاً» و روى العامّة: «أَخراهنّ بالتراب» و رُوّينا و رووا: «أُولاهنّ» فيبق المطلق على إطلاقه. ولكن رواية «أولاهنّ» أشهر، فترجّحت بهذا الاعتبار انتهى (١) واعترض عليه بأنَّ العمل بأصل الإطلاق إنَّما يُجدي إذا لم يكن في مقابله دليلٌ، والتقييد ثابت في الجملة. و قد يقال بكونهما بياناً لإرادة هذين الفردين بعني وجويهما عيناً. وهو بعيدٌ. فإنَّ العرف كما يحكم بوحدة التكليف في المقيَّد الواحد \_كذلك يحكم بها في المقيَّدين. وقد يقال بالإجمال، فيرجع إلى الأصول العملية. وفي (العوائد): الظاهر التخيير بين القيدين، لأنَّه الحكم عند تعارض الخبرين، ومرجعه إلى ما يرجع اليهِ التساقط، ولكن ليس تساقطاً. الي آخره<sup>(٢)</sup> فتدبر.

**السادس:** القول بتعلَّق الأحكام بنفس الطبايع حكما هو الحقَّ المرضيِّ عند كثيرٍ من الحققّين ـ لا يو جب في النهي عن المطلق حمله على الأفراد النادرة أيضاً، نظراً إلى أنَّ النهي عن الطبيعة نهـيُّ عن كلِّ فرد فرد توجد فيه، وهي موجودة في ضمن كلِّ فـردٍ مـن أفـرادهـا، فـلايحصل الامتثال بالنهي إلَّا بالاجتناب عن جميع الأفراد، فإنَّ شيوع استعمال المطلق في الفرد

- ١. القواعد و الفوائد ج ١ ص ٢١٥.
  ٢. عوائد الأيام، ص ٢٦٧.

قرينة على إرادة المتكلّم خصوص هذا الفرد من النهي عن المطلق. وإرادتُ، لغـير، غـير معلومة.

فظهر ضعف ما ربما يقال من: أنّ الغناء ـ و إن كان مطلقاً ـ لا يفيد بنفسه العموم، وينصر ف إلى الفرد الشايع سنه، و هـ و الصـوت اللـهويّ، إلّا أنّ تـ علّق النهـي بــه يـفيد وجــوب الاجتناب عن كلّ ما توجد في ضمنه طبيعة الغناء و إن [لم] يكن من أفراده الشايعة.

فإنّ المطلق إذالم يكن مصر وفأً إلى غير الشايع، فكيف يُصر ف إليه بمجر د تعلّق النهي؟ و لا يعلّق إلّا بما أريد به.

# المقدّمة الرابعة:

إذا عُرف مراد الشارع، بل مطلق المتكلّم، ولو بآمارات ظنيّة يعوّل عليها في محاورات العرف - حمل اللفظ عليه، و لو كان من المعاني الجازية له.

و إذا جهل المراد و انتنى القرائن حلنا، على معناه الحقيق.

فلو تعدّد و كان أحدهما لغوياً و الآخر عرفياً فذهب جماعة تقديم اللغة.

ولكنّ الظاهر تقديم العرف للاستقراء، وقوّة الظنّ بإرادة المعنى العرفي، فَإِنّ أكثر خطابات الشرع مطابق للعرف، كما لايخفيٰ على المتتّبع.

و من هنا نحمل الغناء على معناه العرفي الذي كان مُتعارفاً في تلك الأزمنة و قبلها.

بل صريح جماعةٍ القطع بتقديم العرف إذاكان مقدّم الحدوث على زمن صدور الخطاب عن الشارع، كالقطع بتقديم اللغة إذاكان العرف مستحدثاً متأخّراً عن زمن الصدور.

و جعلوا محل النزاع في هذه المسألة في ما لانقطع بتأخَّر العرف عن زمن الصدور.

و الظاهر أنّ الغناء كان متعارف الاستعمال في زمن الجاهليّة أيضاً في الصوت اللهويّ. فلاينبغي النزاع في حمله على هذا المعنى، و وجوب تقديمه على المعنى اللغوي أي مـطلق الصوت المُطْرِب.

و قد كان استعماله في هذا العرف في زمن الائمة المَيْكُمُ أيضاً متعارفاً شايعاً كما يأتي بيانه.

سلَّمنا الشكِّ في ذلك، فقد يقال: إن الأصل اتِّحاد العرفين، و لعلَّه ناظر إلى بُعد مخالفتهما و تخالفهما مع عدم مُضيّ زمانٍ طويل فتدبّر. وكيف كان، فلو تخالف عُرف المتكلُّم و المخاطب، فني حمل اللفظ على الأول، أو الثاني، أو التفصيل. أو التوقُّف؟ خلاف. وَ التفصيل في الأصول. والظاهر أنه لاخلاف في وجوب حمل اللفظ على عرف المتكلُّم والمخاطب مع الاتحاد وعدم إرادة المعنى اللغويّ فإنَّه هو المعهود من طريقة العقلاء و أرباب الحاورات. مع أنَّه لو لاه لانسدٌ باب التفهيم و التفاهم. و قد جعلوا ذلك ثمرة الخلاف في مسألة ثبوت الحقيقة الشرعية و عدمه. المقدمة الخامسة؛ إذا اختلفت نقلة اللغة في تفسير لفظ فمع التصريح بالنبي، يحصل التعارض فيرجع إلى المرجّح، أو يقدّم قول المثبت فسيحكم بالاشتراك على الخلاف. ومع عدمه، لا تعارض فيحكم بالاشتراك، إلَّا مع ثبوت التجوَّز فإنَّ الظاهر من اللغويَّ بيان الحقيقة دون مجرّد الاستعمال على ما قيل، فتأمّل. و رُبِّمًا يفصِّل في المقام بأنَّ التعارض بين المعنيين: إمّا أن يكون بالتباين، كأن يقول واحدٌ: العين هو الذهب و الآخر: إنَّه الفضَّة. أوبالاعمّ من وجدٍ، كأن يقول واحد: إن الغناء هو الصوت المطرب، و الآخر: إنَّه الصوت مع الترجيع. أو بالاعمّ المطلق، كأن يقول واحد: الصعيد هو وجه الأرض، و الآخر: إنَّه التراب فني الأوَّلين يحكم بالاشتراك، و في الاخير يؤخذ بالأعمّ. و فيه نظر، وفي تمثيله للثاني بما عرفته: مناقشة لما يأتي من أن المطرب لايكون في سا لاترجيع فيه.

و كيف كان، فهل يكتنى في ثبوت اللغة بالواحد من أهلها مطلقاً، أو مع الوثوق به، أو يشترط التعدّد و العــدالة كــها في الشهــادة؟ وجــوهٌ: مــبناها حـجية قــول اللـغوييّن في الأوضاع من باب الظنّ الخاص، وعدمها.

وربّما يتوهّم أنّ اتفاقهم على حجيّة الظواهر مستلزم لحجية قول أهل اللغة مطلقاً، وهو كها ترى، فإنّ حجية الظاهر غير حجية الظنّ بأنّ هذا ظاهر، فليتأمل.

المقدّمة السادسة:

لم يثبت من العرب استعمال اللفظ في أكثر من معنىًّ واحدٍ مطلقاً. سواء كان من المعاني الحقيقة أو المجازية؟

فمقتضى التوقيف عدم جوازه. نعم، يجوز استعماله في الأعم من باب عموم المجاز أو عموم الاشتراك. فما يتوهّم منه الاستعمال في المعنيين محمول على هذا القهم. و من هنا ظهرأنّ الغناء في الأخبار إمّا يحمل على معناه اللغوي، أو على معناه العرفي، أو الأعمّ.

وحيث لاسبيل إلى الأخير \_لكونه مجازاً لا دليل عليه \_ تعيّن الأوّلان، و الثاني مقدّم على الاوّل فيتعيّن، فتدبّر.

قال بعض الأفاضل: الغناء من الألفاظ المشتركة. و استعمل في الأحاديث مفرداً، ولايمكن أن يكون مستعملاً في كلا معنييه في استعمالٍ واحد، فوجب أن يكون مستعملاً في أحَـدِ معنييه.

> فالغناء المنهيّ عنه مستعمل في الصوت المرجّع المطرب، بمعنى المفرح. والغناء المرغوب فيه في المطرب بمعنى المحزن.

كما يظهر من سياق و صف المنهيّ عنه باللهو و الباطل، و المرغوب فيه بالحزن، وكونه مذكّراً للجنّة. فلا تناقض و لاتعارض بين الطرفين على هذا التقدير، إذ يفيد أحدهما أنَّ هذا النوع من الغناء حرام، و الآخر يفيد أنَّ ذلك النوع منه مباح و مرغوب فيه. فَبِمَ يتمسَّك هؤلاء في تحريم مطلقه؟ انتهى.<sup>(1)</sup> و هذا مبنيّ على استعمال الغناء في معناه اللغوي أي الصوت المرجّع المطرب، و لمَّا كان الطرب مشتركاً بين الفرح و الحزن، جُعِلَ الغناء المأخوذ في مفهومه الطرب منستركاً بـين الصوت المفرح و الصوت المحزن، فبني عليه ما ذكره من عدم التعارض. و وفيه نظر: فإنّ هذا لا يوجب الاشتراك في الغناء، إذ الطَّرب المأخوذ فيه لا يصح إرادة الفرح و الحزن جيعاً منه، لما عرفته. و الحزن جيعاً منه، لما عرفته. و الحزن جيعاً منه، لما عرفته. فالمراد به أحدهما خاصّة، فلا يلزم الاشتراك في الغناء. و على القول بجواز استعمال اللفظ في معنيه لامانع من استعمال الغناء أيضاً في الفرح والحزن، فلا دليل على إرادة الأول من المنهيّ عنه، و إرادة الغاني من المرغوب فيه. و كذا لو قلنا بإرادة الأول من المنهيّ عنه، و إرادة الغاني من المرغوب فيه.

المقدّمة السابعة:

الاشتباء في مبدء الاشتقاق موجب للإجمال، مع اختلاف معناء بالنظر إلى وجهين نعم، لوكان المشتق ظاهراً في أحد المعنيين بتبادره منه، وأغلبية استعماله فيه، حمل عليه، إذ لا إجمال حينئذٍ، كما في حديث: «من لم يتغنّ بالقرآنٍ <sup>(٢)</sup>». لاحتال اشتقاق الفعل من المقصور و من المدود، ولكنّ الثاني أظهر. وإن شئت قلت: التغني مشترك بين الاستغناء و استعمال الغناء، و لكن استعماله في الثاني أكثر فإرادته من الحديث المذكور أظهر، فيدلّ على جواز الغناء بـل تأكّد استعماله في

- د رسالة ايقاظ النائمين، و قد سبق ذكرها.
  - ٢. أمالي المرتضىٰ ج ١ ص ٢٤.

القرآن.

ولو لا هذا الاعتبار لحصل الإجمال الذاتي أو العرضي.

والقول بلزوم حمل المشترك على جميع معانيه ضعيف شاذّ، كالقول بأنّ المشترك خارج عن حدّ الجمل، لوضوح دلالته، لكونها تابعةً للوضع وهو معلوم.

فإنّ المراد من عدم وضوح الدلالةِ في المجمل عدم وضوح الدلالةِ على المراد، لا على المدلول. مع أنّ الأظهر في تعريف المجمل «ما احتمل احتمالين متساويين» فيدخل المشترك \_الخالي عن القرينة المعيّنة \_ فيه.

لايقال: قد ثبت في الأصول: أنّه إذا ورد خطاب من الشارع، و له اعتباران، يكون بأحدهما مجملاً، دون الآخر، فهو محمول على المبيّن، نظراً إلى غلبة البيان في كـلام الشـارع كـما في قوله: ﴿محصنين غير مسافحين﴾<sup>(١)</sup> فإنّ الإحصان قد يفسّر بالتعفّف وهو مجمل، و قـد يفسّر بالتزويج و هو مبيّن.

فعلى هذا فحمل التغنّي في الحديث على الاستغناء متعيّن. لكونه مبيّناً، دون الغناء لكونه مجملاً. لما يأتي من عدم الإجمال في لفظ الغناء لا في اللغة و لا في العرف. مع إمكان القول بالإجمال في الاستغناء بالقرآن، كما لا يخفي.

#### المقدّمة الثامنة:

إذااستعمل اللفظ في معنيين، واختُمل كونه موضوعاً لكلَّ منهيا على حدةٍ. وكونه موضوعاً لأحدهما خاصّة، و مستعملاً في الآخر على سبيل التجوّز، و يسمّىٰ ذلك تعارض الجساز و الاشتراك.

فالمشهور أنَّ المجاز خيرٌ من الاشتراك، لأصالة عدم تعدَّد الوضع، و أغلبية الجاز على

(١) سورة النساء، آية ٢٩.

الاشتراك<sup>(١)</sup> بل قد يقال: بعدم وقوعه. نعم، قد يدّعي الاتفاق على تقديم الاشتراك في ما لو كان كلام اللغوي ظاهراً فيه بتفسير اللفظ بالمعنيين، مع احتال إرادته الاستعمال الجمازي. و لكنّه محلّ التأمّل. نعم، لا إشكال مع التنصيص، مع اجتماع شرائط الشهادة، أو مطلقاً إن اكتفينا بمطلق الظنّ في باب اللغات. ثمّ، إذا ثبت وضع اللفظ لأحدهما بعينه، فلا إشكال. فإن لم يتعيّن، فالمرجع الأمارات المقرّرة لتشخيص الوضع من: التبادر، و عدم صحة السلب، و غيرهما. ولو دار الأمربين وضع اللفظ للقَدر المشترك، وهو الجامع بين المعنيين، أو المعاني، ولكلَّ من المتعدّد على حدةٍ، و يُسمىٰ بتعارض الاشتراكَيْنِ أي اللفظي والمعنويّ ــ فمقتضى الأصل المتقدم ثبوت الثرآني ترضي مراحلوم سراكي وبين وضعه للجامع و لخصوص أحد المعنيين ـو يُسمىٰ بتعارض الجاز والإشتراك المعنويّ ــ فقد يرجّح المجاز، نظراً إلى أنَّ وضعه للجامع مستلزم لجازين. و قد يُرجّح الاشتراك، لأغلبيّته. و عن جماعةٍ: التوقّف. ولو ثبت وضعه لمعنيٌّ و استُعمل في معنيين آخرين، فتردّدنا في وضعه للجامع بينهما، أو بجازيتنه فيهما. فالحكم للثاني، لاستلزام الأوّل الاشتراك اللفظي المرجوح بالنسبة إلى الجاز. وكذا لو كان التردّد في وضعه لخصوص كلِّ منهما أيضاً، أو علمنا به وشككنا في وضعه للجامع أيضاً.

۱. راجع بحت تعارض الأحوال من قوانين الاصول ص ۳۲.

و صور التعارض كثيرةً مفصّلة في الأصول.

و كيف كان، فمجرّد استعمال اللفظ في معنى أو معانٍ لا يوجب الحقيقة بل هو أعمّ منها على الأصحّ المشهور.

فاِذاحققٌنا معنىٌ حقيقياً للفظ، و شككنا في ساير موار داستعهالاته، و لم تُساعدنا على ئبوت الوضع له أمارة ممّا قرّروه، ولا تنصيص ممن يُقبل قوله من أهل اللغة. حكمنا فيه بالتجوّز.

و من هذا القبيل لفظ «الغناء» فإنّ وضعه للصوت المُطْرِب في اللغة ثابتٌ، وكذا في العرف للصوت المطرب اللهويّ، و ليس هذا من الاشـتراك، لأنّ المـعتبر فـيه تـعدّد الوضـع في اصطلاح واحد، فاستعماله في ساير المعاني الآتية مجاز، فلا إجمال فـيه مـع القـرينة، ولا بدونها، في اللغة، و لا في العرف.

واحتمال وضعه لمطلق الصوت كما يظهر من بعض اللغويين ـ و هو الجامع بين المعاني. ضعيف، لعدم ثبو ته، مع استلزامه التجويز في استعماله في خصوص المطرب، أو الاشتراك، و كلاهما بعيد، فتدبّر.

واختلاف الأقوال في تحقيق الحال و تشتّت المقال في هذا الجمال لايوجب الإجمال، بعد وضوح الحقّ بالبرهان و الاستدلال.

## المقدّمة التاسعة:

الصوت من الكيفيّات المحسوسة، و هو على ما صرّح به جماعة من الحكماء: كيفيّة تحدث في الهواء بسبب تموُّجه المعلول للقَرْع الذي هو إمسماس عمنيف، والقملع الذي همو تمفريق كذلك، مع مقاومة المقروع و المقلوع للقارع و القالع.

و ليست الحروف و الكلمات من أجزائه و لوازمه، لتحقّقه بدونها بالضرورة، و إِنَّمَا هي مَيْزاته عمّا يُماثله في الحدّة و الثقل.

لأنَّه يختلف باختلاف قوَّة المقاومة و ضعفها قوةً و ضعفاً. و باختلاف صلابة المقروع

وملاسته. و قصر المُنْفَذ و ضيقه حدةً و ثقلاً، وقد يختلف بملائمة الطبع و منافرته فيتصّف بالحسن و الكراهة.

وقد تختلف آثاره فمنه ما يُورث السرور و الانبساط، و منه ما يُوجب الضحك، ومنه ما يورث البكاء، و منه ما يوجب الانزجار عن هذه الحسياة و المسيل إلى الحسياة البساقية، و تذكّر الجنة و الشوق إلى العالم الأعلى، و منه ما يهيّج الشهوات و يزيّن السسيّئات، نسظير أنواع مدركات البصر في اختلاف آثارها.

و كيف كان، فالصوت مهيّج للقلب و محرّك له و موجب لظهور ما هو الغالب عليه من الأخلاق و الحالات.

قال أبوحامد محمّد بن محمّد بن محمّد الغزّالي في كتاب «إحياء علوم الدين»: لله تعالى سِرّ في مناسبة النَغَهات الموزونة للأرواح، حتى إنها لتؤثّر فيها تأثيراً عجيباً، فحمن الأصوات ما يفرح، و منها ما يحزن، و منها ما ينوّم، و منها ما يضحك و يُطرب، و منها ما يستخرج من الأعضاء حركات على وزنها باليد والرجل والرأس

و لا ينبغي أن يُظنَّ أنَّ ذلك لفهم معاني الشعر، بل هذا جارٍ في الأو تار حتى قيل: من لم يحرَّ كه الربيع و أزهاره و العود و أو تاره فهو فاسد المزاج ليس له علاج.

وكيف يكون ذلك لفهم المعنى، و تأثيره مشاهَدٌ في الصبيّ في مهده، فإنّه يُسْكته الصوت الطيّب عن بكائه، و تنصرف نفسه عمّا يبكيه إلى الإصغاء إليه، والجَمَل مع بلادة طبعه يتأثّر بالحُداء تأثّراً يستخفّ معه الأحمال الشقيلة و يستصغر لقوّة نشاطه في سماعه المسافات الطويلة، و ينبعث فيه من النشاط ما يُسكره و يولّه، فتراها إذا طالت عمليها البوادي و اعتراها الإعياء و الكلال تحت المحامل و الأحمال، إذا سمعت مُنادِى الحُداء تمد أعناقها، وتُصغي إلى الحادي ناصبةً آذانها، و تسمرع في سيرها حستى تسترعز عمليها فقد حكى أبوبكر محمد بن داودالد ينوري المعروف بالرقي قال: كنتُ بالبادية فوافيتُ قبيلة فقد حكى أبوبكر محمد بن داودالد ينوري المعروف بالرقي قال: كنتُ بالبادية فوافيتُ قبيلة من قبائل العرب فأضافني رجل منهم، و أدخلنى خِبائه فـرأيتُ في الخـباء عـبداً أسـود مقيِّداً يقيدٍ، ورأيت جمالاً قد ماتت بين يدي البيت، و قد بتي منها جَمَل وهو ناحلُ ذابـل كانَّه ينزع روحه! فقال لي الغلام: أنت ضيفٌ و لك حقّ فتشفّع فيّ إلى مولاي فإنَّه مكرِمٌ لضيفه، فلا يرد شفاعتك في هذا القدر، فعساه يحلّ القيد عَنيّ. قال: فلمّ أحضر وا الطعام امتنعت و قلت: لا آكل ما لم أُشفّع في هذا العبد. فقال: إنّ هذا العبد أفقرنى و أهلك جميع مالي!

فقلت: ماذا فعل؟

فقال: إنّ له صو تأطيّبا.ً و إنّي كنتُ أعيش من ظهور هذه الجمال، فحمّلها أحمالاً ثقالاً و كان يحدو بها حتّى قطعت مسيرة ثَلاثة أيام في ليلةٍ واحدة مــن طـيبِ نــغمته، فــلمّاً حــطَّتْ أحمالها ماتت كلّها، إلّا هذا الجمل الواحد.

ولكن أنت ضيني فلكرامتك قد وهبتُه لك

قال:فاَحببتُ أَنْ أَسمع صوته، فلمّا أُصبحنا أُمَرَهُ أَن يحدوّعلى جملٍ يستقي الماء من بتَرٍ هناك. فلمّا رفع صوتَه هام ذلك الجمل و قطع حِبّالَه، و وقعت أنّـا عسلى وجسهي، فسا أظُنُّ أني سمعتُ \_قطُّ \_صوتاً أُطيب مند.

فإذاً، تأثير السماع في القلب محسوس، ومَنْ لم يحرّ كه السماع فهو ناقص مائل عن الاعتدال. يعيد عن الروحانيّة، زائد في غلظ الطبع و كثافته على الجهال و الطهيور، بسل عسلى جمسيع البهائم، فإنّ جميعها تتأثّر بالنغَهَات الموزونة، و لذلك كانت الطيور تسقف عسلى رأس داود عليه السلام لاستماع صوته ...

إلى أن قال: قال أبوسليان: السماع لا يجعل في القلب ما ليس فيه، ولكن يحرّك ما هو فيه. انتهى. ( ١ )

وكما أنّ الحروف والكلمات ليست من ذاتيّات الصوت، فكذلك الحسن والقبح لتخلّف كلّ منهما عنه، و الذاتيّ لايتخلّف، فقد يتّصف بالحسن، و قد يتّصف بالقبح، و قد لايـتّصف بشيءٍ منهما.

١. إحياء علوم الدين ج ٢صص ٣٠٠- ٢٩٩.

و الغرض من وضع علم الموسيقيّ بيان طرق تحسين الصوت و تزيينه بمـعرفة وجـوه المناسبات العدديّة المقترنة بالألحان المستحسنة و النَغَهات المعجبة الجـاريةِ على الكــلهات الموزونة الموافقة للأصول العروضية.

و قد صرّح بعض الأفاضل باَنّ موضوع علم الموسيقيّ هو: الصوت المعروض للمناسبات العددية من حيث أنّه معروض لها، أو للأعداد الموجودة في المادة أي الصوت.

قال:فيبحث فيه عن كيفية مناسبات اللحون و اتّفاقها و كيفية تأليفها و اختلافها، وبالجملة يبحث فيه عن كيفية الاتفاق و الاختلاف.

وبيّنوا:أنّ تحقّقالأعدادالمذكورة إنّما يتحقّق بالتراجيع، فإنكانالصوت على استقامته من غير ترجيعٍ يكون واحداً، فاذا رُجّع بترجيعٍ واحدٍ صار اثــنين، و اذا رُجّــع بــترجــيعين صار ثلثة. و هكذا.

و هذا کالحرکة، فإنّها ما دامت على استقامتها تکون واحدة، فاذا انعطفت أو رجعت تصير متعدّدة.

و بيّنوا فيه: أنّالنغهات إذاكانت متناسبةً تكون حسنةً، و إنكانت مختلفةً كانت قبيحةً، و أما إذا لم تكن مشتملةً على المناسبة أو المخالفة لم تتّصف بالحسن و القبح، بــل يــتصف بــامرٍ آخر كالحدّة و مقابلها. انتهى.<sup>(١)</sup>

فحسن الصوت كيفية عارضة له تحصل برعاية التناسب في الترجيع، و كلَّما زاد تناسباً زاد حُسناً.

و في الإحياء: أنَّ الوزن وراء الحسن، فكم من صوت حسنٍ خارجٍ عن الوزن. وكم من صوتٍ موزون غير مستطاب. و الأصوات الموزونة باعتبار مخارجها ثلثة: فإنّها إمّا أنَّ تخرج من جمادٍ كصوت المزامير و الأوتار و ضرب القضيب و الطبل وغيره. وإمّا أنْ تخرج من حنجرة حيوانٍ، فذلك الحيوان: إمّا إنسان.

أو غيره كصوت العنادل و القهاري و ذوات السجيع من الطيور، فهي مع طيبها موزونةً متناسبة المطالع و الميقاطع، فسلذلك يسستلذَّ سهاعمها و الأصل في الأصوات حسناجر الحيوانات.

وإنمًا وضعت المزامير على أصوات الحناجر و هو تشبيه للصنعة بالخلقة، و ما من شيءٍ توصّل أهل الصناعات بضاعتهم إلى تـصويره إلّا و له مـثال في الخــلقة التي اســتأثر الله باختراعها. فمنه تعلم الصُنّاع، و به قصدوا الاقتداء انتهى<sup>(١)</sup>.

وكما لايكون الحسن من ذاتيّات الصوت فكذلك التطريب أي تغيير الحال بالسرور أو الحزن، فَانَّ الصوت قد يكون غير مطربٍ بالضرورة.

فالغناء ليس هو مجرّد الصوت لكونه عبارةً عن الصوت المطرب، فالإطراب كيفية زائدة على الصوت عارضة له، و لا يحقّ أنَّ الإطراب لا يحصل إلاّ مع حسن الصوت و هو غـير حاصل إلّا بالترجيع المتناسِب،

فلا يمكن تحسين الصوت إلَّا بالتغنَّي.

ولكن قد صرّح بعضهم بالفرق، و أنّ النسبة بينهها بالعموم و الخصوص من وجه، و هو مجرّد عبارة لم نتعقّل معناها و حقيقتها.

فظهر من ذلك كلَّه ضعف ما قيل من: أنَّ الحُداء، و الرجز، و النياحة، و الرثاء، والغناء: ألفاظ في كلام العرب مستعملة في معانٍ مقصودة لهم، مشتركة الكيفية في القواعــد المــوسيقيّة، خارجة على قوانين النسب الصوتية.

و في بعض تحقيقات المحقّق القمّي لللهُ : أن هذا الكلام مُتساقط، لايرجع إلى محصّل، فإنّ قوله: «مشتركة الكيفية» صفة المعاني المقصودة، فلابدً أن يكون المراد مــن المـعاني المـقصودة:

١. إحياء علوم الدين ج٢ صص٩٦\_ ٩٥.

هو كيفيّات الأصوات الخاصّة. و موضوع علم الموسيقيّ إنّما هو: الصوت من حسيث هـو صوت. و إن كان تحقّق الصوت غالباً في قالب الكلام. لا الكلام من حيث إنّــه كــلام، و لامن حيث إنّه مهمل أو موضوع، أو نظم أو نثر، أو مدح أو ذمّ، أو مفاخرة و ذكر نسبٍ، أو حكاية رزيّة و التلهّف على نازلةٍ.

فلا يُعتبر في اتَّصاف الصوت بمصطلحات أصحاب الموسيقيّ ملاحظة المفردات ومعانيها، كما لا يخفيٰ، بل الملحوظ إنما هو نفس الصوت و النغمة.

إلى أن قال: وكيف كان، فلا وجه لجعل الحُداء قسيماً للغناء، إذ ليس هو من أقسام كيفيّات الصوت، إلى آخر ما ذكره<sup>(١)</sup> فليتدبّر.

و ظهر أيضاً مِمّا بيّناه ضعف ما ذكره بعضهم من أنَّ حمل الغناء على معناه اللغوي لا يوجب التعارض بين ما دلّ على مدح تحسين الصوت، و مبا دلّ عـلى ذمّ التسغنيّ، لاخستلافهها موضوعاً، فيختلف مورد المدح و الذمّ، فليتأمّل. مراكب من من من من من من من أنَّ حمل الغناء على معناه اللغوي العرب

المقدّمة العاشرة:

اللهو: يُستعمل في معانٍ: منها: مطلق ما لا فائدة فيه، و إن كان مباحاً كاللعب بالتراب. ومنها: ما يُشغل الإنسان عمّا يعنيه و يُهمّه، و إن اشتمل علىٰ منفعةٍ يسيرة. ومنها: مطلق الغفلة عن شيءٍ، و الاشتغال عنه بأمرٍ آخر. و منها: الاشتغال عن خصوص ذكر الله. ـ و منها: مطلق الباطل و الحرّم من القول و الفعل. و الظاهر أنه موضوع للجامع بين هذه المعاني، أو لخصوص بعضها، لئلّا يلزم الاشتراك اللفظي.

٦١

ولا خلاف في حرمته إذاأريد به آلة من آلات اللهو المنصوص على حرمتها.كالدفّ و نحوه. و كذا لو أريد به الحرّم من القول و الفعل.

و مرجع الاوّل إلى الثاني، فإنّ المراد بالتحريم المتعلّق بالأعيان تحريم ما يُناسبها مــن الأفعال، كالاستعبال في المقام.

ِ كَمَا لاخلاف في إياحته إذا أريد به بعض المعاني الذي لم يثبت حرمته، بل ثبت إياحته. نعم، ظاهر جماعةٍ إطلاق القول بحرمة كلّ ما يسمّى لهواً، و لكن يمكن حمله على ما ذكرناه. ومن هنا ظهر ضعف الاستدلال لحرمة مطلق الغناء بما دلّ على حرمة اللهو.

نعم، يصحّ الاستدلال به على حرمة الصوت اللهويّ، مع تفسير . بما يهيّج الشهوات ويزيّن السيّئات.

> و دعوى: أنَّ الغناء مطلقاً \_بنفسه \_من الملاهي الحرّمة، كالدفّ، و المزمار. أوّل الكلام، و لا دليل عليها.

و لكن قد يقال: إنَّ حرمة اللعب بالآتِ اللهو، الظاهر أنَّها من حيث اللهو لامن حيث خصوص الآلة.

و هو کیا تری.

و في بعض الرسائل: أن اللهو كما يكون بآلةٍ من غير صوتٍ، كضرب الأوتار ونحوه، و بالصوت في الآلة كالمزمار و القصب ونحوهما، فقد يكون بالصوت الجـرّد، فكـلّ صـوتٍ يكون لهواً بكيفيته و معدوداً من ألحان الفسوق و المعاصي فهو حـرام، و إن فـرض أنّـه ليس بغناءٍ.

وكلّ مالا يُعدُّ لهواً فليس بحرام، و إن فرض صدق الغناء عليه فرضاً غير محقّق، لعدم الدليل على حرمة الغناء إلّا من حيث كونه باطلاً و لغواً و زوراً.

إلى أن قال: ثمّ إنّ المرجع في اللهو إلى العرف، و الحاكم بتحقّقه هو الوجدان، حيث يجد الصوت المذكور مناسباً لبعض آلات اللـهو، و للـرقص، و لحــضور مــا تســتلذّه القــوى الشهويّة من كون المغنيّ جارية أو أمرداً، أو نحو ذلك. انتهى <sup>(1)</sup> فليتأمل. وكيف كان، فالصوت اللهويّ علىٰ قسمين: أحدهما: أن يكون الصوت بنفسه من ألحان أرباب الفسوق كالتصنيف المعروف في هذه الأزمنة. و ثانيهما: أن يكون مقترناً بالمحرّمات من آلات اللهو و شرب الخمور و نحوها ممّا هـو المتعارف المعمول في مجالس الفسّاق في هذه الأزمنة، و قد كان شايعاً صنعارفاً في زمن الجاهلية و بعد ظهور الإسلام، و لاسيّا في زمين دولة بني أسيّة و العبّاس، و كانت الجواري يتعلّمن الألحان العجيبة و النغهات الغريبة المهيّجة للشهوات المزيّنة للسيّئات، و تزيينها بالتصدية و التصفيق و ضرب الدفوف و العيدان و غيرها مـن آلات اللهو، و النخات، من الغداة إلى الرواح، و من العشية الى الصباح التـغيّ بهـذه الألحان و وتزيينها بالتصدية و التصفيق و ضرب الدفوف و العيدان و غيرها مـن آلات اللـهو، و ما شغلهنَّ من الغداة إلى الرواح، و من العشية الى الصباح التـغيّ بهـذه الألحان و النغات، واستعبال الملاهي لجذب الفياق إلى أنفسهن في الخلوات و الجلوات، لتـحصيل ما قرّر عليهن سادتهن في هذا الكسب الشنيع الذي صار من أعظم مكاسبهم، بـل ربًىا ما قرّر عليهن سادتهن في هذا الكسب الشنيع الذي صار من أعظم مكاسبهم، بـل ربًىا كانوا يُكرهون فتياتهم عليه حتى ورد قولة تعالى. فولا تُكرهوا فتياتكم على السِعاء إن أردن تحصياً إلى أن

وقد غلَتْ بذلك قيم جواريهم المغنيّات حتىٰ بلغت قيمة إحداهُنَّ إلى ثلاثة آلاف دينار وأكثر.<sup>(٣)</sup> وفي رواية إيراهيم بن أبي البلاد قال: قلت لأبي الحسن الأول للنَّلَّ جعلتُ فداك، إنَّ رجلاً من مواليك عنده جوارٍ مغنيّات، قيمتهنَّ أربعة عشر ألف دينار و قــد جـعل لك ثلثها.

فقال: لاحاجة لي فيها، إن ثمن الكلب والمغنية سُحْتُ<sup>(٤)</sup>. و في روايته الأخرى قال: أوصىٰ إسحق بن عمر بجوار له مغنيّات أن نبيعهنّ ونحمل ثمنهنّ

١. المكاسب للشيخ الانصاري ره ص ٣٧ ط تبريز.
 (٢) سورة النور، آية ٣٤.
 ٣. العبارات من رسالة إيقاظ النائين فراجع.
 ٤. الوسائل ج ١٢ ص ٨٧ حديث ٤ أبواب ما يُكتسب به.

إلىٰ أبي الحسن للَّثِلُّةِ ، فبعتُ الجواري بثلثماًة ألف درهم و حملت الثمن إليه ... إلى أن قسال: فقال للَّثِلاً : لاحاجة لي فيه إنَّ هذا سُحْتٌ و تعليمهنَّ كفرٌ، و الاستماع منهنَّ نفاق، و ثمنهنَّ سُحْت<sup>(١)</sup>.

و حكي عن إسمعيل بن الجامع: أنّه لمّا قدر عليه رزقه ارتحل من مكّة قاصداً حضرة الرشيد في بغداد، فلمّا ورد المدينة استمع من جاريةٍ مارّةٍ قدّامه صوتاً لم يسمع مثله قطّ، فالتمس منها التعلّم فأبَتْ فأعطاها ثلثة دراهم و تسعلّم مسنها، فسلمّا ورد بـغداد و أدرك حسضرة الرشيد و تغنّى بما تعلّم منها، أعطاء ألف دينار، و التمس منه الإعادة، فَلمّا تغنّى بـه تسانياً أعطاء أيضاً ألف دينار، ثم قال له: تغنّ بما أحسنتَ، فستغلّى طلول اللسيل بـالتركيبات و الأصوات المخترعة له و لِغيره، فلم يعطه شيئاً.

فقال له الرشيد \_ آخر الليل \_ قد اتعبتَ كثيراً، فإن لم يك شاقاً عليك تغنّ بالدوت الأوّل، فتغنّى به فأعطاه أيضاً ألف دينار (٣).

و حكي أيضاً عن أبي مسكين. أنه تعلّم من جاريةٍ سوداء بالمدينة صوتاً بأربعة دوانق من فضةٍ، فلمّ تغنّى به عند الرشيد أعطاه خمسة آلاف دينار<sup>(٣)</sup>.

و بالجملة قد كان التغنّي بالأصوات اللهوية و الألحان المقترنة بالملاهي المحرّمة شائعاً متعارفاً في الأزمنة السابقة إلى زماننا هذا، و من هُنا حملنا ما دلّ علىٰ حرمة الغناء عَـلىٰ هذا القسم خاصّة، فليفهم.

> ١. الكافي ج ٥ص ١٢٠ حديث ٧كتاب المعيشة. ٢. هذه القصة طويلة فراجع الأغاني ج٦ صص ٣٢٣ـ ٣٢٦. ٣.انظر خبر أبي مسكين بطوله في مروج الَّذهب للمسعودي، ج٣، صص٢٧٣ـ ٢٧٠.

# و أمّا المقاصد: فثلاثة

# المقصد الأول في بيان ماهية الغناء لغة و عُرفاً: فقد اختلفت العبارات في المقام على وجود كثيرة: منها: أنّه مطلق الصوت. وهذا ظاهر الفيّومي في المصباح<sup>(1)</sup> ولم أرّ مَنْ وافقه و من المحتمل إرادته العهد، فيرجع وهذا ظاهر الفيّومي في المصباح<sup>(1)</sup> ولم أرّ مَنْ وافقه و من المحتمل إرادته العهد، فيرجع إلى أحد المعاني الآتية. ومنها: أنّه ما يقال له بالفارسية: «آواز خواندن و خوانندكى و سرائيدن». قال الحسين بن أحمد الزوزنيّ في ترجمته للمصادر، التغني سرائيدن<sup>(1)</sup> انتهى. و الأولى (حيننذ) تفسير الغناء بسرود و آوازه، و التغني بخوانندكى و سرائيدن، فرقاً بين تفسير المصدر و اسمه. قال في الصراح: أغنيّة بالضمّ و التشديد: سرود، و الجمع أغاني، و التغنية سرود كفتن<sup>(1)</sup> و منها: أنّه مدّ الصوت، حُكي عن بعض. قال المدقق الأردبيلي ظ<sup>ني</sup> و الظاهر أنه يطلق على مدّ الصوت من غير طربٍ، فيكون حراماً،

. المصباح المنير، ص١٣٦،ذيل مادّة غنّ. ٢. المصادر للزوزني، ج٢، ص٥٧٢ . ٣. الصراح من الصحاح «صراح» لمحمد بن عمر بن خالد القرشي ص٤١٢ ذريعة الاستغناء في تحقيق مسألة الغناء

إذ يصحّ تقسيمه إلى المطرب و عدمه. انتهى<sup>(١)</sup> فتدبّر. و منها: أنَّه رفع الصوت و موالاته. قال ابن الاثير في النهاية: وكلَّ مَنْ رفع صوته و والاه فصوته عند العرب غناء انتهى (٢). فالأولى على هذين الوجهين: تفسير الغناء بالصوت المدود و المرفوع، الذي فيه موالاة. لانفس المدّ و الرفع، كما في جملةٍ من العبارات، لما عرفته، نعم، هذا تفسير للتغنّي. و منها: أنَّه تحسين الصوت و تزيينه. حكاء جماعة عن الشافعي<sup>(٣)</sup> ولكن في النهاية الأثيرية: أنَّ الشافعيَّ قال - في حديث «مَنْ لم يتغنَّ بالقرآن» معناه: تحسين القرائة و ترقيقها <sup>(٤)</sup>. و أنت خبير بأنَّ غرضه صرف الحديث عن ظاهر هالموجب لتجويز ما لم يشرّع من الغناء المحرم فيالقرآن إلى المندوب إليه من تحسين الصوت، فليس بصدد بسيان المـعني الحــقيق للتغني. مع احتمال ارادته من تحسين القرائة وعاية قواعد الترتيل و التجويد المقرّرة في عملم القرائة، فلا دخل له بما نحن بصدده. هذا، مع أنَّ في تفسيرالغناء بالتحسين ما عرفته، بل المناسب «حينئذ» تفسيره بالصوت. الحسن أو المحسّن المزيّن، فليتأمل. و ممّا ذكرنا ظهر ضعف ما في بعضالكتب من نسبة هذا القول الى ابن الأثير فيالنها ية. ومنها: أنَّه ترجيع الصوت و مدَّه. حُكى عن العلّامَة في شهادات القواعد<sup>( ٥)</sup>. والمراد بالترجيع ترديد الصوت فيالحلق. . مجمع الفائدة و البرهان، ج ٨ ص ٥٧. ٢. النهآية في غريب الحديث والاثر، ج ٢،ص ٢٩. ۲. انظر تاج العروس، ج ۱۰، ص ۲۷۲ / أيضاً مفتاح الكرامة / ج ٤، ص ٥٠. ٤. النهاية في غريب الحديث و الاثر، ج٣، ص٣٩١. ٥. قواعد الأحكام، ج ٢، ص ٢٣٦ .

المقصد الأوّل / بيان ماهيّة الغناء

كقرائة أصحاب الألحان اآ اآ اآ قاله الطريحي في المجمع (١). و الأولى تفسيره بالصوت المرجّع الممدود. و منها: أنَّه الصوت المشتمل علىالترجيع المطرب. ذكره الأكثرون، و لعلَّه مراد من فسَّره بالسباع كما في(الصحاح)<sup>(٢)</sup> و مَنْ فسَّره بمدّ هذاالصوت كما فيالروضة<sup>(٣)</sup> و غيرها لما عرفته مـن انّــه تــفسير للــتغنّى فــتسامحوا في تفسير الغناء به. و ربَّما ينسب هذا إلى ثاني الحقَّقين حيث قال في (جامع المقاصد): ليس بحرَّد مدَّ الصوت محرّماً و إن مالت إليه النفوس ما لم يستندِ إلى حدٌّ يكون مطرباً بمالترجميع المقتضي للإطراب (٤) انتهى. ولكنِّك خبير بانَّه في صدد تفسير الحرَّم من الغناء لامطلق ما يسمّيه العرف غناءً، و هذا محتمل في عبارات كثير من الفقهاء، بل لعلَّه ظاهر منها. قال ثاني الشهيدين في (المسالك)؛ إنه مد الصوت المشتمل على الترجيع المطرب، فلا يحرم بدون الوصفين، أعنى الترجيع مع الإطراب، و إن وجد أحدهما<sup>( ٥)</sup> انتهى. و نحوه عبارات جماعةٍ من فقهائنا، فإنَّ ظاهرهم أنَّهم فيمقام تشخيص الحكم، لا في مقام تشخيص الموضوع اللغوي. ومن هنا ترئ جمعاً منهم يردّون ذلك إلى العرف فيقولون: ما سمّى فيه غناءً يحرُم وإن لم يُطرب. قال الفاضل المقداد في شرح (الثافع): المراد بالغناء ما يُسمّى في العرف غناءً (٦) انتهى. يعنى أنَّ المراد بالغناء المحكوم عليه بالحرمة ما يُسمَّىٰ فيه غناءً. إذ منالبعيد إرادة

تشخيص الموضوع اللغويّ بالعرف إلاّ بضميمة أصالة عدم النقل. فتأمل. و منها: أنَّهُ الصوت المشتمل على غُنَّةٍ... حُكى عن ابن يعيش، قال: و إِنَّا سُمّي المغنّي مغّنياً لأنه يغنَّن صوته أي يجعل فيه غُنّه<sup>(١)</sup>. قال ابن هشام: و الأصل عنده مغنَّن بثلاث نونات فأبدلت الأخيرة ياءً تخفيفاً<sup>(٣)</sup> انتهى. و هو كما ترى فتدبّر.

و منها: أنَّه الصوت المشتمل على الترجيع، و إن لم يكن مطرباً.

ذكره جماعة، والظاهر عدم اعتبارهم المدّ، وهو أقرب من القول باعتبار المدّ، دون الترجيع، كما في (مجمع الفائدة) للاردبيليّ قال: و لا يبعد إطلاقه عـلى غـير المـرجّع والمكـرر في الحلق<sup>(٣)</sup> انتهى.

والإنصاف أنّه في غاية البعد. نعم، عدم اعتبار الإطراب ليس بذلك البعيد، كما هو ظاهر ابن إدريس في المكاسب من (السرائر)، حيث عدّ من المحظور: الرقص، و جميع ما يـطرب من الأصوات و الأغاني <sup>(2)</sup> انتهى تركيم من المحضور الركيم

فإنَّ الأُغاني جمع الأُغنيَّة. و هو نوع من الغناء كما في القاموس<sup>(٥)</sup> و قد عــطفه عــلى الأصوات. فيكون في الغناء ما لا يطرب.

نعم، ربّما يحكى عنه أنّه فسّر الغناء بالصوت المطرب، و لم أجده فيا ظفرنا عــليه مــن عبارته، فليتأمّل.

و لكن ربّما يقال: إن الترجيع لا ينفكٌ عن التطريب. و هو عجيب مع أنّ وصف الأكثر الترجيع بالمطرب في تـفسير الغــناء كــالصبريح في

٢. شرح المفصّل لابن يعيش، ج ٩، ص ٢٣.
 ٢. مغنى اللبيب، بخطٌ عبدالرحيم، ص ١٧٦.
 ٣. معنى الفائدة والبرهان، ج ٨، ص ٥٧.
 ٤. كتاب السرائر، ص ٢٠٦.
 ٥. القاموس المحيط للفيروز آبادي، ج ٤، ص ٢٧٢.

التفكيك. نعم، لو أريد بالترجيع مصطلح أرباب الموسيتيّ فسله وجه. فسإنّه مسبنيّ عسلى المناسبات العددية المقترنة بالألحان المستحسّنة و النغمات المعجبة، الجارية على الكلمات الموزونة. الموافقة للاصول العروضية. و قد تقدم في المقدّمة التاسعة ما يبيّن هذا، و لكنّه بعيدٌ.

و منها: أنَّه الصوت الممدود المحسِّن المشتمل على الترجيع.

حكي عن (مفتاح الكرامة) زاعماً أنَّ مرادهم بالإطراب في تفسير الغناء هو مدَّ الصوت و ترجيعه و تحسينه، لا الخفَّة الموجية لشدَّة سرورٍ أو حزنٍ، لما في جملةٍ من كتب اللغة مسن تفسير التطريب بذلك قال: فكأنَه قال في القاموس<sup>(1)</sup> الغناء من الصوت ما مدَّ و حسَّن و رجَع<sup>(٢)</sup> انتهى.

و قيه: أنَّ هذا خلاف الظاهر من كلماتهم، و لا سيًّا كلمات مَنْ عبّر بالترجيع المطرب، بل انظاهر: أنَّ المدّ و انترجيع معنى مجازيّ للتطريب، و إلاّ لزم الاشتراك المرجوح.

قال بعض مشايخنا المدقّقين: مع أنّهم لم يذكر واللطرب معنى أخر . أي غير الخفة التي تعتري لحزنٍ أو سرور ، ليشتق منه لفظ التطريب و الإطراب.

مضافاً إلى أنَّ ما ذكر في معنى التطريب من الصحاح و المصباح إنَّا هو للفعل القائم بذي الصوت، لا الإطراب القائم بالصوت، و هو الأجود في تعريف الغناء عند المشهور دون فعل الشخص<sup>(٣)</sup> انتهى فتأمل.

> و منها: أنّه الصوت المشتمل على لهو الكلام أو المقترن بالملاهي. حكى عن جماعةٍ منهم السبزواريّ<sup>(1)</sup> و المحدّث<sup>( 0)</sup> الكاشانيّ.

> > ١. القاموس المحيط، ج ٤، ص ٢٧٢. ٢. مفتاح الكرامة، ج ٤، ص ٥٠. ٣. كتاب المكاسب للشيخ الانصاري، ص ٣٧/ ط تبريز . ٤. كفايةالاحكام، ص ٨٦. ٥. الوافي، ج ١٧، ص ٢١٨ ومفاتيح الشرايع، ج ٢، ص ٢٢.

و لكنّ التأمّل في عباراتهم يعطي أنّ مرادهم تخصيص الحرمة بهذا النوع، لا نني الإسم من غيره، و قد فصّلناه في منتقد المنافع شرح النافع<sup>(١)</sup>.

و منها: أنَّه الصوت اللهويِّ.

و هذا أعّم ممّا تقدّم، فإنّ الصوت قد يكون بنفسِه لهواً و إن لم يشتمل على لهو الكلام و لم يقترن بالملاهي، كالصوت المعروف بالتصنيف المستعمل فيالمراثي و نحوها، ممّــا لا يكسون بنفسه من لهو الكلام.

و لكن الظاهر أن القائل بالسابق يجعل مثل هذا الصوت نفسه من الملاهي، كما أنَّ القائل بهُذا القول يُعمّم اللهويّ لما يندرج فيه الأوّل.

> و کیف کان فهذا القول مختار جماعةٍ، و لکنّ ظاهر هم کما سبق. ما اتّ ا

و منها: أنَّه الصوت الطيَّب الموزون المفهوم المعنى، الحَّرك للقلب.

نسبه جماعة الى الغزّالي، و لكن عبارته صريحة في أنّ مثل هذا الصوت بنفسه مباح قد تعرضهُ الحرمة بسبب عوارض محرّمة (٦) و (من من من مثل هذا الصوت بنفسه مباح قد

فلا دلالةَ فيها على انحصار معناه اللغويّ فيه، مع أنَّه قد جزم جماعة بأنَّ الغــناء مــن كيفيات الصوت و لا يعتبر فيه المقروء والمدلول، فتأمّل.

و منها: أنَّه ما يُسمَّىٰ في العرف غناءً.

صرّح به جماعةٌ، و وجهه: أنَّ ما لم يقدّر شرعاً فالمحكّم فيه هو العُرف. في أنَّ ذلك من كام الله من ما لم

و فيه: أنَّ ذلك حيث كان العرف مضبوطاً، و ليس كذلك في المقام. كما صرّح به بعض الأعلام. قال: لا عُرْفَ لأهل العجم في لفظ الغناء. و مرادفه من لغة الفرس غير معلوم، و عرف العرب فيه غير منضبط<sup>(۳)</sup> انتهى.

و لکن قد عرفت أنِّ مرادفه في لغة الفرس: «خوانندگي و سرود» و نحوهما فتدبَّر.

منتقد المنافع، ص ١٦٨، مجلد المتاجر / مخطوط .
 ٢٩٢ - ٢٩٢ .
 ٢٩٢ - ٢٩٦ .
 ٢٩٢ - ٢٩٦ .
 ٣٤٠ ص ٣٤٠ .

ثمّ إذا عرفت ذلك كلَّه، فاعلم أنّ الغناء ليس موضوعاً لجرّد الصوت لغةً و لا عرفاً، إذ من البديهيّ أنّ أصوات الطيور مثلاً لاتُسمّى غناءً حقيقةً و إن اطلق عسليها مجسازاً كسما قسال النابغة:

بكاءَ حامةٍ تدعو هَـديلاً مفجعةً على فَنَن تـغنّي<sup>(١)</sup> قال السيّد المرتضى لأنة في «غرره و درره» فشبّه صوتَها لمّا أطرب إطراب العناء. بالغناء انتهى<sup>(٢)</sup>. فسقط ما في المصباح من تفسيره بالصوت<sup>(٣)</sup> إن أراد به ظاهره، ولا يثبت الوضع بقول لغويٍّ واحدٍ، و لا سيمّا إذا كان معارَضاً بخالفة الأكثر، و قد بيّنا في المـقدمة الخـامسة أن الظنَّ الحاصل بقول اللغويّ ليس من الظنون الخصوصة الخارجة عن أصالة حرمة العـمل بالظنّ، و ليس من الظنون اللفظية، هذا، مع أنّه لا ظنّ مع مخالفة أكثر اللغويين.

بل، هو موضوع قطعاً للصوت المكيّف بكيفيةٍ خاصّة، مردّدة بين الكيفيّات المذكورة، و الرجوع إلى العرف لعدم انضباطه غير بجدٍ في الكشف عن الوضع اللغويّ، وأكثر الكيفيات المذكورة غير مذكورٍ في كتب اللغة، و إنّا المذكور فيها أمور أشهـرها اعـتبار الترجـيع و التطريب خاصّة.

> فالاظهر ثبوت وضع هذا اللفظ لكلّ صوتٍ مشتمل علىٰ الوصفين. مع احتمال وضعه للمشتمل على الأوّل خاصّة، نظراً إلى الأصل، فتدبّر.

ويمكن القول بأنّ هذا اللفظ صار حقيقةً عرفية في الصوتِ اللهويّ والمقترن بالملاهي، لشيوع استعماله فيهما، وكثرة وجودهما في جميع الأعصار بحيث يكونان مستبادرين مسن إطلاق هذا اللفظ، بل يمكن دعوى تبادرهما – ولو مع قطع النظر عن كثرة الاستعمال و غلبة الوجود – فتأمل.

والحاصل: أن الغناء حقيقة عرفية في الصوت اللهويّ بالمعنى الأعم، أي ما يُتلهّى به من

۱. ديوان النابغة الذبياني، ص ١٣٦ . ۲. غررالفوائد و دررالقلائد«أمالي السيد المرتضيّ»، ج ١،ص ٢٥ . ۳. المصباح المنير للفيومي، ص ١٢٦ / ذيل مادّة غنّ . ذريعة الاستغناء في تحقيق مسألة الغناء

الأصوات مطلقاً، سواء كان بنفسه، مجرّداً من الاقتران بالآلات الخارجيّة الحرّمة، أو بسبب اقترانه بشيءٍ منها.

فالوضع العرفيُّ التخصُّصيُّ الحاصل بشيوع الاستعمال في هذا النوع متّحدً، بمعنىٰ أنَّه لم يثبت وضع آخر حَتَّىٰ يحكم بالاشتراك.

ولا ينافي ذلك وضعه لمطلق الصوت المشتمل على الترجيع و التـطريب أو الترجـيع خاصة في اللغة، فإنّ المناط في الاشتراك و عدمه هو تعدّد الوضع و عـدمه في اصـطلاح واحد، لا في اصطلاحين.

والدليل على النقل في العرف من المعنى اللغوي إلى هذا المعنى خاصّة، مع كبونه عسلى خلاف الأصل وجوءٌ.

منها: شيوع استعماله فيه، و غلبة وجود هذاالمعنى في الأعصار، فتأمّل.

ومنها: تبادره منه تبادراً كاشفاً عن الوضع، فإنّه المتبادر منه، و لو قطع النظر عن شيوع الاستعمال و غلبة الوجود. مركز من مورجو من الوضع، فإنّه المتبادر منه، و لو قطع النظر عن شيوع

و منها: عدم شكّ العرف و ترديدهم في إطلاق هذا اللفظ علىٰ هذاالنوع من الصوت، مع شكّهم في|طلاقه على غيره.

و منها: عدم صحّة سلب هذا اللفظ عن هذا النوع مع صحّة سلبه عن غيره عند العرف.

فلا يقال: إن ذلك لعدم صحة سلب الكلّي عن شيءٍ من أفراده، مع أنّ استعماله فيه تجوّز، فلعّله لوضعه لمطلق الصوت المطرب، أو المشتمل على الترجيع، فلا يصعّ سلبه عن هذا الفرد.

فإنَّ صحّة سلبه عن غيره دليل على اختصاص وضعه به، فليتأمل.

و منها: اتقّاق الفقهاء على شمول ما دلّ على حرمة الغناء لهذا النوع و اختلافهم في شموله لغيره، فإنّ الظاهر المصرّح به في بعض كلماتهم أنّ ذلك لمسلّميّة وضعه عرفاً لهذا المعنى، فتأمّل.

و الظاهر: أنّ تحسين الصوت و تطريبه متلازمان في الوجود الخسارجــيّ. و إن تــغايرا مفهوماً كتزيينه. و كذا موالاة الصوت مع ترجيعه، بل يمكن إرجاع المدّ والرفع اليه، و قد تقدّم عن (مفتاح الكرامة) القول باتّحاد التطريب مع المدّ و الترجيع والتسحسين، و لكسن الظاهر: أنّ التطريب مستلزم للترجيع بل العكس على مصطلح أهل الموسيقي، غساية مسا في الباب أنّ محصّل الاختلاف في وضع الغناء لغةً ـبعد بداهة فساد القسول بكسونه مجسرّد الصوت، لما بيّنّاه ـ يرجع إلى اثنين:

احدهمآ أنَّه موضوع لغةً للصوت المشتمل على الترجيع أي ترديده في الحلق بالتلفظ با آ اآ اآ كها تقدّم.

و ثانيهها: أنَّه يعتبر فيه مع ذلك الإطراب.

و الأوّل، و إن كان مقتضى الأصل، بل الأخذ بالأعمّ، بناءً على القول الذي في المقدمة الخامسة تقدّم، إلاّ أنّ القائل المصرّح به قليل، بل لم نعرفه باسمه و أغّما حكام مجاعة قولاً، أو عن بعضٍ من [غير] تصريح<sup>(1)</sup> باسمه، بل في بعض الرسائل لبعض الأفاضل: أنّ الحكم بكونه غناءً ممّا لا شاهد له، و لا دليل يساعده من لغةٍ أو عرفٍ أو حديثٍ، بل في قوله طليَّةٍ في رواية ابن سنان: «اقرأوا القرآن بألحان العرب في أصواتها و إيّاكم و لحون أهل الفسق و الكبائر، فإنّه سيجيء بعدي أقوام يرجّعون القرآن ترجيع الغناء»<sup>(1)</sup>. دلالة ظاهرة على أنّ مطلق الترجيع ليس غناءً بل هو كيفية خاصّة من التراجيع <sup>(1)</sup> انتهى.

الغناء أخصّ من الترجيع المطلق لكان يقتصر على قوله «يرجّعون القـرآن» ولم يـذكر «ترجيع الغناء» لعدم الفائدة فيه.

وبعبارة أخرىٰ «ترجيع الغناء» وقع مفعولاً مطلقاً مضافاً، و المفعول المطلق المضاف او

- ١. في الخطوط (من تصريح) والصحيح: من غير تصريح ... كها في المنتقد بجلد المتاجر، ص ١٥٧ / مخطوط.
  - ۲. الكافي، ج ۲، ص ٦١٤، حديث ۳. ٣. نقل هذا في المنتقد أيضاً، ص ١٥٧، «مخطوط» و لم أقف بعدُ على صاحب العبارة و الرسالة .

الموصوف أخصٌ من مصدر فعله. كقولك سرت سَيْرَ البريد، و ضربت ضرباً شديداً<sup>(١)</sup> انتهى فتدبّر.

فحيث ظهر و بان ضعفٌ هذا القول تعيَّن الثاني، لتصريح أكثر أهل اللغة، بل وغير هم، بد، كما لا يخفي على المتتبّع المتنبّه.

هذا، مع أنّي لا أظنُّ العرب يصحّحون سلب الغناء عن الأصوات المشتملة على الترجيع مع الإطراب، بل الظاهر تبادر ذلك منه عندهم، كما صرّح به بعض الأطياب.

وكلام السيّد المرتضى لللهُ على بيت النابغة شاهد على ما ذكرنا بلا ارتياب، فإنّه جعل العلاقة هو المشابهة في الإطراب.

فتحصّل ممّا بيّناه و شرحناه: أنّ الحقيقة العرفيّة لهذا اللفظ هو: الصوت اللهويّ الشامل للمقترن بالملاهي، والحقيقة اللغوية له هو الصوت المطرب، و لا حاجة إلى اعتبار الترجيع، لاستلزام الإطراب للترجيع، كما أشرنا إليه

فكلّ صوتٍ مطرِبٍ يستعمله إنسان غناء لغةً، وإنَّ لم يكنَّ على سبيل اللهو ولم يقترن بشيءٍ من الملاهي و الحرّمات، و الافهو غناء عرفاً.

ولافرق-علىالوجهين ـبين ماكان مشتملاً علىكلامٍ مفهوم المعنى وغيره، ولابين ماكان في كلامٍ باطل و حقٍّ، و لا بين الشعر و غيره، و لا بين المرثيّة و غيرها. فإنّ ذلك كلّه مع الإطراب غناءٌ لغةٌ و مع التلهّي غناء عرفاً و لغةً، فإنّ كلّ ما يُطْلَق عليه الغناء في العرف يُطلق عليه الغناء لغةً، دون العكس، كما لا يخنيٰ.

ثمّ ليعلم أنّ المراد بالصوت اللهويّ:

يحتمل أن يكون مطلق ما يُتلهّىٰ به، و أن لم يحكم بحرمته، بناءً على عدم ثبوت حرمة مطلق اللهو، كما أشرنا إليه فيالمقدمة العاشرة، لعدم اعتبار الحرمة في صدق الغناء العرفيّ، و حمل ما يأتى من الاخبار على اللهويّ الحرّم لا يوجيه.

إيقاظ النائمين و قد سبق ذكره، راجع التمهيد في علوم القرآن، ج ٥، ص ٢١٠.

نعم، ربما يقال بثبوت العُرف الشرعي فيه، نظراً إلى غلبة استعمال هذااللفظ فيه، في زمن صدور هذه الأخبار و وجوده، و هو مشكل.

نعم، يحتمل من ذلك اختصاصه بالمحرّم. نظراً إلى احتمال كون الغلبتين معاً منشأً لتحقّق الوضع العرفيّ. فتأمّل.

و المراد بالمطرب المغيّر للحال المحرّك للقلب مطلقاً سواءٌ كان من فرحٍ أو من حزنٍ، فإنّه مأخوذ من الطرب المفسَّر في بعض كتب اللغة بالحقّة الّتي تلحقك: تسّرُك أو تحـزنك، أو المفسّر فيه \_أيضاً\_بالحركة.

قال الطريحيّ في (المجمع): الطرب بالتحريك خِفَّةٌ تعتري الإنسان لشدّة حزنٍ أو سرورٍ، و العامة تخصّه بالسرور<sup>(1)</sup> انتهى.

و عدّ في القاموس من معانيه: الخفّة المذكورة، والحركة، و الشوق، قال: و رجلُ مِطْراب و مِطْرابة: طَرُوب، واستطربَ: طَلَبَ الطَرَب، و الإبـل: حـرَّ كـها بـالحُداء، و التـطريب: الإطراب، كالتطرّب و التغنّي انتهى *(اللي تكوير) على إسرابي الك* 

و على هذا، فليس استعمال المطرب في هذا المقام من قبيل استعمال اللفظ في اكثر من معنىً واحد، و لا من قبيل استعمال المشترك في عموم الاشتراك، ليلزم التجّوز، فإنّ المراد به هو مطلق الموجد للخفّة الموجِبة لِأحد الأمرين، و هو معنى حقيقيّ له، و كذا لو أريد به مطلق الهرّك.

نعم. لو جعلنا المبدء مشتركاً بين الضدّين، كما في (سرّ الأدب) للثعالبي<sup>(٣)</sup> و به صرّح في (القاموس) أيضاً. فلا يجوز إرادتهما منه إلاّ على الوجه الثاني. و لكنّه مفتقر إلى القرينة و الظاهر «حينئذ» أنّ امتناع إرادة الجميع قرينة على هذا التجوّز.

١. مجمع البحرين، ج ٢، ص ١٠٩. ٢. القاموس المحيط، ج ١، ص ٩٧. ٣. لم اجده في سرّ الآدب و لكن المصنف(ره) قال في المنتقد بحـلد المستاجر، ص ١٥٣ أيـضاً/ مخطوط. وفي سرّ الادب للثعالبي: الطرب: الحزن و الغرح. نعم، على القول بالجواز، لابدٌ من القرينة. وكذا في استعماله في خصوص الحزن والهمّ. و أمّا استعماله في خصوص السرور، فالظاهر أنّ تــبادره مــنه النــاشىء مــن شهــرة الاستعمال مُغْنٍ عن القرينة.

و قد يقال: إنّ تفسير الطرب بالخفَّةِ المشار إليها هو المُدخِلُ للصوت في أفراد اللهو، قال العجّاج:

أطــــرباً و أنْتَ قِـــنَّسْرِيُ و الدهر بالإنسان دوّاري<sup>(١)</sup> ادهذيا لاذته ما الله التابي الذَّف ميالياً أيا مين د

أراد هذه الخفّة على سبيل اللهو و التلهّي، و إلاّ فمجرّد السر ور أو الحزن لا يبعد عن الشبيخ الكبير حتّى يتعلّق به الاستفهام التوبيخي.

و لكن فيه: أنَّ الخفَّة لا تُستلزم التلهي، و إلاَّ لكان كلَّ صوتٍ مطربٍ ملهيّاً، وهو بعيد، و لذا تراهم يقسّمون الصوت المطرب إلى ماكان على سبيل اللهو و غيره، و ربما يشهد له بيت الكميت:

طربتُ و ما شوقاً الى البيض أطْـرَبُ ولا لعباً منّي و ذوالشيب يلعب؟<sup>(٢)</sup> فإنّه، مع إثباته الطرب لنفسه، ننى اللعب و أنكره على ذي الشيب، على وجه الاستفهام الإبطالى الحذوف أداته، فليتأمّل.

وكيف كان، فهل يُعتبر الإطراب في تحقّق الغناء اللغويّ، أو يكتنىٰ بما من شأنه الإطراب بالفعل فلا يقدح فيه قبح الصوت و غلظته و نحو ذلك وجهان؟ ولعلّ الأول أظهر، فتدبّر. و كذا الكلام فيالصوت اللهويّ المعتبر في الغناء العرفيّ، فتأمّل.

١. شرح شواهد المغني لجلال الدين السيوطى، ج ١. ص ٤٨ . ٢. هذا مطلع قصيدةٍ للكميت بن زيد الاسدي. أنظر تمامها في القصائد الهاشميات. ص ٢٥ .

فإذا عرفت أنَّ الغناء هو الصوت المطرب، فاعلم أنَّ هذا الصوت على ثلاثة وجودٍ. أحدها: أنَّ يكون بنفسه لهواً مهيّجاً للشهوات، مزيَّناً للسيّتات، داعياً إلى الحُـرّمات، كالصوت المعروف بالتصنيف، فإنَّه بنفسه محـرّكٌ للـقلب إلى الشهـوات البـاطلة، وإن لم يقترن بالملاهي، و لا بالكلمات المفهمة للمعاني.

و ثانيها: أن يكون داعياً الى ما ذَكِرَ بواسطةِ اسْتَالَه على الكلمات المهيّجة للشهوة، و التشبيبات بالأمارد و النسوة، أو استعماله في مجالس شرب الخمور والاستعداد للمفسق والفجور، أو صدوره من أمردٍ حَسَن الوجه أو امرأة مليحةٍ حسناء، وإن لم يكن بنفسه \_لو لم تكن هذه العوارض\_مهيّجاً للشهوات، و مزيّناً للسيئات، و مقوّياً لأباطيل الخيالات.

ومن هنا يختلف باختلاف الأشخاص، و الأحوال، و الأوقات، و باختلاف المستمعين والمغنّين.

قالفرق بين الوجهين: أنّ الوصف باللهو في الأوّل ذاتيّ، و في الثاني عرضيّ، وإلاّ فلا فرق بينهما في كون الصوت فيهما لهويّاً.

و مرادنا بالذاتيّ: الوصف الذي لا يفتقر في ثبوته إلى واسطةٍ، لا ما لا يتخلّف أصلاً. فلا يتوهّم: أن اللهو لا ينفكّ عن الصوت المطرب، فليتأمّل. و ثالثها: أن يكون مجرّداً عن الوصفين، فقد يكون مذكّراً لأمور الآخرة مُنسياً لشهواتِ

٤. هو عتبة بن أبان بن سمعه من نُسّاك البصره: انظر اخسباره في حسلية الاوليساء، ج ٦، صـص ٢٢٦-٢٢٦. أيضاً انظر؛ اتحاف السادة المتّقين، ج ٦، ص ٥٤٤ . أيسطاً ربيع الاسرار، ج ١. ص ٧٦٠.

فصاح صيحةً و خرّ مغشيّاً عليه<sup>(١)</sup>. وَ حُكي أيضاً: أنّ بعضهم سمع في مجلس مغنيّاً يغنّي بهذا البيت: ما زلت أنزل مـن ودادك مــنزلاً تـــتحيّر الألبـــاب عــند نــزوله فقام و تواجد و هام على وجهه، فوقع في أجمَةِ قصبٍ قد قطع و بقيت أصوله مثل السيوف فصار يعدو فيها و يُعيد البيت إلى الغداة، و الدم يخرج من رجـليه حــتى ورمت قـدماه وساقاه، و عاش بعد ذلك أيّاماً و مات<sup>(٢)</sup>.

وحكاياتهم في هذا الباب كثيرة.

وقد قال بعضهم<sup>(٣)</sup>: إنَّ السماع وارد حقَّ، جاء يزعج القلوب إلى الحقّ، فَمَنْ أصغى إليه بحقّ تحقّق، و مَنْ أصغى إليه بنفسٍ تزندق<sup>(٤)</sup>.

و قال بعضهم: السهاع غذاء الأرواح لأهل المعرفة <sup>(٥)</sup>.

و قال بعضهم: كما أنَّ الفكـر يـطرق العـلم إلى المـعلوم فـالسماعُ يـطرق القـلب إلى العالم الروحاني<sup>(1)</sup>.

و قال بعض الحكماء: مَنْ حزن فليسمع الألحان، فإنّ النفس إذا دخــلها الحــزن خمــد نورها، و إذا فرحت اشتَعل نورها و ظهر فرحها<sup>(٧)</sup>.

و قال بعضهم: نتائج السماع استنهاض العاجز من الرأي و استجلاب العازب من الأفكار و حدّة الكالّ من الأفهام و الآراء حَتّى يثوب ما عزب، و ينهض ما عجز، و يصفو ما كدر، ويرح في كلّ رأي ونيّةٍ فيصيب و لايخطىء، و يأتي و لايبطىء<sup>( N)</sup>.

و قد ذكروا للسماع ــالذي هو عبارة أُخرى عن الغناء ــفوائد ربّانية و نتانج ملكو تية لا ترتب على الصوت اللهوي الذي هو مزمار الشيطان.

وكيف كان. فلا ريب و لا خلاف في حرمة الغناء على الوجهين الأوّلين. و كونه مــن الكبائر الموبقات بل عليه الاجماع بالقسمين، بل الظاهر كون هذا الحكم من ضروريــات المذهب بل الدين.

فإنَّ الصوفية من العامَّة ــوإن أوْلِعَوا بالسياع. و فصَّلوا فيه القول ــ و لكنَّ التدبر في كلياتهم يُعطي أنَّ مرادهم به غبر الوجهين المشار إليهيا.

نعم، من دأب الزنادقة منهم الرقص و التصدية و التغنّى بالأصوات اللهوية، و قد اشتهر ذلك منهم حَتَى ورد من المُتّنا المعصومين المَيْنِيْنَ فيهم ما ورد.

بل الظاهر أنّهم محكوم عليهم بالكفر، لما عرف من عقائدهم الباطلة من الحلول والاتحاد و الزندقة و الإلحاد.

فلا تقدح مخالفتهم في الضرورة بالضرورة ب

و يشهد لما ذكرناه من أنَّ العامَّة أيضاً لا يجوَّزون الصوت اللهويَّ المزيّن للسيئات أنَّ الغزالي ــالذي كان من فضلاتهم و فحول علمائهم و إن كان يظهر من بعض كلماته الرجوع إلى الحق<sup>( ( )</sup> ـ بعد أن أشبع الكلام في المقام قال: فقد خرج من جملة التفصيل السابق أنَّ السماع قد يكون حراماً محضاً، و قد يكون مباحاً، و قد يكون مكروهاً، و قد يكون مستحبًاً.

أمّا الحرام: فهو لأكثر الناس من الشبّان. و مَنْ غلبت عليهم شهوة الدنيا. فلا يحـرّك السماع منهم إلاّ ما هو الغالب على قلوبهم من الصفات المذمومة.

وأمَّا المكرود: فهو لمن لا ينزله على صورة المخلوقين، ولكن يتّخذه عادةً في أكثر الأوقات علىٰ سبيل اللهو.

١. مستند رجوع الغزالى إلى الحقّ و استبصاره ما ربما يظهر من كتاب سرّ العالمين على ما في مقدمة العجّة البيضاء – فراجع و في كونه من تاليفات الغزالى بحث في كتاب «غزالى نسامد» لجلال الدين همايي، ص ٢٧٤-٣٧٢، وانظر (مؤلّفات الغزالي) للبدويّ.

وأمّا المباح: فهو لمن لا حظّ له منه إلاّ التلذّذ بالصوت الحسن. وأمّا المستحب: فهو لمن غسلب عسليه حُبّ الله، و لم يحرّك السماع مسنه إلّا الصمفات المحمودة<sup>(1)</sup> انتهى فتأمل. وبالجملة يدلّ على هذا الحكم:

\_مضافأ الى الإجماع. بل الضرورة. و شهادة العقل بقبح ما يسخط الولي\_الكــتابُ. والسنّةُ المتواترة.

فمن الكتاب قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسَ مَنْ يَشْتَرِي لَهُو ٱلحَدِيثَ لِيُضَلُّ عن سبيل الله و يَتَّخذها هُزُواً أُولئك لهم عَذَاب مهين ﴾ <sup>(٢)</sup> وقد فُسّر في جملةٍ من الأخبار «لحو الحديث» بالغناء. و قوله تعالى: ﴿ فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنْ الأَوْ ثَانِ وَأَجْتَنِبُوا قَوْلَ الزور ﴾ (٣). أي الغناء، كما في جملةٍ من الأخبار أيضاً (٤) فليتأمل.

## و من السِّنة ما رواه في (الكافي) عن عدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمَّد. عن الحسين بن سعيد. عن علي بن أبي حمزه، عن أبي بصير، قال: سألت عن كسب المغنيّات؟ فقال: التي يدخل عليها

۱. احياء علوم الدين، ج ۲، ص ۳۳۲. ۲. لقبان، ۲۱/۳۱. ۳. سورة الحج. آية ۱۱. ٤. راجع معانى الاخبار للصدوق، صص ۳۳۲–۳۳۱الكافي، ج ٦، ص ٤٣١. الرجال حرامٌ و التي تدعىٰ الى الأعراس ليس به بأس(١) انتهى.

و ما رواه عن علي بن محمّد، عن إبراهيم الأحمر، عن عبدالله بن حمّاد، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله للظلير قال: قال رسول الله تُتَكْنُ الله القرآن بـألحان العـرب وأصواتها و إيّاكم و لحون أهل الفسق و أهل الكبائر فإنّه سيجيء من بعدي أقوام يُرجّعون القرآن ترجيع الغناء و النوح و الرهبانية لا يجوز تراقيهم و قلوبهم مقلوبة و قلوب مَنْ يعجبهم شأنهم<sup>(٢)</sup> انتهى.

و ما رواه عن علي بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن زياد، قال: كنت عند أبي عبدالله للظِّلَحُ فقال له رجلٌ: بابي أنت و أميّ إنّني أدخل كنيفاً ولي جيران عندهم جوارٍ يتغنّينَ و يضربْن بالعود، فربّما أطلت الجلوس استماعاً لهنّ؟ فقال: لا تفعل.

فقال الرجل: و الله ما آتيهنّ، و إغّا هو سماع أسمعه بأذني؟ فقال: لله أنت، أما سمعت الله يقول: ﴿ إِنَّ السَمْعَ و البَصَرَ وَ الفُؤَادَ كُلُّ أُولِئِكَ كَانَ عِنه مَسْئُولاً﴾.

فقال: بليٰ، والله، لكأنيّ لم أسمع بهذه الآية من كتاب الله من أعجميّ و لاعربيّ، لا جرم انّني لا أعود ان شاء الله و لانيّ <sup>(٣)</sup> أستغفر الله.

فقال: له: قم فاغتسل، و صلّ ما بدالك، فإنّك كنت مقياً علىٰ أمرٍ عظيم، ما كان أسوءَ حالَك لو مُتَّ على ذلك! إحمد الله، وسَلُه التوبةَ من كلّ ما يكرّه، فإنّه لا يكره إلاّ كلَّ قبيحٍ، و القبيح دَعْهُ لأهله، فإنّ لكلٍّ أَهْلا<sup>ً (٤)</sup> انتهى. الى غير ذلك من الروايات.

۱. الوسائل. ج ۱۲، ص ۸٤ ابواب ما یکنسب به ۱۵ / حدیث ۱. ایضاً الکافی. ج ۵، ص ۱۱۹ / حدیث ۱ ۲. الکافی. ج ۲، ص ۱۱۶ / حدیث ۳. ۳. کذا و فی الاصل: و ایّی استغفرالله. ۲. الکافی. ج ۲، ص ۲۳۲، حدیث ۱۰ . و نظیره فی تفسیر العیاشی عن ابی جسعفر عن ابی عبداللهﷺ فراجع: ج ۲، ص ۲۹۲ .

ļ

**وأمًا الغناء على الوجه الثالث:** أي الصوت المطرِب الجرّد عن الوصفين المذكورين فقد اختلفوا في إباحته، و حرمته، على قولين. أقواهما \_عندي\_هو الأوّل، وفاقاً لكـثير مـن المـتأخّرين و مـتأخّريهم كـالمحدّث الكاشاني (١) و المحقّق السبزواري (٢) و المدقّق التُستري (٣) و غيرهم من مشايخنا المعتبرين. وربِّما يُنسبُ إلى الصدوق لللهُ في الفقيه، و الشيخ في الاستبصار. و هو خطأ كها بينّاه في شرح النافع<sup>(٤)</sup>. و **الثاني:** ظاهر أكثر الأصحاب، و هو مذهب كثير من مخالفينا، كأبي حتيفة، و سفيان الثوري، و حمَّاد، و إبراهيم، و الشعبي. ومالك قال: إذ اشترى جاريةً فوجدها مغنّية كان له رَدّها. و للشافعي قولان: أحدهما ذلك، و تانيهما أنَّ الغناء لهوَّ مكروةً يَشْبه الساطل، و مَن استكثر منه فهو سفيه ترد شهاديد (٥) وكيف كان، فمستند المبيح وجوة: **منها: أصل الإباحة، فإنَّ كلَّ شيءٍ ينتفع به مطلق مباح بحكم العقل و النقل حتَّى ير د** فيه نهيٍّ، ولم يثبت نهيٌّ عن خصوص الصوت المطرب المبحوث عنه سوىٰ ما يأتي الجواب

عنه، فحيث لا دليل على حرمته حكمنا بإباحته. قال أبوالحسن للظلِّ في حديث: إنَّ أمور الاديان أمران: أمر لااختلاف فسيه بسين الأُمَّة و هو ضرورة في الدين لا يقبل الشكّ، و أمر يحتمل الشكّ و الإنكار، فسن

الوافي، ج ١٧، ص ٢١٨ . إيضاً راجع مفاتيح الشرايع، ج ٢، ص ٢١ .
 ٢. كفاية الاحكام، الطبع الحجري، ص ٨٦.
 ٢. كتاب المكاسب، ط تبريز، ص ٣٨–٣٧.
 ٤. منتقد المنافع، صص ١٦٨ – ١٦٧، مجلد المتاجر «مخطوط».
 ٥. انظر إتحاف السادة المتقين، ج ٦، صص ٤٥٧–٤٥٦.

ادّعىٰ شيئاً من هذا القسم فعليه أن يحتجّ عليه بكتاب مجمّعٍ على تأويله، أو ســنةٍ النبيَّ تَشَرَّقُنَ<sup>®</sup> لا اختلاف فيها، أو قياسٍ يعرف العقول عدله إلى أن قال: فمن ادّعــىٰ شيئاً من هذا الامر و لم يكن له شيء، من هذه الحجج الثلاث وسع خاصّة الامّــة وعامّتها الشك فيه و الإنكار له<sup>(١)</sup>انتهى.

قال السيّد ماجد للله في رسالته المفردة لهذه المسألة بعد ذكر هذه الرواية: هذا قانون كلّي أعطاناه، فلنعرض الغناء اللغويّ عليه، ليعرف حاله، فنقول: لا شكّ أنّ حرمته ليست من ضروريات الدين، و إلاّ لم يختلف فيه أحد، سيّا فحول العلماء الذين حازوا قصب السبق في مضامير الأفكار، و فازوا بوصال بنات المعاني الأبكار، و بلغوا في المعقول و المنقول درجة الاجتهاد، و انتشر صيتُ فضلهم في الأصقاع و الأقطار، و هل يمكن لمن له أدنى تميز و عقل أن يجوّز أن يكون أمرٌ من ضروريّات الدين محقيّاً على أمثال هؤلاء الأعلام المتبحّرين في أبي يجوّز أن يكون أمرٌ من ضروريّات الدين محقيّاً على أمثال هؤلاء الأعلام المتبحّرين في جميع العلوم؟ و مُبَيّناً لمن قرء ألشية الشهيد و برحاً من المختصر النافع أو شرايع الاسلام؟ و إلاّ فليجوّز غلبة الذباب على العقّاب، و ليقبل دعوى الرجحان على الحيط من السراب!. فبق أن يكون ممّا احتمل الشكّ و الإنكار، فنطلب منكم الدليل على حرمته؟

فتعيِّن عليكم أن تستدلُّوا عليها بدليلٍ عقليٍّ، و أكثركم يا معشر المنكرين مستنكفون عن الدليل العقلي مستهزءون لمن طالب شيئاً به، و هذا أيضاً تهافت آخر و معارضة أخرى مع الله و رسوله و خلفائه، و ليس هذا الموضع مقام بيان فَساده و قد رفع مؤونته عنّا صاحب الاحتجاج بتصنيفه هذا الكتاب لبيان بطلان هذا المسلك. وأنشدكم بالله: هل تجد عقولكم محذوراً في استماع صوتٍ محزنٍ مُبكٍ حاملٍ لكملهات

١. تقدم ان الحديث بهذا اللفظ منقول من رسالة ايقاظ الناعين. و ايضاً تقدم ذكر مصادره على اختلاف الفاظه فيها فراجع.

مذكّرة للآخرة و نعيمها، مبعّدة عن ارتكاب اللذات الحيسّية الدنيّة، بحيث إذا سمعه المغمور في الشَّهوات الدنيّة الخسيسة، المسجون في سجن إدراك اللذات الطبيعيّة البهيميّة فانزعج من مقامه، و انقلع من مكانه، و تندّم ممّا كان عليه، خانفاً من شدّة و باله، وألَّم عـذابه، فتململ تململ السليم، و بكيٰ بكاء الحزين، قائلاً: يا حشرتى على ما فرطتُ في جنب الله، ظاهراً من صفحات وجهه و فلتات لسانه و فرط اضطرابه و كثرة إلتوانه أنّه يقول بلسان الحال: ﴿ ربّنا ظلمنا أنفسنا و إن لم تغفر لنا و ترحمنا لنكوننّ من الخـاسرين ﴾ فإن اذعيتم فيه محذوراً عقليّاً فأثوا به إن كنتم صادقين<sup>(١)</sup> انتهى.

و حاصله أن تحريم هذا الغناء لا دليل عليه من نقلٍ و لا عقلٍ، فيكون مباحاً.

و مثله ما ذكره الغزاليّ في (إحياء العلوم) قال: إعلم أنّ قول القائل «السهاع حرام» معناه أنّ الله يُعاقب عليه. و هذا أمر لا يُعرف بمجّرد العقل، بل بالسَّمع، و مـعرفة الشرعـيّات محصورة في النَصّ أو القياس على المنصوص، و أعني بالنَصّ مـا أظـهره بـقوله أو فـعله وبالقياس المعنى المفهوم من ألفاظه و أفعاله.

فإن لم يكن فيه نصَّ، و لم يستقم فيه قياس على منصوص، بطل القول بتحريم، و بتي فعلاً لا حَرَجَ فيه كسائر المباحات.

ولا يدلّ على تحريم السماع نصّ و لا قياس، و يتّضح ذلك في جوابنا عن أدلّة المائلين إلى التحريم، و مهما تمّ الجواب عن أدِلّتهم كان ذلك مسلكاً كافياً في إثبات هذا الغرض.

لكن نستفتح و نقول: قد دلّ النصّ و القياس جميعاً على إباحته... إلى آخر ما ذكره<sup>(٣)</sup> و هو طويل لا مزيد عليه، و لكن بعض ما ذكره لا يناسب مذهبنا.

و منها: أنَّ الشبهة في هذه المسألة \_على تقديرها \_إمَّا موضوعيَّة تحرييَّة أو حكميَّة كذلك.

١. رسالة إيقاظ النائين.
 ٢٩٤ علوم الدين، ج٢، ص ٢٩٤.

فإن كانت الأولى كان الحكم الإباحة بالاتفّاق. و إن كانت الثانية: فكذلك عند الجتهدين، و إن خالفت الأخبارية. واعترُض عليه: بأنّ الشبهة الموضوعيّة إذا كانت مفهومية مُراديّة وجب الاجتناب عن جميع الحتملات من باب المقدّمة.

> و فيه نظر، يظهر وجهه ممّا يأتي في الجواب عن أدّلةِ الحاظرين. و منها: ما دلّ على جواز الغناء في العيدين.

مثل ما رواه الحميريّ في (قرب الإسناد) عن عبدالله بن الحسن، عن علي بن جعفر، عن أخيه للحُلِّةِ قال: سألته عن الغناء في العيد<sup>(1)</sup> الفطر و الأضحىٰ و الفرح؟ قال: لا بأس به ما لم يعص به انتهى<sup>(٢)</sup>.

ونحوه ما رواه علي بن جعفر في كتابه، إلاّ أنّ فيه بدل «ما لم يعص به»: «ما لم يُزَمّر<sup>(٣)</sup> به» انتهى بالزاء المعجمة في أوّله و المهملة في آخره أي: لم يلعب معه بالمزمار، أو لم يرجّع فيه ترجيع المزمار، أو لم يقصد منه قصده من تهييج الشهوات، أو لم يتغنّ به على سبيل اللهو المحرّم، و يحتمل أيضاًأن يكون المراد: ما لم يكن الغناء بسبب النفخ في المزمار و نحوه من آلات الأغاني، و يحتمل العكس أي ما لم يُشَر به إلى شيءٍ من الفسوق والفجور، كما هو دأب أرباب العشق الحيوانيّ.

فالروايتان بمنطوقهما دالّتان على عدم البأس بالغناء الّذي لا يكون لهـويّاً، كـما أنّهـما بمفهومهما دالّتان على ثبوته في اللهويّ.

ولا يقدح اختصاصهها بالعيدين و الفرح، لعدم القول به على القول بالجواز.

١. كذا و في الاصل: في الفطر و الاضحى، و فيه اختلاف آخر، هنا فراجع. ٢. قرب الاسناد، ص ١٢١، باب ما يجوز من الاشياء . و في قرب الاسناد المطبوع في النجف ١٣٦٩ هجري قمري، ص ١٦٣ و سالته. بدل سألته. ٣. الوسائل، ج١٢، ص ٨٥. و فيه «مالم يؤمر به». ايضاً راجع البحار، ج ١٠. ص ٢٧١.

ولا احتمال ورودهما للتّقيّة، بعد كون المسألة اختلافية بينهم، مع أنّ الأصل عدمه، مع ندرته بالنسبة إلى ما لم يرد لها من الأخبار، كما لا يخفيٰ.

و مممّا يقتضي به العجب أنّ بعض الفحول<sup>(١)</sup> زعم: أنّ الروايتين مـن أدّلة مَــنْ جــوّز الصوت اللهويّ. فإنّ المراد بالغناء مطلق الصوت المشتمل على الترجيع، فهو قــد يكــون مطرباً مُلْهياً فيحرم، و قد لا ينتُهي إلى ذلك الحدّ فلا يُعصىٰ به.

وأنت خبير بأنّه لم يذهب إلى تجويز الصوت اللهويّ أحدٌ من أصحابنا حـتىٰ تكـون الروايتان مستنده، نعم، ربّما يتوهّم من بعض<sup>(٢)</sup> الحدّثين في بادي الرأي، و لكن التأمّل في عبار ته<sup>(٣)</sup> يعطي ما أشرنا إليه، فتأمّل.

و الظاهر أنَّ مَنْ صرَّح من العامَّة بتجويز الصوت اللهويّ مطلقاً، أو في الجملة، أراد به غير ما فسّرناه من المهيّج للشهوات المزيّق للسيّئات، و إن جوّزوا استعمال بسعض آلات اللهو، فتدبر.

ومنها: ما ورد بمدح الصوت الحسن مطلقاً

مثل قوله تعالى: ﴿ يزيد في الخلق ما يشاء﴾ <sup>(٤)</sup> انتهى.

بناءً على تفسير. بالصوت الحسن كما نقله الغزالي<sup>( 0)</sup> و رواه الصدوق أيضا عن محمد ابن أحمد بن الحسين البغدادي. عن علي بن محمد بن عــنبسة. عــن دارم.سنقبيصة، عــن الرضاطة عن آبائه طلقة قال: قال رسول الله تَقَارَ اللهُ تَقَارَ اللهُ عَانَ اللهُ عن آبائه طلقَة عن ال

١. راجع المكاسب للشيخ الانصاري ره، ص٣٨. قوله ره لولا استشهاده بمقوله ليست بمالتي تدخَّل عليها الرجال ... كما في المُنتقد، ص ١٦٥، جلدالمتاجر / مخطوط. ٢. الظاهران المراد به الفيض الكاشاني ﷺ كما في المنتقد مجلد المتاجر، ص ١٦٥ / مخطوط. ٣. راجع المقدمة الحادية عشرة من مقدمات الصَّافي، ج١، ص٤٦. ٤. سورة فاطر، آية ١ . ٥. احياء علوم الدين، ج٢، ص ٢٩٥. ايضاً راجع مجمع البيان، ج٨، ص - ٤٠ .

ذريعة الاستغناء في تحقيق مسألة الغناء

الصوت الحسن يزيد القرآن حُسناً» و قرأ: ﴿ يزيد في الخلق ما يشاء﴾<sup>(١)</sup> انتهى. ومثل قوله تعالى: ﴿ إِن أَنكر الأُصواتِ لَصَوْتُ الحَمِيرِ ﴾<sup>(٣)</sup> بناءً على ما ذكره الغزالي أيضاً من أنّه يدلُّ بمفهومه على مدح الصوت الحسنُ<sup>(٣)</sup>، فتأمّل.

ومثل قوله ٱلمَنْتُوَنَّعَانَ فيها رُوي في بعض الكتب: «لم يعط أُمتّي أَقّل من ثلاث: الجمال والصوت الحسن و الحفظ»<sup>(٤)</sup> انتهى.

وقـــوله <del>تأليفي</del>: «إن مـــن أجــل الجسمال الشـعر الحسـن و نــغمة الصـوت الحسن»<sup>( ه)</sup> انتهى.

وما روي في بعض الأخبار من أنّه «ما بعثالله نبيّاً إلاّ حسن الصوت»<sup>(٦)</sup> انتهى. وما في بعضها أنّ داودكان حسن الصوت في النياحة على نفسه، و في تلاوة الزبور حتّى كان يجتمع الإنس و الجنّ و الوحوش و الطير لسماع صوته، و كان يحمل من مجلسه أربعهاة جنازة<sup>(٧)</sup> انتهى.

و وجه الاستدلال: ما عرفته في المقدّمة التاسعة من عدم الفرق بين الغناء و الصـوت الحسن، نعم الانقسام الى اللهويّ و غيره يجري في الأوّل دون الثاني. نظراً إلى إطلاق ما دلّ على مدحه من الأخبار.

فهذه الاخبار تدلّ على جواز استعمال الصوت المطرب الذي لا يكون لهويّاً، و إن كان غناءً لُغوياً. فليتأمل.

٩. عيون اخبار الرضا، ج٢، ص٦٨، حديث ٣٢٢، اخرجه في تفسير نور الثقلين، ج٤، ص٣٥٠.
 ٣. سورة لقيان، آية ١٩.
 ٣. احياء علوم الدين، ج٢، ص٢٩٥.
 ٢. احياء علوم الدين، ج٢، ص٢٩٥.
 ٢. اخصال مسنداً عن إلى عبدالله (ع) عن رسول الله (ص)، فراجع الخصال المترجم، ص١٥٥.
 ٩. الخصال مسنداً عن إلى عبدالله (ع) عن رسول الله (ص)، فراجع الخصال المترجم، ص١٥٥.
 ٥. الخصال مسنداً عن إلى عبدالله (ع) عن رسول الله (ص)، فراجع الخصال المترجم، ص١٥٥.
 ٩. الخصال مسنداً عن إلى عبدالله (ع) عن رسول الله (ص)، فراجع الخصال المترجم، ص١٥٥.
 ٩. الخصال مسنداً عن إلى عبدالله (ع) عن رسول الله (ص).
 ٩. الخصال مسنداً عن إلى عبدالله (ع) عن رسول الله (ص).
 ٩. الخصال مسنداً عن إلى عبدالله (ع) عن رسول الله (ص).
 ٩. الخصال مسنداً عن إلى عبدالله (ع) عن رسول الله (ص).
 ٩. الخصال مسنداً عن إلى عبدالله (ع) عن رسول الله (ص).
 ٩. الخصال مسنداً عن إلى عبدالله (ع) عن رسول الله (ص).
 ٩. الخصال مسنداً عن إلى عبدالله (ع) عن رسول الله (ص).
 ٩. الخصال مسنداً عن إلى عن إلى عبدالله (ع) عن رسول الله (ص).
 ٩. الكافي، ج٢، ص ١١٥، حديث ٢٨.
 ٩. الكافي، ج٢، ص ١١٥، حديث ٢٨.
 ٩. الكافي، ج٢، ص ١١٥، حديث ٢٩.
 ٩. الكافي، ج٢، ص ١١٥، حديث ٢٠.
 ٩. الكافي، ج٢، ص ١١٥، حديث ٢٠.

ومنها ما ورد بمدح الصوت الحسن في خصوص قراءة القرآن مثل ما رواه في (الكافي) عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمد بن الحسن بن شمّون، عن علي بن محمّد النوفلي، عن أبي الحسن للظّيَّة قال: ذكرت الصوت عنده فقال: «إنّ علي بن الحسين للظَيَّة كان يقرأ فرمّا مرّ به المارّ فصعق من حُسن صوته، و إنّ الامام لو أظهر من ذلك شيئاً لما احتمله الناس من حسنه».

قلت: و لم يكن رسول الله تَأَنَّيْتُنَظَّ يصلّي بالناس و يرفع صونه بالقرآن؟ فقال للَّيْنَةِ : إِنَّ رسول الله تَنْدَنُسْتَكْرُ كان يحمّل الناس ما يطيقونه <sup>(١)</sup> انتهى.

وما رواه عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن علي بن معبد، عن عبدالله بن القسم، عن عبدالله بن سنان عن الصادق للمُثلِّةِ قال: قال النبي وللمُؤتَّقَةِ : «لكل شيءٍ حــلية، وحــلية القرآن الصوت الحسن»<sup>(٢)</sup> انتهى.

و ما رواه عنه أيضاً عن أبيه، عن ابن محبوب, عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصير قال قلت لأبي جعفر للظلم: إذا قرأت القرآن فرفعت به صوتي جائني الشيطان فقال: إنما تُسرائي بهذا أهلك و الناس. فقال: «يا أبا محمّد إقرأ قِراءَةً ما بين القراءَتَيْن تسمع أهملك، و رجّع بالقرآن صو تك فإنّ الله يحبّ الصوت الحسن يرجّع فيه ترجيعاً»<sup>(٣)</sup>انتهى.

وما رواه الصدوق في (العيون) عن محمّد بن عمر الجعابي، عن الحسن بن عبدالله التميمي، عن أبيه، عن الرضاطي قال قال رسول الله تَتَلَيْنُ اللهِ : «حَسّنوا القرآن بأصوا تكم فسان الصوت الحسن يزيد القرآن حُسناً» أنتهى وقد تقدّم رواية اخرى مثله<sup>(٤)</sup> مع زيادةٍ

> ١. الكافي، ج٢، ص٦١٥، حديث٤؛ مع اختلاف يسير. ٢. الكافي، ج٢، ص٦١٥، حديث٩. ٣. الكافي، ج٢، ص٦١٦، حديث١٢. ٤. عيون اخبار الرضا، ج٢، ص٦٨، حديث٣٢٢.

ذريعة الاستغناء في تحقيق مسألة الغناء

و ما رواه الطبرسي في مجمع البيان عن أبي بصير عن الصادق للمنظر في قبوله تعالى: «ور تُّل القُرآنَ تر تيلاً» قال: «هو ان تتمكث فيه و تُحسّن به صو تلك»<sup>(١)</sup> انتهى. و ما رواه الحلي في آخر (السرائر) نقلاً من (كتاب محمّد بن عليّ بـن محبوب)، عـن العبّاس، عن حمّاد بن عيسى، عن معاوية بن عبّار قال: قلت لأبي عبدالله للنظر: الرَّجل لا يرى أنّه صنع شيئاً في الدعاء و في القراءة حتى رفع صوته فـقال: «لا بأس، إنّ عليّ بن الحسين للنظر كان أحسن الناس صوتاً بالقرآن، و كان إذا قام من الليل وقرأ رفع صوته فيمرّ به مارً الطريق من السقائين و غيرهم فيقومون فيستمعون إلى قرائته انتهى<sup>(٢)</sup>.

ومــا رواه الغـــزالي في إحـــيائه عـــن النـــبي تَلَمَّاتُكُنَّ قـــال: «زيّـــنوا القُــرآن بأصواتكم»<sup>(٣)</sup>انتهى.

وما رواه ايضاً عنه أنّه وَأَنْبَعْنَتْ المستعم إلى قراءة أبي موسى فقال: «لقد أوتي هٰذا من مزامير آل داود» فبلغ ذلك أبا موسى فقال: لو علمتُ أنك تسمع لحبّرْته لك تحبيراً. انتهى<sup>(٤)</sup>. وما رواه ايضاً عنه وَلَدَوْسَ<sup>تَ</sup>كَرُ قال: «لَلَهُ أَشدٌ أَذْناً للرجل الحسن الصوت بالقرآن من

صاحب القينة لقينته»<sup>( ه)</sup> انتهى.

وما رواه السيّد المرتضى للله في غرره و درره عنه ﷺ قال: «لايأذن الله لشيءٍ من أهل الأرض إلّا لأصوات المؤذّنين و للصوت الحسن بالقرآن»<sup>(١)</sup> انتهى. أي لايستمع الله لشيءٍ و لايتقبّله ولايثيب عليه كتقبّله و استماعه و ثوابه على ذلك، ذكره السيد في كتابه المذكور، و قد نقلنا عبارته في الشرح.<sup>(٢)</sup>

وجه الاستدلال بهذه الروايات ما عرفته من أنّ تحسين الصوت لايُ تصور إلّا مع الترجيع و التطريب، و هذه الاخبار دلّت على جوازه، بل استحبابه في القرآن، كما صرّح به كثيرٌ، بل أرسله جماعة إرسال المسلّمات، كما يظهر من الطبرسي<sup>(٣)</sup> و غيره، بل يظهر منه أن خلاف ذلك لم يكن معروفاً بين القدماء، كما صرّح به السبزواري في الكفاية<sup>(٤)</sup>. و يشهد له تأويلهم حديث التغني بالقرآن بتحسين الصوت به. و القول بأنّ الترجيع و صف عارض للصوت الحسن، يوجّد بإيجاد آخر مغاير للصوت. شطط من الكلام، ضرورة عدم تحقّقه بدون الترجيع.

و قد عرفت من بعض الأخبار أنَّ علي بن الحسين طَلِّلَةٍ كان يقرء القرآن فربًما مرّ به المارّ فصعق من حسن صوته، فلو لم يكن للترجيع مدخل في حسن الصوت لكان يـنبغي أن يصعق السامع عند تكلّمه على الاستقامة، و لم يرد به خبر أصلاً.

ثم [لو] سلّمنا إمكان انفكاك الصوت الحسن عن الترجيع، ولكن لامجال لإنكار كون الصوت المشتمل على الترجيع المطرب من أفراد الصوت الحسن، فيشمله ما دلّ على جوازه.

 ٤. غرر الفرائد و درر القلائد «امالى السيد المرتضى»،ج١،ص٢٥ ايضاً المبسوط للشميخ ولله ، ج٨،ص٢٢٧.
 ٢. منتقد المنافع المجلد المتاجر، ص١٧٢ / مخطوط.
 ٣. معتقد المنافع المجلد المتاجر، ص١٧٢ / مخطوط.
 ٢. معتقد الميان، ج١، ص١٦ الفن السابع.
 ٤. كفاية الاحكام، ص٨٦. و خروج الصوت اللهوي منه بالإجماع، لايوجب خروج مطلق المشتمل على الترجيع، لعدم الدليل عليه.

هذا، مع ما عرفته من عدم شمول الصوت الحسن للصوت اللهوي. فلا تعارض بين ما يأتي من أخبار النهي عن الغناء، و هذه الأخبار لو حملنا الغــناء عملى الصــوت اللــهويّ والصوت الحسـن بغيره. لاختلاف مورد الحكمين.

و على القول بعدم اختضاص الغناء بالصوت اللهوي: يكون التعارض \_بين أخـباره، وأخبار الصوت الحسن في القرآن ـ بالعموم و الخصوص من وجه، لو لم نعتبر الترجيع في الصوت الحسن، فالمرجع في مادة الاجتاع ـ أى الترجيع في القرآن ـ هو الأصل، ومقتضاه الجواز، مع ورود الأمر به في بعض الأخبار، فتدبّر.

و كيف كان، فلا دلالَة في هذه الروايات على المدَّّعيٰ بتمامه، لثبوت القول بالفصل، أللهمّ إلّا أن يتمسّك بالأولوية، و للتأملُ فيها مجالٌ وي المرابي الى

ومنها: ما ورد من الأخَبَارُ بذمٌ تَرَكَ الْتَغُنِّي بِالقرآن

مثل ما رواه السيد الله في الغرر، كالغزالي في الإحياء مرسلاً عن النبيَّ ٱلْمُوْتُنَكْرَ أنه قال: «ليس منّا من لم يتغنّ بالقرآن»<sup>(١)</sup> انتهى.

و ما رواه أيضاً كالطبرسي في مجمع البيان عن عبدالرحمن بن السائب، قال: أتيتُ سَعْداً. و قدْ كُفَّ بصرُه، فسلّمتُ عليه، فقال: من أنت؟ فأخبر ته، فقال مرحباً يا بن أخي بلغتي أنك حسن الصوت بالقرآن، سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إنّ هٰذا القرآن نزل بحزنٍ فإذا قرأتموه فابكوا فإن لم تبكوا فتباكوا فمن لم يتغنّ بالقرآن فليس مِنّا» انتهى.<sup>(٢)</sup>

قال السيد للله: قوله: «ليس منًّا» ففد قيل فيه أنَّه لا يكون على أخلاقنا. و استشهد

۱. غرر الفرائد و درر القلائد «امالی السید المرتضی»، ج۱. ص۲۶/ایضاً المبسوط للشیخ (ر.). ج۸. ص۲۲۷ . ایضاً احیاء علوم الدین، ج۱. ص۳۲۷ ایضاً البحار، ج ۷۷، ص ۲۵۵. ۲. امالی السید المرتضی، ج۱. ص۲۵/ ایضاً مجمع البیان، ج۱. ص۱۲.

يبيت النابغة:

إذا حـــاولت في أســـدٍ فـجوراً فانيٌ لست منك و لستّ منيّ <sup>(١)</sup> و قيل إنّه أراد للمُشْتَقَلَقُ ليس على ديننا. انتهى.<sup>(٣)</sup>

وجه الاستدلال: أن المراد بالتغنّي بالقرآن استعمال الغناء في قرائة القرآن، و ليس المراد به الصوت اللهويّ المحرّم لحرمة استعماله في غير القرآن فكيف يجوز استعماله فيه؟ فيتعيّن كون المراد به الصوت المطرب المجرّد عن اللهو، فإذا ثبت جوازه فيه ثبت في غيره بطريقٍ أولىٰ فتأمّل.

## واعترض عليه:

تارةً؛ بضعف السند.

و أخرى: بأنّ مثل هذين الخبرين محتمل للوضع للتقرّب إلى خلفاء الجسور المـولَعين بسهاع الغناء و حكاية غياث<sup>(٣)</sup> بن إبراهيم مع المهدي بن المنصور معروفة.

و ثالثةً: بأن ظاهر قوله: «ليس مِناً» وجوّب التغني، و لا قاتل به، و لذا قال القاسم بن سلام: لو كان معناه الترجيع لعظمت المحنة علينا بذلك، إذ لو كان مَنْ لم يرجّع بالقرآن فليس منه<sup>(٤)</sup> انتهى.

و قال السيد الله الله محال أن يخرج من دين النبي ٱلمُشْتَكَرُ و ملّته مَنْ لم يحسن صـوته بالقرآن و يرجّع فيه. انتهى <sup>(٥)</sup>.

و رابعة: بأنَّ المراد هو تحسين الصوت بالقرآن المأمور به في أخبارٍ كثيرة، لا الصـوت

ديوان النابغة الذبياني، ص١٢٨.
 امالي السيد المرتضى، ج١، ص٢٧.
 امالي السيد المرتضى، ج١، ص٢٧ و القصة وارده ايضاً في ابي البختري القباضي مع
 ربيع الابرار، للزمخشري، ج٢، ص٢٠٥ و القصة وارده ايضاً في ابي البختري القباضي مع
 الرشيد فراجع، كتاب مذاهب ابتدعتها السياسة في الاسلام، لعبد الواحد الانصاري، ص٩.
 أمالي السيد المرتضى، ج٢، ص٢٨.
 أمالي السيّد المرتضى، ج٢، ص٢٨.

المشتمل على الترجيع المطرب. و خامسة: بأنَّ المراد الاستغناء بالقرآن عن غيره. يقال: تـغنيَّتْ إذا اسـتغنيتُ، قــال الأعشى: و كمنت امرءً أزمناً بالعراق عفيف المناخ طـويل التـغنّي(١) اي كثير التغني. و قال ابن مسعود: مَنْ قرأ سورة آل عمران غنيُّ اي مستغْنِ<sup>( ٢)</sup>. و عن عبدالله بن نهيك أنَّه دخل على سعد في بيته فإذا مثال رثَّ و متاع رثَّ، فقال قال رسول الله عَنْ الله الله الله الله عنه الم يتغنَّ بالقرآن» (٣). و روي عن النبي تَأَنَّشْتُكُمُ أنه قال: «لا ينبغي لحامل القرآن أنْ يظنّ أنَّ أَحَداً أَعْطِيَ أفضل مممما أعطِيَ لأنَّه لو ملك الدنيا بأسرها إن القرآن أفضل مممَّا ملكه»<sup>(٤)</sup> انتهى. و سادسةً: بأن المراد بالتغنيُّ: الجهر بالقرآن، لما روي من أنَّه «ما أذن الله لشيءٍ كإذنه لنبيٍّ يتغنّى بالقرآن و يجهر به)<sup>(6)</sup> انتهى. بناءً على أنَّ «**يجه**ر» تفسير ليتغنّى. و سابعة: بأنَّ المراد بالتغني: التلذَّذ و الاستحلاء و الاستِعْذاب. كاستحلاء أصحاب الطرب للغناء و التذاذهم به. و ثامنة: بأنَّ التغنُّي من غني الرجل بـالمكان و المـغني إذا طـال مـقامه، قـال السـيَّد ۱. أمالي السيّد المرتضي، ج۲، ص ۲۷. ٢. أماليَّ السيَّد المرتضيَّ، ج٢، ص ٢٤ و عن ابي عبدالله (ع) نظير، فراجع الكافي. ج٢، ص ٣٠٥. حديث∧ ٢. أمالي السيّد المرتضي، ج٢، ص ٢٤. ٤. أمالي السيّد المرتضى، م ٢، ص ٢٤. ٥. ورد هذا الحديث باختلاف يسير مع ما في المتن فراجع، سنن النسائي، ج٢. ص ١٨٠ و مسند الامام احمد. ج٢. ص ٢٧١ و ٢٨٥ و ٤٥٠ أيضاً المبسوط للشيخ الله، ج٢. ص ٢٢٧.

المرتضى للله : فيكون معنى الخبر على هذا الوجه: مَنْ لم يقم على القرآن فيتجاوزه إلى غيره و يتعدّاه إلى سواه و يتّخذه مغنى و منزلَ مقام، فليس مِنّا. انتهى.<sup>(١)</sup> و يمكن دفع الأوّل، بانجباره برواية مَنْ لا يعمل بخبر الآحاد و لو كان صحيحاً. و الثاني: بكونه خلاف الأصل و الظاهر، نعم لو كان احتال الوضع مساوياً لعدمه وجب التوقّف على ما صرّح به المحقق الداماد في (الرواشح السهاوية)؛ قال: الاخبار على تسلانة ضروبٍ: ضرب يجب تصديقه و هو ما نصّ الأمّنة عسلى صحّة وروده، و ضرب يجب تكذيبه و هو ما نصّوا على وضعه، و ضرب يجب التوقّف فيه لاحتاله الأسرين كسائر الاخبار، و لايجوز الإفراط في نقل أخبار الآحاد و الانقياد لكلّ خبر كما همو مذهب المشوية، إذ في الاخبار موضوعات بيته<sup>(١)</sup> انتهى<sup>(١)</sup> فتدبر. والثالث: بأنّ ذلك قرينة على إرادة الاستحباب المؤكّد. والثالث: بأنّ ذلك قرينة على إرادة الاستحباب المؤكّد.

والبواقي: بكونها خلاف الظاهر، فلا يعارض احتماطًا ما هو الظاهر من التغنّي والمتبادر منه.

ومنها: ما دلّ على رجحان قراءة القرآن بالحزن مثل ما رواه الكليني عن علي بن إيراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عمّن ذكره عن الصادق لليُلاً قال: «إن القرآن نزل بالحزن فاقرءوه بالحزن»<sup>(٤)</sup> انتهى.

و ما رواء عنه أيضاً، عن أيبه، عن القاسم بن محمد، عن سليم بن داود المنقري، عــن حفص قال: ما رأيت أحداً أشدَّ خوفاً على نفسه من موسى بن جعفر للَيُّلَمُ و لا أرجى الناس

أمالي السيّد المرتضى، ج ٢، ص ٢٧.
 كذا و في الاصل: بتة بدل بيّنة.
 الرواشح السماوية، ص ١٩٣.
 الكافي، ج ٢، ص ١٦٤. حديث ٢.

ذريعة الاستغناء في تحقيق مسألة الغناء

منه، و كانت قرائته حزناً فكأنَّه يخاطب إنساناً. انتهى. <sup>(١)</sup>

وجه الاستدلال: أنّ القراءة بالحزن لاتنفك عن الترجيع المطرب، و فيه نظر، فتدبّر. و منها: ما ورد بقراءة القرآن بألحان العرب:

متل ما رواه في (الكافي) عن علي بن محمد، عن ابراهيم الأحمر، عن عبدالله بن حمّاد، عن عبدالله بن سنان، عن الصادق للظلم قال قال رسول الله تَتَآذَنْ عَنْكُمْ : «إقرءوا القسرآن بألحان العرب وأصواتها و إيّاكم و لحون أهل الفسق»<sup>(٢)</sup> انتهى.

و ما رواه ابن الأثير في (نهايته) قال: و فيه: «إقـرءوا القـرآن بـلحون العـرب و أصواتها و إيّاكم و لحون أهل العشق و لحون أهل الكتابين»<sup>(٣)</sup> انتهى.

وجه الاستدلال: أنَّ الألحان و اللحون جمع اللحن و هو التطريب و التغريد.

كما صرّح به جماعة من أهل اللغة، قال الجوهري \_على ما حكي عندـــ: يقال هو ألحن الناس إذا كان أحسنَهم قرآءة أو غناءً <sup>(ع)</sup> و تفسير اللحن باللغة أو باللهجة خلاف الظاهر وإن صرّح بالأول الطريحي <sup>(0)</sup> و المحدث البحراني<sup>(1)</sup> و بالثاني بعض الحققين<sup>(٧)</sup>.

قال بعض الأفاضل:إنّ الأصوات المستقيمة مشتركة بين العرب و العجم غير مخستصة بطائفةٍ دون أخرى. ألا ترى أنّه لايجوز أن يقال: نادى زيدً إينه بنداء العرب و عمروُ بنداء العجم، لكون النداء على استقامة مشتركاً بين جميع الطوائف، و يجوز أن يقال: زيـد قـرأ القرآن بلحن العرب، و عمروُ بلحن العجم<sup>(٨)</sup> انتهى.

قال ابن الاثير في (النهاية): أي ينشدان الأشعار التي قيلت يوم بُعاث، و هو حرب كانت بين الأنصار، و لم ترد الغناء المعروف بين أهل اللهو و اللعب<sup>(٤)</sup> انتهى. و في الاستدلال بمثل هذه الرواية ما لا يخنى.

١. إحياء علوم الدين، ج ٢، ص ٢٠٢ انظر ايضاً تلبيس إبليس لابي الفرج ابن الجوزي، ص ٢٢٤ وأيضاً المبسوط للشيخ لله، ج ٨ ص ٢٢٦ .
 ٢. بُعاث، بضم الباء، يوم مشهور كان فيه حرب بين الأوس و الخزرج، و بحاث اسم حصن للاوس و بعضهم يقوله بالغين المعجمة و هو تصحيف، راجع النهاية في غريب الحديث والاثر، ج ١، ص ٢٢٦.
 ٢. بُعاث، بضم الباء، يوم مشهور كان فيه حرب بين الأوس و الخزرج، و بحاث اسم حصن للاوس و بعضهم الباء، يوم مشهور كان فيه حرب بين الأوس و الخزرج، و بحاث اسم حصن ٢٠ .
 ٢. بُعاث، بضم الباء، يوم مشهور كان فيه حرب بين الأوس و الخزرج، و بحاث اسم حصن للاوس و بعضهم يقوله بالغين المعجمة و هو تصحيف، راجع النهاية في غريب الحديث والاثر، ج ١، ص ١٣٩ .
 ٢. إحياء علوم الدين، ج ٢، ص ٢٠٢ .
 ٢. إحياء علوم الدين، ج ٢، ص ٢٠٢ .
 ٢. إحياء علوم الدين، ج ٢، ص ٢٠٢ .
 ٢. إحياء علوم الدين، ج ٢، ص ٢٠٢ .
 ٢. إحياء علوم الدين، ج ٢، ص ٢٠٢ .

ومنها: ما دلّ من الروايات على جواز شراء المغنيات و بيعها و سماع صوتها مثل ما رواه الشيخ بإسناده عن أحمد بن محمد، عن البرقي، عن عبدالله بن الحسن الدينوري قال: قلت لأبي الحسن للظِّلَا ما تقول في النصرانية إلى أن قال: قلت: جعلت فداك فأشتري المغنيّة أو الجارية تحسن أن تغني أريد بها الرزق لاسوى ذلك؟ قال: «إشستر وبع»<sup>(۱)</sup> انتهى.

و ما رواه الصدوق قال: سأل رجل عليَّ بن الحسين للَّيُّلَا عن شراء جاريةٍ لها صوت؟ فقال: «ما ع**ليك لو اشتريتها فذكّر تك الجنّة**» يعنى بقراءة القرآن و الزهد و الفضائل الّتي ليست بغناء فامّا الغناء فمحظور انتهى.<sup>(1)</sup>

و اعترض على هذا الاستدلال: بأنّ هذه الأخبار معارّضة بما يأتي من الروايسات المصرّحة بحرمة ثمن المغنّية وكسبها و حرمة بيعها و شرائها. و في بعضها: «أنّ ثمنها سُخْتٌ و السُخْتُ في النار»

على أنَّ حديث الصدوق \_بضميمة التفسير المذكور فيه \_ ينافي المدَّعيٰ.

و في الوسائل ـبعد أن أورد هذا الحديث ـ ظاهرٌ أنّ المراد لابأس بحسن الصوت الذي لا يصل إلى حدّ الغناء فإنّه أعمّ منه. انتهى <sup>(٣)</sup>.

و الظاهر: أن التفسير المذكور من كلام الصدوق الله و ليس بحجةٍ حتّى يُنافي المدّعى، و قد تقدّم أنّ حسن الصوت لاينفكّ عن الغناء اللغوي، فلا وجه لما ذكره في الوسائل.

و الإنصاف: أنّه لاتعارض بين هذه الأخبار، و ما يأتي، لاختصاصه بالغناء العرفي أي الصوت اللهويّ المقترن بالملاهي، و اختصاصها بالصوت المـطرب الذي لايكـون بهـذه المثابة، فليتأمّل.

- ۱. الوسائل، ج ۱۲، ص۸۲ حدیث ۱. ۲. الوسائل، ج ۱۲، ص۸۱، حدیث ۲. ۳ الب اثل م ۲۷، م ۲۵، حدیث ۲
- ٣. الوسائل، ج ١٢، ص٨٦. حديث ٢.

ومنها: ما يأتي من جواز الحُداء والنياحة على الموتى والتغني لزف العرائس وسيأتي الكلام في ذلك كلّه في المقصد الثالث إن شاء الله. وما قيل: من أن الحُداء ليس من الغناء. فنى غاية السقوط، ضرورة كونه صوتاً مطرباً. و كذا القول: بأنّ الغناء إنّما يحرم للطرب، و ليس في النياحة طرب. لما تقدّم من أنّ المراد بالمطرب هو المغيّر للحال بحزنٍ أو سرورٍ، فليتأمّل. هذا تمام الكلام في الأدلة على ما اخترناه في المقام

وأمّا مستند الحاظرين فوجوه أيضاً منها: أنّ جماعة منهم شيخنا المفيد للله ادّعوا الإجماع على حرمة الغناء. و فيه: ـبعد تسليم النقل ـ أوَّلاً: ما عرفته في المقدّمة الثانية من عدم حجية الإجماع المنقول. و عدم كونه بمنزلة خبر الواحد الصحيح.

و ثانياً: أنّ ظاهر من ادّعى الإجماع في المقام هو دعواه على حرمة الصوت اللهويّ المهيّج للشهوات بنفسه، أو باقترانه بالحرّمات، كما هو الغالب المتعارف في الأعـصار في مجـالس الفسّاق و الفجّار، و قد عرفت أنّ حرمة هذا النوع من الغناء تُعَدُّ من الضروريّات.

سلّمنا عدم الظهور، ولكنّه محتمل احتمالاً مساوياً لما زعم من الإطلاق، فيأتي الإجمال في المراد الموجب لسقوط الاستدلال به في هذا الجمال.

و منها: أنّ لفظ الغناء الوارد في أخبار المسألة مجمل، لتردّده بين معانٍ كثيرة، فيكون الشبهة «حينئذٍ» موضوعية مرادية، بمعنى أنّ الشبهة في مفهوم الموضوع و المراد منه، فيجب الاجتناب عن جميع المعاني المحتملة من باب توقف الامتثال بالنهي عن الغـناء عـليه، و ليست الشبهة موضوعيّة مصداقية حتّى يجريَ فيها أصل الإباحة. والحاصل: أنَّ التكليف بالاجتناب عن الغناء ثابت، و لكنَّه لإجماله و عدم وضوح المراد منه موجب للشك في المكلَّف به، فمقتضىٰ قاعدة الاشتغال وجوب الاجتناب عن كلَّ ما يحتمل كونه منه، كما أنَّ مقتضاها في التكليف الوجوبيَّ كذلك إذا كان بهذه المثابة. و فعه:

أوّلاً: منع الإجمال، كما عرفته في المقصد الأوّل.

و ثانياً: منع كون الشبهة موضوعية، بل هي على تقدير الإجمال من الشـبهة الحـكميّة التحرييّة التي هي مجرئ أصالة الإباحة، كما بيّنًا، في المقدمة الأولى.

و ثالثاً: أنّه لم يثبت من أدلّة النهي عن الغناء حرمة غير الصوت اللهويّ، فلايقين بوجود فردٍ محرّمٍ في الأفراد المشتبهة ليجب الاجتناب عن الجميع من باب المقدمة. لاحتمال كون الجميع مباحاً و انحصار الحرمة في الصوت اللهويّ

فاتّضح الفرق بين ما نحن فيد و مسألة الإنانين المشتهين، للقطع باشتالهما على النجس المأمور بالاجتناب عنه، بخلاف مانحن فيه، و المقايسة إنّما تتّم مع القطع بأحد الإنائين نجاسةً و الشك في نجاسة الآخر، فإنها مدفوعة بالأصل.

وهٰذا واضح لمن تدبّر.

ومنها: أنَّ الصوت المطرب مفسدة لأغلب الناس في أغلب الأوقات وأكثر الأحوال، لكون أكثر الناس فسّاقاً سبتلين بالخيالات الفاسدة و الهواجس الشيطانية و الوساوس البهيمية، و الأوحديّون الخلصون الذين يستأنسون بهذا الصوت إلى العالم الأعلى، و ينقطعون به عن شهوات الحيوة الدنيا قليلون، فقتضى الحكمة الشرعيّة تحريم هذا الصوت على الكلّ، كما في سائر الحرّمات التي لوحظ فيها دفع المفسدة عن الأغلب، فخطّرت على الكلّ، كما في سائر الحرّمات التي لوحظ فيها دفع المفسدة عن المؤجر و المرج في الأنام، و من الواضح أنّ ملاحظة حال القليل في تشريع الأحكام توجب 0/1.1

الهرج و المرج و اختلال النظام، و إلَّا فلاتنكر أنَّ الغناء يختلف باختلاف أحوال المستمعين و أخلاقهم.

كما صرّح به الغزاليّ أيضاً حيث قال: و للمستمع أربع أحوال: إحداها: أن يكون سماعه بمجرّد الطبع، أي لاحظَ له في السماع إلّا استلذاذ الألحـــان و النغمات، و هذا مباح، و هو أخسَّ رتب السماع، إذ الإبل شريكة له فيه و كذا سائر البهائم، بل لاتستدعي هذا الذوق إلّا الحياة فلكل حيوانٍ نوع تلذّذٍ بالأصوات الطيّبة.

الحالة الثانية: أن يسمع بفهمٍ، و لكن ينزله على صورة مخلوقٍ، إمّا معيّناً، و إمّا غير معيّن، و هو سهاع الشباب و أرباب الشهوات، و يكون تنزيلهم للمسموع على حسب شهواتهم و مقتضى أحوالهم، و هذه الحالة أخسّ من أن نتكلّم فيها إلّا بيمان خِسّتها و النهي عنها.

الحالة الثالثة: أن ينزل ما يسمعه على أحوال نفسه في معاملته لله تعالىٰ، و تقلب أحواله في التمكن مرّةً، و التعذر أخرى، و هذا سماع المريدين.

إلى أن قال: الحالة الرابعة: سماع مَنْ جَاوز الأحوال و المقامات، فعزب عن فهم ما سوى الله حتّى عزب عن نفسه و أحوالها و معاملاتها، و كان كالمدهوش الغائص في بحسر عسين الشهود، الذي يُضاهي حساله حسال النسسوة اللاتي قسطّعن أيسديَهنَّ في مشساهدة جسال يوسف للمُثْلِجُ حتَّى دهش و سقط عن إحساسهنَ، الى آخره<sup>(١)</sup>.

والحاصل: أنّ الغناء \_وإن كان له تأثير حسن في بعض القلوب \_و لكنّه في أكثر الناس موجب للفساد، و لذا قال بعض العارفين: و حيث كثرت الفتنة بطريقه، و زالت العصمة فيه، و تصدى للحرص عليه أقوام قلّت أعمالهم و فسدت أحوالهم. و أكثروا الاجتماع للسماع. و ربّما يتّخذ للاجتماع طعام لطلب النفوس الاجتماع لذلك لارغبةً للقلوب في السماع، كما كان من سير الصادقين، صار السماع معلولاً تركن إليه النفوس طلباً للـشهّوات و اسـتحلاءً

١. احياء علوم الدين. ج٢، صص٣١٣ ـ ٣١٦.

لمواطن اللهو و الغفلات، و يقطع ذلك على المريد طلب المزيد، ويكون بـطريقة تـضييع الأوقات و قلة الحظّ من العبادات، و يكون الرغبة في الاجتماع طـلباً لتـناول الشهـوة و استرواحاً لأولى الطّرب و اللهو و العشرة، و لايخفىٰ أنّ هذا الاجتماع مـردود عـند أهـل الصدق. انتهى.

فما هذا حاله اقتضت الحكمة حرمته، كشرب الخمر الذي ضرَّه أكثر من نفعه.

و فيه نظر وجهه غير خنيّ، فإنّه استحسان محض، و اجتهاد صرف، لانلتفت إلى مئله في إثبات مثل هذا الحكم، كيف؟ و كثير ممّا أحلّ الله يكون بهذه المثابة، كالنظر إلى الوجوه الحسنة، فإنّ فيه مفسدة لأكثر الشبّان. مع أنه لم يحكم بتحريه على الكلّ، و قد حكي عن بعض التابعين أنّه قال: ما أنا أخوف على الشاب من السَبُع الضاري خوفي عليه من الغلام الأمرد يقعد اليه<sup>(۱)</sup>.

ومنها: أنّ الصوت المطرب باعث على الفسوق و الفجور و محرّك للقلب إلى الزنا و شرب الخمور فيحكم العقل بقبحه كحكمه بقبح كثير من الحرّمات.

وفيه ما لا يخفى، إذ لاكلام في حرمة المطرب المحرّك للقلب إلى ما هو مراد الشيطان من المعاصي، و ليس كلّ صوت مطربٍ كذلك، ضرورة أنّ منه ما يحرّك الشوق إلى طاعة الله. و يوجب الأنس به، و الركون إلى دار القرار، كالتغنّي بالأشعار المتضمّنة لذكر الجنّة والنار، ووصف نِعَم الله الملك الجبّار، و ذكر العبادات و الخيرات كما يُرشد اليه قوله للتَظْلَرُ : «مــا عليك لو اشتريتها فذكّر تك الجنة»<sup>(٢)</sup> انتهى.

فهل يحكم العقل بحرمة مثل هذا التغني و قبحه؟

نعم، ربَّما يحرّك الصوت الطيّب في قلوب بعض الناس الميل إلى المعاصي و الملاهي، فهو

۱. احیاء علوم الدین، ج ۳. ص۱۱۱ مع اختلاف یسیر. ۲. الوسائل، ج ۱۲، ص۸٦، حدیث۲. مختلف باختلاف الأشخاص و الأحوال، و قد صرّح جماعة بأنّ الصـوت الطـيّب محـرّك للقلب إلى ما هو الغالب عليه.

قال الغزالي: و مهما كان النظر في السماع باعتبار تأثيره في القلب لم يجز أن يحكم فسيه مطلقاً باِباحةٍ و لاتحريمٍ، بل يختلف ذلك بالأحوال و الأشخاص، و اختلاف طرق النغمات، فحكمه حكم ما في القلب.

> قال<sup>(١)</sup> ابن سليمان: السماع لا يجعل في القلب ما ليس فيه، و لكن ما هو فيه. **ثمّ جعل للترنّم بالكلمات المسجعة الموزونة سبعة مواضع:** •

أوّلها: غناء الحجيج. و ثانيها: غناء الغزاة لتحريض الناس على الغزو. و ثالثها: التغني بالرجزات التي يستعملها الشجعان في وقت اللقاء. و رابعها: النياحة لترقيق القلب و إسبال البكاء. و خامسها: التغني أوقات السرور كأيّام العيد، و أوان العرس. و فصّل الكلام في هذه المواضع بما لا يناسب هذه الوجيزة.

فقال: السادس: سماع العشاق تحريكاً للشوق و تهييجاً للعشق و تسليةً للنفس، فإن كان في مشاهدة المعشوق: فالغرض تأكيد اللّذة، و إن كان مع المفارقة ف الغرض ته ييج الشوق، و الشوق و إن كان ألماً ففيه نوع لذّةٍ، لذا انضاف إليه رجاء الوصال، فإنّ الرجاء لذيذ و اليأس مولِمٌ، و قوّة لذة الرجاء بحسب قوّة الشوق و الحب للشيء المرجوّ، فني هذا السماع تهييج العشق، و تحريك الشوق، و تحصيل لذة الرجاء المقدّر في الوصال، مع الإطناب في وصف حسن المحبوب، و هذا حلال إن كان المشتاق إليه مما يُباح وصاله كمن يعشق زوجته أو سريّته فيصْغي إلى غنائها لتتضاعف لذّته في لقائها ...

١ كذا والظاهر انه ابو سليمان ... فراجع ما سبق في هذا الكتاب.

إلى أن قال: السابع: سماع من أحَبّ الله و عشقه و اشتاق إلى لقائه، فلا ينظر إلى شيءٍ إلّا رآه فيه، و لايقرع سمعه قارع إلّا سمعه منه أو فيه، فالسماع في حقّه مهيّج لشوقه و مـؤكّد لعشقه و حُبّه، و مورٍ زناد قلبه، و مستخرج منه أحوالاً من المكاشفات و الملاطفات لايحيط الوصف بها، يعرفها مَنْ ذاقها و ينكرها مَنْ كلّ حسّه عن ذوقها. إلى آخر ما ذكره.<sup>(1)</sup>

فظهر: أنَّ الصوت المطرب لاينحصر أثره في حصول الميل إلى الفسوق و الفجور حَتَّى يحكم العقل بحرمته مطلقاً، بل هو حاكم بحرمة نوعٍ خاصٌ منه، و هو ما استدعى الحرّمَ أو اقترن به.

وهذا هو ما قيل فيه من: أنَّ الغناء مفسدة للقلب مسخطة للربِّ.

و ما قيل: إيّاكم<sup>(٢)</sup> والغناء فإنَّه يزيد الشهوة، و يهدم المروّة، و إنه لينوب عن الخمر. ويفعل ما يفعل المسكر.<sup>(٣)</sup>

قال بعض العارفين: و إنْ أنصف المنصف وتفكّر في اجتماع أهل الزمان وقعود المغنّي بدفّه، و المشبّب بشبابته، و تصوّر في نفسه: هل وقع مثل هذا الجلوس و الهيئة بحضرة رسول لله وَلَمُوَسَّئَةٍ و هل استحضروا قوّالاً و قعدوا مجتمعين لا ستماعه؟ و لاشكّ بأنّه ينكر ذلك من حال رسول الله وَلَمَوْسَنَيْنَةٍ و أصحابه. إنتهى.

وأمّا ما لم يكن بهذه المثابة، فلا حكم للعقل بقبحه، و لاسيمّا إذاكان موجباً للانقطاع عن شهوات الدنيا، بل العقل حاكِم بحسنه، و لذا قيل: إنّهم ما اختاروا السماع حيث اختاروه إلّا بشروط و قيودٍ و آدابٍ يذكرون به الآخرة، و يرغبون في الجنّة، و يحذرون من النـار، و

- ١. احياء علوم الدين، ج٢، صص ٣٠٠ ـ ٣٠٤.
- ٢. قيل هذا من قول يزيّد بن الوليد بن عبدالملك بن مروان ثاني عشر خلفاء بني امية ... راجع اتحاف السادة المتقين، ج٦، ص٥٢٦ .
- ٣. احياء علوم الدين، ج ٢. ص ٣١١/ ايضاً الدرّ المـنثور في التـفسير بـالمأثور لجـلال الديـن عبدالرحمن السيوطي، ج ٥. ص ١٥٩ .

يزداد به طلبهم، و يحسن به أحوالهم، فليتأمّل. و منها قوله تعالى في سورة لقهان: ﴿ ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليضلّ عن سبيل الله و يتخذها هُزواً أولئك لهم عذاب مهين﴾ انتهى.<sup>(١)</sup> فإنّ جمعاً من المفسّرين قد فسّروا «لهو الحديث» بالغناء و الاستاع إليه، و حُكي عن عبدالله بن مسعود أيضاً<sup>(٣)</sup> و يدلّ عليه روايات كثيرة.

مثل ما رواه في (الكافي) عن علي بن إيراهيم عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن علي بن إسماعيل، عن ابن مسكان، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر للظلم قال سمعته يقول: «**الغناء** مممّا وعد الله عليه النار» و تلا هذه الآية ﴿و من الناس من يشتري﴾ الى آخر الآية<sup>(٣)</sup> انتهى.

وما روا. عن عدّةٍ من أصحابنا، عن سهل، عن الوشّاء، قـال: سمـعتُ أبـا الحسـن الرضاطيُّ يقول: «سُئل ابو عبدالله طَنْنَ عن الغناء؟ فقال: هو قول عزوجلٌ ﴿و من الناس مَنْ يشتري» إلى آخر الآية <sup>(2)</sup> انتهى. بنامار من

ورواية مهران بن محمد، عن الصادق للظل<sup>ره)</sup>. ورواية الحسن بن هارون<sup>(٢)</sup> عنه للظلا<sup>(ه)</sup>. ورواية عبد الأعلى<sup>(٧)</sup> عن الباقر للظلار. وفي هذا الاستدلال وجوه من النظر.

۱. لقیان /۳۱/۳۱. احياء علوم الدين، ج٢، ص ٣٦٠ ايضاً الدر المنثور في التفسير بالمأثور، ج٥، ص ١٥٩. ٣. الوسائل، ج١٢، ص٢٢٦. حديث٦. ٤. الوسائل، ج ١٢، ص ٢٢٧، حديث ١١. ٥. الوسائل، ج ١٢، ص ٢٢٦، حديث ٧. ٦. الوسائل، بم ١٢، ص ٢٢٨، حديث ١٦. ٧. معانى الاخبار، ج ٢، ص ٢٣٢.

أحدها: أنّ التفسير مُعارَض بتفسير بعضهم «لهو الحديث» بالطعن في الحقّ والاستهزاء به: و قد رواه الطبرسي في المجمع<sup>(١)</sup> عن الصادق للمُثْلُو أيضاً، فتأمّل.

و ثانيها: أنّ الغناء ــو إن كان في اللغة هو مطلق الصوت المطرب ــو لكنّه في عــرفهم الصوت اللهويّ، و لاكلام في حرمته، كها عرفت.

و ثالثها: أنَّ الآية ـ بعد ملاحظة الأخبار المفسَّرة ـ تدلَّ على تحريم الغناء الذي يُشترئ ليضل عن سبيل الله، و لانزاع فيه، و ليس فيها دلالة على حُرْمة مطلقي الغناء. إذ ليس كلّ غناءٍ بدلاً من الدين مُضّلاً به عن سبيل الله، كالغناء المرقّق للقلب المذكّر للجنّة، المشوّق، إلى العالم الأعلىٰ.

نعم، التفسير بمطلق الغناء ربًّا يُوهِم عدم الفرق، و هو كما ترى.

ورابعها: أنّ اللهو هو الباطل، و الحديث بمعنى الكلام. و الإضافة بتقدير إحدى الثلاث. فتدلّ الآية على حرمة الغثاء المقترن بأباطيل الكلام كالأشعار المتصّمنة للتشبيب الحرّم و نحوها من الأحاديث الباطلة.

وكذا لو جعلنا الإضافة بيانية. أو جعلنا «لهو الحد**يث**» مراداً به على سبيل التسجوّز: مطلق ما يُلهي عن الله قولاًكان أم فعلاً، كما عن تفسير القمّيﷺ <sup>(٢)</sup>.

و يُرشد إليه جملةُ من هذه الروايات حيث جعل فيها الغناء من أفراده. لاعتبار اللهو فيه، أو في تَحريمه فيخرج عن محلّ النزاع.

وكذا لو أريد به: ما يُلهي عمّا يغني<sup>(٣)</sup> كالأحاديث التي لا أصل لها و الأساطير التي لا اعتبار بها، والمضاحيك، و فضول الكلام، كها في تفسير البيضاويّ.

قال: و الإضافة بمعنى (من) و هي تبيينيَّة إن أراد بالحديث المنكر، و تبعيضيةُ إن أراد به

١. مجمع البيان، ج ٨ ص ٣١٣. ٢. تفسير القمى، ج ٢. ص ١٦١ . ٣. كذا في المخطوط و الصحيح (عبا يعني) بالعين المهملة.

الأعم. انتهى<sup>(١)</sup> فتأمل.

و خامسها: أنّ الحديث هو الكلام الخبريّ، فيدلّ علىٰ حرمة التغني بالكلمات المسلهية فَإِنّ الصوت من حيث إنّه صوتٌ لا يسمَّى حديثاً، كما أنّ الصوت المشتمل على كلمات حقّة لا يسمّىٰ لهو الحديث، قال بعض الأفاضل: أوَلا ترى أنّ نغمات الأوتسار لا تسسمّى لهسو الحديث و قول الزور، و أنّ الأحاديث الواردة في ذمّ استماعها لا تعلّل بهما.

وهل يمكن أن تتّصف الكلمات الحقّة من القرآن و الأحاديث بسبب الترجميع بملهو الحديث و قول الزور؟.

وأيُّ عقلٍ يجوّز أن يصير القرآن الذي هو أصدق حديثاً ـبسببه ـ قــولاً زوراً و كــذباً صراحاً؟ و ان تنقلب الآيات القرآنية الانشائية بتطريب الصــوت المـرجّـع الى الحــقيقة الخبرية و صارت أحاديث ملهية و اقوالاًكاذبة؟<sup>(٢)</sup> انتهى فتأمل.

وسادسها: أن الآية على ما صرّح به جماعة نزلت في النضر بن الحارث لمّا اشترى كتب الأعاجم، و كان يحدّث بها قريشاً، و يقول: إن كان محمدُ المُشْرَقِينَ في يحدّثكم بحديث عاد و ثمود، فاَنا أحدّثكم بحديث رستم و إسفنديار و الأكاسرة <sup>(٣)</sup>.

وعن بعضهم: أنَّ الآية نزلت في أبي جهل لمَّا قال: يا معاشر قريش، ألا أطعمكم مـن الزقّوم الذي يخوّفكم به صاحبكم، فأرسل الى زبدٍ و تمر، فقال: هذا هو الزقوم الذي يخوّفكم به<sup>(٤)</sup>.

وقيل: إنَّ النضر كان يشتري القيان و يحملهنَّ على معاشرة مَنْ أراد الإسلام و مـنعه منه<sup>( ٥)</sup> فازلت الآية.

١. انوار التنزيل و اسرار التأويل «تفسير البيضاوي»، ص ٥٤٣ .
 ٢. رسالة ايقاظ النائمين، راجع التمهيد في علوم القرآن، ج ٥، ص ٢١٥.
 ٣. تفسير البيضاوي، ص ٥٤٣ .
 ٤. تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ١٩٤، حديث ١١. ايضاً راجع تفسير مسقتنيات الدرر، ج ٨، ص ٢٣٣ .
 ٥. تفسير البيضاوي، ص ٥٤٣ .

فلا دلالة فيها على حكم الغناء أو تكون مخصوصةً بغناء القيان للصدّ عن طريق الإيمان.

و فيه نظر، فإنّ العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص شأن التنزيل، سيّما مع ما عــرفته مــن الأخبار المفسّرة.

وسابعها: أنَّ حمل «لهو الحديث» على الغناء لا يناسبه الاشتراء.

وفيد نظر، فإنّ المراد به الاستبدال عن قراءة القرآن و نحوها كـما في قـوله ﴿ اشــتروا الضلالة بالهدى﴾ اي استأثروها و اختاروها بدلها.

على أنّه لا وقع لهذا الإيراد بعد ورود التفسير المذكور عن أهسل البسيت للمَنْكُلُ الذيس عندهم علم القرآن، فرتما تراهم يفسّرون آيةً بما لا تدرك حقيقتهُ، و ربما يستدلّون بآيةٍ لا نعرف وجه دلالتها، و ليس لنا الاعتراض عليهم عليهم عليهم في ذلك، فإنّهم حجج الله على الخلق أجعين، و قد أحال الاذِعانُ بعصمتهم احتال الخطأ عليهم.

ومنها قوله تعالى في تتورة الحجّ: ﴿فَاجتنبوا الرَّجس من الأوثان و اجتنبوا قول الزور ﴾<sup>(١)</sup> انتهى.

فإنَّه قَد فُسِّرٍ «قول الزور» في جملةٍ من الروايات بالغناء.

مثل ما رواه في (الكافي) عن محمد بن يحيىٰ، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد و محمد بن خالد، عن النضر بن سُوّيد، عن درست، عـن زيـد الشـحام قـال: سألتُ أبـا عبدالله للظِّرِ عن قوله عزوجلّ: ﴿واجـتنبوا قـول الزور﴾ قـال للظَّرِ : «قـول الزور: الغناء»<sup>(٢)</sup>.

ونحوه مرسلة ابن أبي عمير عنه <del>طائية (<sup>۳)</sup>.</del>

۱. سورة الحج، ۳۰/۲۲. ۲. الكافي، ج ٦، ص ٤٣٥، حديث ٢. ٣. الوسائل. ج ١٢، ص ٢٣٧، حديث ٣.

المقصد الثاني / حكم الغناء شرعاً

ورواية عبدالأعلى<sup>(١)</sup> عنه للظلمِ . وتحتمله رواية عمرو بن حزم<sup>(٢)</sup> عنه للظلمِ أيضاً. وفيه: مضافاً إلى ما عرفته من عدم الدلالة على حرمة غير المقترن بالباطل ـــ أن هذا التفسير معارض بما روي عن النبي تَشَرَّشُنَكُمُ من أنه قال: «عدلت شهادة الزور بالشرك بالله» ثمّ قرأ هذه الآية <sup>(٣)</sup> انتهى.

وبما رواه الصدوق في (معاني الأخبار) بسنده إلى حماد بن عثمان. عن الصادق للﷺ قال: سألته عن قول الزور؟ قال: «منه قول الرجل للّذي يغنّي: أحسنت»<sup>(٤)</sup> انتهى فتأمّل.

نعم، قد يقال: إنّ المراد بهذا التفسير أنّ الغناء مثل قول الزور في كونه منهيّاً عنه، لأنّ الغناء الحرّم هو الذي يكون في كلامٍ هو من قول الزور، فتدبر.

مضافاً إلى ما رواه في (الكافي) عن أبي علي الآسعريّ، عن محمد بن عبدالجبّار، عسن صفوان، عن أبي أيّوب الخزّاز، عن محمد بن مسلم، عن أبي الصباح، عن الصادقطانيَّا في قوله: ﴿لايشهدون الزور﴾ قال: الغناء. انتهى<sup>(٦)</sup>.

وفيه ما مضيٰ.

ومنها قوله تعالى في سورة النجم: ﴿أَفَنَ هَٰذَا الحَدِيثُ تعجبونَ و تضحكونَ ولاتبكونَ و أُنتم سامدونَ﴾<sup>(٧)</sup>

ذريعة الاستغناء في تحقيق مسألة الغناء

بناءً على ما حُكي عن ابن عباس من تفسير «سامدون» بمغنّون <sup>(١)</sup> قيل: السمد بلغة حمير: الغناء<sup>(٢)</sup> و يقول أهل اليمن: سمد فلانٌ، إذا غنّيٌ. و فيه: أنَّه لاحجيَّة في كلام ابن عباس، مع أن حالَهُ معروف. على أنَّ جماعةً فسّروا «سامدون» بلاهون (٣) و آخرون بمستكبرون، يقال: سمد فلانٌ، إذا رفع رأسه تكبّراً، وجاء السامد بمعنى الساكت، و الهائم، والحزين، والخاشع أيضاً. سلَّمنا، ولكن في دلالته على حرمة مطلق الغناء ما لايخني. ومنها: قوله تعالى في سورة الاسراء: ﴿واستَفْزِزُ مِن استطعتَ منهم بصو تك» (<sup>٤)</sup> انتهى. حكي عن مجاهد أنَّه فسَّر الصوت بالغناء و المزامير ( ٥). وفيه ما عرفته. ومنها قوله تعالى ﴿ و الَّذِينِ هم عن اللَّغُو مُعْرضونَ ﴾ (٢). و قوله: ﴿ و إذا مرّوا باللغو مرّوا كراماً (٧) بناءً على تفسير «**اللغو**» بالغناء، كما يشهد له ما رواه الصدوق، عن الحسين بن أحمد البيهتي، عن محمد بن يحيى الصولي، عن عون بن محمد الكاتب(^) عن محمّد بن أبي عباد، و احياء علوم الدين، ج٢، ص ٣١٠/ ايضاً راجع تفسير الدر المنثور، ج٦، ص١٣٢/ ايسفاً تلبيس ابليس، ص٢٣١ / ايضاً تفسير مقتنيات الدرر، ج١٠، ص٢٨٢. ٢. احياء علوم الدين، ج٢، ص٢٦٠/ ايضاً راجع تفسير الدر المنثور، ج٦، ص١٣٢/ ايـضاً تلبيس ابليس، ص ٢٣٦ / أيضاً تفسير مقتنيات الدرر، ج ١٠، ص ٢٨٢. ---ن

كان مستهتراً<sup>( ۱)</sup> بالسماع وبشرب النبيذ قال: سألت الرضاطيُّة عن السماع؟ فسقالطُّيُّة: «لأهل الحجاز فيه رأي، و هو في حيّز الباطل و اللهو» أما سمعتَ الله يـقول: ﴿و إِذَا مرّوا باللغو مرّوا كراما**ً»<sup>( ۲)</sup> ا**نتهى.

وما رواه الطبرسي في (المجمع) عند تفسير الآية الأولى من: أنَّ «**اللغو**» الغناء والملاهي<sup>(٣)</sup>. **و فيه:** 

أوَّلاً: منع الدلالة على الحرمة.

و ثانياً: أنَّ اللغو حكما في روايةٍ عن عليًّ لليَّلاِ هو «كل قولٍ ليس فيه ذكر»<sup>(٤)</sup> و في أخرى عن الصادق لليُلاِ «أن يتقوّل الرجلُ عليك بالباطل أو ياتيك بما ليس فيك»<sup>(٥)</sup> و في (مجمع البيان): كلّ لعبٍ ومعصيةٍ<sup>(٦)</sup> و في (القاموس)، السقط و ما لايعتدّ به من كلامٍ و غيره<sup>(٧)</sup> و في (النهاية): التكلّم بالمطرح من القول و ما لايعني. فغاية ما تدلّ الايتان عليه تحريم الغناء المقترين بما لا يُرضي، لامطلق الغناء، فتأمّل. و ثالثاً: أنّ اللغو، لو سُلّم إطلاقه على غير القول كالصوت أيضاً، كسا يظهر من القاموس<sup>(٨)</sup> فلا نسلَّم إطلاقه على غير القول كالصوت أيضاً، كسا يـظهر من

أو ترى أنّ عاقلاً يرضىٰ بأن يُطلق على مثل القرآن ــالّذي هو القول الفصل و ما هو بالهزل ــلفظ «اللغو» بسبب الترجيع المطرب؟ فتأمّل.

ولو خصّصنا اللغو بالقول، كما يظهر من الروايتين و من (النهاية) الأثيرية<sup>(١)</sup> فـالأمر أوضح. فإنّ الصوت من حيث هو ليس «حينئذ» لغواً، و الحقّ من القول بسببه لا يصير لغواً باطلاً، فليتأمّل.

ومنها: أنّه يستفاد من سِيَرِ الصحابة و آثارهم أنّهم كانوا يحترزون عن سماع الغناء، و ما كان ذلك إلاّ لِمَا عهدوه من رسول الله ﷺ.

فقد رويَ عن عُثان أنّه قال: ما تغنيّتُ و ما تمنيّتُ و لا مسستُ ذَكَري بيميني مُذْ با يعت بها رسول الله تَتَلَافُوَنَظُرُ <sup>(٣)</sup>.

وحكي أنَّد مَرَّ على ابن عمر قومٌ محرمون. و فيهم رَجُلٌ يتغنّىٰ. فقال: ألا لا سمع الله لكم. ألا، لا سمع الله لكم<sup>(٣)</sup>.

ونقل عن نافع قال: كنتُ مع ابن عمر في طريقٍ، فسمع زمّارة<sup>(٤)</sup> راعٍ، فوضع إصبعيه في اَذنيه، ثُمَّ عدل عن الطريق، فلم يزل يقول: يا نافع، أتسمع ذلك؟ حتى قلتُ: لا، فأخرج إصبعيه، و قال: هكذا رأيتُ رسول الله تَقَلَّدُوْسَكَلَ<sup>(٥)</sup>.

> وعن ابن مسعود أنه قال: إنَّ الغناء يُنبتُ في القلب الثفاق كما يُنبت الماء البقل. وعن بعض التابعين: الغناء رقية الزنا<sup>(1)</sup>.

قال بعض العارفين من أهل السنّة: و لوكان في ذلك \_أي في السماع\_فضيلة تُطلب لما أهمله الرسولﷺ و أصحابه، فمن يُشير بأنّه فضيلةُ تطلب و يجتمع لها، لم يحظ بذوق

| ١. عيون اخبار الرضا(ع)، ج٢، ص١٢٦، حديث٥/ و مجمع البيان، ج٢، ص١٨١/ و النهـاية |
|------------------------------------------------------------------------------|
| ج ٤، ص ٢٥٧.                                                                  |
| ۱. احياء علوم الدين، ج ۲، ص ۳۱۱/ايضاً ابن ماجة، ج ۱، ص ۱۱۲. حديث ۳۱۱.        |
| ۲. احياء علوم الدين، ج۲، ص۲۱۲.                                               |
| ٤. زمّارة، بالفتح و التشديد: ناي / منتهى الإرب، ج١، ص ١٤٥.                   |
| ٥. احياء علوم الدين، ج٢. ص٢١١/ ايضا، مسند الامام احمد، ج٢. ص٨و ٣٨.           |
| . المصدر، و المراد بيعض التابعين فضيل بن عياض.                               |

المقصد الثاني / حكم الغناء شرعاً

معرفة أحوال رسول الله تَتْمَانَيْنَكُنُ و أصحابه، و التابعين، و استروح إلى استحسان بـعض المتأخّرين، و كثيراً ما يغلط الناس في هذا، و كلّما احتجّ عليهم بالسلف الماضين يحتجّون بالمتأخّرين، و كان انسلف أقرب إلى عهد رسول الله و هَدْيُهم أشبه بهَدْي رسول الله تَتَمَانَيْنَكُنُ انتهى. وفي هذا الاستدلال نظر:

أمَّا أوَّلاً: فلأنَّ أفعال أمثال عثمان و ابن عمر و أقوالهم ليست بالمعوّل عليها عندنا. و أمَّا ثانياً: فلأنّه لم يعلم أنَّ احترازهم كان عـن أيّ نـوعٍ مـن الغـناء، بـل الظـاهر اختصاصه بما كان مقترناً بالملاهي كما يكشف عنه زمّارة الراعي.

و أمّا ثالثا: فلأنهم كانوا مواظبين على فعل المستحبّات و تـرك المكـروهات اهـنتماماً بكونهم على سنّة رسول الله تَأَذَرُ أَنَ و لذا سمّى مَنْ تبعهم أنفسَهم بأهل الشنة، و إن اعترف بعضهم بأنَ هذه التسمية من قبيل التسمية بالضدّ. فاحترازهم لايتعيّن كونه للـحرمة أو لخصوصية الصوت المطرب.

قال الغزالي: و أمّا قول ابن عمر «ألا لا سمّع الله لكمّ» فلا يدلّ على التحريم من حيث إنه غناء. بل كانوا محرمين و لا يليق بهم الرَفَثُ، و ظهر له من مخايلهم أنّ سماعهم لم يكن لوجدٍ وشوقٍ إلى زيارة بيت الله، بل نجرّد اللهو، فأنكر ذلك عليهم لكونه منكراً بـالإضافة إلى حالهم و حال الإحرام، و حكايات الأحوال تكثر فيها وجوه الاحتال.

وأمّا وضع إصبعيه في أذنيه فيعارضه أنه لم يأمرْ نافعاً بذلك و لا أنكر عليه سماعه، وإنّما فعل ذلك هو لأن ينزّه سمعه في الحال، و قلبه، عن صوتٍ ربما يحرّك اللهو، و يمنعه عن فكر كان فيه أو ذكر هو أولى منه.

وكذلك، فعل رسول الله تَكَلَّيُنَكَمَ مع أنه لم يمنع ابن عمر لايدلّ أيضاً على التحريم، بل يدل على أن الأولى تركه.

ونحن نرى أنَّ الأولى تركه في أكثر الأحوال، بل أكثر مباحات الدنيا الأولى تركها إذا

علم أنَّ ذلك (١) يؤثَّر في القلب، انتهى (٢).

وأمّا رابعاً: فلأنّ ذلك كلّه معارض بما دلّ عـلى الجـواز، فـيجب حـله عـلى مـا لا ينافيه، فليتأمّل.

ومنها: ما رواه الغزالي عن عقبة بن عامِر عن النبيﷺ أنه قال: «كـلّ شيمٍ يلهو به الرجل فـهو بـاطل إلاّ تأديـبه فـرسه و رمـيه بـقوسه و مـلاعبته لامرأته» انتهى<sup>(٣)</sup>.

واعترض عليه:

تارةً: بأنهُ من طرق العامة.

ويمكن دفعه بأن مضمونه مرويّ من طرقنا أيضاً، فلي بعض الروايات «كلّ لهو المؤمن باطل ما خلا ثلاثة المسابقة و ملاعبة الرجل أهله»<sup>(٤)</sup> الىٰ آخره.

**و أخرى:** بأنّ قوله «باطل» لا يدلّ على التحريم. بيل يـدل عـلى عـدم الفـايدة. قـاله الغزالي<sup>( ٥)</sup>.

ويمكن دفعه: بأنّ الظاهر من الباطل هو ضدّ الحق كما في القاموس<sup>(٦)</sup> و غيره. فالمباح لايُخبر عنه بالباطل، و من هناورد في جملة من الأخبار أنّ الشطرنج و نحوء من الباطل، فني رواية يعقوب بن يزيد عن بعض أصحابنا قال سألت أبا عبدالله للنِّلاج عن اللعب بالشطرنج؟

٨. كذا في المصدر، يوثر بدون لا، وقد أضاف المؤلف هنا، «لا».
 ٣. احياء علوم الدين، ج ٢، ص ٣١٢.
 ٣. المصدر، ص ٢١١، ح.
 ٣. المصدر، ص ٢١٢. حديث ٥ كل لهو المؤمن باطل إلاّ في ثلاث في تأديبه الفرس و
 ٤. في الوسائل، ج ٢٣، ص ٣٤٧. حديث ٥ كل لهو المؤمن باطل إلاّ في ثلاث في تأديبه الفرس و
 رميه عن قوسه و ملاعبته امرأته فانّهنّ حقّ. انتهى. و كانّ الشيخ الاعظم الانصاري للمؤنّة نقله
 بالمعنى في المكاسب ص ٥٤ و المصنف لان نقله بعينه عن الشيخ الاعظم الانصاري للمؤنّة نقله
 ٥. احياء علوم الدين، ج ٢، ص ٣٢٩.
 ٢. إلى المن الشيخ الاعظم الانصاري المؤنّة نقله
 ٢. إلى عن قوسه و ملاعبته امرأته فانّهنّ حقّ. انتهى و كانّ الشيخ الاعظم الانصاري للمؤنّة نقله
 ٢. المعنى في المكاسب ص ٥٤ و المصنف الله بعينه عن الشيخ الما عليه.

المقصد الثاني / حكم الغناء شرعاً

قال: «الشطرنج من الباطل»<sup>(۱)</sup> انتهى.

وفي رواية الفضيل قال: سألت أبا جعفر للَّيُلَامِ عن هذه الأشياء التي يلعب بها النــاس والنرد و الشطرنج؟ فقال: «إذا ميزّ الله الحقّ من<sup>(٢)</sup> الباطل مع أيّهها يكون؟» قال: مع الباطل. قال: «فما بالك و للباطل؟»<sup>(٣)</sup> انتهى.

ولكن يؤيّد الأول: أنّ حمل الباطل على الحرام موجب لتخصيص الأكثر، فإنّ التفرج في البساتين و سماع أصوات الطيور وكثيراً من أنواع المداعيات و المزاحات و نحوها مما يلهو به الرجل لا يحكم عليها بالحرمة، و إن وصفت بكونها باطلة بمعنى خلوّها عن الفائدة.

**و ثالثةً:** بأنَّ غايته الدلالة على حرمة الغناء إذاكان على وجه التلّهي و المدّعيٰ حرمته مطلقاً، فتامل.

ورابعة: بأنّ الظاهر من اللهو في هذا الخبر هو اللعب، و هـو مطلق الحـركات التي لايتعلّق بها غرض عقلائي، مع أنبعاتها عن القوى الشهويّة و تلذّذ النفس بها، و إن فرّق بعضهم بينهما بالتعميم في اللعب، كما في أفعال الأطفال و المجانين غير المنبعثةِ عن القوى الشهوية.

وكيف كان، فلا يناسب الغناء \_لأنه ليس ممّا يلعب به \_ و إن كــان مــن جمــلة هــذه الحركات، ألا تراهم لا يقولون «فلانُ يلعب بالغناء» كما يقولون «يلعب بالحمام أو بالشطرنج أو بالنرد».

والحاصل: أنه، وإن كان يطلق عليه اللهو، ولكن لايطلق عليه أنه من آلاته حتى يندرج في قوله «كل شيءٍ يلهو به الرجل». نعم في بعض الروايات: «أنّ من الكبائر الاشتغال بالملاهي التي تصدُّ عن ذكر الله

> ١. الوسائل، ج ١٢، ص ٢٤٠ حديث ١٣. ٢. كذا في الاصل، وفي النسخة «مع الباطل». ٣. الوسائل، ج ١٢، ص ٢٤٢، حديث ٣.

كالغناء و ضرب الاو تار»<sup>(۱)</sup> فيستفاد منه كونه من آلات اللهو.

ولكن هذا يتمّ لو جعلنا الملاهيّ جمعاً للمِلهاة بكسر الميم أي آلة اللهو، وأمّا لو جعلناه جمعاً للمّلهيٰ بفتحها مصدراً ميمياً بمعنى اللهو او المُلهي بضمها اسمّ فاعلٍ من ألهّٰى، فلا دلالة على ما ذكر.

و يؤيّده: أنّ ضرب الأو تار ليس من آلات اللهو، لأنه فعل الملهي لا آلته، و إنّما الآلة هي نفس الأو تار فالتمثيل به و بالغناء مناسب للفعل أو الفاعل لا الآلة فتدبّر.

وخامسةً: بأنّ المراد باللهو. إن كان مطلق اللعب فلا قائل بحرمته سوى محسمد بـن إدريس الحلّي في (السرائر) حيث قال في كتاب الشهادات و قول شيخنا في (نهايته): وتُقبل شهادة مَنْ يلعب بالحمام<sup>(٢)</sup> غير واضع. لأنه سمّة لاعباً، و اللعب بجميع الأشـياء قبيح. فقد صار فاسقاً بلعبه. فكيف تقبل شهادته؟ و إنّــا أورد لفـظ الحــديث إيـراداً لا اعتقاداً<sup>٣٣)</sup> انتهى.

ونفى عنه البعد سيّد فقهائنا المتأخرين في (الرياض).

لولا شذوذه بحيث كاد أن يكون مخالفاً للإجماع<sup>(٤)</sup> بل الظاهر: أنّ هذا القـول مخـالف للسيرة الفعلية المستمرّة بين المسلمين من الأوائل و الأواخر، و لم نقف فيهم من خواصّهم و عوامهم على مَنْ أنكر على اللاعب بغير الآلات المعهودة المحرّمة.

و «حينئذ» فتكون الرواية من أخبار الآحاد الشاذّة، فلا تكون حجّةً، لما تقرّر في محلّه من أنّ العمل بها من شرائطها<sup>( ٥)</sup> أن لا تكون كذلك.

> ١. البحار ج ١٠. ص ٢٢٩. ٢. النهاية في مجرّد الفقه و الفتاوي، ص ٣٢٧. ٣. كتاب السرائر، ص ١٨٤. ٤. رياض المسائل، ج ٢. ص ٤٣٠. ٥. كذا. و الظاهر: من شرائطه.

المقصد الثاني / حكم الغناء شرعاً

وكذا لو أريد به مطلق الغفلة عن ذكر الله، لأنَّ التكليف بوجوب ذكره على كلّ حالٍ كما يراه أهل الحال عُشرٌ شديدٌ يضيق به الحال، و ما دلّ بظاهره عليه من الكتاب و السُنَّة مُأوَّلٌ.

وكذا لو أريد به مطلق ما لا فائدة فيه ممّا يُسمّى لغواً. إذ لا دليل على حرمته، و إن قلنا بكراهته، نعم في بعض الروايات تفسير (الذنوب الّتي تهتك العِصم) بشرب الخمر و اللعب بالقيار و تعاطي ما يضحك الناس من اللغو و المزاح و ذكر عيوب الناس، انتهى<sup>(١)</sup>.

وفي بعضها أنَّ النبيَّ ٱللَّشِيَّةِ قال لأبيذر: «أن الرجــل ليــتكلَّم بــالكلمة فــيضحك بالناس، فيهوى ما بين السماء و الأرض»<sup>(٢)</sup> انتهى

ولكن الظاهر: أن المراد ما يقترن بالمحرّم من السخرية و نحوها.

وكذا لو أريد به مطلق التلذذ للإجماع على إياحة كثيرٍ من التلذّذات خارج عن الثلاثة. ولو أريد به اللهو المقترن بالمعصية فلا وجه لاستثناء الثلاثة، لكونه فرع الدخول و هـي خارجة قطعاً، فتأمل.

على أنه لاكلام في حرمة الغناء إذا كان بهذه المثابة. نعم بمكن حمله على اللهو المقترن بشدّة الفرح الموجب للرقص و التصفيق و حركة الأعضاء على النحو المتعارف بين الأراذل من الفسّاق، و المتصنع المعروف عند الصوفية المصرّح بذمّه في جملةٍ من الأخبار، فقد صرح بحرمته جماعة.

ومن هنا قال بعض مشايخنا من متأخّري المتأخرين: لو خصّ اللهو بما يكون عن بَطَرٍ، و فُسَّر بشدة الفرح، كان الأقوى تحريم، و يدخل في ذلك الرقـص و التـصفيق و الضرّب بالطـــت بدل الدفّ و كلّ ما يفيد فائدة آلات اللهو.

ثم أيّده<sup>(٣)</sup> بأنّ حرمة اللعب بآلات اللهو، الظاهر أنّها من حيث اللهو، لامىن حميث خصوص الآلة.

١. البحار، ج ٧٣، ص ٣٧٥.
 ٢. البحار، ج ٧٤، ص ٨٨. ايضاً مكارم الاخلاق ص ٤٧٠.
 ٣. المكاسب للشيخ الأنصاري (ره)، ص ٥٤ ط تبريز.

فقد روى في (الكافي) عن عدة من أصحابنا، عن سهل، عن سلمان بن سماعة، عن عبدالله بن القاسم، عن سماعة، قال قال أبو عبدالله للثلاثية : «لمّا مات آدم شمت به إبليس و قابيل فاجتمعا في الأرض فجعل إبليس و قابيل المعازف و الملاهيَ شماتةً بآدم فكلً ماكان في الأرض من هذا الضرب الّذي يتلذّذ به الناس فإنّا هو من ذلك»<sup>(١)</sup> انتهى وزاد الشيخ المشار اليه بعد قوله «الناس، من الزفن و المزمار و الكومات و المكبرات» انتهى<sup>(٢)</sup>. ولعله اشتباه، فإنّه في حديث السكونيّ عنه للمُثلُثُو قال قال رسول الله تَقَدَّقُتُنْ : «أنهاكم

ولعله اشتباه. فإنه في حديث السكونيّ عنه لليّلة قال قال رسول الله واليّدّيُّنيُّنيّ : «انهاكم عن الزفن و المزمار»<sup>(٣)</sup> الخ.

> والزفن بالزاء المعجمة بعدها الفاء والنون: الرقص. هذا، ولكن في حرمة شدّة الفرح، الجرّدة عن هذه الحركات، إشكال. فإن قلت: فما معنى قولهم بتحريم اللهو بالصيد؟

قلت: إن المراد به ما لم يكن لحاجة أو تجارة، و التحريم لأخبارٍ خاصّة لا لعموم أخبار اللهو، فتأمل.

نعم، قد يقال: إنَّ المشهور حرمة المسابقة على ما عدا المنصوص بغير عوضٍ، والظاهر أنَّه لا وجه له عَداكونه لهواً.

وفيه نظر، على أن في كون الغناء مطلقاً لهواً ما لا يخفى، فليتأمّل.

ومنها ما ورد من الأخبار الخاصّة من طرق العامة و الخاصة بذمّ الغناء فهي على ثلاثة أقسام:

١. الوسائل، ج ١٢، ص ٢٣٣، حديث ٥. ٢. هذه الزيادة في بعض نسبخ المكماسب القىديمة كمالطبوعة في ١٣٠٩ هـق. بخـطّ محـمد تسقي الكلپايگالي، ص ٥٤. ٣. الوسائل، ج ١٢. ص ٢٣٣، حديث٦.

المقصد الثاني / حكم الغناء شرعاً

الأوّل: ماروي عن النبي ﷺ من طرق العامّة

مثل ما رواه الغزّالي و غيره عن جابر عنه ﷺ قال: «كان **إبليس أوّل مَنْ نــاح** وأوّل مَنْ تغنّى» انتهى. قال في (الإحياء): فقد جمع بين النياحة و الغناء، فكما يحرم الأول يحرم الثانى<sup>(١)</sup> انتهى.

وما ورد عن أبي أمامة عنه تَنْتَنْتُنْتُهُ قال: «ما رفع أحدٌ صو ته بغناء إلاّ بعث الله له شيطانين على منكبيه يضربان بأعقابهما على صدره حتى يُمسك»<sup>(٢)</sup> و رواه في جامع الاخبار أيضاً<sup>(٣)</sup>.

وما رووه عن عبدالرحمن بن عوف عنه تَتَمَانَ أَنَه قال: «إنما نهيت عسن صسو تين فاجرين صوتٍ عند نغمةٍ و صوتٍ عند مصيبةٍ» انتهى<sup>(ع)</sup>. وما رفعه بعضهم اليه تَتَمَانُ قال: «الغناء يُنيت في القلب النفاق» ولكن في الإحياء أنه قول ابن مسعود، و أن إسناده اليه غير صحيح<sup>(0)</sup> انتهى. وما رواه الطبرسي في (مجمع البيان) بطرقهم عنه تُتَمَانُ قال: «من ملأ مسامِعه من غناءٍ لم يُؤذن له أن يسمع صوت الروحانيين يوم القيامة» قيل و ما الروحانيون يارسول الله؟ قال: «قرّاء أهل الجنة»<sup>(1)</sup> انتهى.

> والجواب \_مضافاً إلى ما يأتي \_أنّ ضعف الإسناد مانع من الاستناد. والثاني ما روي عنه ﷺ من طرق الخاصة

مثل ما رواه العياشي في تفسيره عن جابر بن عبدالله، عن النبي تُقَالَتُهُ قال: «كان

١. احياء علوم الدين، ج٢، ص٣١٠ و الجملة الاخيرة ليست في الاحياء. ٢. احياء علوم الدين، ج٢، ص٣١٠. ٣. جامع الاخبار ص١٨٠ . ٤. سنن الترمذي باب الجنائز، ص. ٥. احياء علوم الدين، ج٢، ص٣١١. ٣. مجمع البيان، ج٨، ص٣١٤. إبليس أوَّل من تغنَّىٰ و أوَّل من ناح لمَّا أكل آدم من الشجرة تغنَّى، فلهَّا هبطت حوَّاء إلى الأرض ناح لذكره ما في الجنَّة» انتهى<sup>(١١)</sup>.

وما رواه في (جامع الأخبار) عنه ﷺ قال: «يحشر صاحب الغناء من قبره أعمى و أخرس»<sup>(٢)</sup> انتهى.

وما رواه في العيون بسنده إلى الرضاطيَّلا عن آبائه عن علي عليَّلا قسال: «سمعت رسول الله ﷺ يقول: «أخاف عليكم استخفافاً بالدين، و بيع الحكم، و قسطيعة الرحم، وأن تتّخذوا القرآن مزامير، تقدّمون أحدكم و ليس بأفسضلكم في الّـدين» انتهى<sup>(٣)</sup> فإنّ اتخاذ القرآن مزامير كناية عن التغنيّ به.

وهذه الأخبار ..أيضاً ـ ضعيفة سنداً. قاصرة دلالةً.

والثالث ما روي عن المتنا المعصومين صلوات الله عليهم اجمعين وهو على ثلاثة أقسام: (مرجوع) على ثلاثة أقسام:

الأوّل: ما ورد في ذمّ الغناء بعينه: "

مثل ما رواه الكليني في (الكافي) عن محمد بن يحييٰ، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن إبراهيم بن أبي البلاد، عن زيد الشحّام، عن الصادق لليُّلَّةِ قال: «بيت الغــناء لاتؤمن فيه الفجيعة و لاتجاب فيه الدعوة و لايدخله الملك»<sup>(٤)</sup> انتهى.

وما رواء عنه أيضا عن أحمد بن محمد، عن ابن فضّال. عن يونس بن يـعقوب، عــن عـــبدالأعـــلى قــال سألت أبــا عــبدالله للثَلَامِ عــن الغــناء، و قــلت: إنّهــم يــزعمون أنّ

۱. تفسير العيّاشي، ج۱، ص ٤٠ مع اختلاف يسير / ايضاً الوسائل، ج ١٢، ص ٢٣١، حديث٢٨. ٢. جامع الاخبار، ص ١٨. ٣. الوسائل، ج ١٢، ص ٢٢٨, حديث١٨. ٤. الوسائل، ج ١٢، ص ٢٢٥. باب ٩٩, حديث١١.

المقصد الثاني / حكم الغناء شرعاً

رسول الله تَأْتُرُبُّتُنَاقِ رخّص في أن يُقال: جنناكم جنناكم، حيّونا حيّونا نحييكم<sup>(١)</sup>. فسقال: «كذبوا، إنّ الله يقول: ﴿و ما خلقنا السماء و الأرض و ما بينهما لاعبين لو أردنا أن نتخذ لهواً لاتّخذنه من لدّنا إن كنا فاعلين ته بل نقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق و لكم الويل مما تصفون﴾<sup>(٢)</sup> ثم قال: «ويلٌ لفلان مما يصف» رجل منكم لم يحضر المجلس»<sup>(٣)</sup> انتهى.

قيل «من لدنّا» أي من جهة قدرتنا. فإنّا قادرون على ذلك، ثمّ استعار لذلك القذف والدمغ تصويراً لإبطاله و إهداره و محقه. فجعله كانّه جِرْمُ صلب كالصخرة، مثلاً. قذف به على جرم رخوٍ أجوف فدمغه<sup>(٤)</sup> انتهى.

وما رواه عنه أيضاً عن أحمد بن محمد، عن محمّد بن سنان، عن عاصم بن حميد، قال: قال لي أبوعبد الدلطيَّةِ : «أنَّى كنت؟» فظننت أنه قد عرف الموضع، فقلت: جعلت فداك، إنَّى كنتُ مررتُ بفلانٍ فدخلت إلى داره و نظرت إلى جواريه، فقال: «ذاك مجلس لاينظر الله إلى اهله، آمنت الله على أهلك و مالك» <sup>(0)</sup> انتهى.

قال في (الوسائل): هذا لاتصريح فيه بالغناء، لكن فهم الكليني منه ذلك فأورده في باب الغناء، و قرينته أنّه لاوجه للتهديد لولاه، لأنّ النظر الى الجواري بإذن سيّدهنّ جائز، وقد أذِن للراوي<sup>(1)</sup> انتهى فتدبر.

وما رواه عن علي بن إيراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن عنبسة، عن الصادق للمُنْكَدِّ قال: «استماع اللهو و الغناء يُنبت النفاق كما يُنبت الماء الزرع»<sup>(٧)</sup> انتهى.

١. انظر تلبيس ابليس لابي الفرج الجوزي، ص ٢٢٥.
 ٢. الأنبياء: ١٦ ـ ١٨.
 ٣. الوسائل، ج ١٢. ص ٢٢٨، حديث ١٥.
 ٤. الوافي، ج ١٧. ص ٢٢٢، حديث ٤ و ذيل الصفحة.
 ٥. الوسائل، ج ١٢. ص ٢٣٦، حديث ٤ و ذيل الصفحة.
 ٢. الوسائل، ج ٢٢، ص ٢٣٦، حديث ٤ و ذيل الصفحة.
 ٢. الوسائل، ج ٢٢، ص ٢٣٦، حديث ٤ و ذيل الصفحة.

وما رواه عن عدَّة من أصحابنا، عن سهل بن إيراهيم بن محمَّد المدني، عمّن ذكره، عن الصادقﷺ قال: سُئل عن الغناء و أنا حاضر؟ فقال: «لاتدخلوا بيو تاً الله معرض عن أهلها»<sup>( 1)</sup> انتهى.

وما رواه عنهم أيضاً عن سهل، عن علي بن الريّان، عن يونس، قال: سألت الخراساني -أي الرضاطيَّةِ - عن الغناء، و قلت: إنّ العبّاسيّ ذكر عنك أنّك ترخّص في الغناء؟ فقال: «كذب الزنديق، ما هكذا قـلتُ له، سألنى عـن الغـناء؟ فـقلت: إنّ رجـلاً أتى أباجعفر طيَّةٍ فسأله عن الغناء؟ فقال: «يا فلان، إذا ميّز الله بين الحقّ والباطل، فأينَ يكون الغناء؟» قال: مع الباطل. فقال: «قد حكت»<sup>(٢)</sup> انتهى<sup>(٣)</sup>.

وما رواه عنهم أيضاً عن سهل، عن ميسر، عن أبي الحسن للخلَّة قال: «مَنْ نزّه نفسه عن الغناء فإنّ في الجنة شجرةً يأمر الله الرياح أن يحرّكها فيَسمع منها صو تاً لم يسمع مثلهُ و مَنْ لم يتنزّه عنه لم يسمعه» انتهم (٤)

وما رواه الصدوق في (المقنع) عن الصادق لليَّلَمُ قَال: «شَرَّ الأُصوات الغناء» انتهى<sup>(٥)</sup>. وما رواه في (الخصال) عن أبيه، عن سعد، عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن مهران بن محمد، عن الحسن بن هارون، قال: سمعت أبا عبدالله للَيَّلَمُ يقول: «الغناء يُورث النفاق و يعقّب الفقر»<sup>(٦)</sup> انتهى.

قيل: إذ غرضه كلّه أنّ يعرض نفسه على غيره، و يروّج صوته عليه، و لايزال يُنافق ويتودّد إلى الناس ليرغبوا في غنائه.

> ١. الوسائل، ج ١٢، ص ٢٢٧، حديث ١٢. ٢. الوسائل، ج ١٢، ص ٢٢٧، حديث ١٢. ٣. و في نسخة «قد قضيت» راجع عيون اخبار الرضا (ع)، ج ٢، ص ١٤. ٤. الوسائل، ج ١٢، ص ٢٣٦، حديث ٢. ٥. المقنع، ص ٢٥٩ طبعه الجديد ايضاً الوسائل، ج ١٢، ص ٢٢٩، حديث ٢٢.

وما رواه العياشيّ عن الحسن، قال: كنت أُطيل القعود في الخرج لأسمع غــناءَ بــعض الجيران، قال: فدخلتُ على أبي عبدالله لللَّلَا فقال لي: يا حسن ﴿ إِنْ السسمع و البـصر والفؤاد كلّ أُولئك كان عنه مسئولاً كالسمع ما وعىٰ، و البصر ما رأى. و الفؤاد ما عقد عليه» انتهى<sup>(١)</sup>.

وما رواه علي بن جعفر. عن أخيه موسى بن جعفرغليُّلا قال: سألته عن الرجل يتعمّد الغناء يجلس إليه؟ قال: «لا» انتهى<sup>(٢)</sup>.

والجواب عن هذه الروايات \_بعد الإغضاء عن ضعف أكثرها سنداً، و قصور جملةٍ منها دلالةً على التحريم، و عدم دلالة بعضها إلّا على حرمة ما لاكلام في حرمته، و عدم ارتباط بعضها بما نحن فيه ـ أنّه ليس فيها لفظٌ عامٌ يشمل حجيع أفراد الغناء و أنواعه، لعدم وضع المفرد المعرّف للعموم.

وإن أفاده من حيث الحكمة كبارق فأحل الله البيع و حرّم الرّبوا ( و لكنّه مشر وط بالتواطي، و هو مفقود فيا نحن فيه، لما عرفت أنّ المتعارف انشايع في زمن صدور هذه الأخبار و قبله، كما في هذه الأعصر، إستعمال نوع خاصّ من الغناء، و هو الصوت المقترن بالملاهي الذي يستعمله الفسّاق في مجالسهم، فيجب حمل المطلق على خصوص هذا النوع المتبادر منه، لما بيّتاه في المقدّمة الثالثة من: أنّ شيوع فرد المطلق من الأمارات الموجبة للظنّ بإرادة المتكلّم ذلك الفرد خاصّة منه، سواء قلنا بصيرور ته معني حقيقياً عرفياً. أو بكونه فرداً شايعاً.

وإلى هذا ينظر ما ذكره الغرَّالي من أن قول الفضيل: الغناء رقية الزنا. و كذلك ما عداه من

۱. تفسير العياشي، ج ۲، ص ۲۹۲، حديث ٤. ايضاً الوسائل، چ ۱۲، ص ۲۳۱، حديث ۲۹. ۲. الوسائل، ج ۱۲، ص ۲۳۲، حديث ۳۲. الأقاويل القريبة منه، فهو منزّل على سماع الفسّاق و المغتلمين (١) من الشُبّان <sup>(٢)</sup>.

وما ذكره في الكلام على قوله تَلْمَ<sup>لْتَ</sup>لْكُنْ<sup>تَ</sup>كُمُ (**ما رفع أحد صو ته**» الى آخره، من أنّه منزّل على بعض أنواع الغناء الذي قدّمناه و هو الذي يحرّك من القلب ما هو مراد الشيطان من الشهوة و عشق المخلوقين، فأمّا ما يحرّك الشوق الى الله، أو السرور بالعيد، أو حدوث الولد، أو قدوم الغايب، فهذا كلّه يُضادّ مراد الشيطان<sup>(٣)</sup> انتهى.

وغاية ما في الباب الشكَّ في شمول هذه الروايات لغير الصوت اللهويّ بنفسه أو باقترانه بالملاهي، فيبقئ على حكم أصل الإباحة.

بخلاف ما لو كان الصوت كذلك، فإنَّه محرٍّم قطعاً، يشمله هذه الأخبار جِدًّا.

بل في العامة أيضاً مَنْ صرح بذلك، مع تجويز، السماع مطلقاً. قال: بلى. إذا كـان ذلك الصوت من أمردٍ يُخشى بالنظر اليه الفتنة، أو من إمرأةٍ غير محرمٍ، و إن وجد من الأذكـار والأفكار ما ذكرنا. يحرم سماعه، لخوف الفتنة، لالمجرد الصوت، و لكن يجعل السماع حريم الفتنة، و لكل حرامٍ حريم ينسحب عليه حكم المنع. لوجه المصلحة كالقُبلة للشابّ الصائم حيث جعلت حريم حرام الوقاع، و كالخلوة بالأجنبية و غير ذلك.

فعلى هذا قد تقتضى المصلحة المنع من المهاع إذا علم حال السامع و ما يــودّيه إليــه سهاعه، فيجعل المنع حريم الحرام. انتهى فتأمل.

والظاهر أنّ مَنْ حمل الغناء في هذه الأخبار على ما يُسمّىٰ في العرف غناءً، مـراده مـا ذكرناه من الصوت اللهويّ. و إلاّ فلا إجمال فيه بعد ظهوره فيا ذكرناه، حتى يحكـم فـيه العرف. سيّا مع عدم انضباطه. فتدبّر.

١. الغُلْمة: هيجان شهوة الُنكاح من المرأة و الرجل ... و اغتلم: اشتدَّ فيه الغُلمة راجع، لسان العرب مادة غلم. ٢. احياء علوم الَّدين، ج٢، ص٣١٢. ٣. المصدر، ج٢. ص ٣١٠.

المقصد الثاني/ حكم الغناء شرعاً

والثاني: ماورد بذم المغنيّات و النهي عن بيعهنّ و شـرائــهنّ و التــصرّف في أثمانهنّ

مثل ما رواه الصدوق عن محمد بن الحسن، عن الصفّار، عن الحسن بن علي الكوفيّ، عن إسحاق بن إبراهيم، عن نضر بن قابوس، قال: سمعت أب عبدالله للظِّلَا يقول: «المنجم ملعون، و الكاهن ملعون، و الساحر ملعون، و المغنيةُ ملعونة و من آواها ملعون، و آكل كسبها ملعون» انتهى<sup>(۱)</sup>.

وما رواه في (الكافي) عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن الحسن بن علي الوشاء، قال: سُئل أبوالحسن الرضا: عن شِراء المغنية؟ قال: «قد تكون للرجل الجمارية تلهيه و ما ثمنها إلّا ثمن كلب، و ثمن الكلب سُخْت و السُخْتُ في النار»<sup>(٢)</sup> انتهى.

وما رواه عنهم، عن سهل، و عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً عن ابن فضّال، عن سعيد بن محمد الطاطريّ، عن أبيه، عن أبي عبدالله طليَّالَجُ قال: سأله رجل: عن بيع الجواري المغنيات؟ فقال: «شراؤهنّ وبيعهن حرام، وتعليمهنَّ كفر، واستماعهن نفاق» انتهى<sup>(٣)</sup>.

وما رواه عن محمد بن يحيىٰ، عن بعض أصحابه، عن محمّد بن إسماعيل، عن إبراهيم بن أبي البلاد، قال: أوصى إسحاق بن عمر يجوارٍ له مغنيّات أن نسبيعهنَّ و نحسمل تمسنهنَّ إلى أبي الحسن للنَّيْلَا.

قال إبراهيم: فبعت الجواريَ بِثلاثماءة ألف درهم، و حملت الثمن إليه، فقلت له: إنّ مولىً لك يقال له إسحاق بن عمر أوصى عند و فاته ببيع جوارٍ له مغنيّات، و حمل الثمن إليك، وقد بعتهُنَّ و هٰذا الثمن ثلاثماءة ألف درهم.

فقال: «لاحاجة لي فيه، إنَّ هذا سُحْت، و تعليمهنَّ كفر، والاستماع مــنهـن نــفاق

۱. الوسائل، ج ۱۲، ص ۱۰۳، حدیث ۷/ ایضاً ص ۸۵، حدیث ٤. ۲. الوسائل، ج ۱۲، ص ۸۸، حدیث۲. ۳. الوسائل، ج ۱۲، ص ۸۸، حدیث ۷.

و ڠنهن سُحْتٌ» انتهى<sup>(١)</sup>.

وما رواه عبدالله بن جعفر في (قرب الإسناد) عن محمد بن الحسين، عن إيراهيم بن أبي البلاد، قال قلت لأبي الحسن الاوّلطلَيَّلاً : جعلت فداك، إن رجلاً من مواليك عنده جوارٍ مغنيّات قيمتهنَّ أربعة عشر ألف دينار، و قد جعل لك ثمنها. فقال: «لاحاجة لي فيها إن ثمن الكلب و المغنية سُحت»<sup>(٢)</sup> انتهى.

وما في التوقيع عن الصاحبﷺ : «وثمن المغنيّة حرام» <sup>(٣)</sup> انتهى.

وجه الاستدلال: أنّه لوكان الغناء مباحاً لما حرم البيع و الشراء و التصرّف في الثمن، ولما جاز إطلاق الملعونة على المغنيّة.

والجواب ...بعد الغضّ عن معارضة هذه الأخبار مع ما دلّ علىٰ جواز شراء المغنيّة وبيعها، المتقدم ـ أنّها ظاهرة في المغنيّات اللاتي كُنَّ يحضرن في مجالس الأجانب، ويتغنيّن بألحان الفسوق و الفجور لجذب الرجال إلى أنفسهنّ، بل ربما يُدّعىٰ صراحة بعضها في أن المراد بالمغنيّة مَنْ تتغنىٰ بالألحان و النغمات الملهية التي تزيّنها التصدية وضرب الدفوف و العيدان و البرابط، كما كان الشايع في زمن الجاهلية و بعد ظهور الإسلام، و قد كانوا يضعون على المغنيّات جزيةً معيّنةً، و كان شغلهنّ من الصباح إلى الرواح التغني بهذه الأصوات، و استعمال آلات اللهو لجذب الفسّاق إلى أنفسهنّ، وتحصيل ما قرّر عليهن سادتهن<sup>(13)</sup> فتأمّل.

وعلى هذا، فلا تعارض بين هذه الأخبار و ما تقدّم من الروايات، لاختلاف موردَيْ المنع و الإباحة. كما يشهد له رواية الدينوري<sup>( ٥)</sup> و مرسلة الصدوق<sup>(٦)</sup> المتقدّمتان.

قال الغزالي: التجويز في موضع واحد نصّ في الإباحة. و المنع في ألف سوضع محستمل للتأويل، انتهى<sup>(V)</sup>.

ولا ريب أنَّ الجمع بما ذكرناه أولى.

والحاصل أنّ هذه الأخبار محمولة على المغنّية بالصوت المقترن بالحرّمات ولاكلام في تجريه، و ما تقدّم محمول على الصوت المطرب الجرّد عن المحظور. والثالث: ما ورد بذمّ النياحة و النائحات

مثل ما رواه في (الكافي) عن محمد بن يحيى، عن سلمة بن الخطاب، عن إبراهيم بن محمد، عن عمرو الزعفراني، عن أبي عبدالله للظلم قال: «مَنْ أنعم الله عليه بنعمةٍ فجاء عند تلك النعمة بمزمار، فقد كفرها، و من أصيب بمصيبةٍ فجاء عـند المـصيبة بـنائحةٍ، فـقد كفرها»<sup>(٨)</sup> انتهى.

وما رواه الشيخ بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن عثان بن عيسى، عن ساعة قال: «سألته عن كسب المغنّية و النائحة؟» فكرهه<sup>(٩)</sup> انتهى.

وما في حديث المناهي أنهطﷺ «نهى عن الرَّنَّة عند المصيبة و نهى عن النسياحة والاستماع اليها»<sup>(١٠)</sup> انتهى.

وما في رواية عبدالله بن الحسين بن زيد بن علي، عن أبيد، عن جعفر بن محمد، عن آبائه عن علي الثلج عن رسول الله تَتَذَيْنَتَكُ قال: «إنّ النائحة إذا لم تتب قبل موتها يقوم يوم

٢. الوسائل، ج١٢، ص٨٦ حديث٢. ٧. احياء علوم الدين، ج٢، ص٣٦١. ٨. الوسائل، ج٢٢، ص٩٠، حديث٥. ٩. الوسائل، ج٢٢، ص٩٩، حديث١١ و للمصنّف (ره) شرح لطيف على تمام الحديث بساسم ١٠. الوسائل، ج٢٢، ص٩٩، حديث ١١ و للمصنّف (ره) شرح لطيف على تمام الحديث بساسم (جمل النواهي في شرح حديث المناهي) مطبوع في المطبعة العلمية بقم ١٣٦٤ هـق. القيامة و عليها سربال من قطران و درع من جرب»<sup>(١)</sup> انتهى. وما في (كتاب علي بن جعفر) عن أخيه موسى للخلج قال: سألته عن النوح على الميّت. أيصلح؟ قال: «يكره» انتهى<sup>(٣)</sup>.

مرجع الاستدلال: أنّ المراد بالمطرب كما تقدّم هو الصوت المغيّر للحال، سواء كمان موجباً للسرور، أو للحزن فيشمل النياحة.

و الجواب ـ بعد تسليم الدلالة، و الغضّ عن قصور السند ـ : أنّ هذه الأخبار معارضة بما يأتي في الخاتمة من الروايات الدالة على الجواز، و مقتضى الجمع حملها على النوح بالباطل، أو إسماع الأجانب.

> هذا تمام الكلام في أدلّة القولين. وقد تبيَّنَ أنَّ الترجيح لأدلّة الإباحة وأكثريةُ الفتوى بالمنع غير ثابتة، لعدم صراحتها في حرمة مطلق المطرب. وكذا أكثرية الرواية.

والإجماع المنقول قد عرفت حاله.

وحمل الأخبار الجوّزة على التقيّة لاوجه له مبعد كون المنع مذهب كثير من العامّة مبل صرّح بعض علمائهم بأنّ الغناء من الذئوب، و ما أباحه إلّا نفر قليلٌ من الفقهاء، ومَنْ أباحه من الفقهاء أيضاً لم يَرَ إعلانه في المساجد و البقاعِ الشريفة.

هذا. ولكنّ الأحوط الاجتناب عن كلّ صوتٍ مشتمل على الترجيع و التطريب، بــل على الأوّل.

وقد أحسن المحدّث الكاشانيّ حيث قال في (الوافي): إنّ بعض الأفعال لايليق بـذوي المروّات و إن كان مباحاً. انتهى<sup>(٣)</sup> فليتأمل.

> ۱. الوسائل، ج ۱۲. ص ۹۱، حديث ۱۲. ۲. الوسائل، ج ۱۲. ص ۹۱، حديث ۱۳. ۳. الوافي، ج ۱۷. ص ۲۲۰ طبعه الجديد.

المقصد الثاني / حكم الغناء شرعاً

## تذنيبات

الأوّل: استماع الغناء المحرّم، كنفس التغنّي به بلاخلافٍ فيه، و يدلُّ عليه جمسلة مسن الأخبار المتقدّمة، و لافرق في ذلك بين كون المغنّى مكلَّفاً و غيره. **الثاني:** تعليم الغناء و تعلُّمه حرام، لما في بعض الروايات: «و ما يكون منه و فيه الفساد، ولا يكون منه و لا فيه شيء من وجوه الصلاح فحرام تعليمه و تعلُّمه و العمل به و أخذ الاجرة عليه» انتهي.

وفي روايَتي عنبسة <sup>(١)</sup> و إيراهيم<sup>(٢)</sup> المتقدّمتين دلالة واضحة على ذلك. الثالث: يحرم الاكتساب بالغناء الحرّم. إجماعاً، والأخبار به مستفيضة. **الرابع:** التغنَّى و استماع الغناء المحرَّم من الكبائر القادحة في العدالة، لقــول البــاقرطُيُّةُ في رواية محمد بن مسلم: «الغناء مما وعد الله عليه النار» (<sup>۳)</sup> انتهى. ولقول الصادق للألم لمسعدة: «فَانَّكَ كَنْتَ مَقَياً عَلَى أُمرِ عظيم، ما كان أسوء حالك لومُتَّ علىٰ ذلك»<sup>(٤)</sup> انتهى.

وبه صرح جماعة في البحث عن صلاة الجماعة، و في كتاب الشهادات.

- ۱. الوسائل، ج ۱۲، ص ۲۳۵، باب ۱۰۱، حديث ۱.
  - ۲. الوسائل، ج ۱۲، ص ۸۷، حدیث ۵. ۲. الوسائل، ج ۱۲، ص ۲۲۲، حدیث ۲.

  - ٤. تفسير العياشي، ج ٢، ص ٢٩٢، حديث٧٦.

## المقصد الثالث: في ما يُستثنى من حكم الغناء علىٰ القول بالحرمة

إذ على المختار لا استثناء. وكذا لو خصّ الغناء بالصوت اللهوي الحرّم فإنّه محرّم مطلقاً من دون استئناءٍ. وكيف كان، فالقائلون بحرمة الصوت المطرب الخالي عن اللهو مختلفون في الاستئناء وعدمه. كيا أنّ المستثنين اختلفوا في مقداره، ويرضي عن اللهو مختلفون في الاستئناء وعدمه. فنقول: إنّ جملةَ ما استثنوه أمورٌ: مرح باستثناءها كثير من أصحابنا و مخالفينا، و عن الشافعي: لابأس بالقراءة بالألحان و تحسين الصوت بها بأيّ وجد كان<sup>(1)</sup>. ونسبه في (الكفاية)<sup>(1)</sup> إلى ظاهر كلام الطبرسي الم<sup>ث</sup>لة<sup>(1)</sup> قال المحقّق القمي: و فيه أنّد لم يذكر إلّا تحسين اللفظ و تزيين الصوت و تحزينه، و لا يخفي الفرق بـين تحسين الصوت

 لم نجده فيا بايدينا من المنابع ولكن في شرح النووي على صحيح مسلم باب تحسين الصوت بالقرآن ذيل قول النبي تشيئيني: «ما أذِنَ الله لشيئٍ ما أذِن لنبي يتغنّى بالقرآن» اشعار بذلك فراجع.
 كفاية الاحكام، ص٨٦ الفنّ السابع.

والغناء. انتهى<sup>(١)</sup> فتأمل.

وكيف كان، فدليلهم ما أوردناه في أدلّة المختار من الأخبار، الآمر بعضها بقراءة القرآن بالصوت الحسن، وبعضها بقراءتد بألحان العرب، و بعضها بالحزن، و بعضها بــالترجــيع، والذامٌ بعضُها لترك التغنّي به.

> وأنكره جماعة، لعمومٌ أدلَّة التحريم، و ضعف ما يخصّصه دلالةً أو سنداً. وهو كها ترى.

ومنها الحُداء بضمَّ الحاء المهملة و هو: سَوْق الإبل بالغِناء لها:

وفي (الكفاية) أنَّ استثناءه مشهور، ولكن في (الجواهر) أنه: رُبِّما يدّعيٰ: أنَّ الحُداء قسيم للغناء، بشهادة العرف، و (حينئذ) يكون خارجاً عن الموضوع لا عــن الحكــم، ولابأس به<sup>(٢)</sup> انتهى.

وهو كها ترى، و قد أوضحناه في المقدمة التاسعة.

وكيف كان، فلم نجد على جَوَازَ، دليلاً بخصوصَه، نعم، روي أنّ النبيّ تَتَمَوَّسَكُرُ قال لعبدالله بن رواحة: «حَرّكْ بِالنوق» فاندفع يرتجز، وكان عبدالله جيّد الحُداء وكان مع الرجال، و كان أنجشة مع النساء فلمّا سمعه تبعه. فقال تَتَمَوَّسُكُوُ لأُمجشة: «رويدك، رفقاً بِالقوارير» انتهى، رواه في المسالك<sup>(٣)</sup>.

وروى الغزالي في (إحياء العلوم) عن أنس أنّ النبيّ تَتَكَثَرُ كان يُحدىٰ له في السفر، وأنّ أنجشة كان يحدو بالنساء، و البراء بن مالك يحـدو بـالرجـال، فـقال رسـول الله تَتَكَثُرُ : «رويدك سوقك بالقوارير»<sup>(٤)</sup> انتهى.

> ١. جامع الشتات، ج ١. ص ١٧٧، ط ١. ٢. جواهر الكلام، ج ٢٢، ص ٥١ . ٣. لم أجد في مظانه من المسالك نعم ورد في الجواهر فراجع، ج ٢٢، ص ٥٠. ٤. احياء علوم الدين، ج٢، ص ٢٢٩.

المقصد الثالث / ما يستثنى من حكم الغناء

أي بالآبال جمع القار و هو الإبل<sup>(١)</sup>. وأنت خبير بأنّ ضعف الروايتين مانع من الاحتجاج بهما، كالمرويّ في (مجمع البحرين) من: «أنّ زاد المسافر الحُداء و الشعر»<sup>(٢)</sup> إلّا أنْ يُدّعىٰ انجباره بالشهرة، وفي تحققها نظر. نــــم، قـــال الغـــزالي: ولم يــزل الحُـداء وراء الجــمال مـن عـادة العـرب في زمـان رسول الله تَشَرَّشَتَرَة و زمان الصحابة. و ما هو إلّا أشعارً تودّىٰ بأصـوات طـيبة و ألحـان موزونةٍ، و لم ينقل من أحد من الصحابة ايكاره، بل ربما كانوا يلتمسون ذلك تارة لتحريك الجـمال، وتارة للاستلذاذ، فلا يجوز أن يحرّم من حيث إنّه كلام مفهومٌ مستلذٌ مودّىً بأصواتٍ طيبة و ألحانٍ موزونة<sup>(٣)</sup> انتهى فتدبر.

ومنها: غناء المرأة في زفَّ العرائس:

استثناء الأكثرون، لما رواء في (الكافي) عن عدّم من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن على بن أبي حمزة عن أبي بصبر: قال سألت أبا عبدالله للظِّلاً : عسن كسب المغنيّات فقال: «التي يدخل عليها الرجال حرام، والتي تُـدْعَى إلىٰ الأعْـراس ليس به بأس»<sup>(٤)</sup> انتهى.

وما رواه عن أحمد بن حكم الخياط، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله للظَّلَّةِ قال: «المغنّية التي تَزُفّ العرائس لابأس بكسبها» انتهى <sup>( ٥)</sup>.

وما رواه عنهم عن أحمد عن الحسين، عن النضر بن سويد، عن يحيى الحلبي، عن أيُّوب

بن الحرّ، عن أبي بصير: قال قال أبو عبدالله الملكة : «أجر المغنية التي تَزُفّ العرائس ليس به بأس و ليست بالتي تدخل عليها الرجال»<sup>(١)</sup> انتهي. ومن العجب منع التلازم بين إياحة الأجرة و إياحة الغـناء، ضرورة حـرمة أعـواص الحرّمات، مع أنَّه لا قانل بالتفرقة. والظاهر من الكسب هو العمل أي الغناء، دون المكتسب. وحمله عليه خلاف الظاهر. كالقول بأنَّ الأجرة لمجرد الزفِّ دون الغناء. وعن «ش» أن الإباحة أصحّ طريقاً و أخصّ دلالةً. انتهى (<sup>٣</sup>). فما عن الحلّى من المخالفة<sup>(٣)</sup> لعموم النهي عن الغناء، لايلتفت إليه. ومنها غناء الحجيج: ذكره الغزالي ولم أقف في أصحابنا على مَنْ ذكره، قال: وذلك مباح لأنها أشعارٌ نظمت في وصف الكعبة والمقام والحطيم و زمزم وسائر المشاعر و وصف البادية و غيرها، و أثر ذلك تهييج الشوق إلى حج بيت الله. إلى أن قال: و كلِّ ذلك جايز ما لم يدخل فيه المزامير و الأوتار التي هـي مـن شـعار الأشرار. انتهى (٤) فتدبر. ومنها غناء الغُزاة لتحريض الناس على الغزو: ذكره الغزالي (٥) ايضا فتأمل.

> ۱. الوسائل، ج ۱۲، ص ۸۵، حدیث ۳. ۲. لم اقف علی مصدره. ۳. کتاب السرائر، ص ۱۸٤. ٤. احیاء علوم الدین، ج ۲. ص ۳۰۰. ۵. المصدر.

ومنها التغنّي في أيام العيد و إبّان الفرح من قدوم الغايب و ولادة الولد: لما تقدّم من روايتي علي بن جعفر، و ربما يستدلّ له بما رواه البخاريّ و مسلم في (صحيحها) عن عايشة أنّ أبابكر دخل عليها و عندها جاريتان في أيام مِنى تدفّفان و تضربان، و النبيّ تَأَدَّرُسُكُمُ متغشٍ بثوبه، فانتهرهما أبوبكر، فكشف النبيّ تَأَدَّرُسُكُمُ عن وجهه، و قال: «دعهما يا أبابكر فإنّها أيام عيد» انتهى <sup>(١)</sup>.

وفيه ما ترى، فإنَّه مرويَّ من طرق العامَة، مع أنَّه لا دلالة فيه على جواز التغنَّي بل على جواز التلهِّي بالدفّ، و حرمته مجمع عليه بيننا، على الظاهر.

سلَّمنا عدم انفكاكه عن التغني عادةً، ولكن قد عرفت أنَّ الصوت المقترن بـالملاهي لاكلام في حرمته مطلقاً.

> ونغيُّ البأس عن الغناء في إحدى الروايتين مقيّد بعدم العصيان به. و في ثانيتها بعد والزمر به <sup>(٢)</sup>

وفي ثانيتهما بعدم الزمر به<sup>( ٢)</sup> نعم جوّز مخالفونا الدفّ و نحوه من الملاهي مطلقاً أو في بعض الأحيان، و رووا في ذلك روايات من طرقهم، موضوعة، قد افتروا بها على رسول الله كذباً.

وفي إحياء الغزالي: أن السماع في أيام السرور تأكيداً أو تهييجاً له مباح، إن كـان ذلك السرور مباحاً، كالغناء في أيّام العيد، و في العرس، و في وقت قدوم الغائب، و في وقت الوليمة و العقيقة، و عند ولادة المولود، و عند ختانه، و عند حفظه القرآن العزيز، و كلّ ذلك مباح لأجلِ إظهار السرور به.

وجد جوازه أنّ من الألحان ما يُثير الفرح والسرور و الطرب، فكلّما جاز السرور بــه جاز إثارة السرور فيه.

 أ. احياء علوم الدين، ج٢، ص٢٠٢/ ايضاً صحيح مسلم بشرح النووي، ج٦، ص١٨٣ بـاب صلوة العيدين / ايضاً صحيح البخاري بحاشية السندي، ج١، ص١٧٦، باب في العيدين.
 ٢. الوسائل، ج١٢، ص٨٥، حديث٥. ويدلّ على هٰذا من النقل إنشاد النساء على السطوح بـالدفّ والالحــان عــند قــدوم رسول الله وَمَنْتَظَنَّ النَّهِ إِنَّ عَلَيْهُ النَّهِ عَالَمُ لا الله وَاللَّهُ وَلَا مُعَالًمُ لا ومنها الغناء في الخطب و المناجاة و الدعماء و غييرها مهما يُسقصد به الترغيب إلى الله و الشوق إلى الجنة: ذكره بعض أصحابنا مستدلًاً عليه بالأصل، و مرسلة الصدوق المتقدّمة: «ما عليك لو اشتريتها فذكّرتك الجنّة» إلى آخره<sup>(٢)</sup> فتدير. ومنها الغناء في المراثي: على قولٍ نقله المحقّق الكركي في (جامع المقاصد)<sup>(٣)</sup> و نسبه السبز واري في (الكفاية)<sup>(٤)</sup> إلى بعضهم، ثم نفي عنه البعد. قال المحقّق القمى للله : و لا نعرف قائله (٥) ولكن يميل اليه المقدّس الأردبيلي في (شرح الارشاد) (٦) و قوا، الفاضل النراقي الله في (مستنده)<sup>(۷)</sup> و اختاره کثیر من معاصر ینا. ودليلهم عليه \_بعد الأصل\_وجوه: الاوّل: أنّ هذا ممّا تعارف في بلاد المسلمين من زمن الشارع إلى زماننا هذا، من غير نكير. وفيه: أنَّا نشاهد من كثيرٍ من المحتاطين من العلماء و غيرهم أنَّهم يقومون من مجـالس المراثي المشتملة على الترجيع، بل لا يحضر ونها من أوَّل الأمر، خوفاً من استماع الغناء، بل

كثيراً من الأحيان ينهون عن ذلك كما ينهون عن سائر المنكرات.

وقد قال بعض المدقّقين: و من أوضح تسويلات الشيطان أنّ الرجل المتستر قد تدعوه نفسه لأجل التفرّج و التلاّه و التللاّة إلى ما يوجب نشاطه و دفع الكسالة عنه من الزمزمة الملهية، فيجعل ذلك في بيتٍ من الشعر المنظوم في الحِكَم و المراثي و نحوها، فيتغنّى به، أو يحضر عند مَنْ يفعل ذلك، و رُبّما يُعِدُّ مجلساً لأجل إحضار أصحاب الألحان، و يسميه مجلس المرثية، فيحصل له بذلك ما لا يحصل من ضرب الأوتار من النشاط و الانبساط، وربما يبكي في خلال ذلك لأجل الفموم المركوزة في قلبه الغائبة عن خاطره من فقد ما يستحضره القوى الشهوية، و يتخيّل أنه يبكي في المرثية و فاز بالمرتبة العالية، و قد أشرف على النزول إلى دركات الهاوية، فلاملجاً إلى الله من شرّ الشيطان و النفس الغاوية<sup>(1)</sup>

فدعوى جريان السيرة من المسلمين على التغنّي في المراثي، بحيث تكشف عن إباحته، محلّ مناقشةٍ واضحة. **الثاني**: ما دلّ على جواز النياحة و إباحة كسب النائحة.

مئل ما يأتي من الأخبار في الحتائمة. وجه الدلالة: أنّ التغنّي من لوازم النياحة، و أثره لاينحصر في السرور و الفرح، كما عرفته. الثالث: أنّ الغناء إنّما يحرم للطرب، و ليس في المراثي طرب، فإنّها موضوعة للحزن، وبعبارة أخرى: الطرب معتبر في مفهوم الغناء، فلا يكون ما يقصد به الحزن غناءً. وفيه: ما لا يخفى، إذ قد عرفت أنّ الطرب المأخوذ في مفهوم الغناء أعمّ من الفرح والحزن.

والقول بانِّ الغناء أثره منحصر في الأوَّل يكذِّبه الوجدان، ضرورة أنَّه ربَّما يهيج الحزن والبكاء.

كتاب المكاسب للشيخ الانصاري، ص ٣٧، ط تبريز.

نعم، قد يَكون ذلك مذموماً كالحزن على ما فات المنهيّ عن<sup>(١)</sup> الأسى عليه في الكتاب العزيز<sup>(٢)</sup>، و كالحزن على فراق محبوب غير محبوب شرعاً، فإنّه طلب لمعصية الله، كـــها أنّ الأول تسخّط لقضاء الله. وربما يكون تأسّفاً على ما لا تدارك له.

قال الغزالي: فهذا الحزن لمَّا كان مذموماً كان تحريكه بالنياحة مذموماً، فلذلك ورد النهيِّ الصريح عن النياحة. انتهى<sup>(٣)</sup>.

هذا، مع أنّ التغنيّ بالمراثي قد يوجب الفرح، لما نشاهد من أنّ المكروب المـهموم قــد يحضر، فيصير منبسطاً مبتهجاً مرفوع الهمّ باستماع الألحان الطـيّبة و النــغمات المـوزونة، فيحصل له بذلك من الفرح و الانبساط ما لا يحصل له من ضرب الأوتار و المزامير، كما عرفته من كلام بعض المدققين.

وقد أحسن في ردّ الأردبيلي في لما استدلّ جذا حيث قال: إن نظره إلى المراثي المتعارفة لأهل الدّيانة التي لا يقصدونها إلّا للتَفَحُّع، وكانّد لم يحدث في عصره المراثي الّتي يكتني بها أهل اللهو و المترفون من الرجال و النساء عن حضور مجالس اللهو وضرب العود و الأو تار و التغني بالقصب و المزمار، كما هو الشابع في زماننا الذي قد أخبر النبي تَتَشَيَّتُهُ بنظيره في قوله تَتَشَيَّتُنَبُ : «يتّخذون القرآن مزامير».

كما أنَّ زيارة سيّدنا و مولانا أبي عبدالله للنَّلِخِ صار سفرها من أسفار اللهو و النزهـة لكثيرٍ من المترفين، و قد أخبر النبي تَتَلَائِنَ النظيرِ، في سفر الحج، و أنه: «يحجّ أغنياء أمتي للنزهة و الأوساط للتجارة و الفقراء لِلسُمعة » وكان كلامه تَتَلَائِنَ كالكتاب العزيز، وارد في مورده و جارٍ في نظيرِه. انتهى<sup>(2)</sup>.

> ١. كذا الصواب، وفي الاصل: المنهي على . ٢. قال تعالى ... ﴿ لَكِي لاتأسوا على ما فاتكم ﴾ الآية، الحديد، ٢٣/٥٧. ٣. احياء علوم الدين، ج٢، ص٢٠١. ٤. كتاب المكاسب للشيخ الانصاري (ره)، صص ٤٠ـ ٣٩.

الرابع: أنّ البكاء على الحسين للمُؤَلِّةِ و سائر المظلومين من أهل البيت للمَهَلِّةِ وأصحابهم، و التفجّع في مصائبهم و رزاياهم أمرٌ مطلوب شرعاً، لتواترِ الأخبار بالحثّ عليه، و الغناء مُعين عليه، و رجحان الإعانة على البرّ ثابت بالكتاب والسنّة، فيكون الغناء المعين عـلى البكاء مطلوباً، و قد قيل: إنّ المفضيَ إلى المحمود محمود.

واعترض عليه بوجوو:

أ**حدها:** أنَّ هٰذا يقتضي استحباب التغنّي بالمراثي، و لاقائل به ــو إن قيل باستحبابه في الْقرآن ــو يشهد له أنَّ المستثني ربما يقول: إنَّ الأحوط تركه، فتدبّر.

و ثانيها: أن كون الغناء مُعيناً على البكاء عنوع، و إن سُلَّم كون الصوت مُعيناً عليه. قال الحقق القميِّ لل<sup>ف</sup>لة بعد منع كون الغناء مبكياً على الحسين لل<sup>ف</sup>لج بل إغّا هـو مـقتضى طبيعته في بعض الأحيان \_و إن كان في الأشعار الباطلة ـ غاية الأمر حصول بكاءٍ مركّب من الحلال و الحرام<sup>(١)</sup> انتهى.

وقال المدقّق التستري يَتَرَكَّز أمّا كُون الغناء معيناً على البكاء والتفجّع فهو ممنوع، بناءً على ما عرفت من كونه هو الصوت اللهوي، يل، و على ظاهر تعريف المشهور من الترجسيع المطرب، لأنّ الطرب الحاصل منه إن كان سروراً فهو منافٍ للتفجّع لامعين، و إن كان حزناً فهو على ما هو المركوز في النفس الحيوانية من فقد المشتهيات النفسانية لاعلىٰ ما أصاب سادة الزمان. انتهى <sup>(٢)</sup>.

وفيه نظر، فإن الصوت على استقامته من حيث هو لايوجب البكاء و الحزن، كــها لا يوجب ضحكاً و لا سروراً، ولكن إذا اشتمل غلى ترجيع و تطريبٍ فقد يُثير حُزناً، فإذا أصاب إلى الدماغ دمعت العين، و إذا أصاب إلى الروح تموّج و ظهر منه الصياح، كما صرّح

جامع الشتات، ج ١، ص ١٧٧.
 جامع الشيخ الانصاري (ره)، ص ٣٩ ط تبريز.

به جمعٌ، فإن كان ذلك لأمرٍ مذمومٍ كان مذموماً. و إن كان لأمر محمودٍ مطلوب شرعاً كان محموداً. و لاريب في كونه معيناً عليه، و من هنا جازت النياحة بــالحقّ كـــا يأتي. وهــي لاتنفكّ عن الغناء. كما صرّح به جماعة.

والحاصل أنه لامجال لإنكار كون الغناء معيناً على البكاء ــو إن لم يكن سبباً تامّاً له ــإذ لا يلزم في صدق الإعانة كون المعين علةً تامّة للمُعان عليه، بـل يكــفي مجـرد كـونه يمـّـا يتوقّف عليه.

قوله: «و إن كان حزنا فهو على ما هو المركوز في النفس» الى آخره.

قلت: هذا مسلّم في الجملة، لامطلقاً، الشاوت المستمعين في ذلك قطعاً، لما عرفته من أنّ الغناء مهيّج لما هو الغالب على القلب من الحالات و الصفات. فمَنْ غلب عليه هواء هيّجه للشهوات، و أوجب البكاء على ما فقده من المشتهيات وفاتَ، و مَنْ غلب عليه حُبُّ مولاه حرَّك قلبه للحزن على ما يتذكِّر من مصائب مَنْ كان يتولُّه، و من هنا قيل: إنَّ من غلب عليه عشقٌ نزلٌ كل ما يسمعه عمليه و يهميِّج قملبه إليه، فكم من محبٍّ لأهمل بيت العصمة البَيْلَةِ تدمع عينه بترتَّم الأشعار المنشدة في مصانبهم، و التغنَّى بالقصاند المنظومة فيا هجم عليهم من مبغضيهم. من غير التفاتٍ في هذه الحال إلى ما فاته من المشبتهيات الحيوانية، و لاتذكِّرِلما أصابه من الآفات الزمانية، نعم، كثيرٌ من المراثي المحدَّثة في هـذه الازمنة سيٍّ في بلاد العجم الَّتي يُقيمها أهل الدنيا رياءً و سمعةً مشتمل على ألحان الفسوق و الفجور مقترن بملهياتٍ أكثر من التصانيف المستعملة في مجالس شرب الخمور، و مع ذلك يسمّون هذه الجالس بجالس التعزية، ولكنُّها في نظر المتأمّل مجالس العيش و النشاط، وهي أشبه شيءٍ بالمجالس التي يُقيمها أهل التصوّف لأغراضٍ نـفسانية و خـيالات شـيطانية. فيسمّونها مجالس الذكر. و يزعمون أنَّها رياض الجنة الَّتي ورد الحثَّ في بـعض الأخــبار على حضورها.

ولنعم ما قال المحدّث الكاشاني ﷺ في (حقائقه): و من المغترين قوم تسمَّوا بأهل الذكر و التصوّف، يدّعون البراءة من التصنع و التكلِّف، يلبسون خِرَقاً و يجلسون حِلَقاً، يختر عون الأذكار، و يتغنّون بالأشعار، يُعلنون بالتهليل و ليس لهم إلى العلم و المعرفة سبيل، ابتدعوا شهيقاً و نهيقاً، و اختر عوا رقصاً و تصفيقاً، قد خاضوا الفتن، و أخذوا بالبدع دون السُّنن، رفعوا أصواتهم بالنداء، و صاحوا الصيحة الشنعاء<sup>(١)</sup>، إلى آخر ما ذكره.

ولاشكَ أنَّ مثل هذا التغنيّ غير معين على البكاء على مصيبات سادات الزمان، ولاشك في حرمته، ولكن ذلك لايوجّب السلب الكلّي، كها هو ظاهر كلامه، و لاغرو في كون الغناء بالنسبة إلى بعض المستمعين مباحاً، و إلى بعضهم محرّماً.

قال الغزّالي: السهاع قد يكون حراماً محضاً، و قد يكون مباحاً، و قد يكون مكروهاً، وقد يكون مستحبّاً.

أما الحرام: فهو لأكثر الناس من الشبّان و مَنْ غلبت عليهم شهوة الدنيا، فلا يحرّك السماع منهم إلّا ما هو الغالب على قلوبهم من الصفات المذمومة.

وأمّا المكروه: فهو أن لاينزله على صورة المخلوقين، ولكنه يـتّخذه عـادةً له في أكـثر الأوقات على سبيل اللهو.

وأمّا المباح: فهو لمن لا حظٍّ له إلّا التلذّذ بالصوت الحسن.

وأمّا المستحبّ: فهو لمن غلب عليه حُبّ الله، و لم يحرك السّماع منه إلّا الصفات المحمودة <sup>(۲)</sup> انتهى فتأمّل.

والحاصل أن الصوت المشتمل على الترجيع و التطريب قد يُـعين عـلى البكـاء عـلى الحـــينﷺ و أشباهه من أهل البيت و أتباعه من أنصارهم.

- ١٢٨ في محاسن الأخلاق ص١٢٨.
  - ۲. احياء علوم الدين، ج۲، ص ۳۳۲.

ذريعة الاستغناء في تحقيق مسألة الغناء

فما قيل من أنه لو سُلَّم كون الغناء مُعيناً على البكاء، فكونه معيناً على البكاء على سُخصٍ معيَّن غير مسلَّم<sup>(1)</sup>.

غير مسلّم.

وأمّا الصوت اللهويّ فلا شك في عدم كونه معيناً على البكاء على المظلومين للمَيْلِلْؤ و إن أوجب مطلق البكاء في بعض الأحوال، و قد عرفت أنّه لاكلام في حرمته مـطلقاً. و أنّـه لايقبل الاستثناء، بل استعماله في مثل المراثي أشدّ جرماً و أكثر إثماً.

وإلى هذا نظر مَنْ قال: إنَّ الغناء في القرآن كالزنا في المسجد.

و ثالثها: أنَّ دليل رجحان التعاون على البرَّ لايشمل ما لو كان الإعانة بالحرام. كما في المقام، بل تخصيص عموم هذا الدليل بغير الحرام قطعيَّ.

ودُفع بأن حرمة الغناء المعين على البكاء أوّل الكلام، إذهبي فرع دلالة أخبار الغناء على حرمة مطلقه، و قد عرفت انتثاثها محمد منور منور الكلام، إذهبي فرع دلالة أخبار الغناء على

ورابعها: أنّ بحردكون الغناء مقدّمةٌ لمباح لايوجب جوازه. بل لابدّ من ملاحظة دليله. فإن دلّ على الحرمة حُكم بها و (حينئذ) فلايصلح لو قوعه مقدّمةً شرعاً لكونه منهياً عنه. فلا يكون مقدوراً عليه شرعاً، و إلّا فيحكم بإباحته للأصل، لالكونه مقدمةً للمباح.

وأنت خبير بأنّ الغرض بيان أنّ مقتضىٰ عموم دليل التعاون إيـاحة كـلّ مـا يـصلح للاستعانة به. و من جملته الغناء. فخروجه موقوف على ثبوت حرمته مطلقاً. فما لم يثبت اكتفينا في الحكم بإباحته بمجرّد كونه مقدّمةً لمباحٍ. و لاينافي ذلك دلالة الأصل ايضاً عليه. فليُتامّل.

و ځامسها: أنّ التعارض بين أدلّة التعاون على البرّ. و أدلّة الغناء، بالعموم و الخصوص من وجه، لاقتضاء الأولى جواز التعاون ولو بالغناء، و الثانية حرمة الغناء و إن حصل به

١. القائل: الحاج ملا محمد النراقي (ره) في مشارق الاحكام، ص ١٥٩.

التعاون على البر، فيتعارضان في مادة الاجتماع أي الغناء المـعين عـلى البرّ، فـكما يمكـن تخصيص عموم الثانية بخصوص الأولى فيحكم بجوازه، يمكـن العكس فـيحكم بحـرمته، والمرجع في مثل هذا التعارض المرجّح، و هو في جانب عموم الثـانية ظـهوراً في الدلالة. وأكثريةً في عدد الرواية. و اعتضاداً بدعوى الإجماع كما مرّت إليها الاشارة.

وفيه: منع المرجّع لما عرفته من عدم دلالة هذه الأخبار على حـرمة مـطلق الغـناء، فالكثرة بالعدد لاتصلح مرجحةً لما ذكر، وكذلك الإجماع المنقول مع أنّه معارض بدعوى السيرة على الجواز على أنه مرجّح بالموافقة للكتاب، غاية الأمر التكافؤ فيرجع إلى الأصل، و قضيّته الإباحة و الجواز.

وسادسها: أنّ ادلّة حرمة الغناء حاكمة على أدلّه وجحان التعاون، نظير أدلّة نني العسر و الحرج والضرر والضرار، بالنسبة إلى سائر الأدلة، بمعنى أنّ أدلة الحرمة بمدلولها اللفظي متعرّضة لحال أدلّة وجحان التعاون، و رافعة للحكم الثابت بها عن بعض أفراد موضوعها، و مبيّنةً لمقدار مدلولها.

وبعبارة أخرى: إنّ موضوع الحكم في أدلة التعاون بعد ملاحظة أدلة الحرمة هو رجحان التعاوُن بوصف حصوله بالمباح، فيكون التعاون بالحرام خــارجــاً عــن مــوضوع الحكــم فلاتعارض بينهيا، و إن كان فهو في بادي الرأي، لافي نفس الأمر، و عند التأمل كيا في العام و الخاص المطلق، و المطلق و المقيد.

وإلى هذا أشار شيخ فقهاتنا المتأخّرين في (الجواهر) حيث قال: و ليس من تـعارض العموم من وجمٍ، المحتاج إلى ترجيح، بل فهم أهل العرف كافٍ فيه نحو العـام و الخـاص والمطلق و المقيّد، و إلّا لتحقّق التعارض من وجمٍ، بين ما دلّ على قضاء حاجة المؤمن مثلاً، والنهي عن اللواط و الزنا و الكذب و غيرها من المحرمات، المعلوم بطلانه بضرورة الشرع «أنه لايطاع من حيث يُعصىٰ»<sup>(١)</sup> انتهى.

جواهر الكلام، ج ۲۲، ص٤٦.

ذريعة الاستغناء في تحقيق مسألة الغناء

وإليه يرجع ما ذكره المدقّق التستري في متاجره حيث قال: إنّ أدلّة المستحبّات لاتُقاوم أدلّة المحرمات خصوصاً التي تكون من مقدّماتها، فإنّ مرجع أدلّة الاستحباب إلى استحباب إيجاد الشيّ بسببه المباح لاسببه الحرّم، ألا ترى أنّه لا يجوز إدخال السرور في قلب مؤمن وإجابته بالحرّمات كالزنا و اللواط و الغناء، و السرّ في ذلك أنّ دليل الاستحباب إنّما يدلّ على كون الفعل «مستحبّاً»<sup>(1)</sup> لو خلّي و طبعَه، خالياً عمّ يوجب لزوم أحد طمرفيه، و لا ينافي ذلك طروّ عنوانٍ من الخارج يوجب لزوم فعله أو تركه، كما إذا صار مقدّمةً لواجب، أو صادفه عنوان محرّم.

فإجابة المؤمن و إدخال السرور في قلبه ليس في<sup>(٢)</sup> نفسه شيء ملزم لفعله أو تركه. فإذا تحقّق في ضمن الزنا طرأ عليه عنوان مُلزم لتركه، كها إذا أمر به الوالد أو السيّد طرأ عــليه عنوان ملزم لفعله.

والحاصل أن جهاتِ الأحكام الثلاثة وأعيني الإبياعة و الاستحباب و الكسراهـة ـ لاتزاحم جهة الوجوب و الحرمة. فالحكم لهما مع اجــتماع جــهتهما مـع إحــدى الجــهات الثلاث<sup>(٣)</sup> انتهى.

وهو حسن، لو سلّمنا دلالة أدلّة حرمة الغناء على حرمته مطلقاً، ولكن قد عرفت أنّ مدلولها الحرمة في الجملة، فتدبّر.

**وأمّا ما ذكره بعض الحقّقين من المعاصرين من أنّ ما قاله الفاضل المعاصر من الغرانب.** والتمثيل بما ذكره غير صحيح، فإنّ اختلاف العنوان في الأمر والنهي لايرفع التعارض. إلّا إذا كان الرجحان توصّلياً تبعيّاً من باب المقدّمة لواجبٍ أو مندوبٍ فهو لايـعار ض الحـرمة

١. كذا و هذه الكلمة لا توجد في النسخ المطبوعة من المكاسب في زماننا و الظاهر أنها زائدة. مع امكان توجيهها. ٢. كذا في الأصل. وفي المصدر، والظاهر أن الصواب: «ليس فيه نفسِه شيّ ملزمٌ...». ٣. كتاب المكاسب للشيخ الانصاري (ره). ص ٣٩/ ط تبريز. الاصلية. كما في العبور عن ملك الغير إلى المسجد. قال: و وجهه أنَّ رجحان المقدَّمة من باب التوقِّف العقلي للمأمور به بحكم العقل، و هو يكون حيث لم تمكن المقدَّمة مع إمكان حصول الغرض بغيرها. لعدم الدليل «حينئذ» على رجحانها.

وأمّا إذا كان الحكمان أصليّين فالتعارض حاصل في سورد التـخالُف، و إن اخــتلف العنوان. لعدم<sup>(١)</sup> إمكان الجمع بين الامتثالين، و التعارض بالعموم من وجه كلّه من هـٰـذا الباب.

إلى أن قال: و أما التنظير بالزنا في حصول قضاء حاجة المؤمن. فلا مناسبة له بالمقام، فإنَّ أصل الحاجة وهي الزنا محرّمة على المحتاج، فكيف يحسن قضائها؟ بل يحسن مــن الغــير الإعانة على منعها. بخلاف البكاء<sup>(٢)</sup>.

#### ففيه:

أوّلاً: أنّ الفاضل المشار اليه قد بني ما ذكره على الحكومة، فيهدم مــا أسّــــه الحــقّق المعاصر، ضرورة عدم التعارض الحقيقي بين الحاكم و المحكوم كما عرفته.

و ثانياً: أنّ رجحان التعاون إنّما هو للتوصّل إلى البرّ. فقد سُلّم أنّه لايعارض الحسرمة الأصلية. و أيّ فرق بين التوصّل إلى المسجد بالعبور عن ملك الغير. و التوصّل إلى البكاء بالغناء المفروض تحريمه؟

ودعوى أنَّ التعاون مطلوب في نفسه، مجازفة.

فما ذكر. من أن محلّ البحث من باب تعارض الحكمين الأصليّين بالعموم من وجه، إذ الأمر بالإعانة على البرّ هو الأمر بإيجاد ما توقّف عليه، و هو في الفرض من أفراد الغـناء المُعين على البكاء أو الإبكاء. فيحصل التعارض.

١. في المخطوط: (لعموم إمكان الجمع). ٢. مشارق الاحكام للحاج مُلًا محمّد الغراقي ابن احمد بن مهدي الغراقي لله ص١٦١ ـ ١٦٠.

ليس في محلَّه، فتأمَّل.

**و ثالثاً**؛ أن إطلاق الأمر بالتعاون منساق لبيان حكم آخر، فلاينصرف إلى محلّ النهي، و قد اعترف هو أيضاً بأنّه: إذاكان إطلاق الأمر كذلك يقدّم جانب الحرمة، كالأمر بالمسافرة و النهي عن ركوب الدابّة المغصوبة، و الأمر بالإفطار و النهي عن أكل المتنجّس و مال الغير. قوله: و أما التنظير بالزنا، إلى آخره.

قلت: أيّ فرق بين الأمر بقضاء الحماجة و الأمر بالتعاون و النهي عن الزنا و النهي عن الغناء؟ فكما أنّ النهي عن الزنا حاكم على الأمر بقضاء الحاجة فكذلك النهي عن الغـناء حاكم على الأمر بالبكاء.

اللهمّ، إلّا أن يراد بحاجة المؤمن حاجته الشرعية، كما يشعر به الإضافة إلى المـؤمن. و«حينئذ» فلا مناسبة.

ومممّا ذكرنا ظهر أيضاً ضعف ما ذكره والده النحرير في (مستنده) من أنّ ترجيح جانب الحرمة على الجواز بعد التعارض غير ثابت، إلّا على وجه الأولوية، وهو أمر آخر<sup>(١)</sup>.

فإنّ مقتضى التحكيم لزوم ترجيح جانب الحرمة لاأولويته.

**وسابعها:** أن دلالة العامّ المشتمل على النهي المستلزم لطلب انتفاء الطبيعة رأساً أقوى من دلالة الأمر الذي لايقتضي إلّا الامتثال الحاصل بوجود بعض الأفسراد، قساله الحسقّق القميﷺ في بعض تحقيقاته.

ويمكن إرجاعه إلى بعض ما تقدّم.

**الخامس:** أنّ من يقرأ المرثيّة، لايقال: إنّه يغنّي، بل يقال: إنّه يقرأ المرثيّة، و كذا الكلام في قراءة القرآن.

قال المحقِّق القميِّ للجُّثُهُ: فجعل الغناء صفة للفظ و المقروء، لا للصوت و القراءة.

١. مستند الشيعة، ج٢، ص ٣٤٤.

ثمّ قال: و هو فاسد، كما دلّ عليه كلام العلماء، و أهل اللّغة في عدم إدراجهم المقروء في تعريف الغناء، بل إنّما جعلوه تعريفاً للصوت و إن فُرض اصطلاح جديد و عرف خاصّ فهو ممّا لا يُعتنىٰ به، فلابدٌ من حمل كلام الشارع عسلى العمرف السمابق لأصمالة عمدم تسغيرً العرف<sup>(1)</sup> فتأمّل.

هذا تمام الكلام في المستثنيات عن الغناء الحرام، على القول بحرمةٍ مطلق الصوت المطرب. ولكن قد تبيَّن ممّا فصّلناه: أنّ الأقوىٰ جوازه إذا لم يكن لهويّاً و لامقترنا بسالملاهي و الهوّمات من غير فرقٍ فيه بين ماكان من هذه المستثنيات و غيره.

كما لا فرق في الغناء الذي حكم بحرمته بين المستثنيات و غيرها، فافهم واغتنم، وكن من الشاكرين.

# و أمّا الخاتمة ففي بيان حكم النياحة

قال الفيروز آباديّ في (القاموس): و ناحت المرأة زوجها و عليه، نَوحاً، و نُواحاً بالضَّم، ونِياحاً و نِياحةً بكسرهما، و مناحاً، والإسم النياحة<sup>(1)</sup> انتهى. وقال الحسين بن أحمد الزوزني في كتاب (ترجمة المصادر): النوح و النياحة: نوحه كردن<sup>(٢)</sup>. وقال بعض الهققيّن: النياحة كيفية خاصّة من الصوت في نوع من المقروء، و همو ما يشمل على إظهار الويل و العويل على الميّت، و لو بان يقول: «وا ويلاه، يا ويـلاه، واي

يستس على إطهار الويل والملويل على البيان و ذكر سوانحه و مصائبه، و مع ذلك يظهر الألم و واي» و ما في معناها، أو بعدٌ بعض محاسنه و ذكر سوانحه و مصائبه، و مع ذلك يظهر الألم و الوجع عليه، إلى أن قال: و الفرق بين الرئاء و النوحة من وجهين: اعتبار كيفية الصوت في النوحة دون المرئيّة، و اعتبار كونه شعراً في المرئيّة دون النوحة <sup>(٣)</sup> انتهى.

وكيف كان، فاعلم أنّه قد اختلفت كلمة أصحابنا الأخيار، كالأخبار المأثورة عن أعُتّنا الأبرار. في النياحة على الأموات \_بعد الاتّفاق على حرمتها إذا كانت بالباطل و الكذب، كوصف الميّت بما ليس فيه ..على وجهين:

أحدهما أنَّها تحرم، و هذا ظاهر الشيخ لللهُ في كتاب الجنائز من (المبسوط) مدَّعياً عليه

. .

۱. القاموس المحيط، ج۱، ص۲۵٤. ۳. المصادر للزوزنی، ج۱. ۳. لم اقف علی مصدره. ذريعة الاستغناء في تحقيق مسألة الغناء

الإجماع<sup>(1)</sup>و ابن حمزة في كتاب الطهارة من (الوسيلة)<sup>(٢)</sup>.

ويدلّ عليه ما رواه الكليني عن محمد بن يحيىٰ، عن سلمة بن الخطَّاب، عن إبراهيم بن محمّد، عن عمرو الزعفراني، عن الصادقط<sup>لي</sup>َّلا في حديثٍ قال: «و من أُصيبَ بمصيبةٍ فجاء عند تلك المصيبة بنائحةٍ فقد كفرها»<sup>(٣)</sup> انتهى.

وما رواه الصدوقﷺ في حديث المناهي أنّه تَلْمَرْتُنَكُرُ نهىٰ عن الرنّةِ عسند المسصيبة ونهىٰ عن النياحة و الاستماع إليها و نهى عن تصفيق<sup>(٤)</sup> الوجه<sup>(٥)</sup> انتهى. وقد تقدّمت جملة من الأخبار تدلّ على هٰذا، فتأمّل.

و ثانيهما: الجواز، و هو مذهب الأكثرين، حيث قيّدوا الحرمة بما إذا كان بالباطل، وهو الأقوىٰ، بل الظاهر أنّ مَنْ أطلق الحرمة مراد، ذلك، فلا مخالف صريحاً في الجواز إذا كـان بالحقّ.

ويَدلَّ عليه ـبعد الأصل، والسيرة المستعرَّق من زمن النبي تَقَدَّشَيَّةَ إلى زماننا هذا ـ ما رواه في (الكافي) عن عدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن يونس بن يعقوب، عن الصادق للنظر قال قال لي إبي للظِّر : «يا جعفر، أوقف لي من مالي كذا و كذا لنوادب تندبنني عشر سنين عبىٰ أيّام مِنىٰ»<sup>(1)</sup> انتهى.

وما رواه عنهم عن احمد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن مالك بن عطيّة، عــن أبي حمزة، عن أبي جعفر للمُثلِّة قال: «مات الوليد بن مغيرة، فقالت أمّ سلمة للنبي تَقَدَّشُكُوْ إِنّ

١. المسبوط، ج١، ص١٨٩.
 ٢. الجوامع الفقهية ص٧٠٣.
 ٢. الوسائل، ج ١٢، ص٩٠، حديث٥.
 ٤. الوسائل، ج ١٢، ص٩٠، حديث٥.
 ٤. العمفق بالصاد المهملة ثمّ الفاء و القاف: الضرب الذي يسمع منه الصوت ... و المراد بتصفيق الوجه لطمه عند المصيبة ... كتاب (تجل النواهي في شرح حديث المناهي)، للمؤلف قـدس سرد ص٧٢.
 ٥. الوسائل، ج ١٢، ص٩٩. حديث١١.
 ٢. الوسائل، ج ٢٢، ص٩٩. حديث١١.

آل المغيرة قد أقاموا مناحةً. فَاَدْهبُ إليهم؟ فأَذِن لها، فلبست ثيابها و تَهيّأت و كانت من حُسنها كأنّها جانٌّ، و كانت إذا قامت فأرخت شعرها جلّل جسدها، و عسقدت بطرفيه خلخالها، فندبت ابن عمّها بين يدي رسول الله تَأْذَرُ فقالت: أنعىٰ الوليد بنَ الوليد أباالوليد فتى العشيره حامي الحقيقة ماجد يسمو إلى طلب الوتـم.

فما عاب رسول الله ﷺ ذلك، و لاقال شيئاً <sup>(١)</sup> انتهى.

و ما رواه عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، و عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن إسهاعيل، عن حنان بن سدير، قال: كانت إمراء معنا في الحيّ، و لها جارية نائحة، فجانت إلى أبي فقالت: يا عمّ، أنت تعلم أنّ معيشتي من الله ثمّ من هذه الجارية، فأحببتُ أنّ تسأل أبا عبدالله للمُؤلج عن ذلك، قان كان حلالاً، و إلّا بعتُها، و أكلت من ثمنها حتّى يَأتي الله بالفرج، فقال لها أبي: والله إني لأعظم أبا عبدالله للمُؤلج أن أسأله عن هذه المسألة، قال فلمّ قدمنا إليه أخبرته أنا بذلك، فقال أبو عبدالله للمُؤلج في أسمار ط؟» قـلت: والله ما أدري، تشارط أم لا؟ فقال: «قل لها: لاتشارط و تقبل ما أعطيتٍ» <sup>(1)</sup> انتهى.

ثُمّ ليعلم أنَّ النياحة على وجوهٍ: فمنها ما يمدح، و منها ما يُدْمَّ:

ومن الأوّل: نياحة الشخص على نفسه بتذكّر ذنوبه، و تقصيراته في أمر دينه و آخرته، أو بحرمانه عن كمالاتٍ نفسانيةٍ توجب الزلفيٰ إلى الله، أو بسعروض حُسجُبٍ خسلقيةٍ مسن الاشتغال بصحبة غير الله، و الابتلاء بمعاشرة مَنْ لافائدة في معاشرته سوى البعد عن الله.

وكانت نياحة آدم من هذا القبيل، فني بعض الروايات أنّه بكى و ناح ثلاثماءة سنة لم \_\_\_\_\_\_

١. الوسائل، ج١٢، ص٨٩، حديث٢. راجع ايـضاً التهـذيب، ج٦، ص٣٥٩ و الكـافي، ج٥، ص١١٧. ٢. الكافي، ج٥، ص١١٧ اخرجة في الوسائل، ج١٢، ص٨٩. ذريعة الاستغناء في تحقيق مسألة الغناء

يرفع فيها رأسه إلى السماء حياءً من رَبَّه<sup>( ( )</sup>.

وكذا نياحة داودطائل فقدكان يبكي و يبكي، و يحزن و يحزن، حتّى كانت الجنائز ترفع من مجالس نياحته.

وروي عن النبي للموقطة أنَّ داود كان حسن الصوت في النياحة على نفسه في تــلاوة الزبور، حتّى كان يجتمع الإنس و الجنّ و الوحوش و الطير لسماع صوته. و كان يحمل من مجلسه أربعهاءة جنازة <sup>(٢)</sup>.

ومنه النياحة على المظلومين من آل محمّد <del>المُؤْتِنَا</del>ةِ ولا سيمّا الحسين للظِّلَّةِ و أصحابه الذين بذلوا مهجهم دونه للظِّلَّةِ فقد تواترت الأخبار بالحثّ على هذه النياحة.

ومِنَ الثاني: النياحة على فراق المحبوب المحرَّم، وعلى ما فات من زخارف الدنيا.

قال الغزالي: و الحزن على الأموات من هذا القبيل، فإنّه تسخّط لقضاء الله وتأسّف على مالا تدارك له، فهذا الحزن لمّاكان مذموماً كان تحريكه بالنياحة مذموماً، فلذلك ور د النهي الصريح عن النياحة<sup>(٣)</sup> انتهى.

وفيه نظر، فإنّ مطلق الحزن لايستلزم التسخّط لقضاء الله، فإنّه قد ينشأ من حرقة القلب قهراً فيتبعه النياحة، و من هنا ورد أخبارٌ كثيرة بجواز النوح و البكاء على الموتى، فقد روى الصدوق للله في كتاب (كمال الدين) عن أبيه عن سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن محمد بن إسمُعيل بن بزيع، عن ظريف بن ناصح، عن الحسين بن زيد قال: ماتت إينة لأبي عبدالله للإلى فناح عليها سنةً، ثم مات له ولد آخر فناح عليه سنةً، ثم مات إسماعيل فجزع عليه جزعاً شديداً، فقطع النوح<sup>(3)</sup>. فقيل لابى عبدالله للي أيُناح في ذراك<sup>(١)</sup>؟ فقال لليَّلا: «إنَّ رسول الله تَلْمَرْتُكُمَ قَالَ ـ لمَّا مات حمزة ـ «لكنَّ حمزة لابواكيَ له»<sup>(٢)</sup> انتهى. وروى الشيخ بإسناده عن أحمد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن أبان بن عثمان، عن محمّد بن الحسن الواسطي، عن أبي عبدالله لليَّلا قال: «إنّ ابواهيم خليل الرحمن سأل رَبّه أن يرزقه ابنةً تبكيه بعد مو ته»<sup>(٣)</sup> انتهى.

وفي رواية: «أنَّ فاطمة ناحت على أبيها وأنَّه أمر بالنوحة على حمزة» انتهى.

وفي روايةٍ أخرى أنّ الصادق للنَّلْخِ سُئلِ عن أجر النائح؟ فقال: «لابأس به قد نِيح على رسول الله ﷺ (<sup>3)</sup> انتهى.

وفي بعض الروايات: «إِنَّمَا تحتاج المرأة في المأتم إلى النوح ليسيل دمعها ولاينبغى لها<sup>( ٥)</sup> أن تقول هُجراً، فإذا جائها الليل فلا تؤذي الملائكة بالنوح» انتهى

والهُجر بضمّ الهاء الإفحاش، و الجنام، قيل: المراد به تعداد أفعاله القسيحة و صفاته المذمومة. و الأولى إرادة وصفه بما ليس فيه.

وعلى التقديرين: يجب حمل «لا**ينبغي**» الظاهر في الكراهة على الحرمة، لحرمة ما ذكر قطعاً.

ويمكن أن يُراد بالهُجر ما يُشعرِ بعدم الرضا بالقضاء كما هو المتعارف بين الجهّال عـند المصائب، فيكون مكروهاً، بل يمكن القول بحرمته إذاكان فيه تسخّط للقضاء، كما يظهر من بعض الأخبار.

١. كذا و في المصدر؛ في دارك.
 ٢. الوسائل، ج٢، ص ٨٩٢، حديث٢، الباب ٧٠.
 ٣. المصدر، ج٢، ص ٨٩٢، حديث٣، الباب ٧٠.
 ٤. المصدر، ص ٨٩٣، حديث٢، الباب ٧١.
 ٥. المصدر، ص ٨٩٣، حديث٢، الباب ٧١.

۱٥٣

وبكراهة النوح في الليل المستفادة من هذه الرواية صرّح جماعة من فقهائنا الأبرار. وفي جواز نياحة المرأة مع إسماعها الأجانب إشكال: من إطلاق بعض الأخبار، و اشتهار نياحة جملةٍ من النسوة من أهل بيت أئمتنا الأخيار. ومن أنّ صوتها عورة، كما في بعض الأخبار، فتدبّر. ولا فرق في ذلك بين النياحة على الحسين الثيلةٍ و غيره، فليتأمّل.

#### تذنيباتُ:

الأوّل: قال الشهيد للله في (الذكرىٰ): يجوز الوقف على النوائح، لأنّه فعل مـباح، فـجاز صرف المالِ اليه، و لخبر يونس بن يعقوب عن الصادق للله في فساق روايته التي قدّمناها. ثم قال: و المراد بذلك تنبيه الناس على فضائله لله في و إظهارها ليُقتدىٰ بها، و يعلم ما

**الثاني:** صرّح أيضاً بأنّ المراثي المنظومة جائزة عندنا، لأنّها نوع من النوح، قال: و قَدْ دَلّلنا على جوازه، و قد سمع الأثّة طلِيَّالِمُ المراثيَ و لم يُنكروها.

**الثالث:** روىٰ جماعة من علماء العامّة، كالبخاري و مســـلم، عــن عــبدالله بــن عــمر أنّ النبي تَأَذَرُ عَالَ: «إنّ الميّت ليعذّب بِبكاء أهله عليه» انتهى<sup>(٢)</sup>.

والحق الذي عليه أصحابنا أن الميّت لايعذّب ببكاء الحيّ عليه، و إن كان بنوحٍ محرّمٍ. إذ ﴿لاتَزِر وازِرةٌ وِزْرَ أُخرى﴾.

- ۱. ذکری الشيعة، ص۷۲.
- ٢. صحيح البخاري بحاشية السندي، ج١، ص٢٢٢ وايضاً صحيح مسلم بشرح النووي. ج٦. ص٢٢٨ وهذا الحديث تما استدركته عانشة على الصحابة .

والرواية غير معوّل عليها عندنا، و على فرض صحّتها مصروفة الظاهر، لخالفتها لقواعد العدل، فيمكن إرادة التألّم من العذاب، أي: يحزن و يتألّم باطلاعه على هٰذا الفعل.

وأوَّلها الشهيد في (الذكرى) بأنَّ الجاهليةَ كانوا ينوحون، و يُعدّدون جرائمه كالقتل وشنّ الغارات. و هم يظنّونها خصالاً محمودة، فهو يعذّب بما يبكون عليه، قال: و يشكل أنَ ظاهر الحديث المنع عن البكاء بسبب استلزامه عذاب الميّت بحيث ينتنى التعذيب بسبب انتفاء البكاء، قضيّةً للعليّة، و التعذيب بجرائمه غير منتفٍ بُكِيَ عليه أولا؟

وقيل: كأنَّهم كانوا يُوصون بالندب و النياحة، و ذلك حمل منهم على المعصية و هو ذنب. فاذا عُمِلَ بوصيّتهم زيدوا عذاباً.

ورُدٌ: بأنّ ذنب الميت الحمل على الحرام و الأمر به، فلا يختلف عذابه بالامتثال وعدمه، و لو كان للامتثال أثر لبقي الإِشكال.

إلى أن قال: و لك أن تقول: إنَّ «الباء» بمعنى «مع» أي مع بكاء أهله عليه، يعني: أنَّ الميَّت يعذَّب بأعياله، و هم يبكون عليه، فما ينفعه بكاؤهم، و يكون زجراً عن البكاء لعدم نفعه<sup>(١)</sup> انتهى.

وفي بعض ما ذكره نظر، و لعلّ ما أشرنا إليه في تأويل الرواية أظهر، وفاقاً لبعض الحقّقين من أهل النظر، فتدبّر.

وليكن هذا آخر ما أردنا إيراده في هذا المختصر. و قد سميناه (بـذريعة الاســـتغناء في تحقيق مسألة الغناء). فلله الحمد، و على رسوله أفضل التحيّات و الثناء.

ذكرى الشيعة، ص٧٢.

### ٤\_فهرس مصادر التحقيق

۱ الاختصاص / للشيخ محمد بن محمد بن النعهان المفيد / مــنشورات جــاعة المــدرسين / قــم المقدسة

٢ الاحتجاج للطير سي\_مكتبة المصطفوي\_قم ٣ احياء علوم الدين / لابي حامد محمد الغزالي / دارالفكر بيروت. ٤ اسد الغابة في معرفة الصحابة / لابن الاثير / مكتبة المعارف بالرياض. ه اتحاف السادة المتقين / للسيد محمد الحسيني الزبيدي / دارالفكر بيروت. ٦ الاغاني / لابي الغرج الاصفهاني / دارالفكر بيروت. ٧ امالي المرتضي / للسيد المرتضي اللهُ / مكتبة آية الله العظمي المرعشسي اللهُ . ٨ انوار التغزيل / للقاضي البيضاوي / دارالفكر بعروت. ٩ ايقاظ التاغين / للسيد ماجد البحراني / مخطوط و مطبوع ضمن التمهيد لعلوم القرآن، ج ٥. ١٠ بحار الانوار / نحمد باقر المجلسي في / دار احياء التراث العربي بيروت، الطبعة الحديثة. ١١ تاج العروس في شرح القاموس لمحمد مرتضى الزبيدي / دار مكتبة الحياة بيروت. ١٢ التمهيد لعلوم القرآن لمحمد هادي معرفة / منشورات جماعة المدرسين / قم المقدسة. ١٣ تمهيد القواعد للشهيد الثاني / مكتبة بصيرتي قم. ١٤ التنقيح الرائع /للفاضل المقداد / ... ١٥ تلبيس أبليس لابي ألفرج الجوزي /دارالكتب الاسلامية بيروت. ١٦ تفسير القمى / لعلى بن ابراهيم القمى / موسسة دارالكتاب قم. ١٧ تحف العقول / لابن شعبة / كتابفروشي اسلامية. ۱۸ تنویر المقباس «تفسیر ابن عباس» / بهامش الدر المنثور. ۱۹ تفسير العياشى / لمحمد بن مسعود / المكتبة العلمية الاسلامية. ٢٠ جامع الشتات / لميرزا أبي القاسم القميّ / شركة الرضوان ط ١. ٢١ جامع المقاصد للمحقق الكركي المله الطبع الحجري. ٢٢ جامع الاخبار / للطبر سي الله المركز نشر كتاب بتصحيح الشيخ حسن المصطفوي. ٢٣ جمل النواهي / للملا حبيب الله الشريف الله / المطبعة العلمية قم.

-

| ٧_فهرس المحتويٰ                                                                                        |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| نقديم: كلمة مركز إحياء أثار المؤلّف٧-٨                                                                 |  |  |
|                                                                                                        |  |  |
| كتاب ذريعة الاستغناء                                                                                   |  |  |
| مقدمة المؤلف: ٣٣                                                                                       |  |  |
| لمقدمات وهي عشر: ٢٤ ٢٤ ٢٤ ـ ٦٢                                                                         |  |  |
| المقدمة الأولى: في أنَّ الأشياء مطلقة حتَّىٰ يرد في شيءٍ منها نهي الله عنها الله عنها الله عنها الله ا |  |  |
| المقدمة الثانية: في عدم العبرة بنقل الإجماع في مقام الاستدلال و ٢٧                                     |  |  |
| المقدمة الثالثة: في أن المطلق من حيث هو لا يفيد العموم ٢٠٠٠٠٠٠٠٠                                       |  |  |
| تذنيبات:                                                                                               |  |  |
| الأوّل: إذا قامت قرينة على إرادة العموم                                                                |  |  |
| الثاني: حمل المطلق على المقيّد اللبي                                                                   |  |  |
| الثالث: إذا قيد المطلق بقيدٍ مستوعب                                                                    |  |  |
| الرابع: إذا ورد مطلق و قيّد بمطلقٍ و مقيّدٍ                                                            |  |  |
| الخامس: إذا ورد مطلق و مقيَّدانُ متضادَّان                                                             |  |  |
| السادس: القول بتعلق الأحكام بنفس الطبايع ١٩٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                              |  |  |
| المقدمة الرابعة: إذا عرف مراد الشارع و إذا جُهل                                                        |  |  |
| المقدمة الخامسة: إذا أختلف نقلة اللغة في تفسير لفظٍ                                                    |  |  |
| المقدمة السادسة: استعمال اللفْظ في أكثر من معنيُّ واحدٍ                                                |  |  |
| المقدمة السابعة: الاشتباء في مبدء الاشتقاق موجب للإجمال ٥٣ ـــ ٥٤                                      |  |  |
| المقدمة الثامنة: إذا استعمل اللفظ في معنيين واحتمل كونه موضو عاًّ لكلٍ                                 |  |  |
| منهاعلى حدة و                                                                                          |  |  |

| 71-09           | المقدمة التاسعة: في أنَّ الصوت ما هو؟                        |  |  |  |
|-----------------|--------------------------------------------------------------|--|--|--|
| ٦٤_٦١           | المقدمة العاشرة: في معانٍ استعمل اللهو فيها                  |  |  |  |
| المقاصد الثلاثة |                                                              |  |  |  |
|                 | (102_70)                                                     |  |  |  |
| ٧٦٦٥            | المقصد الأوّل في بيان ماهية الغناء لغةً وعُرفاً:             |  |  |  |
| _vv             | s                                                            |  |  |  |
|                 | الصوت المطَّرب على ثلاثة وجوه                                |  |  |  |
| ٨٠              |                                                              |  |  |  |
| ٨•              | كلام الغزالي في أقسام الغناء من حيث الحكم،                   |  |  |  |
|                 | أدلَّه الحرمة من الكتاب والسنَّة                             |  |  |  |
|                 | الاقوال في حكم الغناء على الوجه الثالت                       |  |  |  |
|                 | كلام للسيد ماجد البحراني(ره)                                 |  |  |  |
| 99              | مستند الحاظرين                                               |  |  |  |
| 1+**            | كلام للغزالي في حالات المستمع                                |  |  |  |
| زونة            | كلام للغزالي في المواضع السبعة للترنم بالكلمات الموز         |  |  |  |
|                 | كلام بعض العارفين                                            |  |  |  |
| ۱۱۲             | كلام بعض العارفين من أهل السنة                               |  |  |  |
| ٠               | كلام بعض العارفين من أهل السنة<br>القول بترجيح أدلّة الإباحة |  |  |  |
| 144             | تذنيبات                                                      |  |  |  |
| 127-141         | المقصد الثالث في ما يُستثنىٰ من حكم الغناء                   |  |  |  |
| ۱۳۱             | قراءة القرآن                                                 |  |  |  |
| ۱۳۲             | الحداء                                                       |  |  |  |
| ۱۳۳             | غناء المرأة في الزفاف                                        |  |  |  |
| ١٣٤             | غناء الحجيج                                                  |  |  |  |
| ١٣٤             | غناء الغزاة                                                  |  |  |  |

|           |                             | . มาโรงเส            |
|-----------|-----------------------------|----------------------|
| ۱۳۰       |                             | التغني في أيام العيد |
| ۱۳۶       |                             |                      |
| ۱۳٦       |                             | الغناء في المراثي    |
| ١٥٤ - ١٤٨ |                             |                      |
| 100-108   |                             | تذنيبات              |
| 144-104   |                             | الفهارس العامة       |
| ۱۵۸       |                             | ۱_فهرس الآيات        |
| ۱۰۸       |                             | ۲_فهرس الآحاديث      |
| ۱٦٣       |                             |                      |
| ٠٠٠٠ ٦٢٢  |                             |                      |
| ۱٦٤       | كنى والأسماء والألقاب       | ٥_فهرس الأعلام: ال   |
| ۱۷۰       | =                           |                      |
| ١٧٤       | المين تكلية الرويوم مسادى . | ۷_فهرس المحتوى       |

﴿ سبحان ربّك ربّ العزّة عمّا يصفون﴾ ﴿ وسلامٌ علىٰ المرسلين﴾ ﴿ و آخر دعواهم أن الحمد لله رب العالمين﴾



# Dhari'at Al-Isteghna'

## [A study about music]

٢.,

Molla Habib Allah sharif Kashani





Alleria a libra an