

### خمس رسائل

عبدالله الجوادى الآملي



مؤسسة النشرالاسلامي التابعة لجماعة المدرسين يقم المشرفة



# خمس کی سامل

عبدالله الجوادى الآملي



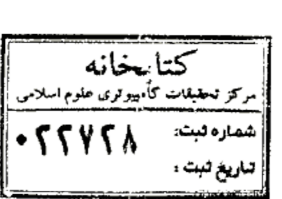
الكتاب: خس رسائل

المؤلف: عبدالله الجوادي الآملي

الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين-بقم المشرفة

المطبوع: ٣٠٠٠نسخة

التاريخ: شعبان ٤٠٤ الموافق ١ ـ ارديبهشت١٣٦٣



## حول العناصرالرئيسية للسياسة الإسلامية

القدوة الدولية عَنْ الدُّولَة وَالسِّياسَة فِي الأسلام

٢٤٠٣ شوال ١٤٠٣ مع المصطن ١٩٨٣

#### بسم الله الرحن الرحيم

#### تعريف السياسة

(١) ان السياسة صناعة يعرف بها تدبير الانسان بما له من الشؤون الفردية والاجتماعية، و بما له من العقيدة و الحلق والعمل، وبما له مساس بالطبيعة، و بما له روابط خاصة مع أهله و قومه و من يشاركه في النوع مع ماله ربط خاص بميدته و مبدئ الكل و هو الله الحالق لكل شيء.

(٢) ان السياسة حكمة عمليه متفرعة عن الحكمة النظرية وتختلف باختلافها فن كان رأيه ان الانسان موجود مادي صرف لأن كل موجود متحقق مادي، و ان ما ليس بمادي فليس بموجود و ان الانسان الموجود سيصير معدوما بحتا كها كان ليسا محفسا، و أنه لا حياة وراء الحياة الطبيعية، و انه لاحساب ولا ميزان لأعماله الحسنة او السيئة بعد الموت. فالسياسة عنده هي كيفية تدبير الانسان و ادارة شؤونه بحيث يأكل و يتمتع و يترف يتزين بالأزياء، و يتكاثر و يقول انى أكثر مالا وأعز نفرا، يتبجع بأنه أحسن أثاثا ورثيا، ولا يبالي من اين كسب المال و اين أنفقه، حلالا كان أو حراما. فعلى هذا تكون العناصر الرئيسية للسياسة مادية بحته. و اما من كان رأيه ان الانسان مؤلف من الرئيسية للسياسة مادية بحته. و اما من كان رأيه ان الانسان مؤلف من

نفس ناطقة لا تبيد ولا تموت، و بدن مادي و هو اي الانسان بهائه حقيقة واحدة الها تنقل من دار الى دار، و انها لا تنعدم رأسا بل تتحول من حالة الى حال بها له من المعارف و الاخلاق و الاعمال وان من وراء حياته الدنيوية برزخا الى يوم يبعثون، وان هناك موقفا توفى فيه كل نفس ما كسبت، و ان أمامه موطنا يتلو فيه كل نفس ما أسلفت وان قدامه ميعادا علمت نفس فيه ما قدمت و أخرت.

فالسياسة عنده صناعة تهذيب الانسان وتصحيح روابطه الفرديه و الاجتماعية، بحيث يقوم بالقسط و يأمر بالعدل، و يؤثر غيره على نفسه و ان كان به خصاصة و يقول:

«لا تغرنكم الحيوة الدنيا ولا يغرنكم بالله الغرور»

و يشرخ بأنه (قد افلح من تزكى) كما كان الاول يتصور بانه (قد افلح اليوم من استعلى). فعلى هذا الرأي الثاني تكون العناصر الرئيسية للسياسة مؤلفة من الامور المادية و المعنوية كما سيوافيك تفصيلها.

(٣) وحيث أن محورالكلام هوتعين العناصرالاصلية للسياسة الاسلامية، والاسلام دين الحي يرى الانسان متحولا من النشأة الاولى الى الاخرة ليرى أعماله و يجزي بها، و يرى أن له مبدئا او جده. و معادا يصير هو اليه و يلقاه ويحاسب عنده. فالعناصر الاصلية للسياسة عنده مؤلفة من العلل الطبيعية و من العلل غير الطبيعية، وفي ضوء هذا التمييز بين المذهبين المادي و الالحي نقول أثان العناصر الرئيسية للسياسة الاسلامية اربعة:

الاول: هو ألعنصر المادي: وهو الانسان بما انه نوع يعيش مع ابناء نوعه، و له خصائص فردية، و خواص اجتماعية.

المعنصر الصوريُّ: وهو الدين الالمي بما له من الحكم والاحكام وهو كرامة الهية يتصوربها الانسان، ويصيربه كريمة

في فضائله وفواضله وكربما في عقائده وأخلاقه وأعماله، وكربما في روابطه الفردية والاجتماعية، وتتبلور سياسته في كرامته الشاملة.

الثالث: هو العنصر الفاعلي: و هو الله رب الانسان و رب كل شيء، الحري يأن يديره و يربيه و يسوسه وجديه الى صراطه، ولاسائس سواه ولا رب غيره.

الرابع: هو العنصر الغائي: وهو الكمال المحقق و البهاء الصرف الذي لاكمال فوقه ولا بهاء وراءه: الجدير بأن يكون غاية للانسان الكادح اليه، ونهاية له ينتهي بلقائه و يستقر لديه، و هو الله الذي اليه تصير الامور فهو تعالى: الاخركما أنه تعالى هو الاول.

فتحصل ان المسوس هو الانسان بجميع شؤونه التي يعيش بها مع اوليائه و أعدائه وفي ادواره واطواره، و ان سياسته و تدبيره هو كرامته و تكريمه لأن يتجلى الكرم في حياته السلمية، وان سائسه هو خالقه وربه الاكرم الذي علم بالقلم علم الانسان مالم يعلم، وأن هدفه العالي هو لقائم سائسه وزيارته ربه وأن تكون له قدم صدق عنده ومقعد صدق لديه.

فن عرف حقيقة الانسان و واقعية الاسلام، و عرف خالقه الباري و معاده الذي ينتبي اليه أمره فقد عرف السياسة الاسلامية، واعرف الناس بالسياسة الاسلامية أعرفهم بتلك الحقائق المتقدمة، و من جهل هاتيك الحقائق البارعة فقد جهل السياسة الاسلامية جهلا تاما لأن ذوات الاسباب لا تعرف الا بأسبابا. فن جهل السبب فقد جهل بالمسبب حتا كما أن من عرف السبب فقد عرف المسبب يقينا. و تمام الكلام و أن كان متوقفا على تنميق المقال في تلك العناصر الاول الا أن البحث المهم هنا هو في العنصر الصوري. أما العنصر المادي و هو الانسان المؤلف من نفس مجردة و بدن مادي فله موطن آخر. كما أن

اثبات عنصري الفاعلي و الغائي لها موقف أجل وأعلا تكلفه الفلسفة الالحية الاسلامية بأبسط وجه.

وحيث ان القران تبيان لكل شيء، وهويهدي للتي هي اقوم لانه نور و برهان و بصائر وشفاء لما في الصدور من الجهل والريب و ان رسول الله (ص) مبين للناس ما نزل اليهم، و ان من كان على وزن نفس رسول الله (ص) و كان منه منزلة هارون من موسى (ع) و من كان له أذن و اعية تعيي جيع ما ألقاه رسول الله (ص) و أملاه و أفاضه وأفاده من خطبه وخطاباته وكتبه (ص) و رسائله (ص) و سيرته (ص) و سنته، وكذا اهل بيته وعترته الكرام الذين هم حياة العلم و موت الجهل، والذين هم عطفوا الهوى على الهدى حينا عطف القوم الاخرون المدى على الهوى فهذه الامور ينابيع الدين و مصادر التبين، ومسانيد التشريح فبذلك كله يستند في توضيع السالمية الاسلامية من بعدها الصوري و هو الدين المتبلور في كرامة الانسان عما أنه انسان عميث تكون الجامعة الانسانية المسلمة هو الاسلام المثل.

وحيث الالانسان موجود واع له تفكر وتخلق وعمل فهو لا يعمل شيئا الا بعد النفكير. فحياته حياة فكرية لا يعيش بدونها، كما انه محتاج الى غير واحد من الامورليس في وسعه وحده تكفلها بل لابد من ان يعيش مع غيره من ابناء نوعه حتى يتكفلوا معا تآمين حوائجهم بان يبذل كل واحد شيئا للاخر و يأخذ شيئامنه بالمعاوضة اونحوها، وهذالايتم بدون ضابط وقانون يعيشيون في ضوئه و كما ان كل واحد منهم يجر النار الى قرصه و لذا احتاجوا الى قانون حافظ لمنافعهم و جامع لشملهم كذلك لا يمكن ان يجل وضع ذلك الشانون بأيديهم والاوقع التشاجرايضالان كل واحدمنهم يضع قانونا ينفعه او ينفع اهله وقومه و ان ضر غيره. ولما كان اختلافهم في العمل ينفعه او ينفع اهله وقومه و ان ضر غيره. ولما كان اختلافهم في العمل

الحارجي قد اوجب الافتقار الى قانون يجمع شتاتهم كذلك اختلافهم في العمل الذهني والنفسي و هو الفكر والخلق و المدواعي النفسانية وما الى ذلك من الضغائن و الاحقاد او الاراء و الاهواء يوجب الاحتياج الى قانون معصوم عن الزيغ و الطغوى بحيث لاترى فيه عوجا ولا امتا. وحيث ان القانون المعصوم عزالخطا والجهل صامت لاينطق بل انما هو سواد على بياض يمكن ان يفسر بما تهواه انفس الطغاة، و ان يترجم بما يثير الضغائن و الاحتماد، و يتخذ هزوا ولعبا يلعب به من يعطف الهدى على الموى، و يتسهزىء به من يحرف الكلم عن مواضعه فلابد من انسان كامل كافل لذاك القانون المصون عن كل نقص وشين، و قائم بامره بحيث يفسره كما هو في نفسه، ويعلمه الناس ويبلغه اليهم، ويدعوهم اليه، ويسير فيهم بنفس ذاك القانون، ويذب عن حرمه، ولا يخاف في الله لومة لائم، ولا يمس كرامته خوف ولا حزان بل يسعى في حفظه بقلبه وقالبه، و يضحي بنفسه تجاهد لأن في حفظ ذاك القانون الراقي تحفظ الانسانية و تصير مدنيتها فَأَضَّلة لَّايْسَمَعَ فيها شعار الجاهلية الجهلاء - «انصر اخاك ظالما أو مظلوما» أَ بل يسمع فيه صوت العدالة الانسانية «كونا للظالم خصما وللمظلوم عونا» نهج البلاغة ص ٤٣١ و فوق ذلك كله قول الله تعالى:

> «ولا تكن للخائنين خصيما» (النساء: ١٠٥) «ولا تركنوالي الذين ظلموافتمسكم النار» (هود: ١١٣) «ولا تعاونواعلي الاثم والعدوان» (المائدة: ٢)

و ذلك الانسان الكامل الحافظ لحدود القانون المفسر له عليا المنفذ له

<sup>(</sup>١)...ولكن فسره رسول الله (ص) بقوله: ولينصر الرجل اخاه ظالما أو مظلوما أن كان ظالما فلينه قائم له تصرو أن كان مظلوما فلينصره =الجامع لصحيح مسلم الجزء الثامن س(١٩) باب تصر الاخ ظالما أو مظلوما=

عملا هو الامام السائس للناس على ميزانه بحيث لا يحيف ولا يجورفيه، ولا يغورفيه، ولا يفسره بالأهوأ، و لايعمل فيه بالاراء الحاصة، بل يقدسه كل التقديس، و يحفظه كل الحفظ عن التحريف والضياع.

فهذه العناصر الرئيسة لصورة السياسة و مادتها المشار اليها اجالا ولابد في تفصيلها من تشريح الحياة الانسانية وما لها من العلل وما عليها من العوارض والصواعق، ومن تبيين محتوى ذاك القانون الرافع لجميع حوائجها، ومن تحليل رابطة الامة و الامام، و من كيفية هداية ذلك الامام و ولايته و تدبيره للمجتمع الانساني، ومن الحقوق المتقابلة

ثم ان خصيصة السياسة الاسلامية التي هي الصورة الكاملة للانسانية سعيا البليغ في ان تقرف الانسان حقيقته و تبينها له، لا بان تكنى بقولها:

«من عرف نفسه فقد عرف ر به» ا

وقولها:

#### : «اعرفکم بنفسه اعرفکم بر به»

بل تشهده على نفسه و تنبهه و تحيى ارتكازه النائم و توقظه و تستدل على ان له نفسا لا تنعدم، و ان اعماله لا تزول و ان بين اعمالها و ذاتها ارتباطا خاصا لاينفصم. و انه ان احسن فقد احسن لنفسه و ان اساء فلها – اى ان العمل مختص بعامله حسنا كان او سيئاً، و ان كل انسان بما كسب رهين. (الاقتصاد للشيخ الطوسي ص ١٤)

والحاصل ان السياسة الاسلامية ليست بان تدبر الانسان الموجود وتدبره كائنا ما كان، وفي ضوء أية تربية نشأ و ارتقى، بل بأن تعلمه الكتاب المتكويني والتدويني، وتعلمه كتاب نفسه وتقول له في الدنيا اقرأ صحيفة ذاتك وتدبر فيها، وأجدالتأمل في حقيقتك حتى تعلم من أنت ومن أين انت، وفي اين انت. والى اين انت. كماتقول له

في الاحرة:

«اقرء كتابك كني بنفسك اليوم عليك حسيبا» (الاسراء: ١٤)

فهذه هي السياسة الحقيقية التي تسوس الانسانية وتدبرها وترزقها حياة طيبة لا مجال فيها لشوك الظلم، ولا التعدي، ولا نيران العصبية ولا وقودالقومية الجاهلية، ولاسعيرالطغيان، ولاأي داء من أدواء البشرية، بل تضع عنها اصرها والاغلال التي كانت عليها، وتحل لها الطيبات وتحرم عليها الجبائث، وتخرجها من الظلمات الى النور وتهديها الى صراط العزيز الحميد، وتحررها من عبودية الشهوة كها تعتقها عن رقية القسوة، وتعدلها بالعدل الجميل، وتقول:

«ان عبدالشهوة أذل من عبدالرق» (نج البلاغة)

و تنادى:

«ان الله يأمر بالعدل و الأحسان و ابتاءذي القربي وينهي عن الفحشاء

والمنكروالبغي» ﴿ ﴿ الْمَيْنَاتِكُوبِيرَاطِي ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

وتقول:

«قل امرربي بالقسط»

و تحطم التكاثر والتباهي بالكثرة و التفاخر بها فرديا كان كما في قوله تعالى:

«فخرج على قومه في زينته» (القصص: ٧٩)

اوجمياكان كما في قوله تعالى:

«تتخذون أيمانكم دخلا بينكم ان تكون أمة هي اربى من أمة، اتحا يبلوكم الله به»

و تهدم المعيار الجاهلي و تبين وهنه وفساده كما قال رسول الله (ص). لعلي (ع):

«ان الله تبارك و تعالى قد أذهب بالاسلام نخوة الجاهلية و تفاخرها

بآبائها، ألا ان الناس من ادم وآدم من تراب و اكرمهم عندالله اتقيلهم». (من لا يحضره الفقيه ج ٤ مس ٢٦٢)

و تؤسس المعيار الالمي و تبين سداده ودوامه كيا قال رسول الله (ص):

«لافقر اشد من الجهل، ولا مال أعود من العقل ولا وحدة أوحش من العجب، ولا عقل كالتدبير، ولا ورع كالكف عن محارم الله، ولا حسب كحسن الخلق، ولا عبادة مثل التفكير»

(من لا يحضره الفقيه ج ٤ ص ٢٧٠)

و تنادي بأن النجاة في التحرر من اوزار الميول المهلكة و اثقال الاهواء المردية، وفي الانعتاق من أعباء الغرائز التي تكون على شفا جرف هار تنهار في نارجهنم كما قال رسول الله (ص): نجى المخفّون (ج، س٢٦٣)

و تصرح بان صرح الاستقلال أنما هو على اساس الاستغناء عن غير الله تعالى يا صاح أقراء ما قاله رسوله ألله و أعجب كيف يكون السياسة الاسلامية متبلورة في الكرامة، و يالها من كرامة، حيث قال(ص):

«لأن ادخل يدي في فم التنيّن الى المرفق أحب الى من ان أسلح من لم يكن ثم كان»

(من لا يحضره ج ٤ ص ٢٧٠)

كماكان سبطه على بن الحسين السجاد (ع) يقول:

«ان طلب المحتاج آلى المحتاج سفه من رأيه، وضلة من عقله، فكم قد رأيت يا الهي من أناس طلبوا العز بغيرك فذلوا، وراموا الثروة من سواك فافتقروا و حاولوا الارتفاع فاتضعوا...» (الصحيفة السجادية دعاء ٢٨) وكذايقول؛ (ع):

«سبحان ربي كيف يستل محتاجا، وأنى يرغب معدم الى معدم...» (الصحيفة السجادية دعاء ١٣)

وهكذا يؤسس بنيانه على التقوى الذي هو الكرامة التي لاسياسة

دونها كهالا كرامة في سياسة خالية من المعيار الالهي حيث يقول (ع) اذانظر الى اصحاب الدنيا:

«اللهم اعصمي من ان اظن بذي عدم خساسة، أو اظن بصاحب ثروة فضلا فان الشريف من شرفته طاعتك، والعزيز من اعزته عبادتك، فصل على محمد و آل محمد و متعنا بثروة لا تنفد، وابدنا بعز لا يفقد، واسرحنا في ملك الابد» (الصحيفة السجادية دعاء ٣٥)

فانظر ايها الانسان الجائع الى طعامك المعنوي و تبصر، انه لايسد جوعك الا الكرامة التي هي السائسة التي تسوسك و تدبيرك لتصير كريما، لا يظلم و لا ينظلم، ولا يخون ولا ياتمن الحاتن، لا يفسق ولا يركن الى الفاسق، لايقول بالباطل لأن الباطل كان زهوقا ولا يسكت عن الحق لان الساكت عن الحق شيطان الحراس وتدبر القران الذى هو متن السياسة كيف تدرس الكرامة الآبيه عن افراط الضيم و تفريط الذل، لان اول ما نزل منه هو ما يعلن بالكرم، و يدعو اليه حيث يقول عز من قائل:

«اقرء وربك الاكرم الذي علم بالقلم، علم الانسان مالم يعلم». (العلق:٣-٥)

اشعارابان مبدأ التعليم هو الله الاكرم فحيننذ يكون التعليم تكريما، والعلم كرامة، و المتعلم و هو الانسان متكرما فلا يحوم حوله وهن ولا هون ولا ذلة ولا مسكنة ولا صغار و لادناءة اذ لامجال لشيء من ذلك في مجال الكرامة —و هكذا آخر ما نزل منه هو يورث الكرامة ويجلب اليها، و يرغب الانسان نحوها، و يحضه عليها حيث يقول سبحانه و تعالى:

«اتقوا يوما ترجعون نميه الى الله ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون» (البقره: ٢٨١) للأن التقوى في لسان الوحي الكريم هوالمعيار للكرامة وحسب

وأن درجات الكرامة تتبع درجات التقوى فمن كان تقيا كان كريما، و ومن كان اتقى كان اكرم، ولاقيمة للانسان الا بالكرم. و لذا قال سبحانه و تعالى:

«ولقد كرمنا بني آدم و حملناهم في البر والبحر وفضلنا هم على كثير ممن خلفنا تفضيلاً».

فن لا تقوى له لاكرامة له، ومن لاكرامة له لا انسانية له، فلذا قال مولانا على بن الحسين(ع) في دعائه:

«والحمد لله الذي لوحبس عن عباده معرفة حده على ما أبلاهم من مننه المتتابعة، وأسبغ عليهم من نعمه المتظاهرة، لتصرفوا في مننه فلم يحمدوه وتوسعوا في رزقه فلم يشكروه، ولوكانوا كذلك لخرجوا من حدوذ الانسانية الى حد البيمية، فكانوا كما وصفهم في محكم كتابدان هم الاكالانعام بل هم أضل سبيلا»

(الصحيفة السجادية دعاء: ١)

والكرامة هي المتجلية في طاعة آلله فحسب متحررا من اغلال الاهواء الداخلية و منعتقا من سلاسل الميول الحارجية حيث يقول رسول الله(ص):

«لاطاعة لخلوق في معصية الخالق» (من لا يحضره الفقيه ج) ص ٢٧٣)
و حيثان الفصل الاخير للانسانية هو الكرم، و ان الكرم بتقوى الله فحسب
فيتعين ان يكون هو المعيار السائس الذي يسوس الانسان، و يدور الانسان معه
حيثا دار، فلا عبرة بالقومية، ولا باللغة، ولا باللون، ولا بأي وصف خارجي اجنبي
عن الانسانية، كما قال رسول الله (ص):

#### «لافضل لغربي على عجمي ولالعجمي على عربي الابالتقوى»

(خطبة حجة الوداع ١ ) رغما لانف من يجعل المعيار القومية او نحوها فلذا نبشوا القبور وحفروا الاثار، و تفاخروا بعظام بالية غافلين عن كون التفاخر بالهمم العالية والسرفيه ان التكاثر قد ألهاهم حتى زاروا القبور، وتباهوا باحجار ضخام، واثار فخام لديهم قد نسفها الاسلام نسفا، و أبادها وجعلها هباء منثورا.

ولا ريب في ان الانسان عطشان للسياسة التي تسوسه، فان وجد الكرامة السائسة فقد ارتوى ريا بالغا لا ظماً بعده اذ ليس وراء الكرامة شيء، و ان لم يجدها فقد ابتلي بسراب اللون أو القومية أو الثروة أو الخصوصية المكانية أو غير ذلك مما هو خارج عن حرم انسانيته، ولامساس لشيء من ذلك بحقيقته التي هوبها انسان، كما ابتلي الصهاينة بهذا الذاء القياء والمرض المنضال حيث ينتهون في بيداء القومية البائدة، ويتحيرون في الارض المنظال حيث ينتهون في بيداء القومية البائدة، ويتحيرون في الارض المنظال حيث ينتهون في بيداء القومية البائدة، ويتحيرون في الارض المنظل المنافية البائرة ويهر شون في وادي اليهودية الماذية الماذرة ولقد نطق الوحى الكريم بذلك حيث يقول:

«و من اهل الكنات من ان تأمنه بقنطاد يؤده اليك و منهم من ان تأمنه بدينار لايؤده اليك الا مادمت عليه قائما ذلك بأنهم قالوا ليس علينا في الأمين سبيل ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون» (ال عمران ٢٥٠) فقد كانوا يزعمون كما انهم اليوم على زعمهم (حسبا افاده سيدنا الاستاذ العلامة الطباطبائي قدس الله نفسه الزكية في تفسيره القيم الميزان—) أنهم هم الخصوصون بالكرامة الالهية لا تعدوهم الى غيرهم. بما أن الله سبحانه جعل فيهم نبوة و كتابا و ملكا فلهم السيادة و التقدم على غيرهم و استنتجوا من ذلك ان لحقوق المشرعة عندهم اللازمة المراعاة عليهم كحرمة اخذ الربا و اكل مال الغير، وهضم حقوق الناس الماعاة عليهم معاشر أهل الكتاب فالهرم هو اكل مال الاسرائيلي على مثله، والحظور هو هضم حقوق يهودي على اهل ملته. و بالجملة انما السبيل معلى اهل الكتاب فلا سبيل له معلى اهل الكتاب فلا سبيل له معلى اهل الكتاب فلا سبيل له

على أهل الكتاب، فلهم ان يحكموا في غير هم ماشاؤا، و يفعلوا في من دونهم ما أرادوا. و هذا يؤدي الى معاملتهم لغيرهم معاملة الحيوان الأعجم كائنا من كان...(١)

ولعله لهذاولغيره من دسائس الحيل قال سبحانه وتعالى:

«ولا تزال تطلع على خائنة منهم» (المائدة: ١٣)

وحيث ان الكرامة التي تسير اليها الانسانية، و تصل اليها و تتصور بها، حقيقة نفسية نفيسة فليست اعتباراتناله يد الجعل والوضع، ايجابا تارة وسلبا أخرى. وحيث ان الحقائق الغيبية لها مباد و اسباب خاصة تجب بها وتمتنع دونها فللكرامة صراط مستقيم يوصل اليها من سلكه، ولا يكن الوصول اليها بدونه، فلها سبيل خاص يهدي سالكه اليها، و لايمكن نيلها بأي سبيل اخر. و من هنا يتضح الفرق بين السياسة الاسلامية و غيرها من السياسات المادية التي لا تعرف الكرامة: اذ الاهداف هناك تبرر الوسائل كانته ما كانت (نحو هلاك الحرث والنسل) ولذا يسومون الضياف سوء العناب و يذبحون ابناءهم ويستحيون نساء هم، واذا ما بطشوا بطشوا جبارين ولا يعرفون الا الهدافهم المشؤمة. بخلاف السياسة الاسلامية التي لا تُجَوّز الانتصار بالجور، ولا تسمع بالظلم ولا تجعله ذريعة الى الفتح والغلبة كما قال بالجور، ولا تسمع بالظلم ولا تجعله ذريعة الى الفتح والغلبة كما قال بالجور، ولا تسمع بالظلم ولا تجعله ذريعة الى الفتح والغلبة كما قال على على (ع):

«أَتَامَرُونِي انَ اطلب النصرِ بِالجُورِ» (٢) ومنشأه هو قول الله تعالى:

«قل أفغيرالله تأمروني أعبسداما الجاهلون» (الزمر: ٦٤)

<sup>(</sup>١)...الميزانج٣ص(٢٨٦)

<sup>(</sup>٢)...نهج البلاغة الحطبة :(١٢٥)

والى هذا الاصل المهم إشارمولانا السجاد (ع) بقوله:

«يامن لاتغير حكمته الوسائل»

لان الحكمة هي الصفة الخاصة التي تقتضى ايصال كل موجود الى كسماله المقدرله، ولا يتغير بالذرائع والوسائل بان لا تقتضي الايصال الى الكمال، أو تقتضي الايصال اليه من غير سبيله. نعم قد يترك المهم لفوز الاهم و لكنه مضبوط يعرفه العقل، و لاينكره الشرع. كما ان له ميزانا خاصا لايمكن ان يتعداه، فكم فرق بينه و بين مامر من تبرير الهدف وسائله الموصلة اليه كائنة ما كانت ولو بسفك الدماء البريئة:

«اذا دخلواقرية افسدوها وجعلوا اعزة أهلها أذلة وكذلك يفعلون»

(النمل:۳٤)

و لذا تري السياسة المادية الطاغية تبرر الوسائل أهدافها المسمومة قبل الانتصار، ولا تتورع عن افتراسها وتكالبها ونهبها وسبيها واحراقها وما الى ذلك بعد الغلبة و الفتح. و إما السياسة الاسلامية الكريمة فتمتنع عن ذلك كله حدوثا و تنهي عنه بقاء و لذا قال على بن ابيطالب (ع) لجيشه:

«لا تقتلوامد برا، ولا تصيبوا معورا، ولا تجهزوا على جريح»

(نهج البلاغة: الكتاب، ١)

ودعار به بقوله:

«... أن أظهرتنا على عدونا فجنبنا البغي، و سددنا للحق، وأن أظهرتهم علينا فارزقنا الشهادة، وأعصمنا من الفتنة»

(نهج البلاغه الخطبة ١٧١)

فاذا تبين اجمالا أن السياسة الانسانية تكن في كرامتها، و أنها تدور معها حبثًا دارت، ولا تحيد عنها، فيلزم البحث عن مقتضى الكرامة و شؤونها المهمة و لوازمها و آثارها فيمايلي:

#### ان السياسة الاسلامية تني السلطة على الانسان عن غيرالله

ان الكرامة تقتضي ان لا يعبد الانسان ولا يطيع الا خالفه الذي هو خالق كل شيء، ولا يخضع الاله، ولا يحتاج الا اليه، ولايسئل الا أياه، ولا يتوكل الا عليه ولايثن الا به، ولا يسلك الا سبيله، و بالتالي لا يوت ولا يحيى الا له. كما أمر الله تعالى أكرم خليقته و اشرف بريته (ص) بذلك حيث قال:

«قل ان صلاتي ونسكي وعمياي وعماتي لله رب العالمين» (الانعام: ١٦٢) ثم أمرالناس باتخاذه (ص) اسوة فقال عزمن قائل:

«لقدكان لكم في رسول الله اسوة حسنة» (الاحزاب: ٢١)

فليس لغيرالله تعالى سلطة على الانسان كمابينه تعالى بقوله:

«ما كان لبشر ان يؤتيه الله الكتاب و الحكم والنبوة ثم يقول للناس كونوا عبادالي من دون الله و لكن كونوا ربانيين بما كنتم تعلمون الكتاب و بما كنتم تدرسون \* ولا يأمركم ان تتخذوا الملائكة و النبيين اربابا ايأمركم بالكفر بعد اذ أنتم مسلمون» (آل عمران: ٢٩-٥٠٠) و بقوله تعالى: «اذ قال الله يا عيسى بن مرم أأنت قلت للناس اتخذونى وأمى الهين من دون الله قال سبحانك ما يكون لى ان اقول ما ليس لى بحق، ان كنت قلته فقد علمته، تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسك انك انت علام الغيوب عه ما قلت غم الا ما أمرتني به أن اعبدوا الله ربى و ربكم و كنت عليم شهيدا ما دمت فيهم فلما توفيتني كنت أنت الرقيب عليم وأنت على عليم شهيد» (المائدة:١١٧-١١٧)

فليس لاحد أن يدعي السلطة على الناس. كما ان الكرامة الانسانية تأبى الخضوع لغير الله فلا اله الا الله ولا رب سواه.

و اما طاعة الانبياء العظام، والمرسلين الكرام، و الاثمة البررة فني الحقيقة اطاعة الله لان الامام لاشأن له الا الحلافة عن الرسول، والرسول بما انه رسول لا شأن له الا الملاغ ما يتلقي من الوحي بلا زيادة ولا نقيصة لانه (ما ينطق عن الموى ان هو الا وحي يوحي) فليس له أن ينطق بما يهوى، او يحكم بين الناس بما يرى، بل يحكم بينهم بما أراه الله حيث قال:

«لتحكم بين الناس بماأراك الله» (النساء:١٠٥)

«و أن احكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع اهوأهم واحذرهم أن يفتنوك عن بعض ما انزل الله اليك»

«فاحكم بين الناس بالحق ولا تتبع الهوى» (ص:٢٦)

وحيث ان الحكم لابد و ان يكون بالحق و ان الحق لايكون الا من الله فحسب كيا قال تعالى:

«لقد جاءك الحق من ربك فلا تكونن من الممترين» (يونس: ٩٤) فالحكم لا يكون الا بما انزل الله، و اما الحكم الذي لا يكون بالحق (أي بما انزل الله) فهو جور وجاهلية —شرقية كانت تلك الجاهلية الجائرة ام غربية — حيث قال الله تعالى:

#### «افحكم الجاهلية يبغون ومن أحسن من الله حكمالقوم يوقنون»

(المائدة: ٥٠)

وكماان لاشيء عداالحق الاالضلال أذ:

«فاذابعدالحق الاالصلال» (يونس: ٣٢)

فكذلك ماذا بعدالحكم بالحق الا الجاهلية - فتحصل ان الرسول (ص) و كل من كان اماما معصوما فهو مع الحق، كما ان الحق معه يدور معه حيثًا دار، و لكن الحق من الله فكم فرق بين موجود يكون مع الحق و بين مبدئه المتعال الذي يكون منشأ الحق و منه الحق. فعلمى هذا التحليل تكون اطاعة الولي المعصوم هي اطاعة الله أباً كما اشار اليه قوله تعالى:

«وما ارسلنامن رسول الاليطاع باذنه» (النساء: ٦٤)

حيث يدل على أن اطاعة الرسول أنماهي باذب الله، وحيث أن:

«والله بقول الحق وهو مدي السيل» (احزاب:٤)

فحكم الله تعالى باطاعة الرسول مسبوق بتعليمه الحق اياه، و امره بابلاغ ذلك الحق الى الناس ثم امر الناس باطاعة ذاك الرسول.

و حاصله ان اطاعة الـرسـول – بما انـه رسول – هو تكريم للرسالة، وان الرسالة –بما هي رسالة – لاشان لها الا اظهار الحق من الله سواء كان في التشريع بالايجاب والتحريم، أو في التكوين بالاحياء والاماتة –مثلا – لانه مظهر فعله تعالى على التوحيد الافعالي، يده بمنزلة يده تعالى كما أشار اليه بقوله:

«ان الذين يبايعونك انمايبايعون الله يدالله فوق ايديم» (الفتح: ١٠) على غرارةوله تعالى:

«ومارميت اذرميت ولكن الله رمي» (الانفال:١٧)

فَحَيْنَاتُ تَنْحَصُر الطَّاعَة في أمر الله تعالى ونهيه، فما وافق حَكَمُه تعالى يطاع، وما خالفه يطرح —كائنا ما كان—كما قال رسول الله(ص):

#### «لاطاعة لخلوق في معصبة الخالق» (١)

و حاشا الرسول (ص) و الامام المعصوم (ع) ان ينطق بما يخالف الحق او يأمر بالباطل او يعمل بما يهواه، فتبين ان النبي (ص) و ان كان

«اولى بالمؤمنين من انفسهم» (الاحزاب:٦)

الا أن تلك الولاية هي من مظاهر ولاية الله تعالى فهو (ص) مظهر السلطة الالهية لا أنه سلطان مستقل بنفسه وبما يؤيد أن النبوة و الرسالة سبما لهما من الشؤون المهمة مظهر لقول الله تعالى و فعله، و مجلى لقهره ولطفه، و مرآة لجماله تعالى وجلاله تعالى حقوله تعالى:

«انه لقول رسول كريم ته و ما هو بقول شاعر قليلا ما تؤمنون به ولا بقول كاهن قليلا ما تدكرون به تنزيل من رب العالمين به ولو تقول علينا بعض الاقاويل به لاخذنا منه باليمين به ثم لقطعنامنه الوتين به فما منكم من أحد عنه حاجزين»

حيث يدل على أن شيئًا من أقاويله التي يبلغها لا تكون من عنده وتقولا على الله وافتراء عليه، والا لكان ما كان من الاخذ باليمين، و قطع الوتين مع عدم الحجز و المنع من احد لانه تعالى هو القاهر فوق عباده ولا راد لقضائه ولا معقب لحكمه» (٢)

و هكذا سيرته (ص) و سنته العملية التي تكون حجة الهية للناس سيرة مرضية الهية حسبا اشير اليه وحيث ان جميع شؤونه (ص) مظاهر شؤون الله الذي كل يوم هو في شأن فمن كذّب شيئا في اقواله (ص) او افعاله (ص) فانما كذب الله تعالى في قوله و فعله حيث قال تعالى:

«قد نعلم انه ليحزنك الذي يقولون فانهم لا يكذ بونك و لكن الظالمين

<sup>(</sup>١) ... نهج البلاغة صبحي صالح ص: (٥٠): من لا يحضره الفقيه: بج٤ ص٢٧٢

<sup>(</sup>٢) ... الرعد: ٤١ - مضافا الى انه قديكون مورد التنازع هونفس اولى الامر.

لدلالته على أن تكذيبه (ص) ليس تكذيبا لشخصه وردالقالته من حيث هو شخص خاص وأنسان مخصوص، بل هو جحد وأنكار لايات ألله تعالى لأن رسول الله (ص) بقوله وفعله وقلبه وقالبه أية الهية، فتكذيبه (ص) تكذيب الله، كما أن تصديقه تصديق الله تعالى. و مما يرمز إلى ذلك من أن جيع تلك الشؤون الدينية أنما هي بالاصالة لله تعالى، و انما هي لغير الله من جهة كونه أية له ومظهرا محضاله قوله تعالى:

«يا ايها الذين امنوا أطيعوا الله و اطيعوا الرسسول واولى الامرمنكم فان تنازعتم في شيء فردوه الى الله و الرسول ان كنتم تؤمنون بالله و اليوم الاخر، ذلك خير و احسن تاويلا»

حيث انه تعالى ثلّت الامر اولا، و ثناء ثانيا، و وحده ثالثا. لأنه في اول قوله تعالى أوجب اطاعة الله و أطاعة الرسول و اولي الامر، و في ثاني قوله تعالى جعل الحكم و المرجع الذي يرجعون المع عند التنازع امرين: احدهما نفسه تعالى والثانى رسوله (ص)، ولم يذكر لاولى الامر اسم لان جميع شؤون اولي الامرانياهي مبرزات شأن الرسول، ومظاهر سنته وليس لغيره (ص) شأن مستقل(۱) و في ثالث قوله تعالى و هو ذيل الاية الكريمة جمعل المعيار والميزان في ذلك الطوع وهذا الرجوع امر واحدلا ثانى له ولاشريك له: و هو الايمان بأن الله تعالى هو الاول الذي واحدلا ثانى له ولاشريك له: و هو الايمان بأن الله تعالى هو الاول الذي منه يصدر كل شيء، و الاخر الذي اليه ينتهي كل شيء فليس لغيره منه يصدر كل شيء، و الاخر الذي اليه ينتهي كل شيء فليس لغيره تعالى شأن مستقل. و هذا هو التوحيد وعياً وارادة فتدبر.

فتحصل أن السياسة الاسلامية التي تدور مدار كرامة الانسان تقتضي أن لاسلطنة لاحد على احد. فليس لاحد أن يدعيها، وليس

<sup>(</sup>١)...مضافا الى أنه قديكون مورد التنازع هونفس اولى الامر.

لاحد ان يتحملها، بل هى لله تعالى فحسب. فنى أى مورد حكم الله تعالى بالا تباع وجب اتباعه طوعا ورغبة، و في أي مورد نهي الله تعالي عنه وجب الانتهاء عنه. وقدامرالله تعالى باتباع رسوله حيث قال:

«ما الليكم الرسول فخذوه ومانهيكم عنه فانتهوا» (الحشر:٧)

وقال تعالى ايضا:

«خذواما اتيناكم بقوة» البدان فيجب اخذ ما اتاه الرسول بقوة القلب و القالب معاً



#### ان السياسة الاسلامية تحوم حول الامة الواعية والامام العادل الحق

قد تقدمت الاشارة الى ان المياة الانسانية الاجتماعية لا تتحقق بدون النظام و التشكيل، و هو قد يكون بالشورى وقد يكون بالامامة معنى أن الحاكم الذى يرجع اليد في حل المشاكل وبيده أزمة أمور المملكة وتنفيذها، وحفظ تغورها، وجباية أموالها والذب عنها، ودعوة الناس الى النفر والحرب، و الصراع او السلم، و المعاهدة و المهادنة، و ما الى ذلك هل هو شخص واحد جامع لجميع الشرائط، أم الاشخاص عليدون يتشاورون و يتبادلون و جهات النظر فيؤخذ بالجمع عليه او المشهور بينهم - لانهم اما يتضقون على أمر فيهو الجمع عليه ، او يختلفون فيه بالاكثر و الاقل فهو المشهور لديهم — و لكل من المسلكين فوائد و مزايا و لكن الأولى هو الأول مها أمكن لماجرت عليه سيرة والانبياء حيث أنه لم تعهد نبوة استشارية، ولا رسالة بالشورى، بل ان تعدد الانبياء في عصر فاما ان كان يختص كل واحد منهم بقوم وقطر من الارض أو كان بعض منهم تابعا لاخر نحو تبعية لوط لابراهيم (ع) من الارض أو كان بعض منهم تابعا لاخر نحو تبعية لوط لابراهيم (ع)

أو نحو تبعية هارون (ع) لموسى (ع) و ان كان شريكا في امره، و لکن لم یکن مساویا له بل کان وزیرا و عضدالموسی (ع) و هکذا جرت سمة الامامة للائمة عليهم السلام حيث انه لم تعهد امامة استشاریة، ولا خلافة و امامة بالشوری بل ان تعدد الائمة في عصر كانت امامة بعضهم بالفعل دون بعض، و ان امكن ان تكون ولايتهم التكوينية و ما لهم من المقامات النفسية (التبي لا تنالها يد الجعل والنصب الاعتباري كما لا تصل اليها يد النزع والغصب) بالفعل.

واما المشورة وان وردقى مدحها انه:

«ماخاب من استشار»

وانه

«من استبد برأیه هلك»

و في صلاح الزوجين الذين لمخاف شقاقهما دعوة الى بعث الحكمين ولكن فــيُّ الفصَّال والطَّلاق وردٍ:

«فان ارادفصالاعن تراض منهم وتشاور فالاجتاح عليها» (البقرة: ٢٣٣)

وهكذاوردفي مدح سيرة المؤمنين الواجدين لعدة شرايط: (الشورى:٣٨)

«آمرهم شوری بینهم»

وهكذاامرالله رسوله (ص)بالمشاورة حيثقال تعالى: «وشاورهم في الامر» (آل عمران: ۱۵۹)

و لكن لا يبدل شيء من ذلكعلي ليزوم كيون القيادة بالمشورة و الزعامة بالشورى. اما الادلة الدالة على حسن الاستشارة فليست على حد يعارض ما يدل على نظام الامامة و ان الناس يحتاجون الى امام يديرهم لان لسان تلك الادلة هومدح المشورة الذي لا كلام فيه دون تعيين كيفية الحكومة، و اما ما يدل على ان امر المؤمنين بالشورى ففيه: اولا-أنه يختص بما كان ذلك الامر هو امرهم يعني أذا كان تعيينه بايديهم، واما اذا كان هو أمر الله لا امرهم فلا مجال للشوري فيه. وحيث ان السياسة الاسلامية - كما تقدم سيقتضي ان لا يكون لاحد على احد سلطة الا من قبل الله تعالى و تعيينه، فتعيين كيفية الحكومة والسلطنة بيد الله تعالى فهو امر الله لا امر الناس حتى يشاور بعضهم بعضا و يستشيروا، ولوسلم فانما الاستشارة فى تعيين القائد لا ان تكون القيادة بالشورى (وكم فرق بينهما) وما وقع في صدر الاسلام كان من قبيل بالشورى (وكم فرق بينهما) وما وقع في صدر الاسلام كان من قبيل المشاروة في تعيين الزعم لا أنه كانت الزعامة بالشورى. و الى هذا الامر المقيق اشار مولانا على بن ابي طالب (ع) بقوله:

ر... و انحا الشورى للمهاجرين و الانصار، فان اجتمعوا على رجل و سموه اماما كان في ذلك أله رضى، فان خرج عن أمرهم خارج بطعن أو بدعة ردوه الى ما خرج منه، فإن إلى قاتلوه على اتباعه غير سبيل المؤمنين و ولاه الله ما تولى)

حيث بين (ع) ان امرهم انما هو تعلين الأمام بالمشاورة لا ان الامامة بالشورى بان تكون هناك ائمة يتشاورون، و ان تكون القيادة بالشورى.

نعم للامام أن يستشير قومه و يشاور هم و لكن التصميم بيده والعزم بارادته، والحزم بقلبه، فلذا قال الله تعالى:

#### «وشاورهم في الامر،فاذاعزمت فتوكل على الله»

حيث جعل العزم النهائي، والتصميم الغائي بيده. ومن هذا الباب قال على (ع) لابن عباس:

#### (لكان تشيرعلي وأرىء فان عصيتك فاطعني)

(نهج البلاغة صبحي الصالح: الكلّمات القصار: ص ٢٣٦: د.) واصل ذلك قوله تعالى:

«وما كان لمؤمن ولا مؤمنة اذا قضى الله ورسوله ألمراً ان تكون لهم الخيرة من أمرهم» المخيرة من أمرهم»

حيث يدل على أن أمر الرسالة وتصميم الرسول ليس بالشورى، فليس

لغيره حق في النظر النهائي، والتصميم الغائي، وهكذا من هو بمنزلة الرسول، وهو الامام العدل الحق.

فتحصل ان الشورى انما هوفي تعيين القائد و انتخابه لا في القيادة الا ان تتعذر الامامة و لم يتيسر لشخص معين، و ادعى غير واحد القيادة ولم يمكن تعيين احدهم فحينئذ لا علاج الا بأن تكون القيادة بالشورى حسما للتشاح، وفصلا للتنازع (نعوذباللهمنه).

بقي ههنا امر ان: احدهما لزوم كون الامة واعية فى انتخاب امامها و ثانيهما لزوم كون الامام جامعا لشرائط الامامة. وكلاهما في غاية الاهمية في السياسة الاسلامية.

اما الامر الاول فيلزم الاتكون الامة من الوعي بدرجة تكفيها في معرفة شرائط الامامة وفي اجتماعها فيمن يدعي الامامة، او يريدون تعيينه لها. وهذا الاصل هو الموجب لان تكون لراي الجمهور قيمة، والافلا فيمة لراي من لأيعرف الامامة وشؤونها وشرائطها ولا لرأى الجمهور الجاهل بشأنها وانما القيمة لرأي من يعلم الحق و يعرفه، كما قال عزمن قائل:

«و يرى الذين أوتوا العلم الذى انزل اليك من ربك هوالحق» (سبأ:٦) حيث انه تعالى جعل معيار التشخيص و التحقيق رأي العلماء و من اتاه الله العلم، والا فلا وقع له. وهكذا استدل رسول الله (ص) و احتج على قومه بقوله:

«فقدلبثت فيكم عَمُراً من قبله أفلا تعقلون» (يونس:١٦)

يعني انهم لو تفكروا و تعقلوا لعرفوا انه رسول الله، و ان ما جاء به هو وحي انزله الله، فيومنون به (س)، ويخضعون لامره خضوعا لامر الله تمالى، و اما الذين لايعرفون الامامة و شرائطها، ولا يعلمون الحكومة و شوونها: فلاكرامة لهم كما تقدم و لذا قال الحكيم في كتابه الكريم:

#### «... فاستخف قومه فأطاعوه»

يعنى أن فرعون وجد قومه خفاف العقول خالين من المعرفة و التحقيق وقد عمل هو شخصيا على تركيز الجهل وعدم المعرفة لديهم بحرمانهم من الموعي و التعليم ثم طلب منهم الطاعة فاطاعوه اماما، والجهل داء لادواء له لانه لافقر اشد من الجهل كما أنه لامال اعود من العقل فياليت المسعوب و الجماهير نبهت الحكومات و وعتها حتى ينقطع شر الطغاة و الفراعنة:

«فقطع دابرالقوم الذين ظلموا والحمدالله رب العالمين» (الانعام: ٤٥) وحيث ان القران عين الكرامة و لا يمس كرامته شيء من الاهمال و كان العمل به موجبا لان تصير الجامعة الانسانية كريمة كما تقدم فقد عين واجب الامة في انتخاب المامها بأنه لابد وان تكون الامة واعية و عارفة و ذكية كي لا تتحمل الفيم. وقال الله تعالى:

«ومن الناس من يجادل في الله بغير علم ويتبع كل شيطان مريد ... كتب عليه انه من تولاه قانه يضله وجديه الى عذاب السعير.»

(الحج:٣-٤)

يعني ان الكلام في الله تعالى لابد و ان يستند الى علم عقلي او نقلي معتبر فمن يجادل فيه بغير علم فهو جاهل، ويكون انتخابه وتعيينه من يحكم عليه بغير وعي و معرفة، فلذا يتبع كل امام و زعيم و قائد كائنا من كان شرقيا أو غربيا، ملحدا او منافقا، خائنا او عميلا للاجنبي، فيتبع كل شيطان متمرد على حكم الوحي و العقل. فهذه الأمة الخفيفة الوعي.. يمتلكها كل شيطان مارد، و تنهب معادنها و ذخائر ها الأيادي الخائنة، عتذهب هذه الامة الجاهلة ضحية جهلها وحرمانها من كرامتها التي يدعوها اليها الاسلام و يأمرها بها.

و اما الامر الثاني فيلزم ان يكون الامام مع كونه عادلا باطاعة مولاه

في جيع ما امره به وندبه اليه بالاتيان، و في جيع ما نهاه عنه و زجره عنه بالامتناع و الانتهاء عنه بترك الاهواء والميول (١) صائنا لنفسه مستقلا في رأيه و مالكا لوعيه وحرا في ارادته حتى لايطمع فيه أهله، ولاغير اهله، ولا نفذ الى قلبه من كان من اهله او أجنبيا عنه و لا يمكر به الداخلي ولا الخارجي ولا يستغزه القريب و الغريب و لا يستخفه الصديق و العدو حتى يليق بزعامة الامة وفيادة الملة (التي يعمل فيها التي بخلاف غيرها من الانظمة الفاجرة التي يتمتع فيها الشقي) (نهج البلاغه علية، ٤) ولقد عين القرآن الكريم وظيفة الامام المتبوع بانه لابد وان يكون عالماً بالله، وهاديا الى سبيله، و سائرا في صراطه حتى لا يضل الناس و لا يمنعهم عن خيرهم المقدر لهم حيث قال الله تعيالي:

«ومن الناس من يجادل في الله بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير» ثماني عطفه ليضل عن سبيل الله على الدنيا خزي ونذيقه يوم القيمة عذاب الحريق» (الحج:٨-٩)

يعني ان المجادل في آلله لو لم يكن جداله مستندا آلى برهان عقلى، او وحي سماوي بلا واسطة او هداية مستفادة من الوحي مع الواسطة يكون ضالا، فاذا ادعى الامامة و المتبوعية و الحال هذه فلا شأن له الاالضلال الموجب لحزي الدنيا و عذاب الحريق في الاخرة - فكما ان منطوق الاية الثالثة من سورة الحج ينادي بلزوم الوعي في الأمة والجمهوركذلك يعلن لزوم القداسة في الامام حتى يكون اماما عادلاء و هاديا الى صراط العزيز الحميد كما يلزم أن تكون الامة عارفة و الجمهور عالما حتى تكون امة مرحومة تنال خيرها المقدر لها وكما ان خفة الامة و جهلها كانت تستوجب اتباعها لكل شيطان مريد و لان يسيطر

<sup>(</sup>١)...في صحيح مسلم عن رسول الله (ص) حرم الله الجنة على الوالي الغاش ترعيته -- الجزء الاول ص: (٨٨)

عليها كل فرعون حيث ان لكل موسى فرعون كذلك فان خفة الامام و عدم صيانته النفسية و عدم حريته الارادية توجب لان يغفل عمن يمكر به فلذا قال الحكيم في كتابه الكريم:

«فاصبران وعدالله حق ولايستخفنك الذين لايوقنون» (الروم: ٦٠) وحيثان المتبوع الجائر ان اتيح له ان يقول (ما علمت لكم من اله غيري) و أن يقول (انا ربكم الاعلى) لا يتحاشى عنه مع استخفاف التابعين، فان لم يمكن له ادعاء الالوهية فهو يقنع بادعاء الظلية و يقول (أنا ظل الله) و ما الى ذلك مما لا يقوله الا الحقيف ولا يقبله الالمستخف فكلاهما في النار بقوله تعالى:

«واتبعناهم في هذه الدنيالمنة و يوم القيمة هم من المقبوحين»

(القصص:٤٢)

«يقدم قومه يوم القيمة فأوردهم النازو بس الورد المورود» (هود: ٩٨) والسر في ذلك كله هو ان كل اناس يلحقون بامامهم يوم القيمة كها قال عزمن قائل: «يوم ندعوكل أناس بامامهم» (الاسراء: ٧١) وحيث ان الامة الجاهلية تدور مدار العصبية والشيطان كها قال على بن ابي طالب (ع) في وصف الشيطان بانه:

«اهام المتعصبين وسلف المستكبرين» (١) فلذاتحشرالامة الجاهلة معه في جهنم كما في قوله تعالى: «لأملأن جهنم منكم اجمعين» (الاعراف: ١٨)

ان السياسة الاسلامية تعتقدان الامة امانة، وان الامام امينها قد انصرح ان النظام الاسلامي يستقر على ركنين احدهما الامة الواعية، و ثانيها الامام العادل الحق. فاللازم هنا التصريح بان مقتضى الكرامة

<sup>(</sup>١) ... نبح البلاغة الخطبة القاصعة: (١٩٢)

السائسة هو ان يكون الامة بقضها وقضيضها، ونفسها ونفيسها، امانة المية، و ان يكون الامام امين هذه الامة لا يخونها اصلا، بل يعلمهم الكتاب والحكة و يزكيهم ويهديهم الى صراط العزيز الحميد ويشاورهم فاذا عزم فليتوكل على الله ويبين لهم ماجرى لهم وعليهم ويحفظ كيانهم ويطرد عنهم الفقر الفكري و المالي، ويذب عن حريمهم، ويسد ثغورهم، وما الى ذلك من شؤون القيادة كل ذلك بايديهم وانفسهم ونفائسهم و ابدانهم واموالهم لان ارتباط الامة و الامام ارتباط الاعضاء و القلب كما استفاده هشام من جعفر بن محمد الصادق(ع) واحتج به على عمرو بن عبيد المنكر للامامة المعهودة و القيادة المخاصة (۱) — والدليل على كون الامة امانة بيد الامام ما قاله موسى (ع) لقوم فرعون:

«ان الدواالي عباد الله ان الكم رسول أمين» (الدخان: ١٨) يعني يجب عليكم ان تودوا هذه الامة (التي لا رب ما الا الله) الي لأني رسول أمين في أصل الرسالة والابلاغ، و أمين في حفظ هذه الامانة الالهية:

«وقال موسى يا فرعون اني رسول من رب العالمين ع حقيق علي أن لا أقول على الله الله الحق، قد جئتكم ببينة من ربكم فأرسل معي بني اسرائيل» (الاعراف: ١٠٤ – ١٠٥)

يعنى يلزم ان تكون امة بني اسرائيل تحت تدبير موسى (ع) و تربيته (ع) و يكون هو (ع) كفيلا لهم و حافظا اياهم حسباً اشير البه، و كما ان الامامة عهد الهي لاينال الظالمين ولا يمس كرامته الظالمون كذلك الامة أمانة الهية لا تؤدي الا الى اهلها وهو الامام العدل الحق و كما ان النصيحة لأثمة المسلمين من التكاليف المهمة التي لا يغل عليها قلب امره

<sup>(</sup>١)...اصول الكافي كتاب الحجة

مسلم كذلك خيانة الامة أعظم الخيانة، وغش الائمة افظع الغش، كها قال على بن ابي طالب (ع):

«ومن استهان بالأمانة، وربّع في الخيانة، ولم ينزه نفسه ودينه عنها فقد أحل بنفسه الذل و الخزي في الدنيا، و هو في الاخرة اذل وأخزى، و ان أعظم الخيانة، خيانة الامة، و افظع الغش غش الائمة»

(نهج البلاغة كتاب:٢٦)

وحيث ان الامة بدمها وعرضها و مالها امانة بيد الامام فلو خان المنصوب من قبله في شيء من ذلك فقد ارتظم باعظم الخيانة بالنسبة الى الامة وارتكب افضع الغش بالنسبة الى الامام، فلو رضي الامام بذلك فقد ابتلي بذلك ايضا حيث انه انها يجمع القوم الرضا و السخط مضافا الى ان العامل منصوب من قبل الامام و يُعَدّ فعله فعلا له، واطاعة مثل هذا الخائن من فواقر الظهر كيا قال رسول الله (ص) لعلى (ع):

«أربعة من قواصم الظهر: إمام يعضى الله عزوجل ويطاع امره... اللخ»(١)

و ذلك لان الحيانة و الغلول و ان كانا من الكبائر الموبقة لكل أحد الا انها للامام الوالى لامر الامة أشد و أدهى و آمر و لذا قال الله تعالى:

«وما كان لني ان يغل ومن يغلل يأت بما غل يوم القيمة ثم توفي كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون»

والامام الخائن فتنة لمن افتتن به، مضل لمن اقتدى به في حياته و بعد وفاته، حمّال خطايا غيره، رهن بخطيئته لأنه من الذين يحملون أثقالهم و اثقالا مع اثقالهم فهو مع كونه رهنا بخطيئة لان كل نفس بما كسبت رهينة كذلك حمّال خطايا غيره لأنه أغواهم و أضلّهم، و من

<sup>(</sup>١)...من لا يحضره الفقيه ج ١ ص: (٢٦٤)

سن سنة سيئة فعليه و زرمن عمل بها مع أن عامل تلك السيئة أيضا رهن لهاءفعلى السان وزران، وعلى العامل وزر وأحد.

والحاصل ان الامة بجميع شؤونها أمانة الهية بيد الامام، و لذا يكون الامام مأمورا بمعرفتها و حفظها و اصلاحها كما كان رسول الله (ص) كذلك حيث قال الله تعالى له:

«فيا رحمة من الله لنت لهم ولوكنت فظا غليظ القلب لانفضوا من حولك، فاعف عنهم و استغفر لهم، و شاورهم في الامر فاذا عزمت فتوكل على الله ان الله يحب المتوكلين»

(آل عمران: ۱۵٤)

لان مرونة الامام و انعطافه إلى الامة و حنينه نحوها يوجب انجذابها اليه ويمنع انفضاضها وتفرقها عنه، بل لا تهجر هذه الامة امامها في الضراء كما يكون معه في السراء، ولاتحيا عنه في العسر كما تكون معه في اليسر، ولا تنفض من حوله حال الغلاء و المجاعة و الخمصة كما تطوف حوله حال الرخص و الخمس، زغما لانف من زعم أن الفقر الاقتصادي و الخمصة و نحو ذلك يوجب انفضاض الأمة من حول امامها. فلذا قال الله تعالى:

«وهم الذين يقولون لا تنفقوا على من عند رسول الله حتى ينفضوا، ولله خزائن السموات و الارض و لكن المنافقين لا يفقهون» (المنافقون:٧) والسر في ذلك هو الاصل الذي تدور معه السياسة الاسلامية، و هو أصالة الكرامة التي توجب تحمل اعباء الفقر الاقتصادي، و تمنع عن تحمل التحقير والتوهين و خشونة الزعيم و غلطته فالذي يجمع شتات الامة هو رافة الامام كما قال:

«لا تمدن عينيك الى ما متعنا به ازواجا منهم و لا تحزن عليهم و الحجر:٨٨)

لان الامام و ان كان منهيا عن الالتفات الى من جع مالا و عدده، و الهاه التكاثر، ولكنه مأمور بخفض الجناح لمن اتبعه من المؤمنين. و لذا وصف الله نبيه(ص) بالرأفة والرحمة حيث قال الله تعالى:

«لقد جاء كم رسول من انفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤف رحيم»

ومن آثـار رأفـتـه المباركة ورحمته الكريمة هو تأسفه الشديد على حرمان بعض الامة من قبول ماجاء به كيا قال الله تعالى:

«فلملك باخع نفسك على اثارهم ان لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفا» (الكهف: ٦)

وقال الله تعالى مسليا لرسوله (ص)

«فلا تذهب نفسك عليم حسرات»

وحيث ان مقتضى نظام الالمامة والامة ال يكون الامام رؤفا بأمته ورحيا بها فقد أوصى امام الانت على بن ابي طالب (ع) مالك الاشتر حين ولاه مصر بذلك و قال:

« ... و اشعر قلبك الرحمة للرعية، والمحبة خم، و اللطف بهم، و لا تكونن عليه سبعا ضاريا، تغتم أكلهم فانهم صفنان اما أخ لك في الدين أو نظير لك في الحلق...» (1)

ومن فوائد رأفة الامام الامين بأمنه التي هي امانة عنده هو ان الامة لا تنفض من حوله في الشدائد بل في مطلق ما يلزم حضورها و اشتراكها كما قال الله تعالى:

«انما المؤمنون الذين امنوا بالله ورسوله و اذا كانوا معه على أمر جامع لم يذهبوا حتى يستأذنوه. انّ الذين يستأذنونك اولئك الذين يؤمنون بالله و

<sup>(</sup>١)...نيج البلاغة كتاب:(٥٣)

رسوله، فاذا استأذنوك لبعض شأنهم فأذن لمن شئت منهم و استغفر لهم الله الله عفور رحمي»

حيث وصف الامة المؤمنة حقا بالاجتماع مع امامها و عدم ذهابها الى حوائجها الشخصية الا بعد الاذن، و من ذلك حديث حنظلة غسيل الملائكة المعروف بين اصحاب السير. والسر في ذلك هو الفرق بين الناس و بين الامة، لأن الناس لاجامع لشتاتهم ولا عامل لوحدتهم دون الامة فان لاعضائها هدفا واحدا يأتمون من أجله بامامهم حتى يصلوا اليه وبما انهم يؤمون مقصدا و احدا لذلك قيل لهم —الامة — فاذا كان امام الامة روفنا بها فهي ايضا تحن اليه وتشتاقه لان القلوب مجبولة على حب من أحسن اليها كها افاده رسول الله في الله وهو من افضل... مصاديق قوله المرسلين حبيب الله يحب الله وجمه الله وهو من افضل... مصاديق قوله تعالى:

«فسوف يأتي الله رَبِّقَوَم يَجَيِّهُم وَ يَجِبُونِه أَذَلَهُ عَلَى المُومَنِينَ أَعزهُ عَلَى المُومَنِينَ أَعزه على الكائدة: ٤٥) الكائدة: ٤٤)

و كان اتباعه (ص) هو طي سبيل المحبة و موجبا لان تصيرالامة التي تؤمه و تأتم به (ص) محبوبة لله تعالى كما قال الله تعالى:

«قل ان كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله» (آل عمران: ٣١)

فعلى ائمة المسلمين ان يتأسوا برسول الله (ص) الذى كان اسوة المحبة و قدوة الرأفة و ممثل الرحمة بالنسبة لأى موجود كان في سبيل الله كما نقل مالك في الموطأ باب جامع ماجاء في امر المدينة ص(٦٤٤) عن هشام بن عروة عن أبيه: (أن رسول الله(ص) طلع له احد فقال: هذا جبل يحبنا ونحبه)(٢) لانه (ص) بمن يشاهد كل موجود

<sup>(</sup>١)...من لا يحضره الفقيه ج ٤ ص: (٢٧٣) (٢) ... وكذا في صحيح مسلم ج ٤ ص: (١٣٤)

يما أنه أية و مُسَبّح لله سبحانه و يفقه تسبيحه فأذا بلغ الامام حد الامانة و الرأفة و الرحمة و المحبة للأمة يصير ممن يستجاب دعاوه كيا قال رسول الله(ص):

«اربعة لا ترد لهم دعوة: امام عادل (١) فلا يدعو بخير الا ويستجيب الله تعالى له»

و لمكان الاهتمام برأفة الامام بالأمة وردما نقله مالك في الموطا باب مَا جاء في حسن الحلق أن معاذ بن جبل قال:

« اخر ما اوصاني به رسول الله (ص) حين وضعت رجلي في الغرز أن قال: أحسن خلقك للناس يا معاذ بن جبل » (ص ٢٥٠)

نعم أن صاحب الخلق العظيم لا يوصى الإبحسن الخلق.

والحاصل انه لما كان الحق لا يجري للأحد الاجرى عليه، ولا يجري عليه الاجرى اله لذا يجب على كل واحد من الامة والامام العمل بما يجب عليه للغير من حقوق، كما له أن يطالب الغير بأداء ما عليه من الواجبات وهذا من اعظم ما افترضه الله سبحانه، كما قال علي بن ابي طالب(ع):

« و اعظم ما افترض سبحانه من تلك الحقوق حق الواني على الرعية و حق الرعية على الوائي. فريضة فرضها الله سبحانه لكل على كل فجعلها نظاماً لا لفتهم و عزا لدينهم، فليست تصلح الرعية الا بصلاح الولاة، ولا تصلح الولاة الا باستقامة الرعية. فاذا ادت الرعية الى الوالي حقه، وادى الوالى اليها حقها، عز الحق بينهم، و قامت مناهج الدين، و اعتدلت معالم العدل، وجرت على اذلالها السنن فصلح بذلك الزمان وطمع في بقاء الدولة و يئست مطامع الاعداء و اذا غلبت الرعية واليها، او اجحف الوائي

<sup>(</sup>١) ... من لا يحضره الفقيه ج ٤ ص: (٢٥٥)

برعيته اختلفت هنالك الكلمة وظهرت معالم الجود، و كثر الادغال في الدين، وتركت محاج السن، فعمل بالهوى، وعطلت الاحكام، وكثرت علل النفوس، فلا يستوحش لعظيم حق عطل، ولا لعظيم باطل فعل، فهنالك قذل الابرار، و تعز الاشرار، وتعظم تبعات الله سبحانه عند العباد. فعليكم بالتناصح في ذلك ، وحسن التعاون عليه) (نبج البلاغه: خطبة ٢١٦٩)

الى اخرما افاده امير البيان ولقد افنانا بيان اميرالمؤمنين علي بن ابى طالب عن بيان لزوم رعاية الحقوق المتبادلة بين الامام والامة. وياله من بيان وحق له (ع) ان يقول:

« انا لامراء الكلام، و فينا تنشبت عروقه، وعلينا عبدلت فصونه» (۱).

ولاوقع للمصباح عندالعساح

نعم أن الذي كان يحب الله و رسوله، وكان الله يحبه و يحبه الرسول الايوسي الوالي والرعية الايوسية الالهية الالهية وهو القيام بالقسط في الحقوق المتقابلة.

<sup>(</sup>١)...نج البلاغة المتطبة: (٢٣٣)

# ان السياسة الاسلامية تعتقدان الحكومة انماهي للصالحين من عبادالله

فاذا اتضع أن نهج الحكومة وشكل النظام السياسي في الاسلام انها هو نظام الامام و الامة و اتضع أن لكل واحد منها حقا يتبع، يلزم الاشارة الى ان العناصر الانسانية في هذه الحكومة لابد و ان يكونوا عبادالله صالحين كما قد عين القران الكريم خطوطها السياسية بقوله تعالى:

«و نريد ان نمن على الذين استضعفوا في الارض و نجعلهم أغمة و نجعلهم الوارثين \* و نمكن شم في الارض و نرى فرعون و هامان و جنود هما منهم ما كانوا يحذرون»

والمنة هي النعمة العظمى، و المنحة الكبرى التي يعسر حملها ولقد جعل القران لبعض النعم المهمة خصيصة لا توجد فى غيرها كالرسالة التي عبر عنها بقوله تعالى:

«ولقدمن الله على المؤمنين اذبعث فيهم رسولا» (١) وكالامامة كما في الاية السالفة الذكر، وكذا في المداية الى الحق كما قال:

<sup>(</sup>١)...آل صمران آية: (١٦٤)

### «لا تمنواعلي اسلامكم بل الله عن عليكم أن هديكم للايمان» (١)

فنعمة الامامة منحة عظيمة يعز فيها الحق واهله، و يذل فيها الباطل واهله، ويحيي فيها التوجيد ويموت فيها الظلم، ويحيي فيها التوجيد ويموت فيها الشرك ، ويعيش فيها المستضعف المضطهد ويفني فيها المستكبر المترف كها قال الله تعالى:

«و قال الذين كفروا لرسلهم لنخرجنكم من أرضنا او لتعودن في ملتنا فأوحى اليهم ربهم لنهلكن الظالمين، ولنسكننكم الأرض من بعدهم ذلك لمن خاف مقامي و خاف وعيد» (ابراهيم:١٣-١٤)

و لقد صرح سبحانه بان صرح السياسة الاسلامية مبني على الكرامة البالغة وهي الخشية من الله تعالى التي لاينالها الا العلماء:

#### «انمایخشی الله من عباده العلاء» (۲)

لانها خشية مقام الرب تعالى و خوف وعيده سبحانه. فلولم تكن هذه الفضيلة في الولاة لما صاروا حكاما الهيين ولما المكن لهم ان يطردوا العلماة، ولما قدروا على ان يروا فرعون كل عصر وهامان كل دورة ما كانوا يحذرون فاذا خافوا مقام ربهم، وخافوا وعيده، و نهواانفسهم عن الهوى، ولم يؤثروا الحياة الدنيا نجز وعدا لحق سبحانه لهم، وتنجزوعيده سبحانه على اعدائهم لان رسول الله (ص) قال:

« من خاف الله عزوجل خاف منه كل شيء ومن لم يخف الله اخافه من كل شيء » (من لا يحضره الفقيه ج ٤ ص ٢٥٨) و من اروع مصاديقه ما قال سبحانه في عزة المستضعفين من بني اسرائيل

<sup>(</sup>۱)...الحجرات: (۱۷) ولاينافيه قول السجاد(ع) ال اعطيت لن تشب عطائک بن -دعاء: (٤٥) -فتدبر-(۲)...فاطر: ۲۸

و ذلة الطغاة الحاكمة عليهم:

«فانتقمنا منهم فاغرقناهم في اليم بانهم كذبوا باياتنا و كانوا عنها غافلين به و اورثنا القوم الذين كانوا يستضعفون مشارق الارض ومغاربها التي باركنا فيها وتمت كلمة ربك الحسني على بني اسرائيل بما صبروا و دعرنا ما كان يصنع فرعون وقومه وما كانوا يعرشون» (الاعراف: ١٣٦١—١٣٧)

ولا ريب في ان صلاح العباد، وخوفهم مقام ربهم، وخوفهم وعيده تعالى ليس هو بالاكتفاء بالعبادة من الصلوة والصوم ونحو ذلك مما يتوهم انها كافية في امتثال ماامرالله به، وفي حصول التهذيب، بل انها هو بامتثال جيع ماامرالله تعالى عباده الصالحين به من الجهادين الاكبر والمجرة بن اي رجس ورجز والاصغر، والمجرتين المجرة الكبرى وهي المجرة من اي رجس ورجز

«والرجز، فاهجر» (المدثر:٥)

والهجرة الصغرى وهي الهجرة مل أرض الشرك و الظلم، ثم تحصيل العُدّة والاهبة لارغام انوف الطغاة و تطهير الارض من رجسهم و تخليص الضعاف و المستضعفين الذين لا يجدون خيلة ولا يهتدون سبيلا من ايدي ذوي الاوتاد كما قال سبحانه مشيرا الى وظائف ائمة المسلمين و الحكام الالهين على الارض:

«اذن للذين يقاتلون بانهم ظلموا و ان الله على نصرهم لقدير الذين اخرجوا من ديارهم بغير حق الا ان يقولوا ربنا الله ولو لا دفع الله الناس بعضهم ببعض خدمت صوامع و بيع وصلوات و مساجد يذكر فيها اسم الله كثيرا و لينصرن الله من ينصره ان الله لقوي عزيز به الذين ان مكناهم في الارض اقاموا الصلوة و اتوا الزكوة و امروا بالمعروف و نهوا عن المنكر و لله عاقبة الامور» (الحج: ٣٦-٤١)

فبين سبحانه ان هولاء اهل الجهاد و المجاهدة، واهل العبادة و التهذيب و الاصلاح لانفسهم —باقامة الصلوة و ايتاء الزكوة— و لغير هم بالامر بالمعروف والنبي عن المنكر بعدما ثاروا على الطغاة و طردوهم و نجوا بيوتا أذن الله أن ترفع من أيدي من أراد هدمها و تخريبها وهولاء هم اللين يقولون:

«ربنا افرغ علينا صبرا و ثبت اقدامنا و انصرنا على القوم الكافرين» (البقره: ٢٥٠)

و بالتالي هولاء هم اهل الكرامة الذين اذا قتلوا في سبيل الله بعد ما قاتلوا و جاهدوا يدخلون الجنة و يلحقون بالمكرمين من عباده سبحانه كها قال:

«قيل ادخل الجنة قال بالبت قومي بعلمون بما غفر لي ربي وجعلني من المكرمين».

لانه جاهدبكلمة عدل عندأتمة الجور

و حيث ان الكرامة تأبى الذل كما تتحاشى الضيم لان كل واحد منها نقص يتجنبه الكريم فلذا امروا بالهجرة و رفض الذل و الهو ان كما قال الله تعالى:

«ان اللين توفيهم الملائكة ظالمي انفسهم قالوا فيم كنم قالوا كنا مستضعفين في الارض قالوا الم تكن ارض الله واسعة فتهاجروا فيها فاولك ماواهم جهم وساءت مصيرا ، الاالمستضعفين من الرجال والنساء والهلدان لايستطيعون حيلة ولا يتدون سبيلا» (النساء: ١٩٨-٨٥)

فانه سبحانه لا يرضى لعباده الذل ولا يمنع الضيم الذليل (١)

و من المقدر الالهى المقرر في الاسلام هو انه لو صبرت الامة الاسلامية على الطاعة و صبرت عن المعصية و عند المصيبة، و صابرت في الباسا والضراء عند لقاء الاعداء، ورابطت مع امامها القائم بالقسط

<sup>(</sup>١)...تيج البلاغة الخطبة: (٢٦)

ترث الارض وتمكم فيها حكما الهيا لا حيف فيه ولا جور لقوله تعالى:

«قال موسى لقومه استعينوا بالله و اصبروا ان الارض لله يورثها من يشاء من عبادة و العاقبة للمتقين» (الاعراف:١٢٨)

لان الكرامة السائسة المناسبة لارث الارض هوماذكر

و لما كانت الحياة هي حقيقة تنشأ منها المعرفة والحركة فمن لا وعي ولا معرفة له بما يصلحه و يفسده، اولا ارادة ولا حركة له بها يخرج من ظلمة الجاهلية الى نور الاسلام فلا حياة له. اذ الحي هو الدراك الفصال قلذا قال سبحانه:

«ياايا الذين امنوا استجيبوا لله و للرسول اذا دعا كم لما يحييكم و اعلموا ان الله يحول بين المرء و قلبه وانه البه تحشرون» (الانفال: ٢٤) و مما يلزم التنبيه له هو ان جيع ما جاء به الوحي الكريم موجب للحياة الا ان بين احكامه واوامره امتيازاً يفضل بعضها عن البعض الاخر و من ذلك: الجهاد في سبيل الله واللغاع عن حرم الله والذب عن كيان الاسلام حيث انه تعالى بعد ما أمر في سورة الانفال طي عدة ايات خاصة تحث على الجهاد و تبعث صوب الدفاع و تهدي الى الذب عن الكيان الديني. قال:

## «استجيبوالله وللرسول اذادعاكم لمايحييكم»

مشيرا الى أن حياة الامة رهن جهادها، ومعيشتها مرهونة بدفاعها و دوامها و بقاوها في ضوء ذبّها عن كيانها الاسلامي. فكما أن القصاص و أن كان قتلا و أماتة في الظاهر و لكنه عامل لحياة الامة. و موجب لبقائها. حيث قال الله تعالى:

«ولكم في القصاص حياة بااولي الالباب» (البقرة: ١٧٩)

كذلك القتال في سبيل الله وان كان مصحوبا بالموت و مشفوعا بالشهادة في الظاهر ولكنه عامل لحياة الامة و موجب لدوامها. فمن لا نفرله الى المعركة، ولا ثبات قدم له عند لقاء العدو، لاحياة له. كما ان من يفر من الزحف، و يجبن من العدو، و يرضى بان يكون مع الحوالف كالمترف فلا حياة له فهل الكرامة الا هذه السياسة التي ترفض ذل الاستعباد و تأنف عن هو ان الاستعمار و تأبى الضيم والاستغلال علمها الاسلام حين ما يعلم الناس الكتاب و الحكمة و يزكيهم — فتعال يا صاح و اقرأ قوله تعالى:

«ليس على الضعفاء ولا على المرضى ولا على الذين لا يجدون ما ينفقون حرج اذا نصحوا لله و رسوله ما على المحسنين من سبيل و الله غفور رحم على الذين اذا ما أتوك لتحملهم قلت لا أجد ما احملكم عليه تولوا وأعينهم تفيض من الدمع حزنا الا يجدوا ما ينفقون»

(التوبة: ٩١-٩٢)

فتدبر فيه حتى يتبين لك كيف اثرت الكرامة السائسة في نفوس أبية و انوف حمية حيث تفيض أعينهم من النمع حين لم يوفقوا لان يراق دماوهم بالقتل في سبيل الله، فهل هذه الاكرامة تطلب الاستقلال الاسلامي، وتهرب عن الاستعباد والاستثمار كاثنا ما كان:

«قل الله ثم ذرهم في خوضهم يلعبون»

لان مقالهم هو ألله فقط و يذرون المبطلين لا عبين و ترى أيها الباحث المنقيق روح الكرامة قد نفخ في برامج المسلمين اناء الليل و اطراف النهار حيث أنه يجب على كل بالغ عاقل أن يقيم الصلوة لدلوك الشمس الى غسق الليل بالظهرين والمغربين، وكذا صلوة الصبح المعرعنها بقران الفجر (الاسراء: ٧٨) و يجب عليه أن يقرء في كل صلوة فاتحة الكتاب مرتين أذ لا صلوة الا بفاتحة الكتاب، و من أياتها قوله تعالى: (اهدنا الصراط المستقيم) ثم فسر الصراط المستقيم بانه صراط الذين أنعم الله عليه و ما هو سيرته و سريرته و سنته و عليه ما هو سيرته و سريرته و سنته و

طريقته فقد بينه الله في مواضع عديدة من كتابه الكريم. و من تلك المواضع قوله تعالى:

#### «قال ربّ بما انعمت على فلن اكون ظهيراللمجرمين»

(القصص: ١٧)

يعني ان مقال موسى الكليم (ع) الذي نهض يكافح الطاغي ذا الاوتاد هو ان قال لربه ان شكر نعمة النبوة (و حد منحة الرسالة، والثناء على موهبة الامامة التي انعمتها عليّ) ان لا اكون ظهيرا للمجرمين — فهذه هي الكرامة المتبلورة في القهر على الجرمين المقررة في برنامج المسلم في صلواته — فصلوة كل مسلم دراسة النهضة على الطغيان، والثورة على الظلم، و الجهاد ضد الضيم و بالتالي دراسة الوعي و الحرية والحركة والثورة على كل من بخل و استغنى، وكذب الحسنى، و لا ينال هذه الكرامة الاالمطهرون عن ادناس الجاهلية، المنزهون عن معالمها واما من ابتلي بها فتضرب عليه الذلة و المسكنة لما اشرب في قلبه حب عجل الدنيا و لذا تهاجه كلاب الاستعمار فتقطعه اربا اربا و تمثل به مثلة الدنيا و لذا تهاجه كلاب الاستعمار فتقطعه اربا اربا و تمثل به مثلة الدنيا و لذا تهاجه كلاب الاستعمار فتقطعه اربا اربا و تمثل به مثلة شنيعة ولا تغنى الكثرة الظاهره عنه كها قال رسول الله (ص) لثوبان:

«كيف انت يا ثوبان اذا تداعت عليكم الامم كما تداعى الاكلة على فصمتها؟ فقال: بأبي أنت و امي يا رسول الله أمن قلة بنا قال بل أنتم يومئذ كثير و لكن يلتى في قلوبكم الوهن. قال وما الوهن يا رسول الله قال: حبكم الدنيا وكراهيتكم القتال»

(البداية والنهاية لابي الفداءج ١ ص ٥٤)٠

فتدبر ايها الباحث المتفكر في قول رسول الله (ص) حيث قرر أن عامل الأنهزام هو الوهن، وأن الوهن هو حب الدنيا الذي هو رأس كل خطيئة، ثم انظر فلسطين و القدس العزيزة الاسيرة بايدي الطفاة اللئام مع الكثرة البالغة للمسلمين في أقطار الارض حتى يتضع لك أن لا

سياسة الا الكرامة التي تأبي الذل و الضيّم ولا كرامة الا في الجهاد و الجاهدة في سبيله تعالى حتى يكون الدين كله لله، و تكون كلمة الله هي العليا، وكلمة الذين كفروا هي السفلى، و يكون الدين كله لله تعالى و واصباكماانه يكون لله تعالى خالصا، ولا جهاد ولا نهضة الا بالوعي و الحزم و العزم و الجزم لان اصل المرء لبه، ونعم ما قال جعفر بن محمد الصادق (ع): «ماضعف بدن عماقويت عليه النية»

(من لا يحضره الفقيه ج٤ ص ٢٨٦)

لقد اوصى مولانا على بن ابي طالب (ع) اهل مصر حين ولى مالكاً عليهم بان قال فى رسالته المكتوبة اليهم:

«الا ترون الى اطرافكم قد انتقصت، والى امصاركم قدافتتحت، و الى تمالككم تزوى، والى بلادكم تغزى؟ انفروا رحكم الله الى قتال عدوكم ولا تثاقلوا الى الارض فتقروا بالخسف وتبؤوا بالذل، و يكون نصيبكم الاخس. وان أخا الحرب الارق، ومن نام لم ينم عنه والسلام» (١)

وقال(ع)لجيشه: ال

«لا تذوقواالنوم الاغرارااومضمضته»

فاين تذهبون يا طالبي الكرامة؟ و أين يتاه بكم ياساسة؟ تدبروا قول الكريم السائس الذي لم يعهد مثله بعد رسول الله (ص) حيث يوصي ابنه الحسن بن على (ع) بقوله...

«… وأكرم نفسك عن كل دنية و ان ساقتك الى الرغائب، فانك لن تعتاض بما تبذل من نفسك عوضا ولا تكن حبدغيرك وقد يعملك الله حراو ما خَيرُ خيرٍ لاينال الا بشر و يسر لاينال الا بعسر ) (٢)

<sup>(</sup>١) نهج البلاغه صبحي الصالح كتاب ١٢

<sup>(</sup>٢) ...نهج البلاغة الكتاب: (٣٩)

ولقد كتب عليه السلام الى معاوية وقال:

«... و منى كنم يا معاوية ساسة الرعية و ولاة أمر الامة، بغير قدم سابق ولا شرف باسق، و نعوذ بالله من لزوم سوابق الشقاء، و أحذرك ان تكون متماديا في غرة الأمنية، مختلف العلانية و السريرة» (1)

حيث يقول (ع) ان النكراء ليست سياسة، و ان الماكر المخادع ليس سائسا و ان النفاق و اختلاف السر والعلن لا يلائم السياسة الدائرة مدار الكرامة المختصة بعباد الله الصالحين الذين بها يتسحقون الحكومة على الارض و ميراثها و يشتاقون لاكرم الموت (٢) و هو القتل في سبيل الله لانهم الذين لم يختلف سرهم عن علنهم، ولا فعلهم عن قولهم، و من كان كذلك فقد أدى الامانة، وأخلص العباده (٣) ومن كان علمها في عبادته لله تعالى يورثها الله الارض، ويجعله العالى علمها.

<sup>(</sup>١)...نبج البلاغة كتاب:(١٠)

<sup>(</sup>٢)...المتعلبة:(١٢٣)

<sup>(</sup>٣)...کتاب:(٢٤)

# ان السياسة الاسلامية تقتضي ان تحسن الى كل احد. الا من سعى في الارض فسادا

فقد تبين ان السياسة الاسلامية تدور مع الكرامة حينا دارت، والكرامة توجب الاحسان الى كل واحد الامن سعى في الارض ليهلك الحرث والنسل فأن لسيئته جزاء مثلها. فالاصل الاولى في السياسة الاسلامية مبني على الاحسان كيا انه مبني على العدل حيث ان عليا(ع) اوصى مالكبن الحارث الاشتر حين ولاه مصر بقوله:

«ولا تكونن عليم سبعا ضاريا تغتنم اكلهم فانهم صنفان اما اخ لله في الدين، او نظير لك في الخلق) (١)

فامر بلزوم رعاية العدل، و عدم التجاوز عنه بالنسبة الى اي انسان ---مسلما كان او غير مسلم – و منشاء ذلك كله قوله تعالى:

«لا ينهيكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم وتقسطوا اليهم ان الله بحب المقسطين ، انما ينهيكم الله عن الذين قاتلوكم في الدين واخرجوكم من دياركم وظاهروا على اخراجكم ان تولوهم ومن يتولمم فاولئك هم الظالمون». (المتحنه: ٨-٨)

<sup>(</sup>١)...نج البلاغة كتاب: (٥٣)

حيث خص النهي عن التولي والارتباط بمن قاتل المسلمين و اذاهم اما من لم يقاتلهم و لم يوذهم، و لم يصدهم عن سبيل الله، و لم يبغها عوجا فلا نهي عن البر والاحسان والاقساط اليهم، بل هو امر محمود ليروا عدل الاسلام واحسانه، و يعيشوا في ضوء قسطه و بره.

نعم لكل شيء في الاسلام حد و من تعداه فله حد مبين في الفقه، ولا تعطيل في الحدود، ولا شفاعة ولا تأخير فيها لان ذلك هو مقتضى النظام الالهي و على المسؤلين أن يجدوا في تنفيذه لانهم هم الحافظون لحدود الله والا لما اتيحت لهم فرصة السياسة، أذ لا كرامة في تعطيل الحدود وجعلها بثرا معطلة، كما انه لا مجال للتساهل في الذب عن الكيان الاسلامي لان التواني و التهاون والتراخي و الجمود و السكون عن الحق و ما الى ذلك هي من سيئات القوة الدافعة، وعجزها و تفريطها الذى لا يجتمع شيء منها مع الكرم السائس، وان صححه الحيال تارة وسدده الوهم أخرى. و حسب الانسان المبتل بذلك أنه احتياط و حزم حسن برى الجبناء أن الجن حزم — وتلك خديعة النفس اللئيمة ، و هو يحسب أنه يحسن صنعا ولكنه ليس في الحقيقة كذلك. والاصل في ذلك يحسب أنه يحسن صنعا ولكنه ليس في الحقيقة كذلك. والاصل في ذلك كله قوله تعالى لموسى و هارون الذاهبين الى طاغي العصر:

«ولا تنيافي ذكري» (طه: ٤٢)

أذ التواني في ذكر الله يوهن العزم. و من المعلوم ان لا ثمرة للعزم الواهي الا الانهزام، و لذا قال على بن ابي طالب (ع):

«ماغليّ من قتال من خالف الحق وخابط الغي من ادهان ولا ايهان» (الخطبة: ٢٤)

لان هولاء ودوالو يدهن والي المسلمين فيدهنون كماقال الله تعالى لرسوله: «ودوالوتدهن فيدهنون»

(سورة القلم: ٩)

والسر في ذلك ان المداهنة شفير وادي الذل والهزيمة، وان المقاومة شلم صرح العزة والغلبة — فتحصل ان الكرامة التي هي السياسة تقتضى الاحسان الى كل احد الامن خالف الحق، وطلب البغي وسعى في الارض لهلك الحرث والنسل فعينذاك يجب على الامام والأمة ان ينهضوا و ينتصروا عالمين بان الله كتب الغلبة له تعالى ولرسله، وقال على (ع):

«من احد سنان الغضب الله قوي على قتل اشداء الباطل»

(نهيج البلاغة الكلمات القصارص ٥٠١)

و مما لابد من التنبيه له هو ان انسياسة الاسلامية لا تفعل باطلا ولا تصححه ولا تغمض عنه لانها تدور مدارا لحق. والحق كها قال الله تعالى: «قل جاء الحق وما يبدئي الباطل وما يعيد» (سبأ: ١٩)

لايُجَوز الباطل سواء كان ذاسابقة أم كان باطلا جديدا.

مراقمة تنطيبة الرصي بسسدى

## ان السياسة الاسلامية تقتضى الاستقلال والحرية والكفاية، وحصرالا تكال على الله

ان الكرامة التي تنوط بها السياسة تقتضي ان لايمتاج الانسان الى معتاج اخرمثله. و ان لايذل له بل يستقل بحوله و قوته مستعينا بالله تعالى ولقد مثل القران الكريم هذه الكرامة المصحوبة بالحرية والكفاية بقوله تعالى:

«محمدرسول الله والذين معه اشداء على الكفار رحاء بينهم تربهم ركعا سجدا يبتغون فضلا من الله و رضوانا سيماهم في وجوههم من اثر السجود ذلك مشلهم في التورياء، ومثلهم في الانجيل كزع اخرج شطئه فارزه فاستغلظ فاستوى على سوقه يعجب الزارع ليغيظ بهم الكفار، وعدالله الذين امنوا وعملواالصالحات منهم مغفرة وأجراً عظيا». (الفتح: ٢٩)

ان هذه الاية الكرعة ﴾ بعد ما بينت توحيد الامة الاسلامية في العبادة و العقيدة وانه ليس في عقيدتهم الاالخضوع لله و ان الركوع و السجود له تعالى كان دابا وسيرة مستمرة لهم ولذا لايخافون في الله لومة لائم ولا يداهنون الكفار المنحرفين عن صراط التوحيد بل يكونون اشداء عليهم كما يكونون رحماء بين انفسهم لان الجامع بينهم هو عقيدة القلب فحسب ٤ أفادت انهم مستقلون احرار اغنياء عن الاغيار و يتعجب منهم

من يشاهد كفايتهم ويغيظ يهم من لايرضى باستقلالهم وحريتهم حيث قال:

#### «مثلهم كزرع اخرج...الخ»

اى انهم أهل النمو والحركة والرشد و التسامي لا أهل الحمول والسكون والذبول والانحطاط ثم انهم بعد ما كانوا أهل التحرك و التحرر يكونون أهل الوعى و الاستنباط و التبديل والاحتراف والصناعة و ما الى ذلك حيث انهم يعرفون ذخائر هم ومواد هم الأولية و يبدلونها بما هو صالح للاغتذاء، و يصرفونه في التغذية بالمعنى الوسيع الجامع لجميع شؤونها بلا احتياج في شيء من ذلك الى وزير من خارج او نحو ذلك ، **بل يستقلون في** الوزارة و الاعانة، وكذا في التغليظ و التحكيم كالبنيان المرصوص اذ لو لم يكن لهم ساق غليظ لا العكن لهم أن يقوموا عليه، لان الشجرة التي اجتثت من فوق الارض لا قرار ها، وهكذاالزرع الذي لاساق غليظ له - بان يكون غلظه بسيب المنافي التاب الماليجب لغلظة الساق وضخامته-لا قرار له فكيف يمكن للزرع ان يستقر على مثل ذاك الساق وهكذا الامة الاسلامية ما لم تكن كشجرة طيبة اصلها ثابت كيف يمكن الاستقرار عليها، وكيف يمكن أن توتى ثمرها واكلها كل حين، أذ لايأذن الله بذلك لمن لا اصل له ابي الله ان يجرى الامور الا باسبابها ـ و أهم سبب يوجب الاستقلال هو الا تكال على الله تعالى لقوله تعالى:

«اليس الله بكاف عبده، و يخوفونك بالذين من دونه و من يضلل الله في الله عنده الله عنده عند» (الزمر: ٣٦)

حيث يدل على أن الله تعالى وحده كاف وأن الاعتماد على الله الذي هو معتمد عباده موجب للكفاية، وعلى أن تهديد الكفار و أرعاب المنافقين، وتخويف الذين في قلوبهم مرض، و أنذار المرجفين، لاجدوى منه أذلله جنود السموات والارض فلا ينبغي أن يخاف الا من الله كما لا ينبغي

ان يتوكل الاعلى الله تعالى:

«قل حسبي الله عليه يتوكل المتوكلون» (الزمر: ٣٨)

ثم ان الاستقلال والحرية وما الى ذلك ماهو من خصائص الكرامة التي تسوس الأمة الاسلامية ليس بالاماني كما قال على (ع): «اياك والا تكال على الأمانى فانها بضايع النوكى وتشيط عن الأخرة» (من لا يحضره الفقيه ج ٤ ص ٢٧٥)

بل لابد له من سبب خاص يجب به ويمتنع بدونه و ذاك السبب هو ان يتصدى لكل شأن من شؤون النظام الاسلامي من هو كامل في امرين: احدهما الاطلاع والمعرفة و التخصص بالنسبة الى ذلك الشأن، و ثانيها التعهد الديني، و التقوى الالهي بجيث لا يخون في شأنه، و لا يختلس منه، ولا يسامح فيه فن كان فاقدا لا حدها لم يصح له تصدي ذلك الشأن فضلا عمن كان فاقدا لما حداً لم يصح له تصدي ذلك الشأن ان المتصدي لاي شأن كان لابد وان يجمع وصني العلم والعدل وكمالي التخصص والتقوى هو ما اشاراليه سبحانه في كتابه الكريم من بيان شأنين: احدها في غاية الاهمية والتعقيد، والاخر في غاية البساطة و الابتذال.

الاول: تولي وزارة الاقتصاد في اصعب عصر والتصدي للامور المالية في احرج وضع.

الثاني: هورعي عدة اغنام وسقيها.

اما الاول فقوله تعالى حاكيا عن يوسف الصديق (ع) بعد خروجه من السجن و ابتلاء مصر بالقحط و الغلاء و المجاعة و نقص الزرع:

«اجعلني على خزائن الارض انى حفيظ علم». (يوسف: ۵۵) يعنى ان يوسف (ع) ادعى صلاحه للوزارة و ادارة الامور المالية فى اعسر وضع لانه كان حفيظا امينا لا يفرط ولا يخون. و عليا بذلك الشأن

الحناص مع تقدم الحفظ و التقوى المالي في هذا الموضع على العلم فيلزم أن يكون الموزير متقيا في شأنه وعالما به فلا التقوى بدون المعرفة بذاك الفن كاف ولا الاطلاع الفني بدون التقوى مجد بل لابد للوزير من الجمع بين التخصص والتقوى.

واما الثاني فقوله تعالى حاكيا عن احدى بنتي شعيب (ع) في استيجار موسى(ع):

«باابت استأجره ان خيرمن استأجرت القوي الأمين» (القصص: ٢٦) يعني ان خيرالعمال والمتصدين لاي امر هو القوي على انجازه والعارف به ولشؤونه، والامين عليه، فخير الرعاة والسقاة هو الراعي القوي الامين والساعي الخبير الثقة.

والحاصل ان منطق القرآن الكريم هو لزوم المعرفة والامانة في كل من يتصدى لامر عال اودان، معقد أو بسيط، وزراة كان او رعيا للاغنام و سقيا للدواب و تحقيقاً المعطي في نظام كل ذي حق حقه، و تصدى لكل شأن من يليق به تعهدا وتخصصا فذاك النظام هو الحري بالاستقلال والحرية.

ثم ان من اهم موارد لزوم الاستقلال هو الاقتصاد المالي و النظام الاقتصادي لان المال قوام الامة و قيامها ولا اقتدار لمن لا قوام له، ولا حول لمن لا قيام له قال الله تعالى:

«ولا توتواالسفهاء أموالكم التي جعل الله لكم قياما» (النساء: ۵) حيث وصف الله تعالى المال بكونه قياما. فمن لا مال له لاقوام له، ولعله لهذا السبب يقال لفاقد المال (الفقير) لان الفقير هو من انكسر عظم ظهره وفقراته و من المعلوم ان من انكسر عظم فقرات ظهره لاقوام له ولا قيام له فبينها تلازم يعني ان من انكسر فقرات ظهره فهو فقير لا قيام له، و من لا قوام له و لا قيام له فهو فقير لا قيام له،

«اغااعظكم بواحدة ان تقوموالله مثن وفرادى» (سباء: ٤٦)

اذ المراد من القيام هنا ليس هو القيام الصوري العمودي، بل المراد منه المقاومة تجاه الظالمين و من الواضح الآالمقاومة انما تجدي مع النظام الاقتصادى الرائع، و بدونه لا قيام و لا مقاومة ولا صبر ولا مصابرة ولا مرابطة. و لقد اشار اليه رسول الله (ص) في قوله:

«اللهم بارك لنا فى الخبز، ولا تفرق بيننا وبين الخبز (و بينه) فلولا الخبز ماصلينا ولا صمنا، ولا ادينا فرائض ربنا»

(الكافيج ٥ كتاب المعيشة باب الاستعانة بالدنيا على الاخرة)

و ليس ذلك بالنسبة الى شخصة (من) أو الكملين من صحبه بل بالنسبة الى الشعب.

والسر في ذلك كله هو ان فاقد المال فقير بممناه المقرر له آنفا، وألفقير غير قادر على القيام فضلا عن الاقامة و هو اي القيام للدين و اقامته انمأ يتم في النظام الاقتصادي السالم، وهو بالانتاج والتوزيع و كل ذلك فن معقد لايتصدى له الا الحبير الثقة فن لاخبرة له او لا وثوق به لن يجدي شيئا:

«اينمايوجهه لايأت بشيء» (النحل:٧٦)

فحين ذيصير كلاً على غيره وقدقال رسول الله (ص):

«ملعون من الق كله على الناس»

(الكافي باب الاستعانة بالدنياعلى الاخرة)

فعه تصير الامة التي القت كلها على الامم الاخرى ملعونة محرومة من العناية الالهية كها قال(ص):

«لاخير في من لا يحب جمع المال من حلال يكف به وجهه، ويقضى به دينه ويصل به رحمه» (الكافي—البابالسابق)

لان جمع المال المتكاثر به وان كان مذموما الا ان جمعه بمقدار يصان به العرض و يقضي به الدين، و يوصل به الرحم، و ما الى ذلكمن الحوائج ممدوح.

كماقال على بن ابي طالب (ع) في دعائه:

«اللهم صن وجهي باليسار، ولا تبذل جاهي بالاقتار»

(نهج البلاغة صبحى الصالح ص٤٧١ الخطبة ٢٢٥)

وللاهتمام بالنظام الاقتصادي الحوقال على (ع):

«من وجدماء وترابامُ افتقرفابعده الله)»

(الوسائل كتاب التجارة باب٩)

حيث انه (ع) هدد العاطل، وتوعد الكسلان، و رهب الفارغ، مع التمكن من الانتاج من الغرس و الزرع و نحو ذلك فلا يباح للامة الاسلامية الكسل والفشل والضجر والعجز في المشى في مناكب الارض و استخراج ما في بطونها مما اودعه الله فيها. قال على (ع):

«ان الاشياء لما ازدوج الكسل والعجزفانتجابينها الفقر» (الكافي كتاب الميشة باب كراهية الكسل)

وهكذاقال(ع):

«ان الله بحب انحترف الامين» (الكافي باب الصناعات) و لعله اشارة الى لزوم اجتماع وصني العلم و الامانة في الصانع لان الحرفة صناعة لابد فيها من مهارة و تخصص، و مع انضمام وصف الامانة الى ذلك يتم الامركا تقدم.

وحيث أن النظام الاقتصادي أما يصح أذا كان جامعا بين الحرف المناعية والحرف الصناعية الدارجة اليوم ندب السياسة الاسلامية من بعدها الاقتصادي اليها أيضا قال الثماني مررت مع أبي عبدالله جعفر بن عمد الصادق (ع) في سوق النحاس فقلت جعلت فداك هذا النحاس أي شيء أصله؟ فقال (ع):

«فضة الا ان الارض افسدتها فن قدر على ان يخرج الفساد منها انتفع » وفضة الا ان الارض افسدتها فن قدر على ان يخرج الفساد منها انتفع » إلى المحيشة: باب النوادر)

فهو(ع) قد رغب الناس في التعريف على تلك المعادن، وكيفية امتزاجها، وكيفية تلخيصها، وحضهم على الاصطناع والاحتراف الحاص بذلك، كما انه (ع) حذر الناس من جمع المال وادخاره وعدم صرفه في الانتاج والتصنيع قال (ع):

«ما يخلف الرجل بعده شيئا اشد عليه من المال الصامت. قال قلت له كيف يصنع؟ قال (ع) يضعه في الحائط و البستان والدار»

(من لا يحضره الفقيه :ج٣ ص١٥ (١)(١)

اذا المال انما هوموضوع لان تتبادل فيه الاجناس لا لان يدخر في مكان واحد، و بيد شخص او اشخاص مخصوصين قال الله تعالى :

«لكيلايكون دولة بن الاغنياء منكم» (الحشر: ٧)

فعليه يلزم ان يصرف المال في التصنيع والانتاج اولا، وفي التوزيع بين الناس لأنهم سواسية كاسنان المشط ثانيا حتى يحتمي من الاكتناز ويصان من التكاثرويجتنب الفاقة الى غير الامة الاسلامية في مواد المعيشة، ويحترز عن سيئات هذه الفاقة. أذ الاحتياج الى امة غيراسلامية سواء كان في النظام الاقتصادي او العلمي اوالعسكري او غير ذلك

<sup>(</sup>١)... وفي شرح (المجلسي الأول)قده ج ٦ ص: (٤٦٩) نقله بتفاوت ما.

يوجب توليهم و الركون اليهم وقد نهي الله سبحانه عن ذلك كله، وحذر الامة الاسلامية منه والسر في هذا الامر هو أن الافتقار الي دولة غير اسلامية يوجب صد الحلة ورفع الحاجة بهم ومعلوم أن سد الحلة ولم الشعث ورفع الفاقة من الامة الاسلامية احسان اليهم، والاحسان يوجب انجذاب قلوب المحتاجين الى من احسن اليهم كما قال رسول الله:

«جبلت القلوب على حب من احسن اليها، و بغض من أساء اليها» (من لا يحضره الفقيه ج ٤ ص ٢٧٣)

و محبة الكفار الطغاة ركون اليهم، وتول لهم، و حنين نحوهم. وقد قال سبحانه و تعالى:

«ولا تركنواالى الذين ظلموا فتمسكم النار و مالكم من دون الله من اولياء ثم لا تنصرون»

«يا الماالذين آمنوا لا تتخذوا المهود والنصارى أولياء بعضهم أولياء بعض ومن يتولهم منكم فانه منهم أن الله لالهدي القوم الظالمين ، فترى الذين في قلوم مرض يسارعون فيهم يقولون نخشى ان تصيبنا دائرة فعسى الله أن يأتي بالفتح أو أمر من عنده فيصبحوا على ما اسروا في انفسهم نادمين»

(المائدة: ٥٧-٥٨)

حيث انه تعالى حذر الامة الاسلامية من الركون اليهم، و الركون هو الميل القليل والحنين اليسير – اضف – انى ان القلب مجبول على حب من أحسن اليه – ان هؤلاء الكفار لايرضون بمجرد الركون و الحب القلبي، بل يسعون لأن يصيروا اولياء على المسلمين و يجعلوهم تحت ولايتهم و يملكوا رقابهم و يستبدوهم كما هو المعروف من شيمهم المشؤومة و سيرتهم السيئة – والاسلام لا يرضى بذلك همات منا الخدة، يأبى الله لنا ذلك و رسوله والائمة من ولده، لان الحق يعلو ولا

يعلى عليه، والاسلام يوجب السيادة وينزه المسلمين عن عبودية غير الله كها قال رسول الله (ص) حيث ان ابا جهل و جماعة من اشرافِ قريش مشوا الى ابي طالب و شكوا اليه النبي (ص) و قالوا قد سفه احلامنا و شتم الالهة فدعاه ابوطالب و قال له: ما لأهلك يشكونك ؟ فقال النبي (ص) ادعوهم الى كلمتين خفيفتين يسودون على العرب بهما و يؤدي الخراج اليهم بهما العجم فقال ابوجهل وغيره ما هما فقال (ص): (تشهدون ان لا اله الا الله وأني رسول الله) فقال ابوجهل (اتجعل الالهة الها واحداً) (التبيان للطوسي جـ٨ ص٤٩٧) فهل ترى أيها الباحث في السياسة الاسلامية ان الاسلام يرضى بان يكون هؤلاء الكفرة اولياء للمسلمين و ساداتهم مضافا الى ان المراودة معهم إذا كانت مراودة الفقير و الغني، ومرابطة الرق والحر، ومعاملة المقهور والسلطان توجب تخلق المسلمين بأخلاق هؤلاء الكفار، و انخراطهم في سلكهم كما هو الشاهد بين الامم الضعيفة والقوية مع ان القرآن الكريم ينادي ببراءة الله ورسوله من المشركين ما لم يتوبوا لانهم ان يظهروا على المسلمين لايرقبوا فيهم الا ولاذمة يرضونهم بافواههم و تابى قلوبهم و اولئك هم المعتدون. ولذا امر المسلمين بقتالهم حيث قال سبحانه:

«و ان نكثوا ايمانهم من بعد عهدهم و طعنوا في دينكم فقاتلوا ائمة الكفر انهم لا ايمان لهم لعلهم ينتهون» (التوبة: ١٢)

فتحصل ان الكرامة السائسة تأبى افتقار المسلمين الى غير هم في شيء من شؤونهم الدنيوية بل توجب ان يكونوا مستقلين في ذلك كله واحرارا. و ان من اهم تلك الشؤون هو النظام الاقتصادي الصحيح الطارد للفقر الذي هو كها قال على (ع):

«منقصة للدين مدهشة للعقل، داعية للمقت»

(نهج البلاغة صبحي الصالح الكلمات القصارص ٥٣١)

«الفقرالموت الاكبر»

وانها (اي السياسة التي تدور مدار الكرامة) تقتضي الاحسان والادبُّ الصالح الا ما خرج بالنص. قال مولانا جعفر بن محمد الصادق(ع): «وان جالسك يهودى فاحسن مجالسته»

(من لا يحضر الفقيه ج ٤ ص ٢٨٩)



# ان السياسة الاسلامية توجب اتحاد المسلمين وتأخيهم وتمنع من تفرقهم

ان الكرامة تمنع عن الميل الى الهوى المردي، وتحذر عن لجهل المهلك و عن اي سبب يوجب الاختلاف و التفرق بين المسلمين و جعلهم أيادي سباً متفرقين لان ذلك كله من الدناءة التي لا تجوزها الكرامة السائسه و لذا ترى الثقلين الذين خلفها رسول الله (ص) في امته لن يضلوا ما تمسكوا بها وهو كتاب الله و عترته الطاهرة، يدعو ان الامة الإسلامية الى الوحدة، وينهيانها عن الاختلاف و التفرقة قال الله سبحانه:

«واعتصموا بحبل الله جيما ولا تفرقوا»
«اقيموا الدين ولا تتفرقوافيه كبرعل المشركين ما تدعوهم اليه»
(الشورى: ١٣)

«ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله» (الانعام: ١٥٣)

«ولا تكونوا كَالدِينَ تفرقوا و اختلفوا من بعد ما جائهم البينات و أولئك لهم عذاب عظم»

حيث يدل على أن التفرق في الدين، و الحياد عن الصراط المستقيم الذي

لا تخلف فيه و لا اختلاف، كبيرة موبقة سيا حال القتال مع اعداء المسلمين حيث قال سبحانه:

«اذالقيم الذين كفروازحفافلا تولوهم الادبار» (الانفال: ١٥) «ياايا الذين آمنوا اذالقيم فئة فاثبتوا» (الانفال: ٤٨)

حيث نهى عن الاستدبار و الانفضاض من حول امامهم الذي لاتحركه العواصف كرار غير فرار و هو رسول الله (ص) و من هو بمنزلته. و بالجملة فان الاختلاف والتفرق يوجبان الوهن والفشل المستلزم للانهزام والانفلام و تسلط الكفار كها قال سبحانه:

«و اطيعوا الله و رسوله و لا تنازعوا فتفشلوا و تذهب ريحكم واصبروا ان الله مع الصابرين»

لان النزاع هو خلع القوة و تزع القدرة من الجانبين، هذا يصرف همه و قدرته في نزع القدرة عن ذاك وذاك يهم و يسعى في ازالة القدرة عن هذا. فلذا اتفقاعل تزع القدرة؛ والاتفاق غالب ومؤثر فلذا تنزع القدرة عن الطرفين فيبدو فيها الفشل و اذا بداالفشل ذهبت الريح والعزة فاذا ذهبت العزة جاءت الاستكانة و الذل (اعاذ الله الاسلام و المسلمين منها) اذ لاريب في ان الكفار ان ظهروا على المسلمين لم يبقوا شيئا من كيانهم كها قال الله سبحانه:

«ان يثقفوكم يكونوا لكم اعداء و يبسطوا اليكم ايديهم و السنتهم بالسوء و ودوا لو تكفرون»

فحيننذيصيب المسلمين الملق والخضوع . وقدقال رسول الله (ص):

«من مدح سلطانا جائرا وتخفف و تضعضع له طمعافیه کان قرینه في النار»

وقال ايضا: «من ولى جاثراعلى جوره كان قرين هامان في جهم» (من لا يحضره الفقيه ج ٢ ص ٦) و ذلك لان الذليل يضطر الى الملق و المدح و التولي والحضوع للكفار و لكن هذا الامر الاضطراري اختياري في الواقع لان الامتناع بالاختيار لاينافي الاختيار

والحاصل ان العزة التي الله وارسوله و المؤمنين منوطة باتحادهم وتأخيهم وكونهم يدا واحدة على من سواهم، والاتحتم لهم الفشل و تعين لهم ذهاب الربح و نفاذ روح العزة و كتبت عليهم الذلة و المسكنة بعد ما و عدهم الله العزة و النصرة.

وليعلم أن مناط الوحدة هو العقيدة كما ان مدار السياسة الاسلامية عليها حسبا تقدم سالفا بيان اصالة العقيدة دون اللغة و القومية و المكان وغير ذلك.

و ليعلم ايضا ان موطن العقيدة هو القلب الذي زمامه بيد مقلب القلوب لاغير و لذا قال علي (ع):

«عرفت الله سبحانه بفسع العزام وحل العقودونقض الهمم»

(نَهُ جُ البَلَاعَة صبحي صالح ص ٥١١)

وحيث أن القلب بيده تعالى فما لم يصر سالما لم يتيسر له أن ينزع منه الغل و الحقد و الضغينة و ما ألى ذلك من أدواء الصدور ولهذه الخصيصة قال الله سبحانه لرسوله:

«وَالَفَ بِنَ قَلُوبِهِمْ لُو أَنفَقت مَا فِي الأَرْضُ جَيْعًا مَا أَلْفُت بِنَ قَلُوبِهِمْ وَأَنفَقت مَا فِي الأَرْضُ جَيْعًا مَا أَلْفُت بِنَ قَلُوبِهِمْ وَلَكُنَ اللهُ الفَ بِينِهِمَ اللهُ عَزِيزَ حَكِمٍ» (الانفال: ٦٦)

يعني أن القلّب لكونه خارجًا عن منطقة الطبيعة و المادة لا يمتلكه شيء من الذخائر المادية حتى يعتقد به الحق و يتحد به مع القلب الاخر، بل اتما امره بيد الله سبحانه و هو ينظر الى القلوب والسير لا الى الصور(١)

 <sup>(</sup>١)...قال النبي (ص) أن ألله لا ينظر إلى صوركم و أموالكم و لكن أنما ينظر إلى اعمائكم و قلوبكم = سنن أبن ماجه كتاب الزهد باب القناعة.

فاذا وجد القلب سالما عن المرض نوره بالوحدة والالفة واذا وجده مريضا يسارع في الكفاريقول: اخشى واخاف ان تصيبني دائرة، و اخاف ان الاسلام ينهزم، وان الكفرينتصر و يغلب - أمسك الله فيضه عنه، و وكله الى نفسه، ومن وكله الله الله الى نفسه فلا عماد له، ولا ملاذ له، لانه لن تجد من دونه ملتحدا. قال رسول الله (ص) قال جل جلاله:

«أيما عبد اطاعني لم أكله الى غيري، وايما عبد عصائي وكلته الى نفسه ثم لم أبال في اى وادهلك»

(من لا يحضره الفقيه ج ع ص ٢٨٩) وكذاقال الله تعالى:

«اذاعصاني من خلق من يعرفني سلطت عليه من خلق من لا يعرفني»
(المصدرالسابق)

و بالجملة فالعزة حليفة الوحدة، كما أن الذلة قرينة الفرقة. فمن اتحد عَزُّ و من تفرق ذل. وقد قال علي بن أبي طالب (ع):

«فان يد الله مع الجماعة، و أياكم و الفرقة فان الشاذ من الناس للشيطان كما ان الشاذ من الغنم للذئب الا من دعا الى هذا الشعار فاقتلوه ولوكان تحت عما متى هذه» (نهج البلاغة الخطبة ١٢٧) وقال ايضا:

(ولا تباغضوا فانها الحالفة) (١) وحيث ان الوحدة عزة والعزة كرامة والكرامة بالتقوى، فن كان أتق كان أكرم و اعز، و من كان أعز كان ادعى الى الوحدة و التاخى كماكان على (ع)كذلك وهو يقول:

«وليس رجل –فاعلم – احرص على جماعة امة محمد (ص) و الفتها مني أبنغي بذلك حسن الثواب و كرم المآب» (نهج البلاغة الكتاب٧٨) ثم أن الوحدة الموجبة للانتصار و العزة ليست بمعنى الادهان ولا

<sup>(</sup>١) ... نهج البلاغة الخطبة : (٨٦)

الايهان في حكم الله تعالى بل هي بمعنى عدم الميل الى الهوى و كل مايوجب التفرق عن الاسلام لا ما يوجب الاتحاد و تأكيده و تقويته و منه يظهر لزوم الامر بالمعروف والنهي عن المنكر بشرائطه المقررة في الفقه، لانه الموجب لعز الاسلام، و بعزته يعز المسلمون، و بنجاته ينجو المؤمنون. روي البخاري في صحيحه ج ٢ ص ٢ عن رسول الله (ص) انه يقول:

«كلكم راع وكلكم مستول عن رعيته، الامام راع ومستول عن رعيته والرجل راع في اهله وهومستول عن رعيته، والمرأة راعية في بيت زوجها و مستولة عن رعيتها، و الخادم راع في مال سيده و مستول عن رعيته»

(و هذه المسئولية العامة هي التي تحفظ الوحدة الاسلامية و تحرسها من الضياع ولقد مثلها رسول الله بأروع تمثيل حيث قال(ص):

«مثل القائم في حدود الله و الواقع فيها كمثل قوم استهموا في سفينة فصار بعضهم أعلاها و بعضهم أمناه و بعضهم أمناه أمناه و كان الذين في اسفلها اذ استقوا من الماء مروا على من فوقه الواناخرة نافي نصبينا خرقا ولم نؤذ من فوقنا؟ فان تركوهم وما ارادوا هلكوا جيعا وان اخذوا على ايديم نجوا ونجوا جيعا)

(مناهل العرفانج ١ ص ٢٩٩ عن البخارى)

تأمل جيدا في هذا المثل واعقله لان الامثال مضروبة للناس و لكن لا يعقلها الا العالمون وتدبر فيه حتى يتضح لك ان المسلمين هم ركاب سفينة مهددة بالحرق والغرق فان اخذت الامم الاسلامية أيادي حكوماتها و منعتها من خرق السفينة الاسلام بتولي الطغاة المسئولين الذين لايبقون ولا يدرون نجى الاسلام والمسلمون معا، و ان نامت الامم و من نام لم ينم عنه – و سبتت عقولها – (نعوذ بالله من سبات العقل) و تركت الحكومات و شأنها ولم تأخذ على ايديها واهملتها حتى باعت الاسلام و المسلمين بثمن بخس هلكوا جيعا.

و بالجملة: فان كرامةُ الامة الاسلامية في ضوء وحدتها و تأخيهاً

ولاتحصل الوحدة والاخوة الا بصيانة بعضها البعض الاخر في الشؤون الدينية والاجتماعية وغيرها. قال رسول الله(ص):

\* «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا»

وقال (ص):

«مثل المؤمنين في توادهم و تراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد اذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى» وقال(ص) ايضا:

«المسلمون كرجل واحد ان اشتكى عينه اشتكى كله، وان اشتكى رأسه اشتكى كله»

(صحيح مسلم الجزء الثامن ص ٢٠باب تراحم المؤمنين)

ولامرية في انه لولا تعاضد الاعضاء و تعاونها لما برىء العضو المريض، ولما زال داؤه، وأذا لم يبرأاللويض ولم يزل داؤه لم يجد الراحة و لم يحصل على الامان والصحة. اي النعمتين الجهولتين.

و من هذا الباب ما أمر الله تعالى بالتعاون على البر والتقوى...، و نهى عن التعاون على الاثم و العدوان كما في سورة المائدة آية ٢- لان التعاون على التقوى يورث الاتحاد و الاخوة، واما التعاون على الاثم فيوجب التفرقة و النفرة المنافية للايمان. اذا الايمان يقتضي الاخوة في الله كما قال الله سبحانه:

« اغاللؤمنون اخوة فاصلحوابين أخو يكم» (الحجرات: ١٠)

ولنختم المقال بكلمة خاتم الانبياء الذي أوتي جوامع الكلم وهي من غرر كلماته (ص) التي لم يسبق اليها وهي قوله (ص): (الان حي الوطيس) (من لا يمضره الفقيه ج ٤ ص ٢٧٧) و(تاريخ الخميس ج ١ ص ٤٠٦).

قالها (ص) في حنين، اي اشتد الحرب و قام على ساق.

والوطيس موقد النار شبه التنور والمراد به ان الشجاعة تنفع الان. و يجب على كل أحد ان يبذل جهده حينئذ ولو وقع بعض الفتور او الاحتياط وقعت المغلوبية و فيها خسران الدنيا والاخرة. و حينا يكون التنور حارا يجب انتهاز الفرصة بالاختباز لانه لوبرد لما امكن ذلك.

و اعلموا ايها المسلمون ان الثورة الاسلامية في ايران بزعامة قائدها المرجع الديني الامام الحميني (ايده الله لما يحب و يرضى) و طيس حار مشتمل بالوعي والحرية و الاستقلال و الحركة و الكفاح و القتال والجهاد و المجاهدة لان الشعب الايراني المسلم قد هاجر الهجرتين اللتين اشار اليها رسول الله في قوله:

«ان الهجرة خصلتان احديها ان مجر الشر والاخرى ان تهاجر الى الله و رسوله» (البداية والنهاية لابي الفداءج ١ ص ٢٠٢)

وسارع الى المغفرة من ربه و سابق الى الخيرات بتحمل اعباء الاضطهاد و النهب والقتل والسبي وتخريب البيوت و هدم الشوارع و الخازن و المزارع والمصانع و المدارس والمستشفيات ونحوها و كل ذلك أله وفي سبيل الله و على ملة رسول الله (ص) قطعا لايادي الامبريائية و الصهيونية و كل باغ وطاغ طلباً للاصلاح في الجامعة الانسانية بان لا تعبدالاربها الذي هو رب العالمين، ولا تشرك به شيئا، ولا يتخذ بعضهم بعضا اربابا من دون الله.

فهذاالوطيس حاريحرارة الايمان والشهادة:

«فانتهزوا الفرص و اغتنموها، و تنفسوا قبل ان يضيق الخناق واختبزوا خبز الحرية و الاستقلال و العدل و المساواة و كونوا للظالم خصها وللمظلوم عونا و عضوا علي النواجد و عاودوا الكر، واستحيوا من الفرقانه عار في الاعقاب و ناريوم الحساب، وطيبوا عن انفسكم نفسا، و امشوا الى الموت مشيا نجماً، قصمدا صمدا حتى ينجلي لكم عمود الحق و انتم الاعلون،

### والله ممكم ولن يتركم اهمالكم»

(اقتباس من خطب نهج البلاقه)

و اعلموا عباد الله ان الله سبحانه لن يُتِر عمل قوم أخلصوا له في الاضطهاد و الشهادة اذ العمل الالهي مشفوع بالنتيجة و ليس موتوراعنها، لان الباطل موتور و يذهب جفاء و اما الحق فيمكث في الارض، و لذا نهى الله سبحانه عن الوهن، وعن الدعوة الى السلم و الحال هذه: اي اذا اشتد وطيس الحرب بابدان قطعت في سبيله ار با اربا، ورثوس اطيح بها في طريقه و بمصائب اخر لا يقدر البيان و البنان على شرحها فلا مجال للسلم، بل الامر منحصر في الشهادة او الانتصار، قال سبحانه:

«ولا تبنوا و تدعوا الى السلم وانتم الاعلون و الله معكم ولن يتركم اعمالكم»

اي لا تبنوا و لا تدعوا إلى الساغة واعلموا انكم انتم الاعلون لان الله القاهر فوق عباده معكم، ولن يقطع اعمالكم الصالحة عن الانتاج، ولن يتركم عن ثمرات مجاهداتكم ولا يجعلها وترا فردا بل يجعلها شفعا و زوجا بالانتاج. لان العمل المنتج شفع، والعمل العقيم وتر، وحاشا الله سبحانه ان يعد عباده الذين اشترى منهم انفسهم وأموالهم بالنصر ويقول لمم (ان تنصروا الله ينصركم و يثبت اقدامكم) و يقول (ولينصرن الله من ينصره) و يقول (كتب الله لاغلن أنا ورسلي) و يقول (ليظهره على الدين كله ولو كره الكافرون) و يقول (كلما اوقدوا ناراً للحرب اطفأها الذي لا يخلف وعده ولا يقطع رجاء من رجاه، ولا امل من أمله سبحانه الذي لا يعجزه شيء في السموات رجاه، ولا امل من أمله سبحان الذي لا يعجزه شيء في السموات

و نسأل الله تعالى منازل الشهداء، و معايشة السعداء، و مرافقة

الانبياء (١) (اللهم البك افضت القلوب، و مدت الاعناق، وشخصت الابسار، ونقلت الاقدام و انضيت الابدان. اللهم قد صرح مكنون الشنان، و جاشت مراجل الاضغان. اللهم انا نشكو اليك غيبة نبينا وكثرة عدونا و تشتت اهوائنا (٢)...)

(اللهم حصن ثغور المسلمين بعزتك و ايد حاتها بقوتك و اسبغ عطاياهم من جدتك (٣) وحيث ان الحمدلله بلغ منزلا وشاؤاقاصياجعله الله فاتحة كتابه و خاتمة دعوى اهل الجنة فقال (واخر دعواهم ان الحمد لله رب العالمين) فلذا نحمده تعالى حدا يضيء لنا به ظلمات البرزخ و يسهل علينا به سبيل البعث، و يشرف به منازلنا عند مواقف الاشهاد حدا يرتفع منا الى اعلى علين في كتاب مرقوم يشهده المقربون حدا تقر به عيوننا اذا برقت الابصار وتبيض به وجوهنا اذا اسودت الوجوه حدا نعتق به من اليم نار الله الى كرم جوار الله حدا نزاحم به ملائكته المقربين و نضاهي به السماء على المرسلين في دار المقامة التي لا تزول، وعلى كرامته التي لا تحول. حدا لا منتهي لحده ولا حساب لعدده. حدا يكون وصلة الى طاعته و عفوه و سببا الى رضوانه، وذريعة الى مغفرته. حدا نسعد به في السعداء من اوليائه، و نصير به في نظم الشهداء بسيوف اعدائه. انه ولي حيد.

تم والحمدلله رب العالمين بيدالمحتاج الى ربه الجواد عبدالله الجوادي الطبرى الأملي تم عيدالفطر في بلدة قم المحمية. صانها الله و جميع البلاد الاسلامية من الحدثان، واظهر الله الاسلام على الدين كله آمين.

غرة شوال المكرم ١٤٠٣هـ. ق ١٣٦٢/٤/٢١هـ. ش

<sup>(</sup>١)...نهج البلاغة الخطبة: (٣٣)

<sup>(</sup>٢)... الخطبة : ١٥ في كتبه وداعيته (ع)

<sup>(</sup>٣)...الصحيفة السجادية دعاء: (٢٧)



نظام القضاء في الإسلام مراقبة تاكية رسي سرى

# بسم الله الرحمن الرحيم .

الحمد لله رَبِّ العالمين ، وصلّى الله على جميع الأنبياء ز المُرسلين سيمًا محمّد وآله الطّاهرين .

و بعد: فيقول ، العبد الفتقر الى الله ، عبدالله الجوادى الطبرى الآملى : تمر علينا فى الآيات القرآنية الكريمة ، آيات عديدة تعالج (نظام القضاء) معالجة شاملة لابد من الوقوف عليها و الأمعان فيها ، و دراسة هذه الآيات و استخلاص النتايج المتوخاة منها تتم فى فصول ؛ هى :

١ ـ ضرورة القضاء و انَّه لا يمكن ان يعيش الانسان بدونه .

٢ ـ معيار القضاء .

٣ ـ ادب القاضى و ما يعتبر فيه من الاوصاف و ما له من
 الحقوق و ما عليه من الوظائف الحناصة .

٤ ـ وظيفة المتخاصمين في تعين الرجوع الى الموازين التي عينها الوحى لا غيرها ، و المنع من الأعراض عنها و الأعتراض على ما صدر منبع القضاء .

۵ - ما له مساس بالقضاء كالشهادة و ما على الشاهد من التكاليف.

و تندرج في هذه الامور مباحث هامة لابّد من الكلام حولها و استفادة النظرة القرآنية فيها. فألى الفصول الآتية :

#### الفصل الاول ضرورة القضاء

الانسان مخلوق اجتماعی لا يقدر ان ينفصل عن الآخرين انفصالا كليًا في زاوية الخمول و الانفراد ، كما لا يمكنه ان يتحد مع غيره من كل جوانب الاتحاد ، لما يحمله كل شخص من الافكار الخاصة والصفات التي تختص به و الاعمال التي يميل اليها بطبعه و ينفرد بها و لا يشاركه فيها غيره كلاً او بعضاً

و اذا لم يتمكن الانسان من الانفراد و الالحلاد الى الوحدة المطلقة و لا الانحاد الصرف مع الآخرين ، فلابد ان تظهر الحلافات بين الافراد و الجماعات و يقع النزاع فيا بينهم وتحدث المشاجرات حول المصالح الحاصة و غيرها «كل يجر النار الى قرصه».

فلولم يكن هناك ضوابط يرجع اليها الناّس و ملاكات بها يتميز الحقّ عن الباطل، لا ختل النظام و انهدمت الجامعة الانسانية و ساد الفوضى بين الناس. و في النّصوص القرآنية الكريمة دلائل على ما قلنا:

امَّا الاوَّل: و هو كون الانسان اجتماعيًّا.

فيدل عليه قوله تعالى:

«يا أيها الناس أنا خلقناكم من ذكرٍ و أنق و جعلناكم شعوباً و قبائل لتعارفوا» الآية.(١)

<sup>(</sup>١)مورة الحجرات آية ١٣

اذ لولم يكن الانسان اجتماعيّاً بالطّبع وكان يمكنه ان يعيش وحده لما أحتاج الى تكوّن الشعوب و القبائل ، لانّه لم يحتج الى التعارف المتوقّف على الرّوابط الاجتماعيّة المفروض انتفاؤها.

و امَّا النَّانى: و هو كون التنازع ضروريّاً ـ فيدل عليه قوله تعالى:

«ولوشاء ربك لجعل الناس امة واحدة و لا يزالون مختلفين الا من رحم ربك و لذلك خلقهم».(١) و قوله تعالى:

«و على الله قصد السبيل و منها جائز و لو شاء لهديكم اجمين».(٢)

فلا يصبح جعلهم الله واحدة يأتمون كلهم بامام واحد لا يحيدون غنه اصلاً ، لآن ذلك إلجاء مناف للتكليف ، بل مناف للتكامل ايضا، بل هذا الالجاء مناف للحكمة ايضاً، لان الاختلاف في الجملة امر نافع كاختلاف كفتى الميزان، وبه يتحقّق القبط و يتجنّب عن الحيف.

و هذا اختلاف مقدّس ممدوح، أذ المذّموم منه هو خصوص ما كان بعد تبيّن الرّشد من الغيّ و أتضّاح الحقّ.

و لقد أشار الى هذين القسمين من الاختلاف قوله تعالى:

«كان الناس امة واحدة فبعث الله النبيين مبشرين و منذرين و انزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيا اختلفوا فيه و ما اختلف فيه الا الذين اوتوه من بعد ما جاء تهم البيئات بغيا بينهم فهدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق باذنه والله يهدى من يشاء الى صواط مستقم». (٣)

<sup>(</sup>١)سورة هود آية ١١٨

<sup>(</sup>٢)سورة النحل آية ٩

<sup>(</sup>٣)سورة البقرة آية ٢١٣

و لا جل تعديل هذا الاختلاف و بيان ما هو الحقّ عند التنازع قد انزل الله تعالى الكتاب المصحوب بالحقّ، يدور معه حيثًا دار.

وعند تبيّن الحقّ و اتّضاحه انقسموا الى قسمين فبعضهم آمن و اتبع ما جاء به الكتاب و بعضهم لم يؤمن بغياً وعدواناً.

هذا هو الاختلاف في العقيدة، و هو الاختلاف المذموم، لائه بعد تبيّن الحق، و هو البغي و الطغيان.

و امّا الّثالث: و هو لزوم تعيين الضابط لخل الاختلاف ـ فيدل عليه قوله تعالى:

«بل كذبوا بالحق لما جائهم فهم في امر مريج». (١)

فانّه عزّ شأنه ذمّهم باختلال أمرهم وانهم وقعوا في هرج و مرج بتكذيبهم الحقّ، فيلزم عليهم الرجوع الى الحقّ والتّجنب عن ايجاد المرج و المحافظة على النّظم الصحيح.

لقد اهتم الاسلام فى دفع هذا الاختلاف بالتعليم و التربية والتهذيب و التصفية، واكد الحتّ على الاعتصام بحبل الله المتين وعدم التنازع الموجب للفشل، و اوجد الاخاء و التألف بين المؤمنين وجعلهم رحماء بينهم وان كانوا اشداء على الكفّار.

و وصفهم بانهم امام الباطل كانهم بنيان مرصوص، و ان بعضهم اولياء بعض يأمرون بالمعروف و ينهون عن المنكر، ودعاهم الى الدخول

<sup>(</sup>١)سورة ق آية د

فى السلم كافة وان لا يشذوا عن ربقة الاسلام ولو بشبر «اذ الشاذ من الناس للشيطان كما انّ الشاذ من الغنم للذئب» و مدح الذين يستغفرون الله تعالى لهم و لاخوانهم الذين سبقوهم بالايمان و عرفهم بانّهم يدعونه تعالى بان لا يجعل فى قلوبهم غلاّ للّذين آمنوا...

الى غير ذلك من الاوصاف السامية الموجبة لدفع الاختلاف المانعة لتكونه فى الجوانح او بروزه فى الجوارح، حيث اذبهم بان الله يعلم ما يخفون فى انفسهم و ما يبدونه بجوارحهم.

و فى رفع هذا الاختلاف \_ بالتّحَاكم الى الله و رسوله و الرد اليه وتحكيمه فيا شجر بينهم وعدم العدول عنه الى غيره و أن حكمه هوالمرجع القضائى الوحيد لفصل الخصومات وحل الخلافات و أن ليس لاحدٍ الخيرة فيا قضى الله و رسوله \_ صوتًا للنظام، و حفظاً للوحدة.

لان القضاء هو الضّامن لتطبيق النظام العادل و المانع من الاضطراب في الامون و الموجب لاستقرار كلّ شيء في مقره الخاص و رجوع كلّ حق الى صاحبة ونيل كلّ ذي حقّ حقه.

من هنا سميّت القضيّة «قضيّة» لأنّ المحمول ما لم يتبيّن وضعه و حكمه بالنّسبة الى الموضوع و لم يتعيّن حكمه بالقياس الى المحمول سلباً او اثباتاً، يكون الانسان مترددا غير مطمئن الى شيء، يُقدِم رجلاً و يوخر اخرى الى ان يتبيّن الرشد من الغي و يمتاز الصحيح من السقيم.

و يحكم العقل بامر خاصّ و يقضى بحكم مخصوص.

فتحصل الظمانينة التفسية و تزول عنه الشكوك ، فيتصف حينئذ ذلك الامر بلحاظ اجزائه المتصورة بالقضية، كما انّه تتصف تلك الصورة النفسانية بلحاظ مقدماتها التصورية بالتصديق.

## الفصل الثاني ميزان القضاء

قد تبيّن فى الفصل السابق انّ القضاء ضرورى فى حفظ النظام والحدمن الجموح، و نعطف العنان فى هذا الفصل الى البحث عن المعيار فيه ومعرفة ميزانه، فنقول:

يحتمل بادئ الأمر استقلال العقل الأنساني في ذلك، و ان مداره هو ما ناله البشر المتفكّر برأيه من دون الرّجوع الى الرسالات السماو يّة بل من دون الحاجة الى ذلك رأساً.

و لكن التعمق في دليل ضرورة القضاء و تحتمه يرشد الى عدم كفاية العقل الانساني في ذلك و أنَّ قاصراعل تعيين ميزان القضاء و تحديد مداره، لان الانسان كها تقدم ليس موافقاً في كل آرائه و نظرياته مع غيره من بني نوعه، فكل شخص يرى نفسه مصيباً فيا يرتئيه و غيره مخطئاً فيمايذهب اليه، و يتخيّل ان رأيه هو الصائب النافع للناس، و رأى غيره هو القاصر الضار لهم.

فينشأ النقاش الفكري و النزاع العلمي و الاخذ و الرد.

هذا بالاضافة الى انّه جبلّ الكلّ على النفع الى النفس و القوم و العشيرة و اعتبار انّهم أولى من غيرهم به، و هذا يؤثّر كل الاثر فى كيفيّة وضع القانون و تطبيقه.

#### والنتيجة:

انّ العامل للاختلاف الموجب لضرورة القضاء لا يمكن ان يكون

و من هنا نستنتج انّ العقل الانسانى غير كاف لتوفير السعادة فى المجتمع البشرى بالاستقلال، بل هو سراج ينير الطريق ويهدى سالكه الى الهدف المنشود و نعنى به الطريق الّذى دلّ عليه الوحى الالهي.

و اذا كان العقل البشرى لقصور باعم العلمى و احتفافه بدواع زائفة نفسانية غير كاف لتعيين ميزان القضاء، فينبغى البحث عمّا هو المعيار الكامل للحكم بين الناس، ويتمّ ذلك بالنظر في امرين:

احدهما قصور الفكر البشرى وعدم توصّله الى بيان المعيار القضائي، و الآخر هو نبوغ الوحى الالمى و صلوحه لتبيين النظام القضائي، لاته مستمد من الغيب و خارق لنواميس الطبيعة كما سيظهر ذلك. أن شاء الله.

#### اماالامرالاول-فيدل عليه قوله تعالى:

«رسلاً مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل وكان الله عزيزاً حكيماً».(١)

حيث دل على ان العقل وحده غير كاف لنيل الكمال و الهداية الى السبيل الاقوم، اذ لو كان ذلك كافيا لصح الاحتجاج بهبة العقل و الاستناد الى ارشاده، فلو ارتكب الناس اثما و فعلوا باطلاً كانت حجة الله عليهم قائمة بان العقل الذى اوتوه قد نهاهم عنه، فليم لم يتبعوه و ليم خالفوه، ولصح حينه تعذيبهم على ماارتكبوا من الذنوب و ما اجترحوه من السيئات.

و لكنّ القرآن الكريم لا يصحح التعذيب قبل الارسال و لا يجوزّه، فقد قال تعالى:

<sup>(</sup>١) سِورة النساء آية ١٦٥

«وَهَا كُنَا مَعَدُ بِينَ حَتَى نَبَعَثُ رَسُولًا».(١) وقال عزّ شأنه:

«ولواتا اهلكنا هم بعذاب من قبله لقالوا ربنا لو لا ارسلت الينا رسولا فنتيع آياتك من قبل ان نذل و تخزى». (٢)

دل هذا على انّه ليس من سنن الله تعذيب العباد قبل ارسال الرسل و لا الأذلال و الأخزاء و الأهلاك بالعذاب قبل بعث الانبياء ، و الآ لاحتج هؤلاء عليه تعالى بان ذلك كان قبل اتمام الحجّة.

هذا و ان لم يكن مرتبطأ بباب القضاء خاصة و لكنّه لدلالته على انّ العقل وحده لا يوفّر السعادة الانسانيّة يشمل المقام ايضاً.

و متا يدل على قصور باع الفكر البشرى و انه ليس عيطاً بجميع المصالح و المفاسد حتى في اقرب الامور اليه قوله تعالى عند بيان توزيع الارث و تعيين النصاب الحاص لكل واحد من الورآث:

«لا تدرون اسم اقرب لکم نفیان (۳) سال

و كذا قوله تعالى عند بيان لزوم الايمان بالوحى و عدم جواز التولّى منه:

«فلما جاءتهم رسلهم بالبينات فرحوا بما عندهم من العلم و حاق بهم ها كانوا به يستهزون».(٤)

حيث يدل على ان ما عند البشر من العلم لا يضمن توفير السعادة له و الالم يكن الأكتفاء به مذموما، و ليس ذلك الآ انه قاصر عن التوصل

<sup>(</sup>١)سورة الاسراء آية ١٥

<sup>(</sup>٢)سورة طه آية ١٣٤

<sup>(</sup>٣)سورة النساء آية ١١

<sup>(</sup>٤)سورة غافرآية ٨٣

الى ما يحتاج اليه، فالأقتصار عليه و الأعراض عمّا جاء به الأنبياء امر مذموم.

و ممّا يدلّ على انّ الأنسان لا يقدر على اقامة القسط و تعيين ميزان القضاء العادل بما اوتى من العقل قوله تعالى:

«لقد ارسلنا رسلنا بالبينات و انزلنا معهم الكتاب و الميزان ليقوم الناس بالقسط و انزلنا الحديد فيه باس شديد و منافع للناس و ليعلم الله من ينصره و رسله بالغيب ان الله قوى عزيز». (١)

فانّه يدلّ على انّ الغاية المترتبة على ارسال الرّسل مع البيّنات و انزال الكتاب معهم، هو قيام الناس بالقسط، فلو كان الأنسان قادرا بعقله على احراز القسط بدون الوحي لما احتيج اليه.

و السر في أنَّ الأنسان غير قادر على تعيين المعيار للقضاء هو:

ان الأنسان موجود له عوالم و درجات او دركات، ينتقل من عالم الى عالم و من مرتبة الى الحرق، و توجود دائمي لا يفني و ان كان ينتقل من دار الى دار، فعليه لابد من تكامله بامر لا يزول و لا يفني و لا يضر بدنياه و لا اخراه.

و من المعلوم ان تعيين ما هذا شأنه يحتاج الى العلم المحيط بحقائق الانسانية و ما به يترقى الى الدرجات العلى او يهوى الى الذركات السفلى.

و این هذا من الانسان الّذی قد اوتی من العلم قلیلاً و لا پدرك كثيراً ممّا ينقعه او يضره؟

و اقما الامر الثنائي . و هو صلوح الوحى الالمى لبيان النظام القضائي لا غيره فيدل عليه غير واحد من الآيات القرآنية.

<sup>(</sup>١)سورة الحديدآية ٢٥

منها: قوله تعالى:

«ومن لم بحكم بما انزل الله فاولئكهم الكافرون».(١) وقوله:

«ومن لم يحكم بما انزل الله فاولئكهم الظالمون». (٢) وقوله:

«ومن لم يحكم بما انزل الله فاولئكهم الفاسقون». (٣) وسيتضّح الميزبين الكفر وغيره من السيئات الطّارئة حال القضاء ومنها: قوله تعالى:

«افحكم الجاهلية يبغون و من احسن من الله حكما لقوم يوقنون».(٤)

فقد دل على ان الحكم لابد و ان يكون حكم الله المعين بالوحى او حكم الجاهلية، هذا يشمل كل حكم و قانون يتبعه الناس، سواء توسم ذلك القانون بالمدنية ام لم يتوسم، و سواء تقيله كل الناس او بعضهم او رفضوه.

و السرفيه، انه ليس بعد الحق الآ الضّلال، و اتباع ما ليس من الله تعالى يوجب البعد عن الصراط المستقيم المفضى الى دار السلام، قان الطريق اثنان، لا ثالث لهما مهما سميّت الطرق، طريق الله عزّ شأنه الهادى الى سواء السبيل وطريق الطاغوت الهاوى فى المهوى السحيق.

ومنها: قوله تعالى:

«وما اختلفتم فيه من شيء فحكمه الى الله ذلكم الله ربي عليه

<sup>(</sup>١)سورة المائدة آية ٤٤

<sup>(</sup>٢)سورة المائدة آية ١٤

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة آية ٤٧

<sup>(</sup>٤)سررة المائدة آية ٥٠

#### توكلت و اليه انيب».(١)

تدل الآية على انّ المرجع الوحيد لحلّ الحلافات هو حكم الله لا غير سواء كان ذلك في الحقوق و الاموال او في غيرها.

ومنها: قوله تعالى:

«فَاحَكُم بينهم بما انزل الله ولا تتبع اهواء هم عما جاءِك مَن الحق». (٢) فجعل مدار الحكم هوما انزله الله لا غيره.

الى غير ذلك من الآيات الحاصرة لميزان القضاء في الوحى الالمى الدالة على ان ما عداه جاهلية و طاغوت، و ان غير دين الله لا يقبل، و ان غير سبيل المؤمنين لا يهدى الى الرّضوان و دارالسلام بل يسوق الى السخط و دارالبوار جهتم يصلونها و بئس القرار، لانّه ليس سبيلاً هادياً الى سواء القصد، و لذا خاطب عز و علاء المنحرفين عن الوحى، المعرضين عن الرّسول بقوله:

«فاين تذهبون ، إن هو الا ذكر للمالمن». (٣)

و من هنا يظهر المراد من العلم الذي قد حتّ الله تعالى على الآ يقولوا ما لا يعلمون و لا يكذّبوا ما لا يعلمون، و اكدّ على انّ تضديقهم و تكذيبهم لابد ان يكون عن علم و اثباتهم و نفيهم عن بصيرة، فقال تقريعاً للمكذبين بغير علم:

> «بل كذَّ بوا بما لم يحيطوا بعلمه و لما يأتهم تأويله». (٤) وقال تعالى:

<sup>(</sup>١)سورة الشّوري آية ١٠

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة آية ١٨

<sup>(</sup>٣) سورة التكو يرآية ٢٦

<sup>(</sup>٤) سورة الاعراف آية ٣٦

و قد دلّت هذه الآية على الاقتصار على خصوص القول عن علم و التصديق عن بصيرة كما في قوله عزّ من قائل:

«و لا تقف ما ليس لك به علم ان السمع و البصر و الفؤاد كل اولئك كان عنه مسؤلا». (٢)

يراد من العلم في هذه الموارد و نظائرها مما يرجع الى ما له مساس بالسعادة و الحياة الطيّبة، ما يكون مطابقا لما انزل الله تعالى على رسوله، فانّه هو المصون عن آفة الجهل و النسيان والطغيان، و هو الذي يصلح ان يكون مناطأ و مداراً و حيداً للقضاء.

و امّا العقل فهو مستقل في الاصول الدينية، و بارشاده يمكن معرفة الله تعالى و التصديق به و نفي العنفات الزائدة عنه، و هكذا معرفة الرّسول و لزوم عصمته و برائته عن المذب والخطاء في التبليغ، و معرفة اصل المعاد و عود الانسان بروحه و بدنه للمحاسبة، و لكن العقل مع هذا قاصر عن درك كثير من الشئون الراجعة الى هذه الاصول الهامة، كها أنّه قاصر عن درك المصالح و المفاسد الحقية في الاشياء و الافعال و السنن و الآداب.

فلذا يحتاج دائماً الى تسديد الوحى فيا يدركه و يحتاج الى تعليمه فيا الاستقلال. قال تعالى:

«و يعلمكم ما لم تكونوا تعلمون». (٣)

<sup>(</sup>١) سورة الإعراف آية ١٦٩

<sup>(</sup>٢) سورة الاسراء آية ٣٦

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية ١٥١

## ونتيجة هذا الكلام:

انّ معيار القضاء هو الميزان الذّى انزله الله بالوحى و وضعه للنّاس ليقوموا بالقسط و العدل فيا بينهم.

#### الفصل الثالث ادب القاضي

قد تبيّن أنّ القضاء ضروري لحفظ المجتمع الانساني و أنّ ميزانه هو الوحى لا غير، و في هذا الفصل تزيد أن نتحدث عن تحقّقه الحنارجي و كيف يمكن أن يوجد بالشكل الطلوب الذي يتمكّن أن يطبق العدل الألمى المستمدمن الوجيّ السماوي:

يمكن نشر العدل في المجتمع الانساني بقاض عالم بالميزان الالمي للقضاء و مؤمن به عامل بمقتضاه، و لولم يكن العلم و الايمان و العمل لم يبق للميزان وحدم اثر هام، لانه يكون كالسراج في يد الاعمى لا ينتفع هوبه و لا ينفع غيره، و هو غير مأمون من العثرة و عندها ينكسر السراج او ينطني، فلا محيص من كون القاضى المباشر للقضاء عالماً عادلاً.

و الانسان تحكم عليه ثلاث قوى هامّة تتبع منها سعادته او شقاوته، هذه الثلاث هي:

عقله الّذى به يدرك الأمور. و شهوته الّتى بها يجذب الأشياء و يريدها لنفسه. وغضبه الّذى به يدفع عنه ما يكرهه.

و لابد من العلم و العدل في هذه القوى الثلاث، حتى لا يجور القاضي في الحكم و لا يتعدى عن طريق الحق، و ذلك: بان يكون عقله متوجها الى نيل ما جاء به الانبياء و تعليمه، لكى لا يتطرّقه الهوى، اذ لا طريق للرأى فى الدين، و من نظر برأيه هلك، و من ترك كتاب الله تعالى و قول نبيّه كفر، و من كان مفزعه فى المعضلات نفسه لا غير ها ضل، و من اتكا فى المهمات على رأيه فكاللها حمله امام نفسه.

و أن تكون شهوته عادلة، لا يحكم حبّاً لامر خاص أو شخص معيّن، أو طمعاً في مال أو حاه أو مقام، و غير ذلك ممّا يرجع الى مشتهات النفس الباطلة.

و ان یکون غضبه معتدلاً لا یحکم بغضاً لامر، و لا اعتداء علی شخص، او خوفاً من تهدید، او ارعاباً من تخویف، و غیر ذلك متما یمود الی شعب الغضب و البغض و امثالها:

فن اعتدل فى عقله بتعليم الوحى الألمى و الايمان به، و اعتدل فى شهوته و غضبه بان كان حبّه و بغضه الله تعالى، فهو الصالح للقضاء بين الناس بالحق.

و لقد اعتنى القرآن الكريم فى تهذيب النفس ـسيّما حال القضاء\_ بتعديل القوى الثلاث المذكورة، نستعرض ما جاء فيه فها يلى:

الاقل: ما يدل على تعديل العقل، بلزوم تعلّم الوحى و التعمق في جاء به الانبياء عليهم السلام، و ان من لم يحكم بما انزل الله فهو كافر، وقد سبق تفصيله في الفصل الثاني فلا نعيده.

الثانى: ما يدل على تعديل الحب، كما في قوله تعالى:

«يا ايها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط، شهداء لله ولو على انفسكم اوالوالدين و الاقربين». (١)

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية ١٣٥

فقد امر تمالى المؤمن ان يكون قواما بالقسط و هو اعظم من القيام بالقسط جداً، و امر ان تكون شهادته لله ولو على نفسه اوالوالدين و الاقربين حتى لا يكون حبه لنفسه او لا قاربه مانعاً عن اقامة القسط او الشهادة لله، فلو لزم الاقرار على نفسه، اقر عليها، ولو كان اقامة الحق يستدعى الشهادة على اقاربه الادنين لم يمتنع من الشهادة، و عند ذلك تكون شهوته عادلة و حبه فى الله و هو مجذوب الى الله، فلا يَظمع فى شيء لا يرضاه الله و لا يطمعه شيء يكرهه الله و لا يرغب فى باطل و لا يميل الى زائف، فلا يمكن السيطرة عليه من قبل شهوته و لا السلطة عليه من حبها و لا الأستيلاء عليه من طريقها.

الثَّالَث: ما يدل على تعديل الغضب، كما في قوله تعالى:

«يا امها الذين آمنوا كونوا قوامين لله شهداء بالقسط و لا يجرمنكم شنآن قوم على ان لا تعدلوا، اعدلوا هو اقرب للتقوى و اتقوا الله ان الله خبير بما تعملون».(١)

بما تعملون». (١) المستقدة الآية المؤمن أن يكون قواما لله شاهدا بالقسط و المر تعالى في هذه الآية المؤمن أن يكون قواما لله شاهدا بالقسط و هي كالآية السابقة مشحونة بالعناية بالقسط و العدل، و نهى تعالى ايضاً المؤمن أن يجمله شنآن قوم و عداوتهم على الاعتداء و ترك العدل و سيطرة البغض على القضاء.

و عليه فلابد على القاضى ان يتأذب بآداب الله تعالى، بان يكون غضبه لله وحده و لا يوجب بغضه لقوم الحكم الجائر، و اذا كان كذلك اعتدلت قوتة الغضبية فلا خوف له من غير الله و لا رهبة له من مخلوق، فلا يمكن السلطة عليه من ناحية الغضب و لا إثارة غيضه.

فاذا بلغ الانسان هذا المبلغ من السيطرة على النفس و اتصف بالعلم

<sup>(</sup>١)سورة المائدة آية ٨

و العدل و اعتدلت قواه العقلية و العملية، صبح له حينداك أن يتصدى القضاء و الجلوس في مجلس لا يجلسه الآ النبي أو الوصي، لاته و أن لم يكن نبياً و لا وصياً بالوصاية الحاصة ـكما في الائمة المعصومين عليهم السلام ـ الآ أنّه وصي بالوصاية العامة بمقتضى نصوص النصب.

وصح ايضا لهذا القاضى ان يحكم بعلمه، لان سائر الامارات حجة بالعلم و هو اى العلم حجة بذاته فاذا علم القاضى العادل الحق فله ان يحكم بما علم، لشمول الآيات الآمرة بالحكم بالعدل و نحوه له، بل لو قامت البينة على خلاف ما علم او حلف المنكر كذلك، فله ان يعرض عن الحكم و يرجعه الى قاض آخر مثلاً، و لا يجوز له الحكم على خلاف علمه و ان وافق البينه او اليمين.

و لا يصح نقض حكمه والرد عليه، لانه كالرد على الامام المعصوم الذي يكون الرد عليه كالرد على الله تعالى، و هو على حدّ الكفر الفعلى والشرك العملى بالله، لا الكفر الاعتقادى، لان الكفر الاعتقادى يختص عا يرجع الى انكار احد الاصول الدينية بلا واسطة او معها عند الالتفات الى الرّجوع اليه.

ثم أنّ من أهم آداب القاضى هو اتقاؤه عن الرشا في الحكم، لانّه سحت و غلول و تعدّ.

قدنهي القرآن الكريم عنه بقوله:

«و لا تاكلوا اموالكم بالباطل وتدلوابها الى الحكام لتاكلوا فريقاً من اموال الناس بالاثم و انتم تعلمون».(١)

نهى عن الأدلاء بالأموال الى الحكّام طمعا في قضائهم بالجور. و «الأدلاء» هو ارسال الدلوالى باطن البئر لاستخراج ما في غورها

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ١٨٨

من الماه و النكتة في استعمال هذه اللفظة هنا ان الرّشوة بمنزلة الدلو المرسل الى باطن القاضى لاستخراج ما في سريرته الحبيثة من الحيف و الجور.

فلابد من طهارة الباطن و نزاهة الضمير حتى لا ينعطف نحوالمال و لا ينقبض بالقهر، وقد نهى القرآن عن هاتين الخصلتين بقوله:

«فلا تخشوا الناس و اخشون و لا تشتروا بآياتي ثمناً قليلاً». (١)

فَانَ الاوَل ناظر الى النّهى عن الحوف الباطل تعديلاً للقوة الغضبية، و النّانى ناظر الى النّهى عن الجذب الكاذب تعديلاً للقوة الشهوية، مع الالتفات الى انّ الّهنيا باسرها متاع قليل، و القاضى الجائر لو أوتى الدنيا بحذافيرها تجاه ما يجور في الحكم، لكان قد اشترى بحكم الله ثمنا قليل، لانّ الزائل قليل مهما كان كثيرا في ظاهر الامر.

و لا اختصاص للرشوة المهمى عنها بالعين بل تشمل المنفعة و الانتفاع اليضاً كما انها قد تكون عنها المناح الراشي، او قولاً يمدحه به و يثنى عليه، او فعلاً، كاظهار تعظيمه و تبجيله مثلاً، فهذه كلها عرمة، لصدق الرشوة عليها موضوعاً، او للالحاق بها حكماً. (٢)

وسنذكر فى (ادب المتخاصمين) انّ البذل و الاخذ كلاهما حرام. و ممّا مضى ظهر: لزوم تحفظ القاضى عن ان يصير خصيا للخائن، و هو امّا بالجذب الباطل او الدّفع الكاذب، و يدل عليه قوله تعالى:

«أنا انزلنا اليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما اراك الله و لا تكن للخائنين خصيماً». (٣)

<sup>(</sup>١)سورة المائدة آية } }

<sup>(</sup>٢) الطباطبائي، العروة الوثق ٣/

<sup>(</sup>٣)سورة النساء آية هَ ١٠

فقد نهى القاضى ان يكون خصيماً للخائن مدافعاً عنه، اذ الحائن انّها يخون نفسه و لذلك لا يحبه الله تعالى، فعلى الحاكم ان يتحرّزعن الميل اليه و الذب عنه و طرد المظلوم و الوقوف الى جانب الظالم.

# ونتيجة الكلام:

ان المتجه فى نظام القضاء هو اتصاف القاضى بالعدالة الكبرى الحاصلة فى القوّة العقلية بالحكمة، و فى الشهويّة بالسخاء و العفّة، و فى الغضبية بالشجاعة؛ فيصبح القضاء طاهرا عن لوث الجور وقذارة الباطل و رجس الزور، و بذلك ينال من الحير ما الا يُعادِ له الحسنات الاخرى.

و من سنن القضاء ان لا يبادر القاضى بالحكم قبل تمام التحقيق و سؤال الخصمين و اليه يشير قوله تعالى:

«ان هذا اخى له تُسَعِ و تَسْعِونَ نِعِجةً وَلَى نَعْجَةُ وَاحدة فَقَالَ الْكَفَلْنِيهَا وَعَزَلَى فَى الْخَطَابِ قَالَ لَقَدَ ظُلَمْكُ بِسُوّالُ نَعْجَتْكُ الى نَعَاجِهُ وَ الْكَفَلْنِيهَا وَعَزْلُ مِنَ الْخَلَطَاءُ لَيْبَغَى بَعْضُهُم عَلَى بَعْضِ الْا الذّين آمنوا و عملوا كثيراً من الخلطاء ليبغى بعضهم على بعض الا الذين آمنوا و عملوا الصالحات وقليل ما هم وظن داود انما فتناه فاستغفر ربه و خر راكعا و اناب». (١)

فى هذه الآية اشارة الى ان الاولى ترك البدار الى وصف الحصم بالظلم و ان كان مع حفظ الفرض و الاشتراط، اى على فرض صحة ذاك السؤال.

و ليس فى الآية ما يدل على الحزازة بالقياس الى مقام النبوة، حيث ذكرت هذه القضيّة فى سورة(ص) بين مدحين لداود عليه السلام، فانّ

<sup>(</sup>١)سورة ص آية ٢٣-٢

, قبلها قوله تعالى: «وآتيناه الحكمة وقصل الخطاب» و بعد ها قوله:

«ياداود إنا جعلناك خليفة في الارض فاحكم بين الناس بالحق».

و من المعلوم: انّ النبيّ الذي آتاه الله الحكمة و فصلّ الخطاب و جعله خليفة في الارض و امره ان يحكم بين الناس بالحق، لا يبادر الى الحكم قبل تمام نصاب التحقيق البئة، فلابد و ان يكون ما صدر منه عليه السلام انما صدر بلسان التعليق و الأشتراط، اى لو فرض صحة ذلك السؤال لكان ظلما.

فعليه يلزم ان يتادّب القاضى بترك التسرع لما كان مثل هذا الحكم ايضاً، كما ان عليه ان يسوى بين الخصمين في النظر و القول، و ان يعلم انّ لسانه بين جرتين من النار و ان لسانه و راء قلبه فان كان له قال و ان كان عليه امسك.

ولو لم يتأدب القاضى بالأدب الالهي لما كان لقضائه مغزى و ان كان حقّاً اذ المعتبر في يُفَوِّذُ القضياء المران من

الحسن الفعلى: بان يكون القضاء مطابقاً للحق، و الحسن الفاعلى: بان يكون صادراً عن نفس زكية و قلب مطمئن بالايمان لا يخاف فى الله لومة لائم، اذ القضاة اربعة، ثلاثة فى النار و واحدة فى الجنة(١) و هو الذى قضى بالحق و هو يعلم أنه حق.

## الفصل الرابع ادب المتخاصمن

قد تبيّن انّ ميزان القضاء هو الوحي الالهي لا غير، و انّ المرجع

<sup>(</sup>١) الوسائل، باب؛ من ابواب صفات القاضي.

الوحيد لفصل الحصومة هو العالم بالوحى و المؤمن به و المتصف بما جعله ملاكا للقضاء فيتعين الرّجوع اليه عند التخاصم و يكون الاعراض عنه بالرجوع الى غيره اعراضاً عن الحق و اتجاهاً نحو الباطل، و هو ضلال بعيد كما قال تعالى:

«الم تر الى الذين يزعمون انهم آمنوا بما انزل اليكوما انزل من قبلك يريدون ان يتحاكموا الى الطاغوت و قد امروا ان يكفروا به و يريد الشيطان ان يضلهم ضلالاً بعيداً».(١)

فليس للمؤمن أن يتحاكم الى من أمر أن يكفر به، كما أنه ليس للطاغوت أيضاً أن ينصب نفسه للقضاء، ولا يبلغ الانسان درجة الايمان حتى يحكم رسول الله و يختاره حكماً كما اختاره ألله تعالى كذلك ويراجع في خلافاته مع الآخرين اليه، ثم لا يجه في نفسه حرجاً ولا ضيفاً متا حكم به الرسول، سواء كان له أو عليه، اذا لأمن هو الذي يُسلم أمره الى ألله تعالى:

«فلا و ربك لا يؤمنون حتى يحكموك فها شجر بينهم ثم لا يجدوا في انفسهم حرجاً مما قضيت و يسلموا تسليماً». (٢)

جو الآية الكريمة يبين بوضوح وظيفة المتخاصمين عند الاختلاف و النزاع، و إنها الرجوع إلى الرسول لا غير، و تحث على الانقياد المحض لحكمه عند ما يصدره حين القحاكم اليه (صلى الله عليه و آله) اذ الايمان هوطمأنينة النفس و السكون، و هو لا يحصل الآ بانقياد القلب و عمل الجوارح كليها.

و قد وصَّف القرآن الكريم بالظلم من لا يتحاكم الى الله و رسوله الآ

<sup>(</sup>١)سورة النساء آية ٦٠

<sup>(</sup>٢)سورة النساء آية ٦٥

اذا كان الحقّ له، كما وصف بالفلاح من اذا دعى الى الله و رسوله ليحكم بينه و بين خصمه اجاب و اطاع، فقال عزّ من قائل:

«و اذا دعوا الى الله و رسوله ليحكم بينهم اذا فريق منهم معرضون و ان يكن لهم الحق ياتوا اليه مذعنين افى قلوبهم مرض ام ارتابوا، ام يخافون ان يحيف الله عليهم و رسوله بل اولئك هم الظالمون». (١)

فقد افاد بالتحليل ان الاعراض عن محكمة الرسول انّها هو ناش عن الظلم.

وقال تعالى:

«انما كان قول المؤمنين اذا دعوا الى الله و رسوله ليحكم بينهم ان يقولوا سمعنا و اطعنا و اولئك هم المقلحون». (٢)

فقد افاد ان الفلاح يقتضي الأنفياد لله و رسوله، وسر ذلك ان المؤمن قد بايع الله و رسوله، و مقتضى البيعة أنّه قد باع نفسه وجميع ما يملك من الاهل و المال لله و رسوله، فهو لا علك نفسه و لا شيئاً ممّا يضاف اليه لانّه قد باعها لله و الرسول، فليس له ان يتصرف في نفسه او ما يعود اليه الا برضى الله و رسوله، و لذا قال تعالى:

«وما كان لمؤمن و لا مؤمنة اذا قضى الله ورسوله امراً ان يكون هم الخيرة من امرهم ومن بعص الله ورسوله فقد ضل ضلالاً بعيداً». (٣) و كما انّ المؤمن ليس له الخيرة فى التحاكم الى الله و رسوله لانّه متعيّن عليه، كذلك ليس له الخيرة فى امره بعد صدور حكمهما عليه، فانّ عدم الأذعان الى حكمهما عصيان و ضلال.

<sup>(</sup>١)سورة النورآية ٤٨-٥٠

<sup>(</sup>٢)سورة النورآية ٥١

<sup>(</sup>٣) سورة الاحزاب آية ٣٦

#### تنبيهان

الاقل: ان الرجوع الى الطاغوت عصيان و اخذ المال بحكه سحت و ان كان الماخوذ حلالاً.

هذا اذا كان المال المتنازع فيه عيناً، و امّا الدين فني كونه كالعين اشكال، تفصيله يطلب من الكتب الفقهية.

الثاني: ان القضاء انتها مو الفصل الخصوم فقط و لا اثر له فى تغيير الواقع عمّا هو عليه، فمن ادعى باطلاً و اقام على دعواه شاهد زور، او انكر حقاً و حلف يميناً فاجرة و خنى ذلك على الحاكم فحكم على مقتضى البيئة الكاذبة او اليمين الفاجرة بخلاف الواقع... يلزم على كلّ من علم به الاتقاء عنه، لاته قطعة من النار، و تفصيله في الكتب الفقهية ايضا.

#### الفصل الحامس ادب الشاهد

للقضاء سند خاص يستند اليه القاضى فى حكمه، فان كان متيناً كان القضاء صحيحاً مطابقاً للمواقع و الآفلا. و كما قلنا في القاضى انه لابد ان يكون عالماً عادلاً، كذلك لابد ان يكون الشاهد عالماً عادلاً.

و الفرق بينها انه يعتبر في القاضى علمه بالقانون الالمي و في الشاهد علمه بالموضوع مشاهدة، فيلزم عليه رعاية أمون

منها الحضور في الحادثة لتحمل الشهادة عن معاينة، منها الحضور في الحادثة لتحمل الشهادة عن معاينة، منها الحضور في الحكمة لا دائها(١) بلا تبديل و لا اعراض، اى ليس له ان يعرض عن الشهادة و يكتمها، لان الكاتم آثم قلبه(٢) او يبدلها لان الله تعالى بما يعملون خبير، كما دل عليه قوله تعالى:

«يا ايها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهداء لله و لو على انفسكم اوالوالدين و الاقربين أن يكن غنياً اوفقيراً والله اولى بها فلا تتبعوا الهوى ان تعدلوا و ان تلووا أو تعرضوا فان الله كان بما تعملون خبيراً». (٣)

قد تقدم تحقيق التميز بين كون الانسان قامًا بالقسط و كونه قواماً به، كما تقدم ايضاً البحث حول الشهادة على النفس و الأقرباء. و المتحصل من الآية الكريمة: عدم دخالة شيء من العوامل النفسية او القومية او الاقتصادية في الشهادة، حتى لا يوجب حب النفس او الوالدين او الاقربين. و كذا يجب ان لا توثر العوامل الاقتصادية من الغني و الفقر في كيفية اداء الشهادة او الاعراض عنها، و السر في ذلك كله ان الله تعالى خبير بما يعمله العبد كائناً ما كان شهيد عليه، فمن علم ذلك يخفظ نفسه عن الزلة و الذلة.

و يستفاد من الآية ايضا عدم منع القرابة عن قبول الشهادة لبعض

<sup>(</sup>١) من سورة البقرة آية ٢٨٢

<sup>(</sup>٢) من سورة البقرة آية ٢٨٣

<sup>(</sup>٣) سورة النساء آية ١٣٥

نظام القضاء في الاسلام و المسلم الوالد، لتماميّة دلالة الآية و عدم تماميّة ما استدل به للمنع عن ذلك، و تفصيله يطلب من كتب الفقه.

# الفصل السادس ادب الحكم بين اهل الكتاب

المتحاكمان قد يكونان مسلمين و قد يكونان من اليهود او النصارى مثلاً و قد يكونان مختلني الدين.

فان كان المتحاكمان مسلمين يحكم القاضى بينها بمقتضى الدين الاسلامي لا غير. و ان كانا يهوديين او نصرانيين مثلاً فالحاكم بالحنيار بين ان يحكم بينها بمقتضى الاسلام أو يرجعها الى المحاكم الحاصة بملتها لتحكم بينها بمقتضى تلك المله، كما يدن عليه قوله تعالى:

«فان جاؤك فاحكم بينهم الراعرض عنهم وان تعرض عنهم فلن يضروك شيئاً و ان حكمت فاحكم بينهم بالقسط ان الله يحب المقسطين».(١)

صريح هذه الآية الكريمة هو التخير بين الامرين، و لا ينا فيه ما هو الظاهر في تعيين الحكم بينهم بمقتضى الاسلام، لان النص مقدّم على الظاهر اولا، و لان التخير بين الامرين هو ايضا ممّا يقتضيه الاسلام، فلا مجال لتوهم كون هذه الآية منسوخة بقوله تعالى:

«فاحكم بينهم بما انزل الله ولا تتبع اهوائهم». (٢)

اذ لا تنافى بين ما هو نصّ فى التخيير و ما هو ظاهر فى التعيين، بالاضافة الى ان التخيير ايضاً هوممّا انزله الله تعالى.

<sup>(</sup>١و٢)سورة المائدة آية ٢٤ و ٤٨

ثم ان تفصيل الكلام فيا اذا كان المتحاكمان مختلفين في الملة و في جواز ان يحكم قاضى المسلمين بينهم بمقتضى شريعتهم، حسبا يتراثى من قوله عليه السلام:

«لوثنيت لى الوسادة لحكمت بين أهل الانجيل بانجيلهم...».

و في غير ذلك من المباحث الفرعية موكول الى محلَّه من كتب الفقه.

و لقد قوى بعض اصحابنا الامامية (١) تحتم الحكم بينها بمذهب الاسلام، لان رد هما الى احدى الملتين موجب لاثارة الفتنة، و قد احتاط سيّدنا الاستاذ دام ظلّه فيا اذا زنى ذمّى بذميّة او لاط ذمّى بذميّ باجراء الحدّ عليه. (٢)

#### الخاتمة:

# من نوادر احكام القضاء

۱ ـ قد تقرر فى الفقة: أنّ للقضاء ميزانا لا يتعداه القاضى و هو البينة أو اليمين. و منها القسامة عند اللّوث، أو علم الحاكم، أو الاقرار، حيث لا يمكن للقاضى الحكم الثبوتى أو السلبى بما عدا ذلك.

نعم قد يتوسّل الى القرعة عند ترّاحم الحقوق فقط، لا لبيان الحكم و كشفه بل للتقسيم و نحوه ممّا يشتبه فيه الموضوع الحارجي، و تفصيله في الفقه.

و قد قيل: أن له أصلا في القرآن الكريم لا يخلو التعرض له عن الفائدة، و ذلك هو قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) السيورى، كنزالعرفان: ٣٧٨/٢

<sup>(</sup>٢) تحريرالوسيلة: ٢/٤٦٤ و ٧٠٠ و٥ ٥٠٠ و٧٠٥

«وما كنت لديم اذ يلقون اقلامهم ايهم يكفل مرم و ما كنت لديم اذ يختصمون».(١)

وقوله تعالى ايضا:

#### «فساهم فكان من المد حضين». (٢)

اى المغلوبين بالقرعة حيث ظهر سهمه من الالقاء في البحر ليلتقمه الحوت او لغير ذلك.

ثم أنّ ذلك لا مساس له بالقضاء، لا عمية القرعة من بابه، الآ أنّ الله مساسا به قد أوجب الايماء اليه هنا بهذا القدر.

٢ ـ قد يتخيل الاختلاف بين حكمى داود و سليمان في الحرث اذ نفشت فيه غنم القوم.

فیحمل علی اختلافها فی الاجتهاد تارة و انّ الّذی اوحی الی سلیمان کان ناسخاً کما حکم به داود تارة اخری.

مرز تقية ترين إسدى

أقول:

امًا الاجتهاد عن رأى و تفكر حصولى فلا مجال له للنبى بالنسبة الى الحكم الالهي، مضافاً الى قوله تعالى:

#### «ففهمناهاسليمان»

المشعر بكونه تفهيا الهيّا، كما انّ ما، اوتى داود عليه السلام كان من قبل الله عزّوجلّ، حيث آتاه الله الحكمة و فصل الخطاب الّذى قيل فيه ان منه كون البيّنة على المدعى و اليمين على المنكر.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية } }

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات آية ١٤١

و امّا النسخ فلعلّه لم يثبت به، لاحتمال كون كلا الحكمين حمّا، الآ انّ ما حكم به سليمان كان انفع و اعود بلحاظ المتحاكمين. فتذبر. تم بحمده تعالى عبدالله الجوادي الآملي





# بسم الله الرحمن الرحيم

و به نستعین و صلّی الله علی جمیع الانبیاءو المرسلین سیا محمّد و آله الطاهرین.

و بعد فيقول العبد الفتقر إلى الله، عبدالله الجوادى الطبرى الآملى هذه ويجزة حول القصاص في القرآن.

ان القرآن لكونه نورا و هداية للناس و فيه تبيان كلّ شيّ يحتاج اليه الانسان في سعادته، يبين جميع ماله دور في الحيوة الطيبة و لا يترك شيئا من ذلك سدى؛ و ليس هو كتاب قانون جامد بحت يختص بيان ما يوجب النظم الماذى الساذج بلا تعرض لبعده المعنوى، و الا لما كان نورا تاما كاملاً.

و من ذلك التعرض لحكم الجناية على الغير عمدا بقتله او قطع عضوه او جرحه او نحوه، و هو بان يقتص من الجاني.

و استيفاء المقال هنايتم في مقامين: احدهما في قصاص النفس، و الاخر في قصاص العضو قطعا او جرحا، اما المقام الاول ففيه فصول.

## الفصل الأول في تفسيرتعمد القتل

ان القتل العمدى يحصل بامور: احدها قصد قتل الغير بفعل ما ينتهى الى قتله سواءكان ذلك الفعل موجبا للقتل غالبا اولا، وثانيها قصد الفعل الموجب للقتل غالبا، سواءقصد الفاعل به القتل اولا. وثالثها الجمع بين الامرين، وهو قصد القتل بقصد ما يوجبه. و رابعها قصد الفعل الذي لا يكون بطبعه موجبا للقتل غالبا و لا قصده الفاعل ايضا، الا ان الذي وقع عليه الفعل كان مريضا اوهر ما اثر ذلك الفعل و اوجب قتله مع كون الفاعل عالما به وهذا القسم عند التحليل ينتهى الى القسم الثاني.

مراضة تكويتراطي وسيري الفصل الثاني الفصل الثاني في الموقف الاجتماعي لتعمد القتل

ان القرآن يهتف بالخطر الهائل للقتل العمدى، حيث يقول: «من اجل ذلك كتبنا على بني اسرائيل انه من قتل نفسا بغير نفس

او فساد في الأرض فكانما قتل الناس جيعا». الآية (١)

فتدل على ان قتل الذى لا يستحق القتل ـ لانه لم يقتل نفسا محترمة و لم يفسد فى الارض فسادا موجبا لهـ بمنزلة قتل جميع الناس، لانه سَنّ القتل و اغرى العداء العام و بث البغضاء و بعث الشحناء الشامل فى

<sup>(</sup>١)سورة المائدة آية ٣٢

الامة المنسجمة الواحدة، فيكون قتل بعضهم كقتل الكل و حيوته حيوتهم؛ فلذا يوضع القاتل في واد من جهنم يوضع فيه من قتل جميع الناس(١) و التفاوت هو زيادة العقاب.

و لا اختصاص لهذا الموقف الهائل ببنى اسرائيل حسبا جاء فى صدر الآيه لا حتفافها بالقرينة اللفظية و اللبية الدالة على ان القتل العمدى فى نفسه خطير، بلا فرق فى ذلك بين الامم؛ ويؤيده انه «قر النبى صلى الله عليه و آله بقتيل فقال: من لهذا؟ فلم يذكر له احد، فغضب ثم قال: والذى نفسى بيده لو اشترك فيه اهل الساء و الارض لا كبهم الله فى النار» (٢) فتحصل: ان القتل العمدى فى موقف خاص بحيث يكون قتل البعض كقتل الجميع، و ايضا بحيث لو اشترك اهل الساء و الارض فى قتل واحد عذبوا جميعا فى النار؛ فيكشف ذلك من اهتمام الشرع بصيانة الدماء المحقونة و النفوس البريثة بتهديدين حادين: احدهما كون قتل البعض بمنزلة قتل المكل، و ثانيها تعذيب الكل عند اشتراكهم فى قتل البعض، بمنزلة قتل المكل، و ثانيها تعذيب الكل عند اشتراكهم فى قتل البعض.

# الفصل الثالث في النهي التحريمي عن تعمد القتل تكليفا

ان القرآن ينادى بحرمته وينهى عنه بالخصوص حيث قال تعالى: «و لا تقربوا الفواحش ما ظهر منها و ما بطن و لا تقتلوا النفس التى حرة الله الا بالحق». (٣)

<sup>(1)</sup> الوسائل الباب ١ من ابواب القصاص في النفس.

<sup>(</sup>٢) المستدرك الباب ٢ من ابواب القصاص في النفس.

<sup>(</sup>٣)سورة الانعام آية ١٥١

فنهى عنه بالخصوص مع كونه من الفواحش، كما نهى عن مثله من الكبائر الموبقة فى السور المكية النازلة قبل الهجرة، كالشرك بالله، و عقوق الوالدين، و قتل الاولاد، و غيرها. ثم انه تعالى عد ذلك كله مما اوحى الى رسوله من الحكمة، فجمع فى تلك الآيات (١) بين الحكمتين: النظرية و العملية. و حيث انتهى الامر الى قتل الاولاد، فنشير الى السيرة المشئومة منه فى الجاهلية، حيث ان اهلها كانوا يقتلون اولادهم فى موارد منها: قتل البنات ووأدها لتوهم السبى و العار «و اذا بشر الحدهم بالانثى ظل وجهه مسودا فهو كظيم أيمسكه على هون ام يدسه فى التراب، وجعله الله موجبا للسؤال و العقاب يوم القيامة بقوله تعالى:

«و اذا الموؤدة سئلت باى ذنب قتلت».(٢) و منها: قتل مطلق الاولاد خشية الاملاق، حيث نهى عنه القرآن بقوله تعالى:

«ولا تقتلوا اولادكم خشية العلاق». (٣) ومنها ايضاً قتل مطلق الاولاد قربانا للاصنام التي اتخذوها آلهة، ونهي عنه يقوله تعالى:

«وكذلكزيّن لكثير من المشركين قتل أولادهم شركائهم» الآية. و «قد خسر الذين قتلوا اولادهم سفها بغير علم».(٤)

وقد عدّ القرآن من شرائط قبول بيعة النساء ان «لا يزنين ولا يقتلن اولادهن» (٥) باى نحو من القتل المحرم. فاقض العجب كيف كان القرآن نورا اضاء الظلام و هدى الجاهلية التي كانت تتقرب الى الاصنام بقتل الاولاد الى الاسلام، الذي به صاروا سادة الناس وقادة

<sup>(</sup>١)سورة الاسراء آية ٢٢ الى ٣٩

<sup>(</sup>٢)سورة التكو يرآية ٨و٩

<sup>(</sup>٣)سورة الاسراء آية ٣١

<sup>(</sup>٤) سورة الانعام آية ١٣٧ و ١٤٠

<sup>(</sup>٥) سورة المتحنة آية ١٢

الامم ان اهتدوا و لم يتعدوا حدود ما انزل الله!

# الفصل الرابع في وجوب التوبة والكفارة على من تعمد القتل

ان اقتراف جرعة القتل لها عواقب هائلة ان لم تغفر بالتوبة و التكفير؛ و لذا قرر في الشرع للمعاصى الموبقة التكفير الخاص عدا التوبة؛ ومن تلك الكبائر المهلكة القتل العمدى، حيث انه يجب على من ارتكبه عدا التوبة الخالصة و الانابة الناصحة، الكفارة الفائقة، و هو الجمع بين تحرير رقبة مؤمنة و صيام شهرين متتابعين و اطعام ستين الجمع بين تحرير رقبة مؤمنة و صيام شهرين متتابعين و اطعام ستين مسكينا؛ و القرآن و ان اكتفى بكفارة القتل الخطائي، الا ان ثاني الثقلين الذين و رقبها رسول الله ناطق بها في من تعمد القتل ـ كما في الفقه ـ و بين هناك الميز بين كفارة القتل الحمد و كفارة القتل الخطاء.

# الفصل الخامس في العقاب العظيم الاخروي لمن تعمد القتل

ان القرآن يصرح بالعُذاب الاليم لمن تعمد قتل المؤمن و لم يتطهر منه بالتوبة و التكفير و الاستيفاء بالانقياد للورثة، حيث قال تعالى:

«ومن يقتل مؤمنا متعمدا فجزائه جهنم خالدا فيها وغضب الله و لعنه و اعدله عذابا عظيما».(١) و لعل هذا التهديد الحاد و الترهيب البالغ انما هولقتل المؤمن لايمانه، لا لداع شخصى وعداء خصوصى؛ و

<sup>(</sup>١)سودة النساء آية ٩٣

القصاص في الفرآن \_\_\_\_\_\_\_\_ ۱۰۳ المراد من الحلود هنا: اما الابدى منه و هوما اذا رجع الى ارتداد القاتل،

و اما المكث الطويل ان لم يرجع اليه. وعلى اى تقدير تنجحه التوبة، لان اثرها الكلامى ـ و هوما يرجع الى العقاب الاخروى ـ متفق عليه؛ و ان كان فى اثرها الفقهى بالقياس الى خصوص بعض الآثار اختلاف فى الجملة.

# الفصل السادس فى تشريع اصل القصاص

ان القرآن يقرر لكل سيئة سيئة مثلها، و لكل اعتداء اعتداء مثله بالعموم؛ الا أن المقرر في تعمد القتل هو القضاص، حيث يقول:

«ولكم في القصاص حيوة بداول الألباب لعلكم تتقون». (١) و القصاص هو تتبع اثر الجاني باستيفاء مثله؛ و تشريعه ضامن للحياة، اذ في ضوئه يتحرز الشخص عن قتل غيره حتى لا يقتل به قصاصا فتحفظ حيوته كما يحفظ حيوة غيره؛ ففيه حياة للناس؛ و هو الجعول بدواً في تعمد القتل، فلادية هناك ـ كما في غيره من شبه العمد و الحفظاء الحضينعم: لو توافق القاتل و ولى المقتول على مال اقل من الدية المقدرة في غيره او ازيد او مساويه و رضيابه امكن سقوط القود بذلك، كما يمكن سقوطه ايضا بالعفو الحض حسما يأتى؛ فتحصل: ان القصاص عامل للحياة، ايضا بالعفو الحض حسما يأتى؛ فتحصل: ان القصاص عامل للحياة، مضافا الى ما يعتبر فيه من التساوى المانع عن التعدى بقتل جاعة بواحد.

\* \* \*

<sup>(</sup>١)سورة البقرة آية ١٧٩

# الفصل السابع في اعتبارالتماثل في القصاص

ان القرآن لكونه كتابا انزل بالحق ليقوم الناس بالقسط، قد قرر القصاص بحيث لا يتجاوز به عن العدل حيث قال:

«و كتبنا عليهم فيها ان النفس بالنفس». الآية (١) و الظاهر منها هو اعتبار التساوى فى قتل النفس، فلا يجوز الاسراف فيه بقتل ازيد من واحد بواحد، كما كان دأب الجاهليه؛ و لا اختصاص لهذا الحكم ببنى اسرائيل ـكما مر فى الفصل الثانى ـ اذ الميزان فى القصاص هو ما قرره الشرع بالقسط، لا ما يقضيه الغريزة السبعية المهاجمة.

ثم انه لما كان مجرد تقابل النفس بالنفس يشمل ما اذا كان احد هما حُرًا و الأخر عبدا او احدهما ذكرا و الإخر انثى، بيّنه و قيّده بقوله:

«ياايهاالذين آمنوا كتب عليكم القصاص في القتلي الحربالحرو العبد والانقى بالانقى».الآية(٢) فندل على اعتبار التماثل الحناص بين المقتول و من يقتل قصاصا.

و لا مجال لتوهم التنافى بين الآيتين بعد كون الاولى مطلقة محمولة على الثانية التى تكون مقيدة، حيث انه لا تعارض بين الاطلاق و التقييد، كما لا تنافى بين العموم و الخصوص. و الآية ساكتة عما لوقتل الذكر الانثى او قتلته الانثى، و لكن لذلك حكم مضبوط فى السنة، و الكلام الآن حول الآية الناطقة باعتبار التماثل فى الذكورة و الانوثة؛ و لا

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية ٤٤

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية ١٧٨

القصاص في القرآن \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ١٠٥

وجه ايضا للقول بان الآية الاولى مختصة باهل الكتاب، و الثانية مرتبطة بامة الاسلام، بعد ما تقدم من عدم الاختصاص و ظهورها في العموم، حسما يؤتيده النصوص و الفتاوى.

## الفصل الثامن في بيان من بيده القصاص

ان القرآن ينطق بان القصاص حق مجعول لولى من قتل عمد احيث يقول «... و من قتل مظلوما فقد جعلنا لوليه سلطانا فلا يسرف في القتل انه كان منصورا».(١) فالقصاص سلطة خاصة يكون اعمالها او تركها الذي هو ايضا نوع اعمال بيد ولى القتول ظلها؛ و ليس ميراثا تركه المقتول بل حق بدوى جعل لوليه، فليس لغيره سهم فيه، حتى المقتول بعد ما اصيب و قبل ان يقتل، قليس له العفو او المطالبة بالمال او الأعمال، اذ لا حق له الصلاً. فعم: لقضاص العضو قطعا او جرحا حكم آخر، سيوافيك ان شاء الله.

وحيث ان القصاص حق مجعول لولى المقتول فلا مساس له بالحد حتى يحتاج اصل ثبوته الى حكم القاضى ـ كما فى الحدود و بينها فروق عديدة ـ هنها: ان الحد قد يسقط بالتوبة دون القصاص . و منها: ان الحد يمكن العفو عنه اذا كان ثبوته بالاقرار دون القصاص ، اذ ليس للامام العفو عنه اصلا. و منها: ان الحد لا يصح اجرائه الا بميزان القضاء و حكم القاضى دون القصاص ، حيث انه لا يحتاج الى القضاء ، بل يصح لولى المقتول ان يتولاه . نعم: ذهب بعض الفقهاء الى اعتبار اذن ولى

<sup>(</sup>١)سورة الاسراء آية ٣٢

المسلمين بحيث لو تولاه بدون اذنه يعزّر، و هذا غير احتياج القصاص كالحد الى القضاء؛ و لكن لو قتل شخصا و ادعى انه اقتصّ منه فعليه الاثبات، فان اثبته فهو، و الا فيقتص منه. و من تلك الفروق: ان الحد لا يثبت بالحلف و ليس على صاحب الحد يمين، بخلاف القصاص الذى يثبت باليمين، كما انه يسقط بها ايضا. و له ايضا خصيصة اخرى، حيث انه يثبت بالقسامة و يسقط بها، و هى نوع خاص من اليمين.

و منها: ان القصاص حق يرثه وارث المال عدا الزوجين دون الحد. نعم: في بعض اقسام الحدود كحد القذف خصوصية يشبه القصاص من حيث كونه حقا خاصا بيد من جعل له؛ الى غير ذلك من الفروق المبحوث عنها في الفقه؛ و المراد هنا بيان خروج القصاص عن ضابطة الحد في الجملة، لا بالجملة، الأفي كلا طرفي الطرد و العكس موارد نقض و استثناء، حيث ان بعض الحدود ايضا مما يجوز لعامة المسلمين المتصدى له عند حفظ النظم و عدم الفساد كحد من ادعى النبوة او سب النبي صلى الله عليه و آله اذ يجوز لمن سمع ذلك ان يتصدى للحد و هو القتل بلا افتقار الى الحكم، بل بلا احتياج الى اذن الوالى، يعنى انه لا يحتاج الى قضاء القاضي و لا و لاية الوالى. نعم: لو قتل شخصا بنعوى انه ادعى النبوة او سب النبي صلى الله عليه و آله مثلاً فعليه بنعوى انه ادعى النبوة او سب النبي صلى الله عليه و آله مثلاً فعليه بنعوى انه ادعى النبوة او سب النبي صلى الله عليه و آله مثلاً فعليه المينة و الا فيقتص منه ظاهرا و ان كان مصيباً واقعا.

# الفصل التاسع في عدم الميز بين الذكروالانثي في القصاص

قد يتوهم الميز جهلا او تجاهلا بين الذكر و الانبِي في موارد خاصة؛ منها: القصاص حيث يقال: بان الانثى نصف الذكر، و يجعل ذلك قدحا فى كتاب « لا يأتية الباطل من بين يديه و لا من خلفه » وطعنا فى دين اكمله الله، و نقدا فى نعمة اتمها سبحانة، و شيئاً فى اسلام قد رضيه الله للناس دينا؛ فيلحد به فى اوساط من الناس يصعب عليهم حل الشبهة و يعتاص عليهم رد ما تشابه منه الى ما هو محكم فى بابه لا يتطرقه الحلل و المغالطة؛ و تحقيقه فيا يلى.

اها اولا: فلانه «ما كان لمؤمن و لا مؤمنة اذا قضى الله و رسوله امرا ان يكون لهم الخيرة»، لان الله لا يضل و لا يتسى، و هو اعلم به بصالح العباد منهم و ارحم بهم منهم؛ كما انه تعالى اقرب الى انفسهم منهم؛ وحيث انه هو الله الجامع لجميع الاسماء الحسنى، فتنحصر الخالقية فيه تعالى بحيث لا خالق سواه؛ و كا كان هو الحالق لا غيره، فينحصر امر وكالة الحلق فيه، فهو وكيل كل شى بالقول المطلق لا غيره، فلا عال لغيره ان يطمع فى خلق شى او يطمع فى امره بعد خلقه، قال عز من قائل: «ذلكم الله ربكم لا اله الله هو حالق كل شى فاعبدوه و هو الربوبية و توحيد الخالقية و توحيد الربوبية و توحيد الالوهية و المعبودية، فلا خالق سواه و لا رب عداه فلا معبود سواه. فاقض العجب ممن يتلوقوله تعالى: «الله خالق كل شى وهو على كل شى وكيل» (١) ثم لا يلين قلبه الى ذكر الله! فو يل لمن لا كها بلا تدبر، و اسفاً على من فى قلبه قفل الذنب و على عينه غطاء الغفلة، و هو في كينان مما يدعوه الله اليه.

و اها ثانياً: فلانه لا ميزبين الذكر و الانثى فيا هو المهم من الامور الانسانية اصلا، اذ لم يعهد من الشرع فى شئ من الكمالات السامية و

<sup>(</sup>١)سورة الانعام آية ٢٠٢.

<sup>(</sup>٢)سورة الزمرآية ٦٦

معالى الامور كون الذكورة شرطا في نيل ذلك الكمال العالى، أو كون الانوثة مانعة عن نيل ذلك المعنى السامى نعم : قد يتراثى ذلك في بعض الأمور الاجرائية \_كالولاية و القضاء ـ و اين ذلكمن الميز المانع عن تكامل المرئة؟ مع انه جعل لها وظائف اخرى و حقوق عليحدة يمكن لها الْرَقِّي بها. و الحاصل: انه يلزم الباحث المتعمق الفرق بين العلوم و الأعمال، وكذا الفرق بين المعارف والامور الاجرائية؛ والسر في ذلك: هو ان الدين الألمي لتربية الانسان و تهذيبه، و الانسان بما أنه أنسان لافرق فيه بين الذكر و الانثى، لا ان هناك ذكورة و انوثة و هما متساويان حسم تراه الثقافة المادية الغربية أو الشرقية، بل بمعنى ادق منه، و هو ان مدار التهذيب ـ و هو الإنسانية ـ خارج عن طور الذكورة و الانوثة و منزه عن لوثهما و عال عن كل واحد منها ـ كما بينه بغض(١) اساطن الحكمة الالهية حيث أفاد «أن الذكورة و الانوثة خارجتان عن الانسانية التي هي صورة فعلية خاصة الانهاس الامور المصنفة، لا من الفصول القريبة او البعيدة، و لانها مرتبطان عا هو مادة الانسانية و قوتها، لا بما هو صورتها و فعليتها، فلذا تريهها موجودين في الانواع السابقة على الانسانية كالحيوان بل و النبات» اقول: و لعله لذا لا يوجد شئ منها في ما يفوق الانسان؛ و بالجملة ان الحياة الطيبة التي و عدبها (٢) الله «من آمن وعمل صالحا» انما هي تكون للانسان بما هو انسان، سواء خلق جسمه المادي هكذا او ذاك ؛ فمآل هذا التحليل، هو أنه لا يحوم حوم الانسانية . التي هي مهد التربية و التهذيب. الذكورة و الانوثة اصلاً، لا أن هناك ذكورة و أنوثة و هما متساو يان، تدبر تجد الفرق!

<sup>(</sup>١) هو ابن سينا في الفصل الرابع من المقالة الخامسة من الالهيات الشفاء

<sup>(</sup>٢) سورة النحل آية ٩٧

واها ثالثا: فلانه لا ميز بينها عند تعمد القتل في شئ من الامور المارة، لا من حيث كونه ـاى تعمد القتل خطيرا هائلا بموقفه الاجتماعي، ولا من حيث النهى التحريمي عنه، ولا من حيث لزوم الاجتماعي، و لا من حيث لزوم التغليظ اذا كان ذلك فى الحرم او في الشهر الحرام، و لا من حيث العقاب الاخروى و العذاب العظيم و الغضب و اللعن الالحي، و لا من حيث لزوم القصاص، و لا من حيث كون القصاص بيد ولى من قتل مظلوماً، و لا من حيثيات من حيث كون القصاص بيد ولى من قتل مظلوماً، و لا من حيثيات الوقتلت الائي ذكرا لقتلت به قصاصا بلا شئ، كها لوقتلت انثى اخرى او قتل الذكر ذكرا، حيث ان القاتل في هذه الموارد يقتل قصاصا بلا شئ زائد؛ و اما لو قتل الذكر انثى لقتل بها قصاصا بعد اخذ نصف ديته، و هذا يوهم بان قيمة المراق نفي المرجل بل المراة هي نصف الرجل؛ فن هنا يغالط فيلجد احيانا و يتزلزل في الاعتقاد الاسلامي.

والذى يسهل الخطب، هو أن الدية ليست معيارا للكرامة الانسانية، ولا أن الكرامة الانسانية الفائقة على كثير من المخلوقات توزن و تقوّم بها، اذ الانسان قد بلغ منزلة لو اشترك أهل السماء والارض في قتله لاكبهم الله في النار، وكان قتله بمنزلة قتل جميع الناس، وأن جزاء قتله هو العذاب العظيم، بلا ميز في شئ من ذلك بين الذكر والانثى؛ وأين هذا من الدية التي قد قررت في الشرع لقتل الكلب أيضا؟ حيث أن قاتله يلزم بالدية المقدرة له؛ فالدية لا مساس لها بالكرامة الالهية أصلا، ولذا لا تفاوت فيها، بين قتل أتتى الناس الذي هو اكرمهم عندالله، وبين قتل واحد من أوساط الناس الذي لا فضل له. فتحصل: أن الكرامة لا توزن ولا تعادل بالدية و أن الدية ليست معيارا للقيمة الألهية، بل «قيمة كل ولا تعادل بالدية و أن الدية ليست معيارا للقيمة الألهية، بل «قيمة كل أمرٌ ما يحسن» وكرامته بتقواه، فلو كان بين الرجل و المراة تفاوت في

الدية فلعله لان الرجل غالبا اقوى من المراة في التوليد الاقتصادى و تأمين المؤون او لغير ذلك مما يعلمه الله تعالى، لا ان المراة نصف الرجل فى القيمة، لوضوح فساده طردا و عكسا.

## الفصل العاشر في العفوعن القصاص

ان القتل العمدى لكونه ظلما و اعتداء على الغير يكون كغيره من السيئات و التعديات، من حيث امكان الانتقام منه، و من حيث جواز العفو عنه؛ و الدليل على ذلك قسمان: احدهما ما يدل عليه بالعموم، و ثانيهما ما يدل عليه بالخصوص. اها القسم الاول: فهو عدة آيات تدل على ان المظلوم و من وقع عليه الاعتداء له الانتصار و الانتقام بمثل ما اعتدى عليه، كما له العفو و الصفح عمن تعدى عليه، كقوله تعالى: «و اعتدى عليه، كما له العفو و الصفح عمن تعدى عليه، كقوله تعالى: «و جزاء سيئة سيئة مثلها فمن عفى و اصلح فاجره على الله انه لا يحب الظالمين». (١) و قوله تعالى: «و ان عاقبتم فعاقبوا بمثل ما عوقبتم و لئن صبرتم لهو خير للصابرين». (١)

و قوله تعالى: «فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم و اتقوا الله و اعلموا ان الله مع المتقين». (٣) الى غير ذلك من الآيات التى تدل على جواز الانتقام و الانتصار للمظلوم، و لكن بقدر ما تعدى عليه، لا ما يزيد عليه، فانه ايضا ظلم. كما يدل على جواز العفوو

<sup>(</sup>١)سورة الشورى آية ١ \$ و ٠ ٤

<sup>(</sup>٢)سورة النحل آية ١٢٦

<sup>(</sup>٣)سورة البقرة آية ١٩٤

الصفح الجميل اليه.

و حيث ان القرآن نور و هدى يحتوى على مراحل من التعليم و التربية لا تكون على حد سواء، بل بعضها ارفع من بعض و بعضها احسن من بعض، و ان كان الكل رفيعا حسنا؛ و يرشدك الى ذلك قوله تعالى: «ان الله يأمر بالعدل و الاحسان». (١) حيث ان الاحسان هو فوق العدل؛ فن اعتدى على الظالم بمثل ما اعتدى عليه فهو عادل، و اما من عنى و تجاوز عن الاعتداء عليه فهو عسن؛ و لعله يشير اليه قوله تعالى: «و اتبعوا احسن ما انزل اليكم». (٢)

حيث ان العفو كالانتقام مما انزله الله، ولكن العفو احسن منه وقد امروا \_بالامر الندبى ـ باتباع ما هو احسن، كما امروا يدرُّالسيئة بالحسنة لا بسيئة اخرى مثلها، و مدح الذي يدروُن بالحسنة السيئة، حيث قال تعالى: «ويدروُن بالحسنة السيئة اولئك لهم عقبي الدار». و اثني على الذين يدفعون السيئة بالتي هي أخسن بان ذلك مقام لا يناله الا الصابرون و منزلة لا يبلغها الا ذو حظ عظيم، حيث قال تعالى: «ولا تستوى الحسنة و لا السيئة ادفع بالتي هي احسن فاذا الذي بينك و بينه عداوة كانه ولى حميم ومايلقها الا الذين صبروا و ما يلقها الا ذو حظ عظيم». (٣)

فن ذلك يظهر: ان الامر بالانتقام و الاعتداء بمثل ما وقع من الظالم ليس تعيينيا بحيث لا يجوز للمظلوم الصفح عنه، و ان الانتقام في حق الناس ليس كبعض الحدود في حق الله بحيث لا يجوز الاخذ بالرأفة و الترحم على من يجرى عليه الحد، بل للرأفة و العفو هنا بحال واسع حسبا تقدم.

و اما القسم الثانى: فهو ايضا بعض آيات اخر ناظرة الى خصوص

<sup>(</sup>۱)سوره نحل آیة ۹۰ (۲) سوره زمر آیة ۵۵ (۳) سوره فصلت آیة ۳٤

العفو عن القصاص، كما أنها دالة على جواز الاقتصاص، منها: قوله تعالى: «أن النفس بالنفس و العن بالعن و الانف بالانف و الاذن بالاذن و السن بالسن و الجروح قصاص فن تصدق به فهو كفارة له». (١) فتدل على انَّ وليَّ المقتول او من اعتدى عليه، له سلطان مجعول من الله، فله اعماله بالقصاص، كما له الاغماض عنه بالتصدّق و الصفح؛ و ان هذا العفو منزلة الكفارة التي تكفر ذنبه، حيث انه حسنة تذهب بالذنب، نظير غيره من الحسنات التي يذهبن السيئات. ومنها: قوله تعالى: «كتب عليكم القصاص في القتلي الحربالحرو العبد بالعبد والانثي بالانثي فمن عني له من اخيه شئ فاتباع بالمعروف و اداء اليه باحسان ذلك تخفيف من ربكم و رحمة فن اعتدى بعد ذلك فله عذات اليم». (٢) فتدل على عدم تعين القصاص، و أن قوله تعالى: «كتب عَلْمِكم القصاص». ليس على وزان قوله تعالى: «كتب عليكم الصيام». حيث لا ترخيص فيه، بل المزاد من الكتابة هنا هو التخييري منها إلا التعييني، فلذا يجوز لمن جعل له السلطنة العفو؛ و هو قد يكون مطلقا و عفوا تاما و ذلك اذا لم يكن مشروطا بالدية، و قد يكون مشروطاً بها حين ما رضي القاتل بها لما تقدم من أنَّ الحكم الاولى في القتل العمدي هو القصاص، و اما ألَّدية فمتوقفة على رضي الطرفين؛ كما أنه لا تقدير لها هنا، أذ يمكن توافقها على مقدار أزيد من الدية المقدرة في الخطاء او اقل او مساولها. وعلى اي تقدير: فقد اوصى الله كل واحد منهما بموعظة حسنة، حيث قال: «فاتباع بالمعروف و اداء اليه باحسان» فعلى العافى ان يتبع المعروف و لا يتعداه، وعلى الجانى ان يؤدّى ما تصالحاً عليه باحسان و لا يما طل و لا يبخس و لا يشاكس.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية ١٤

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية ١٧٨

ثم افاد تعالى؛ بان ذلك التخيير و عدم تعين القصاص تخفيف منه تعالى و رحمة القية شملت الامة المرحومة، فلا يجوز الاعتداء بعد العفو، و لا يصح التعدى بعد الصفح لانه يستتبع عذابا اليما.

اما المقام الَّثاني: فني قصاص العضوقطعا اوجرحا

ان الجناية العمدية على الغير، قد تكون بقتل النفس، و قد تكون بقطع العضو او جرحه؛ وقد تقدم بسط المقال فيا يرجع الى قتل النفس.

و اما الكلام فيا يرجع الى قطع العضواو جرحه، فيجرى فيه اكثر ما مرقى قتل النفس، الا ان هنا فرقا لابد من بيانه، و هوان الحكم الا ولى لقتل النفس هو القصاص لا غير، و اما العفو او التصالح على ما يعادل الدية او يختلف معها فامر آخر زمامه بيد ولى المقتول وحده او مع رضى القاتل. و اما حكم قطع العضو او حرحه فهو القصاص ايضا ان لم يستلزم السراية الى باقى الاعضاء او النفس، والا تبدل بالدية حسبا قرر في الفقه اذ لا مجال للقصاص الضار والموجب للظلم على الجانى؛ ولمل هذا الفرق هو الموجب لذهاب عدة من الاصحاب الى لزوم اذن وتى المسلمين هنا فى الاقتصاص.

ثم الذى يدل على قصاص الطرف قطعا او جرحا بالخصوص عدا الادلة العامة الدالة على جواز الاعتداء بمثل ما اعتدى عليه و صحة العقوبة بمثل ما عوقب به، هو قوله تعالى: «و العين بالعين و الانف بالانف و الاذن بالاذن و السنّ بالسنّ و الجروح قصاص». (١) و قد تقدم عدم اختصاص هذا لحكم بالامة السالفة بعد انعقاد الاجماع على ثبوته فى عدم اختصاص هذا لحكم بالامة السالفة بعد انعقاد الاجماع على ثبوته فى هذه الامة، مع لزوم العمل بحكم سابق لم يثبت نسخه باحد الثقلين الذين ورثهما رسول الله فى المته كيلا تضل.

<sup>(</sup>١)سورة المائدة آية ٤٥

ثم انه يؤخذ باطلاق هذه الآية الناطقة بان العضويقتص بمماثله، بلا تفاوت فيه بين الذكر و الانثى حيث انه لم يرد في قصاص العضونظير ما ورد في قصاص النفس من قوله تعالى: «الاتفى بالاتفى». الموجب لتقييد اطلاق قوله تعالى: «ان النفس بالنفس». نعم: اذا انتهى الامر الى الدية، فهناك فرق و ميز في الجملة بين الذكر و الانثى تفصيله في الفقه، و جوابه هو ما قرفي (الفصل التاسع من المقام الاول) كما انه يؤخذ بما في ذيل الآية من اطلاق جواز العفو عن القصاص، و انه تصدّق يكفر به ذيل الآية من اطلاق جواز العفو عن القصاص، و انه تصدّق يكفر به ذيل الآية من اطلاق جواز العفو عن القصاص، و انه تصدّق يكفر به ذيل الآية من اطلاق جواز العفو عن القصاص، و انه تصدّق يكفر به ذيل الآية من اطلاق جواز العفو عن القصاص، و انه تصدّق يكفر به ذيل الآية من اطلاق جواز العفو عن القصاص، و انه تصدّق يكفر به ذيل الآية من اطلاق جواز العفو عن القصاص، و انه تصدّق يكفر به ذيل الاقاصى، بلا ميز بين قتل النفس او قطع العضو او جرحه.

تم والحمدلله رب العالمين عبدالله الجوادي الطبري الآملي





# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي جعل العرش مطافأ للملائكة الحافين و البيت المعمود في الساء مثالا له للزائرين و جعل الكعبة في الارض مثالا لها للطائفين و العاكفين و صلى الله على جميع الانبياء و المرسلين و الائمة الهداة المهديين الذين هم خير الحاج و المعتبرين.

و بعد، فيقول العبد المفتاق الى ربه الجواد عبدالله الجوادى الطبرى الآملى: هذه وجيزة حول اسرار الحج و ماله من المأثر القيمة في ضوء مقدمة و صلات و خاتمة:

### اماالمقدمة فق بيان امرين:

١ ـ قى بيان أن الكل عبادة ومنها الحج، بطناً وسراً.
 ٢ ـ أن العبادة بظهرها و بطنها غاية الحنلق المحتاج لا الحتالق الغنى.

#### فاما الامرالاول

و هو ان لكل عبادة بطناً و سراً فهو ان العبادة مما بينه الله تعالى فى ١١٦

كتابه الذي هو تبيان كل شئ و له ـ اى لكتاب الله تعالى ـ ظهر و بطن حيث قال مولينا ابو جعفرعليه السلام في حديث: أن لكتاب الله ظاهراً و باطناً الخ(١) فلجميع ما في القرآن و منه الحج ظهر يعرفه الناس و بطن، يرى الشاهد منهم ما لا يرونه و ينال العارف منهم ما لا يناله غيره. و ذلك كما ان للسهاء ظهراً و بطناً حيث سئل ابن نباتة اميرالمؤمنين عليه السلام كم بين الساء و الارض قال عليه السلام مدالبصر و دعوة المظلوم (٢) فدل على ان البصر لايرى الاظاهر السياء و اما باطنها فلا يراه الا البصيرة لان المظلوم المستجير بالله لا يدعو الا الله الذي أوحى في كل سياء امرها(٣) و وعد الناس بان رزقهم في السياء(٤) و اوعد الكفار بانه لا تفتح لهم ابواب السهاء(٥) اين يواطنها و اسرارها. فتحصل ان لكل عبادة و منها الحج بطناً و سرات

ثم ان الله تعالى امر الناس أن يأخذوا ما آتاهم الرسول حيث قال:

ما آتاكم الرسول فخذوه (٦) وَرُسِّمَتَ تَكُورُرُونِي رَسِي

ثم قال... خذوا ما آتيناكم بقوة (٧) وعن اسحاق بن عمار ويونس قالًا سألنا اباعبدالله عليه السلام عن قول الله تعالى خذوا ما آتينا كم بقوة. أقوة في الابدان اوقوة في القلب؟ قال عليه السلام فيها جيعاً (٨).

<sup>(</sup>۱) الحاسن ص٠٧٧

<sup>(</sup>۲) الميزان ج١٧ ص٣٩٧

<sup>(</sup>٣) سورة الفصلت آية ١٢

<sup>(</sup>٤)سورة الذاريات آية ٢٢

<sup>(</sup>٥) سورة الاعراف آية ٠ ٤

<sup>(</sup>٦) سورة الحشرآية ٧

<sup>(</sup>٧)سورة البقرة آية ٦٣

<sup>(</sup>۸) المحاسن ص ۲٦۱

و اما القلب فهو القسطاس المستقيم و الميزان الالمي الذي اودعه عبده ليعلم به ماله عندالله تعالى حيث روى مولينا الصادق عن آبائه عليم السلام انه قال رسول الله صلى الله عليه و آله: من احب ان يعلم ما له عندالله فليعلم ما لله عنده(۱) و هذا من غرر كلمات من أوتى جوامع الكلم و قال مولينا الكاظم عليه السلام في جواب من سئله ان الرجل من عرض الناس يلقاني فيحلف بالله انه يحبني أفا حلف بالله انه لصادق فقال عليه السلام: امتحن قلبك فان كنت تحبه فاحلف و الافلا(۲).

فللقلب أن يشاهد الغيب وينال ما تدركه الابصار فطوبي لمن كان له قلب أو التي السمع و هوشهيد و هو ممن يأخذ كل عبادة و منها الحج بقوة القلب كما يأخذها بقوة البدن فله أن يشاهد باطن العبادة و منها ألحج وينال سرها بسريرته ما لا ينال بالاوهام فضلا عن الابصار.

و الحاصل ان لجميع عاجاء به الوحى الألمى ظاهراً يأخذه الانسان بقالبه و باطناً يأخذه بقلبه و هذا اصل يشهد له الثقلان اللذان تركها رسول الله صلى الله عليه و آله فى امته و شاهده الاولياء و عانقه الا تقيا و باشره الاصفياء و عاشقه الشهداء فطوى لمن عشق لعبادة و عانقها و باشرها، فللحج ظاهر يأتيه الناس بابدانهم و باطن يناله الخواص منهم بقلوبهم و يرون ما يتمثل به عند ظهور الملكوت حسب ما رواه ابو بصير عن احدهما عليه السلام انه قال: اذامات العبد المؤمن دخل معه فى قبره منة صورفين صورة هى احسنهن وجها و ابهاهن هيئة و اطبهن رعا و انظفهن صورة حق في يساره و اخرى بن يساره و اخرى بن

٠ (١) المحاسن ص ٢٠٤٠ أو٢٥٢

<sup>(</sup>۲) المحاسن ص۲۹۷

وجيزة حول اسرار الحج یدیه و اخری خلفه و اخری عند رجلیه و یقف التی هی احسنهن فوق رأسه فان اتى عن يمينه منعته التي عن يمينه ثم كك الى ان يؤتى من الجهات الست قالَ فيقول احسنهن صورة من انتم جزاكم الله عنى خيراً فيقول التي عن يمين العبد انا الصلاة ويقول التي عن يساره انا الزكاة وتقول التي بين يديه انا الصيام وتقول التي خلفه اتا الحج و العمرة وتقول التي عند رجليه انابرمن وصِلت من اخوانك ثم يقلن من انت ـفانت احسننا وجهاً و أطببنا رعاً و

ابهانا هيئة فتقول انا الولاية لآل محمد صلوات الله عليه و عليهم (١).

حيث انه يدل على ان للحج صورة باطنية يتمثل بها اذا برق البصر و خسف القمر، و اذا التفت الساق بالساق و الى الله يومئذ المساق، و اذا ارتحل من الملك الى الملكوت و تبدلت الدنيا بالآخرة، و كما ان هناك علماً يبحث عن احكام الحج من الوجوب و الحرمة او الصحة و البطلان کك هیهنا علم یطوف حول حکم آنجیج و یسعی بین اسراره و رموزه و يغوص في لطائفه و اشاراته و نطير في سياء معارفهم

و حيث ان الله تعالى قد من على بتأليف كتاب الحج تقريراً لدراسة سيدنا الاستاذ آية الله العظمى السيد محمد المحقق الداماد قده و رزقني زیارة بیته الحرام و شاهدت هناك آیات بینات و او تیت نزراً من اسرار الحج و الهمت نبذأ من حكمه وكان الانسب تكميل مناسك الحج ببيان معارفه وتتميم مباحث الفقه الاصغر بكرائم الفقه الاكبر الذى به يكمل الدين و تتم النعمة، فبادرت بتحرير هذه الوجيزة لتكون مدخلا لتلك المباحث الهامة وتبصرة لنفسى وتذكرة لاخواني المؤمنين وزادأ لسفرة الحج و راحلة لآمين البيت الحرام و محملاً لكل من يأتيه رجالاً وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق و نفقة لكل من يشد إلرحال اليه.

<sup>(</sup>۱)اغاسن ص۲۸۸

و كنى للحج بماله من الأحكام و الحكم فضلا ان ادعية شهر رمضان مشحونة بطلبه من الله بحيث لو قيل بان صيام ذاك الشهر و دعوات لياليه و نجاوى اسحاره و اوراد ايامه مقدمة معدة له و لا دراك ماورد من ان تسبيحة بمكة يعدل خراج العراقين ينفق في سبيل الله(١) و ما الساجد بمكة كالمتشحط بدمه في سبيل الله(٢) و من ختم القرآن بمكة لم الساجد بمكة كالمتشحط بدمه في سبيل الله(٢) و من ختم القرآن بمكة لم يت حتى يرى رسول الله صلى الله عليه و آله و يرى منزله من الجنة (٣) و ان النظر الى الكعبة حباً لها يهدم الخطايا هدماً (٤) لما كان جزافاً من القول.

وحيث ان الله ولى كل نعمة لما قال تعالى: وما بكم من نعمة فمن الله (۵) و هو الذى اسبغ عليكم نعمه ظاهرة و باطنة، فله الحمد تعالى فى تأليف تلك الاحكام و تصنيف هذه الحكم، وله الشكر فى تعريف تلك المناسك و تروية هذه المشارب وله الثناء فى تنميق تلك المباحث و تحقيق هذه المعارف وله المجلم فى عبقوية ذاك التعليم الموضون و رفرفة هذه التزكية المنضودة المشار اليها فى كلام محمد بن على الباقر عليهما السلام فى حديث: ان الفقيه الزاهد فى الدنيا الراغب فى الاخرة المتمسك بسنة فى حديث: ان الفقيه الزاهد فى الدنيا الراغب فى الاخرة المتمسك بسنة النبي صلى الله عليه وآله (٢)

حيث اشارعليه السلام الى الجمع بين الفقهين لان الجامع بينها هو المؤمن الذى قال عليه السلام فيه انه لا ينجسه شى(٧) و هو المؤمن الذى قال فى حقه مولينا الصادق عليه السلام لو كشف الغطاء عن الناس فنظروا الى وصل مابين الله وبين المؤمن خضعت للمؤمن رقابهم و

<sup>(</sup>١و٢و٣و١و٥)المحاسن ص٦٨و٦٩

<sup>(</sup>٦) كافي باب الاخذ بالسنة والحاسن ص٢٢٣

<sup>(</sup>۷) اعجاسن ۱۳۳

تسهلت له امورهم ولانت طاعتهم ولو نظروا الى مردود الاعمال من السهاء لقالوا ما يقبل الله من احد عملا(١).

و هو المؤمن الذى قال فى شأنه مولينا الرضا عليه السلام ان الله تعالى خلق المؤمن من نوره ـ الى ان قال ـ فانه ينظر بنورالله الذى خلق منه (٢) و هو الموقن الذى قال فى حقه رسول الله صلى الله عليه و آله انه عبد نور الله قلبه للايمان (٣) كها قال صلى الله عليه و آله كنى باليقين غنى و بالعبادة شغلا (٤) و كذا قال على عليه السلام فى شأن اليقين يا ايهاالناس سلوا الله اليقين ... و خير مادام فى القلب اليقين و كان على بن الحسين عليه السلام يطيل القعود بعد المغرب يسأل الله اليقين (٥) و لقد رغب على عليه السلام الناس اليه حيث قال ... كونوا فيا اخبركم الله كمن عاين (٦).

و هذا الجامع بين الفقهين هو العبد المحبوب الذي قال رسول الله صلى الله عليه و اله في شأنه الله قال: ما تحبب الى عبدى بشئ احب الى عليه و انه ليتحبب الى بالنافلة حتى أحبه فاذا احببته كنت سمعه الذي يسمع به و بصره الذي يبصر به و لسانه الذي ينطق به و يده التي يبطش بها و رجله التي يمشى بها اذا دعاني اجبته و اذا سألني اعطيته الحديث(٧).

و هذا هو قرب النوافل تجاه قرب الفرائض الذي وردقي شأن

<sup>(</sup>١) المجاسن ١٣٢

<sup>(</sup>٢) المحاسن ١٣١

<sup>(</sup>٣و٤) الحماسن ص ٢٤٧

<sup>(</sup>۵)الحاسن ص ۲٤۸

<sup>(</sup>٦) المحاسن ص ٢٤٩

<sup>(</sup>٧) الحاسن ص ٢٩١ وصحيح البخاري كتاب الرقاق باب٢٨

الانبياء عليهم السلام بهم ينظرالله الى عباده (١).

و الى قرب النوافل اشار من لو لا زفيره اغرقته دموعه ولو لا دموعه احرقته زفرته(٢) حيث قال:

وجاء حديث باتحادي ثابت يشير بحب الحق بعد تقرب وموضع تنبيه الاشارة ظاهر تسببت في التوحيد حتى وجدته و وحدت في الاسباب حتى فقدتها وجردت نفسي عنها فتوحدت وغصت بحار الجمع بلخضتها على لا سمع افعالى بسمع بصيرة ﴿ واشهد اقوالى بعين سميعة (٣)

روايته في النقل غيرضعيفة اليه بنفل او اداء فريضة بكنت له سمعاً كنور الظهيرة وواسطة الاسباب احدى ادلة و رابطه التوحيد اجدى وسيلة ولم تنك يسوماً قبط غير وحبيدة انفرادي فاستخرجت كل يتيمة

ثم ان في محكى مصباح الشريعة و مفتاح الحقيقة انه قال مولينا الصادق عليه السلام: الدَّا الردك الحيم فحود قلبك لله من قبل عزمك عن كل شاغل و حجاب حاجب و فوض امورك كلها الى خالقك و توكل عليه في جميع ما يظهر من حركاتك و سكناتك و سلم لقضائه و حكمه و قدره و ودع الدنيا و الراحة و الحلق و اخرج من حقوق يلزمكمن جهة المخلوقين ولا تعتمد على زادك و راحلتك و اصحابك و قوتك و شبابك و مالك مخافة ان يصير عدواً و و بالا، فان من ادعى رضا الله و اعتمد على شئ سواه صيره عليه عدواً و و بالا ليعلم انه ليس له قوة و لا حيلة لك و لا لاحد الا بعصمة الله و توفيقه و استعد استعداد من لايرجو الرجوع و

<sup>(</sup>۱) المحاسن ص١٨٥ أسرار العبادات لقاضي سعيدالقمي ره

<sup>(</sup>۲) المحاسن ص٩٥من مشارق الدوادى شرح تاثية ابن فارض

<sup>(</sup>٣) من تاثية ابن فارض

احسن الصحبة وراع اوقات فرائض الله و سنن نبيه صلى الله عليه و آله و ما يجب عليك من الادب و الاحتمال و الصبر و الشكر و الشفقة و السخاء و ايثار الزاد على دوام الاوقات.

ثم اغسل بماء التوبة الخالصة ذنوبك والبس كسوة الصدق والصفاء و الخشوع و احرم عن كل شئ يمنعك عن ذكر الله و يحجبك عن طاعته و لب بمعنى اجابة صافية خالصة زاكية لله عزوجل في دعوتك له مستمسكاً بعروته الوثتي وطف بقلبكمع الملائكة حول العرش كطوافكمع المسلمين بنفسك حول البيت و هرول هر باً من هواك و تبرياً من جميع حولك و قوتك و اخرج من غفلتكو زلا تكبخروجكالى منى و لا تتمن ما لا يحل لك و لا تستحقه و اعترف بالخطايا يعرفات و جدد عهدك بوحدانيته و تقرب الى الله و اتقه بمزدلفة و أصعد بروحك الى الملأ الاعلى بصعودك الى الجبل و اذبح حنجر الهوى و الطمع عنك عند الذبيحة و ارم الشهوات و الخساسة و الدنائة و الذميمة عَنْكَ رَحَى الجمار و الحلق العيوب الظاهرة و الباطنة بحلق شعرك و ادخل في امان الله و كنفه و ستره و كلاثته من متابعه مرادك بدخولك الحرم و زرائبيت متحققاً لتعظيم صاحبه ومعرفة بجلاله و سلطانه و استلم الحجر رضا بقسمته و خضوعاً لعزته و ودع ماسواه بطواف الوداع وصف روحكاللقاء الله يوم تلقاه بوقوفكعلي الصفا وكن ذامرؤة من الله نقياً عند المروة.

و اعلم بان الله لم يفترض الحج و لم يخصه من جميع الطاعات بالاضافة الى نفسه بقوله عزوجل: «و تله على الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلا». (١) و لا شرع لنبيه سنة فى خلال المناسك على ترتيب ما شرعه الا للاستعداد و الاشارة الموت و القبر و البعث و القيمة

<sup>(</sup>١)سورة آل عمران آية ٩٧

من اولها الى آخر ها لاولى الالباب و النهي (١).

فهذا الكتاب القيم بما فيه من الاحكام و الحكم عينان نضاختان يشرب منها من له جنتان لانه ارتق من حضيض الحيوة الدنيا الى اوج الحيوة الاخرى و منها الى ماؤرائها لان اهل الله لا يشتاق الى الجنة و ان تشتاق اليه كها انه لا يخاف من النار و ان تخاف منه لانه قسيم الجنة و النار و يسجد له باذنه تعالى رضوان الجنة و خازن النار و لذا لا يعبده تعالى شوقاً الى النعمة و لا خوفاً من النقمة بل يعبده حباً له كها سيوافيك فارتقب البحث عن جنة اللقاء الموعودة لمن حج البيت و زار ر به هناك و الم الكعبة و شاهد ربها هنا للكطوبي له و حسن مآب.

. . .

و اما الامر الثانى و هو العبادة بظهرها و بطنها غاية الحلق المحتاج لا الحالق العنى المحض كها أن جميع ما فى حوزة الوجود الامكانى من الغيب و الشهادة بعضها غاية للبعض و الله تعالى غاية للكل بالذات و لا غاية له تعالى وراء ذاته المتعالية و هو تعالى الاخر كما هو الاول و هو الباطن كما هو الظاهر.

فبيانه هو ان كل فاعل يفعل فعلا لغرض يناله و غاية يطلبها فهو ناقص وكل ما ليس بناقص فهولا يفعل فعلا لغرض و غاية.(٢)

وحيث ان الحالق تعالى غنى عن العالمين فليس بناقص فلا يفعل فعلا لغرض ينحوه و غاية يطلبها و الالزم ان يكون بذاته ناقصاً و محتاجاً و يصير بغيره كاملا و مستغنياً و حاشا الغنى المحض عن الفاقة و سبحان الكامل الصرف عن النقص. و لا ميز في الغرض المنفي و الغاية المسلوبة

<sup>(</sup>۱) انسرارالعبادات ص۲۲۳

<sup>(</sup>٢) الفصل الخامس من المقالة السادسة من الحيات الشفاء

عنه تعالى بين ان يكون هو جلب النفع الى نفسه او ايصال الخير الى الغير اذ لو كان ايصال ذلك الحير الى الغير غرضاً له و غاية لذاته يلزم ان يكون ذاته تعالى بدون ذلك الايصال ناقصاً و معه يصير كاملا و هو محال بل هو تعالى جواد محض يهب ما ينبغى كها ينبغى لا لعوض و لا غرض و أن كان فعله تعالى مثن الحكمة و ينبوع الخير و معدن البركة.

فمن هنا يتبين الجمع بين قوله تعالى... ما خلقت الجن و الانس الا ليعبدون. و قوله تعالى: «ان تكفروا انتم و من فى الارض جميعاً فان الله لغنى حميد».(١)

لان معنى الكريمة الاولى هو بيان غاية الخلق اى الهدف السامى للمخلوق و الكمال النهائى له هو ان يصير عبداً له تعالى كها قال مولى الموحدين على بن ابيطالب عليه السلام النافى كنى بى فخراً ان اكون لك عبداً » و معنى الكريمة الثانية هو بيان ان الله تعالى لم يكن محتاجاً الى ان يصير معبوداً بحيث لو لم يعبد لبق على نقصه وحاجته فاذا صار معبوداً ارتفع نقصه وسد حاجته سبحان الغنى المحض عن الفقر الى شئ اصلا بل هو الغنى الجواد عبد ام لم يعبد.

و هكذا تبين مغزى القول فى بيانه تعالى: كنتكنزاً عفياً فأحببت الله المحرفة الله تعالى كعبادته المحرف فخلقت الحلق لكى اعرف. لان معرفة الله تعالى كعبادته تعالى غاية الحلق لا الحالق اذ الهدف انما هوللمحتاج لا للغنى و الغرض انما يتصور للناقص لا للكامل بالذات لان ذاته هو الهدف لجميع ما سواه.

ثم ان هناك بياناً حكمياً في ضرورة الغاية لكل فعل و في تحتم الغرض لكل فيض و في كون كل فاعل انما هو يفعل لغاية ينحوها حتى يستكمل

<sup>(</sup>١)سورة ابراهيم آية ٨

بها و يصير كاملا و اما أذا كان الكمال المحض مبدء لفيض و سبباً لامر كيف يفرض له غرض زائد على ذاته بل هو الغرض الذاتى لكل فعل و فيض كما هو المبدء الذاتى لكل أثر و خير حسبا أفاده القرآن الحكيم بقوله تعالى هو الاول و الاخر الآية فتبين أنه تعالى هو الغاية بالذات فلا غاية له كما أنه تعالى هو الفاعل بالذات كما عداه فلا فاعل له و هو تعالى خالق كل شئ و اليه يصير الامور (كما بدء كم تعودون).

فمن ذلك يظهر سر قوله تعالى: «و لله على الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلا ومن كفرفان الله غنى عن العالمين».(١)

حيث أن الحج عبادة مفروضة من الله على الناس و هم محتاجون الى أن يحجوا و يعتمر ول فأن كفروا و مردوا فأن الله غنى عن العالمين فضلا عنهم و عن عبادتهم. فالحج كغيره من العبادات غاية الحلق لا الحالق و الحاج يتزود بحجه خير المزاد و الله غنى محض لانه نفس الغناء ومحض الكمال فلا يتصور له غاية زائدة على ذاته أذ لا غاية للغاية الذاتية.

. . .

و اما الصلات: فنى بيان فضائل الكعبة و سنن الحج و اسرارها و تأثير ها فى تحرير الرقاب من الاستعباد وعتق النفوس من الاستكبار و وضع الآصار و الاغلال من الاعناق و الايدى و الارجل و اخراج الناس من ذل الاديان الى عز الاسلام.

### الصلة الاولى في ان الكعبة مثال للعرش

ان الاصول القرآنية ناهضة اولا بان لجميع الاشياء خزائن عندالله

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية ١٧

تبقى و لا تفنى و ان نفدت و بادت تلك الأشياء حيث قال تعالى: «وان من شئ الاعندنا خزائنه وما ننزله الا بقدرمعلوم».(١) و قال تعالى: «ما عندكم ينفدو ما عندالله باق».(٢) فلا مجال لنفاد الحزائن التى عندالله لان كل ما عنده فهومصون عن الزوال و محفوظ عن الفناء.

و ثانياً بان جميع تلك الاشياء الخارجية نازلة من تلك الحزائن الغيبية لا بنحو التجافى المستلزم للنفاد و الزوال بل بنحو التجلى كها قال على عليه السلام الحمد لله المتجلى لحلقه بخلقه، و يدل على ذلك التنزل قوله تعالى: وما ننزله الا بقدر معلوم، حيث ينطق بان وجود تلك الاشياء فى تلك المخازن بنحو اللف الجمع و عند التنزل يعمير بنحو النشر و القدر و المندسة.

فن هنا یظهر معنی قوله تعالی: «... قد انزلنا علیکم لباساً یواری سوآنکم و ریشا».(۳)

و قوله تعالى: «و انزل لكيم من الانعام ثمانية ازواج». (٤)

و قوله تعالى: «وفي الساء رزقكم وما توعدون». (۵)

و قوله تعالى: «و انزلنا الحديد فيه بأس شديد». (٦)

حيث ان الانزال في هذه الموارد ونظائره بمعنى التنزل و التجسم لا التجافى نظير انزال المطر من السهاء الى الارض لان كل قطرة منه اذا نزلت الى الارض فقد انتقلت و هجرت مكانها السمائى فكل شئ

<sup>(</sup>١)سورة الحجرآية ٢١

<sup>(</sup>٢)سورة النحل آية ٦٩

<sup>(</sup>٣) سورة الاعراف آية ٢٦

<sup>(</sup>٤)سورة زمرآية ٦٠

<sup>(</sup>۵)سورة ذاريات آية ۲۲

<sup>(</sup>٦)سورة حديدآية ٢٥

موجود فى عالم المادة فله اصل محفوظ عندالله يتنزل منه و يكون آية له و مرأة اياه و كذا يكون مرقاة اليه (الا الى الله تصير الامون).(١)

فن ذلك ما ورد من نزول قواعدالكعبة من الجنة و كذا نزول الحجر الاسود و نزول حجر المقام (٢) حيث انذلك كله يدل على ان لاجزاء البيت و اركانه اصلا طيباً عندالله يكون تلك الامور متنزلة من ذلك الاصل الطيب (٣) و يشهد له ما ورد في سر تربيع الكعبة و بنائها على اربعة اركان من ان ذلك كان بجذاء البيت المعمور و كذا العرش حيث ان له اركاناً و اضلاعاً اربعة فلما سئل الامام الصادق عليه السلام المعصوم عن سر تربيع العرش اجاب عليه السلام بان الكلمات التي بني المعصوم عن سر تربيع العرش اجاب عليه السلام البعادة ولا اله عليه الاسلام اربع وهي التسبيحات الاربع سبحان الله والحمدالة ولا اله الا الله والله اكر (٤).

حيث ان هذا السؤال و الجواب بدل على ان الكعبة قد تنزلت من البيت المعمور المتنزل من العرش على المعنى المتقدم من التنزل المنزه عن التجافى و على ان سر التربيع في هذه الانظمة الثلاثة اعنى الطبيعة و التحميد و الثال و العقل هو تربيع الكلمات الدالة على التنزيه و التحميد و التهليل والتكبير.

فن هنا يلوح معنى ما ورد من ان الكعبه من موضعها الى عنان السياء قبلة (و أفي باب وجوب الاستقبال) لان ظاهره و ان كان هو وجوب الاستقبال الى هذا البعد العمودى تشريفاً و لكن سره يدل على

<sup>(</sup>۱) سورة شورى اية ۵۳

<sup>(</sup>٢) الميزانج ١ ص٢٩٤

<sup>(</sup>٣) وسائل ج ٢ ص ٣٨٦ ال ٣٨٨

<sup>(</sup>٤) البحارج ٩٩ ص٥٧

### الصلة الثانية: في أن الكعبة اسست على التوحيد المحض

ان هندسة الكعبة كانت بهداية الله الذى اعطى كل شى خلقه ثم هدى و قال عز من قائل... «و اذبوأنا لابراهيم مكان البيت ان لا تشرك بى شيئاً» (١) يعنى ان تبوئة البيت و تعيين مكانه و هندسة تأسيسه انما هو على التوجيد الصرف الذى لا يشو به اى شرك اصلا لا الشرك الجلى كالوثنية و لا الحنى كالرياء لان النكرة التالية للننى تفسير سراية الننى الى كل ما يصدق عليه الشرك حيث قال تعالى لا تشرك بى شيئاً.

و هذا التوحيد المحض الذي أسب عليه الكعبة لا يتحقق الا في الاوحدى من المؤمنين اذ الا كثرى منهم ليس مصوناً عن لوث الشرك الجلى كالتواضع للغنى لغناه و التذلل للطاغوت لطغيانه او الشرك المنقى كترك الدنيا للدنيا و الزهد فيها للجاه و المقام و لذا قال تعالى: «و ها يؤمن اكثرهم بالله الا و هم مشركون » (٢) اى اكثر المؤمنين مشركون بالمعنى المتقدم و هؤلاء الا كثرون لا يرثون الارض بل يرثها العباد الصالحون الذين يمكنهم الله دينهم الذى ارتضى لهم و يؤمنون به و لا يشركون به شيئاً.

و هذا التوحيد المحض قد تجلي في كلمات رسول الله صلى الله عليه و

<sup>(</sup>١)الحج آية ٢٧

<sup>. (</sup>۲)يوسف آية ٢٠٦

آله الذى اوتى جوامع الكلم حيث قال صلى الله عليه و آله «لا اله الا الله وحده وحده وحده». و لعله ناظر الى التوحيد فى مراتبه الثلث من التوحيد الذاتى و الصفاتى و الافعالى فعه لا مجال للشرك اصلا اذ لا يخلو شئ من المراحل الوجودية عن التوحيد حتى يكون ذلك الخلاء بنفسه شركاً او يملائه الشرك بناء على كونه امر ا و جودياً.

وحيث ان التوحيد شجرة طوبى و من ثمارها التقوى يكون مسجد قبا المؤسس على التقوى من فروع ذلك الاصل و من ثمار ذاك البذر. فالكعبة المؤسسة على التوحيد اصل لجميع مايبنى على التقوى كما يكون هدم الكعبة المؤسس على الشرك اصلا لجميع ما يبنى على شفا جرف هارينهار فى دار جهنم. فتحصل ان هندسة الكعبة على التوحيد البحت الذى لا يجتمع مع اى شرك اصلا وهى بهذه المندسة الالهية صارت موضوعة و متعلقة لغير واحد من الالحكام و منها الحج وهى بهذه الحصيصة يكون مثالاً للعرش الذى لا يحوم حوله الا الملائكة الذين هم عباد الرحن لا يعصون الله ما أمر هم و هم بامره يعملون و لا يسبقونه بالقول و يفعلون ما يؤمرون لا يفترون من تسبيحه و لا يسأمون من بالقول و يفعلون ما يؤمرون لا يفترون من تسبيحه و لا يسأمون من تقديسه و لا يستحسرون من عبادته و لا يؤثرون التقصير على الجد فى امره و لا يغفلون عن الؤله اليه. (١)

### الصلة الثالثة في ان قواعد الكعبة بنيت ورفعت على الخلوص الصرف

ان عمران الكعبة و بنائها و رفع قواعدها كان بيد ابراهيم عليه السلام خليل الله و اسمعيل ذبيح الله عليه السلام قال تعالى: «واذ يرفع

<sup>(</sup>١) الصحيفة السجادية دعاء٣

ابراهيم القواعد من البيت و اسمعيل ربنا تقبل منا». (١)

يعنى ان بناء الكعبة و رفع قواعدها كان عبادة خالصة من ذينك النبين بحيث لا يريدان من احد جزاء و لا شكورا بل انما يرفعان قواعدها لوجه الله و لم يكن ذلك منها بدعاء لفظى فحسب بل كان كامناً في القلب و ظاهراً في القالب مكنوناً في المهجة بارزاً في اللهجة لان من جاء ربه بقلب سليم لا يمس كرامة قلبه طائف من غير الله و من قال يا ابت افعل ما تؤمر ستجدني من الصابرين لا يمس طهارة ضميره ما ينافي الخلوص فهذان النبيان عليهما السلام بتمام التوحيد و الخلوص دعوا ربها و قالا (ربنا تقبل منا) و حيث ان الله تعالى وصفها بانها من العباد المخلصين الذين لا يتطرق الشبطنة و الوسوسة نحو ها فها من المتاين الذين لا يتقبل الله بقبول حسن الامنهم.

فتحصل ان الكعبة مرفوعة القواعد على الخصوص و مقبولة لله تعالى بالتقوى و حيث ان هندستها التوجيد وعبرانها الخلوص و التقوى تشرفت باضافتها الى الله تعالى و صارت بيت الله الذى له ما فى السموات و الارض و رفيعة باذنه تعالى و يذكر فيها اسمه تعالى آناء الليل و اطراف النهار و صارت شجرة طوى و ثمارها بيوت اذن الله أن ترفع و يذكر فيها اسمه من المساجد و المشاهد و نحوها.

#### الصلة الرابعة في ان الكعبة طاهرة لا يمسها الا المطهرون

قد امر النبيان ابراهيم و ابنه اسمعيل عليهماالسلام بتطهير الكعبة عن كل قذارة و لوث و تزكيتها عن كل رجس و رجز، قال تعالى: «و

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ١٢٧

عهدنا الى ابراهيم و اسمعيل ان طهرا بيق للطائفين والعاكفين و الركع السجود». (١) و معه لا مجال لقذارة الوثن ولا للوث الوثني و لا موقع لرجس الصنم و لالرجز الصنمي اذ العابد و المعبود كلاهما في النار: «انكم و ما تعبدون من دون الله حصب جهنم». (٢) و هذا التطهير عهد الحي لا ينال الظالم كما لا يناله الظالم بل اتما يناله الخليل و الذبيح و الكبيم و الحبيب و سائر الانبياء و المرسلين عليهم افضل صلوات الصلين.

و هذا البيت الطاهر بما فيه الحجر الاسود يمين الله الذي كلتايديه يمين (٣) فلا يمسها الايدي الدنسة و كما ان القرآن الكريم في كتاب مكنون «لا يمسه الا المطهرون». (٤) اى لا يمس ظاهر القرآن و خطوطه الكتوبة الا المطهرون من الحدث و لا يمس باطنه و معارفه العليا الا المطهرون من الذنب هم الائمة من الهل بيت الوحى حيث قال تعالى: «انما يريد الله ليذهب عنكم الرجس اهل البيت ويطهركم تطهيرا». (٥) كذلك الكعبة الطاهرة لا يطوف حولها و لا يستقبلها في شؤنه الحيوية الا الطاهرون اذ الطيب للطيب كها ان الخبيث للخبيث.

و كما ان القرآن الكريم مرآة نقية يرى الناظر صورته الجميلة او القبيحة فيها و لذلك يهدى به الله من اتبع رضوانه سبل السلام و يضل به الفاسقين ، كذلك الكعبة مرآة صافية يرى الناظر منظره الجميل او القبيح فيها يهدى بها الله من يشاء و يضل بها من يشاء و هم الذين نزل فيهم: و

<sup>(</sup>١)سورة البقرة آية ١٢٥

<sup>(</sup>٢) سورة الانبياء آية ١٨

<sup>(</sup>٣) الفتوحات ج ١ ص ٦٦٦

<sup>(1)</sup>سورة الواقعة آية ٧٨

<sup>(</sup>۵)سورة الاحزاب آية ٣٣

# الصلة الخامسة في ان الكعبة اقدم بيت وضع للناس

ان الارض برحبها مسجد وطهور و كان الانسان من اقدم الدهور يعبد الله سبحانه في اى قطر من اقطار الارض الا ان اول موضع اختص للتعبد الشعبي والتخضع الجمعي هو البيت الذي قد اسس على التوحيد بهندسة الوحي وعمارة النبوة و سدانة الامامة و تطهير الخلة، حيث قال تعالى: «ان اول بيت وضع للناس للذي بيكة مباركاً و هدى للعالمين، فيه آيات بينات مقام ابراهيم». (٢)

و بهذه السابقة المقدسة و السابقة المباركة قدمت على البيت المقدس و صارت قبلة للعالمين و بدلك الجيب اعتراض الهود على الاسلام عند نزول قوله تعالى: «فول وجهك شطر المسجد الحرام». (٣) حيث تمسكوا بقداسة البيت المقدس و قدمته فاجيبوا بان الكعبة المطهرة اول بيت وضع للناس و اقدمه.

و لعله لذا سميت بالبيت العتيق اذاالعتيق يطلق على القديم النفيس فلا يطلق على ما لا قدمة له و كذا لا يطلق على القديم الذي لانفاسة و لا قداسة له بل انما يطلق على خصوص القديم الذي مرعليه الدهور و لم يبله و لم يدنسه شئ و لم ينجسه الجاهلية بانجاسها و لم يلبسه

<sup>(</sup>١)سورة انفال آية ٣٥

<sup>(</sup>٢)سورة آل عمران آية ٦٩

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية ١٥٠-١٤٤

المدلمات من ثيابها، لا ان مجرد القدمة التاريخية قد اورث النفاسة و صرف السبق الزماني قد اوجب القداسة على ما براه المتوسمون، حاشا المعارف الالهية ان يعطى القداسة شيئاً مر عليه الدهور فحسب و ان يهب النفاسة شيئاً بق طول الدهر فقط، بل كها ان مدار الكرامة في النظام الانساني الالهي هو التقوى لا غير، كك محور القداسة في النظام الخارجي من الازمنة و الامكنة و البيوت و نحوها هو تجلى امر الهي كنزول الوحي فيه و انتشاره منه، و هذا هو الموجب لقداسة الكعبة و مي بانضمامها الى القدمة التاريخية يوجب ان يصير بيتاً عتيقا و له ايضاً معنى آخر سيأتي في موطنه.

# الصلة السادسة في إن الكعبة مدار العنق وعور الحرية

كما ان الكعبة لقدمها و نفاسها صارت عتيقاً كك لانعتاقها عن سلطة اى مالك و تحررها عن قهر أى سلطان صارت عتيقاً حيث انها لم يلكها احد (1) و لم يسيطر عليها احد سيطرة المالك على المملوك ، فعليه يكون قدمته التاريخية بنفاسها و هكذا تحررها عن سلطة اى مالك موجباً لكونها عتيقاً بكلا الوجهين فتبين من ذلك انه لا يطوف حول هذا البيت العتيق و لا يستقبل نحوه الا العتقاء من سلطة الطغاة المردة و لا يولى وجهه شطره الا الاحرار منسيطرة الاهواء المردية و حيث ان عبدالشهوة اذل من عبدالرق لا يصير الانسان حراً ما لم يضع عنه اصره و الاغلال التي كانت عليه و ما لم يصر حراً لا يصلح لان يطوف حول البيت الحر و يستقبل نحو الكعبة العتيق لان يصلح لان يطوف حول البيت الحر و يستقبل نحو الكعبة العتيق لان

<sup>(</sup>١) الوسائل ج ٢ ص ٣٤٧

و من ذلك يلوح مغزى قوله تعالى: «وليطوفوا بالبيت العتيق». (١) و قوله تعالى: «ثم محلها الى البيت العتيق». (٢) فمن تحرر من شح نفسه و افلح و صار حراً من عبودية غير الله يصير صالحاً للطواف حول البيت العتيق و الصلاة شطره و كذا الطواف حوله ينهى عن الرقية و الانظلام كما تنهى الصلاة عن الفحشاء و المنكر فالطائف حول البيت الحر لا يستعبد احداً كما لا يصير عبداً لاحد الا الله: لا تكن عبد غيرك و قد جعلك الله حراً.

و هكذا تضيحة الهدى و ابلاغه البيت العتيق يدرس الحرية و يورث التحرر عن كل رقية عدا رقية الله تعالى التى هى الفضيلة الوحيدة للانسان فعليه ان يعبدالله مخلصاً له الدين الواصب.

# الصلة السابعة في ان الكعبة مثابة للناس وامن هم

قد جعل الله الكعبة مرجعاً و مثابة للناس يرجعون و يثوبون اليهافيا يعرض لهم من الامور الهامة و امناً لهم من اى خطر كان يصيب الذين يعيشون خارج الحرم، قال تعالى: «و اذ جعلنا البيت مثابة للناس و امناً». (٣) و قال تعالى: «اولم يروا انا جعلنا حرماً آمنا و يتخطف الناس من حولهم أفبا لباطل يؤمنون و بنعمة الله يكفرون (٤) ونطاق الكريمة الثانية هو كون الحرم امناً للناس و صوناً لهم عن الاختطاف و الاستلاب و

<sup>(</sup>١)سورة الحج آية ٢٩

<sup>(</sup>٢) إسورة الحج آية ٣٣

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية ٢٦

<sup>(</sup>٤) سوره العنكبوت آبة ٧٧

القتل و النهب و السبى و ما الى ذلك مما كان يفعله الطغاة الذين لاشعار للم الشعار قد افلح اليوم من استعلى ولا يهمهم امر اصلا بل قداهمتهم انفسهم و يظنون بالله ظن الجاهلية و يأكلون و يتمتعون كما تأكل الانعام.

و لكن الاصل فى ذلك كله هو الكعبة التى جعلها الله مثابة للناس و المنا لهم ثم بتشرفها جعل البلد اميناً و الحرم مأموناً و المكة مصونة و قد روى عن النبى صلى الله عليه و آله و الائمة عليهم السلام «انه حرم الحرم لعلة المسجد.(١)

و روى عن مولينا جعفر بن محمد الصادق عليه السلام انه قال: من دخل الحرم من الناس مستجيراً به فهو آمن و من دخل البيت مستجيراً به من المذنبين فهو آمن من سخط الله و من دخل الحرم من الوحش و السباع و الطير فهو آمن من ان بهاج او يؤذى حتى يخرج من الحرم (٢) و كان هذا التأمين الالمي اجابة كراف الكعبة ابراهيم الخليل عليه السلام حيث دعا ربه و قال: «رب اجعل هذا بلداً آمنا» (٣) و قال ايضاً «رب اجعل هذا البلد آمنا» (٤)

و لعل سر التفاوت فى التعبير هو بلحاظ كون ذينك الدعائين فى زمانين مختلفين احدهما قبل تحقق البلد و بناء مكة و ثانيها بعد بناء مكة وتحقق البلد.

و كيف كان فقد جعل الله َ البيت حراماً و وصفه به حيث قال في

<sup>(</sup>۱)وسائل ج٩ص٣٣٦

<sup>(</sup>۲)وسائل ج ٢ ص ٣٣٩

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية ١٢٩

<sup>(1)</sup>سورة ابراهيم آية ٣٥

كتابه: «البيت الحرام»(١) وقال: «ومن دخله كان آمنا»(٢) و من ذاك الاصل ما تنعم به قريش حيث انه تعالى اطعمهم من جوع و آمنهم من خوف.

# الصلة الثامنة في ان الكعبة البيت الحرام قيام للناس

ان المراد من القيام المطلوب في قوله تعالى «قل انما اعظكم بواحدة ان تقوموالله» (٣) هو المقاومة و الاستقامة لا الانتصاب البدني و هو واضح و يقابله القعود بمعنى العجز و الاستكانة و الانظلام و لذا جعل الجهاد و القعود متقابلين حيث قال تعالى: «فضل الله الجاهدين باعوالهم و انفسهم على القاعدين درجة» (٤) فألجاهد الذي يجاهد اهوائه كها يجاهد اعدائه فهوقائم و الذي يتصالح مع هواه كها يصالح عدوه فهوقاعد والدين الالمي يتلخص في قوله تعالى «قل انما اعظكم بواحدة» و هو والدين الالمي يتلخص في قوله تعالى «قل انما اعظكم بواحدة» و هو الدين الالمي متلوم في المتال حكمه و هذا هو المعبر عنه بالجهاد لاحياء امر الله و الاستقامة في امتثال حكمه و هذا هو المعبر عنه بالجهاد فالدين الالمي متبلور في الجاهدة لا غير و الجهاد مع الاهواء والاعداء قيام واعطاء الاعداء باليد و التسليم لهم او الفرار منهم قعود و عجز.

و لعل التعبير عن المجاهدة بالقيام لانه من بين سائر الحالات و
 الشؤن اقوى الحالة و اشدها دفاعاً و اهيائها دعاً و دفعاً او تحاملا و تهاجاً

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية ٢

<sup>(</sup>٢)سورة آل عمران آية ٩

<sup>(</sup>٣)سورة سباء آية ٤٥

<sup>(</sup>٤) سورة النساء آية ٧٧

فالدين قيام وجهاد لا يحوم حوله القعود و العجز كما قال تعالى: «ولقد ارسلنا رسلنا بالبينات و انزلنا معهم الكتاب و الميزان ليقوم الناس بالقسط» (١) حيث يدل على ان الهدف السامى للنبوة العامة السارية في سير الانبياء الذين يسيرون عليها ويدعون اليها انما هوقيام الناس بالقسط (بالكسر) و تحرزهم عن القسط (بالفتح) و اجلى مراتب القيام بالقسط هو التوحيد لان الشرك ظلم عظيم لا عدل فيه اصلا ثم سائر مراتبه في الاخلاق و الاعمال.

فاذا تبين ان الموعظة الالهية يتلخص فى القيام لله و ان غاية البعثة و الارسال و انزال الوحى هو قيام الناس بالقسط يلزم الغور الصادق فى معتمد هذا القيام و فى عمود هذه المقاومة وعماد هذه الاستقامة.

و الذى و رثناه من سلالة ابراهيم البانى لهذا البيت الحرام هو ان عامل قيام الناس و مقاومتهم تجاه الطغاة اللئام هو قيام الكعبة و حياتها و دوام امرها حيث قال «مولينا جعفر بن محمد الصادق عليه السلام لا يزال الدين قائماً ما قامت الكعبة» (٢) فحياة الكعبة هو حيوة الدين و بحياة الدين يحيى الناس و بخراب الكعبة و اندامها و هجرها يموت الدين و بموته يموت الناس و الاصل في ذلك كله هو قوله تعالى: «جعل الدين و بموته يموت الناس و الاصل في ذلك كله هو قوله تعالى: «جعل الله الكعبة البيت الحرام قياماً للناس» (٣)

حيث يدل على ان عمران الكعبة بالطواف حولها و الصلاة شطرها و الحج بمناسكها و جعلها قبلة يستقبل اليها فى الشؤن العبادية و نحوها هو العامل الهام لقيام الناس كما يدل على ان هدم الكعبة و هجرها بترك

<sup>(</sup>١)سورة الحديد آية ٢٥

<sup>(</sup>۲)وسائل ج۸ص۱۶

<sup>(</sup>٣) ِسورة المَائدة آية ٩٧

الطواف حولها و الصلوة اليها و سائر ما يعتبر فيه الاستقبال هو الموجب لقعود الناس و عجزهم عن دفع الاهواء و الاعداء «ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حى عن بينة»(١)

فتحصل ان الكعبة للدين الالمي بمنزلة عظم الظهر و فقراته للانسان فاذاقامت و قويت و سلمت فقد امكن القيام و المشي و المقاومة و السرعة الى المغفرة والسبقة الى الحير و ما الى ذلك مما يتوقف على القيام المعتمد على عظم الظهر و سلامة فقراته و اذاعجزت و ضعفت و وهنت فقد تعذر القيام و امتنع الاستقامة و استحال السرعة و السبقة و نحو ذلك مما يتوقف على القيام و ذلك لكسر فقار الظهر و انثلام عماده و صيرورته فقيراً، اى المنكسر فقار ظهره بعد ان امكن ان يصبر غنياً عن الغير و قائماً بنفسه اعتماداً على من هو عماد من لا عباد له و عتزراً بحرز من هو حرز بنفسه اعتماداً على من هو عماد من لا عباد له و عتزراً بحرز من هو حرز شيء عيط وحفيظ و عند هجر بيت الله ينقطع الربط و بانفصامه لا شيء عيط وحفيظ و عند هجر بيت الله ينقطع الربط و بانفصامه لا يكن القيام بالقسط و المقاومة مع القسط (بالفتح) فحيناند يحرم و يمنع خير الدنيا و الاخرة لان الكعبة عامل قيام الناس لدينهم و معاشهم خير الدنيا و الاخرة لان الكعبة عامل قيام الناس لدينهم و معاشهم حسب ما افاده مولينا الصادق عليه السلام (٢)

فلذا قال رسول الله صلى الله عليه و آله «من اراد دنيا و آخرة فليؤم هذا البيت» (٣) اى من اراد ان ينال فى الدنيا حسنة و فى الاخرة حسنة حيث يقول ربنا آتنا فى الدنيا حسنة و فى الآخرة حسنة و هكذا يناجى ربه «ويقول ربنا آتنا من لدنك رحمة و هيىء لنا من امرنا رشداً».

<sup>(</sup>١)سورة الانفال آية ٤٤

<sup>(</sup>۲) وسائل ج ۸ ص ٤١

<sup>(</sup>٣)وسائل ج٨ص٠٤

فليقصد هذا البيت و ليجعله اماماً يأتم به وقدوة يقتدى بها ومقصداً يطلبه لان فى ضوئها خير الدنيا و الاخرة لان فى قيامها قيام الدين و بقيام الدين ينتفع فى الدارين و من اهم مظاهر الائتمام بالكعبة هو الحج بمناسكه و الطواف حولها باشراطها و الهدى البالغ اياها و نحوذلك.

و بما تقدم تبين سرما ورد عن النبي صلى الله على و آله من ان: 
«أيسر ما يعطى من ينظر الى الكعبة ان يعطيه الله بكل نظرة حسنة وبجحى عنه سيئة ويرفع له درجة» (١) وعن مولينا الصادق عليه السلام النظر الى الكعبة عبادة (٢) و هكذا ما ورد عنه عليه السلام من التبرك بثياب الكعبة بجعلها للمصاحف (٣) و غير ذلك و ان الدخول فيها (اى فى الكعبة) دخول فى رحمة الله و الحروج منها خروج من الذنوب معصوم فيا يق من عمره مغفور له ما سلف من دنوبه و ان الداخل فيها يدخل و الله راض عنه و يخرج عطلا من الذنوب.

و هكذا ما ورد على مولينا على البيطالب عليه السلام... «والله الله في بيت ربكم لا تخلوه ما بفيتم فانه ان ترك لم تناظروا» (٤) لان ترك بيت الله و هجره بمنزلة سقوط العماد الذي يسقط معه المتكي به فينكب عن الصراط «عن الصراط لنا كبون» (۵) و يهوى و يسقط «و لا تطغوا فيه فيحل عليكم غضبي ومن يحلل عليه غضبي فقد هوى» (٦)

و ما ورد عن مولينا محمد بن على الباقر عليه السلام: «لا ينبغى لاحد ان يرفع بناء فوق الكعبة»(٧) فكما ان الاسلام يعلو و لا يعلى عليه

<sup>(</sup>١ و٢ و٣) وسائل ج ٩ ص ٤ ٣٦ و٣٦٥ وص ٣٥٩

<sup>(</sup>٤)وسائلج٨ص٥٥

<sup>(</sup>٥)سورة المؤمنون آية ٧٦

<sup>(</sup>٦)سورةطه آية ٨٣

<sup>(</sup>۷) وسائل ج ۱ ص ۳٤٣

ككالاسلام الممثل و هو الكعبة لايعلى عليه بناء وحيث انها قيام للناس جعلت في وسط الارض ليكون الفرض لاهل الشرق و الغرب سواء(١)

و حيث انه لا شيء احب عندالله من الاسلام و هو متمثل في الكعبة فلا بقعة في الارض احب الى الله منها و لذا ورد عن مولينا الصادق عليه السلام «ان الله اختار من كل شيء شيئًا و اختار من الارض موضع الكعبة» (٢).

و السر فى ذلك كله هو ان الكعبة مثال للعرش الذى منه تدبير الاشياء كلها و مؤسسة على التوحيد المحض و مبنية و مرفوعة على المخلوص و طاهرة عن لوث الشرك لا يطوف حولها الا الطاهرون و اقدم بيت وضع للناس و ميزان الحرية و مثابة للناس و امن لهم و قيام للناس بالقسط و العدل و لذلك يقوم الدين ما قامت الكعبة و لا جله لم يختص بقوم دون قوم و ليس قبيلة اولى بها من قبيلة بل و لذلك لم يحكم فى شىء من الفضائل المارة بانها أى الكعبة مثابة للمؤمنين أو قيام لهم و لم يخاطب المؤمنون بتعظيمها و نحو ذلك بل الخطاب أو محور الكلام فى ذلك كله هو الناس بالعموم و الاطلاق من دون أى وصف و قيد كها تقدم مبسوطاً.

و من أهم مظاهر تلك السعة و الدعوة البالغة و النداء العالمي هو الحج حيث قال تعالى: «و لله على الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلا» (٣) حيث لم يقل يا ايها الذين آمنوا كتب عليكم الحج او اقيموا الحج و نحو ذلك مما ورد في الصوم و الصلاة، بل اللسان العالمي قد نادى

<sup>(</sup>۱) وسائلج،مس،

<sup>(</sup>٢) وسائل ج ١ ص ٣٤٨

<sup>(</sup>٣)سورة العمران آية ٩٧

بقوله و الله على الناس كما ان الاعلام العالمي منذر من بناء البيت كان متجهاً نحو الناس سواسية حيث قال: و اذن في الناس بالحج، على ما ستقف عليه.

فتحصل ان الكعبة بنيان المى للناس الاسود و الابيض و العاكف و الباد و الراجل و الراكب من دون خصوصية لاحد او لقوم او لاقليم فارتقب لما يتلى عليك من آيات الحج و العمرة فى الصلات القادمة و من هنا تبين ضرورة قيام الشعب طراً فى تطهير الكعبة المقدسة عن تولية الطغاة المردة و نجاتها من ايدى الاشرار المستولين على البيت الحرام و المنتعين به نفعاً تجارياً يبيعون الدين بالدنيا و هؤلاء هم السراق كها ورد عن مولينا الصادق عليه السلام: «اما ان قائمنا لوقد قام لقد اخذهم فقطع ايديم وطاف بهم وقال هو لاء مراق الله» (١)

و انت ایها المسلم اذا سمعت بان ولایة الکعبة کانت فی خزاعة الی زمن حلیل الخزاعی فیعله حلیل من بعده لابنه و کانت تحت قصی بن کلاب و جعل فتح الباب و غلقها لرجل من خزاعة یسمی اباغبشان فباعه ابوغبشان من قصی بن کلاب ببعیر و زق خر و فی ذلك یضرب المثل السائر «اخسر من صفقة ابی غبشان» (۲) و مت علی ذلك الما و اسفاً لما كنت ملوماً. و هنا لك يتبلور قو له تعالی «وعهدنا الی ابراهیم و اسمعیل آن طهرا بیتی» (۳) و هذه هی ملة ابراهیم علیه السلام التی لا یرغب عنها الا من سفه نفسه.

و حيث ان رسول الله و الذين آمنوا معه اولى بابراهيم الذي طهر

<sup>(</sup>١)وسائلج٩ص٣٥٥٥

<sup>(</sup>٢) اكميزانج ٢ص٣٩

<sup>(</sup>٣)سورة البقرة آية ١١٩

بيت الله عن اى رجس و رجز فعلى الامة الاسلامية اليوم ان يطهروا بيته تعالى عن كل لوث و قذارة شرقية كانت او غربية فكما ان العقل ما يعبد به الرحمن و يكسب به الجنان فكل ما لا يكسب به الجنان و لا يعبد به الرحمن بل يكسب به الدنياء الجائفة و يعبد به الطاغوت فهو ليس بعقل بل سفاهة.

و لقد اجاد سيدنا الاستاذ العلامة السيد محمد حسين الطباطبائي قدس سره في تفسيره القيم عند بيان قوله تعالى «و من يرغب عن ملة ابراهيم الامن سفه نفسه» حيث قال ره... و من هذه الاية يستفاد معنى ما ورد في الحديث «ان العقل ما عبد به الرحمن انتهى»(١)

و انت اذا شاهدت اليوم ما ابتلبت به الكعبة المعظمة من استيلاء الطغاة عليها لإستبان لك معنى قول مولى الموحدين على بن ابيطالب عليه السلام في كتابه الى مالك . . . «ان هذا الدين كان اسيراً في ايدى الاشرار يعمل فيه بالهوى و يطلب به الدنيا» (نهج البلاغه) فعلى الشعوب الاسرار يعمل فيه بالهوى و يطلب به الدنيا» (نهج البلاغه) فعلى الشعوب الاسلامية ان يحققوا ما حققه ابراهيم و يبطلوا ما ابطله و ذلك انما يتجلى بالحج و العمرة على ما يرضاه الله و رسوله و على ما حج و لبى خاتم النبيين حيث قال: «خذوا عنى مناسككم»، و هو صلى الله عليه و آله النبيين حيث قال: «خذوا عنى مناسككم»، و هو صلى الله عليه و آله الخذ مناسكه من جبرئيل حسما تقدم.

### الصلة التاسعة في ان حرمة الكعبة وعزتها لحرمة الحق وعزته

قد تبين فى ثانياً الصلات المارة ان للكعبة حرمة تختص بها وعزة لا توجد فى غير ها من البقاع و الابنية و لكن يلزم الفحص عن منشأ

<sup>(</sup>١) الميزانج ١ ص٣٠٣

حرمتها وعزتها هل هي بما انها كعبة و بيت خاص في مكان مخصوص حرام وعزيز او ذلك بما انها مثال للحق و مجلى لظهوره و وعاء للوعى و مهبط للوحى و غير ذلك بما يحبى الحق و يموت الباطل؟ و الحاصل هل حرمتها لذاتها او لظهور الحق منها؟

و ليعلم ان مما قام البرهان العقلى عليه هولزوم انتهاء ما بالعرض الى ما بالذات دفعاً للتسلسل وصوناً عن الدور و من ذلكما يشاهد في القرآن الكريم انه و ان ينطق بان العزة لله و لرسوله و للمؤمنين و لكن يهتف بان عزة غير الله تعالى ينتهى الى عزته حيث يقول العزة لله تعالى و هكذا في القوة حيث ينطق بقوله تعالى «خذواها انينا كم بقوة» (١) و بقوله «يابحيى خذالكتاب بقوة» (١) و بقوله «واعدوا لهم ما استطعم من قوة» (٣) و بقوله «افي عليه لقوى امين» (١) و ما الى غير ذلك و لكنه ينادى باعلى صوته «ان القوة لله جيماً» (٥) و هكذا في الشفاعة و نحوها من الامور الوجودية حيث انها برمها تتنهى الم المؤل المقالة و نحوها من الامور الوجودية حيث انها برمها تتنهى الم المقالة و الاساء الحسنى الذات.

و مما يتفرع على هذا الاصل الذى توافق فيه البرهان و القرآن هو الزوم انتهاء ما للكعبة من الحرمة و العزة الى حرمة الحق و عزته بحيث لو دار الامر بين هدم الكعبة و تخريبها و هدم الحق يلزم هدم الكعبة تضحية للحق و فداء له للزوم تضحية ما بالعرض وقاية لما بالذات. و لنشر الى نبذمن ذلك فنقول: ان للحرم احكاماً تحكى عزته و تدل على فضله من

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ٦٠

<sup>(</sup>۲)سورةمريم آية ۱۳

<sup>(</sup>٣) سورة الانفال آية ٢٢

<sup>(</sup>٤)سورة النمل آية ٣٩

<sup>(</sup>۵) سورة البقرة آية ١٦٠

عدم جواز الدخول فيه بلا احرام و من عدم جواز دخول غير الموحد فيه و من عدم جواز اخذ اللقطة منه على رأى و من عدم جواز الصيدفيه و من عدم جواز اجراء الحدود فيه الامن لم يراع حرمته و ارتكب الفحشاء فيه و من عدم جواز قطع شجره و قلع نبته و غير ذلك من الاثار الخاصة الدالة على شرفه نظير ما للمسجد الحرام الذي سواء العاكف فيه و الباد.

ولكن ذلك كله لحرمة الكعبة وعزتها ويشهد له ما ورد عن اميرالمؤمنين على بن ابيطالب عليه السلام انه سئل الوقوف بالجبل لم لم يكن في الحرم فقال لان الكعبة بيته والحرم بابه فلما قصدوه و افدين وقفهم بالباب يتضرعون قيل له فالمشعر الحرام لم صار في الحرم قال لانه لما اذن لهم بالدخول وقفهم بالحجاب الثاني فلما طال تضرعهم بها اذن لهم بتقريب قربائهم فلما قضوا تفتهم تطهروا بها من اللنوب التي كانت حجاباً بينهم وبينه اذن لهم بالزيارة على الطهارة فيل فلم حرم الصيام آيام التشريق قال لان القوم زوار الله فهم في ضيافته و لا يجمل بمضيف ان يصوم اضيافه قيل فالتعلق باستار الكعبة لاى معني هو قال هو مثل رجل له عند آخر جناية و فالتعلق باستار الكعبة لاى معني هو قال هو مثل رجل له عند آخر جناية و فنب فهو يتعلق بثو به يتضرع اليه و يخضع له ان يتجا في له عن ذنبه (١)

فالحرم وكذا مكة و البلد الامين و ان كان له حرمة لا توجد فى غيره من الامكنة و هكذا للشهر الحرام و الهدى و القلائد حرمة خاصة (٢)

الا ان ذلك كله لحرمة الكعبة البيت الحرام نظير ما يقال فى ان الحرم قبلة لمن فى خارجه و المسجد الحرام قبلة لمن فى الحرم و الكعبة قبلة لمن فى المسجد الحرام حيث أنه ليس المراد عند التحقيق أن القبلة أمور متعددة و

<sup>(</sup>۱)وسائلج۸ص۱۵۹و۱۹۰

<sup>(</sup>٢) في سورة المائدة آية ٢ و ١٨

كلها قبلة بالذات بل المراد هو ان الكعبة و حدها قبلة و لاغير لا الحرم قبلة و لا المسجد الحرام قبلة لاحد اصلا و كذا الجهة و السمت ليس قبلة لاحد ابدأ بل القبلة الوحيدة للاحياء و الاموات هي الكعبة لاغير الا ان صدق الاستقبال يختلف باختلاف الموارد فالاستقبال مختلف حسب اختلاف الموارد لا ان القبلة متعددة و ان كان الحق هو ان البعد الخاص و الحيز الخصوص الذي شغلته الكعبة هو القبلة من تخوم الارض الى عنان السهاء لا ان الجرم الحاص و البناء المخصوص قبلة بذاته حتى يلزم فقد القبلة عند هدم الكعبة بالسيل او الزلزلة اوغير ذلك.

و كيف كان فحرمة البلدة التي حرمها الله الذى له كل شيء بحرمة الكعبة الا ان حرمة الكعبة وعزتها لا لانها احجار خاصة بل لانها قيام الناس بالقسط الذى هو المدف السامي لبعثة الانبياء و لا نها قبلة للعباد و مطاف للحجاج و يكون مداراً لبقاء الدين الالمي مابقيت «لا يزال الدين قائماً ما قامت الكعبة» في ارادها بسوء وشاء ان يزيل الدين بهدم الكعبة و يميت العبادة بتخريبا و يمحو الطواف و الزيارة بقلعها و يمحق القيام بالقسط بازالتها و بالجملة فن يرد فيها بالحاد بظلم يذقه الله بعذاب اليم لا يبتى و لا يذر، الم تركيف فعل ربك باصحاب الفيل الم يجعل كيدهم في تضليل و ارسل عليم طيراً ابابيل ترميم بحجارة من سجيل فجعلهم كعصف مأكول.

ولم يكن ذلك نادرة اتفاقية او صدفة تاريخية او بارقة خاطفة تظهر طول الدهر مرة و ينمحى اخرى بل هى سنة الهية لا تجدلها تبديلا و لا تحويلا حسب ما اسسه القرآن الكريم على النهج القاطع العام و الحكم الالهى الدائم انه من يرد فيه بالحاد بظلم نذقه من عذاب اليم. و هذا كالتعهد الالهى في صيانة القرآن الكريم عن التحريف و قال «انه لكتاب عزيز لايأتيه الباطل من بين بديه و لا من خلفه تنزيل من حكيم

حميد»(١) و بين سر تحفظه عن تطرق الباطل وصيانته عن النسخ و التحريف و المحوبانه تعالى قد تكفل لحفظه حيث «قال انا نحن نزلنا الذكر و انا له لحافظون»(٢)

فعلى هذا الاصل الذى اصله القرآن الكريم يكون حرمة الكعبة زادها الله شرفاً لحرمة الحق الذى لا يزهق و لحياة الدين الذى لا يموت و لدوام الوحى الذى لا ينسى عهداً من الله فمن اراد الكعبة بسوء و كان في أمنيته محو الحق يعذبه الله بعذاب بئيس لا اختلاف فيه و لا تخلف عنه.

و اما من تحصن بالكعبة و التجاء اليها و لاذبها و تمسك باستارها و لكنه لم ينصر الحق و لم يخذل الباطل و لا يغيث مستغيث الحق و لا يلبى منادى الحرية و لا يجيب هتاف الاستقامة و لا يسمع دعاء داعى القسط و ليس له اذن واعية تعى الحق الصراح و لا يد باسطة تبطش الباطل و لا رجل ثابتة تتد في الارض و لا رأس يعير الله جمعته و بالجملة لا يعرف امام زمانه و يكون حياته كموتة جاهلية لان الموت على وزان الحياة كما تموتون تبعثون فن كانت موتته ميتة جاهلية تكشف ان حياته كانت جاهلية تكشف ان حياته كانت جاهلية ، فلا لياذلمثله و لا امان له اصلا بل يسلط الله عليه من لا يرحه و ان كان بهدم الكعبة و تخريبها.

كما ابتلى به ابن الزبير الذى لم يعرف امام زمانه الحسين بن على عليها السلام و لم ينصره على الحق عليها السلام و ابنه على بن الحسين عليه السلام و لم ينصره على الحق الذى قام به و لم يخذل الباطل الذى ركزه بين اثنتين بين السلة و الزلة و لم يسمع هتافه الملكوتي «هيات منا الذلة» و لم يلب ندائه الالحى بانه

<sup>(</sup>١)سورة فصلت آية ٤٦ و ١ ع

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرآية ٩

على الاسلام السلام اذبليت الامة براع مثل يزيد و لم يجب دعوته الربانية بان من كان باذلا فينا مهجته موطناً على لقاء الله نفسه فليرحل معنا و هكذا لم يعن سيد الساجدين حيث يقول انا بن مكة و منى انا بن زمزم و صفا ثم التجىء الى الكعبة و تعلق باستارها فلا يعينه الله بالغيب بل يمهل الظالم ان يهدم الكعبة و يسيطر عليه و يصلبه «كذلك فولى بعض الظالمن بعضاً» (1)

لان المقصود هناك لم يكن هو هدم الكعبة بما انها قبلة للمسلمين و مطاف لهم و مهبط للوحى و معدن للوعى بل القصد هناك الى السيطرة على ابن الزبير المتحصن بها و اللاجى اليها.

و من تلك الحادثة يعرف قدر الامام و حرمة الولاية و عزة الحلافة الالحية كما ان بالتحليل العقلي يعرف قدر الحق و بهائه و جاله و جلاله و كبريائه و مشيئته المستولية على كل شيء و سلطانه الذي ملأ كل شيء فانتهت تلك الحرمات التي كانت للحرم و البلد الامين الى الكعبة و من الكعبة الى الامام الذي يتولاه الله الذي هو ولى الصالحين ثم منه الى الحق الولى الذي يخضع له كل شيء فلئن امهل الله الظالم حتى هدم الكعبة فليس ذلك نقضاً لقوله تعالى «و من يرد فيه بالحاد بظلم نفقه من عذاب المي» (٢)

فتدبر حتى تجد الميز بين ابرهة و بين ابن الزبير و الحجاج اذ ذاك الغاشم اراد الكعبة بسوء هدماً للقبلة و المطاف اذ كانت حينذاك قبلة للحنفاء و مطافاً لهم كها لغيرهم و هذا الظالم اى الحجاج المسلط على ظالم آخر مثله لم يرد الكعبة بسوء بما انها قبلة و مطاف و لم يشاء ان يمحق

<sup>(</sup>١)سورة الانعام آية ١٢٩

<sup>(</sup>٢)سورة الحبج آية ٢٦

الاسلام و الدين الحنيف و ان لم يكن له دين و كان بمن لا يخاف المعاد و لكن لم يكن قصده حينذاك الا السيطرة على الظالم الذي لم يعرف المام زمانه القائم بالحق والداعي الى القسط المنادى بالحرية الهاتف بالحكومة الاسلامية القائل قوله السديد لا اعطيكم بيدى اعطاء الذليل و لا افر فرار العبيد الباذل مهجته في الله ليستنقذ عباده من الجهالة و حيرة الضلالة المعتصم بحبل الله المتين الذي لا انفصام له و المنقطع عن غيره قائلا بمقاله العتيق: لو لم يكن لى في الدنيا ملجأ و لا ماوى لما بايعت يزيد بن معاوية. و ذلك القائل هوسيدنا و مولينا سيد الشهداء الحسين بن على عليها السلام.

فتحصل ان الحرمة لله تعالى بالذات و لغيره بالعرض و ان العزة للحق الذى من صارعه صرعه بالذات و لغيره المتحقق به بالعرض و ان القوة لذى القوة المتين بالذات و لغيره بالعرض و ان القدرة للقدير الحض بالذات و لغيره المقتدر به بالعرض فحان ان يحترم المسلمون بحرمة الله و يعتزوا بعزة الحق و يتقووا بقوته و يقتدروا بقدرته و بالجملة فليتخلقوا باخلاقه حتى لا يظلموا و يكونوا انصار الله كها قال عيسى للحواريين من انصارى الى الله و يأخذوا ما اتاهم الله و رسوله بقوة القلوب و قوة الابدان كها اخذ يحيى الزاهد كتاب الله بقوة و استشهد في سبيله.

ومن اهم مجالى هذا الامرومعالى هذه النهضة العالمية هو الحج الذى ندب الناس اليه من اقطار العالم و هو فرار و هجرة الى الله كما تقف عليه.

#### الصلة العاشرة في ان الحجمن اهم مظاهر الاسلام

ان للاسلام قواعد و مبانی يبتني عليها و يتكي بها و ينهدم دونها و لا

يبقى له بدونها الا الاسم العارى عن المسمى و من تلك المبانى الحج حيث يقول مولينا محمد بن على عليه السلام: «بنى الاسلام على خس الصلاة و الصوم و الزكاة و الحج و الولاية» (١) فمن ترك الحج متعمداً فقد هدم ركناً من اركان دينه الانهى فينهدم معه الاسلام الكامل و لذا قال تعالى في تركه عامداً... «ومن كفرفان الله غنى عن العالمين».

حيث عبر عن تركه العمدى بالكفر فتارك الحج عمداً كافر عملا و ان لم يكن كافراً ايماناً و اعتقاداً.

و حيث ان الحج من مبانى الاسلام فجميع ما ورد فى شأنه لابد و ان يتبلور فى الحج و يكون الحج ممثلا اياه و مجلى لظهوره.

و من اعلى اوصاف الاسلام و اهمها امران: احدهماانكلية، و ثانيها الدوام، يعنى ان الاسلام دين المى كلى يسع جميع افراد الاتسان من الاسود و الابيض والاحر وغيرهم اذالناس فيه سواسية كاسنان المشط و كذا القبائل و الشعوب فيه شرع سواء بحيث لا يشد من ذلك احد و لا يغيب منه قوم و لا يعزب منه شعب و هكذا يسع عمود الزمان غابره و قادمه الى يوم القيمة.

فهو كلى جامع للافراد و الشعوب باسرهم و دائم باق فى امتداد الزمان الى انقضائه بطى ما هو عامله و قبض ما هو موضوعه اى السهاء و الارض حيث يقول تعالى يوم نطوى السهاء كطى السجل للكتب ويقول تعالى و ألسماوات مطويات بيمينه و الارض قبضته يوم القيمة.

فلا يبليه الدهر و لا يدرسه الليالى و الايام بل هو كل يوم غض و طرى لا ميز فيه بين السابق من الزمان و اللاحق منه لانه امر الهي مسيطرعلى الزمان ومهيمن على الحركة و فائق على المادة فيكون مصوناً

<sup>(</sup>١) جامع احاديث الشيعة ج ١ ص١٢٧

عن الزوال بل هوباق ما بقى الدهر كما كان موجوداً فيا تقدم من الدهور الغابرة و الايام الحالية منذكان على الارض انسان اذ لابد لكل انسان من دين الهي و لا دين الهي الا الاسلام حيث يقول الله «ان الدين عندالله الاسلام»(١)

فالذى يهمنا الآن هوبيان هذين الاصلين اى كلية الاسلام و دوامه اولا و بيان كون الحج من حيث انه من مبانى الاسلام الهامة صالح لتجلى ذينك الاصلين فيه بل هو من اهم مظاهر ذلك ثانياً.

اما الاول فالقرآن ينادى بان الدين عندالله هو الاسلام و ان غيره من الاديان منحولة مردودة «و من يبتغ غير الاسلام ديناً فلن يقبل منه»(٢) و انه مطابق للفطرة الالهية «التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم»(٣)

و كذا يهتف بان الله تعالى «نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً»(٤) و بانه «ذكر للعالمين»(٥) و يصبرح بانه لا هادى الا الله «و كنى بربكهادياً و نصيراً»(٦) «قُل ان هذى الله هو الهدى»(٧)

بل القرآن في بادئء امره قد اعلن في عتائق سوره بهذين الاصلين اى الكلية و الدوام حيث يقول «ان هو الا ذكر للعالمين»(٨) حيث يدل

<sup>(</sup>١)سورة آل عمران آية ١٩

<sup>(</sup>٢)سورة آل عمران آية ٨٠

<sup>(</sup>٣) سورة الروم آية ٣٠

<sup>(</sup>٤)سورة فرقان آية ١

<sup>(</sup>٥) سورة القلم آية ٦٨

<sup>(</sup>٦)سورة الفرقان آية ٣١

<sup>(</sup>٧)سورة الانعام آياً ٧

<sup>(</sup>٨)سورة التكو برآية ٢٧

على ان ماجاء به النبى صلى الله عليه و آله لا شأن الا ذكراً و هدى للعالمين.

و البرهان على ما نطق به القرآن هو ان الموجود المعلول كما يحتاج فى اصلى وجوده الى علته التامة التى يجب بها و يمتنع دونها كك فى بقائه و دوأمه يفتقر اليها يبقى ببقائها و يدوم بدوامها. فاذا كانت العلة التامة باقية بحالها و مصونة عن التحويل و التبديل و محفوظة عن التغيروا لزوال يكون المعلول باقياً كك الا ان يتحول شأن من شؤن تلك العلة التامة مما يرجع الى العلة القابلة او الفاعلة بحيث لم يبق نصاب العلية التامة على حالها فحينئذ يتطرق التغير الى المعلول و يتحول من حال الى حال اخرى على يقتضيه العلة التامة الاخرى على ما فى موطنه.

و فى ضوء هذا الاصل الحكى يتبين ضرورة بقاء الاسلام مابق على الارض انسان و ذلك لان الانسان موجود حى متفكر و مختار و لا بدله من ان يتكامل كغيره من الموجودات الطبيعية التى لابد لها ان يتحول و يتكامل لاحتياجها فى التحقق و البقاء الى الكمال و الا فينعدم و لا كمال الا ما يعطيه الكمال المحض و هو الله الذى اعطى كل شىء خلقه ثم هدى فالمكل هو رب العالمين و لا غير لان التكيل و التربية نوع خلقة حيث انه ايجاد الربط الخاص بين شيئين او مستلزم للخلقة اذ للخالق يقدر و يعلم ان يرب و يكمل علوقه لا غيره و هداية الموجود الحى المفكر المحتار و تربيته و تكيله لا يكون الا بهدايته الى العلم و العمل الصالح اى المقيدة و العمل الصالح و هذا هو الدين فالانسان محتاج الى دين ابينه الله و يهديه اليه و ان ابتغى ديناً من عنده او من عنداى انسان آخر فلن يقبل منه اى لا يتكامل به بل ينكب عن الصراط السوى و يهوى الى مكان سحيق.

و هذا الدين الالمي المعبر عنه بالاسلام موجود ممكن فله علة تامة

يجب بها ويمتنع دونها وعلة التامه مؤلفة من فطرة خاصة فطرالناس عليها يكون هي العلة الفاعلة بل يكون هي العلة الفاعلة بل الفاعل هو الله الذي كني به هادياً و نصيراً كما أن القابل هو الانسان بما له من فطرة مخصوصة مفطور عليها فاذا تحققت هذه العلة التامة المؤلفة من الفطرة القابلة و الربوبية الفاعلة يجب تحقق المعلول بها فحا دامت تلك العلة التامة باقية يجب بقائه بها ايضاً.

وحيث أن الانسان نوع تام لا ميزين أصنافه و افراده الابعو ارض خارجية لامساس لها في التقوم و لا احتياج للانسان اليها في التقوم و لا دخل لها في أصل الهداية و ضرورتها و أن كان لها مساس في فروعها و آدابها و سنتها المنشعبة من ذاك الاصل الثابت فهو أي الانسان له نوعية تأمة منحفظ بحاله لا يحسه التغير و لا يطرع عليه التحول النوعي بحيث يصير غير الانسان من الانواع التامة الموجودة في عرضه و أن يتكامل في سيره الجوهري الى نوع آخر فوقه أو دونه بمعني أنه أنسان صار راقياً أو سيره الجوهري الى نوع آخر فوقه أو دونه بمعني أنه أنسان صار راقياً أو الاعراض و العوراض لا يوجب أنثلام وحدته النوعية و لا يكثر وحدته النوطن و العوراض لا يوجب أنثلام وحدته النوعية و لا يكثر وحدته الفطرية مادام هو أنسان فالانسان عالم فطرة خاصة فطره أنذ عليا أنسان طول الدهر و لا تبديل له كها بينه خالقه الذي أعلم به من نفسه فضلا عن غيره حيث قال . . . «فطرت الله التي فطرالناس عليها لا تبديل فضلا عن غيره حيث قال . . . «فطرت الله التي فطرالناس عليها لا تبديل فضلا عن غيره حيث قال . . . «فطرت الله التي فطرالناس عليها لا تبديل فضلا عن غيره حيث قال . . . «فطرت الله التي فطرالناس عليها لا تبديل فضلا عن غيره حيث قال . . . «فطرت الله التي فطرالناس عليها لا تبديل

فتبين أن العلة القابلة باقية ما بقى على الارض انسان كما كان كك ايضاً فيا مضى من الدهر حيث يقول تعالى: «شرع لكم من الدين ما

<sup>(</sup>١) الصحيفة السجادية دعاء ١

<sup>(</sup>٢)سورة الروم آية ٣٠

وصى به نوحاً... الغ (۱) و اما العلة الفاعلة فهو الله الذى لا يمس كرامته التغير اصلا لان ذاته عين الحيوة التى لا موت فيها و النور الذى لاظلام فيه و العلم الذى لا جهل فيه و القدرة التى لا عجزلها لانه الحى الذى لا يموت و لانه نور السموات و الارض فلا انمحاء له و لانه لا يعزب عن علمه مثقال ذرة فى الارض ولا فى السهاء فلا يخفى عليه خافية و لا يضل و لا ينسى و ما كان ربك نسياً و لا نه بكل شىء قدير فلا يعجزه شىء اصلا و لا يمسه فى خلق شىء غى و لا لغوب ابدأ فهو العالم يعجزه شىء الانسان و مفاسده و هو القادر على تعليمه اياه و هدايته الى رقيه و تحذيره عن هو يه و بيان درجاته و اعلام دركاته اعاذنا الله من شرور انفسنا و سيئات اعمالنا.

و الحاصل إن الله تعالى لا يستح له حال دون حال و لا يحجبه شيء عن شيء و لا يحجب عنه شيء فلا الصغر يمنعه عن الحضور و لا الظلمة و لا البعد يحجبه عن الشهود و لا الحجاب يمنعه عن الحضور و لا الظلمة تصده و تحجبه عن الظهور بل هو تعالى عالم بالصغير كالكبير و شاهد للبعيد كالقريب و حاضر في المحجوب كالمشهور و ظاهر في الظلمة كالنور حيث يقول عز من قائل ... «يا بني انها أن تك مثقال حبة من خردل فتكن في صخرة أو في السموات أو في الارض يأت بها الله أن الله لطيف خبر» (٢)

يعنى ان صغر الخردلة و حجاب الصخرة و بعد السموات وظلمة الارض لا يمنع اللطيف الخبير عن الشهود التام لانه لطيف و كل لطيف خبير و لانه خبير و كل خبير لطيف لان كل لطيف و مجرد فهو عالم و

<sup>(</sup>١) سورة الشورى آية ١٣

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان آية ٦٠

كل عالم فهو لطيف ومجرد حسيا بينه الحكمة الالهية في موطنها.

و السر فى ذلك كله أنه تعالى هو الاول قبل كل شىء فلا يسبقه شىء أصلا حتى يكون السبق موجباً لغيبة السابق عن المسبوق و هو الاخر بعد كل شىء فلا يلحقه شىء أصلا حتى يكون اللحوق مانعاً عن شهود اللاحق و هو الظاهر فلا ظهور لغيره الا به فلا يظهر عليه شىء أبداً حتى يكون ظهوره الفائق قاهراً على ظهوره تعالى فيكون حجاباً نورياً له تعالى عن الحضور و هو الباطن فلا بطون لغيره بحيث يكون خافياً له تعالى عن الحضور و هو الباطن فلا بطون لغيره بحيث يكون خافياً له تعالى حتى لا يكتنهه بل هو مع كل شىء و داخل فى الاشياء لا بالمازجة و خارج عنها لا بالمزايلة و هو الذى فى السباء اله و فى الارض بالممازجة و خارج عنها لا بالمزايلة و هو الذى فى السباء اله و فى الارض الفرات و معاصى العباد فى الخلوات.

فتين بذلك أنه يمتنع فرض الجهل أو السهو ف حقه تعالى بحيث لم يكن عالماً في هداية الانسان و تبيين احكامه في أمر ماثم صار عالماً به حتى يكون هو الموجب لتغير الدين الآلمي و هكذا في السهو والتذكر فحينئذ لا مجال لتوهم التغير في الدين الوحيد أي الاسلام من ناحية القابل أو الفاعل أصلا و يشهد له قوله تعالى: «شرع لكم من الدين ما وصى به نوحاً و الذي أوحينا البك و ما وصينا به أبراهم و موسى و عيسى أن أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه كبر على المشركين ما قدعوهم اليه». (١)

حيث يدل على أن الدين المشروع للانبياء العظام واحد لا اختلاف فيه و لا تخلف و أن الامم بأسرهم مأمورون باقامة ذلك الدين الوحيد و منهون عن التفرق و الاختلاف اذالانبياء اخوة امهاتهم شتى و دينهم واحد. و كل لا حق منهم مصدق لسابقه حتى انتهى الامر الى افضلهم و

<sup>(</sup>١) سورة الشورى آية ١٣

خاتمهم محمد صلى الله عليه و آله الذى كان مصنقاً لما بين يديه و مهيمناً اى شرفاً و مسيطراً على ما تقدمه.

و اما اختلاف الشرائع و المناسك و المناهج الذى قال تعالى فيه: «و لكل جعلنا شرعة ومنهاجاً»، فآله و مرجعه الى التخصيص لا النسخ يعنى ان الشرائط الحناصة التى يعترى المجتمع الانسانى تستدعى حكما فرعياً و قانوناً جزئياً يختص بتلك الشرائط و ينقضى امده بانقضائها و هذا ليس من باب النسخ اصلا بحيث يدل على ظهور فساد ما كان سابقاً بل جميع ما ورد من الاختلافات الفرعية في الشرائع فانما يكون من باب التخصيص الزماني لا النسخ بمعنى ظهور نقص ما تقدم أو عيبه أو فساده و غو ذلك لانه تعالى حق و لا يقول الا الحق حيث قال: «و الله بقول الحق وهو بهدى السبيل» (١)

الى هنا نجز الكلام في الامر الأول الباحث عن الاصلين و هما كلية الاسلام و دوامه.

اما الثاني الباحث عن كون الحج من حيث انه من المبانى الهامة للاسلام صالح لتبلور ذينك الاصلين فيه فبيانه فيا يلى من الجهات:

#### الجهة الاولى في أن الحج توحيد بمثل

ان العبادة اية عبادة كانت يعتبر فيها الحلوص «الا لله الدين الحالص» (٢) الا ان تجلى ذاك الحلوص في بعضها اظهر وطرد الشرك في

<sup>(</sup>١)سورة الاحزاب آية ۽

<sup>`(</sup>٢)سورة الزمرآية ٣

بعضها اقوى و اجلى و من ذلك الحج حيث أن التوحيد قد تمثل به وصار هو باسره من البدو الى الحتم مثالاً للتوحيد و طرداً للشرك و قد جعل ترك الحج كفراً حيث قالى تعالى: «و لله على الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلا و من كفر فان الله غنى عن العالمين» (١) حيث يشعر بان الحج نفسه ايمان و توحيد و ان تركه كفر اى كفر عملى.

وعن مولينا الصادق عليه السلام في دعاه سفر الحج بعد كلمات الفرج... «بسم الله دخلت بسم الله خرجت وفي سبيل الله الى ان قال: قائما أنا عبدك و بك و لك »(٢) و الخبير المتضلع بلسان الدعاء يعرف الميزبين قوله قانما أنا عبدك و بك و لك و بين غيره من الادعية و الاوراد اذا لهم هنا ذات الله تعالى و لقائه لا أسم من اسمائه الحسني فالحج هو سير الى الله و سلوك الى نقائه و تعالى الى قوب من هودان في علوه و عال في دنوه و تكامل الى جوار من هو اقرب الينا من حبل الهويد و لا يتقرب في دنوه و تكامل الى جوار من هو اقرب الينا من حبل الهويد و لا يتقرب العبد من مولاه الا بالتوحيد الواحدة المنافي و علم د الشرك الجلى و الحنى.

«وعنه عليه السلام: حج موسى بن عمران و معه سبعون نبياً من بني اسرائيل... بلبون ويجيبهم الجبال ويقول لبيك عبدك ابن عبدك .

وعنه عليه السلام فى التلبية ان يقول: لبيك اللهم لبيك لبيك لا شريك لك لبيك المعاد و النعمة لك و الملك لا شريك لك لبيك لبيك لبيك المعادج لبيك داعياً الى دارالسلام لبيك لبيك غفار الذنوب لبيك لبيك الهل التلبية لبيك داعياً الى دارالسلام لبيك لبيك غفار الذنوب لبيك لبيك الهل التلبية لبيك لبيك لبيك لبيك لبيك لبيك لبيك تبدى و المعاد البك لبيك لبيك تستغنى و يفتقر البك لبيك لبيك مرهوباً ومرغوباً البك لبيك لبيك المهاد البيك المهاد المهاد البيك المهاد المهاد البيك المهاد المهاد

<sup>(</sup>١)سورة آل عمران آية ٩٧

<sup>(</sup>۲)وسائلج۸ص۲۷۹

الخلق لبيك لبيك دا النعاء والفضل الحسن الجميل لبيك لبيك كشاف الكرب العظام لبيك لبيك عبدك وابن عبديك لبيك لبيك كرم لبيك ال الكرب العظام لبيك لبيك عبدك وابن عبديك لبيك لبيك كرم لبيك ال ان قال عليه السلام تقول: ذلك في دبر كل صلاة مكتوبة و نافلة و حين ينهض بعيرك واذا علوت شرفاً او هبطت وادياً اولقيت راكبا او استيقظت من منامك و بالاسحار واكثر ما استطعت و اجهر بها... واعلم انه لابد من التلبيات الاربع التي كن في اول الكلام و هي الفريضة و هي التوحيد و بها لي المرسلون و أكثر من ذي المعارج فان رسول الله صلى الله عليه وآله كان يكثر منها و اول من لي ابراهيم عليه السلام الخ (١)

وعن مولينا إلى جعفر عليه السلام انه سئل لم سميت التلبية تلبية قال عليه السلام اجابة اجاب موسى ربه (٢) وعن مولينا الصادق عليه السلام في اشعار البدئة الذي هو بمنزلة التلبية في بعض اقسام الحج انه قال عليه السلام... «ثم قل بسم الله اللهم منك و لك اللهم تقبل منى» (٣) الخ حيث انه ناظر الى ما تقلم من الها يرو بعد الملج هو لقاء الله و طرد غيره اى غير كان و في دعاء الاحرام... «اللهم انى اسألك ان تجعلى ممن استجاب لكو آمن بوعدك و اتبع امرك فانى عبدك و في قبضتك لا اوقى الا استجاب لكو آمن بوعدك و اتبع امرك فانى عبدك و في قبضتك لا اوقى الا وقيت و لا اخذ ما اعطيت». (٤)

وحيث ان التلبية اجابة تله خالصة تخسف بالاخابث و تطرد كل شيطان ما رد و خبيث كما قال الصادق عليه السلام: «هيهنا يخسف بالاخابث»(۵) كما خسف بقارون و كنوزه و حيث ان الحج توحيد

<sup>(</sup>١)وسائلج ٩ ص٥٣

<sup>(</sup>٢) وسائل ج ٩ ص ٤٨

<sup>(</sup>٣) وسائل ج ٨ ص ١٩٩

<sup>(</sup>٤)وسائل ج ١ ص ٢٣

<sup>(</sup>۵)وسائلج٩ص٩٤

صراح لا شرك فيه بل يطرد فيه كل ما كان او يكون صنماً او وثناً يظهر سر استحباب دخول المسجد الحرام من باب بنى شيبه و هو انه لما علا على عليه السلام ظهر رسول الله و رمى بـ(هبل) من ظهر الكعبة دفن عند باب بنى شيبه فصار الدخول الى المسجد من ذاك الباب سنة كها بينه مولينا الصادق عليه السلام.(١)

و هذا اى جعل هبل تحت الاقدام و المشى عليه مثال عال و تمثل غال لجعل الشرك نسياً منسياً و اماتته ميتة سوء حيث ان الحق اذا تجلى لا يبتى معه مجال للباطل السابق او اللاحق: «قل جاء الحق وما يبدئ الباطل و ما يعيد» (٢) يعنى ان الحق لا يأتلف مع الباطل فلا موقع له سواء كان عوداً للباطل السائف او بدواً للباطل السانع فلا اعادة للباطل و لا ابتداء له مع الحق اصلاً و ظهور التوحيد و تجليه البالغ في الاحرام و هو التجرد عن غير واحد عا هوزينة الحياة الدنيا لائح لا سترة فيه و تمثل الحشر و المعاد الذي هو العود الى المبدء بالاحرام بين لا خفاء فيه و سيظهر بعض معالى التوحيد عند بيان سائر ما للحج من المناسك و السنن فارتقب.

و الحاصل ان الحج توحيد ممثل و التوحيد هي الفطرة التي فطر الله الناس عليها لا تبديل لها فعليه يكون الحج من اهم مظاهر الاسلام و مجلى للاصلين المتقدمين اى الكلية و الدوام و لذا تداولته الامم و الاقوام و لم تطاوله الاعوام و الايام طول الدهر.

و مما یرشدك الی ان الحج توحید ممثل هو ان من اركانه الهامة هو الطواف و هو عبادة خاصة یتجلی فیها قوله تعالی: «اینا تولوا فنم وجه

<sup>(</sup>۱)وسائلج٩ص٣٢٣

<sup>(</sup>٢) سورةسباءآية ٩٤ ُ

الله». بخلاف الصلاة التي يتحتم فيها قوله تعالى: «فايها كنم فولوا وجوهكم شطر المسجد الحرام.»

و هذا هو التوحيد القراح الذي لا يصحيه شيء عدا من هو الاول و الاخر تدبر قول النبي صلى الله عليه و آله حيث قال بعد حمل جهازه على راحلته: هذه حجة لا رياء فيها و لا سمعة ثم قال صلى الله عليه و آله «من تجهز وفي جهازه علم حرام لم يقبل والله منه الحج» (٢) و تأمل في قوله عليه السلام ان الحجر الاسود يمين الله في الارض للميثاق، حتى يتجه كون الحج مثالا للتوحيد الجامع المتبلور في قوله تعالى: «تعالوا الى كلمة سواء بيننا و بينكم ان لا نعبد الا الله و لا نشرك به شيئاً و لا يتخذ بعضنا بعضاً ارباباً» (٣)

<sup>(</sup>۱)وسائلج∧ص۵

<sup>(</sup>٢)وسائل ج٨ص١٠٣

<sup>(</sup>٣)سورة آل عمران آية ٢٤

## الجهة الثانية في أن الحج وحي ممثل

قد لاح لك أن الحج توحيد ممثل بحيث لو تدلى التوحيد و تجلى ق مرأياه و تنزل في درجاته لصار حجاً ولو تعالى الحج و صعد اليه تعالى و ترقى في معارجه لبلغ ذا العرش او صار توحيداً اى عقيدة لا يشوبها شيء و يقيناً لا يعتريه ريب كها قال الصادق عليه السلام «حتى يلصق بالعرش ما بينه وبين الله حجاب» (١) و الكلام الان هو أن الحج باسره صحى ممثل و أن مناسكه مما تجلت بالوحى و أن رسول الله صلى الله عليه و أله رأها من جبرئيل و هو أى الملك الأمين الطائف حول العرش ارى أبراهيم عليه السلام مناسكه و أن تلك الأعمال الخاصة لم تكن مفروضة أبراهيم عليه السلام مناسكه و أن تلك الأعمال الخاصة لم تكن مفروضة على الناس بمجرد التعليم القولى نظير قوله تعالى «يا أيا الذين آمنوا كتب عليكم الصيام» بل تحققت خارجاً بالقبل و تشركت عيناً كك.

و الشاهد على ذلك قوله تعالى: «وارنا مناسكنا» (٢) حيث ان هذه الاراثة ليست بمعنى التعليم المفهومي الحصولي حتى يدركه الذهن تصوراً و تصديقاً بل بمعنى الاشهاد و الاراثة الخارجية كها في قوله تعالى: «وكذلك فرى ابراهيم ملكوت السموات و الارض وليكون من الموقنين». (٣)

و يؤيده قول مولينا الصادق عليه السلام أمر الله عزوجل ابراهيم عليه السلام أمر الله عزوجل ابراهيم عليه السلام أن يحج باسمعيل معه و يسكنه الحرم فحجا... و ما معهما الا جبرئيل فلما بلغا الحرم قال له جبرئيل يا ابراهيم انزلا فاغتسلا قبل

<sup>(</sup>١)وسائلج ٢ص٢٢٤

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية ١٢٨

<sup>(</sup>٣) سورة الإنعام آية ٧٥

ان تدخلا الحرم فنزلا فاغتسلا و اراهما كيف يتهيئان للاحرام ففعلا ثم امر هما فاهلا بالحج و امر هما بالتلبيات الاربع التي لبي بها المرسلون ثم ساربهها الى الصفا و نزلا و قام جبرئيل بينها واستقبل البيت فكبر الله و كبرا و حد الله و حدا و بجدالله و بجدا و اثنى عليه و فعلا مثل ذلك وتقدم جبرئيل و تقدما يثنيان على الله عزوجل و يمجدانه حتى انتهى بها الى موضع الحجر فاستلم جبرئيل وامر هما ان يستلما و طاف بها اسبوعاً ثم قام بها في موضع مقام ابراهيم عليه السلام فصلي ركعتين و صليا ثم اراهما المناسك و ما يعملان به (١)

حيث ان ظاهره تمثل جبرئيل لهذين النبيين عليها السلام و ارائتها المناسك بالعينية الخارجية و لم يكن هذا بدعا خاصاً بها بل قد تقدمها آدم عليه السلام و تمثل جبرئيل عليه السلام له ايضاً كما تمثل لافضل الانبياء و خاتمهم صلى الله عليه و آله حيث يقول «مولينا الصادق عليه السلام أن الله بعث جبرئيل أن آدم فقال به الى مكان البيت و انزل علمك المناسك الى تطهر بها فاخذ بيده فانطلق به الى مكان البيت و انزل عليه غمامة فاظلت مكان البيت وكانت الغمامة بحيال البيت المعمور» الخ (٢) و يقول عليه السلام «كنت اطوف مع ابى و كان اذا انهى الى المجبر مسحه بيده وقبله و اذا انهى الى الركن اليمانى النزمه فقلت جعلت فداك تمسح الحجر بيدك و تلنزم اليمانى فقال قال رسول الله صلى الله عليه وآله ما اتيت الركن اليمانى الاوجدت جبرئيل عليه السلام قد سبقنى اليه بلتزمه » (٣) و ستقف على الوحى المتمثل في مطاوى المباحث القادمة بلازمه» و تعثر ايضاً على ما لم نأتهار وماً للاختصار.

<sup>(</sup>۱و۲)وسائلج۸ص۱۹۳-۱۹۰

<sup>(</sup>٣)وسائلج٩ص٤١٩

فاذا تبین ان الحج هو وحی ممثل و تلقاه مؤسس الکعبة بالمشاهدة و الرؤیة یلزم ان یکون الناس مأمورین باتیان ما ورثوه منه و بالنظر الی مارآه لعلهم یرون شیئاً نما رآه و یشاهدون نزراً نما شاهده اذا النظر الی ظاهر الکعبة المأمور به مقدمة لرؤیة ملکوتها فحینئذ یتجه معنی قوله تعالی: «و اذن فی الناس بالحج یأتوك رجالا و علی كل ضاهریأتین من كل فعیق»(۱)

اذ المستفاد من قوله تعالى يأتوك هو بحيثهم عند ابراهيم و لقائهم اياه و نيلهم ما ناله و شهودهم ما شاهده لا مجرد اتيان البيت و شد الرحال الى مكة اذ التعبير القرآن ليس هو مجرد العمل بالمناسك بل التعبير هو قوله تعالى «يأتوك» تدبر ـ و لا يأتى ابراهيم الا من تهيا و تعبا واعد واستعد المقيام تجاه الطغاة اللئام الذين يقولون وحرقوه و انصروا آلهتكم» (٢) اذ الكعبة كما تقدم قيام للناس و لا قيام ان يقول القائم لعبدة الاوثان و الاهواء «اف لكم و لما تعبدون من دون الله» (٣) ولا قيام الا ان يقول القائم للذين كفروا و مردوا على النفاق «اننى براء مما تعبدون» (٤) ولا يأتى ابراهيم الا من يقول «وجهت وجهى للذى فطر السموات و الارض يأتى ابراهيم الا من يقول «وجهت وجهى للذى فطر السموات و الارض عنيفاً» (۵) و بالجملة لايأتيه «الا من اتى الله بقلب سلم» (٦) كما اتاه تعالى ابراهيم به.

و من ذَلَك كله يتجلى قوله تعالى: «و اذ ان من الله و رسوله الى الناس

<sup>(</sup>١)سورة الحيج آية ٢٨

<sup>(</sup>٢) سورة الانبياء آية ٨٨

<sup>(</sup>٣)سورة الانبياء آية ٦٧

<sup>(</sup>٤)سورة الزحرف آية ٢ ٢

<sup>(</sup>٥) سورة الانعام آية ٧٩

<sup>(</sup>٦) سورة الشعراء آية ٨٩

يوم الحج الاكبر ان الله برىء من المشركين و رسوله فان تبتم فهو خير لكم و ان توليتم فاعلموا انكم غير معجز الله و بشر الذين كفروا بعذاب الم»(١)

و هذا هو خاتم النبين الذى كان هو اولى بابراهيم عليه السلام و رأى ما رآه \_و ما كذب الفواد ما رآى \_ و بصر بما بصر به ابراهيم \_و مازاغ البصر و ماطغى \_ و تولى ما تولاه ابراهيم \_ان وليى الله الذى نزل الكتاب و هو يتولى الصالحين ـ و تبرء بما تبرء منه ابراهيم \_ان الله برى ه من المشركين و رسوله ـ و حيث انه صلى الله عليه و آله دنى فتدلى فكان قاب قوسين او ادنى ذبح بما لم يذبح به ابراهيم عليه السلام حيث ذبح من هو من رسول الله و رسول الله صلى الله عليه و آله منه و هو الحسين بن على عليه السلام المذبوح على القفا من ألم المكعبة عن الطغاة الله و ايثاراً على طاعة الله منام على طاعة الله منام على طاعة الله المنام المنام على طاعة الله المنام المنام المنام على طاعة الله المنام المنام على طاعة المنام المنام

و السر فى ذلك كله هو ان «وسول الله صلى الله عليه وآله قال انا من حسين و حسين منى ثم قال الحسين عليه الشلام ايا الناس انى سمعت وسول الله يقول من رأى سلطانا جائراً مستحلا لحرم الله ناكئاً لعهده يعمل فى عباده بالظلم ولم يغير عليه بقول ولا فعل حق على الله ان يدخله مدخله أى معه فى الناو» فالحسين الذى كان من رسول الله و رسول اله صلى الله عليه و آله منه قدفدا نفسه و ضحى اهل بيته و اصحابه صوناً للدين الالحى عن الزيغ و التحريف و حفظاً لعهده من النكث و لحلقه من الظلم.

و من ذلك كله يظهر لك البعد السياسى للحج حيث ان التبرء من المشركين و الحياد عنهم و الانزجار منهم و قطع ايديهم و الاعلان الصريح بذلك هو منسك سياسى للحج كما يهتف به قوله تعالى المتقدم

<sup>(</sup>١)سورة التوبة آية ٣

«و أذ أن من الله و رسوله ألى الناس يوم الحج الاكبر أن الله برى من المشركين ورسوله» (١) ويمكن أن نشير اليه أجالا حيث يحين حينه.

فتحصل ان الحج بما له من السنن الخاصة التي تمثلت للانبياء هو بنفسه وحى بمثل فهومن اهم مظاهر الاسلام وصالح لتحقق الاصلين المارين من الكلية و الدوام و لذاجرى لخاتم الانبياء ما جرى لابوهيم عليه السلام وقبله لادم عليه السلام فليس الحج شرعة خاصة و منسكا مضوصا يختص بشعب دون شعب او عصر دون عصر بل هو كلي دائم حسبا قرر في بيان كون الكعبة اول بيت للناس وقياماً للناس ومثابة و امناً للناس و كون الحج مفروضاً على الناس و اذ ان ابراهيم عليه السلام متجها نحو الناس و كون المسجد الحرام سواء العاكف فيه و الباد و كون الحج معياراً لحساب السنين و الاعوام حيث كانوا يرقونها به كما يشهد له الحج معياراً لحساب السنين و الاعوام حيث كانوا يرقونها به كما يشهد له قوله تعالى: «على أن تأجرني ثماني حبج» (٢) حيث جعل الحج معياراً لعد السنين فعبر عن ثماني سنين بشماني حجج لان في كل سنة حجاً لعد السنين فعبر عن ثماني سنين بشماني حجج لان في كل سنة حجاً واحداً و اشتهار ها به يوجب عدها به وجعله ميزاناً لها.

و بعد الاحاطة بما ذكرو العثور على مادارج بين الاقوام والملل كهند و فارس و كلدان واليهود من تكريم الكعبة و السفر اليها و زيارتها بنحو من الانحاء و بعد التنبه لما في التعبير عن مكة به (بكة) الدال على الزحام و التراكم والمجتمع العام يتجه معنى قوله تعالى: «ان اول بيت وضع للناس للذى ببكة مباركا و هدى للعالمين» (٣) حيث جعل ذلك امراً عالمياً يشمل جميع الشعوب و الاقطار و الامصار و الاعصار.

<sup>(</sup>١)سورة التوبة آية ٣

<sup>(</sup>٢)سورة القصص آية ٢٧

<sup>(</sup>٣)سورة آل عمران آية ٦ ٩

فعه يتضح الاصلان المتقدمان اى الكلية و الدوام وضوح الرائعة و صلوح الحج لان يتبلور به ذانك الاصلان و الالم يكن هدى للعالمين بل كان منهاجاً لقوم خاص و هذا خلف و يشهد له قول على عليه السلام «ألا ترون الله سبحانه اختبر الاولين من لدن آدم الى الاخرين من هذا العالم باحجار لا تضرو لا تنفع و لا تبصر و لا تسمع فجعلها بيته الحرام الذى جعله للناس قياماً». (١)

#### الجهة الثالثة فى ان الحيج معاد يمثل

قد تبين مما تقدم من الجهتين ان الحج توحيد ممثل و كذا هو وحى ممثل و الكلام هنا هو ان الحج معاد عمثل و ان مناسكه الهوزج للقيامة و. الحشر الاكبر.

و بيانه بانه كما آن الاولين و الاخرين لمجموعون الى ميقات يوم معلوم و انهم يأتون الله فرادى كما خلقوا أول مرة و آن كل أناس يدعون بامامهم و آن لكل امرء يومئذ شاناً يغنيه و آنه لاولى هناك و لا حميم و انهم من الاجداث الى ربهم ينسلون و آنه لا وزرهناك لاحدو الى ربهم المستقر و آن تدع مثقلة الى حلها لا يحمل منه شيء ولوكان ذا قربى و آن كلهم آتيه يوم القيمة فرداً و يفرالمرء من اخيه و امه و آبيه و صاحبته و بنيه و لا خلة و لا بيع و لا شفاعة هناك و بالجملة لا يجزى نفس نفساً و لا يملكنفس لنفس شيئاً و الامر يومئذاله.

كك الحج تمثل لحشر الناس يوم القيامة في الساهرة التي لانوم فيها خوفاً و فزعاً و لتجردهم في المعاد عن الازياء و مظاهر الحياة الدنيا فلا

<sup>(</sup>١)نهج البلاغة خطبه قاصعة ١٩٢

مجال لشعب ان يقولوا نحن احسن اثاثاً و رثياً و لتنزههم عن زهرة الدنيا و كنوزها فلا موقع لان يقول قوم ياليت لنا مثل ما اوتى فلان كها لا مجال لاحدان يخرج في قوم بزينة و لفرارهم عن غيرالله الى الله حسبا فسرقوله تعالى «ففروا الى الله» بالحج و لتفردهم عن الجمع و كذار \$ يتهم آیات بینات کانت خفیت علیم و هم فی بلدانهم و للبسهم مایشبه الكفن و هو ثوبا الاحرام و يستحب للحاج ان يكفن فيهما كما كفن رسول الله صلى الله عليه و آله في ثوبي احرامه(١) و لتذللهم لله مشاة بل حفاة حيث ورد «ما عبدالله بشيء افضل من المشي»(٢) و لذا حج الحسن بن على عليه السلام عشرين حجة ما شيأ على قدميه(٣) و عن الصادق عليه السلام «جعل السعي بين الصفا و المروة مذلة للجبارين»(٤) و عن مولينا الصادق في قوله تعالى «ذلك يوم مجموع له الناس و ذلك يوم مشهود» قال عليه السلام «المشهود يوم عرفة و الجموع له الناس يوم القيمة» (٥) و الاعترافهم بالذنوب حيث كشف مولينا الصادق عليه السلام و هو محرم عن ظهره حتى أبداً، للشمس و هو يقول لبيك (٦) و كان عليه السلام اذا انتهى الى الملتزم قال لمواليه أميطوا عني حتى اقر لربى بذنوبي في هذا المكان(٧) الخ و لا منهم و امان الوحش و الطير و لصيانتهم عن العدوان والجدال و كل ما يوجب الاذي الحرم. حيث أنه تمثل قوله تعالى: لا ظلم اليوم.

<sup>(</sup>۱) وسائل ج ٢ ص ٣٧

<sup>(</sup>۲و۳)ج۸ص۵۵

<sup>(</sup>١) وسأتلج أص٥٥

<sup>(</sup>۵)وسائلج ۱۰ (۲۳

<sup>(</sup>٢) وسائل ج ١ ص ٥٥

<sup>(</sup>٧)وسائل ج١ص٤٢٤

و الحاصل ان الحج بما له من المناسك الحاصة التي لا توجد في غيره من الاحرام و الوقوف بساهرة العرفات و المشعر مشفوعاً بالضراعة و الابتهال و البيوتة بمني و التضيحة هناك و الحلق و رمى الجمار والنفر الى مكة والمرولة بين جبلى الصفا و المروة و غير ذلك مما لا يعلم تأويله الا الله يحكى يوم النشور و يمثل يوم الحشر حيث ان الناس هناك مع اختلاف السنتهم و الوانهم يلبون نداء واحداً و يجيبون هتافاً فارداً لا يحكم عليهم الا الواحد القهار الذي تخضع له الرقاب و تعنو له الوجوه و تخشع له الاصوات فلا تسمع الاهمسا.

فاذا تبين ان الحج عمثل للمعاد و مصور اياه و المعاد اى العود الى المبدء اس الاسلام الكلى الدائم فعليه يكون الحج من اهم مظاهر الاسلام و هو اى حج البيت الحوام مظهر تام للاصلين المتقدمين اى الكلية و الدوام و لذاترى الانام يردونه ورود الانعام و يألهون اليه و لوه الحمام و يقفون مواقف الانبياء و يتشبهون بالملائكة الحافين المطيفين بالمرش و يحرزون الا رباح في متجر العبادة و يتبادرون موعد المغفرة و موكما قال وليد الكعبة امير الكلام مولى الموحدين على بن ابيطالب عليه السلام: «علم للاسلام و حرم للعائدين فالبيت الحرام بما له من الحكم الحاص علم للاسلام فرض الله حقه و اوجب حجه و كتب على الناس وفادته» (١) فقال سبحانه: «ولله على الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلا ومن كفرفان الله غنى عن العالمين».

# الجهة الرابعة في أن الحج ممثل للحكومة العليا الاسلامية

قد تبين لك ان الحج بمثل لاصول الدين الاصيلة و جذوره العريقة

<sup>(</sup>١)نيج البلاغه تعليه ١

وحيث ان الاصل الثابت يؤتى اكله كل حين باذن ربه ولا اصل حيث لا ثمر كما لا ثمر بدونه و ان الحج عمثل لفرة هذه الشجرة الطيبة اى المقائد و المعارف الثلاثة من المستوحيد و النبوة و المعاد و ان من اطيب ثمارها هو الحكومة الاسلامية التى لا يتخذ فيها بعضنا بعضاً ارباباً فيلزم البحث حول هذا الامر الهام الذى لولاه لا ندرس الدين و زال الحق ونضاع اذلواتهم الحق اهوائهم لفسدت السموات و الارض حيث ان المجتمع الذى لا يحكم فيه الله هوجتمع الكفر و الطغيان الذى المه هواه و الاهواء عتلفة والاماني شتى فاين يذهبون و اين يتاه بهم و اضلهم الله على علم و لهذا شواهد.

الشاهد الأول على أن الحج عمل للحكومة الاسلامية هو أن أبراهيم لما رفع مع أبنه اسمعيل قواعد البيت دعاريه بادعية راقية أجابها ألله تمالى و منها قوله: «ربنا و أبعث فيم رسولا منم يتلوا عليم آياتك ويعلمهم الكتاب و الحكة ويزكيم الكانت العزيز الحكيم به (١) حيث أن ألامة المسلمة أذادعوا من أقطار العالم في جيع الاعتمار إلى عبي البيت وأجابوا ربيم واتوه على كل ضامر و من كل فج عميق فلابد لهم عمن ينظم أمور هم وينضدها و لابدلهم أيضاً من أصول وأحكام يجرون في أمورهم السياسية عليا عدا ما لهم من المناسك العبادية فكيف يمكن أن يجتموا في صعيد وأحد و لكل منهم آداب و سنن بل كيف يمكن نظم أمور هم لو لا وأحل المقبول لهم جيماً و لو لا الشخص الذي يسلمه الكل السائر فيم ألاصل المقبول لهم جيماً و لو لا الشخص الذي يسلمه الكل السائر فيم جيماً بسنة وأحدة يتلقونها بالقبول و يسوسهم بقانون فارد يخضمون لديه و هذا هو الحكومة.

و من هنا ترى نصوص باب الحج تنادى بان لمؤلاء الذين اجابوا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ١٣٩

ربهم اماماً واحداً يطيعونه و يسلمون له و حاشا الاسلام الذي يقول «اذا كنتم ثلثة في سفر فأمروا احدكم» يتركهم سدى و لا يعين الآمر الحاكم على هؤ لاء الجم الغفير الذين يسيحون اقطار الارض و آفاق السهاء و يطؤون البلاد و يطئون البرارى و الصحارى و يسبحون البحار و يطيرون في السهاء و بالجملة «على كل ضامر بأتين من كل فيج عميق» و يدع في السهاء و بالجملة «على كل ضامر بأتين من كل فيج عميق» و يدع هؤلاء و أهوائهم و امانيهم -كل يجر النار الى قرصه فاين قول على عليه السلام و نظم امركم.

و الحج له خصيصة لا توجد فى غيره لان الجماعة الصغيرة المتحققة بالاثنين فى الصلوات اليومية والاثنان و ما فوقها جاعة يتكامل بالجماعة الوسطى التى لا تتحقق الا بالسبع او الخمس فى صلاة الجمعة التى اذانودى من يوم الجمعة يسعون الى ذكر الله ويذرون البيع و يجيبون ندائها على بعد ستة اميال و لا يعيمون جعة اخرى على مسافة ثلثة اميال ثم يتكامل ذلك بالجماعة الكيرى التى لاحد لها فى الحج فهل يمكن ان لا يكون لذلك سياسة خاصة تسوسهم فى معاملاتهم و تضارب آرائهم و يكون لذلك سياسة خاصة تسوسهم فى معاملاتهم و تضارب آرائهم و يكون لذلك سياسة خاصة تسوسهم فى معاملاتهم و تضارب آرائهم و الرابطة التى بينهم بعضاً الى بعض و الرابطة التى بينهم بعضاً الى بعض و الارتباط المتصور بينهم و بين غير هم من الملل الاخرى.

و الشاهد الثانى على ان الحج عمثل للحكومة الاسلامية و ان لما تأثيراً فى بقائه و تكرره هو ما قاله مولينا الصادق عليه السلام «لوعطل الناس الحج لوجب على الامام ان يجبرهم على الحج ان شاؤا و ان ابوا فان هذا البيت وضع للحج و كذا قال عليه السلام ولو تركوا زيارة النبي صلى الله عليه وآله لكان على الوالى ان يجبرهم على ذلك و على المقام عنده فان لم يكن لهم اموال انفق عليهم من بيت مال المسلمين». (١)

<sup>(</sup>١) وسائل ج ٨ ص ١٥ و ١٥

و السرق قوله عليه السلام ان هذا البيت الها وضع للحج هوما تبين في ثنايا البحوث المارة من انه بيت عتيق يدرس الحرية و الانعتاق من كل هوى وردى داخل او خارجى و انه بيت اسس على التوحيد يدرس نفى الشرك الجلى و الحنى و انه بيت طاهريدرس الطهارة عن كل رجس و قذارة و انه بيت سواء العاكف فيه والباد فيدرس المساواة بين الابيض و الاسود و يعلمهم انهم سواسية كاسنان المشط و ماله من سائر المآثر القيمة التى توجب على الناس شدالرحال اليه و ان تركوه قصوراً او تقصيراً يجب على والى المسلمين ان يسد خلقهم ان قصروا و ان يجبرهم ان قصروا حتى يأتوه و يطوفوا حوله و لا يتركوه و هذا هو الحكومة الاسلامية التى لها حاكم عال و بيده بيته مال المسلمين.

اضف الى ذلك قوله عليه السلام و لوتركوا زيارة النبى صلى الله عليه و آله الخ حيث يظهر منه ان زيارته(ص) تجديد ميثاق و مبايعة لتحكيم الحكومة الاسلامية.

الحكومة الاسلامية.
و الشاهد الثالث على أن الحج تمثل للحكومة الاسلامية ما قاله مولينا محمد بن على الباقر عليه السلام أنما أمر الناس أن يأتوا هذه الاحجار فيطوفوا بهاثم يأتونا فيخبرونا بولايتهم ويعرضوا علينا نصرهم (١) حيث يدل على أن الحج عبارة عن الطواف و السعى والرمى و نحو ذلك مماس بالاحجار التي لا تضر من تركها و لا تنفع من أتاها و عبارة عن لقاء الامام (تمام الحج لقاء الامام) و أتيانه و أعلامه الولاية و عبارة عن لقاء الامام و الناهم و ألباب الكعبة عرض النصر و الاطاعة الذي هولب الحج و مغزى العمرة ولباب الكعبة فلو لا الحكومة و الولاية بمعنى السياسة لما احتيج الى اخبار الولاية و عرض النصرة.

<sup>(</sup>١) وسائل ج ١٠ ص٢٥٢

و اياك و ان تتوهم ان المراد من الزيارة المندوب اليها فى الحج هو زيارة القبور فقط و ان كانت تلك ايضا من حقوق الولاية لان المعصوم حياته و مماته سواء اذ كان موته كحياته لله حيث قال: «ان صلاتى و نسكى و عياى و مماتى لله رب العالمين» بل المراد منها او لا هو لقاء الوالى الاسلامى و اعلامه الولاية و عرض النصرة عليه و ثانياً هو الحضور عند قبره و الصلاة عليه و الدعاء و الابتهال و الضراعة الى الله تعالى و لذا قال عليه السلام: ابدؤا بحكة واختموابنا(١)

و من هنا يظهر سر قوله تعالى «لا اقسم بهذا البلد و انت حل بهذا البلد» (٢) حيث يستفاد منه ان البلد الامين لا حرمة له لو لا محمد الامين صلى الله عليه و آله و إن الاقسام بمكة انما هو بملول رسول الله في ذاك المحل و انه لو لاه لما صارت مقسماً بها كها ان الحلف بالزمان المناص و هو عصر الرسالة في قوله تعالى: «والعصر أن الانسان لني خسر» المنا هو بلحاظ المتزمن المخصوص و هو النبي المبعوث يعني ان حرمة ذاك المكان و هذا الزمان بحرمة المتمكن والمتزمن اى الحاكم على أمور المسلمين باذن الله.

فتبين ان مغزى الحج و روحه لقاء الوالى وعرض النصرة عليه والقيام معه و الرغبة اليه و الرهبة عن مخالفته و نحو ذلك ولو لا الوالى الاسلامي الحاكم الالحي لعادت مكة الى مآلها من سوق عكاظ و صارت الكعبة ماوى للاصنام و محلا للاوثان و لعلى هبل على ظهر الكعبة وليباع مقاليدها ببعيروزق من خر كمامر. تدبر.

و الشاهد الرابع على ان الحج ممثل للحكومة الاسلامية هو ان الاسلام الذي بعثت به الانبياء الها يتجلى في التوحيد المحض الذي يطرد

<sup>(</sup>١) وسأثلج ١٠ ص ٢٦٠

<sup>(</sup>٢)سورة البلدآية ٢- ١

بنفسه اى شرك حيث قال تعالى «ولقد بعثنا فى كل امة رسولا ان اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت» (١) و معنى اجتناب الطاغوت هو جعله فى جانب وحيز عليجدة ثم الاستقرار فى جانب و حيز آخر منفك عنه حتى يصدق الاجتناب و يصدق كونه منحازاً و اما عند الالتقاط و الاختلاط فلا مجال لصدق الاجتناب.

و ليس مفاد هذه الكرعة اثبات امرين بالاستقلال احدهما لزوم عبادة الله و ثانيها طرد الطاغوت بل مفادها التنبه بما فطر الناس عليه و هو التوحيد و عبادة الله التي يطرد بنفسه الطغيان و يدفعه كها ان الصلاة تنهى عن الفحشاء و المنكر في العبادة الفرعية كك التوحيد ينفي الطاغوت في العبادة الاصلية و من هنا يقال ان لفظة (الا) في الكلمة الطيبة اعنى لا الله الا الله بمعنى غير لا بمعنى الاستثناء يعنى ان مفادها هو نفي الالمة التي تكون غير الله الذي يخضع له الرقاب و يسجد له من في السموات و الارض.

و هذا الطرد و النني ليس مجرد الاعتقاد القلبي او الذكر القالبي بل هو اعلام انزجارو نداء تبرء و هتاف برائة و صبحة خاطفة تجاه الطغاة اللئام في البعد السياسي و غيره و هذا المعنى الما يتحقق في الحج حيث انه موضع اعلام و اذان بان الاسلام برى من الشرك و ان المسلمين تبرؤن من المشركين و انه لاولاية بين اهل الاسلام و اهل الشرك كما يدل عليه قوله تمالى «و اذان من الله و رسوله الى الناس يوم الحج الاكبر ان يدل عليه قوله تمالى «و اذان من الله و رسوله الى الناس يوم الحج الاكبر ان الله برى من المشركين و رسوله فان تبتم فهو خير لكم و ان توليتم فاعلموا انكم غير معجزى الله» (٢) اذ مفاد هذه الاية كما تقدم سابقاً هو تبلور انكم غير معجزى الله» (٢) اذ مفاد هذه الاية كما تقدم سابقاً هو تبلور

<sup>(</sup>١)سورة النحل آية ٣٦

<sup>(</sup> ٢) سورة التوبة آية ٣

البعد السياسى فى الحج و تجلى الاستقلال الثقافى فيه بحيث لا سيطرة لاحد من الكفار و المشركين على احد من المسلمين و هذا الهتاف البارق اتما يتحقق فى الساهرة التى اتاها الناس من كل فج عميق ليبلغ الشاهد منهم الغائب فينتشر فى العالم نشر رائحة المسك.

فهل هذا الاتمثل الحكومة الاسلامية باعلى مراتبها في الحج و هل يكن طرد صناديد الالحاد و تحطيم صياصيهم الا في ضوء الحكومة الاسلامية فلو لا حضور السياسة الاسلامية في ساهرة العرفات و المنى النين فسربها - الحج الاكبر لا امكن اعلام التبرى من عمال الجور و عبدة الطاغوت ولو لاولاية المؤمنين بعضهم مع بعضهم و مبايعتهم لمن هو وليهم المنصوب من الله او الماذون من قبل اولياء الله و صيرورتهم يدأ واحدة على من سواهم لما ينشر اعلان العداوة و البغضاء تجاه هؤ لاء واحدة على من سواهم لما ينشر اعلان العداوة و البغضاء تجاه هؤ لاء المجابرة الذين اهمتهم انفسهم و يأكلون و يتمتعون و يلههم الامل ولو لا المجتبرة الذين اهمتهم انفسهم و بيع و صلوات و مساجد يذكر فيها اسم الله فلو لا دفعهم لهدمت صوامع و بيع و صلوات و مساجد يذكر فيها اسم الله فلو لا الحج لا تدرست تلك المراكز العبادية رأساً ولو لا تلك المراكز العبادية لفسدت الارض ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسدت الارض.

و الحاصل ان التجلى التام فى تلبية النداء الالهى انها هو فى الهج الاكبر وهو ايام العرفة والتشريق و البرنامج البالغ حينذاك هو اعلام التبرى و البغضاء قبال الكفار و المشركين و هذا لا ينتشر بدون الحكومة الاسلامية التي يمثلها الحج اتم تمثل و يقررها الكعبة البيت الحرام التي جعلها الله قياماً للناس اتم تقرير و من الواضح ان الناس الذين لا حكومة لهم يكونون فى امر مريج فاين لهم ان يقوموا بالقسط قبال حكومة لهم يكونون فى امر مريج فاين لهم ان يقوموا بالقسط قبال القاسطين و ان يقوموا بالعدل قبال الشامين و ان يقوموا بالعدل قبال الظالمين و ان يقاتلوا فى سبيل الله صفا كانهم بنيان مرصوص.

و بالجملة ان القيام الشعبي و المقاومة العالمية و الاستقامة الشاملة التي بنيت الكعبة البيت الحرام لاجلها لما ينتشر بدون الحكومة الاسلامية التي هي من اهم مظاهر الاسلام فنجز الوعد بحمده تعالى و تبين انه كيف يكون الحج من اهم مظاهره فاذا لم يكن هناك حكومة اسلامية لما كان للحج لب(١) و للممرة روح و للعرفات معرفة و للمني تقرب و لرمى الجمار طرد للشيطان و لايام التشريق نور و للشهر الحرام حرمة و لليال عشر كرامة و للشفع و الوتر عزة و بالجملة لما كان البيت الحرام مثابة للناس و امناً لهم.

و لعله لذلك كله و لما لا يعلم من الاسرار الالهية لم يحج مولينا سيدالشهداء الحسين بن على بن ابيطالب عليها السلام و لم يقصد التمتع بالعمرة الى الحج بادىء الامر و لم يلب تلبية العمرة العمرة المتمتع بها بل اعتمر عمرة مفردة فقط و ذلك لحرمة البيت و كان من قصده عليه السلام الحروج من مكة لا انه عليه السلام عدلي بعمرة التمتع و اشتبك حجه بعمرته و صار رهيناً بالحج الا انه صار مصدوداً مثلاثم بدل حجه التمتع بالعمرة المفردة بل كان اعتماره بادىء الامر بالعمرة المفردة حسب ما دل عليه النص حيث انه سئل مولينا الصادق عليه السلام عن رجل خرج في اشهر الحج معتمراً ثم خرج الى بلاده قال عليه السلام لا بأس و نوج من عامه ذلك و افرد الحج فليس عليه دم و ان الحسين بن على عليه السلام خرج يوم التروية الى العراق و كان معتمراً (٢) و تنبه له سيدنا الاستاذ فقيه اهل البيت آية الله العظمى السيد المحقق الداماد قلس الله نفسه الزكية و افاده في الدرس و يؤيد ذلك ما قاله

<sup>(</sup>١)وافى كتاب الحج باب النوادر

<sup>(</sup>٢) كتاب الحج للمؤلف ج ١ ص ٢٣٣ و وسائل ج ١ ص ٢٤٦

سيدالشهداء في دعاء العرفة بما يرجع الى الحكومة.

و من اراد ان يتضح له اتضاحاً رائعاً انه كيف يكون الحج ممثلا للحكومة فلينظر ما ذا فعله رسول الله فى حجة الوداع و ما قاله للناس و قرره لهم من مهام الامور السياسة وغيرها فارتقب.

### الجهة الحامسة في ان الحج تمثل للخلق العظيم

قد تبين ان الحج توحيد بمثل و كذا انه وحى بمثل و انه معاد بمثل واتضح ايضاً انه بمثل للحكومة الاسلامية و الكلام الآن فيا هو الغرض الاسنى و الهدف السامى من العبادة و هو اليقين الذى يمثله الحج و يحصله اتم تحصل، و اليقين هو الخلق العظيم الذى تخلق به رسول الله صلى الله عليه و آله حيث وصفه الله بقوله... «اللك لعلى خلق عظيم»(١) كما تخلق به ايضاً مؤسس الكعبة ابراهيم الذى نعته الله بقوله: «وكذلك نرى ابراهيم ملكوت السموات و الارض وليكون من الموقنين»(٢)

و بيان ذلك هو ان العبادة و ان كانت غاية الحلقة بالمعنى المتقدم في المقدمة الا انها بنفسها مقدمة لليقين و مغياة به حيث قال تعالى: «و اعبد ربك حتى يأتيك اليقين» و المراد من الغاية هنا هو الهدف السامى والمنفعة المطلوبة لا الحد و النهاية لان تلك غاية الحركة لا ما هو الاجل منها و اليقين المستفاد من العبادة يصير بعينه مبدء لها بلا عطلة و غفلة اضلا.

و كم فرق بين العبادة الصاعدة الى اليقين و العبادة الصادرة من

<sup>(</sup>١) سورة القلم آية إ

<sup>(</sup>٢) سورة الانعام آية ٧٥

اليقين الذى يتحد فيه غاية العقل النظرى و غاية العقل العملى فيصير الشهود هناك بعينه قدرة و العلم بنفسه عملا و المعرفة بذاتها مصدراً و لا يتخلف عنه شيء من عمل صالح و لا يشذ منه شيء من ادب حسن فيصير هو اى اليقين حينئذ بنفسه خلقاً عظيماً اذ لا ميز هناك بين الشهود و العمل اذالحلق العظيم لا يتحقق بدون الشهود كها ان العمل العمالح و العمل اذالحلق العظيم لا يتحقق بدون الشهود كها ان العمل العمالح و الادب الطيب لاينفك عن الشهود بل الشاهد هو بنفسه من الذين عند ربك لا يستكبرون عن عبادة و لا يستحسرون، فالشاهد المتيقن هو العابد فهو المتخلق بخلق عظيم لا يعبد الله خوفاً من ناره و لا شوقاً الى جنته بل حباً له تعالى و هذا هو المقام الكنون الذى لا يمسه الا المطهرون.

فاذا تحصل ان العبادة تورث البقين و أن الحج عبادة خاصة يلزم البحث عن كيفية كونه مورثاً للبقين الذى هو الحلق العظيم الذى يتحد هناك الحلق و المتخلق فيصير فو ايضاً كما ورد عن الالصادق عليه السلام انه من تعلم العلم و عمل به و علمه فله دعى في ملكوت السموات عظيماً» يعنى أن العالم العامل المعلم أذا كان جيع هذه الشؤون التي اتصف بهاالله يدعى في باطن السموات عظيما و كم فرق بين من هو عظيم و من له فوز عظيم و أجر عظيم و فضل عظيم و كم فرق بين من هو مندوب الى قوله تعالى «و ما عندالله على «و الله خير و ابق» و من هو مندوب الى قوله تعالى «و ما عندالله خير وابق» و من هو مندوب الى قوله تعالى «و ما الذى يعمل خير وابق» و كم فرق بين من عمله صالح أذا الصالح هو الذى يتولاه الله الذى هو يتولى الصالحين و أما الذى يعمل الصالح فه و بين من هو خالص و يستخلصه الله لنفسه فهو من الخلصين عبالفتح و من عمله خالص و هو من الخلصين عبالكسر.

و الحج عبادة خاصة تورث الحلق العظيم بما له من الاسوار و الرموز

القربية نشير الى نبذ منها فيا يلى:

احدها ان الحج بما له من التكرمة الخاصة ليس تكليفا عبادياً يؤمر به كالصلاة و الزكاة بل هو ميثاق و عهد الهي يتشرف به و لذا ليس التعبير عن لزوم الحج بسياق الخطاب الامرى حسبا ورد في الصلاة و الزكاة نحو اقيموا الصلاة و آتوا الزكاة بل التعبير عن لزومه انما هو بلسان الميثاق الحناص و العهد الخصوص الالهي حيث قال «والله على الناس حج البيت» و مثل هذا العهد باخذ كلمة اللام و اسم الجلالة و تقديمه على المتعلق لم يعهد في غيره من العبادات.

و ان ورد فى بعض الروايات ان الصوم لى و لكن الحج ايضاً واجد للصوم حيث انه من لم يجد الحدى بصوم ثلثة ايام فى الحج و سبعة اذا رجع الى بلده كما ان جيع ما ورد فى الصلاة يتحقق فى الحج ايضاً لان فيه طوافاً هو بنفسه صلاة و فيه ايضاً صلاة لان الطائف يتخذ من مقام ابراهيم مصلا يصلى فيه و ينا جي هناك دبه و به يقيم عمود دينه و يتقرب بذلك من مولاه فينال جميع المزايا التى للصلاة و هكذا ينال البركات التى للزكاة حيث ان فى الحج انفاقاً مالياً و نثاراً و ايثاراً مزيلا للشع الذى احضرت الانفس الشع و وقاية لها عن التلوث بذاك الشع و البخل و من يوق شح نفسه فاولئك هم المفلحون.

و الحاصل أن الحج مؤلف من العبادات الحاصة و شامل لفضائلها الجمه (١) مع ماله من الميز الحناص الذى لا يوجد فى غيره و هو أنه عهد خاص بين الله تعالى و العبد و لذا قال «الصادق عليه السلام و دمن فى القبور لو أن له حجة بالدنيا ومافيها (٢).

ثانيها ان الحج بما له من التلبية الحناصة اخفاتاً و جهراً طارد لاية

<sup>(</sup>١و٢)وسائلج٨ص٨٧و١٨و٢٨

جاهلیة کانت او تکون و کاسرلای صنم جاهلی نحت و لای وثن جاهلی ینحت و دامع لای باطل بدء او عاد فاذا هو زاهق و شاف لما فی الصدور من داء الریا و الهوی المتبع و الشح المطاع و اعجاب المرء بنفسه.

و ذلك ان تلبية الحج فى الجاهلية كانت نداء للشرك و هتافاً للوثنية حيث كانوا يلبون لبيك لا شريك لك الاهو لك تملكه و ما ملك، و يثبتون بذلك لله سبحانه و تعالى شريكاً و ان كان ذلك الشريك ايضاً له.

و اما التلبية فى الاسلام فيكون ضراعة الى الواحد المحض و صيحة خاطفة على اى شرك جلى او خنى فعه لا يبقى لغيره تعالى ظهور حتى يلتجى اليه و لا قدرة له حتى يعتصم بها بل هنا لك الولاية المطلقة تله الحق و يتضح بذلك اتضاحاً رائعاً لمن يشاهد الجهر بهذه التلبية فى البيداء و الصياح بها فى الساهرة و التداوم عليها كلما علا تلعة او هبط و ادياً.

و یشهد له ما یستفاد من تصوفی ایل البین ان من استن بسنة جاهلیة او تلوث بقذارة المال الحرام ثم لبی، نودی عند التلبیة لالبیكو لا سعدیك(۱)

و لذا قال مولينا الكاظم عليه السلام «انا اهل بيت حج صرورتنا و مهود نسائنا و اكفائنا من طهود اموالنا» (٢) و ما ذلك الا ان تلبية الحج تلبية لبى بها المرسلون في الارض حذاء ما يسبحون به في الطواف حول العرش حسيا تقدم مبسوطاً.

و نما يشير الى ما ذكر من كون إلحج صيحة على الجاهِلية هوما يعثر عليه المتتبع فى نصوص هذا العهد الالمى من نقل ما ورد من تلبية

<sup>(</sup>۱)وسائلج۸ص۲۰۲

<sup>(</sup>٢) وسائل ج ٢ ص ٤٧ و ٤٨ و ٥٥

ابراهيم الحليل و موسى الكليم و خاتم النبيين عليهم افضل صلوات المصلين اكثر و اوفر(١) مما ورد فى غير هولاء الاطيبين من الانبياء و المرسلين الذين لا نفرق بين احد منهم و لكن الله فضل بعضهم على بعض سيا فى طرد الطغاة و دحض اللئام و دفع الجاهلية الجهلاء الداخلية او الحارجية اذ الحليل عليه السلام طرد الطغاة بقوله اف لكم و لما تعبدون و الكليم عليه السلام ادحض اللئام بقوله «يا فرعون انى رسول من رب العالمين» (٢) و خاتم النبيين صلى الله عليه و آله دفع الجاهلية بقوله «وأفحكم الجاهلية يبغون ومن احسن من الله حكماً لقوم يوقنون» (٣)

ثالثها ان الحج بمائه من التضحية الخاصة موجب للتقرب الخصوص الذي قلها يوجد في غيره و ذلك ان النحر او الذبح الذي كان في الجاهلية لم يكن خالصاً عن رجس الشرك بل كان متلطخاً به كالتلبية و الصلاة حيث انهم كانوا يلبون بقولهم بالا شريك لك الا شريك هو لك و كانت صلاتهم عندالبيت مكاء و تصدية حسما تقدم و كان دأبهم بعد النحر او الذبح تلطيخ الكعبة بدم الهدى المذبوح و تعليق شيء من لحمه عليا حتى يتقبله الله.

و اما الاسلام فقد جعل الهدى ذاحرمة خاصة لا يصبح احلاله حيث قال «لا تحلوا شعائر الله و لا الشهر الحرام و لا الهدى و لا القلائد»(٤) ثم قال فى طرد تلك السنة السيئة و بيان ما للهدى من القرب ـ و لعله لذا اشتهرت الاضحية بالقربان. «لن ينال الله لحومها و لا دمائها و لكن يناله

<sup>(</sup>١)وسائل ج١ص٧٤٥٨١و٥٨

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف آية ١٠٤

<sup>(</sup>٣)سورة المائدة آية ٥٠

<sup>(</sup>٤)سورة المائدة آية ٢

التقوى منكم» (١) حيث نزه الكعبة عن ذاك التلطيخ و التعليق كمانزه الله عن الفاقة الى اللحوم و الدماء دفعاً لمن يقول بعدم لزوم النحر او الذبح لان الله غنى عن العالمين فلم يلزم على الحاج ان يذبح حيواناً فافادبان اصل الهدى لازم و ان الله غنى عنه و ان الذى يناله تعالى ليس هو اللحم أو الدم بل الذى يناله هو روح العمل و لب الفعل و هو التقوى و مدار الكلام الان هو في خصوص هذا التعبير حيث قال تعالى: «ولكن يناله التقوى منكم»

و الذي ينبغي التنبه له هو انه قد يقال بان هذا العمل الصالح مثلا ما يتقبله الله و قد يقال انه يصعد اليه الكلم الطيب و العمل الصالح يرفعه و قد يقال كما في المقام يناله التقوي منكم و لا خفاء على الحبير المتدوب ان هذه التعبيرات ليس سواء و لا يكون على و زان واحد لان لفظ القبول يفيد امراً و لفظ الصعود اليه تعالى يفيد امراً آخر فوقه و لفظ النيل يفيد امراً فائقاً لا يصعد اليه تعالى يفيد امراً فائقاً لا يصعد اليه تعالى يفيد امراً فائقاً لا يصعد اليه تعالى يفيد امراً التعبيرين.

و كم فرق بين الصعود الى الله و بين نيله تعالى اذا الثانى يصرح بانه لا حجاب حينية بين ذاك التقوى النائل و بينه تعالى بخلاف الاول حيث انه لا يصرح بذلك و ان لا ينا فيه و لا وجه لحمل النيل على الصعود بعد ان لا برهان عقلى و لا نقلى على ذلك بل يؤيد ما ذكر من حل النيل على مفهومه العالى العارى عن النيل المادى و نحوه مما هو تعالى منزه عنه بعض ما ورد في انه تعالى قد استتر بغير ستر مستور واحتجب بغير حجاب عجوب ليس بينه تعالى و بين خلقه حجاب غير خلقه اى الخلق مادام متوجها الى نفسه فهو حجاب و محجوب عن ر به و الحجاب هنا نفس الحجوب عن ر به و الحجاب هنا الربط نفس الحجوب لا ما هو الحائل بينه و بين الحجوب عنه كما ان الربط نفس الحجوب عنه كما ان الربط

<sup>(</sup>١)سورة الحيج آية ٣٧

الاشراق و الفقر الوجودى هوعين المرتبط الفقير لا ما هو الواصل بينه و بين المربوط اليه فالموجود الامكانى هو بذاته حجاب و محجوب فاذا لم يلتفت إلى ذاته و لم ير نفسه و لم يحب بقائه الحاص به بل دنى فتدلى و لم ير الامولاه و لم يحب الا الله تعالى ارتفع الحجاب و زال الحساب و تجلى نور السموات و الارض و انطمس النجوم الزاهرة و انمحى الاقمار المنيرة فهنا لك يناله تعالى هذا التقوى الاخص لا التقوى الحاص فضلا عن العام.

وحيث ان التقوى نعت خاص يتحد معه المنعوت به حسبا تقدم ان هذه الملكات الفائقة تتحد النفس المجردة بها و تصير هي اياها فلا ميز وجودى حينئذ بين التقوى و النفس المتقية المتحدة به فعليه اذا بلغ التقوى شاواً قاصياً و نال الله تعلى بالمعنى الممكن المعقول منه تبلغ النفس المجردة المتقية ذلك الشأ والقاصي وينال الله تعالى بالمعنى المعقول منه و لا يمكن ان يناله التقوى و لا يناله المتقوى الاحقيقة وجودية خارجية متحدة مع النفس الكاملة فاين الانفكاك ؟ هنيئاً لحاج غير هديه لله تعالى غمراً خالصاً لوجهه لا يبتغى بذلك الا الله فينا له تقواه ثم يناله هو بنفسه ايضاً لان تقواه ليس بخارج منه طوبى له و حسن مأئ. تدبر.

و لعله لهذا التقوى الغالى الموعود به فى النحر سمى يوم النحر بالحج الاكبر(١) و لاجله قال الصادق عليه السلام «اذا اشتريت هديك فاستقبل به القبلة و انحره او اذبحه و قل: وجهت وجهى للذى فطرالسموات و الارض حنيفاً مسلماً و ما انا من المشركين ان صلاق و نسكى و محياى و مماتى لله رب العالمين لا شريك له و بذلك امرت و انا من نسكى و محياى و مماتى لله رب العالمين لا شريك له و بذلك امرت و انا من

<sup>(</sup>۱)وسائلج۱۰ص۸۷

المسلمين اللهم منك وبك بسم الله وبالله و الله اكبر اللهم تقبل مني»(١) لان النحر اذا كان بهذا التقوى الذي لا يرى فيه الا الله و لا شأن لهذا الناحر الالله حيث ان صلاته و نسكه و عياه و مماته اى جميع شؤونه لله رب العالمين فحرى بذلك ان ينال الله و يناله تعالى الناحر المتتى ايضاً و هذا هو المدف السامى اى الحلق العظيم الذي يمثله الحج بما له من الاداب و السنن الراقية.

و اياك و ان تتوهم ان هذه الملكات امور ذهنية او نعوت عرضية او نحو ذلك فاقرء يا حبيبي قوله تعالى «هم درجات» (٢) اى ذواتهم و نفوسهم صارت درجات و ارق من قوله تعالى «هم درجات» (٣) لان الاول للاوحدى من الاتقياء و الثانى للاوساط منهم فاقرء يا صاحبي قوله تعالى «فاها ان كان من المقرين فروح و ريحان و جنت نعيم» (٤) اى المقرب ذاته روح و نفسه ريحان و قلبه جنت نعيم و ارق من قوله تعالى «جنات تجرى من تحها الانهاؤ» لان الاول للاوحدى المخلص بالفتحو الثانى للمتوسط المخلصين بالكسر فاقرء يا صاحبي قوله تعالى: «فادخلى الثانى للمتوسط المخلصين بالكسر فاقرء يا صاحبي قوله تعالى: «فادخلى في عبادى و ادخلي جنق» (۵) و ارق من قوله تعالى «ادخلوها بسلام في عبادى و ادخلي جنق» (۵) و ارق من قوله تعالى «ادخلوها بسلام آمنين» فاقرء ايها العارف الشاهد قوله تعالى و الله خير و ابقي و ارق ايها السالك العابد من قوله تعالى «وما عندالله خير و ابقي» (۲)

و اياك و ان تتوهم ان هذا الرقى بمعنى التنزه المحض كيا في الملك

<sup>(</sup>۱)وسائل ج۱۰ ص۱۳۷

<sup>(</sup>٢)سورة آل عمران آية ٦٣

<sup>(</sup>٣)سورة الانفال آرة ؛

<sup>(</sup>٤)سورة الواقعة آية ٨٩

<sup>(</sup>۵) سورة الفجرآية ٢٩

<sup>(</sup>٦) الفتوحات المكية جراص ٦٨٦

المقرب بل الانسان كون جامع فله التنزه و التشبه معاً و يجمعها قوله تعالى «ان المتقين في جنات و نهر في مقعد صدق عند مليك مقتدر» (١) فللانسان الاوحدى الشاهد جنتان احديها جنة اللقاء وهي المشار اليها بقوله تعالى: «و ادخلي جنتي» و الاخرى جنة تجرى من تحتها الانهار المصرح بها في غير واحدة من الايات. اياك و ان تحصر الجنة في قوله تعالى «عند مليك مقتدر» بعد التصريح بقوله تعالى «ان المتقين في جنات و نهر» نعم ئيس للاوساط من المؤمنين الاجنات تجرى من تحتها الانهار دون حنة اللقاء.

وحيث ان درجات الجنة عدد الايات القرآنية مع ما بين كل درجة من البون البعيد فعلى المتخلق بخلق عظيم ان يأتسى و يقتدى بمن هو نفسه خلق عظيم و هو رسول الله حلى الله عليه و آله اذ قال رب زدنى علماً فيقول هو ايضاً رب زدنى علما ولا يقف على حدو لا يكتنى به بل عليه ان يقرء و يرقأ و يقتحم العقبة و لا يقتصر على السهلة فاذا كان امامه قوله اذ كرونى اذكركم ، لا عجال له ان يكتنى بقوله تعالى: «اذكروا نعمتى التى انعمت عليكم» لما بين ذكر الله و ذكر نعمة الله من الفصل البالغ و اذا كان قدامه قوله تعالى «عيناً يشرب بها عبادالله يفجرونها تفجيراً» لا يحد عينيه الى قوله تعالى: «ان الابرار يشربون من يفجرونها تفجيراً» لا يحد عينيه الى قوله تعالى: «ان الابرار يشربون من كان مزاجها كافوراً»

لان تلك العين التي يشرب بها عبادالله تكون خالصة محضة و اما الذي يشربه الابرار فهو ممزوج بمقدار ما من تلك العين لانفس تلك العين فللابرار شراب ممزوج و للمقربين شراب خالص حسبا يستفاد من آيات آخر ايضاً نحو قوله تعالى: «ويسقون فيها كأساً كان مزاجها زنجيلا عيناً فيها

<sup>(</sup>١) سورة القمر آية ٥٥

تسمى سلسبيلا» (١) و قوله تعالى: «يسقون من رحيق مختوم ختامه مسكو في ذلك فلبتنافس المتنافسون و مزاجه من تسنيم عيناً يشرب بها المقربون» (٢) حيث يدل على ان الابرار يشربون من رحيق ممزوج من تسنيم لا الحالص منه لان الحالص من تسنيم انما هو للمقربين الذين هم فوق الابرار و هم شاهدون كتب الابرار و يشهدون صحائفهم.

و اذا كان امامه قوله تعالى: «و سقيم رهم شراباً طهوراً»(٣) لا يكتنى بما اكتنى بهاللقر بون فضلا عن الابرار فاقرء يا صاحبي هذا القول الذى لم يوجد فى القرآن الكريم الا فى موضع واحد لاند له و اقضى العجب من لطفه تعالى لعباده المخلصين و تدبره حتى تجد اموراً نشير اليها:

الاول ان الساق ههنا هو الله دون غيره من الموارد حيث قيل هناك ـيسقون و قيل ههنا(سق)

الثانى ان الشراب ههنا لم ايجل وعاء ولم يعين له آنية و لم يقرر له كأس و لم يبين له رحيق حيث لا يسعه و عاء و لا آنية و لا كأس و لا رحيق اذ لا قدر و لا حد و لا نصاب و لا منتهى لشراب يكون ساقيه هو الله تعالى دون غيره من الاشربة حيث قد عين لها او عية و اوانى و نحوها.

الثالث ان الشراب ههنا لم يجعل له عين يذخرفيها اوينبع منها وما الى ذلك دون غيره من اشربة الابرار او المقربين حيث عين لها عيون و مخازن خاصة يخزن فيها و ينبع منها.

الرابع ان الشراب هيهنا قد وصف بما لم يوصف به شراب قط و نعت بما لم ينعت به غيره اصلا و هو قوله تعالى «شراباً طهوراً» و قد فسره

<sup>(</sup>١)سورة الدهرآية ١٧٠١٨

<sup>(</sup>٢) سورة المطففين آية ٢٨

<sup>(</sup>٣)سورة الدهرآية ٢١

من شربه و هو مولينا جعفر بن محمد الصادق عليه السلام بقوله «يطهر هم عن كل شيء سوى الله»(١) فهنا لكالرق و ان الى ربك المنتهى فاذا بلغ الكلام الى الله فامسكوا.

فلنرجع الى ما كنا فيه و هو ان الحج بما له من التضحية الحناصة موجب لتقرب قلما يوجد في غيره فهو ممثل للخلق العظيم بالمعنى المتقدم.

رابعها ان الحج بما له من التعرفة الخاصة التي لا توجد في غير العرفات(٢) موجب لرق الانسان الى ذروة عالم الامكان و سنامه و هو الحلق العظيم و اجماله ان ليوم العرفة مقاماً و لمكان العرفات مقاماً و لكن نيل ذلك كله انما يتيسر للحاج الذي يدركها مع ما لغير هما من الازمان والمواقف المعينة في الحج و يستعد بذلك لدرك ما هو الحرى بها و هو اللحاء الذي هو مخ العبادة و كهف الاجابة كما ان السحاب كهف المطر و هو الدعاء الذي لا يكون ذريعة الى قضاء حاجة من الحوائع النفسانية بل يكون هو عين الاجابة و لا يطلب فيه الا الله و لا يطلب فيه الا النزاهة عن الحاجة لا قضاء عن الحاجة لا قضاء حاجة و لا يطلب فيه الا النزاهة عن الطلب و لا يرجى فيه الاكمال الانقطاع اليه تعالى و لا يقصد فيه الاخرق جميع حجب النور حتى يصير الروح معلقاً بعز العرش و يصل الى معدن العظمة فيصير هو بنفسه عظيماً.

و بیانه بان الله تعالی قد بین قربه من عباده بمراتب و درجات بعضها اقرب من بعض حیث قال تعالی «و اذا سألك عبادی عنی فانی قریب اجیب دعوة الداع اذا دعان فلیستجیبوا لی و لیؤمنوا بی لعلهم پرشدون» (۳) لانه تعالی بادر بالجواب من دون ان یقول تعالی لرسوله

<sup>(</sup>١) مجمع البيان

<sup>(</sup>۲)وسائل ج۸ص۱۱۳

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية ١٨٦

صلى الله عليه و آله ـقلـ ثم افاد في الكريمة قربة من عباده.

و لقد اجاد سيدنا الاستاذ العلامة الطباطبائي قدس سره في تفسيره القيم (الميزان) بقوله: احسن بيان لما اشتمل عليه من المضمون و ارق اسلوب واجمله فقد وضع اساسه على التكلم وحده دون الغيبة و نحوها و فيه دلالة على كمال العناية بالامر ثم قوله عبادي آه و لم يقل الناس و ما اشبهه يزيد في هذه العناية ثم حذف الواسطة في الجواب حيث قال فاني قريب ولم يقل ـفقلـ انه قريب ـثم التأكيد بان ثم الاتيان الصفة دون الفعل الدال على القرب ليدل على ثبوت القرب و دوامه ثم الدلالة على تجدد الاجابة و استمرارها حيث اتى بالفعل المضارع الدال عليها ثم تقييد الجواب اعنى قوله - اجيب دعوة الداع - بقوله اذا دعان - و هذا القيد لا يزيد على قوله دعوة الداع المقيد به شيئاً بل هو عينه و فيه دلالة على ان دعوة الداعى مجابة من غير شرط و فيد كقوله تعالى «ادعوني استجب لكم»(١) فهذه سبع نكات في الآية تنبيء بالاهتمام في امر استجابة الدعاء و العناية بها مع كون الآية قد كرر فيها على ايجازها ضمير المتكلم سبع مرات و هي الآية الوحيدة في القرآن على هذا الوصف انتهى . (٢) فهذه هي المرحلة الاولى التي يثبت فيها اصل قربه تعالى من عباده و المرحلة الثانية ما يثبت فيها كونه تعالى اقرب الى الانسان من الذين يحومون حوله حيث قال: «ونحن اقرب اليه منكم ولكن لا تبصرون» (٣) و المرحلة الثائثة مايثبت فيها كونه تعالى اقرب الى الانسان من حبل وريده حِيث قال «و نحن اقرب اليه من حبل الوريد»(٤) و المرحلة

<sup>(</sup>١)سورة المؤمن آية ٦

<sup>(</sup>٢) الميزانج ٢ص٢٩

<sup>(</sup>٣) سورة الواقعة آية ٨٥

<sup>(</sup>٤) سورةق آية ٢

الرابعة ما يثبت فيها كونه تعالى اقرب الى الانسان من نفسه حيث قال تعالى «و اعلموا ان الله يحول بين المرء وقلبه»(١) و هو تعالى داخل فى الاشياء ومنها الانسان لا بالممازجة و خارج عنها لا بالمباينة و المزايلة.

و للحاج أن يرتحل هذه المراحل الى قصواها حسب ما ورثه من دعاء العرفات و المأثور من قتيل العبرات سيدالشهداء فى الكائنات مولينا الحسين بن على عليه السلام حيث قال عليه السلام يومذاك:

... هو تعالى للدعوات سامع و للكربات دافع و للدرجات رافع و للجبابرة قامع فلا اله غيره و لا شئ يعدله و ليس كمثله شيء.

وقال: لم تخرجني لرأفتك بى و لطفك لى واحسانك الى فى دولة المخة الكفر الذين نقضوا عهدك و كذبوا رسلك لكنك اخرجتنى للذى سبق لى من الهدى الذي يسرتنى وفيه انشأتنى و .... (فى ذلك اشارة الى الحكومة الاسلامية كما تقدم).

الى أن قال عليه السلام والمحاردة في الآثار يوجب بعد المزار فأجعنى عليك بخدمة توصلنى اليك كيف يستدل عليك بما هو في وجوده مفتقر اليك أيكون لغيرك من الظهور ما ليس لكحتى يكون هو المظهر للمعتى غبت حتى تحتاج الى دليل يدل عليك و متى بعدت حتى تكون الآثار هي التي توصل اليك عميت عين لا تراك عليها رقيباً و خسرت صفقة عبد لم تجعل له من حبك نصيباً الهي امرت بالرجوع الى الآثار فارجعني اليك بكسوة الانوار و هداية الاستبصار حتى ارجع اليك منها كما دخلت اليك منها مصون السر عن النظر اليها و مرفوع الهمة عن الاعتماد عليها انك على كل شيء قدير» الخ.

و هذا هودعاء من سقاه ربه شراباً طهوراً فصار طاهر السرعن النظر

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال آية ٤ ٢

الى غير الساقى و مصون الضمير عن حب الشراب و ان كان طهوراً لان قلبه صار متيماً بجب الساقى فلا موقع لحب غيره فيه و هذا النعاء هو الحرى بان يكون مخ جميع العبادات اذهو عبادة صرف لا مجال فها لظهور غير المعبود و لا مطلوب فيها الا المعبود و لا مقصود فيها الا معرفة المعبود بالمعبود لا بغيره من آيات الآفاق او الانفس.

فهناك يتحد الدليل و المدلول لانه تعالى دل على ذاته بذاته دون غير مانهجه عليه السلام لان ما عدا ذلك اما استدلال عليه تعالى بآيات الآفاق و فى ذلك ينحاز كل واحد من المستدل و الدليل و المدلول بحياله و اما استدلال عليه تعالى بآيات الانفس و فى ذلك و ان يتحد المستدل و الدليل و لكن ينحاز كل منها عن المدلول و معلوم ان الدليل اذا لم يكن الدليل و لكن ينحاز كل منها عن المدلول و معلوم ما اذا كان عينه عين المدلول لا يمكن ان يدل عليه حتى الدلالة بخلاف ما اذا كان عينه كما فى هذا النعاء البالغ حيث انه عليه المدلم استدل بالله على الله و عرفه من ذاته الظاهر و حكم يانه لا ظهور لغيره تعالى حتى يكون هو المظهر له.

و مثل هذا الدعاء السامى تجده فى ادعية على بن الحسين فى اسحار ليالى رمضان من قوله عليه السلام: «بك عرفتك و انت دللتنى عليلئه و من قوله: «بك الراحل اليك قربب المسافة و انك لا تحتجب عن خلقك الا ان تحجيم الاعمال دونك »الخ. كما تقف على مثله فى دعاء الصباح المأثور من على بن ابيطالب عليهما السلام: «با من دل على ذاته بذاته».

فتحصل ان الحج من حيث اشتماله على الادعية الحناصه المحفوفة بالبركات الزمانية و المكانية و غيرها ممثل للخلق العظيم.

خامسها أن الحج بما له من التذكرة الحناصة التي قلما توجد في غيره موجب لشهود الحاج ما لا يشاهده غيره و ذلك أن الحج و أن كان بنفسه ذكراً لله تعالى الا أن المندوب اليه في بعض حالاته هو الذكر الموجب

لنسيان غير الله وعدم التباهى به حيث قال تعالى: «فاذا قضيم مناسككم فاذكروا الله كذكر كم آباء كم او اشد ذكراً فمن الناس من يقول ربنا آتنا فى الدنيا و ماله فى الآخرة من خلاق ـومنهم من يقول ربنا آتنا فى الدنيا حسنة وفى الآخرة حسنة وقنا عذاب النار اولئك لهم نصيب مما كسبوا والله سريع الحساب واذكروا الله فى ايام معدودات...(١)

حيث أن نطاق هذه الآيات هوطرد(٢) السنة الجاهلية بذكر الآباء و الفخربهم و ذكر القبائل و التباهى بها و التكاثر بذلك و اثبات ذكرالله ذكراً شديداً حيث أن الذين آمنوا اشد حباً لله فذكر هم لله أيضا اشد من ذكر هؤلاء آبائهم.

و الذي ينبغي التنبه له هو إن ذكر الله سار في الحج و داخل في مناسكه لا بالممازجة و خارج عنها لا بالمباينة و هو لبها و روحها و كها ان نسيان الله و نسيان آياته يوجب العمي ههنا و سيظهر ذاك العمي يوم القيمة حيث قال تعالى: «ند. كذلك انتك آياتنا فنسيتها و كذلك اليوم تنسي» (٣) اذ يدل على أن نسيان الله قد أورث العمى كك ذكر الله يوجب البصيرة ههنا فالحاج الذاكر لله تعالى يبصر ما لا يبصره غيره.

و لعله لذا جعل الحاج نفسه حرماً لا يجوز احلاله و هو نفسه شعار من شعائر الله و هو نفسه نور ما لم يقترف ذنباً فانظر بدء الحج و ختمه و اقض العجب.

أما بدئه فقال تعالى: «ياايهاالذين آمنوا لا تحلوا شعائر الله ولا الشهر الحرام ولا الهدى ولا القلائد ولا آمين البيت الحرام يبتغون فضلا من ربهم ورضوانا» (٤) حيث ان الحاج الذى قد ام البيت الحرام و قصده حرم لا يجوزاحلاله.

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ۲۰۰ (۳) سورة طه آية ۲۲

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة آية ٢

<sup>(</sup>٢) وسائل ج ١٠ ص ٢١٩ الي ٢٢١

و أما ختمه فعن مولينا جعفر بن محمد الصادق عليه المسلام «انه قال الحاج لايزال عليه نور الحج ما لم يلم بذنب» (١) فتحصل ان الحج نور و بعيرة و لذا ورد ان تارك الحج يحشر اعمى و هو في الدنيا اعمى و في الاخرة اعمى و اضل سبيلا (٢) و حيث ان الحج نور و شهود فهو بمثل للخلق العظيم و لا يتخلق الانسان بخلق عظيم الا ان يصغر مادون الحالق في نفسه فن تخلق بخلق عظيم و صار هو بنفسه عظيماً لا يتعاظم عنده شيء اصلا اذهو مظهر الاسم العظيم و افضل من تخلق به هو خاتم الانبياء المنعوت بقوله تعالى «انكلعلى خلق عظيم»، و هو صلى الله عليه و النفط الاسماء اذ ليس المراد من الاسم الاعظم هو اللفظ الذي يتصوره النفس بل هو مقام الذي يتكلم به و لا المفهوم الذهني الذي يتصوره النفس بل هو مقام خارجي تناله النفس المتكاملة و عين واقعية تتجقق بها النفس المتعالية.

و لعل السر في كونه صلى الله عليه و آله مظهراً لاعظم الاسهاء هو كونه صلى الله عليه و آله خير من حجم و الي عجميع ما للحج و التلبية من الاسرار و هو صلى الله عليه و آله قال «ان الله يحب معالى الامور و اشرافها و يكره سفافها» و حيث ان الثقة بالله ثمن كل غال و سلم كل عال و هو صلى الله عليه و آله كان وثوقاً بربه متكلا عليه و قد يسره الله تعالى لليسرى فلذا تخلق بذاك الحلق العظيم لانه صلى الله عليه و آله كان واجداً لما يشترى به ذاك الفالى و لما يتدرج به الى ذلك العالى و كان حجه صلى الله عليه و آله موازياً لمعراجه حيث قال مولينا الصادق صلى الله عليه و آله من بيان علة احرام رسول الله صلى الله عليه و آله من مسجد الشجرة انه لما اسرى به الى السهاء و صار بحذاء الشجرة نودى يا مسجد الشجرة انه لما اسرى به الى السهاء و صار بحذاء الشجرة نودى يا

<sup>(</sup>۱) وسائل ج۸ص،۲۸ وص ۳۲۷،۳۲۹

<sup>(</sup>۲) وسائلج ۸ص۱۷ و۱۸

عمد قال صلى الله عليه و آله لبيك(١)

و الحاصل ان الحج بما له من السنن و الاسرار الجامعة يكون من الهم مظاهر الاسلام و كنى بجامعيته ما رواه زرارة عن مولينا الصادق عليه السلام حيث قال: «جعلنى الله فداك اسألك فى الحج منذار بعين عاماً فتفتينى فقال يا زرارة بيت حج اليه قبل آدم بالنى عام تريد ان تفنى مسائله فى اربعين عاماً»(٢)

و كذا ما قاله مولينا الباقر عليه السلام انه اتى آدم هذا البيت الف اتية على قدميه منها سبعمأة حجة و ثلاثمأة عمرة (٣) و ما ورد ان صاحب هذا الامر يحضر الموسم كل سنة فيرى الناس ويعرفهم ويرونه و لا يعرفونه (٤) و ما ورد عن مولينا على بن موسى الرضا عليه السلام انه قال انما امر الناس بالحج لعلة الوقادة الى الله عزوجل و طلب الزيادة و الحروج من كل ما اقترف العبد تائباً عما مضى مستأنفاً كما يستقبل الى ان قال عليه السلام و قضاء حوائج اهل الإطراف فى المواضع المكن المم الاجتماع فيه مع ما فيه من التفقه و نقل اخبار الاثمة عليه السلام الى كل صقع و ناحية كما قال تعالى: «فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا فى الدين و لبنذروا قومهم اذا رجعوا الهم لعلهم يحذرون و ليشهدوا منافع هم» (۵)

و ما ورد عن مولينا الصادق عليه السلام في علة لزوم الحج على العباد... فجعل فيه الاجتماع من الشرق و الغرب ليتعارفوا و...

<sup>(</sup>١) وسائل ج ٨ ص ٢٢ و ٢٢ و ٢٢

<sup>(</sup>Y)وسائل ج۸ص٧

<sup>(</sup>٣)وسائلج٨ص٠٤

<sup>(</sup>٤)وسائل ج٨ص٥٦

<sup>(</sup>۵)وسائلج۸ص۸و۹

و ما ورد منه عليه السلام بعد ما قيل له ان ناساً من هؤلاء القصاص يقولون اذا حج الرجل حجة ثم تصدق و وصل كان خيراً له فقال كذبوا لو فعل هذا الناس لعطل هذا البيت ان الله عزوجل جعل هذا البيت قياماً للناس(٢) و قال عليه السلام «جعلها الله لليهم و معائشهم»(٣) الاصل في ذلك هوقوام الدين و قيامه و لا جدوى لحج لا قيام فيه للدين و لذا قال رسول الله صلى الله عليه و آله «يأتى على الناس زمان يكون فيه حج الملوك نزهة و حج الاغنياء تجارة و حج المساكين مسألة»(٤)

و ما ورد فى الحج من تبين الحق وسعة الرحة ما لا يتبين فى غيره و ما لا يتبين فى غيره و ما لا يتسع فيا عداه حيث قال تعلى «فيه آيات بينات» (۵) اذ كل ما سوى الله آية له الا ان اسرار الحج آيات بينات له و هناك يشاهد المضيف مضيفه والمضيف يرى نفسه اضيافه بحيث تكون آياته هنا لك بينات.

و اما فى سعة الرحمة فقد ورد عن مولينا ابى جعفر عليه السلام انه قال فى رجل خرج حاجاً حجة الاسلام فات فى الطريق «ان هات فى الحرم فقد اجزأت عنه حجة الاسلام» (٦) فانظر سعة الرحمة و ادب الضايفة و و قال رسول الله صلى الله عليه و آله فى حجة الوداع كما وقف بعرفة و

<sup>(</sup>۱)وسائلج۸*ص*۸و۹

<sup>(</sup>٢)<del>وسائل ج٨ص١</del>٤

<sup>(</sup>٣ و ٤) وسائل ج ٨ص ٤١

<sup>(</sup>۵)سورة آل عمران آية ٧٧

<sup>(</sup>٦) وسائلج∧ص٧٤

حمت الشمس أن تغيب: «يا بلال قل للناس فلينصنوا فلما انصنوا قال أن ربكم تطول عليكم في هذا اليوم وغفر لحسنكم وشفع محسنكم في مسيئكم فافيضوا مغفوراً لكم»(١)

و لعله لهذه المزايا الخاصة للحج قال مولينا الصادق لعيسى بن أبى منصور: «يا عيسى انى احب ان يراك الله فيا بين الحج الى الحج وانت تنهيا للحج» (٢) و قال عليه السلام «ليحذر احدكم ان يعوق اخاه عن الحج فتصيبه فى ديناه مع ما يد خر له فى الاخرة» (٣) اذ ليس لاحد ان ينأى عن خير كالحج و ينهى عنه بل يلزم ان يرغب بنفسه فيه و يرغب غيره فهه.

و لنكتف في فضله بنقل ما قاله رسول الله صلى الله عليه وآله لمن قال له يا رسول الله الى حرجت اريد الحج ففاتنى و انارجل مميل (اى كثير المال) فرنى ان اصلع في مالى ما أبلغ به مثل اجر الحاج فالتفت اليه رسول الله صلى الله عليه وآله «فقال انظر الى الى قبيس فلوان ابا قبيس لله دهبة حراء انفقته في سبيل الله ما بلغت به ما يبلغ الحاج ثم قال ان الحاج اذا اخذ في جهازه لم يرفع شيئاً و لم يضعه الاكتب الله له عشر حسنات و يضعه الاكتب الله له عشر حسنات و يضعه الاكتب الله له عشر حسنات و يضعه الاكتب الله له مثل ذلك فاذا طاف بالمبيت خرج من ذنوبه فاذا معى بين الصفا و المروة خرج من ذنوبه فاذا وقف بعرفات خرج من ذنوبه فاذا وقف بعرفات خرج من ذنوبه فاذا وقف بعرفات خرج من ذنوبه فاذا رمى الجمار خرج من ذنوبه فعد رسول الله كذا و كذا موقفاً اذا وقفها الحاج خرج من ذنوبه ثم قال انى لك ان تبلغ ما يبلغ الحاج قال ابوعبدالله عليه السلام و لا يكتب قال انى لك ان تبلغ ما يبلغ الحاج قال ابوعبدالله عليه السلام و لا يكتب

<sup>(</sup>۱)وسائل ج۸ص۲۵

<sup>(</sup>۲و۳) وسائل ج۸ص۲۰

عليه الذنوب اربعة اشهر ويكتب له الحسنات الا ان يأتي بكبيرة» (١)

و لعل المراد من مثل قوله صلى الله عليه و آله فاذا طاف خرج من ذنوبه فاذا سعى ... خرج من ذنوبه هو بيان اختلاف تلك الاعمال فى مغفرة الذنوب الخاصة حيث ان كل واحد منها وجب لغفران ذنب خاص او ان الذنوب لما تراكمت و صارت ريناً على صاحبها و حجابا على من اقترفها يكون كل واحد من تلك المناسك موجباً لترقيق قشر من تلك المخب ورفع غطاء من تلك الاغطية و تسطيح كنان من تلك الاكتة في القلوب حتى يأتى الحاج ربه بقلب مليم لا كنان فيه و لا صداء عليه و لا حجاب دونه رزقنا الله و اياكم.

# أخاتمة في وداع الكعبة وفي بعض مأثر حجة الوداع

كما ان الله تعالى هو الاول الذي كل الول الم و اللخر الذي لا آخر له لان اوليته بذاته و كذا آخرية عالى «هو الاول و الاخر» (٧) و كك يكون تعالى مبدء صدور الاشياء و مرجع عودها ـ انا لله و انا الى الله و احدون.

كك يلزم ان يكون ابتداء كل امر بالتوجه اليه تعالى و ختام كل امر جيل بالثناء عليه تعالى حتى لا يفتتح بامر بدون الاعتصام به و الا تكال عليه و التوجه اليه و لا يختتم بدون حمده و شكره لان الموحد كما يعرف عليه و التوجه اليه و لا يختتم بدون حمده و شكره لان الموحد كما يعرف الله تعالى بانه الاول و الاخر و يعرف ان بدء جميع الموجودات منه تعالى و ختمه اليه تعالى كك لا يدخل في امر و لا يخرج منه الا بالتوجه اليه

<sup>(</sup>۱)وسائلج۸مس۷۹

<sup>(</sup>٢)سورة الحديدآية ٣

تعالى كم ادب الله نبيه صلى الله عليه و آله حيث قال تعالى «قل رب ادخلني مدخل صدق و اخرجني مخرج صدق و اجعل لى من لدنك سلطاناً نصيراً»(1)

و مقتضى توحده ان يكون عياه و مماته لله رب العالمين فلا يدخل فى الدنيا و لا يخرج منها الا صادقاً و لا يدخل فى البرزخ و لا يخرج منه الا صادقاً و لا يدخل فى البرزخ و لا يخرج منه الا صادقاً و لا يدخل فى المعاد الذى لا خروج منه و لا يبقى و لا يدوم فيه الا صادقاً لان «الذين آمنوا ان لهم قدم صدق عند ربهم» (٢) و لهم لسان صدق و كذا يكونون فى مقعد صدق عند مليك مقتدر.

و من اهم تلك الشؤون هو الحج فله بدء يبتدء منه الحاج صادقاً وله ختم يختتم اليه الحاج صادقاً فلذا ودع مولينا على بن موسى الرضا عليها السلام البيت الحرام بان خرساجداً ثم قام فاستقبل الكعبة فقال «اللهم انى انقلب على لا اله الا انت» (٣) يعلى على التوحيد الشحض و طرد اى شرك كان و هذا هو الحاج الذي لا يزال عليه نور الحج (٤) .

و من ادب الوداع ان يدعو كما عن مولينا الصادق عليه السلام: «اللهم أقليني مفلحاً منجحاً مستجاباً بافضل ما يرجع به احد من و فدك من المغفرة و البركة و الرضوان و العافية مما يسعني ان اطلب» (۵) الخ و أن يكون آخر عهده بالبيت ان يضع يده على الباب و يقول: «المسكين على بابك فتصدق عليه بالجنة» (٦)

<sup>(</sup>١) سورة الاسراء آية ٨٠

<sup>(</sup>٢) سورة يونس آية ٢

<sup>(</sup>٣) وسائل ج ١٠ ص٢٣٢

<sup>(</sup>٤)وافي باب قضل الحج

<sup>(</sup>۵) وسائل الشيعة ج١٠ ص ٢٣١

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة ج ١٠ ص٢٣٣

وليكن آخر عهدنا في هذه الوجيزه الباحثة عن نظام الحج و نبذ من اسراره هو ما يتصدق الله علينا بجنة الحكمة و هي خطبة خاتم النبين صلى الله عليه و آله الذي اوتى جوامع الكلم و الذي ما كلم العباد بكنه عقله قط (۱) حيث لم يكن من يعادله حتى يكلمه بكنه عقله الامن هو نفسه ـو انفسنا و انفسكم ـ (۲) و كيف لا يكون كلامه صلى الله عليه و آله الجنة بعد ما قال صلى الله عليه و آله انا مدينة الحكمة و هي الجنة و الته يا على بابها.

وكما انه صلى الله عليه و آله قد صلى و قال صلى الله عليه و آله صلوا كما رأيتمونى اصلى و حج و قال صلى الله عليه و آله خذوا عنى مناسككم كذلك ادب الناس و علمهم نظام الحج و اسراره في خطبته المباركة في حجة الوداع و لنشر الى نزوين شذراتها فيا يلى، الجامع لما تقدم في الصلات المارة و الجهات الماضية.

احدها تهذیب النفس بالتوحید اخالص و ترکیبها بتولی اولیاء الله و تطهیرها عن النفاق و الحلاف حیث قال صلی الله علیه و آله حناً علی الوعی: نصر (۳) الله عبداً سمع مقالتی فوعاها و بلغها من لم یبلغها رب حامل فقه لیس بفقیه و رب حامل فقه الی من هو افقه منه: ثلاث لا یغل علیبن قلب امره مسلم داخلاص العمل لله و النصیحة لائمة المسلمین و اللزوم لجماعاتهم .... فالحاج یعبدالله مخلصاً له الدین و ینصح لائمته و یلازم المجتمع الاسلامی کها قال علی علیه السلام: «ولیس رجل احرص علی جاعة امة محمد صلی الله علیه و آله و الفیتها من ابتغی بذلك

<sup>(</sup>١) كافى كتاب العقل والجهل

<sup>(</sup>٢) آل عمران آیه ۲۱

<sup>(</sup>٣) وفي سخة نضرالله عبدأداي جعل وجهه من الوجوه الناضرة يوم القيمة.

ثانيها تأمين الناس على الدماء و الاموال حيث قال صلى الله عليه و آله: «ان الله حرم عليكم دمائكم و اموالكم... و لا تعنوا في الارض مفسدين فمن كانت عنده امانة فلبؤدها». فالحاج امين لا عراض الناس و اسرارهم لان قلوب الاحرار خزائن الاسرار.

ثالثها تسوية الناس بآحادهم وقبائلهم حيث قال صلى الله عليه و آله: «الناس في الاسلام سواء: لافضل لعربي على عجمي ولا لعجمي على عربي الا بتقوى الله...» فالحاج يستوى ويساوى و لا يرى لنفسه فضلا على غيره و لا لقومه تقدماً على قوم آخر و يرى الاحاد و الشعوب سواسية.

رابعها تطهير المجتمع الاسلامي عن السنن الجاهلية الجهلاء في الاموال و الدماء و البغضاء و الشحناء. حيث قال صلى الله عليه و آله: «كل دم كان في الجاهلية موضوع تحت قلمي... و كل رباء كان في الجاهلية موضوع تحت قدمي و اول رباء اضعه ربا العباس بن عبد المطلب... فالحاج لا يجرمنه شنآن قوم ان يعتدى و لا يجره حب الدنيا الى ان يأذن بحرب من الله و يقول انما البيع مثل الربا لانه يعلم ان الله تعالى بمحق الربا و بربى الصدقات».

خامسها تكريم النساء كالرجال و تعديل الحقوق التي لهن عليهم و لهم عليهن حيث قال صلى الله عليه و آله: «اوصبكم بالنساء خيراً... و لكم عليهن حق و لهوتهن و رزقهن بالمعروف» فالحاج لكم عليهن حق و هن عليكم حق و كسوتهن و رزقهن بالمعروف» فالحاج يرى قوله تعالى: «و جعل بينكم مودة و رحمة» (٢) و يشاهد قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة كتاب٧٨

<sup>(</sup>٢) سورة الروم آية ٢٠

«هن لباس لكم وانتم لباس لهن»(۱) و يراعى قوله تعالى «و لهن مثل الذى عليهن بالمعروف»(۲)

سادسها تحبيب العمال و تفقد الحدمة حيث قال صلى الله عليه و آله: «اوصيكم بمن ملكت ابمانكم فأطعموهم مما تأكلون و البسوهم مما تلبسون» فالحاج يتحبب الى من يخدمه و لا يستعلى عليه بل يجتمع معه على مائدة و يلبسه ما يتلبس به و لا يتزىء و لا يتفوه بقوله انا احسن منك اثاثا و رئياً.

سابعها تنسيق المجتمع الاسلامي على نسق العدل و الامانة حيث قال صلى الله عليه و آله «ان المسلم اخ المسلم لا يغشه ولا يخونه ولا يغتابه ولا يحل له دمه ولا شيء من ماله الا بطيب نفسه» فالحاج مع اى مسلم آخر اخ له في الدين ابوه النور و أمه الرحة و هو طيب لا يحن الا نحو الطيب.

ثامنها تكليف المجتمع الأمالات ويسالة التبليغ و الاهتمام بالمسؤلية حيث قال صلى الله عليه و آله انكم مسؤلون فليبلغ الشاهد منكم الغائب: فالحاج فقيه يحمل الفقه الى اى مسلم آخر لم يوفق الحضور في المواقف و لم يدرك الحرمين و مجامعها.

تاسعها تعليم الناس باهم فرائض الاسلام و هو الاعتصام بالثقلين الذين تركهما رسول الله صلى الله عليه و آله فى امته حيث قال صلى الله عليه و آله فى امته حيث قال صلى الله عليه و آله: «افى خلفت فيكم ما ان تمسكم به لن تضلوا كتاب الله و عترتى اهل بيق» فالحاج يعتصم بحبل الله و من اعتصم بالله فقد هدى الى صراط مستقيم.

<sup>(</sup>١)سورة البقرة آية ١٨٣

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية ٢٢٨

عاشرها تولية اميرالمؤمنين على بن ابيطالب عليه السلام وجعله ولياً للمسلمين حيث قال صلى الله عليه و آله: «من كنت مولاه قهذا على مولاه اللهم وال من والاه و عاد من عاده» و بذلك يكل الدين و يتم النعمة.

الى هنا انتهى ما جرى على اليراع ولقد او تيت جوامع هذه الكلم في سفر الحج ولم يتيسر في تنسيقها مرة بعد اخرى بل كنت اكتب كل ما نفث في الروع سفراً كان او حضراً حرماً كان او حلافان وفي بشيء من اسرار الحج فللله المنة و الا فليعذرني الكرام و لكنه جرعة من ماء زمزم الذي كان رسول الله صلى الله عليه و آله يستهديه و هو صلى الله عليه و آله بالمدينة و لعله يصير شرايا طهوراً لمن اتى الله و لباه بقلب سليم دعويهم فيها سبحانك اللهم و تحييهم فيها سلام و آخر دعويهم ان الحمد لله رب العالمين.

مرز تمين تركين رسي رسيوي عبدالله الجوادي الآملي ۲۷ر بيع المولود ۱٤٠٣- ۱۲۰ مرز موقف ابن سينانجاه النبوة

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي هدانا خذا وما كنا لنهندي لولا ان هدانا الله

و بعد فيقول المفتاق الى الله، عبدالله الجوادى الطبرى الآملى هذه وجيزة حول «موقف أون سينا تجاه النبوة» حررتها بمناسبة الذكرى الالفية لهذا الحكيم المتأله الفذ اللبيب الاروع(١)

فاعلم: أن البحث عن معنى النبوة، وعن انقسامها ألى قسمين، و عن بيان ما هو المراد منهاهنا، و عن اثباتها، و كذا البحث عن خصائصها و لو ازمها: من الوحى و الاعجاز و العصمة و الانذار بالغيب وما إلى ذلك من المسائل الخاصة ففيا يلى من الفصول القادمة.

#### الفصل الاول فى معنى النبوة واقسامها وبيان المرادمنها في هذا الموقف

أن النبوة، موهبة الحية ينالها الانسان الكامل في عقليه النظري و

<sup>(</sup>١) القصيدة العينية لابن سينا

العملي ليخرج الناس من الظلمات الى النور باذن الله، و يهديهم في الدنيا الى نظام العدل، و في الاخرة الى النعيم الابدى.

و هى ـ أى النبوة على قسمين: احديها النبوة الخاصة التي يتصف بها شخص معين في الخارج كنبوة خاتم الانبياء محمد بن عبدالله صلى الله عليه و آله.

و الاخرى: هى النبوة العامة التي لا اختصاص لها بشخص معين دون غيره؛ و هذا القسم هو المراد منها في هذا الموقف، اذ النبوة الخاصة لكونها امراً شخصياً في الحارج مما لا يمكن البحث الفلسني حولها؛ و لا مجال لاقامة البرهان عليها نفياً و لا اثباتاً، اذ المعتبر في مقدمات البرهان هو ان تكون كلية دائمة (١) كما يعتبر ان تكون اوليه ذاتية، و من هنا هو ان تكون كلية دائمة (١) كما يعتبر ان تكون اوليه ذاتية، و من هنا يحكم بان الشخص الحارجي حيث أنه يتغير و يزول لا يقام عليه البرهان. فتحصل: ان النبوة ما هي و ان البحوث عنه هنا ما هو (٢)

#### الفصل الثانى ف اثبات النبوة العامة وضرورتها

الرئمة تركية والرعان وسيادي

ان البحث حول النبوة و ضرورتها بلحاظ نظام الكل مسئلة فلسفية حيث انها بحث عن وجود شيء لا يتخصص بتخصص طبيعي و لا رياضي كما في موطنه(٣) و الكلام هنا متمحض في النبوة. و اما الشريعة التي هي من آثارها و فروعها المترتبة عليها فلا بحث عنها هنا،

<sup>(</sup>١) الفصل الاول في المقالة الثانية من برهان الشفاء

<sup>(</sup>٢) المبدء والمادلصدرالتألمين ص٨٨٤

<sup>(</sup>٣) الفصل الاول من المرحلة الاولى من الاسفار

فنه ينقدح ان بعض الاصول و القواعد التي قررها في الشفاء (١) و الاشارات و غير هما لاثبات الشريعة و بيان ما يَسنّه النبي و يشرعه الشارع خارج عن مصب المقال. و لما كان القياس مؤلفاً من مقدمتين فقط، فلو تقرر هناك مقدمات فوق اثنتين، فمأل ذلك: اما الى القياس المركب من الاقيسة التي بعضها تلو بعض، و اما الى بيان مطلوب آخر لا مساس له بما هو مدار الكلام (٢)

ثم ان الذى يستدل به لضرورة النبوة هو: ان الانسان مدنى بالطبع، و كل مدنى بالطبع يحتاج الى قانون، فالانسان يحتاج الى قانون؛ و كل قانون يحتاج الى مقنن، و المحتاج الى المحتاج الى شىء يحتاج الى ذلك الشىء، فالانسان محتاج الى مقنل. وسيأتى بيان ذلك القنن.

اما كون الانسان مدنياً بالطبع الى طبعه مجبولا على الاجتماع (٣) و التعاون في الجملة فلانه يحتاج في غذائه و لباسه و مسكنه و سائر شؤونه الضرورية الى الفلاحة و الصنعة و نحوها؛ بخلاف غيره من الحيوانات، حيث أن ساهرة الطبيعة موائد مطروحة لها، و جبالها و كهوفها و اوديتها مأوى لها؛ كها أن ما معها من الجلود و الاشعار و الاصواف و الاو بار و الرياش البسة لها؛ فلذا يمكن لكل واحد منها الحياد عن غيره و الانفراد بنفسه يرتع و يلعب.

و اما الانسان فلو اراد ان يعيش عيشاً انسانياً يصحبه الرقى و الابداع و اراد ان ينجو عن البهيمية و السبعية، فلابد من ان يجتمع مع غيره ليتصدى كل واحد منهم عملا خاصاً من الصنعة و نحوها؛ و هذا

<sup>(</sup>١) الفصل الثاني من المقالة العاشرة من الهيات الشفاء

<sup>(</sup>٢) المصدرالسابق

<sup>(</sup>٣) الفصل الرابع في الفط التاسع

هو الاصل المعنى به كون الانسان مدنياً بالطبع، والا بنى منبتاً وحده لا ظهراً أبنى و لا ارضاً قطع؛ فالمراد من التمدن هنا هو هذا الاجتماع الحاص(١) لا التمدن المخصوص المعهود ـ اى التعاون على البر والتقوى ـ لان الانسان ليس مجبولا طبعه على المدنيّة بهذا المعنى المتعالى.

و اما ان كل مدنى بالطبع يحتاج الى قانون، فلان الاجتماع المذكور لابد فيه من معاوضة و معارضة فى الاعمال، حتى يصير عمل كل واحد منهم عوضاً عما يناله من الغير و معرضاً لان يبذل بحذائه شيء، اذ لو لا المعاوضة لما اقدم احد على عمل للغير و لا رضى احد باعطاء ما له غيره؛ و من المعلوم: ان المعاوضة تحتاج الى ضابط خاص هو القانون الضامن للقسط، المعون عن حيث الافراط و جور التفريط، المانع عن الاستيفاء عند الاخذ و التطفيف عند الاعطاء.

و اما احتياج القانون الى مقتى، و كذا احتياج الجامعة الانسانية الى ذلك المقنى، فواضح لا مراية فيه؛ اذا القانون عبارة عن عدة احكام منضودة كافلة لسعادة المعيشة، فهو امر علمى و وضعى خاص، فلا توجد بنفسه فى الخارج، بل لابد له من عالم به و اياه، حتى ينضبط و يتقرر فى نفسه فتناله الجامعة الانسانية بعد ذلك علماً و عملا «ليهلك من على بينة و يحبى من حى عن بينة»

فتحصل: أن الانسان لكونه مدنياً بالطبع يحتاج الى من يضع له قانوناً يعيش هو في ضوئه.

ثم انه لابد ان یکون ذلك المقنّن انساناً یحاورهم و یخاطبهم (۲)، و یجیب اسئلتهم و یسمع جوابهم، ویحلّ ما اعتاص علیهم، و یکون اسوة

<sup>(</sup>١) المصدرالسابق

<sup>(</sup>٢) الفصل الاخرمن كتاب النجاة

لهم؛ اذ لو لا ذلك ربان كان مثلا ملكاً سماو يا لا نقطع الارتباط و شدّ اللقاء و الاحتجاج و الائتساء. كما أنه لا يمكن أن يكون ذلك الواضع هو فرداً أو أفراداً من أوساط الناس لهم ما لغير هم من العقول والافكار و الملكات، و ألا لا أنقاد له الناس و لا تقبله الجامعة الانسانية، بعد أن كان «حكم الامثال فيا يجوز وفيا لا يجوز واحداً»

بل لابد ان يكون ذلك الواضع انساناً متألها(1) اوحدياً، له من العقل و الملكة الخلقية ما ليس لغيره حسب ما يأتى في الفصل القادم لان الاوساط من الناس لا ينزهون من الزهو و الهوى، فيرون ما لهم حقاً و ان كان باطلا، و ما عليهم باطلا و ان كان حقاً؛ حيث انهم يحومون حوم انفسهم، لانهم «الها ظالمون لا نفسهم و الها مقتصدون»( ٢) بخلاف ذلك الانسان الاوحدي الذي يجوم حوم ربه، لانه «سابق بالخيرات باذن ربه»( ٣) فلا يسع هؤلاء ان يضعوا القانون المنزه عن ان يشوبه الحيف و الجور، إذ النزاع و المناقشة قد رسخ في طباعهم؛ و من يشوبه الحيف و الجور، إذ النزاع و المناقشة قد رسخ في طباعهم؛ و من المعلوم: ان الوجب للنقاش و الجوار المنافقة قد رسخ في طباعهم؛ و من المعلوم: ان الوجب للنقاش و الخوار الملموم «و هو الطبع المجبول عليه اكثر المعلوم: ان الوجب للنقاش و الخوار الملموم «و هو الطبع المجبول عليه اكثر الناس» لا يمكن ان يصير رافعاً للنزاع و عاملا للانسجام والوحدة؛ فلا الناس لذلك اصلا.

فتحصل: أن المجتمع الانساني يحتاج إلى الانسان الاوحدي المتاله الصالح لبيان القانون.

ثم ان وجود مثله خير و صلاح بالقياس الى النظام الكلى و النضد العالمي، و لا اشكال في ان وجوده ممكن ذاتاً و وقوعاً؛ كما لا ريب في ان كل ما هو خير للنظام و ممكن كك يكون معلوماً للمبادىء الأول، سيا

<sup>(1)</sup> الفصل الثاني من المقالة العاشرة من الهيات الشفاء

<sup>(</sup> ٢)سورة فاطرآية ٣٢

<sup>(</sup> ٣) المصدرالسابق

مبدأ المبادى، و هو الله تعالى رب العالمين؛ وكل ما هو معلوم له تعالى بالعناية يجب تحققه (١) و يمتنع عدم صدوره، حيث ان الاصلح بنظام الكل واجب و ان لم يكن ما هو الاصلح بالقياس الى الفرد او الافراد الخاصة كك (٢)؛ و المراد من وجوب التحقق هنا: هو انه يجب صدوره من الله تعالى، لا انه يجب عليه تعالى، اذ لا يجب عليه شيء و لا يحكم عليه شيء «ولا يسئل عا يفعل وهم يسألون»

و لما كان ذلك خيراً او اصلح بالقياس الى نظام الكل، و هو مطابق للحكمة و مقدر في العناية الاولى، فهو موجود في جيع الاعصار؛ و هذا هو (النبوة العامة) التي لا تنحصر في عصر ولا في شخص، بل يتحقق و يستمر ما بتي الدهر؛ و يمكن ان يكون معنى بقائها هو بقاء ما جاء به، و هو الدين الكامل التآم الذي جاء به افضل الشارعين من حيث دوام اصل النبوة. و قد تقدم: ان للنبوة شريعة (٣) تترتب عليها، و هي مما يقررها النبي بوحي من الله من العبادات، و الاحكام، والتبشير، والانذار، و نحوها مما هو خارج عن البحث.

#### تنييه

ان البرهان المتقدم انما يدل على ضرورة النبوة للجامعة الانسانية بما لها حياة انسانية، اذ الانسان موجود دائمى لا ينعدم اصلا، بل ينتقل من دار الى اخرى؛ وحيث ان له معاداً يرجع اليه و هدفاً نهائياً ينتهى هو اليه، و ذلك ـاى المعاد امر ضرورى لا ريب فيه، فلابد له من طريق

<sup>(</sup>١) الفصل الثاني من المقالة العاشرة من الميات الشفاء

<sup>(</sup>٢) الفصل الرابع من الفط التاسع من شرح الاشارات

<sup>(</sup> ٣) المصدرالسابق

يصل اليه؛ اذ الهدف بدون الطريق ممتنع فيكون وجود السبيل اليه ضرورياً لا ريب فيه ايضاً؛ وحيث ان السبيل لابد لها من الهادى الذى يسير هو بنفسه على متن تلك السبيل و يدعو الناس اليها على بصيرة، فيكون الانسان الاوحدى المتاله الهادى الى سبيل الهدف الحق ايضاً ضرورياً لا ريب فيه، ولذا استدل في الاشارات لضرورة النبوة بعد البحث عن عدة مقامات و درجات للانسان السالك الى الله( ١) كما افاده الهقق الطوسى (ره) هنا حيث قال ( ٢): لما ذكر (ابن سينا) في الفصل المتقدم ان الزهد و العبادة انها يصدران من غير العارف الغصل المتقدم ان الزهد و العبادة انها يصدران من غير العارف والثواب في الاخرة، اراد ان يشير الى اثبات الاجر والثواب في الاخرة، اراد ان يشير الى اثبات الاجر والثواب المذكورين، فاثبت النبوة والشريعة و ما يتعلق بها على طريقة الحكماء، لانه متفرع عليها

فتحقق: ان مدار الاستقلال هو تأمين الحياة الحقيقية للجامعة الانسانية، لا التعيش الاجتماعي اى تعيش كان، و الا امكن ان يكفيه نوع من السياسة غير الدينية أيضاً؛ كما اشار اليه الشارح المحقق في ذيل الفصل (٣) المبحوث عنه بقوله: ثم اعلم ان جميع ما ذكره الشيخ من امور النبوة و الشريعة ليست مما لا يمكن ان يعيش الانسان الا به، اتما هي امور لا يمكل النظام المؤدى الى صلاح حال العموم في المعاش و المعاد الا بها، و الانسان يكفيه ان يعيش في نوع من السياسة يحفظ اجتماعهم الضرورى و ان كان ذلك النوع منوطاً بتغلب او ما يجرى الحتماعهم المدورى و ان كان ذلك النوع منوطاً بتغلب او ما يجرى الخريه، و الدليل على ذلك تعيش سكان اطراف العمارة بالسياسات المضرورية.

<sup>(</sup> ١) الفصل الثالث في الفط التاسع من شرح الاشارات

<sup>(</sup> ٢) الفصل الرابع من الفط التاسع

<sup>(</sup> ٣) المصدرالسابق

فتبين: ان ما افاده المحقق الطوسى (ره) شرح وبيان للبرهان، لا انه نقد و تزييف له؛ و مما يؤيده ان ابن سينا نفسه قد قرر في (علم النفس من الشفاء) (١٨) كون الانسان مدنياً و نحوه من الاصول و المقدمات لبيان لزوم نوع من الثقافة و الادب الحاص و اللغة و الفن و الصنعة و نحو ذلك في الجامعة الانسانية، لا لبيان ضرورة النبوة؛ اذ المراد من تلك المقدمات هنا لك هو بيان الحياة الاجتماعية للانسان، لا الحياة الحقيقية الابدية التي لا يتحقق الا بالامور المعنوية، فراجع. و مما يرشد الى ان نظر المحقق الطوسى (ره) ليس هو النقد و التزييف للبرهان بل بيان خوزة دلالته و عرصة حجيته، هو استدلاله ممثله في (التجريد) (١٩) فضرورة النبوة؛ و هكذا تلامذته في العلم العقلية، كالعلامة (٢٠) و الكاتي (٢١) (ره)

فتحصل مما تقدم: إن النبوة موجودة ضرورة كما قال في (الشفاء)(۲۲): فواجب اذن الكيوجد في وواجب ان يكون انساناً

و لا مجال حينتُذِ لشبهة البراهمة أو غيرهم، كما بحث عن ذلك مستوفى في (نقد المحصل ص٣٥٨)

...

<sup>(</sup>١٨) الفصل الاول من المقالة الحامسة من كتاب النفس من الشفاء

<sup>(</sup>۱۹)المقصد الرابع من كتاب التجريد مع اسلوب كلامى و كذا فى الباب الرابع من قواهد العقائد

<sup>(</sup>٢٠) القصدالرابع من كتاب التجريد

<sup>(</sup>٢١) القالة الخامسة من ايضاح المقاصد من حكمة عين القواعد

<sup>(</sup>٢٢) الفصل الثاني من المقالة الماشرة من الحيات الشفاء

#### الفصل الثالث في بيان خصائص النبوة ولوازمها

بعد ما تبن لزوم النبوة و ضرورة تحققها بالهلية البسيطة، يلزم البحث حول خصائصها و الكالات المعتبرة فيمن ينال تلك الموهبة الالهية، و هذا هو البحث عنها بالهلية الركبة. و اصول تلك المخصائص: هي الوحي و الاعجاز و العصمة و الانذار بالغيب؛ و الدليل على اثبات تلك الخصائص للنبوة امران: احدهما ان النفس الناطقة ما لم تتصف بتلك الاوصاف لا تنال موهبة النبوة تكويناً و لا تمس كرامتها خارجاً؛ و ثانيها ان النفس الناطقة التي تلعى النبوة من الله تعالى ما لم تتصف بتلك الصفات التي تختص به ولا توجد في غيره، لا يقبل منها و لا يخضع الصفات التي تختص به ولا توجد في غيره، لا يقبل منها و لا يخضع عندها و لا يسلم لديها، أذ لا مير حينات بينها و بين غيرها من النفوس الناطقة اللواتي لا وساط الناس؛ و مأل تلك الخصائص هو كمال قوتيه: النظرية و العملية.

فأما بلحاظ القوة النظرية ـاى القوة التى بها يتأثر الانسان من فوق ـ فبان يبلغ عقله (اى عقل مدعى النبوة) مرتبة العقل المستفاد من العقل الفعال فى النفوس، باخراجها من القوة الى الفعل، و كان له فى نيل المطلوبات العلمية قوة الحدس بحيث «يكاد زيته يضىء ولولم تمسسه نار» اى كاد ان يتعلم العلوم و ينالها بلا معلم. و كما ان للحدس طرف نقصان و ضعف بحيث ينتهى الى حد كانه لا وجود له اصلا، كك يتناهى فى طرف الكمال و القوة الى حد كانه ظفر بكل المطلوبات او اكثرها دفعة او قريباً من دفعة بلا حركة فكرية اصلا؛ فيرتسم فى نفس من بلغ هذا الحد النهائى العلوم التى فى العقل الفعال بلا تدرج ارتساماً

موقف ابن سيناتجاه النبوة \_\_\_\_\_\_\_ ١٩١٨ بلا تقليد، بل مشتملا على الحدود الوسطى؛ اذالتقليد في الامور التي انما يعرف باسبابها ليس يقيناً عقليا. و هذا ـ كما صرح به في الشفاء ـ ضرب من النبوة، بل اعلى قوى النبوة؛ و الاولى ان يسمى هذه القوة (قدسية) و

هي على مراتب القوى الانسانية (٢٣).

فاذا بلغ عقله النظرى هذا الحد من التلق تشايعه و يحاكيه قوته التخيلية و الحس المشترك (٢٤)، فحينئذ يتلق المعارف الالهية و المحتوى العقلى بعقله المستفاد، و يرى الملك الامين الحامل لذلك الوحى الالهى، و يسمع كلامه المنضود الذى نزل به بتخيله و حسه المشترك ؛ و هذه الحصيصة هى المعجزة العلمية التى يكون الخواص لها اطوع (٢٥) من المعجزة الفعلية التى يكون العوام لها اطوع حيث انه بلغ حداً يعجز عن بلوغ مثله غيره، و رأى فواده ما لا يرأه أفئدة غيره، و شاهد بصره و بسيرته ما لا يشاهده ابصار غيره و لا بصائرهم، و أتى بعلم لا يقدر على الا تيان بمثله غيره، و يدعو الى الو لا يتحو اليه غيرة، و يدعو الى الو لا يتحو اليه غيرة، و يتلو هذا الاعجاز معجزة اخرى، و هو الانذار بالغيب و الاعذار به، حيث انه يدرك و يعلم معجزة اخرى، و هو الانذار بالغيب و الاعذار به، حيث انه يدرك و يعلم ما يقع في المستقبل؛ هذا هو القول الاجمالي حول كمال قوته النظرية (٢٦)

و اما بلحاظ القوة العملية -اى القوة التى بها يؤثر الانسان فيا دونه(٢٧)- فبان يبلغ عقله العملى شأواً قاصياً يكون عالم الطبيعة الخارجية بمنزلة البدن له، ويكون هو بمنزلة النفس لها؛ فكما ان النفس

<sup>(</sup>٢٣) الفصيل السادس من المقالة الخامسة من علم النفس من الشفاء

<sup>(</sup>٢٤) الفصل العشروت من الخط العاشر من الاشارات

<sup>(</sup>٢٥) الفصل الرابع من الفط التاسع من الاشارات

<sup>(</sup>٢٦) رسالة الفعل والاتفعال لابن سينا

<sup>(</sup>٢٧) الفصل الاول من المقالة الخامسة من كتاب التفس من الشفاء

تُذَبِّر البدن و تديره، كك يكون قوته العملية قاهرة على الطبيعة و مسيطرة عليها هيمنة النفس على البدن(٢٨)؛ كل ذلك باذن الله تعالى «فيبرىء الاكمه و الابرص و يحيى الموتى باذن الله» و يقلب العصا «حية تسعى» باذن الله.

و هذه الخصيصة هي المعجزة الفعلية التي يكون العوام لها اطوع، كما ان الخواص للمعجزات العلمية اطوع.

و من تلك الخصائص، العصمة و هي ايضاً انها تتحق عند كمال القوتين ـالنظرية و العمليةـ اذ العصمة على قسمين: احدهما يرجع الى العلم، و الاخريرجع الى العمل. اما القِسم الاول ـ اى العصمة فيما يرجع الى العلم. فبان يكون النبي معصوماً في جميع شؤونه العلمية و ابعاده الادراكية؛ وقد تبين (عبد تشريع كمال قوته النظرية) انه يتلقي الوحى من لدن حكيم عليم بعقله المستفاد، ويتمثل له تلك المعارف المتلقاة في حسه المشترك ؛ و حَيْثُ أنه لا يُعَالَّحُلُهُ الوَّهُمْ و لا يلعب به سائر القوى المقهورة، فلا يرى الا الحق و لا يعقل الا الحق؛ كما انه لا يتمثل له الا الحق، لانه بلغ حداً يدور به مدار الحق حيثًا دار «فلا يكذب فؤاده ما رأى و لا يزيغ بصره و لا يطغي»(٢٩) لانه ينال المعارف من لدن حكيم عليم و لا مجال للخطاء هناك ، اذ لا واسطة بين العارف و منشأ عرفانه، و لذا يعبر عنه (بالعلم اللدني) لانه من لدنه، و الالم يكن لدنيا؛ و ليس المراد من العلم اللدني علماً خاصاً له موضوع مخصوص و محمول خاص و هكذا، بل العلم بلحاظ استفادته من لدن معلم الهي يسمى لدنيا، كما انه بلحاظ استفادته من الجداول المنشعبة عنه يكون غير لدني.

<sup>(</sup>٢٨) الفصل السادس والعشرون من الخط العاشر

<sup>(</sup>٢٩) سورة والنجم آية ١ ١ و١٧

قاذاً تم نصاب العصمة العلمية في هذه المرحلة الى مرحلة التلتي و الاخد تصل النوبة الى العصمة في المرحلة الثانية (وهي مرحلة الحفظ والضبط) بحيث يكون النبي معصوماً عن السهو ايضاً.

و الدليل عليه هو مامر: من ان القانون الكافل لسعادة الانسان هو الوحى الالمى لاغيره، فاذا لم يكن ذلك الوحى المتلق من لدن معلم المى (و هو العقل الفعال) مصوناً عن الزوال و معصوماً عن السهو لما كان له جدوى. اضف الى ذلك: ان العقل المستفاد لدوام حضوره و شدة شهوده تجاه العقل الفعال لا مجال لنسيانه او سهوه و خطائه، فلا ينسى ما اقرئه ذلك العقل الفعال باذنه تعالى؛ فنعم ما قال ابن سينا «... الانبياء عليه السلام لا يؤتون من جهة غلطاً و لا سهوا (٣٠)

و النكرة في سياق النفي يفيد العموم فيا يرجع الى هاتين المرحلتين داى مرحلة تلقي المعارف الالهية حيث لا يتطرق اليها الغلط اصلا، و مرحلة حفظ تلك المعارف و صيانتها عن الزوال حيث لا يتطرق اليها السهو اصلا و حاصل ذلك: صيانة الوحى و عصمته عن تطرق الباطل حدوثاً و بقاء.

و من هنا يتضع: لزوم العصمة في المرحلة الثالثة اى مرحلة الابلاغ و البيان الجيث لا يبلغ الاعين ما اوحى اليه و لا يملي «و لا ينطق عن الهوى» (٣١) اصلاء بل لا ينطق الاعين ما اوحى اليه ايضاً؛ فلا يسهو و ينسى في البيان، كما أنه لا يسهو و لا ينسى في الحفظ و الضبط. هذا هو المقال حول القسم الاول اى العصمة العلمية.

و اما القسم الثاني اى العصمة العملية فبان يكون النبي معصوماً

<sup>(</sup>٣٠) الغصل الثامن من المقالة الاولى من الحيات الشفاء

<sup>(</sup>٣١)سورة والنجم آية ٣و٤

فى جميع شؤونه العملية و ابعاده الفعلية، بحيث يفعل ما ينبغى ان يفعل و يترك ما ينبغى ان يترك ، حتى يكون جذبه و دفعه اى حبه و بغضه فى الله؛ و تفصيله فى موطنه المعد لتحليل معنى التولى و التبرى و بيان المراد منها.

فتحصل مما تقدم: ان للنبوة خصائص لابد من تحققها معها، وهى الوحى و الاعجاز و الانذار بالغيب و العصمة؛ فالنبى انسان اوحدى متأله يوحى اليه ويعلم الغيب ويقدرعلى ما يعجزعنه غيره ولا يغلط ولا يسهو ولا ينسى ولا يعصى الله، وهو بامره يعمل كل ذلك بتوفيق من الله تعالى و اذن منه؛ وهو تعالى «اعلم حيث يجعل رسالته» قال فى من الله تعالى و اذن منه؛ وهو تعالى «اعلم حيث يجعل رسالته» قال فى (الشفاء) (٣٢)... و واجب ان تكون له (اى للنبى) خصرصية ليست لسائر الناس حتى يستشعر الناس فيه أمراً لا يوجد لهم، فيتميز به منهم، فيكون له العجزات.

### الفصل الرابع فى بيان ما ورثه الحكماء المتأخرون وما تأثروا به من موقف ابن سينا تجاه النبوة

ان المتتبع لاثار ابن سينا القيّمة ـ كالشفاء و الاشارات و التنبيهات و النجاة و كذا بعض رسائله المعمولة فى علم النفس ـ اذا فحص و تتبع كتب من تأخر عنه من تلاميذه او غيرهم يجد كثيراً منها قد ورث و تأثر بما افاده ابن سينا، سيا فى خصائص النبوة من الوحى و الاعجاز و نحوهما؛ و اليك ما فى (التحصيل) و (حكمة الاشراق) و (التلويحات) و

<sup>(</sup>٣٢) الفصل الثاني من المقالة العاشرة

(المطارحات) و (شرح الاشارات) و (المباحث المشرقية) و هكذا في كتب المحقق الداماد، و صدرالمتألهين، و غير ها من الكتب القيمة للحكماء المتألهين، مع اختلافهم في المبانى و الاسس الاستدلالية.

و لقد اشار الى تلك الخصائص الحكيم السبزوارى في (منظومته) حيث قال: على وزان المبدء و المعاد لصدر المتألفين.

خصائص ان تقوی العلاّمة یصعد فی شدته غایتها و فیه لاتهدی مناحببت نزل اصول الاعجاز او الكىرامة كها خمود الحمدس يبلغ انتها فيها يكاد زيتها يضمى وصل

أعيى اطباء النفوس ذا السقم ذاك بلا لوح قرى اعلى القلم الى ان قال:

واول اصل الاصلى و لذا انتهى. و هذا بحذاء ما قال فى (الاشارات) عند بيان قوى النفس: انتهى. و هذا بحذاء ما قال فى (الاشارات) عند بيان قوى النفس: اوليها قوة استعداية و هى (المشكلة) و يتلوها ما هو المتهيأ للاكتساب اما بالفكرة و هى (الشجرة الزيتونة) او بالحدس فهى (زيت) يسمى عقلا بالملكة و هى الزجاجة، والبالغة منها قوة قدسية «يكاد زينها يضىء ولولم تمسسه نار» الخ. و قال الطوسى (ره) لما كانت الاشارة المترتبة فى التمثيل المورد فى التنزيل لنور الله تعالى و هو قوله عزوجل «الله نور السموات» الآية، مطابقة لهذه المراتب؛ و قد قيل فى الخبر «من عرف نفسه فقد عرف

ختام فى بيان ماورثه ابن سينامن الكتاب والسنة وما تأثر به من هذا الثقلين فى لزوم الوحى وضرورة النبوة وخصائصها

ربه» فقد فسر الشيخ تلك الاشارات بهذه المراتب، انتهى.

ان العقل الانساني رحسها يستفاد من القرآن الكريم. و ان كان

نعمة الهية، ولكنه وحده غير كاف لتأمين السعادة الانسانية؛ لان الانسان موجود له عوالم ومراحل ينتقل من بعضها الى آخر، فعقله القاصر عيا ورائه ليس بكافل لهدايته الى ما فيه سعادة معاشه و معاده، فلذا ينادى القرآن الكريم بضرورة النبوة و أن السنة الالهية لا تترك الانسان سدى، و لا تنفك عنه و لا هو ينفك عن تلك السنة الالهية التي «تعطى كل شئ خلقه ثم تهديه» كما قال عز من قائل «لم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب و المشركين منفكين حتى تأتيهم البينة» أي لا انفكاك بين الانسانية و بين البينة ـ اى الرسالة الالهية ـ اصلا؛ و هذا اعنى عدم الانفكاك من مقتضى السنة الإلهية؛ و نظير ذلك بان يقال: لا يكون الشجر وغيره من انواع النبات منفكاً عن نزول المطر و ارسال الماء اليها، بمعنى ان السنة الالهية لا تترك النبات عطشاناً و سدى حتى ترسل اليه المطر و تنزل عليه الماء؛ وأمثل هذا التعبير يفيد تحتم ذلك الامر النافع و ضرورته، كيا ان قوله تعالى: «ريسلا مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل و كان الله عزيزاً حكيماً» (٣٣) يدل على ان العقل الانساني وحده ليس كافياً للهداية و تمامية الحجة، و الا لما احتيج الى الرسول، وتم نصاب الاحتجاج بمجرد العقل الذي آتاه الله؛ و يدل على انه لو لا الرسول لكان للناس على الله حجة نحو قوله تعالى: «ولو انا أهلكناهم بعداب من قبله لقالوا ربنا لولا ارسلت الينا رسولا فنتبع آباتك من قبل ان نذل و نخزى» (٣٤) حيث أنه يدل على أن التعذيب الدنيوى انما يحسن من الحكيم المتعالى اذا كان بعد ارسال الرسول و بيان الهداية و اتمام الحجة؛ كما ان الآية المتقدمة انما تدل على ان الحجة

<sup>(</sup>٣٣) سورة النساء آية ١٦٥

<sup>(</sup>٣٤) سورة طه آية ١٣٤

مطلقا سواء كانت بلحاظ التعذيب الدنيوى أو الاخروى أنما يتم بعد الرسالة لا قبلها، مع أن العقل الانساني موجود على أي حال.

فتحصل: ان لسان القرآن هو ضرورة النبوة و عدم كفاية العقل وحده؛ و اما مصداقها بتحققها فى شخص خاص اى النبوة الخاصة فهو كما مر بما لا يمكن اقامة البرهان الفلسفى عليه، و لقد قال عز من قائل «و اذا جائتهم آية قالوا لن نؤمن حتى نؤتى مثل ما اوتى رسل الله الله اعلم حيث يجعل رسالته» (٣٥) حيث انها تدل على ان النبوة الخاصة هبة خاصة لمن يعلم الله صلاحه لها.

ثم ان المهم في مسئلة ضرورة النبوة في لسان القرآن، هو ان المعاد الذي هو ايضاً ضروري لا ريب فيه، إنها هو يلازم النبوة ولا ينفك عنه اصلا، اذ المعاد ـ اى الهدف النباق للانسان ـ يستلزم الطريق اليه لا عالم، اذ لا مقصد بدون السبيل، فأذا كان الطريق اليه ضرورياً يكون الهادي الى تلك الطريق ـ اى النبي ـ ضرورياً، لان العقل وحده غير كاف للهداية اليها، كما مر

و اما المنكرون للنبوة فانما ينكرونها لاجل انكارهم المعاد ـاى المدف النهائى للانسان عيث يقولون بانه لا هدف فلا طريق فلا هادى اليه؛ و لقد نقل القرآن الكريم مقالهم الزائف فى قوله تعالى «و قالوا ما هى الا حياتنا الدنيا نموت و غيا وما يهلكنا الا الدهروما له بذلك من علم ان هم الا يظنون» (٣٦) و فى قوله تعالى: «ان الظن لا يغنى من الحق شيئاً فأعرض عن من تولى عن ذكرنا و لم يرد الا الحيوة الدنيا ذلك مبلغهم من العلم» (٣٧) و تمام التحقيق فى تفسير ذلك خارج عن موضوع هذه العلم» (٣٧)

<sup>(</sup>٣٥) سورة انعام آية ٢٤٤

<sup>(</sup>٣٦) سورة الحناشعة آية ٢٤

<sup>(</sup>٣٧) سورة والنجم آية ٢٩و٣٠

الرسالة. هذا مجمل القول فيا اشار اليه القرآن الكريم.

و اما بيان ما عن العترة الطاهرة التالية للقرآن الكريم في ضرورة النبوة العامة، فهو ما رواه الكليني (ره) في (باب الاضطرار الى الحجة من الكافى) عن هشام بن الحكم، عن ابى عبدالله عليه السلام «انه قال للزنديق الذي سئله من ابن اثبت الانبياء والرسل؟ قال: انا لمّا اثبتنا ان لنا خالفاً صانعاً متعالياً عنا وعن جميع ما خلق، وكان ذلك الصانع حكيماً متعالياً لم يجزان يشاهده خلقه ولا يلاهسوه فيباشرهم ويباشرونه ويحاجهم ويعاجوه، ثبت ان له سفراء في خلقه يعبرون عنه الى خلقه وعباده ويدلونهم على مصالحهم ومنافعهم وما به بقائهم و في تركه فنائهم، فثبت الآمرون و الناهون عن الحكيم العليم في خلقه و المعبرون عنه جل وعز، وهم الانبياء عليهم السلام و صفوته من خلقه، حكماء مؤدبين بالحكمة مبعوثين بها، غير عليم السلام و صفوته من خلقه، حكماء مؤدبين بالحكمة مبعوثين بها، غير الحواهم، مؤيدين من عنه الحكيم العليم بالحكمة، ثم ثبت ذلك في كل دهرو احواهم، مؤيدين من عنه الحكيم العليم بالحكمة، ثم ثبت ذلك في كل دهرو زمان نما اتت به الرسل و الانبياء من الدلائل و البراهين، لكيلا تخلوارض رمان نما اتت به الرسل و الانبياء من الدلائل و البراهين، لكيلا تخلوارض رمحة، يكون معه علم يدل على صدق مقالته و جواز عدالته.

و لقد شرحه شراح الكافى، منهم صدر الحكماء المتألهين، و بينه هو على مقدمات عقلية بعضها على محاذات كتب ابن سينا حدو النعل بالنعل و القذة بالقذة، و دلالة هذا الحديث الشريف على ضرورة النبوة وعلى دوامها و على خصائصها واضحة، و المراد من العلم هنا هو المعجزة العلمية و العملية بلا اختصاص له بالعلم بالله و آياته.

ربنا تقبل منا انك انت السميع العليم واجعله ذخراً لنا ولجميع المؤمنين بحق محمد وآله الطاهرين. تم والحمدلله رب العالمين بيدالمحتاج الى ربه الجواد عبدالله الجوادى الطبرى الآملي.

#### الفهرست

| ٣   | ١ ـ حول العناصر الرئيسية للسياسة الاسلامية١                       |
|-----|-------------------------------------------------------------------|
| ٤   | تعريف السياسة                                                     |
| ۵   | ان العناصرالرئيسية للسياسة الاسلامية، لربعة                       |
| ۵   | الأول: العنصر الماديالله المنصر المادي                            |
| ۵   | الثانى: العنصر الصورىموجد يرويون والمسابق                         |
| ٦   | الثانى: العنصر الصورى                                             |
| 7   | الرابع: العنصر الغائى                                             |
| ۱۷  | ان السياسة الاسلامية تنفي السلطة على الانسان عن غيرالله           |
| 24  | السياسة الاسلامية تحوم حول الامة الواعية والامام العادل الحق      |
| ۲۹  | السياسة الاسلامية تعتقدان الامة اماته وأن الامام امينها           |
| ٣٧  | السياسة الاسلامية تعتقد أن الحكومة أنَّها هي للصالحين من عبادالله |
| ۻ   | السياسة الاسلامية تقتضى ان تحسن الى كل واحد، الآ من سعى في إلار   |
| ٤٦  | فساداً                                                            |
| کال | السيباسة الاسلامية تقتضى الاستقلال والحرية والكفاية، وحصرالاتك    |
| ٤٩  | على اللهعلى الله                                                  |
| ۵٩  | السياسة الاسلامية توجب اتحاد المسلمين و تأخيهم و تمنع من تفرقهم . |

| ــــــــــــــــــ خس رسائل  | YY• .                                             |
|------------------------------|---------------------------------------------------|
| 14                           | ٢ ـ نظام القضاء في الاسلام                        |
| ٧١                           | الفصل الاوّل ضرورة القضاء                         |
| ٧۵                           | الفصل الثاني ميزان القضاء                         |
| AT                           | الفصل الثالث ادب القاضي                           |
| лл                           | الفصل الرابع ادب المتخاصمين                       |
| 11                           | الفصل الخامس ادب الشاهد                           |
| ٩٣                           | الفصل السادس ادب الحكم بين اهل الكتاب             |
|                              | الخاتمة: من نوادر احكام القضاء                    |
| ۹۷                           | ٣ ـ القصاص في القرآن٣                             |
| 11                           | الفصل الاول في تفسير تعمد القتل                   |
|                              | الفصل الثانى فىالموقف الاجتماعي لتعمدالقتل        |
|                              | الفصل الثالث في النهى التحريجي عن تعمد القة       |
|                              | الفصل الرابع في وجوب التوية والكفارة على مو       |
| تعمدالقتل                    | الفصل الخامس فى العقاب العظيم الاخروى لمن         |
|                              | القصل السادس في تشريع اصل القصاص                  |
|                              | الفصل السابع في اعتبار التماثل في القصاص          |
|                              | الفصل الثامن في بيان من بيده القصاص               |
| القصاص                       | الفصل التاسع في عدم الميز بين الذكر والانثي في    |
| 11                           | الفصل العاشر في العفوعن القصاص                    |
| 110                          | ٤ ـ وجيزة حول أسرارالحج                           |
| 117                          | المقدمة ـ الامر الاؤل فى انَّ لكل عبادة بطناً وسر |
| ، المحتاج لاالحالق الغني ١٣٤ | الأمرالثانى ان العبادة بظهرها و بطنها غاية الحللق |
| ج ۲۲۱                        | ا اماالصلات: فني بيان فضائل الكعبه و سنن الح      |
| 177                          | الصلة الامل: في إن الكمية مثال للم. ش             |

| **1   | لقهرست ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                        |
|-------|--------------------------------------------------------------------|
| 179   | لصلة الثانية: في أن الكعبة اسست على التوحيد المحضر                 |
| الصرف | لصلة الثالثة في انّ قواعدالكعبة بنيت ورفعت على الخلوص              |
|       | لصلة الرابعة: في ان الكعبة طاهرة لايمسها الآ المطهرون              |
|       | الصلة الخامسة: في ان الكعبة اقدم بيت وضع للناس                     |
|       | الصلة السادسة: في ان الكعبة مدار العتق و عور الحرية                |
|       | الصلة السابعة: في أن الكعبة مثابة للناس وأمن لهم                   |
|       | الصلة الثامنة: فأن الكعبة البيت الحرام قيام للناس                  |
|       | الصلة التاسعة: في ان حرمة الكعبة وعزتها لحرمة الحق وعز             |
|       | الصلة العاشره: في انّ الحج من أهمّ مظاهر الاسلام                   |
|       | بيان اصلين: الاقل: كلية الاسلام ودوامه                             |
| 167   | الثاني: الحج من مباني الاسلام المسلم                               |
| 147   | الجهة الاولى: في انّ الحج توحيد ممثل منت وانّ الحج توحيد ممثل      |
|       | الجهة الثانية: في انّ الحج وحي كُلِكُ تَدَكَ مِيْرُونُونَ مِعدودِي |
| 177   | الجهة الثالثة: في انّ الحج معاد ممثل                               |
| ٠٠٨   | الجهة الرابعة: في انّ الحج ممثل للحكومة العليا الاسلامية           |
| ١٧٦   | الجهة الخامسة: في انّ الحج ممثل للخلق العظيم                       |
| 110   | خاتمة في وداع الكعبة وفي بعض مآثر حجة الوداع                       |
| Y+1   | ٥-موقف ابن سيناتجاه النبوة                                         |
| ۲۰۲   | الفصل الاول: في معنى النبوة واقسامها                               |
| ۲۰۳   | الفصل الثانى: في اثبات النّبوة العامة وضرورتها                     |
| Y+V   | تنبيه                                                              |
|       | الفصل الثالث: في بيان خصائص النبوة ولوازمها                        |
| Y\&   | الفصل الرابع: في بيان ماورثه الحكماء                               |
| Y10   | ختام في بيان ما ورثة ابن سينامن الكتاب والسنة                      |

#### بسم الله الرحن الرحيم

#### الحمدلة وصلى الله على عمدني الله وعلى آله آل الله

القدة المت مؤسسة الانتشارات التابعة لجماعة المدرسين في الحوزة العلمية بقم المشرفة بنشاطات واسعة في مجال نشر المعرفة واحياء التراث الاسلامي ونستطيع أن نسجل هنا مايل:

#### ا: الكتب الى أنورطيمها ونشرت وهي:

المؤلّف ﴿ رَحِينَ مَرَيْنِ عَلَى المعاملِ العاملِ للشيخ المفيد

تسيح العيد للشيخ المفيد

للشيخ الصدوق

للبحراني

للسيدجعفرمرتضي العاملي

للشيخ الصدوق

للشيخ الطوسي

لابن ميثم البحراني ولعبدالوهاب وللوطواط

للمفكر الاسلامي الكبير الشهيد مرتضى المطهري

لسماحة آية الله المنتظري

للمحقق المقدس الأردبيلي

للفيض الكاشاني

الكتاب

الآداب الطبية

الاختصاص

الأمالي

التوحيد

الحداثق الناضرة ٩-٩٥

الحياة السياسية للامام الرضا (ع)

الخصال مع فهرس الاعلام

الدليل الى موضوعات الصحيفة السجادية

الرسائل العشر

شرحمئة كلمة

العدل الألمي

كتاب الخمس والأنفال

مجمع الفائدة والبرهان فيشرح إرشادالأذهان ٢٠٠١

الحجة البيضاءج ١-٨

ألمؤلف للشيخ الصدوق للتجليل التبريزي للسيد حسن طبيبي لابي اسحاق ابراهيم بن عمد بن الازهرالصريفيني للشيخ حسن ابن الشهيد الثاني للشيخ الصدوق للسيد جعفر مرتضى العاملي للملامة الطباطبائي للعلامة الطباطبائي للعلامة الطباطبائي الكتاب معاني الأخبار معجم الثقات المعجم الفهرس لألفاظ وسائل الشيعه ١-٩ المنتخب من سياق تاريخ نيشا بور منتقي الجمان في أحاديث الصحاح والحسان ج١ من لا يحضره الفقيه موقع ولايت الفقيه الميزان في تفسير القرآن نهاية الافكارج ٣ و٤

#### ب: الكتب الق تحت الطبع هي:

لفخرانحققين

لابنميثم البحراني

للتسترى

للكاظمي الخراساني

السياشوف الدين على الحسينى الاسترآبادى الابن شعبة الحرانى اللامام الخمينى اللهماني الكليايكاني المسافي الكليايكاني المسبحانى التبريزى المسبحانى التبريزى الملاعبدالله للمحراني المسابري المعراقي المعراقي المعراقي المعراقي المعراقي المعراقي المعراقي

تأويل الآيات الظاهرة في نفئاتل المترة الكاهرة تحف العقول تحرير الوسيله التعزير الواعه وملحقاته تبذيب الاصول تقرير البحث سيننا الامام المنبئ الحاشية في المنطق الحاشية في المنطق الحداثق الناضرة المجلدات ٢١-٤٢ و ١-٨ الحكم الزاهرة عن النبي وعترته الطاهرة شرح تبصرة المتعلمين ج٧ شرح تبصرة المتعلمين ج٧ شرح نبج البلاغه شرح نبج البلاغه فوائد الاصول تغرير البحث المبة النائيني قاموس الرجال ج١

ايضاح الفوائد

ألموُّلف للملاَّمة الحَلَي للمقدس الأردبيل للعلم المَّدى عمدابن الفيض الكاشائى للعلبي

> للشيخ حسن ابن الشهيد الثاني نضياء الدين العراق

ألكتاب كشف المراد عجمع الفايدةوالبرهان قدر إرشاد الأنعانجاءه معادن الحكة في مكاتيب الأثمة عليهم السلام المعجم المفهرس لألفاظ وسائل الشيعة ج ١٠ المعجم المفهرس لألفاظ نهج لبلاغه منتق الجمان ج ٢ نهاية الأفكارج ٢ و٢

#### ج: الكتب التي في طريقها الى المطبعة هي:

مهدى الروحانى، عمد واعظ زاده على الاحدى وجعفر مرتضى للصهرشتي للشيخ الطوسى للشيخ الطوسى للرافعي للمليخ الطوسي للشيخ الطوسي للشهيد الأول للسيد المرتضى علم الحدى للنجاشي للنجاشي للشيخ الانصارى للشيخ الانصارى

للسيزوارى

للشيخ العلوسي

أحاديث العترة من طرق أهل السنة إصباح الشيعة بمصباح الشريعة الأماني التبيان في تفسير القرآن الأماني تفسير القرآن الأحكام الدروس الشرعية الدروس الشرعية المنظرة ألوضة البيئة في شرح اللمعة الدعشقية السرائر الحاوي لتحرير الفتاوي شرح المنظومة الإصول عدة الإصول فقد الرضا