# مُلخِّصُ إبطال القياس والرأي والسخيسا والنفليد وتعليل إبطال القياس والرأي والأسخيسان

للامكام المكافظ ابن حيز مرالأن دلسبي

> بتعنيق سعيب الأفغاني

## بسيليله الرهز الريح

### الحمدلة رب العالمين والصلاة على المبعوث بالهرى ودين الحق رحمة للعالمين

أعود اليوم لملى ابن حزم – وقد مضى على اشتغالي به وبكتبه أكثر من عشرين عاماً (۱) – لأقدم وسالةله ملخصة في (ابطال القياس والرأي والاستحسان والتقليد والتعليل ) عثرت عليها في تونس سنة ١٣٧٦ ه ( ١٩٥٦ م ) ، وكلها بخط الإمام الذهبي علقها لنفسه من خط محيي الدين بن عربي فجاءت تحفة تزدهي عؤلفها وناسخها ومعلقها .

واليت البحث عن أخت لها فيما عرفت من مكتبات خاصة أو عامة ، أوعلى ذكر لها فيما أمكن لي من فهاوس فلم أحل بطائل (٢) ، فحث ذلك عز مي على

(١) في سنة ١٣٥٩ ه ( ١٩٤٠ ) نشرت دراسة وافية عنه الحقتها بتحقيق رسالة له في كتابي ( ابن حزم الأندلسي ورسالته في المفاضلة بين الصحابة ) ـ المطبعة الهاشمية بدمشق .

وفي سنة ١٣٦٠ ه ( ١٩٤١ م ) وصلتني ترجم له من اليمن منسوخة من ( سير النبلاء) للذهبي في مكتبة الامام يحيى حيد الدين رحمه الله امام اليمن ، فقدمت لها ونشرتها في المددين الناصع والعاشر من مجلة المجمع العلمي الدربي ( السنة السادسة عشرة ) ثم أخرجتها في نشرة لطيفة .

(٢) أما الأصل ( لا الملخص) فمعفوظ في مكتبةغوطة( برقم ٢٤٠ )، وقد قام بدراسته ( غولدزيهر ) – انظر مادة ( ابن حزم ) في المعلة الاسلامية .

لكني اطلعت على جزء من كتاب لابن حزم في هذا الموضوع ، في مكتبة الملامة التونسي الشيخ محد الطاهر بن عاشور في قصره العامر بالمرسى على بعد نحو ( ١٦ كم ) من تونس ، هو الجزء الاول من كتاب ( الاعراب عن الحيرة والالتباس الواقعين في مذاهب أهل الرأي والقياس ) لابن حزم ، والجزء ضخم ضاع من اوله أوراق غير قلبلة ، عائت فيه الإرضة وخطه أميل إلى الدقة , ينتهى به :

« قال أبو عمد رحمه الله تمالى : ذكرنا من تناقضهم في القياس كما وعدنا بحول الله وقو ته ما فيه كفاية لمن نصح نفسه ، وتالله لو تقيمناه كان أضماف ما ذكرنا ، وبالجملة فما يسلم لهم قياس أصلًا ... وتركهم الاتموى منه وبالله تعالى التوفيق وله الحمد رب العالمين . » ==

العناية بها واخراجها لرو"اد التراث العربي وخصوصاً ( الحزميين ) منهم .

ولا أعرض هنا لترجمة ابن حزم بل أحيل القارى، الكريم الى كتابي (أبن حزم الا ندلسي) الذي نفد من سنوات وأنا بصدد إعادة النظر فيه لطبعة ثانية إن شاء الله . لكنني لا مندوحة لي عن كلمات تدور حول موضوع الرسالة ، فقد أحيط بسحب كثيفة من عنف المخالفين وشغبهم حتى النبس على بعض أهل العلم حق ذلك بباطله ؛ ومازال أحرار الفكر في عنت وبلاء من جاهل لا يفهم أو عالم ذي هوى ، بل ما زالوا يعانون من تعصب المتعصبين و حملاتهم التي لا تورع فيها عن الافتراء والتشويه إلى يومنا هذا .

#### النرعة الظاهرية:

نشط القياس في المئة الثانية للهجرة في مدرسة الفقه كما نشط في مدرسة اللغة والنحو، توطدت أركانه وسمقت معالمه وصارت له الكلمة في أكثر علوم العصر (١١)، والمتدذلك إلى علوم الشريعة حتى أصبح في بعض المذاهب رابع الأصول الثلاثة (الكتاب والسنة والإجماع).

ثم بالغ فيه جماعة فقدموه على الإجماع ، وغلا آخرون فردوا الا حاديث بالقياس ، وأغرق فريق ثالث صاريؤول الآيات ومحيد بها عن معناها الذي أنزلت فيه إذا عارض ذلك قياساً له أو رأيا (٢) .

وبند مذا

<sup>«</sup> هنا تم الجزء الأول من كتاب( الإعراب عن الحيرة والالتباس الموجودين فيمذاهب أهل الرأي والقياس ) ويتلوه إن شاء الله ذكر طرف يسير من شنيسم أفوالهم في الدين لم يتملقوا في شيء منها بكتاب ولا بسنة ؛ والحمد لله أولاً وآخراً وباطناً وظاهراً . »

والنسخة كلها بخط (البدر البشتكي) كنبها في رجب سنه ٧٨١ ه ، وطالعها (ابن حجر ) سنة ٧٩١ ه وأثبت خطه بذلك ،ثم ذيل (السخاوي ) بخطه على خط ابن حجر ، في جليلة بكاتبها البدر ومطالعها ابن حجر وبصاحبها السخاوي وكلهم من أعلام العلماء .

<sup>(</sup>١) انظر القياس في كتابنا ( فياصول النحو ) ص ٧٧ – ١٢٠ ( طبعة ثانية ٧٥٥ ، مطبعة الجامعة السورية ) .

<sup>(</sup>٧) نقل ابن تتيبة عن بمض هؤلاءغرائب وطامات وأضاحيك أحياناً فانظرها في كتابه ( تأويل مختلف الحديث ) ص ٦٢ – ٨٤ مطيعة كردستان العلمية بمصر سنة ١٣٢٦ ه ) =

ولم يكن حال القياسيين بالباعث على الرضى فيطمئن النساس الى أصولهم ، بل كانوا هم فيا بينهم أشد اختلافاً ، إذ ليس في أيديهم ما يجمعون على تقديسه كالذي في أيدي أهل الآثار ، وإنما هو القياس بالرأي وهذا مختلف باختلاف القائسين مهاوضعنا لهم من قواعد ، ولم يزدهم مرور الزمن وعقد جلسات المناظرة وإعمال المقاييس الا اختلافاً وانقساماً ، بل كانوا \_ كما لاحظ ذلك ابن قتبة \_ وفي طول تناظرهم والزام بعضهم بعضاً الحجة في كل مجلس مرات ، لايزولون عنها ولا ينتقلون . ، (۱)

وتفاقم ذلك كله حتى شاع القياس بالرأي وأدى إلى تحريم الحلال وإحلال الحرام كما نقل ابن حزم في هذه الرسالة (٢) ؛ بل واستجاز بعض فقهاء أهل الرأي نسبة الحكم الذي دل عليه القياس الجلي الى رسول الله ، ولهذا توى كتبهم مشحونة بأحاديث تشهد متونها بأنها موضوعة لانها تشبه فتاوى الفقهاء ولانهم لا يقيدون لها سنداً ، كما قال أبو العباس القرطبي (٣) . فاتسعت الشقة بين هذا الفريق والفريق المعتدل الذي لا يلجأ الى القياس إلا حين لا يكون نص ولا إجماع .

المبالغة فالغلو فالإغراق أنتجت بطبيعة الائمور ردّ الفعل كما يقولون ، وردّت الناس الى الحدب على القرآن والسنة يعنون بعلمها والعمل بهما ، ثم صاروا - كما سترى في هذه الرسالة - مجذّرون من الرأي والقياس :

١ - بعضهم اتباعاً لا وامر الله وسنة نبيه ، وغثل لهم بالإمام البخاري

من ذلك قوله: (وقدروا القرآن بأعجب تفسير يريدون أن يردوه إلى مذاهبهم و يحملوا التأويل على تحكمهم ، فقال فريق منهم في قوله تعالى : « وسع كرسيه السموات والارض » : أي علمه ، وجاؤوا على ذلك بشاهد لا يمرف وهو قول الشاعر :

ولا يكر سيء علم الله مخلوق

كأنه عندم : ( ولا يعلم علم الله مخلوق ) . و ( الكرسي ) غير مهموز !! ) – ص . ٨ (١) المصدر السابق ص ٧٤ . ٧٠ .

<sup>(</sup>۲) انظر ص ۹۹ ، ۷۰۰

٣) انطر ص ١١١ من شرح السخاوي لألفية العراقي في مصطلع الحديث ﴿

الذي عقد في كتابه ( الجامع الصحيح ) باباً ترجمه بما يأتي :

باب ما كان النيوسلى الله عليه وسلميُسأل ممالم ينزل عليه الوحي فيقول: (لا أدري) أو لم يجب حتى ينزل عليه الوحي، ولم يقل برأي ولاقياس لقوله تعالى « بما أراك الله. عالى

٧ --- وبعضهم اجتهاداً للناس بما يجمع أمرهم وتصلح عليه حالهم ، ونمثل لمؤلاء بابن المقفع فقد عرض في ( رسالة الصحابة ) لمساوىء الحكم بالرأي فيما لم يكن فيه أثر ، الاثمر الذي أدى إلى تضارب الاثحكام «حتى لقد سفكت الدماء نفير حجة و لا دليل » (٢) .

فإذا أضفت إلى ما تقدم عاملًا آخر له أثره النفسي الخفي وهو مساندة الدولة العباسية لا هل القياس وتنصيبهم منهم كبار القضاة كما فعل الرشيد حين جعل أبا يوسف قاضي القضاة فلا يلي قاض قضاءً فيما بين المشرق والمغرب إلا إذا كان من أتباعه أو رضي عن مذهبه ، إذا أضفت ذلك عرفت القوة التي تمخض بها المجتمع عن الاتجاه المقاوم لهذه النزعة ، فكثر أتباع أهل الحديث من أعداء القياس والرأي ، وكان هذا المنزع عند الناس الدليل على ورع صاحبه وتدينه.

في هذا الجو نشر داورد بن خلف إمام أهل الظاهر مذهبه في بغداد ، فشل الطرف المقابل لغلاة القياسيين ، وراج الأثخذ بظاهر النصوص ولمغفال ما عداها وعرفت النزعة به (الظاهرية) والمذهب بالمذهب الظاهري، وتشده هؤلاء بالاثخذ بحرفية النصوص حتى كادوا يجورون بشدة تمسكهم بالمنطوق الحرفي الضيق على مفهوم اللغة نفسها . ويتبع هذا المذهب في المشرق جماعات في العراق وخراسان والشام ، وأفراد في غيرها .

وما أنا بسبيل تأريخ المذهب الظاهري، وإنما هي خطوط أودت بها تصوير الجو الذي نشأ فيه لا خلص منها إلى القول بأن غلوهم في الحرفية من جهة ، وخوف مخالفيهم من أن يصبح لهم سلطان فيقضوا على مدرسة القياس التي صاد

<sup>(</sup>١) تمام الآية : « إنا أنزلنا إليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله ولا تكن للخائتين خصياً » – سورة النساء ؛ / ١٠٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر رسائل البلغاء ص ٢٦ ·

لها الحكم والنفو ذمن جهة ثانية ، هذا و ذاك ألسّاعليهم متعصبة المقلدة من أتباع المذاهب من الحنفية والشافعية و المالكية ، فابتدأت معركة حامية على مذهب أهل الظاهر لم تهدأ في الجو التقليدي حتى يوم الناس هذا ؛ فالسبكي من الشافعية في المشة الثامنة (توفي سنة ٧٧١ه) ينقل وأي أصحابه في عدم اعتبار خلاف الظاهرية في الفروع مطلقاً ، ويروي عن الاستاذ أبي اسحاق الإسفر اييني أن هذا الرأي وأي الجمهور وأنهم قالوا: وإن نفاة القياس لا يبلغون رتبة الاجتهاد ولا يجوز تقليدهم القضاء ... والمحققون من علماء الشافعية لايقيمون لا هل الظاهر وزنا ، وحتى قال حبر الا صول القاضي أبو بكر: إني لا أعدهم من علماء الا مة ولا أبالي بخلافهم ولاو فاقهم (١١) .

وقبيل السبكي عبّر نجم الدين الطوفي عنهم بالجمود حين قال: و وأما الإجماع فقد أجمع العلماء للا من لا يعتد به من جامدي الظاهرية على تعليل الاسكام بالمصالح ودرء المفاسد . • (٢)

وتوالت الحملات عليهم في كتب اصحاب المذاهب إلى يومنا هـذا ، وأنا لا أمثل بالشيخ محمد زاهد الكوثري رحمه الله فعنفه وتعصبه مشهوران ، وإنحا أمثل بعلامة تونس الشيخ الجليل محمد الطاهر بن عاشور فإن له مؤلفاً نفيساً نافعاً في الا صول عابهم فيه غير مرة (٣).

ولم يكن يفقد هذا المذهب انصاراً من العلماء ولا سيا الحنابلة (٤) ، فكانوا كثيرا ما ينقلون مسائله في الفروع مع حججهم عليها في مواضع متفرقة من كتبهم كما فعل ابن تيمية ، بل إن الإمام الشوكاني بسط مذهبهم في نفي القياس

<sup>(</sup>١) طبقات الثافعية لتاج الدين السبكي ص ١ / ه ؛

 <sup>(</sup>٢) مصادر التشريع الإسلامي فيا لا نص فيه ( لعبد الوهاب خلاف ) ص ٩٧ (مصر نة ٥ ٥ ١٩) .

<sup>(</sup>٣) مقاصد الشريمة ص ٤٦ ( تونس سنة٦٣٦٦ ه ) . وقال ايضاً في ص ١٦٣ : « ومنكرو القياس لا سعة لهم في الشريعة . »

هذا والكتاب خطوة سديدة نحو إنشاء علم في ( أصول الأصول) في الفقه •

<sup>( )</sup> انظر صفحة ٦٣ من كتابي ( ابن حزم الاندلسي . . )

وأدلتهم عليه وأيدهم وعرض لحجج خصومهم فنقضها واحدة واحدة (١).

هذا في المشرق ، أما في المغرب فلا جماعة للمذهب الظاهري ، لكن قسد يتغق وجود أفراد أخذوا به ولم يكن لهم أثر في بلاد أمر اؤهاو شعوبها يذهبون في الفقه مذهب مالك ، و لا يكاديكون فيهامن أتباع غيره إلا نزر قليل لا يذكر من الشافعية . . حتى نشأ ابن حزم فعلا الأندلس والمغرب بالفقه الظاهري وجدله وأصوله وشغل الناس به حياته وبعد ماته .

#### ان مزم الظاهري

لم يتفقه ابن حزم قبل أن يجتهد ظاهرياً بالمذهب الشائع في الاندلس: مذهب الإمام مالك ، بل تفقه بمذهب الشافعي وجر" على نفسه خصومة مجتمعة ، فلما قال بالظاهر ألب عليه الفقهاء والعامة والامراء ، واستأنف بذلك حياة كلها عنت وأذى ومضايقات ، وزاد النار ضراماً مزاجه العصي ولسانه الحاد وبلاغته ذات المضاء ، وأحوال تقلبت به من وزارة إلى سجن إلى تشريد . . . ماتكفل ببيانه كتابنا السابق عنه فلا فعيد هنا شيئاً منه ، وكان أشد الفقهاء المالكيين عليه أبو الوليد الباجي ، فقد كان ابن حزم رحل إلى جزيرة ( ميورقة ) ينشر فيها مذهبه الجديد ولم يلق رحمه الله سنداً من أحد إلا من واليها ابن رشيق إذ فيها مذهبه الجديد ولم يلق رحمه الله سنداً من أحد الا من واليها ابن رشيق إذ فقها بالى أبي الوليد يستقدمونه لدرء حملة ابن حزم ، فلي الدعوة وقاد عليه حرباً اضطره بسبها إلى الرحيل . ثم تولى كبر الحلة عليه بعد وفاته عشة سنة أبو بكر بن العربي ( توفي سنة ٤٥هـ ) فهلا كتبه بالرد عليه مثل ( العواصم من أبو بكر بن العربي و الذواهي والنواهي ) . وتوالى الامر فكان ذلك شأن أكثر من ترجوا له حتى الأفاضل منهم كصاعد الأندلسي وأبي مروان بن حيان في المفرب وكالسبكي والذهبي وغيرهما في المشرق (۱) .

<sup>(</sup>١) انظر الفصل الثاني ( حجية القياس ) من كتابه ( إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الاصول ) .

<sup>(</sup> ٢ ) انظر على سبيل المثال الفصول الآئية في كتابي ( ابن حزم الأندلسي ) : بيشه وبين الباجي س ٣٨ – مذهبه ص ٦٦ – هو والناس س ١٣٣ .

والمضحك المبكي حقاً أن يولع بالحلة عليه أحد أسباطه وهو أحمد بن محمد ابن حزم من ذرية صاحبنا ابن حزم من قبل أمه ، فقد ألف في الرد عليه كتاباً اسمه ( الزوائغ والدوامغ ) و تابع فيه أبا بكر بن العربي في كتابه المسمى بالدواهي والنواهي ه (١).

وأنكى مما تقدم أنهم بنوا من الحبة قبة وجعلوا نقد ابن حزم البري الآواه بعض الائمة طعناً عليهم وانتقاصاً لائقدارهم وهو الذي عباش عمر واللحوية والإنصاف ، ثم زادوا فافتروا عليه مالم يأت وروسجوا أنه قال في الإمام أبي حنيفة وصاحبه زفر:

مع أن الإنصاف والا دب لايكادان يبارحان ابن حزم ، فهذا الباجي على عداوته وخصومته وإيذائه ، يذكر يوماً أمام ابن حزم فيقول : « لولم يكن لا صحاب المذهب المالكي بعد عبد الوهاب الا أبوالوليد الباجي لكفاهم (٣).

ويذكر كتاب ( التاريخ الكبير ) لا في مروان بن حيان وهو أصغر من ابن حزم سناً وقدراً فيقول فيه : « أجل كتاب ألف في هذا المعنى ، وهو في الحياة بعد ، لم يتجاوز الاكتهال (٤٠) . بل إنه لينقل في رسالته هذه التي ننشرها ، عن أبي حنيفة مايبوئه كتقديمه الحديث الضعيف على القياس ( ص ٦٨ ) ، وعيبه القياس في بعض المواضع ( ص٧١ ) . وأبعد من ذلك أنه اعتذر لكل مشتغل بالقياس بقوله : « وإنما أفتى من أفتى منهم بالرأي على وجه أنه احتياط

<sup>(</sup>١) بغية الوعاء ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٧) نسبة البيتين اليه مشهورة ، وقد ذاكرني بخطأ النسبة أحد أعلام المفرب الأجلاء السبد المدني بن الحسني عليه رحمة الله وقال : إن المحليب البغدادي رواهما بسنده منسوبين الى أحمد بن الممذل ، والأمر كما أفاد ، فهما في ( تاريخ بغداد ) للخطيب في ١٣ / ٣٩٣/ طبعة الحانجي سنة ٢٤ /٣٩٣ ه.

<sup>(</sup>٣) نفح الطيب طبعة عمد عبي الدينعبد الحميد ( مصر سنة ١٣٦٨ ). .

<sup>(</sup>٤) نفح الطيب؛ / ١٦٧.

منه ، لاعلى وجه الشرع . » — ص٦٣ . والذي يسوق الاثدلة ليــدعم رأياً له فإذا وجد في أحدها مطعناً طعن ولم يبال ، لا يتهم في انصافه وحريته وامانته (١٠).

و يشاء الله أن يكافىء ابن حزم بعد موقة ، فتقوم دولة الموحدين بالمغرب وينصر بعض أمر ائها مذهب أهل الظاهر ، وتتداول كتب ابن حزم بعد أن أحرقت في حياته جهاراً بإشبيلية ، ويكون رد القدر على حساده وقفة يقفها المنصور الموحدي ثالث خلفاء الموحدين على قبر ابن حزم خاشعاً يتساءل : « عجباً لهذا الموضع يخرج منه مثل هذا العالم !! ، ثم يلتفت إلى من حوله ويشهد شهادة التاريخ الحق قائلا : « كل العلماء عيال على ابن حزم » (٢).

والمنصور الموحدي هذا أقر عيني ابن حزم في قبره ، فقد كان ظاهرياً و و تظاهر بمذهب الظاهرية وأعرض عن مذهب مالك ، فعظم أمر الظاهرية في أيامه وكان بالغرب منهم خلق كثير يقال لهم (الحزمية) نسبة إلى ابن حزم و أيامه وكان بالغرب منهم خلق كثير يقال لهم (الحزمية) نسبة إلى ابن حزم و أيسهم الاأنهم كانوا مغمورين بالمالكية فظهروا وانتشروا في أيام يعقوب، (٣) هذا. وقد حقق ثالث الموحدين بهذا أيضاً أمنية مؤسس دولة الموحدين وخليفته في الثورة على التقليد بالمغرب ورد القدسية إلى النصوص التي كان القياس والتقليد يتغافلان عنها أحياناً.

# معاداة ان حرم القياس مع تأليف في المنطق

وبعد ، فأمامنا الآن سؤالان :

١ \_ مل صحيح أن أبن حزم يعادي القياس ?

حكيف نجمع بين قوله بإبطال القياس و تأليفه في المنطق المؤسس على القياس?
 وأنا أبادر فأقرر لهما جو اباً و احداً هو أن ابن حزم عادى القياس في التشريع لائنه رجل منطقي إو منطقي إلى أبعد حدود المنطقية عو أن هذا العداء و تأليفه في المنطق منسجان متو افقان واليك البيان :

<sup>(</sup>١) انظر ص ٦ ه الآلية السطر ٩

<sup>(</sup>٢) نفح الطيب ٤/٢٢.

<sup>(</sup>٣) نظرة تأريخية في حدوث المذاهب الأربعة للمرحوم أحمد تيمور ص ٣٦ .

إنه دقق النظر فوجد بنص القرآن أن أصول الا حكام ثلاثة: الكتاب والسنة والإجماع ، ثم وجد أن الله لم يتعبدنا بعلة ، وأنه استأثر بجكمة الا وامر والنواهي ، وأنه ليس للبشر أن يعلل حراماً أو حلالاً لم يخبرنا الإله ولارسوله بعلته ثم يزعم أن الله أراد هذه العلة فهذا « تحكم على الخالق الا ول ، (۱) على حد نعبيره ، وأنا إذا فتحنا هذا الباب اختلفت الا حكام بين رجل ورجل وعمت الفوضى « وليس يعجز أحد عن ربط شيء بشيء لا رباط بينها بلسانه إذا استجاز القطع بما اشنهى ، (۲) . ثم مضى يوازن بين الشرائع والطبائع فانتهى إلى أنها مختلفان كل الاختلاف وأنه « ليس في الشرائع علة أصلا بوجه من الوجوه ، ولا شيء يوجها إلا الا وامر الواردة من الله عز وجل فقط (۳) » وأن العلة التي لا تتخلف لا تكون « الا في الطبيعات فقط . » (۳)

و يعقد فصلًا خاصاً في كتاب ( التقريب لحد المنطق ) يترجمه عا يلي : ذكر أشياء عدها نوم براهين وهي فاسدة وبيان خطأ من عدها برهاناً .

وأول ما يذكر تحت هذا العنوان قوله: فمن ذلك شيء سماه الا<sup>\*</sup>وائل ( الاستقراء ) وسماه أهل ملتنا : القياس » <sup>(٤)</sup> فإذا مضيت في قراءة هذاالفصل أيقنت اعتماداً علىالعلم الحاصل بالحس والمشاهدة أن العلل هناكلها متوهمة .

فأنت ترى أن المنطق هو الذي حدا الإمام أبن حزم على إبعاد (التعليل ثم القياس) عن أصول التشريع ، وأن من أشنع الحطأ الذي بقع فيه بعض العلماء غير المفكرين محاولتهم عقد الصلة بين المغيبات والطبيعات مع البون الشاسع بين الا دوات التي بها محصل العلم في كل منها ، كالذي يويد البرمان على قضايا الكيمياء بالنظريات المندسة .

و مع خلاف آلا دوات قد يتفق أحيانا ان تتحد الاحكام فلا ينبغي أن نعتر بذلك، وهو مافطن اليه ابن حزم حين قال : « وقد وافقنا أصحاب القياس في

<sup>(</sup>١) التقريب لحد المنطق ص ١٦٧ ( بيروت سنة ١٩٠٩م)

<sup>(</sup>۲) ش ۱۷۵

<sup>(</sup>٣) الصدرالسابق ص ١٦٩٠

<sup>(</sup>٤) مِس ١٦٣ .

نتائج كثيرة ، إلا أن مقدماتنا غير مقدماتهم فليس الزامنا أياهم ولا الزامهم النائج كثيرة ، إلا أن مقدماتنا غير مقدماتهم فليس المقدمات الموجبة لها. » (١) وحسبك هذا بيانا في التزامه حدود المنطق واخلاصه وغوصه في دقائقه بفهم وأمانة ، فهو لا يستخفه اتحاد النتائج إذا اختلفت المقدمات ولا يرضى الا بالضط فيها كليها .

و و لتعظيم ابن حزم حرمة المنطق رواه بإسناده الحاص إلى (متى") الترجمان الذي ترجمه إلى العربية ، كما روى ابن تيمية في كتابه (الردعلي المنطقيين) (٢) وبذلك بميز من كثير من أعلام العلماء الذين حادبوا المنطق الأوسطى (٣).

(٣) من المفيد هنا الآشارة الى مايلى :

لم تُكُنُّ النظرة الاندلسية إلى المنطق مشجمة في عصر ابن حزم ، فأصحاب المنطق محاربون في المفرب والأندلس ، بل أن الأندلسين حلوا على النزالي لمدحه المنطق في مقدمة كتابه ( المستصفي ) ، وخصم ابن حزم أبو الوليد الباجي من أعدى أعداء المنطق أفق بعدم جواز قراءته إلا لبيان فساده ، ونقل إلى أهل الأندلس أن المنطقي ببغداد مستحقر مستضمف .

أما في المشرق فلست بناس حملة ابن قتيبة في مقدمة كتابه (أدب الكاتب) على عصرييه لتهاونهم بعلوم العربية والإسلام واشتغالهم بمنطق يونان والجوهر والسرض والهيولى . . النح ثم توالت الحملات حتى حكموا في العصور المتأخرة بتحريمه . وألف ابن تيمية في ذلك كتابيه (الرد على المنطقين) و (نقض المنطق) وقد طبعا

وكان للحملات ردّ فعل ، فكثر المناصلون عنه كما فعل أبو حيان التوحيدي في ( رسالة العلوم ) ثم استقر الرأي بعد الأخذ والرد على الجادة ففرقوا بينه وبين الفلسفة ، وأوجبوا تعلمه واختلفوا في تطر الفلسفة .

والإنصاف يقتضينا الاعتذار عن الذين حلوا عليه أول ما فشا ، فقد نشأ مبهما غامضاً متمثراً كثير الإعنات لمحله قليل الشهرة . والسبب في ذلك انه تأدى إليهم من ترجات سريانية ضعيفة بلغة عربية ركيكة ، وقد كان تعبير أبي سعيد السيرافي تأريخاً دقيقاً للعلة حين قال يصف مترجيه « ترجوا لفة هم فيها ضعفاء نافصون بترجة أخرى هم فيها ضعفاء نافصون ، وجعلوا تلك الترجة صناعة » الإمتاع والمؤانسة ١ : ١ ٢ ١ واقرأ الحوار الذي دار بين السيرافي ومتى بن يونس حول منطق يونان . انظر : صحيفة المهد المصري بمدريد ١٣٧/١ ، ١٩٧١ ومقدمة أدب الكاتب ، ورسالة العلوم للتوحيدي طبع الجوائب .

<sup>(</sup>١) التقريب لحد المنطق ص ١٤٤.

<sup>(</sup>۲) س ۱۳۳ (طبع بباي سنة ۱۹۶۹م) .

لذلك لم ينس ان ينص حتى في كتاب المنطق هذا على ان مصادر الفتيا ترجع و إلى مقدمات مأخوذة من القرآن والحديث اللذين صحا بالبرامين ، وإلى إجماع العلماء الأفاضل الذي صح بالقرآن على ما بينا في سائر كتبنا هـ(١٠).

لم يقتصر أبن حزم على تحكيم منهجه هذا السليم في فروع الفقه ، بل سلطه على العقائد أيضاً ، وهذا من باب أولى ، فقارىء كتابه الكبير (الفيصل) يستمتع بكثير من مناقشته عقيدة الأشاعرة وغيرهم من فرق المسلمين ، بل يحكتم هذا المنهج في مناقشته عقائد اليهود والنصارى أيضاً إذ لا يقبل في هذا الباب الا ما ورد عن المشرّع من النصوص سليماً غير محرّف . وقد لفتت هذه الظاهرة مؤرخه في ( المعلمة الإسلامية ) فعد تطبيقه المبادىء الظاهرية في ميدان العقائد ابتكاراً انفرد به ابن حزم (٢) .

### ظاهریۃ ابن حزم

إذا مجتَّت عن مسألة ليس لها حكم في قرآن ولا سنة ولا إجماع ، فرحت تجتهد وتقيس برأيك حتى تنتهي إلى حكم يقنعك فلا اعتراض لابن حزم عليك اذ كنت تجتهد لنفسك في أمر لاحكم للشرع فيه فتفعل ما تراه صواباً ولك في ذلك سلف من الصحابة والتابعين بمن رأى لنفسه ولم يفت لغيره ؛ أما إذا زعمت أن هذا الذي انتهيت إليه بالرأي والقياس هو حكم الله فهاهنا الطامة عند ابن حزم والمذهب الظاهرى .

وبذلك يلتقي هو وأبو حنيفة ( وأس القياسيين ) الذي يفضل الحديث الضعيف على القياس كما سيمر بك في هذه الرسالة .

إن الظاهرية هي الاتجاه المضاد لحركة المستهينين بالنصوص ، والمذهب \_ إذا حكّمنا أصول الشريعة \_ منطقي سليم المنهج لا حرج على الآخذ به ما لم يخرج

<sup>(</sup>١) التقريب لحد المنطق س ٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) انظر ترجته في (الملمة الإسلامية ) .

في تطبيقه على العرف اللغوي . وهـذه الرسالة التي ننشرها ترد لملى النفوس ما وهن فيها من حرمة النصوص الشرعية وتردعها عن الاستطالة عليها برأي أو قياس أو تعليل موهوم .

### مزبة الرسال وكاريخها بين كثب ابن حزم

ه لما كتبنا كتابنا الكبير في الاصول وتقصينا أقوال المخالفين وشبههم وأوضعنا بعون الله تعالى ومنه البراهين في كل ذلك ، رأينا بعد استخارة الله تعالى والفراعة إليه في عونه على بيان الحق أن نجمع تلك الجمل في كتاب لطيف فيسهل تناوله ويقرب حفظه ويكون إن شاء الله ورجة إلى الإشراف على مافى كتابنا الكبير وحسبنا الله ونعم الوكيل ١١٧٠.

من عادة ابن حزم أن يعمد إلى مثل هذه الخطة في تلخيص مطولاته ، وكان خيراً كبيراً أن يتولى ذلك هو نفسه إذ كان أخبر بالأهم الأهم من محتويات كتبه ، وكانت هذه الخطة أخلق ألا يضيع فيها روح المؤلف ولا مزاجه ولا هدفه من التلخص .

والظاهر أن غرضه من تلخيص رسالتنا هذه لا يبعد عن غرضه الذي شرحه آنفاً في اختصار (النبذة). أما الأصل (إبطال القياس..) فلتعذّر الوصول اليه لا أستطيع الإدلاء مجكم ما عنه ، إلا أنه على كل حال من مطولاته التي ذاعت أسماؤها. وأستظهر أنه ألفه بعد (الحلي) للأمر الآتي :

في كتابه المحلى أظفرنا هو بالترتيب التاريخي لبعض كتبه فقد قال (٧/١):

(.. وكل آية أو حديث مو هو ا بإيراده هو مع ذلك حجة عليهم على ما قد بيناه في كتاب ( الإحكام لأصول الأحكام ) وفي كتاب ( النكت ) وفي كتاب ( الدرة ) وفي كتاب النبذة ، ٢٠٠٠ .

ولو كان ( إبطال القياس ) مؤلفاً حينتذ لذكره في ( المحلى ) مع الكتب

<sup>(</sup>١) من مقدمة كتابه ( النبذ ) ص ٦ ( مطبعة الانوار بمحر سنة ١٩٤٠ ) .

<sup>(</sup>٢) هذا هو الصواب في الاسم لا ( النبذ ) كما في المطبوع ، والاسم الكامل كما نقله بروكلمن : النبذة الكافية في أصول أحكام الدين – انظر كتابي ابن حزم الاندلسي/س ٩ ه

المتقدمة ، بل قبلها أذ هو مظنة ما أشار إليه من مجث.

ثم بدا له أن يلخصه ، تقريباً على العلماء فيكون لهم كالمخطط المفصل لمضمون الكتاب الكبير أو كالمذكرة لما فيه ، فكانت رسالتنا التي ننشرها منبهين إلى أنها \_ على اختصادها \_ لخصها للمختصين لا للمبتدئين .

لا أريد هنا التعرض للخصائص العامة لابن حزم في كتبه من سعة حفظ ، وبعد غوص ، ودقة فهم ، وقوة حجاج ، واطلاع محيط على المذاهب وأدلتها ثم سلامة منهج وتنظيم فكر ، وعنف أحياناً في التعبير ، وسلاسة وسيلان في الأسلوب . . النم وانما أشير إلى ما تفردت به رسالتنا في اختصارها :

البحوث التي طرقها هنا منتشرة مستفيضة في كتبه تختلف بسطاً وقبضاً ، وقد رجعت اليها في ( الإحكام ) وفي ( النبذ ) وفي ( مراتب الإجماع ) ورجعت في فروعها إلى ( المحلى ) فوجدت في رسالتنا ( تركيزاً ) و (تكثيفاً) ، ولو لم يكن اسم ابن حزم عليها لدلت على صاحبها بإيجازها البليغ المفيد عند المثقف ( الحزمي ) المتوسط بله العالم الفطن . واقرأ على سبيل المثال صفحتين المتفف ( الاستحسان ) في كتابه ( الإحكام ) ثم عد إلى ( الاستحسان ) في وسالتنا هذه حيث تجده ألم في سطرين بأهم ماجاد به هناك في صفحتين فلم يفته شيء ذو بال ، فهو محتصر جيد جداً ، ولا تنس ثانية أنه للمختصين لا للمتدئين .

الرسالة منظمة منطقية الخطى على مثل ما فعل في (المفاضلة بين الصحابة)(١):

بدأ بتحديد المصطلحات الأدبعة (القياس والاستحسان والتعليل والتقليد)
وتاديخ حدوثها ، ثم عرض لحجج القائلين بها يسردها سرداً ثم يعود عليها
بالإبطال ويحتج لما يقول بما شاء من أدلة يمده بها ذهن واع وحافظة كالبحر اللجي.
وإذ كان الملخص هو المؤلف نفسه لم نستغرب أن نجد في هذا الملخص

<sup>(</sup>١) انظر وصفنا لذلك في كتاب ( ابن حزم الاندلسي ) ص ٧ ه ١ فما بعد، فهوينطبق على رسالتنا هذه تماماً .

فوائد أو تعبيرات أو تفاصيل لا نجدها في مظانها من مطولاته (١١) ، فأزمان تأليفها \_ كما قدمت \_ مختلفات ، فلا عجب أن مختلف التعبير أحياناً او ان بنفرد المتأخر منها نضرب من المزايا لس في المتقدم .

لذلك لم أكد ألحظ هذه المزايا وان أصفح الرسالة بمعناً فيها في المكتبة (العبدلية) بتونس في ( ١٩٥٦/١٠/٨ م ) حتى ايقنت أنها اثر ثمين خليق بالحدمة والنشر ، إذ كان احد الأساليب ( الحزمية ) التي عني ابن حزم ـ رحمه الله ـ بأداء بجوثه عليها إلى الناس . ومن حتى تراثه ان ننشره كما يجب ، فهدفه من البسط ، وكلاً أراد لحافز قام في نفسه .

<sup>(</sup>٢) انظر مثلاً كلامه على ( الآثار في إبطال الرأي ) في كتابه ( النبذة ص ه ٤) فستجد. بالقياس إلى ماهنا قليلاً جداً إذ شغل في رسالتنا نحو (٢٢) صفحة على حين لم يعد في ( النبذة) الأسطر.

# النسخة وخطة النشر

النسخة و تاريخها: نسختنا التونسية هذه من عنوانها الى خاتمتها بخط الإمام الذهبي (توفي بدمشق سنة ٧٤٨هـ) ، علقها لنفسه من خط محيي الدين بن عربي (المتوفى بدمشق ايضاً سنة ٣٣٨هـ) . وخط الذهبي معروف مشهور لا يلتبس بغيره البنة .

اما محيي الدين بن عربي ناسخ الرسالة بخطه وراويها بسنده الحاص إلى مؤلفها ابن حزم ، فإحدى اعاجيب الدنيا : كلما ظن الباحث الموغل في دراسة آثاره وسيرته وأقواله واحواله انه قارب ان ينكشف له محيي الدين ، واغ منه روغة ليتجلى بمظهر جديد أشد تحييراً ؛ وليس من همنا الآن التعرض لهذا وإنما همنا منه هنا ما يتصل بموضوع رسالتنا وهو (ازدواج شخصيته) ، فبينا هو فقيه على مذهب اهل الظاهر بل على مذهب ابن حزم خاصة ، إذا به على عقيدة اهل الباطن في المغيبات وما اليها . وبهذا خالف امامه ابن حزم الذي كان ظاهرياً فقهاً وعقيدة .

لحيي الدين عناية خاصة بكتب ابن حزم فقدنسخ منها بخطه واختصر بعضها بنفسه ، ولقد جاء في ( فهرسته ) قوله : « و كذلك ابتدأت في اختصار (الحلي) لابن حزم الأندلسي ه'' ، و من حسن الحظ أن من هذا المختصر نسخة محفوظة في تونس ، وقد عرض له صاحب ( كشف الظنون ) في كلامه على ( الحلي ) فقال : « و ممن اختصره محيي الدبن بن عربي وسماه : المعلى في مختصر الحلي ، وهو من أحسن المختصرات مع الإحاطة » . ولا عجب فهو من فقهاء الظاهرية ولذا اعتمد الذهبي لنفسه نسخة بخط محيي الدبن الذي تلقى المعارف (الحزمية) عن عبد الرحمن الإشبيلي نلميذ ابن حزم ، وذكر في إجازته للملك المظفر غازي بن الملك العادل فقال : « وحدثني بكتب الإمام أبي محمد على بن أحمد بن حزم عن أبي الحسن شريح بن محمد بن شريح عنه ه (٢) ,

\* \* \*

<sup>(</sup>١) مجلة المجمع العلمي العربي ٢٩ / ٥٥٣ ( فهرست مؤلفات ابن عربي ) بتحقيق كوركيس عواد .

في المكتبة العبدلية ( الصادقية )(١) بجامع الزيتونة في تونس مجموعة من القطع الصغير رقمها (١٦٨٧) ، آخر قسم فيها رسالتنا مذه في عشرين ورقة بين رقمي (٩٨-١١٧) بخط الذهبي وهو ـ كما يعرف المطلعون ـ ليس بالسهل جداً الا أن قاعدته لاتحفى على من مرن عليه .

أسطر الصفحات بين (١٨-٢١) سطراً ، و في السطر نحو (١٢) كامة ، وعلى بعض صفحاتها هو امش صغيرة ، وهي قليلة أدرجتها في مو اضعها من الرسالة وأشرت اليها .
على الصفحة الاولى عنوان الكتاب وسند محيي الدين بن عربي به الى ابن حزم بهذا الترتيب :

ملخص من كتاب إبطال القياس والرأي والاستحمان والتقليد والتعليد والتعليل تأليف أبي محمد بن حزم الحافظ رواية أبي الحمن شريح بن محمد بن شريح الرعبي عنه كتابة: انبأني به أبو محمد عبد الله بن هارون الطائي من تونس عن أبي القاسم أحمد بن يزيد بن عبد الرحمن البقوي عن شريح إذنا(٢)

علقه من خط محيىالدين بن العربي<sup>(٣)</sup> محمد بن الذهبي ورددت عليه في أماكن يسيرة<sup>(٤)</sup>

<sup>(</sup>١) العبدلية نسبة إلى عبدالله بن الحبحاب مؤسسها ، و(الصادقية) نسبة إلى صادق باشا بحددها .

<sup>(</sup>٢) شريح بن محمد بن شريح الرعبي الإشبيلي أبو الحسن مقرىء اشبيلية وخطيبها ، محدث أديب مشهور ، يروي عن ابنه محمد و.. وأني محمد بن حزم ... وله تواليف تدل على مسرفته وتقدمه – بغية الملتمس ه ٣٠٠ .

وأما أحمد بن يزيد بن عبد الرحمن بن بقي فأحد قضاة المذهب الظاهريمات سنة ه ٢٩هـ انظر ترجمته في ص٧١٩من ( المرقبة العليا فيمن يستحق القضاء والفتيا) وهو كتاب في تاريخ قضاة الاندلس للقاضي النباهي .

وأما أبو محمد عبد الله بن هارون الطائي عصري محيي الدين فلم انف له على خبر ·

<sup>(</sup>٣) بذلك يعرف في الاندلس والمغرب ، أما أهـل المشرق فبسمونه ( ابن عربي ) باسقاط ( ال ) تفريقاً بينه وبين ابي بكر بن العربي صاحب ( المواسم ) – انظر نفح الطيب ٢ /٣٧٣ .

<sup>(</sup>٤) وُددت لو لم يغمل الذهبي ذلك ، وقد أثبت ردوده في الحواشي مشاراً اليها بنجمة ، وأحياناً ابتيتها كما في الاصل بحروف أصغر من حروف النص الحزمي .

وتنتهى الرسالة بهذه الجملة :

وكمل الملخص من رسالة ابطال القياس والرأي والتقليد في سنة ٧١٩.

خطة النشر – لم أكتف في تحقيق هذه النسخة بكونها بخط الإمام الذهبي نقلًا عن خط محيي الدين ، بل جريت على مقابلة فقرها بأمثالها في كتب ابن حزم المطبوعة زيادة في الاطبئنان وقد كلف ذلك وقتاً وجهداً. ودرجت في النشر على ما يأتي :

أ ـ في الرمم : ١ ـ مختصر الذهبي الكامتين الأخيرتين من ( ﴿ لَكُونُ ) بكامة واحدة هكذا ( علم ) [ انظر مثلا الورقة ﴿ ] فجانبت هذا الاختصار .

 $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7}{7}$  .  $\frac{7$ 

٣ - يوسم الزكاة بالواو (الزكوة).

٤ ــ مختصر ألفات : ( الحارث، هارون، اسعاق ) وواواً من (طاووس،

داوود) وألفاً من ( يارسول الله ) فيرسمها : (يرسول الله ) الورقة ٢٠

ه ـ يزيد ألفاً على ( مئة ) فيرسمها كالقدماء : ( مائة ).

وقد راعيت النطق في كل ذلك فأثبت مانقص وأسقطت مازاد ، وهو المذهب الذي أدعو اليه منذسنوات اختصاراً للشذوذ، ومراعاة للنطق، وتجنباً لحطأ القراءة ، وطرداً لقواعد الرسم الملائة للفظ.

ب \_ وضعت خطأ مائلًا اشارة إلى بدء الصفحة في الا صل مشيراً في الهامش حذاء الحط إلى رقم صفحة الأصل، فالرقم ( الله على أن الصفحة الثانية من الورقة الرابعة عشرة تبدأ بالكلمة التي تلي الحط الماثل.

ج \_ في التعليق:

١ – اشير إلى رقم الآية المستشهد بها واسم سورتها ورقمها ، وإن دعت الحاجة إلى إتمامها فعلت على قدر الحاجة ، أما الحديث فحاولت جهدي عزوه إلى مظانه من دواوين السنة .

٢ – رأيت لزوماً لتعريف موجز ببعض الاعلام أو الأحداث المشار اليها تذكيراً للناس مراعياً أن الوسالة تنشر للملمين بالموضوع.

٣ - قد يظن ابن حزم أنه قرر أمراً فيا سبق فيشير إليه منبهاً إلى أنه مر"، ولايكون قد مر ، وذلك مواضع يسيرة أشرت إليها. أما ماعلقت مما له ارتباط بالموضوع المبحوث عنه فغير كثير .

د — حرصت على أن اشير إلى أشباه الموضوعات المدرجة في الرسالة ومواضعها من كتبه المطبوعة في أيدي الناس مثل (المحلى ) و ( الإحكام لأصول الأحكام ) و (النبذة) و (مر انب الإجماع) و لا يخفى ما في ذلك من فائدة للباحث و القارىء المستزيد.

ه \_ في الزيادة :

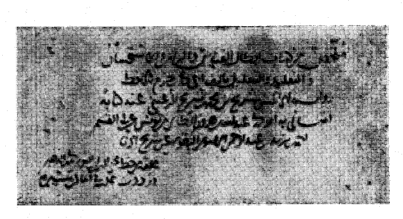
أضيف ما أقد رأنه سقط سهواً من الإمام الذهبي او محيي الدين ممالا بدلل كلام منه حتى يفهم ، أو أضم زيادات ضرورية للتوضيح ، وقد جعلت ذلك كله بين زاويتين []. و \_ ألحقت بالرسالة فهارس للآيات و الأحاديث ولأعلام الناس و الجماعات و الا ماكن ثم الكتب ثم الموضوعات .

ولا يسعني في الحتام إلا إسداء الشكر الجزيل إلى تونس الحبيبة في أشخاص أسادنها الاعلام السادة : حسن حسني عبد الوهاب وعثمان الكعاك وسليمات مصطفى زبيس ومحمد الشاذلي النيفر ، فقد لقيت من أخوتهم وأريجيتهم ماليس غريباً ممن تحلى بالعلم ، وما يسر مهمتي في دور الكتب والآثار التونسية .

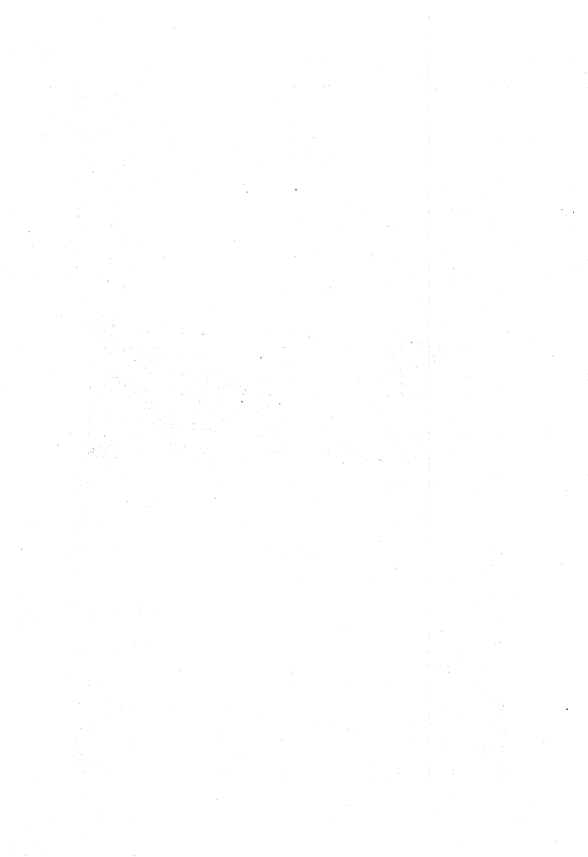
عمر الله نونس ودور علمها وخزائن كتبها . وردّها أحسن مما كانت: عاصمة من عواصم التراث الإسلامي والحضارة الانسانية .

> دمشق شوال ۱۳۷۹ ه نسان ۲۹۹۰

سعيد الافغاني



صورة الصفحة الأولى من الخطوطة التونسية





**— 23 —** 

