# موشوعة

# جَعُولِ النَّهُ الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُ

منتری سورالأزبكية WWW.BOOKS4ALL.NET في الإسكام

تَالِيتُ خَدِيْجَةُ ٱلنِّبَرَاوِيِّ

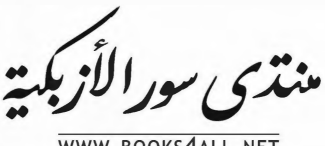
حق توفيس هرس العمل حق حماية المستهاكين حق حماية المستهاكين حق الملكية الفكريسة حق المساواة في القصاص أمام القضاء حقوق غير المسلمين في الدولة الإسلامية حقوق غير المسلمين في المسامين الاجتماعي حقوق .....

حق المواطن في العدل والحماية حق المساواة في إقامة الحدود الحقوق السياسية والطبية حق المساواة في تولي الوظائف حق حرية النقسد والتعبيسر حق الشودى كمنهاج تشريعي حق العدالة في توزيع الشروات حق البيع والشراء في السوق

حقوق الطفل حتى البلوغ حقوق السوالديسن حقوق الزوج والزوجسة حقوق الأهل والأقسارب حقوق الجسار والأيتام حقوق الجسار والأسدقاء حقوق الفقراء والمساكين حقوق الخدم والموتسى

كالألسي للمن

للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة



WWW.BOOKS4ALL.NET

# مُوسُوعَة مَوْسُوعَة مِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ لِلْمُنْ ال

تَأْلِيْف خَدِيُجَةَ ٱلنَّبَرَاوِيِّ

كَلِّرُ الْسَيْبُ لِلْهِمْ لِيَّالُوهِمْ الطباعة والنشروالتوزيع والترجمة

#### كَافَةُ حُقُوقَ الطّبْعُ وَالنَّيْشُرُ وَالتّرَجِمُ تُمُ مُعُفُوطَة لِلسَّاشِرُ كَالِلسَّلَامُ لِلطَّبَاعَ مِثَاللَيْشَ وَالتَّيْرَ مُ وَالتَّرَجُمُ وَالتَّرَجُمُ مِنْ لصاحبها عَلَا لَهَ الْحَارُ

الظنعكة الأولى

127٧ه - ٢٠٠٦م

جمهورية مصر العربية - القاهرة - الإسكندرية

الإدارة: القاهرة: ١٩ شارع عمر لطني مواز لشارع عباس العقاد خلف مكتب مصر للطيران عند الحديقة الدولية وأمام مسجد الشهيد عمرو الشربيني - مدينة نصر هاتف: ٢٠٢١ / ٢٧٤١٧٥٠ ( ٢٠٢ + ) فاكس: ٢٧٤١٧٥٠ ( ٢٠٢ + ) الكتبة: فسرع الأزهس : ١٢٠٠ شارع الأزهر الرئيسي - هاتف: ٩٣٢٨٢٠ ( ٢٠٢ + ) المكتبة: فرع مدينة نصر: ١ شارع الحسن بن علي متفرع من شارع علي أمين امتداد شارع مصطفى النحاس - مدينة نصر - هاتف: ٢٤٢٤ ٥٠٥ ( ٢٠٢ + )

المكتبة: فرع الإسكندرية: ١٢٧ شارع الإسكندر الأكبر - الشاطبي بجوار جمعية الشبان المسلمين ما ١٣٢٠٤ ( ٢٠٣ + )

بريديًّا: القامرة: ص.ب ١٦١ الغورية - الرمز البريدي ١٦٦٩ المارة البريدي info@dar-alsalam.com البريسند الإلسكتسروني: www.dar-alsalam.com

كالألتيك لأمن

للطباعة والنشروالتوزيّع والترجمَة \_\_\_\_\_\_ ش٠٢٠٨

تأسست الدار عام ۱۹۷۳م وحصلت على جائزة أفضل ناشر للتراث لثلاثة أعوام متتالية ۱۹۹۹م، ۲۰۰۰م، ۱۰۰۲م هي عقر الجائزة تتوپيجا لعقد ثالث مضى في صناعة النشر

#### مقدمة عامة

تتباهى الدول المتحضرة بالدفاع عن حقوق الإنسان ، وذلك التباهي يتم بالقول واللسان فقط .. أما الإسلام فإنه يتباهى – ويحق له هذا التباهي بجدارة – بأنه أرسى حقوق الإنسان ، ليس فقط بعدما صار عضوًا عاملًا في المجتمع ، بل أرساها منذ كان جنينًا في رحم أمه . ولن نكون مبالغين إذا قلنا إنه وضع أسس تلك الحقوق والإنسان في عالم الغيب ، أي قبل أن يتزوج الرجل المرأة ويُنجبا ذلك الإنسان حتى يكون جديرًا باستخلافه في الحياة ، واستنطاق أسرار الكون ، فوضع شروطًا للزواج تجعله قائمًا على المودة والرحمة والتكافؤ مما يحمى الأسرة من العواصف المدمرة .

والإسلام حين يرسي حقوق الإنسان فهو لا يجعلها تشدقًا في وسائل الإعلام ، ومغنمًا لكسب الشهرة والأموال والسلطان ؛ بل إنه يجعلها عقيدة راسخة وشريعة تعبدية يأثم من يتركها ويثاب من يدعم أسسها ، وهي تجارة رابحة للنعيم الأخروي ، ودعائم ثابتة للرقي الدنيوي ؛ فالإنسان هو المحرك الأول لحركة الحياة ، وعلى قدر صقل قدراته المعنوية والمادية يكون تقدم الأمة وحضارتها .

اختلاف المنطلق والهدف والتنظيم لحقوق الإنسان في الفكر الإسلامي عن الفكر الغربي :

ويؤكد التصور الإسلامي أن ميزان التكريم يعتمد على الارتباط العقائدي للإنسان حيث إن منزلة التكريم تحددها تقوى الإنسان وقبوله هداية الرسل ومنهج الوحي وفي ذلك يقول الله تعالى : ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَهُ أَسْفَلَ سَنفِلِينَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ فَلَهُمُّ أَجُرُ عَيْرُ مَمْنُونِ ﴾ [التين: ٥،٢] .

والارتباط العقائدي يختاره الإنسان بإرادته ورغبته وليس أمرًا طبيعيًّا مفروضًا لازمًا للإنسان لا يستطيع عنه فكاكًا . قال الله كلى : ﴿ قَالَ آهْ ِطَا مِنْهَ جَمِيعًا لَا لَهُ كُلُو : ﴿ قَالَ آهْ ِطَا مِنْهَ جَمِيعًا لَا بَعْضُ كُمْ لِبَعْضِ عَدُوَ فَإِمَّا يَأْلِينَكُم مِنِي هُدًى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْفَى ۞ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾ [ط:١٢٤،١٢٣] .

ومن هذا الاعتقاد تنطلق حقوق الإنسان في الشريعة الإسلامية والتي يبرز الفرق واضحًا بينها وبين الفكر الغربي المنظر لحقوق الإنسان ؛ فالإسلام يرى أن الإنسان مكرم لتكريم الله تعالى له ومنحه إياه ذلك ويرتبط التكريم بعبودية الإنسان لربه بينما يرى الفكر الغربي ذلك حقًا طبيعيًّا ينبع من السيادة المطلقة للإنسان التي لا تعلوها سيادة . والتكريم في الإسلام حين ينطلق من كونه منحة ترتبط بالعبودية يعني أن هناك أحوالًا يرتكس فيها الإنسان ويتجرد فيها من ذلك التكريم بكفره وبُعده عن المنهج الشرعي الحق الذي تزدان به إنسانيته بينما لا يقر الفكر الغربي ذلك حيث يرى أن الإنسان ذو حقوق طبيعية ثابتة ينالها مهما كان مرتكبًا للسوء طافحًا بالإثم الفردية دومًا وينجم عن ذلك قيام النظام الديموقراطي المستند إلى فكرة العقد الاجتماعي المؤكدة على أسبقية الحقوق الفردية للوجد السياسي . وينجم عنه أيضًا مبدأ الحرية الاقتصادية والذي يقوم عليه التنظيم الاقتصادي للمجتمع بغض النظر عن الجوانب الأخلاقية أو البدنية المتعلقة بذلك .

ولا يقتصر الاختلاف بين الشريعة الإسلامية والفكر الغربي فيما يتعلق بحقوق الإنسان على التصور والتنظير لدى كل منهما ، بل إن هناك تضادًا واختلافًا أيضًا في جوانب عديدة شاملة تتركز في ما يلى :

# أولًا : الآثار الناجمة عن تصور حقوق الإنسان في المنهج الشرعي مقارنة بالفكر الغربي :

إن حقوق الإنسان في الإسلام تنبع أصلًا من العقيدة وخاصة من عقيدة التوحيد . ومبدأ التوحيد القائم على شهادة أن لا إله إلا الله هو منطلق كل الحقوق والحريات ؟ لأن الله تعالى الواحد الأحد الفرد الصمد خلق الناس أحرارًا ويريدهم أن يكونوا أحرارًا ويأمرهم بالمحافظة على الحقوق التي شرعها والحرص على الالتزام بها ، ثم كلفهم شرعًا بالجهاد في سبيلها والدفاع عنها ومنع الاعتداء عليها ، وهذا ما تكرر في

القرآن الكريم في آيات القتال والجهاد .

فحقوق الإنسان في الإسلام تنبع من التكريم الإلهي للإنسان بالنصوص الصريحة، وهو جزء من التصور الإسلامي والعبودية لله تعالى وفطرة الإنسان التي فطره الله عليها .

إن حقوق الإنسان في الإسلام منح إلهية منحها الله لخلقه ، فهي ليست منحة من مخلوق لمخلوق الإنسان . بل هي حقوق قررها الله للإنسان .

ومن خصائص ومميزات الحقوق في الإسلام أنها حقوق شاملة لكل أنواع الحقوق ، سواء الحقوق السياسية أو الاقتصادية أو الاجتماعية أو الثقافية .

كما أن هذه الحقوق عامة لكل الأفراد الخاضعين للنظام الإسلامي دون تمييز بينهم في تلك الحقوق بسبب اللون أو الجنس أو اللغة .

ومن خصائص حقوق الإنسان في الإسلام أنها كاملة وغير قابلة للإلغاء ؛ لأنها جزء من الشريعة الإسلامية

ومن خصائص حقوق الإنسان في الإسلام أنها ليست مطلقة ، بل مقيدة بعدم التعارض مع مقاصد الشريعة الإسلامية ؛ وبالتالي بعدم الإضرار بمصالح الجماعة التي يعتبر الإنسان فردًا من أفرادها .

لقد أفرز التصور والتنظير لحقوق الإنسان في الفكر الغربي آثارًا ورؤى خطرة على الحضارة الإنسانية في مجملها ؛ فحين تكون الحقوق نابعة من الطبيعة فإن الحكم في فصل النزاع عند تضارب الحقوق الطبيعية للأفراد أو الأمم يكون حينئذ للقوة المادية التي يختص بها الفرد أو الأمة . وما دامت الطبيعة هي أصل الحقوق الإنسانية يكون في غاية المشروعية هلاك الأفراد الذين خلقوا ضعفاء أو لم يحوزوا القوة أو القدرة المادية التي تمكنهم من نيل حقوقهم الطبيعية . ولهذا فمن المشروع في المجتمعات الرأسمالية تركز الفقر والبؤس والتخلف لدى الأقليات وتحكم الرأسماليين في السلطة السياسية واستغلال الطبقات الضعيفة في المجتمع . كما تضفي تلك النظرة المشروعية كذلك على إفناء شعوب كاملة بالحروب والأسلحة المبيدة ؛ لأن الشعب ذا السيادة والقوة المادية أقدر على نيل تلك الحقوق الطبيعية من أعدائه ، مما جعل للمجتمعات الغربية القوية الحق في نهب خيرات الشعوب الأخرى واستعمارها بهدف تمكين

الشعوب الغربية من الاستمتاع بحقوقها الطبيعية بأقصى ما يمكنها .

وعلى النقيض من ذلك فإن الآثار التي تنجم عن التصور الشرعي باعتبار حقوق الإنسان تكريًا له من خالقه ومنحة من عنده ، تجعل الحقوق منوطة بالتحديد الشرعي لها وليست خاضعة للقوة المادية ، ولا يعتمد تفسيرها على المصالح الآنية والرغبات الخاصة للأفراد أو الشعوب . ولهذا يكون حق الشعوب في إزالة الاستبداد والظلم السياسي حقًا ثابتًا لاعتماده على عدم جواز العبودية لغير الله أو الخضوع لغير شرعه ، ويكون للضعيف والمسكين حقًا في الحياة الكريمة بتوفير ما يحتاجه من نفقة للعيش كحق مشروع له ثابت من مال الأمة ، ولا يحول ضعفه وقصور قوته دون نيل ذلك الحق كما يكون الاحتكام عند تضارب المصالح للمرجع الثابت في ذلك من أحكام الشريعة الإسلامية والتي لا تتبدل باختلاف الحكام أو العصور والأماكن .

#### ثانيًا : حقوق الإنسان في الإسلام شاملة للجنس الإسلامي كله وليست عنصرية :

يترتب على ما أكده الإسلام من ارتباط الحقوق الشرعية للإنسان بوجوده كإنسان وما يمارسه من أحكام وتصرفات أن صار بإمكان الإنسان أن يرتقي في حقوقه بقدر سمو عقيدته وتصرفاته . وبالهجرة إلى دار الإسلام يحق للإنسان ما يحق لسائر مواطني دار الإسلام دون أدنى فرق . وقبول غير المسلم لعقد الذمة مع المسلمين يترتب عليه نيله حقوق الحماية ورعاية الشؤون والدفاع عنه وغير ذلك من حقوق لا تمنح لمن يرفض الانضواء تحت سلطان دار الإسلام .

ولهذا فإن حقوق الإنسان الشرعية حقوق شمولية للجنس الإنساني كله ولا ترتبط بجنس الفرد أو عنصره . وحين يختار الإنسان وجهة أيديولوجية معينة بإرادته ويمارس تصرفاته وفقها فإنه يحدد لنفسه بذلك حقوقًا وواجبات في المجتمع الإسلامي . وبمقارنة ذلك في الفكر الغربي نجد أن الفكر الغربي يجعل الحقوق الإنسانية مرتبطة بالحرية الفردية وبقدرة الأفراد على الحصول عليها واقعيًّا ؛ ولهذا اضطر منظرو السياسة الديموقراطية الغربية - لحماية هذه الحقوق داخل مجتمعاتهم الى الدعوة إلى تقييد سلطة الدولة قدر الإمكان حتى لا تتحول أجهزتها إلى أداة قمعية ، كما ظهرت الدعوة إلى حقوق المواطن وتمييز المواطن عن المهاجر . كما نجم عن ذلك إهمال التشريع الغربي في كثير من الأحوال حقوق الشعوب غير الغربية مما

يجعل واقع حقوق الإنسان في النظرية الديموقراطية حقوق الإنسان الغربي فقط وحقوق من تتركز لديه الثروة والقوة المادية ، وليست حقوقًا عالمية شمولية للإنسان وإن ادعى منظرو الفكر الغربي ذلك ، والواقع السياسي المعاصر يحمل من الشواهد ما يدل على ذلك مما لا يحتاج إلى بيان .

وعليه فإن الحقوق الشرعية في الإسلام ، بخلاف حقوق الإنسان في الغرب ، ليست حقوقًا ترتبط بالطبيعة ، وبذلك تنتهي في غايتها آخر الأمر إلى أن تصبح حقوقًا قومية عنصرية . كما لا تبنى الحقوق الشرعية في الإسلام على الارتباط الوطني كما تقرر في الفقه الوضعي من تمييز المواطن عن غير المواطن . ولهذا تعد الحقوق الإسلامية حقوقًا شمولية للإنسان ، وليست ذات مفهوم متحيز كما هي الحال في الحقوق الإنسانية الطبيعية في الحضارة الغربية .

### ثالثًا : حقوق الإنسان في الإسلام ثابتة وتتفق مع الفطرة الإنسانية والمصالح الذاتية :

كذلك يظهر الفرق بين الحقوق الشرعية وحقوق الإنسان في الغرب في التكييف القانوني لهذه الحقوق من حيث مصدرها وتفصيلاتها ومقصد المشرع من وضعها . فمن حيث المصدر نجد أن مصدر الحقوق الشرعية هو الأوامر والنواهي التي جاء بها الوحي من الله تعالى والثابتة في الأدلة الشرعية من كتاب وسنة . وإقامة تلك الحقوق في واقع الحياة وفي الممارسات يتم عن طريق التزام الفرد المسلم بها بدافع الإيمان بالله والذي يفرض على المسلم الانصياع لأوامر ربه تعالى ورسوله عليه الصلاة والسلام، حتى لو خالفت مصلحته الفردية ورغباته ، كما تقام تلك الحقوق عن طريق السلطان الإسلامي الذي يتمثل في الدولة الشرعية التي ناط بها الإسلام إقامة العدل بين الناس ومنع التظالم وإيصال الحقوق إلى أهلها ورعاية شؤون الرعية .

ولهذا فإن المصدر الذي تنبثق عنه الحقوق الشرعية وطرق تنفيذها في المجتمع الإسلامي لا يحيط بها لبس أو غموض ، ولا يرتبط تفسيرها بالمصالح الذاتية ، ولا يعتمد على القدرة في نيل الحقوق بالقوة والسيادة البشرية .

ومن ذلك يظهر أن الإسلام يقدم منظورًا واقعيًّا لحقوق الإنسان في تشريعاته منسجمًا مع الفطرة الإنسانية وثابتًا في التصور ؛ حيث حدد الحقوق بأوامره ونواهيه الشرعية ، وحدد الكيفية والضمانات التي يتم بها تأكيد تلك الحقوق وإبرازها ، وبينً

الأداة التي يناط بها إقامتها . وهذا كله بخلاف ما تقرر في الفكر الغربي الرأسمالي الذي ربط مصدر الحقوق وتشريعاتها بمبدأ الحرية ، وترك الأمر لكل قادر لنيل حقوقه بناء على ما يراه من مصلحة ، ثم قيدها بالقيود الخيالية عند الاضطرار لذلك كالتأكيد على أن الحقوق والحرية الفردية تنتهي حين تبدأ حقوق الغير ، أو التأكيد على عدم تدخل الدولة إلا عند انتهاك الحريات وجعل مسؤوليتها الرئيسة : حماية الحريات دون رعاية الشؤون ؛ مما يجعل الحقوق في الغالب أمرًا نظريًا لا أثر له في الواقع ؛ نظرًا لعدم إمكانية الاتفاق حول المصلحة ، ولوجود الأثرة والنزعة الأنانية لدى الكثير ؟ مما يؤدي في النهاية إلى سيطرة القوي على الضعيف ، وسطوة القادرين ، ووضع التشريعات من قبل الرأسماليين لخدمة مصالح طبقتهم وحدها دون مراعاة حقوق سائر أفراد المجتمع . كما يظهر نتيجة لذلك التناقضُ البيُّن في التشريعات الغربية الخاصة بالحقوق: حيث يرى بعضها حماية القاتل من عقوبة القصاص بالإعدام ، وحماية السارق من عقوبة القطع دفاعًا عن حقوقه الإنسانية دون النظر في ما ينجم عن ذلك من ضياع حقوق سائر أفراد المجتمع الذين يعيشون في رعب وخوف من هذه الجرائم . كما ظهرت التشريعات التي تتيح للفرد مزاولة كل ما يحقق رغباته وحقوقه الطبيعية دون أي قيد من دين أو خلق . ولهذا يصبح الربا والاحتكار أمرين مشروعين، وتكون الإباحية الجنسية والإلحاد حقين للفرد بغض النظر عما يترتب عن ذلك من نتائج مدمرة في حياة الأمة .

# رابعًا : حقوق الإنسان في الإسلام مفصلة تفصيلاً دهيقاً ومكفول لها الحماية الشرعية :

كذلك يظهر الاختلاف جليًا في تفصيلات الحقوق الشرعية عن تلك في الفكر الغربي: حيث إن الحقوق في الإسلام فصلت بغاية الوضوح، ولم تُترك لمفاهيم عامة مبهمة، وجاءت النصوص الشرعية في القرآن الكريم والسنة محددة للحقوق ومنعت تجاوزها وانتهاكها نحو: تحريم القتل لحفظ الحياة الإنسانية، ووجوب الجهاد لإزالة الاستبداد وعبودية الإنسان للإنسان، وتحريم الزنى والقذف حماية للأعراض والكرامات، وتحريم الربا والاحتكار لضمان ممارسة حق الكسب الحلال والحيلولة دون سيطرة القوي على الضعيف. وأوجبت على الدولة الشرعية رعاية الشؤون لكافة الأفراد ومنع الظلم بين الرعية وإقرار قواعد العدالة الشرعية في المجتمع.

ورتبت الشريعة الإسلامية على المخالفات التي ينجم عنها ضياع حقوق الإنسان عقوبات زاجرة تحول دون ضياع تلك الحقوق ؛ حيث شرع الإسلام عقوبات صارمة للفرد المخالف ، كما رتب نزع الشرعية عن الدولة وخروجها إلى الكفر البواح إن هي أظهرت مخالفة الأحكام الشرعية الصريحة المنظمة لحقوق الإنسان وواجباته التي جاء بها الوحى في ذلك ، مثل : تعطيل حكم القصاص للقاتل والذي فيه حياة المجتمع الإسلامي ، أو تعطيل حد السرقة ، أو إباحة الربا لما فيه من ضياع لحقوق الضعفاء أو تعطيل الجهاد الذي يهدف إلى منع الاضطهاد والضلال العقائدي والتشريعات التي تستعبد الشعوب . وبهذا فإن الشريعة الإسلامية أظهرت التفصيلات لحقوق الإنسان من الجانب الإيجابي بالتشريع لضمان هذه الحقوق ، ومن الجانب السلبي بمنع التجاوزات . وهذا بخلاف ما تقرر في الفكر والتنظير الغربي لحقوق الإنسان كما سبق أن أسلفنا من أن تحديد وتفصيل هذه الحقوق يقتصر في الكثير من الأحيان على مبادئ عامة مجردة تستند على مفهوم الحرية ، نحو: العدالة والمساواة والإخاء والكرامة ومنع التعذيب دون بيان للتقنينات التفصيلية التي تهدد هذه العدالة وتقرر حقيقة صيانة الكرامة الإنسانية ولهذا تتباين القوانين والتشريعات المنظمة للحقوق في المجتمع الغربي من دولة لأخرى ومن زمن لآخر . ولعل أقرب مثال بهذا الخصوص الحركات السياسية في الغرب والتي تنادي بالمساواة بين المرأة والرجل وتطالب بما يسمى بحقوق المرأة ؟ بسبب غياب التقنينات التفصيلية التي تظهر تلك الحقوق في النظم الغربية .

## خامسًا : اختلاف الغاية والمقصد لحقوق الإنسان في كل من الشريعة الإسلامية والفكر الغربي :

كما يجب التأكيد كذلك على اختلاف غاية ومقاصد التشريع في التصور الإسلامي عن الفكر الغربي فيما يتعلق بأحكام حقوق الإنسان ، فغاية التشريع لأحكام الحقوق في الفكر الغربي : تقرير القيم الغربية للحياة عن طريق إثبات أهمية تلك الحقوق والدعاية لها ، وكذلك جعل مصدر التنظيم الاجتماعي وصياغة الحضارة الإنسانية وفقًا للحضارة الغربية باعتبارها المنشأ الذي صدرت منه تلك المفاهيم لحقوق الإنسان .

والتطور التاريخي لفكرة حقوق الإنسان في الغرب يؤكد أن المعنى المقصود في

تشريع الحقوق الإنسانية هو تحقيق الأهداف والقيم الغربية والتي تختص بها طبقات أو شعوب معينة . فانطلاق فكرة الحقوق الإنسانية جاء مع الثورة الفرنسية وهدف إلى التخلص من الاستبداد السياسي لملوك فرنسا وأباطرتها ، وتزامن مع كتابات مفكري حركة الإصلاح الديني البروتستانتي في أوروبا والتي سعت إلى إزالة سلطان الكنيسة عن طريق التأكيد على كون الإنسان ذا حقوق طبيعية وبالتالي سيادة لا تعلوها سيادة أخرى من ملوك أو أباطرة أو أديان . ولهذا فإن مقصود المقررين لمفاهيم حقوق الإنسان هو تركيز القيم والمبادئ التي انتهى إليها الفكر الأوروبي الرأسمالي أثناء تطوره التاريخي ، وجرى لاحقًا التأكيد على هذه القيم في المجتمعات الغربية المعاصرة أثناء صراعها الحضاري مع المبادئ الاشتراكية والشيوعية . ومن الواضح استغلال ذلك سياسيًّا في كثير من الأحيان كما يحصل في العلاقات الدولية المعاصرة بين دول الكتلة الغربية والكتلة الشرقية ، وكما يحصل من دعاية لحقوق الإنسان في الغرب ليست وليدة مبادئ قانونية ثابتة تعالج الواقع الإنساني ، فضلًا عن أنها الغرب ليست وليدة مبادئ قانونية ثابتة تعالج الواقع الإنساني ، فضلًا عن أنها لا تعمل على تحقيق أهداف إنسانية للبشرية جميمًا .

وبالنظر في ما يقابل ذلك في الشريعة الإسلامية نجد أن حقوق الإنسان ترتبط بالغاية الكبرى من مقصود التشريع الإسلامي ، وهي تحقيق عبودية الخلق لله كلف ، وحفظ مقاصد الشريعة في الوجود الإنساني والتي هي المحافظة على «ضروريات» وجود الإنسان والتي حددها علماء الأصول: بحفظ الدين والنفس والعقل والمال والعرض ، فضلًا عن حفظ «حاجيات» هذا الوجود وذلك بوضع أحكام العلاقات الإنسانية في سائر المعاملات. وأخيرًا: حفظ «تحسينات» الوجود الإنساني من مكارم الأخلاق ومحاسن العادات.

وبهذا البيان لاختلاف التصور والتنظيم والممارسة للحقوق في الشريعة الإسلامية عن المنهج والفكر الغربي يظهر خطأ ما يردده العديد من المفكرين والكتاب بأن هناك تشابهًا بين حقوق الإنسان الطبيعية في الغرب وحقوق الإنسان الشرعية . من ذلك ما يقوله الدكتور أحمد جلال حماد :

إن ما يسميه الغرب بالقانون الطبيعي لا يختلف عن مضمون الإسلام قانون الله الدائم لكل البشرية والذي يعلو على كل ما عداه . ولعل فقهاء القانون الطبيعي قد

اقتبسوه من المسلمين في مضمونه أثناء احتكاكهم الثقافي والحضاري بهم في الأندلس .

وكما سبق القول: إن منطلق حقوق الإنسان في الغرب هو الحق الطبيعي المرتبط بذاتية الإنسان من الناحية الطبيعية بغض النظر عن الفكر والمنهج ، بينما الحق الشرعي للإنسان في الإسلام يستند على التكريم الإلهي للإنسان وهو منحة من الله تعالى ، ويرتبط بعبودية الإنسان لله تعالى وانصياعه لشرعه واتباعه لهدي رسله ، وذلك بالإضافة إلى التضاد والاختلاف الكامل بين الحقوق الشرعية في الإسلام وحقوق الإنسان في الفكر الغربي من حيث التكييف القانوني والتفصيلات والمقاصد والآثار المترتبة عليها .

#### التوازن بين الحقوق والواجبات :

إن شريعة الإسلام قد أدارت المجتمعات بطريقة توازنية رائعة ، فعلى قدر أداء كل فرد الواجبات التي عليه ، تكون الحقوق التي يحصل عليها ، فإذا اشتكت المجتمعات الإسلامية من ظلم وقع على البعض منهم انتقص من حقوقهم ، فما ذلك إلا لخلل حدث في أرجائها من تقصير هذا البعض في أداء الواجبات التي عليه ، كما فرضها الله في تشريعه الحكيم ، وأقام بها موازين العدل الإلهي ، والتي لخص أهدافها في قوله: ﴿ وَالسَّمَاءَ رَفَّهَا وَوَضَعَ الّمِيزَانَ ﴾ [الرحمن: ٧ ، ٩] ، وشرح وسائلها التطبيقية الرسول الأمين صاحب التشريع العظيم في قوله على أهله ومسئول عن رعيته ، والمرأة راعية في بيت ومسئول عن رعيته ، والرجل راع في أهله ومسئول عن رعيته ، والمرأة راعية في بيت زوجها ومسئول عن رعيته ، والخادم راع ومسئول عن رعيته ، وكلكم راء ومسئول عن رعيته ، وكلكم راء في مال سيده ومسئول عن رعيته ، وكلكم راء في مال سيده ومسئول عن رعيته ، وكلكم راء في مال سيده ومسئول عن رعيته » (١)

فهذا الحديث الشريف لصاحب جوامع الكلم على يُبين نظرية سياسية حديثة ، يدور عليها الحكم في الدولة ، وهي « نظرية الدوائر المتتابعة » حيث يبدأ صناعة القرار من أصغر الدوائر في الدولة وهي الأسرة ، إلى أكبر الدوائر وهي الحكومة .

<sup>(</sup>١) منفق عليه من حديث عبد الله بن عمر الله الخرجه البخاري في مواضع ، أولها : (كتاب الجمعة ، باب الجمعة ، باب الجمعة في القرى والمدن ، رقم ٨٩٣ ) وأخرجه مسلم في ( الإمارة ، باب فضيلة الإمام العادل ، رقم : ( ١٨٢٩ ) .

فعلى حسب قواعد الحكم التي أقرها الرسول القائد المعلم ﷺ فإن كل شخص في الدولة حاكم ومحكوم في نفس الوقت ، فهو راع على من يدخل في دائرة الأمانة التي أوعها الله إياه ، ومرعى من الدائرة التي أوكله الله إليها .

وهكذا فإن التحدث عن حقوق الإنسان يعتبر من أعقد الموضوعات ؛ لأن تلك الحقوق هي البناء التشريعي بأسره ، حيث أصلها ثابت وفروعها في السماء ، وأنى لأي مخلوق أن يتحدث بإسهاب عن شريعة غراء سبقت كل التشريعات ؛ لأنها شملت المصالح الدنيوية والأخروية ، وتناولت أدق مشاعر الإنسان المعنوية ، واعتبرتها حقوقًا أساسية يجب الوفاء بها من الدوائر التي يتبعها هذا الإنسان ، بدءًا من أسرته وانتهاء بحكومته .

ومن منطلق اعتزازنا بشريعة الإسلام وتفوق منهاجها في جميع المجالات فإن بحثنا يدور حول حقوق الإنسان في عدة دوائر :

الدائرة الأولى : حقوق الإنسان في دائرة الأسرة :

الباب الأول : حقوق الطفل .

الباب الثاني : حقوق الوالدين .

الباب الثالث : حقوق الزوج .

الباب الرابع: حقوق الزوجة.

الدائرة الثانية : حقوق الإنسان في دائرة المجتمع :

الباب الأول : حقوق الأهل والأقارب .

الباب الثاني : حقوق الجار .

الباب الثالث : حقوق الأقارب والمعارف من المسلمين .

الباب الرابع: حقوق الأيتام.

الباب الخامس: حقوق المرضى.

الباب السادس: حقوق الشيوخ.

الباب السابع: حقوق الفقراء والمساكين.

الباب الثامن : حقوق الحدم .

الباب التاسع : حقوق الموتى .

الدائرة الثالثة : حقوق الإنسان في دائرة الحكومة :

الجزء الأول : الحقوق السياسية :

الباب الأول : حقوق العدل .

الباب الثاني : حقوق المساواة .

الباب الثالث : حقوق الحرية .

الباب الرابع : حقوق الشورى .

الجزء الثاني : الحقوق الاقتصادية :

الباب الأول : العدالة في توزيع الثروات .

الباب الثاني : حق التملك والتصرف .

الباب الثالث : أهمية توفير فرص العمل والتنمية الاقتصادية .

الباب الرابع: الرقابة على الأسواق لحماية المستهلكين.

الباب الخامس: حماية الملكية العامة.

الجزء الثالث: الحقوق الاجتماعية:

الباب الأول: حق الرعاية الاجتماعية والضمان الاجتماعي .

الباب الثاني : حق تيسير الإجراءات .

الباب الثالث: حق الحفاظ على الصحة العامة.

الباب الرابع: حق توفير الخدمات العامة.

الباب الخامس : حق رعاية العلم والمواهب الثقافية .

#### دوائر خاصة :

دائرة «١» : حقوق غير المسلمين في الدولة الإسلامية :

الباب الأول: حقوق غير المسلمين على المستوى الشعبي.

الباب الثاني : حقوق غير المسلمين على المستوى الحكومي .

دائرة «ب»: حقوق المرأة في الإسلام .

#### هدف الدراســـة :

نهدف من وراء هذه الدراسة إلى بيان الحقوق التي أقرها الإسلام لكل إنسان من خلال الدوائر المذكورة ؛ ليعرف كل فرد ما له وماعليه أملًا في قيام كل إنسان بما يجب عليه ، ليتحقق لنا الوصول إلى الكمال الإنساني على مستوى الفرد وعلى مستوى المجتمع .

كما تهدف هذه الدراسة إلى الكشف عن زيف الادعاءات التي تهاجم التشريع الإسلامي ، والتهوين من شأنه ، والتشكيك فيه أحيانًا ، خاصة فيما يتعلق بالقضايا الاجتماعية ، كقضايا المرأة مثلًا .

ولا أبالغ – بعد معايشتي لهذه الدراسة – إذا قلت : إن الإسلام قد حقق من المثل العليا والمبادئ السامية في كل المجالات ، مالم تُحققه أوربا الحديثة وأمريكا في القرن العشرين . وهذا معناه أن الإسلام هو الدين الحق ، دين رب العالمين ، رب السموات والأرضين .

#### منهج الدراسية :

• قمت بمعايشة القرآن الكريم وكتب السنة المشرفة ، وجمعت الأحاديث والمرويات المتصلة بموضوع الدراسة ، ورتبتها حسب حقوق الإنسان في دوائره المتعددة ، بما يُعطي صورة متكاملة وشاملة لكل حق .

استنبطت المبادئ والقيم التي قررتها الآيات القرآنية والأحاديث النبوية من خلال الربط بينها ، وعرضتها في صورة ميسرة في آخر كل حق .

- عزوت في الهامش الأحاديث النبوية والمرويات التي جمعتها إلى مصادرها ، وذكر المواضع التي تندرج تحتها ، بذكر الكتاب والباب ، ورقم الحديث إن وجد ، أو الجزء والصفحة ، فإن كان الحديث في الصحيحين أو أحدهما اقتصرت عليه ، وإن كان في غيرهما توسعت في التخريج قدر الإمكان ، وذكرت غالبًا وبإيجاز ما وقفت عليه من أقوال العلماء في الكلام على سند الحديث .
- ذكرت الراوي الأعلى للحديث ، فإن كان الحديث موقوفًا نبهت على ذلك .
- رجعت إلى كتب الفقه المعتمدة في المذاهب المختلفة وكتب أحكام القرآن للاستفادة منها في تناول المسائل الفقهية الواردة في هذا البحث .

كما استفدت من كتب شرح غريب الحديث والمعاجم اللغوية في شرح
 ما يحتاج إلى إيضاح .

وفي الختام وبعد أن استوى هذا العمل على سوقه ، أدعو الله أن يتقبل منا صالح الأعمال ، ويهدينا إلى سبيل الرشاد ، ويجمع كلمتنا على ما فيه خير البلاد والعباد . والله من وراء القصد وهو الهادي إلى سواء السبيل . . وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على خير الأنبياء وسيد المرسلين ، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

\* \* \*





الدائرة الأولى

دائرة الأسرة

وتضم أربعة أبواب :

الْبَابُ الْمُؤْلُ: حقوق الطفل.

الْبَابُ الثَّانِيٰ: حقوق الوالدين.

الْبَابُ لِثَالِثُ : حقوق الزوج .

الْبَالُ لِزَابِعُ: حقوق الزوجة.





دائرة الأسرة

#### تمهيد

نبدأ بحثنا هذا عن حقوق الإنسان بدائرة الأسرة ، لأن الأسرة هي الدعامة الأولى في بناء الدولة ، وحصول الإنسان على حقوقه فيها من الأهمية بمكان ؛ إذ هي المدرسة الأولى التي يتعلم فيها المواطن معنى الحقوق والواجبات ، وكما يقولون « فإن فاقد الشيء لا يعطيه » فإذا حصل الإنسان داخل أسرته على حقوقه وتعلم كيف يقوم بواجباته ، فهذا معناه شيوع تلك التوازنات في الأمة ، بما يحقق السلام الاجتماعي والوحدة السياسية ، وما يتبع ذلك من كل عوامل القوة والصمود لأمة الإسلام .

لذلك فإننا نتناول داخل دائرة الأسرة حقوق الطفل والوالدين والزوج والزوجة والإخوة لأن ذلك هو المناخ الأساسي الذي يعايشه الإنسان ، وفيه يستنشق عبير المبادئ والحرية والعدل والمساواة والرحمة ، وكل دعائم الفكر الإسلامي اللازمة لبناء أمة راسخة الأساس ، عظيمة البنيان ، وإذا كانت الدول الغربية تتشدق حاليًا بحقوق الإنسان فإننا نعرض لها بالدليل العملي كيف حصلت البشرية بأسرها على حقوق لم تكن تخطر ببالها ، لولا بعثة الرسول الأمين المبعوث رحمة للعالمين ، حيث كانت مبادئه أنوار تبدد ظلمات العصور الغابرة ، وتوقظ الإنسانية من سباتها ، وتبدد عنها معاناتها وتقف بها على أعتاب حضارة يانعة تجمع بين التقدم المعنوي والتقدم المادي ، وهذا أعظم ما يميز الحضارة الإسلامية عن الحضارات التي اشتقت الإنسانية بشعارات جوفاء تفتقد معاني الرحمة والوفاء والإيجابية في المجتمعات .

ونبدأ حقوق الإنسان بحقوق الطفل في الإسلام حيث يشغل حاليًا اهتمام أعلى منظمة في العالم وهي الأمم المتحدة التي أصدرت ميثاق الطفل .. وندعو كل ذي عقل متفتح بعيد عن الهوى أن يقارن بين التشريعين ويصدر حكمًا منصفًا .

\* \* \*

دائرة الأسرة

#### الْبَابُ اَلازَلُ حقوق الطفل في الإسلام

إن حقوق الإنسان في الإسلام تبدأ بحقوق الطفل ، حيث تهتم الشريعة بلبنات البناء منذ نعومة أظفارها ، والطفل الذي لا ينشأ على العزة والكرامة والحرية والعدالة فإنه لن يكون إنسانًا سويًّا بأية حال من الأحوال ، ولن يتذوق معاني قول الله تعالى : ﴿ وَيلَهُ ٱلْمِئَوَ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [المنافقون: ٨] .

وهكذا فإن الإسلام ينادي في سمع الزمان على الأجيال ويقول: إن الطفل هو هبة الرحمن ، وهو وديعة غالية لدى الإنسان ، وعليه يتوقف تماسك الأمة ورقيها فبقدر رعاية تلك اللبنة الأساسية في البنيان وحفظها من عوامل الهدم والضياع بقدر ما تحقق الأمة تطورها وعلو بنيانها (۱) ، وقد كان غريبًا على الأفهام وقت بعثة المصطفى على أن يكون للطفل حقوق لدى الآباء ، ولكن الرسول على وضع تلك اللبنة الأساسية في بناء الفكر وما زال صداها يتردد في سمع الزمان . قال على في سبب تسمية الأبرار أبرارًا في القرآن : « إنما سماهم الله تعالى : الأبرار ، لأنهم سبب تسمية الأمات والأبناء ، كما أن لوالديك عليك حقًا كذلك لولدك » (۲) .

فلك الحق أيها الدين القيم ذو الشريعة الغراء أن تفخر بسبقك على الحضارات والتشريعات، في وقت سادت فيه عصور الظلام في بلاد تدعي أنها صاحبة المدنية الحديثة وتنكر بجحودها أنها ما استضاءت إلا بنور الإسلام ورقي مبادئه وعراقة تشريعاته.

#### أهمية الأطفال في حياة الأمة :

إن الطفل نعمة إلهية ، ومطلبٌ إنسانيٌ فطريٌ . وتُرَغِّب الشريعة الإسلامية في طلب الأولاد حفظًا للجنس البشرى .

<sup>(</sup>١) تربية الأولاد في الإسلام عبد الله ناصح علوان ، الناشر دار السلام .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الأدب المفرد ، باب بر الأب لولده ( ٩٤ ) والديلمي في مسند الفردوس ( ٣٤٦/١) (٣٤٦) ( ١٣٨٦ ) ، وأبونعيم في الحجمع ( ٣٢/١ ) للطبراني ، وقال : فيه عبيد الله بن الوليد الوصافي ، وهو ضعيف .

وقد وضح الإسلام حق الطفل ومكانتة في نظر الشريعة الإسلامية وفي نفوس الناس ، ويبين القرآن والسنة النبوية الحكمة من وجود الأطفال فيقول الله تعالى : ﴿ ٱلْمَالُ وَٱلْبَـنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَأُ وَٱلْبَقِيَتُ ٱلصَّلِحَاتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثُوابًا وَخَيْرٌ أَمَلًا ﴾ [الكهف: ٤٦] .

فالأطفال هبة ونعمة من الله ، وحب البنين والبنات فطرة في الإنسان ، ومن متاع الحياة الدنيا ، إلا أن نعيم الآخرة ليس له طريق إلا العمل الصالح في الدنيا . إن تعمير الأرض لايتم إلا ببقاء الحياة ، وهو يقتضي بالضرورة بقاء الجنس البشري وتعاقب الأجيال ، وهي ذات الحكمة في ترغيب الرسول في طلب الأطفال فيما رواه أبو داود النسائي عن معقل بن يسار شخه قال : جاء رجل إلى النبي عيالية فقال : إني أصبت امرأة ذات حسب وجمال ، وإنها لا تلد أفأتزوجها ، قال : « لا » ، ثم أتاه الثانية ، فنهاه ، ثم أتاه الثالثة فقال : « تزوجوا الودود الولود فإني مكاثر بكم الأمم » (١) لذا حرمت الشريعة الإسلامية تعقيم الرجال والنساء ، واستئصال الأرحام ، وغير

لذا حرمت الشريعة الإسلامية تعقيم الرجال والنساء ، واستئصال الارحام ، وغير ذلك من الطرق التي تحول دون استمرار مسيرة البشرية ، واستثنت من هذا التحريم حالة الضرورة الطبية التي يحددها أهل الخبرة .

كما حرمت الشريعة الإسلامية أيضا الصور الشاذة التي يطلقون عليها زورًا وبهتانًا اسم الزواج ، سواء بين رجلين أو امرأتين ، أو الزواج الجماعي ، أو غير ذلك مما ينادون به بدعوى أن للزواج صورًا متعددة ، وقد حرم الإسلام كل هذه الصور ؛ لأنها أنواع من الزواج العقيم الذي لا ينتج نسلًا يحفظ مسيرة البشرية ، وتحريمها في الشريعة الإسلامية أمر تؤكده العديد من النصوص القطعية التي تحرم الزنى واللواط والسحاق . وتأمر بحفظ الفروج والأعراض وتؤكد على حق الطفل في أن يأتي من زواج طبيعي بين رجل وامرأة وتقره الشرائع والأديان السماوية وليس من طريق السفاح .

وقد اهتم الإسلام باللقاء الجنسي بين الزوجين ، وجعل في ممارسة الجنس ثوابًا وفي ذلك يقول رسول اللَّه ﷺ : « إن بكل تسبيحة صدقة ، وكل تكبيرة صدقة ، وكل تحميدة صدقة ، ونهي عن المنكر

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في النكاح ، باب النهي عن تزويج من لم تلد من النساء ( ٢٠٥٠ ) والنسائي في النكاح ، باب كراهية تزويج العقيم ( ٢٠٥٦ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٣٦٣/٩ ) ( ٤٠٥٦ ) .

 $^{(1)}$  صدقة ، وفي بُضْع أحدكم صدقة  $^{(1)}$  .

والسبب في اهتمام الإسلام بهذه العلاقة : هو أن الإسلام ينظر إلي نتائج هذا اللقاء ، وأهمها إعفاف النفس عن الحرام ، وإنجاب الذرية الصالحة التي توحد الله وتعبده ، وتدعو إليه ، ولا شك في أن هذا الثواب الذي رتبه الإسلام على هذا اللقاء ، يتوقف على نية الإنسان من هذا الاتصال بزوجه ، فقد قال على الإسلام الأعمال بالنيات » (٢) .

وقد سن النبي عَيِّلِيِّ للإنسان أن يدعو عند اتصاله بزوجته بدعاء صالح ، ويعقد النية على إنجاب ولد صالح ، فقال عَلِيِّ : « لو أن أحدكم إذا أراد أن يأتي أهله قال : بسم الله ، اللهم جنبنا الشيطان ، وجنب الشيطان ما رزقتنا ؛ فإنه إن يُقْدَرُ بينهما ولد في ذلك ، لم يضره شيطان أبدًا » (٣) .

وهو بذلك يُعينُ ولده على التقوى والصلاح ويجعل سيطرة الشيطان عليه أخف وأضعف .

أما إذا تخلى الزوج عن ذلك ، وكان همه من اللقاء الجنسي مع زوجه محصورًا باللذة والمتعة المؤقتة ؛ فإن ذلك تقصير منه في حق ولد المستقبل ، وإهمال لواجب عليه تجاهه ، وإن اللذة حاصلة على الحالتين ، فإذا أضاف نية إنجاب الولد الصالح إليها ، حصل ثواب هذه النية إلى جانب تلك اللذة ، ولذلك كان كثير من السلف يكثر من النكاح لأجل ثواب هذه النية ، وقد رُوي عن عمر شم قوله : « إني لأُكْرِه ينفسي على الجماع ، رجاء أن يُخرج الله مني نسمة تُسَبِّحُهُ وتَذَكُرُه » (ئ) .

#### الأطفال صمام الأمان في حفظ الأمة :

لقد وضحت السنة النبوية أهمية وجود الأطفال في حفظ الأمة من الهلاك ، مما يجعل وجدان الأمة يتعلق بالأطفال تقديسًا لمكانتهم التي أنزلهم الله إياها فجعلهم

<sup>(</sup>١) أخرجه بطوله مسلم في الزكاة باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف ( ١٠٠٦) ، عن أبي ذر ﷺ .

 <sup>(</sup>٢) متفق عليه عن سيدنا عمر شه أخرجه بطوله البخاري في بدء الوحي ، باب كيف كان بدء الوحي
 (١) ومسلم في الإمارة ، باب قوله ﷺ : إنما الأعمال بالنية ( ١٩٠٧) .

<sup>(</sup>٣) متفق عليه . أخرجه البخاري في الوضوء ، باب التسمية على كل حال وعند الوقاع ( ١٤١ ) ومسلم في النكاح ، باب ما يستحب أن يقوله عند الجماع ( ١٤٣٤ ) عن ابن عباس الله .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في الكبري ( ٧٩/٧ ) .

رحمة وأمنًا للأمة تحميها من سيئات الأعمال وشرور النفس ، ومن هنا اكتسبت حقوق الأطفال في الأمة الإسلامية أهميتها ؛ لأنها تنبع من قدسية الشريعة التي فرضتها .

- عن حذيفة قال : قال رسول الله ﷺ : « إذا أراد الله ﷺ بالعباد نقمة ؛ أمات الأطفال ، وأعقر أرحام النساء ، فتنزل فيهم النقمة وليس فيهم مرحوم » (١) .
- وعن أبي هريرة عن النبي عَيِّكِتِهِ قال : « مهلًا فإن اللَّه تبارك وتعالى شديد العقاب ؛ فلولا صبيان رضع ، ورجال ركع ، وبهائم رتَّع ؛ صُبَّ عليكم العذاب أو أنزل عليكم العذاب » (٢) .
- وعن مسافع الديلي قال: قال رسول الله عَلَيْتُهِ: « لولا عباد لله رُكُّع ، وصبية رُضَّع ، وبهائم رُتَّع ؛ لصب عليكم العذاب صبًا ، ثم رض رضًا » (٢٠) .
- عن أبي الدرداء ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: « ابغونى الضعفاء ؛ فإنما تُرزقون وتُنصرون بضعفائكم » (<sup>1)</sup> .

ولخطورة الاتجاهات المعاصرة في الغرب المؤدية إلي تفكيك الأسرة : من كونها أسرة ذات أواصر متعددة : بيولوجية وإنسانية وعاطفية ومجتمعية متكاملة ، وذات التزامات وحقوق متبادلة ، بجعلها أسرة تقوم على الرابطة البيولوجية الفردية وحدها ، ثم بتشجيع تَحلُّلِ كل من الأب والأم من التزاماتهما تجاه الأولاد ؛ فقد حرصت الشريعة الإسلامية على بيان أوجه أهمية الأسرة بالنسبة للطفل في تشريعها الذي حرص على أن ينشأ الطفل في أسرة ممتدة الروابط تحميه وترعاه وتربيه ، ودليل ذلك : ما يزخر به القرآن الكريم والسنة المطهرة والفقه الإسلامي من أحكام تنظم كل صغيرة وكبيرة من شئون الأسرة وأحوالها ، والأحكام المتعلقة بالميراث والوصية والنفقات والدِّيات وغيرها من حقوق والتزامات تمتد خارج النطاق الفردي لأعضاء والأسرة ؛ بما يحفظ للأطفال حقوقهم مع الحرص على دعائم الحب والرحمة داخل

<sup>(</sup>١) أخرجه الديلمي في مسند الفردوس ( ١/ ٢٤٥ ٍ) والشوكاني في فيض القدير ( ٢/ ٣٠٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني ني الكبير ( ٢٢ / ٣٠٩ ) والأوسط ( ٦ / ٣٠٧ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن ( ٣ / ٣٤٥ ) والهيثمي في مجمع الزوائد ( ١٠ / ٢٢٧ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي وصححه في الجهاد ، باب الاستفتاح بصعاليك المسلمين ( ١٧٠٢ ) وأبو داود في الجهاد ، باب في الانتصار برذل الخيل والضعفة ( ٢٥٩٤ ) وأحمد في مسنده ( ١٩٨/٥ ) عن أبي الدرداء في وأخرج نحوه البخاري في الجهاد ، باب من استعان بالضعفاء والصالحين في الحرب ، (٢٨٩٦ ) من حديث سعد بن أبي وقاص في ، ومعنى ابغوني أي : أحضروهم لي أقض لهم حاجاتهم .

الأسرة وهذا غاية ما ينشده الطفل في كل زمان ومكان من رعاية وحفظ للحقوق مع تدعيم الوشائج العائلية والقلبية .

وتنشأ للطفل في كل مرحلة من مراحل نموه حقوق تلائمها تشتمل عليها رعاية الشريعة الإسلامية للطفل بدءًا باختيار شريك الحياة ، ومرورًا بمراحل الحمل والولادة ، ثم التمييز فالبلوغ ، وسيأتى بيان ذلك ومرجعيته الإسلامية .

#### الحق الأول: حق الطفل في حسن اختيار الأبوين

تبدأ حقوق الطفل في الشريعة الإسلامية مبكرًا قبل زواج الوالدين ، وذلك بحسن اختيار كل منهما للآخر ، الأمر الذي ينعكس بطبيعة الحال على الطفل الذي يجيء إلي الدنيا وقد اكتسب من والديه الصفات الوراثية ، كما تتحدد له بحكم تحديد الأب والأم ، البيئة التي سينشأ فيها والعناية التي سيحظى بها في مجالات الصحة والتغذية والتربية والتعليم ، وغيرها . والطفل الذي ستصيبه وتتجسد فيه آثار هذا الاختيار ، ليس له من يرعى مصلحته المقبلة ، أعظم من والديه ؛ ولذلك حرصت الشريعة الإسلامية على التوصية بحسن اختيار الزوجين أحدهما للآخر ؛ فمن حق الطفل على أبويه : أن يحسن كل منهما اختيار الآخر ، بما يحقق مصلحة الأمّة والأسرة عمومًا ، والطفل خصوصًا (١) .

ومن المعايير التي يجب إعمالها عند الاختيار: التدين ، والتكافؤ: وخلو الزوجين من الأمراض المنفرة أو المعدية أو الوراثية الخطيرة . فعن أبى هريرة فه عن النبي عَيَّالِيّهِ قال : « تنكح المرأة لأربع : لمالها ، ولحسبها ، ولجمالها ، ولدينها ؛ فاظفر بذات الدين تربت يداك » (٢) .

<sup>(</sup>١) دراسات لأحكام الأسرة ، د .محمد بلتاجي عميد كلية دار العلوم جامعة القاهرة ، مكتبة الشباب .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه من حديث أبي هريرة ، أخرجه البخاري في النكاح ، باب الأكفاء في الدين ( ٥٠٩١ ) ومسلم في الرضاع ، باب استحباب نكاح ذات الدين ( ١٤٦٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في النكاح ، باب تزويج ذات الدين ( ١٨٥٩ ) والبيهقي في الكبرى ( ٨٠/٧ ) .

- وعن عائشة يَعَيِّجُهَا قالت: قال رسول اللَّه عَلِيَّةٍ: « تخيروا لنطفكم وأنكحوا الأكفاء وأنكحوا إليهم » (١).

وهذا الحديث يؤكد على اعتبار العوامل الوراثية . والمقصد الشرعي من ذلك : حفظ النسل قويًّا .

وقد دلت هذه الأحاديث بمجملها على مبدأ حسن الاختيار . والمرجع في تحديد الأمراض الوراثية الخطيرة ، ومدى تحقق وقوعها إلى أهل الخبرة من الأطباء وعلماء الاجتماع .

- قال عثمان بن أبي العاص : « الناكح مغترس ، فلينظر أحدكم أين يضع غرسه ؛ فإن عرق السوء لابد أن ينزع ولو بعد حين » (٢) .

#### كيف تكون الكفاءة بين الزوجين حقًّا من حقوق الطفل؟

المقصود بالكفاءة في لسان أهل الشرع : هو أن يكون الزوج مساويًا للمرأة في : حَسَبها ، ونسبها ، ودينها ، وسِنها ، وغير ذلك (٣) .

والكفاءة بين الزوجين تُحقق بينهما التفاهم والمودة والرضا ، وإذا لم يكن الزوج كفتًا للزوجة فلا جرم أن يثير بينهما الغضاضة والنفور والاستياء ، وهذا حق من حقوق المرأة جعله الله صونًا لها من التعيير ، ولقدرها واعتبارها أن يُمتّهَنَا . ويقول عمر بن الخطاب : « لأمنعن فروج ذوات الأحساب إلا من الأكفاء » (<sup>1)</sup> .

واستدلوا على ذلك بالنظر ؛ إذ قالوا : إن مصالح النكاح بغير الكفاءة لا تتحقق ؛ وذلك لأن المرأة تَنْفِرُ من استفراش غير الكفء (°) .

- وأخرج البخاري عن خنساء بنت خدام : أن أباها زوجها ، فكرهت ذلك ، فأتت رسول الله عليه فرد نكاحها (٦) .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في الموضع السابق ذكره ( ١٩٦٨ ) والبيهقي في السنن الكبرى ( ١٣٣/٧ ) والحاكم ( ١٧٧/٢ ) وصححه .

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن عبد البر في الاستيعاب ( ١٠٣٦/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر : البداية ( ١٥١/٤ ) ومجمع الأنهر ( ١٧٠/١ ) وسبل السلام ( ١٢٨/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٢٥٢/٦ ) وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢/٤ ) . وينظر : المغني لابن قدامة ( ٢٦/٧ ) ونيل الأوطار ( ٢٦١/٦ ) .

<sup>(</sup>٥) ينظر : البناية ( ١٥١/٤ ) وما بعدها ، وكشف الحقائق ( ١٦٨/١ ) والمبسوط ( ٥/ ٢٢ – ٢٤ ) ومجمع الأنهر ( ١٧٠/١ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في النكاح ، باب إذا زوج الرجل ابنته وهي كارهة فنكاحه مردود ، ( ١٣٨ ٥ ) .

- وأخرج النسائي عن عائشة رَيِجَيْجًا : أن فتاة دخلت عليها فقالت : إن أبي زوجني من ابن أخيه ليرفع بي خسيسته وأنا كارهة . قالت : اجلسي حتى يأتي رسول اللَّه ﷺ . فجاء رسول اللَّه ﷺ فأخبرته ، فأرسل إلى أبيها فدعاه ، فجعل الأمر إليها ، فقالت : يا رسول اللَّه قد أجزت ما صنع أبي ، ولكن أردت أن أُعْلِمَ النساء أن ليس للآباء من الأمر شيء (١)

ويُستدل من مثل هذه الأخبار على أن رضا المرأة بالزواج شرط للزوم العقد ، فإن لم تَرضَ كان لها أن تفسخ حتى تقام الأسرة على دعائم الحب والرحمة مما يحقق مناخ السلام الاجتماعي في البيت المسلم ، وذلك اعظم حق من حقوق الطفل وهو ما تبنى عليه كل الحقوق فيما بعد .

#### الحق الثاني : حق الطفل في الحياة والبقاء

لكل طفل منذ تخلّق الطفل جنينًا حقّ أصيلٌ في الحياة ، والبقاء ، والنماء ؛ ويبدأ هذا الحق منذ تخلّق الطفل جنينًا ، وتتمتع حياة الجنين في الشريعة الإسلامية بالحماية والرعاية الكاملة باعتباره إنسانًا حيًّا خلقه الله ، ولو كانت حياته مستكنة في بطن أمه ، حتى يكتمل له النمو الكافي لولادته حيًّا . ويرتبط بحق الحياة ابتداءً حقّ البقاء والنماء مما يستوجب الرعاية الصحية والتغذية الملائمة للأم الحامل ، وقد أوجب الإسلام على والد الطفل الإنفاق على أمه الحامل ، فقال تعالى : ﴿ وَإِن كُنَّ أُولَاتِ حَلِ فَانَوْهُنَ أُجُورَهُنَّ وَأَنَورُوا بَيْنَكُم مِعَرُونِ مَا سَرَّمُ فَسَنَرُضِعُ لَهُ وَأَخْرَى ﴾ [الطلاق: ٦] .

وحمايةً لحق الجنين في الحياة حرم الإسلام الإجهاض ، إلا إذا تعرضت حياة الأم لخطرٍ محققٍ لا يمكن تلافيه إلا بالإجهاض ، ودليل هذا الحق هو النهي العام عن القتل ، قال الله تعالى : ﴿ وَلَا نَقْتُلُواْ النَّفَسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ [الإسراء: ٣٣] .

وإباحة الإجهاض في حالة تعرض الأم لخطر محقق، تستند لعدة أصول شرعية هي: حالة الضرورة ، لقوله تعالى : ﴿ إِلَّا مَا أَضْطُرِرْتُدَ إِلَيْهِ ﴾ [الأنعام: ١١٩] .

وتغليبًا لحياة الأم على حياة جنينها ؛ لأنها الأصل وهو الفرع ، وعملًا بقوله

<sup>(</sup>١) رواه النسائي في النكاح ، باب البكر يزوجها أبوها وهي كارهة ( ٨٦/٦ ) (٣٢٦٩) وأحمد في المسند ( ١٢٦/٦ ) عن السيدة عائشة . وأخرجه ابن ماجه في النكاح ، باب إذا زوج الرجل ابنته وهي كارهة فنكاحه مردود ( ١٨٧٤ ) عن عبد الله بن بريدة . قال في الزوائد : إسناده صحيح .

تعالى : ﴿ لَا تُضَكَّآزُ وَالِدَهُ ۚ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِۦ ﴾ [البقرة: ٣٣٣] .

ولتحمل أخف الضررين ؛ لأن حياة الأم مستقرة وحياة الجنين محتملة .

كما حرم الإسلام الإضرار بالجنين بوجه عام حتى إنه أباح لأمه الحامل الإفطار في رمضان – وعليها القضاء – فقال ﷺ : « إِنَّ اللَّهُ تَعَالَى وَضَعَ عَنْ الْمُسَافِرِ : الصَّوْمَ وَشَطْرَ الصَّلَةِ ، وَعَنْ الْحُمَلِ أَوْ الْمُرْضِع : الصَّوْمَ أَوْ الصَّيَامَ » (١) .

وحرمة الإضرار بالجنين أو الاعتداء على حياته في الإسلام حرمة مطلقة ؛ فهو إنسان خلقه الله ، وليس لأحد من البشر أن يعتدي عليه ، ولو كان أباه أو أمه التي حملته ، حتى في حالة الحمل الحرام من الزنى فلا يجوز لأمه إسقاطه ؛ لأنه لا ذنب له فيما جناه أبواه ، والله تعالى يقول : ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وَزَرَ أُخَرَيْنٌ ﴾ [الإسراء: ١٥] .

فمنذ مرحلة الحمل التي يكون فيها الطفل جنينًا في بطن أمه ؛ فإن الإسلام قد حدد القواعد التي تضمن له جميع حقوقه مادية كانت أو معنوية فإذا كانت هناك تركة فللجنين الذي لم يولد نصيب فيها ، فإن الشرع قد سن ألا يتم توزيع تلك التركة إلا بعد ولادة الجنين ليعلم هل هو ذكر أو أنثى وفي ضوء هذا التحديد يتم تحديد نصيبه في الميراث .

كما أن الشرع حفظ حياة الطفل من الهلاك ؛ فإذا كانت الأم محكومًا عليها بالموت وهي في شهور الحمل ؛ فإن الشرع قد منع إقامة الحد عليها حتى تضع حملها ، بل وصل الأمر لأبعد من هذا فجعل إقامة الحد عليها لا ينفذ إلا بعد نهاية فترة الرضاع واعتماد الصغير على نفسه في الأكل والشرب . ففي صحيح مسلم عن عبد الله بن بريدة عن أبيه : جاءت الغامدية فقالت : يا رسول الله إنى قد زنيت فطهرني . وإنه ردها . فلما كان الغد قالت : يا رسول الله لم تردني ؟ لعلك أن تردنى كما رددت ماعزًا ، فوالله إنى لحبلى . قال : « إما لا ، فاذهبي حتى تلدي » فلما ولدته أتته بالصبى في خرقة . قالت : هذا قد ولدت . قال : « اذهبي فأرضعيه حتى تفطميه » . فلما فطمته أتته بالصبى وفي يده كسرة خبز فقالت : هذا ، يا نبي الله قد فطمته ، وأكل الطعام . فدفع الصبي إلى رجل من المسلمين ، ثم أمر بها

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في الصوم ، باب ما جاء في الرخصة في الإفطار للحبلى والمرضع ( ٧١٥) وأبو داود في الصوم ، باب اختيار الفطر ( ٢٤٠٨ ) والنسائي في الصيام ، باب ذكر وضع الصيام عن المسافر وابن ماجه ( ١٦٦٧ ) عن أنس بن مالك .

فحفر لها إلى صدرها ، وأمر الناس فرجموها ، فيقبل خالد بن الوليد بحجر ، فرمى رأسها . فتنضح الدم على وجه خالد ، فسبها . فسمع نبي اللَّه ﷺ سبه إياها . فقال : « مهلًا يا خالد ! فوالذي نفسي بيده لقد تابت توبةً ، لو تابها صاحب مكس لغفر له » ثم أمر بها فصلى عليها ودفنت (۱) .

ولا يجوز القصاص من الحامل قبل أن تضع ، سواء كانت حاملًا وقت الجناية أو حملت بعدها قبل الاستيفاء ، وسواء كان القصاص في النفس أو في الطرّف .

أما في النفس: فلقوله تعالى: ﴿ فَلَا يُسترِف فِي اَلْقَتَلِ ﴾ [الإسراء: ٣٣]، وفي قتل الحامل قتل لغير القاتل، وذلك إسراف. ويستدل على ذلك من السنة بما أخرجه ابن ماجه عن معاذ بن جبل وأبي عبيدة بن الجراح وعبادة بن الصامت وشداد بن أوس أن رسول الله عليه قال: « المرأة إذا قتلت عمدًا لا تُقتَلُ حتى تَضَعَ ما في بطنها إن كانت حاملًا، وحتى تكفل ولدها » (٢).

وهذا نص في عدم قتل الحامل حتى تضع ، وذلك ما لا خلاف فيه .

وكذا القصاص في الطرف: لا يجوز في حق الحامل حتى تضع ؟ كيلا يُفْضِي ذلك إلى السراية إلى الجاني أو إلى الزيادة في حقه ، فإن كان ذلك في حق الجاني فلا جرم أن يكون في حق الجني عليه أولى ، ومن جهة أخرى : فإن القصاص من الحامل قتل لغير الجاني وهو حرام . وإن وضعت حملها فلا تقتل حتى تسقي ولدها اللبن ؟ لأن الولد لا يعيش إلا به غالبًا ، وكذلك إذا لم يكن للولد من يرضعه : لم يجز قتلها أو القصاص منها حتى يُفْطَمَ .

ولو بادر مستحق القصاص وقتل الحامل فمات الولد ؛ لزمه الضمان . فإن مات في بطنها ؛ لزم فيه الدية ، وإن مات بعد الوضع ؛ لزم فيه القوَدُ ، كما لو حبسه في بيت ومنعه الطعام . ولو قالت : أنا حامل ولا بينة على الحمل ؛ وجب التأخير حتى يستبين حملها ، وقيل : يرجع في ذلك إلى قول أهل الخبرة ، فإن شَهِدن بحملها ؛ لزم تأخيرها ، وإن شهدن ببراءتها ؛ لم تؤخر ؛ لأن الحق حال عليها فلا يؤخر بمجرد دعواها (٢) .

بل وصل الأمر لأكثر من هذا أيضًا ؛ فقد جعلت الشريعة الإسلامية للجنين في

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم مطولًا في الحدود ، باب من اعترف على نفسه بالزنا ، ( ١٦٩٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في الديات ، باب الحامل يجب عليها القود ، ( ٢٦٩٤ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر : المغني ( ٧٣١/٧ ، ٧٣٢ ) والأنوار ( ٤٠١/٢ ) وأسهل المدارك ( ١٢٤/٣ ) والمجموع . ( ٤٥٣/١٨ ) .

بطن أمه إذا تسبب أحد في موته قصدًا ؛ حقوقًا ودَيّة ، ومثال ذلك : أنه إذا ضرب واحد امرأة فألقت ما في بطنها حيًّا ثم مات ؛ وجبت فيه الدية كاملة ، سواء في ذلك الذكر والأنثى ، أما إذا ألقته ميتًا غُرَّة (١) ، فإن لم تلقه وماتت وهو في بطنها لم يخرج فلا شيء فيه ، وذلك كله قد أجمع عليه العلماء .

#### وفي وجوب الغرة بقتل الجنين :

أخرج مسلم عن أبي هريرة أنه قال : « قضى رسول اللَّه ﷺ في جنين امرأة من بني لحيان سقط ميتا بغُرَّةِ : عبد أو أمة ، ثم إن المرأة التي قضى عليها بالغرة توفيت فقضى رسول اللَّه ﷺ بأن ميراثها لبنيها وزوجها ، وأن العقل على عصبتها » (٢) .

وفي رواية أخرى لمسلم عن أبي هريرة قال: « اقتتلت امرأتان من هذيل ، فرمت إحداهما الأخرى بحجر فقتلتها وما في بطنها ، فاختصموا إلي رسول الله عليه فقضى رسول الله عليه أن دية جنينها غُرَّةٌ: عبد أو وليدة ، وقضى بدية المرأة علي عاقلتها ووَرِثها ولدها ومن معهم » (٣).

وأخرج مسلم كذلك عن المغيرة بن شعبة : أن امرأة قتلت ضرتها بعمود فسطاط، فأُتي فيه رسول اللَّه ﷺ فقضى علي عاقلتها بالدية ، وكانت حاملًا ، فقضى في الجنين بغُرَّة . فقال بعض عصبتها : أَنَدِي من لا طَعِمَ ولا شَرِبَ ولا صاح فاستهل ؟ ومثل ذلك يُطَل ؟ قال : « سَجْعُ كسجع الأعراب ؟ » (٤٠) .

وأخرج مسلم أيضًا عن المسور بن مخرمة قال: استشار عمر بن الخطاب الناس في ملاص المرأة (°) ، فقال المغيرة بن شعبة: شهدت النبي ﷺ قضى فيه بغرة: عبد أو أمة ، فقال عمر: ائتني بمن يشهد معك ، قال: فشهد له محمد بن مسلمة (٦).

ويُستدل من هذه الأخبار الصحيحة على أن دية الجنين غرة ، وهي عبد أو أمة ، وقد ذهب إلى ذلك سائر العلماء إلا من لا يعتد بخلافه .

<sup>(</sup>١) أراد بالغرة هنا : العبد أو الأمة ، وأصل الغرة بياض في الوجه ، قال الجوهرى : كأنه عبر بالغرة عن الجسم ، كما قالوا : أعتق رقبة . ينظر : النهاية ( ٣٥٣/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في القسامة ، باب دية الجنين ( ١٦٨١ ) عن أي هريرة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الموضع السابق ذكره ( ١١٠/٥ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في الموضع نفسه ( ١٦٨٢ ) .

<sup>(</sup>٥) إملاص : إلقاء الولد ميتًا ، وأُملَصَتِ المرأة : إذا ألقت ولدها ميتًا فهي مُملِص . انظر القاموس المحيط ( ٣٣٠/٢ ) .

وهكذا فإن حرمة الإضرار بالجنين أو الاعتداء على حياته في الإسلام حرمة مطلقة ؛ فهو إنسان خلقه الله وليس لأحد من البشر أن يعتدي عليه ، ولو كان أباه أو أمه التي حملته ، حتى في حالة الحمل الحرام من الزنى فلا يجوز لأمه إسقاطه ؛ لأنه لا ذنب له فيما جناه أبواه ، والله تعالى يقول : ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزَرَ أَخْرَى ﴾ [الإسراء: ١٥] .

#### الحق الثالث: حق الطفل في الحب والاحتفاء بمقدمه

وعندما توجه سيدنا إبراهيم بالضراعة إلى اللَّه أن يرزقه الذرية الصالحة كانت له البشرى أيضًا : ﴿ وَقَالَ إِنِي ذَاهِبُ إِلَىٰ رَقِ سَيَهَدِينِ ۞ رَتِ هَبْ لِي مِنَ الصَّلِحِينَ ۞ فَبَشَرْنَكُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ ﴾ [الصافات: ٩٩ - ١٠١] .

ولا عجب أن يقترن العطاء الإلهي للذرية بكلمة البشرى دائمًا ، فالأبناء هم الامتداد الطبيعي للإنسان في الحياة بعد موته ، وهم الشموع التي تضيء حياته وتجعل لها معنى وقيمة . وهم الغرس الدنيوي الذي يؤهله لدخول الجنة إذا أحسن رعايتهم وتنشئتهم بتعاليم الله ورسوله ، وجعل منهم رجالًا يحملون راية الحق عالية خفاقة ، ونساء يقمن بتربية أبنائهن على حب الله ورسوله . ونظرًا لعمق رواسب الجاهلية في النفوس التي تميز الذكر عن الأنثى ، فقد وضع الإسلام تميزًا خاصًا في الثواب لمن رزقه الله الإناث ، فأحسن تربيتهن ورعايتهن بما يُرضي الله ورسوله ؛ لأنهن أمهات المستقبل والترحيب بهن وإعدادهن لدورهن المنشود يخلق رجالًا عظامًا قادرين على

حمل مشعل الرسالة التي تضيء الأرض نورًا وتملأها حقًا وعدلًا:

- عن ابن عباس ﷺ قال : قال رسول الله ﷺ : « من كانت له أنثى فلم يئدها ولم يهنها ولم يؤثر ولده - يعنى الذكور - عليها ؛ أدخله الله الجنة » (١) .

- وعن أبي هريرة على عالي على عالى عالى عالى عالى عالى عالى عن النبي عالى عالى عالى عالى عن النبي عالى عالى عالى الله الجنة برحمته إياهن » . فقال رجل : واثنتان يا رسول الله ؟ قال : « واثنتان » . قال رجل : يا رسول الله وواحدة ؟ قال : « وواحدة » (1) .

- وعن عائشة رَعِيْنَهَا قالت : دخلت عليَّ امرأة ومعها ابنتان لها تسأل ، فلم تجد عندي شيعًا غير تمرة واحدة فأعطيتها إيَّاها ، فقسمتها بين ابنتيها ولم تأكل منها شيئا ، ثم قامت فخرجت فدخل النبي عَلِيْهِ علينا فأخبرته فقال : « من ابْتُلي من هذه البنات بشيء فأحسن إليهن كن له سترًا من النار » (°)

- وعن أنس على عن النبي على قال : « من عال جاريتين حتى تبلغا ؛ جاء يوم

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب في فضل من عال يتيمًا ( ١٤٦ ٥ ) وأحمد في مسنده (٢٢٣/١) والحاكم في المستدرك (١٩٦/٤) وصححه ووافقه الذهبي .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده (٦/ ٢٩٣) والطبراني في الكبير (٢٣/ ٣٩٢).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٠٣/٣ ) ، قال في مجمع الزوائد ( ٢٩٣/٨ ) : رواه أحمد والبزار
 والطبراني في الأوسط بنحوه من طرق ، وإسناد أحمد جيد .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده (٢/ ٣٣٥) والبيهِ تي في الشعب (٢/٥٠٥) والحاكم (١٩٥/٤) وصححه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في الزكاة ، باب اتقوا اللَّه ُولو بشق تمرة ( ٥٦٤٩ ) ومسلم في البر والصلة ، باب فضل الإحسان إلى البنات ( ٢٦٢٩ ) .

القيامة أنا وهو » ، وضم أصابعه . وفي رواية : « دخلت أنا وهو الجنة كهاتين » ، وأشار بأصبعيه السبابة والتي تليها (١) .

- عن أبي سعيد الخدرى ﷺ قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « من كان له ثلاث بنات ، أو ثلاث أخوات ، أو بنتان ، أو أختان ، فأحسن صحبتهن واتقى اللَّه فيهن ؛ فله الجنة » (٢) .

صدقت يا سيدى يا رسول الله وجزاك الله عنا خير ما جازى به نبيًا عن قومه ورسولًا عن أمته ؛ فقد غيرت مفاهيم الجاهلية الظالمة وجعلت المسلمين الذين استناروا بهديك يستقبلون الأنثى بانشراح صدر بعدما كانوا يتوارون من سوء ما بُشروا به ، وأصبحوا يُنزلون الإناث المنزلة اللائقة بهن ابتغاء ما عند الله ورسوله ، ولولا شريعتك الغراء ما تباهت الأمم بما حققته من منزلة للمرأة ، فأنت أصل كل فضل ، وأنت النور الذي ملا الآفاق ، والحرية التي تنفس بها كل مكبل الصعداء .

#### الحق الرابع : حق الطفل في حسن التسمية

وضعت الشريعة الإسلامية حقوقًا للطفل عند مقدمه منها: حسن تسمية الطفل؟ لأن الاسم يُضفي كثيرًا من معانيه على شخصية الإنسان، ولذلك اهتم الرسول عليه كثيرًا بالتركيز على حق الطفل في هذا المضمار (٣) ونذكر هنا بعض الأحاديث الشريفة التي تعتبر علامات على طريق المؤمنين وحقوقًا لأطفال المسلمين:

- قال ﷺ : « حق الولد على والده : أن يُحسن اسمه ، ويُحسن موضعه ، ويُحسن موضعه ، ويُحسن أدبه » (<sup>؛)</sup> .

مان على النصم القيامة بأسمائكم وأسماء آبائكم ، فأحسنوا الماءكم » ( $^{(o)}$  .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه ( ٢٦٣١ ) والترمذي في البر والصلة ، باب ماجاء في النفقة على البنات ( ١٩٦٤ ) واللفظ الأول لمسلم والثاني للترمذي .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في صحيحه ( ١٩١٦ ) وأبو داود في الأدب ، باب في فضل من عال يتيمًا ( ١٤٨٠ ) .

<sup>(</sup>٣) الأسرة في ضوء الكتاب والسنة ، د.السيد أحمد فرج ، ط . الوفاء للطباعة والنشر .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في الشعب ( ٤٠١/٦ ) عن السيدة عائشة ، قال البيهقي : وفيه ضعف . وأخرجه الصيداوى في معجم الشيوخ ص : ( ٣٢٠ ) عن مصعب بن سعد عن النبي عليه .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب في تغيير الأسماء ( ٤٩٤٨ ) عن أبي الدرداء ﷺ .

وقال عَيْكَ : « سموا السقط يُتقل الله به ميزانكم ؛ فإنه يأتي يوم القيامة يقول : أي رب ! أضاعوني فلم يسموني » (١) .

- قال ﷺ: « كل غلام رهينة بعقيقته ، تُذبح عنه يوم سابعه ، ويحلق رأسه ، ويُسمى » (٢) .

ومن أجل ذلك يُستحب أن يختار الإنسان لولده اسمًا حسن المعنى جميل اللفظ.

ويُستحب أن يكون له ارتباط بدينه وتاريخه ، وقد ذكر رسول الله عليه أن بني إسرائيل كانوا يسمون أولادهم بأسماء أنبيائهم ، والصالحين منهم ، وذلك فيما رواه المغيرة بن شعبة هذه قال : لما قَدِمْتُ نجران سألوني فقالوا : إنكم تقرؤون ﴿ يَتُأْخَتَ هَنُرُونَ ﴾ [مريم: ٢٨] وموسى وهارون قبل عيسى بكذا وكذا ، فلما قَدِمْتُ على رسول الله عيسى شألته عن ذلك ، فقال : « إنهم كانوا يُسمون بأنبيائهم والصالحين قبلهم » (٣) .

- وقد كان الصحابي الجليل الزبير بن العوام الله يسمي أولاده بأسماء الشهداء من الصحابة ، رجاء أن يكونوا مثلهم ، فسمى : عبد الله بعبد الله بن جحش ، والمنذر بالمنذر بن عمرو الأنصارى ، وعروة بعروة بن مسعود الثقفي ، وحمزة بحمزة بن عبد المطلب ، وجعفر بجعفر بن أبي طالب ، ومصعبًا بمصعب بن عمير ، وعبيدة بعبيدة ابن الحارث بن عبد المطلب ، وخالدًا بخالد بن سعيد ، وعمر بعمر بن سعيد (1) .

- وكان طلحة بن عبيد الله عليه يُسمي أولاده بأسماء الأنبياء تبركًا بهم ؛ فسمى أولاده : موسى وإسحاق ويحيى ومحمدًا وعيسى ويعقوب وزكريا وعمران (٥) . وقد استأذن علي عليه رسول الله عليه أن يُسمي أحد أولاده باسمه فقال له : يا رسول الله إن ولِدَ لي ولد بعدك أسميه محمدًا ، وأكنيه بكنيتك ؟ قال : « نعم » . قال : فكانت رخصة لي . ولما وُلد له - بعد وفاة رسول الله عليه ووفاة فاطمة معليه الله عليه ولا القاسم (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الديلمي في مسند الفردوس ( ٣٠٨/٢ ) والقزويني في التدوين في أخبار قزوين ( ١٤٤/٤ ) عن أنس بن مالك ﷺ .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الأضاحى ، باب في العقيقة ، ( ٢٨٣٨ ) وابن ماجه في الذبائح ، باب العقيقة ،
 ( ٢١٦٥ ) عن سمرة بن جندب .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الأدب ، باب النهي عن التكني بأبي القاسم ، ( ٢١٣٥ ) عن أنس بن مالك ﷺ . ( ٤٠ ) انظر الطبقات الكبرى لابن سعد ( ١٠١/٣ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الترمذي في الأدب ، باب ما جاء في كراهية الجمع بين اسم النبي ﷺ وكنيته ( ٢٨٤٣ ) =

- كما حض رسول الله ﷺ ، على أن يسمي الرجل ولده بأسماء العبودية لله تعالى : « إن أحب أسمائكم إلى الله تعالى : عبد الله ، وعبد الرحمن » (٢) .

وكره رسول الله على الأسماء القبيحة ، وغيّر كثيرًا من أسماء الصحابة القبيحة إلى أسماء حسنة ، ومن ذلك :

- أن عمر ﷺ كانت له بنت تسمى عاصية ، فسماها رسول الله ﷺ جميلة (٣) .

- ورؤي عن محمد بن عمرو بن عطاء ، أن زينب بنت أبي سلمة سألته : ما سميت ابنتك ؟ قال : سميتها برة ، فقالت : إن رسول الله عليه نهى عن هذا الاسم ؛ سميت برة ، فقال النبي عليه : « لا تزكوا أنفسكم ، الله أعلم بأهل البر منكم » فقال : ما نسميها ؟ قال : « سموها زينب » (أ) .

<sup>=</sup> وأبو داود في الأدب ، باب في الرخصة في الجمع بينهما ( ٤٩٦٧ ) عن علي على . هذا وللعلماء في مسألة التكني بكنية النبي بيكني مذاهب ، منها أن النهي عن الكنية كان في حياة النبي بيكني ، فأما بعده فلا ، ومنها أن النهي باق بعده بيك ومنها أن التكني وحده ممنوع كيفما كان الاسم ، أي سواء أكان الاسم هو اسم النبي بيكن أم كان غيره ، ومحكي ذلك عن الشافعي ، وذهب قوم إلى أن النهي إنما هو عن أن يجمع الرجل بين اسمه بيك وكنيته ، وأنه لابأس أن يكنى أبا القاسم ما لم يكن اسمه محمدًا أو أحمد ، ولا بأس أن يكون الاسم محمدًا أو أحمد ما لم يكن أبا القاسم .

<sup>(</sup>١) أخرجه عن علي ﷺ أحمد في مسنده (١/٩٨) وابن حبان في صحيحه (١٠/١٥) والضياء في المختارة (٣٩٠/٢) . والضياء في

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الأدب ، باب النهي عن التكني بأبي القاسم ( ٢١٣٢ ) عن عمر ﷺ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الموضع السابق ( باب استحباب تغيير الاسم القبيح ، ( ٢١٣٩ ) عن ابن عمر 🏙 .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في الموضع السابق ( ٢١٤٢ ) وأبو داود في الأدب ، باب في تغيير الاسم القبيع (٤) (٢٩٥٣ ) .

- وعن سعيد بن المسيب عن أبيه عن جده أن النبي عليه قال له: « ما اسمك؟ » قال : حزن ، قال : « أنت سهل » . قال : ما أنا بمغير اسمًا سمانيه أبي ، قال ابن المسيب : فما زالت فينا الحزونة بعد (٢) ..

- قال أبو داود: وغير النبي على الله العاص وعزيز وعتلة وشيطان والحكم وغراب وحباب وشهاب، فسماه: هشاما، وسمى حربًا سلمًا، وسمى المضطجع المنبعث. وأرضًا تسمى عفرة سماها خضرة. وشعب الضلالة سماه شعب الهدى. وبنو الزنية سماهم بني الرشدة، وسمى بني مغوية بني رشيدة. قال أبو داود: تركت أسانيدها للاختصار (٣).

- وعن مسروق قال : لقيت عمر بن الخطاب شه فقال : من أنت ؟ قلت : مسروق ابن الأجدع ، فقال عمر : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « الأجدع شيان » (1) .

- وعن عبد الله بن الشخير على قال : كان رسول الله على الله على الله عن اسم الرجل ، وكان حسنًا عُرف ذلك في وجهه ، وإن كان غير ذلك كَرِهَه ، فإن نزل بالقرية سأل عن اسمها ، فإن كان اسمها حسنًا شرَّ بذلك ، وإن كان غير ذلك ، وأن كان غير ذلك ، وأن كان غير ذلك ، وأن كان غير ذلك ،

ومن الأمور التي يجب مراعاتها في تسمية الأولاد : مناسبة الاسم لجنس الولد ، فلا يسمى الذكور بالأسماء التي اعتاد الناس أن يُسموا بها الإناث ، وكذلك لا تُسمى الأنثى بالاسم الذي اعتاد الناس أن يُسموا به الذكر .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الموضع السابق ذكره ( ٢٩٥٢ ) والحاكم في المستدرك ( ٣٠٧/٤ ) والضياء في المختارة ( ٩٠/٤ ) والطبراني في الكبير ( ٢٩٨/٨ ) . والحديث صححه الحاكم ، وقال الهيثمي ( ٢٩٨/٨ ) : رواه الطبراني ، ورجاله ثقات .

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في الأدب ، باب اسم الحزن ، ( ٦١٩٣ ) وبنحوه أبو داود في الموضع السابق
 (۳) ينظر : سنن أي داود ( ٢٤١/٥ – ٢٤٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في السنن ( ٤٩٥٧ ) وابن ماجه في الأدب، باب ما يكره من الأسماء، ( ٣٧٣١ ) .

 <sup>(</sup>٥) قال في المجمع ( ٤٧/٨ ) : رواه الطبراني في الكبير والأوسط ، ورجاله رجال سعيد بن بشير ، وهو ثقة وفيه ضعف .

دائرة الأسرة —————————— ۳۷

## الحق الخامس : حق الطفل في الانتساب إلى أبويه

للطفل الحق في الانتساب إلى أبيه وأمه الحقيقيين. وبذلك تَحْوُمُ الممارسات التي تشكك في انتساب الطفل إلى أبويه ، كاستئجار الأرحام ونحوه . وتُتَبّع في ثبوت النسب أحكامُ الشريعةِ الإسلامية . يقول الله تعالى : ﴿ اَدْعُوهُمْ لِاَبَابِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ اللّهِ فَإِن لَمْ تَعْلَمُونَ عَالَيْ عَالَى عَلَيْكُمْ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيماً عَندَ اللّهِ فَإِن لَمْ تَعْلَمُونَ عَالَمَ مُ فَإِخْوَنُكُمْ وَكَانَ اللّهِ عَفُولًا يَجِيماً ﴾ [الأحزاب: ٥].

وقد حرمت الشريعة الإسلامية الزنى ، وفرضت عدة للمطلقة والمتوفى عنها زوجها ، فلا يجوز لها أن تتزوج بآخر إلا بعد انقضائها ، لعدم اختلاط الأنساب ، واعتبر الأصوليون حفظ الأنساب من مقاصد الشريعة (١) .

- ويقول الرسول عليه : « من ادعى إلى غير أبيه وهو يعلم أنه غير أبيه فالجنَّة عليه حرام » (٢٠) .

- وعن أبي ذرِّ ﷺ عنه أنه سمع النبي ﷺ يقول : « ليس من رجل ادعى لغير أبيه وهو يعلمه ؛ إلا كفر ، ومن ادعى قومًا ليس له فيهم ؛ فليتبوأ مقعده من النار » (٣) .

- وعن أبي أمامة الباهلي قال: سمعت رسول اللَّه عَلَيْكُ يقول في خطبته عام حجة الوداع: « إن اللَّه قد أعطى لكل ذي حقَّ حقه فلا وصية لوارث ، الولد للفراش وللعاهر الحجر وحسابهم على اللَّه ، ومن ادعى إلى غير أبيه أو انتمى إلى غير مواليه ؛ فعليه لعنة اللَّه التابعة إلى يوم القيامة .. » (<sup>1)</sup> .

- وعن زيد بن أرقم قال : بينما نحن عند رسول اللَّه ﷺ إذ أتاه رجل من أهل اليمن وعلي بها ، فجعل يحدث النبي ﷺ ويخبره قال : يا رسول اللَّه أتى عليًّا ثلاثة نفر فاختصموا في ولد ، كلهم زعم أنه ابنه وقعوا على امرأة في طهر واحد ، فقال

<sup>(</sup>١) الحلال والحرام في الإسلام ، د.يوسف القرضاوي ، مكتبة وهبة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الفرائض ، باب من ادعى إلى غير أبيه ، ( ٦٧٦٦ ) ومسلم في الإيمان ، باب بيان حال إيمان من رغب عن أبيه وهو يعلم ( ١١٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في المناقب ، باب ( ٥ ) ( ٣٥٠٨ ) وأخرجه بنحوه مسلم في الموضع السابق ذكره ( ١١٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي مطولًا وصححه في الوصايا ، باب ما جاء لاوصية لوارث (٢١٢٠) عَنْ أَبِي أَمَامَة ﷺ وأخرجه أبو داود في الأدب ، باب في الرجل ينتمي إلى غير مواليه ( ١١٥٥) عن أنس بن مالك ﷺ .

على : إنكم شركاء متشاكسون وإني مقرع بينكم ، فمن قرع فله الولد وعليه ثلثا الدية لصاحبيه ، فأقرع بينهم ، فقرع أحدهم ، فدفع إليه الولد ، وجعل عليه ثلثي الدية ، فضحك النبي عليه حتى بدت نواجذه أو أضراسه (١) .

- وقال النبي ﷺ : « من ادعى إلى غير أبيه ، لم يرح رائحة الجنة ، وإن ريحها ليُوجد من مسيرة خمسمائة عام » (٢) .
- وقال النبي ﷺ : « كُفر باللَّه تبرؤ من نسب وإن دق ، أو ادعاء نسب لا يُعرف » (٣) .
- وقال النبي ﷺ: « من انتفى من ولده ليفضحه في الدنيا فضحه الله يوم القيامة على رؤوس الأشهاد ؛ قصاص بقصاص » (٤) .

# كيف عالج الرسول ﷺ ومِنْ بعدِه الصحابة الشك في النسب ؟

- عن معمر عن الزهري شئل عن رجل ولدت امرأته ولدًا فأقر به ثم نفاه ، قال : يلحق به إذا أقر به ولد على فراشه ، وقال : إنما كانت الملاعنة التي كانت على عهد رسول الله يهلين أنه قال : « رأيت الفاحشة عليها » ، ثم ذكر الزهري حديث الفزاري ، فقال : حدثني سعيد بن المسيب عن أبي هريرة قال : جاء رجل من بني فزارة إلى رسول الله علين فقال : ولدت امرأتي غلامًا أسود وهو حينئذ يعرض بأن ينفيه ، فقال رسول الله علين : « ألك إبل ؟ » قال : نعم ، قال : ينفيه ، فقال : نعم فيها ذود أورق ، قال : « م ذاك ترى ؟ » قال : « أفيها أورق ؟ » فقال : نعم فيها ذود أورق ، قال : « م ذاك ترى ؟ » قال : ما أدري لعله أن يكون نزعها عرق ، قال : « وهذا

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في النكاح ، باب في الولد إذا تنازعوا فيه ( ١٨٢/٦ ) وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢٨٦/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في الحدود ، باب من ادعى إلى غير أبيه ( ٢٦٠٩ ) وأحمد ( ٣٢٨/١ ) عن عبد الله بن عمرو رهي المنذري في الترغيب ( ٧٠٥/٣ ) : رجالهما رجال الصحيح .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي في الفرائض ، باب من ادعى إلى غير أبيه ( ٢٨٦١ ) وابن أبي شبية في مصنفه ( ٢٨٣/٥) وعبد الرزاق في مصنفه ( ٢/ ٥١ ) عن أبي بكر الصديق الله موقوفًا ، وأخرجه عنه مرفوعًا العابراني في الأوسط ( ١٦٧/٣ ) والبزار ( ١٣٩/١ ) وأخرجه بنحوه ابن ماجه في الفرائض ، باب من أنكر ولده ( ٢٧٤٤ ) عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده مرفوعًا ، وفي الزوائد : إسناده صحيح . (٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢/ ٢٦ ) والطبراني في الكبير ( ٤٠١/١٢ ) وفي الأوسط ( ٣١٢/٤ ) عن ابن عمر الله .

لعله أن يكون نزعه عرق » . ولم يرخص له في الانتفاء عنه (١) .

وعن قبيصة بن ذؤيب أن عمر بن الخطاب قضى في رجل أنكر ولد امرأته وهو في بطنها ، ثم اعترف به وهو في بطنها ، حتى إذا ولد أنكره ، فأمر به عمر بن الخطاب فحد ثمانين جلدة لفريته عليها ، ثم ألحق به ولدها (٢) .

- وعن عائشة قالت : اختصم سعد بن أبي وقاص وعبدُ بن زمعة في غلام ، فقال سعد : يا رسول الله أخي عتبة بن أبي وقاص عهد إلي أنه ابنه انظر إلى شبهه ، قال عبد بن زمعة : هذا أخي يا رسول الله وُلد على فراش أبي من وليدته ، فنظر رسول الله يَهْ إلى شبهه فرأى بينهما شبهًا بينًا بعُتبة ، فقال : « هو لك يا عبدُ ، الولد للفراش وللعاهر الحجر ، واحتجبي منه يا سودة » ، فلم تره (٣) .

- وعن عمر فله قال: أيها الناس ما بال رجال يُصيبون ولائدهم ثم يقول أحدهم: إذا حملت فليس مني ، فأيما رجل اعترف بإصابة وليدته فحملت فإن ولدها له ، أحصنها أو لم يحصنها ، وإنها إن ولدت حبيس عليه لا تُباع ولا تُوهب ولا تورث ، وإنه يتمتع بها ما كان حيًا ، وإن مات فهي حرة ، ولا تحسب في حصة ولدها ، ولا يدركها دين ، فإن رسول الله يَها قضى أنه لا يحل لولد أن يملك والدة ولا تترك في ملكه (1) .

- وعن عبد اللَّه بن عبيد بن عمير قال: باع عبد الرحمن بن عوف جارية كان يقع عليها قبل أن يستبرئها ، فظهر بها حمل عند المشتري ، فخاصمه إلى عمر ، فقال له عمر : أكنت تقع عليها ؟ قال: نعم ، قال: فبعتها قبل أن تستبرئها ؟ قال: نعم ، قال: ما كنت لذلك بخليق ، فدعا عمر عليه القافة فنظروا إليه فألحقوه به (°).

<sup>(</sup>١) حديث أبي هريرة أخرجه البخاري في الطلاق ، باب إذا عرض بنفي الولد ( ٥٣٠٥ ) ومسلم في اللهان ( ١٠٠٠ ) وينظر : مصنف عبد الرزاق ( ٧/ ١٠٠ ) . وقوله : ٥ ذود أورق ، الذود من الإبل مابين الثلاث إلى التسع ، والأورق الأسمر ، ينظر : النهاية ( ١٧٥/٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن (٢١١٧) والدارقطني في السنن (١٦٤/٣) وانظر: نيل الأوطار (٧١/٧). (٣) أخرجه البيهقي في السنن (٧١/٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في البيوع ، باب تفسير المشبهات ( ٢٠٥٣ ) ومسلم في الرضاع ، باب الولد للفراش ( ١٤٥٧ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ١٣٣/٧ ) . وقوله : « ولائدهم » جمع وليدة ، وتطلق على الجارية والأمة وإن كانت كبيرة . انظر النهاية ( ٢٢٥/٥ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي في السنن ( ٢٦٣/١٠ ) وابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٦/٣ ) . وانظر : المغني لابن قدامة ( ١٢٣/٨ ) .

وقوله : « القافة » جمع القائف ، وهو يعرف شبه الرجل بأخيه وأبيه (١) .

- وعن الحسن أن رجلين وطفا جارية في طهر واحد فجاءت بغلام ، فارتفعا إلى عمر فدعا له ثلاثة من القافة ، فاجتمعوا على أنه قد أخذ الشبه منهما جميعًا ، وكان عمر قائفًا يقوف ، فقال : قد كانت الكلبة ينزو عليها الكلب الأصفر والأسود والأنمر فتؤدي إلى كل كلب شبهه ، ولم أكن أرى هذا في الإنسان حتى رأيت هذا ، فجعله عمر لهما يرثانه ويرثهما ، وهو للباقى منهما (٢) .

- وعن عبد اللَّه بن عبد اللَّه بن أبي أمية المخزومي أن امرأة هلك عنها زوجها فاعتدت أربعة أشهر وعشرًا ، ثم تزوجت حين حلت ، فمكثت عند زوجها أربعة أشهر ونصفًا ثم ولدت ولدًا تمامًا ، فجاء زوجها عمرَ بن الخطاب ، فذكر ذلك له فدعا عمر نساء من نساء الجاهلية قدماء ، فسألهن عن ذلك ، فقالت امرأة منهن : أخبرك عن هذه المرأة ، هلك عنها زوجها حين حملت منه ، فأهريقت عليه الدماء ، فحش ولدها في بطنها ، فلما أصابها زوجها الذي نكحت وأصاب الولد الماء تحرك الولد في بطنها وكبر فصدقها عمر بذلك وفرق بينهما ، وقال لها عمر : أما إنه لم يبلغني عنك إلا خير وألحق الولد بالأول (٢) .

- وعن عمر قال : إذا اعترف بولده ساعة واحدة ثم أنكر بعد لحق به (1) .

وهكذا استعرضنا حرص الإسلام الشديد على حق الطفل في الانتساب إلي أبيه ؟ حتى لا ينتشر التفكك في المجتمع الإنساني بزيادة عدد الأبناء الذين ليس لهم انتماء إلى آباء ، وهذا معناه ضياع الطفولة لضياع الهوية والأنساب الفعلية ، مما يؤدي إلى انتشار الحقد والكراهية والجرائم اللا أخلاقية .

## الحق السادس: حق الطفل في النفقة

إن النفقة على الأبناء ضرورة حتمية يفرضها الشرع ويثيب عليها الإنسان المسلم حتى لا يضيع الأبناء ويتعرضوا للتشرد ، ولكن تلك الضرورة بقدرها ؛ أي في غير

<sup>(</sup>١) انظر : النهاية في غريب الحديث ( ١٢١/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن ( ١٠/ ٢٦٤ ) والطحاوي في شرح معاني الآثار ( ١٦٢/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه مالك في الموطأ ، كتاب الأقضية ، باب القضاء بإلحاق الولد بأبيه ، ( ٢١ ) و البيهقي السنن في الكبرى (٢٤/٧ ) . وقوله : ( حش ) أي يبس يقال : أحشت المرأة فهي محش إذا صار ولدها كذلك . النهاية ( ٣٩١/١ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ١٠٠/٧ ) وأخرجه بنحوه ابن الجعد في مسنده ( ٣٥٩/١ ) .

دائرة الأسرة —————— ٤١

إسراف ولا مخيلة حتى لا يفسد الأبناء من الترف والتدليل فكلنا نعيش في إطار الدستور العظيم الذي وضعه لنا القرآن الكريم : ﴿ وَاَلَذِينَ إِذَاۤ أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ [الغرنان: ٢٧] .

للطفل الحق في مستوى معيشي ملائم لنموه البدني ، والعقلي ، والديني ، والاجتماعي . ويثبت هذا الحق للطفل - الذي لا مال له - على أبيه ، ثم على غيره من أقاربه الموسرين ، وفقًا لأحكام الشريعة الإسلامية . ويمتد هذا الحق للولد حتى يُصبح قادرًا على الكسب وتتاح له فرصة عمل ، وللبنت حتى تتزوج ، أو تستغني بكسبها (١) .

وقد حددت الشريعة الإسلامية الأشخاص المسئولين أصلًا عن الإنفاق على الطفل ، وشروط هذا الإنفاق تتحدد وفقًا لأحكام الشريعة الإسلامية .

يقول اللَّه تعالى : ﴿ لِيُنفِقَ ذُو سَعَةِ مِن سَعَتِةٍ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُتُمُ فَلَيْنفِقَ مِمَّا ءَالنَّهُ اللَّهُ لاَ يُكَلِّفُ اللَّهُ نَشًا إِلَّا مَا ءَاتَنهَا سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرًا ﴾ [الطلاق: ٧] .

يقول الإمام القرطبي في تفسير هذه الآية : (أي لينفق الزوج على زوجته وعلى ولده الصغير على قدر سعته ، حتى يوسع عليهما إن كان مُوَسَّعًا عليه ، ومن كان فقيرًا فعلى قدر ذلك ) (٢) . ثم قال : (هذه الآية أصل في وجوب النفقة للولد على الوالد دون الأم ) (٣) .

ولذلك فإن من الواجب على الوالد أن يعلم أنه ليس لأولاده معيل غيره ، وأنه ملزم بهم مسؤول عن تلبية حاجاتهم أمام الله والمجتمع .

كما حددت الشريعة الإسلامية المدى الزمني الذي ينتهي عنده هذا الحق وهو بالنسبة للذكور: حتى يُصبحوا قادرين على الكسب وأتبحت لهم فرصة عمل ، وبذلك تكفل لهم النفقة أثناء دراستهم وتدريبهم المهنى ، ثم أثناء فترة البحث عن عمل . وبالنسبة للإناث: حتى الزواج ؛ إذ يصبح أزواجهن عندئذ مسئولين عن نفقتهن ، أو حتى يتعلمن ويصبحن مكتفيات بكسبهن .

كما نصت على مسئولية مؤسسات المجتمع ومنها الدولة في هذا الصدد ، وهنا نستحضر حديث أبي هريرة : أن رسول اللَّه ﷺ كان يؤتى بالرجل المتوفى عليه الدين ، فيسأل : « هل ترك لدينه فضلًا » ، فإن حدث أنه ترك لدينه وفاءً صلى

<sup>(</sup>١) الأسرة في ضوء الكتاب والسنة ، د.السيد أحمد فرجئ ، الوفاء للطباعة والنشر .

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ( ١٧٠/١٨ ) . (٣) تفسير القرطبي ( ١٧٢/١٨ ) .

وإلا قال للمسلمين: « صلوا على صاحبكم » ، فلما فتح الله عليه الفتوح قال: « أنا أولى بالمؤمنين من أنفسهم ، فمن توفى من المؤمنين فترك دينًا فعليَّ قضاؤه ، ومن ترك مالًا فلورثته » (1).

- وروى مسلم من حديث جابر بن عبد اللَّه ﷺ قال : قال رسول اللَّه : « ابدأ بنفسك فتصدق عليها ، فإن فضل شيء فلأهلك ، فإن فضل عن أهلك شيء فلذى قرابتك ، فإن فضل عن ذي قرابتك شيء فهكذا وهكذا » (٢) .

أما الصبي الرضيع: فإن الإنفاق عليه في الرضاعة يأتي من خلال الإنفاق على أمه ، فإن تغذيتها تعتبر تغذية له بالضرورة ، وكذلك ما تحتاج إليه من خير وراحة وإتحاف لا جرم أن ذلك ينعكس على الطفل الرضيع ، ويشبه ذلك قوله تعالى : ﴿ وَإِن كُنَّ أُولَاتِ حَمْلٍ فَأَنفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ٦] ؟ لأن الغذاء لا يصل إلى الحمل إلا بوساطة أمه (٣) .

وقد اتفق الفقهاء على أن الطفل إذا كان له مال فنفقته في ماله ، وإذا كان ماله لا يكفيه وجب على المسئول عن نفقته استكمال ما يكفيه :

أما وجوب نفقة الطفل على أقاربه الموسرين : فتبدأ بالأقرب فالأقرب لقوله تعالى : ﴿ وَٱعْبُدُوا ٱللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِدِ، شَكَيْمًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى ٱلْقُـرَبَى ﴾ [النساء: ٦] . وقال تعالى : ﴿ وَمَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَىٰ حَقَّامُ ﴾ [الإسراء: ٢٦] .

- وعن طارق المحاربي قال : قدمت المدينة فإذا رسول اللَّه قائم على المنبر يخطب الناس وهو يقول : « يد المعطي العليا ، وابدأ بمن تعول : أمك وأباك ، وأختك وأخاك ، ثم أدناك أدناك » (٤) .

#### مكانة الإنفاق على الأبناء:

نظرًا لاهتمام الشريعة بضرورة الإنفاق على الأبناء حتى لا يتعرضوا للضياع في خضم الحياة ، فقد وضعت حوافز مجزية في الثواب على ذلك الإنفاق بما يجعله قد

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الكفالة ، باب الدين ، ( ٢٢٩٨ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الزكاة ، باب الابتداء في النفقة بالنفس ، ( ٩٩٧ ) ومعنى قوله : ﴿ هَكَذَا وَهَكَذَا ﴾ أخرجه مسلم في الزكاة ، باب الابتداء في النفقة بالنفس ، ( ٩٩٧ ) ومعنى قوله : ﴿ هَكَذَا وَهَكَذَا ﴾ أحكام القرآن لابن العربي ( ٢٠٣/١ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي في الزكاة باب أيتهما العليا ( ٦١/٥ ) وابن حبان في صحيحه ( ٨٠٠٨ ) والضياء وصححه في المختارة ( ١٢٧/٨ ) .

يفوق في أجره الإنفاق في سبيل الله ، وخاصة إذا كان إنفاقًا محكومًا بالضوابط الشرعية ؛ فعن أبي هريرة على قال : قال رسول الله على ينار أنفقته في سبيل الله ، ودينار أنفقته في رقبة ، ودينار تصدقت به على مسكين ، ودينار أنفقته على أهلك ، أعظمها أجرًا الذي أنفقته على أهلك » (١) .

- وعن ثوبان شه مولى رسول الله ﷺ: « أفضل دينار ينفقه الرجل: دينار على عياله ، ودينار يُنفقه على أصحابه في سبيل الله » . قال أبو قلابة: أي رجل أعظم أجرًا من رجل ينفق على عيال صغار يُعِفهم أو ينفعهم الله به ؟ (٢) .

- وعن أبي مسعود البدري ﷺ عن النبي ﷺ قال : « إذا أنفق الرجل على أهله نفقة وهو يحتسبها كانت له صدقة » <sup>(۲)</sup> .

- وعن المقدام بن مَعْدِ يكربَ ﷺ قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « ما أطعمت نفسك فهو لك صدقة ، وما أطعمت زوجتك فهو لك صدقة ، وما أطعمت خادمك فهو لك صدقة » (<sup>1)</sup> .

- وعن أبي هريرة على أن رسول الله على قال يومًا لأصحابه: « تصدقوا » ، فقال رجل: يا رسول الله عندي دينار ، قال: « أنفق على نفسك » ، قال: إن عندي آخر ، قال: « أنفق على عندي آخر ، قال: « أنفق على ولدك » ، قال: إن عندي آخر ، قال: « أنفقه على خادمك » قال: عندي آخر ، قال: « أنقه على خادمك » قال: عندي آخر ، قال: « أنت أبْصَرُ به » (°) .

- وعن كعب بن عُجْرةَ ﴿ قَالَ : مرَّ على النبي يَهِ اللهِ رجل فرأى أصحاب رسول الله عَلَيْتِهِ من جَلَدِه ونشاطه فقالوا : يا رسول الله لو كان هذا في سبيل الله ، فقال

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الزكاة ، باب فضل النفقة علىيالعيال ( ٩٩٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الموضع السابق ذكره ( ٩٩٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الإيمان ، باب ماجاء أن الأعمال بالنية الحسنة ( ٥٥ ) ومسلم في الزكاة ، باب فضل النفقة والصدقة على الأقريين ( ١٠٠٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي في السنن الكبرى ( ٩١٨٥ ) وأحمد في مسنده ( ١٣١/٤ ) قال في المجمع ( ٩١٩/٣ ) : رواه أحمد ، ورجاله ثقات .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في الزكاة ، باب في صلة الرحم ( ١٦٩١ ) والنسائي في الزكاة ، باب الصدقة عن ظهر غنى ( ٦٣٢٥ ) .

رسول اللَّه عَلَيْهِ : « إن كان خرج يسعى على وُلْدِه صغارًا فهو في سبيل اللَّه ، وإن كان خرج يسعى كان خرج يسعى كان خرج يسعى على أبوين شيخين كبيرين فهو في سبيل اللَّه ، وإن كان خرج يسعى رياء ومفاخرة فهو في سبيل اللَّه ، وإن كان خرج يسعى رياء ومفاخرة فهو في سبيل اللَّه ، الشيطان » (١) .

ويقول عبد الله بن المبارك ش : لا يقع موقع الكسب على العيال شيء ولا الجهاد في سبيل الله (٢) .

وكما حفزت الشريعة الإنفاق على الأبناء فإنها قد وقفت من الشح موقفًا متشددًا؛ لأن التقتير يُعرض الأولاد لكثير من المفاسد الاجتماعية التي تنخر كالسوس في أركان المجتمع المسلم. لذا فقد سمحت الشريعة للزوجة أن تأخذ ما يكفي احتياجات أولادها الأساسية من زوجها حتى لا يتعرضوا للضياع:

- عن عائشة تعطینها أن هند بنت عتبة تعطینها قالت : یا رسول الله ، إن أبا سفیان رجل شحیح ، ولیس یعطینی ما یکفینی وولدی إلا ما أخذت منه وهو لا یعلم ، فقال : « خذی ما یکفیك وولدك بالمعروف » (۳) .

فمن حق الولد أن يوسع عليه والده وينفق عليه: فإن الله تعالى خلق الإنسان في طفولته ، في حالة من الضعف ، والعجز لا تساويها طفولة أي من المخلوقات الأخرى على الأرض ، كما أن فترة الطفولة هذه عند الإنسان طويلة نسبيًا ، فهي تساوي تقريبًا سدس الحياة التي يعيشها الإنسان الذي يزيد عمره عن ستين سنة ، وهو خلال هذه المدة يعتمد كليًا في تلبية احتياجاته المادية ، والعاطفية على والديه ، أو من يقوم برعايته ؛ لذلك فقد أمر الله تعالى : الوالدين بالإنفاق على أولادهما ، وتلبية هذه الحاجات لهم ، على قدر سعتهم ، واستطاعتهم .

#### حق الطفل في المراث:

ويتبع حق الطفل في النفقة حقه في الميراث ؛ حيث يتمتع الطفل منذ ولادته حيًّا بأهلية وجوب كاملة ، فيكون له بذلك حقوق في : الميراث ، والوصية ، والوقف ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٢٩/١٩) والأوسط ( ٥٦/٧) قال الهيثمي ( ٣٢٥/٤) : رجال الطبراني في الكبير رجال الصحيح . (٢) سير أعلام النبلاء ( ٣٩٩/٨) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في البيوع ، باب من أجرى الأنصار على ما يتعارفون بينهم في البيوع ( ٢٢١١ ) ومسلم في الأقضية ، باب قصة هند ( ٢٧١٤ ) .

والهبة ، وغيرها .

وأهلية الوجوب الكاملة تثبت للإنسان فور اكتمال كيانه الإنساني بانفصاله حيًّا عن أمه ، وتثبت ولادة الطفل حيًّا باستهلاله بعد ولادته ، والاستهلال هو رفع صوته بالبكاء أو الصراخ ، لما رواه أبو داود في سننه عن أبي هريرة على عن النبي عَلَيْكِ قال : « إذا استهل المولود ورث » (١) .

وفي رواية لابن ماجه : « **لا يرث الصبي حتى يستهل صارخًا** » قال : واستهلاله أن يبكي ويصيح أو يعطس <sup>(۲)</sup> .

وفي حكم الاستهلال : حركة المولود بعد ولادته ؛ لدلالتها على حياته بعد انفصاله عن أمه ولو توفي بعدها بقليل .

إن حرص الشريعة على حق الطفل في الميراث تعني الأمان المادي للطفل ؛ بل إنه قد يكون مصدر رزق لمن يعوله في حالة موت الوالدين أو أحدهم ، حيث تحديد حقه في الميراث يعني حمايته من تقلبات الزمان والحرمان .

#### الحق السابع : حق الطفل في الرضاع

يُولي الإسلام عناية كبيرة في تشريعاته لرضاعة الطفل، ويحث المرأة على ذلك ؟ لأن لَبَنَها أنفع للولد من لبن غيرها، فضلًا عن رحمتها بولدها وفرط إشفاقها عليه، فإذا طلبت الأم إرضاعه متبرعة أو بأجر المثل، فهي أحق بإرضاعه من أية امرأة أخرى، سواء كانت الأم في حال الزوجية أو بعدها ؟ لأن لبنها أوفق له، وهي أحنى عليه (٢).

وفي أحقيتها بالرضاع في مقابلة الأجرة من غير تخاصم أو منازعة يقول الله على : ﴿
وَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُورُ فَنَاتُوهُنَ أَجُورُهُنَّ وَأَتَمِرُوا بَيْنَكُمْ بِمَعْرُونِ ﴾ [الطلاق: ٦] .

أما إن طلبت الأم أكثر من أجرة المثل ؛ فله منعها من إرضاعه وانتزاعه منها وتسليمه إلى غيرها ؛ لقوله تعالى : ﴿ وَإِن تَعَاسَرْتُمْ فَسَتُرْضِعُ لَهُۥ أُخْرَىٰ ﴾ [الطلاق: ٦]، ولأن ما يوجد بأكثر من ثمن المثل كالمعدوم ، وبذلك فإنه لو وُجِدَ الماء بأكثر من

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الفرائض ، باب في المولود يستهل ( ٢٩٢٠ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في الفرائض ، باب إذا استهل المولود ورث ( ٢٧٥١ ) عن جابر 🖝 .

<sup>(</sup>٣) العلاقات الزوجية والحياة الأسرية من منظور طبي إسلامي أ.د/ عبد الحميد محمد عبد العزيز سلسلة الكتاب للأسرة .

ثمن المثل جُعل كأنه معدوم فيباح حينئذ التيمم (١).

أما الذي يُناط به إرضاع الولد: فإن الحكم في ذلك يختلف ما بين حال المرأة مفارقة وحالها مزوجة ، فإن كانت مفارقة فليس للأب أن يجبرها على رضاع الولد؛ بل إنه ( الأب ) منوط به إرضاع ولده ، فيؤدي أجرة ذلك لمن تُرضعه ، سواء كانت أمه أو كانت ظِئرًا غيرها ، وعلى هذا فإن الرضاع يكون على الزوج إلا أن تشاء المرأة المفارقة فهي أحق بأجر المثل ، وهذا لا خلاف فيه ، وذلك كله إذا وُجِد مَن ترضعه ، أما إذا لم توجد من ترضعه ؛ فتُجبر الأم على الإرضاع صيانة للصبي عن الضياع . وكذلك إذا رفض الطفل أن يرضع من غير أمه (٢) .

لذا فقد حرص الإسلام على أن ينال الطفل حقه في الرضاع ؛ لدرجة أنه أخر إقامة الحد على الأم حتى تنهى رضاع طفلها .

ومن أجل التأكيد على حق الطفل في الحصول على حقه في الرضاعة: شجع الإسلام المرضعات من غير أم الولد على إرضاع الأولاد الذين ربما تتوفى أمهاتهم أثناء الولادة، أو ينفصلون عن أمهاتهم لأسباب كثيرة أخرى، فلم يرد الإسلام أن يُحرم هذا الولد من حقه في الرضاع والتغذية، وقد جعل الإسلام مكافأة الأم المرضعة على صنيعها أن جعل لها عليه حقًا كحق الأم في بر الولد واحترامه لها، وسماها أُمَّا من الرضاع.

قال تعالى : ﴿ وَأَنْهَانُكُمُ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا أَلَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّا مُعْمَا مُعْمَالِمُ اللَّهُ مَا مُعْمَالِمُ اللَّلَّا مُعْمَا مَا مُعْمَالِمُ اللَّهُ مَا مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُعْم

ولكن لوَلَدِ من غير أمه ؛ يجب أن يكون عندما تدعو الحاجة إليه . فإن من العادات السيئة التي كان مجتمعنا ولا زال يعاني منها عادة إرضاع الولد ممن حوله من المرضعات من الأهل والمعارف دون قيد ، ودون وجود حاجة إلى هذا الرضاع مع وجود حليب أمه ، وحتى دون إذن من زوج المرضعة ، أو والد الطفل الرضيع ، وإن من

<sup>(</sup>١) المهذب ( ١٦٧/٢ ، ١٦٨ ) والمغني ( ١٦٧/٧ ، ٦٢٨ ) وتفسير الرازي ( ١٢٠/٦ ) وأحكام القرآن للجصاص ( ١٢٠/١ ، ٤٠٤ ) .

<sup>(</sup>۲) المغني ( ۲۲۷/۷ ) وتفسير القرطبي ( ۱٦١/۳ ) والمهذب ( ۱٦٨/۲ ) والهداية ( ۲/۵۶ ) والبناية في شرح الهداية ( ۸۹۹/۶ ) والمحلي ( ۲۳۵/۱۰ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الشهادات ، باب الشهادة على الأنساب ( ٢٦٤٥) عن ابن عباس ، وأخرجه مسلم في الرضاع ، باب يحرم من الرضعة ما يحرم من الولادة ( ٩ ) عن السيدة عائشة .

واجب الوالدين عند تعذر رضاع الولد من أمه أن يتخير له من يقوم بهذه المهمة على أساس الدين والخُـلُق ، فإن الرضاع ينقل مع الحليب أخلاق الأم المرضعة وطباعها .

وقد ورد القصص عن السلف في أثر الرضاع على الأخلاق والسلوك ، ومن ذلك : روى عن والد إمام الحرمين الجويني العالم والفقيه الشافعي الكبير في أول أمره ينسخ بالأجرة ، فاجتمع له من كسب يده شيء اشتري به جارية موصوفة بالخير والصلاح ، ولم يزل يطعمها من كسب يده حلالاً إلى أن حملت بإمام الحرمين ، وهو مستمر على تربيتها بكسب الحلال ، فلما وضعته أوصاها أن لا تُمكِن أحدًا من إرضاعه ، فاتفق أنه دخل عليها يومًا وهي متألمة ، والصغير يكي ، وقد أخذته امرأة من جيرانهم ، وشاغلته بثديها فرضع منه قليلا ، فلما رآه ، شق عليه ، وأخذه إليه ، ونكس رأسه ، ومسح على بطنه ، وأدخل أصبعه في فيه ، ولم يزل يفعل ذلك حتى قاء جميع ما شربه ، وهو يقول : يسهل علي أن يموت ، ولا يفسد طبعه بشرب لبن غير أمه .

ويُحكى أن إمام الحرمين ﷺ كانت تلحقه بعض الأحيان فترة في مجلس المناظرة، فيقول: هذا بسبب بقايا تلك الرضعة (١).

ولقد أثبت العلم الحديث أن لنوعية الغذاء الذي يأكله الإنسان أثرًا كبيرًا في نفسيته وسلوكه ؛ فقد ورد: « الرضاع يُغير الطباع » أي يُغير طبع الصبي عن لحوقه بطبع والديه إلى طبع مرضعته لصغره ولطف مزاجه حث الوالدين على توخي مرضعة طاهرة العنصر زكية الأصل ذات عقل ودين وخلق جميل . والطباع ما تركب في الإنسان من جميع الأخلاق التي لا يكاد يزاولها من خير وشر ؛ لذا فلا غرو في أن تضع الشريعة الإسلامية كل ما يحفظ حقه في الرضاع .

ولقد كان عمر بن الخطاب فله لا يَفرِضُ العطاء إلا لمن فُطِمَ من الأولاد ، فصارت الأمهات يفطمن أولادهن قبل بلوغ أوان الفطام ، فلما علم عمر بذلك رجع عنه ، وفرض للأولاد العطاء بمجرد الولادة ، حتى يطول وقت رضاعهم من أمهاتهم ، ولا يسارعن إلى فطامهم طمعًا بالعطاء ، حرصًا من عمر على أن ينال الأولاد حظًّا وافرًا من الغذاء الذي خصصه اللَّه لهم (٢) .

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان ( ١٦٩/٣ ) وطبقات الشافعية للسبكي (١٦٩/٥) .

<sup>(</sup>٢) مصنف عبد الرزاق ( ٩٧١٥ ) .

## الحق الثامن : حق الطفل في حضانة آمنة

حق الوالدين في حضانة الطفل حق طبيعي فطري ، لما جبل عليه الوالدان من الرحمة والشفقة والرفق بمولودهما ، فهما أجدر الناس بحضانته باعتباره جزءًا منهما ، وأيضًا من حق الطفل أن ينشأ في كنف والديه ، وقد أثبتت الدراسات النفسية والاجتماعية أن حرمان الطفل من رعاية والديه لأي سبب كان ، يعطل ارتقاء كثير من وظائفه الحيوية وقدراته النفسية والعقلية ويصيبه بالأمراض والاضطرابات العصبية والنفسية ، والنقص في النمو الطبيعي في ناحية أو أكثر من نواحي شخصيته ، ومسئولية الوالدين عن رعاية الطفل بالتشاور فيما بينهما ، تستند إلى قوله تعالى : ﴿ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَن رَاضِ مِنهُما وَتَشَاوُر فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِماً ﴾

فإذا كان الفطام يتم بالتشاور ، فرعاية الطفل وتأديبه ومعيشته ، من باب أولى ، تكون أجدر بالتشاور والتراضى بين الطرفين .

كما حددت الشريعة الإسلامية حق حضانة الطفل في حالة انفصال الأبوين ؟ وذلك لأن شأن الحضانة بالنسبة للصغير عظيم الأهمية لما يجده الطفل في سِني الطفولة في ظل الحاضن من رعاية وعناية واهتمام ، ولما يحوطه به الحاضن من أسباب الحرص والإشفاق بما يحول بينه وبين المكاره والمفاسد وكل مظاهر المرض والتلويث والشذوذ ، وبذلك تتحقق للصغير بواعث الاستقرار والراحة لينشأ سليم الجسد والعقل والنفس .

والحضانة تتداخل فيها حقوق كل من الأب والأم والصغير نفسه . أما الأب ، فحقه أن تتدعم وشيجة إلنسب التي تربطه بولده ، وهي وشيجة أساسية وهامة وكبرى تدور من حولها معظم الحقوق والعلائق الشخصية والاجتماعية في المجتمع الإسلامي ، وهي وشيجة أصلها الرحم والقربي وعنوانها المودة التراحم والائتلاف . وأما الأم فحقها أن تحوط ولدها بسياج الرحمة والعاطفة ، فتسكب في نفسه وطبعه وكيانه فيضًا من مشاعر الخير وصدق الوجدان ، وكذلك حقها أن تجد نفسها وهو بكنفها - مُثْلَجَة الصدر ومطمئنة ، وفي ذلك من الإحساس بالسعادة والراحة ما يجعلها قريرة العين هادئة البال .

وأما حق الصغير ، فهو أن يأخذ لنفسه حظًا كافيًا من الصون والرعاية والتربية

الصحيحة ، وأن لا تناوشه – حال طفولته – دواعي المرض أو التفريط .

والحضانة فيما إذا كانت من حق الأم أو الأب موضع خلاف بين العلماء ، وفي ذلك قولان أساسيان ، نعرض لهما في البيان التالي :

# القول الأول : في حق الأم أو الأب في الحضانة

وهو قول الحنفية والمالكية . فقد ذهبوا إلى أن الأم أحق بحضانة الصغير من الأب ، سواء في ذلك ما لو كان الصغير في سن الرضاع أو كان بعد الفطام ، فإن حاجة الصغير إلى الأم بعد الرضاع كحاجته إليها قبل الفطام (١) ، واستدلوا على ذلك بكل من الكتاب والسنة والمعقول :

أما الكتاب ، فقوله تعالى : ﴿ لَا تُضَكَآرٌ وَالِدَهُ الْمِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُم بِولَدِهِ اللهِ وَلا يحل البقرة : ٢٣٣] أي لا يحل للأب أن يمنع الأم من إرضاع ابنها ؛ إضرارًا بها ، ولا يحل كذلك للأم أن تمتنع من إرضاعه إضرارًا بالأب ، ويستفاد من ذلك : أن الأم لها الحق في حضانة الطفل أكثر مما لأبيه .

واستدلوا كذلك من السنة بما أخرج أبو داود عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عبد الله بن عمرو أن امرأة قالت : يا رسول الله ، إن ابني هذا ، كان بطني له وعاء ، وثديي له سقاء ، وحجري له حواء ، وإن أباه طلقني وأراد أن ينتزعه مني ، فقال لها رسول الله علية : « أنت أحق به ما لم تَنكِحِي » (٢) .

- وعن عكرمة قال : خاصمت امرأة عمر عمرَ إلى أبي بكر وكان طلقها ، فقال أبو بكر : هي أعطف وألطف وأرحم وأحن وأرأف ، وهي أحق بولدها ما لم تتزوج ، أو يكبر فيختار لنفسه (٣) .

- وعن ابن عباس قال : طلق عمر بن الخطاب امرأته الأنصارية أم ابنه عاصم فلقيها تحمله وقد فطم ومشى ، فأخذ بيده لينزعه منها ، وقال : أنا أحق بابني منك ، فاختصما إلى أبى بكر فقضى لها به ، وقال : ريحها وحرها وفراشها خير له منك

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن للجصاص ( ٤٠٥/١ ) وتفسير القرطبي ( ١٦٤/٣ ) وأحكام القرآن لابن العربي ( ٢٠٤/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الطلاق ، باب من أحق بالولد ( ٢٢٧٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٧٩/٤ ) وعبد الرزاق في مصنفه ( ١٥٤/٧ ) .

حتى يشب ويختار لنفسه <sup>(۱)</sup> .

- وعن زيد بن إسحاق عن حارثة الأنصاري أن عمر بن الخطاب خاصم إلى أبى بكر في ابنه فقضى به أبو بكر لأمه ثم قال : سمعت رسول الله عليه يقول : « لا توله والدة عن ولدها » (٢٠) .

- وعن عبد الرحمن بن غنم ، قال : اختصم إلى عمر في صبي فقال : هو مع أمه حتى يُعرب عنه لسانه فيختار (٣) .

- وعن أبي الوليد بن مسلم قال : اختصم عم وأم إلى عمر قال عمر : جدب أمك خير لك من خصب عمك (٤) .

وهذا يدل على أحقية الأم بحضانة الصغير – ما لم تنكح – فإن نكحت لم يبق لها في حضانة الولد لانشغالها عنه بحقوق الزوج ، وهو ما لا خلاف فيه . قال ابن المنذر في هذا : أجمع كل من نحفظ عنه من أهل العلم على أن الزوجين إذا افترقا ولهما ولد : أن الأم أحق به ما لم تنكح .

وقال أيضًا : أجمع كل من يُحفظ عنه من أهل العلم على ألا حق للأم في الولد إذا تزوجت .

وجملة القول في ذلك: أنه لا خلاف بين علماء السلف في المرأة المطلقة إذا لم تتزوج: أنها أحق بولدها من أبيه ما دام طفلًا صغيرًا لا يميز شيئًا إذا كان عندها في حرز وكفاية ، ولم يَثْبُتُ منها فسق أو تبرج يؤثر في أخلاق الطفل (°).

ويُستدل كذلك بما أخرجه أبو داود عن على الله قال : خرج زيد بن حارثة إلى مكة ، فقدم بابنة حمزة ، فقال جعفر : أنا آخذها ، أنا أحق بها ، ابنة عمي وعندي خالتها وإنما الخالة أم ، فقال علي : أنا أحق بها ، ابنة عمي وعندي ابنة رسول الله علي أحق بها أنا خرجت إليها وسافرت ، وقدمت بها ، فخرج النبي عَلِينَةٍ ، فذكر حديثًا قال : « وأما الجارية فأقضِي بها لجعفر تكون مع

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه (١٥٤/٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ٨/٥ ) عن أبي بكر ﷺ وأخرجه الديلمي في مسند الفردوس (٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ١٣١/٥ ) عن أنس . وقوله : ( لا توله ) أي : لا يفرق بينهما وكل أنثى فارقت ولدها فهي واله . (٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ١٥٦/٧ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه سعيد بن منصور في سننه ( ١٤١/٢ ) وعبد الرزاق في مصنفه ( ١٥٦/٧ ) .

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي (١٦٤/٣ ، ١٦٥ ) .

دائرة الأسرة —————— ١٠

خالتها ، وإنما الحالة أم » <sup>(١)</sup> .

أما استدلالهم بالمعقول: فهو أن الأم أشد رفقًا بالولد وأكثر حنوًا عليه وأعظم صبرًا وإشفاقًا ، وبخاصة في سِنِي الطفولة التي تقتضي من عظيم العناية والاصطبار والتجلد ما لا يقدر عليه الرجل فلا جرم أن تكون الأم أنفع له وأدرَى بحاجاته.

# القول الثاني في حق الأم أو الأب في الحضانة :

وهو قول الشافعية والحنابلة . وهم يتفقون مع سائر الفقهاء على أحقية الأم بالصغير في سن الرضاع ، وذلك ما لا خلاف فيه ، لكنهم يختلفون مع الحنفية والمالكية في أحقية الحضانة بعد سن الرضاع . فقالت الشافعية والحنابلة : إن الصغير إذا بلغ سبع سنين كان له الخيار بين أبويه ، فإن اختار أحدهما كان أحق به ، ولو اختارهما الصغير معًا أجريت بينهما القرعة ؟ لأنه لا يمكن اجتماع الاثنين على كفالته .

ومن جهة أخرى: فإنه لا مَزِيَّةً لأحدهما على الآخر فَيُخْتَار من دون صاحبه ، ولا مناص هنا لفض الحلاف والتنازع إلا بإجراء الاستهام ( القرعة ) وكذلك لو لم يختر واحدًا منهما أُقرع بينهما ، وذلك كيلا يُترك الطفل وحده من غير حاضن يرعاه ويكفله ، فيضيع أو يهلك (٢) ،

# واستدلوا على ذلك بما يلى :

- أخرج أبو داود عن أبي هريرة قال : سمعت امرأة جاءت إلى رسول اللَّه عَلَيْتُهُ وَأَنا قاعد عنده فقالت : يا رسول اللَّه ، إن زوجي يريد أن يذهب بابني ، وقد سقاني من بئر أبي عنبة (٢) . وقد نفعني ، فقال رسول اللَّه عَلَيْتُهُ : « استهما عليه » فقال زوجها : من يحاقني في ولدي ؟ فقال النبي عَلَيْتُهُ : « هذا أبوك ، وهذه أمك ، فخذ بيد أيهما شئت » . فأخذ بيد أمه فانطلقت به (٤) .

- وعن عمارة بن ربيعة الجرمي قال : خاصمت في أمي عمي إلى علي ، فقال علي : وكانوا علي : أمك أحب إليك أم عمك ؟ قلت : بل أمي ثلاث مرات ، قال : وكانوا يستحبون الثلاث في كل شيء ، فقال لي : أنت مع أمك ، وأخوك هذا إذا بلغ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الطلاق ، باب من أحق بالولد ( ٢٢٧٨ ) .

<sup>(</sup>٢) المهذب ( ١٧١/٢ ) والمغنى ( ٦١٤/٧ ، ٦١٥ ) .

<sup>(</sup>٣) بئر أبي عنبة : اسم لبئر بالمدينة وهي تعني بذلك أن الولد قد شب وكبر واستطاع أن ينفعها وأنها كانت ترعاه وتقوم بشئونه حتى وصل إلى هذه الحال وكأنها تقدم بذلك مسوغات حتى يحكم لها رسول الله بأحقيتها بالولد .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الموضع السابق ذكره ( ٢٢٧٧ ) .

ما بلغت نُحير كما خُيرت ، قال : وأنا غلام (١) .

- وعن عبد الحميد الأنصاري عن أبيه عن جده : أن جده أسلم ، وأبت امرأته أن تُسلم ، فجاء ابن له صغير لم يبلغ ، فأجلس النبي ﷺ الأبّ ها هنا ، والأم ها هنا ، ثم خيره ، وقال : « اللهم اهده ، فذهب إلى أبيه » (٢) .

# الحق التاسع : حق الطفل في العدل والمساواة

قد يجمح هوى النفس عند بعض الآباء إلى تفضيل أحد الأبناء على الآخرين ، أو تفضيل الذكور على الإناث ، أو إيثار بعضهم ببعض الامتيازات المادية أو المعنوية ، ما يسبب الشقاق والعداوة بين الإخوة ، أو يسبب الصراعات النفسية للابن المضطهد ، والإفساد للابن المدلل ... وكل هذا مما يأباه الإسلام ويرفضه بكل شدة ؛ لأنه دين الحق والعدل والمساواة ، ودين المحبة بين الناس ، ودين الفطرة السوية ؛ فهو يريد مجتمعًا متماسكًا لا تناحر فيه ولا خلاف ، ويريد نفوسًا مطمئنة ارتوت من ينابيع الحق والعدالة الاجتماعية ، فأصبحت شموعًا تُضيء للحيارى والمضطهدين ، فكل إناء ينضح بما فيه ، والمسلم الحق يشيع مبادئ الخير كلها ، ويُرسي دعائم المبادئ النبيلة التي تنشدها البشرية قاطبة في وهج الصراعات الدنيوية التي تعيشها .

ونعرض فيما يلي التوجيهات النبوية التي تسدد خطانا في تحقيق العدل بين الأبناء حتى نبني نفوسًا سوية ، تعرف كيف تقوم بحقوق ربها ، وكيف تبر آباءها وتخلص لربها ، وتسير على نهج نبيها بما يُصلح شأنها وشأن مجتمعاتها :

- يقول الرسول ﷺ: « اعدلوا بين أولادكم في النَّحَل ، كما تُحبون أن يعدلوا بينكم في البر واللطف » (٣) .

- ويقول : عَيْكُ « اتقوا اللَّه واعدلوا بين أولادكم كما تحبون أن يبروكم » (1) .

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٧/ ١٥٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في السنن الكبرى (٨٣/٤) ( ٦٣٨٦ ) وأحمد في مسنده ( ٤٤٧/٥ ) وعبد الرزاق في مصنفه ( ١٦٠/٧ ) .

<sup>(</sup>٣) جاء ذلك في حديث النعمان بن بشير ونحلة والده له ، أخرجه بلفظه ابن حبان في صحيحه ( ١٩/١٠ ٥) والبيهفي في الكبرى ( ١٦٨٦ ) والديلمي في مسند الفردوس ( ٩٩/١ ) وحديث النعمان في الصحيحين بنحوه ، وسيأتي تخريجه . والنحل : العطية والهبة ابتداء من غير عوض ولا استحقاق . (النهاية ٢٩/٥) . (٤) ذكره بلفظه العجلوني في كشف الخفاء ( ٤٤/١ ) وعزاه للطبراني عن النعمان بن بشير .

- ويقول عَلِيْكِ : « إن الله تعالى : يحب أن تعدلوا بين أولادكم » (١) .
- ويقول ﷺ : « سووا بين أولادكم في العطية ، فإني لو كنت مؤثرًا أحدًا على أحد لآثرت النساء على الرجال » (٢) .
- وعن طاووس قال: كان إذا سألوه عن الرجل يُفضل بعض ولده يقرأ:
   ﴿ أَنَحُكُمُ اَلْجَهُلِيَّةِ يَبْغُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠] (٣).
- قال سفيان : ونقلت عن طاووس أنه قال : لا يجوز للرجل أن يُفضل بعض ولده ولو كان رغيفًا محترقًا .
- وبهذا الإسناد عن سفيان عن مالك بن مغول عن أبي معشر الكوفي قال : قال إبراهيم : كانوا يُحبون أن يسووا بينهم حتى في القبلة (1) .
- وعن عامر قال: سمعت النعمان بن بشير وهو على المنبر يقول: أعطاني أبي عطية ، فقالت عمرة بنت رواحة: لا أرضى حتى تشهد رسول الله ، فأتى رسول الله علية فقال: إن ابني من عمرة ابنة رواحة أعطيته فأمرتني أن أشهدك يا رسول الله ، قال: « فاتقوا الله واعدلوا الله ، قال: « فاتقوا الله واعدلوا بين أولادكم » . قال: فرجع فرد عطيته (°) .
- وقال المغيرة في حديثه : « أليس يسرك أن يكونوا في البر واللطف سواء؟ » قال : « فأشهد على هذا غيري » (١) .
- وذكر مجالد في حديثه : « إن لهم عليك من الحق أن تعدل بينهم ، كما أن لك عليهم من الحق أن يبروك » (V) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارقطني في سننه (٢/٣) عن النعمان .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ١٧٧/٦ ) والطبراني في الكبير ( ٣٥٤/١١ ) والديلمي في مسند الفردوس ( ٣٠٤/١١ ) عن ابن عباس ، وأخرجه سعيد بن منصور في السنن ( ١١٩/١ ) عن يحيى بن أبي كثير ، وحسن ابن حجر إسناده في الفتح ( ٢١٣/٥ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور في تفسيره ( ٧٦٤ ) وابن عبد البر في التمهيد ( ٢٢٩/٧ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن عبد البر في التمهيد ( ٢٢٩/٧ ) .

 <sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في الهبة . باب الإشهاد في الهبة ( ٢٥٨٧ ) وبنحوه أخرجه مسلم عن الشعبي عن النعمان في الهبات ، باب كراهة تفضيل بعض الأولاد في الهبة ( ١٣) ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود في الإجارات ، باب في الرجل يفضل بعض ولده ، ( ٣٥٤٢ ) وأحمد في المسند ( ٢٠٠٤ ) .

<sup>(</sup>٧) تفرد مجالد بهذه اللفظة عن الشعبي عن النعمان فيما أخرجه أبو داود في الموضع السالف ذكره ، =

- وروى أنس أن رجلًا كان عند النبي على فجاء ابن له فقبله وأجلسه على فخذه ، وجاءت ابنة له فأجلسها بين يديه ، فقال رسول الله على « (۱) .

## حق البنات في العدل والمساوة :

وبالنسبة للبنات فقد اهتم الإسلام اهتمامًا خاصًّا بهن نظرًا لتلك المعاناة التي عانين منها في العصر الجاهلي الذي قال الله تعالى : فيه : ﴿ وَإِذَا بُشِرَ أَمَدُهُم بِٱلْأَنْقَ ظَلَ وَجَهُمُ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمٌ ۞ يَنُورَىٰ مِنَ ٱلْقَوْرِ مِن شُوَّهِ مَا بُشِرَ بِلِدَّ ٱيْسَكُمُ عَلَى هُونٍ أَرَّ يَدُسُمُ فِي ٱللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

وهكذا أخذ الإسلام يزيل رواسب الجاهلية ويدعو إلى المساواة المطلقة والعدل الشامل، لم يفرق في المعاملة الرحيمة والعطف الأبوي بين ذكر وأنثى، تحقيقًا لقوله تبارك وتعالى: ﴿ اَعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكَى ﴾ [المائدة: ٨]. فجعل رزق الذكور أو الإناث خاضعًا لمشيئته جلَّ شأنه: ﴿ لِتَلِهِ مُلَكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَعْلُقُ مَا يَشَأَهُ اللَّكُورِ ﴾ أو الإناث خاضعًا لمشيئته جلَّ شأنه: ﴿ لِلَّهِ مُلَكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَعْلُقُ مَا يَشَأَهُ وَالنَّالُ وَإِنْكُا وَإِنْكُا وَيَعَمُلُ مَن يَشَآهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴾ [الشورى: ٤٩-٥٠].

كما جعل أساس الثواب الأخروي واحدًا للذكر والأنثى : ﴿ فَاَسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ وَبُهُمْ وَبُهُمْ وَبُهُمْ أَنِى لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَلِمِلِ مِنكُم مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ بَعْضُكُم مِنْ بَعْضِ ۚ ﴾ [آل عمران: ١٩٥] .

# الحق العاشر: حق الطفل في الضمان الاجتماعي

ويُقصد بالضمان الاجتماعي للطفل: تلبية حاجاته الأساسية وخاصة للفقراء والمحتاجين والعاجزين ، وهذا الضمان واجب الأفراد ومؤسسات المجتمع ، ومنها الدولة على السواء .

ويشمل هذا النظام: حضانة الأطفال الأيتام، واللقطاء، وذوي الاحتياجات الخاصة، واللاجئين، والمحرومين بصفة مؤقتة أو دائمة من بيئتهم العائلية، والمقهورين بالطرد ونحوه.

<sup>=</sup> والبيهقي في الكبرى ( ١٧٧/٦ ) والطيالسي في مسنده ( ٧٨٩ ) والبزار في مسنده ( ٢١٧/٨ ) . (١) قال في مجمع الزوائد ( ١٥٦/٨ ) : رواه البزار ، قال : حدثنا بعض أصحابنا ، ولم يسمه ، وبقية رجاله ثقات .

ويبدأ حق الطفل في الانتفاع من الضمان الاجتماعي بما في ذلك التأمين الاجتماعيَ والإعانات وغيرها منذ ولادته .

والضمان الاجتماعي بهذا المعنى يُعد أصلًا من أصول الشريعة الإسلامية ، ونابعًا من عقيدتها الإيمانية ، وعلى ذلك تدل عشرات الآيات القرآنية والأحاديث النبوية والعديد من الوقائع العملية ، ومنها قول اللَّه تعالى : ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَتُ بَعْمُمُمُ اللَّهُ تعالى : ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَتُ بَعْمُمُمُ اللَّهُ عَنِي الْمُنكَرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُؤْتُونَ الرَّكُوةَ اللَّهُ عَزِينَ حَكِيمُ ﴾ [النوبة: ١٧] .

وقوله تعالي : ﴿ وَالَّذِينَ فِي أَمْوَلِهِمْ حَقُّ مَعْلُومٌ ۞ لِلسَّآبِلِ وَٱلْمَحْرُومِ ﴾ [المعارج: ٢٤- ٢٥] .

- وفي الحديث الشريف: عن أبي موسى الأشعري على قال: قال رسول الله عن المؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضًا » وشبك بين أصابعه (١).

- وقال عَلَيْكِ : « من كان معه فضل ظهر فليعد به على من لا ظهر له ، ومن كان له فضل من زاد فليعد به على من لا زاد له » . قال راوى الحديث : فذكر من أصناف المال ما ذكر حتى رأينا أنه لا حق لأحد منا في فضل (٢) .

- وقال ﷺ : « ما من مؤمن إلا وأنا أولى به فى الدنيا والآخرة ، اقرؤوا إن شئتم : ﴿ النَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَّمُ عَلَّمُ

## دور الدولة في توفير احتياجات الأطفال:

رؤي أن سيدنا عمر بن الخطاب ﷺ بينما كان يحرس قافلة لبعض التجار الذين نزلوا المدينة ليلًا ، إذا به يسمع بكاء طفل ، فتوجه نحوه وقال لأمه : اتقي الله وأحسني إلي صبيك ، ثم عاد إلى مكانه فسمع بكاءه ، فعاد إلى أمه فقال : ويحك إني أراك أم سوء ، ما لي أرى ابنك لا يقر منذ الليلة ، قالت : يا عبد الله قد أبرمتني (أي أضجرتني ) منذ الليلة ، إني أريغه (أي أُرْغِمُه ) علي الفطام فيأبى ، قال :

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الأدب ، باب تعاون المؤمنين ( ٦٠٢٦ ) ومسلم في البر ، باب تراحم المؤمنين ، ( ٢٥٨٥ ) ..

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في اللقطة ، باب استحباب المواسة بفضول المال ( ١٧٢٨ ) ..

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في التفسير ، باب النبي أولي بالمؤمنين من أنفسهم ( ٤٧٨١ ) وبنحوه مسلم في الفرائض ، باب من ترك مالًا فلورثته ( ١٦١٩ ) الآية ٦ من سورة الأحزاب .

ولم؟ قالت: لأن عمر بن الخطاب لا يفرض إلا للفطيم ، قال: وكم له ؟ قالت: كذا وكذا ، قال: ويحك لا تعجليه ، فصلي الفجر وما يستبين الناس قراءته من غلبة البكاء ، فلما سلم ، قال: بؤسًا لعمر ، كم قتل من أولاد المسلمين ، ثم أمر مناديًا فنادى: لا تعجلوا صبيانكم على الفطام ، فإنًا نفرض لكل مولود في الإسلام . وكتب بذلك إلى الآفاق (١) .

- وعن زيد بن أسلم عن أبيه قال: خرجت مع عمر بن الخطاب إلي السوق، فلحقت عمر امرأة شابة فقالت: يا أمير المؤمنين هلك زوجي وترك صبية صغارًا والله ما ينضجون كُراعًا ولا لهم زرع ولا ضرع، وخشيت أن يأكلهم الضبع، وأنا بنت خُفاف بن إيماء الغفاري، وقد شهد أبي الحديبية مع النبي عَلِيليًّ ، فوقف معها عمر ولم يمض، ثم قال: مرحبًا بنسب قريب، ثم انصرف إلي بعير ظهير كان مربوطًا في الدار فحمل عليه غرارتين ملأهما طعامًا، وجعل بينهما نفقة وثيابًا، ثم ناولها بخطامه، ثم قال: اقتاديه، فلن يفني حتى يأتيكم الله بخير، فقال رجل: يا أمير المؤمنين أكثرت لها، فقال عمر: ثكلتك أمك! شهد أبوها الحديبية مع النبي عَلِيليًّ ، والله إني لأرى أبا هذه وأخاها قد حاصرا حصنًا زمانًا فافتتحناه، ثم أصبحنا نستفىء سهمانهما فيه (٢).

ومن مظاهر الضمان الاجتماعي للدولة نحو الأطفال: نظام الوقف: فمن الثابت تاريخيًّا أن من بين الأوقاف الخيرية التي أوقفها صلاح الدين الأيوبي: وقفًا لإمداد الأمهات بالحليب اللازم لأطفالهن، فجعل من أحد أبواب قلعة دمشق ميزابًا يسيل منه الحليب، وميزابًا آخر يسيل منه الماء المذاب بالسكر، فتأتي الأمهات يومين كل أسبوع فيأخذن لأطفالهن ما يحتاجون إليه من الحليب والسكر.

ويذكر الرحالة المشهور ابن بطوطة أنه شاهد في دمشق أوقافًا خيرية ، كان منها وقف ما يكسر من صحون الفخار وغيرها لمتعلمي الحرفة من الأحداث ، والقصد منه جبر خاطر الطفل ، ودفع العقاب عنه وتعويض الصانع عما كسر له .

<sup>(</sup>١) ذكره ابن سعد في الطبقات الكبرى ٣٠١/٣ عن نافع عن ابن عمر ...

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في المغازي ، باب غزوة الحديبية ، ( ١٦٠٤ ) – وقوله : ( ينضجون ) : أي ما يطبخون كراعًا لعجزهم وصغرهم ، يعني لا يكفون أنفسهم خدمة ما يأكلونه ، فكيف غيره ؟! وفي رواية : « ما تستنضج كراعا » والكراع : يد الشاة . النهاية ( ٦٩/٥ ) وقوله : ظهير : يعني شديد الظهر قويًّا على الرحلة . يراجع : النهاية ( ١٦٦/٣ ) .

دائرة الأسرة \_\_\_\_\_\_\_ ٧٠

## حق الطفل اليتيم في الضمان الاجتماعي :

اهتمت الشريعة اهتمامًا خاصًّا باليتيم حتى لا تجمع عليه فقدان عاطفة الأبوة وفقد مصدر الإنفاق ، ففجرت ينابيع الرحمة في قلوب المؤمنين نحو ذلك اليتيم ، وجعلت الدرجات العلى من الجنة منزلًا لمن كفل اليتيم بنية خالصة صادقة ، وحب متدفق يُعوض دور الأب الراحل ويُحقق الأمان النفسي للطفل . ونعرض فيما يلي أحاديث الرسول علي في هذا الشأن : قال علي : « كافل اليتيم له أو لغيره ، أنا وهو : هاتين في الجنة » وأشار مالك بالسبابة والوسطى (١) .

- وقال عَلِيْتُهِ: « أنا وكافل اليتيم له أو لغيره إذا اتقى الله في الجنة كهاتين » وأشار بأصبعيه المسبحة والوسطى (٢) .
- وقال عَلِيْكِ : « من قبض يتيمًا من بين مسلمَين إلى طعامه وشرابه ؛ أدخمله الله الجنة ، إلا أن يعمل عملًا لا يُغفر له » (٣) .
- وقال ﷺ : « من آوى يتيما أو يتيمين ثم صبر واحتسب ؛ كنت أنا وهو في الجنة كهاتين » . وحرك أصبعيه السبابة والوسطى (¹) .
- وقال ﷺ : « من مسح رأس يتيم لا يمسحه إلا لله ؛ فإن له بكل شعرة مرت على يده حسنة ، ومن أحسن إلى يتيمة أو يتيم عنده كنت أنا وهو في الجنة كهاتين » . وقرن بين أصبعيه (°) .
- وقال عَلِيْقِ : « أنا خصيم يوم القيامة عن اليتيم والمعاهد ، ومن أخاصمه أخصمه » (٦) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك في الموطأ ( ٩٤٨/٢ ) والبيهفي في الكبرى ( ٢٨٣/٦ ) وابن عبد البر في التمهيد (٢) أخرجه مالك في الموطق نفسه والطبراني في الكبير ( ٢٤٠/١٦ ) عن صفوان بن سليم مرسلا . وأخرجه ابن عبد البر في الموضع نفسه والطبراني في الكبير ( ٣٢٠/٢٠ ) والحميدى في مسنده ( ٣٧٠/٢ ) عن أم سعد بنت مرة الفهري عن أبيها عن النبي عليه . قال الهيشمى ( ١٦٣/٨ ) رواه الطبراني ورجاله ثقات .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في البر والصلة ، باب في رحمة اليتبم ، (١٩١٧ ) عن ابن عباس

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ٨٤٧٢ ) قال الهيثمي ( ١٨٢/٨ ) : وفيه من لم أعرفه .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في مسنده ( ٥٠/٥ ) والبيهقي في الشعب ( ٢٧٢/٧ ) والطبراني في الكبير ( ٢٨٤/٨ ) عن أبي أمامة . قال الهيثمي ( ١٦٠/٨ ) : رواه أحمد والطبراني وفيه على بن يزيد ، وهو ضعيف .

<sup>(</sup>٦) ذكره في كشف الخفاء ( ٢٨٥/٢ ) عن عمر بن سعد يرفعه .

- وقال ﷺ : « من ولي لليتيم مالًا فليتجر فيه ، ولا يدعه حتى تأكله الصدقة » (١) .

- وعن عمر ﷺ قال : « رحم اللَّه امرءًا أتجر على يتيم بلطمة » (٢) .
- وعن على : أنه كان يُزكى أموال ولد أبي رافع وكانوا أيتاما في حجره <sup>(٣)</sup> .

وانتهز الرسول ﷺ كل فرصة لبيان مكانة من يرعى الأيتام ويحقق لهم الضمان الاجتماعي ، حتى يغنيهم الله من فضله ، وجعل ذلك يعدل الجهاد في سبيل الله :

- قال ﷺ : « من أعتق رقبة مسلمة فهي فداؤه من النار بكل عظم من عظام محرره بعظم من عظامه ، ومن أدرك أحد والديه فلم يغفر له ؛ فأبعده الله ، ومن ضم يتيمًا من بين أبوين مسلمين إلى طعامه وشرابه حتى يغنيه الله ، وجبت له الجنة » (٤) .
- وقال ﷺ : « من عال ثلاثة من الأيتام كان كمن قام ليله وصام نهاره ، وغدا وراح شاهرًا سيفه في سبيل الله ، وكنت أنا وهو في الجنة أخوين كهاتين أختان » (°) .

وبين الرسول ﷺ المكانة السامية للمرأة التي تضحى بالزواج في سبيل تربية الأيتام:

- قال عَيِّلِيَّةِ: « ثلاثة في ظل العرش يوم القيامة يوم لا ظل إلا ظله: واصل الرحم يزيد اللَّه في رزقه ويمد في أجله ، وامرأة مات زوجها وترك عليها أيتامًا صغارًا فقالت: لا أتزوج ، أقيم علي أيتامى حتى يموتوا أو يغنيهم اللَّه ، وعبد صنع طعامًا فأضاف ضيفه وأحسن نفقته ، فدعا عليه اليتيم والمسكين فأطعمهم لوجه اللَّه تعالى » (٢)

الحق الحادي عشر : حق الطفل في حسن تاديبه

لقد حرص الإسلام في كل مواقفه بالنسبة للذرية علي رسم الخطوط الدقيقة التي

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقى في الكبرى (٢/٦) وأبو القاسم الجرجانى في تاريخ جرجان (١٨٨/١) عن عمرو بن شعيب عن أيه عن جده .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن ( ٢٨٥/٦ ) - قوله : ( بلطمة ) : الذي في القاموس والنهاية : اللطيمة :
 الجمال التي تحمل العطر والبز غير الميرة ولطائم المسك أو عيشه .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن ( ١٠٨/٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٤٤/٤ ) عن مالك بن عمرو القشيري . قال الهيثمي في المجمع . ( ١٤٠/٨ ) : إسناده حسن .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه في الأدب ، باب حق اليتيم ( ٣٦٨٠ ) عن ابن عباس 🕁 .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الديلمي في مسند الفردوس (٢٣٤٩) . عن أنس ﷺ .

ترسم حياتهم وتحدد شخصياتهم وتنشئهم على العقيدة الإيمانية الصحيحة ، ولم يترك ذلك لنزعات الآباء وشهواتهم فهم غَرْشُ الأمة الإسلامية ودعامتها ، ومن أغلي الكنوز الواجب الحفاظ عليها وصيانتها من كل دنس أو فكر مضلل أو ميوعة ، فإذا ضاع الشباب في خضم الحياة ضاعت معهم الأمة وتداعت عليها الأمم الأخرى كما تتداعى الذئاب إلى قصعتها (١) .

ولقد حض الإسلام على الاهتمام بتربية الأطفال وتنشئته التشئة الصحيحة والسليمة فقال تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا فُوّا أَنفُسَكُو وَأَهْلِكُو نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالسليمة فقال تعالى : ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّيْنَ مَامَنُوا فُوّا أَنفُسَكُو وَأَهْلِكُو نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحَجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْهِكُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ وَالخِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْهِكُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٦] .

.. وقد سأل عمر النبي عَلَيْهِ لما نزلت هذه الآية ، فقال : يا رسول اللّه نقي أنفسنا ، فكيف لنا بأهلينا ؟ فقال عَلَيْهِ : « تنهونهم عما نهاكم اللّه ، وتأمرونهم بما أمر اللّه » . (٢)

ولذلك قال العلماء : ذلك حق علي الإنسان في نفسه ، وولده ، وأهله ؛ فعلينا تعليم أولادنا ، وأهلينا الدين ، والخير ، وما لا يُشتَغْنى عنه من الأدب (٣) .

لذاك نرى الرسول يدعو إلي تأديب الأولاد فيقول صلوات ربي وسلامه عليه : وما نحل والد ولدًا من نحل أفضل من أدب حسن » (<sup>4)</sup> .

- وعن ابن عباس عن النبي على : « أكرموا أولادكم وأحسنوا أدبهم » (°).

وقد وجه الرسول علي الخطاب للآباء وشدد عليهم في تأديب الأولاد لما للآباء من تأثير بالغ على سلوك النشء وعقيدته وشخصيته كما قال الصادق المعصوم : «كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو نيجسانه » (٦) .

<sup>(</sup>١) نحو نظرية للتربية الإسلامية ليس بالتكفير والتجهيل تربي الأجيال ، المستشار الدكتور علي جريشة مكتبة وهبة .

<sup>(</sup>٢) ذكره القرطبي في تفسيره ( ١٩٥/١٨ ) عن القشيري

<sup>(</sup>٣) انظر : تفسير القرطبي ( ١٩٦/١٨ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في البر ، باب في أدب الولد ( ١٩٥٢ ) وأحمد في مسنده (٣ /٤١٢) عن أيوب ابن موسى بن عمرو عن أبيه عن جده . قال الترمذي : حديث غريب . .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه في الأدب ، باب بر الوالدين ( ٣٦٧١ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في الجنائز ، باب ما قيل في أبناء المشركين ( ١٢٩٢ ) ومسلم في القدر ، باب معنى كل مولود يولد على الفطرة ( ٢٦٥٨ ) .عن أبي هريرة ،

٠٠ حقوق الطفل

- ولما سُئل ﷺ عن حق الولد علي والده قال : « أَن يُحسن اسمه ، ويُحسن أَدِيه » (١) .

#### صور من تهذيب سلوكيات الطفل:

مما لا شك فيه أن للعادات والمفاهيم التي ينشأ عليها الإنسان ، ويكتسبها منذ صغره من أهله ووالديه الأثر الأكبر في رسم سلوكه ، وتكوين شخصيته عندما يكبر.

ولقد كانت عناية الإسلام كبيرة في توجيه الأطفال ، والعناية بتربيتهم وتهذيب سلوكياتهم ؛ لذا كانت ضرورة الاهتمام بهذه الناحية عند الطفل ، واستغلال القدرة الفائقة لديه علي الاكتساب ، والتطور ، وفي ذلك يقول الإمام علي شه : إنما قلب الحدث كالأرض الخالية ، ما أُلقى فيها من شيء قبلته (٢) .

ويقول الإمام الغزالي في : والصبي أمانة عند والديه ، وقلبه الطاهر جوهرة نفيسة ساذجة خالية عن كل نقش وصورة ، وهو قابل لكل نقش ، ومائل إلي كل ما يمال به إليه ، فإن عُوّد الخير وعلمه نشأ عليه ، وسَعِدَ في الدنيا والآخرة ، وشاركه في ثوابه أبوه ، وكل معلم له ، ومؤدب وإن عُوّد الشر ، وأهمل إهمال البهائم شقي ، وهلك وكان الوزر في رقبة القيم عليه والوالي له (٣) .

وهكذا نرى تأكيد علماء المسلمين علي أن كل مولود يولد ولديه استعداد كبير لقبول ما يُقدمه له والداه من التوجيه والتربية ، ولديه استعداد لاكتساب السلوك والعادات الحسنة والسيئة ، والاعتياد عليها حتى في الكبر ولذلك قال الشاعر :

وينشا ناشئ الفتيان فنيعًا على ما كان عوده أبوه (١)

ويقول الإمام الغزالي ﷺ : إن الصبي بجوهره خُلِق قابلًا للخير والشر جميعًا وإنما أبواه يميلان به إلى أحد الجانبين (°).

وقد قيل عن تأثير التربية والتوجيه في الصغار أكثر من الكبار: قد ينفع الأدب الأولاد في صِغَر وليس ينفع عند الكبرة الأدب

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في الشعب (٦/ ٤٠١) ، ( ٨٦٥٨ ) عن عائشة ، والصيداوي في معجم الشيوخ

<sup>(</sup> ٣٢٠/١ ) عن مصعب بن سعد عن أبيه . ﴿ ٢ ﴾ انظر نهج البلاغة ص : ﴿ ٣١ ﴾ .

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين (٧٢/٣) . (٤) البيت من الوافر ، وهو لأبي العلاء المعري

<sup>(</sup>٥) إحياء علوم الدين (٧٢/٣)

إن الغصون إذا قَوَّمتها اعتدلت ولا يلين ولو لَيُثْتُهُ الحشب (١)

من صور التوجيه النبوى للصغار ، والحرص على تنبيههم على الخطأ في سلوكهم وتصرفاتهم : ما روي عن أبي هريرة الله قال : أخذ الحسن الله تمرة من تمر الصدقة ، فجعلها في فيه ، فقال علمت أنّا لا نأكل الصدقة » (٢) .

ومن صور توجيه الصالحين للصغار تهذيبًا لسلوكياتهم الإيمانية: ما جاء عن سهل بن عبد الله التُسترى فله قال: كنت وأنا ابن ثلاث سنين أقوم بالليل فأنظر إلي صلاة خالي محمد بن سوار ، فقال لي يومًا: ألا تذكر الله الذي خلقك ؟ فقلت: كيف أذكره ؟ قال: قل بقلبك عند تقلبك في ثيابك ثلاث مرات من غير أن تُحرك به لسانك ، الله معي ، الله ناظر إلي ، الله شاهدي . فقلت ذلك ليلي ، ثم أعلمته ، فقال: قل ذلك كل ليلة فقال: قل في كل ليلة سبع مرات ، فقلت ذلك ثم أعلمته ، فقال: قل ذلك كل ليلة إحدى عشر مرة ، فقلته ، فوقع في قلبي حلاوته ، فلما كان بعد سنة قال لي خالي : احفظ ما علمتك ، ودُم عليه إلي أن تدخل القبر ، فإنه ينفعك في الدنيا والآخرة ، فلم أزل على ذلك سنين فوجدت لذلك حلاوة في سري ، ثم قال لي خالي يومًا : ياسهل ، من كان الله معه ، وناظرًا إليه ، وشاهده أيعصيه ؟ إياك والمعصية (٣) .

ومن صور تهذيب سلوكيات الطفل: توازن الحقوق والواجبات في التربية السليمة؛ حيث تتناول التربية أيضًا تنشئة الطفل على أن عليه واجبات كما أن له حقوقًا؛ لأن هذه العادات في حقيقة أمرها تُشكل واجبات اجتماعية يجب على الفرد القيام بها نحو أسرته، ومجتمعه. وتبدأ العناية بهذه الناحية من داخل الأسرة، حيث يُربي الطفل على أداء واجباته نحو أسرته ثم يمتد ذلك إلى خارج الأسرة.

# وكثيرة هي النصوص الإسلامية الخاصة بالواجبات الاجتماعية :

فَمَنَ القَرآنِ الكريم: قوله تعالى: ﴿ وَقَنَىٰ رَبُكَ أَلَا تَمْبُدُوۤا إِلَّاۤ إِيَّاهُ وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَاً إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ ٱحَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا فَلَا تَقُل لَمُّمَا أَفِي وَلا نَنْهَرُهُمَا وَقُل لَهُمَا فَوْلاً كَرِيمًا ۞ وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل زَبِّ ٱرْحَمْهُمَا كَمَّ رَبَّيَانِي صَغِيرًا ﴾.

<sup>(</sup>١) البيت من البسيط ، وهو لسابق بن عبد الله البربري

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في الزكاة ، باب مايذكر في الصدقة للنبي ﷺ ( ۱٤۹۱ ) ومسلم في الزكاة ،
 باب تحريم الزكاة على الرسول ﷺ ( ۱۰٦٩ ) . (٣) إحياء علوم الدين ( ٧٤/٣ ) .

ومن السنة الشريفة : عن عبد الرحمن بن أبي بكرة عن أبيه قال : قال رسول الله : « ألا أنبئكم بأكبر الكبائر » ، قلنا : بلى يا رسول الله على ، قال : « الإشراك بالله ، وعقوق الوالدين » ، وكان متكمًا فجلس فقال : « ألا وقول الزور وشهادة الزور ، ألا وقول الزور وشهادة الزور » ، فما زال يقولها حتى قلت : لا يسكت (١) .

- وقال ﷺ : « عِفُوا عن نساء الناس تعف نساؤكم ، بِـرُّوا آباءكم تبركم أبناؤكم ، ومن أتاه أخوه متنصلًا فليقبل ذلك منه محقًا كان أو مبطلًا ، فإن لم يفعل ؛ لم يرد على الحوض » (٢) .
- وعن عبد الله بن عمرو بن العاص الله على الله على الله على الكبائر: « من الكبائر: شتم الرجل والديه ؟ قال: « نعم يسب أبا الرجل فيسب أباه ، ويسب أمه فيسب أمه » (٣) .
- وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال : جاء رجل إلى النبي فقال : إن أبي اجتاح مالي فقال : « أنت ومالك لأبيك ، إن أولادكم من أطيب كسبكم ، فكلوا من أموالهم » (٤) .

ومن توازنات الشريعة في الحقوق والواجبات : أن يربي الصغير علي الرحمة من الكبار ، فيعرف معاني الاحترام للكبير :

- عن عمرو بن شعیب عن أبیه عن جده قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « لیس منا من لم یرحم صغیرنا ویعرف شرف » - وفی روایة - : «حق کبیرنا » (°) .

ويجب أن يربي الصغير على البر والود فيعرف معنى بر الوالدين عندما يشب عن الطوق ؛ فعن أبي هريرة أن رسول الله على قال : « أعينوا أولادكم على البر ، فمن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في استتابة المرتدين ، باب إثم من أشرك بالله ( ٦٩١٩ ) ومسلم في الإيمان ، باب بيان الكبائر وأكبرها ( ١٤٣ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ١٥٤/٤) عن أبي هريرة .والحديث صححه الحاكم وتعقبه الذهبي .
 وقوله : متنصلًا : أي انتفى من ذنبه واعتذر إليه . النهاية ( ٦٧/٥ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الأدب ، باب لايسب الرجل والديه ( ٥٩٧٣ ) ومسلم في صحيحه الإيمان ، باب بيان الكبائر ( ١٤٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في البيوع ، باب في الرجل يأكل من مال ولده ( ٣٥٣٠ ) وابن ماجه في التجارات ، باب ما للرجل من مال ولده ( ٢٢٩٢ ) وأحمد في مسنده ( ٣ / ٢١٤ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي في البر ( ١٩٢٠ ) وأبو داود في الأدب ، بآب في الرحمة ( ٤٩٤٣ ) وأحمد في مسنده ( ١٨٥/٢ ) .

شاء استخرج العقوق من ولده » (١) .

- وعن عفير أن رسول الله عليه عليه قال : « إن الود يتوارث » (٢) .
  - وقال ﷺ : « رحم اللَّه والدَّا أعان ولده على بره » <sup>(٣)</sup>

وقد استعرضنا فيما سبق بعض المبادئ التي أمر الحبيب المصطفى الآباء أن ينشئوا عليها أولادهم ، ونستكمل هنا بعض النماذج من هديه الشريف في صقل الأبناء وتعويدهم السلوك الحميد :

- ومن صور تهذيب سلوكيات الطفل ظهور الآباء بمظهر الصدق ليكونوا قدوة لأبنائهم :
- أرسى الرسول ﷺ قواعد الصدق في المعاملة منذ الطفولة المبكرة حتى تكون منها بحاله الله المسلم وركيزة في معاملاته طوال حياته ؛ فعن عبد الله بن عامر شه قال : دعتني أمي يوما ورسول الله ﷺ قاعد في بيتنا فقالت : يا عبد الله تعال حتى أعطيك . فقال لها عليه الصلاة والسلام : « ما أردت أن تعطيه ؟ » ، قالت : أردت أن أعطيه تمرًا ، فقال : « أما إنك لو لم تُعطه شيئًا ، كتبت عليك كذبة » (ئ) .
- وقال على المحلف المناسبة : « إن الكذب لا يصلح منه جد ولا هزل ، ولا أن يعد الرجل ابنه ، ثم لا ينجز له ، إن الصدق يهدى إلى البر ، وإن البر يهدى إلى الجنة ، وإن الكذب يهدى إلى الفجور ، وإن الفجور يهدى إلى النار ؛ إنه يقال للصادق : صدق وبر ، ولكاذب : كذب وفجر ، وإن الرجل ليصدق حتى يكتب عند الله صديقًا ، ويكذب حتى يكتب عند الله كذابًا » (°) .

ومن هنا كان تقريع الشاعر فيمن يخالف فعله قوله :

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط (٤ / ٢٣٨ ) قال الهيثمي في مجمع الزوائد ( ١٤٦/٨ ) : فيه من لم أعرفهم

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٨٩/١٧ ) والحاكم وصححه في المستدرك ( ١٩٤/٤ ) والبخاري في الأدب المفرد ( ٣٠/١ ) والشهاب في مسنده ( ١٥٦/١ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ٢١٩/٥ ) وهناد في الزهد ( ٤٨٦/٢ ) عن الشعبى يرفعه إلى النبي ﷺ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الأدب، باب في التشديد في الكذب ( ٤٩٩١ ) وأحمد في مسنده ( ٤٤٧/٣ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ١٢٧/١ ) والشهاب في مسنده ( ٢٦٣/٢ ) عن ابن مسعود مرفوعاً ، وأخرجه البيهقي في الشعب ( ٢٦٣/٤ ) موقوفاً .

هلا كان لنفسك ذا التعليم كيما يصح به وأنت سقيم فإذا انتهت عنه فانت حكيم (١) يا أيها الرجل المعلم غيره تصف الدواء لذي السقام وذي الضنى ابدأ بنفسك فانهها عن غيها

حقًا إن النبي على كان الترجمان الحي لفضائل القرآن والصورة المتحركة لتوجيهاته الخالدة ، وهو الذي قال عن نفسه الشريفة : « أدبني ربي فأحسن تأديبي » (٢) فهو الأسوة الحسنة ، والرحمة المهداة والنور الذي يُضيئ للحيارى والتائهين .

ومن حسن تأديب الطفل: أمره بالعبادات وتلقينه أحكام الحلال والحرام ؛ عن ابن عباس شخة أنه قال: « اعملوا بطاعة الله واتقوا معاصي الله ، ومروا أولادكم بامتثال الأوامر واجتناب النواهي ؛ فذلك وقاية لهم ولكم من النار » (٣) .

وهكذا حين يتفهم الولد منذ نعومة أظفاره أحكام الشريعة يكون قد حصل علي حقه في حسن التأديب ، ولا يعرف في شبابه سوى الإسلام تشريعًا ومنهاجًا .

# الحق الثاني عشر: حق الطفل في معرفة أصول دينه وآدابه

إن معرفة أصول الدين وآدابه هي الركيزة الأساسية في بناء شخصية الطفل علي مدى عمره كله ، وهي حق أصيل له يُعاقب الوالدين علي التفريط فيه ؛ لأن هذا معناه حرمان الابن من النعيم الأخروي في المستقبل .

وأصول الدين عميقة ولها فروع متشعبة نوجزها فيما يلي :

من أصول الدين شهادة أن لا اله إلا الله :

- قال ﷺ : « إذا أفصح أولادكم فعلموهم لا إله إلا الله ، ثم لا تُبالوا متى ماتوا ، وإذا اثغروا فمروهم بالصلاة » (<sup>4)</sup> .

- وعن محمد بن الأسود بن خلف أن أباه حدثه قال : رأيت النبي علي يايع الناس

<sup>(</sup>١) ذكر الأبيات البيهقي في شعب الإيمان ( ٣١٦/٢ ) وهي للمتوكل الليثي المتوفى سنة ٨٥ هـ .

<sup>(</sup>٢) ذكره القرطبي في تفسيره (١٨ / ٢٢٨ ) .

<sup>(</sup>٣) ذكره بنحوه ابن كثير في تفسيره ( ٣٩٢/٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٣٠٥/١ ) – وقوله : اثغروا : الإثغار : سقوط سن الصبي ونباتها . والمراد به ها هنا السقوط يقال : رواضع الصبي فإذا نبتت بعد السقوط قيل اثغر . النهاية ( ٢١٣/١ ) .

يوم الفتح فجاء الرجال والنساء والصغار والكبار فبايعوه علي الإسلام والشهادة ، قال عبد الله بن عثمان بن خثيم : قلت : وما الشهادة ؟ فأخبرني محمد بن الأسود قال : الشهادة (كذا ، وشهادة ) أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله (١) .

#### ومن أصول الدين الصلاة والصوم:

- قال على : « مروا أولادكم بالصلاة وهم أبناء سبع سنين ، واضربوهم عليها وهم أبناء عشر سنين ، وفرقوا بينهم في المضاجع ، وإذا زوج أحدكم خادمه عبده أو أجيره فلا ينظر إلى ما دون السرة وفوق الركبة » (٢) .
  - وعنه ﷺ قال : « إذا عرف الغلام يمينه من شماله فمروه بالصلاة » (٣) .
- وعنه ﷺ قال : « إذا بلغ أولادكم سبع سنين ففرقوا بين فرشهم ، وإذا بلغوا عشر سنين فاضربوهم على الصلاة » (<sup>۱)</sup> .

## ومن أصول الدين الحج :

- عن ابن عباس قال : رفعت امرأة صبيًّا لها فقالت : يا رسول اللَّه ألهذا حج ؟ قال : « نعم ولك أجر » (°).

## ومن أصول الدين بر الوالدين :

- عن عبد الله بن مسعود قال : سألت رسول الله على أن العمل أفضل ؟ قال : « الصلاة على وقتها » ، قلت : ثم أي ؟ قال : « بر الوالدين » ، قلت : ثم أي ؟ قال : « الجهاد في سبيل الله » (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده (٣/٥١٥) والطبراني في الكبير (٢٨٠/١) والحاكم في المستدرك (٣٣٥/٣) وعبد الرزاق في مصنفه (٥/٦) وقال الضياء في المختارة (٢٤٤/٤) : إسناده حسن .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب الصلاة ، باب متى يؤمر الغلام بالصلاة ( ٤٩٥ ، ٤٩٦ ) عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في الموضع السابق ( ٤٩٧ ) عن معاذ بن حبيب الجهني .

 <sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٣١٧/١ ) والدارقطني في سننه ( ٢٣٠/١ ) عن الربيع بن سبرة عن أبيه عن جده .

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في الحج، باب صحة حج الصبي ( ١٣٣٦) البيهقي في السنن الكبرى ( ٣٢٦/٢ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في الأدب ، باب البر والصلة ( ٩٧٠ ) ومسلم في الإيمان ، باب كون الإيمان بالله تعالى أفضل الأعمال ( ١٣٧ ) .

- وعن أبي هريرة قال: جاء رجل إلى رسول الله عَلَيْتِ فقال: يا رسول الله، من أحق الناس بحسن صحابتي ؟ قال: « أمك » ، قال: ثم من ؟ قال: « أبوك » (١٠) . قال: ثم من ؟ قال: « أبوك » (١٠) .

- وعن أبي أسيد مالك بن ربيعة الساعد يقال: بينا نحن عند رسول الله إذ جاءه رجل من بني سلمة فقال: يا رسول الله هل بقى من بر أبوى شيء أبرهما به بعد موتهما ؟ ، قال: « نعم ، الصلاة عليهما ، والاستغفار لهما ، وإنفاذ عهدهما من بعدهما ، وصلة الرحم التى لا توصل إلا بهما ، وإكرام صديقهما » (٢) .

# ومن أصول الدين حب القرآن وحب النبي وآل بيته :

- قال ﷺ : « أدبوا أولادكم على ثلاث خصال : حب نبيكم ، وحب أهل بيته ، وقراءة القرآن ، فإن حملة القرآن في ظل الله يوم لا ظل إلا ظله مع أنبيائه وأصفيائه » (٢٠) . دستور شامل في أصول الدين وآدابه :

لنقرأ معًا تلك الآيات القرآنية الجامعة الشاملة التي تبلغ الذروة في تأديب الأب لأولاده والأخذ بيدهم إلي مدارج الإيمان قال تعالى : ﴿ وَلِذَ قَالَ لُقْمَنُ لِآتِنِهِ وَهُوَ لَوُلاده والأخذ بيدهم إلي مدارج الإيمان قال تعالى : ﴿ وَلِذَ قَالَ لُقْمَنُ لِآتِنِهِ وَهُوَ يَعْظُمُ يَنُبُنَى لَا تُشْرِكِ بِاللّهِ إِنَّ الشِيْرِكِ لَظُمْلُمُ عَظِيدٌ ۞ وَوَصَّيْنَا الْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أَمْمُ وَهُنَا عَلَى وَهُنِ وَفِصَدْلُمُ فِي عَامَيْنِ أَنِ الشَّكِرِ لِي وَلِوَلِدَيْكَ إِلَى الْمُصِيدُ ۞ وَإِن جَهَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكِ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِدِ عِلْمٌ فَلَا تُطِمّهُما وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفَا عَلَى اللهُ مِنْ أَنَابُ إِلَى مُرْحِعُكُم فَأْنِيثُكُم بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ۞ يَنبُنَى وَلِي بَاللّهُ إِن اللّهُ لَطِيفُ خَيدٌ ۞ يَبُنَى أَقِي الصَّكُوةَ وَأَمْر بِالْمَعُوفِ وَانّهُ عَنِ الْمُنكِرِ وَاصِير عَلَى اللّهُ لِيكُ مِنْ عَنْم الْأَمُورِ ﴾ [لقمان: ١٣- ١٧] .

ونعرض فيما يلي وصية جامعة أوصى بها الرسول ﷺ عبد الله بن عباس وهو غلام

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الموضع السالف ذكره ( ٩٧١ ) ومسلم في ( البر والصلة ، باب بر الوالدين ( ٢٥٤٨ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب في برالوالدين ( ١٤٢٥ ) وابن ماجه في الأدب ، باب وصل من كان أبوك يصل ( ٣٦٦٤ ) وأحمد في مسنده ( ٤٩٧/٣ )

<sup>(</sup>٣) قال العجلوني في كشف الخفاء ( ٧٦/١ ) : رواه أبو النصر عبد الكريم بن محمد الشيرازي في فوائده وابن النجار في تاريخه عن على ـ على ـ وفعه ، قال المناوى ضعيف .

ليعلمه أصول الدين واليقين في عبارات شاملة جامعة تخلق شبابًا على درجة عالية من الصمود والتصدى لكل تحديات الحياة .

وصية الرسول على لله بن عباس شه فيما رواه أنه قال: كنت خلف رسول الله يومًا فقال: كنت خلف رسول الله يومًا فقال: « يا غلام إنى أعلمك كلمات: احفظ الله يحفظك ، احفظ الله تجده تجاهك ، إذا سألت فاسأل الله ، وإذا استعنت فاستعن بالله ، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك ، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك ، رفعت الأقلام وجفت الصحف » (١). الحق الثالث عشر: حق الطفل في الرعاية الاجتماعية

حرص الإسلام علي رعاية الطفل اجتماعيًا ، واتخذ لأجل ذلك خطوات جادة ، أهمها إلزام الوالدين بتعليم الأولاد ، وحثهما على أن يقوما بمسئوليتهما المشتركة من إحسان تربيته تربية قويمة ومتوازنة ، وعن نموه العقلي والبدني ، وينصرف هذا الحق إلي كل من يحل محل الوالدين من المسئولين عن رعايته والقيام علي مصالحه ، وتكون مصالح الطفل الفضلي موضع اهتمامهما الأساسي .

# ومن أولويات الرعاية الاجتماعية :

- تعليمه قواعد الإيمان .
- وتدريبه على عبادة الله ، وطاعته .
- وتأديبه بآداب الإسلام ، ومكارم الأخلاق .
- وتعويده علي اجتناب المحرمات ، وسائر السلوكيات والعادات السيئة والضارة ، والبعد عن قرناء السوء .
  - وتوجيهه إلى الرياضة المفيدة ، والقراءة النافعة .
- وأن يكون الوالدان أو المسئولون عن رعايته قدوة عملية صالحة له في كل ذلك .
- وعليهم مراعاة التدرج في منحه هامشًا من الحرية ، وفقًا لتطوره العمري ، بما يعمق شعوره بالمسئولية ، تمهيدًا لتحمله المسئولية الكاملة عند بلوغه السن القانونية .

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي وصححه في صفة القيامة ( ٢٥١٦ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٠٣/١ ) والحاكم في المستدرك ( ٣٠٣/٢ ) .

- ومن الضروري حماية الطفل وخاصة في سن المراهقة من استثارة الغرائز الجنسية ، والانفعال العاطفي عند التوعية الجنسية .

# ويجب في جميع الأحوال (١) :

- استخدام الأسلوب الأمثل في التعبير ، والملائم لكل مرحلة من مراحل نمو
   الطفل العقلي والوجداني .
- إدماج المعلومات الجنسية بصورة ملائمة في مواد العلوم المناسبة لها كعلم الأحياء ، والعلوم الصحية ، والعبادات والأحوال الشخصية ، والتربية الدينية .
- اقتران عرض مواد التوعية الجنسية ، بتعميق الآداب السلوكية الإسلامية المتصلة بهذه الناحية ، وبيان الحلال من الحرام ، ومخاطر انحراف السلوك الجنسي عن التعاليم الإسلامية السامية .
- وفي جميع الأحوال ، ينبغي العمل على وقاية المراهقين من الممارسات التي تشجع على الانحراف ، أو على إثارة الغرائز الدنيا المخالفة للتعاليم الدينية ولقيم المجتمع ، وذلك بمنع الاختلاط في المدارس الإعدادية والثانوية ، والنوادي الرياضية ، وتعيين مدربات للفتيات بها ، ومنع ارتياد المراهقين من الجنسين لأماكن الفساد واللهو العابث ، وتقرير عقوبات رادعة للمسئولين عن تلك الأماكن في حالة مخالفة ذلك .

# ومن حقوق الرعاية الاجتماعية للطفل في الإسلام

#### حق الطفل في الأنشطة العقلية و البدنية:

- يقول رسول اللَّه ﷺ : « حق الولد على الوالد : أن يعلمه الكتاب ، والرمى والسباحة ، وأن يُوَرِثُهُ طيبًا » (٢) .
  - وقال خالد بن الوليد ﷺ : أُمِونَا أن نعلم أولادنا الرمى ، والقرآن .

## حق الطفل في الزواج بعد البلوغ ،

- يقول الرسول عَلِيْكُ : « حق الولد علي والده : أن يُحسن اسمه ، ويزوجه إذا

<sup>(</sup>١) حقوق الطفل ورعايته ، عبد السلام الدويبي ، الدار الجماهيرية للنشر والتوزيع والإعلان - فن تربية الأولاد في الإسلام ، محمود سعيد مرسى، دار التوزيع والنشر الإسلامية .

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البيهقي في السنن الكبرى ( ١٠ / ١٥ ) وأبو نعيم في الحلية ( ١٨٤/١ ) والحكيم الترمذي في نوادر الأصول ( ٣٤٨/٢ ) عن أبي رافع مولى رسول الله ﷺ .

أدرك، ويعلمه الكتاب » (١).

#### اختيار الصديق الصالح للأبناء :

بينت السنة الشريفة أهمية الأصدقاء في التأثير على الفكر والوجدان ، فقال ﷺ: « المرء على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل » (٢) .

فصديق الأبناء لابد أن يكون صالحا تقيًّا حتى يكتسبوا منهم الخصال الحميدة .

ومن وصية ابن سيناء في تربية الولد : « أن يكون مع الصبي في مكتبه صبية حسنة آدابهم مرضية عادتهم لأن الصبي ألْقن وهو عنه آخذ وبه آنس » .

ولاشك أن تأديب الولد وملاحقته منذ الصغر بتهيئة البيئة الصالحة له هي التي تعطي أفضل النتائج وأطيب الثمرات . بينما التأديب في الكبر فيه من المشقة الكثير حيث تكون العادات قد ترسخت في الوجدان وطبعت السلوك بطابعها .

## القرآن والإعداد الاجتماعي للطفل:

شجع النبي ﷺ الوالدين علي تعليم أولادهم القرآن الكريم وحفظه ، وجعل لهم على ذلك ثوابًا عظيمًا . يقول رسول الله ﷺ : « من قرأ القرآن وعمل بما فيه ؛ أَلْبَسَ الله والديه تاجًا يوم القيامة ضوؤه أحسن من ضوء القمر » (٢) .

- وعن أبي حنيفة الله أنه أهدى معلم ولده حماد لما حفَّظه الفاتحة مائة درهم ، وكان الكبش يُشْتَرى بدرهم ، ولما استكثر المعلم ما قدمه أبو حنيفة له ، قال له الإمام على الكبش الكبش علمت ولدي ، فلو كان معنا أكثر من ذلك لدفعناه إليك تعظيمًا للقرآن (1) .

ويجب أن يسعى الوالدان إلي تعليم الولد القرآن منذ السنوات الأولي لتعلمه النطق والكلام .

قال ابن سينا : إذا تهيأ الصبي للتلقين ووعى سمعه ؛ أُخذ في تعليم القرآن له (°) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الديلمي في مسند الفردوس ( ١٣١/٢ ) عن أبي هريرة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في الزهد ، باب الرجل على دين خليله ( ٢٣٧٨ ) وأبو داود في الأدب ، باب من يؤمر أن يجالس ( ٤٨٣٣ ) وأحمد في مسنده ( ٣٠٣/٢ ) عن أبي هريرة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في الصلاة ، باب في ثواب قراءة القرآن ( ١٤٥٣ ) وأحمد في مسنده ( ٤٤٠/٣ ) . عن معاذ الجهني .

<sup>(</sup>٥) منهج التربية النبوية للطفل ص : ( ١٠٥ ) نقلًا عن كتاب سياسة الأولاد .

ويقول ابن عباس على : سلوني عن سورة النساء ، فإني قرأتها وأنا صغير (١) . وقد حفظ الإمام الشافعي على القرآن الكريم في سن السابعة من عمره ، وحفظه سهل بن عبد الله التستري على وهو ابن ست سنين .

وكان الحسن البصرى رفي يقول: قدموا إلينا أحداثكم فإنهم أفرغ قلوبًا ، وأحفظ لم سمعوا .

ولذلك على الوالدين أن يحرصوا كل الحرص على استغلال ملكة سرعة الحفظ والتلقي عند الأطفال ، وملئها بالمفيد مثل حفظ القرآن الكريم ، بدلًا أن تملأ بما يسمعه الأولاد حولهم من أُغَانِ وإعلانات مما لا نفع فيه ولا طائل ، لا في الدنيا ولا في الآخرة .

ويتفرع عن تحفيظهم القرآن: تعليمهم مغازي رسول الله على وسير الصحابة الكرام وشخصيات القادة العظماء والمعارك الحاسمة في التاريخ. وبذلك يتربى الابن على طاعة الله والقيام بحقه والشكر له مما يحقق طهارة لروحه وصحة لجسمه وتهذيبًا لخلقه وإصلاحًا لأقواله وأفعاله، أي لا تقتصر التربية على نشاطات اجتماعية لا تغرس فيه الإحساس بالأمانة والمسئولية

# دور الدولة في تنمية الملكات الفكرية و آداب المجتمعات :

يتبين لنا من نهج الخليفة عمر كيف أن الدولة اهتمت في صدر الإسلام بتنمية الملكات الفكرية للشباب وتعليمهم آداب المجتمعات. ففي الحديث التالي نرى كيف دعا الخليفة عمر غلام صغير السن ، وهو ابن عباس في ، ليجلس مع الصحابة يتناقشون في قضايا عقائدية لإثراء الفكر الإيماني . وعلمه ألا يتكلم قبل الكبار ، ثم طلب منه إدلاء الرأي وشجعه على ذلك ، حفرًا له على مواصلة طلب العلم وزيادة بالنفس :

- عن ابن عباس قال : كان عمر يدعوني مع أصحاب محمد على ويقول : لا تتكلم حتى يتكلموا ، فدعاهم فسألهم : أفرأيتم قول رسول الله على في ليلة القدر : التمسوها في العشر الأواخر أي ليلة ترونها ، فقال بعضهم : ليلة إحدى وعشرين ، وقال بعضهم : ليلة ثلاث ، وقال بعضهم : ليلة خمس ، وقال بعضهم :

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم وصححه ( ٣٠١/٢ ) على شرط الشيخين ووافقه الذهبي .

#### متى يتحمل الطفل السؤلية الاجتماعية ؟

إن الشريعة الإسلامية هي أول شريعة في العالم ميزت بين الصغار والكبار من حيث المسئولية الجنائية تمييزًا كاملًا ، والقواعد التي وضعتها لمسئولية الصغار بالرغم من مضي أكثر من أربعة عشر قرنًا عليها تُعد أحدث القواعد التي تقوم عليها مسئولية الصغار في العصر الحاضر .

فالشريعة لا تعرف محلاً للمسئولية إلا الإنسان المكلف ، وهو من ترجح اكتمال عقله ببلوغه سن النكاح ، ويعفي الأطفال الذين لم يبلغوا الحلم من المسئولية لقوله تعالى : ﴿ وَإِذَا بَكُمُ ٱلْمُلُمُ الْمُلُمُ الْمُلْمَ الْمُلْمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

[النور: ٥٩]

ولقول الرسول ﷺ: « رفع القلم عن ثلاث عن النائم حتى يستيقظ وعن الصبى حتى يحتلم وعن المجنون حتى يعقل » (٢) .

واستند الفقهاء والأصوليون إلى هذه النصوص الشرعية في تقرير قاعدة أصولية هي: أن شرط التكليف ؛ لأن التكليف خطاب ، وخطاب من لا عقل له ولا فهم محال ، كالجماد والبهائم ، وأما الصبي

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن ( ٣١٣/٤ ) وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٣١٧/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الحدود ، باب في المجنون يسرق ( ٢٣٩٨ ) والدارمي في الحدود ، باب رفع القلم عن ثلاث ( ٢٠٤١ ) وابن ماجه في الطلاق ، باب طلاق المعتوه والصغير والنائم ( ٢٠٤١ ) عن السيدة عائشة . وأخرجه الترمذي في الحدود ، باب ما جاء فيمن لايجب عليه الحد ( ١٤٢٣ ) عن على له.

المميز ، وإن كان يفهم ما لا يفهمه غير المميز ، إلا أنه غير فاهم على الكمال مما يفوت معه شرط التكليف . وإن كان الصغير مقاربًا للبلوغ ؛ فإنه وإن كان فاهمًا ، إلا أنه لما كان عقله وفهمه أمر خفي وغير متحقق ، وظهوره فيه على التدريج وليس له ضابط يعرف به ؛ فقد جعل له الشارع ضابطًا وهو البلوغ ، وحط عنه التكليف قبل ذلك تخفيفًا (١) .

والعقوبة في نظر الإسلام ضرورة اجتماعية ، ووسيلة لحماية الجماعة وحفظ نظامها وتحقيق الأمن لها ، وكل ضرورة تقدر بقدرها ، فإذا اقتضت مصلحة الجماعة تغليظ العقوبة غلظت ، وإن اقتضت تخفيفها خففت (٢) .

#### الحق الرابع عشر : حق الطفل في الحفاظ على أمواله

وقد حددت الشريعة الإسلامية كيف تكون أهلية الأداء ؛ أي أهلية الطفل للتصرف في حقوقه وأمواله ، فجعلت مناطها التمييز العقلي ، بالقدرة على معرفة النافع من الضار ، ويتدرج التمييز العقلي حَسَب المراحل العمرية ، ويتأثر بالسن ، وبعوارض الأهلية ، التي قد تعدمها أو تنقصها . وقد استمد فقهاء الشريعة الإسلامية أحكام أهلية الأداء والولاية على المال من قول الله تعالى : ﴿ وَلَا تُوتُولًا السُّعَهَا السَّاءَ وَالَّهُ اللهُ لَكُمْ وَيَنَا ﴾ [النساء: ٥] .

وقوله تعالى : ﴿ وَابْنَلُواْ الْمِنْنَىٰ حَقَّ إِذَا بَلَغُواْ الذِّكَاحَ فَإِنْ ءَانَسَتُمْ مِنْنُهُمْ وُشُدًا فَادْفَعُواْ إِلَيْهِمْ أَمْوَلُكُمْ ۗ ﴾ [النساء: ٦] .

وقوله تعالى : ﴿ فَإِن كَانَ ٱلَّذِى عَلَيْمِهِ ٱلْحَقُّ سَفِيهًا أَوْ ضَمِيفًا أَوْ لَا يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلّ هُوَ فَلَيْمُنْلِلْ وَلِيُّهُمْ بِٱلْصَدْلِ ﴾ [البغرة: ٢٨٢] .

# وقد اشتملت هذه الآيات على ثلاثة أنواع من الناس :

السفيه: وهو الشخص البالغ كبير السن ، ولكنه ضعيف الرأي والعقل ، الذي لا يحسن الأخذ والعطاء ، أو الجاهل الأخرق ، لظهور تبذيره وقلة تدبيره لأمور المال .

٢ - الضعيف : وهو الصغير الذي لم يصل حد البلوغ ، المرفوع عنه التكليف
 (١) الآمدي : الإحكام في أصول الأحكام ( ٢١٥/١ ) وما بعدها ، وعبد القادر عودة في التشريع الجنائي في الإسلام ( ٣٨٨/١ ) وما بعدها ط نادي القضاة ( ١٩٨٤م ) .
 (٢) المرجع السابق لعبد القادر عودة ( ٣٨٩/١ ) .

لعدم اكتمال عقله .

٣ - العاجز عن الإملاء : إما لنَقْصِ في الفطرة كالعي والخرس ، أو للجهل بدلالات التعبير .

والرشد هو : صلاح العقل ، وصلاح الرأي ، في حفظ المال وإحسان التصرف فيه .

ومعنى ابتلاء اليتامى: اختبارهم لمعرفة مدى صلاحهم ، ودلالة الآيات الظاهرة من نهيه تعالى عن إيتاء السفهاء الأموال ، وأمره بدفع أموال اليتامى إليهم إذا وصلوا سن البلوغ ، وإيناس الرشد منهم بعد اختبارهم ، وإملاء الولي بدلًا من السفيه أو الصغير أو العاجز عن الإملاء: أن مناط تمام أهلية الأداء أو الصلاحية للتصرف في الحقوق والأموال ، مرهون بوصول الصغير سن البلوغ ، وهو صحيح العقل ، صحيح الرأي في التصرفات المالية ، وأن الصغير الذي لم يصل إلي سن البلوغ أو بلغ هذه السن وهو ناقص العقل ، فاسد التدبير في حفظ المال وتنميته ، والعاجز عن التعبير ، يكون له ولى أو وصى يتولى عنه مباشرة التصرفات والإملاء بالنيابة عنه .

وليس للبلوغ ولا لظهور الرشد في العقل والتصرف ، سن معينة ؛ بل قد تتقدم وتتأخر حسب ظروف عديدة ، ولذلك اختلف الفقهاء ، وبالتالي اختلف واضعو القوانين المدنية في البلاد المختلفة في تحديد هذه السن ، كل حسب رؤيته الحاصة .

ويبدأ التمييز: ببلوغ الصبي السابعة من عمره ، ويكتمل: بالبلوغ.

وبني الفقهاء تحديدهم لهذه السن ، استهداء بقول الرسول عَلَيْكَ فيما رواه عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أنه عَلِيْكِ قال : « مروا صبيانكم بالصلاة إذا بلغوا سبعًا » (١) .

على أساس أن المشرع الإسلامي قد وجه الخطاب للصبيان في هذه السن ، وإن كان على سبيل الإرشاد وليس على سبيل الوجوب ، إلا أنه يدل على أن الصبي في هذه السن يعقل الصلاة ، ويتوفر لديه نوع من التمييز بين الخير والشر والنافع والضار ، وإلا ما وجه الشارع إليه الخطاب .

ومن حق عديم الأهلية أو ناقصها أن تكفل له الدولة الرعاية الشخصية ، ورعاية حقوقه ، ومصالحه المعنوية والمادية ، وذلك بتنظيم أحكام الولاية علي النفس ، وعلى

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده (٢/١٨٠) والبيهقي في السنن الكبرى (٢٢٨/٢) وابن أبي شيبة في مصنفه (١) .

المال ، والوصاية ، والقوامة ، والمساعدة القضائية ، وغيرها ، وفق أحكام الشريعة الإسلامية . وللطفل الحق على هؤلاء الأولياء والأوصياء ، وعلى المؤسسات التشريعية والقضائية والاجتماعية ، أن يحسنوا رعايته والمحافظة عليه ، وحسن إدارة أمواله ، وتدريبه على إدارتها توطئة لتسلمها عند بلوغ الرشد . وقد حددت النصوص الشرعية ذلك . قال تعالى : ﴿ وَإَبْنَلُوا الْيَنَمَىٰ حَقَّة إِذَا بَلَغُوا النِّكَاحَ فَإِنْ ءَانَسَتُم مِنَهُمُ رُشَدًا فَاتَفُوا إِلَيْهَمَ أَمُولَكُمُ السَّاء: ٦] .

فإذا كان إيناس الرشد في التصرفات المالية ، بطريق عملي مؤكد كالاختبار شرطًا في دفع الأموال لأصحابها ، فأولى أن يكون هذا الرشد متوافرًا في الأولياء والأوصياء .

ومن أهم وسائل اختبار اليتامى الذين بلغوا سن النكاح: تدريبهم على إدارة بعض أموالهم، فإذا أحسنوا إدارة هذا البعض، دفعت لهم سائر أموالهم. قال ﷺ: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ اَلْيَتِيمِ إِلَا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَىٰ يَبْلُغَ أَشُدَّهُ ﴾ [الأنعام: ١٥٢].

وقال تعالى : ﴿ فِي ٱلدُّنيَا وَٱلْآخِرَةُ وَيَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْيَتَنَمَىٰ قُلَ إِصَلَاحٌ لَمُمْ خَيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٠] .

- وقال ﷺ : « ألا من ولى يتيمًا له مال فليتجر فيه ولا يتركه حتى تأكله الصدقة » (١) .
  - ويقول عمر بن الخطاب : اتجروا في أموال اليتامي لا تأكلها الزكاة <sup>(۲)</sup> .

### الحق الخامس عشر: حق الطفل في الرحمة

للطفل الحق في أن يلقى من والديه ومن غيرهما المعاملة الحانية العادلة المحققة لمصلحته ، التي ينال من خلالها العدالة في المعاملة و العطاء ، والحنان ، والبسمة ، والكلمة .

وتلك الرحمة هي التي بعث بها سيدنا محمد ﷺ ، وهي ما تفتقده البشرية في عصرنا الحاضر وتتوق إليه بكل وجدانها ، بعدما ذاقت مرارة الحروب وويلاتها . ونعرض فيما يلى الأحاديث الشريفة التي تشحذ قلوب المؤمنين بالرحمة على

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في الزكاة ، باب ماجاء في زكاة مال اليتيم ( ٦٤١ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ٤٧/٤ ) ، والدارقطني في سننه ( ١٠٩/٢ ) ، عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، وأخرجه الطبراني في الأوسط ( ٢٩٨١ ) عن أنس بن مالك ظه ، قال في مجمع الزوائد ( ٩٧/٣ ) : إسناده صحيح . (٢) أخرجه مالك في الموطأ ، باب زكاة أموال اليتامي ، ( ٥٨٨ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٦٨/٤ ) والدارقطني في سننه ( ١١٠/٢ ) ، وقال الحافظ ابن حجر في التلخيص : إسناده صحيح .

دائرة الأسرة \_\_\_\_\_\_\_\_ ٥٠

الأطفال حيث بين الرسول ﷺ أن الذي لا يرحم الناس لا ينال رحمه الله :

وخص الرسول ﷺ في حديث آخر الصغار بالرحمة ، حيث بين أن الإنسان القاسي القلب الذي لا يرحم الأطفال لا يدخل في زمرة الرسول وصحابته والمؤمنين :

- عن ابن عباس في : قال : قال رسول الله علي : « ليس منا من لم يوحم صغيرنا ، ويوقر كبيرنا » (٢) .

وبين الرسول ﷺ كيف أن الرحمة التي وضعها الله في الأرض ، تشفق بها الوالدة على ولدها ، بل تعطف الوحوش والطيور أيضًا على صغارها :

- عن سليمان فلي قال : قال رسول الله علي ( إن الله تعالى : خلق يوم خلق السماوات والأرض مائة رحمة كل رحمة طباق ما بين السماء والأرض ، وجعل منها في الأرض رحمة ، فبها تعطف الوالدة على ولدها ، والوحش والطير بعضها على بعض وأخر تسعا وتسعين ، فإذا كان يوم القيامة أكملها بهذه الرحمة » (") .

وبين الرسول على أن الرحمة صفة من صفات الرحمن ، أودعها بقلوب أصفيائه لرحمة الصغار ؛ فعن عمر شه قال : قدم علي النبي على بسبي ، فإذا امرأة من السبي تسعى إذ وجدت صبيًا في السبي أخذته فألصقته ببطنها وأرضعته ، فقال لنا النبي على أن « أترون هذه طارحة ولدها في النار ؟ » قلنا : لا ، وهي تقدر على أن لا تطرحه ، فقال : « الله أرحم بعباده من هذه بولدها » (<sup>3)</sup> .

وبين الرسول عَيْكَ غاذج رائعة من الرحمة التي جبلت عليها الأمهات لتأكيد حق الأطفال في الرحمة :

<sup>(</sup>١) أخرجه بلفظه مسلم في الفضائل ، باب رحمته ﷺ الصبيان ( ٢٣١٩ ) ، وأخرجه بنحوه البخاري في التوحيد ، باب ﴿ فَلِ اَدْعُواْ اللَّهُ أَلِ اَدْعُواْ الرَّمْئَنَ ﴾ عن جرير بن عبد الله ﷺ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في البر ، باب ما جاء في رحمة الصبيان ( ١٩١٩ ) ، عن أنس بن مالك ، وأحمد في المسند ( ٢٥٧/١ ) ، عن ابن عباس ﷺ ، وفي الباب أيضًا عن عبد الله بن عمرو ، وأبي هريرة وأبي أمامة ، وهو حديث حسن .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام مسلم في التوبة ، باب في سعة رحمة الله تعالى ( ٢١ ) وفي الباب عن سلمان ﷺ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الأدب ، باب رحمة الولد ( ٩٩٩٥ ) ومسلم في الموضع السالف ذكره (٢٧٥٤ ).

- فعنه ﷺ قال « أتى سائلٌ امرأةً وفي فمها لقمة فأخرجت اللقمة فناولتها السائل فلم تلبث أن رُزقت غلامًا ، فلما ترعرع جاء ذئب فاحتمله فخرجت تعدو في أثر الذئب وهي تقول : ابني ابني ، فأمر الله ملكًا : الحق الذئب فخذ الصبي من فيه وقال : قل لأمه : الله يقرئك السلام ، وقل : هذه لقمة بلقمة » (١) .

ومدح الرسول عَهِي نساء قريش لرحمتهن الشديدة على الأولاد في طفولتهن : وقال عَهِي : « خير نساء ركبن الإبل : صالح نساء قريش ؛ أحناه على ولد في صغره ، وأرعاه على زوج في ذات يده » (٣) .

- وقال ﷺ في حق زوجة عمه فاطمة بنت أسد: « رحمك الله يا أمي! كنت أمي بعد أمي ، تجوعين وتشبعينني ، وتعرين وتكسيني ، وتمنعين نفسك طيئا وتطيبيني تريدين بذلك وجه الله والدار الآخرة ، الله الذي يحيي ويميت وهو حي لا يموت ، اغفر لأمي فاطمة بنت أسد ، ولقنها حجتها ، ووسع مدخلها بحق نبيك والأنبياء الذين من قبل يا أرحم الراحمين » (1) .

وهذا الحديث يبين آثار الرحمة في تشكيل نفوس عظيمة للصغار عندما يبلغون مبلغ الرجولة .

#### سلوك سبيل الرحمة مع الأبناء لتكون منهاجهم في الحياة

إن سلوك سبيل الرحمة مع الأطفال معناه تشكيل وجدانهم بتلك المعاني السامية (١) أخرجها مختصرة أبو نعيم في الحلية ( ٣٨٤/٢ ) عن مالك بن دينار ، وكذلك ذكرها ابن الجوزي في صفوة الصفوة .

<sup>( )</sup> أخرجه البخاري في أحاديث الأنبياء ، باب قول الله تعالى : ﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُرَدَ سُلَيْنَنَ ﴾ ، رقم : ( ٣٢٤٤ ) ومسلم في الفرائض ، باب إذا ادعت المرأة ابنا ( ١٧٢٠ ) عن أبي هريرة ﷺ .

<sup>(</sup>٣) أُخرِجه البخاري في النكّاح، باب إلي من ينكح وأي النساء خير ( ٤٧٩٤). ومسلم في فضائل الصحابة ، باب خيار الناس ( ٢٥٢٧) عن أبي هريرة ﷺ

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ٦٧/١ ) ، والكبير ( ٣٥١/٢٤ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ١٢١/٣ ) عن أنس ﷺ .

الراقية فيترجمها الأطفال سلوكًا عمليًا في حياتهم ، مما يشيع في الأمة مناخًا ملائمًا لحصول كل إنسان على حقه . ونرى الرسول ترايي في منهاج عملي يبين كيف وصلت به الرحمة مع أحفاده حتى في أوقات الصلاة :

- عن عبد الله بن شداد عن أبيه قال : خرج علينا رسول الله على في إحدى صلاتي العشي وهو حامل حسنًا أو حسينًا ، فتقدم النبي على فوضعه ثم كبر للصلاة فصلى فسجد بين ظهري صلاته سجدة أطالها ، قال أبي : فرفعت رأسي فإذا الصبي على ظهر رسول الله على ظهر رسول الله على الله إنك سجدت إلى سجودي فلما قضى رسول الله على الصلاة قال الناس : يا رسول الله إنك سجدت بين ظهري صلاتك سجدة أطلتها حتى ظننا أنه قد حدث أمر وأنه يوحى إليك ؟ قال : « كل ذلك لم يكن ، ولكن ابنى ارتحلنى فكرهت أن أعجله حتى يقضى حاجته » (١) .

- وعن أبي قتادة أن رسول الله ﷺ كان يصلي وهو حامل أمامة بنت زينب بنت رسول الله ﷺ ، فإذا سجد وضعها ، وإذا قام حملها (٢) .

وتظهر رحمة الرسول ﷺ في تخفيفه صلاة الجماعة على المسلمين ، إشفاقًا منه على الأم التي يبكي ابنها ؛ لأنه يعلم مدى ما تعانيه تلك الأم من ألم ، إشفاقًا على صغيرها :

- عن أبي قتادة عن النبي ﷺ قال : « إني لأقرم في الصلاة أريد أن أطول فيها ، فأسمع بكاء الصبى فأتجوز في صلاتي ، كراهية أن أشق على أمه » (") .

- وعن شريك بن عبد اللَّه قال: سمعت أنس بن مالك يقول: « ما صليت وراء إمام قط أخف صلاة ولا أتم من النبي عَلِيلَةٍ ، وإن كان ليسمع بكاء الصبي فيخفف مخافة أن تفتن أمه » (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في سننه ، باب هل يجوز أن تكون سجدة أطول من سجدة ( ٢٢٩/٢ ) والبيهقي في السنن الكبرى ( ٢٩٣٢ ) وابن أبي شيبة في مصنفة ( ٣٨٠/٦ ) والحاكم في المستدرك ( ١٨١/٣ ) وصححه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الصلاة ، باب إذا حمل جارية صغيرة عليى عنقه في الصلاة ( ٤٩٤) ، ومسلم في المساجد ، باب جواز حمل الصبيان في الصلاة ( ٥٤٣) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الأذان ، باب من أخف الصلاة عند بكاء الصبي ( ٧٠٧ ) عن أبي قتادة ،
 ومسلم في باب أمر الأثمة بتخفيف الصلاة ( ٤٧٠ ) عن أنس بن مالك .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الأذان ، باب من أخف الصلاة عند بكاء الصبي ( ٧٠٨ ) .

- وعن قتادة أن أنس بن مالك حدثه أن النبي عَيْنَ قال : « إني لأدخل في الصلاة وأنا أريد إطالتها فأسمع بكاء الصبي ؛ فأتجوز في صلاتي مما أعلم من شدة وجد أمد من بكائه » (١) .

كما تظهر رحمة الرسول ﷺ على الأطفال في مداعبتهم ومسح رؤوسهم والدعاء لهم والتلطف معهم :

- كان رسول الله علي يزور الأنصار فيسلم علي صبيانهم ، ويمسح علي رؤوسهم ويدعو لهم (٢) .
- وعن جابر بن سمرة قال: صليت مع رسول الله ﷺ صلاة الأولى ( الظهر ) ثم خرج إلى أهله وخرجت معه فاستقبله ولدان ، فجعل يمسح خدى أحدهم واحدًا واحدًا ، قال: وأما أنا فمسح خدي (٣) .
- وعن عمرو بن سعيد عن أنس بن مالك شه قال : كان النبي ﷺ أرحم الناس بالعيال ، وكان له ابن مسترضع في ناحية المدينة وكان ظئره قينًا ، وكنا نأتيه وقد دخن البيت بإذخر ؛ فيقبله ويشمه (٤) .
- وعن عبد اللَّه بن جعفر اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْ إِذَا قدم من سفر تُلقَّى بالصبيان من أهل بيته ، وإنه قدم من سفر ، فَسُبِقَ بي إليه ، فحملني بين يديه ، ثم جيء بأحد ابني فاطمة ، فأردفه خلفه ، فدخلنا المدينة ثلاثة على دابة (٥) .

ومن مظاهر رحمته ﷺ : أنه كان يقبل أحفاده ، وتعجب من الأعرابي القاسي القلب وحذره أنه لا يتعرض – أي نتيجة لقسوته – لرحمة الله :

- عن أبي هريرة أن الأقرع بن حابس أبصر النبي ﷺ يقبل الحسن فقال : إن لي عشرةً من الولد ما قبلت واحدًا منهم ، فقال : رسول اللَّه ﷺ : « إنه من لا يرحم لا يرحم » (١٠) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الموضع نفسه ( ٧٠٩ ) ومسلم في باب أمر الأئمة بتخفيف الصلاة ( ٤٧٠ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ٩٢/٥ ) النسائي في السنن الكبرى ( ٨٣٤٩ ) وابن حبان في صحيحه ( ٢٠٦/٢ ) وصحح سنده الضياء في المختارة ( ٤٢٥ ) عن أنس ﷺ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه الفضائل ، باب طيب رائحة النبي ﷺ ( ٢٣٢٩ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه بلفظه البخاري في الأدب المفرد ( ١٣٧/١ ) مسلم في الفضائل ، باب رحمة النبي عليه الصبيان ( ٣٦١٦ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم فضائل الصحابة ، باب فضائل عبد اللَّه بن جعفر ( ٢٤٢٨ ) .

 <sup>(</sup>٦) البخاري في الأدب ، باب رحمة الولد وتقبيله ( ٥٩٥٧ ) ، ومسلم في الفضائل ، باب رحمة النبي عليه الصبيان ( ٢٣١٨ ) .

ومدح الرسول عليه الأب الذي يرحم ابنه وجعل هذا مما يستوجب رحمة الله: فعن أبي هريرة على قال: أتى النبي عليه رجل ومعه صبي فجعل يضمه إليه فقال النبي عليه (أترحمه ؟ » قال: نعم ، قال: « فالله أرحم بك منك به ، وهو أرحم الراحمين » (١).

وأمرنا الرسول على بعدم الدعاء على الأولاد رحمة وشفقة بهم ، حتى لا يستجاب الدعاء ، فيسبب لهم العذاب في الدنيا والآخرة : فعن جابر بن عبد الله في قال رسول الله : « لا تدعوا على أنفسكم ، ولا تدعوا على أولادكم ، ولا تدعوا على خدمكم ، ولا تدعوا على أموالكم ؛ لا توافقوا من الله تبارك وتعالى ساعة نيل فيها عطاء فيستجيب لكم » (١) .

# وهناك نماذج أخرى كثيرة من صور رحمته ﷺ للأولاد منها :

- قال على : كنا حول رسول الله على ، فجاءت أم أيمن تطالبها ، فقالت : يارسول الله ضل الحسن والحسين اللها ، قال : وذاك رَأْدَ النهار ( أي انبساط شمسه ) ، فقال النبي على الله على : « قوموا فاطلبوا ابني » وأخذ كل رجل وجهة ، وأخذت نحو النبي على ، فلم يزل حتى أتى سفح جبل ، وإذا الحسن والحسين المنزق كل واحد منهما صاحبه ، وإذا شجاع قائم علي ذنبه يخرج من فيه شرر النار ( أي مثل شرر النار ) فأسرع إليه رسول الله على فالتفت لرسول الله على أنساب ، فدخل في بعض الأحجار ، ثم أتاهما رسول الله على الله » ثم حمل أحدهما مسح وجوههما ، وقال : « بأبي وأمي أنتما ما أكرمكما على الله » ثم حمل أحدهما على عاتقه الأيمن ، والآخر على عاتقه الأيسر ، فقلت : طوبا لكما ، يعم المطية مطيتكما ، فقال رسول الله على عاتقه الأيسر ، فقلت : طوبا لكما ، يعم المطية مطيتكما ، فقال رسول الله على الله ، وأبوهما خير منهما » ( ) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الييهقى في الشعب ( ٤٢٢/٥ ) والبخاري في الأدب المفرد ( ١٣٧/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الزهد ، باب حديث جابر الطوبل ( ٣٠٠٦ ) وأبو داود في السنن ( ١٥٣٢) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣/٣ ) عن سلمان . وقال الهيثمي في المجمع ( ١٨٢/٩ ) : رواه الطبراني، وفيه أحمد بن راشد ، وهو ضعيف .

قطعت حديثي ، ورفعتهما » (١) .

ومن رحمته بأحفاده ومداعبته لهم قوله ﷺ « حزقة حزقة ترق عين بقة » (٢) .

وسبب ذلك : أنه كان يرقص الحسن أوالحسين ، ويقول له ذلك مداعبة وإيناسًا ، فترقى الغلام حتى وضع قدمه على صدره الشريف . وهذه من مزاحه ومباسطته من قبيل قول « يا أبا عمير » (٣) ..

#### الحق السادس عشر : حق الطفل في اللعب والاستمتاع بوقت الفراغ

أعطى الإسلام للطفل الحق في الاستمتاع بطفولته ، فلا يُسلب حقه في الراحة ، والاستمتاع بوقت الفراغ ، ومزاولة الألعاب والاستجمام ، والمشاركة بحرية في الحياة الثقافية والفنية ، بما يتناسب مع سنه ويحفظ هويته .

وقد دعا الرسول ﷺ الآباء إلى مشاركة الأطفال حياتهم في اللعب بما يتناسب مع سن الطفل وليس سن الأب ، فقال ﷺ : « فليتصاب له » ، أي يصير صبيًا مثله ، بحيث يحقق المشاركة الوجدانية المطلوبة مع مستوى عقل الطفل :

- عن معاوية بن أبي سفيان على أن رسول الله على قال : « من كان له صبي فليتصاب له » (٤) .

وضرب لنا الرسول ﷺ المثل الأعلى في كيفية اللعب مع الأبناء ، حيث اقتطع من وقته الثمين ليشارك حفيديه الحسن والحسين اللعب فيما يحبونه هما ، وليس فيما يحبه

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي المناقب باب مناقب الحسن والحسين ( ٣٧٧٤ ) وأبو داود في الصلاة ، باب الإمام يقطع الخطبة للأمر يحدث ( ١١٠٩ ) ، وابن ماجه في اللباس ، باب لبس الأحمر للرجال ( ٣٦٠٠ ) .

<sup>(</sup>٢) قال إبراهيم الحسيني في البيان والتعريف: أخرجه وكيع في الغرر وابن السني في عمل اليوم والليلة ، والطبراني وأبو نعيم والخطيب وابن عساكر عن أبي هريرة فله البيان ( ٢٢/٢ ) ، والحديث حسنه السيوطي في الكبير ، وذكره الهيثمي في المجمع ( ٢٧٦/٦ ) ، وعزاه للطبراني ، وقال : فيه أبو مزرد ، ولم أجد من وثقه، وبقية رجاله رجال الصحبح .. قوله : « حزقة » بضم الحاء والزاي وفتح القاف المشددة : الصغير الضعيف المقارب الخطر من ضعفه ( وهذا للخطاب أي يا حزقة ... ) . « ترق » بفتح التاء والراء : أي اصعد « عين بقة » بفتح الباء وفتح القاف المشددة : أي عين بعوضة ( وهذا أيضًا للخطاب ) ، والتشبيه إشارة إلى الصغر . (٣) البيان والتعريف ( ٢٢/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الديلمي في مسند الفردوس ( ١٣/٣٥ ) وعزاه في كنز العمال ( ٤٥٤١٣ ) لابن عساكر عن معاوية .

هو ، وذلك حتى يحقق لهما المناخ المطلوب لانطلاق القدرات النفسية .

- عن جابر قال : دخلت علي النبي وهو يمشي علي أربعة ، وعلى ظهره الحسن والحسين الله الله ، وهو يقول : « نعم الجمل جملكما ، ونعم العدلان أنتما » (١) .

وبين الرسول ﷺ أهمية اللعب والحركة في حياة الطفل كوسيلة لتنمية قدراته العقلية في المستقبل:

روي أنس أن رسول اللَّه ﷺ قال : « عرامة الصبى فى صغره : زيادة فى عقله فى كبره » (٢) . والعرامة : الحيوية والحركة والنشاط فى اللعب .

ومن شدة اهتمام الرسول ﷺ بحق الطفل في اللعب فقد كان يأمر كل طفل يراه باللعب :

- روى البخاري في الأدب المفرد: أن رسول الله كان يقول لمن يقابله من الأطفال: « يا غلام اذهب العب » (٣).

والصحابة اقتداءً بالنبي وتقديرًا لأهمية اللعب التربوية كانوا يدفعون أطفالهم إلي اللعب ويشجعونهم عليه ، فكان عروة بن الزبير يقول لولده : يا بني العبوا فإن المروءة لا تكون إلا بعد اللعب .

- وعن مغيرة بن إبراهيم قال: كان أصحابنا يرخصون لنا في اللعب كلها - أي للصبيان (1).

- وقال أبوعقبة : مررت مع ابن عمر بالطريق فمر بغلمة يلعبون فأخرج درهمين فأعطاهم تشجيعًا لهم على نشاطهم في اللعب (°) .

ومن أنواع الأنشطة التي أمر الرسول ﷺ الآباء أن يشركوا أولادهم فيها : السباحة والرماية ، لما لهما من فوائد في المساعدة على قوة الجسم وقوة التركيز في إصابة الهدف ، بما يخلق رجالًا قادرين على الدفاع عن الوطن :

- عن بكر بن عبد الله بن زريع الأنصارى أن رسول الله على قال: « علموا

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢/٣ ) والصيداوي في معجم الشيوخ ( ٢٦٦/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحكيم الترمذي في نوادر الأصول ( ٣٤٦/٢ ) والخطيب البغدادي في تاريخه ( ٧٣/١١ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٨٣/٢ ) والورع ( ٧٤/١ ) عن أبي هريرة .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الأدب المفرد ( ٤٤٠/١ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في الأدب المفرد ( ٤٤١/١ ) والمزى في تهذيب الكمال ( ٩٥/٣٤ ) .

أولادكم السباحة والرماية ، ونعم لهو المؤمنة الغزل ، وإذا دعاك أبواك فأجب أمك » (١) . الحق السابع عشر : حق الطفل في رعايته صحيًا

للطفل حق التمتع بأعلي مستوى صحي يمكن بلوغه ، وله حق استخدام مؤسسات الوقاية والعلاج وإعادة التأهيل . والإسلام يولي الرعاية الصحية للإنسان عمومًا ، وللطفل خاصة ، عناية فائقة ؛ إذ يوجب العمل علي بناء القوة المتكاملة للإنسان بما فيها قوة البدن ؛ لأن الجسم هو عدة الإنسان في الحياة ، وفي القيام بالتكاليف الشرعية ، وقد تضمنت أحاديث الرسول على العديد من القواعد الصحية التي تحافظ على قوة الجسم حتى وُجد في العلوم الإسلامية علم كامل يسمى (الطب النبوي) وأمر الرسول على أبلنظافة وتنظيم التغذية والتداوي وتجنب العدوى ، وما يُعرف الآن بالحجر الصحى ، وحث على الرياضة البدنية .

والقاعدة في الإسلام: أنه يجب المبادرة بأخذ كل جديد نافع ومفيد طالما لا يصطدم بنص شرعي قطعي ، وليس ضارًا ولا خبيثًا ، والحكمة ضالة المؤمن أنى وجدها فهو أحق الناس بها .

وفي ذلك يقول الرسول عَلِيْكُ فيما روته السيدة عائشة : « عليكم بالبغيض النافع التلبينة ، والذي نفس محمد بيده ، إنه ليغسل بطن أحدكم كما يغسل الوسخ عن وجهه بالماء » (٢) .

- وقالت عائشة رَعِظِيَّتِهَا : وكان النبي عَلِيْقِ إذا اشتكى أحد من أهله ؛ لم تزل البرمة على النار حتى يقضى على أحد طرفيه : إما موت ، أو حياة (٢) .

- وعن جابر على قال : كان عند أم المؤمنين عائشة تطفيها صبي يقطر منخراه دمًا ، فدخل رسول الله على فقال : « ما شأن هذا الصبي ؟ » قالت : به العذرة ، فقال : « ويحكن يا معشر النساء ، لا تقتلن أولادكن ، ونصف امرأة يصيبها عذرة أو

<sup>(</sup>١) ذكره ابن حجر في لسان الميزان ( ١١٢/٣ ) عن بكر بن عبد اللَّه بن زريع الأنصاري .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم وصححه في المستدرك ( ٢٢٨/٤) أحمد في مسنده ( ٢٤٢/٦) ، والبيهةي في الشعب ( ٩٤/٥) ، وفي السنن الكبرى ( ٣٤٦/٩) وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٣٩/٥) والديلمي (٣٠/٣) عن السيدة عائشة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في الطب ، باب التلبينة ( ٣٤٤٦ ) ، وأحمد في مسنده ( ١٣٨/٦ ) ، والحاكم في المستدرك (٤٥١/٤ ) وصححه على شرط البخاري .

وجع برأسها فلتأخذ قسطًا هنديًّا » قال : وأمر عائشة ففعلت ذلك ، فبرأ (١) .

- وقال محمد بن حاطب: لما قدمنا من أرض الحبشة خرجت بي أمي إلى رسول الله ﷺ فقالت: يا رسول الله هذا ابن أخيك حاطب وقد أصابه هذا الحرق من النار فلا أكذب علي رسول الله ﷺ ما أدري نفث أو بزق ، وما أدري في أي يد كان ذلك الحرق ، فمسح على رأسي ودعا لي بالبركة وفي ذريتي (٢).

- وعن عبد الرحمن بن عثمان بن إبراهيم بن محمد بن حاطب عن أبيه عن جده محمد بن حاطب عن أمه أم جميل بنت المجلل قالت: أقبلت بك من أرض الحبشة حتى إذا كنت من المدينة على ليلة أو ليلتين طبخت لك طبيخًا ففني الحطب، فذهبت أطلبه، فتناولت القدر فانكفأت على ذراعيك، فقدمت بك المدينة فأتيت بك النبي علية فقلت: بأبي أنت وأمي يا رسول الله! هذا محمد بن حاطب، وهو أول من سمي بك، فتفل النبي علية في فيك ومسح على رأسك ودعا لك بالبركة وجعل يتفل على يديك ويقول: « اذهب البأس رب الناس! واشف أنت الشافي لا شفاء إلا شفاك شفاء لا يُغادر سقمًا » فما قمت بك من عنده حتى برأت يدك (أ).

# الحق الثامن عشر ، حق الطفل في عدم تكليفه ما لا يطيق ( رعاية الأحداث من الأعمال الشاقة )

يسبق الإسلام كل التشريعات الحديثة في رعاية الأحداث من الأعمال الشاقة

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٢٢٨/٤ ) ، وأبو يعلى في مسنده ( ٤٢٢/٣ ) ، قال الحاكم : حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ، وقد أخرج البخاري أيضًا حديث الزهري عن عبيد الله ابن عبد الله عن أم قيس بنت محصن بنحو هذا مختصرا .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ( ٣٦٦/٧ ) عن محمد بن حاطب .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في المناقب ، باب كنية النبي عليه (٣٣٤٧ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٢٢/٣ ، ٤٣٧/٦ ) والشيباني في الآحاد والمثاني ( ٢٥/٦ ) .

وهذا ما نلاحظه من روح الأحاديث الشريفة حيث كان الجهاد شريعة مقدسة يتسابق إليها كل المؤمنين. ورغم احتياج الرسول المالة لكل من يتطوع للجهاد، إلا أنه كان يُشفق على الأطفال رحمة بهم واستحداثًا لقوانين مستقبلية تكون منهاجًا للمسلمين في حياتهم عندما تتعقد الحياة وتتشعب مسالكها.

ونعرض هنا القوانين التي سنها الرسول ﷺ في ضوء الأحاديث الشريفة :

#### حماية الصغير من العمل الذي لا يتناسب مع سنه:

- عن البراء ﷺ قال : عُرضت أنا وابن عمر على رسول الله ﷺ يوم بدر فاستصغرنا - وفي لفظ : فردنا يوم بدر - وشهدنا أُحدًا (١) .

# تدريب الصغير على العمل البسيط كي يتعلم الإيجابية:

- عن سعد بن أبي وقاص شه قال: رد رسول الله بيك عمير بن أبي وقاص عن مخرجه إلى بدر ، واستصغره ، فبكى عُمير فأجازه ، قال سعد : فعقدت عليه حمالة سيفه ، ولقد شهدت بدرًا وما في وجهي إلا شعرة واحدة أمسحها بيدي (٢) .

- وعن أنس بن مالك على قال : كان ابن عمتي حارثة انطلق مع النبي على يوم بدر فانطلق غلامًا نظارًا ما انطلق لقتال فأصابه سهم فقتله فجاءت عمتي أمه إلي رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ، فقالت : يا رسول الله ابني حارثة إن يك في الجنة صبرت واحتسبت وإلا فسترى ما أصنع ؟ فقال : « يا أم حارثة ، إنها جنان كثيرة ، وإن حارثة في الفردوس الأعلى » (٣) .

# عمل الصغير يكون في ظل الرعاية الاجتماعية :

إن الرعاية الاجتماعية للطفل يجب أن تشمل الناحية المادية والمعنوية ، حيث تكفل الرسول عَيْنَةً بكسوة زيد بن ثابت يوم الخندق ، وأرشد يحيى بن عتبة إلى كيفية القتال

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٦٤٤/٣ ) وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٥٤٢/٦ ) والطبراني في الكبير ( ٢٣/٢ ) قال في مجمع الزوائد ( ١٠٨/٦ ) : رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم وصححه في المستدرك ( ٢٠٨/٣ ) والبزار في مسنده ( ٣١٢/٣ ) وأحمد بن حنبل في فضائل الصحابة ( ٧٥١/٢ ) والمروزي في السنة ( ٤٧/١ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٨٢/٣ ) والنسائي في السنن الكبرى ( ٨٢٣٢ ) وابن أبي شيبة في مسنده ( ٣٠٨/٣ ) والحديث مصنفه ( ٣٦٣/٧ ) . والطيالسي في مسنده ( ٢٠٨/١ ) والحاكم في المستدرك ( ٣٠٨/٣ ) والحديث صححه الحاكم وأقره الذهبي . وأخرجه بنحوه البخاري في فضائل الصحابة ، باب فضل من شهد بدرًا ( ٣٧٦١ ) .

### رعاية له ، وحفاظًا عليه :

- وعن زيد بن ثابت : أجازني رسول اللَّه ﷺ يوم الخندق وكساني (١) .

- وعن يحيى بن عتبة بن عبد عن أبيه قال : دعاني رسول اللَّه عَيِّلَيْم وأنا غلام حدث ، فقال : « بل أنت عتبة بن عبد » ، وقال : « أرني سيفك » ، فسله فنظر إليه ، فلما رآه رأى فيه رقة وضعفًا ، فقال : « أرني سيفك » ، فسله فنظر إليه ، فلما رآه رأى فيه رقة وضعفًا ، فقال : « لا تضربن بهذا ، ولكن اطعن به طعنًا » (٢) .

- وقال رسول اللَّه ﷺ يوم قريظة والنضير : « من أدخل هذا الحصن سهمًا وجبت له الجنة » ، قال عتبة : فأدخلت فيه ثلاثة أسهم (٣) .

#### الحق التاسع عشر : حق الطفل في التنشئة على حب الوطن و الدفاع عنه

إن تنشئة الطفل على حب الوطن معناه: غرس الانتماء وقيم الرجولة فيه وتحريره من كل مظاهر التسيب والميوعة ، وترشدنا الأحاديث الشريفة في تعاملاتها مع الطفولة إلى كيفية صنع الرجال الذين تقوم علي سواعدهم الأمة ، ونعرض هنا منهج الرسول عليه في استنهاض همم الغلمان عندما يشبون عن الطوق ، وتوجيه طاقاتهم إلى أهداف سامية ، تحمى الأمة و تساعد على تقدمها .

مسابقات لتمييز الكفاءات:

اتجه الرسول ﷺ على حفز همم الشباب في تعلم الرماية للتدريب على الدفاع عن الوطن وقت الاحتياج إلى ذلك .

- مر رسول الله على بنفر من أسلم ينتضلون فقال : « ارموا يا بني إسماعيل ، فإن أباكم كان راميًا ، وأنا مع محجن بن الأدرع » ، قالوا : من كنت معه غلب ، قال : « فارموا وأنا معكم كلكم » (<sup>3)</sup> .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٥١٠٧/٠ ) وابن عساكر في تاريخه ( ٣١٢/١٩ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٢٠/١٧ ) وابن عساكر في تاريخه ( ٢٨٢/٢٨ ) ، قال في مجمع الزوائد ( ٥٣/٨ ) : رواه الطبراني من طرق ، ورجال بعضها ثقات .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ( ٦٤/ ٢٢٤ ) .

 <sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٢/٧ ) عن عبيدة بن سلمة ، وأخرجه المسعودي في التنبيه والإشراف
 ( ٧١ ) عن ابن عباس ﷺ .

٨٦ حقوق الطفل

#### حفز الهمم للجهاد:

- قال عَلَيْ : « ارموا ، من بلغ العدو بسهم رفعه الله به درجة » ، فقال عبد الرحمن بن النحام : وما الدرجة ؟ فقال عليه : « أما إنها ليست بعتبة أمك ، ولكن ما بين الدرجتين مائة عام » (١) .

- قال ﷺ : « من رمى بسهم في سبيل الله ، فقصر أو بلغ ، كان ذلك له نورًا يوم القيامة » (٢) .

### تحويل لهو الشباب إلى عمل بنَّاء:

أهم ما يتميز به الإسلام أنه شريعة تهتم بالنواحي الدنيوية والأخروية في آن واحد . فهي لا تحرم الشباب من اللهو ، ولكن توجه هذا اللهو إلى أهداف سامية تحقق النفع للأمة بأسرها .

يقول رسول الله ﷺ في ذلك : « إن الله ليُدخل بالسهم الواحد ثلاثة الجنة : صانعه يحتسب في صنعته الخير ، والرامي به ، والممد به ، ارموا واركبوا ، ولأن ترموا أحب إلى من أن تركبوا ، كل ما يلهو به الرجل باطل ، إلا رميه بقوسه ، أو تأديبه فرسه ، أو ملاعبته أهله ، فإنهن من الحق ، ومن علم الرمي ثم تركه فهي نعمة كفرها » (٣) .

- وقال عَلَيْتُم : « كُلُ شيء من لهو الدنيا باطل إلا ثلاثة : انتضالك بقوسك ، وتأديبك فرسك ، وملاعبتك أهلك ؛ فإنها من الحق ، انتضلوا واركبوا ، وأن تنتضلوا أحب إلى ، إن الله ليدخل بالسهم الواحد ثلاثة الجنة : صانعه يحتسب فيه الخير ، والمد به ، والرامى به » (1) .

ونهج عمر بن الخطاب وهو أمير المؤمنين نهج الرسول ﷺ في ضرورة تدريب

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في الجهاد ، باب ثواب من رمى سهم في سبيل الله ( ٢٧/٦ ) وابن أبي شبية في مصنفه ( ٢١ / ٢١) وأحمد في مسنده ( ٢٣٥/٤ ) وابن حبان في الموارد ( ٢٩٦/١ ) عن كعب بن مرة . (٢) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ٣/ ٢٨٥ ) والكبير ( ٣٨١/٢٢ ) عن أبي عمرو الأنصاري . (٣) أخرجه أبو داود في الجهاد ، باب في الرمي ( ٣٥١٣ ) ، وابن ماجه في الجهاد ، باب الرمي في سبيل الله ( ٢٨١١ ) والترمذي وصححه في فضائل الجهاد، باب ما جاء في فضل الرمي في سبيل الله ( ٢٨١١ ) ، والحاكم وصححه في المستدرك ( ٢٠٤٢ ) ، عن عقبة بن عامر على . ومسلم في الإمارة ، باب فضل الرمي في سبيل الله ( ١٩١٩ ) ، عن عقبة بن عامر أن رسول الله على قال : ٥ من علم الرمي ثم تركه فليس منا أو قد عصى » .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ١٠٤/٢ ) والطبراني في الأوسط ( ٢٧٨/٥ ) عن أبي هريرة ﷺ .

### الأولاد تدريبًا يؤهلهم للدفاع عن الوطن:

- عن زياد بن جارية أن عمر بن الخطاب كتب إلي أمراء الشام: أن يتعلموا الغرض ويمشوا بين الغرضين حفاة ، وعلموا أولادكم الكتابة والسباحة (١) .

#### الحق العشرون : حق الطفل في حفظه من الشياطين

إن المتمعن في نهج السنة الشريفة في تربية الأطفال لتبهره تلك الدقة الرائعة في الحفاظ على حقوق الطفل المادية والمعنوية ، فالرسول عليه كان يُحيط الطفولة بسياج منيع من التشريعات التي تحميه من كل التحديات ، بصورة تعجز عن الوصول إليها قوانين أرقى الحضارات . حتى قوانين الأمم المتحدة لم تصل في تصورها إلى أن تسن قانونا يحمي الطفل من شياطين الجن ، ولكن الرسول الأمين عليه الذي جاء بالشرع الحكيم سن تشريعات لحفظ الطفل من الشياطين . ونعرض فيما يلي الأحاديث النبوية التي تناولت تلك القضية التي تعتبر من علم الغيب ، فمهما برعت البشرية في العلوم الدنيوية فستظل كثير من أسرار الغيب ليست في متناول اليد ، إلا عن طريق الإيمان بغير الرسالات وخاقتها التي تجمع بين علوم الدنيا والآخرة .

#### حق الطفل في حفظه من الشيطان في الطريق :

- قال عَلَيْهِ : « اكفتوا صبيانكم عند العشاء ، فإن للجن انتشارًا وخفطة » (٢) .

- وقال عَيْكَ : « إذا كان جنح الليل فكفوا صبيانكم ، فإن الشياطين تنتشر حينئذ ، فإذا ذهب ساعة من الليل فخلوهم وأغلقوا الأبواب ، واذكروا اسم الله تعالى ، وإن الشيطان لا يفتح بابًا مغلقًا ، وأوكوا قربكم ، واذكروا اسم الله ، وخمروا آنيتكم واذكروا اسم الله ولو أن تعرضوا عليه شيئًا ، وأطفئوا مصابيحكم » (") .

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ١٩/٩ ) عن زياد بن جارية ، ووقع في بعض الكتب « زيد بن حارثة» وهو خطأ . وقوله : « الغرض » هو الهدف الذي يُنصب فيرمي فيه ، والجمع أغراض . ينظر النهاية ( ٣٦٠/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في بدء الخلق ، باب خمس من الدواب يقتلن في الحرم ( ٣٣١٦ ) ، عن جابر بن عبد الله ظله وقوله : ٩ اكفتوا أولادكم ، أي : ضموهم إليكم وأدخلوهم البيوت في ذلك الوقت . انظر فتح الباري ( ٢٠/٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الأشربة ، باب تغطية الإناء ( ٥٦٢٣ ) ومسلم في الأشربة ، باب الأمر بتغطية الإناء ( ٩٧ ) في الباب عن جابر بن عبد الله ظه . أوكوا : شدوا رؤوسها بالوكاء لئلا يدخلها حيوان أو يسقط فيها شيء . النهاية ( ٢٧/٢ ) - خمروا : التخمير : التغطية . النهاية ( ٧٧/٢ ) .

#### حق الطفل في حفظه من الشيطان في طعامه وشرابه:

- عن عمر بن أبي سلمة ﷺ قال : كنت غلامًا في حجر رسول اللَّه ﷺ - أي تحت رعايته - وكانت يدي تطيش في الصحفة - أي تتحرك هنا وهناك في القصعة - فقال لي رسول الله ﷺ : « يا غلام ، سم اللَّه ، وكل بيمينك ، وكل مما يليك » (١) .

- وعن حذيفة قال: كنا إذا حضرنا مع رسول اللَّه ﷺ طعامًا لم يضع أحدنا يده حتى يبدأ رسول اللَّه ﷺ ، وإنا حضرنا معه طعامًا فجاء أعرابي كأنما يُدفع ، فذهب ليضع يده في الطعام ، فأخذ رسول اللَّه ﷺ بيده ، ثم جاءت جارية كأنما تُدفع ، فذهبت لتضع يدها في الطعام ، فأخذ رسول اللَّه ﷺ بيدها وقال: « إن الشيطان ليستحل الطعام الذي لم يُذكر اسم اللَّه عليه ، وإنه جاء بهذا الأعرابي ليستحل به ، فأخذت بيدها ؛ في يدي مع أيديهما (٢) .

- وقال ﷺ : « إذا وقعت لقمة أحدكم فليأخذها فليمط ما كان بها من أذى وليأكلها ولا يدعها للشيطان ، ولا يمسح يده بالمنديل حتى يلعق أصابعه ، فإنه لا يدري في أي طعامه البركة » (٣)

- وقال عَلِيْكِ : « إذا أكل أحدكم فليأكل بيمينه ، وليشرب بيمينه ، وليأخذ بيمينه ، وليعط بيمينه ، ويأخذ ويأخذ ويعط بيمينه ، فإن الشيطان يأكل بشماله ، ويشرب بشماله ، ويعطي بشماله ، ويأخذ بشماله » (١)

- ورأى النبي ﷺ رجلًا يأكل ، ولم يُسم حتى إذا لم يبق من طعامه إلا لقمة رفعها إلى فيه ، وقال : « والله ! ما زال الشيطان يأكل معك حتى إذا سميت فما بقى في بطنه شيء إلا قاءه » . وفي لفظ : «حتى ذكرت اسم الله استقاء ما في بطنه ، (°) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه الأطعمة ، باب التسدية على الطعام ( ٥٠٦١ ) ومسلم في صحيحه الأشربة ، باب آداب الطعام ( ٢٠٢٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحة الأشربة ، باب آداب الطعام ( ٢٠١٧ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم فيّ الأشربة باب استحباب لعق الآصابع ، ( ١٣٤ ) في الباب عن جابر ﷺ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في الأُطعمة ، باب الأكل باليمين ( ٢٢٦٦ ) ، عن أبي هريرة ﴿ . وقال في الزوائد : إسناده صحيح .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود كتاب الأطعمة ، باب التسمية على الطعام ( ٣٧٦٨ ) والنسائي في السنن الكبرى ( ٧٨/٦ ) والبيهقى في السنن الكبرى ( ١٧٤/٤ ) .

#### حق الطفل في حفظه من الشيطان أثناء نومه :

- قال ﷺ: « إذا نام أحدكم وفي يده ريح غمر فلم يغسل يده فأصابه شيء فلا يلوم إلا نفسه » (١) .

- وقال لرجل كان يضطجع في المسجد علي بطنه: « إن هذه ضجعة يبغضها الله» يعنى الاضطجاع على البطن (٢).

#### حق الطفل في حفظه من الشيطان في مسكنه :

- يقول عَيِّلِيَّم : « إن اللَّه تعالى : أمرنى أن أعلمكم مما علمني ، وأن أؤدبكم إذا قمتم على أبواب حجركم ، فاذكروا اسم اللَّه يرجع الخبيث عن منازلكم ، وإذا وُضع بين يدي أحدكم طعام فليسم ، حتى لا يشارككم الخبيث في أرزاقكم ، ومن اغتسل بالليل فليحاذر عن عورته ، فإن لم يفعل فأصابه لمم فلا يلومن إلا نفسه ، وإذا رفعتم المائدة فاكنسوا ما تحتها ، فإن الشياطين يلتقطون ما تحتها ، فلا تجعلوا لهم نصيبًا في طعامكم » (٣) .

وهكذا فإن هذا الحق للطفل من الحقوق النادرة التي تنفرد بها الشريعة الإسلامية ، علاوة على أن جميع حقوق الطفل التي قد تتباهى بعض القوانين الحديثة بإصدارها ، فإن الإسلام له السبق فيها وينفرد بالتميز عنها أن تلك القوانين شريعة تعبدية يأثم المسلم بتركها ويختل المجتمع إذا تهاون في أدائها .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في أحد الأطعمة ، باب من بات وفي يده ريح غمر ( ٣٢٩٧ ) عن أبي هريرة هذه وقوله : ( غمر ، الغمر بالتحريك : الدسم والزهومة من اللحم النهاية ( ٣٨٥/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود الأدب ، باب في الرجل ينبطع على بطنه ( ٥٠٤٠ ) وبنحوه ابن ماجه في الأدب ، باب النهي عن الاضطجاع على الوجه ( ٣٧٢٣ ) عن طخفة بن قيس الغفاري الله وكان من أهل الصفة . (٣) أخرجه الحكيم الترمذي في نوادر الأصول ( ٣٨٥/١ ) .

# اَلْبَابُ الثَّانِيُ حقوق الوالدين

دائرة الأسرة

إن من الحقوق التي تتباهى بها شريعة الإسلام – بما لم تبلغه أية حضارة في عصرنا هذا – هو حق الأبوين في بر أبنائهما ، وهذا الحق لايفرضه قانون مدني ، إنما هو تشريع إلهي يثاب الابن عليه ويرتفع به إلى الدرجات العلا ، ويعتبر تركه من الكبائر التي لا تغتفر ويهبط الإنسان بسبب التقصير فيه إلي دركات من الجحيم الدنيوي والأخروي .

وإن من يشاهد التفكك الأسري في دول أوروبا وأمريكا ، وانفراط العقد الاجتماعي فيها يعرف عظمة الإسلام في التأكيد على هذا الحق للأبوين ، بما يساعد على تماسك الأسرة وترابطها ، وبالتالي يساعد على تحقيق الوحدة السياسية للأمة في مجموعها ؛ لأن الأسرة هي اللبنة الأساسية في بناء الأمة ، وإشاعة مفهوم البر والوفاء فيها يعني الترابط المادي والمعنوي في جنبات الأمة الإسلامية ، وهذا ما تفتقده الشعوب حاليًا لغياب المثل الرفيعة ، واستبدالها بقوانين مادية فاقدة قوتها المعنوية (١).

ونعرض فيما يلي جوانب التشريع التي ترسم حقوق الأبوين في قوة لا مراء فيها ، فكثيرًا ما يسمع المسلم عن بر الوالدين ، ولكنه لايعرف الخطوات التفصيلية لهذا البر بما يحقق أبعاده الحقيقية . ولذلك فنحن نعرض حقوق الوالدين التي تحقق في مجموعها البر بمعناه الإيماني ، حيث نقسم حقوق الأبوين إلى قسمين رئيسيين :

القسم الأول: حقهما في البر أثناء حياتهما

القسم الثاني : حقهما في البر بعد مماتهما

وهذا أيضًا مما تتفوق فيه الشريعة الإسلامية في سن الحقوق ، حيث لا يوجد أي قانون بفرض للإنسان حقوقًا بعد موته ، فأقصى أماني كل إنسان أن يحصل على بعض الحقوق في حياته ، أما أن يكون له حقوق بعد مماته ، فذلك لا يكون إلا في شريعة سامية راقية مثل الشريعة المحمدية .

<sup>(</sup>١) حقوق الوالدين : سلسلة الحقوق : الشيخ طه عبد اللَّه العفيفي – مكتبة وهبة .

# القسم الأول : حق الوالدين في البر أثناء حياتهم

### الحق الأول : حقهما في برهما والعطف عليهما

- قال ﷺ : « إن اللَّه تعالى : حرم عليكم عقوق الأمهات ، ووأد البنات ، ومنعًا وهات ، وكره لكم قيل وقال ، وكثرة السؤال ، وإضاعة المال » (١) .

عقوق الوالدين من أكبر الكبائر ، ومن المحرمات في الشريعة :

- وقال عَلَيْجُ : « ثلاثة لا يدخلون الجنة : العاق لوالديه ، والديوث ، ورجلة النساء » (۲) .
- وقال ﷺ : « إياكم وعقوق الوالدين ! فإن الجنة يوجد ريحها من مسيرة ألف عام ، ولا يجد ريحها : عاق ، ولا قاطع رحم ، ولا شيخ زان ، ولا جار إزاره خيلاء ، إنما الكبرياء لله ﷺ » (٣) .
- وأخبرني عبدة بن عبد الرحيم قال: أنبأنا ابن شميل قال: أنبأنا شعبة قال: حدثنا فراس قال: سمعت الشعبي عن عبد الله بن عمرو عن النبي عليه قال: «الكبائر: الإشراك بالله، وعقوق الوالدين، وقتل النفس، واليمين الغموس» (1).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب الأدب ، باب عقوق الوالدين ( ٥/٨ ) وقولة : ومنعًا وهات : أي عن منع ما عليه إعطاؤه وطلب ما ليس له . النهاية ( ٣٦٥/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في الزكاة ، باب ( ٨٦ ) والإمام أحمد في مسنده ( ٣٩٩/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه بنحوه الديلمي الفردوس ( ٢٧١/٢ ) عن جابر بن عبد الله ﷺ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري كتاب تحريم الدم ، باب الإيمان والنذور ( ٦١٨٢ ) وباب الديات ( ٦٣٦٢ ) ، باب استتابة المرتد ( ٦٤٠٩ ) ، والترمذي تفسير القرآن ( ٢٩٤٧ ) .

- وعن عبد الله عن النبي عَبِيلِيم قال : « أفضل الأعمال أو العمل الصلاة لوقتها وبر الوالدين » (١) .

- وعن جابر قال : قال ﷺ : « ثلاثٌ من كن فيه ستر الله عليه كنفه وأدخله جنته : رفقٌ بالضعيف ، وشفقةٌ على الوالدين ، وإحسانٌ إلى المملوك » (٢) .

- وعن المغيرة بن شعبة قال : قال النبي عَلَيْكُ « إن الله حرم عليكم عقوق الأمهات، ووأد البنات ، ومنع وهات ، وكره لكم قيل وقال ، وكثرة السؤال ، وإضاعة المال » (٣) .

وبينَّ الرسول ﷺ كيف أن اللَّه لا يقبل أي عمل من العبادات أو الأعمال الصالحة من الابن العاق لوالديه ، لأن العقوق من الكبائر وقانون العدل الإلهي يقرر في كتابه الكريم : ﴿إِن تَجْتَنِبُوا كَبَآيِرَ مَا نُنَهَوَنَ عَنْهُ نُكَفِّرَ عَنكُمُ سَيَعَاتِكُمُ وَنُدُّظِكُم مُدَّخَلًا كَرِيمًا ﴾ [الساء: ٣١] .

- قال ﷺ : « يقال للعاق : اعمل ما شئت من الطاعة ، فإني لا أغفر لك ، ويقال للبار : اعمل ما شئت فإني أغفر لك » (1) .

- وقال ﷺ : « لم يتل القرآن من لم يعمل به ، ولم يبر والديه من أحد النظر إليهما في حال العقوق ، أولئك براء منى ، وأنا منهم برئ » (°) .

وبينُ النهج النبوى الشريف المكانة السامية لبر الوالدين ، وما يعود علي الأبناء البررة من نفع دنيوي وأخروي :

- قال ﷺ : « أفضل الأعمال الصلاة لوقتها وبر الوالدين » (١٠) .

- وقال ﷺ : « ثلاث من كن فيه ستر الله تعالى : عليه كنفه وأدخله جنته : رفق بالضعيف ، وشفقة على الوالدين ، والإحسان إلى المملوك » (٧).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الإيمان (١٢٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي كتاب صفة القيامة والرقائق والورع ( ٢٤١٨ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه صحيح البخاري كتاب الاستقراض وأداء الديون ( ٢٢٣١ ) ، ومسلم كتاب المساجد مواضع الصلاة ( ٩٣٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو نعيم في الحلية (٢١٦/١٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الديلمي في الفردوس ( ٥٣٨٢ ) عن أبي هريرة 🕁 .

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم في الإيمان ، باب بيان كون الإيمانَ باللَّه تعالى أفضل الأعمال (١٠٩) .

<sup>(</sup>٧) أخرجه الترمذي في سننه ( ٦٥٦/٤ ) .

٩٤ ----- حقوق الوالدين

- وقال ﷺ : « بروا آباءكم يبركم أبناؤكم ، وعفوا تعف نساؤكم » (١) .
- وقال ﷺ : « كان فيما أعطى الله تعالى : موسى في الألواح : اشكر لي ولوالديك أقك المتالف ، وأفسح لك في عمرك ، وأحيك حياة طيبة ، وأفلتك إلي خير منها » (٢) .

ووضَّح الرسول ﷺ أن بر الوالدين هو الذي يتوقف عليه دخول أبواب الجنة أو النار للأبناء ، لأهميته العظمى في الشريعة الإسلامية :

- قال ﷺ : « الباب الأوسط مفتوح لبر الوالدين ، فمن برهما فتح له ، ومن عقهما غلق دونه » (٢٠) .
- وعن عائشة قالت: قال رسول الله عَلَيْتِهِ: « بينا أنا في الجنة إذ سمعت قارئًا ، فقلت: من هذا؟ » قالوا: حارثة بن النعمان ، فقال رسول الله عَلَيْتِهِ: « كذلك البر، كذلك البر، وكان أبر الناس بأمه » (1).
- عن أبي أمامة أن رجلًا قال : يا رسول الله عَيْلِيْةٍ ما حق الوالدين على ولدهما ؟ قال : « هما جنتك ونارك » (°) .

كما بينت السنة المباركة أن رعاية الوالدين تجزئ من الجهاد ؛ إذا كان الأبوين في سن الشيخوخة ويحتاجون إلى ابنهما ليرعاهما :

- وقال ﷺ : « بر الوالدين يجزئ من الجهاد » (١٠) .

- وعن أنس قال : جاء رجل إلي النبي ﷺ فقال : إني لأشتهي الجهاد ، وإني لأقدر عليه ! قال : « فأبل الله عذرًا ، لأقدر عليه ! قال : « فأبل الله عذرًا ، فإنك إذا فعلت ذلك كنت حاجًا ومعتمرًا ومجاهدًا إن رضيت عنك أمك ، فاتق الله وبرها » (٧) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ٢٩٩/١ ) عن ابن عمر ﷺ . قال المنذري في الترغيب ( ٢٨٨/٣ ) : إسناده حسن .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ( ١٢٨/٦١ ) عن جابر بن عبد الله 🕁 .

<sup>(</sup>٣) عزاه في الكنز ( ٤٥٥٤٢ ) لابن شاهين والديلمي عن أبي الدرداء كله .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ١٥١/٦ ) والحاكم في المستدرك ( ١٥١/٤ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه في الأدب ( ٣٦٥٢ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفة ( ٩٩/٦ ) عن الحسن مرسلًا ، والحاكم في المستدرك ( ١٨٨/١ ) .

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ٣٧٢/٤ ) .

دائرة الأسرة = = = = = = = • ٩٥

- وقال ﷺ : « لا تبرح من أمك حتى تأذن لك أو يتوفاها الموت ؛ لأنه أعظم الأجرك » (١) .

- وجاء رجل إلى نبي الله ﷺ فقال : أبايعك على الهجرة والجهاد أبتغى الأجر من الله قال : « فهل من والديك أحد حي ؟ » قال : نعم ، بل كلاهما ، قال : « فتبتغي الأجر من الله ؟ » قال : نعم قال : « فارجع إلى والديك فأحسن صحبتهما » (٢) .

وليس هناك حدود لرحمة الوالدين طالما في مقدور الابن أن يقوم بما يرحمهما ، لأن ينابيع الرحمة تتفجر في القلوب حسب درجة اليقين لكل إنسان .. وهذا ما جاهد نبي الرحمة على أن يفجره في قلوب المؤمنين :

- عن محمد عن رجل أن الفضل بن عباس قال: كنت ردف النبي عَبِيلَةٍ ، فجاء رجل فقال: يا رسول الله إن أمي عجوز كبيرة إن حملتها لم تستمسك، وإن ربطتها خشيت أن أقتلها ؟ فقال رسول الله عَبِيلِةٍ : « أرأيت لو كان على أمك دين أكنت قاضيًا عنها ؟ » قال: نعم ، قال: « فأحجج عن أمك » (٣) .

- وعن بريدة أن رجلًا قال : يا رسول الله ! إني حملت أمي على عنقي فرسخين في رمضاء شديدة لو ألقيت فيها بضعة من لحم لنضجت ! فهل أديت شكرها ؟ قال : « لعله أن يكون بطلقة واحدة » (1) .

- وعن طاووس أن رجلًا جاء إلي النبي ﷺ فقال : يا رسول الله إن أمي توفيت ولم توص أفأوصي عنها ؟ قال : « نعم » وجاء رجل من خثعم فقال : يا رسول الله إن أبي شيخ كبير لا يستطيع أن يحج إلا معترضًا على بعيره أفأحج عنه ؟ قال : « نعم » (°).

وضرب لنا الرسول عِلَيْجَ بنفسه مثالًا في البر ، ليس لأمه في النسب فقط ، ولكن أيضا لأمه في الرضاعة :

- وعن عمارة بن ثوبان أن أبا الطفيل أخبره قال : رأيت النبي ﷺ يقسم لحمّا بالجعرانة ، قال أبو الطفيل : وأنا يومئذ غلام أحمل عظم الجزور ، إذ أقبلت امرأة

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٤١١/١١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري كتاب الجهاد والسير ( ٢٧٨٢ ) والترمذي كتاب الجهاد ( ١٥٩٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن خزيمة في صحيحه (٣٤٣/٤)، والبيهقي في السنن الكبرى (٣٢٣/٢).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في المعجم الصغير ( ١٦٣/١ ) عن بريدةً . وقوله : ﴿ طلقة ﴾ وجع الولادة . والطلقة : المرة الواحدة . النهاية ( ١٣٦/٣ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٦٠/٩ ) وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٣٧٩/٣ ) .

حتى دنت إلى النبي عَيِّلَتُم فبسط لها رداءه ، فجلست عليه فقلت من هي ؟ ، فقالوا : هذه أمه التي أرضعته (١) .

# أولوية الأم في البر والعطف :

تولي الشريعة للأم عناية أكبر في ضرورة بر الأم والعطف عليها ، وذلك لما تحملته الأم من جهد ومشقة في الحمل والولادة والرضاعة ، جزاء وفاقًا لموازين العدل الإلهي .. فقال تعالى في كتابه الكريم : ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنْسَنَ بِوَلِدَيْهِ إِحْسَنَا مَلَتَهُ أَمُّهُ لَاللهِ كُرُهُا وَوَضَعَتْهُ كُرُهُا وَحَمْلُهُ وَفِصَلُهُم ثَلَنْتُونَ شَهَرًا ﴾ [الاحقاف: ١٥] وفي إطار هذا الدستور القرآني فقد حفلت السنة الشريفة بأولوية الأم بالبر ، لضعفها عن الأب واحتياجها إلى من يساندها على أعبائها :

حدثنا محمد بن بشار أخبرنا يحيى بن سعيد أخبرنا بهز بن حكيم حدثنى أبي عن جدي قال : قلت : يا رسول اللَّه عَلَيْ من أبر ؟ قال : « أمك » : قال : قلت : ثم من ؟ « قال أمك » ، قال قلت : ثم من ؟ قال : « ثم أبك ثم الأقرب فالأقرب » ( $^{(7)}$  .

- وعن ابن مسعود قال : جاء أعرابي إلى النبي ﷺ فقال : يا رسول اللَّه ! إن لي أَبَّا وأمّا وأخّا وعمًّا وخالاً وخالة وجدًّا وجدة فأيهم أحق أن أبر ؟ فقال رسول اللَّه ﷺ : « بر أمك ، ثم أباك ، ثم أخاك ، ثم أختك » (1) .

- وعن كليب بن منفعة عن جده أنه أتى النبي ﷺ فقال : يا رسول الله ﷺ من أبر ؟ قال : « أمك وأباك وأختك وأخاك ومولاك الذي يلي ذاك حقّ واجب ورحم موصولة » (°).

كذلك بينت السنة المباركة أن الأم لها أولوية في التوصية من المولي ﷺ : رسوله ﷺ :

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الأدب ( ٤٤٧٨ ) . (٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٧١٧/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي كتاب البر والصلة ( ١٨١٩ ) سنن أبي داود كتاب الأدب ( ٤٤٧٣ ) .

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن حجر في الفتح ( ١٣/١٢ ) والإمام أحمد في مسنده ( ٤٠٢/٢ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود كتاب الأدب ( ٤٤٧٤ ) .

- وعن المقدام بن معد يكرب أن رسول اللَّه ﷺ قال : « إن اللَّه يوصيكم بالمهاتكم ثلاثًا ، إن اللَّه يوصيكم بآبائكم ، إن اللَّه يوصيكم بالأقرب فالأقرب » (١).

- وقال عَيْلِيَّةِ : « أوصي الرجل بأمه ! أوصي الرجل بأمه ، أوصي الرجل بأمه ! أوصي الرجل بأمه ! أوصي الرجل بمولاه الذي يليه ، وإن كان عليه من أذى يؤذيه » (٢) .
- وعن ابن سلامة السلمى قال: قال النبي ﷺ: « أوصي امرأً بأمه أوصي امرأً بأمه أوصي امرأً بأمه . أوصي امرأً بأمه . أوصي امرأً بأبيه أوصي امرأً بأبيه أوصي امرأً بولاه الذي يليه وإن كان عليه منه أذًى يؤذيه » (٣) .

كذلك الأم لها أولوية الصحبة ؛ لأنها أفنت زهرة شبابها في تربية أبنائها ، وضحت بكل ما تملك في سبيل استمرار مسيرة الحياة إلى الأفضل بما يرضي الله ورسوله :

والأم لها أولوية إجابة النداء ، فهذا أولى من الإطالة في العبادات :

- وقال عَيْكِ : « لو أدركت والدي أو أحدهما وقد افتتحت صلاة العشاء وقرأت الفاتحة ، فدعتني أمي : يا محمد ! لأجبتها » (<sup>3)</sup> .
- وقال ﷺ : « لو كان جريج الراهب فقيهًا عالمًا لعلم أن إجابته دعاء أمه أولى من عبادة ربه » (°) .

والأم لها أولوية العطف والحنان ، نظرًا لمشاعرها الحساسة ، وما يفيض به قلبها من معانى الرحمة والشفقة مما يلائم أمومتها :

- وقال عليه : « من قبل بين عيني أمه كان له سترًا من النار » (٦) .
- وقال ﷺ : « الزم رجلها ، فإن الجنة تحت أقدامها يعني الوالدة » (٧) .

وضرب لنا الرسول عليه مثلًا رائعًا في رحمة ابنة بأمها ، مما جعل أبواب الرحمة في السماء تتفتح لها وتدخل جنة ربها رغم كفرها ؛ وذلك لأن دين الإسلام يقوم على

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجة كتاب الأدب سند أحمد من مسند الشامية ( ١٦٥٥٤ ، ١٦٥٥٧ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ٣١١/٤ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ١٧٩/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في كتاب الأدب ( ٣٦٤٧ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه السيوطى في الدر المنثور ( ١٧٤/٤ ) والعجلوني في كشف الخفا ( ٢٢٧/٢ ) .

<sup>(</sup>٥) ذكره الهندي في كنز العمال ( ٤٥٤٤١ ) أخرجه السيوطي في الدر المنثور ( ١٧٤/٤ ) .

<sup>(</sup>٦) ذكر في كنز العمال ( ٤٥٤٤٢ ) ، أخرجه ابن عدي في الكامل ( ٨٠١/٢ ) .

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن ماجه في سنن ( ٢٧٨١ ) والطبراني في الكبير ( ٣٧٢/٨ ) ٣.

# الرحمة الذي يجب أن تسود الأمة الإسلامية بل تسود الإنسانية بأسرها :

- عن مكحول قال: قدم على رسول الله على وفد من الأشعريين فقال لهم: «أمنكم وحرة؟ » فقالوا: نعم يا رسول الله! قال: « فإن الله أدخلها ببرها أمها وهي كافرة الجنة ، أغير على حيها في الجاهلية فتركوها وأمها ، فحملتها على ظهرها، وجعلت تسير بها ، فإذا اشتد عليها الحر جعلتها في حجرها وحنت عليها ، فلم تزل كذلك حتى استنقذتها من العدى » ، قال: أبو مسهر: وقال في ذلك بعض الأشعريين شعرًا:

بني جميعًا وبلغ بناتي ألا فاحفظوا ما حييتم وصاتي تنالوا الكرامة بعد الممات وقد أوقد القيظ نار الفلات وتظفر من ناره بالفلات طوال الحياة رعاة وعاة (١)

ألا أبلغن أيها المعتدي وصاتي بقول الإله وكونوا كوحرة في برها وقت أمها سبرات الرميض لترضى بهذا شديد القوى فهذي وصاتي وكونوا لها

#### الحق الثاني : حقهما في احترامهما والحفاظ علي هيبتهما

إن احترام الكبير والعطف علي الصغير ، سمة من سمات التعامل في المجتمع الإسلامي ، كما سنها لنا الرسول الأمين عليه ، ليقوم المجتمع على أسس متينة من سمو الأخلاق ونبل التعاملات ، حتى لا تتحكم فيه الهمجية والغوغاء .. وإذا كان هذا من سمات الأخلاق الإيمانية ، فإنه من باب أولى أن يكون احترام الأبوين والحفاظ على هيبتهما هو واجب مقدس تفرضه الشريعة على كل المسلمين والمسلمات ، وهو حق أصيل للأبوين ، تقديرًا لمكانتهما ، ولما بذلوه من جهد في تربية أبنائهما مرضاة لربهما ورسوله . ولذلك فإن نهج السنة الشريفة يجعل سب الوالدين سواء بطريق مباشر من أكبر الكبائر وتنزل عليه اللعنة :

- عن ابن عباس قال : قال النبي ﷺ : « ملعون من سب أباه ، ملعون من سب أمه ، ملعون من كمه أعمى أمه ، ملعون من كمه أعمى

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق ( ٨٥/٥٣ ) عن مكحول .

عن طریق ، ملعون من وقع علی بهیمة ، ملعون من عمل بعمل قوم لوط  $^{(1)}$  .

- وعن عبد الله بن عمرو الله على الله على الله على الله على الكبائر أن الكبائر أن الرجل والديه ؟ قال : «يسب الرجل والديه ؟ قال : «يسب الرجل أبا الرجل ، فيسب أباه ، ويسب أمه » (٢) .

- وعن عبد اللَّه بن عمرو قال : قال رسول اللَّه ﷺ « إن من أكبر الكبائر أن يلعن الرجل والديه ؟ قال : « يلعن أبا الرجل ، فيلعن أباه ويلعن أمه فيلعن أمه » (٣) .

ويصف الرسول عِليَّةِ الإنسان المتكبر على الوالدين المحتقر لهما أنه من أشر الناس:

- وقال ﷺ: « شر الناس ثلاثة : متكبر على والديه يحقرهما ، ورجل سعى في فساد بين الناس بالكذب حتى يتباغضوا ويتباعدوا ، ورجل سعى بين رجل وامرأة بالكذب حتى يغيره عليها بغير الحق حتى فرق بينهما ثم يخلفه عليها من بعده » (٤) .

ويخبرنا الرسول ﷺ : « بأن الله ﷺ لعن من فوق عرشه الذي يضرب والديه حتى يستغيثا ، وقد أمنت الملائكة على هذا الدعاء » :

- قال على الله عنهم الله من فوق عرشه وأمنت عليهم الملائكة : مضل المساكين - قال خالد : الذي يهوي بيده إلى المسكين فيقول : هلم أعطيك ، فإذا جاءه قال : ليس معي شيء ، والذى يقول للمكفوف : اتق البئر ، اتق الدابة ، وليس بين يديه شيء ، والرجل يسأل عن دار القوم فيدلونه على غيرها ، والرجل يضرب الوالدين حتى يستغيثا » (°) .

ومن العباد الذين لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا يزكيهم ولا يطهرهم ولا ينظر إليهم، الذي يتبرأ من والديه احتقارًا لهما ، وهذا ما أنبأنا به الرسول الأمين ﷺ :

- عن سهل بن معاذ عن أبيه أن رسول الله علي قال : « من العباد عباد

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بن حنبل كتاب بني هاشم ( ١٧٧٩ ) ، وأخرجه الحاكم في المستدرك ( ٣٩٦/٤ ) وعبد الرزاق في مصنفه ( ٣٦٠/٧ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الأدب ( ١٦٥٥ ) ومسلم في الإيمان ( ١٣٠ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في الأدب ( ٤٤٧٥ ) ، والبخاري في الأدب ( ٥٥١٦ ) ، ومسلم في الإيمان ( ١٣٠) .

<sup>(</sup>٤) عزاه في الكنز ( ٤٣٩٧٨ ) لأبي نعيم في الحلية عن ابن عباس .

<sup>(</sup>٥) ذكره ابن كثير في تفسيره ( ٣٤٠/٣ ) . يراجع في السيوطى في الدر المنثور ( ٢٦٦/ ) .

٠٠٠ حقوق الوالدين

لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا يزكيهم ولا يطهرهم ولا ينظر إليهم ولهم عذاب أليم » ، قالوا : من أولئك يا رسول الله ؟ قال : « المتبرئ من والديه رغبة عنهما ، والمتبرئ من ولده ، ورجل أنعم عليه قوم فكفر نعمتهم » (١)

#### الحق الثالث: حقهما في إدخال السرور عليهما

إن إدخال السرور على المسلم سنة محمدية ، تتلائم تلك الرحمة مع المبعوث رحمة للعالمين على الله .. وتتجلى تلك الرحمة في أمثل صورها مع الوالدين ، حيث يضع لهما حقًّا شرعيًّا في ضرورة إدخال السرور عليهما ، فجعل إضحاك الوالدين يفضل الجهاد في سبيل الله :

- عن ابن عباس قال: قال رسول الله على : « إذا نظر الوالد إلى ولده فسره ؟ كان للولد عتق نسمة » قيل: يا رسول الله ، وإن نظر ثلثمائة وستين نظرة قال: الله أكبر (٢).

وجعل الرسول على النظر إلى الوالدين نظرة رحمة من العبادات التي ترفع الدرجات :

- قال ﷺ : « ما من ولد بار ينظر إلى والديه نظرة رحمة إلا كتب الله بكل نظرة حجة مبرورة » قالوا : وإن نظر كل يوم مائة مرة ؟ قال : « نعم ، الله أكثر وأطيب » (٣) .

وبينت السنة الشريفة أن فرح الوالدين وسرورهما لهما الأولوية على المبايعة على الهجرة :

- عن عبد الله بن عمرو أن رجلًا أتى النبي ﷺ فقال : « إني جئت أبايعك على الهجرة ولقد تركت أبوي يبكيان قال : ارجع إليهما فأضحكهما كما أبكيتهما » (١٠) .

وبيَّنُ لنا الرسول ﷺ أن إدخال الحزن على الوالدين نوع من أنواع العقوق .

- قال عَلَيْنَم : « من أحزن والديه فقد عقهما » (°).

<sup>(</sup>١) عزاه في الكنز ( ٤٣٨٩١ ) للطبراني والخرائطي في مساوئ الأخلاق عن معاذ بن أنس .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١١ / ٣٩٧ ) والأوسط ( ٢٨٣/٨ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب ما جاء في الأولاد ( ١٦٥/٨ ) وقال : رواه الطبراني في الكبير والأوسط وقال فيه : لا يروى عن النبي ﷺ إلا بهذا الإسناد وإسناده حسن ، فيه إبراهيم بن أعين وثقه ابن حبان وضعفه غيره .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في الشعب ( ١٨٦/٦ ) عن ابن عباس ظه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي كتاب البيعة ( ٤٠٩٣ ) ، وأبي داود في السنن ( ٢١٦٦ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو نعيم في الحلية ( ١٩٥/٣ ) عن جعفر بن محمد موفوفًا عليه ، وعزاه في الكنز (٥) أخرجه أبو نعيم في الجامع عن على ١٤٥٠ ) للخطيب في الجامع عن على ١٤٥٥ .

دائرة الأسرة ————— ١٠١

كما أخبرنا الرسول الأمين ﷺ أن رضا الرب في رضا الوالدين وسخطه في سخطهما .

- قال ﷺ: « رضاء الرب في رضاء الوالدين ، وسخطه في سخطهما » (١) . الحق الرابع : حقهما في الإنفاق عليهما

إن المسلم مدعو للإنفاق على كل ذوي الاحتياجات بدءًا من ذوي القربى إلى أوسع الدوائر التي تحيط به .. ويحتل الإنفاق على الوالدين الأولوية الأولي في الإنفاق ، وفاءً لحقهما ولمكانتهما الشرعية المقدسة وتلك الأولوية تتضح من الحديث الشريف :

- قال عَلَيْظِيمَ : « ابدأ بأمك وأبيك وأختك وأخيك الأدنى فالأدنى ، ولا تنسوا الجيران وذوي الحاجة » (٢) .

وتبين السنة المباركة أن الإنفاق على الوالدين يعدل الجهاد في سبيل الله :

- قال عَلِيْتُم « ليس الجهاد أن يضرب الرجل بسيفه في سبيل الله ، إنما الجهاد : من عال والديه وعال ولده فهو في جهاد ، ومن عال نفسه فكفاها عن الناس فهو في جهاد ، ومن عال نفسه فكفاها عن الناس فهو في جهاد ،

- وقال مَنْ الله : « الساعي على والديه ؛ ليكفهما أو يغنيهما عن الناس في سبيل الله ، والساعي مكاثرة الله ، والساعي مكاثرة في سبيل الشيطان » (١) .

كما بين لنا الرسول ﷺ كيف أن الإنفاق على الوالدين يعصم الإنسان من الشيطان ويحرّمه الله جل شأنه على النيران:

- قال على النار وعصمه من الشيطان: من ملك نفسه حين يرهب ، وحين يشتهي ، وحين يغضب؛ وأربع من ملك نفسه حين يرغب ، وحين يرهب ، وحين يشتهي ، وحين يغضب؛ وأربع من كن فيه نشر الله تعالى عليه رحمته وأدخله الجنة : من آوى مسكينًا ، ورحم الضعيف ، ورفق بالمملوك ، وأنفق على الوالدين » (°) .

وحتى لا يتحرج الوالدين من إنفاق أبنائهم عليهما ، فقد تلطفت السنة النبوية عليهما ، وبينت أن هذا حقًا شرعيًا قد منحه الله لهما في حالة احتياجهما :

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في سنن ( ١٨٩٩ ) والحاكم في المستدرك ( ١٥٢/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الهيثمي في مجمع الزوائد ( ١٢٠/٣ ) عن معاذ بن جبل .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في الحلية (٣٠٠/٦) . (٤) أخرجه الطبراني في الأوسط (٢٧٧/٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحكيم الترمذي في النوادر ( ٥٠/٤ ) عن أبي هريرة ، وأُخرَجه مختصرًا الديلمي في الفردوس ( ٣٧١/١ ) عن عثمان ﴿ 4.

- عن جابر بن عبد اللَّه أن رجلًا قال يا رسول اللَّه : إن لى مالًا وولدًا ، وإن أبي يريد أن يجتاح مالي فقال : « أنت ومالك لأبيك » (١) .

- وعن عائشة عن النبي ﷺ أنه قال : « ولد الرجل من كسبه من أطيب كسبه فكلوا من أموالهم » (٢) .

- وعن عائشة رَعِيْقِهَا قالت : قال رسول الله عِيَّقِيمَ : « إِن أُولادكم هبة الله لكم ﴿ يَهَبُ لِمَن يَشَآهُ إِنَاتُهُ الدُّكُورَ ﴾ [الشورى: ٤٩] فهم وأموالهم لكم إذا احتجتم إليها » (٣) .

ولتحقيق موازنات الشريعة المطلوبة ؛ فقد توجهت السنة المباركة إلى الأبناء بأنهم وما يملكون لأبيهم ، وبأنه من حق الوالدين أن يأخذوا من مالهم بالمعروف ، ولا يحق ذلك للأبناء إلا بإذنهما ، وذلك يقي الأبناء شح أنفسهم ، ويسارعوا في الإنفاق على والديهما بنفس راضية :

- قال عَيِّكَ : « يأكل الوالدان من مال ولدهما بالمعروف ، وليس للولد أن يأكل من مال والديه إلا بإذنهما » (٤) .

## الحق الخامس : حقهما في طاعة أوامرهما بما يتفق مع الشرع

حفلت السنة الشريَّفة بالأحاديث التي تدعو الأبناء إلى طاعة الوالدين بما يتفق مع الشرع وذلك اتباعًا لدستور القرآن في قوله تعالى : ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسَّنَا ۖ ﴾ [العنكبوت: ٨] .

ومن هذا المنطلق فقد بينت السنة المباركة أن طاعة الوالدين ومعصيتهما معناها طاعة الله ومعصيته .

- عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عليه : « طاعة الله طاعة الوالد، ومعصية الله معصية الوالد» (°).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه كتاب التجارات ( ٢٢٨٢). (٢) أخرجه أبو داود كتاب البيوع ( ٣٠٦٢). (٣) أخرجه ابن ماجه كتاب البيوع ( ٣٠٦٢). (٣) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٣١٢/٢) وقال : هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ٤٨٠/٧). (٤) أخرجه ابن عدي في الكامل ( ٢٦٤٧/٧). (٥) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ٣٦٩/٢) ، الهيثمي في مجمع الزوائد ، باب ما جاء في البر وحتى الوالدين ( ١٣٦/٨) ، وقال : رواه الطبراني في الأوسط عن شيخه أحمد بن إبراهيم بن عبد الله بن كيسان وهو لين عن إسماعيل بن عمرو البجلي وثقه ابن حبان وغيره ، وضعفه أبو حاتم وغيره وبقية رجاله رجال الصحيح ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٢٢١/٣) .

ويوصي الرسول بخمس خصال تحقق للإنسان الدرجات العلا ، منها طاعة الوالدين ، حتى لو كانت طاعتهما في ضياع لكثير من فرص الدنيا :

- قال عَلَيْتُهِ: « يا خباب ! خمس إن فعلت بهن رأيتني ، وإن لم ترني : تعبد الله ولا تشرك به شيئًا وإن قطعت وحرقت ، وتؤمن بالقدر خيره وشره ، وتعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك ، وما أخطأك لم يكن ليصيبك ، ولا تشرب الخمر، فإن خطيئتها تفرع الخطايا كما أن شجرتها تعلو الشجر ، وبر والديك وإن أمراك أن تخرج من كل شيء من الدنيا ، وتعتصم بحبل الجماعة ، فإن يد الله مع الجماعة ، يا خباب ! إنك إن رأيتني يوم القيامة لا تفارقني » (١) .

- وقال عَلَيْكُم : « أوصيك أن لا تشرك بالله شيئا وإن قطعت أو حرقت بالنار ، ولا تعقن والديك وإن أراداك أن تخرج من دنياك فاخرج ، ولا تسب الناس ، وإذا لقيت أخاك فالقه ببشر حسن وصب له من فضل دلوك » (٢) .

وتبين السنة الشريفة كيف أن الجهاد وهو أعلى المنازل ، لا يجوز أن يتطوع له المسلم إلا بإذن والديه ، فإن كانا في أشد الاحتياج إليه فعلًا ، وليس تعنتًا أو خوفًا فاعلية ، فهما أحق بالجهاد فيهما :

- وقال ﷺ : « فيهما فجاهد يعنى الوالدين » <sup>(٣)</sup> .
- وقال ﷺ : « ارجع إلي أبويك فاستأذنهما ، فإن أذنا لك فجاهد ، وإلا فبر هما » (<sup>٤)</sup> .
- وعن ابن عمرو قال : جاء رجل إلى النبي ﷺ فاستأذنه في الجهاد ، فقال : « أحى والداك ؟ » قال : نعم ، قال : « فيهما فجاهد » (°) .
- وقال ﷺ : « لا تبرح من أمك حتى تأذن لك أو يتوفاها الموت ؛ لأنه أعظم الأجوك » (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ١٨٢/٥ ) والطبراني في الكبير ( ٨١/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده (٥/ ٢٣٨) عن معاذ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه ( ٧١/٤ ) ، والإمام أحمد في مسنده ( ١٦٥/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٧٦/٣ ) ، وانظر إتحاف السادة المتقين ( ٣٢٢/٦ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه ( ٧١/٤ ) ومسلم في البر والصلة ( ٥ ) ، والإمام أحمد ( ١٦٥/٢ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٤١١/١١ ) .

ويوضح لنا الرسول عَيْكُ أن الذي لا يجيب نداء والديه فقد عقهما ، والعقوق في الشريعة من الكبائر ، وذلك حفظًا لحق الوالدين في طاعة أوامرهما :

- قال ﷺ: « أوحى الله تعالى: إلى موسى: لولا من يشهد أن لا إله إلا الله لسلطت جهنم على أهل الدنيا ، يا موسى! لولا من يعبدني ما أمهلت لمن يعصيني طرفة عين ، يا موسى! إنه من آمن بي فهو أكرم الخلق على ، يا موسى! إن كلمة من العاق تزن جميع رمال جبال الدنيا ، قال موسى: يا رب من علي من العاق ؟ قال: إذا قال لوالديه: لا لبيك » (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية ( ٣٤٣/٢ ، ٣٢/٦ ، ٣٨ ) عن شيبان السدوس و فرقد السنجي و أبان . كلهم رووه عن كعب .

دائرة الأسرة \_\_\_\_\_\_ 0 • ١

# القسم الثاني : حق الوالدين في البر بعد مماتهما

إن من سمو الشريعة الإسلامية أن تجعل للوالدين حقًا في البر بعد موتهما .. فإذا نظرنا للجفاء الذي يسود شعوب الحضارة الغربية بين الآباء والأبناء ، لتَبَين لنا البون الشاسع بين أصالة مبادئ الحضارة الغربية وطغيانها ، فهي لا تجعل للمعنويات قيمة في أساس تحركاتهم في الحياة ، حيث لغة المصالح هي اللغة التي يتخاطبون بها .. أما الإسلام فهو يراعي كل المشاعر العاطفية التي تفيض بها النفوس الإنسانية ، ويرسي لها حقوقًا ، تحفظ للنفوس سكينتها وسلامها ، ليس في حياة الإنسان فقط ، ولكن بعد الممات أيضًا ، ويأتي حق الوالدين في البر بعد مماتهما من أولوية الحقوق التي توليها الشريعة عناية كبيرة .

## الحق السادس : حقهما في الوفاء لهما

يضع النهج النبوي الشريف الخطوط العريضة ؛ لتوضح معالم حق الوالدين في الوفاء لهما بعد موتهما بما يحقق الخير لكل من الوالدين والأبناء معًا .

من ملامح هذا الوفاء ، زيارة قبر الوالدين أو أحدهما فهذا يعتبر في الشريعة من الواجبات الرفيعة الدرجات :

- قال ﷺ : « من زار قبر أبويه أو أحدهما في كل يوم الجمعة ، فقرأ عنده يس غفر له » (١) .

- وقال عَلِيْجَ : « من زار قبر والديه أو أحدهما احتسابًا ؛ كان كعدل حجة مبرورة ؛ ومن كان زوارًا لهما ؛ زارت الملائكة قبره » (٢) .

ومن ملامح الوفاء: الدعاء والاستغفار لهما بعد موتهما فإن هذا يزيد الرزق ويزيل عنه أي ذنب للعقوق قد يكون قد عقهما به في حياتهما:

- قال ﷺ : « إن الرجل يموت والده أو أحدهما وإنه لعاق لهما ، فلا يزال يدعو لهما ويستغفر لهما حتى يكتبه الله برًا » (٣) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الهيثمي في مجمع الزوائد (٣/٣٥) ، عن أبي هريرة ﷺ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عدي في الكامل ( ٨٠١/٥ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه السيوطي في جمع الجوامع ( ٥٥٠٠ ) .

۲۰۱ — حقوق الوالدين

- وقال عَيْلِيَّةِ : « إذا ترك العبد الدعاء للوالدين فإنه ينقطع عنه الرزق » (١) . ومن ملامح الوفاء كذلك أن يسير الأبناء على نهجهم في طاعة الله ورسوله ، لأن هذا يفرحهم بعد موتهما .

- قال ﷺ : « تعرض الأعمال يوم الاثنين والخميس على الله ، وتعرض على الأنبياء وعلى الآباء والأمهات يوم الجمعة ، فيفرحون بحسناتهم ، وتزداد وجوههم بياضًا وإشراقًا ، فاتقوا الله ولا تؤذوا موتاكم » (٢) .

ولا تفرق الشريعة في بر الوالدين بعد موتهما مهما كانت ديانتهما ؛ لأن الإسلام دين المساواة :

- عن شقیق بن وائل قال : ماتت أمي نصرانية فأتيت عمر بن الخطاب فذكرت ذلك له ، فقال : اركب دابة وسر أمام جنازتها (٣) .

وضرب لنا الرسول ﷺ المثل بنفسه في ترجمة أسمى معانى الوفاء للأم بعد الموت :

- قال ﷺ : « إن القبر الذي رأيتموني أناجي فيه قبر آمنة بنت وهب ، وإني استأذنت ربي في زيارتها فأذن لي ، واستأذنت في الاستغفار لها فلم يأذن لي ، ونزل على : ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِي وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النوبه: ١١٣] فأخذني ما يأخذ الولد للوالدة من الرقة ، فذلك الذي أبكاني » (٤) .

- وعن بريدة أن النبي ﷺ زار قبر أمه في ألف مقنع يوم الفتح ، فما رئي باكيًا أكثر من ذلك اليوم (°) .

#### الحق السابع : حقهما في الوفاء بديونهما بعد موتهما

إن الإسلام دين الوفاء بكل صوره ، وضرب لنا الرسول على أروع الصور في الوفاء بكل العهود مع جميع الأجناس ، لذلك فقد حرص في سنته على دعم حق الوالدين في الوفاء بديونهما بعد موتهما بصورة تدعو إلى الدهشة والإعجاب . فقد دعا الرسول على الحج عن الوالدين وخاصة من لم يحج منهما ، وعظم أجر من يقوم بهذا الحق للوالدين :

<sup>(</sup>١) أخرجه العجلوني في كشف الخفا ( ٢٨/١ ) . (٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٣١/١ ) . (٣) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ( ١٦٤/٢٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في المستدرك كتاب الجنائز ( ٣٧٦/٣٧٥/٣٧٤/١ ) وقال : صحيح وأقره الذهبي .

<sup>(</sup>٥) انظر التمهيد لابن عبد البر ( ٢٣٠/٣ ) .

- قال ﷺ : « من حج عن والديه بعد وفاتهما ، كتب الله له عتقًا من النار ، وكان للمحجوج عنهما أجر حجة تامة من غير أن ينقص من أجورهما شيء ، وما وصل ذو رحم رحمه بأفضل من حجة يدخلها عليه بعد موته في قبره ، ومن مشى علي راحلته عقبه ، فكأنما أعتق رقبة » (١) .

- وعن موسى بن سلمة قال : قلت لابن عباس : أكون في هذه المغازي فأعتق عن أمي أفيجزئ عنها ؟ فقال ابن عباس : أمرت امرأة سنان بن عبد الله الجهني أن يسأل رسول الله على عن أمها توفيت ولم تحج أفيجزئ عنها أن تحج عنها ؟ فقال رسول الله على : « أرأيت لو كان على أمها دين أكان يجزئ عنها ؟ » قال : نعم قال : « فلتحج عن أمها » (٢) .

- وعن بريدة قال : جاءت امرأة إلي رسول اللَّه ﷺ فقالت : يا رسول اللَّه ، إن أمي ماتت ولم تحج حجة الإسلام ، أفأحج عنها ؟ قال : « نعم فحجي عنها » <sup>(٣)</sup> .

- وقال عَلِيَّةٍ : « إذا حج الرجل عن والديه تقبل منه ومنهما ، وابتشر به أرواحهما في السماء » (١) .

- وقال عَبِيلَةٍ : « من حج عن والديه أو قضى عنهما مغرمًا ؛ بعثه الله يوم القيامة مع الأبرار » (°) .

## وحث الرسول ﷺ الأبناء على الوفاء بنذور الآباء في كل المجالات :

- عن سنان بن عبد الله الجهنى أن عمته حدثته أنها أتت النبي ﷺ فقالت : يا رسول الله ، إن أمي توفيت وعليها مشي إلي الكعبة نذرًا ؟ فقال النبي ﷺ : «أتستطيعين تمشين عنها ؟ » قالت : نعم ، قال : أرأيت لو كان عليها دين لرجل فقضيته أو يجزئ ذلك عنها ؟ » قالت : نعم ، قال : أرأيت لو كان عليها دين لرجل فقضيته هل كان يقبل منك ؟ » قالت : نعم ، فقال النبي ﷺ : « إن الله أحق بذلك » (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ( ٢٩٩/٣٦ ) عن عبد العزيز بن عبيد اللَّه عن أبيه عن جده .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن خزيمة في صحيحه ( ٣٤٣/٤ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ٣٢٣/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٢٦/٥ ) ، وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ( ٢٨٢/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الدارقطني في السنن ( ٢٦٠/٢ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ١١/٨ ) عن ابن عباس . ﴿ وَمَعْرَمًا ﴾ هو الدين ، ويريد به ما استدين فيما يكرهه الله . أو فيما يجوز ثم عجز عن أدائه . النهاية ( ٣٦٣/٣ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ٢٨٤/٧ ) .

- عن ابن عباس قال : أتى النبي عَلِيْتِ رجل بجارية سوداء ، فقال : يا رسول الله عَلَيْتِ : إن أمي ماتت وعليها رقبة مؤمنة فهل تجزي هذه عنها ؟ فقال لها رسول الله عَلَيْتِ : « أين الله ؟ » فأومأت برأسها إلى السماء ، فقال : « من أنا ؟ » قالت : رسول الله . قال : « أعتقها فإنها مؤمنة » (٢) .

- وعن ابن عباس أن رجلًا قال : يا رسول اللَّه إن أمي ماتت وعليها صوم شهر قال : « أرأيت لو كان علي أمك دين أكنت قاضيه عنها ؟ » قال : نعم ، قال : « فدين اللَّه أحق أن يقضى » (٢) .

- وعن عبيد الله بن عبد الله بن عتبة أن أمه ماتت وعليها اعتكاف . قال : فسألت ابن عباس فقال : اعتكف عنها وصم (٤) .

- وحدثنا محمد بن عبد الرحيم حدثنا معاوية بن عمرو حدثنا زائدة عن الأعمش عن مسلم البطين عن سعيد بن جبير عن ابن عباس والله على قال : جاء رجل إلى النبي على فقال يا رسول الله على إن أمى ماتت وعليها صوم شهر أفأقضيه عنها ؟ قال : « نعم » قال « فدين الله أحق أن يقضى » قال سليمان : فقال الحكم وسلمة ونحن جميعًا جلوس حين حدث مسلم بهذا الحديث : قالا : سمعنا مجاهدًا يذكر هذا عن ابن عباس ويذكر عن أبي خالد حدثنا الأعمش عن الحكم ومسلم البطين وسلمة بن كهيل عن سعيد بن جبير وعطاء ومجاهد عن ابن عباس قالت امرأة للنبي على إن أختى ماتت ، وقال يحيى وأبو معاوية : حدثنا الأعمش عن

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ٦٩/٦ ) والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب البر بعد الموت ( ١٤٧/٨ ) وقال : رواه الطبراني في الأوسط .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه ( ٢٠٢٨/٥ ) والدارمي في السنن ( ٢٤٩/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه ( ٢٤٦٤/٦ ) ومسلم في صحيحه ( ٨٠٤/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٣٥٣/٤ ) .

دائرة الأسرة ————————————————————— ۱ • ۹

مسلم عن سعيد بن جبير عن ابن عباس ، قالت امرأة للنبى ﷺ : إن أمى ماتت . وقال عبيد الله عن زيد بن أبي أنيسة عن الحكم عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قالت امرأة للنبي ﷺ : إن أمي ماتت وعليها صوم نذر ، وقال أبو حريز حدثنا عكرمة عن ابن عباس قالت امرأة للنبي ﷺ : ماتت أمي وعليها صوم خمسة عشر يومًا (١) .

- وحدثنا أبو اليمان أخبرنا شعيب عن الزهري قال: أخبرني عبيد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عباس أخبره: أن سعد بن عبادة الأنصاري استفتى النبي على أن على أمه فتوفيت قبل أن تقضيه ، فأفتاه أن يقضيه عنها ، فكانت سنةً بعد (٢) .

وهناك دعوة عامة من الرسول ﷺ إلى الوفاء للوالدين بالقيام بأعمال البر ، التي تعتبر امتدادًا لأعمالهم الصالحة ، ووفاء بديونهما نحو ربهما إذا كانا قصرا في أعمال البر في حياتهما :

- عن محمد بن سيرين قال : بلغني أن سعد بن عبادة قال : يا رسول الله إن أم سعد في حياتها كانت تحج من مالي ، وتصدق وتصل الرحم وتنفق من مالي ، وإنها قد ماتت فهل ينفعها أن أفعل ذلك عنها ؟ قال : « نعم » (٣) .

- وعن عكرمة أن رجلًا قال: يا رسول الله أمي توفيت ولم تتصدق بشيء أفلها أجر إن تصدقت عنها؟ قال: « نعم » قال: فإنها تركت مخرفًا فأنا أشهدك أني قد تصدقت عنها (1).

وعن عطاء بن أبي رباح قال : قال رجل : يا رسول الله أعتق عن أمي وقد ماتت ؟ فقال : « نعم » (°) .

- وعن الحسن قال: قال سعد بن عبادة: يا رسول اللَّه إني كنت ابن أم سعد وإنها ماتت ، فهل ينفعها أن أتصدق عنها ؟ قال: « نعم » ، قال: فأي الصدقة أفضل ؟ قال: « اسق الماء » فجعل صهريجين في المدينة ، قال الحسن: فربما سقيت

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب الصوم (١٨١٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري كتاب الإيمان والنذور ( ٦٢٠٤ ) .

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن جرير في تفسيره ( ٢٦٩/٣٠ ) والحارث في مسنده ( ٤٣٧/١ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ١٢٠/٩ ) وقولة : مخرفًا : أي بستانًا من نخل . والمخرف بالفتح يقع على النخل وعلى الرطب . النهاية ( ٢٤/٢ ) . (٥) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٥٩/٩ ) .

٠١٠ حقوق الوالدين

منهما وأنا غلام <sup>(١)</sup> .

### الحق الثامن : حقهما في بر اهاربهما واصدهائهما

إن نهج السنة الشريفة في هذا الصدد ، ليدل دلالة قاطعة على حرص الإسلام على صلة الأرحام ، بما يحقق الترابط بين المسلمين ، وبما يحقق لهم الخيرية على كل العالمين ؛ فالرسول على لم يقتصر على حث المسلمين على العطف على أقارب الوالدين في حياتهما ، بل جعل تلك الصلة والبر امتدادًا بعد مماتهما ، وفاء لهما وصيانة لحقوقهما ، فجعل الوسول على أن من أبر البر أن يصل الرجل أحباء أبيه بعد رحيله عن الدنيا ؛ لأن هذا صلة لأبيه في قبره ، وزيادة للمسلم في أجره :

- عن أبي أسيد مالك بن ربيعة الساعدى قال: بينا نحن عند رسول اللَّه عَلَيْتُهُ إِذَ جَاءه رجل من بنى سلمة ، فقال: يا رسول اللَّه عَلَيْتُهُ ، هل بقي من بر أبوي شيء أبرهما به بعد موتهما ؟ قال: « نعم ، الصلاة عليهما ، والاستغفار لهما ، وإنفاذ عهدهما من بعدهما ، وصلة الرحم التي لا توصل إلا بهما ، وإكرام صديقهما » (٢).

- وعن يونس بن محمد قال حدثنا عبد الرحمن بن الغسيل قال حدثني أسيد بن على عن أبيه على بن عبيد عن أبي أسيد صاحب رسول الله على وكان بدريًا وكان مولاهم قال: قال أبو أسيد: بينما أنا جالس عند رسول الله على أبوي شيء بعد موتهما من الأنصار، فقال: يا رسول الله هل بقي على من بر أبوي شيء بعد موتهما أبرهما به ؟ قال: « نعم، خصال أربعة. الصلاة عليهما، والاستغفار لهما، وإنفاذ عهدهما، وإكرام صديقهما، وصلة الرحم التي لا رحم لك إلا من قبلهما ؛ فهو الذي بقي عليك من برهما بعد موتهما » (٣).

- حدثنا حسن بن علي الحلواني ، حدثنا يعقوب بن إبراهيم بن سعد ، حدثنا أبي والليث بن سعد جميعًا ، عن يزيد بن عبد الله بن أسامة بن الهاد ، عن عبد الله بن دينار ، عن ابن عمر : أنه كان إذا خرج إلى مكة كان له حمار يتروح عليه إذا مل ركوب الراحلة وعمامة يشد بها رأسه ، فبينا هو يومًا على ذلك الحمار ، إذ مر به

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ١١٢/٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب في بر الوالدين ( ١٤٢٥ ) وأحمد في مسنده ( ٤٩٧/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسند المكيين ( ١٥٤٧٩ ) .

أعرابي فقال: ألست ابن فلان بن فلان ؟ قال: بلى فأعطاه الحمار. وقال: اركب هذا، والعمامة، قال: اشدد بها رأسك، فقال له بعض أصحابه: غفر الله لك أعطيت هذا الأعرابي حمارًا كنت تروح عليه وعمامةً كنت تشد بها رأسك، فقال: إنى سمعت رسول الله على يقول: «إن من أبر البر صلة الرجل: أهل ود أبيه بعد أن يولى، وإن أباه كان صديقًا لعمر» (١).

- وعن عبد الله بن عمر ، أن رجلًا من الأعراب لقيه بطريق مكة ، فسلم عليه عبد الله ، وحمله على حمار كان يركبه ، وأعطاه عمامةً كانت على رأسه ، فقال ابن دينار : فقلنا له : أصلحك الله ، إنهم الأعراب ، وإنهم يرضون باليسير ، فقال عبد الله : إن أبا هذا كان ودًا لعمر بن الخطاب ، وإنى سمعت رسول الله عبد يقول : « إن أبر البر : صلة الولد أهل ود أبيه » (٢) .

- وحدثنا أحمد بن إبراهيم الدورقى حدثنا وهب بن جرير ، حدثني أبي قال : سمعت الأعمش يحدث عن عمرو ابن مرة ، عن أبي البختري ، عن علي أن النبي على قال لعمر في العباس : « إن عم الرجل صنو أبيه » وكان عمر تكلم في صدقته (٣) .

- وعن أبي أسيد قال: كنت عند رسول الله على الإنصار، فقال: يا رسول الله! هل بقي من بر أبوى شيء أبرهما به بعد موتهما ؟ قال: «نعم، أربعة: الصلاة عليهما، والاستغفار لهما، وإنفاذ عهدهما من بعدهما، وإكرام صديقهما، وصلة الرحم التي لا رحم لك إلا من قبلهما ؛ فهذا الذي بقي من برهما بعد موتهما » (٤) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم كتاب البر والصلة والآداب ( ٤٦٣١ ) .

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في كتاب البر والصلة ، باب فضل صلة أصدقاء الأب والأم ونحوهما (۲۰۵۲).
 وأحمد في مسنده ( ۹۷/۲ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرَجه أبو داود في السنن ( ٣٣٦/٤ ) والإمام أحمد في مسنده ( ٤٩٧/٣ ) .

# الْبَائِلُثَالِثُ حقوق الزوج

دائرة الأسرة

يعتبر حق الزوج على زوجته من الحقوق التي خبت في الآونة الأخيرة وخاصة في وسائل الإعلام ، التي أصبحت تشعل النار في نفوس النساء بالمناداة بحقوقها .. وهذا بلا شك مما تختل به الموازين في الأسرة ولا يتحقق معه الاستقرار المطلوب ..

فحق الزوج لا يقل أهمية عن حق الزوجة ، بل هوالأساس حتى تستقيم الحياة ، وترتفع راية العدل والأمان ، وينتفي الإحساس بالظلم لدى النواة الأساسية لبناء المجتمع .. إن وفاء المرأة بحقوق الزوج يعني قدرتها على الوفاء والإخلاص في جميع الميادين ، ويعني إرساء دعامة أساسية من دعائم الفكر السياسي والإسلامي وهي «قواعد السمع والطاعة » فالزوج قائد لأسرته ، وهذا يعني أنه القائد الأول في أول خلية من بناء الدولة ، والشعب الذي يتعود على أسلوب المعاملات الراقية في أسرته ، يكون قادرًا بعد ذلك على الممارسة الإيجابية للفكر السياسي الإسلامي في كل الدوائر حتى ينتهي إلى أكبر الدوائر وهي الحكومة ، مما يعني رقي الأمة وحضارتها .

لقد فرض الله المساواة بين الرجل والمرأة في الحقوق والواجبات في مؤسسة الزواج (العائلة ) كنوع من توزيع المسئولية المقدسة على الطرفين ﴿ وَلَمْنَ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَ وَاللَّهُ عَرَبِينً مَا اللَّهُ عَرَبِينً حَكِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] وتلك الدرجة التي للرجال على النساء وضحها المولى ﷺ في سورة النساء : ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِسَاءِ بِمَا فَضَكُ اللّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُوا مِنَ أَمْوَلِهِمْ ﴾ النساء: ٢٤] وهذه القوامة فَضَكُ اللّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُوا مِن أَمْوَلِهِمْ ﴾ النساء: ٢٤] وهذه القوامة ليست سيطرة واستبداد كما يظن البعض ؛ بل جعلها الحكيم الخبير لدواع إدارية تحقق إدارة الأسرة بكفاءة ، فالمعروف أن الأنظمة الديمقراطية تعتبر كافة المواطنين متساوين في الدرجة ، ومع ذلك يتولي شخص منهم السلطة ، ليكون قائدًا (١).

فحق الزوج علي زوجته يعني تحقيق إشاعة جو المحبة والمودة في الأسرة ، ويعني

<sup>(</sup>١) موسوعة أصول الفكر السياسي والاقتصادي والاجتماعي من نبع السنة الشريفة وهدي الخلفاء الراشدين : خديجة النبراوي - دار السلام .

الاستقرار الاجتماعي ، وتعني رقي الأسرة وحمايتها من الفتن والأهواء ، ويعني كل المبادئ النبيلة والسامية التي تساعد عل تقدم الأمة وحضارتها المادية والمعنوية .

ونعرض فيما يلي الإطار العام من وحي السنة النبوية في حق الزوج على زوجته : الحق الأول : حق الزوج في الطاعة

إن ذلك الحق الذي سنته الشريعة للزوج لا يعتبر حق تعسفي كما يظن المتشدقون بمزايا الحرية في الحضارة الغربية ؛ لأنه حق ينبع من إيمان الزوجة بربها ، وحبها في اتباع منهاج نبيها طائعة راضية . . وفي نفس الوقت فإن المتأمل لأهداف الشريعة في فرض هذا الحق ، ليعرف عظمة الشريعة في التخطيط على المدى البعيد ، ومدى شمولية هذا التخطيط ، بحيث يشمل أبعاد الحياة والنفوس والمجتمعات .

فطاعة الزوجة لزوجها تعني في الشريعة توحد قلوب الزوجين على مرضاة الله ، وتخفيف المسئولية عن الزوجة بتسليم أمور القيادة إلي زوجها ، وتعني انتظام الخلية الأولي في المجتمع بحيث تتوحد رايتها تحت قيادة واحدة تملك الحزم والمهابة في الحق مما يمنع الأبناء من انحرافات كثيرة (١) .

وإن السنة المباركة قد سنت من التشريعات والضوابط ما يجعل هذا الحق للزوج هو عن طيب خاطر من كل امرأة تؤمن بالله ورسوله وتضع نصب عينيها الجزاء في الدار الآخرة ، حيث يوصى الرسول ﷺ النساء بطاعة الزوج ؛ لأن هذا فيه خيري الدنيا والآخرة :

- قال ﷺ : « يا بسرة ! اذكري اللَّه عند الخطيئة يذكرك عندها بالمغفرة ، وأطيعي زوجك يكفل خير الدنيا والآخرة ، وبري والديك يكثر خير بيتك » (٢) .

- وقال عِلِيَّةِ : « أيما امرأة ماتت وزوجها عنها راض دخلت الجنة » <sup>(٣)</sup> .

ويبين الرسول ﷺ مكانة المرأة التي تسارع إلي مرضاة زوجها ، وإزالة الجفوة بينهما بدون تعنت أو كبرياء :

<sup>(</sup>١) الحلال والحرام في الإسلام ، د .يوسف القرضاوي ، مكتبة وهبة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ٣٨٩/١ ) ، والديلمي في الفردوس (٣٩٨/٥ ) ، ( ٨٥٤٣ ) . عن بسرة بنت صفوان .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في الرضاع ، باب ماجاء في حق الزوج ( ١١٦١ ) ، وابن ماجه في النكاح ، باب حق الزوج على المرأة ( ١٨٥٤/ ) ، والحاكم في المستدرك ( ١٩١/٤ ) عن أم سلمة ﷺ .

- قال ﷺ : « ألا أخبركم برجالكم من أهل الجنة ؟! النبي في الجنة ، والشهيد في الجنة ، والصديق في الجنة ، والمولود في الجنة ، والرجل يزور أخاه في ناحية المصر في الله في الجنة ، ألا أخبركم بنسائكم من أهل الجنة ! الودود الولود والعؤود ، التي إذا ظلمت قالت : هذه يدي في يدك لا أذوق غُمضًا حتى ترضى » (١) .

ويوضح الرسول ﷺ أن الشريعة لم تعرض المرأة لمشقة الجهاد وما فيه من مخاطر ، ولكنها تأخذ أجر المجاهدين بطاعته وتوفية حقوقه :

- قال عَلَيْكِ : « إنما تكون الصنيعة إلى ذي دين أو حسب ، وجهاد الضعفاء الحج ، وجهاد المرؤ اقتصد ، وجهاد المرأة حسن التبعل لزوجها ، والتودد نصف الدين ، وما عال امرؤ اقتصد ، واستنزلوا الرزق بالصدقة ، وأبى الله أن يجعل أرزاق عباده المؤمنين من حيث يحتسبون » (٢) .

- وعن ابن عباس على قال: جاءت امرأة إلى النبي عَيِّكُ يقال لها: لينة ، فقالت : يارسول الله ! أنا وافدة النساء إليك ، ما من امرأة تسمع مقالتي إلى يوم القيامة إلا سرها ذلك ، الله رب الرجال والنساء ، وآدم أبو الرجال والنساء ، وحواء أم الرجال والنساء ، كتب الله الجهاد على الرجال ، فإن استشهدوا كانوا أحياء عند ربهم يرزقون ، وإن ماتوا وقع أجرهم على الله ، وإن رجعوا أَجَرَهُمُ الله ، ونحن النساء نقوم على الله ، وإن رجعوا أَجَرَهُمُ الله ، ونحن النساء نقوم على المرضى ونُداوي الجرحى ، فما لنا من الأجر ؟ فقال : « يا وافدة النساء! أبلغي من لقيت من النساء أن طاعة الزوج والاعتراف بحقه تعدل ذلك كله » (٢٠) .

وقد حذر الرسول ﷺ المرأة من عدم قبول المولى ﷺ عبادتها ، إذا تمادت في عصيان زوجها وهجره :

- قال ﷺ : « ثلاثة لا ترتفع صلاتهم فوق رؤوسهم شبرًا : رجل أمَّ قومًا وهم له كارهون ، وامرأة باتت وزوجها عليها ساخط ، وأخوان متصارمان » (<sup>١)</sup> .

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ٣٦١/٥) ، وفي الشعب ( ٤١٨/٦ ) ، عن ابن عباس ﷺ ، والطبراني في الكبير ( ١٤٠/١٩ ) ، والأوسط ( ١١/٦ ) عن كعب بن عجرة .

وقوله : ﴿ لَأَذُوقَ عَمضًا ﴾ بضم الغين أي : لا أذوق نومًا . انظر فيض القدير ( ١٠٦/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في الشعب ( ٧٤/٢ ) وابن عبد البر في التمهيد ( ٢٠/٢١ ) عن علي 🕁 .

<sup>(</sup>٣) عزاه في كنز العمال ( ٦١٠/١٦ ) للديلمي عن ابن عباس الله

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ٣٨٩/١ )، وابن خزيمة في صحيحه ( ٩٤٠ )، وابن حبان في صحيحه ( ٥٣٣١ )، عن جابر بن عبد الله ﷺ .

- وقال ﷺ : « ثلاثة لا يقبل الله لهم صلاة ولا تصعد لهم إلى الله حسنة : العبد الآبق حتى يرجع إلى مواليه فيضع يده في أيديهم ، والمرأة الساخط عليها زوجها حتى يرضى ، والسكران حتى يصحو » (١) .

كما أنه لا يحق للزوجة الصيام أو الزكاة أو التصرف في الأموال أو الخروج من المنزل إلا بأذن زوجها ، وهذا من حقوق الزوج التي أقرتها الشريعة :

- قال ﷺ : « لا تصم المرأة وبعلها شاهد إلا بإذنه غير رمضان ، ولا تأذن في بيته وهو شاهد إلا بإذنه ، وما أنفقت من كسبه من غير أمره ، فإن نصف أجره له » (٢) .
- وقال ﷺ : « لا تأذن المرأة في بيت زوجها إلا بإذنه ، ولا تقوم من فراشه فتُصلى تطوعًا إلا بإذنه » (٣) .
- وعن ابن عمر على قال : أتت امرأة النبي على فقالت : يا رسول الله ، ما حق الزوج على الروجة أن لا تمنعه نفسها وإن كانت على المرأته ؟ فقال على الله يومًا واحدًا إلا بإذنه إلا الفريضة ، فإن فعلت كانت على ظهر قتب ، وأن لا تصوم يومًا واحدًا إلا بإذنه إلا الفريضة ، فإن فعلت أثمت ، ولا يتقبل منها شيء إلا بإذنه ، فإن فعلت كان له الأجر وكان عليها الوزر ، وأن لا تخرج من بيته إلا بإذنه ، فإن فعلت لعنها الله وملائكة الغضب حتى تتوب أو تراجع » ، قيل : وإن كان ظالماً » (3) .

وحددت السنة الشريفة الأهمية الشرعية لحقوق الزوج على زوجته ، بما يحفز النساء الصالحات إلى المسارعة في ذلك الباب من الخيرات :

- قال ﷺ : « أعظم الناس حقًا علي المرأة زوجها ، وأعظم الناس حقًا على الرجل أمه » (°) .

- قال عَبْلِيْهِ : « انظري أين أنت منه ، فإنما هو جنتك ونارك » (١٠) .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن خزيمة في صحيحه ( ٩٤٠ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٥٣٣١ ) ، ذكره المنذري في الترغيب والترهيب ( ٢٦١ ، ٢٦١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في النكاح ، باب صوم المرأة بإذن زوجها تطوعًا ( ١٩٢ ) ومسلم في الزكاة ، باب ثبوت أجر المتصدق ( ١٠٢٦ ) ، عن أبي هريرة ﷺ .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٤٠٤/١١ ) ، عن ابن عباس ، ورمز السيوطي في الجامع الصغير
 ( ٩٧١٧) بالحسن . وقال الهيثمي في المجمع ( ٢٦٤/٢ ) : رجاله ثقات .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ٢٩٢/٧ ) وابن شيبة ( ٥٥٧/٣ ) ، عن ابن عمر .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ١٩٣/٤ ) ، عن عائشة صَلِيْتِهَا وصححه وسكت عنه الذهبي .

<sup>(</sup>٦) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ٢٩٢/٧ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٥٧/٣ ) ، والطيالسي =

وقد أخذ العلماء من هذا الحديث ونحوه أن النشوز كبيرة .

- وقال ﷺ : « يا معشر النساء : اتقين الله ، والتمسن مرضاة أزواجكن ، فإن المرأة لو تعلم ما حق زوجها ، لم تزل قائمة ما حضر غداؤه وعشاؤه » (١) .

وبين الرسول ﷺ مواصفات المرأة الصالحة ومكانتها وهي التي تطيع زوجها ، وتحفظه في غيبته :

- قال ﷺ: « إن اللَّه لم يفرض الزكاة إلا ليطيب ما بقي من أموالكم ، وإنما فرض المواريث ، لتكون لمن بعدكم ، ألا أخبركم بخير ما يكنز المرء ؟ المرأة الصالحة : إذا نظر إليها سرته ، وإذا أمرها أطاعته ، وإذا غاب عنها حفظته » (٢) .

- وقال عَلِيْتُهِ : « خير النساء : التي تسره إذا نظر ، وتُطيعه إذا أمر ، ولا تُخالفه في نفسها ولا مالها بما يكره » (٣) .

- وقال عَيِّلِيَّةِ : « إنه ليس من امرأة أطاعت وأدت حق زوجها ، وتذكر حسنته ، ولا تخونه في نفسها وماله ، إلا كان بينها وبين الشهداء درجة واحدة في الجنة ، فإن كان زوجها مؤمنًا حسن الخلق ، فهي زوجته في الجنة ، وإلا زوجها الله من الشهداء » (1) .

وحدد الرسول ﷺ الدستور العام الذي يجب أن تدور في إطاره طاعة الزوجة لزوجها ، فإذا حفظت ذلك الدستور ، فقد قامت بأداء متطلبات الشريعة ، حتى لوكان الزوج ظالماً ؛ لأن لإقامة موازين الشريعة يحقق مرضاة الله ويحفظ الأمة من الاختلال الهيكلى في المنظومة القيمية للمجتمعات الذي قد يعرضها للهلاك :

- قال ﷺ : « لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تأذن في بيت زوجها إلا بإذنه ، ولا تخرج وهو كاره ، ولا تطيع فيه أحدًا ، ولا تخشَنَ بصدره ، ولا تعتزل

<sup>= (7777)</sup> ، ابن عبد البر في التمهيد ( 7777 ) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البزار في مسنده ( ٢٩٠/٢ ) والديلمي في الفردوس ( ٢٩٣/٥ ) عن علي بن أبي طالب ظهر، وأخرجه بنحوه الطبراني في الكبير ( ١٦٠/٢٠ ) عن معاذ بن جبل ـ ظهر، قال الهيثمي في المجمع ( ٣٠٩/٤ ) عن حديث معاذ : رواه البزار والطبراني ، وفيه عبيدة بنت سليمان الأغر ، ولم أعرفه ولا أعرف لأبيه سماعًا عن معاذ ، وبقية رجاله ثقات .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الزكاة ، باب في حقوق المال ( ١٦٦٤ ) عن ابن عباس 👹 .

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في النكاح ، باب أي النساء خير ( ٦٨/٦ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ٨٢/٢ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢٥١/٢ ) ، والحاكم في المستدرك ( ١٧٥/٢ ) عن أبي هريرة ﷺ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٦/٢٤ ) عن ميمونة تَعَلِّقُتِهَا .

11۸ --- حقوق الزوج

فراشه ، ولا تضربه ، وإن كان هو أظلم منها فلتأته حتى ترضيه ، فإن كان هو رضي اللّه عنها وقبل منها ، فبها ونعمت ، وقبل اللّه عذرها وأفلج حجتها ولا إثم عليها ، وإن هو أبى يرضى عنها ، فقد أبلغت عند اللّه عذرها » (١) .

## الحق الثانى : حق الزوج في الرعاية الجسدية

إن هذا الحق للزوج يتفق مع مهارات المرأة وفطرتها ، ويوافق متطلبات الزواج من الانسجام النفسي والجسدي . وموازين الشريعة العادلة تقرر هذا الحق لكل من الزوج والزوجة ، ونعرض حق كل منهما في باب مستقل لمنع اللبس (٢) .

وقد بينت لنا السنة المباركة التطبيق الفعلي لحق الزوج على زوجته في الرعاية الجسدية من واقع هدي النبي ﷺ مع زوجاته ﷺ :

- عن ميمونة قالت: وضعتُ للنبي عَلَيْ غسلًا فاغتسل من الجنابة ، فأكفأ الإناء بشماله عن يمينه فغسل كفه ، ثم أفاض علي فرجه فغسله ، ثم دلك يده بالأرض ، ثم مضمض واستنشق وغسل وجهه وذراعيه ، ثم أفاض على رأسه ، ثم أفاض على سائر جسده الماء ، ثم تنحى فغسل رجليه ، فأتيته بثوب ، فرده ، وجعل يقول . بالماء هكذا ؛ ينفض الماء (٢) .

- وعن عائشة قالت : كان النبي عَلِيْكُ يغتسل من الجنابة ثم يستدفئ بي قبل أن أغتسل (1) .

- وعن عائشة : كان النبي ﷺ يُدني رأسه إليَّ وأنا حائض ، وهو مجاور - يعني معتكفًا - فيضعه في حجري فأغسله وأرجله ، وأنا حائض (°).

- وعن عائشة قالت : كنت أغتسل أنا و رسول الله ﷺ من إناء واحد ونحن جنبان ، وكنت أفلي رأس رسول الله ﷺ وهو معتكف في المسجد وأنا حائض ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٦٢/٢ ) عن معاذ بن جبل 🚓 .

<sup>(</sup>٢) حق الزوج على زوجته وحق الزوجة على زوجها ، طه عبد اللَّه العفيفي ، دار الاعتصام .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الغسل ، باب المضمضة والاستنشاق ( ٢٥٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في الطهارة ، باب في الجنب يستدفئ بامرأته ( ٥٨٠ ) والترمذي في أبواب الطهارة ، باب ٩١ ، ( ١٢٣ ) .

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه في الطهارة ، باب الحائض تتناول الشيء من المسجد ، ( ٦٣٣ ) ، وابن أبي شيبة في المصنف ( ١٨٤/١ ) .

وكان يأمرني إذا كنت حائضًا أن أتزر ، ثم يباشرني (١) .

- وعن عائشة قالت: استعرت من حفصة بنت رواحة إبرة كنت أخيط بها ثوب رسول الله على من فسقطت عني الإبرة ، فطلبتها فلم أقدر عليها ، فدخل رسول الله على فتبنيت الإبرة بشعاع نور وجهه فضحكت ، فقال: « يا حميراء! لم ضحكت ؟ » قلت: كان كيت وكيت ، فنادى بأعلى صوته: « يا عائشة! الويل ثم الويل لمن حرم النظر إلى هذا الوجه! ما من مؤمن ولا كافر إلا ويشتهي أن ينظر إلى وجهى » (٢).

- وعن عائشة قالت : كنت أغسل رأس رسول اللَّه ﷺ فسمع صوتًا في المسجد فقال : « اطلعي فانظري من هذا » ، فاطلعت فنظرت فإذا هو أبو موسى ، فأخبرته ، فقال رسول اللَّه ﷺ : « إن أبا موسى أوتى مزمارًا من مزامير داود » (٣) .

- وعن عائشة قالت: كان رسول الله على إذا أوى إلى فراشه نفث في كفيه بقل هو الله أحد والمعوذتين جميعًا، ثم يمسح بهما وجهه وعضديه وصدره وما بلغت يداه من جسده، قالت عائشة: فلما اشتد مرضه كان يأمرني أن أفعل به (٤).

- وعن عائشة قالت : قال رسول الله علي في مرضه الذي مات فيه : « صبوا علي من سبع قرب لم تحلل أوكيتهن لعلي استريح فأعهد إلى الناس » ، فأجلسناه في مخضب لحفصة من نحاس ، وسكبنا عليه الماء منهن ، حتى طفق يشير إلينا « أن قد فعلتن » ، ثم خرج (٥) .

ويبين لنا النهج الشريف كيف أوصى الرسول ﷺ ابنته برعاية زوجها وإكرامه:

- عن عبد الرحمن بن عثمان القرشي أن رسول اللَّه ﷺ دخل على ابنته وهي تغسل رأس عثمان قال: « يا بنية ! أحسني إلى أبي عبد اللَّه فإنه أشبه أصحابي بي خلقًا » (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٢٦٨/١ ) وأحمد في مسنده ( ١٩١/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ( ٣١٠/٣ ) ، والأصبهاني في دلائل النبوة ( ١١٣/١ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ( ٥٤/٣٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الطب ، باب النفث في الرقية ( ٥٧٤٨ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في المغازي ، باب مرض الرسول ﷺ ( ٤١٧٨ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٧٦/١ ) قال الهيثمي في مجمع الزوائد ( ٨١/٩ ) : رجاله ثقات .

والأحاديث التي تحذر المرأة من التهاون في الإشباع الجسدي للزوج من الكثرة بحيث تدل على قوة الغريزة عند الرجل ، وحرص الشريعة على إشباعها ، حتى لا تؤدي إلى انحرافات الرجل عن منهاج الحق بارتكاب المحرمات ، أو الثورة على زوجته بدون أسباب نتيجة عصبيته نتيجة احتباس المني عنده .. وهذا يدل على عظمة الشريعة في مراعاة حقوق الإنسان في كل أشكالها المادية والمعنوية منها :

- قال ﷺ: « لو كنت آمرًا أحدًا أن يسجد لغير الله لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها ، والذي نفس محمد بيده ! لا تؤدي المرأة حق ربها حتى تؤدي حق زوجها كله ، حتى لو سألها نفسها وهي على قتب لم تمنعه » (١) .
- وقال عَلِيْتُم : « إذا دعا الرجل زوجته لحاجته ، فلتأته وإن كانت على التنور » <sup>(۲)</sup> .
- وقال ﷺ : « إذا دعا الرجل امرأته إلى فراشه ، فبات غضبان عليها ، لعنتها الملائكة حتى تُصبح » (٣) .
- وقال على المراة أن تسجد لأحد ، لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها ، لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها من حقد عليها ، ولا تجد امرأة حلاوة الإيمان حتى تؤدي حق زوجها ، ولو سألها نفسها على ظهر قتب » (1) .
- وقال عَلِيْكِ : « إن اللَّه يحب المرأة الملقة البزعة مع زوجها ، الحصان عن غيره » (°).
- وعن عطاء وطاوس أنهما قالا : إذا طهرت المرأة من الدم ، وأدرك الرجل

(١) أخرجه ابن ماجه في النكاح ، باب حق الزوج على المرأة ( ١٨٥٣ ) ، وأحمد في مسنده ( ١/ ٣٨١) ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ٢٩٢/٧ ) ، عن عبد الله بن أبي أوفى ظه ، وقوله : ( قتب ) القتب للجمل كالاكاف لغيره . ومعناه الحث لهن على مطاوعة أزواجهن وأنه لا يسعهن الامتناع في هذه الحال فكيف في غيرها . النهاية ( ١١/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي وحسنه في الرضاع ، باب ماجاء في حق الزوج على المرأة ( ٢٩/٣ ) ، والبيهةي في السنن الكبرى ( ٢٩/٧ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٤٧٣/٩ ) ، وصححه الضياء في المختارة ( ١٦٠/٨ ) ، عن طلق بن على .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في النكاح ، باب إذا باتت المرأة هاجرة فراش زوجها ( ٥١٩٣ ) ، ومسلم في النكاح ، باب تحريم امتناعها من فراش زوجها ( ١٤٣٦ ) عن أبي هريرة ﷺ .

<sup>(</sup>٤) أخرج هذه الرواية الحاكم في المستدرك ( ١٩٠/٤ ) وأحمد ( ٣٨١/٤ ) عن معاذ بن جبل ﷺ . (٥) عزاه في كنز العمال ( ٢٠٦/١٦ ) للديلمي في مسند الفردوس عن علي ﷺ والبزعة : البزيع : الظريف من الناس . وبزع الصبي بزاعة : صار ظريفا كيسًا ، وصار متناهي الجمال . النهاية ( ١٢٥/١ ) والمعجم الوسيط . ( ٥٤/١ ) .

الشبق، فليأمرها أن تتوضأ ، ثم يصيب منها إن شاء (١) .

## الحق الثالث: حق الزوج في الرعاية النفسية

إن إرساء الشريعة لمعالم هذا الحق للزوج فيه تكريم للمرأة وإعلاء لشأنها ؛ لأنها تثبت أن المرأة هي السكن وهي الملاذ ، وتملك من طاقات الرحمة ما يمكنها من الرعاية النفسية للزوج والأولاد (٢) .. ولذلك فإن الرسول الأمين علي يين أن الزوجة الصالحة التي تعين الزوج على متاعب الحياة الدنيوية وتحفزه لنيل الدرجات الأخروية هي خير ما يكنز الرجل :

- قال ﷺ : « قلب شاكر ، ولسان ذاكر ، وزوجة صالحة تُعينك على أمور دنياك ودينك ، خير ما اكتنز الناس » <sup>(٣)</sup> .

ويدعو الرسول ﷺ إلى أهمية المرأة في ملاعبة الرجل ومضاحكته ، والتسرية عنه ، فإذا التزمت المرأة بهذا الدور ، رفع الله درجاتها في الحياة الآخرة :

- عن جابر قال : قال لي رسول الله عَلَيْظِ : « تزوجت بكرًا أم ثيبًا ؟ » قلت : ثيبًا ، قال : « فهلا بكرًا ! تلاعبها وتلاعبك ، وتضاحكها وتضاحكك ؟! » (١٠) .

- وعن جابر قال: قال رسول اللَّه ﷺ: « هل نكحت؟ » قلت: نعم ، قال: « بكرًا أو ثيبًا؟ » قلت: بل ثيبًا ، قال: « فهلا بكرًا تلاعبها وتلاعبك؟ » قلت: إن أبي قُتل يوم أحد وترك تسع بنات ، فلي تسع أخوات ، فلم أحب أن يجمع إليهن خرقاء مثلهن ، وقلت: امرأة تقوم عليهن وتمشطهن ، قال: « أصبت » (°).

ونجد المنهاج التطبيقي لرعاية الزوج نفسيًّا في أسمى صوره في نهج زوجات الرسول ﷺ معه ، فقد ساندته السيدة خديجة تعليًّت في أول الدعوة مساندة معنوية

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ٩٢/١ ) . والشبق بالتحريك : شدة الغلمة وطلب النكاح . النهاية ( ٤٤١/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) المرأة في التصور الإسلامي ، د .عبد المتعال محمد الجبري ، مكتبة وهبة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٠٥/٨ ) ، والبيهقي في الشعب ( ١٠٤/٤ ) عن أبي أمامة على ، قال الهيشمي في مجمع الزوائد ( ٢٧٣/٤ ) ، رواه الطبراني ، وفيه علي بن يزيد ، وهو ضعيف وقد وثق . (٤) أخرجه البخاري في النكاح ، باب تستحد المغيبة ( ٤٩٤٩ ) ، ومسلم في الرضاع ، باب استحباب نكاح ذات الدين ( ٧١٥ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في المغازي ، باب ﴿ إِذْ هَمَّت مَّاآلِفَتَانِ مِنكُمْ أَن تَفْشَلا ﴾ ( ٢٠٥٢ ) .

### ومادية إلى أقصى الحدود ، وكانت ترقيه من العين قبل بعثة النبوة :

- قال ﷺ : « جاورت بحراء شهرًا ، فلما قضيت جواري نزلت ، فاستبطت بطن الوادي فنوديت ، فنظرت أمامي وخلفي وعن يميني وعن شمالي ، فلم أر أحدًا ، ثم نوديت فرفعت رأسي ، فإذا هو على العرش في الهواء - يعني جبريل - فأخذتني رجفة شديدة ، فأتيت خديجة فقلت : دثروني ، فدثروني وصبوا على ماء باردًا ، فأنزل الله : ﴿ يَاأَيُّنَا ٱللّٰهَ يَرْ فَلَ فَانَدِرُ ۞ وَرَبَّكَ نَكَيْرَ ۞ وَرَبَّكَ نَكَيْرَ ﴾ [المدثر: ١- ٤] » (١) .

- وقال عَلِيْكِ في حق السيدة خديجة : « ما أبدلني الله خيرًا منها ، قد آمنت بي إذ كفر بي الناس ، وصدقتني إذ كذبني الناس ، وواستني بمالها إذ حرمني الناس ، ورزقني الله ولدها إذ حرمني أولاد النساء » (٢) .

- وعن علي بن الحسين قال : كان النبي ﷺ قبل أن ينزل عليه بمكة تسرع إليه العين ، فكانت خديجة تُرسل إلى عجوز من عجائز مكة تتفل عليه ، فكان يوافقه ، فلما ابتعثه الله وأنزل عليه وجد الذي كان يجد ، فقالت خديجة : ألا أبعث إلى العجوز فتتفل عليك ؟ فقال النبي ﷺ : « أما الآن فلا » (٣) .

## وكانت السيدة عائشة تسري عن الرسول عِنْ في أوقات غضبه أو حزنه :

- عن البراء قال : خرج رسول الله على وأصحابه فأحرمنا بالحج ، فلما قدمنا مكة قال : « اجعلوا حجكم عمرة » فقال الناس : يا رسول الله قد أحرمنا بالحج فكيف نجعلها عمرة ؟ فقال رسول الله على : « انظروا الذي آمركم به فافعلوا » ، فرأت فردوا عليه القول ، فغضب ، ثم انطلق حتى دخل على عائشة غضبان ، فرأت الغضب في وجهه فقالت : من أغضبك أغضبه الله ؟ قال : « ومالي لا أغضب وأنا آمر فلا أتبع » (3) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في التفسير، باب وثيابك فطهر ( ٤٩٢٥ ) عن جابر بن عبد اللَّه وقوله : دثروني : أي غطوني بما أدفأ به . النهاية ( ١٠٠/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ١١٨/٦ ) عن مسروق عن عائشة ، قال قي المجمع ( ٢٢٤/٩ ) : إسناده حسن .

<sup>(</sup>٣) عزاه في كنز العمال ( ٣٥٥٠١ ) لابن جرير .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في المناسك ، باب فسخ الحج ( ٢٩٨٢ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢٨٦/٤ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ٥٦/٦ ) ، عن البراء بن عازب ظله ، الحديث ، أخرجه بنحوه مسلم في الحج، باب بيان وجوه الإحرام ( ١٣٠ ) وفي الباب عن السيدة عائشة تعلقيماً .

- وعن عائشة أنها رأت النبي ﷺ حزينًا ، فقالت : يا رسول الله ، وما الذي يحزنك ؟ قال : « شيئًا تخوفت على أمتي أن يعملوا بعدي بعمل قوم لوط » (١) . وكانت أيضًا تقف بجانبه أوقات الشدة والمرض ، تخفف عنه بالدعاء والمشاركة الوجدانية معه :

- عن عائشة قالت كان عَلِيْكِ إذا اشتكى يقرأ على نفسه بالمعوذات وينفث ، فلما اشتد وجعه ، كنت أقرأ عليه وأمسح عنه بيده رجاء بركتها (٢) .
- وعن عائشة قالت : ما مر عليّ ليلة مثل ليلة مات رسول اللّه عليّ يقول : 
  « يا عائشة هل طلع الفجر ؟ » فأقول : لا يا رسول اللّه ، حتى إذا أذن بلال بالصبح ، 
  ثم جاء بلال فقال : السلام عليك يا رسول اللّه ورحمة الله وبركاته ، الصلاة 
  يرحمك اللّه ، فقال النبي عليّ : « ما هذا ؟ » فقلت : بلال ، فقال : « مرى أباك 
  يصلي بالناس » (٣) .
- وعن جعفر عن أبيه قال : لما ثقل النبي ﷺ قال : « أين أكون غدًا ؟ » قالوا : عند فلانة ، فعرفن أزوجه أنه إنما عند فلانة ، فعرفن أزوجه أنه إنما يريد عائشة ، فقلن : يا رسول الله قد وهبنا أيامنا لأختنا عائشة (٤) .
- وعن عائشة أن رسول الله عليه سهر ذات ليلة وهو إلى جنبى فقلت: يا رسول الله! ما شأنك؟ فقال: « ليت رجلًا صاحاً من أمتي يحرسني الليلة! » فبينا نحن كذلك إذ سمعت صوت السلاح، فقال رسول الله عليه : « من هذا؟ » فقال: أنا سعد بن مالك، قال: « ما جاء بك؟ » قال: جئت أحرسك يا رسول الله! فسمعت غطيط رسول الله في نومه (٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٣٦٥/٧ ) ، عن عروة بن الزبير عن عائشة ﷺ ، وعزاه في كنز العمال ( ٤٧١/٥ ) للطبراني .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في فضائل القرآن ، باب فضائل المعوذات ، ومسلم في السلام ، باب رقية المريض
 (١٥) وفي الباب عن عروة عن السيدة عائشة .

<sup>(</sup>٣) عزاه في كنز العمال ( ٢٦٦/٧ ) لأبي الشيخ في الآذان .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ٤٣٠/٧ ) وابن سعد في الطبقات ( ٢٣٣/٢ ) عن جعفر بن محمد عن أبيه .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٤١/٦ ) ، وابن أبي شيبة في المصنف ( ٥٠٨/٧ ) وابن حبان في مصنفه ( ٤٤٥/١٥ ) ، وابن أبي عاصم في السنة ( ١٤١١ ) عن عبد اللَّه بن عامر عن عائشة تعَلَيْتُهَا .

- وعن عائشة قالت: إن من نعم الله علي ، أن الله تبارك وتعالى أمات رسول الله علي بيتي ، وفي يومي ، وبين سحري ونحري ، وأن الله جمع بين ريقي وريقه ، دخل علي عبد الرحمن بن أبي بكر ومعه سواك يستن به ، فرأيت رسول الله علي ولم ينظر إليه ، فقلت : يا عبد الرحمن! السواك ناولنيه ، فقضمه ثم ناولنيه ، فمضغته حتى إذا لان ناولته النبي علي فاستن به ، فذهب يرفعه فلم تصل إليه يده ، وشخص بصره ، وقال : « اللهم! ألحقني بالرفيق الأعلى » (١) .

ونلحظ حرص السيدة زينب بنت جحش على راحة الرسول ﷺ بالنوم ، وخوفها من إيقاظه حرصًا على راحته :

- عن زينب بنت جحش قالت : كان رسول الله على نائمًا في بيتي فجاء حسين بن علي يدرج ، فخشيت أن يوقظه فعللته بشيء ، ثم غفلت فقعد على بطن النبي على وضع طرف ذكره في سرة رسول الله على فبال فيها ، ففزعت لذلك ، فقال رسول الله على : « ينضح بول الغلام ، فقال رسول الله على : « ينضح بول الغلام ، ويغسل من بول الجارية » (٢) .

ونهجت النساء الصحابيات نهج أمهات المؤمنين في التسرية عن رجالهن وقت الغضب ، ومداعبة الرجل وملاطفته بما يحقق له الرعاية النفسية المطلوبة :

- عن أم الدرداء قالت : دخل عليّ أبو الدرداء وهو غضبان ، فقلت له : ما أغضبك ؟ فقال : واللّه ما أعرف منهم من أمة محمد ﷺ شيئًا غير أنهم يُصلون جميعًا (٢) .

- وعن يحيى بن سعيد أن عاتكة بنت زيد بن عمرو بن نفيل امرأة عمر بن الخطاب كانت تقبل رأس عمر ، وهو صائم ، ولا ينهاها (٤) .

## الحق الرابع : حق الزوج في تجمل زوجته له

إن عشق الجمال مغروز في فطرة الإنسان ، لذلك فمن حق الزوج أن يرى زوجته

<sup>(</sup>١) أخرجه بنحوه البخاري في المغازي ، باب مرض النبي ﷺ ( ٤٤٤٩ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٣٨١/١ ) ، وعزاه الهيثمي في المجمع ( ٢٨٥/١ ) للطبرائي في
 الكبير ، وقال : فيه ليث بن أبى سليم وفيه ضعف .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الجماعة والإمامة ، باب فضل صلاة الفجر في جماعة ( ٦٥٠ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مالك في الموطأ كتاب الصيام ، باب ما جاء في الرخصة في القبلة للصائم ، ( ٦٤٨ ) ، وابن سعد في الطبقات ( ٢٦٦/٨ ) .

جميلة في أبهى صورة ، حتى لا يفتن زوجها بغيرها (١) . ومن عظمة الشريعة وحنوها أنها جعلت ذلك حقًا شرعيًا للرجل يجب على المرأة أداءه :

- وكانت السيدة عائشة تنهى المرأة ذات الزوج أن تدع ساقيها لا تجعل فيها شيئًا ، وكانت تقول : لا تدع المرأة الخضاب ، فإن رسول الله سلطة كان يكره الرجلة (٢) .
- وعن حسين بن عبد الله قال : دخلت على فاطمة بنت علي ، وعليها مسكة من عاج ، وفي عنقها خيط من خرز ، فقالت : إن أبي حدثني : أن رسول الله عليه عليه كره التعطل للنساء (٣) .
- وقال ﷺ لعبد الله بن عمرو ، وعلي عبد الله ريطة مضرجة بالمعصفر : « ألا كسوتها بعض أهلك ؟ فإنه لا بأس بذلك للنساء » (1) .
- قال عَلَيْهِ : « ما على إحداكن أن تغير أظفارها ، وتعضد يدها ولو بسير » (°) .

وجعلت الشريعة التزين لغير الزوج إثمًا تعاقب عليه المرأة ، وذلك صيانة للمجتمعات ، وحفظًا للأعراض ، ورفعًا للدرجات :

- قال ﷺ : « إذا تطيبت المرأة لغير زوجها ، فإنما هو نار وشنار » ( أي : عار ) (<sup>٢)</sup> .
  - وقال ﷺ : « ما على المرأة أن لا تطيب وزوجها غائب » (٧) .

<sup>(</sup>١) حق الزوج على زوجته وحق الزوجة على زوجها ، طه عبد اللَّه العفيفي ، دار الاعتصام .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٤٧٧/٧ ) ، وأخرجه أبو داود في اللباس ، باب في لباس النساء ( ٤٠٩٩ ) عن عائشة قالت : لعن رسول الله عليه الرجلة من النساء . الرجلة : وفي الحديث (لعن المترجلات من النساء) يعني اللاتي يتشبهن بالرجال في زيهم وهيئتهم ، فأما في العلم والرأي فمحمود النهاية ( ٢٠٣/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) عزاه في كنز العمال ( ١٧٤٦٠ ) للحاقظ إسماعيل بن عبد الله سمويه ، وذكره القرطبي في الجامع لأحكام القرآن ( ٣٩٦/١٠ ) وقولة : التعطل : ومنه حديث عائشة تتينيتها (كرهت أن تصلي المرأة عطلاً ولو أن تعلق في عنقها خيطًا ) وحديثها الآخر ( ذكر لها امرأة ماتت فقالت : عطلوها ) أي : انزعوا حليها واجعلوها عاطلًا وعطلت المرأة : إذا نزعت حليها . النهاية ( ٢٥٧/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في كتاب اللباس ، باب كراهية المعصفر للرجال ، ( ٣٦٠٣ ) عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده .

<sup>(</sup>٥) ذكره ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٢١٤/٨ ) عن أم سنان الأسلمية .

<sup>(</sup>٦) عزاه السيوطي في الجامع الصغير ( ٥٢٨ ) للطبراني في الأوسط عن أنس ﷺ ، وأخرجه المروزي في كتاب الفتن ( ص٣٧٧ ) عن أنس عن السيدة عائشة موقوفًا .

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٠٤/٢٤ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢١٧/٦ ) عن أسماء بنت أمى بكر .

وعن أنس أنه سئل ما الواصلة والمستوصلة ؟ قال : هي التي تزني في شبابها ثم
 تصلها بالقيادة إذا كبرت (١) .

ودعت السنة الشريفة إلى السؤال قبل الزواج عن بعض مواصفات المرأة الجمالية ، حتى لا يفاجأ الزوج بامرأة قبيحة تؤدي إلى نفوره منها ، وتفكك الحياة الزوجية :

- عن أنس أن النبي عَلِيلِهِ أراد أن يتزوج امرأة فبعث امرأة لتنظر إليها فقال : «شمي عوارضها ، وانظري إلي عرقوبيها » (٢) .

كما حرصت الشريعة على تجميل المرأة استعادًا للزوج منذ نعومة أظفارها وفي شبابها ، سواء في الختان أو في معالجة ما يشوه الوجه أو في إضفاء لمحات الجمال للشعر :

- عن أم جميلة أنها دخلت على عائشة فقالت لها: إني امرأة أداوي من الكلف من الوجه ، وقد تأثمت منه فأردت تركه ، فما تأمريني ؟ فقالت لها عائشة : لقد كنا في زمان النبي عليه لو أن إحدانا كانت إحدى عينيها أحسن من الأخرى ، فقيل لها انزعيها وحوليها مكان الأخرى ، وانزعي الأخرى فحوليها مكانها ، ثم ظننته أن ذلك يسوغ لها ، ما رأينا به بأشا ، فإذا زاولت فزاوليها ، وهي لا تصلي (٣) .

- وقال ﷺ : « اخفضي ولا تنهكي ؛ فإنه أنضر للوجه وأحظى عند الزوج » (<sup>٤)</sup> .

- وعن سعد الإسكاف عن ابن شريح قال : قلت لعائشة : لعن رسول اللَّه ﷺ الواصلة ؟ قالت : يا سبحان اللَّه ! وما بأس بالمرأة الزعراء أن تأخذ شيئًا من صوف فتصل به شعرها تزين به عند زوجها ، إنما لعن رسول اللَّه ﷺ المرأة الشابة تبغي في شيبتها حتى إذا هي أسنت وصلتها بالقيادة (٥) .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ( ٣٣٧/٥٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ٣٣١/٣ ) ، والحاكم في المستدرك ( ١٨٠/٢ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ٨٧/٧ ) ، وفي مجمع الزوائد ( ٢٧٦/٤ ) : رواه أحمد والبزار ، ورجال أحمد ثقات . وعرقوبيه : العرقوب : عصب موثق خلف الكعبين ، والجمع عراقيب مثل عصفور وعصافير ، المصباح ( ٥٥٥ ) . (٣) عزاه في كنز العمال ( ٨٣/١٠ ) لابن جرير . والكلف : لون بين السواد والحمرة ، وهي حمرة

<sup>(</sup>٣) عزاه في كنز العمال ( ٨٣/١٠ ) لابن جرير . والكلف : لون بين السواد والحمرة ، وهي حمرة كدرة تعلو الوجه .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٢٥/٣ ) والطبراني في الكبير ( ٢٩٩/٨ ) عن الضحاك بن قيس . وقوله : « اخفضي » : الخفض للنساء كالحتان للرجل . النهاية ( ٥٤/٢ ) ولا تنهكي : لا تبالغي في استقصاء الحتان . النهاية ( ١٣٧/٥ ) . (٥) انظر تاريخ بغداد ( ٤٠٥/٧ ) .

دائرة الأسرة \_\_\_\_\_\_ ١٢٧

## الحق الخامس: حق الزوج في الحفاظ على عرضه

يعتبر حفظ العرض من مقاصد الشريعة الأساسية في الأمة الإسلامية ، ويبدأ ذلك من الأسرة ، وهذا نقطة خلاف جوهرية بلا شك بين شريعة الإسلام ، والحضارة الغربية ، حيث في الغرب يؤمنون بالحرية المنفلتة من كل المبادئ والقيم ، بما يتشابه فيه الإنسان من ناحية الغرائز البهيمية .. ولكن شريعتنا ترتقي بالإنسان من حضيض الحيوانية إلى ما يشبه الملائكية ، حيث تشبع غرائزه ، ولكن بضوابط مهذبة وغايات نبيلة سامية (١) .

لذلك فإن الشريعة جعلت الزواج حصن وحماية لكل من الزوجين من الاندفاع وراء الشهوات وانتهاك الأعراض ، وحذرت السنة المرأة من التفريط في عرض زوجها ؛ لأن هذا خيانة كبرى لأمانة الدين ، ومن الفواقر القاصمة للرجل والمجتمعات :

- قال على السعادة عن السعادة وثلاثة من الشقاوة : فمن السعادة : المرأة الصالحة تراها فتعجبك ، وتغيب عنها فتأمنها على نفسها ومالك ، والدابة تكون وطيئة فتلحقك بأصحابك ، والدار تكون واسعة كثيرة المرافق . ومن الشقاوة : المرأة تراها فتسوءك وتحمل لسانها عليك ، وإن غبت عنها لم تأمنها على نفسها ومالك ، والدابة تكون قطوفًا فإن ضربتها أتعبتك وإن تركتها لم تلحقك بأصحابك ، والدار تكون ضيقة قليلة المرافق » (٢) .

- وقال ﷺ : « ثلاثة لا تسأل عنهم : رجل فارق الجماعة وعصى إمامه ومات عاصيًا ، وأمة أو عبد أبق من سيده فمات ، وامرأة غاب عنها زوجها ، وقد كفاها مؤنة الدنيا ، فتبرجت بعده ؛ فلا تسأل عنهم » (٣) .

- وقال ﷺ : « أيما امرأة وضعت ثيابها في غير بيت زوجها ، فقد هتكت ستر ما بينها وبين الله ﷺ » (١٤) .

<sup>(</sup>١) فتاوى معاصرة للمرأة والأسرة المسلمة ، د.يوسف القرضاوي، دار الإسراء ، القاهرة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم وصححه ( ١٦٢/٢ ) عن سعد بن أبي وقاص .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٩/٦ ) ، وابن حبان في مصنفه ( ١٥٤١ ) ، والحاكم في المستدرك

<sup>(</sup> ١١٩/١ ) والبزار في مسنده ( ٢٠٤/٩ ) ، عن فضالة بن عبيد . وصححه الحاكم ووافقه الذهبي . وأخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٠٦/١٨ ) ورجاله ثقات كما في المجمع ( ١٠٥/١ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في كتاب الأدب، باب دخول الحمام ( ٣٧٥٠) وأحمد في مسنده ( ١٩٨/٦) والبيهقي في الشعب ( ١٩٨/٦) عن عائشة تعليمها .

۱۲۸ حقوق الزوج

ووضحت السنة المباركة مكانة المرأة التي تصون عرض الرجل ، وأهميتها في حياة الرجل دنيا ودين :

- قال ﷺ : « أربع من أعطيهن فقد أُعطي خير الدنيا والآخرة : لسان ذاكر ، وقلب شاكر ، وبدن على البلاء صابر ، وزوجة لا تبغيه خونًا في نفسها ولا ماله » (١) .
- وقال عَلِيْتُهِ: « ما استفاد المؤمن بعد تقوى الله ﷺ : « ما استفاد المؤمن بعد تقوى الله ﷺ وإن غاب عنها نصحته في أمرها أطاعته ، وإن نظر إليها سرته ، وإن أقسم عليها أبرته ، وإن غاب عنها نصحته في نفسها وماله » (٢) .

#### الحق السادس : حق الزوج في الحفاظ على ماله

إن المال هو دعامة الحياة ، وهو أمانة ومسئولية خطيرة في موازين الشريعة ، فيجب إنفاقه حسب الضوابط الشرعية بلا إسراف أو تقتير .. ونظرًا لأن الحياة الزوجية تتسم بالمشاركة والثقة بين الزوجين ، لذا فقد وضع الرسول الأمين علي قواعد حكيمة في كيفية تصرف المرأة في مال زوجها حرصًا على حق الزوج في الحفاظ على ماله ، وفي نفس الوقت بدون وضع قيود رهيبة على الزوجة في الإنفاق من مال زوجها (٣) .

ومن تلك القواعد: أن الرسول على لله لله لله لم يمنع الإنفاق من مال الزوج طالما أنه في وجوه الخير، وفي حدود الإمكانيات التي وضعها الزوج لزوجته، وهو ما يسمى حاليًا عيزانية الأسرة:

- عن الحسن قال : قال رجل : يا رسول اللّه إن امرأتي تعطي من مالي بغير إذني ؟ قال : « فأنتما شريكان في الأجر » قال : فإني أمنعها ، قال : « لك ما بخلت به ، ولها ما أحسنت » (1) .

- وعن أبي مليكة أن أسماء ابنة أبي بكر قالت : يا رسول اللَّه مالي شيء إلا ما يُدخل

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ٧٩/٧ ) ، والكبير ( ١٠٩/١ ) ، وقال الهيثمي ( ٢٧٣/٤ ) : رجال الأوسط رجال الصحيح .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في سننه النكاح ، باب أفضل النساء ( ٩٦/١ ٥ ) ، والطبراني في الكبير ( ٨/ ٢٢٢) عن أبي أمامة دم

<sup>(</sup>٣) فقه المعاملات المالية في الإسلام ( ص٢٨٤ ) فضيلة الشيخ حسن أيوب ، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ١٢٧/٩ ) .

عليَ الزبير فأنفق منه ؟ فقال النبي يَهِاللهِ : « أَنفقي ولا تُوكي فيوكي عليك » (١) .

- وعن أبي هريرة على أنه شئل عن المرأة تصدق من مال زوجها قال : « لا ، إلا من قوتها ، فالأجر بينها وبين زوجها ، ولا يحل لها أن تصدق بشيء من مال زوجها إلا بإذنه » (٢) .

- وقال ﷺ: « إذا أنفقت المرأة من بيت زوجها غير مفسدة كان لها أجرها بما أنفقت ، ولزوجها أجره بما اكتسب ، وللخازن مثل ذلك ، لا ينقص بعضهم من أجر بعض شيئًا » (٣) .

وهناك حالات سمح فيها الرسول ﷺ أن تأخذ فيها المرأة من مال زوجها ، إذا كان زوجها شحيحًا وتخاف على نفسها وأولادها من الهلاك . واشترط في ذلك أن يكون الأخذ في حدود الوسطية أي غير مبالغ فيه :

- دخلت هند بنت عتبة على رسول الله بيك فقالت : يا رسول الله ! إن أبا سفيان رجل شحيح ، لا يُعطيني من النفقة ما يكفيني وولدي إلا ما أخذت منه بغير علمه ، فهل علي في ذلك من جناح ؟ فقال رسول الله بيك و خذي من ماله بالمعروف ما يكفيك ويكفى بنيك » (أ) .

وهناك حالات لم يسمح فيها الرسول ﷺ للنساء أن تأخذ المرأة من مال زوجها ، وخاصة إذا كان الزوج يقوم بكل المتطلبات ، والأخذ بعد ذلك يكون من الإسراف الذي لا داعى له ، بل قد يكون خيانة للعهود التي بين الزوجين .

- عن عكرمة قال : كنت عند ابن عباس فأتته امرأة ، فقالت : أيحل لي أن آخذ من دراهم زوجي ؟ قال : يحل له أن يأخذ من حليتك ؟ قالت : لا ، قال : فهو

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي وصححه في البر ، باب ما جاء في السخاء ( ١٩٦٠ ) وأبو داود في الزكاة ، باب في الشح ( ١٩٦٠ ) والنسائي في الزكاة ، باب الإحصاء في الصدقة ، وأخرجه البخاري . ومسلم عن أسماء مختصرًا ومطولًا بنحوه . وقوله : لاتوكى : أي : لاتدخري .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الزكاة ، باب المرأة تتصدق من مال زوجها ( ١٦٨٩ ) والبيهقي في السنن الكبرى ( ١٩٣٤ ) . وعبد الرزاق في المصنف ( ١٤٧/٤ ) ذكره المنذري في الترغيب والترهيب ( ٣٢/٣ ) . (٣) أخرجه الحذاري في الترغيب ومسلم في الذكاة ، (٣)

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الزكاة ، باب من أمر خادمه بالصدقة ولم يناوله بنفسه ، ومسلم في الزكاة ، باب أجر الخازن الأمين ( ١٠٢٤ ) عن السيدة عائشة رَيِخْيَجًا .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في النفقات ، باب إذا لم ينفق الرجل فللمرأة أن تأخذ بغير علمه ما يكفيها وولده بالمعروف ، ومسلم في الأقضية ، باب قصة هند ( ١٧٢٤ ) عن السيدة عائشة تتنايختها .

٠٣٠ حقوق الزوج

أعظم عليك حقًا (١).

وقد سمح الرسول ﷺ للنساء من مال الأزواج الطعام الذي لا يدخر أي السلع الاستهلاكية ، فسمح لهن أن يأكلنه ، أو يهدين منه ، لتحقيق الترابط بين المسلمين . أما السلع المعمرة أو الاستثمارية ، فلا يجوز التصرف فيها إلا بإذن الزوج حرصًا على مبادئ الشريعة في الأمانة والوفاء بالعهود :

- عن سعد أن امرأة قالت : يا رسول اللّه ! إنا كُلّ علي أزواجنا وأبنائنا ، فما يحل لنا من أموالهم ؟ قال : « الرطب تأكلينه وتُهدينه » (١) .

- وعن معمر عن قتادة قال: قال رسول الله عَلَيْكِيْ : « لا يحل لامرأة من مال زوجها إلا الرطب » ، قال قتادة : يعني مالا يدخر كالخبز واللحم والصبغ (٣) الحق السابع : حق الزوج في الحفاظ علي اسراره

حرصت الشريعة على الحفاظ علي أسرار الزوج ، حرصًا على رجولته ومهابته في نظر أسرته والمجتمع .. ولا شك أن حفظ المرأة لأسرار زوجها يحفظ للأسرة مكانتها ، كما يحميها من أطماع الرجال الذين في قلوبهم مرض ، فيعرفون مواطن الضعف ويهاجمونها منها (1) .

لذلك فقد حذر الرسول عليه النساء من إفشاء أسرار الرجال وخاصة في مجال العلاقات الزوجية :

- قال ﷺ: « ألا هل عست امرأة أن تخبر القوم بما يكون من زوجها إذا خلا بها ! ألا هل عسى رجل أن يخبر القوم بما يكون منه إذ خلا بأهله ! فلا تفعلوا ذلك ، أفلا أنبئكم ما مثل ذلك ؟ مثل شيطان لقى شيطانة بالطريق فوقع بها والناس ينظرون » (°).

- وقال ﷺ : « هل منكم الرجل إذا أتى أهله فأغلق عليه بابه وألقى عليه ستره واستتر بستر الله ؟ » قالوا : نعم ، قال : « ثم يجلس بعد ذلك فيقول : فعلت كذا

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ١٤٩/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في السنن ( ١٦٨٦ ) ، والحاكم في المستدرك ( ١٤٩/٤ ) والضياء في المختارة ( ١٥٢/٣ )

<sup>(</sup> ۱۳۱/۲ ) ، وعبد بن حميد في مسنده ( ۷۹/۱ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ١٢٧/٩ ) .

<sup>(</sup>٤) قضايا المرأة بين التقاليد الراكدة والوافدة ، محمد الغزالي ، دار الشروق .

<sup>(</sup>٥) عزاه في كنز العمال ( ٤٤٩٠٦ ) للخرائطي في مساوئ الأخلاق عن أبي هريرة ﷺ .

وفعلت كذا!» فسكتوا، ثم أقبل على النساء فقال: « هل منكن من يحدث؟ » فسكتن، فجثت فتاة كعاب علي إحدى ركبتيها وتطاولت لرسول الله علي إحدى ركبتيها وتطاولت لرسول الله علي إلى الله إنهم ليحدثون وإنهن ليحدثنه، فقال: « هل تدرون ما مثل ذلك ؟ إنما مثل ذلك شيطانة لقيت شيطانا في السكة فقضى منها حاجته والناس ينظرون إليه، ألا! إن طيب الرجال ما ظهر ريحه ولم يظهر لونه، ألا! إن طيب النساء ما ظهر لونه ولم يظهر ريحه، ألا لا يفضين رجل إلى رجل، ولا امرأة إلى امرأة ، إلا إلى ولد أو والد » (١).

وحذرت السنة الشريفة المرأة التي تخرج من بيتها تشكو زوجها ، لأن الشكوى تؤدي إلي البوح بكثير من أسرار الزوج وهو مالا يتفق مع الرابطة المقدسة بينهما :

- قال عَيْلِيِّهِ : « إني لأبغض المرأة تخرج من بيتها تجر ذيلها تشكو زوجها » <sup>(۲)</sup> .

وحذرت السنة أيضًا تحذيرًا شديدًا من المرأة التي تستشير غير زوجها ، لأن هذا معناه امتهان كرامته ، وإلغاء وجوده كرجل ، علاوة على البوح بأسرار الأسرة ، وهو ما لا تملكه لأنه من حقوق الزوج :

- وعن عائشة قالت : أيما امرأة اعتزلت فراش زوجها بغير إذن زوجها فهي في سخط الله حتى يستغفر لها ، وأيما امرأة استشارت غير زوجها لقمت من جمر جهنم ، وأيما امرأة رضى عنها زوجها تعليلها ، وإن سخط عليها زوجها سخط الله عليها ، إلا أن يأمرها بما لا يحل (٣) .

## الحق الثامن : حق الزوج في رضا زوجته وصبرها علي أعباء الحياة

إن رضا الزوجة عن حياتها الأسرية ، وصبرها على ما تتطلبه الحياة من معاناة يشبه الثبات يوم الزحف . فكل موقع يتطلب جهاد الإنسان المسلم ، والرجل يحتاج

<sup>(</sup>١) أخرجه مطولًا أبو داود في النكاح ، باب مايكره من ذكر الرجل ما يكون من إصابته أهله ( ٢١٧٤) وأخرجه مختصرًا الترمذي في الأدب ، باب طيب الرجال ( ٢٧٨٨ ) كلاهما عن أبي هريرة ظه وأخرج مسلم عن أبي سعيد الخدري قال : قال رسول الله ﷺ : 3 إن من أشو الناس عند الله منزلة يوم القيامة الرجل يُفضى إلى امرأته وتُفضى إليه ثم ينشر سوها » .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٢٣/٢٣ ) ، وفي الأوسط ( ١٣٢/٦ ) عن أم سلمة ِ رَبِيْ اللهُمْ . قال الهيشمي ( ٣١٣/٤ ) : فيه يحيى بن يعلى ، وهو ضعيف .

<sup>(</sup>٣) عزاه في كنز العمال ( ٤٦٠٣١ ) لابن زنجويه .

إلى شريكة حياة صابرة غير متبرمة ، حتى لا تدفع الرجل إلى تلبية احتياجاتها بما يبعده عن أصول الشريعة (١):

- قال ﷺ: « أصابتكم فتنة الضراء فصبرتم ، وإن أخوف ما أخاف عليكم فتنة السراء من قبل النساء ، إذا تسورن الذهب ، ولبسن ريط الشام وعصب اليوم ، وأتعبن الغنى ، وكلفن الفقير ما لا يجد » (٢) .
- عن سمرة بن جندب قال : قال عمر : الرجال ثلاثة والنساء ثلاثة ، فأما النساء فامرأة عفيفة مسلمة لينة ودودة ولود ، تعين أهلها على الدهر ، ولا تعين الدهر على أهلها وقليلًا ما تجدها ، وامرأة دعاء لا تزيد على أن تلد الأولاد ، والثالثة غل قمل يجعلها الله في عنق من يشاء ، فإذا شاء أن ينزعه نزعه ؛ والرجال ثلاثة : رجل عفيف هين لين ذو رأي ومشورة ، فإذا نزل به أمر ائتمر رأيه ، وصدر الأمور مصادرها ، ورجل لا رأي له ، إذا أنزل به أمر أتى ذا الرأي والمشورة ، فنزل عند رأيه ، ورجل حائر باتر ، لا يتم رشدًا ولا يطبع مرشدًا (٣) .

ولذا مدح الرسول ﷺ النساء اللائي لا يتطلبن تكلفة كبيرة في الحياة ، ويرعين الزوج في كل المطروف ويصبرن على كل المعاناة :

- قال ﷺ : « خير نساء ركبن الإبل نساء قريش أحناه على ولد في صغره ، وأرعاه على بعل في ذات يده » (<sup>1)</sup> .

- وقال ﷺ : « أعظم النساء بركة أيسرهن مؤنة » <sup>(٥)</sup> .

<sup>(</sup>١) دراسات لأحكام الأسرة ، د .محمد بلتاجي ، عميد كلية دار العلوم ، جامعة القاهرة، مكتبة الشباب .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الخطيب في تاريخ بغداد ( ٤٠٨/٢ ) عن معاذ بن جبل 🛎 .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبةً في المُصنف ( ٩/٣ ٥ ٥ ) وزاد الهندى عزوه في الكنز ( ٤٤٣٧٣ ) للخرائطي في مكارم الأخلاق ، وابن عساكر ، وابن أبي الدنيا في كتاب الأشراف .

وقوله : ﴿ غل قمل ﴾ : كانوا يأخذون الأسير فيشدونه بالقد وعليه الشعر ، فإذا يبس قمل في عنقه فتجتمع عليه محنتان : الغل والقمل . ضربه مثلًا للمرأة السيئة الخلق الكثيرة المهر لا يجد بعلها منها مخلصًا . ( ٣٨١/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الأنبياء ، باب قول الله تعالى : ﴿ إِذْ قَالَتِ الْمَلَتَهِكَةُ يَنَمَرْيَمُ إِنَّ اللّهَ يُبَثِّرُكِ بِكَلِمَةٍ يَنْهُ اَسْمُهُ ٱلْسَبِيحُ عِيسَى اَبْنُ مَرْيَمَ ﴾ ومسلم في فضائل الصحابة ، باب من فضائل نساء قريش ( ٢٥٢٧ ) عن أبي هريرة ﷺ .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٤٥/٦ ) والبيهقي في السنن الكبرى ( ٢٣٥/٧ ) ، وابن أبي شيبة في مسنه ( ١٩٨٧ ) عن عائشة نطيقتها .

- وقال عَلِيْكِ : « خير نسائكم الولود الودود المواسية المؤاتية ، إذا اتقين الله ، وشر نسائكم المتبرجات المتخيلات ، وهن المنافقات ، لا يدخل الجنة منهن إلا مثل الغراب الأعصم » (١) .

- قال ﷺ : « إن الله كتب الغيرة على النساء ، والجهاد على الرجال ، فمن صبر منهن إيمانًا واحتسابًا ، كان لها مثل أجر الشهيد » (٢) .

وذم الرسول ﷺ النساء اللائي لا يشكرن الزوج ولا يصبرن ، ويتمردن على حياتهن ، ويتبرمن منها ، ويردن الانفصال لأسباب غير جوهرية :

- قال ﷺ : « أيما امرأة سألت زوجها الطلاق من غير ما بأس ، فحرام عليها رائحة الجنة » (٣) .

- وقال ﷺ : « يا معشر النساء ! إنكن أكثر حطب جهنم ، لأنكن إذا أعطيتن لم تشكرن ، وإذا ابتليتين لم تصبرن ، وإذا أمسك عنكن شكوتن ، وإياكن وكفر المنعمين ! المرأة تكون عند الرجل ، وقد ولدت له الولدين والثلاثة ، فتقول : ما رأيت منك خيرًا قط » (1) .

- وقال ﷺ : « إياكن وكفر المنعمين ! » قيل : وما كفر المنعمين ؟ قال : « لعل إحداكن أن تطول أيمتها أو تعنس عند أبويها ، ثم يرزقها زوجًا ، ثم يرزقها الله منه ولدًا ، ثم تغضب الغضبة فتكفره ، فتقول : والله ما رأيت منك خيرًا قط » (°) .

ولقد وبخ الرسول ﷺ امرأة جاءت إليه تشكو زوجها وتطلب أن ينزعها منه رغم

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ٨٢/٧ ) عن أبي أذينة الصدني مرسلًا . وقوله : ٩ المتخيلات ٩ أي : المعجبات المتكبرات و ٩ الأعصم ٩ هو الأبيض الجناحين وقيل : الأبيض الرجلين أراد قلة من يدخل الجنة من النساء ؛ لأن هذا الوصف في الغربان عزيز قليل . النهاية ( ٣٤٩/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير ( ٨٧/١٠) والشهاب في مسنده ( ١٦٩/٢) عن ابن مسعود ١٠٥٠ أخرجه الطبراني في الطلاق ، باب كراهية الخلع للمرأة ( ٢٠٥٥) والدارمي في الطلاق ، باب النهي عن أن تسأل المرأة زوجها طلاقها ( ٢٢٧٠) ، وأحمد في مسنده ( ٢٧٧/٥) والحاكم في المستدرك ( ٢١٨/٢) عن ثوبان على . والحديث صححه الحاكم وأقره الذهبي ، وكذلك صححه الألباني في صحيح الجامع ( ٣٩٢/٢) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٦٨/٢٤ ) والبيهقي في الشعب ( ٥١٨/٦ ) ، عن أسماء بنت يزيد . (٥) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٥٢/٦ ) ، والطبراني في الكبير ( ١٦٤/٢٤ ) والبخاري في الأدب المفرد ( ٢٧٤ ) عن أسماء بنت يزيد . وقوله ﴿ أيمتها ﴾ الأيمة : طول التعزب والأيم : في الأصل التي لا زوج لها بكرًا كانت أو ثيبًا . أو مطلقة كانت أو متوفي عنها . النهاية ( ٨٥/١ ) .

أن زوجها على أخلاق إيمانية رفيعة ، فحذرها الرسول ﷺ من هذا المسلك حتى رضيت عن زوجها ، وأنابت إلى ربها :

- عن كعب بن عاصم الأشعري قال: ابتعت قمحًا أبيض ورسول الله عليه حي، فأتيت به أهلي ، فقالوا: تركت القمح الأسمر الجيد وابتعت هذا ؟ والله لقد أنكحني رسول الله عليه إياك وإنك لعي اللسان دميم الجسم ضعيف البطش ، فصنعت منه خبزة ، فأردت أن أدعو عليها أصحابي الأشعريين أصحاب العقبة ، فقلت : أتجشأ من الشبع وأصحابي جياع ؟ فأتت رسول الله عليه تشكو زوجها وقالت : انزعني من حيث وضعتني ، فأرسل إليه رسول الله عليه فجمع بينهما ، فحدثه حديثها ، فقال رسول الله عليه : « لم تنقمي منه شيئًا غير هذا ؟ » قالت : لا ، فحدثه حديثها ، فقال رسول الله عليه فتكوني كجيفة الحمار ، أو تبغين ذا جمة فينانة على كل جانب من قصته شيطان قاعد ! ألا ترضين أني أنكحتك رجلًا من نفر ما تطلع على كل جانب من قصته شيطان قاعد ! ألا ترضين أني أنكحتك رجلًا من نفر ما تطلع الشمس على نفر خير منهم ؟ » قالت : رضيت ، فقامت المرأة حتى قبلت رأس زوجها وقالت : لا أفارق زوجي أبدًا (١) .

وقد نهج الصحابة الكرام ﷺ مسلك الرسول ﷺ ، في ردع الزوجات الناقمات على حياتهن ، الغير راضيات بظروف أزواجهن :

- عن كهمس الهلالي قال: كنت عند عمر فبينما نحن جلوس عنده ، إذ جاءت امرأة فجلست إليه ، فقالت : يا أمير المؤمنين! إن زوجي قد كثر شره وقل خيره ، فقال لها : من زوجك ؟ قالت : أبو سلمة ، قال : إن ذاك رجل له صحبة ، وإنه لرجل صدق ، ثم قال عمر لرجل عنده جالس : أليس كذلك ؟ قال : يا أمير المؤمنين! لا نعرفه إلا بما قلت ، فقال لرجل : قم فادعه لي ، فقامت المرأة حين أرسل إلي زوجها ، فقعدت خلف عمر ، فلم يلبث أن جاءا معًا حتى جلس بين يدي عمر ، فقال عمر : ما تقول هذه الجالسة خلفي ؟ قال : ومن هذه يا أمير المؤمنين ؟ قال : ومن هذه يا أمير المؤمنين ! وقال : تزعم أنه قل خيرك وكثر شرك ، قال : قد بئسما قالت يا أمير المؤمنين! إنها لمن صالح نسائهم ، أكثرهن كسوة ، وأكثرهن رفاهية بيت ، ولكن فحلها بلى ، فقال عمر للمرأة : ما تقولين ؟ قالت : صدق ، فقام عمر إليها بالدرة فتناولها بها ، ثم قال : أي عدوة نفسها! أكلت ماله صدق ، فقام عمر إليها بالدرة فتناولها بها ، ثم قال : أي عدوة نفسها! أكلت ماله

<sup>(</sup>١) عزاه في كنز العمال ( ٣٧٤٩٠ ) لابن عساكر .

وأفنيت شبابه ، ثم أنشأت تخبرين بما ليس فيه ! قالت : يا أمير المؤمنين ! لا تعجل ؛ فوالله لا أجلس هذا المجلس أبدًا ، فأمر لها بثلاث أثواب ، فقال : خذي هذا بما صنعت بك ، وإياك أن تشتكي هذا الشيخ ! قال : فكأني أنظر إليها قامت ومعها الثياب ، ثم أقبل على زوجها فقال : لا يحملك ما رأيتني صنعت بها أن تسيء إليها ! فقال : ما كنت لأفعل ، قال : فانصرفا ؛ ثم قال عمر : سمعت رسول الله علي يقول : « خير أمتي القرن الذي أنا منهم ، ثم الثاني والثالث ، ثم ينشأ قوم يسبق إيمانهم شهادتهم ، يشهدون من غير أن يستشهدوا ، لهم لغط في أسواقهم » (١) .

- وعن هانئ ابن أم هانئ قال: رأيت امرأة ذات شارة جاءت إلى علي بن أبي طالب فقالت: هل لك في امرأة ليست بأيم ولا ذات بعل! وجاء زوجها يتلوها على عصا، فقال له على ، أما تستطيع أن تصنع شيئًا ؟ فقال: لا . قال: ولا في السحر؟ قال لا . قال: أما أنا فلست مفرقًا بينكما ، فاتقى الله واصبري (٢) .

وفي بيت النبوة نجد المثل الأعلى في رضا أمهات المؤمنين وفاطمة بنت محمد عن الزوج مهما كانت ظروف الحياة وشظفها ، فيصبحن قدوة على مر الأجيال في إرساء حق الأزواج في رضا الزوجات على معاناة الحياة :

- عن عائشة قالت : ما شبع آل محمد من خبز الشعير يومين متتابعين حتى قبض رسول الله عليه على الله عليه الله على الله عليه الله عليه على الله عليه على الله عليه الله عليه على الله عليه على الله على اله على الله عل

- وعن عروة قال: قالت عائشة: إن كنا لنمكث أربعين صباحًا لا نوقد في بيت رسول الله عليه نارًا مصباحًا ولا غيره، قلت: بأي شيء كنتم تعيشون؟ قالت: بالأسودين التمر والماء إذا وجدنا (أ).

- وعن عائشة قالت : إن كنا لننظر إلي الهلال ثم الهلال ثم الهلال في شهرين ، وما أوقد في بيت رسول الله ﷺ نارًا ، قلت : يا خالة وما كان يعيشكم ؟ قالت :

<sup>(</sup>١) أخرجه الطيالسي في مسنده ( ٣٢ ) والجزء المرفوع أخرجه ابن سعد في الطبقات ( ٤٦/٧ ) والبخاري في التاريخ ( ٢٣٨/٧ ) والطبراني في الكبير ( ١٩٤/١٩ ) . والحديث صححه محققو مسند الطيالسي ( ٣٨/١ ) .

<sup>(</sup>٢) عزاه في الكنز ( ٢ ٩ ٩ ٥ ) لابن السني وأبي نعيم . وانظر المحلى لابن حزم ( ٩ / ١ • ) ، والتمهيد لابن عبد البر ( ٩ / ٨٣/١ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه بلفظه مسلم في أول كتاب الزهد ( ٢٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه حماد بن إسحاق في تركة النبي ﷺ ( ٦٢ ) وابن سعد في الطبقات ( ٤٠٦/١ ) .

كان لنا جيران من الأنصار نعم الجيران ، كانت لهم منائح من غنم ، فكانوا يرسلون من ألبانها إلى رسول الله (١) .

- عن عطاء بن يسار قال : كان أسامة بن زيد قد أصابه الجدري أول ما قدم المدينة وهو غلام ، مخاطه يسيل على فيه فتقذرته عائشة ، فدخل رسول الله على فطفق يغسل وجهه ويقبله ، فقالت عائشة : أما والله بعد هذا فلا أقصيه أبدًا (٢) .

وعن ابن أعبد قال : قال لي علي : ألا أحدثك عني وعن فاطمة بنت رسول الله عليه وكانت من أحب أهله إليه ؟ قلت : بلى ، قال : إنها جرت بالرحى حتى أثر في يدها واستقت بالقربة حتى أثر في نحرها ، وكنست البيت حتى اغبرت ثيابها ، وأوقدت القدر حتى دكنت ثيابها وأصابها من ذلك ضر ، فأتي النبي عليه خدم ، فقلت : لو أتيت أباك فسألتيه خادمًا ! فأتته فوجدت عنده حداثًا فرجعت ، فأتاها من الغد فقال : ما كان حاجتك ؟ فسكتت ، فقلت : أحدثك يا رسول الله فأتاها من الغد فقال : ما كان حاجتك ؟ فسكتت ، فقلت : أحدثك يا رسول الله فلما جاءك الخدم أمرتها أن تأتيك فتستخدمك خادما يقيها حر ما هي فيه ! قال : هلما جاءك الخدم أمرتها أن تأتيك فتستخدمك خادما يقيها حر ما هي فيه ! قال : «اتقي الله يا فاطمة ! وأدي فريضة ربك ، واعملي عمل أهلك ، وإن أخذت مضجعك فسبحي ثلاثًا وثلاثين ، واحمدي ثلاثًا وثلاثين ، واحمدي ثلاثًا وثلاثين ، واحمدي أربعًا وثلاثين ؛ فتلك مائة فهي خير لك من خادم » . فقالت : رضيت عن الله وعن رسوله ، ولم يخدمهما (٢) .

#### الحق التاسع : حق الزوج في وهاء زوجته له

إن الوفاء نبع أصيل في الشريعة تهدف إليه في مقاصدها وفروعها ، ووفاء الزوجة لزوجها يعني تحقيق أهداف الشريعة في الركيزة الأساسية للمجتمع ، والتي تبنى عليها ركائز الأمة . وحق الزوج في وفاء زوجته له يعني تدفق معاني الإخلاص الذي يعمر القلوب الإيمانية ، وأولى الناس بهذا الإخلاص هو الزوج ، كما حدد ذلك نهج

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الرقاق ، باب كيف كان عيش النبي ﷺ وأصحابه ( ٦٤٥٩ ) ، ومسلم في صحيحه ( ٢٩٧٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ( ٦٨/٨ ) ، وزاد الهندى عزوه في كنز العمال ( ٣٦٨٠٠ ) للواقدي . (٣) أخرجه بطوله أبو داود في كتاب الحزاج ، باب في بيان مواضع قسم الخمسة ( ٢٩٨٨ ) عن ابن أعبد عن على على . وقد أخرج هذا الحديث بنحوه مختصرًا البخاري في الدعوات ، باب التكبير والتسبيح ، ومسلم في الذكر والدعاء ،باب التسبيح ( ٢٧٢٧ ) عن ابن أبي ليلى عن على على .

#### السنة الشريفة (١):

- قال ﷺ : « لا يحل لامرأة تؤمن باللَّه واليوم الآخر أن تحد فوق ثلاث إلا على زوج أربعة أشهر وعشرًا ؛ فإنها لا تكتحل ، ولا تلبس ثوبا مصبوغًا إلا ثوب عصب ، ولا تمس طيبًا إلا إذا طهرت من محيضها نبذة من قسط أو أظفار » (٢) .

ومن معاني الوفاء للزوج الراحل أن تلزم الزوجة بيت الزوجية لا تخرج منه إلا للضرورة التي تحتم ذلك ، وفاء لذكرى الزوج ، وتنفيذًا لأوامر الشريعة :

- عن ابن عمر قال : لا تنتقل المبتوتة والمتوفى عنها من بيت زوجها حتى يحل أجلها (٣) .

ومن معاني الوفاء للزوج أن تحزن الزوجة لكل ما يكدر صفو زوجها، أو يقال عنه ولاترضاه له :

- عن سعد الجاري مولى عمر بن الخطاب: أنه دعا أم كلثوم بنت علي بن أبي طالب وكانت تحته فوجدها تبكي ، فقال: ما يبكيك ؟ فقالت: يا أمير المؤمنين! هذا اليهودي - تعني كعب الأحبار - يقول: إنك علي باب من أبواب جهنم! فقال عمر: ما شاء الله! والله إني لأرجو أن يكون ربي خلقني سعيدًا! ثم أرسل إلى كعب فدعاه ، فلما جاءه كعب قال: يا أمير المؤمنين! لا تعجل علي ، والذي نفسي بيده لا ينسلخ ذو الحجة حتى تدخل الجنة: فقال عمر: أي شيء هذا مرة في الجنة ومرة في النار؟ فقال: يا أمير المؤمنين! والذي نفسي بيده! إنا لنجدك في كتاب الله على باب من أبواب جهنم ، تمنع الناس أن يقعوا فيها ، فإذا مت لم يزالوا يقتحمون فيها إلى يوم القيامة (٤) .

ومن معاني الوفاء للزوج أن تشاركه الزوجة في وقت شدته ومحنته ، ولا توجد محنة للإنسان أكثر من وقت انتقاله إلى الدار الآخرة :

<sup>(</sup>١) ٥٠ وصية من الرسول للنساء ، مجدي السيد إبراهيم ، مكتبة القرآن .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الطلاق ، باب تلبس للحادة ثياب العصب ( ٥٣٤٢ ، ٣٤٣٥ ) ، ومسلم في الطلاق ، باب وجوب الإحداد في عدة الوفاة ( ٩٣٨ ) ، وقوله : « قسط ، القسط : ضرب من الطيب . النهاية ( ٢٠/٤ ) - و « أظفار ، الأظفار : جنس من الطيب لا واحد له من لفظه .انتهى النهاية ( ١٥٨/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن سعد في الطبقات ( ٣٣٢/٣ ) .

- عن أم ذر قالت : لما حضر أبا ذر الوفاة بكيت فقال : ما يبكيك ؟ فقلت : مالى لا أبكى وأنت تموت بفلاة من الأرض وليس عندي ثوب يسعك كفنا ؟ قال : فلا تبكى فإنى سمعت رسول الله عَلِيَّةِ يقول لنفر أنا فيهم : « ليموتن رجل منكم بفلاة من الأرض يشهده عصابة من المسلمين ، وليس من أولئك النفر أحد إلا وقد هلك في قرية وجماعة ، وأنا الذي أموت بفلاة ، والله ما كذبت ولا كذبت فأبصري الطريق» ، قالت فقلت : وأنى وقد ذهب الحاج وانقطعت الطرق ، قال : اذهبي فتبصري ، قالت : فكنت أجيء إلى كثيب فأتبصر ثم أرجع إليه فأمرضه فبينا أنا كذلك إذا أنا برجال على رحالهم كأنهم الرخم ، فألحت لهم بثوبي ، فأقبلوا حتى وقفوا عليٌّ ، وقالوا : مالك يا أمَّة اللَّه ؟ قلت : امرؤ من المسلمين يموت تكفنونه ؟ قالوا: ومن هو ؟ قلت : أبو ذر ، قالوا : صاحب رسول الله عَلِيْتُم ؟ قلت : نعم ، قالت : ففدوه بآبائهم وأمهاتهم وأسرعوا إليه فدخلوا عليه ، فرحب بهم وقال : إني سمعت رسول الله عليه يقول لنفر أنا فيهم : « ليموتن رجل بفلاة من الأرض يشهده عصابة من المسلمين ، وليس من أولئك النفر أحد إلا وقد هلك في قرية وجماعة » وأنا الذي أموت بالفلاة ، أنتم تسمعون أنه لو كان عندي ثوب يسعني كفنًا لم أكفن إلا فيه ، أنتم تسمعون أني أشهدكم أن لا يكفنني رجل منكم كان أميرًا أو عريفًا أو بريدًا أو نقيبًا ؛ فليس من القوم أحد إلا قارف بعض ما قال إلا فتى من الأنصار قال : يا عم ! أنا أكفنك ، لم أصب مما ذكرت شيئًا ، أكفنك في ردائي هذا أو ثوبين في عيبتي من غزل أمي حاكتهما لي . فكفنه الأنصاري في النفر الذين شهدوه (١) .

وقد دعا الرسول ﷺ بالرحمة لرجل غسلته امرأته وكفن في أخلاقه ، لأن هذا أسمى معاني الوفاء من الزوجة عندما تقف بجانب زوجها في الضرورة القصوى :

- قال عَلَيْهِ : « رحم اللَّه رجلًا غسلته امرأته وكفن في أخلاقه » (٢) .

ولذلك فقد أوصى أبو بكر أن تغسله امرأته أسماء بنت عميس ؛ ليحصل على معاني الرحمة ولثقته في وفاء زوجته وإخلاصها له :

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده (٥/ ١٦٦) ، والحاكم في المستدرك (٣٨٨/٣) ، وابن حبان في صحيحه (٦٠/١٥) ، وابن عساكر في تاريخه (٢٢٠/٦٦) ، وابن سعد في الطبقات (٢٢٣/٤) ، وأبو نعيم في الحلية ( ١٧٠/١) . و و الرخم » نوع من الطير معروف واحدته رخمة . النهاية ( ٢١٢/٢) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ٣٩٧/٣ ) والدارمي في الفردوس ، ( ٣٢١٤ ) عن السيدة عائشة .

دائرة الأسرة = = = = = ١٣٩

- عن عطاء قال : أوصى أبو بكر أن تغسله امرأته أسماء بنت عميس ، فإن لم تستطع استعانت بعبد الرحمن بن أبي بكر (١) .

### الحق العاشر : حق الزوج في الإنجاب

قد لا يأخذ هذا الحق أهميته عند كثير من الناس ، لاتجاههم إلي تحديد النسل ، ولكن سيظل حق الزوج في الإنجاب له أهميته الشرعية ، لاستمرار الحياة الإنسانية ، ولقيمة أحاسيس الأبوة التي يشتاق إليها كل رجل . وقد اهتمت السنة الشريفة بمدح النساء المقبلات علي الإنجاب . ولولا اهتمام السنة النبوية بذلك ، والحوافز الإيمانية التي تضعها الشريعة مقابل مشقة الحمل والولادة والرضاعة لما أقبلت النساء برضا وطواعية على تلك المسئولية الكبيرة ، ولحرمت كثير من النساء رجالهن من حقهم في الإكثار من فلذة الأكباد (٢) .

ونعرض فيما يلي الأحاديث الشريفة التي تحفز الرجال على اختيار النساء اللائي يحققن لهم رغبتهم في الإنجاب :

- قال ﷺ : « عليكم بالأبكار ! فإنهن أعذب أفراهًا ، وأنتق أرحامًا ، وأرضى باليسير » <sup>(٣)</sup>
- وقال عَلِيْكُم : « النساء ثلاثة أصناف : صنف كالوعاء تحمل وتضع ، وصنف كالعر وهو الجرب وصنف ودود ولود مسلمة تُعين زوجها على إيمانه ، وهي خير له من الكنز » (٤) .
- وقال عَبِيْنَةٍ : « تزوجوا الولود الودود ، فإني مكاثر بكم الأنبياء يوم القيامة » (°) .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في الطبقات ( ٢٨٤/٨ ) عن عطاء ، والطبري في تاريخه ( ٣٤٩/٢ ) عن القاسم ابن محمد .

<sup>(</sup>٢) المرأة في ظلال القرآن ، عكاشة عبد المنان الطيبي ، دار الفضيلة .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في النكاح ، باب النهي عن تزويج من لم يلد من النساء (م٢٠٥٠) ، والنسائي في النكاح ، باب كراهية تزويج العقيم (٢٠٥٨) عن معقل بن يسار الله وأحمد في مسنده (٢٥٨/٣) ، وابن حبان في صحيحه (٣٨/٩) عن أنس بن مالك الله عله .

دائرة الأسرة \ الْبَالُلِزَابِعُ

## حقوق الزوجة

إن الدارس لشريعة الاسلام في حق الزوجة على زوجها ، دراسة متأنية بعيدة عن التعصب والهوى ، ليبهره إنصاف الإسلام للمرأة إنصافًا لم تحققه أية قوانين حضارية ؛ إذ تتميز شريعة الحق بأنها وازنت بين الحقوق المادية والمعنوية للمرأة بما يحقق لها التوازن النفسي المطلوب ، ولا يجعلها تلهث وراء الأطماع الدنيوية ؛ فالعلاقة الزوجية على وجه الخصوص من أشد العلاقات تشابكًا وتعقيدًا . ولن يسهل ذلك التشابك إلا قوانين الرحمة الالهية ، التي تجعل لكل من الزوجين حقوقًا وتفرض عليه واجبات . وتقصير أي من الطرفين في أداء واجباته ، يعني بالتالي حرمان الآخر من حقوقه . ولذلك فإن الشريعة تدخلت بتعويض النقص في تلك الحقوق الدنيوية بحقوق أخروية ، إذا تم الاحتساب عند اللَّه واليقين بالعدالة الإلهية .

وسنعرض فيما يلي إلى ما توصلنا إليه ، باجتهاد المتواضع ، من حقوق الزوجة على زوجها ، استنباطًا من الأحاديث الشريفة التي كانت منهاجًا تطبيقيًّا لدستور القرآن الحكيم .

### الحق الأول : حقها في إشاعة جو المحبة والسلام في البيت

من حق الزوجة على زوجها إشاعة جو المحبة والسلام في البيت لتحقيق الأمن والطمأنينة لكل أفراد الأسرة . . وتهدف الشريعة بذلك إلى تحقيق السلام الاجتماعي في الأمة بأسرها ؛ لأن الأسرة هي النواة الأساسية للأمة (١) .

وتتخذ السنة الشريفة لتحقيق هذا الهدف خطوات متعددة منها:

- ضرورة سلام الرجل على أهل بيته ؛ لأن هذا من دعائم الإسلام الأساسية ومن مظاهر الحب والرحمة :

<sup>(</sup>١) المرأة في التصور الإسلامي د.عبد المتعال محمد الجبري ، الناشر مكتبة وهبة – قضايا المرأة بين التقاليد الراكدة والوافدة ، محمد الغزالي ، دار الشروق – تحرير المرأة في عصر الرسالة، عبد الحليم أبو شقة ، دار القلم ، الكويت ( عدة أجزاء ) .

يقول الرسول الكريم عَلِيْكِم : « الإسلام أن تعبد الله ولا تشرك به شيئًا ، وتقيم الصلاة ، وتؤتى الزكاة ، وتصوم وتحج ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وتسليمك على أهل بيتك ، فمن انتقص شيئًا منهن ، فهو سهم من الإسلام يدعه ، ومن تركهن فقد ولى الإسلام ظهره » (١)

- ملاطفة الرجل لامرأته ، ومن ذلك إطعامها الطعام في فمها بنفسه ، وذلك فيه أجر إيماني من الله :

- وقال ﷺ : « عجبت من قضاء الله للمؤمن ، إن أصابه خير حمد ربه وشكر ، وإن أصابته مصيبة حمد ربه وصبر ، ويؤجر المؤمن في كل شيء ، حتى في اللقمة يرفعها إلى في امرأته » (٢) .

- أن يحقق الرجل معها المساواة في الطعام والشراب ، وألا يعاملها معاملة مهينة من ضرب أو هجر ؛ لأن العلاقة المقدسة التي بينهما تفرض الرحمة والحنان والاحترام :

- عن معاوية بن حكيم القشيري: أنه قدم على النبي ﷺ فقال: والذي بعثك بالحق ودين الحق ، ما تخلصت إليك حتى حلفت لقومي عدد هؤلاء - يعني عدد أنامل كفيه - بالله لا أتبعك ولا أؤمن بك ولا أصدقك ، وإني أسألك بالله: بم بعثك ؟ قال: « بالإسلام » ، قال: وما الإسلام ؟ قال: « أن تسلم وجهك لله ، وأن تخلي له نفسك » ، قال: فما حق أزواجنا علينا ؟ قال: « أطعم إذا طعمت ، واكس تخلي له نفسك » ، قال: فما حق أزواجنا علينا ؟ قال: « أطعم إذا طعمت ، واكس إذا كسيت ، ولا تضرب الوجه ولا تقبحه ، ولا تهجر إلا في البيت ، كيف وقد أفضى بعضكم إلي بعض ، وأخذن منكم ميثاقًا غليظًا » ، ثم أشار بيده قبل الشام فقال: «ههنا تحشرون ، ههنا تحشرون ركبانًا ورجالًا وعلى وجوهكم الفدام ، أول شيء يعرب عن أحدكم فخذه » (\*)

- وقال عَلِيْجَ : « إذا أعطى اللَّه أحدكم خيرًا فليبدأ بنفسه وأهل بيته » (<sup>1)</sup> .

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٧٠/١ ) ، والبيهقي في الشعب ( ٤٤٧/٦ ) ، والطبراني في مسند الشاميين ( ٢٤١/١ ) عن أبي هريرة ﷺ ، وحسنه محقق الترغيب والترهيب ( ٣٤٢٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٧٠/١ ) ، والبيهقي في الشعب ( ٤٤٧/٦ ) ، والطبراني في مسند الشاميين ( ٢٤١/١ ) عن أبي هريرة ﷺ ، وحسنه محقق الترغيب والترهيب ( ٣٤٢٥ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه بطوله أحمد في مسنده ( ٣/٥ ) ، والطبراني في الأوسط ( ٢٧٥/٦ ) ، وابن عساكر في تاريخ مدينة دمشق ( ٩١٨٠ ) ، وأخرجه مختصرًا النسائي في السنن الكبرى ( ٩١٨٠ ) وقوله و الفدام ، هو ما يشد على فم الإبريق من خرقة لتصفية الشراب الذي فبه ( اللسان ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في الإمارة ، باب الناس تبع لقريش ( ١٨٢٢ ) عن جابر بن سمرة 🕁 .

دائرة الأسرة —————— ۱ ٤٣

- وقال ﷺ : « اثت حرثك إذا شئت ، وأطعمها إذا طعمت ، واكسها إذا اكتسيت ، ولا تقبح الوجه ولا تضرب » (١) .

- وعن حكيم بن معاوية القشيري عن أبيه قال: قلت: يا رسول الله! ما حق زوجة أحدنا عليه ؟ قال: « أن تطعمها إذا طعمت ، وتكسوها إذا اكتسيت ، ولا تضرب الوجه ، ولا تقبح ، ولا تهجر إلا في البيت » (٢) .
- وقال عَلِي : « أما يستحيي أحدكم أن يضرب امرأته كما يضرب العبد ! يضربها أول النهار ثم يُضاجعها آخره ، أما يستحيى ؟! » (٣) .
- وسأل رجل الرسولَ ﷺ فقال: نساؤنا مانأتي منها وما نذر؟ فقال ﷺ: «حرثك، فأت حرثك أنى شئت، غير أن لا تضرب الوجه، ولا تقبح، ولا تهجر إلا في البيت، وأطعم إذا طعمت، واكس إذا اكتسيت، كيف وقد أفضى بعضكم إلى بعض وأخذن منكم ميثاقًا غليظًا » (٤).
- وضرب لنا الرسول ﷺ المثل بنفسه في معاملة زوجاته بكل الحب والحنان فمنها طلبه من السيدة عائشة صلحة إنجاز الصلاة ، لتأكل معه من الهدية التي رزقه الله بها :
- عن عبد الملك بن أبي سليمان عن رجل من أهل البصرة ، قال : أَتَيَ النبي عَلَيْكُمُ بهدية وعائشة قائمة تُصلي ، فأعجبه أن تأكل معه ، فقال : « يا عائشة أجمعي وأوجزي ، وقولي : اللهم إني أسألك من الخير كله عاجله وآجله ، وأعوذ بك من الشركله عاجله وآجله ، وما قضيت من قضاء فبارك لي فيه ، واجعل عاقبته إلى خير » (°).
- ومنها أنه ﷺ استشار السيدة عائشة صَعَيْتُهَا في ملابسه التي يرتديها ؛ لتوطيد معانى المودة والألفة :
- عن قتادة عن مطرف عن عائشة قالت : أَهْديَ للنبي عَبِاللهِ شملة سوداء فلبسها

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في النكاح ، باب في حق المرأة على زوجها (٢١٤٣) ، وأحمد في مسنده (٣/٥) عن بهز بن حكيم عن أبيه عن جده .

<sup>(</sup>٢) أخرجه بطوله أحمد في مسنده ( ٣/٥ ) والطبراني في الأوسط ( ٢٧٥/٦ ) ، واين عساكر في تاريخه ( ٩١٨٠ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٤٤٢/٩ ) عن عروة عن أبيه .

<sup>(</sup>٤) أخرج هذه الرواية الطبرى في تفسيره ( ٦٧/٥ ) ، والروياني في مسنده ( ١١٠/٢ ) عن بهز بن حكيم .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ١١٢/٦ ) .

وقال: « كيف ترينها على يا عائشة ؟ » قلت: ما أحسنها عليك يا رسول الله ، تشرب سوادها ببياضك وبياضك بسوادها ، قالت: فخرج فيها إلى الناس (١) . – ومنها أنه على كان يمزح مع نسائه بما يناسب الأدب الإيماني وروح العصر السائدة وقتها:

- عن ابن عباس أن رجلًا سأله فقال : أكان رسول اللَّه ﷺ يمزح ؟ قال : نعم ، فقال رجل : ما كان مزاحه ؟ فقال ابن عباس : كسا النبي ﷺ بعض نسائه ثوبًا واسعًا ، قال : « البسيه ، واحمدي اللَّه ، وجري من ذيلك هذا كذيل العروس » (٢)
- وبين الرسول ﷺ أن حسن الخلق مع الزوجة علامة من علامات اكتمال الإيمان، وكان قدوة في ذلك لكل المؤمنين حرصًا على دعائم المحبة في الأسرة المسلمة:
- قال عَلِيْنَةِ : « أكمل المؤمنين إيمانًا : أحسنهم خلقًا ، وخياركم خياركم لنسائهم » (٣)
- وعن أبي عبد الله الجدلي قال: قلت لعائشة: كيف كان خلق رسول الله عليه عبد الله الجدلي قال: قلت لعائشة الله عبد الله عبد الناس خلقًا ، لم يكن فاحشًا ، ولا متفحشًا ، ولا سخابًا في الأسواق ، ولا يجزي بالسيئة مثلها ، ولكن يعفو ويصفح (١) .
- وعن عمرة قالت: سألت عائشة: كيف كان رسول الله عليه إذا خلا مع نسائه ؟ قالت: كان كالرجل من رجالكم ، إلا أنه كان أكرم الناس ، وألين الناس ، ضحاكًا بسامًا (°).
  - وقال ﷺ : « خيركم خيركم لأهله ، وأنا خيركم لأهلى » (٦) .
- وعن أنس أن أم حبيبة قالت: يا رسول اللَّه! المرأة يكون لها في الدنيا زوجان، لأيهما تكون في الجنة؟ قال: « تخير فتختار أحسنهما خلقًا كان معها في الدنيا،

<sup>(</sup>١) عزاه في كنز العمال ( ١٨٥٢٨ ) لابن عساكر في تاريخه، وانظر تهذيب تاريخ دمشق ( ٣٢٥/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ( ٦٧/٢٩ ) وضعفه .

<sup>(</sup>٣) أخرجه بلفظه الترمذي في الرضاع ، باب ما جاء في حق المرأة على زوجها ( ١١٦٢ ) ، وأخرجه مختصرًا أبو داود في السنة ، باب الدليل على زيادة الإيمان ونقصانه ( ٤٦٨٢ ) عن أبي هريرة ﷺ . (٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٧٤/٦ ) وابن حبان ( ٣٥٤/١٤ ) والترمذي في الشمائل ( ص٧٨٧ ) ، وابن راهويه في مسنده ( ٩٢٠/٣ ) .

<sup>(</sup>٥) عزاه في الكنز ( ١٨٧١٩ ) للخرائطي ، وابن عساكر .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الترمذي وصححه في المناقب ، باب فضل أزواج النبي ﷺ ( ٣٨٩٥ ) عن السيدة عائشة تعلينها ، وأخرجه ابن ماجه في النكاح ، باب حسن معاشرة النساء ( ١٩٧٨ ) عن ابن عباس تعلينها .

دائرة الأسرة \_\_\_\_\_\_\_ 0 \$ 1

فيكون زوجها في الجنة يا أم حبيبة ! ذهب حسن الخلق بخير الدنيا والآخرة » (١) .

- ومن أسباب إشاعة جو المحبة والسلام في المنزل أن يودع الرجل أهل بيته قبل سفره بالدعاء الذي يبين حرصه عليهم ومحبته لهم :
- قال ﷺ : « إذا أردت سفرًا أو تخرج مكانا فقل لأهلك : أستودعكم الله الذي لا تضيع ودائعه » (٢) .

وحذر الرسول ﷺ الرجال من ضرب النساء تحذيرًا شديدًا ؛ لأن ذلك يقطع أواصر المحبة والروابط الزوجية ، ويؤدي إلي انهيار الحياة العائلية التي يجب أن تقوم على المودة والرحمة :

- قال ﷺ : « لقد طاف الليلة بآل محمد نساء كثير ، كلهن تشكو زوجها من الضرب ، وايم الله لا تجدون أولئك خياركم » (٢) .
- وقال ﷺ « لرجل يشكو طول لسان زوجته : « مرها ، فإن يك منها خير فستفعل ، ولا تضرب ظعينتك كضرب أَمَتِكَ » (<sup>4)</sup> .
- وقال عَلَيْكِ : « لا يفرك مؤمن مؤمنة ، إن كره منها خلقًا رضى منها غيره » (°) .
- وقال ﷺ : « يعمد أحدكم فيجلد امرأته جلد العبد ، ولعله يضاجعها من آخر يومه » (١) .

وبين الرسول على أن الضرب لا يجدي في الإصلاح ، ولكنه يؤدي إلى تحطيم النفوس ، فيجب على الرجال أن يبتعدوا عن ذلك ، حتى تستقيم الحياة الزوجية وتستمر :

- عن أبى هريرة قال : قال رسول الله على : « من كان يؤمن بالله واليوم الآخر ،

<sup>(</sup>١) عزاه في الكنز ( ٤٥٥٨١ ) لعبد بن حميد وسمويه والخرائطي في مكارم الأخلاق .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبن السني في عمل اليوم والليلة ( ٥٠١ ) وعزاه في كنز العمال ( ١٧٤٧٤ ) للحكيم ، عن أبى هريرة ﷺ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في السنن ( ١٩٨٥ ) والحاكم وصححه في المستدرك ( ٢٠٨/٢ ) والبيهقي في السنن الكبرى ( ٣٠٤/٢ ) وابن حبان ( ٤٣٣/٩ ) عن إياس بن عبد الله بن أبي ذباب .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود مطولًا في الطهارة ، باب في الاستنثار ( ١٤٠ ) ، والحاكم في المستدرك وصححه

<sup>(</sup>١١٠/٤) ، وعبد الرزاق في المصنف ( ٢٧/١ ) وابن حبان ( ٣٣٣/٣ ) عن لقيط بن صبرة .

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في الرضاع ، باب الوصية بالنساء ( ١٤٤٦٩ ) عن أبي هريرة 🖔 .

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في النكاح ، باب ما يكره من ضرب النساء ( ٤٩٠٨ ) ومسلم في الجنة وصفة نعيمها ( ٢٨٥٥ ) عن عبد الله بن زمعة .

فإذا شهد أمرًا فليتكلم بخير أو ليسكت ، واستوصوا بالنساء خيرًا ، فإن المرأة خلقت من الضلع ، وإن أعوج شيء من الضلع رأسه ، إن ذهبت تقيمه كسرته ، وإن تركته تركته وفيه عوج ؛ فاستوصوا بالنساء خيرًا » (١) .

### الحق الثاني : حقها في المداعبة والملاطفة

تهدف الشريعة في كل أصولها وفروعها إلي تفجير المشاعر السامية في قلوب المؤمنين . وملاطفة الرجل زوجته ، تدل علي نبل العلاقة التي تربطهما ، حيث تتوقف في المقام الأول علي أنها علاقة وجدانية وليست جسدية ، ولذلك فإن نهج السنة الشريفة يرسم حق المرأة في المداعبة والملاطفة بما يحقق أهداف الشريعة وهو ما نعرضه فيما يلي (٢) :

يبين الرسول ﷺ أن ملاطفة الرجل لأهله ، تضعه في مقام الخيرية الإيمانية ، وأنها من اللهو الذي ينبع من شريعة الحق :

- قال ﷺ : « ارموا واركبوا ، وإن ترموا أحب إلى من أن تركبوا ، كل شيء يلهو به الرجل باطل ، إلا رمي الرجل بقوسه ، أو تأديبه فرسه ، أو ملاعبته امرأته ، فإنهن من الحق ، ومن ترك الرمى بعد ما علمه ، فقد كفر الذي علمه » (٣) .

ويضرب الرسول ﷺ مثالًا بنفسه في كيفية ملاطفة أهله في إطار النهج النوراني الذي يربط بينهم ، بما يحقق المشاركة الوجدانية والمحبة القلبية :

- عن عائشة قالت : كان رسول اللَّه ﷺ كثيرًا ما يقول لي : « ما فعلت أبياتك عَلَيْهِ ؟ » فأقول : « في الشكر » ، فأقول : وأمي ، قال الشاعر :

<sup>(</sup>١) أخرجه بتمامه مسلم في الرضاع ، باب الوصية بالنساء ( ١٠٩١/٢ ) البخاري مختصرًا في الأنبياء ، باب خلق آدم ( ٣٣٣١ ) عن أبي هريرة ﷺ .

<sup>(</sup>٢) المرأة في ظلال القرآن ، عكاشة عبد المنان الطيبي ، دار الفضيلة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في الجهاد ، باب في الرمي ( ٢٥١٣ ) وابن ماجه في الجهاد ، باب الرمي في سبيل الله ( ٢٨١١ ) والترمذي وصححه في فضائل الجهاد، باب ما جاء في فضل الرمي في سبيل الله ( ٢٨١١ ) والحاكم وصححه في المستدرك ( ٢٠٤/٢ ) عن عقبة بن عامر فله . وأخرج مسلم في الإمارة ، باب فضل الرمي في سبيل الله ( ١٩١٩ ) عن عقبة بن عامر أن رسول الله على قال : « من علم الرمي ثم تركه فليس منا او قدعصى » .

ارفع ضعيفك لا يحر بك ضعفه يجزيك أو يثني عليك وإن مـن إن الكـريم إذا أردت وصـالـــه

يومًا فيدركك العواقب قد نما أثنى عليك بما فعلت كمن جزى لم تلف رثًا حبله واهي القوى

قالت: فيقول: « نعم يا عائشة ، أخبرني جبريل ، قال: إذا حشر الله الخلائق يوم القيامة ، قال لعبد من عباده: اصطنع إليه عبد من عباده معروفًا ، فهل شكرته ؟ فيقول: أي رب علمت أن ذلك منك فشكرتك ، فيقول: لم تشكر من أجريت ذلك على يديه » (١) .

- ويقول عَلِيْ لعائشة : « إني لأعلم إذا كُنْتِ عني راضية ، وإذا كُنْتِ علي غضبى، أما إذا كنت عنى راضية فإنك تقولين : لا ورب محمد ! وإذا كنت على غضبى قلت : لا ورب إبراهيم » (٢) .

- وعن عائشة : أن النبي على كان جالسًا فسمع ضوضاء الناس والصبيان ، فإذا حبشية تزفن والناس حولها ، فقال : « يا عائشة ! تعالى فانظري » ، فوضعت خدي على منكبيه فجعلت أنظر ما بين المنكبين إلي رأسه ، فجعل يقول : « يا عائشة ! ما شبعت ؟ » فأقول : لا - لأنظر منزلتي عنده ، فلقد رأيته يراوح بين قدميه : فطلع عمر ، فتفرق الناس عنها والصبيان ، وقال النبي على : « رأيت شياطين الإنس والجن فروا من عمر » ، فرجعت (٣)

- وكانت عائشة مع رسول الله على في سفر فسابقته فسبقته ، فلما حملت اللحم سابقته فسبقها ، فقال على : « هذه بتلك السبقة » (٤) .

وفي هذا دليل واضح على ما كان عليه رسول الله عَيِّلَةِ من كرم الأخلاق وحسن المعاشرة مع الزوجة وتطييب قلبها .

- جاءت امرأة إلى رسول اللَّه عِلَيْتِهِ فقال : « يا عائشة ! أتعرفين هذه ؟ » قالت :

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط (٢٠٦٤)، والصغير (٢٧٦/١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في النكاح ، باب غيرة النساء ( ٢٢٨ ) ومسلم في فضائل الصحابة ، باب في فضل عائشة ( ٢٤٣٩ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في المناقب ، باب مناقب عمر ( ٣٦٩١ ) ، والبيهقي في السنن الكبري ( ٣٠٩/٥ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الجهاد ، باب في السبق على الرجل ( ٢٥٧٨ ) وابن ماجه في النكاح ، باب حسن معاشرة النساء ( ١٩٧٩ ) .

لا يا نبي الله ، فقال : « هذه قينة بني فلان ، أتحبين أن تغنيك ؟ » قالت : نعم ، فغنتها ، فقالت : لقد نفخ الشيطان في منخريها (١) .

- وبينٌ الرسول ﷺ كيف أن قُبلةَ الرجل لامرأته لا تفطر الصائم ، فهي كالأريج العطر الذي يعبر عن المعانى السامية التي جمعت بينهما :
- عن عمر قال : هششت إلى المرأة يومًا فقبلتها وأنا صائم ، فأتيت النبي عَيِّلِيَّةٍ : فقلت : صنعت اليوم أمرًا عظيمًا ، قبلت وأنا صائم ، فقال رسول اللَّه عَلِيْتٍ : « أرأيت لو تمضمضت بماء وأنت صائم ؟ » قلت : لا بأس بذلك ، فقال رسول اللَّه عَلِيْتٍ : « ففيم ؟ » . (٢) .
- ووضعت السنة الشريفة الحرج فيما يتعلق بمداعبة المرأة ، حتى لا يكون ذلك عبنًا ثقيَلًا علي الرجل يضع حاجزًا بين عواطفه نحو امرأته ، وبين واجبه الشرعى في الطهارة :
- عن علي أنه قال للمقداد : سل لي رسول الله علي عن الرجل يلاعب امرأته ويكلمها فيكون منه المذي ؟ ، فإنه لولا ابنته تحتي لسألته ، فسأله المقداد فقال : «يغسل ذكره وأنثيه ، ثم لينضح فرجه » (٣)
- وعن عائشة قالت : كان رسول اللّه ﷺ يتوضأ ، ثم يخرج إلى الصلاة ، فيُقبلني ، ثم يمضى إلى الصلاة فما يحدث وضوءًا (<sup>1)</sup> .
- وعن عائشة قالت : كنت أشرب في الإناء وأنا حائض ، فيأخذه النبي عَلِيْكُمُ فيضع فاه على موضع فيَّ ، فيشرب في ، وكنت آخذ العرق فأنتهش منه ، ثم يأخذه منى فيضع فاه على موضع فيَّ فينهش منه (°) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ٤٤٩/٣ ) والطبراني في الكبير ( ١٥٨/٧ ) ، قال الهيثمي في المجمع ( ١٣٠/٨ ) : رجال أحمد رجال الصحيح .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الصوم ، باب القبلة للصائم ( ٢٣٨٥) ، والدارمي في الصوم . باب الرخصة في القبلة للصائم ( ٢٠٨٥) ، والدارمي في الصيخين ووافقه الذهبي . للصائم ( ٢٠٨١) ، والحاكم في المستدرك ( ٢٠٨١) ، وقال : صحيح على شرط الشيخين ووافقه الذهبي . (٣) أخرجه أبو داود في الطهارة ، باب في المذي ( ٢٠٨) ، وأخرجه بنحوه مسلم في الحيض ، باب المذي ( ٣٠٣) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو يعلي في مسنده ( ٢٤٣/٨ ) ، وعبد الرزاق في المصنف ( ١٢٥/١ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن المنذر في الأوسط ( ٢٩٨/١ ) وبنحوه مسلم في الحيض ، باب جواز غسل الحائض رأس زوجها ( ٣٠٠ ) .

- وعن عائشة قالت : كان النبي ﷺ يضع رأسه في حجري وأنا حائض ، ثم يقرأ القرآن (١)

- وتبين السنة الشريفة أهمية المشاعر اللطيفة بين الزوجين لدرجة أن الله يعجب من مداعبة الرجل زوجته ، ووضح في أحاديث متعددة ضرورة تلك المداعبة ، وخاصة قبل المواقعة :
- وعن جابر قال قال لي رسول اللَّه ﷺ : « تزوجت بكرًا أم ثيبًا ؟ » قلت : ثيبًا ، قال : « فهلا بكرًا ! تلاعبها وتلاعبك ، وتضاحكها وتضاحكك » (٢) .
  - ونهى ﷺ عن المواقعة قبل الملاعبة <sup>(٣)</sup>

### الحق الثالث : حقها في الحفاظ على مشاعرها

وضعت لنا السنة الشريفة منهاجًا مثاليًا في حق المرأة في الحفاظ على مشاعرها ؟ لأن المرأة مخلوق عاطفي ينبض بالمشاعر والأحاسيس ، وكبت تلك المشاعر أو إهانتها ، يحطم معنويات المرأة ، ويفقدها القدرة على الانطلاق والعطاء (١٠) .

- ولذلك أباحت السنة المباركة كذب الرجل على امرأته ، ليرضيها ويرفع معنوياتها :
- قال ﷺ : « لا أتحده كاذبًا : الرجل يُصلح بين الناس ، يقول القول لا يريد إلا الإصلاح ، والرجل يقول في الحرب ، والرجل يحدث امرأته ، والمرأة تُحدث زوجها » (°) .
- وقال علي : « كل الكذب يُكتب علي ابن آدم ، إلا ثلاثًا : الرجل يكذب في الحرب ، فإن الحرب خدعة ، والرجل يكذب بين

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في التوحيد ، باب قول النبي : الماهر بالقرآن مع السفرة ( ٧٩٥٤ ) ، ومسلم في الحيض ، باب الاضطجاع مع الحائض في لحاف واحد ( ٣٠١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في المغازي ، باب ( إذ همت طائفتان منكم أن تفشلا ، ( ٤٠٥٢ ) ، وبنحوه مسلم في الرضاع ، باب استحباب نكاح البكر ( ٥٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الخطيب البغدادي في تاريخه ( ٢٢٠/١٣ ) عن جابر ﷺ ، وصححه السيوطي في الجامع الصغير ( ٩٣٩٢ ) .

<sup>(</sup>٤) حق الزوج علي زوجته وحق الزوجة علي زوجها ، طه عبد اللَّه العفيفي ، دار الاعتصام .

<sup>(</sup>٥) أخرجه بنحوه البخاري في الصلح ، باب ليس الكاذب الذي يصلح بين الناس ، ومسلم في البر ، باب تحريم الكذب وبيان المباح منه ( ٢٦٠٥ ) .

٠٥٠ حقوق الزوجة

الرجلين ليصلح بينهما » <sup>(١)</sup> .

حرص الرسول ﷺ على مشاعر زوجاته أشد الحرص ؛ فكان يسمح بالقصاص لمن تشعر أنها تلقت صفعة أهانتها :

- قال ﷺ لعائشة ﷺ : « دونك فانتصري » (٢) قال لها ذلك تطييبًا لها لما قام الأزواج الطاهرات عليها تطييبًا لها .

- وعن عائشة قالت : كان عندي رسول اللَّه ﷺ وسودة ، فصنعت خزيرًا ، فجئت به ، فقلت : واللَّه لتأكلين فجئت به ، فقلت : واللَّه لتأكلين أو لألطخن وجهك ! فقالت : ما أنا بذائقة ، فأخذت من الصحفة شيئًا فلطخت به وجهها ، ورسول اللَّه ﷺ جالس بيني وبينها ، فخفض لها ركبته لتستقيد مني ، فتناولت من الصحفة شيئًا فمسحت به وجهي ، ورسول اللَّه ﷺ يضحك (٣) .

# وكان يراعى نفسية أي زوجة تشعر بالمرض أو الغضب أو الغيرة :

- كان ﷺ إذا رمدت عين امرأة من نسائه ، لم يأتها حتى تبرأ عينها (<sup>1)</sup> .

- وعن أنس: أهدى بعض أزواج النبي عَلَيْتُهُ إلي النبي عَلَيْتُهُ قصعة فيها ثريد، وهو في بيت بعض أزواجه، فضربت القصعة فوقعت وانكسرت، فجعل النبي عَلِيْتُهُ يأخذ الثريد فيرده إلي القصعة بيده ويقول: «كلوا غارت أمكم»، ثم انتظر حتى جاءت قصعة صحيحة، فأخذها فأعطاها صاحبة القصعة المكسورة (°).

وحرص علي مشاعر زوجته السيدة عائشة عندما فقدت عقدها ، فاحتبس الناس في ابتغائه :

- عن عمار بن ياسر قال : كنت مع النبي عَلِيْكِ في سفر ، ومعه عائشة ، فهلك عقدها ، فاحتبس الناس في ابتغائه ، حتى أصبحوا وليس معهم ماء ، فنزل التيمم ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ٤٥٤/٦ ) والطبراني في المعجم الكبير ( ١٦٥/٢٤ ) عن أسماء بنت يزيد .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في كتاب النكاح ، باب حسن معاشرة النساء ( ١٩٨١ ) وقال في الزوائد : إسناده صحيح .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبو يعلى في مسنده ( ٤٤٩/٧ ) وابن عساكر في تاريخه ( ٤٢/٤ ) والنسائي في السنن
 الكبرى ( ٢٩١/٥ ) . والخزير هو العصيدة ، وهو الحساء المطبوخ من الدقيق والدسم والماء .

<sup>(</sup>٤) عزاه السيوطي في الجامع الصغير ( ٦٧١٤ ) لأبي نعيم في الطب عن أم سلمة تعليها .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ٣٠١/٧ ) عن أنس 🐞 .

فقاموا ، فضربوا بأيديهم ، فمسحوا بها وجوههم ، ثم عادوا ، فضربوا بأيديهم ثانية ، فمسحوا بها أيديهم إلى الإبطين ، أو قال : إلى المناكب (١) .

وحرص على مشاعر السيدة عائشة في غيرة باقى زوجاته منها ، ووقت حادثة الإفك :

- قال عَبِيَاتِيم : « يا أم سلمة ! لا تؤذيني في عائشة ، فإن الوحي لم ينزل عليَّ ومعي أحد من نسائي إلا عائشة ، فإن الوحي نزل على وهي معي في لحافي » (٢) .
- وقال ﷺ : « يا معشر المسلمين ، من يعذرني من رجل قد بلغني عنه أذاه في أهلي ؟ فوالله ما علمت على أهلي إلا خيرًا ، ولقد ذكروا رجلًا ما علمت عليه إلا خيرًا ، وما كان يدخل على أهلى إلا معى » (٣) .
- وقال ﷺ : « أما بعد يا عائشة ، إنه بلغني عنك كذا وكذا ، فإن كنت بريئة فسيبرئك الله ، وإن كنت ألممت بذنب فاستغفري الله وتوبي إليه ، فإن العبد إذا اعترف بذنبه ثم تاب ، تاب الله عليه » (٤٠) .
- وحرص على مشاعر السيدة صفية عندما حزنت من كلمة السيدة حفصة أنها بنت يهودى :
- عن أنس قال : بلغ صفية أن حفصة قالت : بنت يهودي ، فبكت ، فقال النبي على الله الله ي الله الله ي على الله يا حفصة » (°) .
- وحرص على مشاعر ابنته فاطمة زوجة على بن أبي طالب فمنعه أن يتزوج عليها :
- قال ﷺ : « إن فاطمة بضعة مني ، وأنا أتخوف أن تُفتن في دينها ، وإني لست أحرم حلالًا ولا أُحـل حرامًا ، ولكن والله لا تجتمع بنت محمد رسول الله على وبنت عدو الله تحت رجل واحد أبدًا » (٢) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٢٠/٤) وعبد الرزاق في المصنف ( ٢١٣/١) ، والطبراني في الأوسط ( ٤٧/٢) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٦٢/٢٣ ) عن أم سلمة تعليُّهَا .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في التفسير ، تفسير سورة النور ( ٤٧٥٠ ) عن السيدة عائشة في حديث الإفك الطويل .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الموضع المتقدم ذكره .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي في المناقب ، باب فضل أزواج النبي ﷺ ( ٣٨٩٤ ) عن أنس بن مالك ﷺ .

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في فرض الخمس ، باب ما ذكر من درع النبي ﷺ ( ٣١١٠ ) ، ومسلم في فضائل الصحابة ، باب فضائل فاطمة ، ( ٩٥ ) في الباب عن المسور بن مخرمة ﷺ .

- وقال ﷺ : « إن بني هشام بن المغيرة استأذنوني أن ينكحوا ابنتهم علي بن أبي طالب فلا آذن ثم لا آذن ، إلا أن يريد ابن أبي طالب أن يطلق ابنتي وينكح ابنتهم ، فإنما هي بضعة منى ، يُريني ما يريبها ويؤذيني ما آذاها » (١) .

وحرص على مشاعر الوفاء لزوجته الراحلة فكان إذا ذبح شاة يرسل إلى أصدقائها:

- كان عليه إذا ذبح شاة قال : « أرسلوا بها إلى أصدقاء خديجة » (٢)

ونهي الرسول ﷺ أن يتحدث الرجل بما يكون بين الرجل وامرأته ، أو العكس ، حرصًا على مشاعر كل منهما :

- قال ﷺ : « عسى رجل يُحدث بما يكون بينه وبين أهله ، أو عسى امرأة تحدث بما يكون بينها وبين زوجها ، فلا تفعلوا ، فإن ذلك مثل شيطان لقى شيطانة في ظهر الطريق ، فغشيها والناس ينظرون » (٣) .

ونهي الرسول ﷺ أن يعزل الرجل عن امرأته ( وخاصة الحرة ) إلا بإذنها ، تقديرًا لمشاعرها الأنثوية :

- عن أسامة بن زيد على أن رجلًا جاء إلى النبي عَلِيْتِ فقال : إني أعزل عن امرأتي ، فقال له رسول اللَّه عَلَيْتِ : « لم تفعل ذلك ؟ » فقال الرجل : أشفق على ولدها ، فقال رسول اللَّه عَلِيْتِ : « لو كان ذلك ضارًا ضر فارس والروم » - وفي لفظ : « إن كان لذلك فلا ، ما ضار ذلك فارس ولا الروم » (أ) .

- وعن عمر عليه قال: نهى رسول الله عَيْلِيَّةٍ عن العزل عن الحرة إلا بإذنها (°).

### الحق الرابع : حقها في الغيرة المحمودة

تحث السنة الشريفة الرجال علي الغيرة على أعراض نسائهن ، بحيث تشعر المرأة بتقدير الرجل لها ، وخوفه عليها من عيون المتطفلين ، الذين قد يشتهون جمالها

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في النكاح ، باب ذب الرجل عن ابنته في الغيرة والإنصاف ( ٥٢٣٠ ) ، ومسلم في الموضع السابق ( ٢٤٤٩ ) عن المسور بن مخرمة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب فضائل الصحابة ، باب فضائل خديجة أم المؤمنين ( ٧٥ ) في الباب عن السيدة عائشة تتيانيج .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ٦/٦ ٥٤ ) ، والطبراني في الكبير ( ١٦٣/٢٤ ) عن أسماء بنت يزيد .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم كتاب النكاح ، باب جواز الغيلة ، ( ١٤٤٣ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣١/١ ) .

أو جسدها . ولا شك أن تلك الغيرة تكون سياجًا حصينًا يحمي المرأة من شرور كثيرة هي في غنى عنها (١) .

- عن عليٍّ ﷺ قال : ألم يبلغني عن نسائكم أنهن يزاحمن العلوج في الأسواق؟ ألا تغارون؟ من لم يغر فلا خير فيه (٢) .

وعن عبد الله بن عمرو على : أن رسول الله يهل دخل على أم إبراهيم ، مارية القبطية ، وهي حامل منه بإبراهيم ، وعندها نسيب لها كان قدم معها من مصر ، وأسلم وحسن إسلامه ، وكان كثيرًا ما يدخل على أم إبراهيم ، وإنه جب نفسه فقطع ما بين رجليه حتى لم يبق قليلاً ولا كثيرًا ، فدخل رسول الله بهل يومًا على أم إبراهيم ، فوجد عندها قريبها ، فوجد في نفسه من ذلك شيئًا ، كما يقع في أنفس الناس ، فرجع متغير اللون ، فلقيه عمر بن الخطاب ، فعرف ذلك في وجهه ، فقال : يا رسول الله ! ما لي أراك متغير اللون ؟ فأخبره ما وقع في نفسه من قريب مارية ، فمضى بسيفه ، فأقبل يسعى حتى دخل على مارية ، فوجد عندها قريبها ذلك ، فاهوى بالسيف ليقتله ، فلما رأى ذلك منه كشف عن نفسه ، فلما رآه عمر رجع أي رسول الله على أخبره ، فقال : « إن جبريل أتاني فأخبرني أن الله على قد برأها وقريبها مما وقع في نفسي ، وبشوني أن في بطنها منى غلامًا ، وأنه أشبه الخلق بي ، وأمرني أن أسمي ابني إبراهيم ، وكناني بأبي إبراهيم ، ولولا أني أكره أن أحول كنيتي وأمرني أن أسمي ابني إبراهيم ، وكناني بأبي إبراهيم كما كناني جبريل » (٢) .

- وقال ﷺ : « ثلاثة قد حرم الله عليهم الجنة : مدمن خمر ، والعاق ، والديوث الذي يُقر في أهله الخبث » (<sup>1)</sup> .

ولتحقيق توازنات الشريعة فقد وضعت السنة للغيرة ضوابط ، حتى لا تؤدي إلى القلق والتنافر ، ومنها ألا يطرق الرجل زوجته فجأة حتى لا يقع صريع الأوهام :

- قال ﷺ : « إذا قدم أحدكم ليلًا فلا يأتين أهله طروقًا ، حتى تستحد المغيبة ،

<sup>(</sup>١) حق الزوج على زوجته وحق الزوجة على زوجها ، طه عبد الله العفيفي ، دار الاعتصام .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ١٣٣/١ ) و والعلوج » : جمع علج ، وهو الرجل القوي الفخم ، وكذا ( يريد بالعلج ) الرجل من كفار العجم وغيرهم . ينظر : النهاية ( ٢٨٦/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) عزاه في مجمع الزوائد ( ١٦٢/٩ ) للطبراني ، وقال : فيه هانئ بن المتوكل وهو ضعيف .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٦٩/٢ ) ، والبزار كما في كشف الأستار ( ١٨٧٥ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٧٢/١ ) ، عن عبد الله بن عمرو رهي . والحديث صححه الحاكم وأقره الذهبي .

وتمتشط الشعثة » <sup>(١)</sup> .

- وعن عبد الرحمن بن حرملة قال : لما نزل رسول اللَّه ﷺ بالمعرس ، أمر مناديًا ينادي : لا تطرقوا النساء ، فتعجل رجلان ، فكلاهما وجد مع امرأته رجلًا ، فذكر ذلك لرسول اللَّه ﷺ فقال : « قد نهيتكم أن تطرقوا النساء » (٢) .

- وعن أبي سلمة بن عبد الرحمن عن عبد الله بن رواحة قال : كنت في غزاة فتعجلت فانتهيت إلي الباب ، فإذا المصباح يتأجج ، وإذا أنا بشيء أبيض ، فاخترطت سيفي ثم حركتها ، فانتبهت المرأة ، فقالت : إليك إليك فلانة كانت عندي تمشطني ، فأتيت النبي عليه فأخبرته ، فنهى أن يطرق الرجل أهله ليلًا (٢٠) .

وعن علي شه قال: الغيرة غيرتان: حسنة جميلة يصلح بها الرجل أهله،
 وغيرة تدخله النار (¹).

### الحق الخامس : حقها في الحفاظ علي حقوقها المالية

حرصت السنة الشريفة على حفظ الحقوق المالية للمرأة التي يجب أن يؤديها زوجها لها (°) ، وخاصة الحقوق التي يفرضها عقد الزواج من صداق واتفاقات :

- عن سهل بن سعد: أن النبي عَلِيْقٍ كان يخطب المرأة ويصدق لها صداقها ، ويشرط لها صحفة سعد تدور معي إذا درت إليك ، وكان سعد بن عبادة يرسل إلى النبي عَلِيْقٍ بصحفة كل ليلة حيث كان جاءته (٦)

- وقال ﷺ : « إن أحق الشروط أن توفوا به : ما استحللتم به الفروج » (<sup>٧)</sup> .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الإمارة ، باب كراهية الطروق لمن ورد من سفر ، ( ١٨٢ ) وفي الباب عن جابر ﷺ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٢٩٥/٧ ) وابن أبي شيبة في المصنف ( ٣٧/٦ ) - وقوله : ه بالمعرس ، التعريس : نزول المسافر آخر الليل نزلة للنوم والاستراحة يقال منه : عرس يعرس تعريسًا . ويقال فيه : أعرس ، والمعرس : موضع التعريس وبه سمى معرس ذي الحليفة ، عرس به النبي ﷺ وصلى فيه الصبح ثم رحل . النهاية ( ٢٠٦/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرَجه الحاكم في المستدرك ( ٨٧/٤ ) وابن أبي شيبة ( ٣٧/٦ ) ، وله شواهد كثيرة .

<sup>(</sup>٤) ذكره أبو نعيم في الحلية ( ٣٧١/١٠ ) .

<sup>(</sup>٥) فقه المعاملات المالية في الإسلام ، فضيلة الشيخ حسن أيوب ، دار السلام .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الروياني في مسّنده ( ٢٢٩/٢ ) ، وذكره الذهبي في سير أعلام النبلاء ( ٢٧٤/١ ) .

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاريّ فيّ الشروط ، ( باب الشروط في المهر ) ، ومسلم في النكاح ، باب الوفاء بالشرط في النكاح ( ١٤١٨ ) عن عقبة بن عامر ﷺ .

- وعن ابن عباس: أنه سئل عن رجل تزوج امرأة وفرض لها ، هل له أن يدخل
 بها ولم يعطها شيئًا ؟ قال: لا يدخل بها حتى يعطيها ولو نعليه (١) .

- وقال عَيِّلِيَّةِ: « ما استحل به فرج امرأة من مهر أو صدقة فهو لها ، وما أكرم به أبوها أو أخوها أو وليها بعد عقد النكاح فهو له ، وأحق ما أكرم به الرجل ابنته أو أخته » (٢) .

وفرضت السنة المباركة أن يكون الصداق الذي يدفع للنساء من أطيب الأموال ؛ حتى يؤسس بنيان الزوجية على تقوى من الله ، فلا ينهار أمام دوامات الحياة :

- قال عَلِيْجُ : « استحلوا فروج النساء بأطيب أموالكم » (٣) .

وحذرت السنة النبوية أشد تحذير من أكل حق المرأة في الصداق ؛ لأن هذا يتنافى مع أساسيات الإيمان ، ويتنافي مع المبدأ الذي تقوم عليه الحياة الزوجية من مودة ورحمة إيمانية :

- وعن عمرو بن دينار الأنصاري قال : حدثني بعض ولد صهيب أنهم قالوا لأبيهم : مالك لا تحدثنا كما يحدث أصحاب رسول الله عليه ؟ قال : أما إني قد سمعت كما سمعوا ولكن يمنعنى من الحديث حديث سمعته من رسول الله عليه يقول : « من كذب علي متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار » ولكن سأحدثكم بحديث حفظه قلبي ووعاه ، سمعت رسول الله عليه يقول : « أيما رجل تزوج امرأة ومن نيته أن يذهب بصداقها ؛ فهو زان حتى يموت ، وأيما رجل بايع رجلًا بيعًا ومن نيته أن يذهب بحقه ؛ فهو خائن حتى يموت » وأيما رجل بايع رجلًا بيعًا ومن نيته أن

- وقال على : « حب الأنصار إيمان وبغضهم كفر ، وأيما رجل تزوج امرأة على صداق ، ولا يريد أن يعطيها فهو زان » (°) .

- وقال ﷺ : « أيما رجل أصدق امرأة صداقًا واللَّه علم منه لا يريد أداءه إليها – فغرها باللَّه واستحل فرجها بالباطل ؛ لقى اللَّه يوم يلقاه وهو زان ، وأيما رجل

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ١٧٩/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ١٢٢/٦ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ٢٤٨/٧ ) عن السيدة عائشة ربط الله الله المام أحمد في مسنده ( ٢٤٨/٧ ) عن السيدة المطالبية المطالب

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في مراسيله ( ٢٣ ) ، عن يحيى بن يعمر مرسلًا .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ١٨٦/٦ ) .

<sup>(</sup>٥) ذكره البيهقي في السنن الكبرى ( ٢٤١/٧ ) عن أبي هريرة 🐞 .

١٥٦ حقوق الزوجة

أدان من رجل دينًا ؛ لقى الله يوم يلقاه وهو سارق » (١) .

### الحق السادس : حقها في المعاشرة الزوجية بالحدود الشرعية

نقول لكل من ينادي بحقوق المرأة ، إن شريعة الإسلام لم تهمل أي حق من حقوق المرأة المعنوية منها والمادية ، ولكن الفارق أن الحضارة الغربية لا يهمها إلا الحقوق المادية ، ليس هذا فقط ؛ بل تبحث عن تلك الحقوق بلا ضوابط شرعية ، أي في ضوء التحرر من كل القيود ، وهذا هو الفارق الكبير بين حقوق الإنسان في كل من شريعة الإسلام والقوانين الغربية (٢) .

ونلحظ من خلال منهاج السنة الشريفة حرص الرسول عَيْكَ على حق المرأة في المعاشرة الزوجية لإشباع الغريزة الجنسية :

- قال ﷺ : ﴿ يَا عَثْمَانَ أَرْغَبَتَ عَنْ سَنتِي ؟ فَإِنِي أَنَامُ وَأَصَلَي ، وَأَصُومُ وَأَفَطُر ، وَأَنكُح النساء ، فَاتَقَ اللَّهُ يَا عَثْمَانَ ، فإن لأهلك عليك حقًا ، وإن لضيفك عليك حقًا ، وإن لنفسك عليك حقًا ، فصم وأفطر ، وصل ونم » (٣) .

- وعن أبي جحيفة أن رسول الله بهلي آخى بين سلمان وبين أبي الدرداء ، فجاء سلمان يزور أبا الدرداء ، فرأى أم الدرداء متبذلة ، قال : ما شأنك ؟ قالت : إن أخاك ليس له حاجة في الدنيا ، فلما جاء أبو الدرداء رحب به وقرب إليه طعامًا ، فقال له سلمان : أطعم ، فقال : إني صائم ، قال : أقسمت عليك إلا ما طعمت ، ما أنا بآكل حتى تأكل ، فأكل معه ، وبات عنده ، فلما كان من الليل قام أبو الدرداء فحبسه سلمان ، ثم قال : يا أبا الدرداء إن لربك عليك حقًا ، ولأهلك عليك حقًا ، ولجسدك عليك حقًا ، وائت ولجسدك عليك حقًا ، فأعط كل ذي حق حقه ، صم وأفطر ، وقم ونم ، وائت أهلك ، فلما كان عند الصبح قال : قم الآن ، فقاما وصليا ، ثم خرجا إلى الصلاة ، فلما صلى النبي بهلي قام إليه أبو الدرداء فأخبره بما قال له سلمان ، فقال له رسول الله عليه عنه من ما قال سلمان له ، وفي لفظ : فقال له رسول الله عليه : « يا أبا

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده (٣٣٢/٤)، والطبراني في الكبير (٣٤/٨)، والبيهقي في الشعب (٤٠٢/٤) عن صهيب بن سنان .

<sup>(</sup>٢) الحلال والحرام في الإسلام د.يوسف القرضاوي ، الناشر مكتبة وهبة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في الصلاة ، باب ما يؤمر به من القصد في الصلاة ( ١٣٦٩ ) عن السيدة عائشة عَلِيْتُهَا ، و « عثمان » ، هو ابن مظعون ﷺ .

الدرداء إن الجسدك عليك حقًّا ، مثل ما قال لك سلمان » (١) .

- وعن الحسن عن ضبة بن محصن عن عروة قال : دخلت خولة ابنة حكيم امرأة عثمان بن مظعون على عائشة وهي بادية الهيئة ، فسألتها : ما شأنك ؟ فقالت : زوجي يقوم الليل ويصوم النهار ! فدخل النبي عَلَيْتٍ على عائشة فذكرت ذلك له ، فلقى النبي عَلِيْتٍ عثمان فقال : « يا عثمان ! إن الرهبانية لم تكتب علينا ، أفمالك في أسوة حسنة ؟! فوالله إن أخشاكم وأحفظكم لحدوده لأنا » (٢) .

وحرص الخلفاء الراشدون على تطبيق نهج النبوة في إعطاء المرأة حقها في المعاشرة الزوجية :

- عن على قال : يؤجل العنين سنة ، وإن وصل وإلا ففرق بينهما <sup>(٣)</sup> .
- وعن ابن جریج قال : أخبرنی من أصدق أن عمر بینا هو یطوف سمع امرأة تقول :

تطاول هذا الليل واسود جانبه وأرقنى أن لا حبيب ألاعبه فلولا حذار الله لا شيء مثله لزعزع من هذا السرير جوانبه

فقال عمر: وما لك؟ قالت: أغربت زوجي منذ أشهر وقد اشتقت إليه! قال: أردت سوءًا؟ قالت: معاذ الله! قال: فاملكي عليك نفسك فإنما هو البريد إليه، فبعث إليه؛ ثم دخل علي حفصة فقال: إني سائلك عن أمر قد أهمني فافرجيه عني، في كم تشتاق المرأة إلى زوجها! فخفضت رأسها واستحيت، قال: فإن الله لا يستحيي من الحق، فأشارت بيدها ثلاثة أشهر، وإلا فأربعة أشهر، فكتب عمر: أن لا تحبس الجيوش فوق أربعة أشهر (3).

وضرب الرسول ﷺ وسلم بنفسه المثل في إعطاء المرأة حقها في المعاشرة الزوجية بالحدود الشرعية ، وخاصة في أيام الحيض حيث كان الاعتقاد السائد ألا يقرب الرجل

<sup>(</sup>١) أخرجه هذه الرواية عن أبي جحيفة البيهقي في السنن الكبرى ( ٢٧٥/٤ ) ، والدارقطني في سننه ( ١٧٦/٢ ) ، والطبراني في الكبير ( ١١٢/٢٢ ) . والحديث أصله في الصحيحين .

<sup>(</sup>٢) أخرج هذه الرواية عن عروة عبد الرزاق ( ١٦٨/٦ ) والطبراني في الكبير ( ٣٨/٩ ) . والحديث جاء بروايات متعددة في الصحيحين

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الدارقطني في سننه (٣٠٠/٣)، والبيهقي في السنن الكبرى (٢٢٧/٧)، وعبد الرزاق في مصنفه (٢٠٠/٧).
 (٤) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه (٢٠٤/٦).

١٥٨ حقوق الزوجة

### زوجته نهائيًا في تلك الأيام :

- كان عَيْلِيْتُهِ إذا أراد أن يباشر امرأة من نسائه ، وهي حائض أمرها أن تتزر ، ثم يباشرها (١) .

- وقال ﷺ : « ما فوق الإزار حلال ، وما تحت الإزار منها حرام » ، يعني من الحائض (۲) .
- وعن ندبة مولاة ميمونة قالت: دخلت على ابن عباس، وأرسلتني ميمونة إليه، فإذا هو في بيته فراشان، فرجعت إلى ميمونة فقلت: ما أرى ابن عباس إلا مهاجرًا لأهله، فأرسلت ميمونة إلى بنت سرج الكندي، امراة ابن عباس تسألها، فقالت: ليس بيني وبينه هجر ولكني حائض، فأرسلت ميمونة إلى ابن عباس: أترغب عن سنة رسول الله عليها؟ فقد كان رسول الله عليها يباشر المرأة من نسائه حائضًا، تكون عليها الخرقة إلى الركبة وإلى نصف الفخذ (٣).
- وعن عائشة قالت : كنت أغتسل أنا ورسول الله ﷺ من إناء واحد ونحن جنبان ، وكنت أفلي رأس رسول الله ﷺ ، وهو معتكف في المسجد وأنا حائض ، وكان يأمرني إذا كنت حائضًا أن أتزر ، ثم يباشرني (١٠) .
- وقال عثمان بن مظعون للنبى عَلِيْكِ إني أستحي أن يرى أهلي عورتي ؟ فقال عَلَيْ : « إن الله تعالى جعلها لك لباسًا وجعلك لها لباسًا ، وأهلي يرون عورتي وأنا أرى ذلك منه » (°) .

ودعا الرسول عليه إلى أن تكون المعاشرة فيها لطف ومراعاة لمشاعر المرأة :

- قال عَلِيْتِي : « إذا أتيت أهلك فاعمل عملًا كيسًا » (١) .

وحدد الرسول ﷺ آداب للجماع حتى يحقق الأهداف الإيمانية التي يعيش في

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الحيض ( باب مباشرة الحائض ) ومسلم في الحيض ، باب مباشرة الحائض فوق الإزار ( ٢٩٣ ) عن السيدة عائشة تعليبها .

<sup>(</sup>٢) عزاه في الكنز ( ٢٦٧٥٦ ) إلى عبادة بن الصامت 🕁 .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٣٢١ ) ، والطبراني في الكبير ( ١١/٢٤ ) ، وابن راهويه في مسنده
 (١ ) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٢٦٨/١ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٧/٩ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ١٩٥/٦ ) ، وابن سعد في الطبقات ( ٢٨٧/٣ ) عن سعيد بن مسعود الليثي .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الخطيب البغدادي في تاريخ بغداد ( ٢٩٢/١٢ ) عن جابر ﷺ .

رحابها المسلمون ، ومن تلك الآداب : البعد عن الجماع في الدبر ، وعدم التجرد الكامل من الملابس ، بإلقاء غطاء عليهما ، وأن يذكر الرجل اسم الله حتى يجنب ذريته الشيطان :

- قال عَلِيْهِ : « اثتها على كل حال إذا كان في الفرج » (١) .
- وقال ﷺ : « إذا أتى أحدكم أهله ، ثم أراد أن يعاود فليتوضأ ، فإنه أنشط للعود » (٢) .
- وقال ﷺ : « إذا أتى أحدكم أهله ، فليلق على عجزه وعجزها ثوبًا ، ولا يتجردان تجرد العيرين » <sup>(٣)</sup> .
- وقال ﷺ : « استحيوا فإن الله لا يستحيي من الحق ، لا تأتوا النساء في أدبارهن » (٤) .
- وعن ابن عباس قال: قال رسول الله عَلَيْهِ: « أيعجز أحدكم إذا أتى أهله أن يقول: بسم الله ، اللهم جنبني الشيطان وجنب الشيطان ما رزقتني! فإن قضى بينهما ولد؛ لم يضوه الشيطان أبدًا » (°).
- وعن خزيمة بن ثابت أن رجلًا أتى إلى النبي عَلَيْكِ فقال : إني آتى امرأتي من دبرها ، فقال رسول الله عَلَيْكِ : « نعم » ، فقالها مرتين أو ثلاثًا ، ثم فطن رسول الله عَلَيْكِ فقال : « أما من دبرها في قبلها فنعم ، فأما في دبرها فإن الله نهاكم أن تأتوا النساء في أدبارهن » (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٦٨/١ ) عن ابن عباس ﷺ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه بلفظه الحاكم في المستدرك ( ٢٥٤/١) ، وابن حبان في صحيحه ( ١٢/٤) ، وأخرجه بنحوه مسلم في الحيض ، باب جواز نوم الجنب ( ٣٠٨) كلهم من حديث أبي سعيد الخدري ﷺ . (٣) أخرجه الخطيب البغدادي في تاريخه ( ٢٤٨/١٣ ) . عن عبد الله بن مسعود ﷺ ، وبنحوه الطبراني في الكبير ( ١٢/١٧) عن عتبة بن عبد ، وانظر : ابن عدي في الكامل ( ٢٠٨/١ ) ، والزيلعي في نصب الراية ( ٢٤٦/٤ ) ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٠٧/١ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٤/٩ ٥ ) ، والطبراني في الكبير ( ٨٤/٤ ) عن خزيمة بن ثابت ، وأخرجه ابن أبي شيبة ( ٣٦٣/٣ ) عن علي بن طلق .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في الوضوء ( باب اسباغ الوضوء ) ومسلم في النكاح باب ما يستحب أن يقال عند الجماع ( ١٤٣٤ ) عن ابن عباس ﷺ .

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن أبي عاصم في الآحاد والمثاني ( ١١٦/٤ ) عن خزيمة بن ثابت .

٠١٠ حقوق الزوجة

### الحق السابع: حقها في الإنفاق عليها

من ضمن ما تتميز به الشريعة الإسلامية على الحضارة الغربية: أنها تجعل حق المرأة في إنفاق زوجها عليها واجبًا شرعيًّا يثاب الرجل عليه ، مما يحمي المرأة من الصراع المادي على متطلبات الحياة ، فتتفرغ لوظيفتها في تربية الأجيال ، وإضفاء مشاعر الحنان على الأسرة ، ذلك على النقيض من الحضارة الغربية التي تجعل من حقوق المرأة المساواة بالرجل في الوظائف ، وهذا يعني إلقائها في صراعات الحياة ؟ لتدفع ضريبة الأنانية وحب الظهور غالية من وقتها وجهدها (١) .

ونعرض فيما يلي المنهاج النبوي الشريف في إرساء حق المرأة في إنفاق زوجها عليها :

يوضح الرسول عَيَالِيم أن الإنفاق على الزوجة ليس تطوعًا بل هو واجب شرعي تفرضه موازين الحق ، حيث إن الزوجة أمانة عند الزوج ، عليها واجبات ولها حقوق ، ومن أولويات تلك الحقوق : الإنفاق عليها إنفاقًا يلائم مكانتها الاجتماعية ويلبي متطلبات العصر المعروفة بين الناس ، وهذا يظهر من قوله ( بالمعروف) :

- قال ﷺ: « إن الله تعالى : سائل كل راع عما استرعاه أحفظ ذلك أم ضيعه ، حتى يسأل الرجل عن أهل بيته » (٢) .

- وقال ﷺ: « أيها الناس! إن النساء عندكم عوان ، أخذتموهن بأمانة الله ، واستحللتم فروجهن بكلمة الله ، ولكم عليهن حق ، ولهن عليكم حق ، ومن حقكم عليهن : أن لا يوطئن فرشكم أحدًا ، ولا يعصينكم في معروف ، فإذا فعلن ذلك فلهن رزقهن وكسوتهن بالمعروف » (٣) .

تبين السنة الشريفة كيف أن الإنفاق على الزوجة من أهم أوجه الإنفاق في سبيل الله، وأن كل ما ينفقه الزوج على زوجته هو من سبيل الصدقات التي تقرب إلى الله تعالى:
- عن أم معقل أن زوجها جعل ناضحًا له في سبيل الله، وأنها أرادت العمرة،

صفحات عن ام معمل ان روجها جعل ناصحاً له في سبيل الله عَيْلِيْنَ وَالْهَا ارادَتُ العَمَرُهُ ، فَسَالته الناضح ، فأبى أن يعطيها إياه ، فأتت إلى رسول اللَّه عَيْلِيْنَ فَذَكَرَت ذلك له ،

<sup>(</sup>١) نفقة المرأة وقضية المساواة ، د.صلاح الدين سلطان ، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع .

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في السنن الكبرى ( ٣٧٧٤/٥ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٣٤٤/١٠ ) ، وأخرجه مختصرًا الترمذي في الجهاد ، باب ما جاء في الإمام ( ١٧٠٥ ) كلهم عن أنس رشية .

<sup>(</sup>٣) أخرجه بلفظه الطبري في تفسيره ( ٣١١/٤ ) وعبد بن حميد في مسنده ( ٢٧٠/١ ) عن ابن عمر ﷺ وأخرجه الترمذي في الرضاع ، باب ما جاء في حق المرأة على زوجها ( ١١٦٣ ) عن عمرو بن الأخوص .

دائرة الأسرة — — — - ١٦١

فقال : « أعطها إياها فإن الحج والعمرة من سبيل الله » ، وقال لها : « اعتمري في رمضان ، فإن عمرة رمضان تعدل حجة أو تجزئ بحجة » (١) .

- وقال ﷺ: « أفضل الصدقة ما ترك غنى ، واليد العليا خير من اليد السفلى ، وابدأ بمن تعول ، تقول المرأة : إما أن تطعمني وإما أن تطلقني ، ويقول العبد : أطعمني واستعملنى ، ويقول الابن : أطعمنى إلى من تدعنى » (٢) .
  - وقال ﷺ « إذا أعطى الله أحدكم خيرًا فليبدأ بنفسه وأهل بيته » <sup>(٣)</sup> .
- وقال ﷺ « اثت حرثك إذا شئت ، وأطعمها إذا طعمت ، واكسها إذا اكتسيت ، ولا تقبح الوجه ولا تضرب » (¹) .
  - وقال ﷺ « إن الرجل إذا سقى امرأته الماء أجر » <sup>(°)</sup> .

ويبين المنهاج النبوي الشريف الأهمية الشرعية للإنفاق علي الزوجة حيث يحتل الأولوية الأولى في موازين العدل الإلهي :

- قال ﷺ : « أول ما يوضع في ميزان العبد نفقته على أهله » (٦) .
- وقال ﷺ : « دينار أنفقته في سبيل الله ، ودينار أنفقته في رقبة ، ودينار تصدقت به على مسكين ، ودينار أنفقته على أهلك ، أعظمها أجرًا : الذي أنفقته على أهلك ، (٧) .

ولا يكتفي منهاج السنة الشريفة بالإنفاق على الزوجة إنفاقًا يقوم به الزوج من مسئولية تحددها الشريعة ؛ بل تجعل العطية للزوجة زيادة عن النفقة الشرعية من قبيل الصدقة التي يثاب عليها ، وذلك تحفيزًا للزوج أن يكرم زوجته إكرامًا يليق بما يربط بينهما من رباط مقدس :

<sup>(</sup>١) عزاه في الكنز ( ١٢٩٤٨ ) لابن زنجويه ، و أخرجه مالك في الموطأ بمعناه كتاب الحج ، باب جامع ما جاء في العمرة ( ٦٧ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في النفقات ، باب وجوب النفقه على الأهل ( ٥٣٥٥ ) عن أبي هريرة 🚓 .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الإمارة ، باب الناس تبع لقريش ( ١٨٢٢ ) عن جابر بن سمرة 🖝 .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في سننه ( ٢٤٥/٢ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ١٢٨/٤) ، والطبراني في الأوسط ( ٢٦١/١) ، والكبير ( ٢٥٨/١٨) عن العرباض بن سارية . وقال الهيثمي في مجمع الزوائد ( ٤٢٥/٤) : فيه سفبان بن حسين ، وفي حديثه عن الزهري ضعف ، وهذا منه .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبراني في الأوسط (١٨٤/٦) عن جابر ﷺ .

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم في الزكاة ، باب فضل النفقة على العيال ( ٩٩٥ ) عن أبي هريرة 🐞 .

- قال عَلَيْهِ : « من أعطى امرأة عطية فهي له صدقة » (١) .

- وعن عمرو بن أمية قال : مر عثمان بن عفان - أو عبد الرحمن بن عوف - برط فاستغلاه ، فمر به علي عمرو بن أمية فاشتراه ، وكساه امرأته سخيلة بنت عبيدة بن الحارث بن المطلب ، فمر به عثمان أو عبد الرحمن بن عوف فقال : ما فعل المرط الذي ابتعت ؟ قال عمرو : تصدقت به علي سخيلة بنت عبيدة ، فقال : إن كل ما صنعت إلي أهلك صدقة ، قال عمرو : سمعت رسول الله عليه يقول ذلك ، فذكر ما قال عمرو لرسول الله عليه فقال : « صدق عمرو ، كل ماصنعت إلى أهلك فهو عليهم صدقة » (١) .

ويين منهاج السنة المباركة أن واجب الإنفاق على الزوجة لا يقتصر على وجوده في الحياة الدنيا بل على الرجل أن يجاهد في توفير متطلبات الحياة لها بعد انتقاله إلى الدار الآخرة حتى لا تعاني الزوجة مشقة الحياة ومعاناتها ، أو يلجئها إلى العوز والاحتياج:

- قال سعد بن أبي وقاص للرسول ﷺ : أفأوصي بمالي كله ؟ قال ﷺ : «الثلث ، والثلث كثير ، إن صدقتك من مالك صدقة ، وإن نفقتك على عيالك صدقة ، وإن ما تأكل امرأتك من مالك صدقة ، وإنك أن تدع أهلك بخير خير من أن تدعهم يتكففون الناس » (٢) .

- وعن أبي سلمة بن عبد الرحمن عن أبيه قال : سمعت رسول الله علي يقول الأزواجه : « لا يعطف عليكن بعدي إلا الصابرون الصادقون » (1) .

ويبين منهاج الخلفاء الراشدين أهمية إنفاق الرجل علي زوجته طالما هو قيم أسرته، وإلا فليتخلى عن تلك المهمة الإيمانية وينفصل عن زوجته ، حتى تجد من ينفق عليها، فالقوامة تتطلب الإنفاق والإيثار والإحساس بأمانة المسئولية :

<sup>(</sup>١) ذكره أبو نعيم في الحلية ( ١٥٩/٩ ) عن أمية الضمري .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان في صحيحه ( ٤٩/١٠ ) ، وأبو يعلي في مسنده ( ٢٩٩/١٢ ) ، وابن عساكر في تاريخه ( ٤٢٠/٤٥ ) ، قال في المجمع ( ٣٢٥/٤ ) : رجال الطبراني ثقات . وقوله : « مرط ، المرط بكسر الميم واحد المروط ، وهي أكسية من صوف أو خز كان يؤتز بها . المختار ( ٤٩٢ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الوصية ، باب الوصية بالثلث ( ٨ ) وبنحوه البخاري في النفقات ، باب أفضل
 النفقة على الأهل عن سعد بن أبي وقاص الله .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البزار ( ٢٥٢/٣ ) عن ابن عوف ، وأخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ١٢١/٦ ) عن السيدة عائشة ريجياً عنيا .

عن ابن عمر أن عمر الله كتب إلي أمراء الأجناد في رجال غابوا عن نسائهم
 يأمرهم أن يأخذوهم بأن ينفقوا أو يطلقوا ، فإن طلقوا بعثوا بنفقة ما حبسوا (١) .

- وقال علي بن أبي طالب ﷺ: لا يكون الرجل قيم أهله حتى لا يبالي أي ثوبيه لبس ولا ما سد به فورة الجوع . (٢)

#### الحق الثامن : حقها في تزين زوجها لها

لا يوجد أي قانون لحقوق الإنسان يدعو الزوج إلي التزين لامرأته ، ويرسم له الخطوات اللازمة لذلك حتى ينشرح صدر الزوجة ، وتتدفق مشاعرها نحو زوجها ، فالإحساس بالجمال وعشقه مركوز في فطرة كل إنسان ، ولن نجد شريعة حانية مثل الإسلام تفرض حقوقًا تكفل إشباع كل الحاجات الإنسانية بما يحقق التوازنات المطلوبة لكل نفسية ، وهذا ما نعرضه من السنة النبوية (٣) .

- قال ﷺ : « اختضبوا بالحناء ؛ فإنه يزيد في شبابكم وجمالكم ونكاحكم » (<sup>١)</sup> .
- وقال ﷺ : « إن أحسن ما اختضبتم به لهذا السواد ، أرغب لنسائكم فيكم ، وأَهْيبَ لكم في صدور عدوكم » (°) .
  - وقال عليه : « من خير طيبكم المسك » (١٠) .

### الحق التاسع : حقها في التعاون في أعباء المنزل

كثير من الرجال يأنفون من التعاون مع الزوجة في أعباء المنزل ، ويعتبرون أن هذا من واجبات المرأة ، وليس على الرجال مسئولية في هذا المجال .. ولكن الرسول الأمين

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ٤٦٩/٧ ) ، والشافعي في مسنده ( ٢٦٧/١ ) .

<sup>(</sup>٢) ذكره أبو نعيم في الحلية ( ٣٠٦/٧ ) ، وعزاه في الكنز للدينوِري .

<sup>(</sup>٣) حق الزوج على زوجته وحق الزوجة على زوجها ، طه عبد اللَّه العفيفي ، دار الاعتصام .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في اللباس ، باب الخضاب بالسواد ( ٣٦٢٥ ) عن صهيب عليه ، قال في الزوائد : إسناده حسن .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه كتاب اللباس ، باب الخضاب بالسواد ( ٣٦٢٥ ) وهذا الحديث معارض لحديث النهي عن السواد وهو أقوى إسنادًا ، وأيضًا النهي يقدم عند المعارضة ، وقال في الزوائد : إسناده حسن . (٦) أخرجه النسائي في سننه الجنائز باب المسك ( ٤٠/٤ ، ٤٢ ) ، وأبو داود في الجائز ، باب في المسك ( ٣١٥٨ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ٣٢٣/١ ) عن أبي سعيد الحدري ، وأخرجه مسلم بمعناه في الألفاظ من الأدب وغيرها ، باب استعمال المسك وأنه أطيب الطيب ( ٢٢٥٢ ) عن أبي سعيد .

١٦٤ — حقوق الزوجة

# يَهِ المِعوث رحمة للعالمين يرسي حق النساء في هذا المجال ضاربًا بنفسه المثل الأعلى لكل الرجال :

- كان ﷺ يخيط ثوبه ، ويخصف نعله ، ويعمل ما يعمل الرجال في بيوتهم (١) .
  - وكان ﷺ يعمل عمل البيت ، وأكثر ما يعمل الخياطة <sup>(٢)</sup> .
  - وكان ﷺ يغسل ثوبه ، ويحلب شاته ، ويخدم نفسه <sup>(٣)</sup> .

### الحق العاشر : حقها في العدل ن الزوجات ( إن وجدن )

إن شريعة الحق تهدف دائمًا إلي إرساء معالم العدل في كل المجالات ، وتبدأ من الأسرة التي هي نواة المجتمع ، فتدعو كل فرد إلي تحقيق ذلك العدل ، ليسود الأمان القلبي والانشراح النفسي في الأسرة جميعها ، وأولى الناس بذلك هي الزوجة التي تقوم بخدمة الأسرة ورعايتها ، ومن حقها كامرأة الحفاظ علي مشاعرها الأنثوية ، لذلك يحرم الرسول بها طرح تلك المشاعر إذا تزوج الرجل أكثر من امرأة ، فواجبه أن يعدل بينهما في كل المعاملات (٤) :

- قال ﷺ : « من كانت له امرأتان ، فمال إلي إحداهما ، جاء يوم القيامة وشقه مائل » (°) .
- وقال عَلِيْكَ : « إن كانت عند الرجل امرأتان ، فلم يعدل بينهما ، جاء يوم القيامة وشقه ساقط » (١) .

وضرب الرسول ﷺ بنفسه المثل لرجال أمته في كيفية المنهاج العملي للعدل بين الزوجات :

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حبان في صحيحه ( ٤٩٠/١٢ ) ، وعبد بن حميده في مسنده ( ٤٣١/١ ) ، والبخاري في الأدب المفرد ( ٤٣١/١ ) ، وأحمد في مسنده ( ١٦٧/٦ ) عن السيدة عائشة .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن سعد في الطبقات ( ٣٦٦/١ ) ، وابن أبي عاصم في الزهد ( ٣٩٤/١ ) عن السيدة عائشة ربي علي المدال ال

<sup>(</sup>٣) ذكره أبو نعيم في الحلية ( ٣٣١/٨ ) عن السيدة عائشة .

<sup>(</sup>٤) الحلال والحرام في الإسلام د.يوسف القرضاوي ، مرجع سابق .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في النكاح ، باب القسم بين النساء ( ٢١٣٣ ) ، وابن ماجه النكاح ، باب القسمة بين النساء ( ١٩٦٩ ) عن أبي هريرة ﷺ .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الترمذي في النكاح ، باب ما جاء في التسوية بين الضرائر ( ١١٤١ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٢٠٣/٢ ) .

- كان عَلِين إذا أراد سفرًا أقرع بين نسائه ، فأيتهن خرج سهمها ، خرج بها معه (١) .

- وكان ﷺ يقسم بين نسائه فيعدل ويقول : « اللهم هذا قسمي فيما أملك ، فلا تلمنى فيما تملك » (٢) .
- وعن جعفر عن أبيه قال : لما ثقل النبي ﷺ قال : « أين أكون غدا ؟ » قالوا : عند فلانة ، فعرفن أزوجه أنه إنما عند فلانة ، فعرفن أزوجه أنه إنما يريد عائشة ، فقلن : يا رسول الله قد وهبنا أيامنا لأختنا عائشة (٣) .
- وعن سعيد بن المسيب قال: أعطي رسول اللَّه ﷺ قوة بضع خمسة وأربعين رجلًا، وإنه لم يكن يقيم عند امرأته يومًا تامًّا، كان يأتي هذه الساعة ويأتى هذه الساعة، ينتقل بينهن كذلك اليوم، حتى إذا كان الليل قسم لكل امرأة منهن ليلتها (٤).
- وقال ﷺ لأم سلمة حين تزوجها : « ليس بك هوان على أهلك ، إن شئت سبعت عندك ، وإن سبعت لك سبعت لنسائي ، وإن شئت ثلثت ثم درت (°) .
- وقال ﷺ لأم سلمة : « إني لا أنقصك شيئًا مما أعطيت فلانة : رحاتين وجرتين ومرفقة حشوها ليف ، إن سبعت لك سبعت لنسائى » (١٠) .

### الحق الحادى عشر : حقها في الحفاظ علي كيان اسرتها

من حق كل امرأة أن تحافظ علي كيان أسرتها ، بكل ما تملك من عقل وخبرة في الحياة ؛ لأن الأسرة هي الحصن الحصين لها ، وهي الوشائج والصلات التي تربطها بالحياة ؛ لذلك فقد أرست الشريعة معالم هذا الحق للمرأة ، حفاظًا عل أسرتها ، وحفظًا للأمة بأسرها من عوامل الانهيار (٧) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الشهادات ، باب تعديل النساء بعضهن بعضًا (٢٥١٨) ومسلم في التوبة ، باب من حديث الإفك (٢٧٧٠) في حديث طويل عن السيدة عائشة تعلقتها .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب النكاح ، باب ما جاء في التسوية بين الضرائر ( ١١٤٠ ) ، وأبو داود في النكاح ، باب القسم بين النساء ( ٢١٣٤ ) عن عائشة كالشيخا .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ٤٣٠/٧ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٥٠٧/٧ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في كتاب الرضاع ، باب قدر ما تستحقه البكر والثيب من إقامة الزوج عندها عقب الزفاف ( ١٤٦٠ ) عن أم سلمة .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ١٩٥/٢ ) وصححه عن أم سلمة كظفيها .

<sup>(</sup>٧) دراسات لأحكام الأسرة ، د.محمد بلتاجي عميد كلية دار العلوم جامعة القاهرة، مكتبة الشباب .

وليس أدل على ذلك من استجابة المولى الله المناة امرأة تستغيث أمام الرسول الله الله على أسرتها من أعماق قلبها ، حفاظًا على أسرتها من الضياع ؛ لأن زوجها ظاهرها ، وهو نوع من الطلاق ، فأصبحت بين نارين ، تخشى إن تركت أولادها لزوجها ضاعوا ، وإن احتفظت بهم جاعوا ، فنزل قرآن كريم رأفة ورحمة بقلبها وبقلب كل امرأة تعاني ظروفها :

- عن ابن سيرين قال : كان أول من ظاهر في الإسلام خولة ، فظاهر منها ، فأتت النبي ﷺ فأخبرته فأرسل إليه ، فنزل القرآن : ﴿ فَدْ سَمِعَ اللَّهُ قُولَ الَّتِي تَجْدِلُكَ فِى زُوْجِهَا ﴾ [الجادلة: ١] (١) .

واهتمت السنة الشريفة بتحذير المسلمين من الاستهانة بكلمة الطلاق ؛ لأنها تعني تفكك كيان الأسرة ، وتعني حسرات في القلوب والنفوس التي يقع عليها الظلم ، وبينت السنة أن الطلاق أبغض الحلال إلى الله :

- قال عَلَيْهِ : « إن اللَّه تعالى : يبغض الطلاق ، ويحب العتاق » (٢) .
- وقال ﷺ : « إن إبليس يضع عرشه على الماء ، ثم يبعث سراياه ، فأدناهم منه منزلة أعظمهم فتنة يجيء أحدهم ، فيقول : فعلت كذا وكذا ، فيقول ما صنعت شيئًا ، ويجيء أحدهم ، فيقول : ما تركته حتى فرقت بينه وبين أهله ، فيدنيه منه ، ويقول : نعم أنت » (٣) .
- وقال ﷺ : « ما أحل الله ﷺ حلالًا أحب إليه من النكاح ، ولا أحل حلالًا أكره إليه من الطلاق » (٤) .
- قال ﷺ: « إن الله تعالى : يوصيكم بالنساء خيرًا ؛ فإنهن أمهاتكم وبناتكم وخالاتكم ، إن الرجل من أهل الكتاب يتزوج المرأة وما يعلق على يديها الخيط ، فما يرغب واحدًا منهما عن صاحبه حتى يموت هرمًا » (°) .

ويضع الرسول ﷺ قواعد وضوابط للطلاق حفاظًا على حق المرأة في الاستقرار:

- قال ﷺ: « ما بال أقوام يلعبون بحدود الله ، يقول : قد طلقتك ، قد راجعتك ، طلقتك ، واجعتك ، راجعتك ؟! » (١) .

<sup>(</sup> ـُ ) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ٢٧٣/٧ ) . - (٢) ذكره السيوطى في جمع الجوامع (١٨٠٥) .

<sup>(</sup>١٧) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب صفات المنافقين ، باب تحريش الشيطان ( ٦٧ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في المصنف (١٣٢٧٠).

<sup>(</sup>٥) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ( ٣٠٢/٤ ) والسيوطي في جمع الجوامع ( ٣٦٠ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن ماجه في سننه ( ٢٠١٧ ) والبيهقي في السنن الكبرى ( ٣٢٢/٧ ) .

- وعن عبادة بن الصامت قال : طلق جدي امرأة له ألف تطليقة فسألت عن النبي على قال : « أما اتقى الله جدك ؟ ، أما ثلاثة فله ، وأما تسعمائة وسبع وتسعون فعدوان وظلم ، إن شاء الله عذبه ، وإن شاء الله غفر له » (١) .

- وقال ﷺ : « لم يقول أحدكم لامرأته : قد طلقتك ، قد راجعتك ؟ ليس هذا بطلاق المسلمين ؛ طلقوا المرأة في قبل طهرها » (٢) .
- وقال عَلِيْتُهِ : « لا تطلق النساء إلا من ربية ؛ فإن الله لا يحب الذواقين ولا الذواقات » (٣) .
  - وقال علي : « يا أبا أيوب ، إن طلاق أم أيوب كان حوبًا » (1) .
  - عن عمر قال : من طلق امرأته ثلاثا فقد عصى ربه وبانت امرأته (°) .

وتبين السنة الشريفة أن الرسول ﷺ لم يكن قدوة لأمته في الطلاق ، وما كان مع زوجاته هو خيار بين الحياة الدنيا والآخرة :

- عن معمر عن الزهري قال : قالت عائشة : قد خيرنا رسول اللَّه ﷺ ، فاخترنا اللَّه ﷺ ، فاخترنا اللَّه ورسوله ، فلم يعد ذلك طلاقًا ، قال معمر : وأخبرني من سمع الحسن يقول : إنما خيرهن رسول اللَّه ﷺ بين الدنيا والآخرة ، ولم يخيرهن في الطلاق (٦) .

ويبين نهج الصحابة كيف أنهم ساروا على نهج النبي الأمين ﷺ وأرسوا حق المرأة في الحفاظ على ترابط في الحفاظ على ترابط الأمة واستقرارها الاجتماعي :

- عن محمد بن كعب القرظي قال: كان علي بن أبي طالب يبعث الحكمين ، حكمًا من أهله ، وحكمًا من أهلها ، فيقول الحكم من أهلها : يا فلان ما تنقم من زوجتك ؟ فيقول : أنقم منها كذا وكذا ، فيقول : أرأيت إن نزعت عما تكره إلي ما تحب هل أنت متق الله فيها ؟ ومعاشرها بالذي يحق عليك في نفقتها وكسوتها ؟ فإذا قال : نعم ، قال الحكم من أهله : يا فلانة ما تنقمين من زوجك ؟ فتقول مثل

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٣٩٣/٦ ) . (٢) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ٥٥/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) ذكره السيوطي في الدر المنثور ( ٢٧٨/١ ) والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٣٣٥/٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٩٥/١٢ ) وقوله : حوبًا : ومنه الحديث ( اغفر لنا حوبنا ) أي إثمنًا . وتفتح الحاء وتضم . وقيل الفتح لغة الحجاز والضم لغة تميم .انتهي .النهاية ( ٤٤/١ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ٦١/٤ ) .

<sup>(</sup>٦) ذكره القرطبي والجامع لأحكام القرآن ( ١٧/١٤ ) .

ذلك ، فإن قالت : نعم ، جمع بينهما ، قال : وقال : الحكمان بهما يجمع الله وبهما يفرق (١) .

- وعن على أنه سئل عن هذه الآية : ﴿ وَإِنِ اَمْرَأَةً خَافَتَ مِنْ بَعَلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِغْرَاضًا ﴾ [النساء: ١٢٨] ، فقال : هذا العلم ينتفع به عن مثل هذا ، فاسألوا ، ثم قال : هو الرجل عنده امرأتان ، فتكون إحداهما قد عجزت أو تكون دميمة ، فيريد فراقها ، فتصالحه على أن يكون عندها ليلة وعند الأخرى ليالي ، ولا يفارقها ، فما طابت به نفسها فلا بأس به ، فإن رجعت سؤى بينهما (٢) .
- وعن أبي حسان الأعرج أو خلاس بن عمرو بن عدي بن قيس أحد بني كلاب جعل امرأته عليه حرامًا ، فقال له علي بن أبي طالب : والذى نفسي بيده لئن مسستها قبل أن تزوج غيرك لأرجمنك (٣) .
- وعن أنس قال : كان عمر إذا أتى برجل طلق امرأته ثلاثًا أوجع ظهره (<sup>4)</sup> .
- وعن سالم بن عبد الله قال : كانت عاتكة بنت زيد تحت عبد الله بن أبي بكر قد غلبته على رأيه وشغلته عن سوقه ، فأمره أبو بكر بطلاقها واحدة ، ففعل فوجد عليها ، فقعد لأبيه على طريقه وهو يريد الصلاة ، فلما أبصر به شكى وأنشد يقول :

- وعن القاسم بن محمد أن رجلًا جعل امرأة عليه كظهر أمه إن تزوجها ، فقال عمر بن الخطاب : إن يتزوجها فلا يقربها حتى يكفر كفارة الظهار (٦) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبرى في تفسيره ( ٧٣/٥ ) . (٢) أخرجه السيوطي في الدر المنثور ( ٧١١/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٤٠٣/٦ ) . (٤) ذكره ابن حجر في الفتح ( ٣٦٢/٩ ) .

 <sup>(</sup>٥) انظر شرح معاني الآثار ( ٣/٥٥) وقوله : فوجد أي لا تغضب من سؤالي . يقال : وجد عليه - بالفتح والكسر - يجد وجدًا وموجدة . انتهى . النهاية ( ١٥٥/٥ ) .

<sup>(</sup>٦) ذكره البيهقي في السنن الكبرى ( ٣٨٣/٧ ) .





# الدائرة الثانية

### دائرة المجتمع

وتضم تسعة أبواب :

الْبَابُ الْازْلُ: حقوق الأهل والأقارب.

الْبَابُ التَّانِيٰ: حقوق الجار.

الْبَائِلَا اللهُ : حقوق الأقارب والمعارف من المسلمين .

الْيَالُلَالُهُ : حقوق الأيتام .

الْبَائِلَكَامِسُ : حقوق المرضى .

الْبَالُبَالُسَادِٰسُ : حقوق الشيوخ .

الْبَائِلْسَايِعُ : حقوق الفقراء والمساكين.

الْبَالِبُ لِثَامِنُ : حقوق الخدم .

الْبَالُلِنَاشِعُ: حقوق الموتى.

\_N



الدائرة الثانية

دائرة المجتمع

### تمهيد

ونقصد بدائرة المجتمع: الوسط الاجتماعي الذي يعيش فيه الإنسان المسلم بعد دائرة الأسرة . . وتشمل تلك الدائرة :

الأهل ، الأقارب ، الجيران ، الأصدقاء ، المعارف من المسلمين ، ذوي الاحتياجات الخاصة من الفقراء والمساكين ، الأيتام ، المرضى ، الشيوخ ، الخدم ، وأخيرًا من ينتقل من هؤلاء جميعًا إلى الدار الآخرة – وهم الموتى – حيث لهم حقوقًا علينا أيضًا ، زيادة في تكريم الإنسان وانفراد الشريعة بذلك السبق في تدعيم حقوق الانسان .

وقد أولى الاسلام كل طائفة من تلك الدائرة الاجتماعية عناية خاصة ، حيث فرض واجبات على المسلم نحوهم في كل زمان ومكان ، وتلك الواجبات هي حقوق مقدسة لهم ، ينعم من خلالها المجتمع الإسلامي بالتكافل والسلام ، وكل أنواع المعاني السامية التي تؤديء الى ترابطه (١) .

ونتناول فيما يلي حقوق كل طائفة من طوائف الدائرة الاجتماعية من منهاج السنة النبوية التي نبعت من دستور القرآن الحكيم حيث أولى الدائرة الاجتماعية اهتمامًا كبيرًا في آياته البينات ، نذكر منها على سبيل المثال لا الحصر ، قول الحق عَلَى ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ مُنْ اللّهُ وَالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى الْقُرْبَى وَالْبَتَاكَىٰ وَالْمَسَكِينِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالْهَاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ السّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنْكُمُ إِنَّ السّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنْكُمُ إِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُ مَن كَانَ مُخْتَالًا فَحُورًا ﴾ [الساء: ٣٦] .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ملامح المجتمع المسلم الذي ننشده : د.يوسف القرضاوي - مؤسسة الرسالة ، حقوق الإنسان بين تعاليم السماء و إعلان الأمم المتحدة : فضيلة الشيخ محمد الغزالي - دار الدعوة للطبع والنشر والتوزيع .

# الْبَابُالاَوْلُ حقوق الأهل والأقارب

دائرة المجتمع

إن الاهتمام بحقوق الأهل والأقارب معناها تدعيم روابط المجتمع على أواصر متينة ، ومعناها السلام الاجتماعي ، فالسلام ينبع أولاً من ضمير الشعب ، وليس بقوانين تفرض على المواطنين ، وقد جعل الإسلام السلام اسمًا من أسماء الله الحسنى ، ولذلك فهو يحقق السلام على مستويات متعددة من المجتمع ، تبدأ من الأسرة وتمتد إلى الدائرة الاجتماعية بأسرها .. وهكذا فإن حقوق الأهل والأقارب ليست تفضلًا من المواطنين على أهلهم ، بل هي شرائع دينية ، يترتب عليها درجات أخروية (١) .

ونعرض فيما يلي منهج السنة الشريفة في ترسيخ دعائم حقوق الأهل والأقارب : الحق الأول : حقهم في صلة الأرحام

يعتبر الأهل والأقارب أول دائرة بعد دائرة الأسرة من الدوائر التي يقوم عليها بنيان الدولة ؛ بل يمكن القول إنها « دائرة الأسرة بمفهومها الواسع الشامل » . . ولذلك اهتمت الشريعة بعلاقة الإنسان بأهله ؛ لأن هذا نوع من الاهتمام بعلاقة الشعب بمجموعه في مستوياته المتعددة ، وهذا يعني تحويل المواطن إلى طاقة فعالة إيجابية في الحياة ، يدفعها الحب الأكبر لله ولرسوله وللكائنات بأسرها ، تحقق الاستقرار السياسي والاجتماعي للأمة . . فالفرد هو المحرك الأساسي في إدارة دفة الحياة في أرجاء الوطن . وسنرى من منهاج السنة النبوية القوانين التشريعية التي تحقق فاعلية الإنسان مع أهله وأقاربه :

دعت السنة الشريفة إلى ضرورة صلة الأرحام ووضعت لتلك الصلة من الحوافز الربانية ما يجعل كل القلوب المؤمنة تسارع إلى تلك الحوافز ، طمعًا في الترغيب وخوفا من الترهيب :

<sup>(</sup>١) سيرة النبي ﷺ لابن هشام : تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد - دار التراث ، منهج النبي ﷺ في الدعوة : أ.د.محمد أمحزون - دار السلام .

- عن حصين بن وخوخ ، أن طلحة بن البراء لما لقي النبي عليه قال : يا رسول الله مرني بأمرك ولا أعصي لك أمرًا ، قال : فعجب لذلك النبي عليه وهو غلام فقال له : « اذهب فاقتل أباك » قال : فذهب موليًا يفعل ، فدعاه فقال : « أقبل ؛ فإني لم أبعث بقطيعة رحم » (١) .

- وعن أبي داود الطيالسي قال: حدثنا إسحاق بن سعيد ، عن أبيه قال: كنت عند ابن عباس فأتاه رجل يمت إليه برحم بعيدة ، فقال ابن عباس قال: قال رسول الله عليه : « اعرفوا أنسابكم تصلوا أرحامكم ؛ فإنه لا قُرب بالرحم إذا قُطعت ، وإن كانت قريبة ، ولا بُعد بها إذا وُصلت ، وإن كانت بعيدة » (٢) .

- وعن أبي هريرة قال: سمعت رسول اللَّه ﷺ يقول: « إن الرحم شجنة من الرحمن تقول: يا رب إني ظلمت، يا رب الرحمن تقول: يا رب إني ظلمت، يا رب يا رب » قال: « فيجيبها: أما ترضين أن أصل من وصلك، وأقطع من قطعك؟ » (٣) .

- وعن عبد اللَّه بن أبي أوفى ، عن النبي ﷺ قال : « إن الرحمة لا تنزل على قوم فيهم قاطع رحم » (<sup>٤)</sup> .

- وعن أبي سلمة قال : اشتكى أبو الرداد الليثي ، فعاده عبد الرحمن بن عوف فقال : خيرهم وأوصلهم ، ما علمت أبا محمد ، فقال عبد الرحمن : سمعت رسول الله عليه على عقول : « قال الله تبارك وتعالى : أنا الله ، وأنا الرحمن ، خلقت الرحم ، وشققت لها من اسمى ، فمن وصلها وصلته ، ومن قطعها بتته » (٥) .

- وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: « ليس شيء أطيع الله تعالى فيه أعجل ثوابًا من صلة الرحم، وليس شيء أعجل عقابًا من البغي وقطيعة الرحم،

<sup>(</sup>١، ٢) أخرجهما مطولًا الطبراني في الكبير ( ٢٨/٤ ) وفي الأوسط ( ١٢٦/٨ ) عن طلحة بن البراء ، قال في مجمع الزوائد ( ٣٦٦/٩ ) : حسن إن شاء الله .

<sup>(</sup>٣) أخرجه بلفظه أحمد في المسند ( ٢٩٥/٢ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ١٨٥/٢ ) والحاكم وصححه ( ١٨٥/٢ ) عن أبي هريرة ، وأخرجه بنحوه مختصرًا عن السيدة عائشة تَعَيِّبُتُهَا : البخارى في الأدب ، باب من وصل وصله الله ( ٥٩٨٩ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مطولًا البيهقي في الشعب ( ٢٢٣/٦ ) ( ٧٩٦٢ ) والبخاري في الأدب المفرد ( ٣٦/١ ) ، وهناد في الزهد ( ٤٨٩/٢ ) عن عبدالله بن أبي أوفي .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٩٨/٢ ) وأبو داود في الزكاة ، باب في صلة الرحم ( ١٦٩٤ ) والترمذى وصححه في المستدرك ( ١٦٩٤ ) والترمذى وصححه في المستدرك ( ١٩٠٧ ) . والحاكم في المستدرك ( ١٩٧/٤ ) . والبيهقى في السنن ( ٢٦/٧ ) .

واليمين الفاجرة تدع الديار بلاقع » (١) .

- عن طلحة بن البراء ، أنه أتى النبي على فقال : ابسط يدك ، قال : « وإن أمرتك بقطيعة والدتك ؟ » قال : لا ، قال : ثم عدت إليه فقلت : ابسط يدك أبايعك ، قال : « وإن أمرتك بقطيعة أبايعك ، قال : « وإن أمرتك بقطيعة والدتك ؟ » قلت : لا ، ثم عدت إليه الثالثة - وكان له والدة ، وكان من أبر الناس بها - فقال له النبي على في دينا قطيعة الرحم ، ولكن أحببت أن لا يكون في دينك ربية » (٢) .

- وعن أبي أيوب قال: جاء رجل إلى النبي ﷺ ، فقال: دلني على عمل أعمله يدنيني من الجنة ويباعدني من النار، قال: « تعبد الله لا تشرك به شيئًا، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصل ذا رحمك » فلما أدبر قال رسول الله ﷺ: « إن تمسك بما أمر به دخل الجنة » (٢).

- وعن ابن عمر قال: قال رسول اللّه ﷺ: « ما من جرعة أعظم أجرًا عند اللّه من جرعة غيظ كظمها عبد ابتغاء وجه اللّه » (١٠) .

- وعن عياض بن حمار المجاشعي ، أن رسول اللَّه عَلَيْ قال ذات يوم في خطبته : « ألا إن ربي أمرني أن أعلمكم ما جهلتم مما علمني يومي هذا ، كل مال نحلته عبدًا حلال ، وإنى خلقت عبادي حنفاء كلهم ، وإنهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم وحرمت عليهم ما أحللت لهم ، وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطانًا ، وإن اللَّه نظر إلى أهل الأرض فمقتهم عربهم وعجمهم ، إلا بقايا من أهل الكتاب ، وقال : إنما بعثتك لأبتليك وأبتلى بك ، وأنزلت عليك كتابًا لا يغسله الماء ، تقرؤه نائمًا ويقظان ، وإن اللَّه أمرني أن أحرق قريشًا ، فقلت : رب إذًا يثلغوا رأسي فيدعوه خبزة ، واغزهم نغزك ، وأنفق فسننفق عليك ، وابعث قال : استخرجهم كما استخرجوك ، واغزهم نغزك ، وأنفق فسننفق عليك ، وابعث

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقى في السنن الكبرى (٣٥/١٠)، والشهاب في مسنده (٢٧/٢) والبغدادي في تاريخه ( ١٨٣/٥)، عن أبي هريرة ﷺ، والحديث ذكره الألبانى في السلسلة الصحيحة ( ٩٧٨). (٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٦٥/٩) مرسلًا عن طلحة بن البراء، قال في المجمع ( ٣٦٥/٩) بعد

<sup>(</sup>١) احرجه الطبراني في الحبير ( ١١١٨٨ ) مرسلا عن طلحه بن البراء ، قال في الجمع ( ١١٥/٩ ) بعد عزوه للطبراني : عبد ربه بن صالح لم أعرفه ، وبقية رجاله ثقات .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الإيمان ، باب الإيمان الذي يدخل به الجنة ( ١٤ ) وبنحوه البخارى في الزكاة ،
 باب وجوب الزكاة ( ١٣٩٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٢٧/١ ) ، وابن ماجه في الزهد ، باب الحلم ( ٤١٣٩ ) .

جيشًا نبعث خمسةً مثله ، وقاتل بمن أطاعك من عصاك ، قال : وأهل الجنة ثلاثة : ذو سلطان مقسط متصدق موفق ، ورجل رحيم رقيق القلب لكل ذي قربى ، ومسلم وعفيف متعفف ذو عيال ، قال : وأهل النار خمسة : الضعيف الذي لا زبر له ، الذين هم فيكم تبعًا ، لا يبتغون أهلًا ولا مالًا ، والخائن الذي لا يخفى له طمع وإن دق إلا خانه ، ورجل لا يصبح ولا يمسي إلا وهو يخادعك عن أهلك ومالك » ، وذكر البخل أو الكذب والشنظير الفحاش (١) .

كما جعلت السنة المباركة صلة الأرحام سببًا لتحقيق الرخاء الاقتصادي في الأمة، وسببًا في البركة في الأعمار، وحماية من مصارع السوء، وكل هذا تأكيد لحق كل مواطن في الرعاية من أهله لتحقيق الوحدة السياسية للأمة:

- عن أنس بن مالك ﷺ قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « من سره أن يسط له في رزقه ، أو ينسأ له في أثره ؛ فليصل رحمه » (٢) .
- وعن عائشة ، أن النبي عَلِيْقِ قال لها : « إنه من أعطي حظه من الرفق ؛ فقد أعطي حظه من خير الدنيا والآخرة ، وصلة الرحم ، وحسن الخلق وحسن الجوار يعمران الديار ، ويزيدان في الأعمار » (٣) .
- وعن ابن عباس على قال: قال رسول الله عَلَيْتِ : « إن الله ليُعمر للقوم الديار، ويُكثر لهم الأموال، وما نظر إليهم منذ خلقهم، بغضًا لهم، لصلتهم أرحامهم » قالوا: كيف ذلك يا رسول الله ؟ قال: « بصلتهم لأرحامهم » (1).
- وعن أبي هريرة قال : قال رسول اللَّه عَلِيُّةٍ : ﴿ إِن أُعجِل الطاعة ثوابًا : صلة

<sup>(</sup>١) أخرجه بطوله مسلم في الجنة وصفة نعيمها ، باب الصفات التي يعرف بها في الدنيا أهل الجنة (٢٨٦٥) وأحمد في مسنده (٢٨٦٥) عن عياض بن حمار المجاشعي .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخارى في الأدب ، باب حق الضيف ( ٦١٣٨ ) ، ومسلم في البر والصلة ، باب صلة الرحم وتحريم قطيعتها ( ٢٥٥٧ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه بتمامه أحمد في مسنده ( ١٥٩/٦ ) ، ( ٢٥٢٩٨ ) عن السيدة عائشة رَبِيَّتِهَا ، قال ابن حجر في الفتح ( ٢٢٩/١٠ ) : رجاله ثقات . وأخرجه مختصرًا عن أي الدرداء : الترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في الرفق ( ٢٠١٣ ) ، والبيهقي في السنن ( ١٩٣/١٠ ) ، والبغوي في شرح السنة ( ٧٤/١٣ ) . وقال الترمذي : حدبث حسن صحيح .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عن ابن عباس ﷺ الطبراني في الكبير ( ٨٥/١٢ ) ، ( ١٢٥٥٦ ) ، والبيهقي في الشعب (٢٢٥/٦ ) والحاكم في المستدرك ( ١٦/٤ ) وقال : عمران الرملي من زهاد المسلمين وعبادهم كان =

الرحم، حتى إن أهل البيت ليكونون فُجارًا فتنموا أموالهم ، ويكثر عددهم إذا تواصلوا ، وما من أهل بيت يتواصلون فيحتاجون » (١) .

- وعن عليِّ ﷺ ، عن النبي ﷺ قال : « من سره أن يمد له في عمره ، ويوسع له في رزقه ، ويدفع عنه ميتة السوء ؛ فليتق اللَّه وليصل رحمه » (٢) .

- وعن الأوزاعي قال: قدمت المدينة ، فسألت محمد بن علي بن الحسين بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب عن قوله على : ﴿ يَمْحُوا اللّهُ مَا يَشَاءُ وَرُكْبِتُ وَعِندَهُم أُمُ الْسَكِتَ بِ وَالرعد: ٣٩] فقال: نعم ، حدثنيه أبي عن جده علي بن أبي طالب كرم اللّه وجهه ، قال: سألت عنها رسول الله مَنْ فقال: « لأبشرنك بها يا علي فبشر بها أمتي من بعدي: الصدقة على وجهها ، واصطناع المعروف ، وبر الوالدين ، وصلة الرحم تحول الشقاء سعادة ، وتزيد في العمر ، وتقي مصارع السوء » (٢) .

وتهدف الشريعة دائمًا إلى تحقيق التوازنات في الممارسة والتطبيق ، فهي تحذر من اندفاع المسلمين في الانحياز للأهل والأقارب ، بحيث يتخطوا حدود الشريعة في ارتكاب آثام نتيجة هذا الانحياز .

- عن سراقة بن مالك بن جعشم المدلجي قال : خطبنا رسول اللَّه ﷺ فقال : «خيركم المدافع عن عشيرته ما لم يأثم » (1) .

### الحق الثاني : حقهم في أولوية التصدق عليهم من المال الحلال

تدعو السنة الشريفة المؤمن إلى الإنفاق على ذوي القربي المحتاجين ، فهم أولى الناس - بعد الأسرة - بالإنفاق عليهم ؛ لتحقيق التكافل في المجتمعات الإسلامية

<sup>=</sup> حفظ هذا الحديث عن أي خالد الأحمر ؛ فإنه غريب صحيح ، والهيشمي في مجمع الزوائد ( ١٥٢/٨ ) وقال بعد أن عزاه للطبراني : إسناده حسن .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حبان في صحيحه ( ١٨٣/٢ ) ، والهيثمي في موارد الظمآن ( ٤٩٩/١ ) عن أبي بكرة ، وأخرجه الظبرانى في الأوسط ( ١٩٩٢ ) ( ١٠٩٢ ) عن أبي هريرة ﷺ ، وذكره الألباني في السلسلة الصحيحة ( ٨/٢ ، ٦٢٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٦٦/٣ ) عن أنس بن مالك الله ، قال في مجمع الزوائد ( ١٣٦/٨ ) : رجاله رجال الصحيح .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في الحلية ( ١٤٥/٦ ) وقال : تفرد به إسماعيل بن أبي الزناد وإبراهيم بن أبي سفيان ، قال أبو زرعة : سألت أبا مسهر عنه فقال : من ثقات مشايخنا وقدمائهم .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في سننه في الأدب ، باب في العصبية ( ٥١٢٠ ) والطبراني في الصغير ( ٩١/٢ ). والبغوي في شرح السنة ( ١٢٢/١٣ ) .

بصورته المثلى ، فمن حق كل إنسان في موقف احتياج ، المساندة من أقرب المقربين حفاظًا على كرامته ومشاعره أن تمتد يده للغرباء ، وهذا ما تهدف إليه الشريعة ، وهو تحقيق العزة الإيمانية المطلوبة في الأمة الإسلامية بأسرها .

ولذلك نرى الأحاديث النبوية تدعو بقوة إلى حق الأهل والأقارب في الإنفاق عليهم :

- عن أبي كبشة الأنماري ، أنه سمع رسول الله على يقول : « ثلاثة أقسم عليهن وأحدثكم حديثًا فاحفظوه » قال : « ما نقص مال عبد من صدقة ، ولا ظلم عبد مظلمة فصبر عليها إلا زاده الله عزًا ، ولا فتح عبد باب مسألة إلا فتح الله عليه باب فقر » أو كلمة نحوها - « وأحدثكم حديثًا فاحفظوه » قال : « إنما الدنيا لأربعة نفر : عبد رزقه الله مالا وعلمًا ؛ فهو يتقي فيه ربه ويصل فيه رحمه ويعلم لله فيه حقًا ؛ فهذا بأفضل المنازل . وعبد رزقه الله علمًا ولم يرزقه مالا ؛ فهو صادق النية يقول : لو أن لي مالا لعملت بعمل فلان ؛ فهو بنيته ؛ فأجرهما سواء . وعبد رزقه الله مالا ولم يرزقه علمًا ؛ فهو يخبط في ماله بغير علم لا يتقي فيه ربه ولا يصل فيه رحمه ولا يعلم لله فيه حقًا ؛ فهذا بأخبث المنازل . وعبد لم يرزقه الله مالاً ولا علمًا فهو يقول : لو أن لي مالاً علملت فيه بعمل فلان ؛ فهو بنيته ؛ فوزرهما سواء » (١) .

- وعن عبد الله بن عمرو قال : قال رسول الله ﷺ : « الحسد في اثنتين : رجل آتاه الله القرآن فقام به وأحل حلاله وحرم حرامه ، ورجل آتاه الله مالاً فوصل به أقربائه ورحمه ، وعمل بطاعة الله تمنى أن يكون مثله » (٢) .

- وعن جابر: أن رجلًا من الأنصار - يقال له: أبو مذكور - أعتق غلامًا له عن دبر - يقال له: يعقوب لم يكن له مال غيره، فدعا به رسول اللَّه عَلَيْتُهُ فقال: « من يشتريه » فاشتراه نعيم بن عبد اللَّه بثمان مائة درهم، فدفعها إليه وقال: « إذا

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٣١/٤) ، والترمذي وصححه في الزهد ، باب ما جاء مثل الدنيا مثل أربعة نفر ( ٢٣٢٥) ، وابن ماجة في الزهد ، باب النية ( ٢٢٧٧) عن أبي كبشة الأنماري لله ، وأخرجه البخارى في الأدب ، باب من بسط له في الرزق بصلة الرحم ( ٥٩٨٥) ، ومسلم في البر والصلة ، باب صلة الرحم ( ٢٥٥٧) عن أنس بن مالك لله .

وقوله : « ينسأ له في أثره أي : يؤخر له في أجله ، قيل : يزاد في عمره على الحقيقة ، وقيل : يبارك في عمره فيوفق إلى الطاعات وجلائل الأعمال . ينظر فتح البارى ( ٤٣٠/١٠ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقى في الشعب ( ٢ /٢٤٠ ) ، ( ٨٠٠٩ ) ، عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، قال المناوي في فيض القدير ( ٤١٣/٣ ) : فيه روح بن صلاح ضعفه ابن عدي وقواه غيره .

كان أحدكم فقيرًا فليبدأ بنفسه ، فإن كان فضلًا فعلى عياله ، فإن كان فضلًا فعلى قرابته أو على ذي رحمه ، فإن كان فضلًا فها هنا وها هنا » (١) .

وتبين الأحاديث فضل الصدقة على الأقارب حيث يضاعف أجرها مرتين : مرة أجر الصدقة ومرة أجر صلة الرحم :

- عن سلمان بن عامر ، عن النبي ﷺ قال : « إن الصدقة على المسكين صدقة ، وعلى ذي الرحم اثنتان : صدقة ، وصلة » (٢) .

ويزداد أجر الصدقة على الأقارب إذا لم يكن هؤلاء الأقارب يكنون المحبة لهذا الشخص المتصدق ، وذلك حفاظًا من الشريعة على السلام الاجتماعي في الأمة ، وحرصًا منها على حقوق المسلمين حتى لو كان يملأ قلوب بعضهم الكراهية :

- عن حكيم بن حزام ، أن رجلًا سأل رسول الله عَبِيلِيّ عن الصدقات ، أيها أفضل ؟ ، قال : « على ذي الرحم الكاشح » (٣) .

ويحذر الرسول على من البخل والحرص على المال مع الأهل والأقارب ؛ لأن الشح يقطع أواصر المجتمع ويؤدي إلى هلاك الأم ، فليس من رحمة الإسلام أن يبت الإنسان شبعان ، وقريبه بجانبه جوعان .. لذلك فمن حق هذا القريب أن يجد العون والرحمة من أقرب الأقرباء :

- عن عبد الله بن عمرو قال: خطب رسول الله ﷺ فقال: « إياكم والشح ؛ فإنما هلك من كان قبلكم بالشح ، أمرهم بالبخل فبخلوا ، وأمرهم بالقطيعة فقطعوا ، وأمرهم بالفجور ففجروا » (<sup>1)</sup> .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الزكاة ، باب الابتداء في النفقة بالنفس ( ٩٩٧ ) ، وأبو داود في العتق ، باب في يع المدبر ، ( ٣٩٥٧ ) عن جابر بن عبد الله ﷺ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي وحسنه في الزكاة ، باب ما جاء في الصدقة على ذي القرابة ( ٦٥٨ ) ، وابن ماجه في الزكاة ، باب فضل الصدقة ( ١٨٤٤ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢١٤/٤ ) عن سلمان بن عامر الضبى ، وأخرجه الطبراني في الكبير ( ١٠١/٥ ) عن أبي طلحة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه عن أبي أيوب الأنصاري علله: أحمد في مسنده ( ١٦/٥) ، (٢٣٥٧٧) ، والطبراني في الكبير ( ١٣٨٤) ( ٢٣٥٧١) . وأخرجه عن أم كلثوم بنت عقبة تطبيحها والبيهةي في السنن ( ٢٧/٧) ، والحاكم في المستدرك ( ٢٨/١) وابن خزيمة في صحيحه ( ٢٧/٤) ، ( ٢٣٨٦) والشهاب في مسنده ( ٢٤٤/٢) . وقوله: « كاشح »: هو العدو الذي يضمر عداوته ويطوي عليها كشحه ، أي باطنه . ينظر: النهاية ( ١٧٥/٤) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٩١/٢ ) ، وأبو داود في الزكاة ، باب في الشح ( ١٦١٨ ) ، والحاكم =

- وعن جرير بن عبد الله ، عن النبي ﷺ قال : « ما من ذي رحم يأتي ذا رحمه فيسأله فضلًا أعطاه الله إياه فيبخل عليه ؛ إلا أخرج الله له من جهنم حية يقال لها : شجاع يتلمظ فيطوق به » (١) .

كما يحذر الرسول لله تحذيرًا خاصًا من الإنفاق على الأهل والأقارب من المال الحرام حتى لا يحرم حق الأقرباء من طهارة القلب الناتجة عن المأكل والمشرب الحلال.. فالأصل في الشريعة أن يكون الكسب من حلال ، والإنفاق في حلال :

- عن أبي الطفيل ، عن رسول الله ﷺ قال : « من كسب مالًا من حرام فأعتق منه ووصل منه رحمه ؛ كان أصره عليه » (٢) .

### الحق الثالث: حقهم في العفو عنهم

من سمو مبادئ الإسلام أنه يضع حقوقًا للإنسان ، قد لا تخطر ببال هذا الإنسان ، لأنها من المحال .. ولا تخطر ببال أي قوانين عصرية ؛ لأنها غارقة في طوفان المادية . ولكن الإسلام يضع حقوقًا للإنسان تعتبر فريضة واجبة في قوانين الشريعة ، يأثم كل من يحيد عنها ، ومن تلك الحقوق : حق الأهل والأقارب في العفو ، والتسامح ، وعدم المبالغة في الشطط والعدوان ومن الهدي النبوي في ذلك :

يجب صلة الأرحام حتى ولو كان هؤلاء الأقارب لا يقابلون تلك الصلة بسماحة الإسلام الواجبة :

- عن أبى هريرة ، أن رجلًا قال : يا رسول الله ﷺ إن لي قرابة أصلهم ويقطعوني ، وأحسن إليهم ويسيئون إلي ، وأحلم عنهم ويجهلون علي ، فقال : « لئن كنت كما قلت ؛ فكأنما تسفهم المل ، ولا يزال معك من الله ظهير عليهم

<sup>=</sup> في المستدرك ( ١٥/١ ) ، والبيهقي في السنن ( ٢٤٣/١ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٩/ ٩٧ ) عن عبد الله بن عمرو بن العاص ظه . والحديث صححه الحاكم وأقره الذهبي .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٢٢/٢ ) والأوسط ( ٣٧٢/٥ ) عن جرير بن عبدالله . قال في مجمع الزوائد ( ١٥٤/٨ ) : إسناده حسن . وقوله : ﴿ يتلمظ ﴾ التلمظ : تطعم ما يبقى في الفم من آثار الطعام . النهاية ( ٢٧١/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه بهذا اللفظ: الطبراني عن أبي الطفيل كما في مجمع الزوائد (٢٩٢/١٠)، قال الهيثمي: فيه محمد بن أبان الجعفي ضعيف. وأخرجه بنحوه البيهقي في السنن السنن الكبرى (٨٤/٤) (٢٠٣٢) وفي الشعب، (٣٤٧٧) وابن حبان في صحيحه، (٢٢٠٦)، والحاكم في المستدرك (٣٩٠/١) عن أبي هريرة ﷺ.

ما دمت على ذلك » <sup>(۱)</sup> .

- وعن عقبة بن عامر قال : لقيني النبي ﷺ فبدرته فأخذت بيده ، أو بدرنى فأخذ بيدي ، فقال : « يا عقبة ألا أخبرك بأفضل أخلاق أهل الدنيا وأهل الآخرة ؟ تصل من قطعك ، وتُعطي من حرمك ، وتعفو عمن ظلمك ، ألا ومن أراد الله أن يُمد في عمره ، ويُبسط له في رزقه ، فليتق الله وليصل رحمه » (٢) .

- وعن عبد الله بن عمرو - قال سفيان : لم يرفعه الأعمش إلى النبي يَهَالِكُمْ ، ولكن الواصل ورفعه حسن وفطر ، عن النبي يَهَالِكُمْ قال : « ليس الواصل بالمكافئ ، ولكن الواصل الذي إذا قطعت رحمه وصلها » (٣) .

وعن أبي هريرة رفي قال: قال رسول الله عليه : «ثلاث من كن فيه حاسبه الله حسابًا يسيرًا وأدخله الجنة برحمته: تعطى من حرمك، وتعفو عمن ظلمك، وتصل من قطعك » (٤٠).

- ويدعو الرسول ﷺ إلى سماحة خلق المؤمنين وقت الغضب وخاصة على الأهل والأحباب : فلا يبالغ في السب ، وإذا جاءه من غاضبه معتذرًا فيجب أن يقبل منه ، وإذا حلف في غضبه على القطيعة فعليه كفارة اليمين وصلة الرحم ، فإن هذا أقرب لمرضاة الله :

- عن قيس بن سعد ، أن رسول الله ﷺ قال : « إن أربى الربا : أن يستطيل الرجل في شتم أخيه ، وإن أكبر الكبائر : أن يشتم الرجل والديه » ، قالوا : وكيف يشتمهما ؟ قال : « يشتم أبوي الرجل ، فيشتمهما » (°) .

أرحامه من يقطعون صلته ولايظهرون له المودة .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في البر والصلة ، باب صلة الرحم ( ١٩٨٢ ) . والمل : هو الرماد الحار .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في المسند ( ١٤٨/٤) و ( ١٥٨/٤) ، والحاكم في المستدرك ( ١٧٨/٤) ، والطبراني في الكبير ( ٢٦٩/١٧) ، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد ( ٨/ : ١٨٨ ) : رواه أحمد والطبراني وأحد إسنادي أحمد رجاله ثقات . والحديث ذكره الألباني في الصحيحة ( ١٩١١) . (٣) أخرجه البخاري في الأدب ، باب ليس الواصل بالمكافئ ( ١٩٩١) وأبو داود في الزكاة ، باب في صلة الرحم ( ١٩٠٩) عن عبد الله بن عمرو كله . وقوله : « ليس الواصل بالمكافئ « أي : ليس الواصل الكامل الذي يصل من وصله ، وإنما الذي يصل من

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقى في الكبرى (٢٣٥/١٠)، والحاكم في المستدرك (١٨/٢)، والطبراني في الأوسط (٢٧٩/١) والبزار كما في كشف الاستار (٢٩٠٦) عن أبي هريرة ـ ﷺ، والحديث صححه الحاكم وتعقبه الذهبي .

والبرار لما في تست الاستار ( ١٩٠١) فن الي هريره : فيه ، واحديث طبخته الحالم ولعب المعلمي . (٥) ذكره بتمامه الهيشمي في المجمع ( ٧٣/٨ ) وعزاه للطبراني عن قيس بن سعد ، وأخرج أول الحديث : البزار في مسنده (٩٩/٩) ( ٣٧٤٣) عن قيس . أما قوله « وإن أكبر الكبائر .... إلخ ، فأخرجه بنحوه عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، والبخاري في الأدب ، باب لايسب الرجل والديه ( ٩٧٣ ) ، ومسلم في الإيمان ، باب ييان الكبائر ( ٩٠ ) .

- وعن عائشة قالت : قال رسول الله ﷺ : « من حلف في قطيعة رحم ، أو فيما لا يصلح ؛ فبره أن لا يتم على ذلك » (١) .

- وعن سعيد بن المسيب ، أن أخوين من الأنصار كان بينهما ميراث ، فسأل أحدهما صاحبه القسمة ، فقال : إن عدت تسألني عن القسمة ؛ فكل مال لي في رتاج الكعبة ، فقال له عمر : إن الكعبة غنية عن مالك ، كفر عن يمينك ، وكلم أخاك ، سمعت رسول الله عليه يقول : « لا يمين عليك ، ولا نذر في معصية الرب، وفي قطيعة الرحم ، وفيما لا تملك » (٢) .

ويحذر الرسول من التمادي في الخصومة والعناد ، بما يؤدي إلى قطع الأرحام . . فيبين كيف أن أبواب الخير كلها تغلق أمام المتشاحنين و أن الرحمة الإلهية المباركة لا تنزل على قوم فيهم قاطع رحم ، حتى السماء تشتكى من هذا الجفاء :

- عن أبي هريرة قال: سمعت رسول اللَّه ﷺ قال: « إن أعمال بني آدم تعرض كل خميس ليلة الجمعة ، فلا يقبل عمل قاطع رحم » (٣) .

(١) أخرجه ابن ماجه في الكفارات ، باب من قال كفارتها تركها ( ٢١١٠ ) عن السيدة عائشة رتعافيها .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الأيمان والنذور، باب اليمين في قطيعة الرحم ( ٣٢٧٢ ) ، والبيهقي في السنن
 ( ٦٦/١٠ ) ، والحاكم وصححه ( ٣٣٣/٤ ) ( ٣٨٢٧ ) عن سعيد بن المسيب .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢ /٤٨٤ ) عن أي هريرة . قال الهيثمى في المجمع ( ١٥١/٨ ) : رواه أحمد ، ورجاله ثقات .

الدائرة الثانية

دائرة المجتمع

# الْبَابُ الثَّانِيُ حقوق الجار

إن الجوار في الإسلام يمتد ليشمل أبعادًا واسعة ، لذلك فإن حرص الشريعة على حسن الجوار ومراعاة حقوق الجار ، يعني ترسيخ مبادئ الحقوق والواجبات العامة للفرد . فكل فرد في الشريعة له حقوق وعليه واجبات ، وهذا يعني التوازنات في الممارسة والتطبيق ، ويعني العدالة الاجتماعية ، ويعني تحقيق أهداف الشريعة الغراء في إقامة موازين الحق .

إن اهتمام الشريعة بحقوق الجار يعني تدريب الفرد على التعامل مع المجتمع الخارجي بفعالية وإيجابية ، فالجار هو أول دائرة بعد الأسرة والأهل والأقارب ، وتأكيد حق الجار هو تأكيد على حماية الإنسان من الاغتراب داخل وطنه ، فالجار هو أول من يُعطي مشاعر الأمن والتكافل الاجتماعي في الأمة ، إذا التزم المسلمون بتعاليم دينهم كما أُمروا بذلك ، حيث لا يتمتع الجار المسلم فقط بتلك الحقوق النادرة ، بل هي حق لكل جار مع تفاوت أديانهم ودرجات قربهم (١).

ونعرض فيما يلي حقوق الجار كما رسمتها السنة الشريفة تنفيذًا للوحي الإلهي : الحق الأول : حق الجار في حسن الجوار

من الحقوق الأساسية التي سنتها الشريعة هي حق كل جار في حسن الجوار مع جاره.. وهو حق يفوق كل « البروتوكولات » الحديثة ؛ لأنه يصل بالإنسان المسلم أن يجعل مصيره الأخروي متوقف على رأي جاره فيه ؛ لأن قوانين الشريعة لا تكتفي بالأدب الظاهري في التعاملات فحسب ، بل تجعل ذلك الأدب ظاهرًا وباطنًا ، فتفرض على الإنسان المسلم أن يتفاعل مع جاره بكل امكانياته المعنوية والمادية .

وعندما تقرر الشريعة حق الجار في حسن الجوار ، فإنها تقرر أسمى المبادئ

<sup>(</sup>١) المجتمع المتكافل في الإسلام : د.عبد العزيز الخياط - دار السلام ، حقوق الجار - سلسلة الحقوق : الشيخ طه عبد الله العقيفي - مكتبة وهبة .

الإنسانية التي تحقق الأمن والطمأنينه في الأمة الإسلامية ؛ لأن بناء الأمة ما هو إلا لَبِنَات من الأفراد وسلوكياتهم في جميع المجالات .

ونعرض فيما يلي منهاج السنة الشريفة في حق الجار في حسن الجوار ، حيث بينت السنة الشريفة الأهمية الشرعية لحسن الجوار وكيف أن لها مكانتها وأهميتها عند الله وكيف أنها تنزل صاحبها منازل الأبرار الأخيار . وكيف أن الله لا ينظر إلى جار السوء الذي يؤذي جاره ولكنه جلَّ شأنه يحب هو ورسوله الذي يحسن الجوار :

- عن عبد الله بن عمرو قال : قال رسول الله ﷺ : « خير الأصحاب عند الله : خيرهم لصاحبه ، وخير الجيران عند الله : خيرهم لجاره » (١) .

- وعن عائشة رَيِجَيِّهُمَّا ، عن النبي ﷺ قال : « ما زال يوصيني جبريل بالجار حتى ظننت أنه سيورثه » (٢) .

وقررت السنة أن الإحسان إلى الجار هو شرط من شروط الإيمان بالله واليوم الآخر ، وأن رأي الجيران له وزنه في الحكم على درجة خيرية جارهم حيث هم شهود على أعماله التى تترجم ما يجول فى قلبه من معان :

- عن أبي هريرة قال: قال رسول اللَّه ﷺ: « من كان يؤمن باللَّه واليوم الآخر فلا يؤذ جاره ، ومن كان يؤمن باللَّه واليوم الآخر فليكرم ضيفه ، ومن كان يؤمن باللَّه واليوم الآخر فليكرم ضيفه ، ومن كان يؤمن باللَّه واليوم الآخر فليقل خيرًا أو ليصمت » (٣) .

- وعن عبد الله قال : قال رجل لرسول الله يَهَالِيَّ : كيف لي أن أعلم إذا أحسنت وإذا أسأت ؟ قال النبي يَهَالِيَّ : « إذا سمعت جيرانك يقولون أن قد أحسنت ؛ فقد أحسنت ، وإذا سمعتهم يقولون قد أسأت ؛ فقد أسأت » (<sup>1)</sup> .

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذى في البر والصلة ، باب ماجاء في حق الجوار ( ١٩٤٤) وأحمد في مسنده ( ١٦٨/٢)، والحاكم في المستدرك ( ١٠١/٢) عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، وأخرجه الدارمي في السير ، باب في حسن الصحابة ( ٢٤٣٧) ، عن ابن عباس . والحديث صححه الألباني في صحيح الجامع .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخَاري في الأدب ، باب الوصاة بالجار ( ٢٠١٤ ـ ٦٠١٥ ) ومسلم في البر والصلة ، باب الوصية بالجار ( ٢٠٢٤ ) عن . السيدة عائشة وابن عمر الله .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الأدب ، باب من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره ( ٦٠١٨ ) ، ومسلم في الإيمان ، باب الحث على إكرام الجار ( ٧٠ ) عن أبي هريرة ﷺ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٠٢/١ ) ، وابن ماجه في السنن (٤٢٢٣) ، والبيهقى في السنن (١٢٥/١٠ ) وعبد الرزاق في مصنفه ( ١٩٧٤٩ ) والبغوي في شرح السنة ( ٧٣/١٧ ) .

- وعن محمد بن زياد الألهاني قال : حدثني أبو عنبة قال : سريج وله صحبة قال : وما عسله ؟ قال رسول الله ﷺ : « إذا أراد الله ﷺ بعبد خيرًا عسله » قيل : وما عسله ؟ قال : « يفتح الله ﷺ له عملًا صالحًا قبل موته ، ثم يقبضه عليه » (١) .

- وعن أبي هريرة الله عالى : جاء رجل إلى رسول الله على فقال : يا رسول الله ! دلني على عمل إذا عملت به دخلت الجنة ! قال : «كن محسنا ! » قال : كيف أعلم أني محسن ؟ قال : « سل جيرانك ؟ فإن قالوا : إنك محسن ، فإنك محسن ؟ وإن قالوا : إنك مسىء ، فأنت مسىء » (٢) .

- وعن أبي هريرة قال: قال رسول اللَّه ﷺ: « يا أبا هريرة كن ورعًا تكن أعبد الناس ، وكن قنعًا تكن أشكر الناس ، وأحب للناس ما تحب لنفسك تكن مؤمنًا ، وأحسن جوار من جاورك تكن مسلمًا ، وأقل الضحك ؛ فإن كثرة الضحك تميت القلب » (٣) .

وبينت السنة كيف أن حسن الجوار يساعد على الازدهار والنمو الاقتصادي مثل صلة الأرحام ، سواء من ناحية البركة الإلهية أو من ناحية التعاون على إقامة المشروعات نتيجة الثقة بين الأفراد :

- عن عائشة ، أن النبي ﷺ قال : « صلة الرحم ، ومُحسن الخلق ، وحسن الجوار ؛ يعمرن الديار ويزدن في الأعمار » <sup>(١)</sup> .

وحددت السنة المباركة مجالًا واسعًا للجوار ، ولذلك فعلى المسلم أن يختار جيدًا المنطقة التي سيسكن بها ؛ لأنه سيترتب على ذلك واجبات يؤديها ، وحقوقًا شرعية يجب أن يحصل عليها ، تبدأ من أقرب الجيران فالأقرب :

- عن أبي هريرة ، عن النبي عَيَّاتِهِ قال : « تعوذوا باللَّه من شو جار المقام ؛ فإن جار المسافر إذا شاء أن يزال زال » (°) .

هريرة ﷺ ، قال الحاكم : صحيح ، وسكت عنه الذهبي .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٠٠/٤ ) ، والطبراني في الكبير ( ٢٠٤/٨ ) والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٢٠٥/٤ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٢١٥/٧ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٣٧٨/١ ) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ، والألباني في الصحيحة ( ٣١٧/٣ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في السنن ( ٤٢١٧ ) ، والترمذي في الزهد ( ٢٣٠٥ ) ، والبيهقى في السنن
 ( ٣٣١/٦ ) ، ومالك في الموطأ ( ٥١/١ ) .
 (٤) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان ( ٢٢٦/٦ ) .
 (٥) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٤٦/٢ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٣٣٢/١ ) ( ١٩٤٩ ) ، عن أبي

- وعن أبى هريرة قال : قال رسول اللّه ﷺ : « تعوذوا باللّه من جار السوء فى دار المقام ؛ فإن جار البادية يتحول عنك » (١) .

- وعن عائشة تَعَطِّقُهَا قلت : يا رسول اللَّه إن لي جارين ، فإلى أيهما أهدي؟ قال : « إلى أقربهما منك بابًا » (٢) .

- وعن حميد بن عبد الرحمن الحميري ، عن رجل من أصحاب النبي عليه ، أن النبي عليه ، أن النبي عليه الداعيان فأجب أقربهما بابًا أقربهما بابًا أقربهما جوارًا ، وإن سبق أحدهما ؛ فأجب الذى سبق » (٣) .

ويرشدنا منهج الرسول عليه إلى أن الجار يجب أن يحسن الظن بجاره ؛ لأنه يرى ظاهر الأعمال ولا يرى باطنها ، فمن حق الجار على جاره أن لا يحكم على ظاهره حتى لا تقع بينها العدواة والبغضاء التي تؤدي إلى تفكك أواصر المجتمع :

- عن أبي الطفيل عامر بن واثلة : أن رجلًا مر على قوم فسلم عليهم ، فردوا عليه السلام ، فلما جاوزهم ، قال رجل منهم : والله إني لأبغض هذا في الله ، فقال أهل المجلس : بئس والله ما قلت ، أما والله لننبئنه ، قم يا فلان - رجلًا منهم - فأخبره ، قال : فأدركه رسولهم فأخبره بما قال ، فانصرف الرجل حتى أتى رسول الله عليه فقال : يا رسول الله عليه ، مررت بمجلس من المسلمين فيهم فلان فسلمت عليهم فردوا السلام ، فلما جاوزتهم أدركني رجل منهم فأخبرني أن فلانًا قال : والله إني لأبغض هذا الرجل في الله ، فادعه فسله على ما يغضني ، فدعاه رسول الله عليه ، فقال : فسأله عما أخبره الرجل ، فاعترف بذلك وقال : قد قلت له ذلك يا رسول الله ، فقال رسول الله على صلاة قط إلا هذه الصلاة المكتوبة التي يصليها البر خابر ، والله ما رأيته يصلي صلاة قط إلا هذه الصلاة المكتوبة التي يصليها البر والفاجر ، قال الرجل : سله يا رسول الله هل رآني قط أخرتها عن وقتها ، أو أسأت الركوع والسجود فيها ، فسأله رسول الله على عن ذلك ، وأنا نه كلا ، ثم قال : والله ما رأيته يصومه البر هذا الشهر الذي يصومه البر فقال : كلا ، ثم قال : والله ما رأيته يصوم قط إلا هذا الشهر الذي يصومه البر فقال : كلا ، ثم قال : والله ما رأيته يصوم قط إلا هذا الشهر الذي يصومه البر

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم وصححه في المستدرك ( ٥٣٢/١ ) والبخاري في الأدب المفرد ( ١١٧ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ١٩٥١ ) وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢٢٠/٥ ) عن أبي هريرة ﷺ .

<sup>(</sup>٢) أُخْرِجه البخارى في الأدب ، باب حَق الجوارَ في الأبواب ( ٦٠٢٠ ) . عن السيدة عائشة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٠٨/٥ ) ، وأبو داود في الأطعمة ، باب إذا اجتمع داعيان أيهما أحق ( ٣٧٥٦ ) ، والبيهقي في السنن ( ٢٧٥/٧ ) .

والفاجر ، قال : يا رسول الله هل رآني قط أفطرت فيه ، أو انتقصت من حقه شيئًا ، فسأله رسول الله علي سائلاً قط ، فسأله رسول الله علي سائلاً قط ، ولا رأيته ينفق من ماله شيئًا في شيء من سبيل الله بخير إلا هذه الصدقة التي يؤديها البر والفاجر ، قال : فسله يا رسول الله ، هل كتمت من الزكاة شيئًا قط ، أو ماكست فيها طالبها ، قال : فسأله رسول الله علي عن ذلك ، فقال : لا ، فقال له رسول الله على (۱) .

كما يرشدنا المنهاج النبوي إلى حق الجار في الصبر عليه حتى ولو كان مشركًا ؛ لأن السماحة وكظم الغيظ من خلق الإيمان :

- عن هشام بن عروة ، عن أبيه ، عن عائشة قالت : قال رسول الله عَلَيْظِم : «كنت بين شر جارين : بين أبي لهب ، وعقبة بن أبي معيط ، إن كان ليأتيان بالفروث فيطرحانها على بابي حتى إنهم ليأتون ببعض ما يطرحون من الأذى فيطرحونه على بابي » (٢) .

كما يرشدنا منهاج معلم البشرية ﷺ أن أذى الجار والإساءة إليه تستوجب لعنة الله وغضبه :

- عن أبي هريرة قال: جاء رجل إلى النبي ﷺ يشكو جاره، فقال: « اذهب فاصبر » فأتاه مرتين أو ثلاثًا ، فقال: « اذهب فاطرح متاعك في الطريق » فطرح متاعه في الطريق، فجعل الناس يسألونه فيخبرهم خبره، فجعل الناس يلعنونه: فعل الله به وفعل وفعل، فجاء إليه جاره فقال له: ارجع لا ترى مني شيئًا تكرهه (٣).

كما يعلمنا الرسول الأمين ﷺ أن أساس الدين ليس إقامة العبادات فقط ، بل هو طريقة المعاملات ، وأحق الناس بالمعاملة الحسنة هو الجار ؛ لأنه أول واسطة في العلاقات الاجتماعية ، فإذا تدرب كل فرد مع أول دائرة خارج أسرته على المعاملة

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في المسند ( ٤٥٥/٥ ) ( ٢٣٨٥٤ ) والضياء في الأحاديث المختارة ( ٣٧٥٦ ) عن عامر مرسلًا ، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد ( ٢٩٠/١ ) : رواه أحمد والطبراني في الكبير ورجال أحمد ثقات أثبات .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن سعد في الطبقات ( ١٣٤/١ ) والمناوي في التيسير ( ٧٧/٥ ) . الفروث : الفرث بوزن
 الفلس : السرجين ما دام في الكرش والجمع : فروث كفلوس . المختار [ ٣٨٩ ] .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في الأدّب ، باب في حق الجوار ( ٥١٥٣ ) نحو هذا الحديث عن أبي هريرة ، الطبراني والبزار والطبراني في مجمع ( ١٧٠/٨ ) رواه الطبراني والبزار بنحو ، وفيه أبو عمر المنهي ، تفرد عنه شريك ، وبقية رجاله ثقات .

۱۸۸ — حقوق الجار

الحسنة ، حققت المعاملات في الأمة السلام الاجتماعي والوحدة السياسية المنشودة :

- عن أبي هريرة قال: قال رجل: يا رسول الله ، إن فلانة يذكر من كثرة صلاتها وصيامها وصدقتها ؛ غير أنها تؤذي جيرانها بلسانها ، قال: « هي في النار » قال: يا رسول الله ، فإن فلانة يذكر من قلة صيامها وصدقتها وصلاتها ؛ وإنها تصدق بالأثوار من الأقط ، ولا تؤذي جيرانها بلسانها ، قال: « هي في الجنة » (١٠).

# الحق الثاني : حق الجار في التكافل الاجتماعي

إن كل قوانين حقوق الإنسان تقف عاجزة أمام قوانين الإسلام ، في سن الحقوق الواجبة لهذا الإنسان في أي دائرة أو في أي ظروف كان . وإن حق الجار في التكافل الاجتماعي الذي سنته السنة الشريفة بكل دقة وعناية ، هي من القوانين التي يحق أن يفخر بها الإسلام على مر الأزمان ؛ لأنها تغطي الاحتياجات النفسية والمادية للبشرية جمعاء .

ونستعرض فيما يلي الهدي النبوي الشريف في إرساء حقوق الجار على جاره من ناحية التكافل الاجتماعي :

تجعل السنة المباركة سعي الإنسان في الحياة للوفاء بمتطلبات حياته وحياة أهله وتعطُّفًا على جاره من أسمى الغايات الإنسانية ، وأرفعها مكانة عند الله وأجزلها ثوابًا :

- عن أبي هريرة ﷺ ، عن رسول الله ﷺ قال : « من طلب الدنيا حلالًا استعفافًا عن المسألة وسعيًا على أهله وتعطفًا على جاره ؛ بعثه الله يوم القيامة ووجهه كالقمر ليلة البدر ، ومن طلبها حلالًا مكاثرًا بنها مفاخرًا ؛ لقي الله ﷺ وهو عليه غضبان » (٢) .

وعن عقبة بن عامر ، عن النبي ﷺ : «كم من جار يتعلق بجاره يوم القيامة يقول : يا رب هذا أغلق بابه دوني فمنع معروفه » (") .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٠/٢ ) والبيهقي في الشعب ( ٧٩/٧ ) ( ٩٥٤٦ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٧٦٤ ) عن أي هريرة . قال الهيشمي رواه البزار وأحمد ورجاله ثقات ( ١٦٩/٨ ) . وقوله : بالأثوار من الأقط : الأثوار جمع ثور وهي قطعة من الأقط وهو لبن جامد مستحجر ، ومنه الحديث ( توضأوا مما مست النار ولو من ثور أقط ) يريد غسل اليد والفم . النهاية ( ٢٢٨/١ ) . وتصدق أي تتصدق . (٢) أخرجه إسحاق بن راهويه في مسنده ( ٣٠٥/١ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٦/٧ ) ، والتبريزي في مشكاة المصابيح ( ٧٠٢٠ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ١١٠/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في الأدب المفرد ( ١/١ ) والديلمي في مسند الفردوس ( ٤٩١٤ ) .

تقرر السنة السنة الشريفة أن أسباب رفعة الأمة الإسلامية وعزتها بين الأمم ترجع إلى الوفاء بمتطلبات الإيمان ومنها التكافل مع الجار ومساندته في أوقات شدته ، فإذا حادت الأمة عن هذا المنهاج ، وقصرت في حقوق الجار الإنسان ، ضرب عليها الله الذلة والمهانة بين الأمم :

- عن ابن عمر قال : سمعت رسول الله عَيْنَا يَقُول : « إذا ضن الناس بالدينار والدرهم ، وتبايعوا بالعين ، واتبعوا أذناب البقر ، وتركوا الجهاد في سبيل الله ؛ أنزل الله بهم بلاءً فلم يرفعه عنهم حتى يراجعوا دينهم » (١) .

وفرضت السنة المباركة على المسلمين أن يكون الإحسان إلى الجار من أطيب الطعام والشراب الذي يحبه كل إنسان لنفسه ليتحقق التواصل المطلوب ولا تمتهن نفوس المحتاجين ، ويتخلص المسلمون من داء الشح المهين :

- عن صحار بن العباس ، عن النبي ﷺ أنه قال : « يا صحار بن عياش أطب شرابك ، واسق جار » (۲) .

ويدعو الرسول على النساء لأداء الواجبات نحو الجيران في التكافل الاجتماعي .. فالإسلام يدفع المرأة للتفاعل الإيجابي في المجتمع لتحصل على حقوقها التي تنشدها، فالواجبات التي ستقوم بها كل النساء هي حقوق النساء الأخريات ، وهي توازنات الشريعة التي تحقق استقامة الحياة والوفاء بحقوق الإنسان ؛ فليس من العدل التكلم عن أي حقوق للإنسان دون التكلم عن مدى ما يساهم به هذا الإنسان في مجالات الحياة :

- عن أبى هريرة ﷺ ، عن النبي ﷺ قال : « يا نساء المسلمات ، لا تحقون جارة لجارتها ولو فرسن شاة » (٣) .

ومن حق الجار على جاره أن يعاونه في مرافق الحياة ، فلا يبخل بالتعاون في الخدمات

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٨/٢ ) وأبو يعلى في مسنده ( ٢٦/١ ) والطبراني في الكبير ( ٢٣/١٢ ) . (٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٨٨/٨ ) والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيمن يشرب من العصير الحلو ونحوه ( ٣/٥ ) وقال : رواه الطبراني وفيه مصعب بن المثنى جهله الذهبي .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الهبة ، باب فضلها والتحريض عليها ( ٢٥٦٦) ، ومسلم في صحيحه كتاب الزكاة ، باب الحث على الصدقة ولو بالقليل ولا تمتنع من القليل لاحتقاره ( ١٠٣٠) وأحمد في مسنده ( ٢٠٧٢) والبيهقي في السنن ( ٢٠/٦) وقوله : فرسن : الفرسن : عظم قليل اللحم وهو خف البعير كالحافر للدابة وقد يستعار للشاة فيقال : فرسن شاة والذي للشاة هو الظلف . والنون زائدة وقيل أصلية . النهاية ( ٢٩/٣) ) .

• ١٩ حقوق الجار

الأساسية التي تتطلب تعاون الجار ، وهو ما يشبه في عصرنا الحالي تركيب إيريال التلفاز ، أو مرور سلك التليفون بالاستعانة بحائط الجار أو منافذه على الشارع :

- عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: « إذا استأذن أحدكم جاره أن يغرز خشبه في جداره ؛ فلا يمنعه » فلما حدث أبو هريرة طأطئوا رؤوسهم ، فقال: « ما لي أراكم عنها معرضين ، والله لأرمين بها بين أكتافكم » (١).
- وعن ابن عباس قال : قال رسول الله ﷺ : « لا ضور ولا ضوار ، وللرجل أن يجعل خشبةً في حائط جاره ، والطريق الميتاء سبعة أذرع » <sup>(۲)</sup> .

ومن حق الجار على جاره أن يلقى جاره بوجه مبتسم ، وألا يشبع دون جاره ، وتلك من القوانين الإسلامية التي لا تعرفها المجتمعات الغربية التي تعيش في إطار الأنانية والمصلحة المادية :

- عن جابر بن عبد اللَّه قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « كُلُ مَعْرُوفَ صَدْقَة ، وإنَّ مَنْ المَعْرُوفُ أن تلقى أخاك بوجه طلق ، وأن تفرغ من دلوك في إناء أخيك » <sup>(٣)</sup> .
- وعن ابن عمر ، عن النبي ﷺ قال : « من احتكر طعامًا أربعين ليلةً ؛ فقد برئ من اللّه تعالى ، وبرئ اللّه تعالى منه ، وأيما أهل عرصة أصبح فيهم امرؤ جائع ؛ فقد برئت منهم ذمة اللّه تعالى » (٤) .
- وعن عباية بن رفاعة قال : بلغ عمر الله أن سعدًا لما بنى القصر قال : انقطع الصويت ، فبعث إليه محمد بن مسلمة ، فلما قدم : أخرج زنده ، وأورى ناره ، وابتاع حطبًا بدرهم ، وقيل لسعد : إن رجلًا فعل كذا وكذا ، فقال : ذاك محمد ابن مسلمة ، فخرج إليه ، فحلف بالله ما قاله ، فقال : نؤدي عنك الذى تقوله ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في الأحكام ، باب ما جاء في الرجل يضع جاره خشبًا ( ١٣٥٣ ) ، وقال أبو عيسى : حديث أبي هريرة حديث حسن صحيح والعمل على هذا عند بعض أهل العلم وبه يقول الشافعي وروي عن بعض أهل العلم منهم مالك بن أنس ، قالوا : له أن يمنع جاره ، أن يضع خشبه في جداره ، والقول الأول أصح ، أبو داود في الأقضية أبواب من القضاء ( ٣٦٣٤ ) وأحمد في مسنده ( ٢٤٠/٢ ) ، والبيهقى في السنن ( ٦٨/٦ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٤٧/٢ ) ، والبيهقي في السنن ( ٦٨/٦ ) ، والدارقطني في السنن ( ٢٢٨/٤ ) .
 الميتاء : الموات : الأرض التي لم تزرع ولم تعمر ولا جرى عليها ملك أحد . النهاية ( ٣٧٠/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسننده ( ٤٨٣/٣ ) ، والبيهقي في السنن ( ٢٣٦/١٠ ) ، والهيثمي في موارد الظمآن ( ١٤٥٠ ، ٨٦٦ ) . ( )

ونفعل ما أمرنا به ، فأحرق الباب ، ثم أقبل يعرض عليه أن يزوده ، فأبى ، فخرج فقدم على عمر ، فهجر إليه فسار ذهابه ورجوعه تسع عشرة ، فقال : لولا حسن الظن بك لرأينا أنك لم تؤد عنا ، قال : بلى أرسل يقرأ السلام ويعتذر ويحلف بالله ما قاله ، قال : فهل زودك شيئًا ؟ قال : لا ، قال : فما منعك أن تزودني أنت ؟ قال : إني ، كرهت أن آمر لك فيكون لك البارد ، ويكون لي الحار وحولي أهل المدينة قد قتلهم الجوع وقد سمعت رسول الله يهلي يقول : « لا يشبع الرجل دون جاره » (١) .

ويحدد الرسول على أحاديث جامعة شاملة حقوق الجار في التكافل الاجتماعي وهي : عيادته في مرضه – المشاركة في تشييع جنازته – الاستجابة لمطلبه في الاقتراض وقت الاحتياج – مساندته في شدته – مشاركته في أفراحه ومصائبه – لا يرتفع صاحب البنيان على بناء جاره فيمنع عنه الشمس والهواء – لا يؤذيه بروائح الطعام التي يشتهيها وهو لا يطعمه منها :

- عن بهز بن حكيم ، عن أبيه ، عن جده قال : قلت : يا رسول الله ما حق جاري علي ؟ قال : « حق الجار : إن مرض عدته ، وإن مات شيعته ، وإن استقرضك أقرضته ، وإن أعوز سترته ، وإن أصابه خير هنأته ، وإن أصابته مصيبة عزيته ، ولا ترفع بناءك فوق بنائه فتسد عليه الريح ، ولا تؤذه بريح قدرك إلا أن تغرف له منها » (٢) . الحق الثالث : حق الجار في الأمن على نفسه وماله وعرضه

إن حق الأمن على النفس والمال والعرض من القوانين العامة في الشريعة الإسلامية التي تخص جميع المواطنين بلا استثناء . ولكننا نلاحظ من سمات عظمة الشريعة : أنها لم تتركه قانونًا عامًّا بلا تفصيل ، بل وضعت لهذا القانون موادًا تفسيرية تناسب ظروفه الشخصية والحالات التي يمكن أن يتعرض لها بحيث تشكل في مجموعها مناخًا عامًّا في الأمن لجميع المواطنين بصرف النظر عن جنسياتهم أو عقائدهم . وبعرض هنا المنهاج النبوي الشريف في إرساء حقوق الجز في الأمن على نفسه رماله وعرضه ، باعتبار تلك الحقوق هي واجبات على جاره المسلم ، وبانتالي تتحقق توازنات الشريعة في الممارسة والتطبيق بما يحافظ على حقوق جميع المواطنين داخل الأمة الإسلامية :

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ﴿ ١/١٥٥ َ والحاكم في السند إله ( ١٦٧/٠ ) وأبو نعرم في حلية الأولياء ( ٢٧/٠ ) ، والهيشى في مجمع الزوائد ( ١٠٧/٨ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٠١٤/١٩ ) .

يبين المنهاج النبوى الشريف أن من أساسيات الإيمان أن يأمن الجار على نفسه من شر جاره :

- عن أبي هريرة ، أن رسول الله عَلَيْكَ قال : « لا والله لا يؤمن ، لا والله لا يؤمن ، لا والله لا يؤمن ، لا والله لا يؤمن » ، قالوا : ومن ذاك يا رسول الله عَلَيْكِ ؟ قال : « جار لا يأمن جاره بوائقه » ، قيل : وما بوائقه ؟ ، قال : « شره » (١٠) .

- وعن أبي هريرة ، عن النبي عَلَيْكِ قال : « من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذي جاره ، واستوصوا بالنساء خيرًا ؛ فإنهن خلقن من ضلع ، وإن أعوج شيء في الضلع أعلاه ، فإن ذهبت تقيمه كسرته ، وإن تركته لم يزل أعوج ، فاستوصوا بالنساء خيرًا » (٢) .

- وعن أنس بن مالك على ، أن رسول الله على قال : « ليس بمؤمن من لا يأمن جاره غوائله » (٣) .

كما يبين منهاج النبوة أن حرمات الجار من المال والعرض والنفس هي من أشد الحرمات ، ترهيبًا لكل من تسول له نفسه الاعتداء على تلك الحرمات ، وحتى يتحقق الأمن لكل مواطن في مسكنه :

- عن المقداد بن الأسود يقول: قال رسول الله يهلي لأصحابه: « ما تقولون في الزنا؟ » قالوا: حرمه الله ورسوله ؛ فهو حرام إلى يوم القيامة ، قال: فقال رسول الله يهلي لأصحابه: « لأن يزني الرجل بعشرة نسوة أيسر عليه من أن يزني بامرأة جاره » قال: فقال: « ما تقولون في السرقة؟ » قالوا: حرمها الله ورسوله ؛ فهي حرام ، قال: « لأن يسرق الرجل من عشرة أبيات أيسر عليه من أن يسرق من جاره » (٢٠).

- وعن أبي مالك الأشجعي ، عن النبي ﷺ قال : « أعظم الغلول عند الله ﷺ ذراع من الأرض ، تجدون الرجلين جارين في الأرض أو في الدار.، فيقتطع أحدهما من حظ صاحبه ذراعًا ، فإذا اقتطعه ؛ طوقه من سبع أرضين إلى يوم القيامة » (°) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الإيمان ، باب بيان تحريم إيذاء الجار ( ٧١ ) ، وأحمد في سنده ( ٢٧٦/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارى في الأدب ، باب الوصاة بالنساء ( ٥١٨٦ ) والطبراني والكبير ( ٢٤١/١٠ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ١٦٥/٤ ) وسكت عليه . وهناد في الزهد ( ٥٠٢/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنَّده ( ٨/٦ ) ، والطبراني في الكبير ( ٢٠٥/٢٠ ) ، والبخَّاري في الأدب المفرد ( ١٠٣ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٤٠/٤ ، ٢٠٢ ) ، والطبراني في الكبير ( ٣٤٦٣/٣ ) .

- وقال ﷺ: « سبعة لا ينظر الله إليهم يوم القيامة ولا يزكيهم ولا يجمعهم مع العالمين ، يدخلهم النار أول الداخلين إلا أن يتوبوا ، فمن تاب تاب الله عليه : الناكح يده ، والفاعل ، والمفعول به ، ومدمن الخمر ، والضارب أبويه حتى يستغيثا ، والمؤذي جيرانه حتى يلعنوه ، والناكح حليلة جاره » (١) .

ويحقق النهج النبوي الشريف أعلى درجات الأمن للجار بما لا يمكن أن يصل إليه أي قانون عصري ، فهذا الأمن لا يتحقق عن طريق الشرطة التي قد تصل في موعدها أو بعد فوات الأوان ؛ بل يتحقق من استعداد الجار للدفاع عن جاره حتى الموت .. فهل يوجد قانون عصري يضع حقًا كهذا الحق للإنسان في تحقيق الأمان ؟! .

- عن ابن عباس عن النبي ﷺ قال : « من قتل دون أهله ظلمًا فهو شهيد ، ومن قتل دون ماله ظلمًا فهو شهيد ، ومن قتل في ذات الله ﷺ فهو شهيد » <sup>(۲)</sup> .

ويحذر الرسول ﷺ من انتهاك حقوق الجار ؛ لأن عقوبة ذلك الانتهاك ليست بالأمر الهين ؛ لأن قضايا النزاع بين الجيران هي من أول القضايا التي تعرض يوم القيامة على محكمة العدل الإلهية ؛ لأهمية تلك الحقوق في الموازين الشرعية :

- عن عقبة بن عامر قال : قال رسول الله عَيِّلِيَّم : « أول خصمين يوم القيامة جاران » (٢) .

ومن الأحاديث الشريفة يتبين لنا سبق النهج النبوي الشريف في التنبؤ بالأحداث المستقبلية وهي قضية تكفير الناس بعضهم لبعض وإعطاء المواطن لنفسه الحق في قتل جاره بالباطل ، بعدما يلقى عليه تهمة الشرك . ويحذر الرسول عليه من الخطر الشديد في ذلك المنهج على الأمة ، لأنه يعرضها للتفكك والانهيار :

- عن حذيفة قال : قال رسول اللّه ﷺ : « أخوف ما أخاف على أمتي ثلاث : رجل قرأ كتاب اللّه تعالى ، حتى إذا رؤيت عليه بهجته وكان عليه رداء الإسلام

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان ( ٣٨٧/٤ ) ، وابن كثير في تفسيره ( ٣٨٥/١ ) ، والألباني في إرواء الغليل ( ٨/٨ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحارث في زوائد الهيثمي ( ٦٦٠/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٥١/٤) ، والطبراني في الكبير ( ٣٠٣/١٧) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ١٧٠/٨) وقال : رواه أحمد والطبراني بنحوه وأحد إسنادي الطبراني رجاله رجال أي عشانة وهو ثقة .

أعاره الله إياها اخترط سيفه فضرب به جاره ورماه بالشرك » ، قيل : يا رسول الله ! الرامى أحق به أو المرمي ؟ قال : « الرامي ؛ ورجل آتاه الله سلطانًا فقال : من أطاعني فقد أطاع الله ومن عصاني فقد عصى الله ، وكذب ، ليس بخليفة أن يكون جنة دون الخالق ؛ ورجل استخفته الأحاديث ، كلما قطع أحدوثة حدث بأطول منها إن يدرك الدجال يتبعه » (١) .

وأخيرًا هناك الأحاديث الشريفة التي تحقق نوعًا من الأمن النفسي للجار ، إذا ابتلي بجار ليست له أخلاق إيمانية تحقق له الأمان الذي ينشده ، وتلك الأحاديث تدعو إلى الصبر والاحتساب بما يحقق التوازنات النفسية المطلوبة :

- عن أبي عبد الرحمن الحبلي ؛ قال : شكا رجل إلى رسول الله ﷺ جاره ، قال : « كف عنه أذاك ، واصبر لأذاه ، فكفى بالموت مفرقًا » (٢) .

# الحق الرابع : حق الجار في الانتفاع بعلم جاره

إن المتأمل في نهج السنة الشريفة في تشريع حقوق الجار ، ليأخذه العجب من عظمة ذلك النهج الشريف ، وكيف أنه أرسى حقوقًا للجار تتباهى في عظمتها على مر الأجيال . فهل يوجد في أي عصر من العصور قانونًا يعطي للجار حقًّا في الانتفاع بعلم جاره ، كما أعطاه من قبل الانتفاع بماله وجهده ووقته .. ؟!

إن الرسول عِلَيْتُ هو المعلم الأعظم للبشرية الذي علمها أرقى التشريعات المادية والمعنوية ، وأخرجها من ظلمات الأنانية ، إلى نور الحب والعطاء والإخلاص .. وهو يرفض بكل ما استودعه الله من نورانية أن ينفرد البعض بالعلم ويتركون جيرانهم في جهل ، ولم يترك العقاب في الدار الآخرة ؛ بل قرر بسلطة القائد أن يعجل لهم العقوبة في الدنيا حرصًا على نشر العلم وحرصًا على المساواة بين الجيران في المستوى الثقافي تحقيقًا لوقي الأمة :

- عن علقمة بن سعد بن عبد الرحمن بن أبزى ، عن أبيه ، عن جده قال : خطب رسول اللَّه ﷺ ذات يوم فأثنى على طوائف من المسلمين خيرًا ، ثم قال : « ما بال أقوام لا يفقهُون جيرانهم ولا يعلمونهم ولا يعظونهم ولا يأمرونهم

<sup>(</sup>١) أخرجه البزار في مسنده ( ٢٢٠/٧ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٢٢٨/٥ ) ، وقال : رواه البزار وإسناده حسن ، والسيوطي في الدر المنثور ( ١٣١/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحارث في مسنده ( ٨٥٤/٢ ) والمناوي في التيسير ( ٢٦/٥ ) .

ولا ينهونهم ؟ ، وما بال أقوام لا يتعلمون من جيرانهم ولا يتفقهون ولا يتعظون ؟ والله ليعلمن قوم جيرانهم ويفقهونهم ويعظونهم ويأمرونهم وينهونهم ، وليتعلمن قوم من جيرانهم ويفقهون ويتعظون أو لأعاجلنهم بالعقوبة في الدنيا » (١) .

ويبين النهج النبوي الشريف كيف أن الرجل الصالح ينتفع بعلمه وتقواه جيرانه ، وتلك ميزات عظيمة يحصل عليها الجيران في ظل شريعة الإسلام فقط ، حيث تسمح لأنوار الإيمان أن تشع على جميع الجيران :

- عن عمر قال: قال رسول اللّه عَلَيْهِ: « إن الله ليدفع بالمسلم الصالح عن مائة من أهل بيت من جيرانه البلاء » (٢).

- عن أبي الدرداء قال: قلت: يا رسول الله دلني على عمل يدخلني الجنة ، قال رسول الله على عمل يدخلني الجنة ، استغفر الله على الله على الله عنه الناس شيئا ولك الجنة ، لا تغضب ولك الجنة ، استغفر الله في اليوم سبعين مرة قبل أن تغيب الشمس ؛ يغفر لك ذنب سبعين عامًا » قال: وليس لي ذنب سبعين عامًا ، قال: « فلأبيك! » قال: ليس لأبي ذنب سبعين عامًا ، قال: « فلأهل بيتك؟ » قال: ليس لأهل بيتي ، قال: « فلجيرانك » (٣) .

<sup>(</sup>١) أخرجه المنذري في الترغيب والترهيب ( ١٢٢/١ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد باب في تعليم من لا يعلم ( ١٦٤/١ ) وقال : رواه الطبراني في الكبير وفيه بكير بن معروف ، قال البخاري : إرم به ووثقه أحمد في رواية وضعفه في أخرى ، وقال ابن عدي أرجو أنه لا باس به ، والسيوطي في الدر المنثور ( ٢٠١/٣ ) . (٢) أخرجه المنذري في الترغيب والترهيب ( ٣٦٣/٣ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ١٦٤/٨ ) . (٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٠٥٨ ) ، والبيهقي في السنن ( ١٩٧/٤ ) والبغوي في شرح السنة ( ١١٨/٣ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب ما جاء في الغضب وثواب من لم يغضب ( ٧٠/٨ ) وقال : رواه الطبراني في الكبير والأوسط وأحد إسنادي الكبير رجاله ثقات .

الدائرة الثانية

دائرة المجتمع 🔪

# البَابُلِثَالِثُ

#### حقوق الأصدقاء والعارف من السلمين

تعتبر تلك الدائرة من أوسع الدوائر التي يتعامل فيها الإنسان المسلم في تعاملاته ، حيث تشمل الأصدقاء والمعارف من الأهل والأقارب والجيران وزملاء المدرسة والمسجد والعمل والنادي والمجتمعات المهنية والثقافية . إلى غير ذلك من الأصدقاء على اختلاف أماكنهم وجنسياتهم ، ودرجة قربهم .

إن حقوق الأصدقاء والمعارف من المسلمين تعتبر هي الركيزة الأساسية في تعاملات المسلم مع غيره ، وهي الدستور الخلقي الذي يشكل الواجبات العامة للفرد داخل الدولة ، ولذلك فقد أسهبنا في تلك الحقوق ؛ لأنها تشمل داخلها حقوق كل إنسان مسلم داخل الدولة الإسلامية التي كفلها الإسلام له فرضًا دينيًا على كل مواطن في الدولة .. وهذا ما تنفرد به الشريعة الإسلامية عن كل القوانين التي تدعي أنها حضارية ؛ إذ كل التشريعات الحديثة تسعى إلى دراسة حقوق الإنسان على المستوى الحكومي ، فإذا حاولت تلك الحكومات تحقيق حقوق الإنسان كما جاء الإسلام ، فإن أعظم الميزانيات رفاهية وأكثر الدول ديموقراطية تعجز عن ذلك . ولكن الإسلام يتميز بإرساء تلك الحقوق في توافق توازني عجيب ، حيث يتناغم فيه حقوق الإنسان المادية والمعنوية برابطة إيمانية عميقة يسعى فيها كل مؤمن برغبة عارمة ولى توفية حقوق أخيه المؤمن حتى يتحقق له اكتمال الإيمان ورفعة الدرجات ، هما يحقق مناخًا عامًا من إقامة موازين العدل و الحق والسلام الاجتماعي ، وهذا أسمى ما تهفو إليه الإنسانية من حقوق (۱) .

ونعرض فيما يلي كيف أرسى الإسلام قواعد الترابط في المجتمعات بما سنّه من حقوق الأصدقاء و المعارف من المسلمين ؛ لتحقيق التوازن في المجتمعات بين أخذ الحقوق وأداء الواجبات .

<sup>(</sup>١) السلوك الاجتماعي في الإسلام : فضيلة الشيخ حسن أيوب ، دار السلام ، الإيمان والحياة : د.يوسف القرضاوي ، مكتبة وهبة ، كما تحدث الرسول الجزء الثالث : خالد محمد خالد – دار الكتاب العربي ، بيروت ، لبنان .

# الحق الأول : حقهم في الأمن على النفس والمال والعرض

إن حق المسلم على المسلم أن يحفظه في نفسه وماله وعرضه ، فتلك من الحرمات الأساسية لجميع المواطنين في الأمة الإسلامية ؛ لأن الإسلام دين الأمن والسلام . وإذا كان من حق كل مواطن أن يعيش آمنًا في وطنه في أي جميع قوانين العالم ، فإن هذا الأمن ياخذ في الشريعة أبعادًا متعددة وأكثر عمقًا ، ولا يمكن أن توجد في أي قانون آخر مهما تعددت الشعوب والأوطان وتطورت الحضارات ومرت الأجيال والأزمان ؛ لأن الحكومات تجعل حق المواطن في الأمن من مهامها الأساسية ، ولكن الشريعة الإسلامية تجعل حق المواطن في الأمن واجب مزدوج على كل من الحكومة والشعب معًا ، فكل مواطن عليه واجب تجاه جميع المواطنين ، وتزداد أمانة ذلك الواجب بمدى قرب دائرة معارفه منه .

ونعرض هنا المنهاج النبوى الشريف في حق كل مسلم على أصدقائه ومعارفه من المسلمين .

يؤكد الرسول بَهِ في أحاديث جامعة شاملة على حرمة الدماء والأموال والأعراض حرمة تشبه كل الحرمات المقدسة لدى المسلمين وتعرض الإنسان للخروج عن أصول الدين ، وذلك التحريم يشمل جميع المواطنين إلى يوم الدين ؛ حفاظًا على حق المواطنين أن يعيشوا آمنين ، ويتفرغوا لأعمالهم مطمئنين ، مما يساعد على ازدهار الحضارات ورقى الأوطان :

- عن أبي هريرة عن النبي عَيِّلِيَّةٍ قال : « هل تدرون من المفلس ؟ » قالوا : المفلس فينا يا رسول اللَّه عَلِيَّةٍ من لا درهم له ولا متاع ، قال : « إن المفلس من أمتي : من يأتي يوم القيامة بصيام وصلاة وزكاة ، ويأتي قد شتم عرض هذا ، وقذف هذا ، وأكل مال هذا ؛ فيقعد فيقتص هذا من حسناته ، وهذا من حسناته ، فإن فنيت حسناته قبل أن يقضى ما عليه من الخطايا ؛ أخذ من خطاياهم فطرحت عليه ، ثم طرح في النار » (١).

- وعن ابن عباس ﴿ ، أن رسول اللّه ﷺ خطب الناس يوم النحر فقال : « فأي بلد هذا ؟ » قالوا : « يا أيها الناس ، أي يوم هذا ؟ » قالوا : يوم حرام ، قال : « فأي بلد هذا ؟ » قالوا : شهر حرام ، قال : « فإن دماءكم ،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في البر والصلة ، باب تحريم الظلم ( ٢٥٨٦ ) ، والترمذى في صفة القيامة ، باب ما جاء في شأن الحساب والقصاص ( ٢٤٢٠ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٠٣/٢ ) ، والبيهقي في السنن ( ٩٣/٦ ) ، والبغوي في شرح السنة ( ٣٠/٢ ) .

وأموالكم ، وأعراضكم ؛ عليكم حرام ، كحرمة يومكم هذا ، في بلدكم هذا ، في شهركم هذا » ، فأعادها مرارًا ، ثم رفع رأسه فقال : « اللهم هل بلغت ، اللهم هل بلغت » قال ابن عباس عباس الله عبال : فوالذي نفسي بيده إنها لوصيته إلى أمته ، فليبلغ الشاهد الغائب ، لا ترجعوا بعدي كفارًا يضرب بعضكم رقاب بعض (١) .

وتضع السنة الشريفة قوانينا رادعة لصيانة حق المسلم في الأمن على نفسه من القتل ، وتلك القوانين تملك من الردع المعنوي على الضمير ما يؤدي إلى خفض نسبة جريمة القتل إلى أقصى مدى في المجتمعات الإسلامية ، ولا يلجأ إليها إلا محترفوا الإجرام ، البعيدون كل البعد عن منهج الإيمان :

- عن عبد الله بن عمرو ، أن النبي ﷺ قال : « لزوال الدنيا أهون على الله من قتل رجل مسلم » (٢) .

- وعن أبي بكرة قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « إذا أشار المسلم على أخيه المسلم بالسلاح ؛ فهما على جرف جهنم ، فإذا قتله ؛ خرا جميعًا فيها » <sup>(٣)</sup> .

- وعن أبي هريرة يقول: قال أبو القاسم ﷺ: « من أشار إلى أخيه بحديدة ؛ فإن الملائكة تلعنه حتى يدعه ، وإن كان أخاه لأبيه وأمه » (<sup>1)</sup> .

- وعن أبي هريرة ، عن رسول الله عَلَيْكِ قال : قال رسول الله عَلَيْكِ : « لا يشير أحدكم إلى أخيه بالسلاح ؛ فإنه لا يدري أحدكم لعل الشيطان ينزع في يده فيقع في حفرة من النار » (°) .

- وعن الأحنف بن قيس قال : خرجت وأنا أريد هذا الرجل ، فلقيني أبو بكرة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه ، كتاب الحج ، باب الخطبة أيام منى ( ۱۷۳۹ ) ، ومسلم في صحيحه كتاب الحج ، باب تغليظ تحريم الدماء والأعراض والأموال ( ۱۲۱۸ ) ، وأحمد في مسنده ( ۷٦/٤ ) . (۲) أخرجه الترمذي في الديات ، باب ما جاء في تشديد قتل المؤمن ( ۱۳۹۵ ) ، والنسائي في تحريم الدم ، باب تعظيم الدم ( ۳۹۸۷ ) وابن ماجه في الديات ، باب التغليظ في قتل مسلم ظلمًا ( ۲۲۱۹ ) ، والبيهقي في السنن ( ۲۲/۸ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في تحريم الدم ، باب تحريم القتل (٤١١٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في البر والصلة ، باب النهي عن الإشارة بالسلاح إلى مسلم ( ٢٦١٦ ) وأحمد في مسنده ( ٢٦١٦ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الفتن ، باب قول النبي ﷺ : من حمل علينا السلاح فليس منا ( ٧٠٢٢) ، والبيهقي ( ٧٠٢٢) ، والبيهقي في السن ( ٣٦١٧) ، والبيهقي في السنن ( ٣٢١٨) .

فقال: أين تريد يا أحنف؟ قال: قلت: أريد نصر ابن عم رسول الله عَيِّلِيَّم - يعنى عليًا - قال: فقال لي: يا أحنف، ارجع فإنى سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «إذا تواجه المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار» قال: فقلت - أو قيل -: يا رسول الله، هذا القاتل، فما بال المقتول؟ قال: «إنه قد أراد قتل صاحبه» (١).

- وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: لما فتحت مكة على رسول الله على قال: « كفوا السلاح إلا خزاعة عن بني بكر » فأذن لهم حتى صلى العصر » ، ثم قال: « كفوا السلاح » فلقي رجل من خزاعة رجلًا من بني بكر من غد بالمزدلفة فقتله ، فبلغ ذلك رسول الله على أنه من قتل أن فقال - ورأيته وهو مسند ظهره إلى الكعبة - قال: « إن أعدى الناس على الله ؛ من قتل في الحرم ، أو قتل غير قاتله ، أو قتل بذحول الجاهلية » فقام إليه رجل فقال: إن فلانًا ابني ، فقال رسول الله على الله على الله على وما الأثلب ؟ قال : « الحجر » قال : وفي الأصابع عشر عشر ، وفي المواضح خمس خمس ، قال : « الحجر » قال : « ولا تنكح المرأة على عمتها ، ولا على خالتها ، العصر حتى تغرب الشمس » قال : « ولا تنكح المرأة على عمتها ، ولا على خالتها ، ولا يجوز للمرأة عطية إلا بإذن زوجها » (٢) .

ووصل إحكام السنة في صيانة حق المسلم في الأمن على نفسه من القتل أو الجرح أو الترويع أنها أصدرت من القوانين الوقائية ما تحافظ به على المسلمين حتى من القتل الخطأ أو من هلع النفس ، فالإسلام بحق دين الأمان ؛ لأنه شريعة خير الأنام عليه الخطأ أو من جابر ، أن رسول الله عليه مر بقوم في مجلس يسلون سيفًا يتعاطونه بينهم غير مغمود ، فقال : « ألم أزجركم عن هذا ؟ فإذا سل أحدكم السيف ؛ فليغمده ، ثم

ليعطه أخاه » (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الفتن ، باب إذا تواجه المسلمان بسيفيهما ( ٢٨٨٨ ) ، وأبو داود في الفتن والملاحم ، باب في النهي عن القتال في الفتنة ( ٤٢٦٨ ) ، والنسائي في الفتن ، باب تحريم القتل ( ٤١١٨ ) ، وأحمد في مسنده ( ٤١٠/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٠٧/ ، ٢٠٧ ) ، والبيهقي في السنن ، باب إيجاب القصاص على القاتل دون غيره ( ٢٦/٨ ) ، والشافعي في مسنده ( ١٩٨/ ) – وقوله بذحول : الذحل : الحقد والعداوة يقال : طلب بذحله : أي : بثأره والجمع ذحول . المختار ( ١٧٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٧٠/٣ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٢٩٠/٤ ) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه .

- وعن أبي موسى ، عن النبي ﷺ قال : « إذا مررتم بالسهام في أسواق المسلمين أو في مساجدهم ؛ فأمسكوا بالأنصال ؛ لا تجرحوا بها أحدًا » (١) .

- وعن يحيى بن راشد قال : جلسنا لعبد اللَّه بن عمر ، فخرج إلينا فجلس ، فقال : سمعت رسول اللَّه ﷺ يقول : « من حالت شفاعته دون حدَّ من حدود اللَّه ؛ فقد ضاد اللَّه ، ومن خاصم في باطل وهو يعلمه ؛ لم يزل في سخط اللَّه حتى ينزع عنه ، ومن قال في مؤمن ما ليس فيه ؛ أسكنه اللَّه ردغة الخبال حتى يخرج مما قال » (٢) .

- وعن عبد الرحمن بن أبي ليلى قال: حدثنا أصحاب محمد عَلِيَّ ، أنهم كانوا يسيرون مع النبي عَلِيَّةِ ، فنام رجل منهم ، فانطلق بعضهم إلى حبل معه فأخذه ، ففزع ، فقال رسول اللَّه عَلِيَّةٍ : « لا يحل لمسلم أن يروع مسلمًا » (") .

ويحفظ الرسول على للمسلم حقه في الأمن على نفسه وماله وعرضه بترهيب كل من تسول له نفسه الوشاية بأخيه المسلم أو ترويعه أو التسبب في قتله بإلقاء التهم عليه من أجل الحصول على مطمع دنيوي من مأكل أو مشرب أو رضا سلطان فيبين الرسول الأمين على العاقبة الوخيمة لهذا المسلك المشين :

- عن ابن عمر قال: صعد رسول الله على المنبر، فنادى بصوت رفيع، فقال: «يا معشر من أسلم بلسانه ولم يفض الإيمان إلى قلبه، لا تؤذوا المسلمين، ولا تعيروهم، ولا تتبعوا عوراتهم؛ فإنه من تتبع عورة أخيه المسلم تتبع الله عورته، ومن تتبع الله عورته؛ يفضحه ولو في جوف رحله» قال: ونظر ابن عمر يومًا إلى البيت أو إلى الكعبة فقال: «ما أعظمك وأعظم حرمتك، والمؤمن أعظم حرمةً عند الله» (٤).

- وعن وقاص بن ربيعة ، أن المستورد حدثهم ، أن النبي بها قال : « من أكل

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٩٣/٤ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ١٧٣٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الأقضية ، باب فيمن يعين على خصومةً أن يعلم أمرها ( ٣٥٩٧) ، وأحمد في مسنده ( ٢٠/٢) ، والطيراني في الأوسط ( ٢٠١/٣) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب من يأخذ الشيء على المزاح ( ٥٠٠٤) ، وأحمد في مسنده ( ٣٦٢/٥) ، والبيهقي في السنن ، باب المزاح لا ترد به الشهادة ما لم يخرج في المزاح إلى عضه النسب أو عضه بحد ( ٢٤٩/١٠) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٤٨٣/٣) ، والمبغوي في شرح السنة ( ٢٦٤/١٠) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الأدب، باب ما جاء في تعظيم المؤمن ( ٤٨٨٠ )، والطبراني في الكبير ( ١٨٦/١١ )، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٣٩/٣ ) ، والبغوي في شرح السنة ( ١٠٤/١٣ ) .

برجل مسلم أكلةً » – وقال مرةً : « أكلةً – فإن الله ﷺ يطعمه مثلها من جهنم ، ومن اكتسى برجل مسلم ثوبًا ؛ فإن الله ﷺ يكسوه مثله من جهنم ، ومن قام برجل مسلم مقام سمعة ؛ فإن الله ﷺ يقوم به مقام سمعة يوم القيامة » (١) .

- وعن أبى عبيدة بن عبد الله ، عن أبيه قال : قال رسول الله علي : « التائب من الذنب كمن لا ذنب له » (٢) .

- وعن أبى هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « من أعان على قتل مؤمن بشطر كلمة ؛ لقى الله ﷺ . « " .

وتواصل السنة الشريفة سن القوانين التي تكفل حق المواطن في الأمن على نفسه، فتحميه من الأذية المادية أو المعنوية سواء في حضوره أو غيبته، وفي هذا من الحقوق ما لا تملكه أية قوانين وضعية ؛ لأنها لا تملك الرقابة على الضمير . ولكن الشريعة بشموخها تحفظ للمسلم أمنه حتى في غيبته :

- عن عبد اللَّه قال: قال رسول اللَّه ﷺ: « سباب المسلم أخاه فسوق ، وقتاله كفر ، وحرمة ماله كحرمة دمه » (٤) .

- وعن جابر بن عبد اللَّه قال : كنا مع النبي ﷺ ، فارتفعت ريح جيفة منتنة ، فقال رسول اللَّه ﷺ : « أتدرون ما هذه الريح ؟ هذه ريح الذين يغتابون المؤمنين » (°) .

وتحفظ السنة للمؤمن حقه في أهم قضية يمكن أن يواجهها في حياته وهي « رميه بالكفر » فجعلت هذا يشبه القتل .. ونلحظ من ذلك سبق السنة وشمولها في حفظ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب في الغيبة ( ٤٨٨١ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢٢٩/٤ ) والتبريزي في مشكاة المصابيح ( ٥٠٤٧ ) والألباني في الصحيحة ( ٩٣٤ ) .

<sup>(7)</sup> أخرجه ابن ماجه في الزهد ، باب ذكر التوبة ( ٢٥٠٠ ) ، والبيهقي في السنن ، باب شهادة القاذف (7) أخرجه ابن ماجه في الترغيب والترهيب ( (7) ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب التائب من الذنب كمن لا ذنب له ( (7) ) وقال : رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح إلا أن أبا عبيدة لم يسمع من أبيه .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في الديات ، باب التغليظ في قتل مسلم ظلمًا ( ٢٦٢٠ ) والبيهقي في السنن ،
 باب تحريم القتل ( ٢٢/٨ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٢٩٤/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٤٦/١ ) ، وأبو يعلى في مسنده ( ٥٥/٩ ) ، وابن أبي شيبة في م مصنفه ( ١٠٦/٧ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٥١/٣ ) ، والبخاري في الأدب المفرد ( ٧٣٢ ) ، وابن حجر في فتح الباري ( ٤٧٠/١٠ ) .

حقوق الإنسان في جميع المجالات على مر الزمان ، حيث يشيع بين الحين والآخر قضية تكفير المسلمين بعضهم لبعض وهي قضية خطيرة تقوض أركان المجتمع إذا اتسع مداها :

- عن أبي قلابة ، أن ثابت بن الضحاك - وكان من أصحاب الشجرة - حدثه أن رسول الله ﷺ قال : « من حلف على ملة غير الإسلام ؛ فهو كما قال ، وليس على ابن آدم نذر فيما لا يملك ، ومن قتل نفسه بشيء في الدنيا ؛ عذب به يوم القيامة ، ومن لعن مؤمنًا ؛ فهو كقتله » (١) .

ومن إعجاز السنة في رعايتها لحقوق الإنسان ، تلك الأحاديث التي تحرّم انتهاك الأعراض سواء الانتهاك القولي أو الفعلي . فكل قوانين حقوق الإنسان تحاول حماية الواقع المادي للإنسان ، أما قوانين السنة الشريفة فهي تعلو على كل تلك القوانين حيث تحمي الواقع المادي والغيب المعنوي للإنسان ، مما يحقق له أعلى درجات الأمان :

- عن أبي جعفر قال : قال رسول الله ﷺ : « من كف لسانه عن أعراض الناس ؛ أقاله الله عثرته يوم القيامة ، ومن كف غضبه عنهم ؛ وقاه الله عذابه يوم القيامة » (٢) .

- عن أسامة بن شريك قال: أتيت النبي عَلَيْكُ وأصحابه عنده كأنما على رؤوسهم الطير ، قال : فسلمت عليه وقعدت ، قال : فجاءت الأعراب فسألوه فقالوا : يا رسول الله نتداوى ؟ قال : « نعم تداووا ؛ فإن الله لم يضع داءً إلا وضع له دواءً ، غير داء واحد : الهرم » قال : وكان أسامة حين كبر يقول : هل ترون لي من دواء الآن ؟ قال : وسألوه عن أشياء : هل علينا حرج في كذا وكذا ؟ قال : « عباد الله ، وضع الله الحرج ؛ إلا امراً اقتضى امراً مسلمًا ظلمًا ؛ فذلك حرج وهلك » قالوا : ما خير ما أعطى الناس يا رسول الله ؟ قال : « خلق حسن » (٣) .

- وعن حذيفة عَلِيلِيم ، عن النبي عَلِيلِهِ قال : « أنا سيد الناس يوم القيامة ، يدعوني

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى في صحيحه كتاب الأدب ، باب ما ينهي من السباب واللعن ( ۲۰٤٧ ) ، ومسلم في الإيمان ، باب غلظ تحريم قتل الإنسان نفسه وإن من قتل نفسه بشيء عذب به في النار وأنه لا يدخل الجنة إلا نفس مسلمة ، ( ۱۱۰ ) ، وأحمد في مسنده ( ۳۳/٤ ) ،والبيهقى في السنن ( ۲۳/۸ ) ، والطبرانى في الكبير ( ۲۰/۲ ) .

<sup>(</sup>٢) أُخْرِجَهُ أَحْمَدُ فِي الزهدِ ( ٣٥/١ ) ، وابن المبارك في الزهد ( ٢٣٥/١ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٧٨/٤ ) ، وأبو داود في المناسك ، باب فيمن قدم شيئًا قبل شيء في حجه ( ٢٠٦٥ ) والطبراني في الكبير ( ١٠١١ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٢٠٦١ ) – وقوله الحرج : بفتح الحاء والراء أو بفتح الحاء والراء الإثم والضيق .انتهى قاموس .

ربي فأقول: لبيك وسعديك ، تباركت ، لبيك وحنانيك ، والمهدي من هديت ، وعبدك بين يديك ، لا ملجأ ولا منجأ منك إلا إليك ، تباركت رب البيت » قال : « وإن قذف المحصنة ليهدم عمل مائة سنة » (١) .

- وعن معمر ، عن محمد بن عبد الله بن عمرو بن عثمان ، يرويه عن رسول الله عَلَيْ عَلَيْ قال : « ألا إن أربى الربا ؛ شتم الأعراض ، وأشد الشتم ؛ الهجاء ، والرواية أحد الشاتمين » (٢) .

- وعن على ﷺ قال: القائل الفاحشة والذي يسمع لها في الإثم سواء (٣).
- وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: « المسلم أخو المسلم ، لا يخونه ، ولا يكذبه ، ولا يخذله ، كل المسلم على المسلم حرام: عرضه ، وماله ، ودمه ، التقوى ها هنا ، بحسب امرئ من الشر أن يحتقر أخاه المسلم » (1) .

ويحدد المنهج النبوي المبارك الحصانة اللازمة لصيانة الأعراض والحفاظ عليها ، كمنهاج عملي بمارسه المؤمنون في حياتهم ، ويكون دستورًا يحكم تصرفاتهم ووجدانهم :

- عن أبي معبد قال: سمعت ابن عباس يقول: سمعت النبي عَلَيْكُم يخطب يقول: « لا يخلون رجل بامرأة إلا ومعها ذو محرم ، ولا تسافر المرأة إلا مع ذي محرم » فقام رجل فقال: يا رسول الله علي ، إن امرأتي خرجت حاجة ، وإني اكتتبت في غزوة كذا وكذا ، قال: « انطلق فحج مع امرأتك » (°).

- وعن عبد الرحمن بن أبي سعيد الحدرى ، عن أبيه ، أن رسول اللَّه ﷺ قال : « لا ينظر الرجل إلى عورة المرأة إلى عورة المرأة ، ولا يفضي الرجل إلى

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٧٣/٤ ) . وقال : وقد أخرجه مسلم شاهدًا ، والبزار في مسنده ( ٣٣١/٧ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه معمر بن راشد في جامعه ( ١٧٦/١١ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب الشاعر يكثر الوقيعة في الناس على الغضب والحرمان ( ٢٥١/١٠ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٢٥٢ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٢٥٤/٣ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبو يعلى في مسنده ( ٤٢٠/١ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٩١/٨ ) وقال : رواه ابو
 يعلى ورجاله رجال حسان بن كريب وهو ثقة ، والبخاري في الأدب المفرد ( ٣٢٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في شفقة المسلم على المسلم ( ١٩٢٧ ) ، وأحمد في مسنده ( ١٦٨/٤ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب النكاح ، باب لا يخلون رجل بامرأة إلا ذو محرم والدخول على المغيبة ( ٥٢٢٣ ) ومسلم في الحج ، باب سفر المرأة مع محرم إلى حج وغيره ( ١٣٤١ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢٢٢/١ ) .

الرجل في ثوب واحد ، ولا تفضي المرأة إلى المرأة في الثوب الواحد » (١) .

- وعن أبي أمامة ، أن رسول اللَّه ﷺ قال : « ما من مسلم ينظر إلى امرأة أول رمقة ثم يغض بصره ؛ إلا أحدث اللَّه تعالى : له عبادة يجد حلاوتها في قلبه » (٢) .

- وعن ابن بريدة ، عن أبيه قال : قال رسول اللَّه عَلِيٍّ لعليٌّ : « يا علي ، لا تتبع النظرة ؛ فإن لك الأولى وليست لك الآخرة » (٣) .

وتحفظ السنة الشريفة حق المواطن في الحفاظ على ماله بما يعتبر سيائجا منيعًا يشكل قوة ردع رهيبة لكل من تسول له نفسه الاستيلاء على أموال الغير أو حقوقه :

- عن عمرو بن يثربي قال : خطبنا رسول اللَّه عَلَيْ فقال : « ألا ولا يحل لامرئ من مال أخيه شيء إلا بطيب نفس منه » فقلت : يا رسول اللَّه عَلَيْ ، أرأيت إن لقيت غنم ابن عمى أجتزر منها شاة ؟ فقال : « إن لقيتها نعجة تحمل شفرة وأزنادًا بخبت الجميش ، فلا تهجها » قال : يعنى خبت الجميش : أرضًا بين مكة والجار ليس بها أنيس (٤) .

- وعن فضالة بن عبيد قال: قال رسول الله ﷺ في حجة الوداع: « ألا أخبركم بالمؤمن؟ من أمنه الناس على أموالهم وأنفسهم، والمسلم من سلم الناس من لسانه ويده، والمجاهد من جاهد نفسه في طاعة الله، والمهاجر من هجر الخطايا والذنوب » (°).

- وعن ابن مسعود قال : قلت : يا رسول الله ﷺ ، أي الظلم أعظم ؟ قال : « ذراع من الأرض ينتقصه من حق أخيه ؛ فليست حصاة من الأرض أخذها إلا طوقها

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الحيض ، باب تحريم النظر إلى العورات ( ٣٣٨ ) ، وأبو داود في الحمام ، باب ما جاء في الاستتار ثم الجماع ( ٤٠١٨ ) ، والترمذي في الأدب ، باب في كراهية مباشرة الرجال الرجال والمرأة المرأة ( ٢٧٩٣ ) و قال أبو عيسى : هذا حديث حسن صحيح .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٤٧/٨ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٣٣/٣ ) – وقوله : أول رمقة : أي أول نظرة يقال : رمقه بعينه رمقًا من باب قتل أطال النظر إليه .انتهى .المصباح المنير ( ٣٢٦/١ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في الأدب ، باب ما جاء في نظرة المفاجأة ( ٢٧٧٧ ) وقال أبو عيسى : هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من حديث شريك ، وأبو داود في النكاح ، باب ما يؤمر به من غض البصر ( ٢١٤٩ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٥٧/٥ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٢٩٤/٢ ) وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ، والبغوي في شرح السنة ( ٢٣/٩ ) .

<sup>(</sup>٤) أُخرجه أحمد في مسنده ( ٧٢/٥ ) ، والدارقطني في السنن ( ٢٦/٣ ) ، والألباني في إرواء الغليل ( ٢٧٩/٥ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢١/٦ ) ، والحاكم في المستدرك ( ١١/١ ) وقال : على شرط مسلم ولم يخرجاه ، والهيثمي في موارد الظمآن ( ٢٥ ) ، والألباني في الصحيحة ( ٥٤٦ ) .

يوم القيامة إلى قعر الأرض ، ولا يعلم قعرها إلا الذى خلقها  $^{(1)}$  .

- وعن أم سلمة ﷺ ، أن رسول الله ﷺ قال : « إنكم تختصمون إلَيٌ ، ولعل بعضكم ألحن بحجته من بعض ، فمن قضيت له بحق أخيه شيئًا بقوله ؛ فإنما أقطع له قطعة من النار ، فلا يأخذها » (٢) .
- وعن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على : « من كانت له مظلمة لأخيه: من عرضه ، أو شيء ؛ فليتحلله منه اليوم قبل أن لا يكون دينار ولا درهم ، إن كان له عمل صالح ؛ أخذ منه بقدر مظلمته ، وإن لم تكن له حسنات ؛ أخذ من سيئات صاحبه فحمل عليه » (٣) .
- وعن سهل بن معاذ بن أنس الجهني ، عن أبيه قال : غزوت مع نبي اللَّه ﷺ غزوة كذا وكذا ، فضيق الناس المنازل وقطعوا الطريق ، فبعث نبي اللَّه ﷺ مناديًا ينادي في الناس : أن من ضيق منزلًا ، أو قطع طريقًا ؛ فلا جهاد له (٤) .

ومن الحقوق التي لا يمكن أن تصل إليها القوانين الوضعية بأي حال من الأحوال في حماية حقوق الإنسان: حق الإنسان في أن يحفظ نفسه من حسد الآخرين، نتيجة تطلع النفوس إلى النعم التي أنعم بها الله على بعض معارفهم من المسلمين، وذلك الحق لا يمكن أن يكفله للإنسان إلا قوانين سماوية تحرر النفوس من الأطماع الدنيوية بتطلعهم إلى ميزات ونعم أخروية:

- عن أبي أمامة بن سهل بن حنيف قال : مر عامر بن ربيعة بسهل بن حنيف وهو يغتسل ، فقال : لم أر كاليوم ولا جلد مخبأة ، فما لبث أن لبط به ، فأتي به النبي عليه ،

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٠٢/٤ ) ، والطبراني في الكبير ( ١٠٥١٦ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١٠٥١٣ ) وقال : رواه أحمد والطبراني في الكبير وإسناد أحمد حسن .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارى في صحيحه كتاب الشهادات ، باب من أقام البينة بعد اليمين ( ٢٦٨٠) ومسلم في صحيحه كتاب الأقضية ، باب الحكم بالظاهر واللحن بالحجة ( ١٧١٣) وأبو داود في الأقضية ، باب الحكم والظاهر واللحن بالحجة ( ١٧١٣) وأبو داود في الأقضية ، باب في قضاء القاضي إذا أخطأ ( ٣٥٨٣) ، وابن ماجه في الأحكام ، باب قضية الحاكم لا تحل حرامًا ولا تحرم حلالًا ( ٢٣١٧) ، وأحمد في مسنده ( ٢٣٢/٢) ، والبيهقي في السنن ( ٢٣١٧) ، ومالك في الموطأ ( ٢١٩) ، والنسائي في السنن ( ٢٥١٦) ، والترمذي في السنن ( ٢٣٣١) . (٣) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب المظالم والغصب ، باب من كانت له مظلمة ثم الرجل فحللها له هل يبين مظلمته ( ٢٤٤٩) ، وأحمد في مسنده ( ٢٠٦٢) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الجهاد ، باب ما يؤمر من انضمام العسكر وسعته ( ٢٦٢٩ ) ، وأحمد في مسنده (٣٠/٣ ) .

فقيل له: أدرك سهلًا صريعًا ، قال: « من تتهمون به ؟ » قالوا: عامر بن ربيعة ، قال : « علام يقتل أحدكم أخاه ؟ إذا رأى أحدكم من أخيه ما يعجبه ؛ فليدع له بالبركة » ثم دعا بماء ، فأمر عامرًا أن يتوضأ فيغسل وجهه ويديه إلى المرفقين وركبتيه وداخلة إزاره ، وأمره أن يصب عليه ، قال سفيان : قال معمر : عن الزهري : وأمره أن يكفأ الإناء من خلفه (١) .

- وعن أبي أمامة بن سهل بن حنيف قال: مر عامر بن ربيعة بسهل بن حنيف وهو يغتسل فقال: لم أر كاليوم ولا جلد مخبأة فما لبث أن لبط به فأتى النبي عليه فقيل له أدرك سهلًا صريعًا فقال: « من تتهمون به ؟ » قالوا: عامر بن ربيعة ، قال: « علام يقتل أحدكم أخاه ؟ إذا رأى أحدكم من أخيه أمرًا يعجبه فليدع بالبركة » ، ثم أمره فغسل وجهه ويديه إلى مرفقيه وركبتيه وداخلة إزاره فرش عليه (٢).

#### الحق الثاني : حقهم في حسن ضيافتهم

إن هذا الحق من الحقوق التي تنفرد بها الشريعة الإسلامية ، بل إنه قد يكون غريبًا على المفاهيم الغربية ، التي تؤمن بالأنانية ، وأن كل إنسان أحق بماله وطعامه وشرابه من الغريب ، وهنا يظهر سمو مبادئ الشريعة الغالية التي تجعل لكل إنسان حقًّا في الضيافة على أخيه المسلم .. ومن توازنات الشريعة ورحمتها : أنها جعلت حدودًا لهذا الحق وضوابط بحيث لا يكون الحصول على حق حسن الضيافة مصدر إجهاد ، بل مصدر تواصل ومحبة بين المسلمين ، وباب لاكتساب الخيرات لكل من سار على نهج الرسول الأمين علية .

ونعرض فيما يلي قبسًا من نور النبوة في إرساء معالم حق المسلم في حسن الضيافة . من أساسيات حقوق الضيافة هي الترحيب بالضيف ، ومقابلته بصدر رحب ووجه مبتسم طلق ، لإزالة الوحشة من نفسه عند دخوله ومجالسته :

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في الطب ، باب العين ( ٣٥٠٩ ) والنسائي في السنن الكبرى ( ٧٦١٧ ) والحاكم في المستدرك ( ٢١٥/٤ ) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه بذكر البركة ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ١٠٨/٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن ( ٣٥١/٩ ) ، والخطيب البغدادي في تاريخ بغداد (٣٧٤/٧ ) - وابن ماجه في السنن ( ٣٥٠٩ ) وقوله : لبط به : أي صرع وسقط على الأرض . يقال : لبط بالرجل فهو ملبوط به . النهاية ( ٢٢٦/٤ ) .

- عن أبي ذرِّ قال : قال لي النبي ﷺ : « لا تحقرن من المعروف شيئًا ، ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق » (١) .

- وعن جابر بن عبد اللَّه قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « كل معروف صدقة ، وإن من المعروف : أن تلقى أخاك بوجه طلق ، وأن تفرغ من دلوك في إناء أخيك » (٢) .
- وعن الضحاك بن قيس الفهري يقول: سمعت رسول الله عليه يقول: « إذا أتى الرجل القوم فقالوا: مرحبًا! فمرحبًا به يوم القيامة يوم يلقى ربه، وإذا أتى الرجل القوم فقالوا له: قحطًا! فقحطًا له يوم القيامة (٣).

ومن أساسيات حقوق الضيف إكرامه ، ويجب أن يزيد الإكرام بما يتفق مع مقام الزائر ، ومع اليقين الذي يعمر قلب المسلم بأن قيامه بهذا الدور هو تنفيذ الشريعة و تخلقًا باسم الله جلَّ شأنه الكريم :

- عن ابن عمر قال : قال رسول اللَّه عَلِيَّةٍ : « إذا أتاكم كريم قوم فأكرموه » ( أ ) .

ومن النهج النبوي الشريف في توضيح معالم حق الضيف في حسن الضيافة توجيهه للصحابة وتسديد خطاهم في طريقة معاملة الضيف ، وضرورة المشاركة معه في الطعام والشراب :

- عن أبي الدرداء قال : تضيفهم ضيف ، فأبطأ أبو الدرداء حتى نام الضيف طاويًا ونام الصبية جياعًا ، فجاء والمرأة غضبى تلظى ، فقالت : لقد شققت علينا منذ الليلة ، قال : أنا ؟ قالت : نعم ، أبطأت علينا حتى بات ضيفنا طاويًا وبات صبياننا جياعًا ، فغضب فقال : لا جرم والله لا أطعمه الليلة - والطعام موضوع بين يديه ، فقالت : أنا والله لا أطعمه حتى تطعمه ! فاستيقظ الضيف وقال : ما بالكما ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب البر والصلة ، باب إستحباب طلاقة الوجه ثم اللقاء (٢٦٢٦) وقوله : طلق: أي سهل منبسط سعيد

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في طلاقة الوجه وحسن البشر ( ١٩٧١ ) وقال أبو عيسى : هذا حديث حسن .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٢٥/٣ ) وقال : صحيح على شرط مسلم ، ووافقه الذهبي . وابن أبي عاصم في الزهد ( ٢٤٦/١ ) ، والطبراني في الكبير ( ٨١٣٦ ) والأوسط ( ٢٥٣٥ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في الأدب ، باب إذا أتاكم كريم قوم فأكرموه ( ٣٧١٢) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب ما على السلطان من إكرام ( ١٦٨/٨) ، والطبراني في الكبير ( ٢٣٥٨/٢) ، والبيهقى في شعب الإيمان ( ١٠٩٩٧/٧) ، والطبراني في الأوسط ( ٦٢٨٦) ، والحاكم في المستدرك ( ٢٩٢/٤) ، وقال : صحيح الإسناد ولم يعلق عليه الذهبي .

فقال: ألا ترى إليها تجني على الذنوب! إنى احتبست في كذا وكذا، فقال الضيف: أنا والله لا أطعمه حتى تطعماه! قال: فلما رأيت الطعام موضوعًا ورأيت الضيف جائمًا والصبية جياعًا قدمت يا رسول الله يدي فأكلت وقدموا أيديهم فبروا والله يا رسول الله ي ونبرهم وأبرهم » (١).

ووضعت السنة المباركة خطوطًا عريضة لضرورة إطعام الضيف ؛ لأن إطعام الطعام وإفشاء السلام من شعار الإسلام ، لتحقيق المحبة والتواد بين الناس :

- عن خالد بن زید بن جاریة ، أن النبي ﷺ قال : « ثلاث من كن فیه وقی شح نفسه : من أدى الزكاة ، وقرى الضیف ، وأعطى فى النائبة » (٢) .

- وعن علي قال: قال النبي يَهِلِينَجُ : « إن في الجنة غرفًا ترى ظهورها من بطونها وبطونها من ظهورها » فقام أعرابى فقال: لمن هي يا رسول الله يَهِلِينَجُ ؟ ، قال: « لمن أطاب الكلام ، وأطعم الطعام ، وأدام الصيام ، وصلى لله بالليل والناس نيام » (٣) .

- وعن أبي هريرة ، عن النبي عَلِيَّةٍ قال : « أفشوا السلام ، وأطعموا الطعام ، واضربوا الهام ؛ تورثوا الجنان » <sup>(٤)</sup> .

ومن ضوابط المنهاج النبوي الشريف لتحقيق آداب حسن الضيافة في أحسن صورها: أنه إذا أحضر للمضيف هدية وعنده ضيوف فيجب أن يوزع عليهم منها إيمانًا منه بأن هذا رزق ساقه الله إليه، و تصديقًا لسنة الرسول عليه على يقرب بين قلوب المسلمين، مع الأخذ في الاعتبار أن مظاهر الإكرام تختلف مع تطور العصور و تطورات الإمكانيات المادية لدى الناس، وأنه إذا زار المسلم أخاه المسلم فأكرمه في جلسته فإن ذلك يرفع درجته:

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن ( ٣٤/١٠ ) ، والقرطبي في تفسيره ( ٢٨٤/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٤٠٩٧ ) والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيمن أدى الزكاة وقرى الضيف ( ٦٨/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في قول المعروف ( ١٩٨٤) وقال أبو عيسى : هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث عبد الرحمن بن إسحاق تكلم بعض أهل الحديث في عبد الرحمن ابن إسحاق هذا من قبل حفظه وهو كوفي ، وعبد الرحمن بن إسحاق القرشي مدني وهو أثبت عن هذا وكلاهما كانا في عصر واحد ، وأحمد في مسنده ( ٣٤٣/٥) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في الأطعمة ، باب ما جاء في فضل سنان الطعام ( ١٨٥٤) وقال أبو عيسى : هذا حديث حسن صحيح غريب من حديث بن زياد عن أبي هريرة ، والبيهقي في السنن ( ٢/٢٥ ) ، وابن حجر في فتح الباري ( ١٩/١١) .

- عن القاسم أبي عبد الرحمن قال : قال سمعت رسول الله ﷺ يقول : « إذا زار أحدكم أخاه فألقى شيئًا يقيه من التراب ، وقاه اللّه عذاب النار » (١) .

وأن الوليمة لها آداب شرعية فمن دعى يجب عليه إجابة الدعوة ، ومن لم يدع فلا يحل له الدخول ، وإلا كان في نظر الشريعة سارقًا :

- عن عبد الله بن عمر ﴿ ، أن رسول الله ﷺ قال : « إذا دعي أحدكم إلى الوليمة ؛ فليأتها » (٢) .

ومن عظمة الشريعة في تهذيب النفوس البشرية وإرساء الحقوق الإنسانية ، أنها تجعل قيام المسلم بحسن الضيافة ليس تفضلًا منه ، بل الأجر الأكبر للمسلم الذي تكبد المشاق وقطع المسافات وبذل المال والجهد والوقت لزيارة أخيه المسلم تنفيذًا للأوامر الربانية واتباعًا لنهج السنة النبوية ، وأنه على الزائر ألا يأنف مما قدم له :

#### الحق الثالث: حقهم في المشاركة الواجدنية في السراء والضراء

يعتبر هذا الحق كذلك من الحقوق النادرة التي تنفرد بها الشريعة على مدار الأزمان .. فأي قانون من قوانين حقوق الإنسان يكفل للإنسان قلوبًا محبة ترعاه وتحوطه في السراء والضراء ، وتشاركه مشاركة وجدانية ومادية ؟!

إن الشريعة الإسلامية تفجر بواعث الرحمة والحب في القلوب الإنسانية ، فيعيش كل فرد في الأمة في إطار الفاعلية الإيجابية ، يؤدي ما عليه من واجبات ويحصل في مقابلها على حقوق في توازن إيماني عجيب ، لا تستقيم الحياة إلا به .. فأين ميزانيات الحكومات التي تستطيع الوفاء بكل تلك الحقوق الإنسانية ؟! وإذا وفت

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٦١٨٨/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب النكاح ، باب حق إجابة الوليمة والدعوة ومن أولم سبعة أيام (٢) أخرجه البخاري ) ، ومسلم في صحيحه كتاب النكاح ، باب الأمر بإجابة الداعي إلى دعوة ( ١٤٢٩ ) . (٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٧١/٣ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب لا يتحرج من طعام أحله الله تعالى ( ٢٧٩/٧ ) .

بها ماديًا ، فأين القلوب التي تحنو على العباد وتشاركها في السراء والضراء ؟! .

إن هذا لا يتوفر إلا في شريعة سمحاء ورسول أمين ﷺ يسن تعاليم السماء بكل عزم و وفاء .. وهذا ما سوف نستشفه من الأحاديث التالية :

ضرب الرسول ﷺ بنفسه أروع الأمثلة في المشاركة في السراء والضراء ، ليكون أسوة حسنة لمن يرجو الله ورسوله :

- عن بريدة قال : كنا مع النبي عَلَيْتُ ، إذ بلغه وفاة ابن امرأة من الأنصار ، فقام وقمنا معه ، فلما رآها قال : « ما هذا الجزع ؟ » قالت : يا رسول الله وما لي لا أجزع ؟ وأنا رقوب لا يعيش لي ولد ، فقال رسول الله عِلَيْتُ : « إنما الرقوب الذي لا يموت ولدها ، أما تحبين أن تريه على باب الجنة ، وهو يدعوك إليها ؟ » قالت : بلى ، قال : « فإنه كذلك » (١) .

وبينَّ الرسول ﷺ كيف أن الإيمان يجمع المؤمنين بروابط نورانية ، تتحول إلى طاقة إيجابية تترجم عن تلك الروابط السامية :

- عن سهل بن سعد الساعدي ، يحدث عن النبي عَلَيْجَ قال : « إن المؤمن من أهل الإيمان كما يألم الجسد لما في أهل الإيمان كما يألم الجسد لما في الرأس » (٢) .
- وقال ﷺ : « المؤمنون كرجل واحد إن اشتكى رأسه اشتكى كله ، وإن اشتكى عينه اشتكى كله » (<sup>۳)</sup> .
- وعن النعمان بن بشير قال : قال رسول الله عَيِّلِيَّةِ : « مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم ؛ مثل الجسد ، إذا اشتكى منه عضو ؛ تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى » (٤) .

وشجع الرسول ﷺ مكارم الأخلاق في كل صورها حتى لو كانت من إنسان لا يدين بالإسلام ، فالمبادئ السامية لا تتجزأ ولا تعرف التعصب :

<sup>(</sup>١) أخرجه الهيثمي في مجمع الزوائد ( ٨/٣ ) وقال : رواه البزار ورجاله رجال الصحيح .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٤٠/٥) والطبراني في الكبير ( ١٦١/٦) وابن أبي شيبة في مصنفه (٢) أخرجه أحمد في الصحيحة ( ١١٣٧) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في البر والصلة ( ٦٧/٤ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢٧١/٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب البر والصلة ، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم (٢٥٨٦) ، وأحمد في مسنده (٢٧٠/٤) .

- عن عليّ ﷺ قال : يا سبحان الله ، ما أزهد كثيرًا من الناس في خير ؟ عجبًا لرجل يجيئه أخوه المسلم في الحاجة ، فلا يرى نفسه للخير أهلًا ، فلو كان لا يرجو ثوابًا ، ولا يخشى عقابًا ؛ لكان ينبغى له أن يسارع في مكارم الأخلاق ؛ فإنها تدل على سبيل النجاح ، فقام إليه رجل ، فقال : فداك أبي وأمي يا أمير المؤمنين ، أسمعته من رسول الله ﷺ ؟ قال : نعم ، وما هو خير منه ، لما أتى بسبايا طبئ ، وقفت جارية حمراء لعساء ذلفاء عيطاء شماء الأنف ، معتدلة القامة والهامة درماء الكعبين ، خدلة الساقين ، فلما رأيتها أعجبت بها ، وقلت : لأطلبن إلى رسول الله ﷺ ، يجعلها في فيثي ، فلما تكلمت أنسيت جمالها ، لما رأيت من فصاحتها ، فقالت : يا محمد إن رأيت أن تخلى عني وما تشمت بي أحياء العرب ، فإني ابنة سيد قومي، وإن أبي كان يحمى الذمار ، ويفك العاني ، ويشبع الجائع ، ويكسو العاري، ويقري الضيف، ويطعم الطعام، ويفشي السلام، ولم يرد طالب حاجة قط ، أنا ابنة حاتم طيئ ، فقال النبي ﷺ : « يا جارية ، هذه صفة المؤمنين حقًّا ، لو كان أبوك مسلمًا لترحمنا عليه ، خلوا عنها فإن أباها كان يحب مكارم الأخلاق ، واللَّه تعالى يحب مكارم الأخلاق » ، فقام أبو بردة بن نيار ، فقال : يا رسول الله ، الله يحب مكارم الأخلاق ؟ فقال رسول الله عِيْلِيَّةٍ : « والذي نفسي بيده لا يدخل الجنة أحد إلا بحسن الخلق » (١) .

ودعى النهج النبوي الشريف إلى المسارعة في حاجات المسلمين المادية والمعنوية ، لثوابها العظيم في الحياة الأخروية ، وذلك حتى يتحقق الترابط المطلوب للأمة الإسلامية ، بما يؤهلها لقيادة العلاقات الإنسانية في العالم أجمع :

- عن حصين قال : جاء سائل فسأل ابن عباس ، فقال ابن عباس للسائل : أتشهد أن لا إله إلا الله ؟ قال : أتشهد أن محمدًا رسول الله ؟ قال : نعم ، قال : سألت وللسائل حتى ؛ إنه لحق علينا أن نصلك ، فأعطاه ثوبًا ، ثم قال : سمعت رسول الله علي يقول : « ما من مسلم

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في دلائل النبوة ( ٣٤١/٥) ، وابن عساكر في تاريخه ( ٢٢٤/٣) - وأبو حمزة الثمالي : بضم الثاء وتخفيف الميم اسمه : ثابت بن أبي صفية .انتهي .تقريب التهذيب - وقوله : درماء الكعبين : درم كفرح معناه : الساق والكعب أو العظم وأراه اللحم حتى لم يين له حجم ، وخدلة الساقين : بفتح الخاء وسكون الدال : معناه المرأة الغليظة الساق المستديرتها . انتهى .قاموس .

كسا مسلمًا ثوبًا ؛ إلا كان في حفظ من اللَّه ما دام منه عليه خرقة » (١) .

- عن ابن عمر ، عن النبي عَلَيْكُ قال : « من استعاذ باللَّه فأعيذوه ، ومن سألكم فأعطوه ، ومن دعاكم فأجيبوه ، ومن أتى إليكم معروفًا فكافئوه ، فإن لم تجدوا ما تكافئونه ؛ فادعوا له حتى تعلموا أن قد كافأتموه » (٢) .

# الحق الرابع : حقهم في النصح والمشورة

إن هذا الحق ركيزة أساسية من معالم الشريعة الإسلامية للحرص على طاقات الأمة الإنسانية ، وعدم تبديدها في متاهات التجارب والآراء والأخطاء .. ولذلك فقد مدح المولى ﷺ فَرَىٰ بَيْنَهُمْ فَرَىٰ بَيْنَهُمْ فَوَرَىٰ بَيْنَهُمْ فَرَىٰ بَيْنَهُمْ فَوَرَىٰ بَيْنَهُمْ فَرَىٰ اللهُ الكريم بقوله تعالى : ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ الشورى: ٣٨] .

ونلاحظ من النهج النبوي الشريف كيف جعل من النصح حق وواجب على كل مسلم :
- عن جرير بن عبد اللَّه قال : بايعت رسول الله عليه على إقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، والنصح لكل مسلم (٣) .

ويؤكد الرسول ﷺ أن الصحبة لها حقوقها التي تفرضها الواجبات الإيمانية ، ويؤكد الرسول ﷺ أهمية المؤمن للمؤمن في الإرشاد والتوجيه لما فيه الخير :

- عن أبى هريرة قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « إن أحدكم مرآة أخيه ، فإن رأى به أذًى ؛ فليمطه عنه » (١) .

ويوضح منهاج السنة المباركة أن المؤمنين يتميزون في صداقتهم بالنصح والود النابع من المحبة في الله ، مهما تباعدت بهم الديار ، ولكن الفجرة يتميزون بالغش والخذلان وقت الحاجة حتى لو تقاربوا في السكن أو الاجتماعات :

- عن أنس بن مالك عليه قال: قال رسول الله عليه : « المؤمنون بعضهم لبعض

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في صفة القيامة ، باب ٤١ ( ٢٤٨٤ ) وقال : غريب ، وأبو داود في الزكاة ، باب في فضل سقى الماء ( ١٦٨١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب في الرجل يستعيذ من الرجل ( ١٠٩٥) ، والنسائى في الزكاة ، باب من سأل بوجه الله على ( ٢٥٦٧) ، وأحمد في مسنده ( ٩٩/٢) والبيهقي في السنن ( ٩٩/٤) ، والحاكم في المستدرك ( ٣٤/٢) ، والطبراني في الكبير ( ٢١٥/١٢) ، والألباني في الصحيحة ( ٢٥٤) . (٣) أخرجه البخارى في صحيحه كتاب الإيمان ، باب البيعة على إقامة الصلاة (٥٠١) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في شفقة المسلم على المسلم ( ١٩٢٩ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢٢٩/٥ ) ، والبغوي في شرح السنة ( ٩٢/١٣ ) ، والتبريزي في مشكاة المصابيح ( ٤٩٨٥ ) .

نصحة وادون ، وإن افترقت منازلهم وأبدانهم ، والفجرة بعضهم لبعض غششة متخاذلون وإن اجتمعت منازلهم وأبدانهم  $^{(1)}$  .

ويبين الرسول ﷺ أن التفاعل الإيجابي مع قضايا المسلمين وهمومهم الحيوية ضرورة إيمانية تستلزم المشاركة الفعالة بالنصح الإيماني الذي يلتزم بمنهاج الله ورسوله :

- عن حذيفة قال : قال رسول اللَّه عَلَيْكِ : « من لا يهتم بأمر المسلمين فليس منهم ، ومن لم يصبح ويمس ناصحًا للَّه ورسوله ولكتابه ولإمامه ولعامة المسلمين ؛ فليس منهم » (٢) .

ولكي تتضح معالم المجتمع الإيماني ، وتترابط أواصره فإن الرسول الأمين المبعوث رحمة للعالمين ﷺ ، يجعل من دواعي استكمال الإيمان النصيحة لأهل الإسلام :

- عن أبي هريرة ، عن رسول الله عَلَيْكِهِ قال : « إن الدين النصيحة ، إن الدين النصيحة ، إن الدين النصيحة ، إن الدين النصيحة ، قالوا : لمن يا رسول الله ؟ قال : « لله ، ولكتابه ، ولرسوله ، ولأئمة المسلمين وعامتهم » (٣) .

#### الحق الخامس : حقهم في المحبة والدعاء

في الحقيقة إن القلم ليقف عاجزًا أمام عظمة الإسلام وسمو تشريعاته في إرساء حقوق الإنسان ، وكلما بهرني حق ، أجد أن الحق الذي يليه أشد إبهارًا ، حتى أجدني عاجزة عن التعبير عن ذلك الانبهار أمام قوانين سماوية تحنو على البشرية إلى أقصى مدى .. حتى تجعل من حق المسلم على المسلم أن يحبه ويدعو له ، ولاشك أن تلك الحقوق لا يمكن أن تصدر إلا من نهج المبعوث رحمة للعالمين .

ونستعرض فيما يلي نهج السنة النبوية في إرساء معالم حق كل مؤمن في المحبة والدعاء من أخيه المؤمن :

يدعو الرسول عَيْنَ كُل مسلم إلى الحب ؛ لأن العداء والبغضاء هما الداء العضال الذي يهلك الأمم :

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقى في شعب الإيمان (١١٤/٦)، والمنذري في الترغيب والترهيب (٢٠٥/٠). (٢) أخرجه الطبراني في الأوسط (٢٠/٠)، والهيثمي في مجمع الزوائد، باب في النصيحة ( ٨٧/١) وقال نرواه الطبراني في الأوسط والصغير وفيه عبدالله بن أبر جعف الرازي ضعفه محمد بن حميد ووثقه

ر) احرب الطبراني في الأوسط والصغير وفيه عبدالله بن أبي جعفر الرازي ضعفه محمد بن حميد ووثقه أبو حاتم وأبو زرعة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في البيعة ، باب النصيحة للإمام ( ٤١٩٩ ) .

- عن الزبير بن العوام ، أن النبي ﷺ قال : « دب إليكم داء الأمم قبلكم : الحسد ، والبغضاء ، هي الحالقة ، لا أقول تحلق الشعر ، ولكن تحلق الدين ، والذي نفسي بيده ، لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ، ولا تؤمنوا حتى تحابوا ، أفلا أنبئكم بما يثبت ذاكم لكم ؟ أفشوا السلام بينكم » (١) .

- وعن ضمرة بن ثعلبة قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « لا يزال الناس بخير ما لم يتحاسدوا » (٢٠) .
- وعن أبي هريرة ، أن رسول اللَّه ﷺ قال : « الأرواح جنود مجندة ، فما تعارف منها ائتلف ، وما تناكر منها اختلف » (٣) .
- وعن سيار أنه سمع خالد بن عبد اللَّه القسري وهو يخطب على المنبر وهو يقول : حدثني أبي عن جدي ، أنه قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « أتحب الجنة ؟ » قال : قلت : نعم ، قال : « فأحب لأخيك ما تحب لنفسك » (1) .

ويبين المنهاج النبوي الشريف أهمية الحب بين المؤمنين للحفاظ على قوة المسلمين وتماسك بنيانهم :

- عن سلمان قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « أنا شفيع لكل أخوين تحابا في اللَّه من مبعثي إلى يوم القيامة » (°) .
- وعن ابن مسعود قال : دخل على رسول اللَّه ﷺ فقال : « يا ابن مسعود » قلت : لبيك يا رسول اللَّه ، قالها ثلاثًا « تدري أي عرى الإيمان أوثق ؟ » قلت : اللَّه ورسوله أعلم ، قال : « أوثق عرى الإيمان : الموالاة في اللَّه ، والمعاداة في اللَّه ، والحب في اللَّه ، والبغض في اللَّه ﷺ » (٦) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في صفة القيامة باب ٥٦ ( ٢٥١٠ ) وأحمد في مسنده ( ١٦٥/١ ) ، والبيهقي في

السنن ( ٢٣٢/١٠ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ١٩٤٣٨ ) والبغوي في شرح السنة ( ٢٥٩/١٢ ) . (٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٦٩/٨ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٤٧/٣ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٧٨/٨ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في البر والصلة ، باب الأرواح جنود مجندة ( ٢٦٣٨ ) ، وأحمد في مسنده ( ٩٥/٢ ) ، والطبراني في الكبير ( ٣٢٣/٦ ) ، وابن عساكر في تاريخه ( ١٨٢/٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٧٠/٤ ) ، والحاكم في المستدرك ( ١٨٦/٤ ) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ( ٣٦٨:١ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٢٠/١٠ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٧٠/٦ ) .

- عن أبي هريرة ، عن النبي ﷺ : « أن رجلًا زار أخًا له في قرية أخرى ، فأرصد الله له على مدرجته ملكًا ، فلما أتى عليه ، قال : أين تريد ؟ قال : أريد أخًا لي في هذه القرية ، قال : هل لك عليه من نعمة تربها ؟ قال : لا ، غير أني أحببته في الله ﷺ ، قال : فإنى رسول الله إليك بأن الله قد أحبك كما أحببته فيه » (١) .

- وعن أبي ظبية قال: إن شرحبيل بن السمط دعا عمرو بن عبسة السلمى فقال: يا ابن عبسة ، هل أنت محدثي حديثًا سمعته أنت من رسول الله عَلِيْتُهُ ليس فيه تزيد ولا كذب ولا تحدثنيه عن آخر سمعه منه غيرك ؟ قال: نعم ، سمعت رسول الله عَلَيْتُهُ يقول: قد حقت محبتي للذين يتحابون من أجلي ، وحقت محبتي للذين يتزاورون من أجلي ، وحقت محبتي للذين يتزاورون من أجلي ، وحقت محبتي للذين يتناصرون من أجلي » وحقت محبتي للذين يتناصرون من أجلي » وحقت محبتي للذين يتناصرون من أجلي » (٢).

- وعن عبد الرحمن بن غنم ، أن أبا مالك الأشعري جمع قومه فقال : يا معشر الأشعريين ، اجتمعوا واجمعوا نساء كم وأبناء كم ، أعلمكم صلاة النبي يَالِيَّة ، صلى لنا بالمدينة ، فاجتمعوا وجمعوا نساءهم وأبناءهم ، فتوضأ وأراهم كيف يتوضأ ، فأحصى الوضوء إلى أماكنه ، حتى لما أن فاء الفيء وانكسر الظل ، قام فأذن ، فصف الرجال في أدنى الصف ، وصف الولدان خلفهم ، وصف النساء خلف الولدان ، ثم أقام الصلاة ، فتقدم فرفع يديه فكبر ، فقرأ بفاتحة الكتاب وسورة يسرهما ، ثم كبر فركع ، فقال : « سمع الله لمن حمده » فركع ، فقال : « سمع الله لمن حمده » واستوى قائمًا ، ثم كبر وخر ساجدًا ، ثم كبر فرفع رأسه ، ثم كبر فسجد ، ثم كبر فانتهض قائمًا ، فكان تكبيره في أول ركعة ست تكبيرات ، وكبر حين قام إلى الركعة والثانية ، فلما قضى صلاته أقبل إلى قومه بوجهه ، فقال : احفظوا تكبيري ، وتعلموا ركوعي وسجودي ، فإنها صلاة رسول الله عَلَيْ التي كان يصلي لنا كذا الساعة من النهار ، ثم إن رسول الله عَلَيْ لما قضى صلاته أقبل إلى الناس بوجهه ، فقال : المناس بوجهه ، فقال : المعموا واعقلوا ، واعلموا أن لله عن عبادًا ليسوا بأنبياء ولا شهداء ،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب البر والصلة ، باب في فضل الحب في الله ( ٢٥٦٧) ، والبخاري في الأدب المفرد ( ٣٥٠) - وقوله : تربها : أي تحفظها وتراعيها وتربيها كما يربي الرجل ولده . انتهى . النهاية ( ١٨٠/٢) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٨٦/٤ ) ، والبزار في مسنده ( ١٤٣/٧ ) ، والحاكم في المستدرك ( ١٨٧/٤ ) وقال : هذا إسناد صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه .

يغبطهم الأنبياء والشهداء على مجالسهم وقربهم من الله » فجاء رجل من الأعراب من قاصية الناس وألوى بيده إلى نبي الله ، فقال : يا نبي الله ، ناس من الناس ليسوا بأنبياء ولا شهداء يغبطهم الأنبياء والشهداء على مجالسهم وقربهم من الله ؟ انعتهم لنا - يعني صفهم لنا - فسر وجه رسول الله علي لسؤال الأعرابي ، فقال رسول الله علي : «هم ناس من أفناء الناس ونوازع القبائل لم تصل ، بينهم أرحام متقاربة ، تابوا في الله وتصافوا ، يضع الله لهم يوم القيامة منابر من نور فيجلسهم عليها ، فيجعل وجوههم نورًا ، وثيابهم نورًا ، يفزع الناس يوم القيامة ولا يفزعون ، وهم أولياء الله الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون » (١) .

ومن أجل أهمية المحبة الإيمانية في توطيد عرى الأمة الإسلامية ، فقد دعا الرسول إلى الإكثار من الأصدقاء والمعارف من المؤمنين لأهمية ، ذلك في اكتساب الحيرات والشفاعة عند رب السماء :

- عن صفوان بن عبد الله بن صفوان قال : وكانت تحته ابنة أبي الدرداء ، فأتاها فوجد أم الدرداء ولم يجد أبا الدرداء ، فقالت له : تريد الحج العام ؟ قال : نعم ، قالت : فادع الله لنا بخير ؛ فإن النبي علي كان يقول : « دعوة المرء مستجابة لأخيه بظهر الغيب ؛ عند رأسه ملك يؤمن على دعائه ، كلما دعا له بخير قال : آمين ولك بمثله » قال : ثم خرجت إلى السوق فلقيت أبا الدرداء ، فحدثني عن النبي علي ذلك (٢) .

- وعن حبيب بن مسلمة الفهري - وكان مستجابًا - أنه أمر على جيش ، فدرب الدروب ، فلما لقي العدو قال للناس : سمعت رسول الله ﷺ يقول : « لا يجتمع ملأ فيدعو بعضهم ، ويؤمن بعضهم ، إلا أجابهم الله » (٣) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٤١/٥) ، والطبراني في الكبير ( ٣٢٩/٣) والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٢٧٢/١٠) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٢٠٣٢٤) – بروح : قد تكرر ذكر ( الروح ) في الحديث كما تكرر في القرآن ووردت فيه على معان والغالب منها أن المراد بالروح الذي يقوم به الجسد وتكون به الحياة وقد أطلق على القرآن والوحي ، والرحمة ، وعلى جبريل في قوله تعالى : ﴿ ٱلزُّحُ اللَّهِ وروح القدس . والروح يذكر ويؤنث . وفيه ( تحابوا بذكر الله وروحه ) أراد ما يحيا به الخلق ويهتدون ، فيكون حياة لهم . وقيل : أراد أمر النبوة . وقيل : هو القرآن . النهاية ( ٢٧٢/٢ ) . (٢) أخرجه ابن ماجه في المناسك ، باب فضل دعاء الحاج ( ٢٨٩٥) وابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٩٧/١٠) ، وأحمد في مسنده ( ١٩٥/٥) بلفظ ( وان دعوة المسلم » .

<sup>(</sup>٣) أخرَّجه الطبراني في الكبير ( ٢٦/٤ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب التأمين على الدعاء ( ١٧٠/١٠ ) وقال : رواه الطبراني ورجاله رجال ابن لهيعة وهو حسن الحديث ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٣٣١/١ ) .

- وعن أبي الأسود قال: قدمت المدينة وقد وقع بها مرض ، فجلست إلى عمر ابن الخطاب فيه ، فمرت بهم جنازة فأثني على صاحبها خيرًا ، فقال عمر فيه : وجبت ، ثم مر بأخرى فأثني على صاحبها خيرًا ، فقال عمر فيه : وجبت ، ثم مر بالثالثة فأثني على صاحبها شرًا ، فقال : وجبت ، فقال أبو الأسود : فقلت : وما وجبت يا أمير المؤمنين ؟ قال : قلت كما قال النبي يَهِي : « أيما مسلم شهد له أربعة بغير ؛ أدخله الله الجنة » فقلنا : وثلاثة ؟ قال : « وثلاثة » فقلنا : واثنان ؟ قال : « وثلاثة » فقلنا : واثنان ؟ قال : « واثنان » ثم لم نسأله عن الواحد (١) .

وتدعو السنة الشريفة كل مؤمن أن يمارس واجبه بالدعاء لأخيه والسلام عليه ، لأن ذلك يحدد ملامح مميزة لأمة الإسلام يحافظ على هويتها وملامح شخصيتها الإيمانية وتحقيق توازنات الشريعة المطلوبة بين الحقوق والواجبات بما يدعو الأمة الإسلامية إلى الرقى في جميع المجالات :

- وعن علي قال: قال رسول اللَّه عَلِيْكِم : « إذا عطس أحدكم فليقل: الحمد للَّه ، وليرد عليه من حوله: يرحمك اللَّه ، وليرد عليهم: يهديكم اللَّه ويصلح بالكم » (٢) .

ومن النهج النبوي المبارك في إرساء حق الأصدقاء في المحبة والدعاء ، أنه يوجه كل مسلم أن يودع إخوانه قبل سفره ، ففي دعائهم بركة ، وإذا أحب مسلمًا أخاه فيجب عليه أن يعلمه لتتلاقى القلوب وتتدعم بينها الألفة والمحبة النورانية . ويجب في مقابل ذلك أن يحرص كل مسلم على المداومة على الإخاء والصداقة الإيمانية ؛ لأن الله جل شأنه يحب ذلك :

- وعن عبد الله بن نافع قال : عاد أبو موسى الأشعري الحسن بن علي ، فقال له علي هذا : أعائدًا جئت أم زائرًا ؟ فقال أبو موسى : بل جئت عائدًا ، فقال علي شه : سمعت رسول الله عليه يقول : « من عاد مريضًا بكرًا ؛ شيعه سبعون ألف ملك كلهم يستغفر له حتى يمسي ، وكان له خريف في الجنة ، وإن عاده مساءً ؛ شيعه سبعون ألف

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الجنائز ، باب ثناء الناس على الميت ( ١٣٦٨ ) والنسائى في الجنائز ، باب الثناء ( ١٩٣٨ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢٢/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٧/٦ ) ، وأبو داود في الأدب ، باب في العطاس ( ٥٠٣١ ) ، والترمذي في الأدب ، باب ما جاء كيف تشميت العاطس ( ٢٧٤٠ ) وقال أبو عيسى : هذا حديث حسن صحيح ، والحاكم في المستدرك ( ٧٦/٤ ) ، والطبراني في الكبير ( ١٠٣٢٦/١٠ ) .

ملك كلهم يستغفر له حتى يصبح ، وكان له خريف في الجنة » (١) .

- وعن يزيد بن أبي حبيب ، أن أبا سالم الجيشاني أتى أبا أمية فى منزله فقال: إني سمعت أبا ذرِّ يقول: إنه سمع رسول اللَّه ﷺ يقول: « إذا أحب أحدكم صاحبه فليأته فى منزله فليخبره أنه يحبه للَّه ﷺ » ، وقد أحببتك فجئتك في منزلك (٢) .

- وعن أنس بن مالك ، عن النبي عَلِيْتُهِ قال : « ألا أخبرك برجالكم في الجنة ؟ » قلنا : بلى يا رسول الله ، قال النبي : « ألا أخبركم برجالكم من أهل الجنة ؟ النبي في الجنة ، والصديق والشهيد في الجنة ، والمولود في الجنة ، والرجل يزور أخاه في ناحية المصر لا يزوره إلا لله ﷺ » (٣) .

## الحق السادس : حقهم في تبادل الهدايا

أرست الشريعة حقوقًا كثيرة للأصدقاء والمعارف ، لتدعيم الروابط الأخوية بين أبناء الأمة الإسلامية .. ومن تلك الحقوق : حقهم في تبادل الهدايا ، وذلك من معالم النهج النبوي الشريف في زيادة المحبة بين الأصدقاء وإزالة الشحناء والبغضاء . من قلوبهم ويضع الرسول علي قواعد لتدعيم هذا الحق وتنظيمه ، من هذه المعالم :

- على المؤمنين أن يتهادوا ، لأن ذلك يزيد الحب ويذهب ما في القلوب من بغض :
- عن عطاء بن أبي مسلم عبد الله الخراساني قال : قال رسول الله ﷺ : «تصافحوا يذهب الغل ، وتهادوا تحابوا وتذهب الشحناء » (1) .
- وعن أبي هريرة ، عن النبي ﷺ قال : « تهادوا ؛ فإن الهدية تذهب وحو

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده ( ۱۲۰/۱ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٣٦٤/٣ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ١٧٣/٨ ) ، وابن عساكر في تاريخه ( ٢٣٤/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٣٠/٤) ، والحاكم في المستدرك ( ١٧١/٤) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، والبخاري في الأدب المفرد ( ٢٤٥) ، والهيثمي في موارد الظمآن ( ٢٥١٤) . (٣) أخرجه الطبراني في الصغير ( ٤٧/١) ، وابن عساكر في تاريخه ( ٢٠/٥) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٣٠٣/٤) ، والألباني في الصحيحة ( ٢٨٧) والمصر : مصر مدينة معروفة والمصر كل كورة يقسم فيها الفيء والصدقات ، قاله ابن فارس ، وهذه يجوز فيها التذكير فتصرف والتأنيث فتمنع والجمع أمصار . المصباح المنير ( ٧٨٩/٢) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مالك في الموطأ كتاب الجامع ، باب ما جاء في المهاجرة ( ١٦٨٥ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٢٩٢/٣ ) .

الصدر، ولا تحقرن جارة لجارتها ولو شق فرسن شاة » (١) .

ويجب ألا يرجع المسلم في الهدية التي أعطاها لأخيه المسلم نتيجة ما قد يطرأ بينهما من مشاحنات فهذا ممنوع بأمر الشريعة :

- عن ابن عمر وابن عباس ، عن النبي ﷺ قال : « لا يحل لرجل أن يعطي عطيةً أو يهب هبةً فيرجع فيها ؛ إلا الوالد فيما يعطي ولده ، ومثل الذى يعطي العطية ثم يرجع فيها ؛ كمثل الكلب يأكل ، فإذا شبع قاء ، ثم عاد في قيئه » (٢) .

تقرر السنة الشريفة أن المنهج العام الذي يجب أن يحكم المسلمين هو : الجود ومعالي الأخلاق ، والبعد عن التدني إلى الأمور التافهة التي لا تليق بجلال الشريعة الإسلامية : وعن سهل بن سعد الساعدي قال : قال رسول الله على الله على الله على الأمور ، ويكره سفسافه » (٢) .

## الحق السابع : حقهم في التواضع وحسن الخلق

من حق الأصدقاء ألا يترفع أحدهم عن الآخر ؛ لأن هذا ضد شريعة الإيمان التي تضع مواصفات معينة لعباد الرحمن منها التواضع وحسن الخلق في قوله تعالى : ﴿ وَعِبَادُ الرَّمْنَنِ اللَّهِ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا ﴾ [الفرقان: ٣٣] .

إن هذا الدستور القرآني كان نهج الرسول الأمين ، وهو ما دعا إليه كل المؤمنين .. ونسجل فيما يلي ملامح ذلك النهج النبوي الشريف في ضرورة التواضع مع الأصدقاء والمعارف من المسلمين ؛ لأن هذا واجب وحق لكل فرد في نفس الوقت :

يين الرسول ﷺ أن حسن الخلق والتواضع دليل على كمال الإيمان والقرب من

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده (٢٠٥/١) ، والترمذي في الولاء والهبة ، باب في حث النبي ﷺ على التهادي (٢١٣٠) وقال أبو عيسى : هذا حديث غريب من هذا الوجه ، والزيلعي في نصب الراية (١٢١/٤) وقوله : وحر : هو بالتحريك : غشه ووساوسه ، وقيل : الحقد والغيظ ، وقيل : العداوة . وقيل : أشد الغضب . النهاية (١٦٠/٥) وفرسن : الفرسن : عظيم قليل اللحم وهو خف البعير كالحافر للدابة وقد يستعار للشاة فيقال : فرسن شاة والذي للشاة هو الظلف . والنون زائدة وقيل : أصلية . النهاية (٢٩/٣) ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في الهبة ، باب ذكر الاختلاف على طاوس في الراجع في هبته ( ٣٦٩٢ ) ، وأبو داود في البيوع ، باب الرجوع في الهبة ( ٣٥٣٩ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢٠٧/٢ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٤٦/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ٢١٠/٣ ) ، والحاكم في المستدرك ( ١١٢/١ ) وقال : هذا حديث صحيح الإسنادين جميقا ولم يخرجاه ، والألباني في الصحيحة ( ١٦٩/٤ ) .

الرحمن وخير الأنَّام ويحرم صاحبه على النيران :

- عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « أكمل المؤمنين إيمانًا : أحسنهم خلقًا ، وخيارهم : خيارهم لنسائهم » (١) .

- وعن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « ألا أنبئكم بشراركم ؟ » فقال هم : « الثرثارون ، المتشدقون ، ألا أنبئكم بخياركم : أحاسنكم أخلاقًا » (٢) .

- وعن ابن مسعود ، أن رسول الله على قال : « حرم على النار : كل هين ، لين ، سهل ، قريب من الناس » (٣) .

ويدعو النهج النبوي الشريف إلى التواضع وحسن الخلق ببيان أوامر الله في ذلك ومكانته عنـد اللّه :

- عن عياض بن حمار أنه قال : قال رسول اللَّه عِلَيْكِ : « إن اللَّه أوحى إلي أن تواضعوا ، حتى لا يبغي أحد على أحد ، ولا يفخر أحد على أحد » (٤) .

ومن سمات التواضع : أن صاحب الشيء أحق أن يحمله حتى لا يظهر بمظهر المتكبر على أصدقائه إلا أن يكون ضعيفًا ، فيحق له أن يعينه عليه أخوه المسلم :

- عن سمرة قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « من أصاب متاعه بعينه ؛ فهو أحق به ، ويتبع صاحبه من اشترى منه » (°) .

ولا يحق لمسلم أن يتكبر على أخيه المسلم نتيجة الفارق في المستوى الاجتماعي أو الفارق في المظهر :

- عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال : « ما من امرئ إلا وفي رأسه حكمة ، والحكمة بيد ملك ، فإن تواضع ، قيل للملك : ارفع الحكمة ، وإن أراد أن يرفع ، قيل

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٥٠/٢ ) ، والطبراني في الأوسط ( ٢٥٠/٧ ) ، والطبراني في الصغير ( ٢١٨/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذِّي في البر والصلة ، باب ما جاء في معالي الأخلاق ( ٢٠١٨ ) وأحمد في مسنده

<sup>(</sup> ١٨٩/٢ ) والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٤٠٦/٣ ) ، والألباني في الصحيحة ( ٧٩١ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو يعلى في مسنده ( ٨٥٣/٣ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٣٤٦/١ ) والطبراني في الكبير ( ١٠٥٦٢/١ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في الجنة وصفة نعيمها ، باب التي يعرف بها في الدنيا أهل الجنة وأهل النار ( ٢٨٦٥ ) ، وأبو داود في الأدب ، باب البراءة من الكبر والتواضع ( ٤٨٩٠ ) ، وابن ماجه في الزهد ، باب البراءة من الكبر والتواضع ( ٤١٧٨ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الدارقطني في السنن ( ٢٩/٣ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٢/٦ ) .

للملك : ضع الحكمة – أو حكمته  $^{(1)}$  .

يمنع المنهج النبوي الشريف من تبادل السباب مع الأصدقاء أو تبادل الاتهامات ، ويبين السبيل الأسلم إذا كان الأمر يحتم السباب :

- عن جابر بن سمرة قال : كنت في مجلس فيه النبي يَهِ قال : وأبي سمرة جالس أمامي ، فقال رسول الله عَهِ : « إن الفحش والتفحش ليسا من الإسلام ، وإن أحسن الناس إسلامًا أحسنهم خلقًا » (٢) .

- وعن عبد الله قال : قال رسول الله على : « إن أحب الكلام إلى الله : سبحانك اللهم وبحمدك ، وتبارك اسمك ، وتعالى جدك ، ولا إله غيرك ، وإن أبغض الكلام إلى الله على : أن يقول الرجل للرجل : اتق الله ، فيقول : عليك بنفسك » (٣) .

ومن حسن التواضع مع الأصدقاء أن يقوم المسلم بخدمتهم في السفر ، وقد بينت السنة الشريفة المكانة الرفيعة لمن ينهج هذا المنهج :

- عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ، عن أبيه أن رسول الله على قال : « سيد القوم في السفر خادمهم ، فمن سبقهم بخدمة لم يسبقوه بعمل إلا الشهادة » (١٠) .

ومن حسن التواضع: ألا يأنف الصديق من مرض أصدقائه ويظهر لهم اشمئزازه من ذلك ؛ لأن المريض يستحق الرحمة والعطف والشفقة ، ومن حقه على الأصدقاء أن يعينوه في شدته ، ولا يحق لهم أن يتبرموا منه :

- عن أبي سعيد الخدري قال : قال رسول الله ﷺ : « إذا دخلتم على المريض فنفسوا له في أجله ؛ فإن ذلك لا يرد شيئًا ، ويطيب نفسه » (°) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢١٨/١٢ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب في التواضع ( ٨٣/٨ ) . وقال : رواه البزار وإسناده حسن ، وقوله : الطمر : الثوب الخلق . النهاية في غريب الحديث ( ١٣٨/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٨٩/٥ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٤٠٩/٣ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في السنن الكبرى ( ١٠٦٨٥ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٢٢١/٢ ) ،
 والألباني في الصحيحة ( ٢٥٥/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن المبارك في الزهد ( ١٥٩/١ ) ، والتبريزي في مشكاة المصابيح ( ٣٩٢٥ ) والخطيب البغدادي في تاريخه ( ١٨٧/١٠ ) ، والعجلوني في كشف الخفاء ( ١٨٧/١٠ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي في الطب ، باب ٣ ( ٢٠٨٧ ) وابن ماجه في الجنائز ، باب ما جاء في عيادة المريض ( ١٤٣٨ ) .

## الحق الثامن : حقهم في الرحمة والاحترام

إن حق الرحمة والاحترام من الحقوق التي تؤدي إلى تحضر الشعوب ، فهي عنوان الرقي الإنساني ؛ حيث تشيع القلوب بالرحمة على الجميع ، وتكن الاحترام لكل ذي مقام في السن ، بصرف النظر عن وضعه الاجتماعي .. وهذا هو ما نفتقده في عصرنا الحالي في الغالبية العظمى من شعوب العالم ، وهو ما جعل ذلك العالم كالبحر المائج ، يأكل الكبير فيه الصغير ، بدون شفقة أو رحمة ، إذا كانت المصلحة المادية تقتضي ذلك .. وضاع فيه أيضا حق الكبير في الاحترام ، نتيجة انتشار مفاهيم الديمقراطية بدون ضوابط إيمانية ، حيث ترفع شعار المساواة بين الجميع ، بدون مراعاة للحقوق المعنوية ، مما يهيئ المناخ لسيادة الغوغائية و الهمجية .

من أجل هذا اهتمت الشريعة بترسيخ حقوق الرحمة والاحترام لجميع المعارف والأصدقاء سواء منهم الشيوخ أو الأطفال ، أو حتى المقاربين في الأعمار ، لشيوع التعامل الحضاري بين الشعوب الإسلامية . ونعرض فيما يلي مبادئ السنة النبوية لإعلاء تلك الحقوق الإنسانية :

- يدعو الرسول ﷺ إلى الرحمة على الصغير واحترام الكبير حتى يحظى المسلم بشرف الانتماء إلى الإسلام :
- عن ابن عباس قال : قال رسول الله ﷺ : « ليس منا من لم يوحم صغيرنا ، ويوقر كبيرنا ، ويأمر بالمعروف ، وينه عن المنكر » (١) .
- وعن ابن عباس ، أن رسول اللَّه ﷺ قال : « البركة مع أكابركم ، فمن لم يرحم صغيرنا ويجل كبيرنا فليس منا » (٢٠) .
- وعن نافع أن عبد الله بن عمر حدثه ، أن رسول الله على قال : « أراني في المنام أتسوك بسواك ، فعاولت السواك

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في الرحمة ( ١٩١٩ ) ، وأحمد في مسنده ( ١٨٥/٢ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٦٢/١ ) ، والطبراني في الكبير ( ٣٦٨/٨ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٦٢/١ ) وقال : هذا حديث صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١١٣/١ )، والهيثمي في مجمع الزوائد باب ، الخير والبركة مع الأكابر ( ١٥/٨ ) وقال : رواه البزار والطبراني في الأوسط وفي إسناد البزار نعيم بن حماد وثقه جماعة وفيه ضعف وبقية رجاله رجال الصحيح ، والألباني في الصحيحة ( ١٧٧٨ ) .

# الأصغر منهما ، فقيل لي كبر ، فدفعته إلى الأكبر » (١) .

ولا يقتصر الرسول عَلِيْقِ بدعوة المسلمين إلى رحمة خاصة بالأطفال ، بل برحمة الناس جميعًا ، وخاصة الضعفاء منهم ؛ لأن شيوع هذا في الأمة يجلب الرحمة والنصر والتأييد من المولى ﷺ لتك الأمة :

- عن جرير بن عبد اللَّه قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « من لا يوحم الناس لا يوحمه الله ﷺ : « من لا يوحم الناس لا يوحمه اللَّه ﷺ » (٢) .
- وقال ﷺ ( إنما تنصر هذه الأمة بضعفائها : بدعواتهم ، وصلاتهم ، وإخلاصهم »  $(^{"})$  .
- وعن أبي الدرداء قال : سمعت النبي ﷺ يقول : « ابغوني ضعفاءكم ؛ فإنما ترزقون وتنصرون بضعفائكم » (<sup>١)</sup> .

وتشيع السنة الشريفة بتفجير معاني الرحمة في قلوب المؤمنين حتى يتحقق السلام الاجتماعي في الأمة والتكافل الاجتماعي بما يحقق الأمن والرقي والتقدم للأمة في جميع المجالات :

- عن أبي هريرة قال : قال رسول اللَّه عَلِيِّتِم : « اللهم إني أحرج حق الضعيفين : اللَّهِم ، والمرأة » (°) .

- وعن أبي هريرة قال: قال النبي ﷺ: « الساعي على الأرملة والمسكين ؛ كالمجاهد في سبيل الله ، أو القائم الليل ، الصائم النهار » (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الزهد ، باب رؤيا النبي ﷺ ( ٢٢٧١ ) ، والتبريزي في مشكاة المصابيح ( ٣٨٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الفضائل ، باب رحمته والعيال وتواضع هو فضل ذلك ( ٢٣١٩ ) ، والترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في الرياء والسمعة ( ١٩٢٢ ) ، وأحمد في سنده ( ٣٥٨/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه المنذري في الترغيب والترهيب ( ١٤٩/٤ ) ، والبيهقي في شعب الإيمان ( ٣٣١/٦ ) ، والطبراني في الأوسط ( ٤١٦٠ ) والنسائى في السنن ( ٣١٧٨ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في الجهاد ، باب ما جاء في الاستفتاح بصعاليك المسلمين ( ١٧٠٢ ) ، وأبو داود في الجهاد ، باب في الانتصار برذل الخيل والضعفة ( ٢٥٩٤ ) ، وأحمد في مسنده ( ١٩٨/٥ ) ، والنسائي في الجهاد ، باب الاستنصار بالضعيف ( ٣١٧٩ ) وقال الترمذي : هذا حديث حسن صحيح . (٥) أخرجه ابن ماجه في الأدب ، باب حق اليتيم ( ٣٦٧٨ ) وأحمد في مسنده ( ٣٩/٢ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٣٣/١ ) وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ، والألباني في الصحيحة ( ١٠١٥ ) .

 <sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في كتاب النفقات ، باب فضل النفقة على الأهل (٥٣٥٣) ، ومسلم في صحيحه
 كتاب الزهد ، باب الإحسان إلى الأرملة والمسكين واليتيم (٢٩٨٢) ، والترمذي في البر والصلة ، باب =

وهناك نوع من الرحمة يدعو إليها الرسول على تتعلق بالذوق العام وآداب التعاملات في المجد : فلا يخلع نعليه ويؤذي المسلم ، وذلك بالحفاظ على مشاعر المصلين في المسجد : فلا يخلع نعليه ويؤذي بهما أحدًا ، ولايتخطى الصفوف أو يزاحم فيؤذي المصلين ، وتلك القاعدة التي وضعها الرسول على تفوق كل ما يقال في عصرنا الحاضر وما يسمونه بقواعد «الاتيكيت» والفرق بينهما كما بين السماء والأرض في الهدف والمضمون :

- عن أبي هريرة ، عن رسول الله ﷺ قال : « إذا صلى أحدكم فخلع نعليه ؛ فلا يؤذ بهما أحدًا ؛ ليجعلهما بين رجليه ، أو ليصل فيهما » (١) .

كما يحفظ الرسول بَهِ حقوق المسلمين في المجتمعات العامة من حفظ مشاعرهم المعنوية ؛ فلا يحق لمسلم أن يجلس بين رجلين إلا بإذنهما ، وألا يقيم أحدًا من مجلسه ليجلس فيه ، إلا إذا كان ذلك عن رضا من الشخص الجالس ، كذلك لا يحق له استعمال ملابس وأدوات أي أحد بدون إذن منه :

- عن عمرو بن شعيب - قال ابن عبدة - : عن أبيه عن جده ، أن رسول الله عَلَيْهِ قَال : « لا يجلس بين رجلين إلا بإذنهما » (٢٠) .

- وعن مصعب بن شيبة ، عن أبيه قال : قال رسول الله ﷺ : « إذا انتهي أحدكم إلى المجلس ، فإن وسع له فليجلس ، وإلا فلينظر إلى أوسع يراه فليجلس فيه » <sup>(٣)</sup> .

- وعن ابن عمر أن رسول الله عليه قال : « لا يقيم الرجل الرجل عن مقعده يقعد فيه ، ولكن تفسحوا ، وتوسعوا » (٤٠) .

وحافظ الرسول ﷺ على حقوق المسلمين في الاحترام مهما كان وضعهم الاجتماعي ، وذلك حتى يسود المجتمع الإسلامي المساواة والعدل والحرية وإلغاء

ما جاء في السعي على الأرملة واليتيم ( ١٩٦٩ ) والنسائي في الزكاة ، باب فضل الساعي على الأرملة
 ( ٥٢٧٧ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٦١/٢ ) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الصلاة ، باب المصلي إذا خلع نعليه أين يضعهما ( ٦٥٥ ) ، والبيهقي في السنن ، باب المصلي إذا خلع نعليه أين يضعهما ( ٤٣٢/٢ ) ، والطبراني في الصغير ( ٨/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الأدب، باب في الرجل يجلس بين الرجلين بغير إذَّنهما ( ٤٨٤٤ ) والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٧١٩٧/٧ ) ، والبيهقي في شعب الإيمان ( ٨٢٤٣/٦ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب ما جاء في الجلوس وكيفيته وخير المجالس ( ٥٩/٨ ) ، وقال : رواه الطبراني وإسناده حسن .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في السلام ، باب تحريم إقامة الإنسان من موضعه المباح الذي سبق إليه ( ٢١٧٨ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢/٤/٢ ) ، والبيهقى في السنن ( ٢٣٢/٣ ) ، والألباني في الصحيحة ( ٢٢٨ ) .

الفوارق بين الطبقات ، وهذا ما حقق الحضارة الإسلامية في أمثل صورها عندما طبقت الأمة تلك الحقوق الإنسانية كما أرشدها نبيها رهه :

- عن خالد بن الوليد قال : ما عملت عملاً أخوف عندي أن يدخلني النار من شأن عمار ، قيل : وما هو ؟ قال : بعثني رسول اللَّه عَلَيْتٍ في ناس من أصحابه إلى حي من العرب فأصبتهم وفيهم أهل بيت مسلمون فكلمني عمار في أناس من أصحابه فقال : أرسلهم ، فقلت : لا حتى آتي بهم رسول اللَّه عَلَيْتٍ ، فإن شاء أرسلهم وإن شاء صنع فيهم ما أراد ، فدخلت على رسول اللَّه عَلَيْتٍ واستأذن عمار فدخل ، فقال : يا رسول الله ! ألم تر إلى خالد بن الوليد فعل وفعل ؟ فقال خالد : أما والله ! لولا مجلسك ما سبني ابن سمية ، فقال رسول الله عَلَيْتٍ : « اخرج يا عمار ! » فخرج وهو يبكي فقال : ما نصرني رسول الله عَلَيْتٍ على خالد ! فقال لي رسول الله عَلَيْتٍ : « ألا أجبت الرجل ؟ » فقلت : يا رسول الله ما منعني منه إلا محقرة له ، فقال رسول الله عَلَيْتٍ : « من يحقر عمارًا يحقره الله ، ومن يسب عمارًا يسبه الله ، ومن يبغض عمارًا يبغضه الله ، فخرجت فاتبعته فكلمته حتى استغفر لى » (١) .

#### الحق التاسع : حقهم في العفو والتسامح

إن منهاج السنة النبوية في إرساء الحقوق الإنسانية ليبهر كل النفوس السامية التي تسعى بحق إلى الحقائق الغالية .. فأي قانون في العالم يجعل من حق الإنسان أن يعفو عنه أخوه الإنسان عما ارتكب نحوه من خطأ ؟! وأي قانون يجعل الإنسان الذي يرفض قبول اعتذار أخيه الإنسان يتعرض لغضب شديد من الرحمن ؟! .

ونحن نعرض منهاج الإسلام في الاهتمام بحقوق الإنسان بدون أي تحيز ، و نترك لكل منصف للحق أن يحكم على هذا المنهاج الذي لا يوجد له أي مثيل على مر الأزمان :

تدعو السنة الشريفة إلى العفو حتى تسقط الأحقاد والضغائن التي تعتمل في الصدور ، فمن حق كل إنسان أن يعيش في أمن وسلام ، حتى لا تتبدد طاقات الأمة الإسلامية في الصراعات التي لا طائل من ورائها ، مما يطمع فيها أعداءها :

- عن أنس قال : قال رسول اللَّه عِلَيْج : « ألا تحبون أن تكونوا كأبي ضمضم ؟ »

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٣٣/٤ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فضل عمار بن ياسر وأهل بيته ﷺ ( ٢٩٤/٩ ) وقال : رواه الطبراني مطولًا ومختصرًا بأسانيد منها ما وافق أحمد ورجاله ثقات ، ومنها ما هو مرسل .

قالوا: يا رسول الله ، ومن أبو ضمضم ؟ قال: « إن أبا ضمضم كان إذا أصبح قال: اللهم إني وهبت نفسي وعرضي لك ، فلا يشتم من شتمه ، ولا يظلم من ظلمه ، ولا يضرب من ضربه (1).

- وعن عثمان الشحام قال: انطلقت أنا وفرقد السبخي إلى مسلم بن أبى بكرة وهو فى أرضه ، فدخلنا عليه فقلنا: هل سمعت أباك يحدث فى الفتن حديثًا ؟ قال: نعم ، سمعت أبا بكرة يحدث قال: قال رسول اللَّه عَلَيْ : « إنها ستكون فتن ، ألا ثم تكون فتنة ، القاعد فيها خير من الماشي فيها ، والماشي فيها خير من الساعي إليها ، ألا فإذا نزلت أو وقعت ، فمن كان له إبل فليلحق بإبله ، ومن كانت له غنم فليلحق بغنمه ، ومن كانت له أرض فليلحق بأرضه » قال: فقال رجل: يا رسول الله ، أرأيت من لم يكن له إبل ولا غنم ولا أرض ؟ قال: « يعمد إلى سيفه فيدق على حده بحجر ، ثم لينج إن استطاع النجاء ، اللهم هل بلغت » قال: فقال رجل: يا رسول الله ، أرأيت إن أكرهت حتى ينطلق بي إلى أحد الصفين – أو إحدى الفئتين – فضربني رجل بسيفه ، أو يجيء سهم فيقتلني ؟ قال: « يبوء بإثمه وإثمك ، ويكون من أصحاب النار » (٢) .

ويحذر الرسول على من رفض أي إنسان اعتذار أخيه الإنسان ؛ لأن هذا له عقاب الهي شديد لتعارضه مع أهداف الإسلام الأساسية من كظم الغيظ والعفو ، حيث قال الحق في كتابه الكريم : ﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي السَّرَّآءِ وَالضَّرَّآءِ وَالْكَظِينَ الْفَيْظَ وَالْمَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُعْيِنِينَ ﴾ [آل عمران : ١٣٤] .

# وقال الرسول عِلَيْتُم في أحاديثه الشريفة :

- عن أبي هريرة هم ، عن النبي ﷺ قال : « عفوا عن نساء الناس تعف نساؤكم ، وبروا آباءكم تبركم أبناؤكم ، ومن أتاه أخوه متنصلًا فليقبل ذلك منه ، محقًا كان أو مبطلًا ، فإن لم يفعل لم يرد على الحوض » (٣) .

- وعن جودان قال : قال رسول الله ﷺ : « من اعتذر إلى أخيه بمعذرة فلم

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عبد البر في الاستيعاب ( ١٦٩٤/٤ ) ، والألباني في إرواء الغليل ( ٣٢/٨ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الفتن وأشراط الساعة ، باب نزول الفتن كمواقع القطر ( ٢٨٨٧ ) ،
 والبيهقى في السنن ( ٥٥/٨ ) والبغوي في شرح السنة ( ١٦٠/١٠ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه والحاكم في المستدرك ( ٧٠٢٩/٣ ) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ،
 والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٤٩٢/٣ ) .

يقبلها ؛ كان عليه مثل خطيئة صاحب » (١) .

وتبين السنة الشريفة كيف أن التشاحن يعود ضرره على الطرفين ، حيث لا تفتح أبواب الجنة والغفران لهما ، وذلك حفزًا للنفوس المؤمنة على سرعة الصفاء :

- عن أبي هريرة ، أن رسول اللَّه ﷺ قال : « تفتح أبواب الجنة يوم الاثنين ويوم الخميس ، فيغفر لكل عبد لا يشرك باللَّه شيئًا ؛ إلا رجلًا كانت بينه وبين أخيه شحناء ، فيقال : أنظروا هذين حتى يصطلحا ، أنظروا هذين حتى يصطلحا ، أنظروا هذين حتى يصطلحا » (<sup>۲)</sup> .

- وعن معاذة العدوية قالت: سمعت هشام بن عامر قال: سمعت رسول الله على يقول: « لا يحل لمسلم أن يهجر مسلمًا فوق ثلاث ليال ، فإن كان تصارما فوق ثلاث؛ فإنهما ناكبان عن الحق ما داما على صرامهما ، وأولهما فينًا فسبقه بالفيء كفارته ، فإن سلم عليه فلم يرد عليه ورد عليه سلامه ؛ ردت عليه الملائكة ، ورد على الآخر الشيطان ، فإن ماتا على صرامهما ؛ لم يجتمعا في الجنة أبدًا » (") .

وتبين السنة الشريفة عقاب المخاصم لأخيه الذي يتمادى في العداوة ؛ لأن هذا يؤدي إلى تفكك الأمة وضياع حقوق مواطنيها في الأمن و السلام :

- عن عائشة تَعَالَّمُهُ ، عن النبي عَلِي قال : « إن أبغض الرجال إلى الله : الألد الخصم » (٤) .

- وعن أبي خراش السلمي ، أنه سمع رسول اللَّه ﷺ يقول : « من هجر أخاه

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في الأدب ، باب المعاذير ( ٣٧٧/١ ) وقوله : المكس : بفتح الميم وسكون الكاف هو النقص والظلم ودراهم كانت تؤخذ من بائمي السلع في الأسواق في الجاهلية . انتهى . قاموس . وقوله : جودان غير منسوب ويقال ابن جودان سكن الكوفة مختلف في صحبته . - روي عن النبي علية : في إثم من اعتذر إليه - وليس له سوى هذا الحديث وحديث آخر في وفد عبد القيس - تهذيب التهذيب ( ١٢٢/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في البر والصّلة ، باب النهي عن الشحناء والتهاجر ( ٢٥٦٥ ) ، والترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في المتهاجرين ( ٢٠٢٤ ) وقال : حديث حسن صحيح ، ومالك في الموطأ كتاب الجامع ، باب ما جاء في المهاجرة ( ٩٠٨ ) وأبو داود في الأدب ( ٤٩١٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٠/٤ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٢٥٦/٣ ) ، والألباني في الصحيحة ( ١٢٤٦ ) وقوله : ناكبان : نكب عن الطريق : وبابه نصر . المختار ( ٥٣٧ ) – فيتًا : فاء : رجع ، وبابه باع . المختار ( ٤٠٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه ، المظالم والغصب ، باب قول الله تعالى : ﴿ وَهُوَ ٱللَّهُ ٱلْوَصَالِ ﴾ (٢٤٥٧) ومسلم في العلم ، باب في الألد الخصم ( ٢٦٦٨ ) والترمذي في تفسير القرآن ، باب ومن سورة البقرة ( ٢٩٧٦ ) ، وأحمد في مسنده ( ٥/٦ ) ، والنسائي في آداب القضاة ، باب الألد الخصم (٥٤٣٨ ) .

سنةً؛ فهو كسفك دمه » <sup>(١)</sup> .

- وعن أبي هريرة ، أن النبي عَيِّلِيَّةِ قال : « لا يحل لمؤمن أن يهجر مؤمنًا فوق ثلاث ، فإن مرت به ثلاث ؛ فليلقه فليسلم عليه ، فإن رد عليه السلام ؛ فقد اشتركا في الأجر ، وإن لم يرد عليه ؛ فقد باء بالإثم » (٢) .

وحذر الرسول ﷺ من الذين يفسدون العلاقات الطيبة بين المسلمين بنقل الأخبار المحرفة والوشاية بينهم ، ويبين أن ذلك ليس من صفات المؤمنين :

- عن عبد الله بن مسعود قال: إن محمدًا عَلَيْهِ قال: « ألا أنبئكم ما العضه؟ هي النميمة ؛ القالة بين الناس » ، وإن محمدًا عَلَيْهِ قال: « إن الرجل يصدق حتى يكتب كذابًا » (٣) .

- وعبد اللّه بن عمر قال: سمعت رسول اللّه ﷺ يقول: « النميمة ، والشتيمة ، والحمية ؛ في النار ، لا يجتمعن في صدر مؤمن » (<sup>1)</sup> .

ويبين الرسول ﷺ أن الإصلاح بين المسلمين أرفع درجات العبادة وأرضاها للّه ولرسوله ؛ لأن التشاحن بين المواطنين يؤدي إلى انهيار الأمة وهلاكها :

- عن أبي الدرداء قال: قال رسول اللَّه عَلَيْ : « ألا أخبركم بأفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة ؟ » قالوا: بلى يا رسول اللَّه عَلَيْتُ ، قال: « إصلاح ذات البين الحالقة » (°).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الأدب، باب فيمن يهجر أخاه المسلم ( ٤٩١٥)، وأحمد في مسنده ( ٢٢٠/٤)، والبخاري في الأدب المفرد ( ٤٠٤)، والحاكم في المستدرك ( ١٦٣/٤) وقال : صحيح الاسناد ولم يخرجاه ووافقه الذهبي .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب فيمن يهجر أخاه المسلم ( ٤٩١٢ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٤٩١٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب البر والصلة ، باب تحريم النميمة ( ٢٦٠٦ ) وأحمد في مسنده ( ٣٧/١ ) ، والطبراني في الكبير ( ٩٩/٩ ) ، والألباني في الصحيحة ( ٨٤٥ ) والبخاري في الأدب المفرد ( ٤٢٥ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢١/٥٤٤ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٤٩٧/٣ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب ما جاء في الغيبة والنميمة ( ٩١/٨ ) وقال : رواه الطبراني من رواية محمد بن يزيد بن سنان عن أبيه وكلاهما ضعيف وقد وثقا .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي في البر والصلة ، باب ٥٦ ( ٢٥٠٩ ) وقال أبو عيسى : هذا حديث صحيح ، وأبو داود في الأدب ، باب في إصلاح ذات البين ( ٤٩١٩ ) ، وأحمد في مسنده ( ٦/ ٤٤٤ ) ، والبغوي في شرح السنة ( ٣/ ١٦٦٣ ) .

وترسي الشريعة موازين الحقوق الإنسانية بالعدالة الإلهية في الحياة الأخروية فمن حرم حقًا في الحياة الآخرة بوعد الصادق الأمين عليه :

- عن أنس قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « رجلان من أمتي جثيا بين يدي رب العزة فقال أحدهما : يا رب خذ لي مظلمتي من أخي ، فقال اللَّه تعالى : كيف تصنع بأخيك ولم يبق من حسناته شيء ، قال : يا رب فليحمل من أوزاري ، إن ذلك اليوم عظيم يحتاج الناس أن يحمل عنهم أوزارهم ، فقال اللَّه للطالب : ارفع بصرك فانظر ، فرفع رأسه ، فقال : يا رب أرى مدائن من ذهب ، وقصورًا من ذهب مكللة باللؤلؤ لأى نبي هذا ؟ أو لأي صديق هذا ؟ أو لأي شهيد هذا ؟ قال : هذا لمن أعطى الثمن ، قال : يا رب ومن يملك ذلك ؛ قال : أنت تملك ، قال : بماذا ؟ قال : عفوك عن أخيك ، قال : يا رب فإني قد عفوت عنه ، قال الله : فخذ بيد أخيك ، فأدخله الجنة » فقال رسول اللَّه عَيْلَةٍ عند ذلك : « اتقوا اللَّه وأصلحوا ذات بينكم ، فإن اللَّه يصلح بين المسلمين يوم القيامة » (١) .

وقد وضح الرسول ﷺ المكانة الرفيعة لمن يعفو عمن ظلمه ، أيًا كان نوع هذا الظلم ، لإرساء معالم حق أساسى في الشريعة ، وهو حق العفو والتسامح :

- عن سهل بن معاذ بن أنس ، عن أبيه ، عن رسول اللَّه عَلَيْ أنه قال : « أفضل الفضائل : أن تصل من قطعك ، وتعطى من منعك ، وتصفح عمن شتمك » (٢) .

- وعن الشعبي قال : قال عبادة بن الصامت ، ثم معاوية : سمعت رسول اللَّه عنه نصف سيئاته ، عَلَيْكُ يقول : « من أصيب بجسده بقدر نصف ديته فعفا ؛ كفر اللَّه عنه نصف سيئاته ، وإن كان ثلثًا أو ربعًا ؛ فعلى قدر ذلك » (٣) .

وضرب لنا الرسول ﷺ أروع الأمثلة بنفسه في العفو والتسامح ؛ ليكون قدوة للمؤمنين ، وسبيلًا للمتقين في الحفاظ على حقوق الإنسانية أجمعين :

- عن أبي بن كعب قال : لما كان يوم أحد ، قتل من الأنصار أربعة وستون

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٥٧٦/٤ ) ، وقال : صحيح ووافقه الذهبي ، المنذري والترغيب في الترهيب ( ٣٠٩/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٣٨/٣ ) ، والطبراني في الكبير ( ١٨٨/٢٠ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقى في السنن ، باب ما جاء في الترغيب في العفو عن القصاص ( ٥٦/٨ ) ، وأبو داود الطيالسي في مسنده ( ٨٠/١ ) .

رجلًا، ومن المهاجرين ستة ، فقال أصحاب رسول اللَّه عَلَيْتِهِ : لئن كان لنا يوم مثل هذا من المشركين لنربين عليهم ، فلما كان يوم الفتح قال رجل لا يعرف : لا قريش بعد اليوم ، فنادى منادى رسول اللَّه عَلَيْتِهِ : « أمن الأسود والأبيض ؛ إلا فلانًا وفلانًا » ناسًا سماهم ، فأنزل اللَّه تبارك وتعالى : ﴿ وَإِنْ عَافَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوفِبْتُم بِهِ مُ السَّا سماهم ، فأنزل اللَّه تبارك وتعالى : ﴿ وَإِنْ عَافَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوفِبْتُم بِهِ اللَّه عَلَيْنِ فَلَا اللَّه عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّه عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنِ الللهُ اللهُ عَلَيْنِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنِ الللهُ اللهُ ال

## الحق العاشر: حقهم في إدخال السرور عليهم

كما أوضحنا فيما سبق في كثير من الحقوق ، أنه لا يمكن أن يوجد قانون في حقوق الإنسان يهتم بالمشاعر القلبية مثل الشريعة الإسلامية ، فهي تحافظ على حقوق الإنسان قلبًا وقالبًا ، مادة وروحًا ، وذلك حتى لا يتحقق لذلك الإنسان انفصام في الشخصية ، فيجد المتطلبات المادية متوافرة ، ولكنه يعيش في صحراء وجدانية قاحلة ، لا يجد من يسعد قلبه ويؤنس روحه .

لذلك فإن هذا الحق لا يمكن أن يستهان به بأي حال من الأحوال ، فهو يمثل حنو الشريعة على الإنسانية في أمثل صورة تبين أن تلك الشريعة من لدن حكيم خبير حقًّا وعدلًا .

ونوضح كيف بينت السنة الشريفة الخطوات العملية لتحقيق هذا الحق لكل مسلم : وضحت السنة المباركة المكانة الرفيعة للمسلم إذا أدخل السرور على أخيه المسلم بكل الصور الممكنة :

- عن ابن عباس ، أن رسول الله ﷺ قال : « أحب الأعمال إلى الله بعد الفرائض : إدخال السرور على المسلم » (٢٠٠٠ .

ودعا الرسول ﷺ المسلمين إلى المشاركة الوجدانية والفعلية مع أصدقائهم بما يحقق لهم السرور . وإذا لم يجد بعض المسلمين إمكانيات مادية فلا يبخلون ببذل الجهد المعنوي وإدخال السرور على القلوب :

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٣٥/٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٠٣/١٢ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٣٩٤/٣ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ١٩٣/٨ ) وقال : رواه الطبراني في الأوسط وفيه إسماعيل بن عمرو البجلي وثقه ابن حبان وضعفه غيره .

- عن أبي ذرِّ قال: قال رسول اللَّه عَلَيْقِ: « لا يحقرن أحدكم شيئًا من المعروف، وإن لم يجد؛ فليلق أخاه بوجه طليق، وإن اشتريت لحمًا أو طبخت قدرًا؛ فأكثر مرقته، واغرف لجارك منه » (١).

- وعن أبي تميمة الهجيمي ، عن رجل من بلهجيم قال : قلت : يا رسول الله على الله وحده الذي إن مسك ضر فدعوته كشف عنك ، والذي إن ضللت بأرض قفر دعوته رد عليك ، والذي إن أصابتك سنة فدعوته أنبت عليك » قال : قلت : فأوصني ، قال : « لا تسبن أحدًا ، ولا تزهدن في المعروف ولو أن تلقى أخاك وأنت منبسط إليه وجهك ، ولو أن تفرغ من دلوك في إناء المستسقى ، واتزر إلى نصف الساق ، فإن أبيت ؛ فإلى الكعبين ، وإياك وإسبال الإزار ؛ فإن إسبال الإزار من المخيلة ، وإن الله تبارك وتعالى لا يحب المخيلة » (٢) .

وقد راعت السنة الشريفة أدق الخلجات المعنوية للمسلم ، فحرمت أن يتناجى اثنان دون الثالث لأن هذا يؤذى مشاعره ويحزنه :

- وعن عبد اللَّه ﷺ ، قال النبي ﷺ : « إذا كنتم ثلاثةً فلا يتناجى رجلان دون الآخر حتى تختلطوا بالناس ؛ أجل أن يحزنه » (٢) .

ولمزيد من إرساء حق المسلم في إدخال السرور عليه جعل الرسول عليه أن هذا الواجب الذي يؤديه المسلم لصديقه أو لأى شخص من معارفه ، فهو أنوار إيمانية يشر بها النبي علي في قبره ، وهذا ما يستوجب أن يشره الله تعالى : في الآخرة جزاءً وفاقًا من المولى الكريم .

#### الحق الحادي عشر : حقهم في المساندة والنصرة بالضوابط الشرعية

إن هذا الحق – لو طبق كما جاء في السنة الشريفة – لحقق لجميع المسلمين أعلى درجات الأمن والرقي والقوة في مواجهة الأعداء ، واحتلال المكانة اللائقة بانتسابهم إلى تلك الشريعة السمحاء . فالرسول عليه سن في سنته العصماء أسمى المبادئ

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في الأطعمة ، باب ما جاء في إكتار ماء المرقة ( ١٨٣٣ ) وأحمد في مسنده ( ١٥٥/٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب ما جاء في إسبال الإزار ( ٤٠٨٤ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٧٨/٥ ) ، والبيهقي

في السنن ( ٢٣٦/١٠) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٤٦٨/٣ ) ، والألباني في الصحيحة (١١٠٩ ) . <sup>^</sup>

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الاستئذان ، باب لا يتناجى اثنان دون الثالث ( ٦٢٩٠ ) ،
 ومسلم في صحيحه كتاب السلام ، باب تحريم مناجاة الاثنين دون الثالث بغير رضاه ( ٢١٨٤ ) .

والقوانين التي تكفل للمواطنين حقوقًا تجعلهم يعيشون في رخاء ووحدة سياسية لا تؤثر فيها سهام الأعداء .. وهذا ليس تعسفًا أو تحيرًا منا ، ولكنها مبادئ تعلن عن نفسها بكل جلاء .. وهذا ما سنعرضه فيما يلى :

تؤكد السنة على حق الإخوة الإيمانية في النصرة على الأعداء ، والمساندة في الطوارئ والنصح والمشورة أي التكافل الاجتماعي بكل صوره :

- قال ﷺ : « إن المسلم أخو المسلم لا يظلمه ، ولا يخذله ، ولا يسلمه في مصيبة نزلت به ، وإن يكن خيار العرب والموالي يحب بعضهم بعضًا لا يجدون من ذلك بدًا » (١) .

- وقال عَلَيْكُم : « المسلم أخو المسلم ، لا يظلمه ولا يشتمه ، ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته ، ومن فرج عن مسلم كربة فرج الله عنه بها كربة من كرب يوم القيامة ، ومن ستر مسلمًا ستره الله يوم القيامة » (٢) .

وقال على السلم أخو المسلم إذا لقيه رد الطيخ بمثل ما حياه أو أحسن من ذلك ، وإذا استنعته قصد السبيل وإذا استأمره نصح له ، وإذا استنصره على الأعداء نصره ، وإذا استنعته قصد السبيل يسره ونعت له ، وإذا استعاره الحد على العدو أعاره ، فإذا استعاره الحد على المسلم لم يعره ، وإذا استعاره الجنة أعاره ولا يمنعه الماعون » ، قالوا : يا رسول الله ما الماعون ؟ قال : « في الحجر ، وفي الماء والحديد » ، قالوا : أي الحديد ؟ قال : « قدر النحاس ، وحديد الفأس الذي يمتهنون به » ، قالوا : فما الحجر ؟ قال : « القدر الذي من حجارة » (\*) .

ويبين الرسول ﷺ حق كل مسلم أن يدافع عنه أخوه المسلم في مواقف الشدة التي قد يتعرض لها كل إنسان خلال رحلة الحياة :

- عن سهل بن معاذ بن أنس الجهني ، عن أبيه ، عن النبي ﷺ قال : « من حمى مؤمنًا من منافق » - أراه قال - « بعث الله ملكًا يحمي لحمه يوم القيامة من نار جهنم ، ومن رمى مسلمًا بشيء يريد شينه به ؛ حبسه الله على جسر جهنم ، حتى يخرج مما قال » (٤) .

وبين الرسول على ضوابط الحقوق والواجبات التي يجب أن تسود المجتمع

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٢٢/١٢ ) ، والسيوطي في جمع الجوامع ( ٥٨٩٨ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في البر والصلة (٣٢ ، ٥٨) ، وأحمد في مسنده ( ٣١١/٢ ، ٣٤/ ، ٢٠ ) ، والبيهقي في السنن ( ٩٢/٦ ، ٩٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه السيوطي في الدر المنثور ( ٤٠٠/٦ ) ، وابن كثير في تفسيره ( ١٨/٨ ٥ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب من رد عن مسلم غيبة ( ٤٨٨٣ ) ، وأحمد في مسنده ( ٤٤١/٣ ) ، والخرجه أبو داود في الترغيب والترهيب ( ١٩٢/٣ ) .

الإسلامي بما يحقق توازنات الشريعة المطلوبة ، فلا إفراط ولا تفريط ، بل كل ذلك يتم في إطار الحق والعدل ، حيث من حق المسلم على أخيه المسلم أن ينصره بإعانته على العدل ليس الظلم :

- عن جابر قال: اقتتل غلامان: غلام من المهاجرين، وغلام من الأنصار، فنادى المهاجر - أو المهاجرون - : يا للمهاجرين، ونادى الأنصاري: يا للأنصار، فخرج رسول الله عليه فقال: « ما هذا؟ دعوى أهل الجاهلية؟ » قالوا: لا يا رسول الله، إلا أن غلامين اقتتلا فكسع أحدهما الآخر، قال: « فلا بأس، ولينصر الرجل أخاه ظالماً أو مظلوماً ؛ إن كان ظالماً فلينهه ؛ فإنه له نصر، وإن كان مظلوماً ؛ فلينصره » (١).

- وعن أبي أمامة بن سهل بن حنيف ، عن أبيه ، عن النبي عَلِيْقِ أنه قال : « من أذل عنده مؤمن فلم ينصره وهو قادر على أن ينصره ؛ أذله الله على رءوس الخلائق يوم القيامة » (٢) .

ويحذر الرسول ﷺ أن يساند المسلم قومه على الظلم ؛ لأن هذا ضد مبادئ الحق ، فإذا دخل المسلم في معركة معينًا قومه على الظلم فقُتل فمات فهو على الجاهلية ؛ لأنه ضلَّ عن طريق الحق .

- عن عباد بن كثيرِ الشامي ، عن امرأةِ منهم يقال لها : فسيلة قالت : سمعت أبي يقول : سألت النبى فقلت : يا رسول الله ، أمن العصبية أن يحب الرجل قومه ؟ قال : « لا ، ولكن من العصبية أن يعين الرجل قومه على الظلم » (٣) .

- عن جندب بن عبد اللَّه البجلي قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « من قتل تحت راية عمية يدعو عصبية أو ينصر عصبية ؛ فقتلة جاهلية » (٤) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في البر والصلة ، باب نصر الأخ ظالمًا أو مظلومًا ( ٢٥٨٤ ) ، وأحمد في مسنده ( ٤٢٣/٣ ) .

<sup>(7)</sup> أخرجه أحمد في مسنده ( (7) (7) ) ، والطبراني في الكبير ( (7) ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( (7) ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في الفتن ، باب العصبية ( ٣٩٤٩ ) ، والبيهقي في السنن ( ٢٣٤/١٠ ) ، والبغوي في شرح السنة ( ١٢٣/١٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في الإمارة ، باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين ثم ظهور الفتن وفي كل حال وتحريم الخروج على الطاعة ومفارقة الجماعة ( ١٨٤٨ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٠٦/٢ ) ، والطبراني في الكبير ( ٢٠٥/٢ ) ، والألباني في الصحيحة ( ٤٣٤ ) وقوله : عمية : هي بضم العين وكسرها لغتان مشهورتان . والميم مكسورة مشددة والياء مشددة أيضا . قالوا : هي الأمر الأعمى حتى لا يستبين وجهه ، هكذا قاله أحمد بن حنبل والجمهور .

# الحق الثاني عشر: حقهم في الساعدة على مواجهة تحديات الإيمان

إن هذا الحق هو أساس متين للحفاظ على عقيدة الأمة الإسلامية والحفاظ على هويتها وملامح شخصيتها ؛ لأن كل حق سنته الشريعة له هدف يحقق رقي الأمة وترابطها ، ويحقق لها الخيرية اللائقة بها بانتسابها إلى شريعة سمحاء من رب السماء ، جاء بها خاتم الرسل والأنبياء علي ، ولذلك فمن توازنات الشريعة أنها جعلت كل حق يقابله واجب من كل مسلم ، حسب الدائرة التي يقع فيها وبما يتلائم مع سلطاته ومسئولياته . ونعرض فيما يلي ملامح السنة الشريفة في إرساء مفهوم هذا الحق ؛ ليتحقق الغاية المنشودة منه :

من واجب كل مسلم أن يتعاون مع أخيه على مواجهة الفتن التي تطرأ على الأمة :

- عن عبد الله بن حسان العنبري ، حدثتنى جدتاي صفية ودحيبة ابنتا عليبة - وكانتا ربيبتي قيلة بنت مخرمة وكانت جدة أبيهما - أنها أخبرتهما قالت: قدمنا على رسول الله عليه قالت : تقدم صاحبي - تعني حريث بن حسان وافد بكر بن وائل - فبايعه على الإسلام عليه وعلى قومه ، ثم قال : يا رسول الله ، اكتب بيننا وبين بني تميم بالدهناء أن لا يجاوزها إلينا منهم أحد إلا مسافر أو مجاور ، فقال : « اكتب له يا غلام بالدهناء » فلما رأيته قد أمر له بها ؛ شخص بي وهي وطني وداري ، فقلت : يا رسول الله ، إنه لم يسألك السوية من الأرض ؛ إذ سألك إنما هي هذه الدهناء ، عندك مقيد الجمل ومرعى الغنم ونساء بني تميم وأبناؤها وراء ذلك ، فقال : « أمسك يا غلام ، صدقت المسكينة ، المسلم أخو المسلم ، يسعهما الماء والشجر ، ويتعاونان على الفتان » (١) .

ومن حق كل مسلم أن يسانده أصدقاؤه ومعارفه من المسلمين في مواجهة نزغات الشيطان ؛ لأن هذا فيه سعادة المريء وسكينته وفيه صلاح الأمة بأسرها .

وتوضح السنة الشريفة أن من خير الأصحاب من يعين صاحبه على ذكر الله ، ويحفظ سر صاحبه فلا يفشيه ، فإذا ساد ذلك السلوك في المجتمعات ، أعان الكثيرين على البوح بما في صدورهم من أسرار وما يعانونه من مشكلات مما يقوّم كثيرًا من السلوك الخاطئ ويؤدي إلى حماية الشباب من الانحرفات :

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الحراج والإمارة باب ٣٦ ( ٣٠٧٠ ) .

- عن أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « إنما يتجالس المتجالسان بأمانة اللَّه تعالى : ، فلا يحل لأحدهما أن يفشي على صاحبه ما يخاف » (١) .

- عن حذيفة بن اليمان ، عن رسول الله عليه قال : « سيأتي عليكم زمان لا يكون فيه شيء أعز من ثلاثة : درهم حلال ، أو أخ يستأنس به ، أو سنة يعمل بها » (٢) .

ويبين لنا الرسول ﷺ أن حق كل مسلم في المساعدة على مواجهة تحديات الإيمان ينجي كل مواطن في الأمة من الهلاك ، ولذلك فإن اتحاد المسلمين على الحق يعتبر صيانة لكل فرد تحميه من مواجهة تيارات الباطل بصورها المتعددة :

- عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، أن رسول الله على قال : « كيف بكم وبزمان » - أو « يوشك أن يأتي زمان - يغربل الناس فيه غربلة ، تبقى حثالة من الناس قد مرجت عهودهم وأماناتهم ، واختلفوا فكانوا هكذا وشبك بين أصابعه » ، فقالوا : وكيف بنا يا رسول الله ؟ قال : « تأخذون ما تعرفون ، وتذرون ما تنكرون ، وتقبلون على أمر خاصتكم ، وتذرون أمر عامتكم » (٣) .

وتحذرنا السنة الشريفة من آثار التفريط في هذا الواجب على حقوق الفرد والأمة بأسرها ، حيث يعرضها لفتن كموج البحر لا نجاة منها بغير الاعتصام بشريعة الله :

- عن شقيق قال : سمعت حذيفة قال : كنا جلوسًا عند عمر شه فقال : أيكم يحفظ قول رسول الله عليه في الفتنة ؟ قلت : أنا ، كما قاله ، قال : إنك عليه - أو عليها - لجريء ، قلت : فتنة الرجل في أهله وماله وولده وجاره ؛ تكفرها الصلاة والصوم والصدقة والأمر والنهي ، قال : ليس هذا أريد ، ولكن الفتنة التي تموج كما يموج البحر ، قال : ليس عليك منها بأس يا أمير المؤمنين ؛ إن بينك وبينها بابًا مغلقًا ، قال : أيكسر أم يفتح ؟ قال : يكسر ، قال : إذًا لا يغلق أبدًا ، قلنا : أكان عمر يعلم الباب ؟ قال : نعم ، كما أن دون الغد الليلة إني حدثته بحديثٍ ليس بالأغاليط ،

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ١٩٧٩١ ) ، وابن المبارك في الزهد ( ٢٤٠ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ٨٨ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٣٧٠/٤ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب اتباع الكتاب والسنة ومعرفة الحلال من الحرام ( ١٧٢/١ ) وقال : رواه الطبراني في الأوسط وفيه روح بن صالح ضعفه ابن عدي ، وقال الحاكم : ثقة مأمون وذكره ابن حبان في الثقات وبقية رجاله موثقون .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في الفتن ، باب التثبت في الفتنة ( ٣٩٥٧ ) ، وأبو داود في الملاحم ، باب الأمر والنهي ( ٤٢٤٢ ) ، والألباني في الصحيحة ( ٤٢٤٢ ) .

فهبنا أن نسأل حذيفة ، فأمرنا مسروقًا فسأله ، فقال : الباب عمر (١) . الحق الثالث عشر : حقهم في التعامل بالشرف والمروءة

إن حق كل مسلم على أخيه المسلم أن يعامله بالشرف والمروءة مما يبعث روح الشهامة الإيمانية في قلوب المؤمنين ، وترجمة ما في قلوبهم إلى واقع فعلي يعكس آثاره على المجتمعات الإسلامية ، حتى لا تضيع معالم الدين في النفوس وسط طوفان التعاملات المادية ، مما يؤدي إلى ضياع الهوية ومعالم الشخصية للمجتمعات الإسلامية . لذلك نرى المنهاج النبوي الشريف يؤكد على معالم هذا الحق ، ويضع له الأسس الراسخة لتحقيقه .

وضع الرسول على مواصفات للمرؤة منها: ألا يكون الهدف الأساسي من الصداقة هو الربح المبنى على استغلال ثقتهم:

- وقال ﷺ : « ليس من المروءة الربح على الإخوان » <sup>(٢)</sup> .

ومن المروءة أن ينصت الأخ لأخيه بصدق ، وأن يسانده في المواقف الطارئة :

- قال عَلِيلِيَّةِ : « من المروءة أن ينصت الأخ لأخيه إذا حدثه ، ومن حسن المماشاة أن يقف الأخ لأخيه إذا انقطع شسع نعله » (٣) .

ومن المروءة عدم منع فضل الماء والخدمات الحيوية التي يطلبها منه صاحبه أو جاره في الحقل أو المصنع وفيها قوام معيشته :

- وقال ﷺ : « أكبر الكبائر : الشرك بالله ، وعقوق الوالدين ، ومنع فضل الماء ، ومنع الله ، ومنع فضل الماء ، ومنع الفحل » (١٠) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب مواقيت الصلاة ، باب الصلاة كفارة ( ٥٢٥ ) ، ومسلم في الفتن ، باب في الفتنة التي تموج كموج البحر ( ١٤٤ ) ، والترمذي في الفتن باب ٧١ ( ٢٢٥٨ ) ، وابن ماجه في الفتن ، باب ما يكون من الفتن ( ٣٩٥٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه العجلوني في كشف الخفاء ( ٢٤١/٢ ) ، وابن عساكر في تاريخه ( ١/٢٣٣/١٧ ) عن ابن عمرو ، والمناوي في التيسير ( ٤٥١/٥ ) ، وقال : ضعيف .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الخطيب البغداي في تاريخه ( ٣٩٤/٧ ) ، والمناوي في التيسير ( ٤٧/٦ ) وقال : ضعيف . (٤) أخرجه المترمذي في السنن ( ٣٠٠٣ ) وقال : هذا حديث حسن غريب . وأحمد في مسنده ( ٣٩٥/٣ ) ، والتبريزي في مشكاة المصابيح ( ٣٧٧٧ ) وقوله : منع الفحل : المراد به الذكر من الحيوانات يمنعه صاحبه من النزوان على الأنثى من الحيوانات إذا طلب منه وذلك إما للأجرة أو بخلًا ، أما إن تحقق ضعفه أو هزاله من ذلك فلا .

ومن المروءة البعد عن المنكر والغش والخديعة للأصدقاء ، والنفاق في الحديث والمواعيد ، فإن هذا يفقد المصداقية في أمانة الكلمة على مستوى المجتمع ككل :

- عن أبي بكرِ الصديق قال : قال رسول الله ﷺ : « ملعون من ضار مؤمنًا أو مكر به » (١) .
- وعن عبد اللَّه قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « من غشنا فليس منا ، والمكر والحداع في النار » <sup>(۲)</sup> .
- وعن ابن عباس قال : قال رسول اللَّه عِلَيْتُهِ : « من غشنا فليس منا ، ومن رمانا بالنبل فليس منا » (٣) .
- وعن أبي هريرة ، أن النبي ﷺ قال : « من شر الناس ذو الوجهين ؛ الذى يأتي هؤلاء بوجه ؛ وهؤلاء بوجه » (<sup>٤)</sup> .
- وعن سفيان بن أسيدِ الحضرمي قال: سمعت رسول اللَّه ﷺ يقول: «كبرت خيانةً أن تحدث أخاك حديثًا هو لك به مصدق وأنت له به كاذب » (°).
- وعن ابن عباس ، عن النبي عَلَيْكُ قال : « لا تمار أخاك ، ولا تمازحه ، ولا تعده موعدةً فتخلفه » (٦) .
- وعن أبي هريرة ، عن رسول اللَّه ﷺ أنه قال : « إني لا أقول إلا حقًا » قال بعض أصحابه : فإنك تداعبنا يا رسول اللَّه ، فقال : « إنى لا أقول إلا حقًا » (٧) .

(١) أخرجه الترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في الخيانة والغش ( ١٩٤١ ) وقال : حديث غريب ، والتبريزي في مشكاة المصابيح ( ٥٠٤٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان في صحيحه ( ٣٢٦/٢ ) ، والطبراني في الكبير ( ١٦٩/١٠ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ١٨٩/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان في صحيحه ( ٢١/١٢ ) ، والطبراني في الكبير ( ١٦٩/١٠ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب البر والصلة ، باب ذم ذي الوجهين وتحريم فعله ( ٢٥٢٦ ) ، وأبو داود في الأدب ، باب في ذي الوجهين ( ٤٨٧٢ ) .

<sup>(</sup>٥) أُخرجه أبو داود في الأدب ، باب في المعاريض ( ٤٩٧١ ) ، والبخاري في الأدب المفرد ( ٣٩٣ ) ، والبيهقي في السنن ( ١٩٣/١٠ ) والبغوى في شرح السنة ( ١٥٨/١٣ ) ، وأحمد في مسنده ( ١٨٣/٤ ) ، والبيهقي في مجمع الزوائد ( ١٤٢/١ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في المراء ( ١٩٩٥ ) و قال أبو عيسى : هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه ، والتبريزي في مشكاة المصابيح ( ٤٨٩٢ ) ، والنووي في الأذكار ( ٢٩٠ ) . (٧) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٤٠/٢ ) .

ومن المروءة الإجابة الصحيحة على أسئلة الأصدقاء بعيدًا عن الهوى والمصلحة الشخصية ، بل يجب أن تكون الإجابة نابعة من منهاج الحق :

- عن عامر بن سعد بن أبى وقاصٍ ، عن أبيه ، أن النبي ﷺ قال : « إن أعظم المسلمين جرمًا ؛ من سأل عن شيءٍ لم يحرم فحرم من أجل مسألته » (١) .

ومن المروءة البعد عن النفاق الاجتماعي الذي يؤدي إلى اختلال المنظومة الخلقية والقيمية للمجتمع ، كما يؤدي إلى شيوع صور الثنائية والازدواجية ، والتناقض بين الأفعال والاقوال ، وبين المظهر والجوهر ، وفقدان الثقة في الآخرين :

- قال تعالى في كتابه الكريم: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف: ٢، ٣].

- عن أبي بكرة قال : كنا عند النبي عَلِيْكُ ، فمدح رجل رجلًا ، فقال النبي عَلِيْكُ : « قطعت ظهره ، إذا كان أحدكم مادحًا صاحبه لا محالة فليقل : أحسبه والله حسيبه ، ولا أعذر على الله أحدًا ، أحسبه كذا وكذا ؛ إن كان يعلم ذلك منه » (٢) .

ومن المروءة البعد عن الغيبة لآثارها المدمرة في تقليل أواصر المودة والمحبة في المجتمعات الإسلامية ، ولذلك فقد حذرنا منها المولى جل شأنه أشد تحذير في كتابه الكريم :

﴿ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ۚ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتَا فَكَرِهْتُمُوهُ وَانَقُواْ اللَّهَ ۚ إِنَّ اللَّهَ تَوَابُ رَّحِيمٌ ﴾ [الحجرات: ١٢] .

ومن هذا المنطلق فقد نهى الرسول على الأصدقاء عن غيبة أصدقائهم :

وعن أبي هريرة ، أن رسول اللَّه ﷺ قال : « أتدرون ما الغيبة ؟ » قالوا : اللَّه ورسوله أعلم ، قال : « ذكرك أخاك بما يكره » قيل : أفرأيت إن كان في أخي ما أقول ؟ قال : « إن كان فيه ما تقول ؛ فقد اغتبته ، وإن لم يكن فيه ؛ فقد بهته » (٣) .

ومن المروءة عدم إلقاء التهم على المسلمين ، وخاصة تهمة الكفر ؛ لأنها أسهل التهم التي يمكن أن يلقيها كل مغرور في عقيدته على أخيه المسلم ، ولكنها من أصعبها عقابًا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة ، باب ما يكره من كثرة السؤال وتكلف ما لا يعنيه ( ٧٢٨٩ ) ، وأبو داود في السنة ، باب لزوم السنة ، ( ٤٦١٠ ) ، والتبريزي في مشكاة المصابيح ( ١٥٣ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب البر والصلة ، باب تحريم الغيبة ( ٢٥٨٩ ) والنسائي في السنن
 الكبرى ( ١١٥١٨ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٨٤/٢ ) .

# في الشريعة ، حفاظًا على وحدة الأمة وتماسكها :

- عن ابن عمر قال : قال رسول اللَّه عَيْكَ : « كفوا عن أهل لا إله إلا الله ، لا تكفروهم بذنب ، فمن أكفر أهل لا إله إلا اللَّه ؛ فهو إلى الكفر أقرب » (١) .

- وعن عبد الله بن مسعود قال : قال رسول الله على : « ما من مسلمين الا بينهما ستر من الله ، فإذا قال أحدهما لصاحبه : هجرًا ؛ هنك ستر الله ، وإذا قال : يا كافر؛ فقد باء بها أحدهما » (٢) .

ومن المروءة عدم إفساد الخادمة على من تعمل عندهم ، وعدم إفساد الزوجة على زوجها ؛ لأن فتح الباب في ذلك يؤدي إلى انهيار المجتمعات الإسلامية ، وهذا ما ترفضه الشريعة بشدة حفاظًا على دعائم الأمة ولبناتها :

- عن أبي هريرة قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « من خبب خادمًا على أهلها ؛ فليس منا ، ومن أفسد امرأةً على زوجها ؛ فليس هو منا » (٣) .

ومن المروءة البعد عن الوشاية بالأصدقاء ، وخيانة عهود الأمان ، وترويع المجتمعات ، وذلك لتحقيق السلام الاجتماعي المنشود بما يحقق قوة الأمة وتفرغها لمواجهة التحديات الخارجية :

- عن رفاعة القتباني قال: دخلت على المختار، فألقى لي وسادةً وقال: لولا أن أخي جبريل قام عن هذه لألقيتها لك، قال: فأردت أن أضرب عنقه، فذكرت حديثًا حدثنيه أخي عمرو بن الحمق قال: قال رسول اللَّه عَلَيْتٍ : « أيما مؤمنٍ أمن مؤمنًا على دمه فقتله فأنا من القاتل بريء » (1).

- وعن عمرو بن شعيبٍ ، عن أبيه ، عن جده ، عن النبي ﷺ أنه قال : « من حمل علينا السلاح فليس منا ، ولا رصد بطريقِ » (°) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٣٠٨٩ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٧٧/١٠ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب (٤٦٧/٣ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فين لعن مسلمًا أو رماه بكفر ( ٦٦/٨ ) وقال : رواه الطبراني والبزار باختصار وفيه يزيد بن أبي زياد وحديثه حسن وفيه خلاف وبقية رجال البزار ثقات .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٩٧/٢ ) ، والبيهقي في السنن ، باب التشديد على من خبب خادمًا
 (٨) ، والألباني في الصحيحة ( ٣٢٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٢٤/٥ ) والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٨٥/٦ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في مسنده (١٥٠/٢).

ويسجل لنا الرسول ﷺ منهاجًا تطبيقيًا في تلقين الصحابة كيف يتعاملون في إطار المروءة الإيمانية بالعفو عن الإساءة مع المعارف من المسلمين :

- عن أبي هريرة ، أن رجلًا شتم أبا بكر والنبى عَلِيَّةٍ جالس ، فجعل النبي عَلِيَّةٍ وقام ، فلحقه يعجب ويتبسم ، فلما أكثر ، رد عليه بعض قوله ، فغضب النبي عَلِيَّةٍ وقام ، فلحقه أبو بكر فقال : يا رسول اللَّه عَلِيَّةٍ ، كان يشتمني وأنت جالس ، فلما رددت عليه بعض قوله غضبت وقمت ؟ قال : « إنه كان معك ملك يرد عنك ، فلما رددت عليه بعض قوله ؛ وقع الشيطان ؛ فلم أكن لأقعد مع الشيطان » ثم قال : « يا أبا بكر ، ثلاث كلهن حقّ : ما من عبد ظلم بمظلمة فيغضي عنها للَّه عَلَىٰ ؛ إلا أعز اللَّه بها ثلاث كلهن حقّ : ما من عبد ظلم بمظلمة فيغضي عنها للَّه عَلَىٰ ؛ إلا أعز اللَّه بها نصره ، وما فتح رجل باب عطية يريد بها صلة ؛ إلا زاده اللَّه بها كثرة ، وما فتح رجل باب مسألة يريد بها قلة » (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٣٦/٢ ) . والطبراني في الأوسط ( ١٩٠/٧ ) والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب مكارم الأخلاق والعفو عمن ظلم ( ١٩٠/٨ ) وقال : روى أبو داود منه إلى قوله : فلم أكن لأقعد مع الشيطان رواه أحمد والطبراني في الأوسط بنحوه ورجال أحمد رجال الصحيح .

الدائرة الثانية

دائرة المجتمع

# الْبَابُلَرَابُعُ حقوق الأيتام

إن حقوق الأيتام التي أقرها الإسلام تعتبر سبقًا في تاريخ البشرية لم يسبق لها مثيل، وهي صرخة مدوية في أعماق التاريخ تحرر القلوب من قسوتها، وتنبه النفوس من غفلتها. ولا شك أن حقوق الأيتام تنبع من رحمة الإسلام، التي أرسل بها المولى كان رسوله الأمين رحمة للعالمين ليحمي البشرية من ويلات شهواتها. والرحمة كلمة واسعة شاملة لجميع أنواع الخير، وعندما تصبح شريعة من شرائع الإسلام، فهذا يعني رقي الإنسان وهو يتعامل مع البشر على اختلاف أجناسهم واحتياجاتهم وهو يعني سمو الإسلام وتشريعاته، فلا توجد قوانين تنص في موادها على حق الإنسان في الرحمة، وذلك ما تنفرد به الشريعة الإسلامية التي جعلت الرحمة مشتقة من اسم عظيم من أسماء الله الحسني ندعوه بها في كل صلاة، وعليها تقوم السماوات والأرض، وتستقيم بها أمورهم (۱)، وهذا ما أكده الرسول عليه عندما قال في الحديث الشريف:

- عن أبى هريرة ، عن النبي ﷺ قال : « إن لله مائة رحمة ، قسم منها رحمة بين جميع الخلائق ؛ فبها يتراحمون ، وبها يتعاطفون ، وبها تعطف الوحش على أولادها ، وأخر تسعة وتسعين رحمة يرحم بها عباده يوم القيامة » (٢) .

فالرحمة ضد العنف الذي أجهد البشرية ، وجعلها تعيش في حروب مدمرة من أجل السيطرة على موارد الشعوب وثرواتها لإرضاء شهواتها ؟ ومن أجل ذلك فإن حقوق الأيتام مظهر من مظاهر تلك الرحمة التي بعثها الله في قلوب المؤمنين ؟ ليحصل الإنسان على حقوقه المادية والمعنوية مهما اشتدت الابتلاءات والمحن .

ونعرض فيما يلى نهج المصطفى الأمين في العطف على اليتيم في أحاديث نبوية

<sup>(</sup>١) حقوق اليتيم : سلسلة الحقوق : الشيخ طه عبد اللَّه العفيفي - مكتبة وهبة .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في الزهد ، باب ما يرجى من رحمة اللَّه يوم القيامة ( ٤٢٩٣ ) وأحمد في مسنده

<sup>(</sup> ٣١٢/٤ ) ، والطبراني في الكبير ( ٣٠٧/٦ ) ، وابن كثير في التفسير ( ٣٧٩/٣ ) .

**٢٤٤** حقوق الأيتام

# لا يوجد لها مثيل في أي مواد قانونية :

# الحق الأول : حق اليتيم في حسن المعاملة والرحمة

إن المنهاج النبوي الشريف لا ينظر إلى اليتيم فقط على أنه مخلوق يحتاج إلى متطلبات الحياة التي تجعله يعيش كريمًا ، بل ينظر إليه على أنه إنسان حرم من أهم مصدر للرعاية والحنان والدفء والأمان ، وهو الأب ؛ لذلك فقد اهتم النهج النبوى بحفز قلوب المؤمنين على القيام بدور الأب البديل بالنسبة للطفل اليتيم . ويحقق هذا النهج هدفه بالتوجيهات التالية :

اتجه الرسول عَيْنَ بداية إلى سد الاحتياجات المادية لليتيم ، وبين المكانة الرفيعة لمن يقوم بهذا الدور :

- عن أبي هريرة قال: قال رسول اللَّه ﷺ: « إذا صنع لأحدكم خادمه طعامه ثم جاءه به وقد ولي حره ودخانه ؛ فليقعده معه فليأكل ؛ فإن كان الطعام مشفوهًا قليلًا ؛ فليضع في يده منه أكلةً أو أكلتين » قال داود: يعنى لقمةً أو لقمتين (١).
- عن أبي أمامة ، أن رسول اللَّه ﷺ قال : « من مسح رأس يتيم لم يمسحه إلا للَّه ؛ كان له بكل شعرةٍ مرت عليها يده حسنات ، ومن أحسن إلى يتيمةٍ أو يتيم عنده ؛ كنت أنا وهو في الجنة كهاتين « وفرق بين أصبعيه السبابة والوسطى » (٢) .
- وعن مالك بن عمرو القشيري قال: سمعت رسول اللَّه عَلَيْ يقول: « من أعتق رقبة مسلمة ؛ فهي فداؤه من النار » قال عفان: مكان كل عظم من عظام محرره بعظم من عظامه « ومن أدرك أحد والديه ثم لم يغفر له ؛ فأبعده الله ، ومن ضم يتيمًا من بين أبوين مسلمين » قال عفان: « إلى طعامه وشرابه حتى يغنيه اللَّه ؛ وجبت له الجنة » (٢) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الإيمان ، باب التغليظ على من قذف مملوكه بالزنى ( ١٦٦٣) ، وأخرجه مسلم في صحيحه كتاب الإيمان ، باب التغليظ على من قذف مملوك في الأطعمة ، باب ما جاء في الأكل مع المملوك والعيال ( ١٨٥٣) وقال : قال أبو عيسى : هذا حديث حسن صحيح وأبو خالد وللماعيل اسمه سعد ، وأحمد في مسنده ( ٣٨٨/١) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٥٠/٥) ، والطبراني في الكبير ( ٢٨٤/٨) ، والبغوي في شرح السنة ( ٢٤/١٣) . (٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٥٠/٤) ، والطبراني في الكبير ( ٢٩٩/١٩) ، والهيشمي في مجمع الزوائد ، باب ما جاء في البر وحق الوالدين ( ١٣٩/٨) ، وقال : رواه أحمد وفي بعض طرقها : أيما مسلم ضم يتيمًا بين أبوين مسلمين إلى طعامه وشرابه حتى يستغنى وجبت له الجنة البتة فذكر نحوه وإسناده حسن .

- عن عبد الله بن عباس قال: قال رسول الله عَيْكِيَّةِ: « من عال ثلاثةً من الأيتام ؛ كان كمن قام ليله ، وصام نهاره ، وغدا وراح شاهرًا سيفه في سبيل الله ، وكنت أنا وهو في الجنة أخوين كهاتين أختان ، وألصق إصبعيه السبابة والوسطى » (١) .

توج الرسول عَيْنِيِّمُ الرعاية المادية للأيتام بالرعاية المعنوية ، فدعا المسلمين إلى ضرورة الإحسان إلى اليتيم ، ومراعاة تقوى الله فيه ، فهذا يساعد على صفاء القلوب ، وتحقيق الهدف الذي يسعى إليه المؤمنون ، وهو خيري الدنيا والآخرة :

- عن أبي هريرة ، عن النبي عَيِّلِيَّةٍ قال : « خير بيت في المسلمين : بيت فيه يتيم يحسن إليه ، وشر بيت في المسلمين : بيت فيه يتيم يساء إليه » (٢) .

- وعن بقية قال: سمعت ثابت بن العجلان يقول: بلغني أن رسول الله عَلِيْتُم قال: « من وضع يده على رأس يتيم ترحمًا ؛ كانت له بكل شعرة تمر يده عليها حسنة » (٣) .

واتجه الرسول ﷺ اتجاهًا ثالثًا لرسم معالم حق اليتيم في حسن المعاملة والرحمة ، حيث حفز الأم التي مات عنها زوجها أن تتفرغ لرعاية الأيتام الصغار ، ولا تتجه إلى الزواج الذي قد يشغلها عن رسالتها أو يعرض الأيتام لمتاعب هم في غنى عنها . فبين الرسول المكانة العظمى في الآخرة التي تنتظر تلك المرأة المجاهدة :

- عن ابن عمر - يرفعه - : « ثلاثة في ظل العرش يوم القيامة يوم لا ظل إلا ظله : واصل الرحم يزيد اللَّه في رزقه ويمد في أجله ، وامرأة مات زوجها وترك عليها أيتامًا صغارًا فقالت : لا أتزوج ، أقيم على أيتامي حتى يموتوا أو يغنيهم اللَّه ، وعبد صنع طعامًا فأضاف ضيفه وأحسن نفقته ، فدعا عليه اليتيم والمسكين فأطعمهم لوجه الله تعالى » (أ) .

#### الحق الثاني : حق اليتيم في الحفاظ على أمواله

حرصت الشريعة حرصًا بالغًا على حفظ أموال اليتامى حتى يبلغوا مرحلة الرشد في التصرف في أموالهم ، وحذرت من تسول له نفسه بالاستيلاء على تلك الأموال

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في الأدب ، باب حق اليتيم ( ٣٦٨ ) والمنذري في الترغيب والترغيب ( ٣٣٥/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في الأدب ، باب حق اليتيم ( ٣٦٧٩ ) ، والطبراني في الأوسط ( ٩٩/٥ ) ، والبخاري في الأدب المفرد ( ١٣٧ ) والبغوي في شرحُ السنة ( ٤٣/١٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن المبارك في الزهد ( ٢٢٩ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الشوكاني في فيض القدير ( ٣١٨/٣ ) ، والديلمي في مسند الفردوس ( ٣٣٤٩ ) .

نتيجة ضعف الأيتام ، وعدم قدرتهم على الرقابة على أموالهم .. قال تعالى في كتابه الكريم : ﴿ وَمَانُوا ٱلْمِنَائَةُ أَنَهُ أَنَهُ أَلَهُ أَلَهُمْ إِلَىٰ آمَوَالِكُمُ ۖ إِلَهُ الْحَرِيمِ : ﴿ وَمَانُوا ٱلْمَوَالُكُمْ وَلَا تَنَبَدُلُوا الْحَرِيثِ وَلَا تَأْكُلُوا أَمَوَالُكُمْ إِلَىٰ آمَوَالِكُمُ ۖ إِلَهُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللّهُ

ومن هذا المنطلق فقد وضحت السنة الشريفة المنهاج التطبيقي لدستور القرآن في الحفاظ على أموال الأيتام حذرت السنة من الاعتداء على أموال الأيتام بأي صورة من الصور :

- عن أبي هريرة قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « إني أحرج عليكم حق الضعيفين : اليتيم ، والمرأة » (١) .

- عن أبي هريرة ، أن رسول اللَّه عَلَيْتُهِ قال : « اجتنبوا السبع الموبقات » قيل : يا رسول اللَّه عَلَيْتُهِ ، وما هن ؟ قال : « الشرك باللَّه ، والسحر ، وقتل النفس التي حرم اللَّه إلا بالحق ، وأكل الربا ، وأكل مال اليتيم ، والتولي يوم الزحف ، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات » (٢) .

- وعن جابر قال : قلت : يا رسول الله ﷺ مما أضرب منه يتيمي ؟ قال : مما كنت ضاربًا منه ولدك غير واق مالك بماله ولا متأثل من ماله مالًا (٣) .

ودعت السنة الشريفة إلى المتاجرة في مال اليتيم حرصًا عليه من النقصان نتيجة دفع الزكاة عن هذا المال ، وقد طبق الصحابة هذه التوصيات حرصًا على إقامة دعائم الحق :

- عن عمرو بن شعيب ، عن أبيه ، عن جده ، أن النبي عَلِيْتُهِ خطب الناس فقال : « ألا من ولي يتيمًا له مال ؛ فليتجر فيه ، ولا يتركه حتى تأكله الصدقة » (<sup>1)</sup> .

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٦٣/١ ) وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب إنصاف القاضي في الحكم وما يجب عليه من العدل فيه لما في الظلم من عظيم الوزر ( ١٣٤/١٠ ) ، والألباني في الصحيحة ( ١٠١٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الوصايا ، باب ما جاءً في التشديد في أكل مال اليتيم ( ٢٨٧٤ ) ، والبيهقي في السنن ، الكبرى باب ما جاء في استقبال القبلة بالموتى ( ٤٠٨/١٠ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان في صحيحه ( ١٠/١٠ ) ، والبيهقي في السنن ، باب الولي يأكل من مال اليتيم
 مكان قيامه عليه بالمعروف إذا كان فقيرًا ( ٤/٦ ) ، والطبراني في الصغير ( ٨٩/١ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في الزكاة ، باب ما جاء في زكاة مال اليتيم ( ٦٤١ ) ، والدارقطني في السنن ( ١٠٩/٢ ) .

- وعن مالك أنهم بلغهم : أن عمر بن الخطاب قال : اتجروا في أموال اليتامى لا تأكلها الزكاة (١) .

– وعن علي : أنه كان يزكي أموال ولد أبي رافع وكانوا أيتامًا في حجره <sup>(٢)</sup> .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان ( ٤٠١/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك في الموطأ كتاب الزكاة ، باب زكاة أموال اليتامى والتجارة لهم فيها ( ٥٨٨ ) وابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٠٠/١٠ ) .

الدائرة الثانية

دائرة المجتمع

# الْبَالِكَكَامِسُ حقوق المرضى

إن المرض يعني نوعًا من العجز المؤقت عن ممارسة الحياة ، وقد يكون في بعض الحالات عجزًا كليًا .. ولهذا يعتبر المريض من أصحاب الاحتياجات الحاصة ، وتلك الاحتياجات تتمثل في عون معنوى وعون مادي .. وهذا مما قد يغفل عنه البعض في كثير من الأحيان لانشغالهم بالسعي في الحياة ودواماتها ؛ لذلك فقد حرصت الشريعة على تولية المريض عناية خاصة ، بما يحقق للمريض الأمن النفسي في المقام الأول ، وهذا تعجز عنه كل قوانين التأمين الصحي والرعاية الاجتماعية .

إن حقوق المرضى التي فرضتها الشريعة كواجبات على الأصحاء ، تبلغ في قوتها ومثاليتها ما تقف معه العقول حائرة من عظمة ذلك الدين الذي لم يغفل أي حق للإنسان في كل لحظات حياته ، وفي كل ظروفه التي تدور بها عجلة الحياة مما يحقق للإنسان أعلى درجات الأمن النفسي والمعنوي ، ويحقق الترابط والسلام الاجتماعي وهذا ما يعجز عن تحقيقه أكثر القوانين التي تدعى الحضارة والرقى (١) .

ونعرض فيما يلي حقوق المرضى التي تساعدهم على اجتياز محنة المرض بسكينة واطمئنان ، حتى يخرجوا من جديد للمشاركة في الحياة بإيجابية مما يشكل حقوقًا لمواطنين آخرين .

## الحق الأول: حق المريض في الأمل والرعاية

تحرص السنة الشريفة على بعث الأمل في نفوس المرضى فتوجه الأصحاء إذا دخلوا على المريض أن يطمئنوه بطول الأجل لترضيه نفسه ، وذهاب دواعي اليأس والحزن عنده :

- عن أبي سعيد الحدري قال : قال رسول اللَّه عَلِيْكِيْم : « إذا دخلتم على المريض ؛ فنفسوا له في أجله ؛ فإن ذلك لا يرد شيئًا ، ويطيب نفسه » (٢) .

<sup>(</sup>١) حقوق المريض : سلسلة الحقوق : الشيخ طه عبد الله العفيفي – مكتبة وهبة .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في الطب ، باب ٣٥ ( ٢٠٨٧ ) وقال : غريب ، وابن ماجه في الجنائز ، باب ما
 جاء في عيادة المريض ( ١٤٣٨ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٤٥/٢ ) .

وتوجه السنة زائري المريض أن يرعوه بكل عاطفة وحنان ، فيضعون يدهم على جبينه ويسألونه عن أحواله و يطلبون منه الدعاء :

- عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله ﷺ: « إذا دخل أحدكم على مريض فليصافحه ، وليضع يده على جبهته ، وليسأله كيف هو ، ولينسئ له في الأجل ، ويسأله أن يدعو له ؛ فإن دعاء المريض كدعاء الملائكة » (١) .

وتحرص السنة الشريفة على حفز همم المؤمنين في عيادة المبتلين ، فتخبرهم أن دعاءهم مستجاب كدعاء الملائكة وأن رحمة الله تغمر المكان وذلك لمزيد من الاهتمام بالمريض ورعايته :

- عن عمر بن الخطاب قال : قال لي النبي عَلِيْكِم : « إذا دخلت على مريضٍ ؛ فمره أن يدعو لك ؛ فإن دعاءه كدعاء الملائكة » (٢) .
- عن أبي أمامة ﷺ ، أن رسول اللَّه ﷺ قال : « تمام عيادة المريض : أن يضع أحدكم يده على جبهته » أو قال : « على يده فيسأله كيف هو ، وتمام تحياتكم بينكم المصافحة » (٣) .
- عن أبي سعيدِ الخدري قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « عودوا المرضى ، واتبعوا الجنائز ؛ تذكركم الآخرة » (<sup>٤)</sup> .

وترسم السنة الشريفة بعض الخطوط العامة التي تبعث الأمل في المريض وتحقق له الرعاية اللازمة ، ومنها : وضع اليد على الجبهة وسؤاله عما يتعبه ، ويصافحه إذا كانت حالته تسمح بذلك ويطمعه ما يشتهيه إن كان ذلك الطعام يسمح به الطبيب :

- عن سلمان قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « من أطعم مريضًا شهوته ؛ أطعمه اللَّه

<sup>(</sup>۱) أخرجة المنذري في الترغيب والترهيب ( ٣٢٢/٤ ) ، والتبريزي في مشكاة المصابيح ( ١٥٨٨ ) - ولينسئ : النسيء : التأخير يقال : نسأت الشيء نساً ، وأنسأته إنساء ؛ إذا أخرجته . النهاية ( ٥/ ٤٤ ) . (٢) أخرجه ابن ماجه في الجنائز ، باب ما جاء في عيادة المريض ( ١٤٤١ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٣٢٢/٤ ) وقال : رواه ابن ماجه ورواته ثقات مشهورون إلا أن ميمون بن مهران لم يسمع من عمر ، والتبريزي في مشكاة المصابيح ( ١٥٨٨ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في الآداب والاستئذان ، باب ما جاء في المصافحة ( ٢٧٣١ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢٦٨/ ) ، والطبراني في الكبير ( ٧٨٥٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٨/٣ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٢٢١/٧ ) ، والطبراني في الأوسط ( ٢٠١٤ ) .

من ثمار الجنة » <sup>(١)</sup> .

#### الحق الثاني : حق المريض في الأنس بالأحباب والأصدقاء

نظرًا لانشغال معظم الناس في دوامات الحياة وأعبائها فإن السنة الشريفة أنبأت عن عطايا الله التي لا تنفذ لمن يزور المريض ، وذلك حتى يسارع المسلمون في زيارة المريض ، بما يحفظ له حقه في الأنس بالأحباب والأصدقاء . ونعرض فيما يلي أحاديث متعددة عن الثواب العظيم لمن يزور المريض ، وذلك حدبا من الشريعة على المريض في أزمته ، ورفعا لروحه المعنوية بالإحساس بالمشاركة الوجدانية من الدائرة الاجتماعية التي يعيش فيها :

- عن علي قال : سمعت رسول اللَّه ﷺ يقول : « من أتى أخاه المسلم عائدًا ؟ مشى في خرافة الجنة حتى يجلس ، فإذا جلس ؛ غمرته الرحمة ، فإن كان غدوةً ؟ صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يمسي ، وإن كان مساءً ؛ صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يمسي ، وإن كان مساءً ؛ صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يصبح » (٢) .

- وعن ثوير - هو ابن أبي فاختة - عن أبيه قال : أخذ علي بيدي قال : انطلق بنا إلى الحسن نعوده ، فوجدنا عنده أبا موسى ، فقال علي عليه السلام : أعائدًا جئت يا أبا موسى أم زائرًا ؟ فقال : لا بل عائدًا ، فقال علي : سمعت رسول الله عليه يقول : « ما من مسلم يعود مسلمًا غدوةً ؛ إلا صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يصبح ، وكان له عسي ، وإن عاده عشيةً ؛ إلا صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يصبح ، وكان له خريف في الجنة » (٣) .

- عن أنس بن مالكِ قال : قال رسول اللّه عَيْنَا : « من توضأ فأحسن الوضوء وعاد أخاه المسلم ؛ محتسبًا بوعد من جهنم مسيرة سبعين خريفًا » قلت : يا أبا حمزة ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في مسنده (٣٩٥/٣) ، الهيثمي في الزوائد ، باب فيما يشتهيه المريض (٩٧/٥) . (٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٨١/١) ، والبخاري في الأدب المفرد ( ٣٤٥) والهيثمي في موارد الظمآن ( ٧١٢) وقوله : خرافة : أي في اجتناء ثمرها . يقال : خرفت النخلة أخرفها .. النهاية ( ٢٤/٢) وأخرجه الترمذي في الجنائز ، باب ما جاء في عيادة المريض ( ٩٦٩) وقال : حسن غريب ، وأبو داود في الجنائز ، باب في فضل العيادة على وضوء ( ٣٦١٤) ، وأحمد في مسنده ( ١٢٠/١) (٣) أخرجة الترمذي في الجنائز ، باب ما جاء في العيادة المريض ( ٩٦٩) وقال : حسن غريب ، وأبو داود في الجنائز ، باب في فضل العيادة على وضوء ( ٣٦١٤) ، وأحمد في مسنده ( ١٢٠/١) .

۲۵۲ — حقوق المرضى

وما الخريف ؟ قال : العام (١)

- عن أبي هريرة قال: قال رسول اللّه ﷺ: « من عاد مريضًا ، أو زار أخًا له في اللّه ؛ ناداه منادِ : أن طبت وطاب ممشاك ، وتبوأت من الجنة منزلًا » (٢) .

- وعن جابر قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « انطلقوا بنا إلى البصير الذي في بني واقف نعوده وكان رجلًا أعمى » <sup>(٣)</sup> .

- وعن هارون بن أبي داود قال: أتيت أنس بن مالكِ فقلت: يا أبا حمزة ، إن المكان بعيد ونحن يعجبنا أن نعودك ، فرفع رأسه فقال: سمعت رسول الله عليه يقول: « أيما رجلٍ يعود مريضًا ؛ فإنما يخوض في الرحمة ، فإذا قعد عند المريض غمرته الرحمة » قال: فقلت: يا رسول الله هذا للصحيح الذي يعود المريض فالمريض ما له؟ قال: « تحط عنه ذنوبه » (٤).

- وعن أنس بن مالك قال : كان رسول اللَّه عَلَيْهُ إذا فقد الرجل من إخوانه ثلاثة أيام سأل عنه ، فإن كان غائبًا دعا له ، وإن كان شاهدًا زاره ، وإن كان مريضًا عاده ، ففقد رجلًا من الأنصار في اليوم الثالث ، فسأل عنه ، فقيل : يا رسول اللَّه عَلَيْهُ تركناه مثل الفرخ لا يدخل في رأسه شيء إلا خرج من دبره ، قال رسول اللَّه عَلَيْهُ لبعض أصحابه : « عودوا أخاكم » قال : فخرجنا مع رسول اللَّه عَلَيْهُ نعوده ، وفي القوم أبو بكر وعمر ، فلما دخلنا عليه إذا هو كما وصف لنا ، فقال رسول اللَّه عَلَيْهُ : « كيف تجدك ؟ » قال : لا يدخل في رأسي شيء إلا خرج من دبري ، قال : ومم ذاك ؟ » قال : يا رسول اللَّه مررت بك وأنت تصلي المغرب فصليت معك وأنت تقرأ هذه السورة ﴿ الْقَارِعَةُ ﴾ [الغارعة : ١ ، ٢] إلى آخرها ﴿ نَازً وأنت تقرأ هذه السورة ﴿ الْقَارِعَةُ ﴾ والغارعة : ١ ، ٢] إلى آخرها ﴿ نَازً وأنت تقرأ هذه السورة ﴿ الْقَارِعَةُ ﴾ والغارعة : ١ ، ٢] إلى آخرها ﴿ نَازً اللهِ مَارَبُ اللهِ مَا الْقَارِعَةُ ﴾ والغارعة : ١ ، ٢] إلى آخرها ﴿ نَازً اللهِ وَانْتَ لَعْرَاهُ هَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الجنائز ، باب في فضل العيادة على وضوء ( ٣٠٨١ ) ، والطيراني في الوسيط ( ١ / ٣٠٨ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١٦٤/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في زيارة الإخوان ( ٢٠٠٨) وقال : حسن غريب ، وابن ماجه في الجنائز ، باب ما جاء في ثواب من عاد مريضًا ( ١٤٤٣) ، وأحمد في مسنده ( ٤٣٣/٢ ) . (٣) أخرجه البيهقي في السنن ، باب من سمى المرأة قارورة والفرس بحرًا على طريق التشبيه أو سمى الأعمى بصيرًا ( ٢٠٠/١٠) والألباني في الصحيحة ( ٢١٥) ، وابن حجر في فتح الباري ( ٢٨٦/١١) ، والخطيب البغدادي في تاريخ بغداد ( ٤٣١/٧ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٥٥/٣ ) ، والطبراني في الأوسط ( ٣٥٣/٨ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب عيادة المريض ( ٢٩٧/٢ ٩ وقال : رواه أحمد والبزار ورجال أحمد رجال الصحيح .

عَالِيكُم ﴾ [التارعة: ١١] قال : فقلت : اللهم ما كان لي من ذنب أنت معذبي عليه في الآخرة ؛ فعجل لي عقوبته في الدنيا ، فنزل بي ما ترى ، قال رسول الله ﷺ : «بيس ما قلت ، ألا سألت الله أن يؤتيك في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة ويقيك عذاب النار » ، قال : فأمره النبي ﷺ ، فدعا بذلك ، ودعا له النبي ﷺ ، قال : فقام كأنما نشط من عقال ، قال : فلما خرجنا قال عمر : يا رسول الله حضضتنا آنفًا على عيادة المريض ، فما لنا في ذلك ؟ قال رسول الله ﷺ : «إن المرء المسلم إذا خرج من بيته يعود أخاه المسلم خاض من الرحمة إلى حقويه ، فإذا جلس عند المريض غمرته الرحمة وغمرت المريض الرحمة ، وكان المريض في ظل عرشه ، وكان العائد في ظل قدسه ، ويقول الله لملائكته : انظروا كم احتبسوا عند المريض للعود فيقولون : أي رب فواقًا إن كان احتبسوا فواقًا ، فيقول الله لملائكته : اكتبوا لعبدي عبادة ألف سنة قيام ليله فواقًا إن كان احتبسوا أو فيقولون : ساعة إن كان احتبسوا ساعة ، فيقول : اكتبوا دهرًا ، والدهر عشرة احتبسوا ؟ فيقولون : ساعة إن كان احتبسوا ساعة ، فيقول : اكتبوا دهرًا ، والدهر عشرة الخف سنة ، إن مات قبل ذلك دخل الجنة ، وإن عاش لم يكتب عليه خطيئة واحدة ، وإن كان صباحًا صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يمسي وكان في خواف الجنة ، وإن كان ماء عليه سبعون ألف ملك حتى يصبح ، وكان في خواف الجنة ، وإن كان مساء صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يصبح ، وكان في خواف الجنة ، وإن كان مساء صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يصبح ، وكان في خواف الجنة » (١) .

# الحق الثالث : حق المريض في الدعاء له

إن الإسلام دين الرحمة و المحبة و العطاء ، و تهدف الشريعة في أصولها و فروعها إلى التواصل النوراني وتحقيق الأخوة الإيمانية في أجلي صورها و أسمى معانيها ؟ لذلك نجد الشريعة تضع أصولًا في الدعاء للمريض ؛ ليتحقق ذلك التواصل النوراني فيساعد على الشفاء .

ويحثنا الرسول ﷺ على الدعاء للمريض ، ويعلمنا كيفية الدعاء وصيغته حتى تتحقق الفاعلية المطلوبة منه ، وعدًا من المولى عَلَيْلُهُ، وصدقًا من رسوله الأمين في تبليغ رسالته :

- عن ابن عباسٍ ، عن النبي عَلَيْ قال : « من عاد مريضًا لم يحضر أجله فقال عنده سبع مرارٍ : أسأل الله العظيم رب العرش العظيم أن يشفيك ؛ إلا عافاه الله من

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو يعلى في مسنده (١٥١/٦) ، وابن شيبة في مصنفه (٤٤٣/٢ ) .

٢٥٤ — حقوق المرضى

ذلك المرض » (١).

- وعن ابن عمرِو قال : قال النبي ﷺ : « إذا جاء الرجل يعود مريضًا فليقل : « اللهم اشف عبدك ؛ ينكأ لك عدوًا ، أو يمشى لك إلى جنازةِ » (٢) .

ويضرب لنا الرسول ﷺ بنفسه مثلًا في كيفية زيارة المريض والدعاء له ، وذلك في الأحاديث التالية :

- عن سلمان ﷺ عنه قال : عادني رسول اللَّه ﷺ وأنا عليل ، فقال : « يا سلمان ، شفى اللَّه سقمك ، وغفر ذنبك ، وعافاك في دينك وجسدك إلى مدة أجلك » (٣) .

- وعن علي بن أبي طالب عليه قال: كنت شاكيًا ، فمر بي رسول الله عليه وأنا أقول: اللهم إن كان أجلي قد حضر فأرحني ، وإن كان متأخرًا فارفعني ، وإن كان بلاءً فصبرني ، فقال رسول الله عليه : « كيف قلت ؟ » فأعاد عليه ما قال ، قال : فضربه برجله ، وقال : « اللهم عافه » - أو « اللهم اشفه » شك شعبة - قال : فما اشتكيت وجعى ذاك بعد (٤) .

- وعن عائشة صَلَحَتُهَا ، أن رسول اللَّه عَلَيْكِم كان إذا أتى مريضًا ، أو أتي به قال : « أذهب الباس رب الناس ، اشف وأنت الشافي ، لا شفاء إلا شفاؤك ، شفاء لا يغادر سقمًا » (°)

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الجنائز ، باب الدعاء للمريض بالشفاء ثم العيادة ( ٣٠٩) ، والحاكم في المستدرك ( ٣٠٢) وقال : هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ولم يتابع عمرو بن الحارث بين سعيد وابن عباس أحد إنما رواه حجاج بن أرطأة عن المنهال بن عبد الله بن الحارث ولم يذكر ينهما سعيد بن جبير ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٣٢٢/٤) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الجنائز ، باب الدعاء للمريض بالشفاء ثم العيادة ( ٣٠٩١) ، وابن حبان في صحيحه ( ٣٣٩/٧) والحاكم في المستدرك ( ٤٩٧/١) وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ، وقوله : ينكأ : يقال : نكيت في العدو أنكى نكاية فأنا ناك ، إذا أكثرت فيهم الجراح والقتل ، فوهنوا لذلك ، وقد يهمز لغة فيه . النهاية ( ١١٧/٥) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٧٣٤/١ ) ولم يعلق عليه .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في الدعوات ، باب في دعاء المريض ( ٣٥٦٤ ) ، وقال : حسن صحيح ، وأحمد في مسنده ( ٨٤/١ )، والحاكم في المستدرك ( ٦٢/٢ ) وقال : هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢٠٤/٧ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في المرضى ، باب دعاء العائد للمريض ( ٥٦٨٥ ) ، ومسلم في سلام ، باب استحباب رقية المريض ( ٢١٩١ ) ، والترمذي في الجنائز ، باب ما جاء في التعوذ للمريض ( ٩٧٣ ) .

#### الحق الرابع : حق المريض في تخفيف الزيارة

يسجل الإسلام سبقه دائمًا في كل التشريعات ، حيث لم تكن تعرف البشرية القواعد الحديثة في آداب زيارة المريض ، والتعليمات التي تضعها حاليًا المستشفيات من رجاء الزائرين عدم إزعاج المريض .. ولهذا فإن سنة المصطفي عَيِّلِيَّةِ تظهر دائمًا السبق في كل المجالات ، سواء الاجتماعية أو الاقتصادية أو السياسية ، لم تكن تعرف الإنسانية عنها شيئًا قبل بعثة خير الأنام عَيِّلِيَّةِ ، حيث أثبت بحق أنه الرحمة المهداة للبشرية جمعاء ، حيث كانت رسالته وسنته مبادئ عدل وحب أخرجت الناس من ظلمات الجهالة إلى نور الحق المبين .

ونعرض فيما يلي النهج النبوي الشريف في إرساء حق المريض في تخفيف الزيارة :

- عن سعيد قال : قال رسول الله عَلِيْ : « أفضل العيادة أجرًا ؛ سرعة القيام من عند المريض » (١) .

- وعن علي بن عمر بن علي ، عن أبيه ، عن جده رفعه فقال : أغبوا في العيادة وأربعوا ، وخير العيادة أخفها إلا أن يكون مغلوبًا فلا يعاد والتعزية مرة (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه التبريزي في مشكاة المصابيح ( ١٥٩١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البزار في مسنده (٢/٥٥/٢) ، والبيهقي في شعب الإيمان ( ١٤٢/٦ ) .

الدائرة الثانية

دائرة المجتمع

# الْبَابُ لِسَادِسُ

# حقوق الشيوخ (١)

إن الحضارة الغربية التي تتسم بالأنانية لا ترعى الشيخوخة حق رعايتها ، فكل ما تكفله لهم هو حقوق مادية ، وتتركهم في خريف العمر يقاسون برودة العواطف الإنسانية وجحود الأبناء والأهل والأقارب . ولكن شريعة الإسلام ترعى الشيخوخة بكل حدب وحنان ، وتسن لهم من الحقوق ما تعجز عنه كل القوانين التي تدعي أنها صاحبة حضارة حديثة .. وتلك الرعاية تبدأ من الأب والأم في قوله تعالى : ﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلا تَعَبُدُوا إِلاَ إِيّاهُ وَإِلْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا إِمّا يَبْلُغَنَ عِندَكَ ٱلصِحِبَر أَحَدُهُمَا وَكُل لَهُمَا فَولاً لَهُمَا فَرُلاً حَرِيمًا ﴿ وَالرساء: ٢٤ ، ٢٤] .

وهذا ما وضحناه فيما سبق ، ويزيد الإسلام من رعايته للشيوخ فيجعلها واجبًا دينيًّا على كل المسلمين نحو كل المسنين .

ونشرح هنا حقوق الشيوخ من منهاج الهدي النبوي الشريف .

#### الحق الأول : حقهم في التبجيل والاحترام

تفرض الشريعة احترام وتبجيل كبار السن حتى تسود معاني الوفاء لأناس طال عمرهم في الإسلام ، فأصبحوا يجمعون بين خبرة الحياة وأنوار الإيمان .. وحتى يكون ذلك الوفاء بلسمًا يداوي جروح السنين عند المسنين . ولذلك نوى الرسول الأمين عليه لله يتعل توقير الشيوخ في الأمة الإسلامية إجلالاً وتعظيمًا لله ورسوله ؛ لأنهم (أي الشيوخ) قضوا عمرًا طويلاً في حب الله ورسوله الذي أرسله رحمة للعالمين :

- عن أبي موسى الأشعري قال: قال رسول الله عليه : « إن من إجلال الله: إكرام ذي الشيبة المسلم، وحامل القرآن غير الغالي فيه والجافي عنه، وإكرام ذي السلطان المقسط » (٢).

<sup>(</sup>١) انظر حقوق الوالدين في دائرة الأسرة .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب في تنزيل الناس منازلهم ( ٤٨٤٣ ) ، والطبراني في الأوسط
 ( ٢٢/٧ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٢١/٦ ) .

وتحفيزًا لمسارعة الشباب لتكريم الشيوخ ، فقد وعدهم الصادق الأمين بَهِيَّ بأن اللَّه سيقيض لهم من يكرمهم عند شيخوختهم :

- عن أنس بن مالك قال : قال رسول الله عَلِيلَةِ : « مَا أَكُرُمُ شَابٌ شَيخًا لَسَنَهُ ؟ إلا قيض الله له من يكرمه عند سنه » (١) .

ويبين الرسول ﷺ أن البركة مع كبار السن ، رحمة من الله لهم ، و تقديرًا لما لاقوه من أعباء السنين و هم مؤمنون بشريعة الحق المبين :

- عن ابن عباس قال : قال رسول الله علي : « البركة مع أكابركم » (٢) .

ويوضح نهج السنة الشريفة أهمية إكرام كبار السن وكيفية تكريم الشريعة لهذا المسلك :

- عن أبي الدرداء قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « لن تزالوا بخير ما أحببتم خياركم وعرفتم لهم الحق ؛ فإن العارف بالحق كالعامل به » (٣) .

#### الحق الثاني : حقهم في الرحمة

تعنو الشريعة على من شاخ في الإسلام ، وأصبح ضعيفًا بعد قوة ، فتدعو المسلمين إلى الرفق بهم للتخفيف عنهم وما يلاقونه من صعوبات الحياة . فنجد الرسول عليه عمر بن الخطاب على من المزاحمة على الحجر الأسود حتى لا يؤذي الضعفاء :

- وعن عمر بن الخطاب ﷺ ، أن النبى ﷺ قال له : « يا عمر إنك رجل قويٌّ ، لا تزاحم على الحجر ؛ فتؤذي الضعيف ، إن وجدت خلوةً فاستلمه ، وإلا فاستقبله ؛ فهلل ، وكبر » (1)

ونجد الرسول ﷺ يدعو إلى الرحمة بالضعفاء ؛ لأنهم سبب النصرة من الله ﷺ

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في إجلال الكبير (٢٠٢٣) ، والطبراني في الأوسط (٩٤/٦) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٦٢/١ ) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه ، والألباني في الصحيحة ( ١٧٧٨ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٣١٩/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الديلمي في مسند الفردوس ( ٤٤٨/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٨/١ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب الاستلام في الزحام ( ٨٠/٥ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب في الطواف والرمل والاستلام ( ٢٤١/٣ ) وقال : رواه أحمد وفيه راو لم يسم .

دائرة المجتمع \_\_\_\_\_\_ ٢٥٩

#### بدعائهم و إخلاصهم ، فيستجيب الله لهم لضعفهم :

- وعن جابر قال : قال رسول الله ﷺ : « ثلاث من كن فيه ستر الله عليه كنفه وأدخله جنته : رفق بالضعيف ، وشفقة على الوالدين ، وإحسان إلى المملوك » (١٠) .

- وعن مصعب بن سعد قال : رأى سعد الله أن له فضلًا على من دونه ، فقال النبي ﷺ : « هل تنصرون وترزقون إلا بضعفائكم » (٢) .

وترفض الشريعة التعرض للشيوخ والنساء والولدان بالقتل وقت المعركة ؛ لأنهم لا حول لهم ولا قوة في قتال المسلمين ، وحدبًا من الشريعة عليهم ؛ لأنها لا تهدف إلى البغى و العدوان ، بل إقامة موازين الحق ، فمن حقهم الرحمة والعدل :

- عن سعيد بن المسيب أن أبا بكر لما بعث الجنود نحو الشام ، أمر يزيد بن أبي سفيان وعمرو بن العاص وشرحبيل بن حسنة ، قال : لما ركبوا مشى أبو بكر مع أمراء جنوده يودعهم حتى بلغ ثنية الوداع ، فقالوا : يا خليفة رسول الله أتمشي ونحن ركبان ؟ إني أحتسب خطاي هذه في سبيل الله ، ثم جعل يوصيهم ، فقال : أوصيكم بتقوى الله ، اغزوا في سبيل الله ، فقاتلوا من كفر بالله ، فإن الله ناصر دينه ، ولا تغلوا ولا تغدروا ولا تجبنوا ولا تفسدوا في الأرض ، ولا تعصوا ما تؤمرون ، فإذا لقيتم العدو من المشركين إن شاء الله فادعوهم إلى ثلاث ، فإن هم أجابوكم فاقبلوا منهم ، وكفوا عنهم ، ثم ادعوهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين ، وإن هم فعلوا فأخبروهم أن لهم مثل ما للمهاجرين ، وعليهم ما على المهاجرين ، وإن هم دخلوا في الإسلام واختاروا دارهم على دار المهاجرين ، فأخبروهم أنهم كأعراب المسلمين يجري عليهم حكم الله الذي فرض على فأخبروهم أنهم كأعراب المسلمين يجري عليهم حكم الله الذي فرض على المؤمنين ، وليس لهم في الفيء والغنائم شيء ، حتى يجاهدوا مع المسلمين فإن هم أبوا أن يدخلوا في الإسلام فادعوهم إلى الجزية ، فإن هم فعلوا فاقبلوا منهم وكفوا عنهم ، وإن هم أبوا فاستعينوا بالله عليهم ، فقاتلوهم إن شاء الله ، ولا تعقروا بهيمة ولا شجرة تثمر ، ولا تهدموا بيعة ، ولا تعقروا بهيمة ولا شجرة تثمر ، ولا تهدموا بيعة ، ولا تقتلوا الولدان ولا تعقروا بهيمة ولا شجرة تثمر ، ولا تهدموا بيعة ، ولا تقتلوا الولدان

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في باب ٤٨ ( ٢٤١٨ ) وقال : هذا حديث حسن غريب وأبو بكر بن المنكدر هو أخو محمد بن المنكدر ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٣٨/٢ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الجهاد والسير ، باب من استعان بالضعفاء والصالحين في الحرب
 ( ٢٨٩٦ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٧١/٤ ) .

ولا الشيوخ ولا النساء ، وستجدون أقوامًا حبسوا أنفسهم في الصوامع فدعوهم وما حبسوا أنفسهم له ، وستجدون آخرين اتخذوا للشيطان في أوساط رؤوسهم أفحاصًا ، فإذا وجدتموهم أولئك ، فاضربوا أعناقهم إن شاء الله (١) .

. . .

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى بلفظه عن سعيد بن المسيب ( ٨٥/٩) في كتاب الجهاد ، باب من اختار الكف عن القطع .

# دائرة المجتمع \

# الْبَابُأَلْسَالِعُ حقوق الفقراء والمساكين

مهما تباهت الحضارة الحديثة بقوانين الضمان الاجتماعي فلن تصل إلى أعتاب الشجرة السامقة لقوانين الشريعة الإسلامية حيث تميزت الشريعة الإسلامية عن القوانين المادية التي تكفل حقوق الفقراء والمساكين بقوانين معنوية تتمثل في حقهم في التواضع معهم ، حتى يشعروا بقيمتهم الإنسانية والمساواة مع غيرهم من بني البشر . فهل يوجد قانون حضاري في العالم اليوم يحقق للفقراء والمساكين تلك الحقوق المعنوية ؟ ! هيهات ثم هيهات أن يكون هناك أنوار تعادل أنوار شريعة سيد الكائنات .. وهذا ليس تحيرًا منا كمسلمين ، ولكننا نعرض هنا القوانين ، ونترك لأصحاب العقول غير المتعصبين ، أن يحكموا بأنفسهم على عظمة هذا الدين ، حيث حقق للفقراء الأمن المادي والمعنوي . فالأمن المادي ينبع من حقهم في الزكاة كما قال تعالى في كتابه الكريم : ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَكِينِ فَي الزَّاة كما قال تعالى في كتابه الكريم : ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَكِينِ فَي الزَّاقَ كَمَا قال تعالى في كتابه الكريم : ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَكِينِ فَي الزَّاقَ كما قال تعالى في كتابه الكريم : ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَكِينِ فَي التربَاء كما قال تعالى في كتابه الكريم : ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَالِينَ عَلَيْمًا وَالْمَوَلَقَةُ فُلُوبُهُمْ وَفِ الرِّقَابِ وَالْفَدِرِمِينَ وَفِ سَيِيلِ اللَّهِ وَابْنِ السَّبِيلِ اللَّهِ وَابْنِ السَّبِيلُ فَي كَتَابِه الْمَائِقَةُ وَالْمَائِقَةُ عَلَيْمً عَلَيْمُ حَصِيمً اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْمً حَصِيمًا وَاللّهُ عَلَيْمُ حَصَيْمًا وَاللّهُ عَلَيْمً عَلَيْمً حَصِيمًا وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْمَ حَصَيْمًا وَاللّهُ وَاللّهُ عَلْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمًا وَاللّهُ عَلَيْمً حَصِيمًا وَاللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمُ عَلَيْمً عَلَيْمُ عَلْمُ عَلَيْمً عَلَيْمًا وَاللّهُ عَلَيْمً عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمُ عَلَيْمًا عَلْمُ عَلَيْمُ عَلْمُ عَلَيْمً عَلَيْمُ عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمً عَلْمَائِقُولُ عَلْمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلْمُ عَلْمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْمًا عَلْمُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمً عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ

والأمن المعنوي: يظهر في منهاج الرسول عَلَيْكُم في رعاية الفقراء والمساكين، لدرجة أنه رفع من مكانتهم المعنوية وبشرهم بأنهم يدخلون الجنة يوم القيامة قبل الأغنياء، وحث المسلمين على أن يرعوا الفقراء الرعاية الكافية حتى يحق لهؤلاء الفقراء أن يرعوا الأغنياء في الدار الآخرة.

كما أرست السنة الشريفة حق الفقراء في التواضع والرحمة والتكافل الاجتماعي معهم :

- عن عبد الله بن عمر قال: اشتكى فقراء المهاجرين إلى رسول الله ﷺ ما فضل الله به عليهم أغنياءهم، فقال: « يا معشر الفقراء، ألا أبشركم أن فقراء المؤمنين يدخلون الجنة قبل أغنيائهم بنصف يوم، خمس مائة عام ثم تلا موسى هذه الآية ﴿ وَإِنَ يَوْمًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةِ مِّمًا تَعُدُّونَ ﴾ » (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في الزهد ( ٤١٢٤ ) وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٨٥/٧ ) .

#### الحق الأول : حقهم في التواضع معهم

إن شريعة خير الأنام في التواضع مع الفقراء تعتبر أول إعلان لحقوق الإنسان في تاريخ البشرية ، بطريقة لم يسبق لها مثيل .. فأقصى ما تنتبه إليه البشرية أن ترعى الفقراء والمساكين في الطعام والشراب ، أما أن تضع لهم حقوقًا في ضرورة التواضع معهم ، فتلك مبادئ سامية لا يمكن أن توجد إلا في شريعة الإسلام حيث أنارت السبل أمام الإنسان وعرجت به إلى عنان السماء ، مهما كان الوضع الاجتماعي لهذا الإنسان (1).

ونرى الرسول ﷺ يدعو كبراء القوم إلى التواضع ومجالسة المساكين حتى يكونوا من كبراء الله ويحطمون قيود الكبر :

- عن ابن عمر ، أنه سمع النبي ﷺ يقول : « تواضعوا ، وجالسوا المساكين ؛ تكونوا من كبراء الله ، وتخرجون من الكبر » (٢)

ويوجه الرسول المؤمنين إلى تواضع القلب ؛ لأن ذلك التواضع علامة بارزة من علامات الإيمان :

- عن أبي أمامة قال: قال رسول الله عليه : « عليكم بالتواضع فإن التواضع في القلب ، ولا يؤذين مسلم مسلمًا ؛ فلرب متضاعف في أطمار لو أقسم على الله لأبره » (٣) .

ويوصي الرسول أصحابه بحب الفقراء والمساكين والجلوس معهم حتى يتحقق لهم التقوى المطلوبة :

- عن نافع ، عن عمر على قال : لما أراد النبي بَيْلِيْم أن يبعث معاذ بن جبل إلى اليمن ، ركب معاذ بن جبل رضى الله تعالى عنه ورسول الله يَهْلِيْم يمشي إلى جانبه يوصيه ، فقال : « يا معاذ ! أوصيك وصية الأخ الشقيق ، أوصيك بتقوى الله ، وعد المريض ، وأشرع في حوائج الأرامل والضعفاء ، وجالس الفقراء والمساكين ، وأنصف الناس من نفسك ، وقل الحق ، ولا تأخذك في الله لومة لائم » (1)

- وعن أبي ذر قال : أوصاني خليلي ﷺ أن أنظر إلى من هو أسفل مني

<sup>(</sup>١) حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام وإعلان الأمم المتحدة : محمد الغزالي - مرحع سابق .

<sup>. (</sup>٢) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ( ١٩٧/٨ ) ، وقال : غريب .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢١٩/٨ ) والهيشمي في مجمع الزوائد ( ٨٢/٨ ) وقوله الطمر : الثوب الخلق . النهاية في غريب الحديث ( ١٣٨/٣ ) . (٤) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ( ٢٤١/١ ) .

ولا أنظر إلى من هو فوقي ، وأن أحب المساكين وأن أدنو منهم ، وأن أصل رحمي وإن قطعوني وجفوني ، وأن أقول الحق وإن كان مرًا ، وأن لا أخاف في الله لومة لائم ، وأن لا أسأل أحدًا شيئًا ، وأن أستكثر من لا حول ولا قوة إلا بالله ، فإنها من كنز الجنة (١) .

#### الحق الثانى : حقهم في الرحمة

إن من إعجاز الشريعة وسموها الذي يغفل عنه الكثيرون هو أنها جعلت من حقوق الإنسان الرحمة ، وخاصة إذا كان هذا الإنسان من الفقراء والمساكين الذين يضيعون في خضم الحياة ، ولا يلتفت إليهم كثير من الناس .. ولكن شريعة خير الأنام تجعل الاهتمام بهم والنظر إليهم نظرة رحمة من موجبات رحمة الله جل شأنه :

- عن أبي ذر قال : أوصاني حبي التليخة بخمس : « أرحم المساكين وأجالسهم ، وأنظر إلى من هو دوني ، ولا أنظر إلى من هو فوقي ، وأن أصل الرحم وإن أدبرت ، وأن أقول : لا حول ولا قوة إلا بالله » (٢)

- وعن ثور يرفع الحديث قال: إذا وقف السائل على الباب وقفت الرحمة معه، قبلها من قبلها وردها من ردها، ومن نظر إلى مسكين نظر رحمة نظر الله إليه رحمة، ومن أطال الصلاة خفف الله عنه يوم يقوم الناس لرب العالمين، ومن أكثر الدعاء قالت الملائكة: صوت معروف ودعاء مستجاب وحاجة مقضية (٢).

ويبين الرسول كيف أن لعنة الله تنزل على من يستهزئ بالمساكين وذوي الحالات الخاصة ، فمن يفعل ذلك يدل على أن قلبه خالي من أي نبع رحمة ، وبالتالي يستحق لعنة الله :

- عن أبي أمامة الباهلي ﷺ ، عن النبى ﷺ قال : « أربعة لعنهم الله من فوق عرشه وأمنت عليهم الملائكة : مضل المساكين - قال خالد : الذي يهوي بيده إلى المسكين فيقول : هلم أعطيك ، فإذا جاءه قال : ليس معي شيء ، والذي يقول للمكفوف : اتق البئر ، اتق الدابة ، وليس بين يديه شيء ، والرجل يسأل عن دار القوم

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٤٨/٢ ) ، والصغير ( ٤٨/٢ ) ، والهيشمي في مجمع الزوائد ( ٢١٧/٤ ) وقال : رواه الطبراني في الكبير والصغير بنحوه وأظنه رواه أحمد وله طريق تأتى في مواضعها إن شاء الله ورجاله ثقات .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحارث في مسنده ( ٢٦/١ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٣٤٩/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ( ٩٥/٦ ) .

فيدلونه على غيرها ، والرجل يضرب الوالدين حتى يستغيثا » (١) .

- وعن ابن عباس قال : قال النبي عَيَّاتُهِ : « ملعون من سب أباه ، ملعون من سب أمه ، ملعون من سب أمه ، ملعون من كمه أعمى عن أمه ، ملعون من ذبح لغير الله ، ملعون من غير تخوم الأرض ، ملعون من وقع على بهيمة ، ملعون من عمل بعمل قوم لوط » (٢) .

#### الحق الثالث : حق الفقراء و الساكين في التكافل الاجتماعي معهم

إن الفقراء والمساكين لهم حق في أموال الأغنياء ، وهذا الحق قرره المولى ﷺ في قوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ فِي آمَوَلِهِمْ حَقُّ مَعْلُومٌ ﴾ [المعارج: ٢٤] .

ونبعًا من هذا الدستور القرآني ، فقد أرست السنة الشريفة معالم هذا الحق فيما يلي : ضرورة أداء الزكاة المفروضة ؛ لأنها طهارة للأموال والقلوب ، ويكون في هذه الزكاة حق للفقراء والمساكين :

- عن أنس بن مالك أنه قال : أتى رجل من بني تميم رسول اللَّه عَلِيْقٍ فقال : يا رسول اللَّه عَلِيْقٍ ، إني ذو مال كثير وذو أهل وولد وحاضرة ، فأخبرني كيف أنفق ؟ ، وكيف أصنع ؟ ، فقال رسول اللَّه عَلِيْقٍ : « تخرج الزكاة من مالك ؛ فإنها طهرة تطهرك ، وتصل أقرباءك ، وتعرف حق السائل والجار والمسكين » فقال : يا رسول اللَّه عَلِيْقٍ أقلل لي ، قال : « فآت ذا القربي حقه والمسكين وابن السبيل ولا تبذر تبذيرًا » فقال : حسبي يا رسول اللَّه عَلِيْقٍ ، إذا أديت الزكاة إلى رسولك فقد برئت منها إلى الله ورسوله ، فقال رسول اللَّه عَلِيْقٍ : « نعم إذا أديتها إلى رسولي فقد برئت منها إلى الله ورسوله ، فقال رسول اللَّه عَلِيْقٍ : « نعم إذا أديتها إلى رسولي فقد برئت منها ؛ فلك أجرها وإثمها على من بدلها » (٣) .

كما وضحت الشريعة الإسلامية ضرورة إطعام المساكين ؛ لأن هذا الإطعام أوامر ربانية وعليها درجات أخروية :

- عن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف ، عن أبيه ، عن رسول الله علي أنه قال :

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١١٧/٨ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب الحث على النكاح وما جاء في ذلك ( ٢٥١/٤ ) وقال : رواه الطبراني في الأوسط والكبير وإسناده مرسل حسن كما قال ابن معين . (٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٧٦٤ ، ٢٧٦٤ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٣٦٥/٧ ) وقوله :

كمه: كمه كفرح عمي وصار أعشى وبصره أعترته ظلمة فطمس عليه. القاموس ( ٢٩١/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٣٦/٣ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٣٦٠/٢ ) وقال : هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٢٩٩/١ ) .

«يا ابن عوف إنك من الأغنياء ، ولن تدخل الجنة إلا زحفًا ؛ فأقرض الله يطلق قدميك » ، قال : فما أقرض الله ؟ ، قال : « تتبرأ مما أنت فيه » ، قال : يا رسول الله ، من كله أجمع ، قال : « نعم » ، فخرج بن عوف وهو يهم بذلك ، فأرسل إليه رسول الله يها أله مقال : « أتاني جبريل فقال : مر ابن عوف فليضف الضيف ، وليطعم المسكين ، وليعط السائل ، وليبدأ بمن يعول ؛ فإذا فعل ذلك كان تزكية ما هو فيه » (١) .

كما ذم الرسول طعام الوليمة ، حيث يحضره الأغنياء الذين لا حاجة لهم في الطعام ، ويمنع عنه المساكين الجياع :

- عن أبي هريرة ﷺ ، أنه كان : يقول شر الطعام طعام الوليمة ؛ يدعى لها الأغنياء ويترك الفقراء ، ومن ترك الدعوة فقد عصى الله ورسوله ﷺ (٢) .

وزيادة في تدعيم حق الفقراء والمساكين في التكافل الاجتماعي ، فقد بين الرسول أن السعي في قضاء حوائجهم ومساندتهم يعدل الجهاد في سبيل الله أو صيام النهار وقيام الليل :

- عن أبى هريرة قال : قال النبي ﷺ : « الساعي على الأرملة والمسكين ؛ كالمجاهد في سبيل الله ، أو القائم الليل الصائم النهار » (٣) .

(١) أخرجه البزار في مسنده ( ٢١٨/٣ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٣١١/٣ ) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، وابن سعد في الطبقات ( ٦٣/٣ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في النكاح ، باب من ترك الدعوة فقد عصى الله ورسوله ( ١٧٧٥ ) ومسلم في النكاح ، باب الأمر بإجابة الداعي إلى دعوة ( ١٤٣٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في النفقات ، باب فضل النفقة على الأهل ( ٥٣٥٣ ) ، ومسلم في الزهد ، باب الإحسان إلى الأرملة والمسكين واليتيم (٢٩٨٢) والترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في السعى على الأرملة واليتيم ( ١٩٦٩ ) ، والنسائي في الزكاة ، باب فضل الساعي على الأرملة ( ٢٥٧٦ ) ، وابن ماجه في التجارات ، باب الحث على المكاسب ( ٢١٤٠ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٦١/٢ ) .

الدائرة الثانية

دائرة المجتمع

# البَائِلْثَامِنُ حقوق الخدم

لعله من المفاهيم الغريبة على الأذهان أن يكون للخدم حقوق ، وذلك أنه جرى العرف أن العلاقة بين أصحاب البيت والخادم علاقة سيادية مادية . . ولكن التشريع الإسلامي حول تلك العلاقة إلى علاقة معنوية إيمانية ، تدخل فيها نواحي الرحمة من أصحاب المنزل ، والخوف من أمانة المسئولية عن نفس بشرية ، ويدخل فيها نواحي الإخلاص وتقوى الله من الخادم .. وهكذا فإن حقوق الخدم لم تعد تفضلاً من أهل المسكن ، ولكنها شريعة تعبدية يقومون بها تحقيقًا لنواحي الكمال الإيماني في قلوبهم أداء لأمانة دينهم ، وتزداد تلك الأمانة إذا كان الخادم يقيم في المنزل بصفة دائمة أداء لأمانة دينهم ، وتزداد تلك الأمانة إذا كان الجالات ومع كل الناس كما قال الحق في كتابه الكريم : ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسَطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ فَلَا نُظْلُمُ نَفْسٌ شَيْعًا وَإِن فَي كا يُعْلِي مِنْا حَسِينِ ﴾ [الأنباء: ٤٧] .

ونعرض فيما يلي حقوق الخدم من وحي السنة الشريفة كما سنَّها لهم الرسول الأمين ﷺ ، المبعوث رحمة للعالمين : (١)

#### الحق الأول : حق الخدم في حسن المعاملة والرحمة

إن تشريعات السنة الشريفة في تحديد معالم حقوق الخدم في حسن المعاملة والرحمة ، لتدل على سمو الشريعة وسبقها في إرساء حقوق الإنسان ، حيث لم يكن أحد في العالم قبل بعثة الإسلام يتصور أن الخادم له حقوق ، بل الكل كانوا عبيدًا يتحملون من الأعمال ما لا يطيقون .. وإذا كان الخدم اليوم يتنفسون عبير الحرية ، فهذا بفضل البعثة المحمدية رحمة للإنسانية في كل زمان ومكان .

ونعرض فيما يلي المنهاج النبوي الشريف في تحويل وجه البشرية في إرساء حقوق طائفة من الإنسانية وهم الخدم :

<sup>(</sup>١) الفضيلة والفضائل في الإسلام: د.أحمد عبد الرحيم السايح: مركز الكتاب للنشر.

۲۶۸ حقوق الحدم

يحذر الرسول ﷺ من المعاملة المهينة للخادم بالإهمال لهم ونبذهم أو الضرب الشديد :

- عن علي ﷺ قال : كان آخر كلام رسول اللَّه ﷺ : « الصلاة الصلاة ، اتقوا اللَّه عَيْلِيٍّ : « الصلاة الصلاة ، اتقوا اللَّه فيما ملكت أيمانكم » (١) .

- وعن ابن عباس - ورفع ذلك إلى النبي ﷺ - قال : « إن لكل شيء شرفًا ، وإن أشرف المجالس ما استقبل به القبلة ، وإنما يجالس بالأمانة ، ولا تصلوا خلف النائم ، ولا المتحدث ، واقتلوا الحية والعقرب وإن كنتم في صلاتكم ، ولا تستروا الحيد بالثياب ، ومن نظر في كتاب أخيه بغير إذنه فكأنما ينظر في النار ، ومن أحب أن يكون أكرم الناس فليتوكل على الله ، يكون أحب أن يكون أقوى الناس فليتوكل على الله ، ومن أحب أن يكون أقوى الناس فليتوكل على الله ، ومن أحب أن يكون أقبى منه بما في يده ، ألا أنبئكم بشراركم ؟ من أكل وحده ، ومنع رفده ، وجلد عبده » (٢) .

ويخبرنا الرسول ﷺ أن أفضل الصدقات هي الصدقة على المملوك أو الخادم ؛ لأنه لا يجد غير سيده ينفق عليه ، ومنع الصدقة في هذه الحالة يعرض السيد لعذاب من الله يوم القيامة :

وعن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « ما من صدقة أفضل من صدقة تصدق بها على مملوك عند مليك يسوءه » (7)

وعن بهز بن حكيم ، يحدث عن أبيه ، عن جده قال : سمعت رسول اللَّه عَلِيْتِهِ يقول : « لا يأتي رجل مولاه يسأله من فضل عنده فيمنعه إياه ؛ إلا دعي له يوم القيامة شجاع أقرع يتلمظ فضله الذي منع » (1) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٧٨/١ ) ، والبيهقي في السنن ( ١١/٨ ) ، والبخاري في الأدب المفرد ( ١١/٨ ) والطبراني في الكبير ( ١١٧/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد بن حميد في مسنده ( ٢٢٥/١ ) ، والطبراني في الكبير ( ٣٨٧/١٠ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٩٠/٨ ) ، ٢

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن خزيمة في صحيحه ( ٢٤٥٠ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٢٨٣/٤ ) وقال : رواه الطبراني في الأوسط .

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي في الزكاة ، باب من يسأل ولا يعطي ( ٢٥٦٦ ) ، والنسائي في الأدب ، باب في بر الوالدين ( ١٣٩٥ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣/٥ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى باب الاختيار في صدقة التطوع ( ١٧٩/٤ ) وقوله : يتلمظ أي يدير لسانه في فيه ويحركه . النهاية ( ٢٧١/٤ ) .

وتحرص السنة الشريفة عل مشاعر الخدم فتنهي عن التفرقة بين الوالدة وولدها أو بين الأخ وأخيه :

- عن أبي موسى قال: لعن رسول الله ﷺ من فرق بين الوالدة وولدها ، وبين الأخ وبين أخيه (٢)

وتبين السنة الشريفة قمة المساواة في الشريعة بأنه لا فرق بين إنسان وآخر إلا بالتقوى :

- عن أبي هريرة قال : خرج النبي عليه في ساعة لا يخرج فيها ، ولا يلقاه فيها أحد ، فأتاه أبو بكر فقال : « ما جاء بك يا أبا بكر ؟ » فقال : خرجت ألقى رسول الله يه وانظر في وجهه والتسليم عليه ، فلم يلبث أن جاء عمر ، فقال : « ما جاء بك يا عمر ؟ » قال : الجوع يا رسول الله ، قال : فقال رسول الله يه : « وأنا قد وجدت بعض ذلك » فانطلقوا إلى منزل أبي الهيثم بن التيهان الأنصاري - وكان رجلاً كثير النخل والشاء ولم يكن له خدم - فلم يجدوه ، فقالوا لامرأته : أين صاحبك ؟ فقالت : انطلق يستعذب لنا الماء ، فلم يلبثوا أن جاء أبو الهيثم بقربة يزعبها فوضعها ، ثم جاء يلتزم النبي عليه ويفديه بأبيه وأمه ، ثم انطلق بهم إلى حديقته فبسط لهم بساطًا ، ثم انطلق إلى نخلة فجاء بقنو فوضعه ، فقال النبي عليه : « أفلا تنقيت لنا من رطبه ؟ » فقال : يا رسول الله إني أردت أن تختاروا - أو قال : تخيروا - من رطبه وبسره ، فأكلوا وشربوا من ذلك الماء ، فقال رسول الله عليه : « هذا والذي نفسي بيده من النعيم الذي تسألون عنه يوم القيامة ؛ ظل بارد ، ورطب طيب ، وماء بارد » فانطلق أبو الهيثم ليصنع لهم طعامًا ، فقال النبي عليه : « هذا والذي نفسي فأتنا » فأتى النبي عليه : « هذا تانا سبي فأتنا » فأتى النبي عليه النبي عليه : « هذات در » قال : لا ، قال : « فإذا أتانا سبي فأتنا » فأتى النبي عليه النبي النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي النبي عليه النبي عليه النبي النبي النبي عليه النبي النبي عليه النبي الن

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في البيوع ، باب ما جاء في كراهية الفرق بين الأخوين أو بين الوالدة وولدها في البيع ( ١٢٨٣ ) وقال : حسن غريب ، والدارمي في السير ، باب النهي عن التفريق بين الوالدة وولدها ( ٢٤٧٩ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٢٥/٢ ) وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ، وأحمد في مسنده ( ٤١٤/٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في التجارات ، باب النهي عن التفريق بين السبي ( ٢٢٥٠ ) ، والدارقطني في السنن ( ٣٢٥٠ ) .

عَلَيْكُ برأسين ليس معهما ثالث ، فأتاه أبو الهيثم ، فقال النبي عَلَيْكُ : « اختر منهما » فقال : يا نبي الله اختر لي ، فقال النبي عَلَيْكِ : « إن المستشار مؤتمن ، خذ هذا ؛ فإني رأيته يصلى واستوص به معروفًا » فانطلق أبو الهيثم إلى امرأته فأخبرها بقول رسول الله على عَلَيْكُ ، فقالت امرأته : ما أنت ببالغ ما قال فيه النبي عَلِيْكُ إلا أن تعتقه ، قال : فهو عتيق ، فقال النبي عَلِيْكُ : « إن الله لم يبعث نبيًا ولا خليفة إلا وله بطانتان : بطانة تأمره بالمعروف وتنهاه عن المنكر ، وبطانة لا تألوه خبالًا ومن يوق بطانة السوء فقد وقي » (١) .

وصورة أخرى للمساواة يحددها الرسول على بأنه يجب إكرام الخادم مثل الأولاد ، ويجب أن يأكلوا من نفس طعام الأسرة :

- عن أبى بكر الصديق قال: قال رسول الله على : « لا يدخل الجنة سبئ الملكة » قالوا: يا رسول الله ، أليس أخبرتنا أن هذه الأمة أكثر الأمم مملوكين ويتامى ؟ قال: « نعم ، فأكرموهم ككرامة أولادكم ، وأطعموهم مما تأكلون » قالوا: فما ينفعنا في الدنيا ؟ قال: « فرس ترتبطه تقاتل عليه في سبيل الله ، مملوكك يكفيك ، فإذا صلى فهو أخوك » (٢).

وتنهي السنة الشريفة عن تعذيب خلق الله ، وتبين أن الأمن على النفس حق من الحقوق الأساسية لكل إنسان ، فإذا تجاوز أحد تلك الحقوق تعرض للقصاص :

عن أبي الزبير ، عن جابر قال : نهى رسول الله ﷺ عن الضرب في الوجه ،
 وعن الوسم في الوجه (٢) .

- وعن المعرور بن سويد قال : رأيت أبا ذرِّ بالربذة وعليه برد غليظ وعلى غلامه مثله ، قال فقال القوم : يا أبا ذرِّ لو كنت أخذت الذي على غلامك فجعلته مع هذا فكانت حلة وكسوت غلامك ثوبًا غيره ، قال : فقال أبو ذرِّ : إني كنت ساببت رجلًا وكانت أمه أعجميةً فعيرته بأمه ، فشكاني إلى رسول اللَّه ﷺ ، فقال : « يا أبا فرّ ، إنك امرؤ فيك جاهلية » قال : « إنهم إخوانكم ، فضلكم اللَّه عليهم ، فمن لم

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في الزهد ، باب ما جاء في معيشة أصحاب النبى ﷺ ( ٢٣٦٩ ) ، والبخاري في الأدب المفرد ( ٢٣٦ ) والبغوي في شرح السنة ( ١٩٠/١٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في الأدب ، باب الإحسان إلى المماليك ( ٣٦٩١ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١٤٩/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب اللباس والزينة ، باب النهي عن ضرب الحيوان في وجهه ووسمه فيه ( ٢١١٦ ) .

دائرة المجتمع -----

#### يلائمكم فبيعوه ، ولا تعذبوا خلق اللَّه » (١)

- وعن إبراهيم التيمي ، عن أبيه قال : قال أبو مسعود البدري : كنت أضرب غلامًا لي بالسوط ، فسمعت صوتًا من خلفي : « اعلم أبا مسعود » فلم أفهم الصوت من الغضب ، قال : فلما دنا مني إذا هو رسول الله علي فإذا هو يقول : « اعلم أبا مسعود ، اعلم أبا مسعود » قال : فألقيت السوط من يدي ، فقال : « اعلم أبا مسعود أن الله أقدر عليك منك على هذا الغلام » قال : فقلت : لا أضرب مملوكًا بعده أبدًا (٢) .

- وعن سمرة بن جندب قال : كان رسول الله على يقول لنا : « لا يحل لرجل مسلم أن يجدع عبده ، ولا يخصيه ، ومن بغلامه فعل من ذلك شيئًا نفعل به مثله » (") . وتطبق السنة المباركة قوانين الحرية في أجلي صورها حيث أعتق خادمة لأن أحد أصحاب البيت لطمها ، وهذا يدل على أن مبادئ الإسلام في حرية الأمن على النفس والمال والعرض لا تتجزأ ، فهي مع كل مواطني الأمة :

وعن معاوية بن سويد قال : لطمت مولّى لنا فهربت ، ثم جئت قبيل الظهر فصليت خلف أبي ، فدعاه ودعاني ، ثم قال : امتثل منه ، فعفا ، ثم قال : كنا بني مقرن على عهد رسول الله عليه ليس لنا إلا خادم واحدة ، فلطمها أحدنا ، فبلغ ذلك النبي عليه فقال : « أعتقوها » قالوا : ليس لهم خادم غيرها ، قال : «فليستخدموها ، فإذا استغنوا عنها ؛ فليخلوا سبيلها » (1) .

ونسجل من السنة حديث يجمع قواعد حسن المعاملة من حسن المطعم والملبس وحسن القول :

- عن كعب بن مالك قال : عهد نبيكم عليه قبل وفاته بخمس ليال فسمعته يقول :

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب في حق المملوك ( ١٦٥٥ ) ، وأحمد في مسنده ( ١٦٨/٥ ) ، والجزار في مسنده ( ٣٥٧/٩ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في الإيمان ، باب البغوي المماليك وكفارة من لطم عبده ( ١٦٥٩ ) وأبو داود في الأدب ، باب في حتى المملوك ( ٥١٥٩ ) والترمذي في البر والصلة ، باب النهي عن ضرب الخدم وشتمهم ( ١٩٤٨ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في الإيمان ، باب البغوي المماليك وكفارة من لطم عبده ( ١٦٥٨ ) ، والترمذي في النذور والأيمان باب ما جاء في ثواب من أعتق رقبة ( ١٥٤٢ ) وأحمد في مسنده ( ٤٤٨/٣ ) ، والبيهقي في السنن ( ١٢/٨ ) .

«اللَّه اللَّه فيما ملكت أيمانكم أشبعوا بطونهم وأكسوا ظهورهم وألينوا القول لهم (1) . الحق الثانى 1 حق الخدم في الطعام والشراب والملبس

إن تشريعات السنة الشريفة في حق الخدم في الطعام والشراب تدل دلالة إلهية قاطعة على سبق الإسلام في تحقيق المساواة والحرية على جميع المستويات وبكل الصور المكنة:

فالمساواة تتحقق في الصدقات من إطعام الزوجة والابن والخادم والنفس:

- عن المقدام بن معدي كرب قال: قال رسول اللَّه ﷺ: « ما أطعمت نفسك فهو لك صدقة ، وما أطعمت زوجك فهو لك صدقة ، وما أطعمت خادمك فهو لك صدقة » (٢).

#### والمساواة تتحقق في المشاركة في الطعام مع الخادم :

- عن أبي هريرة ﷺ ، عن النبي ﷺ : « إذا أتى أحدكم خادمه بطعامه ، فإن لم يجلسه معه ؛ فليناوله لقمةً أو لقمتين ، أو أكلةً أو أكلتين ؛ فإنه ولى علاجه » <sup>(٢)</sup> .

والمساواة تتحقق في نوعية المأكل والملبس بين أهل البيت والخادم ، للقضاء على الفوارق بين الطبقات ، وهي من نزعات الجاهلية :

- عن أبى ذرّ قال : قال رسول اللّه عَلِيْكِم : « من لاءمكم من مملوكيكم ؛ فأطعموه مما تأكلون ، واكسوه مما تلبسون ، ومن لم يلائمكم منهم ؛ فبيعوه ، ولا تعذبوا خلق اللّه » ( أ ) .

والحرية تتحقق في أن له حق الصلاة كما يريد ، وحق تناول الطعام بدون إزعاج ، وحق الشبع الذي يحقق له الإشباع النفسي :

- عن عبد الله بن عباس عن النبي على عن النبي على الله على سيده ثلاث

<sup>(</sup>١) أخرجه المنذري في الترغيب والترهيب ( ٢١٥/٣ ) ، والطبراني في الكبير ( ٤٢/١٩ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٢٩٣/١ .

ر ٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٣١/٤ ) ، والطبراني في الكبير ( ٦٣٤/٢٠ ) ، والبخاري في الأدب المفرد ( ٨٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب العتق ، باب إذا أتاه خادمه بطعامه ( ٢٥٥٧ ) ، ومسلم في صحيحه كتاب الإيمان ( ٢٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب في حق المملوك ( ١٣٩ ) ، والبزار في مسنده ( ٣٥٧/٩ ) .

خصال : V يعجله عن صلاته ، وV يقيمه عن طعامه ، ويشبعه كل الإشباع V (V) . الحق الثالث : حق الخدم في العدل والعفو

إن حق الخدم في العدل والعفو يتضمن إرساء مبادئ الشريعة في كل المعاني النبيلة، ويهدف إلى تحرير الإنسانية من كل صور العبودية لغير الله .. فالإسلام هو أول من أرسى حقوق الإنسان في الحرية ، وحقوق المساواة بين جميع الأجناس البشرية ، بصورة لا يمكن أن تصل إليها أية قوانين وضعية ؛ لأن الشريعة الإسلامية أرست تلك الحقوق الإنسانية ببعث الضمير الإنساني ، وتطهير النفوس من الأهواء وأسر التقاليد والعادات . ونعرض فيما يلي كيف أوضحت السنة الشريفة معالم حقوق الخدم في العدل والعفو :

الأصل في منهاج السنة هو العفو ، فإن كان ضرورة من العقاب فبقدر الذنب حتى لا يتعرض للقصاص الإلهي ، ويبعد السيد عن ضرب الوجه ؛ لأن هذا فيه امتهان للإنسان :

- عن معاوية بن صالح ، أن أسد بن وداعة حدثه ، أن رجلًا يقال له جزء أتى النبي ﷺ فقال : يا رسول الله ، إن أهلي يغضبوني ، فبم أعاقبهم ؟ فقال : تعفو ، ثم قال الثانية حتى قالها ثلاثًا ، قال : « فإن عاقبت ؛ فعاقب بقدر الذنب ، واتق الوجه » (٢) .

ويحذر الرسول ﷺ من التهور في عقاب الخدم حتى لا يتجاوز ذلك العقاب موازين الحق ، فيتعرض المسلم للقصاص منه :

- عن عائشة ، أن رجلًا قعد بين يدي النبي عَيِّلِيَّةٍ فقال : يا رسول اللَّه عَيِّلِيَّةٍ ، إن مملوكين يكذبونني ويخونونني ويعصونني ، وأشتمهم وأضربهم ، فكيف أنا منهم ؟ قال : « يحسب ما خانوك وعصوك وكذبوك ، وعقابك إياهم ؛ فإن كان عقابك إياهم بقدر ذنوبهم ؛ كان كفافًا : لا لك ، ولا عليك ، وإن كان عقابك إياهم دون ذنوبهم ؛ كان فضلًا لك ، وإن كان عقابك إياهم فوق ذنوبهم ؛ اقتص لهم منك دون ذنوبهم ؛ كان فضلًا لك ، وإن كان عقابك إياهم فوق ذنوبهم ؛ اقتص لهم منك الفضل » قال : فتنحى الرجل فجعل يبكي ويهتف ، فقال رسول اللَّه عَيِّلِيَّةٍ : « أما تقرأ كتاب اللَّه ﴿ وَنَشَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ فَلَا لُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِن كَان

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الصغير ( ١٢٧/٢ ) . ( ٢) أخرجه الطبراني في الكبير (٢١٣٠ ) .

مِثْقَالَ حَبَّكَةِ مِنْ خَرْدَلٍ أَنْيَنَا بِهَأْ وَكَفَىٰ بِنَا حَسِبِينَ ﴾ » فقال الرجل: والله يا رسول الله ما أجد لي ولهؤلاء شيئًا خيرًا من مفارقتهم ، أشهدكم أنهم أحرار كلهم (١).

### ويدعو الرسول ﷺ إلى العفو عن الخدم بقدر الإمكان :

- عن العباس بن جليد الحجرى قال: سمعت عبد الله بن عمر يقول: جاء رجل إلى النبي عَيِّلِيَّةٍ فقال: يا رسول اللَّه عَيِّلِيَّةٍ ، كم نعفو عن الخادم ؟ فصمت ، ثم أعاد عليه الكلام ، فصمت ، فلما كان في الثالثة قال: « اعفوا عنه في كل يوم سبعين مرةً » (٢) .
- وعن جابر قال : قلت : يا رسول الله ﷺ مما أضرب منه يتيمي ؟ قال : « مما كنت ضاربًا منه ولدك ، غير واق مالك بماله ، ولا متأثل من ماله مالًا » (٢)

ودعت السنة الشريفة أن يكون العقاب أيضا على قدر عقول الخدم وهو ما يسمى في ساحة القضاء حاليًا : « مراعاة ظروف ارتكاب الحادث » :

- عن ابن عباس مرفوعًا : « عاقبوا أرقاء كم على قدر عقولهم » (1)

وتفتح السنة الشريفة مجالات واسعة للعفو عن الخادم ، وذلك أنه إذا ذكر اللّه وقت الضرب فيجب على أهل المنزل أن يكفوا فورًا عن ضربه ؛ لأنه استغاث بعظيم :

- عن أبي سعيد الحدري قال: قال رسول الله ﷺ: « إذا ضرب أحدكم خادمه فذكر الله ؛ فارفعوا أيديكم » (° .

- عن الحسن قال : بينا رجل يضرب غلامًا له وهو يقول : أعوذ باللَّه إذ بصر رسول اللَّه ﷺ فقال : أعوذ برسول اللَّه ، فألقي ما كان بيده وخلى عن العبد ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في تفسير القرآن ، باب ومن سورة الأنبياء ﷺ (٣١٥٦) ، والمنذري في الترغيب والترهيب (٣١٥٦) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب في حق المملوك ( ١٤٢٥ ) ، والترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في العفو عن الخادم ( ١٩٤٩ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن ( ٤/٦ ) ، والطبراني في الصغير ( ٨٩/١ ) ، والهيشمي في مجمع الزوائد ( ١٦٣/٨ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابنَّ عساكر في تاريخه ( ٢٩٨/١٠ ) ، وابن عدي في الكامل ( ٢٤٢/٥ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في وضوء الحادم ( ١٩٥٠ ) وأبو يعلى في مسنده ( ٣٣١/٢ ) .

فقال النبي ﷺ: « أما والله لله أحق أن يعاذ من استعاذ به مني » فقال الرجل : يا رسول الله فهو حر لوجه الله ، قال : « والذي نفسي بيده لو لم تفعل لواقع وجهك سفع النار » (١) .

ومن مجالات العفو عن الخادم أيضا : أنه إذا حلف السيد على ملك يمينه بالضرب فإن كفارة يمينه أن لا يضربه لأن ذلك خير له :

- عن ابن عباس قال : من حلف على ملك يمينه أن يضربه فإن كفارة يمينه أن لا يضربه ، وهي مع الكفارة حسنة (٢) .

وتحرم السنة الشريفة ظلم الخدم ، لأن عاقبة هذا وخيمة يوم القيامة ، وفي الدنيا يجب تحرير العبد الذي يتعرض للضرب ظلمًا :

- عن زاذان أبي عمر قال: أتيت ابن عمر وقد أعتق مملوكًا ، قال: فأخذ من الأرض عودًا - أو شيئًا - فقال: ما فيه من الأجر ما يسوى هذا ؛ إلا أني سمعت رسول اللَّه ﷺ يقول: « من لطم مملوكه أو ضربه ؛ فكفارته أن يعتقه » (٣)

- وعن عمار بن ياسر في قال : قال لي رسول الله على : « من ضوب مملوكه ظالمًا ؛ أقيد منه يوم القيامة » (٤)

- وعن أبى هريرة شه قال : سمعت أبا القاسم شه يقول : « من قذف مملوكه وهو بريء مما قال ، (°) .

وقد طبق الحليفة الراشد عمر بن الخطاب شه المنهاج النبوي الشريف في تحرير العبد إذا تعرض للظلم الشديد تنفيذًا لأمانة المسئولية الإيمانية :

- عن ابن عباس قال : جاءت جارية إلى عمر بن الخطاب فقالت : إن سيدي اتهمني فأقعدني على النار حتى احترق فرجي ، فقال لها عمر : هل رأى ذلك

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ۲۰/۹ ) ، وأبو يعلى في مسنده ( ۳۷۹/۰ ) ، والسيوطي في الدر المنتور ( ۲۱۱۲ ) وقوله : سفع : أي علامة تغير ألوانهم يقال : سفعت الشيء إذا جعلت عليه علامة يريد أثرًا من النار . انتهى . النهاية ( ۲۷٤/۲ ) . (۲) أخرجه الهيثمي في موارد الظمآن ( ۱۱۸۲ ) . (۳) أخرجه مسلم في الإيمان ، باب البغوي المماليك وكفارة من لطم عبده ( ۱۲۰۷ ) ، وأبو داود في الأدب ، باب في حق المملوك ( ۱۲۸۸ ) ، وأحمد في مسنده ( ۲۱/۲ ) ، والبيهقي في السنن ( ۱۰/۸ ) . (٤) أخرجه المنذري في الترغيب والترهيب ( ۱۲۸۴ ) وقال : رواه الطبراني ورواته ثقات ، والبخاري في الأدب المفرد ( ۱۸۱ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الحدود ، باب قذف العبيد ( ٦٨٨٥ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣١/٣ ) ) .

عليك ؟ قالت : لا ، قال : فهل اعترفت له بشيء ؟ قالت : لا ، فقال عمر : علي به ! فلما رأى عمر الرجل قال : أتعذب بعذاب الله ؟ قال : يا أمير المؤمنين ! اتهمتها في نفسها ، قال : أرأيت ذلك عليها ؟ قال : لا ، قال : فاعترفت لك به ؟ قال : لا ، قال : والذي نفسي بيده لو لم أسمع رسول الله عليه يقول : « لا يقاد مملوك من مالكه ولا ولد من والده » لأقدتها منك ! وضربه مائة سوط ، وقال للجارية : اذهبي فأنت حرة لوجه الله وأنت مولاة الله ورسوله ، أشهد لسمعت رسول الله عليه يقول : « من حرق بالنار أو مثل به فهو حر وهو مولى الله ورسوله » (١) .

#### الحق الرابع : حق الخدم في عدم تكليفهم ما لا يطيقون

إن قوانين السنة الشريفة في حق الخدم في عدم تكليفهم ما لايطيقون تنبع من رحمة الإسلام وشريعة القرآن التي حفلت بقوانين الرحمة ، ومنها : أن هذا الرسول الأمين جاء رحمة للعالمين كما جاء في قوله تعالى .

وتلك القوانين مثل مئات القوانين التي أرستها الشريعة كحقوق للإنسان ، تعتبر من سبق الشريعة وانفرادها برعاية الإنسان الضعيف رعاية قصوى لايوجد مثيل لها على مر الأزمان .

فقد أمر الرسول ﷺ بألا يفرض أهل المنزل أعمال كثيرة على الخدم تشق عليهم :

- عن أبي كاهل أنه قال : مررت برسول اللَّه عَلَيْكِ وهو يتوضأ ، فقلت : يا رسول اللَّه ، قد أعطانا اللَّه منك خيرًا كثيرًا ، فغسل كفيه ، ثم تمضمض ثلاثًا ، واستنشق ثلاثًا ، وغسل وجهه ثلاثًا ، وذراعيه ثلاثًا ، ومسح برأسه ولم يوقت ، وظهر قدميه ولم يوقت ، ثم قال : « يا أبا كاهل ، ضع الطهور منك مواضعه ، وأبق فضل طهورك الأهلك ، لا تعطش أهلك ، ولا تشقن على خادمك » (٢) .

وإذا أدى الأمر أن أعمال المنزل تتطلب جهدًا كبيرًا فيجب أن يتم المشاركة مع

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك (٢١٦/٢) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب ما روي فيمن قتل عبده أو مثل (٣٦/٨) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب ما جاء في القود والقصاص ومن لا قود عليه (٢٨٨/٦) ، وقال : قلت : روى الترمذي بعضه ، رواه الطبراني في الأوسط وفيه عمر بن عيسى القرشي وقد ذكره الذهبي في الميزان وذكر له هذا الحديث ولم يذكر فيه جرحًا وبيض له وبقية رجاله وثقوا .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٦١/١٨ ) .

دائرة المجتمع — — — — — ٧٧٧

#### الخدم في أداء تلك الأعمال ، أي يتم التعاون المشترك :

- عن سلام بن عمرو ، عن رجل من أصحاب النبي ﷺ ، عن النبي ﷺ قال : « إخوانكم ؛ فأحسنوا إليهم – أو فأصلحوا إليهم – واستعينوهم على ما غلبكم ، وأعينوهم على ما غلبهم » (١) .

- وعن مالك أنهم بلغهم ، أن أبا هريرة قال : قال رسول اللَّه عَيِّلِيَّم : « للمملوك طعامه وكسوته بالمعروف ، ولا يكلف من العمل إلا ما يطيق » وعن مالك أنه بلغهم أن عمر بن الخطاب كان يذهب إلى العوالي كل يوم سبت ، فإذا وجد عبدًا في عمل لا يطيقه ؛ وضع عنه منه (٢) .

وزيادة في إرساء حق الخدم في هذا المجال ، فقد وضعت السنة الشريفة من الحوافز ما يجعل أجرًا في الموازين يوم القيامة للتخفيف عن الخادم في أعمال المنزل :

حن عمرو بن حریث ، أن رسول اللَّه ﷺ قال : « ما خففت عن خادمك من عمله ؛ فهو أجر لك في موازينك يوم القيامة (7) .

#### الحق الخامس : حق الخدم الخدم في التواضع معهم

يعتبر ذلك الحق من الحقوق التي هي علامة مضيئة على طريق الشريعة ، ووسام شرف يضعه المسلمون على صدورهم في سبق شريعتهم إلى إرساء حقوق للإنسان لا يمكن أن تفكر فيها أية قوانين وضعية على مر الأزمان ؛ لأن قوانين الشريعة سماوية ، تحرر الإنسانية من كل الأمراض النفسية ، ومنها تكبر الإنسان على أخيه الإنسان نتيجة سلطان المال أو الجاه .

ونرى أن السنة الشريفة تجعل من علامات الإيمان التواضع مع الخدم ، وأن التكبر يؤدي إلى هلاك الأم حيث لا يتحقق فيها مبادئ الشريعة من الحق والعدل والمساواة والحرية .. وهذا ما تؤكده لنا الأحاديث التالية :

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٧١/٥ ) ، والبخاري في الأدب المفرد ( ١٩٠ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٤٧/٢ ) ، ومالك في الموطأ كتاب الجامع ، باب الأمر بالرفق بالمملوك
 ( ١٧٦٩ ) ، والبيهقي في السنن ( ٦/٨ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان في صحيحه ( ١٥٣/١٠)، وأبو يعلى في مسنده ( ٥٠/٣)، والهيثمي في مجمع الزوائد، باب فيمن خفف عن عامله من العمل ( ٢٣٩/٤) وقال: رواه أبو يعلى وعمرو هذا قال ابن معين: لم ير النبي على فان كان كذلك فالحديث مرسل ورجاله رجال الصحيح، والهيثمي في موارد الظمآن ( ١٠٢٤) ) والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٣١٤/٣) .

قال ﷺ: « ومن لم يأنف من ثلاث فهو مؤمن : خدمة العيال ، والجلوس مع الفقراء ، والأكل مع الخادم ، هذه الأفعال من علامات المؤمنين الذين وصفهم الله في كتابه أولئك هم المؤمنون حقًا » (١) .

- وعن أبي هريرة قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « ما استكبر من أكل مع خادمه ، وركب الحمار بالأسواق ، واعتقل الشاة فحلبها » (٢) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في تهذيب تاريخ دمشق ( ٩٩/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الأدب المفرد ( ٥٥٠ ) ، والبيهقي في شعب الإيمان ( ٨١٨٨ ) .

الدائرة الثانية

دائرة المجتمع

# الْبَائِلْنَاشِعُ حقوق الموتى

تلهث البشرية وراء الحصول على حقوقها في حياتها ، وقد لا تحصل عليها ، بل قد تظل شعوبًا بأكملها مستعبدة تحت وطأة الاستعمار ، تقاسي الذل والهوان ، ولا تستطيع أن تحصل على أدنى حقوقها من الحرية والعدل والمساواة . والذين يجاهدون في حصول الإنسان على حقه في الحياة ، لا يخطر ببالهم إطلاقًا المطالبة بحقوق الإنسان بعد الممات ، وهذا ما تتميز به شريعة الإسلام . إذ لا تكتفي بإرساء حقوق هذا الإنسان في كل زمان ومكان ، بل إنها تجعل له حقوقًا بعد موته ، دينًا واجبًا في رقاب الأحياء ، يحاسبون بالتقصير فيه ، ويكافئون بأدائه حسب درجة إخلاصهم في هذا الأداء . وقد شرحنا في دائرة الأسرة حقوق الوالدين بعد موتهما على الأبناء .. ونشرح هنا حقوقًا عامة لكل الموتى فرضًا واجبًا على الأحياء ، يسقط عنهم إذا قام به البعض ، أي فرض كفاية (١) .

#### الحق الأول : حق الموتى في الغسل

ترسي السنة الشريفة حق الموتى في الغسل حتى يقابل الإنسان المسلم ربه طاهر البدن ، وتلك سنة المسلمين كما علمتها الملائكة لآدم . ولذلك فقد حفز الرسول على المسلمين إلى أداء هذا الواجب لما فيه من أجر عظيم ، على أن يحافظ على هذا الواجب بضوابط أهمها : عدم النظر إلى العورة ، وعدم إفشاء ما رأى عليه أثناء الغسل ، وذلك حفاظًا على أسرار الإنسان حتى بعد موته :

- عن عبد اللَّه بن عمر قال: قال رسول اللَّه عَلِيَّ : « ليغسل موتاكم المأمونون » (٢٠) .
- وعن أبي أمامة عن النبي عليه قال « من غسل ميتًا فستره ستره الله من

<sup>(</sup>١) رحلة الخلود : حسن أيوب ، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه كتاب الجنائز باب ما جاء في غسل الميت ( ١٤٦١ ) وقال في الزوائد : في إسناده بقية وهو مدلس .

٠ ٢٨ ----- حقوق الموتى

الذنوب، ومن كفنه كساه الله من السندس » (١) .

- وعن علي بن محمد حدثنا عبد الرحمن المحاربي حدثنا عباد بن كثير عن عمرو بن خالد عن حبيب بن أبى ثابت عن عاصم بن ضمرة عن علي قال : قال رسول اللَّه عَلِيْتُ : « من غسل ميتًا وكفنه وحنطه وحمله وصلى عليه ولم يفش عليه ما رأى ؛ خرج من خطيئته مثل يوم ولدته أمه » (٢) .

- وعن أبي بن كعب قال : قال رسول اللَّه عَيْنِكُمْ : « إن آدم غسلته الملائكة بماء وسدر ، وكفنوه ، وألحدوا له ودفنوه ، وقالوا : هذه سنتكم يا بني آدم في موتاكم » (٣) .

- وعن على بن رباح اللخمي عن أبي رافع قال: قال رسول اللَّه ﷺ: « من غسل ميتًا فكتم عليه غفر له أربعين مرة ، ومن كفن ميتًا كساه اللَّه من السندس واستبرق الجنة ، ومن حفر لميت قبرًا فأجنه فيه أجرى له من الأجر كأجر مسكن أسكنه إلى يوم القيامة » (أ) .

- وعن معاذ بن جبل قال : « من غسل ميتًا وأدى فيه الأمانة ؛ كان من ذنوبه كيوم ولدته أمه »  $^{(\circ)}$  .

#### الحق الثاني : حق الموتى في الكفن

إن حق الموتى في الكفن ينبع من حق الإنسان في حياته في الستر لحديث الرسول عَيْنِكُم : « من ستر مسلما ستره الله في الدنيا والآخرة » ، ولذلك فإن هذا الحق للإنسان يمتد معه حتى في القبر ، وذلك امتدادًا لتكريم الإنسان إلى آخر عهد له بالدنبا ، أما تكريمه في الآخرة ، فيتوقف على ما قدم من أعمال صالحة :

- عن أبي قتادة قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « إذا ولي أحدكم أخاه فليحسن كفنه » (٦) .

- وعن ابن عباس قال : قال رسول اللَّه عَلِيْتُهِ : « البسوا من ثيابكم البياض ؛ فإنها

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٨١/٨ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي كتاب الجنائز ، باب ما جاء في الغسل من غسل الميت ( ٩٩٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ١٠٦/٩ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في الستدرك ( ٥٠٥/١ ) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه .

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٣٠٤/٣ ) ( ٦٠٩٨ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الترمذي في الجنائز ، باب ١٩ ( ٩٩٥) وقال أبو عيسى : هذا حديث حسن غريب ، والنسائي في الجنائز ، باب الأمر بتحسين الكفن ( ١٨٩٥) وابن ماجه في الجنائز ، باب ما جاء فيما يستحب من الكفن ( ١٤٧٤) .

من خير ثيابكم ، وكفنوا فيها موتاكم ، وإن خير أكحالكم الإثمد ؛ يجلو البصر ، وينبت الشعر » (١) .

- وعن عفان حدثنا حماد بن سلمة قال سمعت شيخًا من قيس يحدث عن أبيه أنه قال : جاءنا النبي على وعندنا بكرة صعبة لا يقدر عليها قال : فدنا منها رسول الله على فمسح ضرعها فحفل فاحتلب قال : ولما مات أبي جاء وقد شددته في كفنه وأخذت سلاءة فشددت بها الكفن فقال : « لا تعذب أباك بالسلي » قالها حماد ثلاثًا قال : ثم كشف عن صدره وألقي السلي ، ثم بزق على صدره حتى رأيت رضاض بزاقه على صدره (٢) .

#### الحق الثالث : حق الموتى في صلاة الجنازة وتشييعها

وتكمل السنة الشريفة نهجها في تكريم الإنسان فتجعل من حق المسلم على المسلم أن يشيع جنازته بعد الصلاة عليه لزيادة الدعوات والرحمات وتذكير المسلمين بالآخرة .

- عن أبي هريرة قال: سمعت رسول اللَّه ﷺ يقول: « إذا صليتم على الميت ؛ فأخلصوا له الدعاء » (٣) .

- وعن يزيد ابن ثابت - وكان أكبر من زيد - قال : خرجنا مع النبي ﷺ ، فلما ورد البقيع فإذا هو بقبر جديد ، فسأل عنه ، قالوا : فلانة ، قال : فعرفها ، وقال : « ألا آذنتموني بها ؟ » قالوا : كنت قائلًا صائمًا فكرهنا أن نؤذيك ، قال : « فلا تفعلوا ، لا أعرفن ما مات منكم ميت ما كنت بين أظهركم إلا آذنتموني به ؛ فإن صلاتي عليه له رحمة » ثم أتى القبر فصففنا خلفه فكبر عليه أربعًا ( أ ) .

- وعن أبي سعيد الخدري ، عن النبي ﷺ قال : « عودوا المريض ، وامشوا مع

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في اللباس ، باب في البياض ( ٤٠٦١ ) ، والنسائي في الجنائز ، باب أي الكفن خير ( ١٨٩٦ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢٧٤/١ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٧٣/٥ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيمن يجنب ثم يموت قبل
 أن يغتسل ( ٢٥/٣ ) وقال : رواه أحمد هكذا وروى الطبراني في الكبير ورجاله ثقات .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في الجنائز ، باب الدعاء للميت ( ٣١٩٩ ) ، وآبن ماجه في الجنائز ، باب ما جاء في الدعاء في الصلاة على الجنازة ( ١٤٩٧ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرَجه ابن ماجه في الجنائز ، باب ما جاء في الصلاة على القبر ( ١٥٢٨ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٨٨/٤ ) ، والطبراني في الكبير ( ٢٤٠/٢٢ ) .

الجنائز تذكركم الآخرة » (١) .

- وعن عبد اللَّه بن عمرو بن العاص ، عن معاذ قال : عهد إلينا رسول اللَّه عَلِيْكُم في خمس من فعل منهن كان ضامنًا على اللَّه : من عاد مريضًا ، أو خرج مع جنازة ، أو خرج غازيًا في سبيل اللَّه ، أو دخل على إمام يريد بذلك تعزيره وتوقيره ، أو قعد في بيته فيسلم الناس منه ويسلم (٢) .

#### الحق الرابع : حق الموتى في الدهن

إن حق الموتى في الدفن هو تكريم أيضًا للإنسان كما قال المولى عَلَىٰ ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمَنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَمُلَّنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَاهُم مِنَ ٱلطَّبِبَاتِ وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرِ مَتَّنَ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴾ : [الإسراء: ٧٠] فدفن الإنسان هو تمييز له عن الحيوان فلا يترك في العراء بل من حقه أن يدفن ، لذلك فقد حددت السنة الشريفة الأجر الإلهي لمن يقوم بتلك المهام :

- عن جابر بن عبد الله قال : قال رسول الله على : « من حفر قبرًا بنى له الله بيتًا في الجنة ، ومن غسل ميتًا خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه ، ومن كفن ميتًا كساه الله على من حلل الجنة ، ومن عزى حزينًا ألبسه الله التقوى وصلى على روحه في الأرواح ، ومن عزى مصابًا كساه الله حلتين من حلل الجنة لا تقوم لها الدنيا ، ومن اتبع جنازة حتى يقضي دفنها كتب الله له ثلاث قراريط القيراط منها أعظم من جبل أحد ، ومن كفل يتيمًا أو أرملة أظله الله في ظله وأدخله جنته » (٣) .

ومن حق الموتى المسلمين أن يدفنوا بين قوم صالحين ، لأن الموتى يتأذون بجار السوء كما يتأذى به الأحياء .

ويظهر من موقف الخليفة عمر بن الخطاب رضي ، كيف انزعج انزعاجًا شديدًا عندما رأى امرأة لم تدفن ، وذلك انتهاكًا لحقوق الإنسان بعد موته .. وهذا يدل على مدى

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في مسنده ( ۲۳/۳ ) ، والبيهقي في السنن ( ۳۷۹/۳ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ۲۹۰۰ ) . (۲) أخرجه أحمد في مسنده ( ۲٤١/٥ ) ، والطبراني في الأوسط ( ۲۸۸/۸ ) ، المنذري في الترغيب والترهيب ( ۲۱۸/٤ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ۲۹۹۲ ) وقال : رواه أبو داود باختصار ورواه

أحمد والبزار والطبراني في الكبير والأوسط ورجال أحمد رجال الصحيح .

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٤٧٨/٣ ) ( ح ٦٠٩٧ ) ، والطبراني في الأوسط ( ١٧٧/٩ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب تجهيز الميت وغسله والإسراع بذلك ( ٢٠/٣ ) ، وقال : رواه الطبراني في الأوسط وفيه الخليل بن مرة وفيه كلام .

دائرة المجتمع -----

#### ما بلغته سمو شريعة الإسلام:

- عن ابن عمر قال: وجد الناس وهم صادرون من الحج امرأة ميتة بالبيداء يمرون عليها ولا يرفعون لها رأسها ، حتى مر بها رجل من ليث يقال له (كليب) فألقى عليها ثوبًا ثم استعان عليها من يدفنها ، فدعا عمر ابنه فقال : هل مررت بهذه المرأة الميتة ؟ فقال : لا ، فقال عمر : لوحدثتني أنك مررت بها لنكلت بك ! ثم قام عمر بين ظهراني الناس فتغيظ عليهم فيها وقال : لعل الله أن يدخل كليبًا الجنة بفعله عليها ؛ فبينما كليب يتوضأ عند المسجد جاءه أبو لؤلؤة قاتل عمر فبقر بطنه (١) .

#### الحق الخامس : حق الموتى في زيارة القبور

يدعو الرسول على إلى زيارة القبور ؛ لأنها مظهر من مظاهر البر للموتى ، وعنوان للتواصل الإيمانى بين المؤمنين حتى بعد رحيلهم عن الدنيا وذلك ؛ لأن الإسلام دين الوفاء والإخلاص . وهناك فائدة أخرى من زيارة القبور وهي أنها تذكر بالآخرة كما وضحت ذلك السنة الشريفة . على أن تتم تلك الزيارة بالنهار وليس بالليل ، لما يحيط بالقبور من رهبة ، حفاظًا على الأحياء من مشاعر الانزعاج :

- عن أبي ذر قال : قال لي رسول اللَّه ﷺ : « زر القبور تذكر بها الآخرة ، واغسل الموتى فإن معالجة جسد خاو موعظة بليغة ، وصل على الجنائز لعل ذلك يحزنك ، فإن الحزين في ظل اللَّه يوم القيامة يتعرض لكل خير » (٢) .

#### الحق السادس : حق الموتى في الدعاء لهم

امتدادًا لحق الإنسان في الرحمة والاحترام فإن السنة الشريفة تحرم تحريمًا قاطعًا سب الموتى بعد موتهم حفاظًا على الأواصر التي تربط بين أبناء الأمة ؛ لأن سب الموتى يؤذي الأحياء .

كما تدعو السنة المباركة إلى الدعاء للموتى ؛ لأن هذا سيصير حقًا لكل مسلم بعد انتقاله إلى الدار الآخرة :

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب وجوب العمل في الجنائز من الغسل والتكفين والصلاة والدفن حتى يقوم بذلك من فيه الكفاية (٣٨٦/٣) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٥٣٣/١ ) وقال : هذا حديث رواته عن آخرهم ثقات . والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١٧٥/٤ ) .

٢٨٤ --- حقوق الموتى

- عن عبد الله بن عمرو قال: ساب الموتى كالمشرف على الهلكة (١).

- وعن حبيب بن عبيد عن جبير بن نفير ، سمعه يقول : سمعت عوف بن مالك يقول : صلى رسول الله على جنازة ، فحفظت من دعائه وهو يقول : « اللهم اغفر له وارحمه ، وعافه واعف عنه ، وأكرم نزله ، ووسع مدخله ، واغسله بالماء والثلج والبرد ، ونقه من الخطايا كما نقيت الثوب الأبيض من الدنس ، وأبدله دارًا خيرًا من داره ، وأهلًا خيرًا من أهله ، وزوجًا خيرًا من زوجه ، وأدخله الجنة ، وأعذه من عذاب القبر » – أو « من عذاب النار » قال : « حتى تمنيت أن أكون أنا ذلك الميت » (٢) .

- وعن أبي هريرة قال: كان رسول الله على إذا صلى على جنازة يقول: « اللهم اغفر لحينا وميتنا ، وشاهدنا وغائبنا ، وصغيرنا وكبيرنا ، وذكرنا وأنثانا ، اللهم من أحييته منا فأحيه على الإيمان ، اللهم لا تحرمنا أجره ، ولا تضلنا بعده » (٣) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه هناد في الزهد ( ٩/٢ ٥٥ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٣١١/٣ ) وقال : رواه البزار بإسناد جيد .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الجنائز ، باب الدعاء للميت في الصلاة ( ٩٦٣ ) ، والنسائي في الجنائز ، باب الدعاء ( ١٩٨٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في الجنائز ، باب ما يقول في الصلاة على الميت ( ١٠٢٤ ) ، وقال أبو عيسى : حديث والد أبي إبراهيم حديث حسن صحيح ، وابن ماجه في الجنائز ، باب ما جاء في الدعاء في الصلاة على الجنازة ( ١٤٩٨ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٦٨/٢ ) .





الدائرة الثالثة ك

دائرة الحكومة

الجزء الأول: الحقوق السياسية

وتضم أربعة أبواب :

الْبَابُ الْازْلُ: حقوق العدل.

الْبَابُ الثَّانِيٰ: حقوق المساواة.

الْبَالِكَ اللَّهُ : حقوق الحرية .

الْبَالُ الرَّائِعُ : حقوق الشورى .





دائرة الحكومة

# الجزء الأول

#### الحقوق السياسية

تعتبر دائرة الحكومة هي من أوسع الدوائر التي تشمل الوطن بكل طوائفه ومجموعاته. وهي التي تحكم الدولة وتدير شئونها ، وتقوم بوضع المعايير والأسس لتعامل الأفراد مع بعضهم داخل المجتمع. وهو ما يسمى بالنظام الداخلي ، ثم هي الممثلة لتعامل الدولة مع الدول الأخرى ، وهو ما يسمى بالعلاقات الخارجية أو الدولية.

ولذلك فإن التحدث عن حقوق الإنسان داخل دائرة الحكومة يعتبر من الأهمية بمكان ، حيث الحكومة هي المسئولة عن رسم السياسة العامة للدولة ، وهي المسئولة عن صون حرية الدولة وحرية المواطنين ، وهي المسئولة عن تقديم الخدمات العامة ورعاية المواطنين في حالة الكوارث التي يتعرضون لها وفي حالات العجز والشيخوخة . فالحكومة هي أكبر راع في الدولة وكل راع مسئول عن رعيته .

ونعرض داخل دائرة الحكومة : حقوق الإنسان السياسة والاقتصادية والاجتماعية من واقع المنهاج التطبيقي للسنة النبوية .

### الجزء الأول : الحقوق السياسية

إن الحقوق السياسية للمواطنين في الشريعة الإسلامية تفوق كل المفاهيم البشرية ، فهي تنبع من حديث رسول الله ﷺ الذي أوتي جوامع الكلم :

وعن ابن عمر على قال : سمعت رسول الله على يقول : « كلكم راع ومسئول عن رعيته ، عن رعيته : الإمام راع ومسئول عن رعيته ، والرجل راع في أهله ومسئول عن رعيته ، والمرأة راعية في بيت زوجها ومسئولة عن رعيتها ، والخادم راع في مال سيده ومسئول عن رعيته » (١٠) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه ( ٦/٢ ، ٦/٣ ) ، وأبو داود في الخراج باب١ ، والترمذي في السنن ( ١٧٠٥ )

قال الإمام الخطابي في شرح هذا الحديث (١): من ذكر في التسمية « أي الوصف بالراعي » معانيهم مختلفة:

فرعاية الإمام الأعظم ( الحاكم ) : هي إحاطة الشريعة بإقامة الحدود والعدل في الحكم ورعاية الرجل أهله : سياسته لأمرهم وإيصالهم حقوقهم .

ورعاية المرأة: تدبير أمر البيت والأولاد والخدم ، والنصيحة للزوج في كل حال . ورعاية الخادم : حفظ ما تحت يده والقيام بما يجب عليه من خدمته ( ا.هـ ) .

وهكذا يتبين لنا أن الحقوق السياسية حتى وإن كانت في دائرة الحكومة ، فإنها تعني مجموع التيارات السياسية التي تصب في تلك الدائرة ، وتعني أنها التفاعل الإيجابى من كل فئات المجتمع بما يحقق في النهاية المحصلة المثالية لتلك الحقوق . أي أنها مناخ عام يعيشه الوطن ، ومناخ تطبيقي للشريعة يقوم به كل فرد في الدولة ، وليست في كل الحالات قانونًا تشريعيًّا من الحكام يحصل به الأفراد على جميع حقوقهم .

من هذا المنطلق فإن الحقوق السياسية للمواطنين تنبع من الدعائم الأساسية للفكر السياسي الإسلامي وهي : العدل ، المساواة ، الحرية ، الشورى .. وتلك الدعائم لها فروع وشعب متعددة تشكل في مجموعها الدستور العام الذي تعيش في إطاره الأمة الإسلامية من حقوق وواجبات في توازن تشريعي يهدف إلى إقامة موازين الحق كما أمر بها المولى كل في كتابه الكريم :

﴿ وَكَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْمَثْنَ بِالْمَدِّنِ وَالْأَنْفَ بِالْأَنْفِ وَالْأَدُكِ

بِالْأَذُكُونِ وَالسِّنَ بِالسِّنِ وَالْجُرُوحَ قِصَاصُ فَمَن تَصَدَّفَ بِهِ. فَهُوَ كَفَارَةٌ لَمُ وَمَن لَّمَ

يَحْكُم بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾ [المائدة: 10].

﴿ وَأَنِ آحَكُمْ بَيْنَهُم بِمَا آنَزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَنَبِعُ آهْوَاءَهُمْ وَاحْدَرُهُمْ أَن يَفْتِنُوكَ عَلَ بَعْضِ مَا أَنزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُ فَإِن تَوَلَّوْا فَاعْلَمْ أَنَّهَا يُرِبدُ ٱللَّهُ أَن يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمٌّ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ لَفَسِقُونَ ﴾ [المائدة: ٤٩] .

ونعرض فيما يلي الحقوق السياسية للمواطنين في دائرة الحكومة ، ونبدأ بالعدل لأنه الدعامة المتينة التي تقوم عليها الأمم ، وبدونها ينهدم البنيان ، لأن العدل هو قوام الحياة ودعم لكيان الشعوب وسيادتها .

<sup>(</sup>١) الترغيب والترهيب للإمام المنذري الجزء الثالث ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان .

الدائرة الثالثة دائرة الحكومة الحقوق السياسية

# الْبَابُ اَلاْوَٰلُ حقوق العـدل

إن التحدث عن حقوق الإنسان في العدل المنبثقة من الشريعة الإسلامية يعتبر من الصعوبة بمكان ، كيف لا والعدل يعتبر من القيم التي تقوم عليها عقيدة الإسلام حيث ينبغي على المسلم ألا يتبع الهوى في أحكامه وسلوكه في الحياة عمومًا . كما قال تعالى في كتابه الكريم :

﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا كُونُوا قَوَّمِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَآهَ بِلَهِ وَلَوْ عَلَىٓ اَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقَرَبِينُ إِن يَكُنُ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللّهُ أَوْلَى بِهِمَّا فَلَا تَتَبِعُوا الْمُوَىٰ أَن نَقْدِلُواْ وَإِن تَلُوْءا أَوْ تُعْرِضُواْ فَإِنَّ اللّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ [النساء: ١٣٥] .

وهذه الأوامر الربانية تصدر لكل المؤمنين ، وعلى رأسهم الرسول الأمين الذي أمره الحق – جل شأنه – بالعدل بين جميع الناس على اختلاف ألوانهم وأجناسهم وحتى على اختلاف عقائدهم . فالعدل هو التوسط بين طرفي النقيض وضده الجور ، وذلك لأن الله تعالى : خلق العالم مختلفًا متضادًا متقابلًا مزدوجًا ، وجعل العدل في اطراد الأمور بين ذلك على أن يكون الأمر جاريًا فيه على الوسط في كل معنى (١) .

ويقول الإمام ابن القيم كِثَلَثه : « إن الشريعة مبناها وأساسها على الحكم ومصالح العباد في المعاش والمعاد ، وهي عدل كلها ورحمة كلها وحكمة كلها فكل مسألة خرجت عن العدل إلى الجور وعن الرحمة إلى المفسدة وعن الحكمة إلى العبث فليست من الشريعة ، وإن أدخلت فيها بتأويل ؛ فالشريعة عدل الله بين عباده

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن لابن العربي ( ١٧٢/٣ ) .

ورحمته بين خلقه وظله في أرضه وحكمته الدالة عليه وعلى صدق رسوله ﷺ أتم دلالة وأصدقها » (١) .

#### الحق الأول: حق المواطن في العدل في مجالات الحياة

إن أهم ما تتميز به الشريعة الإسلامية هو روح العدل الذي يجب أن يشيع في الحياة عمومًا حيث لا فرق بين مسلم وغيره ، أو بين أصحاب المراكز ومن لا نفوذ لهم ، أو بين الشريف والوضيع ، فالكل أمام قانون الدولة سواء ، ولا بد من الحفاظ على حقوق المواطنين للحفاظ على كيان الدولة وهيبتها .. ولهذا فالشريعة تحرم الظلم بكل شدة ، وتفرض على أولى الأمر على مستوى جميع السلطات أن يتحروا العدل في ممارسة مسئولياتهم ، ولا يفرقون بين المواطنين في إعطاء كل مواطن حقه من

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين ( ١٤/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) انظر في ذلك: محمد الخضر حسين ، الحرية في الإسلام . محمد الغزالي ، حقوق الإنسان . عبد الوهاب الشيشاني ، حقوق الإنسان وحرياته . عبد العزيز جاويش ، الإسلام دين الفطرة . عبد الحكيم العيلي ، الحريات العامة في الفكر والنظام السياسي في الإسلام .

العدل .. والناظر إلى منهج السنة الشريفة في إرساء تلك المفاهيم ، وكيف طبقها الخلفاء الراشدون وهم يحكمون الأمة التي امتدت في عهدهم امتدادًا كبيرًا ، ليعرف بالدليل العملي أن هذا الامتداد واستمراريته لم يكن عبثًا أو مصادفة ، بل نتيجة أن الشعوب التي دخلت تحت الحكم الإسلامي عرفت العدل في أسمى معانيه حقيقة واقعًا وحقًا واجبًا ، وتشريعًا يأثم كل مسلم إذا فرط في أدائه على جميع المستويات .

ويشمل حق المواطن في العدل في مجالات الحياة النقاط التالية :

# أولًا : حق الإنسان في حصوله على متطلباته الخاصة :

والأصل في ذلك أن الحياة الكريمة حق لكل إنسان . ويراد بالحياة هنا العيش الكريم في إطار من الأمن والسلام والرضى . وذلك من غير إيذاء ولا اعتداء على الإنسان بمختلف وجوه الأذى والعدوان .

ذلك هو الأصل المعتبر في هذه القضية العظيمة . الأصل الذي يفرضه الإسلام ويقرره لكل نسمة بشرية تدب على متن هذا الكوكب . والإنسان إنما جيء به إلى هذه الدنيا لينال حظه من الحياة الآمنة المقدورة . لقد جيء به على قدر من الله سبحانه بعد أن أذن الله أن تبعث فيه الروح جنينًا مستترًا في بطن أمه لينطلق عقيب ذلك إلى الواقع متدرجًا في مراحله المعلومة من التطور المتعاقب إلى أن يفارق الحياة بمصيره المحتوم . فهو بذلك قد جيء به بقدر من الله الخالق . لأن هذه الجيئة برمتها مبنية على إنسانية الإنسان (١) .

ولذا فقد وضحت الشريعة الإسلامية أنه من أول مراتب العدل للإنسان هو حصوله على متطلبات الحياة الأساسية وأن يختار له أولو الأمر الاختيار الأنسب والأفضل، لتحقيق تلك المتطلبات، ولقد جاءت السنة النبوية لترضح ذلك بجلاء:

- عن قطن بن وهب عن عمه أنه كان مع عمر بن الخطاب على في سفر فلما كان قريبًا من الروحاء ، سمع صوت راع في جبل فعدل إليه فلما دنا منه صاح : يا راعي الغنم ، فأجابه الراعي ، فقال : يا راعيها ، فقال عمر : إني مررت بمكان هو أخصب من مكانك وإن كل راع مسئول عن رعيته ، ثم عدل صدور الركاب (٢) .

وعن أبي وائل ، أن عمر بن الخطاب على استعمل بشر بن عاصم على صدقات

<sup>(</sup>١) د.أمير عبد العزيز ، حقوق الإنسان في الإسلام ، ( ٤١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٢٩٢/٣ ) .

هوازن فتخلف بشر فلقيه عمر فقال: ما خلفك ؟ أملنا عليك سمع وطاعة ، قال: بلى ، ولكن سمعت رسول الله على يقول: من ولي شيئًا من أمور المسلمين أتى به يوم القيامة حتى يوقف على جسر جهنم فإن كان محسنًا نجا ، وإن كان مسيئًا انخرق به الجسر فهوى فيه سبعين خريفًا ، فرجع عمر كثيبًا حزينًا ، فلقيه أبو ذر فقال: ما لي أراك كثيبًا حزينًا ؟ قال: ما يمنعني أن لا أكون كثيبًا حزينًا وقد سمعت بشر بن عاصم يحدث عن رسول الله على أنه قال: من ولي شيئًا من أمر المسلمين أتى به يوم القيامة حتى يوقف على جسر جهنم فإن كان محسنًا نجا ، وإن كان مسيئًا انخرق به الجسر فيهوي فيه سبعين خريفًا ، قال أبو ذر: أو ما سمعته من أحدًا من الناس أتى به يوم القيامة حتى يوقف على جسر جهنم فإن كان محسنًا أحدًا من الناس أتى به يوم القيامة حتى يوقف على جسر جهنم فإن كان محسنًا أخا ، وإن كان مسيئًا انخرق به الجسر فهوى به سبعين خريفًا وهي سوداء مظلمة أي الحديثين أوجع لقلبك ؟ قال: كلاهما قد أوجع قلبي ، فمن يأخذها بما فيها ؟ قال أبو ذر: من سلت الله أنفه وألصق خده بالأرض أما إنا لا نعلم إلا خيرًا وعسى قال وليتها من لا يعدل فيها أن لا ينجو من ألمها (١) .

# ثانيًا : حق الإنسان في المعاملة الكريمة وحصوله على العمل وتولي الوظائف ومن ذلك :

أ ـ العدل من الرؤساء في الوظائف والترقيات ومصالح العباد ، فيحفظ ولئ الأمر نفسه من الهوى والغضب والطمع فلا يظلم من جعلهم الله أمانة في عنقه ، وقد عبرت السنة النبوية عن ذلك ؛ فعن أبي هريرة قال : كان عمر بن الخطاب يقول في خطبته : أفلح منكم من حفظ من الهوى والغضب والطمع ، ووفق إلى الصدق في الحديث ، فإنه يجره إلى الخير ، من يكذب يفجر ، ومن تفجر يهلك ، إياكم والفجور! ما فجور من خلق من التراب وإلى التراب يعود ، اليوم حي وغدًا ميت! اعملوا عمل يوم بيوم ، واجتنبوا دعوة المظلوم ، وعدوا أنفسكم من الموتى (٢) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٦/٢ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٢٠٥/٥ ، ٢١١ ) ، والزيلمي في نصب الراية ( ٦/٤ ) .

 $<sup>(\</sup>mathring{r})$  أخرجه : البيهقي في السنن : باب الإمام يقرأ على المنبر آية السجدة (  $\mathring{r}$  ) والبيهقي في شعب الإيان (  $\mathring{r}$  ) .

ب ـ العدل في الحكم والوفاء بالعهد والرحمة والإحسان إذا كان الأمر يستلزم ذلك :

- عن طاوس أن عمر قال : أرأيتم إن استعملت عليكم خير من أعلم ، ثم أمرته بالعدل أقضيت ما علي ؟ قالوا : نعم ، قال : لا حتى أنظر في عمله أعمل بما أمرته أم لا (١) .

- وعن بلال بن سعد ، عن أبيه أنه قيل : يا رسول الله ، ما للخليفة بعدك ؟ قال : مثل الذي لي ؟ ما عدل في الحكم ، وأقسط في القسط ورحم ذا الرحم فمن فعل غير ذلك فليس منى ولست منه (٢) .

- وعن بكير بن وهب الجزري قال: قال لي أنس بن مالك: أحدثك حديثًا ما أحدثه كل أحد ؟ إن رسول الله على قام على باب البيت ونحن فيه ، فقال: « الأثمة من قريش ، إن لهم عليكم حقًا ، ولكم عليهم حقًا مثل ذلك ؛ ما إن استرحموا فرحموا ، وإن عاهدوا وفوا ، وإن حكموا عدلوا ، فمن لم يفعل ذلك منهم فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين » (٣) .

- وقال ﷺ : « وستة لعنتهم ولعنهم الله وكل نبي مجاب : الزائد في كتاب الله ، والمكذب بقدر الله ، والمتسلط بالجبروت ، فيعز بذلك من أذل الله ، ويذل من أعز الله ، والمستحل لحرم الله ، والتارك لسنتي » (٤) .

ج – عدم الاعتداء على ممتلكات المواطنين ، وإذا كان الأمر يستلزم منفعة عامة ؛ فيكون ذلك برضا المواطن ، وذلك لأن حقيقة التملك التي قررها الإسلام للإنسان على وجه هذه الأرض ، لا تحتمل الشك أو المراء . وما من قول في نفي ذلك إلا محض تخريص وجهل فاضح . إن الملكية الفردية حقيقة مستبينة ومشروعة في

<sup>(</sup>١) أخرجه معمر بن راشد في جامعه ( ٣٢٦/١١ ) ، والبيهقي في السنن : باب فضل الإمام ( ١٦٣/٨ ) ، والبيهقي في شعب الإيمان ( ٢٤/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٠/٦ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٢٣٣/٥ ) ، والبخاري في التاريخ الكبير ( ٤٦/٤ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيما للإمام من بيت المال ( ٢٣١/٥ ) ، وقال : رواه الطبراني ورجاله ثقات .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٨٣/٣ ، ١٢٩ ، ٤٢١/٤ ) ، والنسائي في السنن الكبرى ( ٥٩٤٢ ) ، والبيهقي في السنن ، باب ما جاء فيمن تطبب بغير علم فأصاب نفسًا ( ١٢١/٣ ، ١٢١/٨ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن حبان في صحيحه ( ٢٠/١٣ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيمن يستحل الحرام أو يحرم الحلال أو يترك السنة ( ١٧٦/١ ) ، وقال : رواه الطبراني في الكبير ، وفيه عبيد الله بن عبد الرحمن بن موهب قال يعقوب بن شيبة : فيه ضعف ، وضعفه يحيى بن معين في رواية ووثقه في أخرى ، وقال أبو حاتم : صالح الحديث ، ووثقه ابن حبان وبقية رجاله رجال الصحيح .

الإسلام . لقد قرر هذا الدين توزيع الثروات من كنوز الأرض على البشر تبعًا لأحجام جهودهم ومقادير بذلهم وعطائهم . فالباذل الناشط المثابر لا جرم أن يستحق من الخير وبركات الأرض ما يكافئ جهده المبذول . وأما المتخاذل العاجز المتثاقل لا جرم أن يكون نصيبه دون الأول . والحياة فيض من التزاحم والاستباق مع الزمن . فأكثر الناس تحصيلًا وارتزاقًا وكسبًا للمال لهو أعظمهم سعيًا وجدًّا وأكثرهم نشاطًا وجلدًا وأشدهم بذلًا وعملًا خلافًا للراكد البليد الذي يحيطه غلاف من الاستكانة والبرود والكُل بذلك أجدر أن يظل من حلف القافلة الماضية الساعية . وهذه هي سنة اللَّه في الخليقة ، إذ جعل اللَّه عباده مختلفين متباينين في مدى الطاعات والعزائم والقدرات لتتفاوت تبعا لذلك أحجام التحصيل والثراء لدى الناس فيكون فيهم الغنى والثري والموسر والمتوسط والمعسر . وفي التعريض بمثل هذه الحقيقة يقول تعالى : ﴿ وَاللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي الرِّزْقِ فَمَا الَّذِيكَ فُضِّلُوا بِرَآدِي رِزْقِهِمْ عَلَىٰ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنْهُمْ فَهُمْ فِيهِ سَوَآءٌ أَفَبِنِعْمَةِ ٱللَّهِ يَجْمَدُونَ ﴾ [النحل: ٧١] ، وكُذُلُك قوله تعالى : ﴿ أَهُمْرَ ۚ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكً ۚ خَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنَيَّأَ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ لِيَـنَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًّا وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ [الزخرف: ٣٢] . أي أن اللَّه قسم الأرزاق بين العباد على نحو من التفاوت الطبيعي المحتوم وذلك بالنظر في التفاوت في مقادير الجهود المبذولة لدى الناس وفي أحجام أعمالهم وعطاءاتهم المبنية على التفاوت في قدرات البشر الذاتية كالذكاء والعزيمة والهمة والصبر إلى غير ذلك من عناصر الشخصية الإنسانية ، وتبعًا لذلك لسوف يكون أغنياء وفقراء ويكون نشطاء وعجزة ويكون مستخدمون ( بالكسر ) ومستخدمون( بالفتح ) . وغير ذلك ليس سوى المكابرة الجاهلة المصطنعة والتصدي للفطرة وطبيعة الأشياء بالتهريف والجعجعة .

يستبين من ذلك أن التملك حق أساسى من حقوق الإسلام لا يستطيع أي إنسان

أن يماري فيه ؛ وذلك لأنه حق مشروع قرره الإسلام ودعا إلى صيانته وحفظه .

إن الملكية التي شرعها الإسلام للأفراد مقيدة بحدود الشريعة الواسعة ، كما أنها منضبطة بقيود وشرائط لا يمكن تجاوزها ، وإذا تم تجاوز ذلك كان ذلك مفضيًا إلى الكسب الحرام . فالتملك للأفراد مباح بشرط اجتناب الوسائل المحظورة وفي مقدمتها الربا .

ولقد وضحت السنة النبوية أنه لا يجوز الاعتداء على ممتلكات الآخرين بأي شكل من الأشكال . وذلك في أكثر من موضع ومن ذلك ما روي :

عِن ابن عباس قال : كانت للعباس دار إلى جنب المسجد في المدينة ، فقال عمر ابن الخطاب على : بعنيها ، أو هبها لي حتى أدخلها في المسجد ، فأبى ، فقال : أجل يبني وبينك رجلًا من أصحاب النبي على الله المني أحراً على منك ، للعباس على عمر ، فقال عمر : ما أحد من أصحاب النبي على أجراً على منك ، فقال أبي بن كعب : أو أنصح لك مني ، ثم قال : يا أمير المؤمنين ، أما بلغك حديث داود : أن الله على أمره ببناء بيت المقدس ، فأدخل فيه بيت امرأة بغير إذنها ، فلما بلغ حجز الرجال ، منعه الله بناءه ، قال داود : أي رب ، منعتني بناءه فاجعله في خلفي ، فقال العباس : أليس قد قضيت لي بها وصارت لي ؟ قال : بلى ، قال : فإني أشهدك أنى قد جعلتها لله (١) .

د - أن يجد من يسانده في حقه من شهود الحق والعدل الذين يجدون المناخ الملائم للإدلاء بشهادتهم حتى لا يتعرض المواطن للظلم ؛ وفي ذلك وضحت السنة النبوية أن كتم الشهادة من الذنوب العظيمة التي يأثم فاعلها ؛ فعن عن أبي بردة عن أبيه عن النبي يَهِا قال : « من كتم شهادة إذا دعي إليها كان كمن شهد بالزور » (٢).

هـ – أن يكون القضاة على علم وبينة حتى لا يضيعوا حقوق المواطنين ظلمًا وجهلًا .

- عن سعد بن عبيدة ، عن ابن بريدة ، عن أبيه ، أن النبي علي قال : « القضاة

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب اتخاذ المسجد والسقايات وغيرها ( ١٦٨/٦) . (٢) أخرجه البيهقي في السنهود ( ٢٠٠/٤) ، والهيشمي في مجمع الزوائد ، باب في الشهود ( ٢٠٠/٤) وقال : رواه الطبراني في الكبير والبزار وزاد : « ومن شرب شرابًا حتى يذهب عقله الذي رزقه الله فقد أتى بابًا من أبواب الكبائر » وأبو يعلى إلا أنه قال : « من كتم الشهادة اجتاح بها مال امرى » والباقي بنحوه وفيه حنش واسمه حسين بن قيس ، وهو متروك وزعم أبو محصن أنه شيخ صدق وعن أبي موسى عن النبي علي قال : « من كتم شهادة إذا دعى إليها كان كمن شهد بالزور » رواه الطبراني في الكبير والأوسط ، وفيه عبد الله بن صالح وثقه عبد الله بن

ثلاثة: قاضيان في النار، وقاض في الجنة: رجل قضى بغير الحق فعلم ذاك؛ فذاك في النار، وقاض لا يعلم فأهلك حقوق الناس؛ فهو في النار، وقاض قضى بالحق؛ فذلك في الجنة » (١).

- وعن سعيد بن المسيب ، أن عمر بن الخطاب اختصم إليه مسلم ويهودي ، فرأى عمر أن الحق لليهودي فقضى له ، فقال له اليهودي : والله لقد قضيت بالحق ، فضربه عمر بن الخطاب بالدرة ثم قال : وما يدريك ؟ فقال له اليهودي : إنا نجد أنه ليس قاض يقضي بالحق إلا كان عن يمينه ملك وعن شماله ملك يسددانه ويوفقانه للحق ما دام مع الحق ، فإذا ترك الحق عرجا وتركاه (٢) .

- وعن محمد بن سيرين أن عمر قال لأبي موسى : انظر في قضاء أبي مريم قال : إنى لا أتهم أبا مريم ، قال : وأنا لا أتهمه ولكن إذا رأيت من خصم ظلمًا فعاقبه (٢) .

- وعن علي قال: قلت: يا رسول الله ، إن عرض لي أمر لم ينزل فيه قضاء في أمره ولا سنة كيف تأمرني ؟ قال: « تجعلونه شورى بين أهل الفقه والعابدين من المؤمنين ولا تقضى فيه برأي خاصة » (أ) .

- وعن عمارة - هو ابن عمير - عن عبد الرحمن بن يزيد قال : أكثروا على عبد الله ذات يوم ، فقال عبد الله : إنه قد أتى علينا زمان ولسنا نقضي ولسنا هنالك ، ثم إن الله على قدر علينا أن بلغنا ما ترون ، فمن عرض له منكم قضاء بعد اليوم فليقض بما في كتاب الله ، فإن جاء أمر ليس في كتاب الله فليقض بما قضى به نبيه على فليقض بما قضى به الصالحون فإن جاء أمر ليس في كتاب الله ولا قضى به نبيه على ، ولا قضى به الصالحون فإن جاء أمر ليس في كتاب الله ولا قضى به نبيه على ، ولا قضى به الصالحون فإن جاء أمر ليس في كتاب الله ولا قضى به نبيه على ، ولا قضى به الصالحون فليجتهد رأيه ، ولا يقول إني أخاف وإني أخاف ، فإن الحلال بين ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في الأحكام ، باب ما جاء عن رسول الله ﷺ في القاضي ( ١٣٢٢ ) ، وأبو داود في الأقضية ، باب في القاضي يخطئ ( ٣٥٧٣ ) ، وابن ماجه في الأحكام ، باب الحاكم يجتهد فيصيب الحق ( ٢٣١٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك في الموطأ ، الأقضية ( ١٤٢٥ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١٢٠/٣ ) . (٣) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب القاضي إذا بان له من أحد الخصمين اللدد نهاه ( ١٠٨/١٠ ) ، وابن عبد البر في التمهيد ( ٢١٧/١٩ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٧١/١١ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيما نهي عنه النبي عليه النبي عليه النبي المراد الكبير ( ١٧٨/١ ) .

ثلاثة: قاضيان في النار، وقاض في الجنة: رجل قضى بغير الحق فعلم ذاك؛ فذاك في النار، وقاض لا يعلم فأهلك حقوق الناس؛ فهو في النار، وقاض قضى بالحق؛ فذلك في الجنة » (١).

- وعن سعيد بن المسيب ، أن عمر بن الخطاب اختصم إليه مسلم ويهودي ، فرأى عمر أن الحق لليهودي فقضى له ، فقال له اليهودي : والله لقد قضيت بالحق ، فضربه عمر بن الخطاب بالدرة ثم قال : وما يدريك ؟ فقال له اليهودي : إنا نجد أنه ليس قاض يقضي بالحق إلا كان عن يمينه ملك وعن شماله ملك يسددانه ويوفقانه للحق ما دام مع الحق ، فإذا ترك الحق عرجا وتركاه (٢) .

- وعن محمد بن سيرين أن عمر قال لأبي موسى : انظر في قضاء أبي مريم قال : إنى لا أتهم أبا مريم ، قال : وأنا لا أتهمه ولكن إذا رأيت من خصم ظلمًا فعاقبه (٢) .

- وعن علي قال: قلت: يا رسول الله ، إن عرض لي أمر لم ينزل فيه قضاء في أمره ولا سنة كيف تأمرني ؟ قال: « تجعلونه شورى بين أهل الفقه والعابدين من المؤمنين ولا تقضى فيه برأي خاصة » (أ) .

- وعن عمارة - هو ابن عمير - عن عبد الرحمن بن يزيد قال : أكثروا على عبد الله ذات يوم ، فقال عبد الله : إنه قد أتى علينا زمان ولسنا نقضي ولسنا هنالك ، ثم إن الله على قدر علينا أن بلغنا ما ترون ، فمن عرض له منكم قضاء بعد اليوم فليقض بما في كتاب الله ، فإن جاء أمر ليس في كتاب الله فليقض بما قضى به نبيه على فليقض بما قضى به الصالحون فإن جاء أمر ليس في كتاب الله ولا قضى به نبيه على ، ولا قضى به الصالحون فإن جاء أمر ليس في كتاب الله ولا قضى به نبيه على ، ولا قضى به الصالحون فإن جاء أمر ليس في كتاب الله ولا قضى به نبيه على ، ولا قضى به الصالحون فليجتهد رأيه ، ولا يقول إني أخاف وإني أخاف ، فإن الحلال بين ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في الأحكام ، باب ما جاء عن رسول الله ﷺ في القاضي ( ١٣٢٢ ) ، وأبو داود في الأقضية ، باب في القاضي يخطئ ( ٣٥٧٣ ) ، وابن ماجه في الأحكام ، باب الحاكم يجتهد فيصيب الحق ( ٢٣١٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك في الموطأ ، الأقضية ( ١٤٢٥ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١٢٠/٣ ) . (٣) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب القاضي إذا بان له من أحد الخصمين اللدد نهاه ( ١٠٨/١٠ ) ، وابن عبد البر في التمهيد ( ٢١٧/١٩ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٧١/١١ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيما نهي عنه النبي عليه النبي عليه النبي المراد الكبير ( ١٧٨/١ ) .

والحرام بين ، وبين ذلك أمور مشتبهات ، فدع ما يريبك إلى ما لا يريبك (١) .

وعن أبي هريرة ، عن النبي ﷺ قال : « من طلب قضاء المسلمين حتى يناله ثم غلب عدله ؛ فله النار » <sup>(۲)</sup> .

وعن أبي هريرة ﷺ ، أن رجلًا أتى النبي بَيِّالِيْ يتقاضاه فأغلظ ، فهم به أصحابه ، فقال رسول اللَّه بَيِّالِيْ : « دعوه ؛ فإن لصاحب الحق مقالا » ثم قال : « أعطوه سنّا مثل سنه » قالوا : يا رسول اللَّه ، إلا أمثل من سنه ، فقال : « أعطوه ؛ فإن من خيركم أحسنكم قضاءً » (٢) .

ومن الحقوق الأساسية للمواطنين أن يكون هناك رأي عام إيجابي يمنع الأمراء من الظلم والمحاباة ويراد بذلك القدرة على النقد وإبداء الرأي أمام الناس والمسؤولين في صراحة ووضوح ، من غير حظر أو حجر في ذلك على أحد ، ومن غير إحساس بحرج من ذلك أو تخوف .

وهذا الحق – حرية الرأي – مكفول في الإسلام تمامًا ، بل إنه حق في صورة واجب يطوق به الإسلام أعناق المسلمين لكي يجهروا بقول الحق في صدق وجرأة ، وأيما تردد في ذلك أو امتناع من الإدلاء بالصواب في كل الأحوال لا جرم أنه ضرب من الضعف والحور أو صورة من الذلة والاستخزاء يهوي فيهما المجتمع وهو تغشاه غواشي النفاق والجبن .

والإسلام من جهته ينعي بشدة على الخائرين الساكتين من الناس الذين لا يصدعون بالكلمة الصريحة الصادقة والذين تنثني صدورهم على الآراء والمقاصد لتظل حبيسة محشورة لا يحجبها عن الظهور غير الجبن أو النفاق . وفي التنديد بالنفاق والمنافقين يقول تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرَكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن يَجِمَدَ

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في آداب القضاة ، باب الحكم باتفاق أهل العلم ( ٥٣٩٧ ) ، والدارمي في المقدمة ، باب الفتيا وما فيه من الشدة ( ١٦٥ ) ، والطبراني في الكبير ( ١٨٧/٩ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الأقضية ، باب في القاضي يخطئ ( ٣٥٧٥) ، والبيهةي في السنن ، باب فضل من ابتلني بشيء من الأعمال فقام فيه بالقسط وقضى ( ٨٨/١٠) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١٢٠/٣) . (٣) أخرجه البخاري في صحيحه ، كتاب الوكالة ، باب الوكالة في قضاء الديون ( ٢٤٦٥) ، ومسلم في صحيحه ، كتاب المساقاة باب من استسلف شيئًا فقضى خيرًا منه وخيركم أحسنكم قضاء ( ١٦٠١) والترمذي في البيوع ، باب ما جاء في استقراض البعير أو الشيء من الحيوان أو السن ( ١٣١٧) ، وأحمد في مسنده ( ١٣١٢) ) .

۲۹۸ ----- حقوق العدل

لَهُمْ نَصِيرًا ﴾ [النساء: ١٤٥] .

ويتوعد اللَّه عباده المتخاذلين الذين جنحوا إلى الدعة والاسترخاء وهم يرون الحكام متمادين في غيهم وطغيانهم . فيقول الرسول ﷺ في ذلك : « إن الناس إذا رأوا الظالم فلم يأخذوا على يديه أوشك أن يعمهم اللَّه بعقاب منه » (١) .

ويدعو الإسلام في تحريض بالغ على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وذلك من خلال الكتاب والسنة على نحو ليس له في الشرائع والقوانين والعقائد نظير . ومن جملة ذلك قوله تعالى : ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْمُهُمُ أَوْلِيَآهُ بَعْضُ يَأْمُرُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْمُهُمُ أَوْلِيَآهُ بَعْضُ يَأْمُرُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْمُهُمُ أَوْلِيَآهُ بَعْضُ يَأْمُرُونَ وَلِلْمُعْرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكرِ ﴾ [التربة: ٧١] .

وكذلك قوله تعالى : ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أَمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى اَلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْفَرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ اَلْمُنكَرِ ۚ وَأُولَتِهِكَ هُمُ اَلْمُغْلِعُونَ ﴾ [آل عسران : ١٠٤] .

لذا فمن حق كل إنسان ولاية الوظائف الإدارية صغراها وكبراها ما دام بكفايته أهلًا لتوليها .

ومن حق كل إنسان أن يبدي رأيه في سير الأمور العامة وتخطئتها أو تصويبها وفق ما يعتقده ويراه في إطار الضوابط الشرعية (٢) .

فالإسلام لا يلبي نداء الفطرة للفرد المسلم ويشبع حاجته للحياة في جماعة فحسب بحكم مدنية الطبع ، بل يجعله عنصرًا فاعلًا في تيسير الحياة اليومية للأمة ، ومن الإنصاف إعطاؤه الفرصة لتولي الوظائف في الدولة المسلمة بحسب كفاءته ، ومن هنا تتحقق العدالة وصدق الانتماء للأمة ؛ لأن في تهميش الفرد انتهاكًا لحقه السياسي في المشاركة في الحياة العامة ، وتعطيلًا لقدراته ولملكاته الإنتاجية .

وتجميدًا لمورد من موارد إثراء الابداع الإنساني ، وفي هذا المعنى يقول الرسول عليه : « من استعمل رجلًا من عصابة ، وفي تلك العصابة من هو أرضى لله منه ، فقد خان الله ورسوله وخان المؤمنين » (٣) .

وهذا توجيه من الرسول لإعطاء حق المشاركة للأصلح ، وكذا حرية ولاية الوظائف لمن يرى في نفسه الأهلية لذلك ؛ لأن في المشاركة زيادة ثقة الإنسان بنفسه وحبه لأمته ومجتمعه ، وتمتلئ مؤسسات الأمة بأناس ذوي همم عالية ونفوس مقتدرة غاياتها الهيام بمعالي الأمور والترفع عن سفاسفها .

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود ، والترمذي ، وابن ماجه عن أبي بكر . انظر الجامع الصغير للسيوطي (٣٢٧ ) .

<sup>(</sup>٢) محمد الغزالي ، حقوق الإنسان ( ٦٧ ) . (٣) الحاكم في المستدرك ( ٩٢/٤ ، ٩٣ ) .

وفي هذا المعنى يقول الشيخ محمد الخضر بن حسين: وإذا أضاءت على الأمة شموس الحرية وضربت بأشعتها في كل واد اتسعت آمالهم وكبرت هممهم وتربت في نفوسهم ملكة الاقتدار على الأعمال الجليلة، ومن لوازمها اتساع دائرة المعارف بينهم، فتنفتق القرائح فهمًا وترتوي العقول علمًا وتأخذ الأنظار فسحة ترمي فيها إلى غايات بعيدة فتصير دوائر الحكومة مشحونة برجال يعرفون وجوه مصالحها الحقيقية، ولا ينحرفون عن طريق سياستها العادلة (١).

وفي حق المشاركة تتحقق الحرية السياسية والعدالة الاجتماعية الهادفة إلى تكوين مجتمع المودة والرحمة ، مصداقًا لقوله ﷺ : « مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم كمثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر » (٢) .

ولذلك يقرر الفقهاء المسلمون أن على ولي الأمر أن يعين لأعمال المسلمين أقدرهم وأصلحهم للعمل امتثالًا لأمر الله تعالى : في قوله : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا اللَّهَ تَعَالَى : في قوله : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا اللَّهَ تَعَالَى : في قوله : ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا اللَّهُ يَعْدُلُوا اللَّهُ اللَّ

- عن حذيفة بن اليمان الله عليه على عن عن عن عن اليمان الله على الله على الله على الله على الله على النار » (٣) .

- وعن جابر بن عبد الله ، أن النبي على قال لكعب بن عجرة : « أعاذك الله من إمارة السفهاء » قال : وما إمارة السفهاء ؟ قال : « أمراء يكونون بعدي لا يقتدون بهديي ، ولا يستنون بسنتي ، فمن صدقهم بكذبهم وأعانهم على ظلمهم ؛ فأولئك ليسوا مني ولست منهم ، ولا يردوا علي حوضي ، ومن لم يصدقهم بكذبهم ولم يعنهم على ظلمهم ؛ فأولئك مني وأنا منهم ، وسيردوا علي حوضي ، يا كعب بن عجرة ، الصوم جنة ، والصدقة تطفئ الخطيئة ، والصلاة قربان » - أو قال : « برهان يا كعب بن عجرة ، يا كعب بن عجرة ، يا كعب بن عجرة ، إنه لا يدخل الجنة لحم نبت من سحت النار أولى به ، يا كعب بن عجرة ، الناس غاديان فمبتاع نفسه فمعتقها ، وبائع نفسه فموبقها » (٤) .

ومن حق المواطن أن يكون هناك مناخ عام من العدل في الدولة ومن ذلك : العدل

<sup>(</sup>١) الحرية في الإسلام ، ( ٦١ ) .

<sup>(</sup>٢) البخاري الجامع الصحيح كتاب الأدب ، باب رحمة الناس والبهائم ( ٤٣٨/١٠ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٨٨/٤ ) ، وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه . وابن حجر في لسان الميزان ( ٨٨/٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه: أحمد في مسنده (٣٩٩/٣)، الطبراني في الكبير (١٤١/١٩)، الهيثمي في موارد الظمآن (١٥٦٩).

٠٠٠ حقوق العدل

في الحكم وتوزيع الثروات والمناصب والسلطات ، لا فرق في ذلك بين المواطنين أيًا كانت جنسياتهم أو عقائدهم :

- عن عمر قال: قلت: يا رسول الله ، أخبرني عن هذا السلطان الذي ذلت له الرقاب وخضعت له الأجناد ما هو؟ قال: « هو ظل الرحمن على في الأرض يأوي إليه كل مظلوم من عباده ، فإن عدل كان له الأجر وعلى الرعية الشكر ، وإن جار وخان وظلم كان عليه الإصر وعلى الرعية الصبر » (١).

- عن المسور بن مخرمة قال : سمعت عمر يقول : يا معشر المسلمين ، إني لا أخاف الناس عليكم ؛ إنما أخافكم على الناس ، إني قد تركت فيكم اثنين لن تبرحوا بخير ما لزمتموهما : العدل في الحكم ، والعدل في القسم ، وإني قد تركتكم على مثل مخرفة النعم إلا أن يتعوج قوم فيعوج بهم (٢) .

- وعن يحيى بن سعيد قال : قال عمر بن الخطاب : ما أبالي إذا اختصم إلي الرجلان لأيهما كان الحق (٣) .

- وعن عمرو بن أوس عن عبد الله بن عمرو - قال ابن نمير وأبو بكر: يبلغ به النبي عَلَيْتُهِ ، وفي حديث زهير - قال: قال رسول الله عَلَيْتُهِ : « إن المقسطين عند الله على منابر من نور عن يمين الرحمن عز وجل وكلتا يديه يمين ؛ الذين يعدلون في حكمهم وأهليهم وما ولوا » (1).

- وعن أبي سعيد قال: قال رسول اللَّه عَلَيْكِ : « إن أحب الناس إلى اللَّه يوم القيامة وأدناهم منه مجلسًا : إمام عادل ، وأبغض الناس إلى اللَّه وأبعدهم منه مجلسًا : إمام جائر » (°) .

- وعن عكرمة عن بن عباس قال : قال رسول اللّه عَلَيْكِم : « يوم من إمام عادل أفضل من عبادة ستين سنة ، وحد يقام في الأرض لحقه أزكى فيها من مطر أربعين يومًا » (١٠) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان ( ١٦/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ١٣٤/١٠ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٩٤/٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٢٩٠/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الإمارة باب فضيلة الإمام العادل ( ١٨٢٧ ) .

<sup>(ُ</sup>ه) أخرجه الترمذي في الأحكام ، باب ما جاء في الإمام العادل ( ٩ ١٣٢٩ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب فضل من ابتلي بشيء من الأعمال فقام فيه بالقسط ( ١١٧/٠ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب (١١٧/٣ ) . (٦) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٣٧/١١ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١٦٧/٣ ) ، ٢٤٦ ) ، والمنبيقي في شعب الإيمان ( ١٩/٦ ) .

وعن أبي هريرة ، عن النبي ﷺ قال : « إنما الإمام جنة يقاتل من ورائه ، ويتقى به ،
 فإن أمر بتقوى الله ﷺ وعدل ؛ كان له بذلك أجر ، وإن يأمر بغيره ؛ كان عليه منه » (١) .

- وعن إسماعيل بن أبي خالد قال: سمعت إسماعيل البصري يحدث عن ابنة معقل بن يسار عن أبيها معقل قال: سمعت رسول الله على يقول: « ليس من والي أمة قلت أو كثرت لا يعدل فيها ؛ إلا كبه الله تبارك وتعالى على وجهه في النار » (٢).

ومن حق المواطن أن تعرض عليه الحقائق بوضوح في ضوء عقيدته حتى يكون المواطن على علم ودراية بما يجري من أحداث ، وتكون تلك الحقائق بمثابة النصح والإرشاد في حياته لاتخاذ القرارات الرشيدة :

- عن الحسن قال : مرض معقل بن يسار مرضًا ثقل فيه ، فأتاه ابن زياد يعوده فقال : إني محدثك حديثًا سمعته من رسول الله على يقول : « من استرعي رعية فلم يحطهم بنصيحة ؛ لم يجد ريح الجنة ، وريحها يوجد من مسيرة مائة عام » قال ابن زياد : ألا كنت حدثتني بهذا قبل الآن ؟ قال : والآن لولا الذي أنت عليه لم أحدثك به (۳) .

- وقال ﷺ : « صنفان من أمتي لا تنالهما شفاعتي : سلطان ظلوم غشوم وغال في الدين يشهدون عليهم ويتبرؤون منهم » (¹) .

- وعن عباد بن عباد الخواص الشامي أبي عتبة قال : أما بعد : اعقلوا والعقل نعمة ، فرب ذي عقل قد شغل قلبه بالتعمق عما هو عليه ضرر عن الانتفاع بما يحتاج إليه ، حتى صار عن ذلك ساهيًا ، ومن فضل عقل المرء ؛ ترك النظر فيما لا نظر فيه حتى لا يكون فضل عقله وبالاً عليه في ترك منافسة من هو دونه في الأعمال الصالحة ، أو رجل شغل قلبه ببدعة قلد فيها دينه رجالاً دون أصحاب

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الجهاد والسير ، باب يقاتل من وراء الإمام ويتقي به ( ٢٨٢٦ ) ، ومسلم في صحيحه كتاب الإمارة ، باب الإمام جنة يقاتل به من ورائه ويتقى به ( ١٨٤١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٥/٥٠ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢٢٠/١٢ ) ، ( ٢٣٤/١٥ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٧/٥ ) ، وابن أبي شبية في مصنفه ( ٢٧/٧ ) ، والطبراني في الكبير ( ٢٠٧/٢ ) . يحطهم : حاطه يحوطه حوطًا وحياطة : إذا حفظه وصانه وذب عنه وتوفر على مصالحه . النهاية ( ٤٦١/١ ) .

 <sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢١٣/٢٠ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب في أثمة الظلم والجور وأثمة الضلالة ( ٢٣٥/٥ ) ، وقال : رواه الطبراني بإسنادين في أحدهما منيع قال ابن عدي : له أفراد وأرجو أنه لا بأس به ، وبقية رجال الأول ثقات ، والألباني في الصحيحة ( ٤١٧ ) .

رسول الله ﷺ ، أو اكتفى برأيه فيما لا يرى الهدى إلا فيها ولا يرى الضلالة إلا بتركها ؛ يزعم أنه أخذها من القرآن وهو يدعو إلى فراق القرآن ، أفما كان للقرآن حملة قبله وقبل أصحابه ، يعملون بمحكمه ، ويؤمنون بمتشابهه ، وكانوا منه على منار كوضح الطريق ، فكان القرآن إمام رسول الله ﷺ ، وكان رسول الله إمامًا لأصحابه ، وكان أصحابه أئمةً لمن بعدهم ، رجال معروفون منسوبون في البلدان ، متفقون في الرد على أصحاب الأهواء مع ما كان بينهم من الاختلاف وتسكع أصحاب الأهواء برأيهم في سبل مختلفة جائرة عن القصد مفارقة للصراط المستقيم ؟ فتوهت بهم أدلاؤهم في مهامه مضلة ، فأمعنوا فيها متعسفين في تيههم ، كلما أحدث لهم الشيطان بدعةً في ضلالتهم انتقلوا منها إلى غيرها ؟ لأنهم لم يطلبوا أثر السالفين ، ولم يقتدوا بالمهاجرين ، وقد ذكر عن عمر أنه قال لزياد : هل تدرى ما يهدم الإسلام ؟ ؛ زلة عالم ، وجدال منافق بالقرآن ، وأئمة مضلون ، اتقوا اللَّه وما حدث في قرائكم وأهل مساجدكم من الغيبة والنميمة والمشى بين الناس بوجهين ولسانين ، وقد ذكر أن من كان ذا وجهين في الدنيا كان ذا وجهين في النار ، يلقاك صاحب الغيبة فيغتاب عندك من يرى أنك تحب غيبته ، ويخالفك إلى صاحبك فيأتيه عنك بمثله ، فإذا هو قد أصاب عند كل واحد منكما حاجته ، وخفى على كل واحد منكما ما أتى به عند صاحبه حضوره عند من حضره حضور الإخوان وغيبته على من غاب عنه غيبة الأعداء ، من حضر منهم ؛ كانت له الأثرة ، ومن غاب منهم ؛ لم تكن له حرمة ، يفتن من حضره بالتزكية ، ويغتاب من غاب عنه بالغيبة ، فيا لعباد اللَّه أما في القوم من رشيد ولا مصلح يقمع هذا عن مكيدته ، ويرده عن عرض أخيه المسلم ؟ بل عرف هواهم فيما مشى به إليهم فاستمكن منهم وأمكنوه من حاجته ، فأكل بدينه مع أديانهم ، فاللَّه اللَّه ، ذبوا عن حرم أغيابكم ، وكفوا ألسنتكم عنهم إلا من خير ، وناصحوا اللَّه في أمتكم إذ كنتم حملة الكتاب والسنة ؛ فإن الكتاب لا ينطق حتى ينطق به ، وإن السنة لا تعمل حتى يعمل بها ، فمتى يتعلم الجاهل؟ إذا سكت العالم فلم ينكر ما ظهر ولم يأمر بما ترك ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَابَ لَتُبَيِّئُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ ﴾ [آل عمران: ١٨٧] اتقوا الله فإنكم في زمان رق فيه الورع ، وقل فيه الخشوع ، وحمل العلم مفسدوه ، فأحبوا أن يعرفوا بحمله ، وكرهوا أن يعرفوا بإضاعته ، فنطقوا فيه بالهوى لما أدخلوا فيه من الخطإ وحرفوا الكلم عما تركوا من الحق إلى ما عملوا به من باطل فذنوبهم ذنوب لا يستغفر منها وتقصيرهم تقصير لا يعترف به ، كيف يهتدي المستدل المسترشد إذا كان الدليل حائرًا ؟ أحبوا الدنيا وكرهوا منزلة أهلها فشاركوهم في العيش ، وزايلوهم بالقول ، ودافعوا بالقول عن أنفسهم أن ينسبوا إلى عملهم فلم يتبرءوا مما انتفوا منه ، ولم يدخلوا فيما نسبوا إليه أنفسهم ، لأن العامل بالحق متكلم وإن سكت ، وقد ذكر أن اللَّه تعالى يقول : إنى لست كل كلام الحكيم أتقبل ، ولكنى أنظر إلى همه وهواه ، فإن كان همه وهواه لي ؛ جعلت صمته حمدًا ووقارًا لي وإن لم يتكلم ، وقال اللَّه تعالى ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا اللَّوَرَيْنَةَ ثُمَّ لَمْ يَجْمِلُوهَا ﴾ [الجمعة: ٥] لَمْ يَعْمَلُوا بِهَا ﴿ كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَازًا ﴾ [الجمعة: ٥] كُتُبًا ، وَقَالَ : ﴿ وَإِذَ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ خُذُواْ مَآ ءَاتَيْنَكُم بِقُوَّةٍ ﴾ [البقرة: ٦٣] قال : العمل بما فيه ، ولا تكتفوا من السنة بانتحالها بالقول دون العمل بها ، فإن انتحال السنة دون العمل بها كذب بالقول مع إضاعة العمل ، ولا تعيبوا بالبدع تزينًا بعيبها ؛ فإن فساد أهل البدع ليس بزائد في صلاحكم ، ولا تعيبوها بغيًا على أهلها ؛ فإن البغي من فساد أنفسكم، وليس ينبغي للطبيب أن يداوي المرضى بما يبرئهم ويمرضه ؛ فإنه إذا مرض اشتغل بمرضه عن مداواتهم ، ولكن ينبغي أن يلتمس لنفسه الصحة ؟ ليقوى به على علاج المرضى ، فليكن أمركم فيما تنكرون على إخوانكم نظرًا منكم لأنفسكم ، ونصيحةً منكم لربكم ، وشفقةً منكم على إخوانكم ، وأن تكونوا مع ذلك بعيوب أنفسكم أعنى منكم بعيوب غيركم ، وأن يستطعم بعضكم بعضًا النصيحة ، وأن يحظى عندكم من بذلها لكم وقبلها منكم ، وقد قال عمر بن الخطاب رحم الله من أهدى إلى عيوبي ، تحبون أن تقولوا فيحتمل لكم وإن قيل لكم مثل الذي قلتم غضبتم ؟ تجدون على الناس فيما تنكرون من أمورهم ، وتأتون مثل ذلك فلا تحبون أن يوجد عليكم ، اتهموا رأيكم ورأي أهل زمانكم ، وتثبتوا قبل أن تكلموا ، وتعلموا قبل أن تعملوا ؛ فإنه يأتي زمان يشتبه فيه الحق والباطل ، ويكون المعروف فيه منكرًا ، والمنكر فيه معروفًا ، فكم من متقرب إلى اللَّه بما يباعده ومتحبب إليه بما يغضبه عليه قال اللَّه تعالى : ﴿ أَفَكَنَ زُيِّنَ لَهُمْ سُوَّةً عَمَلِهِـ فَرْءَاهُ حَسَنًا ﴾ [ناطر: ٨] ، فعليكم بالوقوف عند الشبهات حتى يبرز لكم واضح الحق بالبينة ؛ فإن الداخل فيما لا يعلم بغير علم آثم ، ومن نظر لله نظر الله له ، عليكم بالقرآن فأتموا به ، وأموا به ، وعليكم بطلب أثر الماضين فيه ، ولو أن الأحبار والرهبان لم يتقوا زوال مراتبهم وفساد منزلتهم بإقامة الكتاب وتبيانه ما حرفوه ولا كتموه ؟ ولكنهم لما خالفوا الكتاب بأعمالهم ؛ التمسوا أن يخدعوا قومهم عما صنعوا ؛ مخافة أن تفسد منازلهم ، وأن يتبين للناس فسادهم ؛ فحرفوا الكتاب بالتفسير ، وما لم يستطيعوا تحريفه كتموه ؛ فسكتوا عن صنيع أنفسهم إبقاءً على منازلهم ، وسكتوا عما صنع قومهم مصانعةً لهم ، فو وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيئَقَ الّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ لَتُمْيَنَهُم اللهُ اللهُ اللهُ عليه ورققوا لهم فيه (١) .

ومن حق المواطن أن يكون هناك عدل في توقيع العقوبات بين الجميع لا فرق بين حاكم ومحكوم أو بين أصحاب النفوذ والمواطنين العاديين ؛ فعن سعيد بن المسيب أن رسول الله عليه أقاد من نفسه ، وأن أبا بكر أقاد رجلًا من نفسه ، وأن عمر أقاد سعدًا من نفسه (٢) .

- وعن عائشة ، عن رسول الله على أنه قال : « أتدرون من السابقون إلى ظل الله على الله على الله على الله على الله ورسوله أعلم ، قال : « الذين إذا أعطوا الحق قبلوه ، وإذا سئلوه بذلوه ، وحكموا للناس كحكمهم لأنفسهم » (") .

وأخيرًا فإن من حق المواطن في الشريعة أن يعيش في مناخ عام من السلام القائم على العدل والحب واتباع منهاج خير الأنام ﷺ :

- عن عبد اللَّه بن جعفر قال : كان علي بن أبي طالب ﷺ يكره الخصومة ، فكان إذا كانت له خصومة وكل فيها عقيل بن أبي طالب ، فلما كبر عقيل وكلني (١٠) .

- وعن رجل من أهل المدينة يقال له جهم ، عن علي ﷺ : أنه وكل عبد الله بن جعفر بالخصومة فقال : إن للخصومة قحمًا (°) .

#### الحق الثاني : حق المواطن في الحماية من الظلم

إن الظلم هو أكبر معول لهدم الأمم والشعوب ، ولذلك حرصت الشريعة على محاربة الظلم في كل أشكاله ، وفرضت عقوبات مشددة عليه ، وذلك لأن القوة

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي في المقدمة ، باب في رسالة عباد بن عباد الخواص الشامي ( ٦٤٩ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن ( ٦٤/٨ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ١٦٩/٩ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مُسنده ( ٦٧/٦ ) ، وأبو نعيم في ُحلية الأولياء ( ١٦/١ ، ١٨٧/٢ ) ، وابن كثير في التفسير ( ٤٩٠/٧ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب التوكيل في الخصومات مع الحضور والغيبة ( ٦/ ٨١ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب التوكيل في الخصومات مع الحضور والغيبة ( ٨١/٦ ) . قحمًا : هي الأمور العظيمة الشاقة ، واحدتها : قحمة .انتهى .النهاية ( ١٩/٤ ) .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_ دائرة الحكومة

المادية تدفع الإنسان دفعًا إلى الظلم ، وهو ما حدا بالشريعة إلى أن تجعل ظلم الضعفاء سببًا في مقت الله جل شأنه للأمة وسببًا في هلاكها .

والظلم له شعب متعددة منها أن يؤخذ الإنسان بذنب غيره : وهو مرفوض لقوله تعالى : ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةً وَذَرَ أُخْرَئُ ﴾ [الإسراء: ١٥] .

ومنها: أكل حقوق الغير بالباطل، وهو مرفوض لقول الحق جل وعلا: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوۤا الْمَوْلَكُمُ بَيۡنَكُمُ بِٱلۡبَطِلِ وَتُدْلُوا بِهَمَاۤ إِلَى اَلْمُكَامِ ﴾ [البقرة: ١٨٨].

ومنها: بغي قوى السلطة على الآمنين وانتهاك أعراض الناس بالغيبة ، والنميمة وهو محرم لقول اللَّه ﷺ : ﴿ وَلَا تَمَسَّسُواْ وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾ [الحجرات: ١٢].

وهكذا فإن حق المواطن في الحماية من الظلم لا يقل أهمية في نظر الشريعة عن حقه في العدل ، فهما وجهان لعملة واحدة هي إقامة موازين الحق بين البشرية جمعاء لتحقيق عدالة السماء . لذلك فقد سنت قوانين لحماية المواطن من الظلم كان لها منهاجها التطبيقي في عصر النبوة وما بعده .. ومن تلك القوانين :

أولاً: تحريم الظلم تحريمًا قاطعًا ، وبيان عاقبته الوخيمة في الدار الآخرة ؛ فقد ورد عن جابر بن عبد الله ، أن رسول الله على قال : « اتقوا الظلم ؛ فإن الظلم ظلمات يوم القيامة ، واتقوا الشح ؛ فإن الشح أهلك من كان قبلكم ؛ حملهم على أن سفكوا دماءهم ، واستحلوا محارمهم » (١) .

ثانيًا: إلقاء الرعب في قلوب المسلمين من أن دعوة المظلوم لها أهميتها عند رب العزة ، من سرعة الاستجابة ، وذلك ليس قاصرًا على المظلومين من المسلمين فقط ، بل هي استجابة عامة للجميع ، لإشاعة مناخ العدل في الأمة :

- عن أبي هريرة قال: قال رسول اللَّه ﷺ: « ثلاثة لا ترد دعوتهم : الصائم حتى يفطر ، والإمام العادل ، ودعوة المظلوم يرفعها اللَّه فوق الغمام ويفتح لها أبواب السماء ويقول الرب : وعزتي لأنصرنك ولو بعد حين » (٢) .

- وعن أبي عبد الله الأسدي قال : سمعت أنس بن مالك يقول : قال رسول الله على الله على

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه ، كتاب البر والصلة ، باب تحريم الظلم ( ٢٥٧٨ ) ، أحمد في مسنده ( ٩٢/٢ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في الدعوات ، باب في العفو والعافية ( ٣٥٩٨ ) ، وابن ماجه في الصيام ، باب
 في الصائم لا ترد له دعوته ( ١٧٥٢ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٠٤/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٥٣/٣ ) .

وعن أبو هريرة قال : قال رسول اللَّه عَلَيْتِهِ : « اللَّه اللَّه فيمن ليس له إلا اللَّه » (١) .

ثالثًا: إن من عظمة الشريعة أنها وسعت مجال حق المواطن في الحماية من الظلم، فلم تجعله قاصرًا على ظلم الآخرين، بل على ظلم النفس أيضًا، أي أن هناك ظلم إيجابي، وظلم سلبي لكل حركة ظلم، فالظلم الإيجابي هو ظلم المواطنين، والظلم السلبي هو ظلم النفس بارتكاب ما حرمه الله.

عن أنس ﷺ قال : قال رسول الله ﷺ : « انصر أخاك ظالماً أو مظلومًا » فقال رجل : يا رسول الله ، أنصره إذا كان مظلومًا أفرأيت إذا كان ظالماً كيف أنصره ؟ قال : « تحجزه أو تمنعه من الظلم ؛ فإن ذلك نصره » (٢) .

كما حرمت الشريعة الاعتداء على حقوق الآخرين تحت أي مبررات أو ادعاءات لحماية المواطنين من كل أنواع الظلم: ومن ذلك ما روي عن عبد الله على عن النبي على على على يعين يقتطع بها مال امرئ مسلم هو عليها فاجر؛ لقي الله وهو عليه غضبان » فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ يَشَتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللهِ وَأَيْمَنِهِمْ ثَمَنًا قَلِيلًا ﴾ عليه غضبان » فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ يَشَتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللهِ وَأَيْمَنِهِمْ ثَمَنًا قَلِيلًا ﴾ [آلمران: ٧٧] ، فجاء الأشعث فقال: ما حدثكم أبو عبد الرحمن ؟ في أنزلت هذه الآية ؟ كانت لي بئر في أرض ابن عم لي ، فقال لي : شهودك ، قلت : ما لي شهود ، قال : فيمينه ، قلت : يا رسول الله ، إذًا يحلف ، فذكر النبي عَلَيْهُ هذا الحديث ، فأنزل الله ذلك تصديقًا له (٣) .

- وعن عباد بن كثير الشامي ، عن امرأة منهم يقال لها : فسيلة ، قالت : سمعت أبي يقول : سألت النبي عليه فقلت : يا رسول الله ، ، أمن العصبية أن يحب الرجل قومه ؟ قال : « لا ، ولكن من العصبية أن يعين الرجل قومه على الظلم » (٤) .

- وعن حبان بن أبي جبلة قال : قال رسول اللَّه عَلَيْتُهِ : « كُلُ أَحَدُ أَحَقَ بَمَالُهُ مَنْ والله وولده والناس أجمعين » (°) .

<sup>(</sup>١) أخرجه العجلوني في كشف الخفاء ( ٢٢٠/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه: البخاري في صحيحه، كتاب المظالم والغصب، باب يمين الرجل لصاحبه إنه يتحقق إذا خاف عليه القتل أو نحوه ( ٦٤٣٨)، والترمذي في الفتن، باب: ٦٨ ( ٢٢٥٥)، وأحمد في مسنده ( ١١٥١١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في المساقاة ، باب الخصومة في البثر والقضاء فيها ( ٢٣٥٧ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في الفتن ، ( ٣٩٤٩ ) ، البيهقي في السنن ، باب البكاء ( ٢٣٤/١٠ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الدارقطني في السنن ( ٢٣٥/٤ ) ، والبيهقي في السنن ، باب من قال : يجب على الرجل مكاتبة عبدة قويًا أمينًا ، ومن قال لا يجبر عليها ؛ لأن الآية محتملة أن تكون إرشادًا أو إباحة لا حتمًا ( ٤٨١/٧ ) .

كما حرمت الشريعة البغي والعدوان وترويع المواطنين وإراقة الدماء بدون حق :

- ونري ذلك جليًا فيما رواه حذيفة ، عن أبيه ، عن حذيفة بن اليمان تعطينها قال : قال رسول الله عليه : « أهل الجور وأعوانهم في النار » (١) .

- وعن عائشة بنت طلحة ، عن عائشة أم المؤمنين قالت : قال رسول الله عليه : وقطيعة الرحم » (٢٠) . أسرع الخير ثوابًا : البر ، وصلة الرحم ، وأسرع الشر عقوبة : البغي ، وقطيعة الرحم » (٢٠) .

- وعن شرحبيل بن مسلم ، عن أبي أمامة قال : سمعت رسول اللَّه عَلَيْهِ يقول : «ستكون في آخر الزمان شرطة يغدون في غضب اللَّه ، ويروحون في سخط اللَّه ؛ فإياك أن تكون من بطانتهم » (٣) .

- وعن عمرة بنت عبد الرحمن ، عن عائشة رَيَّظَيْهَا قالت : وجد في قائم سيف رسول الله عَلَيْقِهَا كتابان : « إن أشد الناس عتوا : رجل ضرب غير ضاربه ، ورجل قتل غير قاتله ، ورجل تولى غير أهل نعمته ، فمن فعل ذلك فقد كفر بالله ورسوله ، لا يقبل منه صرف ولا عدل » (1) .

- وعن أنس ، عن النبي ﷺ قال : « من روع مؤمنًا لم يؤمن الله روعته يوم القيامة ، ومن سعى بمؤمن أقامه الله مقام ذل وخزي يوم القيامة » (°) .

كما حرمت الشريعة كذلك الظلم في إقامة الحدود ، والظلم في الخصومة ، وظلم الأبرياء وإلقاء التهم عليهم جزافًا ؛ لذا فقد قررت الشريعة الإسلامية أن الأصل في الإنسان على وجه العموم (براءة ذمته) من ارتكاب كافة الجرائم وهذا الأصل يُستصحب في التعامل معه حتى يقوم الدليل القطعي (الذي لا شك فيه ولا شبهة) على أنه ارتكب جرمًا منها ، وعبء إثبات ذلك على الذي يتهمه كائنًا من كان من فرد أو سلطة ، وليس عليه هو بداية أية تبعة لإثبات براءته الأصلية ، لأنها حق أساسي له يولد معه باعتباره إنسانًا ويظل مستصحبًا في التعامل معه حتى يثبت نقيضه بأدلة الجرم المعتمدة شرعًا في كل جريمة .

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٨٨/٤ ) ، وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، وابن حجر في لسان الميزان ( ٥٨/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرَجه ابن ماجه في الزهد ، باب البغي ( ٢١٢ ) ، والبيهقي في السنن ( ٣٥/١٠ ) ، والطبراني في الأوسط ( ١٩/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٧٦١٦ ) والأوسط ( ٢٤٧ ) .

<sup>(</sup>٤ ، ٥) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٣٤٩/٤ ) ، وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه .

وقد ثبتت هذه القاعدة بالقرآن والسنة ؛ حيث قال تعالى : ﴿ لَوَلَا جَآءُو عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآءً فَإِذْ لَمْ يَأْتُواْ بِٱلشَّهَدَآءِ فَأُولَنَإِكَ عِندَ ٱللّهِ هُمُ ٱلْكَلْذِبُونَ ﴾ [النور: ١٣] .

كما ورد في الحديث : « البينة على المدعي واليمين على من أنكر » (١) .

ومن هنا جاءت القاعدة الأصولية (ليس على النافي دليل ، إنما الدليل على المثبت الذي يتولى عبء الاتهام ). وبناء على هذه القاعدة يتبين أنه ليس من الإسلام ما تقوم به بعض السلطات الغاشمة من النظر للمواطن ومعاملته على أن الأصل فيه أنه مجرم وأن عليه هو أن يثبت العكس (٢).

كما أنه ليس من الإسلام الصحيح تعذيب المتهم الذي ليس عليه دليل شرعي ليعترف بجريمة ما ، وأن الصواب هو أن الاعتراف الذي نشأ عن التعذيب لا قيمة له ؛ حيث يرى جمهور الفقهاء من الحنابلة والشافعية والمالكية والظاهرية أنه لا يجوز تعذيب المتهم وأن إكراهه أو تعذيبه يجعل إقراره باطلًا (٣) . وهذا القول هو المتفق مع مجموعة نصوص الشريعة وقواعدها .

كذلك ليس من الإسلام في شيء حرمان المتهم من حق الدفاع عن نفسه بكل طريق - حينما يوجه له الاتهام - وحقه في توكيل من يعهد إليه بالدفاع عنه ممن يرى أنه ألحن بحجته (٤) ، وأقدر على إثبات براءته أو عذره .

# كما قررت الشريعة أنه عند إثبات الجرم لابد من اعتبار ثلاثة أمور:

الأول : طرق الإثبات الشرعية التي وردت في النصوص : فالزاني مثلًا يثبت إما بالإقرار أو البينة أو ظهور الحمل على المرأة دون أن يكون لها زوج يمكن أن يكون الحمل منه .. وفي كل تفصيل ينبغي أن يراعي الإقرار . فلابد أن يكون إقرارًا حرًّا

<sup>(</sup>١) قال النووي في الأربعين : حديث حسن رواه البيهقي وغيره وبعضه في الصحيحين وأخرجه الدارقطني ، ورواه ابن ماجه عن ابن عمر وابن عباس ورفعه أبو داود والترمذي وغيرهما ، وقال عنه النووي : وإذا صح رفعه بشهادة البخاري ومسلم وغيرهما لم يضره من وقفه . وكشف الخفاء ( ٣٤٣/١ ) .

<sup>(</sup>٢) في أحد العهود الظالمة في مصر شاعت طرفة تقول : رأى رجل حمارًا يهرب من مصر ويتجه صوب حدودها فسأله الرجل : لم تهرب ؟ قال : لأنهم يذبحون الإبل . فقال له : لكنك لست منها ؟ فأجاب الحمار : حتى أثبت هذا لهم يكونون قد ذبحونى قبلها .

<sup>(</sup>٣) انظر: حقوق وضمانات المتهم في الشريعة الإسلامية والقانون، د.عبد الحميد الأنصاري (٢٨) وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) راجع حقوق وضمانات المتهم في الشريعة والقانون ( ٣٨ – ٣٩ ) .

ليست فيه أية شبهة لإكراه أو نحوه مما يعيب الإقرار ويجعله كأن لم يكن ويسقط كافة آثاره في العقاب . ولابد من أن يراجع متلقي الإقرار المقر عدة مرات حتى يشهد على نفسه أربع شهادات كما فعل رسول الله على مع ماعز حين أقر على نفسه بالزنى (١) .

الثاني: لابد من الاستيثاق من أهلية المقر الكاملة لترتب آثار الإقرار عليه كما فعل رسول الله عليه مع ماعز في الحديث السابق فإن كانت التي تقر امرأة - وكانت حاملًا - أمهلت حتى تضع حملها وتفطمه بعد عامين ، كما فعل رسول الله عليه مع الغامدية (٢) ثم إن الإقرار في عقوبته لا يجاوز المقر نفسه إلى من ادعى أنه شاركه الجرم كما فعل رسول الله عليه في وقائع المعترفين بالزنى في عصره بخاصة في حديث العسيف (٣).

الثالث : لو تراجع المقر عن إقراره – حتى عند الشروع في تنفيذ العقوبة فيه – فإنه يجب أن يخلي سبيله على الفور (¹) .

أما البينة فهي أربعة شهود عدول يشهدون بأنهم رأوا الجريمة بأعينهم بكافة تفاصيلها الجسدية الدقيقة جدًّا ولا يكون هناك أدنى اختلاف بينهم في هذه التفصيلات وإلا سقط الحد عن المدعي عليهما .. والحقيقة أن إثبات الزنى بهذه البينة أمر يكاد يكون – في التطبيق العملي – مستحيلًا ؛ إذ كيف يتأتى لعاقل أن يفعل هذا الفعل بحيث يشهد تفصيلاته الدقيقة أربعة شهود ، إلا إذا كان في العراء أو نحوه وقصد أن يراه الشهود ، وإلا فإنه يستطيع أن ينزع إذا ما أحس بحركتهم

<sup>(</sup>١) راجع مثلاً : صحيح مسلم كتاب الحدود باب حد الزنى في مراجعة النبي للمقر بالزنى حتى يعترف على نفسه أربع مرات اعترافًا صريحًا مفصلًا لا شك فيه ولا شبهة كذلك سؤال النبي عنه (أبه جنون). (٢) حيث يروي مسلم وغيره أن امرأة من غامد من الأزد جاءت إلى النبي فقالت : يا رسول الله ، طهرني ( تقر بأنها زنت وتطلب العقاب تطهيرًا من الذنب ) ، فقال لها رسول الله : ﴿ ويحك ارجعي فاستغفري الله وتوبي إليه ﴾ فقالت : أراك تريد أن ترددني كما رددت ماعز بن مالك ؟! ثم أقرت أنها حبلي من الزني .. فأمهلها حتى تضع حملها ثم أمهلها حتى تفطمه .. إلخ \_ كتاب الحدود ، باب الزني . (٣) حين أقر العسيف ( الأجير ) على نفسه بالزني مع امرأة من استأجره فقال رسول الله لأنيس بن الضحاك الأسلمي : ﴿ اغد يا أنيس إلى امرأة هذا فإن اعترفت فارجمهما ﴾ .. ( المرجع السابق ) . ( المرجع السابق ) . فقال : ﴿ هلا تركتموه أن ماعزًا لما أصابته الحجارة ﴿ أدبر يشتد وحاول أن يفر ﴾ فذكر ذلك للنبي فقال : ﴿ هلا تركتموه فلعله يتوب فيتوب الله عليه ، وهو قول الشافعي وأحمد وغيرهما .

فلا يتحقق عندئذ ركن الشهادة المهم ويسقط الحد ، أما إن ترك نفسه بحيث يراه الشهود ففي عقله عندئذ شك يثير الشكوك في أهليته للعقاب ويمثل شبهة تسقط الحد ، ولذلك لا نعجب حين نعلم أنه لم يثبت أنه أقيم حد الزني بالبينة الشرعية على أحد في عصر النبي يهيئ وعصر الخلفاء الراشدين .

كذلك يقوم الجهل بأحكام الشريعة (حين تتوفر أسبابه) مقام الإكراه في إسقاط الحد حيث يروى أن عمر أتى بامرأة قد زنت فسألها عن ذلك فقالت: نعم يا أمير المؤمنين وأعاد ذلك وأيدته ، فقال علي : إنها لتستهل به استهلال من لا يعلم أنه حرام فدراً عنها الحد . وعلق ابن القيم عليه بقوله : « وهذا من دقيق الفواسة » .

ولقد جاءت سنة النبي عَلَيْتُ لتؤكد على ذلك فعن أبي الدرداء ، عن النبي عَلَيْتُ قال : « إيما رجل حالت شفاعته دون حد من حدود الله ؛ لم يزل في سخط الله حتى ينزع ، وأيما رجل شد غضبًا على مسلم في خصومة لا علم له بها ؛ فقد عاند الله حقه ، وحرص على سخطه ، وعليه لعنة الله التابعة إلى يوم القيامة ، وأيما رجل أشاع على رجل بكلمة وهو منها بريء يشينه بها في الدنيا ؛ كان حقًا على الله أن يدنيه يوم القيامة في النار حتى يأتي بإنفاذ ما قال » (١) .

وعن ابن عباس ، أن النبي ﷺ قال : « أبغض الناس إلى الله ثلاثة : ملحد في الحرم ، ومبتغ في الإسلام سنة الجاهلية ، ومطلب دم امرئ بغير حقّ ليهريق دمه » (٢) .

وهناك حديث جامع شامل يمثل أعلى دستور في حق المواطن في الحماية من الظلم، بحيث يحرم الرسول على نصرة الظالم بالباطل، والحكم بالهوى وضياع سلطان الله في الأرض وهو كتاب الله وسنة رسوله، وعدم اتباع تكافؤ الفرص في التعيين في الوظائف العامة، وتسويف الإجراءات بما يضيع حقوق العباد:

- عن ابن عباس قال : قال رسول الله ﷺ : « من أعان ظالمًا بباطل ليدحض حقًا ؛ فقد برئ من ذمة الله وذمة رسوله ، ومن مشى إلى سلطان الله في الأرض ليذله ؛ أذل الله رقبته مع ما يدخر له من الخزي يوم القيامة ، وسلطان الله في الأرض كتاب الله وسنة نبيه ، ومن ولى وليًا من المسلمين شيئًا من أمور المسلمين وهو يعلم

<sup>(</sup>١) أخرجه المنذري في الترغيب والترهيب ( ١٩٨/٣ ) ، الهيثمي في مجمع الزوائد ( ٢٠١/٤ ) ،

<sup>(</sup> ٢٥٩/٦ ) ، وقال : رَّواه كله الطبراني في الكبير وإسناد الأول وفيَّه منَّ لم أعرَّفه ورجال الثاني ثقات .

<sup>(</sup>٢) أخرجه : البخاري في صحيحه ، كتاب الديات ، باب من طلب دم امرئ بغير حق ( ٦٨٨٢ ) .

أن في المسلمين من هو خير للمسلمين منه وأعلم بكتاب الله وسنة رسوله ﷺ ؛ فقد خان الله ورسوله وخان جماعة المسلمين ، ومن ولى شيئًا من أمور المسلمين لم ينظر الله له في شيء من أموره حتى يقوم بأمورهم ويقضي حوائجهم ، ومن أكل درهمًا من ربا فهو كإثم ستة وثلاثين زنية ومن نبت لحمه من سحت فالنار أولى به » (١) .

ونرى المنهاج التطبيقي لكل ما سبق في سلوك الخليفة العادل عمر بن الخطاب على وهو يحمي غلامًا ضعيفًا من ظلم ذوي النفوذ ؛ فعن زيد بن أسلم عن أبيه قال : قال لي عمر : يا أسلم ، أمسك على الباب فلا تأخذن من أحد شيعًا فرأى على يومًا ثوبًا جديدًا فقال : من أين لك هذا ؟ قلت كسانيه عبيد الله بن عمر ، فقال : أما عبيد الله فخذه منه ، وأما غيره فلا تأخذن منه شيعًا قال أسلم : فجاء الزبير وأنا على الباب فسألني أن يدخل فقلت : أمير المؤمنين مشغول ساعة فرفع يده فضرب خلف أذني ضربة صبحتني فدخلت على عمر فقال : ما لك ؟ فقلت ضربني الزبير ، وأخبرته خبره ، فجعل عمر يقول : الزبير والله أرى ثم قال : أدخله فأدخلته على عمر فقال عمر : لم ضربت هذا الغلام ؟ فقال الزبير : أنه سيمنعنا من الدخول عليك ، فقال : هل ردك عن بابي قط ؟ قال : لا ، قال عمر : فإن قال لك اصبر ساعة ؛ فإن أمير المؤمنين مشغول لم تعذرني ، إنه والله إنما يدمى السبع للسباع فتأكله (٢) .

## الحق الثالث: حق المتهم في البراءة حتى تثبت إدانته

يعتبر هذا الحق نور في جبين الشريعة الغراء ، أيقظت به البشرية من طغيان الاستبداد ، وهو قانون حضاري في الإسلام يتيه على قوانين العالم الحالية ؛ لأنه تشريع من السماء علم الإنسانية كيف تحترم حقوق الإنسان في المحاكمات ولا تلقي عليه التهم جزافًا ومعاملته معاملة الأحرار حتى تثبت إدانته فيعامل معاملة المذنبين .

ونحن نقول: لكل الدول التي تدعى أنها حضارية: هل سمعتم خلال رحلة التاريخ كلها عن قانون يكفل للمتهم المعاملة الكريمة حتى تتم محاكمته إلا عندما انبثق الإسلام ؟ وهل عندكم الشجاعة الأدبية ؛ لتعترفوا بأن كل نور يظهر في

<sup>(</sup>١) أخرجه الهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيمن أعان في خصومة ( ٨١٩٩/٣) ، رواه الطبراني في الثلاثة وفي إسناد الكبير حنش وهو متروك - وزعم أبو محصن أنه شيخ صدق - وفي إسناد الصغير والأوسط سعيد بن رحمة وهو ضعيف ، و الحاكم في المستدرك ( ١٠٠/٤) وقال : صحيح الإسناد ووافقه الذهبي . (٢) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٠٩/٣) .

٣١٢ ---- حقوق العدل

حضارتكم هو من نور الإسلام الذي بدد عصور الظلام التي كنتم تعيشون فيها وتودون أن تخرجوا منها لتستنشقوا عبير الحرية بفضل الأنوار الإلهية ؟! إن الدارس المنصف سيقر بلا شك بسبق الإسلام في إرساء حقوق الإنسان بطريقة تحقق له أقصى درجات العزة والأمان.

# ونسجل سبق الإسلام في ذلك المجال في التشريعات التالية :

أولاً: حرصت الشريعة على براءة المتهم إلى أقصى الحدود ، حيث يعامله معاملة البريء حتى تثبت الإدانة ، ونلحظ ذلك في هذا الحديث حيث قرر الرسول على أرسله لتنفيذ الحكم بقتل من يدخل على زوجته إذا رأى من دواعي البراءة التي لا يراها الرسول على البعد ، أن يلغى تنفيذ الحكم ، وذلك حرصًا على كل نفس بشرية ، ومنعًا للظلم الذي تنهي عنه الشريعة نهيًا قاطعًا ؛ فكما أقرت الشريعة أن الشبهات تسقط العقوبات مهما كبرت الجريمة وصغرت الشبهة عملًا بقاعدة ( ادرؤوا الحد بالشبهات ) (١) فإن بعض الفقهاء يرون أن الحدود لا تثبت بخبر الآحاد ؛ لأن ورود الحد في رواية خبر آحاد يعتبر في ذاته شبهة دارئة للعقوبة لما فيه من احتمال – ولو كان ضئيلًا – لأن يكون قد تعرض عند تحمله أو روايته لشيء ولو يسير من التغيير المؤثر في المعنى المراد وهذا – في حد ذاته – شبهة مسقطة للعقوبة (٢) .

ولذا فإن الشريعة قد أقرت أيضًا : أنه لا بأس بالعفو والشفاعة في الحدود وعقوباتها قبل أن يرفع الأمر إلى الحاكم واستدلوا بحديث أسامة حين شفع في المخزومية التي سرقت – وكما قال الشوكاني : ينبغي أن يقيد المنع من الشفاعة بما إذا كان الرفع إلى الإمام لا إذا كان قبل ذلك ؛ لما في حديث صفوان بن أمية عند أحمد والأربعة ، وصححه الحاكم وابن الجارود : أن النبي عَلَيْ قال له – لما أراد أن يقطع الذي سرق رداءه فشفع فيه – « هلا كان قبل أن تأتيني به » .

وعن محمد بن عمر بن علي بن أبي طالب ، عن علي الله قال : قلت : يا رسول الله ، إذا بعثتني أكون كالسكة المحماة ، أم الشاهد يرى ما لا يرى

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي والحاكم والبيهقي وأبو يعلى عن عائشة مرفوعًا بلفظ ( ادرؤوا الحدود عن المسلمين ما استطعتم فإن كان له مخرج فخلوا سبيله ؛ فإن الإمام أن يخطئ في العفو خير من أن يخطئ في العقوبة ) . (٢) في مقدمة من يرى هذا أبو الحسن الكرخي . انظر : كشف الأسرار ( ٧٤٨/٣ ) ، وعقود الجمان ( ٢٦٣ ) .

الغائب ؟ قال : « الشاهد يرى ما لا يرى الغائب » (١) .

ثانيًا : حفظت الشريعة للمتهم الضمانات اللازمة لنزاهة التحقيق ، وإبعاد السهام التي تضيق الخناق عليه وتزيد وطأة الاتهامات ، فحرمت الإعانة على خصومة باطلة ، والوساطة التي تحول دون حدود الله ، وإلقاء التهم جزافًا على المؤمنين والمؤمنات .

- عن ابن عمر قال: سمعت رسول الله على يقول: « من قال: سبحان الله ، والحمد لله ، ولا إله إلا الله ، والله أكبر ؛ كتبت له بكل حرف عشر حسنات، ومن أعان على خصومة باطل ؛ لم يزل في سخط الله حتى ينزع، ومن حالت شفاعته دون حد من حدود الله ؛ فقد ضاد الله في أمره ، ومن بهت مؤمنًا أو مؤمنة ؛ حبسه الله في ردعة الخبال يوم القيامة حتى يخرج مما قال وليس بخارج » (٢).

وبهذا يتبين أنه ليس من الإسلام في شيء ما تقوم به بعض النظم الظالمة الباطشة بشعوبها من عقاب غير الجاني من قرابته ونحوهم ومن تعدية أثر الجريمة عليهم وهم أبرياء تمامًا من الجرم أو التحريض عليه لكنها شهوة الانتقام الجماعي البربرية الوحشية عند هذه النظم .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٩٤ ه ) ، والبزار في مسنده ( ٢٣٧/٢ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب الغيرة ( ٣٢٩/٤ ) ، وقال : رواه البراز وفيه ابن اسحاق وهو مدلس ولكنه ثقة وبقية رجاله ثقات وقد أخرجه الضياء في أحاديثه المختارة على الصحيح .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٨٨/١٢ ) ، وأبو يعلى في مسنده ( ٩٢/١ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيمن أشهد الله تعالى : وملائكته على التوحيد ورسالة محمد ﷺ ( ٩١/١٠ ) وقال : رواه الطبراني في الكبير والأوسط ورجالهما رجال محمد بن منصور الطوسي وهو ثقة .

**٣١٤** حقوق العدل

وعندما ضرب أمير المؤمنين علي بن أبي طالب على بالسيف ضربة الموت قال لابنه الحسن ولبني عبد المطلب : يا بني عبد المطلب لا ألفينكم تخوضون دماء المسلمين تقولون : ( قتل أمير المؤمنين .. قتل أمير المؤمنين ) ألا لا يُقتلن إلا قاتلي . انظر يا حسن إن أنا مت من ضربته هذه فاضربه ضربه بضربة ولا تمثل بالرجل ؛ فإني سمعت رسول الله عليه يقول : « إياكم والمثلة ولو أنها بالكلب العقور » (١) .

# ولذا فقد وضحت السنة النبوية ذلك بجلاء ووضوح :

- عن الزهري عن زبيد بن الصلت قال : قال أبو بكر الصديق : لو وجدت رجلًا على حد من حدود الله لم أحده أنا ، ولم أدع له أحدًا حتى يكون معي غيري (٢) .
- وعن بهز بن حكيم ، عن أبيه ، عن جده ، أن النبي ﷺ حبس رجلًا في تهمة ثم خلى عنه (٣) .
- وعن كثير بن نمر قال : جاء رجل برجال إلى علي فقال : إني رأيت هؤلاء يتوعدونك ففروا وأخذت هذا ، قال : أفأقتل من لم يقتلني ؟ قال : إنه سبك ، قال : « سبه أو دع » (1) .
- وعن جعدة الجشمى قال : أتي النبي برجل فقالوا : هذا أراد أن يقتلك ، فقال له النبى : « لم ترع ، لم ترع ، ولو أردت ذلك لم يسلطك الله على »  $^{(\circ)}$  .
- وعن ابن عباس قال: جاءت جارية إلى عمر بن الخطاب فقالت: إن سيدي اتهمني فأقعدني على النار حتى احترق فرجي ، فقال لها عمر: هل رأى ذلك عليك ؟ قالت: لا ، قال: فهل اعترفت له بشيء ؟ قالت: لا ، فقال عمر: علي به! فلما رأى عمر الرجل قال: أتعذب بعذاب الله ؟ قال: يا أمير المؤمنين! اتهمتها في نفسها ، قال: أرأيت ذلك عليها ؟ قال: لا ، قال: فاعترفت لك به ؟ قال: لا ،

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري (١٤٨/٥).

<sup>(</sup>٢) أُخرجه البيهقي في السنن ، باب من قال ليس للقاضي أن يقضي ( ١٤٤/١٠ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في الديات ، ( ١٤١٧ ) ، وقال : وفي الباب عن أبي هريرة قال أبو عيسى : حديث بهز عن أبيه عن بهز بن حكيم هذا الحديث المجديث أتم من هذا وأطول ، وأبو داود في الأقضية ( ٣١٣٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٦٤/٧ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٧١/٣ ) ، والطبراني في الكبير ، ( ٣١٩/٢ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٢٢٧/٨ ) .

قال: والذي نفسي بيده لو لم أسمع رسول الله عليه يقول: لا يقاد مملوك من مالكه ولا ولد من والده لأقدتها منك! وضربه مائة سوط، وقال للجارية: اذهبي فأنت حرة لوجه الله وأنت مولاة الله ورسوله، أشهد لسمعت رسول الله عليه يقول: « من حرق بالنار أو مثل به فهو حر وهو مولى الله ورسوله » (١).

رابعًا : أقرت أنه لا تنفذ أحكام القتل لمجرد الشبهات ، بل أحاطته الشريعة بسياج من الإجراءات لإشاعة الأمن من جهة ، ولحماية الناس من الظلم من جهة أخرى وفي ذلك جاءت الأحاديث لتدل على ذلك ومنها :

- ما روي عن سالم بن أبي الجعد ، عن عبد الله بن سبع قال : سمعت عليًا هله يقول : لتخضبن هذه من هذا فما ينتظر بي الأشقى ، قالوا : يا أمير المؤمنين فأخبرنا به نبير عترته ، قال : إذًا تالله تقتلون بي غير قاتلي ، قالوا : فاستخلف علينا ، قال : لا ، ولكن أترككم إلى ما ترككم إليه رسول الله عليه ، قالوا : فما تقول لربك إذا أتيته ؟ - وقال وكيع مرة - إذا لقيته - قال : أقول : اللهم تركتني فيهم ما بدا لك ، ثم قبضتني إليك وأنت فيهم ، فإن شئت أصلحتهم ، وإن شئت أفسدتهم (٢) .

- وعن يزيد بن أبي منصور قال: بلغ عمر بن الخطاب في أن عامله على البحرين ابن الجارود أو ابن أبي الجارود أتى برجل يقال له ادرياس قامت عليه بينة بمكاتبة عدو المسلمين وأنه قد هم أن يلحق بهم فضرب عنقه وهو يقول: يا عمراه! يا عمراه! فكتب عمر إلى عامله ذلك فأمره بالقدوم عليه، فقدم فجلس له عمر وبيده حربة فدخل على عمر، فعلا عمر لحيته بالحربة وهو يقول: ادرياس لبيك! ادرياس لبيك! ادرياس لبيك! وجعل الجارود يقول: يا أمير المؤمنين! إنه كاتبهم بعورة المسلمين وهم أن يلحق بهم، فقال عمر: قتلته على همه وأينا لم يهمه! لولا أن تكون سنة لقتلتك به.

- وعن النزال بن سبرة قال : « كتب عمر إلى أمراء الأجناد أن لا تقتل نفس دوني » (٣) .

خامسًا : اجتهد الخلفاء الراشدون في تبرئة المتهم إلى أقصى الحدود ؛ لأنهم محاميون مدافعون عن الحق في كل الميادين ، يبذلون غاية الجهد في إزالة الشبهات عن المتهمين :

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٢١٦/٢ ، ٢١٦/٢ ) ، وقال : قال أبو صالح : قال الليث : وهذا القول معمول به ، هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه والبيهقي في السنن الكبرى ، باب ما روي فيمن قتل عبده أو مثل ( ٣٦/٨ ) ، وابن حجر في فتح الباري ( ١٨١/١٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٣٠/١ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٤٤/٧ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن ( ٢٠٢/٩ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٥٣/٥ ) .

ومن ذلك: ما روي عن عطاء قال: أتي علي برجل وشهد عليه رجلان أنه سرق فأخذ في شيء من أمور الناس وتهدد شهود الزور وقال: لا أوتى بشاهد زور إلا فعلت به كذا وكذا، ثم طلب الشاهدين فلم يجدهما فخلى سبيله (١)

- وعن ثابت ، عن أنس أنه قيل له : إن هاهنا رجلًا يقع في الأنصار ، فقال : كان لا يأخذ بالقرف ولا يقبل قول أحد على أحد (٢) .

## الحق الرابع : حق المظلوم في المساندة والنصرة

إن الدارس لقوانين حقوق الإنسان في الإسلام ليبهره تلك العظمة والشمول لكل احتياجات الإنسان بما يحقق له أعلى درجات الأمان المعنوي والمادي . ومن تلك القوانين حق المظلوم في المساندة والنصرة : وهذا يعني رد الحقوق لأصحابها ، وسيادة القانون في الدولة بما يحافظ على هيبة الدولة وعزتها ، ويعني السلام الاجتماعي ، والعدالة الاجتماعية ، وكل المبادئ التي تهفو إليها الإنسانية في عالم أصبح التكلم عن حق الإنسان في رفع الظلم عنه نوعًا من الرفاهية ، لأن شعوبًا بأسرها أصبحت تعاني من الظلم وتحتاج المساندة والنصرة .

وهكذا فإن الإسلام عندما يرسي هذا الحق على مستوى الفرد بكل تلك القوة والضمانات التشريعية لحماية ذلك الحق ، فإنما يهدف إلى ترسيخ مفهوم نصرة المظلوم على جميع المستويات لرفع راية الحق وإقامة موازين العدل وإلا نفذ فينا قول الحق عَلَى : ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةِ كَانَتُ طَالِمَةٌ وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا ءَاخَرِين ﴾ الحق عَلَى : ﴿ وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قَرْيَةِ كَانَتُ طَالِمَةٌ وَأَنشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْمًا ءَاخَرِين ﴾

إن الحقوق التي تتبع العدل لا تنفصل عن بعضها البعض ؛ لأنها كلها تنبثق من شريعة العدل التي يدعو إليها الحق . وحق المظلوم في المساندة والنصرة ينبع من تلك التوجيهات السنية للسنة النبوية :

أولًا: تقرر السنة الشريفة أن الإسلام وضع قانونًا عامًا وهو: د أن لكل ذي حق حقه » وهذا الحق يعطيه المولى ﷺ للبشر بنفسه .. لذلك فحق المظلوم في المساندة والنصرة ينبع من مساندة الحق جل وعلا له وبالتالي فهو شرف لكل من ينصر

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (٥/٥٥).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء ( ٣١٠/٦ ) ، والسيوطي في الجامع الصغير ( ٢٣٨/١ ) ،
 والشوكاني في فيض القدير ( ١٨١/٥ ) والقرف : التهمة والجمع : القراف . النهاية ( ٤٦/٤ ) .

دائرة الحكومة

# المظلوم لأن الله معه :

- عن أبي أمامة بن سهل بن حنيف ، عن أبيه ، عن النبي على أنه قال : « من أذل عنده مؤمن فلم ينصره وهو قادر على أن ينصره ؛ أذله الله على رءوس الخلائق يوم القيامة » (١) .

- وعن ليث بن سعد قال: حدثني يحيى بن سليم بن زيد مولى رسول الله عليه ، أنه سمع إسماعيل بن بشير مولى بني مغالة يقول: سمعت جابر بن عبد الله وأبا طلحة بن سهل الأنصاريين يقولان: قال رسول الله عليه : « ما من امرئ يخذل امراً مسلمًا عند موطن تنتهك فيه حرمته وينتقص فيه من عرضه ؟ إلا خذله الله على في موطن يحب فيه نصرته ، وما من امرئ ينصر امراً مسلمًا في موطن ينتقص فيه من عرضه وينتهك فيه من حرمته ؟ إلا نصره الله في موطن يحب فيه نصرته » (٢).

- وعن علي بن أبي طالب ﷺ : « اتقوا دعوة المظلوم فإنما يسأل الله تعالى : لم يمنع ذا حق حقه » (٣) .

- وعن ابن عباس قال: قال رسول اللَّه ﷺ: « يقول ﷺ: وعزتي وجلالي لأنتقمن من الظالم في عاجله وآجله ، ولأنتقمن ممن رأى مظلومًا فقدر أن ينصره فلم ينصره » (<sup>4)</sup>.

ثانيًا : وتحرم السنة الشريفة على كل من ولى أمور المسلمين أن يغلق بابه دون ذوي الحاجات والمظلومين ، لأن ذلك عاقبته وخيمة عند رب العالمين :

- عن أبي الشماخ الأزدي ، عن ابن عمّ له من أصحاب النبي ﷺ : أتى معاوية فدخل عليه فقال : سمعت رسول اللَّه ﷺ يقول : « من ولي أمرًا من أمر الناس ثم أغلق بابه دون المسكين والمظلوم أو ذي الحاجة ؛ أغلق اللَّه تبارك وتعالى دونه أبواب

<sup>(</sup>١) أخرجه : أحمد في مسنده (٢١٦/٦) ، والطبراني في الكبير (٧٣/٦) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيمن قدر على نصر مظلوم أو إنكار منكر (٢٦٧/٧) ، وقال : رواه أحمد والطبراني وفيه ابن لهيعة ، وهو حسن الحديث ، وفيه ضعف ، وبقية رجاله ثقات .

<sup>(</sup>٢) أخرجه : أحمد في مسنده ( ٣٠/٤ ) ، والبغوي في شرح السنة ( ١٠٨/١٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الهيثمي في موارد الظمآن ( ٢٤٠٩ ) ، والبخاري في التاريخ الكبير ( ١٨٦/١ ) ، والبيهقي في شعب الإيمان ( ٤٩/٦ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٣ /٢٠٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير (٢٧٨/١٠)، والأوسط (٢٥/١)، والهيثمي في مجمع الزوائد، باب فيمن قدر على نصر مظلوم أو إنكار منكر (٢٧٦/٧)، وقال: رواه الطبراني في الكبير والأوسط، وفيه من لم أعرفهم.

٣١٨ جقوق العدل

رحمته عند حاجته وفقره أفقر ما يكون إليها » (١)

ثالثًا : يدعو منهج الرسول ﷺ إلى يقظة الرأي العام وإيجابيته لمواجهة الظالم ونصرة المظلومين :

- عن عبد الله بن عمرو ، سمعت رسول الله عَلَيْتِ يقول : « إذا رأيتم أمتي تهاب الظالم أن تقول له إنك أنت ظالم ؛ فقد تودع منهم » (٢) .

وعن جابر قال : لما رجعت إلى رسول الله على مهاجرة البحر قال : 
( ألا تحدثوني بأعاجيب ما رأيتم بأرض الحبشة » قال فتية منهم : بلى يا رسول الله على ألله على ألله على أسها قلة الله على أسها به الله على أسها قلة من ماء ، فمرت بفتى منهم ، فجعل إحدى يديه بين كتفيها ثم دفعها فخرت على ركبتيها فانكسرت قلتها ، فلما ارتفعت التفتت إليه فقالت : سوف تعلم يا غدر إذا وضع الله الكرسي ، وجمع الأولين والآخرين ، وتكلمت الأيدي والأرجل بما كانوا يكسبون ؛ فسوف تعلم كيف أمري وأمرك عنده غدًا ، قال : يقول رسول الله علية : 
(صدقت ، صدقت ؛ كيف يقدس الله أمة لا يؤخذ لضعيفهم من شديدهم » (٢٠) .

- وعن يونس بن ميسرة بن حلبس قال : كتب معاوية إلى مسلمة بن مخلد وهو بمصر أن سل عبد الله بن عمر هل سمع رسول الله على يقول : « لا يقدس الله أمة لا يقضى فيها بالحق ويأخذ الضعيف حقه من مضطهد » فإن أخبرك أنه سمع رسول الله على في مركبه من البريد ، فسأله ، فقال : نعم ، فدفع إليه الكتاب ، فقدم على مركبه من البريد وقال : سمعت رسول الله على يقوله ، فقال معاوية : وأنا سمعت كما سمعت (1).

- وعن وحشي بن حرب أن النبي عَيَلِيْم قال : « لعلكم تستفتحون بعدي مدائن عظامًا وتتخذون في الأسواق مجالس ، فإذا كان ذلك : فردوا السلام ، وغضوا من

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٤١/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه : أحمد في مسنده ( ١٩٠/٢ ) والحاكم في المستدرك ( ٩٦/٤ ) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في الفتن ، باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ( ٤٠١٠ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٤٤٤/١١ ) ، وأبو يعلى في مسنده ( ٧/٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه : الطبراني في الكبير ( ٣٨٥/١٩ ) ، ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢١/٣ ) ، المنذري في الترغيب والترهيب ( ١٧١/٣ ) .

أبصاركم ، واهدوا الأعمى ، وأعينوا المظلوم » (¹) .

- وعن أبي أمامة قال: قال رسول الله عَلِيْكِ : « اضمنوا لي بست خصال أضمن لكم الجنة : لا تظلموا عند قسمة مواريثكم ، وأنصفوا الناس من أنفسكم ، ولا تجبنوا عند قتال عدوكم ، ولا تغلوا غنائمكم ، وامنعوا ظالمكم من مظلومكم » (٢) .

- ونرى المنهاج التطبيقي لحق المظلوم في المساندة والنصرة ، في موقف الخليفة الراشد عمر بن الخطاب فيه وهو ينصر رجلًا من عامة الشعب على مسئول من ذوي النفوذ والسلطان ؛ وذلك فيما رواه أبو النضر أن رجلًا قام إلى عمر بن الخطاب وهو على المنبر فقال : يا أمير المؤمنين ! ظلمني عاملك وضربني فقال عمر : والله لأقيدنك منه ! فقال عمرو بن العاص : يا أمير المؤمنين ! وتقيد من عاملك ؟ قال : نعم والله لأقيدن منهم ! أقاد رسول الله عليه من نفسه وأقاد أبو بكر من نفسه أفلا أقيد ؟ قال : وما هو ؟ قال : أو يرضيه ؟ قال : أو ذلك ") .

### الحق الخامس : حق المواطن في محاكمات عادلة

إن نزاهة السلطة القضائية معناه رقي الدولة وتقدم وعيها الحضاري ؛ لذلك فقد حرصت الشريعة حرصًا بالغًا على صيانة القضاء بسياج منيع من الشرف والنورانية الإيمانية النابعة من منهاج الحق والعدل ، وتحريره من هوى النفس وثورة الغضب والميل النابع من تسلط الشهوات لأن ميدان القضاء هو الذي يتم فيه الفصل في المنازعات والحكم بين العباد .. ولهذا قال الحق جل وعلا : ﴿ وَمِتَنَ خَلَقْنَا آُمَةً اللهُ اللهُ وَمِدَ وَلِهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ وَلِهُ اللهُ ال

ويتبين حق المواطن في محاكمات عادلة بوضوح من منهاج السنة الشريفة ، ونهج الخلفاء الراشدين التطبيقي بما يبهر الألباب من عظمة الشريعة التي حققت أعلى مظاهر العدالة بإيقاظ الضمير الإنساني ، وصقله بمبادئ قويمة وأحكام رشيدة ، ترشد العقل البشري إلى طريق بناء هادف إلى مصلحة الفرد بما يحقق مصلحة الأمة في توازن

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٣٨/٢٢ ) ، الهيثمي في مجمع الزوائد ، باب الجلوس على الصعيد وإعطاء الطريق حقه ( ١٤٠/٤ ) وقال : رواه الطبراني ورجاله كلهم ثقات ، وفي بعضهم ضعف . (٢) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير ( ٢٨٢/٨ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، جماع أبواب القصاص فيما دون النفس ( ٦٤/٨ ) .

محكم لا يخل أي منهما بالآخر .. ونعرض فيما يلي نماذج تطبيقية تبين كيف حصل المواطن في عصر ازدهار الشريعة على حقه في محاكمات عادلة ، بطريقة يندر لها وجود حيث يتمثل هذا الحق في التشريعات التالية :

أولًا: احتياج القضاء إلى رجال أشداء يعرفون الحق والعدل في أجلي صوره ، ولذا فقد وضع الشرع للقاضي شروطًا خاصة لابد من توافرها فيه وهي :

الشرط الأول: الإسلام فلا يجوز أن يتولى كافر القضاء لأنه ليس لكافر أن يتولى على مسلمين ؛ لقوله تعالى : ﴿ وَلَن يَجْعَلَ اللّهُ لِلْكَيْفِينَ عَلَى اَلْمُوْمِنِينَ سَبِيلًا ﴾ [النساء: ١٤١] ، ولأن القصد بالقضاء فصل الأحكام والكافر جاهل بها حتى لو طرأ عليه الكفر انعزل ، وكذلك لا يجوز أن يقلد الكافر القضاء على الكفار وهو قول أكثر العلماء بخلاف الحنفية ؛ إذ يجوز عندهم تقليد الكافر بين أهل دينه (١).

الشرط الثاني: العقل فلا يولي المجنون ؛ لعدم أهليته إذ هو غير مكلف على أنه لا يكفي العقل الذي يتعلق به التكليف – حتى يكون صحيح الفكر جيد الفطنة وأن يكون بعيدًا عن السهو والغفلة فيتوصل بذكائه إلى اتضاح المشكل وحل المعضل.

الشرط الثالث: البلوغ فلا يولي الصبي القضاء ؛ لأنه لا ولاية له أصلًا وإذا لم تصح ولاية الصبي قاضيًا فلا يصح أن يكون سلطانًا (٢).

الشرط الرابع: الحرية فلا يولى رقيق القضاء لنقصه - وذلك كالشهادة - والقضاء أولى .

الشرط الخامس: الذكورة وهو قول أكثر العلماء إذ قالوا: يُشترط لصحة القضاء أن يكون القاضي ذكرًا أما المرأة فلا يجوز أن تتولى القضاء وهو قول الشافعية والحنابلة (٣) وذلك لما روي عن رسول الله علي أنه قال: « لن يفلح قوم ولوا أمرهم امرأة » (٤).

<sup>(</sup>١) مغني المحتاج ( ٣٧٥/٤ ) ، والأحكام السلطانية للماوردي ( ٦٥ ) ، وأسهل المدارك ( ١٩٦/٣ ) ، والبدائع ( ٣/٧) .

<sup>(</sup>٢) مغني المحتاج ( ٣٧٥/٤ ) ، وأسهل المدارك ( ١٩٦/٣ ) وشرح فتح القدير ( ٢٥٣/٧ ) والمجموع ( ١٢٦/٢٠ ) .

<sup>(</sup>٣) مغني المحتاج ( ٣٧٥/٤ ) والأحكام السلطانية للماوردي ( ٦٤ ) ، وأسهل المدارك ( ١٩٦/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحة (٢٣٢/٧) ، (٤٤٢٥) ، والنسائي في السنن (٢٢٧/٨) ( ٥٣٨٨) ، والنسائي في السنن ( ٢٢٧/٨) ( ٥٣٨٨) ، والترمذي في سننه ( ٥٨٨) .

أما الحنفية فلم يشترطوا الذكورة لصحة القضاء إلا للقضاء في الحدود والدماء فتقضي المرأة عندهم في كل شيء إلا في الحدود والدماء ، والمرأة من أهل الشهادات في الجملة ، إلا أنها لا تقضي في الحدود والقصاص ؛ لأنه لا شهادة لها في ذلك ، وأهلية القضاء تدور مع أهلية الشهادة (١) .

الشرط السادس : العدالة فلا يولى القضاء فاسق ؛ لعدم الوثوق بقوله ، ولأنه ممنوع من النظر في مال ولده مع وفور شفقته ، فنظره في أمر العامة أولى بالمنع .

والعدالة تستلزم الإسلام والبلوغ والعقل والحرية وعدم الفسق فلا يصح أن يكون القاضي فاقدًا لهذه المستلزمات ؛ لأن كل واحدة منها مشروطة في أوصاف القاضي كما هو معلوم وكذلك يشترط في الشاهد أن لا يكون محجورًا عليه بسفه وأن يكون القاضي كذلك . ولا يولى مبتدع رُدت شهادته ولا من ينكر الإجماع أو أخبار الآحاد وهو قول أكثر العلماء .

وجملته: أنه لا تصح ولاية الفاسق مثلما لا تقبل شهادته والحاصل: أنه إن كان في الرعية عدل عالم فلا يحل تولية من ليس كذلك (٢) وذلك بخلاف الحنفية في ظاهر مذهبهم وهو تنفيذ قضاء كل من ولاه السلطان وإن كان جاهلًا فاسقًا فالعدالة عندهم ليست شرطًا لجواز التقليد لكنها شرط كمال فيجوز تقليد الفاسق وتنفيذ قضياه إذا لم يجاوز فيها حد الشرع.

ولو كان القاضي عدلاً قبل التولي ثم وُلي القضاء ففسق وجار – بأخذ الرشوة وغيرها من أسباب الفسق – فإنه لا ينعزل بل يستحق العزل : أي يجب على السلطان عزله وقيل في المذهب : إذا ولي عدلاً ثم فسق انعزل ؛ لأن عدالته في معنى المشروطة في ولايته ؛ لأنه حين ولاه عدلاً اعتمد عدالته فكانت ولايته مقيدة بعدالته فتزول بزوالها (٣) .

قال الماوردي في العدالة : إنها معتبرة في كل ولاية والعدالة أن يكون صادق اللهجة ظاهر الأمانة عفيفًا عن المحارم متوقيًا المآثم بعيدًا من الريب مأمونًا في الرضا

<sup>(</sup>١) شرح فتح القدير والبدائع ( ٢٥٣/٢ ) والبدائع ( ٣/٧ ) .

<sup>(</sup>٢) مغني المحتاج ( ٣٧٥/٤ ) ، والأحكام السلطانية للماوردي ( ٦٥ ) ، وأسهل المدارك ( ١٩٧/٣ ) ، والأنوار ( ٢٠١/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) البدائع ( ٣/٧ ) ، وشرح فتح القدير ( ٢٥٣/٧ ، ٢٥٤ ) .

والغضب مستعملًا لمروءة مثله في دينه ودنياه فإذا تكاملت فيه فهي العدالة التي تجوز بها شهادته وتصح معها ولايته وإن انخرم منها وصف : مُنع من الشهادة والولاية فلم يسمع له قول ولم ينفذ له حكم (١) .

الشوط السابع: السمع فلا يولى القضاء من كان أصم لا يسمع البتة ؛ لأن من كان هذا حاله فلا يفرق بين إقرار وإنكار ، وعلى هذا فيشترط أن يكون سميعًا – ولو بصياح في أذنه – ليصح إثبات الحقوق والتمييز بين الطالب والمطلوب ، وكذا المقر من المنكر فيتميز له الحق من الباطل ويعرف المحق من المبطل وذلك الذي عليه أكثر العلماء (٢) بخلاف الحنفية في ظاهر مذهبهم إذ لم يشترطوا السمع لتولي القضاء فقالوا: إن حكم القضاء يستقى من حكم الشهادة وذلك يعني أن كل من القضاء والشهادة أيستمد من أمر واحد هو شروط الشهادة وهي : الإسلام والبلوغ والعقل والحرية وكونه غير أعمى ولا محدودًا في قذف (٣) .

الشرط الثامن: البصر، وذلك شرط ليصح به إثبات الحقوق، فيمكن التفريق بين الطالب والمطلوب، وكذا التمييز بين المقر والمنكر والمحق من المبطل فلا يولى القضاء من كان أعمى ولا من يرى الأشباح ولا يعرف الصور فإن كان يعرف الصور إذا قربت منه صح قضاؤه ويخرج بالأعمى من كان أعور فإنه يصح توليته القضاء وكذا من يبصر نهارًا فقط دون من يبصر ليلًا فقط.

الشرط التاسع: النطق فلا يولى الأخرس القضاء وإن فهمت إشارته. وذلك لعجزه عن تنفيذ الأحكام فإن من مستلزمات ذلك النطق وحسن الكلام.

الشرط العاشر: الكفاية اللائقة بأمور القضاء ، فلا يولي المغفل أو المختل النظر بكبر أو مرض ونحو ذلك ، وعلى هذا فشرط القضاء أن يكون فطنًا متيقظًا ، فلا يصح تولية بليد مغفل ينخدع بتحسين الكلام ولا ينتبه لما يوجب الإقرار أو الإنكار وتناقض الكلام . فالفطنة هي جودة الذهن وقوة إدراكه لمعاني الكلام والمتيقظ هو غير المغفل أي المتنبه .

قال العز بن عبد السلام: للولاية شرطان هما: العلم بأحكامها والقدرة على

<sup>(</sup>١) الأحكام السلطانية (٦٦).

<sup>(</sup>۲) مغني المحتاج ( ۳۷۰/۲ ) ، والأحكام السلطانية للماوردي ( ۲٦ ) ، وأسهل المدارك ( ۱۹٦/۳ ) ، والأنوار ( ۲۰۱/۲ ) . (۳) شرح فتح القدير ( ۲۰۱/۲ ) .

تحصيل مصالحها وترك مفاسدها فإذا فقد الشرطان حرمت الولاية (١) .

الشرط الحادي عشر: الاجتهاد فلا يولى الجاهل بالأحكام الشرعية ولا المقلد. الشرط الثاني عشر: أن يكون عالمًا بتأويل السلف فيما اجتمعوا عليه واختلفوا

الشرف النامي فسر . أن يحول عالم بناويل السلف فيما اجتمعوا عليه والحسور فيه ؛ ليتبع الإجماع ويجتهد برأيه في الاختلاف ، ولأنه قد يقدم أقوال الصحابة على القياس فلا يقيس في معارضة قول الصحابي (٢) .

ولقد وضحت السنة النبوية أهمية اختيار رجال القضاء وحسن اختيارهم ؛ فعن محمد بن سيرين أن عمر بن الخطاب قال : لأنزعن فلانًا عن القضاء ، ولأستعملن على القضاء رجلًا إذا رآه الفاجر فرقه (٣) .

وعن عبد اللَّه بن أبي أوفى قال: قال رسول اللَّه ﷺ: ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَعَ القَاضَيُ مَا لَلَّهُ مَعَ القَاضَيُ ما لم يجر ، فإذا جار ؛ تخلى عنه ، ولزمه الشيطان » (أ) .

وعن سويد بن غفلة قال : لما قدم عمر الشام قام إليه رجل من أهل الكتاب ، فقال : يا أمير المؤمنين إن رجلًا من المؤمنين صنع بي ما ترى ، قال : وهو مشجوج مضروب ، فغضب عمر غضبًا شديدًا ، ثم قال لصهيب : انطلق وانظر من صاحبه فائتني به ، فانطلق صهيب فإذا هو عوف بن مالك الأشجعي ، فقال : إن أمير المؤمنين قد غضب عليك غضبًا شديدًا فائت معاذ بن جبل فليكلمه فإني أخاف أن يعجل إليك ، فلما قضي عمر الصلاة قال : أين صهيب أجئت بالرجل ؟ قال : نعم وقد كان عوف أتى معاذًا فأخبره بقصته ، فقام معاذ فقال : يا أمير المؤمنين ، إنه عوف ابن مالك فاسمع منه ولا تعجل إليه ، فقال له عمر : مالك ولهذا ؟ قال : يا أمير المؤمنين ، رأيت هذا يسوق بامرأة مسلمة على حمار فنخس بها ليصرع بها ، فلم يصرع بها فائردت إلى صاحبتنا ؟ فلتصدق ما قلت ، فأتاها عوف ، فقال له أبوها وزوجها : ما أردت إلى صاحبتنا ؟

<sup>(</sup>١) مغني المحتاج ( ٣٧٥/٤ ) ، وأسهل المدارك ( ١٩٦/٣ ) ، والأنوار ( ٢٠١/٢ ) ، وبلغة السالك على شرح الدرديو ( ٣٣٠/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) مِغني المحتاج ( ٣٧٦/٤ ) وشرح فتح القدير ( ٢٠٩/٧ ) والأحكام السلطانية ( ٦٦ ) والأنوار ( ٢٠١/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن باب القاضي إذا بان له من أحد الخصمين اللدد نهاه أخبرنا أبو عبد الله الحافظ

<sup>(</sup> ١٠٨/١٠ ) فرقة : بالتحريكِ : الحنوف والفزع يقال : فرق يفرق فرقًا .انتهي .النهاية ( ٤٣٨/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في الأحكام ، ( ١٣٣٠ ) قال أبو عيسى : هذا حديثٌ حسنٌ غريبٌ لا نعرفه إلا من حديث عمران القطان . والحاكم في المستدرك ( ٩٣/٤ ) ، وقال : إسناده صحيح ووافقه الذهبي .

قد فضحتنا ، فقالت : والله لأذهبن معه ، فقال أبوها وزوجها : نحن نذهب فنبلغ عنك ، فأتيا عمر فأخبراه بمثل قول عوف وأمر عمر باليهودي فصلب ، وقال : ما على هذا صالحناكم ، ثم قال : أيها الناس ، اتقوا الله في ذمة محمد ، فمن فعل منهم هذا فلا ذمة له ، قال سويد : فذلك اليهودي أول مصلوب رأيته في الإسلام (١) .

ومن الشروط التي وضحتها السنة النبوية لاختيار القاضي : ضرورة توفر العلم والحلم في القاضي حتى يتميز حكمه بالعدل الذي أقرته شريعة الإسلام :

- عن عبد الله بن بريدة . عن أبيه ، عن النبي عليه قال : « قاضيان في النار وقاض في الجنة ، قاض عرف الحق فجار متعمدًا ، أو قضى بغير علم فهما في النار » قالوا : فما ذنب هذا الذي يجهل ؟ قال : « ذنبه أن لا يكون قاضيًا حتى يعلم » (٢) .

- وعن عبد الرحمن بن أبي بكرة - وكان عاملًا على سجستان - قال : كتب إلى أبو بكرة يقول : « لا يقضين أحد في قضاء بقضاء بين الله عضبان » (٣) .

- وعن إسماعيل بن أمية قال: قذف رجل رجلًا في هجاء أو عرض له فيه ، فاستأدى عليه عمر بن الخطاب فقال: لم أعن هذا ، فقال الرجل فليسم لك من عني ، فقال عمر: صدق قد أقررت على نفسك بالقبيح فوركه على من شئت ، فلم يذكر أحدًا فجلده الحد (1).

كما فرضت الشريعة على القاضي العدل بين المتخاصمين في ساحة القضاء ، بعيدًا عن المحاباة أو التعصب أو هوى النفس . ولذا فقد حدد الفقهاء عدة آداب يجب توافرها في القاضى ومنها :

أولًا: أن يكون القاضي عند الخصومة فَهِمًا - بكسر الهاء - إذ يجعل فهمه

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب يشترط عليهم أن لا يذكروا رسول الله ﷺ إلا بما هو فيه (١٠١/٧ ) ، وابن حجر في الإصابة ( ٧٤٢/٤ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ١٠١/٤) ، وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه وله شاهد بإسناد صحيح على شرط مسلم ، والشوكاني في فيض القدير ( ٤٦٨/٤) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في آداب القضاة ( ٥٣٢٦ ) ، وأحمد في مسنده ( ٥٢/٥ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٤٢١/٧ ) ( ١٣٧٠٤ ) ( التوريك في اليمين نية ينويها الحالف غير ما ينويه مستحلفه ) .

وسمعه وقلبه إلى كلام الخصمين ليعِيَ وعيًا تامًّا ما يقولانه .

وفي هذا يقول عمر على : فافهم إذا أدلي إليك ، ولأنه ربما كان الحق مع أحد الخصمين فإذا لم يفهم القاضي كلامهما وقع في التفريط والغفلة وضاع الحق (١) . ثانيًا : أن لا يكون القاضي قلقًا وقت القضاء بل يُندب له أن يكون عند القضاء ساكن القلب مطمئن النفس ليس مشغولًا بشيء غير متعلق بالمسألة التي بين يديه ؟ وذلك كيما يأتي حكمه غير مضطرب ولا مجانبًا للصواب ، وفي هذا يقول عمر على النبي عليه في سنته :

- عن زينب ، عن أم سلمة تعَيِّقُهَا ، أن رسول اللَّه عَيَّقِهِ قال : ٥ إنكم تختصمون إلى ، ولعل بعضكم ألحن بحجته من بعضٍ ، فمن قضيت له بحق أخيه شيئًا بقوله ؛ فإنما أقطع له قطعة من النار ، فلا يأخذها » (٣) .
- وعن الحسن قال: نزل على على بن أبي طالب ضيف فكان عنده أيامًا فأتى في خصومة فقال له على: أخصم أنت ؟ قال: نعم، قال: فارتحل عنا ؛ فإنا نهينا أن ننزل خصمًا إلا مع خصمه (1).
- وعن ليث قال: تقدم إلى عمر بن الخطاب خصمان فأقامهما ثم عادا فأقامهما ثم عادا فأقامهما ثم عادا ففصل بينهما فقيل له في ذلك ، فقال: تقدما إلى فوجدت لأحدهما ما لم أجد لصاحبه ، فكرهت أن أفصل بينهما على ذلك ، ثم عادا فوجدت بعض ذلك فكرهت ، ثم عادا وقد ذهب ذلك ففصلت بينهما الحكم (٥) .
- وعن عطاء بن يسار ، عن أم سلمة زوج النبي عليه ، أن رسول الله عليه قال : « من

فيض القدير ( ٣٨/٤ ) .

 <sup>(</sup>١) البدائع ( ٩/٧ ) والأنوار ( ٦٠١/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) البدائع ( ٩/٧ ) وحاشية الشرقاوي ( ٢٩٢/٢ ) وأسهل المدارك ( ٢٠٠/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الشهادات ، باب من أقام البينة بعد اليمين ( ٢٥٣٤) ، ومسلم في صحيحه كتاب الأقضية ، باب الحكم بالظاهر واللحن بالحجة ( ١٧١٣) ، وابن ماجه في السنن ( ٢٣١٧) ، وأبو داود في الأقضية ، باب في قضاء القاضي إذا أخطأ ( ٣٥٨٣) ، والترمذي في السنن ( ٢٣٣٧) ، وأحمد في مسنده ( ٣٣٢/٢) ، ومالك في الموطأ ( ٧١٩/٢) ، والنسائي في آداب القاضي ، باب الحكم بالظاهر ( ٢٣٣/٨) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في السنن ( ١٣٧/١٠ )، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٣٠٠/٨ ) ( ١٥٢٩١ ) . (٥) أخرجه القرطبي في تفسيره ( ١٩٠/١٥ )، والسيوطي في الدر المنثور ( ٩٠/٣ )، والشوكاني في

ابتلى بالقضاء بين المسلمين فليعدل بينهم في لحظه وإشارته ومقعده ومجلسه » (١).

- وعن أم سلمة زوج النبي ﷺ عليه وسلم قالت : « من ابتلي بالقضاء بين المسلمين ، فلا يرفع صوته على أحد الخصمين ما لم يرفع على الآخر » <sup>(۲)</sup> .

كما وضح الفقه الإسلامي أنه يجب أن يدخل القاضي في الحكم الظروف المادية والنفسية للمتهم قبل أن يصدر القاضى حكمه ، وذلك حتى يتسم الحكم بالعدالة ؛ فلابد :

أُولاً: من التثبت في الحكم فلا يعجل في قضائه فيضل أو يَزَل وإَنَمَا يتحلى بالتثبت والوعي وليكن منهجه في ذلك الأناة والحلم والضبط، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَاءَكُم وَالسَّعِمُوا عَلَى مَا فَعَلَّمُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَاءَكُم فَاسِقُ بِنَبَا إِفَى مَا فَعَلَّمُ اللَّهِ مِنَا المُحرات: ٦] .

ثانيًا: أن لا يكون القاضي ضجرًا وذلك إذا اجتمعت عليه الأمور والقضايا فعال (<sup>1)</sup>. صبره وضاق صدره فضجر أو تسخط وهو في مثل هذه الحال يوشك أن لا يقضي بالحق، وفي هذا يقول عمر ﷺ: إياك والضجر (<sup>0)</sup>.

ثالثًا: أن لا يكون القاضي وقت القضاء غضبان سواء كان غضبه من أجل نفسه

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارقطني في السنن ( ٢٠٥/٤ ) ، والبيهقي في السنن باب إنصاف الخصمين في المدخل عليه والاستماع منهما والإنصاف لكل واحد منهما حتى تنفد حجته وحسن الإقبال ( ٢٨٨/١٠ ) ، والطبراني في الكبير ( ٣٢٢/٢٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البيهقي في السنن ، باب إنصاف الخصمين في المدخل عليه والاستماع منهما والإنصاف لكل واحد منهما حتى تنفد حجته وحسن الإقبال ( ٢٩٩/١٠ ) والطبراني في الكبير ( ٢٨٥/٢٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ١١١/١ ) ، والحاكم في المستدرك ( ١٣٥/٣ ) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه .

<sup>(</sup>٤) عال صبره : أي غلب ، وعال الأمر إذا اشتد وتفاقم ، انظر مختار الصحاح ( ٤٦٣ ) .

<sup>(</sup>٥) البدائع ( ٩/٧ ) وأسهل المدارك ( ٢٠١/٣ ) .

أو كان لله ، على المعتمد ؛ لأن المحذور هو تشويش الفكر ولا يختلف ذلك بسبب الغضب والغضب هو ثوران الدم في القلب لإرادة الانتقام لسبب أثار في النفس التأزم والهيجان وفي مثل هذه الحال من التأثر والانفعال ، يختل إدراك الإنسان وفكره ويضطرب فيه ميزانه وأعصابه ، فيوشك أن لا يقضي بالحق ، وفي هذا أخرج الترمذي عن عبد الرحمن بن أبي بكرة قال : كتب أبي إلى عبيد الله بن أبي بكرة وهو قاض : أن لا تحكم بين اثنين وأنت غضبان ، فإن رسول الله عليه يقول : « لا يحكم الحاكم بين اثنين وهو غضبان » (١) .

رابعًا: أن لا يقضي وهو جائع أو عطشان أو ممتلئ فإن مثل هذه العوارض مما يشغل القلب والذهن عن الحق ، وهي حالات تَغتَوِرُ النفس فتثير فيها التأزم والضعف والإحساس بالضيق ، فلا يؤتمن مع ذلك على النفس أن تجنح بصاحبها للباطل ومجانبة الحق في الحكم (٢) .

- وفي هذا أخرج البيهقي عن أبي سعيد الخدري ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولَ اللَّهُ عَيِّلَتُهُ : « لا يقضى القاضي إلا وهو شبعان ريان » (٣) .

وأخرج البيهقي عن شريح أنه كان إذا غضب أو جاع قام فلم يقض بين أحد .

خامسًا: أن لا يقضي إلا وهو جالس فلا ينبغي له أن يقضي وهو يمشي على الأرض أو يسير على الدابة ؛ لأنه - إذ ذاك - غير معتدل الحال ولما فيه من الاستخفاف بالقضاء ، ولأن ذلك يشغله عن النظر في الأحكام والتأمل في كلام الخصمين ولا بأس في قضائه وهو متكئ ، لأن الاتكاء فيه استقرار للبدن والنفس فهو لا يؤثر في التأمل والنظر (3) .

سادسًا: التسوية بين الخصمين وذلك في وجوه الإكرام وإن اختلفا شرفًا ، وذلك كالقيام لهما والنظر إليهما وكذا الدخول عليه منهما فلا يأذن لأحدهما دون الآخر ، وكذا الاستماع لكل منهما وطلاقة الوجه لهما وجواب سلام منهما إن سلما معًا فلو سلم أحدهما فلا بأس أن يقول للآخر: سلم أو يصبر حتى يُسلم فيجيبهما جميعًا . وكذلك يسوي بينهما القاضى في الجلوس فيجلسهما بين يديه لا عن يمينه ولا عن

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في السنن ( ٦٢٠/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) البدائع ( ٩/٧ ) ، وأسهل المدارك ( ٢٠٠/٣ ) ، وحاشية الشرقاوي ( ٤٩٢/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) البيهقي في السنن الكبرى ( ١٠٦/١٠ ) ﴿ ٤) البدائع ( ٩/٧ ) ، وشرح فتح القدير ( ٢٧١/٧ ) .

٣٢٨ ----- حقوق العدل

يساره ؛ لأنه لو فعل ذلك فقد قرب أحدهما في مجلسه وكذلك لا يجلس أحدهما عن يينه والآخر عن يساره ؛ لأن لليمين فضلًا على اليسار (١) :

- ويؤيد ذلك ما أخرجه البيهقي عن عبد الله بن الزبير قال : قضى رسول الله « أن الخصمين يقعدان بين يدي الحاكم » (٢) .
- وأخرج البيهقي أيضًا عن أم سلمة زوج النبي يَهَالِيْهِ أن رسول اللَّه عَلِيْلِيْهِ قال : « من ابتلى بالقضاء بين المسلمين فليعدل بينهم في لحظه وإشارته ومقعده » (٣) .
- وأخرج البيهقي كذلك عن يزيد بن أيهم قال: كتب عمر بن الخطاب الله إلى الناس: اجعلوا الناس عندكم في الحق سواء قريبهم كبعيدهم وبعيدهم كقريبهم وإياكم والرِشا والحكم بالهوى وأن تأخذوا الناس عند الغضب فقوموا بالحق ولو ساعة من نهار (1)

# ولقد جاءت السنة المطهرة لتوضح أن على القاضي أن يُدخل في الحكم الظروف المادية والنفسية :

وذلك فيما رواه يحيى بن عبد الرحمن بن حاطب قال: توفي عبد الرحمن بن حاطب وأعتق من صلى من رقيقه وصام ، وكانت له نوبية قد صلت وصامت وهي أعجمية لم تفقه ولم إلا حبلها وكانت ثيبا فذهب إلى عمر فزعا فحدثه ، فقال له عمر: لأنت الرجل لا يأتي بخير فأفزعه ذلك ، فأرسل إليها عمر ، فسألها ، فقال: حبلت ؟ فقالت : نعم من مرعوش بدرهمين ، وإذا هي تستهل بذلك ولا تكتمه ، فصادف عنده عليا وعثمان وعبد الرحمن بن عوف ، فقال : أشروا علي ، فقال علي وعبد الرحمن : قد وقع عليها الحد ، فقال : أشر علي يا عثمان ، فقال : قد أشار عليك أخواك ، فقال : أشر علي أنت ، فقال عثمان : أراها تستهل به كأنها لا تعلمه ولا ترى به بأسًا ، وليس الحد إلا على من علمه ، قال : صدقت والذي نفسى بيده ما الحد إلا على من علمه (°) .

<sup>(</sup>۱) حاشية الشرقاوي ( ۲۹۳/۲ ) ، والبدائع ( ۹/۷ ) ، وبلغة السالك على شرح الدردير ( ۲۳٦/۲ ) ، والمجموع ( ۲۰/۲۰ ) . (۲) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ۲۵/۱۰ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (١٣٥/١٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (١٣٥/١٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب ما جاء في درء الحدود ( ٢٣٨/٨ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٤٠٣/٧ ) ( ١٣٦٤٤ ) .

- وعن أبي العوام البصري قال : كتب عمر إلى أبي موسى الأشعري : أما بعد فإن القضاء فريضة محكمة وسنة متبعة فافهم إذا أدلى إليك فإنه لا ينفع تكلم بحق لا نفاذ له وآس بين الناس في وجهك ومجلسك وقضائك حتى لا يطمع شريف في حيفك ولا ييأس ضعيف من عدلك البينة على من ادعى واليمين على من أنكر ، والصلح جائز بين المسلمين إلا صلحًا أحل حرامًا أو حرم حلالًا ، ومن ادعى حقًّا غائبًا أو بينة فاضرب له أمدًا ينتهي إليه ، فإن جاء ببينة أعطيته بحقه ، فإن أعجزه ذلك استحللت عليه القضية فإن ذلك ابلغ في العذر وأجلى للعمى ولا يمنعك من قضاء قضيته اليوم فراجعت فيه لرأيك وهديت فيه لرشدك أن تراجع الحق ، لأن الحق قديم لا يبطل الحق شيء ومراجعة الحق خير من التمادي في الباطل ، والمسلمون عدول بعضهم على بعض في الشهادة إلا مجلودًا في حد أو مجربًا عليه شهادة الزور أو ظنينا في ولاء أو قرابة فإن اللَّه كلَّك تولى من العباد السرائر وستر عليهم الحدود إلا بالبينات والأيمان ، ثم الفهم الفهم فيما أدلى إليك مما ليس في قرآن ولا سنة ، ثم قايس الأمور عند ذلك واعرف الأمثال والأشباه ، ثم اعمد إلى أحبها إلى الله فيما ترى وأشبهها بالحق ، وإياك والغضب والقلق والضجر والتأذي بالناس عند الخصومة والتنكر ، فإن القضاء في مواطن الحق يوجب اللَّه له الأجر ويحسن له الذخر فمن خلصت نيته في الحق ولو كان على نفسه كفاه اللَّه ما بينه وبين الناس، ومن تزين لهم بما ليس في قلبه شانه اللَّه ؛ فإن اللَّه لا يقبل من العباد إلا ما كان له خالصًا وما ظنك بثواب اللَّه في عاجل رزقه وخزائن رحمته والسلام (١) .

وقد التزم الخلفاء الراشدون بروح الشريعة في حق المواطن في محاكمات عادلة التزامًا جعلهم يتحرون العدل في أنفسهم وفي القضاة الذين يعينونهم في هذا الميدان :

- ومن ذلك ما رواه عكرمة قال: قال عمر لعبد الرحمن بن عوف: أرأيت لو كنت القاضي والوالي ، ثم أبصرت إنسانًا على حد ، أكنت مقيمًا عليه ؟ ؛ قال: لا حتى يشهد غيري قال: أصبت ولو قلت غير ذلك لم تجد (٢) .

- وعن ميمون بن مهران قال : كان أبو بكر إذا ورد عليه خصم نظر في كتاب الله نظر هل الله ، فإن وجد فيه ما يقضي به قضى به بينهم ، وإن لم يجد في كتاب الله نظر هل

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، كتاب الشهادات بلفظه وسنده (١٥٠/١٠) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٥٠٠/٥ ) .

كانت من النبي على فيه سنة فإن علمها قضى بها ، فإن لم يعلم خرج فسأل المسلمين ، فقال : أتاني كذا وكذا فنظرت في كتاب الله وفي سنة رسول الله على فلم أجد في ذلك شيئًا فهل تعلمون أن النبي على قضى في ذلك بقضاء ؟ فربما قام إليه الرهط ، فقالوا : نعم : قضي فيه بكذا وكذا ، فيأخذ بقضاء رسول الله على يقول عند ذلك : الحمد لله الذي جعل فينا من يحفظ عن نبينا ، وإن أعياه ذلك دعا رؤوس المسلمين وعلماءهم فاستشارهم فإذا اجتمع رأيهم على الأمر قضى به وإن عمر بن الخطاب كان يفعل ذلك فإن أعياه أن يجد في القرآن أو السنة نظر هل كان لأي بكر قد قضى فيه بقضاء قضى به وإلا دعا رؤوس المسلمين وعلماءهم واستشارهم فإذا اجتمعوا على الأمر قضى بينهم (١) .

- وعن عروة قال : كان عمر إذا أتاه الخصمان برك على ركبتيه وقال : اللهم أعنى عليهما فإن كل واحد منهما يريدني عن ديني (٢) .

ولقد حرمت الشريعة الرشوة في مجال القضاء حتى يتميز الحكم بالعدالة النابعة من الحق :

- في ذلك روى ابن جرير الأزدي أن رجلًا كان يهدي إلى عمر بن الخطاب كل سنة فخذ جزور فخاصم إلى عمر فقال: يا أمير المؤمنين ، اقض بيننا قضاء فصلًا كما يفصل الفخذ من الجزور فكتب عمر إلى عماله: لا تقبلوا الهدية ؛ فإنها رشوة (٣) .

كذلك فرضت الشريعة أن يكون الحكم بعيدًا عن التحيز للأهل والأقارب ، فالكل أمام القانون سواء :

- عن عبد الرحمن بن عبد الله بن مسعود عن أبيه قال : « من نصر قومه على غير الحق ؛ فهو كالبعير الذي ردي ؛ فهو ينزع بذنبه » (<sup>؛)</sup> .

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب ما يقضي به القاضي ويفتي به المفتي جائز له أن يقلد أحدًا من أهل دهره ولا أن يحكم أو يفتى بالاستحسان ( ١١٤/١٠ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٢٨٩/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى كتاب آداب القاضي ، باب لا يقبل منه هدية ( ١٣٨/١٠) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الأدب ( ٥١١٧ ) ، وأحمد في مسنده ( ٤٤٩/١ ) ، والتبريزي في مشكاة المصايح ( ٤٠٩ ) ، والألباني في الصحيحة ( ٣٧٢/٣ ) – فهو ينزع بذنبه : الفعل المضارع مبني للمجهول قال في النهاية في مادة ( ردا ) الجزء الثاني ومنه حديث ابن مسعود من نصر قومه من غير الحق فهو كالبعير الذي ردي فهو ينزع بذنبه : أراد أنه وقع في الإثم وهلك كالبعير إذا تردى في البئر وأريد أن ينزع بذنبه فلا يقدر على خلاصه . انتهي .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_ دائرة الحكومة \_\_\_\_\_

- وعن قسامة بن زهير قال: لما كان من شأن أبي بكرة والمغيرة الذي كان ، ودعا الشهود فشهد أبو بكرة وشهد ابن معبد ونافع بن عبد الحارث فشق على عمر حين شهد هؤلاء الثلاثة ، فلما قام زياد قال عمر: إني أرى غلامًا كيسًا لن يشهد إن شاء الله إلا بحق ، قال زياد: أما الزنا فلا أشهد به ، ولكن قد رأيت أمرًا قبيحًا ، قال عمر: الله أكبر حدودهم فجلدوهم فقال أبو بكرة: أشهد أنه زان ، فهم عمر أن يعيد عليه الحد فيها ، فنهاه علي وقال: إن جلدته فارجم صاحبك ، فتركه ولم يجلده (١).

- وعن عائشة ، عن رسول الله ﷺ أنه قال : « أتدرون من السابقون إلى ظل الله ﷺ وعن عائشة ؟ » قالوا : الله ورسوله أعلم ، قال : « الذين إذا أعطوا الحق قبلوه ، وإذا سئلوه بذلوه ، وحكموا للناس كحكمهم لأنفسهم » (٢) .

كما وضحت الشريعة أن على القاضي أن يلتزم بأمانة الكلمة والمسئولية الإيمانية حرصًا على حق المواطن في محاكمات عادلة :

- عن أنس بن مالك ، قال : حاصرنا تستر فنزل الهرمزان على حكم عمر ، فقدمت به على عمر ، فقال له عمر : تكلم ، فقال : كلام حي أم كلام ميت ؟ قال : تكلم لا بأس ، فتكلم ، فلما أحسست أن يقتله قلت : ليس إلى قتله سبيل ، قد قلت له : تكلم لا بأس ، فقال عمر : ارتشيت وأصبت منه ؟ فقلت : والله ما ارتشيت ولا أصبت منه ، فقال : لتأتين على ما شهدت به لغيرك أو لأبدأن بعقوبتك ، فخرجت فلقيت الزبير بن العوام ، فشهد معي وأمسك عمر شه ، وأسلم الهرمزان وفرض له (٣) .

- وعن عامر الشعبي قال: كان حارثة بن بدر التميمي قد أفسد في الأرض، وحارب فكلم الحسن بن علي وابن عباس وابن جعفر وغيرهم من قريش، فكلموا عليًا فأبي أن يؤمنه، فأتى سعيد بن قيس الهمداني فكلمه، فانطلق سعيد إلى علي فقال: يا أمير المؤمنين ما تفول في من أفسد في الأرض وحارب؟ فقال: ﴿ إِنَّمَا جَزَاؤًا الَّذِينَ يُكَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَمُ ﴾ [المائدة: ٣٣] حتى ختم الآية، فقال سعيد:

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، كتاب الحدود ( ٢٣٤/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٦٧/٦ ) ، وأبه نعيم في حلية الأولياء ( ١٦/١ ، ١٨٧/٢ ) ، وابن كثير في التفسير ( ٤٩٠/٧ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن ( ٩٦/٩ ) ( تسنر : بضم التاء السكون السين وفتح التاء الثانية . انتهى .
 قاموس جزء أول ) .

أرأيت من تاب قبل أن تقدر عليه ؟ قال : أقول كما قال الله وأقبل منه ، قال : فإن حارثة بن زيد قد تاب قبل أن تقدر عليه ، فأتاه به فأمنه (١) .

ومن أجلى مظاهر حرص الشريعة على العدل ، حرصها على الصلح بين المتنازعين قبل ساحات القضاء ، لتحقيق السلام الاجتماعي بين المواطنين ، وهنا تتجلى التوازنات الإيمانية بصورة حكيمة ، فالصلح يعنى بعض التنازلات الدنيوية في سبيل أجور أخروية وبذلك لا تضيع حقوق أي مواطن عبئًا :

- نرى ذلك جليًّا فيما روي عن عمر قال : ردوا الخصوم حتى يصطلحوا ؛ فإن فصل القضاء يورث الضغائن بين الناس (٢) .

- وعن الشعبي قال: ساوم عمر بن الخطاب على بفرس فركبه ليشوره فعطب، فقال الرجل: خذ فرسك، فقال الرجل: لا، فقال: أجعل بيني وبينك حكمًا، قال الرجل: شريح، فتحاكما إليه، فقال شريح يا أمير المؤمنين! خذ ما ابتعت أو رد كما أخذت، قال عمر: وهل القضاء إلا هكذا! سر إلى الكوفة، فبعثه إليها قاضيًا عليها، وإنه لأول يوم عرفه فيه (٣).

# الحق السادس : حق المواطن في العدل والرحمة والرفق من الحكام

إذا درسنا كل حقوق الإنسان التي تنادي بها البشرية لن نجد لذلك الحق مثيلًا في أي دراسة ، حيث انفرد الإسلام بأنه دين الرحمة ، ورسوله هو الرحمة المهداة للإنسانية بأسرها .. وقال الحق على حديث قدسي « ورحمتي سبقت غضبي » .

إن الرحمة هي نسيج الفكر الإسلامي ، وهي الينبوع الذي تشتق منه الشريعة روافدها ، ولذلك فإن حق المواطن في العدل والرحمة والرفق من الحكام هو من الحقوق التي تفخر بها الشريعة على كل القوانين العصرية ، وإذا كانت شعوب الدول

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٤٤/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن ، باب ما جاء في التحلل وما يحتج به من أجاز الصلح على الإنكار ( ٦٦/٦ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٣٠٣/٨ ) ( ٢٠٣٨ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٣٤/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ١٣٢/٦ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢٧١/٧ ) - ليشوره : شارها شورًا وشوارًا وشورها وأشارها : راضها أو ركبها عند العرض على مشتريها . القاموس ( ٢٥/٢ ) . وشار الشيء : عرضه ليبدي ما فيه من محاسن . ويقال : شار الدابة : أجراها عند البيع ليظهر قوتها وفي حديث طلحة ( كان يشور نفسه أمام رسول الله ﷺ ) أي يسعى ويخف ليظهر بذلك قوته . المعجم الوسيط ( ٤٩٩/١ ) .

الإسلامية لا تحصل على حقوقها في هذا المجال فليس هذا تقصيرًا من الشريعة ، بل هو تقصير في الاغتراف من ينابيعها لترتوي بها البشرية جمعاء ، ويتذوق الجميع معاني الرفق والرحمة والعدل من الحكام على جميع المستويات ، سواء كان حكمًا محليًا أو مركزيًا .. فكل راع مسئول عن تنفيذ مفاهيم الشريعة الغراء ، لإشاعة الأمن والسلام في المجتمعات .

# ويبدو مظاهر ذلك الحق من النهج النبوى في التشريعات والمواقف التالية :

تذهب الرحمة عند الخليفة الرابع من الخلفاء الراشدين وهو علي الله تسبق غضبه في أحلك لحظة من لحظات حياته ، وهي التي يواجه فيها الموت نتيجة اعتداء ابن ملجم عليه مع سبق الإصرار والترصد ، فيكون شغله الشاغل أن يقدموا له الطعام والشراب وحسن الإسار ، ويوصي بعدم التمثيل به إذا قتلوه أخذًا بثأر الخليفة .

وهنا يضرب لنا رجال الإسلام أعظم الأمثال في إرساء حقوق الإنسان ، حتى ولو كان هذا الإنسان ظالمًا ويستحق أشد أنواع العقاب :

- عن جعفر بن محمد عن أبيه: أن عليًا كان يخرج إلى الصبح ومعه درة يوقظ بها الناس ، فضربه ابن ملجم ، فقال علي : أطعموه واسقوه وأحسنوا إساره ، فإن عشت فأنا ولي دمي ، أعفو إن شئت ، وإن شئت استقدمت ، وإن مت فقتلتموه ، فلا تمثلوا (١) .

ويضرب لنا الخليفة الثاني عمر بن الخطاب المنه نموذجًا في رحمة الحاكم على المواطنين الضعفاء ، فيوصي بهم ذوي النفوذ والسلطان في مستويات الحكم اللامركزي :

- عن أبي عمران الجوني قال: كتب عمر بن الخطاب إلى أبي موسى الأشعري إنه لم يزل للناس وجوه يرفعون حوائج الناس فأكرم وجوه الناس، فبحسب المسلم الضعيف من العدل أن ينصف في الحكم والقسمة (٢).

وهذا التصرف من الخليفة الراشد يرجع إلى اهتدائه بهدي المصطفى ﷺ:

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن ، باب لا عقوبة على كل من كان عليه قصاص فعفي عنه في دم ولا جرح ( ١٠/٦ ) . والطبراني في الكبير ( ٩٦/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب ما على السلطان من إكرام وجوه ( ١٦٨/٨ ) ، وابن أبي الجعد في مسنده ( ١٨٠/١ ) .

- عن ابن أبي مريم ، أن القاسم بن مخيمرة أخبره ، أن أبا مريم الأزدي أخبره قال : دخلت على معاوية فقال : ما أنعمنا بك أبا فلان - وهي كلمة تقولها العرب - فقلت : حديثًا سمعته أخبرك به ، سمعت رسول اللَّه ﷺ يقول : « من ولاه اللَّه ﷺ فيتًا من أمر المسلمين فاحتجب دون حاجتهم وخلتهم وفقرهم ؛ احتجب الله عنه دون حاجته وخلته وفقره » قال : فجعل رجلًا على حوائج الناس (١) .

وهناك الرحمة النبوية في إقامة الحدود ، والتي طبقها الخلفاء الراشدون أفضل تطبيق :

- يدل على ذلك ما روي عن عمر بن الخطاب أنه كتب: أن لا يحد أمير جيش ولا أمير سرية رجلًا من المسلمين حتى يطلع الدرب قافلًا ، فإني أخشى أن تحمله الحمية على أن يلحق بالمشركين (٢) .

- وما رواه النزال بن سبرة قال: إنا لبمكة إذا نحن بامرأة اجتمع عليها الناس حتى كادوا أن يقتلوها ، وهم يقولون : زنت زنت ، فأتي بها عمر بن الخطاب وهي حبلى ، وجاء معها قومها فأثنوا عليها خيرًا . فقال عمر : أخبريني عن أمرك ، قالت : يا أمير المؤمنين ، كنت امرأة أصيب من هذا الليل ، فصليت ذات ليلة ، ثم نمت ، فقمت ورجل بين رجلي فقذف في مثل الشهاب ، ثم ذهب ، فقال عمر : لو قتل هذه من بين الجبلين أو الأخشبين لعذبهم الله ، فخلى سبيلها ، وكتب إلى الآفاق أن لا تقتلوا أحدًا إلا بإذني (٣) .

- وعن الزهري ، عن عروة ، عن عائشة قالت : قال رسول اللَّه ﷺ : « ادرءوا الحدود عن المسلمين ما استطعتم ، فإن كان له مخرج فخلوا سبيله ؛ فإن الإمام أن يخطئ في العقوبة » (1) .

وعن عمر قال: لأن أعطل الحدود بالشبهات أحب إلى من أن أقيمها في الشبهات (٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود كتاب الخراج والفيء والإمارة باب فيما يلزم الإمام من أمر الرعية ( ٢٩٣٢ ) ، والطبراني في مسند الشاميين ( ٣١١/٣ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١٢٤/٣ ) - ( وخلتهم : الخلة بالفتح الخصلة ، وهي أيضا الحاجة والفقر .انتهي .المختار ( ١٤٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ١٩٧/٥ ) ( ٩٣٧٠ ) - ( الدرب : كل مدخل إلى الروم درب . وقيل هو بفتح الراء للنافذ منه وبالسكون لغير النافذ . النهاية ( ١١١/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب شهود الزنا إذا لم يجتمعوا على فعل واحد فلا حد على (٢٣٦/٨) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في الحدود ، باب ما جاء في درء الحدود ( ١٤٢٤ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ١١/٥) .

- وعن عبد اللَّه بن بريدة ، عن أبيه : أن ماعز بن مالكِ الأسلمي أتى رسول اللَّه ﷺ فقال : يا رسول الله ، إني قد ظلمت نفسي وزنيت ، وإني أريد أن تطهرني ، فرده ، فلما كان من الغد أتاه فقال : يا رسول الله عليه إنى قد زنيت ، فرده الثانية ، فأرسل رسول الله عليه إلى قومه فقال : « أتعلمون بعقله بأسًا تنكرون منه شيئًا ؟ » فقالوا : ما نعلمه إلا وفي العقل من صالحينا فيما نرى ، فأتاه الثالثة ، فأرسل إليهم أيضًا فسأل عنه ، فأخبروه أنه لا بأس به ولا بعقله ، فلما كان الرابعة ؛ حفر له حفرةً ، ثم أمر به فرجم ، قال : فجاءت الغامدية فقالت : يا رسول الله ، إنى قد زنیت فطهرنی ، وإنه ردها ، فلما كان الغد قالت : یا رسول الله ، لم تردنی ؟ لعلك أن تردني كما رددت ماعزًا ، فوالله إني لحبلي ، قال : « إما لا ، فاذهبي حتى تلدي » فلما ولدت أتته بالصبي في خرقة ، قالت : هذا قد ولدته قال : ٥ اذهبي فأرضعيه حتى تفطميه » فلما فطمته أتته بالصبي في يده كسرة خبزٍ ، فقالت : هذا يا نبي الله قد فطمته وقد أكل الطعام ، فدفع الصبي إلى رجلٍ من المسلمين ثم أمر بها ، فحفر لها إلى صدرها ، وأمر الناس فرجموها ، فيقبل خالد بن الوليد بحجرٍ فرمي رأسها فتنضح الدم على وجه خالدٍ ، فسبها فسمع نبي الله ﷺ سبه إياها ، فقال : « مهلًا يا خالد ؛ فوالذي نفسي بيده لقد تابت توبةً لو تابها صاحب مكس لغفر له » ثم أمر بها فصلي عليها ودفنت <sup>(١)</sup> .

- وعن أبي هريرة في قال : جاء رجل إلى النبي على فقال ؛ هلكت يا رسول الله ، قال : « وما أهلكك ؟ » قال : وقعت على امرأتي في رمضان ، قال : « هل تجد ما تعتق رقبة ؟ » قال : لا ، قال : « فهل تستطيع أن تصوم شهرين متنابعين » قال : لا ، قال : ثم جلس فأتي لا ، قال : « فهل تجد ما تطعم ستين مسكينًا ؟ » قال : لا ، قال : ثم جلس فأتي النبي على بعرق فيه تمر ، فقال : « تصدق بهذا » قال : أفقر منا ؟ فما بين لابتيها أهل بيت أحوج إليه منا ، فضحك النبي على حتى بدت أنيابه ، ثم قال : « اذهب فأطعمه أهلك » (٢) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الحدود باب من اعترف على نفسه بالزنا ( ١٦٩٥ ) ، وأبو داود في الحدود ، ( ٤٤٤٢ ) والنسائي في السنن الكبرى ( ٧١٩٧ ) .

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري كتاب الصوم باب إذا جامع في رمضان ولم يكن له شيء فتصدق عليه (٣/١٤ - ٤٢)،
 ومسلم كتاب الصيام باب تغليظ تحريم الجماع في نهار رمضان على الصائم ( ١١١١)، والترمذي
 كتاب الصوم باب ما جاء في كفارة الفطر في رمضان ( ٧٢٤).

والرحمة نسيج في الفكر الإسلامي ، ومنهاج الرسول الأمين ﷺ المبعوث رحمة للعالمين ، والذى أمر به كل الحكام تجاه المواطنين :

- عن عبد الله بن عمرو قال: قال رسول الله عليه : « الراحمون يرحمهم الرحمن ، ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء ، الرحم شجنة من الرحمن ، فمن صلها ؛ وصله الله ، ومن قطعها ؛ قطعه الله » (١) .
- وعن أبي جعفر أن أبا أسيد : جاء النبي ﷺ بسبي من البحرين ، فنظر النبي ﷺ إلى امرأة منهن تبكي ، فقال : « ما شأنك ؟ » فقالت : باع ابني ، فقال النبي ﷺ لأبي أسيد : « أبعت ابنها ؟ » قال : نعم قال : « في من ؟ » قال : في بني عبس ، فقال النبي ﷺ : « اركب أنت بنفسك فائت به » (٢) .
- وعن أبي هريرة ، عن النبي ﷺ قال : « لما خلق الله الخلق كتب في كتابه : وهو يكتب على نفسه ، وهو وضع عنده على العرش : إن رحمتي تغلب غضبي » <sup>(٣)</sup> .
- وعن أبي يعفورِ العبدي قال : سمعت شيخًا بمكة في إمارة الحجاج يحدث عن عمر ابن الخطاب على ، أن النبي علي قال له : « يا عمر ، إنك رجل قويٌ ، لا تزاحم على الحجر فتؤذي الضعيف ، إن وجدت خلوةً فاستلمه ، وإلا فاستقبله فهلل وكبر » (٤) .
- وعن بسر بن عبيد الله ، عن يزيد عن عوف بن مالك عليه ، عن النبي قال : « إن شتتم أنبأتكم عن الإمارة وما هي ؟ » فقمت فناديت بأعلى صوتي ثلاث مرات : وماهي يا رسول الله ؟ قال : « أول الإمارة ملامة ، وثانيها ندامة ، وثالثها عذاب من الله يوم القيامة إلا من رحم وبذل وقال بيده هكذا وهكذا بالمال وكيف يعدل مع ذوي القربى » (٥) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب في الرحمة ( ٤٩٤١ ) ، والترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في رحمة المسلمين ( ١٩٢٤ ) ، وأحمد في مسنده ( ١٦٠/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٣٠٧/٨ ) ( ٣٠٧/٨ ) ، والزيلعي في نصب الراية ( ٢٤/٤ ) . (٣) أخرجه البخاري في صحيحه ، كتاب التوحيد ، باب قول الله تعالى : ﴿ رَبُهُوَرُكُمُ اللّهُ نَنْكُمُ ﴾ وقوله جل ذكره : ﴿ تَمُلّمُ مَا فِي نَفْيِي وَلَا آغَلُهُ مَا فِي نَفْسِكُ ﴾ ، ( ٢٤٠٤ ) والترمذي في الدعوات ، باب خلق الله مائة رحمة ( ٣٥٤٣ ) ، وابن ماجه في الزهد ، باب ما يرجى من رحمة الله يوم القيامة ( ٢٩٥٤ ) . (٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٨/١ ) ، والبيهقي في السنن ، باب استحباب الاستلام في كل طوفة وإلا ففي كل وتر ( ٨٠/٠ ) ، والهيشمي في مجمع الزوائد ، باب في الطواف والرمل والاستلام ( ٢٤١/٣ ) ،

وقال : رواه أحمد ، وفيه راوٍ لم يسم . (٥) أخرجه البزار في مسنده ( ١٨٨/٧ ) ، والطبراني في الكبير ( ٣٥٥/٧ ) .

دائرة الحكومة ———————————————————

والرحمة لا تقتصر على المسلمين فقط ، بل هي تشمل الإنسانية جمعاء ، وطبقت أفضل تطبيق في عصر النبوة والخلفاء الراشدين :

- عن الحسن ، عن الأسود بن سريع قال : أتيت رسول الله على وغزوت معه فأصبت ظهرًا ، فقتل الناس يومثذ حتى قتلوا الولدان - وقال مرة : الذرية - فبلغ ذلك رسول الله على فقال : « ما بال أقوام جاوزهم القتل اليوم حتى قتلوا الذرية ؟ » فقال رجل : يا رسول الله على إنما هم أولاد المشركين ، فقال : « ألا إن خياركم أبناء المشركين » ثم قال : « ألا لا تقتلوا ذرية ، ألا لا تقتلوا ذرية » قال : « كل نسمة تولد على الفطرة حتى يعرب عنها لسانها ، فأبواها يهودانها وينصرانها » (١) .

- وعن محمد بن حمزة بن يوسف بن عبد الله بن سلام ، عن أبيه ، عن جده ، عن عبد الله بن سلام قال : إن الله لما أراد هدى زيد بن سعنة ، قال زيد بن سعنة : ما من علامات النبوة شيء إلا وقد عرفتها في وجه محمد ﷺ حين نظرت إليه إلا اثنتين لم أخبرهما منه: يسبق حلمه جهله، ولا تزيد شدة الجهل عليه إلا حلمًا، فكنت ألطف له لأن أخالطه ، فأعرف حلمه من جهله ، قال زيد بن سعنة : فخرج رسول الله ﷺ يومًا من الحجرات ومعه على بن أبي طالب ﷺ ، فأتاه رجل على راحلته كالبدوي فقال : يا رسول اللَّه ، إن بصري قرية بنى فلان قد أسلموا ودخلوا في الإسلام ، وكنت حدثتهم إن أسلموا أتاهم الرزق رغدًا ، وقد أصابتهم سنة وشدة وقحوط من الغيث ، فأنا أخشى يا رسول الله ، أن يخرجوا من الإسلام طمعًا كما دخلوا فيه طمعًا ، فإن رأيت أن ترسل إليهم بشيء تعينهم به فعلت ، فنظر النبي إلى على ﷺ فقال : يا رسول الله ، ما بقى منه شيء ، قال زيد بن سعنة : فدنوت إليه ، فقلت : يا محمد هل لك أن تبيعني تمرًا معلومًا لبني فلان إلى أجل كذا وكذا؟ فقال : « لا يا زفر ؛ ولكنى أبيعك تمرًا معلومًا إلى أجل كذا وكذا ولا بنى فلان » ، قلت : بلى فبايعنى ، فأطلقت هميانى فأعطيته ثمانين مثقالًا من ذهب في تمر معلوم إلى أجل كذا وكذا ، فأعطاها الرجل ، فقال : « اغد عليهم فأعنهم بها » ، فقال زيد بن سعنة : فلما كان قبل محل الأجل بيومين أو ثلاث أتيته فأخذت بمجامع قميصه وردائه ونظرت إليه بوجه غليظ فقلت له : ألا تقضيني يا محمد حقي ، فوالله ما علمتكم بني عبد المطلب لمطل ، ولقد كان لي بمخالطتكم علم ،

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده عن الأسود بن سريع (٣٤٥/٣). والبيهقي في السنن الكبرى ، باب النهى عن قصد النساء والولدان ( ٧٧/٩) ، والطبراني في الكبير ( ٢٨٤/١).

ونظرت إلى عمر وإذا عيناه تدوران في وجهه كالفلك المستدير ثم رماني ببصره فقال : يا عُدو اللَّه أتقول لرسول اللَّه عَلِيَّةٍ ما أسمع ، وتصنع به ما أرى فوالذي بعثه بالحق لولا ما أحاذر قوته لضربت بسيفي رأسك ، ورسول الله ﷺ ينظر إلى عمر في سكون وتؤدة ، ثم قال : « يا عمر أنا وهو كنا أحوج من هذا ؛ أن تأمرني بحسن الأداء ، وتأمره بحسن اتباعه ، اذهب به يا عمر وأعطه حقه وزده عشرين صاعًا من تمر مكان ما رعته » قال زيد : فذهب بي عمر ، فأعطاني حقي وزادني عشرين صاعًا من تمر ، فقلت : ما هذه الزيادة يا عمر ؟ فقال : أمرنى رسول الله عليه أن أزيدك مكان ما رعتك ، قلت : وتعرفني يا عمر ؟ قال : لا ، من أنت ؟ قلت : أنا زيد بن سعنة ، قال : الحبر ؟ قلت : الحبر ، قال : فما دعاك أن فعلت برسول الله ما فعلت رجاء له ما قلت ؟ قلت : يا عمر لم تكن من علامات النبوة شيء إلا وقد عرفته في وجه رسول الله ﷺ حين نظرت إليه إلا اثنتين لم أخبرهما منه : يسبق حلمه جهله ، ولا يزيده الجهل عليه إلا حلمًا ؛ فقد أخبرتهما ، فأشهدك يا عمر أني قد رضيت باللَّه ربًّا ، وبالإسلام دينًا ، وبمحمد نبيًّا ، وأشهدك أن شطر مالي - وإني أكثرها مالًا - صدقة على أمة محمد ، فقال عمر عله : أو على بعضهم فإنك لا تسعهم ؟ قلت : أو على بعضهم ، فرجع عمر وزيد إلى رسول الله ﷺ ، فقال زيد : أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله ﷺ ، وآمن به ، وصدقه ، وبايعه ، وشهد معه مشاهد كثيرة ، ثم توفي زيد في غزوة تبوك مدبر ؛ رحم اللَّه زيدًا (١) . - وعن يزيد بن أبي حبيب أن غلامًا لزنباع الجذامي اتهمه ، فأمر باخصائه وجدع أنفه وأذنيه ، فأتى رسول اللَّه عَلَيْتٍ فأعتقه فقال : أيمًا مملوك مثل به فهو حر ، وهو مولى اللَّه ورسوله ، فكان بالمدينة عند رسول اللَّه ﷺ يرفق به ، فلما اشتد مرض رسول الله عليه قال له سندر: يا رسول الله ، أنا كما ترى فمن لنا بعدك؟ فقال رسول الله عَيْلَةِ : « أوصى بك كل مؤمن » ، فلما ولى عمر بن الخطاب أتاه سندر فقال : احفظ في وصية رسول الله عليه ، قال : فانظر أي أجناد المسلمين شئت فالحق به آمر لك بما يصلحك ؟ فقال سندر : ألحق بمصر ، فكتب له إلى عمرو

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن حبان في صحيحه ( ۲۳/۱ ) والحاكم في المستدرك ( ۷۰۰/۳ ) ، وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه وهو من غرر الحديث ومحمد بن أبي السري العسقلاني ثقة ، والبيهقي في السنن ، باب ما جاء في التقاضي ( ۲۲/۰ ) ، والطبراني في الكبير ( ۲۲۳/ ) رعته : الروع بالفتح ، الفزع ، وراعه من باب : قال : فارتاع أي أفزعه ففزع ، وروعه ترويعًا . المختار ( ۲۰۹ ) .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_ دائرة الحكومة \_\_\_\_\_

ابن العاص أن يأمر له بأرض تسعه ، فلم يزل فيما يسعه بمصر (١) .

والرحمة التي يجب أن تسود الأمة تتطلب عدم ترويع المواطنين للإدلاء بالمعلومات أو الخضوع للحكام :

- يدل على ذلك ما روي عن سفيان الثوري ، عن سليمان الشيباني ، عن علي ابن حنظلة ، عن أبيه قال : قال عمر بن الخطاب : ليس الرجل أمينًا على نفسه إذا أخفته أو أوثقته أو ضربته (٢) .

- وما روي عن شهر بن حوشب ، عن أبي أمامة قال : قال رسول اللَّه ﷺ : «أوصي الخليفة من بعدي بتقوى اللَّه ، وأوصيه بجماعة المسلمين ؛ أن يعظم كبيرهم ، ويرحم صغيرهم ، ويوقر عالمهم ، وأن لا يضربهم فيذلهم ، ولا يوحشهم فيكفرهم ، وأن لا يغلق بابه دونهم فيأكل قويهم ضعيفهم » (٣) .

والرحمة تعني الحفاظ على المقاتلين فلا يدفع بهم القائد إلى التهلكة :

ويدل على ذلك ما روي عن أنس بن مالك: أن عمر بن الخطاب سأله إذا حاصرتم المدينة كيف تصنعون ؟ قال: نبعث الرجل إلى المدينة ونصنع له هبيمًا من جلود، قال: أرأيت إن رمي بحجر؟ قال: إذًا يقتل، قال: فلا تفعلوا ؛ فوالذي نفسي بيده ما يسرني أن تفتحوا مدينة فيها أربعة آلاف مقاتل بتضييع رجل مسلم (1).

والرحمة معاني نورانية تتدفق في قلوب الحكام المؤمنين على كل المواطنين حتى لو كان موقف غضب ، لأن الرحمة في الدستور الإسلامي يجب أن تسبق الغضب الناتج عن حزم الحاكم ومهابته :

- وهذا يوضحه ما روي عن محمد بن واسع قال : دخلت على بلال بن أبي بردة فقلت : إن أباك حدثني عن أبيه ، عن النبي ﷺ قال : « إن في جهنم واديًا يقال له :

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب ما روي فيمن قتل عبده أو مثل ( ٣٦/٨ ) ، بنحوه وبلفظه: السيوطي في الجامع الكبير ( ١١٨٨/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في مُصنفه ( ٤١١/٦ ) ( ١١٤٢٤ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٩٣/٥ ) ، وابن حزم في المحلي ( ٢٠٢/١٠ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن ، باب ما على السلطان من القيام فيما ولي بالقسط والنصح للرعية والرحمة بهم والشفقة عليهم والعفو عنهم ما لم يكن إثمًا ( ١٦/٨ ) ، والبيهقي في شعب الإيمان ( ١٦/٦) ) .

 <sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في السنن ، باب الإمام يغزي من أهل دار من المسلمين بعضهم ويخلف منهم في دارهم من يمنع ( ٢١٧/١ ) .

**٣٤ ---- حقوق العدل** 

# هبهب ، یسکنه کل جبار ، فإیاك أن تکون منهم $^{(1)}$ .

- وما روي عن عبد الله بن عكيم قال: قال عمر بن الخطاب: إنه لا حلم أحب إلى الله من حلم إمام ورفقه، ولا جهل أبغض إلى الله من جهل إمام وخرقه ومن يعمل بالعفو فيما يظهر به تأتيه العافية، ومن ينصف الناس من نفسه يعطى الظفر في أمره، والذل في الطاعة أقرب إلى البر من التعزز بالمعصية (٢).

- وما روي عن عروة بن محمد قال : حدثني أبي ، عن جدي قال : قال رسول الله عليه : « إذا استشاط السلطان ؛ تسلط الشيطان » (٣) .

- وعن أنس بن مالكِ قال : كنت أمشي مع رسول اللَّه عَلَيْ وعليه رداء نجرانيً عليظ الحاشية ، فأدركه أعرابيً فجبذه بردائه جبذة شديدة نظرت إلى صفحة عنق رسول اللَّه عَلَيْ وقد أثرت بها حاشية الرداء من شدة جبذته ، ثم قال : يا محمد ، مر لي من مال اللَّه الذي عندك ، فالتفت إليه رسول اللَّه عَلَيْ فضحك ، ثم أمر له بعطاء (٤) .

- وما روي عن عبد بن عمير الليثي أن عمر بن الخطاب رأى رجلًا وبظهر قدمه لمعة لم يصبها الماء ، فقال له عمر : أبهذا الوضوء تحضر الصلاة ؟ فقال : يا أمير المؤمنين ، البرد شديد وما معي ما يدفئني فرق له بعد ما هم به ، فقال : اغسل ما تركت من قدميك وأعد الصلاة وأمر له بخميصة (°) .

- وما روي عن عمر قال: كتب حاطب بن أبي بلتعة إلى أهل مكة بكتاب فأطلع

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي في الرقاق ، باب في أودية جهنم ( ٢٨١٦ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٩٧/٤ ) ، وقال : تفرد به أزهر بن سنان عن محمد بن واسع لم يكتبه عاليًا إلا من هذا الوجه . وابن عساكر في تاريخه ( ٣٥٨/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه هناد في الزهد ( ٦٢/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده عن عطية السعدي ( ٢٢٦/٤) ، والطبراني في الكبير ( ١٦٧/١٧) ، والهيشمي في مجمع الزوائد، باب في غضب الحاكم ( ١٩٤/٤) ، رواه أحمد والطبراني في الكبير وفي إسناده من لم أعرفه - استشاط: أي إذا تلهب وتحرق من شدة الغضب وصار كأنه نار تسلط عليه الشيطان فأغراه بالإيقاع بمن غضب عليه . وهو استفعل من شاط يشيط إذا كان يحترق . النهاية ( ١٩/٢) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٢٤/٣ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٢٨٩/١٤ ) ، وابن حجر في فتح الباري ( ٠٦/١٠ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي في السنن ، باب تفريق الوضوء ( ٨٤/١ ) ، والدارقطني في السنن ( ١٠٩/١ ) ، وابن أبي شبية في مصنفه ( ٢٥/١ ) .

الله عليه نبيه ، فبعث عليًا والزبير في أثر الكتاب ، فأدركا المرأة على بعير فاستخرجاه من قرونها فأتيا به النبي علي الله ، فأرسل إلى حاطب فقال : « يا حاطب ! أنت كتبت هذا الكتاب ؟ » قال : نعم ، قال : « فما حملك على ذلك ؟ » قال : يا رسول الله ، أما والله إني لناصح لله ولرسوله ! ولكن كنت غريبًا في أهل مكة وكان أهلي فيهم فخشيت أن يضرموا عليهم ، فقلت أكتب كتابًا لا يضر الله ولا رسوله شيئًا وعسى أن يكون منفعة لأهلي ، فاخترطت سيفي ، ثم قلت : أضرب عنقه يا رسول الله ؟ لقد كفر قال : « وما يدريك يا ابن الخطاب أن يكون اطلع الله على هذه العصابة من أهل بدر فقال : اعملوا ما شتم فقد غفرت لكم » (١).

- وما روي عن عطاء أن عمر بن الخطاب أبصر رجلًا يعضد من شجر الحرم على بعير له في الحرم فقال له : يا عبد الله ، إن هذا حرم الله لا ينبغي لك أن تصنع فيه هذا ! فقال الرجل : فإني لم أعلم يا أمير المؤمنين ، فسكت عنه (٢) .

- وما روي عن الحسن قال: أرسل عمر بن الخطاب إلى امرأة مغيبة كان يدخل عليها فأنكر ذلك فأرسل إليها ، فقيل لها: أجيبي عمر! فقالت: يا ويلها ما لها ولعمر! فبينما هي في الطريق فزعت فضربها الطلق فدخلت دارًا فألقت ولدها فصاح الصبي صيحتين ثم مات ، فاستشار عمر أصحاب النبي بيالية ، فأشار عليه بعضهم أن ليس عليك شيء إنما أنت وال ومؤدب ، وصمت علي فأقبل على علي فقال: ما تقول ؟ قال: إن كانوا قالوا برأيهم فقد أخطأ رأيهم ، وإن كانوا قالوا في هواك فلم ينصحوا لك ، أرى أن ديته عليك ، فإنك أنت أفزعتها وألقت ولدها في سبيلك ، فأمر عليًا أن يقسم عقله على قريش - يعني يأخذ عقله من قريش لأنه أخطأ (٣) .

- وما روي عن يسار بن نمير قال : قال لي عمر بن الخطاب : إني لأحلف أن

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٧٧/٤) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فضل حاطب بن أبي بلتعة على ( ٤٠٣/٩) ، وقال : رواه أبو يعلى في الكبير والبزار والطبراني في الأوسط باختصار ورجالهم رجال الصحيح .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الفاكهي في أخبار مكة ( ٣٧٠/٣ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٩/٩ ٥٤ ) ، البيهقي في السنن ( ٤٠٢/٧ ) ، والزيلعي في نصب
 الراية ( ٣٩٨/٤ ) - المغيبة : هي التي غاب عنها زوجها . ا.ه. . ( ٣٩٩/٣ ) النهاية .

لا أعطي رجالًا ثم يبدو لي فأعطيهم ، فإذا رأيتني فعلت ذلك فأطعم عشرة مساكين ، كل مسكين صاعًا من شعير أو صاعًا من تمر أو نصف صاع من قمح (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٥٠٧/٨ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٣٩٦/٢ ) ، والشيباني في المبسوط ( ٢٠٩/٣ ) .

الدائرة الثالثة دائرة الحكومة الحقوق السياسية

# الْبَابُ الثَّانِيُ حقوق المساواة

إن حقوق المساواة بين الناس التي نادت بها الشريعة الغراء تعتبر صفحة ناصعة في تاريخ البشرية ونورًا أضاء ظلماتها حيث قضت على كل أنواع التفرقة بين البشر سواء بسبب اللون أو الجنس أو العقيدة أو النفوذ والسلطان فالكل أمام الشريعة سواء. ولا شك أن حقوق المساواة تحقق للإنسان الكمال الذي ينشده والأمن والسلام. فالإسلام دعا إلى المساواة ؛ ليأخذ بيد الإنسان في معارج الرقي المعنوي والتقدم المادي ؛ لأن عوامل الاضطهاد في إقامة الحدود والحقوق والواجبات المدنية تعرقل حركة الإنسان في الحياة ، وتعطل كل طاقات الإبداع الكامنة فيه .

ولذلك فإننا نعرض منهاج الإسلام في إرساء حقوق الإنسان في المساواة ، وهذا يعني سبق الإسلام في تحقيق أعلى صور الديمقراطية التي يتشدق بها البعض ، بل إنه ينفرد بأنه جاء بصورة مثالية للديمقراطية تتناول النواحى المادية والمعنوية ممّا مما يحقق للمجتمعات أعلى صور الأمن والسلام وحفظه من كل دواعى الإرهاب (١) . قال تعالى في كتابه الكريم :

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُو شُعُوبًا وَفَهَآبِلَ لِتَعَارَفُوأً إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَنْقَلَكُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ [الحجرات: ١٣] .

﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَآيِفَةً مِنْهُمْ يُذَيِّحُ أَنْنَآءَهُمْ وَيَسْتَحْيِ، نِسَآءَهُمْ إِنَّهُ كَاكَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [القصص: ٤] .

#### الحق الأول: المساواة في إقامة الحدود

يقصد بالمساواة في إقامة الحدود عدم تميز أي مواطن عن الآخر في تطبيق القانون العام للدولة ، وهذا يعني القضاء على التفرقة العنصرية بجميع أنواعها ، ويعني الحفاظ على أمن المجتمع وسلامته من دواعي الإرهاب ، لأنها تكفل حماية الأرواح

<sup>(</sup>١) لغة الإدارة في صدر الإسلام ، عبد السميع سالم الهواري - النظريات السياسية الإسلامية ، د.محمد ضياء الدين الريس ، أستاذ ورئيس قسم التاريخ الإسلامي بكلية دار العلوم جامعة القاهرة .

والأموال والأعراض لكل المواطنين بفرض العقاب على كل من ارتكب جريمة من المواطنين ، بصرف النظر عن العقيدة أو المركز الاجتماعي أو الجنس أو اللون (١) .

ونرى منهاج السنة النبوية لتحقيق تلك المساواة في النقاط التالية :

المساواة في إقامة الحدود بين الرجل والمرأة :

لقد وضح النبي على حقيقة المساواة بين العباد وأنهم من حيث الدم إذا سفح أو أهريق ؛ فإنهم متكافئون ، ولا قيمة في ذلك لأي فارق من الفوارق ، فالجميع في إقامة الحد سواء الرجل والمرأة .

فوجوب الرجم على الزاني ( رجلًا كان أم امرأة ) قول عامة أهل العلم من الصحابة والتابعين ومن بعدهم من علماء الأمصار في مختلف الأعصار ولا نعلم فيه مخالفًا إلا الخوارج فإنهم قالوا: الجلد عقوبة البكر والثيب (٢) ؛ لقوله تعالى: ﴿ النَّوْنِيَةُ وَالنَّانِيَةُ وَالنَّانِيَةُ وَالنَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَحِدِ مِنْهُمًا مِأْنَةً جَلَّدُوا ﴾ [النور: ٢] .

وكذلك حد السرقة الجميع فيه سواء قال تعالى : ﴿ وَٱلْتَنَارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَفَطَـهُوَا اللَّهِ مَا كَنْكُ مِنَ اللَّهِ وَٱللَّهُ عَزِيرٌ حَكِيدٌ ﴾ [المائدة: ٣٨] . ويفهم من ظاهر الآية أن كل من سرق تقطع يده . ولقد وردت النصوص النبوية التي توضح ذلك ، ومنها :

- عن معاذ بن جبل ، أن رسول الله ﷺ قال له حين بعثه إلى اليمن : « أيما رجل ارتد عن الإسلام فادعه ، فإن تاب ؛ فاقبل منه ، وإن لم يتب ؛ فأضرب عنقه ، وأيما امرأة ارتدت عن الإسلام ؛ فادعها ؛ فإن تابت فاقبل منها ، وإن أبت فاستتبها » (٣) .

المساواة في إقامة الحدود بين الشريف والوضيع أي بدون تفرقة في المكانة الاجتماعية :

- عن محمد بن طلحة بن ركانة ، عن أمه عائشة بنت مسعود بن الأسود ، عن أبيها قال : لما سرقت المرأة تلك القطيفة من بيت رسول عليه أعظمنا ذلك ، وكانت

<sup>(</sup>١) يراجع في ذلك: محمد خضر، الإسلام وحقوق الإنسان. ابن تيمية، السياسية الشرعية في إصلاح الراعي والرعية. مصطفى الزرقا، المجتمع الإنساني في ظل الإسلام. عبد الوهاب الشيباني، حقوق الإنسان وحرياته الإنسانية في النظام الإسلامي والنظم المعاصرة. أمير عبد العزيز، نظام الإسلام. (٢) البكر: من لم يحصن من الجنسين، والثيب: من أحصن منهما.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٥٣/٢٠ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٤٠/٦ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيمن كفر بعد إسلامه نعوذ بالله من ذلك وهل يستتاب وكم يستتاب ( ٢٦٣/٦ ) ، وقال : رواه الطبراني وفيه سامر لم يسم قال : مكحول عن ابن أبي لأبي طلحة اليعمري وبقيه رجاله ثقات .

امرأة من قريش ، فجئنا إلى النبي بهل نكلمه وقلنا : نحن نفديها بأربعين أوقية ، فقال رسول الله بهل : « تطهر خير لها » فلما سمعنا لين قول رسول الله بهل ، أتينا أسامة فقلنا : كلم رسول الله بهل ، فلما رأى رسول الله بهل ذلك قام خطيبًا فقال : « ما إكثاركم علي في حد من حدود الله في وقع على أمة من إماء الله ؟ والذي نفس محمد بيده لو كانت فاطمة ابنة رسول الله نزلت بالذى نزلت به لقطع محمد يدها » (١) .

# المساواة في إقامة الحدود بين السيد والعبد :

فقد ذهب الحنفية والثوري وابن أبي ليلى إلى القول بأن يقتل القاتل كيفما كانت حاله ، وقد استندوا في ذلك إلى عموم الآية : ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَنْلَيِّ ﴾ [البقرة: ١٧٨] ، فقالوا : إن ذلك كلام عام ومستتم ومستقل بنفسه ويدل بمفهومه على العموم في الحكم ، فاقتضى وجوب القصاص على كل قاتل عمدًا إلا ما خصه الدليل سواء كان المقتول عبدًا أو ذميًّا ذكرًا أو أنثى ؛ وذلك لشمول لفظ القتلى للجميع ، وكذلك فإنه ليس في الآية ما يوجب خصوص الحكم في بعض القتلى دون بعض (٢).

وعلى هذا فقد ذهب هؤلاء إلى قتل الحر بالعبد ، وقالوا – في وجه دلالة الآية على وجوب القصاص بين الأحرار والعبيد في النفس : إن الآية لم يفرق مقتضاها بين العبد المقتول والحر القاتل ؛ فهي عموم فيهما جميعًا ، ويدل على ذلك أيضًا قوله تعالى : ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَوْ اللَّهُ يَتَأُولِي اللَّا لَبَكِ ﴾ [البقرة: ١٧٩] ، فأخبر بذلك على وجوب القصاص لما فيه من حياة لنا ، وذلك خطاب شامل للحر والعبد ، لأن صفة أولى الألباب تشملهم جميعًا .

وقالوا أيضًا: إن القصاص يعتمد المساواة في العصمة وهي ( العصمة ) متحققة بالدين أو الدار ، والعبد في ذلك معصوم على التأييد ؛ لأنه من أهل الدار فهما بذلك يستويان في جريان القصاص (٣) .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في الحدود ، باب الشفاعة في الحدود (٢٥٤٨ ) ، والحاكم في المستدرك (٣٨٠/٤) ، وقال : صحيح الإسناد ، ووافقه الذهبي .

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن للجصاص ( ١٣٣/١ ) وبداية المجتهد ( ٣٦٤/٢ ) وأحكام القرآن لابن العربي ( ٢١/١ ) . (٣) أحكام القرآن للجصاص ( ١٣٥/١ ) والهداية ( ١٦٠/٤ ) .

٣٤٦ ----- حقوق المساواة

#### واستدلوا كذلك من السنة بما يلي :

- عن سمرة بن جندب قال : قال رسول الله عليه : « من قتل عبده قتلناه ، ومن جدعه جدعناه » (١) .

- عن ابن عباس عن النبي ﷺ قال : « المسلمون تتكافأ دماؤهم وهم يد على من سواهم يسعى بذمتهم أدناهم ، ويرد على أقصاهم » (٢) .

وعن قتادة ، عن الحسن ، عن سمرة ، أن رسول الله ﷺ قال : « من قتل عبده قتلناه ، ومن جدعه جدعناه ، ومن أخصاه أخصيناه » (٣) .

# المساواة في إقامة الحدود بين الحاكم والمحكوم :

اتفق العلماء على وجوب القصاص بين الراعي والرعية ، وذلك بأن يستقيد السلطان من نفسه لغيره ، فإذا قارف الحاكم أو الوالي جناية على أحد من عباد الله بغير حق وجب للمجني عليه أن يستقيد منه بالمثل إلا أن يعفو على الدية أو مطلقًا ، وهذه حقيقة من حقائق الإسلام القائم على المساواة والعدل بين الناس مهما تكن الظروف ، وهي حقيقة لا يغفل عنها إلا ظالم لنفسه جائر .

على أن وجوب القصاص بين الحاكم والمحكوم قد ثبت بكل من عمومات الكتاب ثم بالأخبار والآثار المتعلقة بهذه المسألة . أما الكتاب فمنه قوله تعالى : ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي اَلْقَنَلُ ﴾ [البقرة: ١٧٨] وهو يدل بعمومه على وجوب القود من الحاكم الذي يجني على أحد من عامة الناس إلا أن يعفو عنه المجني عليه . وقال سبحانه : ﴿ وَكُنِبَنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ [المائدة: ٤٠] . وفي ذلك من العموم في الحكم ما يجب معه أن يحيق القصاص بكل نفس معتدية قارفت عدوانًا بغير حق على نفس أخرى وذلك بغض النظر عن منزلة الجاني في علوها ودنوها ،

<sup>(</sup>۱) ابن ماجه ( ۸۸۸/۲ ) . ( ۲) ابن ماجه ( ۸۹۰/۲ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في القسامة ، باب القود من السيد للمولى ( ٤٧٣٦ ) ، والترمذي في الديات ، باب ما جاء في الرجل يقتل عبده ( ١٤١٤ ) وقال أبو عيسى : هذا حديث حسن غريب ، وقد ذهب بعض أهل العلم من التابعين منهم إبراهيم النخعي إلى هذا ، وقال بعض أهل العلم منهم الحسن البصري وعطاء بن أبي رباح : ليس بين الحر والعبد قصاص في النفس ولا فيما دون النفس وهو قول أحمد وإسحاق وقال بعضهم : إذا قتل عبده لا يقتل به وإذا قتل عبد غيره قتل به ، وهو قول سفيان الثوري وأهل الكوفة .١.ه. وابن ماجه في الديات ، باب هل يقتل الحر بالعبد ( ٢٦٦٣ ) ، وأبو داود في الديات ، باب من قتل عبده أو مثل به أيقاد منه ؟ ( ٤٥١٥ ) .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_ دائرة الحكومة

لأن الأصل في ذلك كله أن المسلمين جميعًا سواسية وهم بذلك تتساوى دماؤهم وأقدارهم الإنسانية من غير تمييز أو اعتبار لفوارق اللون أو الجنس أو المنزلة أو الهيئة . ومن صور المساواة في إقامة الحدود المساواة في إقامتها بين أبناء الحكام والمواطنين ، وقد جاءت السنة المطهرة لتوضح ذلك بجلاء :

- عن أسلم قال : سمعت عمرو بن العاص يومًا ذكر عمر ، فترحم عليه ثم قال: ما رأيت أحدًا بعد نبي اللَّه ﷺ وأبي بكر أخوف للَّه من عمر ، لا يبالي على من وقع الحق على ولد أو والد ، ثم قال : واللَّه إنى لفي منزلي ضحى بمصر إذ أتاني آتٍ فقال : قدم عبد الله وعبد الرحمن ابنا عمر غازيين ، فقلت للذي أخبرني : أين نزلا؟ فقال : في موضع كذا وكذا - لأقصى مصر - وقد كتب إلى عمر : إياك أن يقدم عليك أحد من أهل بيتي فتحبوه بأمر لا تصنعه بغيره فأفعل بك ما أنت أهله . فأنا لا أستطيع أن أهدي لهمًا ولا آتيهما في منزلهما خوفًا من أبيهما ، فوالله إني لعلى ما أنا عليه إلى أن قال قائل: هذا عبد الرحمن بن عمر وأبو سروعة على الباب يستأذنان ، فقلت : يدخلان ، فدخلا وهما منكسران وقالا : أقم علينا حد الله فإنا قد أصبنا البارحة شرابًا فسكرنا ، فزبرتهما (١) وطردتهما . فقال عبد الرحمن : إن لمُتفعل أخبرت أبي إذا قدمت عليه ، فحضرني رأي وعلمت أني إن لم أقم عليهما الحد غضب على عمر في ذلك وعزلني وخالفه ما صنعت ، فنحن على ما نحن عليه إذ دخل عبد الله بن عمر فقمت إليه فرحبت به وأردت أن أجلسه على صدر مجلسي فأبي على وقال : إن أبي نهاني أن أدخل عليك إلا أن لا أجد بدًّا وإني لم أجد بدًّا من الدخول عليك ، إن أخى لا يحلق على رؤوس الناس أبدًا ، فأما الضرب فاصنع ما بدا لك ، قال : وكانوا يحلقون مع الحد . قال : فأخرجتهما إلى صحن الدار فضربتهما الحد ، ودخل ابن عمر بأخيه عبد الرحمن إلى بيت من الدار فحلق رأسه ورأس أبي سروعة ، فوالله ما كتبت إلى عمر بحرف مما كان حتى إذا تحينت كتابي فإذا هو يطم فيه: بسم الله الرحمن الرحيم من عبد الله عمر أمير المؤمنين إلى العاصي بن العاصي ، فعجبت لك يا ابن العاصي ولجرأتك عليَّ وخلاف عهدي ، أما إنى قد خالفت فيك أصحاب بدر ممن هو خير منك واخترتك لجرأتك عنى

<sup>(</sup>١) فزبرتهما : ومنه الحديث ( إذا رددت على السائل ثلاثًا فلا عليك أن تزبره ) أي تنهره وتغلظ له في القول والرد . النهاية ( ٢٩٣/٢ ) .

وإنفاذ عهدي فأراك تلوثت بما قد تلوثت ، فما أراني إلا عازلك ومنشي عزلك تضرب عبد الرحمن بن عمر في بيتك وتحلق رأسه في بيتك وقد عرفت أن هذا يخالفني ! إنما عبد الرحمن رجل من رعيتك تصنع به ما تصنع بغيره من المسلمين ولكن قلت : هو ولد أمير المؤمنين ، وقد عرفت أن لا هوادة لأحد من الناس عندي في حق يجب لله عليه ، فإذا جاءك كتابي هذا فابعث به في عباءة على قتب حتى يعرف سوء ما صنع . فبعثت به كما قال أبوه وأقرأت ابن عمر كتاب أبيه وكتبت إلى عمر كتابا أعتذر فيه وأخبره أني ضربته في صحن داري ، وبالله الذي لا يحلف بأعظم منه إني لأقيم الحدود في صحن داري على الذمي والمسلم ، وبعثت بالكتاب مع عبد الله بن عمر . قال أسلم : فقدم بعبد الرحمن على أبيه فدخل عليه وعليه عباءة ولا يستطيع المشي من مركبه ، فقال : يا عبد الرحمن ! فعلت وفعلت ؟ عباءة ولا يستطيع المشي من مركبه ، فقال : يا أمير المؤمنين ، قد أقيم عليه الحد السياط ! فكلمه عبد الرحمن بن عوف فقال : يا أمير المؤمنين ، قد أقيم عليه الحد مرة فما عليه أن تقيمه ثانية . فلم يلتفت إلى هذا عمر وزبره ، فجعل عبد الرحمن يصيح : إني مريض وأنت قاتلي ! فضربه الثانية الحد وحبسه ، ثم مرض فمات (۱) .

#### المساواة في إقامة الحدود بين المسلم وغير المسلم:

ذهب الحنفية إلى أنه إذا قتل ذمي مسلم أو العكس فإنه يجب في حقه القصاص وهو قول النخعي والشعبي ، واحتجوا لذلك بعموم قوله تعالى : ﴿ وَكَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ [المائدة: ٥٠] . وعموم هذه الآية يفيد وجوب القصاص للذمي من المسلم ؛ لأن الذمي في دار الإسلام يعتبر معصوم الدم فلا يقتل . وكذلك قوله : يَتَأَيُّهُ النِّينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَنْلَيُ ﴾ [البقرة: ١٧٨] ، فهو عام يشمل كل مصون محقون الدم على التأبيد كالمسلم .

وعن ابن عمر شه ما قال : أتى رسول الله على بيهودي ويهودية قد أحدثا جميعًا ، فقال لهم : « ما تجدون في كتابكم ؟ » قالوا : إن أحبارنا أحدثوا تحميم

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى (٣٢٠/٣).

<sup>(</sup>٢) رواه الدارقطني في سننه ( ٨٩/٣) وقال : لم يسنده غير إبراهيم بن أبي يحيى ، وهو متروك الحديث ، وقال الألباني في السلسلة الضعيفة : منكر ( ٤٧١/١) ( ٤٦٠) . وانظر سبل السلام ( ٣٥/٤) ومسند الإمام أبي حنيفة ( ١٥٢) ) .

الوجه والتجبيه ، قال عبد الله بن سلام : ادعهم يا رسول الله بالتوراة ، فأتي بها ، فوضع أحدهم يده على آية الرجم وجعل يقرأ ما قبلها وما بعدها ، فقال له ابن سلام : ارفع يدك ؛ فإذا آية الرجم تحت يده ، فأمر بهما رسول الله عليه فرجما ، قال ابن عمر : فرجما عند البلاط ، فرأيت اليهودي أجنأ عليها (١) .

#### المساواة في الدية بين المسلم وغير المسلم:

فقد ذهبت الحنفية إلى أن دية الذمي مساوية لدية المسلم ونساؤهم كنسائهم في النفس وما دونها وهو قول الثوري ، وهو مروي عن عبد الله بن مسعود وعمر وعثمان ، وبه قال جماعة من التابعين (٢) .

وعن أبي حنيفة عن الحكم بن عتيبة أن عليًا قال : دية اليهودي والنصراني وكل ذمي مثل دية المسلم – قال أبو حنيفة : وهو قولي (٣) .

واستدلوا على ذلك بكل من المأثور والنظر ، أما المأثور فمنه ما أخرجه البيهقي عن ابن عباس قال : « ودى رسول الله عليه رجلين من المشركين ، وكانا منه في عهد دية الحرين المسلمين » (٤) .

وذهبت المالكية إلى أن دية الذمي على النصف من دية المسلم ، وكذا نساؤهم على النصف من دية نساء المسلمين ، وكذلك ديات الجراحات ، وهو قول عمر بن عبد العزيز (٥) .

وعن معمر عن الزهري قال : دية اليهودي والنصراني والمجوسي وكل ذمي دية المسلم ، قال : وكذلك كانت على عهد رسول الله بها وأبي بكر وعمر وعثمان ، حتى كان معاوية فجعل في بيت المال نصفها وأعطى أهل المقتول نصفها (٦) .

ومن الأسس الثابتة التي أقرتها الشريعة الإسلامية للمساواة أنها أصلت أنه لا ينجو أحد من العقاب في أي جريمة يرتكبها تحقيقًا لمبدأ المساواة في إقامة الحدود ، فقد قال

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى في صحيحه كتاب الحدود ، باب الرجم في البلاط ، ( ٦٨١٩ ) ، ومسلم في صحيحه كتاب الحدود ، باب رجم اليهود أهل الذمة في الزني ( ١٦٩٩ ) .

<sup>(</sup>٢) شرح فتح القدير ( ۲۷۸/۱۰ ) وبداية المجتهد ( ۳۷۸/۲ ، ۳۷۹ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن باب دية أهل الذمة ( ١٠٢/٨ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٩٧/١٠ ) ( ٩٧/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في السنن ( ١٠٢/٨ ) .

<sup>(</sup>٥) بداية المجتهد ( ٣٧٨/٢ ) وأسهل المدارك (ج٣٢/٣) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو حنيفة في مسنده ( ١٧٠ ) وابن رشد في بداية المجتهد ( ٣١٠/٢ ) .

الكاساني في بدائعه: « ولا خلاف في حد الزنا والشرب والسكر والسرقة أنه لا يحتمل العفو والصلح والإبراء بعدما ثبت بالحجة أنه حق الله تعالى: خالصًا لا حق للعبد فيه فلا يملك إسقاطه » (١).

وعن ثوبان مولى رسول الله عليه ، أنه سمع رسول الله عليه يقول : « من قتل صغيرًا أو كبيرًا ، أو أحرق نخلًا ، أو قطع شجرةً مثمرةً ، أو ذبح شاةً لإهابها ؛ لم يرجع كفافًا » (٢) .

# الحق الثاني : المساواة في القصاص

إن هذا الحق يعتبر مكملًا للحق الأول وامتدادًا له فكلًا منهما يمثلان قوة ردع قانونية أمام من تسول له نفسه بالاعتداء على حقوق الآخرين وإشاعة دواعي الإرهاب حيث لا يأمن الناس على أنفسهم وأموالهم وأعراضهم ؛ لذلك فقد سنت الشريعة القوانين اللازمة لكي يعيش الناس في أمن واطمئنان .

يقول الحق ﷺ في ذلك : ﴿ يَمَايُهُمَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُذِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَنَلِيّ الْحُرُ وَالْمَبَدُ وَالْمِبَدُ وَالْمَبَدُ وَالْمَبَدُ وَالْمَبَدُ وَالْمَبَدُ وَالْمِبَدُ وَالْمِبَلِي وَالْمَنْ وَالْمُرْونَ وَالْمِبَدُ وَالْمِبَدُ وَالْمِبَدُ وَالْمَبَدُ وَالْمِبَدُ وَالْمِبَدُ وَالْمِبَدُ وَالْمِبَدُ وَالْمَبَدُ وَالْمِبَدُ وَالْمِبَدُ وَالْمِبَدُ وَالْمِبَدُ وَالْمِبْدُ وَالْمِبْدُ وَالْمِبْدُ وَالْمِبْدُ وَالْمَبْدُ وَالْمِبْدُ وَالْمُونَ وَالْمُونَ وَالْمَبْدُ وَالْمُونَ وَالْمُونُ وَالْمُؤْونَ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُؤْونَ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُؤْونَ وَالْمُؤْونَ وَالْمُؤْونَ وَالْمُونُ وَالْمُؤْونَ وَالْمُؤُونَ وَالْمُؤْونَ وَالْمُؤْونُ وَالْمُؤْونَ وَالْمُؤْونَ وَالْمُؤْونَ وَالْمُؤْونَ وَالْمُؤُونَ وَالْمُؤْونَ وَالْمُؤْونَ وَالْمُؤْونَ وَالْمُؤْونَ وَالْمُوالُونَ وَالْمُؤْونَ وَالْمُؤْونَ وَالْمُؤْونَ وَالْمُؤْلِمُونَ وَالْمُؤْلِمُونَ وَالْمُؤْلِمُولُونَ وَالْمُؤْلُولُونُ وَالْمُؤْلِمُولُونَ وَلَالْمُونُ وَلِهُ وَالْمُؤْلُونُ وَلَامُونَ وَالْمُو

ونرى النهج التطبيقي لتلك الأوامر الربانية يقوم بها في أروع صورة سيد الخلق وحبيب الحق سيدنا محمد عليه اللهي بكل رحابة صدر ؛ الرسول الأمين المبعوث رحمة للعالمين :

وعن عبد الرحمن بن أبي ليلى ، عن أسيد بن حضير - رجل من الأنصار - قال : بينما هو يحدث القوم - وكان فيه مزاح - بينا يضحكهم ، فطعنه النبي عليق في خاصرته بعود ، فقال : « أصبرني » ، فقال : « اصطبر » قال : إن عليك قميصًا وليس عليَّ قميصٌ ، فرفع النبي عليقة عن قميصه ، فاحتضنه وجعل يقبل كشحه ،

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع ( ٢/٧٥ ) . ( ٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢١٣٣٤ ) .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_ دائرة الحكومة \_\_\_\_

قال : إنما أردت هذا يا رسول الله (١) .

وعن حبيب بن مسلمة الفهري: أن رسول اللَّه ﷺ دعا إلى القصاص من نفسه في خدش خدشه أعرابيًا لم يتعمده ، فأتاه جبريل فقال : يا محمد ، إن اللَّه لم يبعثك جبارًا ولا متكبرًا ، فدعا النبي ﷺ الأعرابي فقال : « اقتص مني ! » فقال الأعرابي : قد أحللتك بأبي أنت وأمي ! وما كنت لأفعل ذلك أبدًا ولو أتيت على نفسى ؛ فدعا له بخير (٢) .

ونراه في صورة أخرى وهو يستعد للقاء الله ، يحاول أن يخلص نفسه من كل مظلمة قد يكون ظلمها لأي إنسان بدون أن ينتبه لها ، ويطلب من أي فرد من الأمة أن يقتص منه ، إذا كان هناك ما يستدعى ذلك ، ويعرض نفسه وهو أعلى سلطة في الدولة للقصاص من مواطن عادي ، وهنا تظهر أعلى صور الديمقراطية الإيمانية التي لا يوجد لها مثيل في العالم ، مهما ادعى المدعون وتشدق المتشدقون بشعارات وهمية لا تطبق حقيقة واقعية :

- عن جابر بن عبد الله وعبد الله بن عباس في قول الله على : ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللّهِ وَٱلْفَتَحُ ﴿ وَرَأَيْتَ ٱلنّاسَ يَدْعَلُونَ فِي دِينِ ٱللّهِ ٱفْوَاجًا ۞ فَسَيّح بِحَمّدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾ [النصر: ١: ٣] قال : لما نزلت قال محمد على الله ولا عبريل الطّيكين : ﴿ وَلَلْاَخِرُهُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ ٱلأُوكِ ۞ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْفَقَ ﴾ [الضحى: ٤، ٥] ، فأمر رسول الله عليه بلالا أن ينادي : بالصلاة جامعة ، فاجتمع المهاجرون والأنصار إلى مسجد رسول الله على ، فتم القلوب ينادي : بالصلاة جامعة ، فاجتمع المهاجرون والأنصار إلى مسجد رسول الله على ، وبكت العيون ، ثم قال : ﴿ أَيُهَا النّاسِ ، أَي نِي كنت لكم ؟ ﴾ فقالوا : جزاك الله من وبكت العيون ، ثم قال : ﴿ أَيُهَا النّاسِ ، أَي نِي كنت لكم ؟ ﴾ فقالوا : جزاك الله من ني خيرًا ؛ فلقد كنت بنا كالأب الرحيم ، وكالأخ الناصح المشفق ؛ أديت رسالات نبي خيرًا ؛ فلقد كنت بنا كالأب الرحيم ، وكالأخ الناصح المشفق ؛ أديت رسالات أفضل ما جازى نبيًا عن أمته ، فقال لهم : ﴿ معاشر المسلمين ، أنا أنشدكم بالله وبحقي عليكم : من كانت له قبلي مظلمة ؛ فليقم فليقتص مني » فلم يقم إليه أحد ،

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب في قبلة الجسد ( ٢٢٤٥) ، والبيهقى في السنن ، باب ما جاء في قبلة الجسد ( ١٠٢٧٧) ، والتبريزي في مشكاة المصابيح ( ٤٦٨٥) . وقبلة الجسد ( ١٠٧/٧) ، وقال : قال الحاكم : تفرد به أحمد بن عبيد عن محمد (٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٣٣١/٤) ، وقال : قال الحاكم : تفرد به أحمد بن عبيد عن محمد ابن مصعب ثقة ، والطبراني في الكبير ( ١٧٥/١) .

فناشدهم الثانية ، فلم يقم إليه أحد ، فناشدهم الثالثة : « معاشر المسلمين ، أنشدكم باللَّه وبحقى عليكم من كانت له قبلي مظلمة فليقم فليقتص منى قبل القصاص في القيامة » فقام من بين المسلمين شيخ كبير يقال له عكاشة فتخطى المسلمين حتى وقف بين يدي رسول اللَّه ﷺ فقال : فداك أبي وأمي لولا أنك ناشدتنا مرة بعد أخرى ما كنت بالذي يقدم على شيء من هذا ، كنت معك في غزاة فلما فتح الله عَلَىٰ علينا ونصر نبيه ﷺ كنا في الأنصراف ، حاذت ناقتي ناقتك فنزلت عن الناقة ودنوت منك لأقبل فخذك ، فرفعت القضيب فضربت خاصرتي ولا أدري أكان عمدًا منك أم أردت ضرب الناقة ، فقال رسول الله عليه : « أعيذك بجلال الله أن يتعمدك رسول الله ﷺ بالضرب ، يا بلال انطلق إلى فاطمة واثنتي بالقضيب الممشوق » فخرج بلال من المسجد ويده على أم رأسه وهو ينادي : هذا رسول اللَّه عَلِيْتُهُ يعطي القصاص من نفسه ، فقرع الباب على فاطمة ، فقال : يا بنت رسول اللَّه ، ناوليني القضيب الممشوق ، فقالت فاطمة : يا بلال وما يصنع أبي بالقضيب وليس هذا يوم حج ولا يوم غزاة ؟ فقال : يا فاطمة ما أغفلك عما فيه أبوك ؛ إن رسول اللَّه ﷺ يودع الدين ويفارق الدنيا ويعطي القصاص من نفسه ، فقالت فاطمة تَعْظِيُّهَا : يا بلال ، ومن ذا الذي تطيب نفسه أن يقتص من رسول اللَّه ﷺ يا بلال ؟ فقل للحسن والحسين يقومان إلى هذا الرجل فيقتص منهما ولا يدعانه يقتص من رسول الله عليه من مدخل بلال المسجد ودفع القضيب إلى رسول الله عليه ، ودفع فقالا : يا عكاشة ، هذان نحن بين يديك فاقتص منا ولا تقتص من رسول الله عَلَيْكِم ، فقال لهما النبي ﷺ : « امض يا أبا بكر ، وأنت يا عمر فامض ؛ فقد عرف اللَّه مكانكما ومقامكما » ، فقام علي بن أبي طالب ، فقال : يا عكاشة أنا في الحياة بين يدي رسول الله ﷺ ولا تطيب نفسي أن يضرب رسول الله ﷺ فهذا ظهري وبطني اقتص مني بيدك واجلدني مائة ولا تقتص من رسول الله ﷺ ، فقال النبي عَلَيْهِ : « يا على ، أقعد فقد عرف الله عَلَى مقامك ونيتك » وقام الحسن والحسين الله على اله على الله فقالا : يا عكاشة ، أليس تعلم أنَّا سبطًا رسول الله ؛ فالقصاص منا كالقصاص من رسول اللَّه عَلِيْكِ ، فقال لهما عَلِيْنَ : « اقعدا يا قرة عيني لا نسى الله لكما هذا المقام » ثم قال النبي عَيِّلِيِّم: « يا عكاشة اضرب إن كنت ضاربًا » فقال : يا رسول اللَّه ، ضربتني وأنا حاسر عن بطني ، فكشف عن بطنه ﷺ ، وصاح المسلمون بالبكاء ،

وقالوا: أترى عكاشة ضارب رسول الله على ؟ فلما نظر عكاشة إلى بياض بطن رسول الله على كأنه القباطي لم يملك أن كب عليه وقبل بطنه وهو يقول: فداء لك أبي وأمي ومن تطيق نفسه أن يقتص منك ؟ فقال له النبي على : « إما أن عملاً وإما أن تعفو » فقال: قد عفوت عنك رجاء أن يعفو الله عني في القيامة ، فقال النبي على : « من أراد أن ينظر إلى رفيقي في الجنة فلينظر إلى هذا الشيخ » فقام المسلمون فجعلوا يقبلون ما بين عيني عكاشة ويقولون : طوباك طوباك ، نلت الدرجات العلى ومرافقة رسول الله على فمرض رسول الله على ومرافقة رسول الله على ومرافقة رسول الله على فمرض رسول الله على في المنافقة ويقولون الله على فيمافية ويقولون المنافقة ويقولون المنافقة ويقولون المنافقة ويقولون المنافقة ويقولون المنافقة ويقولون المنافقة ويقولون الله ويولون الله ويمافقة ويقولون المنافقة ويقولون ا

كذلك نرى الخلفاء الراشدين ضربوا أروع الأمثلة في الاقتداء بهدي النبي الأمين، فأعطوا القود من أنفسهم وهم سلاطين :

- من ذلك ما روي عن ابن شهاب أن أبا بكر الصديق وعمر بن الخطاب وعثمان بن عفان أعطوا القود من أنفسهم فلم يستقد منهم وهم سلاطين (٢) .
- ونرى الخليفة الراشد عمر بن الخطاب يضع مسئولًا كبيرًا في خلافته ليقتص
   منه مواطن عادي .
- عن جرير: أن رجلًا كان مع أبي موسى فغنموا مغنمًا فأعطاه أبو موسى نصيبه ولم يوفه فأبى أن يأخذه إلا جميعه ، فضربه أبو موسى عشرين سوطًا وحلق رأسه فجمع شعره وذهب به إلى عمر ، فأخرج شعرًا من جيبه فضرب به صدر عمر ، قال : ما لك ؟ فذكر قصته ، فكتب عمر إلى أبي موسى : سلام عليك ، أما بعد فإن فلان ابن فلان أخبرني بكذا وكذا وإني أقسم عليك إن كنت فعلت ما فعلت في ملأ من الناس جلست له في ملأ من الناس فاقتص منك ، وإن كنت فعلت ما فعلت في خلاء فاقعد له في خلاء فليقتص منك ؛ فلما دفع إليه الكتاب قعد للقصاص ، فقال الرجل : قد عفوت عنه لله (٣) .

#### الحق الثالث: المساواة أمام القضاء

يعتبر القضاء هو النافذة التي يشتنشق منها المواطنون عبير العدالة والحرية بعدما

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٩/٣ ° ) ، وأبو يعلى في مسنده ( ٢٠١/١٢ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٧٣/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن ، باب ما جاء في قتل الإمام ( ٥٠/٨ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن ، باب ما جاء في قتل الإمام ( ٥٠/٨ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٦/٧ ) .

تضيق بهم السبل ، وهو الواجهة الحضارية للأمة التي تدل على مدى الوعي والبصيرة والشرف والنزاهة التي تسود الأمة . وإن المطلع على قوانين المساواة التي نظمتها الشريعة للحكم بين الناس ، ليذهله دقتها وعدالتها التي تدل على الضمير اليقظ المستنير بنور الشرع (١) .

ونحاول هنا أن نلقي الضوء على بعض ملامح تلك المساواة من خلال نهج النبوة الشريف.

يجب المساواة بين الجميع في الحق القريب كالبعيد ، والبعد عن الرشوة والهوى ، لأن هذا يجعل النفوس تميل عن الحق ، كذلك يجب ضبط النفس من القضاة حتى لا يصدر الحكم في وقت غضبهم فلا يحقق المساواة المطلوبة :

- عن أبي رواحة يزيد بن أيهم قال : كتب عمر بن الخطاب إلى الناس : اجعلوا الناس عندكم في الحق سواء قريبهم كبعيدهم وبعيدهم كقريبهم ، وإياكم والرشا والحكم بالهوى وأن تأخذوا الناس عند الغضب فقوموا بالحق ولو ساعة من نهار (٢) .

يجب المساواة بين الحاكم والمحكوم في ساحة القضاء فلا يعطى الحاكم أي امتيازات في المعاملة :

- عن الشعبي قال: كان بين عمر وبين أبي بن كعب خصومة ، فقال عمر: اجعل بيني وبينك رجلًا ، فجعلا بينهما زيد بن ثابت ، فأتياه فقال عمر: أتيناك لتحكم بيننا وفي بيته يؤتي الحكم فلما دخلا عليه وسع له زيد عن صدر فراشه فقال: ها هنا يا أمير المؤمنين ، فقال له عمر: هذا أول جور جرت في حكمك ولكن أجلس مع خصمي فجلسا بين يديه فادعى أبي وأنكر عمر ، فقال زيد لأبي: أعف أمير المؤمنين من اليمين وما كنت لأسألها لأحد غيره ، فحلف عمر ثم أقسم لا يدرك زيد القضاء حتى يكون عمر ورجل من عرض المسلمين عنده سواء (٣).

كما تسعى الشريعة إلى تكوين رأي عام إيجابي ونضج الوعي عند الشعوب بحيث

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك : مناع القطان ، التشريع الجنائي الإسلامي . عبد القادر عودة التشريع الجنائي الإسلامي . سليمان حقيل ، حقوق الإنسان في الإسلام . على عبد الواحد وافي ، حقوق الإنسان في الإسلام .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن ، باب إنصاف الخصمين في المدخل عليه والاستماع منهما والإنصاف لكل واحد منهما ، حتى تنفد حجته وحسن الإقبال ( ١٣٥/١٠ ) - الرشا : والرشوة بكسر الراء وضمها والجمع رشا بكسر الراء وضمها وقد رشاه من باب عدا . وارتشى : أخذ الرشوة . واسترشى في حكمه : طلب الرشوة عليه . المختار ( ١٩٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن ، باب القاضي لا يحكم وهو غضبان (١٣٦/١٠).

تتكون رقابة شعبية على أولي الأمر تمنعهم من البعد عن الموازين الشرعية ، فالكل سواء أمام ساحة القضاء : الشريف والوضيع والعدو والصديق ، والأحمر والأسود .. كما تسعى الشريعة إلى صقل الحاكم بما يجعله يتقبل رأي الشعب :

- عن محمد بن سوقة قال : أتيت نعيم بن أبي هند فأخرج إلى صحيفة فإذا فيها : من أبي عبيدة بن الجراح ومعاذ بن جبل إلى عمر بن الخطاب ، سلام عليك ، أما بعد! فإنا عهدنا وأمر نفسك لك مثلهم ، وأصبحت وقد وليت أمر هذه الأمة أحمرها وأسودها يجلس بين يديك الشريف والوضيع، والعدو والصديق، ولكل حصته من العدل ، فأنت كيف أنت عند ذلك يا عمر ! فإنا نحذرك يومًا تعيى فيه الوجوه ، وتجف فيه القلوب ، وتقطع فيه الحجج بملك قهرهم بجبروته والخلق داخرون له ، يرجون رحمته ويخافون عقابه ، وإنا كنا نحدث أن أمر هذه الأمة سيرجع في آخر أن تكون إخوان العلانية أعداء السريرة ؛ وإنا نعوذ بالله أن ينزل كتابنا إليك سوى المنزل الذي نزل من قلوبنا ، فإنا كتبنا به نصيحة والسلام عليك ، فكتب إليهما : من عمر بن الخطاب إلى أبي عبيدة ومعاذ بن جبل ، سلام عليكما ، أما بعد! فإنكما كتبتما إلى تذكران أنكما عهدتماني وأمر نفسي لي مثلهم، فإني قد أصبحت وقد وليت أمر هذه الأمة أحمرها وأسودها يجلس بين يدي الشريف والوضيع ، والعدو والصديق ، ولكل حصته من ذلك ؛ وكتبتما فانظر كيف أنت عند ذلك يا عمر ! وإنه لاحول ولاقوة عند ذلك لعمر إلا بالله ، وكتبتما تحذراني ما حذرت به الأمم قبلنا ، وقديمًا كان اختلاف الليل والنهار بآجال الناس يقربان كل بعيد ويبليان كل جديد ، يأتيان بكل موعود حتى يصيران الناس إلى منازلهم من الجنة والنار ؛ كتبتما تذكران أنكما تحدثان أن أمر هذه الأمة سيرجع في آخر زمانها أن تكون إخوان العلانية أعداء السريرة ، ولستم بأولفك ، هذا ليس بزمان ذلك ، وإن ذلك زمان تظهر فيه الرغبة والرهبة ، تكون رغبة بعض الناس إلى بعض لصلاح دنياهم ، ورهبة بعض الناس من بعض ؛ كتبتما به نصيحة تعظاني بالله أن أنزل كتابكما سوى المنزل الذي نزل من قلوبكما ، فإنكما كتبتما به وقد صدقتما فلا تدعا الكتاب إلى ، فإنى لا غنى بي عنكما والسلام عليكما (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أي شيبة في مصنفه ( ٦٤٥/٨ ) ، وهناد في الزهد ( ٣٠٣/١ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٢٣٨/١ ) .

#### الحق الرابع : المساواة في الحقوق والواجبات المدنية

إن المساواة في الحقوق والواجبات المدنية تعني تكافؤ الفرص أمام كل المواطنين ، فكل مواطن في الدولة له حق العمل والانتاج والتملك والتعاقد والتعليم .. إلى آخر الحقوق المدنية ، ولا يحق للحاكم أن يحرم أي مواطن من هذه الحقوق على أي أساس من التفرقة العنصرية ، فهذا مرفوض أساسًا في الشريعة الإسلامية حيث يعيب القرآن على فرعون هذا المسلك في التفرقة بين المواطنين (١) .. يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهَلَهَا شِيمًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِنْهُمْ يُذَيِّحُ أَنْفُسِدِينَ ﴾ [القصص: ٤] .

ونلحظ ملامح المساواة في نهج الرسول ﷺ ونهج الخلفاء الراشدين من بعده فيما يلي :

من توازنات الشريعة أنها جعلت لكل إنسان حق ، وهو واجب على شخص آخر ، ويتساوى الجميع في ذلك ، فكل إنسان راعٍ ومرعى في نفس الوقت وهذا ما يبينه الحديث التالى :

- عن مجمع بن عتاب بن شمير ، عن أبيه قال : قلت للنبى ﷺ : إن لي شيخًا كبيرًا وإخوة ، فأذهب إليهم لعلهم أن يسلموا فآتيك بهم ؟ قال : « إن هم أسلموا فهو خير لهم ، وإن هم أقاموا ؛ فالإسلام واسع عريض » (٢) .

- وعن علقمة بن مرثد عن ابن بريدة عن أبيه قال : كان رسول الله ﷺ إذا أمر رجلًا على سرية أوصاه في خاصة نفسه بتقوى الله ومن معه من المسلمين خيرًا فقال : « اغزوا باسم الله وفي سبيل الله ، قاتلوا من كفر بالله ، اغزوا ولا تغدروا ، ولا تغلوا ، ولا تمثلوا ، ولا تقتلوا وليدًا ، وإذا أنت لقيت عدوك من المشركين فادعهم إلى إحدى ثلاث خلال - أو خصال - فأيتهن أجابوك إليها فاقبل منهم وكف عنهم : ادعهم إلى الإسلام ، فإن أجابوك ؛ فاقبل منهم وكف عنهم ، ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين ، وأخبرهم إن فعلوا ذلك أن لهم ما للمهاجرين وأن عليهم ما على المهاجرين ، وإن أبوا فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين ؛ يجرى عليهم ما على المهاجرين ، وإن أبوا فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين ؛ يجرى

<sup>(</sup>١) انظر: عبد الرزاق محمد آل قاسم ، إنسانية الإنسان بين النظرية والتطبيق. عبد الكريم زيدان ، أصول الدعوة . محمد أبو زهرة المجتمع الإنساني في ظل الإسلام . عبد الحكيم العيلي ، الحريات العامة . (٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٦٣/١٧ ) ، وابن سعد في التاريخ الكبير ( ٤/٧ ) ، وابن سعد في الطبقات ( ٣٠/٦ ) .

عليهم حكم الله الذي يجرى على المؤمنين ، ولا يكون لهم في الفيء والغنيمة شية ؛ إلا أن يجاهدوا مع المسلمين ، فإن هم أبوا أن يدخلوا في الإسلام ؛ فسلهم إعطاء الجزية ، فإن فعلوا ؛ فاقبل منهم وكف عنهم ، فإن هم أبوا ؛ فاستعن بالله عليهم وقاتلهم ، وإن حاصرت حصنًا فأرادوك أن تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيك ؛ فلا تجعل لهم ذمة الله ولا ذمة نبيك ، ولكن اجعل لهم ذمتك وذمة أبيك وذمة أصحابك ؛ فإنكم إن تخفروا ذمتكم وذمة آبائكم أهون عليكم من أن تخفروا ذمة الله وذمة الله وذمة الله وذمة الله على حكم الله ، وإن حاصرت حصنًا فأرادوك أن ينزلوا على حكم الله ؛ فلا تنزلهم على حكم الله ، ولكن أنزلهم على حكمك ؛ فإنك لا تدرى أتصيب فيهم حكم الله أم لا » (١) .

وعن عبد الله بن عمر ﴿ ما أن رسول الله ﷺ قال : « ألا كلكم راع وكلكم مسئولٌ عن رعيته ، والرجل راع على أهل بيته وهو مسئولٌ عن رعيته ، والرجل راع على أهل بيت وهو مسئولٌ عن رعيته ، والمرأة راعيةٌ على أهل بيت زوجها وولده وهي مسئولةٌ عنهم ، وعبد الرجل راع على مال سيده وهو مسئولٌ عنه ، ألا فكلكم راع وكلكم مسئولٌ عن رعيته » (٢) .

ويعطي الإسلام كل إنسان الحق في الإمامة والقيادة ، لا فرق في ذلك بين الألوان والأجناس ، أو بين الأعمى والبصير ، فالكل له نفس الحق طالما تتوفر فيه المواصفات المطلوبة للقيادة :

- عن أنس بن مالك ، عن النبي ﷺ قال : « اسمعوا وأطيعوا وإن استعمل حبشى كأن رأسه زبيبة » (٣) .

- وعن قتادة أن أبا سعيد مولى بني أسيد صنع طعامًا ، ثم دعا أبا ذر وحذيفة وابن مسعود فحضرت الصلاة فتقدم أبو ذر ليصلى بهم فقال له حذيفة : وراءك رب

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الجهاد والسير ، باب تأمير الإمام الأمراء على البعوث ووصية إياهم بآداب الغزو وغيرها ( ١٧٣١ ) ، والترمذي في الديات ، باب ما جاء عنه ﷺ في القتال ( ١٤٠٨ ) وابن ماجه في الجهاد ، باب وصية الإمام ( ٢٦٥٢ ) وأبو داود في الجهاد ، باب في دعاء المشركين ( ٢٦١٢ ) . (٢) أخرجه البخاري في صحيحه ، كتاب الاستقراض ، باب العبد راع في مال سيده ولا يعمل إلا بإذنه ( ٢٤٠٩ ) ، ومسلم في الإمارة ، باب فضيلة الإمام العادل وعقوبة الجاثر والحث على الرفق بالرعية والنهي عن إدخال المشقة عليهم ( ١٨٠٩ ) ، والترمذي في الجهاد ، باب ما جاء في الإمارة ( ١٨٠٥ ) . (٣) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الأذان باب ، إمامة العبد والمولى ( ٣٩٣ ) ، وابن ماجه في الجهاد ، باب طاعة الإمام ( ٢٨٠٠ ) ، وأحمد في مسنده ( ١٤/٣ ) ، والبيهقي في السنن ( ١٨٥٥ ) .

البيت أحق بالإمامة ، فقال له أبو ذر : كذلك : يا ابن مسعود ؟ قال : نعم فتأخر أبو ذر ، قال أبو سعيد : فقدموني وأنا مملوك فأممتهم (١) .

- وعن نافع قال : أقيمت الصلاة في مسجد بطائفة المدينة ولعبد الله بن عمر هناك أرض ، وإمام ذلك المسجد مولى فجاء ابن عمر يشهد الصلاة فقال المولى : تقدم فصلٌ ، فقال ابن عمر : أنت أحق أن تصلي في مسجدك فصلى المولى (٢) .

- وعن الشعبي أن النبي عَلِيْكُ استخلف ابن أم مكتوم يوم غزوة تبوك ، فكان يؤم الناس وهو أعمى (٣) .

وتثبت عه د الرس ل وم اثيقه ومن بعده الخلفاء الراشدون على المساواة في الحق ق المدنية لا تفرقة بين أي م اطن ومن ذلك :

- عن سلمة بن بديل بن ورقاء قال : دفع إلى أبي بديل بن ورقاء هذا الكتاب فقال : يا بني هذا كتاب النبي علي فاستوصوا به ولن تزالوا بخير : « بسم الله الرحمن الرحيم من محمد رسل الله إلى بديل بن ورقاء وبشر وسروات بني عمرو سلام عليكم فإني أحمد الله إليكم الذي لا إله إلا ه ، أما بعد فإني لم أثم بالكم ولم أضع في جنبكم وإن أكرم أهل تهامة على لأنتم وأقربهم رحمًا ، ومن تبعكم من المطيبين وإني قد أخذت لن هاجر منكم مثل ما أخذت لنفسي ول هاجر بأرضه غير سكن مكة إلا معتمرًا أو حاجًا وإني لم أضع فيكم إذا سلمتم وإنكم غير خائفين ممن قبلي ولا محض رين ، أما بعد فإنه قد أسلم علقمة بن عبلة وابنا ه ذة وهاجرا وبايعا على من تبعهم من عكرمة وأخذ لمن تبعه منكم مثل ما أخذ لنفسه ، وإن بعضنا من بعض في الحل والحرم ، وإني والله ما كذبتكم وليحيكم ربكم » (أ) .

- وعن محمد بن عائذ قال ، قال الوليد : أخبرني أبو عمرو وغيره أن عمر وأصحاب رسول الله على أجمع رأيهم على إقرار ما كان بأيديهم من أرضهم

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٣٩٣/٢ ) ( ٣٨٢٢ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الشافعي في مسنده ( ٥٥/١ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب الإمام الراتب أولى من الزائر ( ١٢٦/٣ ) ، عبد الرزاق في مصنفه ( ٣٩٩/٢ ) ( ٣٨٥٠ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٣٩٥/٢ ) ( ٣٨٢٨ ) ، وسعيد بن منصور في السنن ( ٣١٥/١ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الهيثمي في مجمع الزوائد ، باب ما جاء في الحلف ( ١٤/٦ ) ، وقال : رواه أبو يعلى وأحمد باختصار ، ورجالهما رجال الصحيح .

يعمرونها ويؤدون منها خراجها إلى المسلمين ، فمن أسلم منهم رفع عن رأسه الخراج ، وصار ما كان في يده من الأرض وداره بين أصحابه من أهل قريته يؤدون عنها ما كان يؤدي من خراجها ويسلمون له ماله ورقيقه وحيوانه ، وفرضوا له في ديوان المسلمين ، وصار من المسلمين ، له ما لهم وعليه ما عليهم ، ولا يرون أنه وإن من أسلم أولى بما كان في يديه من أرضه من أصحابه من أهل بيته وقرابته ، ولا يجعلونها صافية للمسلمين وسموا من ثبت منهم على دينه وقريته ذمة للمسلمين ، ويرون أنه لا يصلح لأحد من المسلمين شراء ما في أيديهم من الأرضين ، كرهًا لما احتجوا به على المسلمين من إمساكهم كان عن قتالهم وتركهم مظاهرة عدوهم من الروم عليهم ، فهاب لذلك أصحاب رسول الله عليه ولالأم ولأمر ، قسمهم وأخذ ما في أيديهم من تلك الأرضين ، وكره أيضًا المسلمون شراءها طوعًا لما كان من ظهور المسلمين على البلاد ، وعلى ما كان يقاتلهم عنها ، ولتركهم كان البعثة إلى المسلمين ولاة الأمر في طلب الأمان قبل ظهورهم عليهم ، قالوا : وكرهوا شراءها منهم طوعًا لما كان من إيقاف عمر وأصحاب الأرضين محبوسة على آخر الأمة من المسلمين المجاهدين ، لا تباع ولا تورث قرة على جهاد من لم يظهروا عليه بعد من المشركين ولما ألزموه أنفسهم من إقامة فريضة الجهاد (۱) .

كما يبين المنهج التطبيقي للخليفة عمر بن الخطاب الله كيف تحققت المساواة في أجلى صورها في توزيع الثروات على المواطنين :

ومن ذلك ما روي عن هشام الكعبي قال : رأيت عمر بن الخطاب يحمل ديوان خزاعة حتى ينزل قديدًا ، فنأتيه بقديد ، فلا تغيب عنه امرأة بكر ولا ثيب فيعطيهن في أيديهن ، ثم يروح فينزل عسفان فيفعل مثل ذلك أيضًا حتى توفي (٢) .

- وعن جهم بن أبي جهم قال: قدم خالد بن عرفطة العذري على عمر ، فسأله عما وراءه ؟ فقال: يا أمير المؤمنين ، تركت من ورائي يسألون الله أن يزيد في عمرك من أعمارهم ، ما وطئ أحد القادسية إلا عطاؤه ألفان أو خمس عشرة مائة ، وما من مولود يولد إلا ألحق على مائة وجريبين كل شهر ذكرًا كان أو

<sup>(</sup>١) ذكره ابن قدامة في المغني ( ٣٠٩/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تاريخه ( ٧٠/٢ ) ، وابن سعد في الطبقات ( ٢٩٨/٣ ) .

أنثى، وما بلغ لنا ذكر إلا ألحق على خمسمائة أو ستمائة ، فإذا خرج هذا لأهل بيت منهم من يأكل الطعام ومنهم من لا يأكل الطعام فما ظنك به ؟ فإنه لينفقه فيما ينبغي ، وفيما لا ينبغي ، قال عمر : فالله المستعان ، إنما هو حقهم أعطوه ، وأنا أسعد بأدائه إليهم منهم بأخذه ، فلا تحمدني عليه ، فإنه لو كان من مال الخطاب ما أعطيتموه ولكني قد علمت أن فيه فضلا ، ولا ينبغي أن أحبسه عنهم ، فلو أنه إذا خرج عطاء أحد هؤلاء العريب ابتاع منه غنمًا فجعلها بسوادهم ثم أنه إذا خرج العطاء الثانية ابتاع الرأس فجعله فيها ، فأني ويحك يا خالد بن عرفطة أخاف أن يليكم بعدي ولاة لا يعد العطاء في زمانهم مالًا فإن بقي أحد منهم أو أحد من ولدهم كان لهم شيء قد اعتقدوه فيتكئون عليه فإن نصيحتي منهم أو أحد من ولدهم كان لهم شيء قد اعتقدوه فيتكئون عليه فإن نصيحتي لمل طوقني الله من أمرهم ؛ قال رسول الله علية : « من مات غاشًا لرعيته لم يرح رائحة الجنة » (١) .

وعن أبي أمية قال: سألت عمر بن الخطاب المكاتبة ، قال: فقال لي : كم تعرض ؟ قلت: أعرض مائة أوقية ، قال: فما استزادني وكاتبني عليها وأراد أن يعجل لي من ماله طائفة ؟ قال: وليس عنده يومئذ مال ؟ قال: فأرسل إلى حفصة أم المؤمنين: إني كاتبت غلامي وأريد أن أعجل له من مالي طائفة فأرسلي إلي مائتي درهم إلى أن يأتيني شيء ، فأرسلت بها إليه ، قال: فأخذها عمر بن الخطاب يمينه ، قال: وقرأ هذه الآية: ﴿ وَلَيْسَتَمْفِفِ الّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَامًا حَقّى يُفْنِيمُ اللهُ مِن مَالِي بَعُدُونَ نِكَامًا حَقّى يُفْنِيمُ اللهُ مِن مَالِي الله عَمْلُونَ الْكِئنَبَ مِمّا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُم فَكَاتِوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيمِ خَيْلًا وَوَالُوهُم مِن مَالِي الله الله لك فيها ، قال: فبارك الله لي فيها ، عتقت منها وأصبت منها المال الكثير ، فسألته أن يأذن لي إلى العراق ، كلم لنا أمير المؤمنين أن يكتب لنا كتابًا إلى أمير العراق نكرم به ، قال: وعلمت أن كلم لنا أمير المؤمنين أن يكتب لنا كتابًا إلى أمير العراق نكرم به ، قال: وعلمت أن ذلك لا يوافقه فاستحييت من أصحابي ، قال: فكلمته فقلت: يا أمير المؤمنين ، ولا والله ذلك لا كتابًا إلى عاملك بالعراق نكرم به ، قال: فغضب وانتهرني ، ولا والله اكتب لنا كتابًا إلى عاملك بالعراق نكرم به ، قال: فغضب وانتهرني ، ولا والله

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في الطبقات ( ٢٩٨/٣ ، ٢٩٩ ) .

ما سبني سبة قط ولا انتهرني قط قبلها قال: أتريد أن تظلم الناس؟ قال قلت: لا ، قال: فإنما أنت رجل من المسلمين يسعك ما يسعهم قال: فقدمت العراق فأصبت مالاً وربحت ربحًا كثيرًا: قال: فأهديت له طنفسة ونمطًا ، قال: فجعل يطايبني ويقول: إن ذا لحسن ، قال: قلت يا أمير المؤمنين! إنما هي هدية أهديتها لك ، قال: إنه قد بقي عليك من مكاتبتك من أن يقبل (١).

كما تهتم الشريعة اهتمامًا بالغًا بالمساواة بين أصحاب النفوذ والضعفاء والمساكين، فتحذر من التفرقة في قضاء المصالح بينهم وبين ذوي الجاه في المجتمعات :

- ومن ذلك ما روي عن أبي هريرة قال: قال رسول اللَّه ﷺ: « إياكم والإقراد يكون أحدكم أميرًا أو عاملًا فتأتي الأرملة واليتيم والمسكين فيقال: اقعد حتى ننظر في حاجتك فيتركون مقردين لا تقضي لهم حاجة ولا يؤمروا فينفضوا، ويأتي الرجل الغني الشريف فيقعده إلى جانبه ثم يقول: ما حاجتك فيقول: حاجتي كذا وكذا، فيقول: اقضوا حاجته وعجلوا» (٢).

ونرى في الحديث التالي صورة للمساواة في الحقوق المدنية بين جميع الأجناس للقضاء على العصبية والعنصرية فلا وجود لهما في شريعة الإسلام :

وعن أبي هريرة قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « لا يقولن أحدكم عبدي ؛ فكلكم عبيد اللَّه ، ولكن ليقل : سيدي » (٣) . عبيد اللَّه ، ولكن ليقل : سيدي » (تا ألله ) وعن عيسى بن عبد اللَّه الهاشمي عن أبيه عن جده قال : أتت عليًّا امرأتان

<sup>(</sup>١) أخرجه بنحوه ابن سعد في الطبقات ( ٢٧٧/٣ ) وقوله : نمطًا : النمط - بفتحتين - ثوب من صوف ذو لون من الألوان ، ولا يكاد يقال للأبيض نمط ، والجمع أنماط مثل سبب وأسباب . المصباح المنير ( ٨٦٠/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في مسند الشاميين ( ٣٣/٢) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ١٠٨/٦ ) - والإقراد: يقال أقرد الرجل إذا سكت ذلا ، وأصله أن يقع الغراب على البعير فيلقط القردان فيقر ويسكن لما يجد من الراحة . وفي الحديث و إياكم والإقراد ، قالوا : يا رسول الله ، وما الإقراد ؟ قال : و الرجل يكون منكم أميرًا أو عاملًا فيأتيه المسكين والأرملة فيقول لهم : مكانكم حتى أنظر في حوائجكم ويأتيه الشريف الغني فيدنيه ، ويقول : عجلوا قضاء حاجته ، ويترك الآخرون مقردين ، النهاية ( ٣٦/٤ ) - فينفضوا : فض القوم فاتفضوا ، أي فرقهم فتفرقهم . المختار ( ٣٩٨ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الألفاظ من الأدب ، باب حكم إطلاق لفظة العبد والأمة والمولى والسيد ( ٢٢٤٩) ، وأحمد في مسنده ( ٢٩٦/٢ ) .

تسألانه: عربية ومولاة لها، فأمر لكل واحدة منهما بكر من طعام وأربعين درهمًا، فأخذت المولاة التي أعطيت وذهبت، وقالت العربية: يا أمير المؤمنين تعطيني مثل الذي أعطيت هذه وأنا عربية وهي مولاة، فقال لها علي: إني نظرت في كتاب الله على فلم أر فيه فضلًا لولد إسماعيل على ولد إسحاق (١).

- وعن المعرور بن سويد قال: لقيت أبا ذرّ بالربذة وعليه حلة وعلى غلامه حلة ، فسألته عن ذلك ، فقال : إني ساببت رجلًا فعيرته بأمه ، فقال لي النبي ﷺ: « يا أبا ذرّ أعيرته بأمه ؟ إنك امرؤ فيك جاهلية ، إخوانكم خولكم جعلهم الله تحت أيديكم ، فمن كان أخوه تحت يده ؛ فليطعمه مما يأكل ، وليلبسه مما يلبس ، ولا تكلفوهم ما يغلبهم ، فإن كلفتموهم فأعينوهم » (٢) .

وتتحقق المساواة في ساحة القضاء ليحصل الجميع على حقوقهم بدون تحيز يؤدي إلى الميل عن الحق :

- عن عبد الله بن عمرو قال: قال رسول الله على : « لا تجوز شهادة خائن ولا خائنة ، ولا ذي غمر على أخيه ، ولا تجوز شهادة القانع لأهل البيت وتجوز شهادته لغيرهم » . والقانع الذي ينفق عليه أهل البيت (") .

وتتحقق المساواة في الحياة الاجتماعية لا فرق بين مسلم وغيره في المظهر العام للعلاقات الاجتماعية ولا بين شريف ووضيع فالكل له نفس الحق في حضور الاجتماعات والمجاملات .

- عن عمر قال : جاء الأقرع بن حابس التميمي وعيينة بن حصن الفزاري فوجدوا رسول الله عليه قاعدًا مع بلال وعمار وصهيب وخباب بن الأرت في ناس

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى كتاب قسم الفيء والغنيمة باب التسوية بين الناس في القسمة ( ٣٤٩/٦) ، وكان في الحديث تصحيفًا فاستدركته منه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الإيمان ، باب المعاصي من أمر الجاهلية ( ٣٠ ) ، ومسلم في الإيمان ، باب سنان المملوك مما يأكل وإلباسه مما يلبس ولا يكلفه ما يغلبه ( ١٦٦١ ) ، وأحمد في مسنده ( ١٥٨٥ ) ، وأبو داود في الأدب ، باب الإحسان إلى المماليك وأبو داود في الأدب ، باب الإحسان إلى المماليك ( ٣٦٩٠ ) - ( خولكم : الحنول : حشم الرجل وأتباعه ، واحدهم خائل ، وقد يكون واحدًا ويقع على العبد والأمة ، وهو مأخوذ من التخويل : التمليك . وقيل من الرعاية . النهاية ( ٨٨/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في الأقضية ، باب من ترد شهادته ( ٣٦٠٠ ) ، والترمذي في الشهادات ، باب ما جاء فيمن لا تجوز شهادته ( ٢٣٦٦ ) ، وابن ماجه في الأحكام ، باب من لا تجوز شهادته ( ٢٣٦٦) ، وأحمد في مسنده ( ١٨١/٢ ) ، والدارقطني في السنن ( ٢٤٤/٤ ) .

من الضعفاء من المؤمنين ، فلما رأوهم حقروهم ، فأتوا فخلوا به ، فقالوا : إنا نحب أن تجعل لنا منك مجلسًا تعرف لنا به العرب فضلنا ، فإن وفود العرب تأتيك فنستحي أن ترانا مع هذه الأعبد ، فإذا نحن جئناك فأقمهم عنا ، وإذا نحن فرغنا فاقعد معهم إن شئت ، قال : « نعم » ، قالوا : فاكتب لنا كتابًا ، فدعا بالصحيفة ليكتب لهم ، ودعا عليًا ليكتب ، فلما أراد ذلك ونحن قعود في ناحية إذ نزل عليه جبريل فقال : ﴿ وَلَا تَطْرُو الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدَوْقِ وَٱلْمَشِيّ ﴾ إلى قوله : ﴿ فَتَكُونَ مِنْ الظّليلِيبِ ﴾ إلى قوله : ﴿ فَتَكُونَ مَنْ الظّليلِيبِ ﴾ [الأنعام: ٢٠] (١) .

- وعن أبي هريرة قال : عطس رجلان عند النبي بها أحدهما أشرف من الآخر، فعطس الشريف ، فلم يحمد الله ، فلم يشمته النبي بها ، وعطس الآخر فحمد الله فشمته النبي بها ، قال : فقال الشريف : عطست عندك فلم تشمتنى وعطس هذا عندك فشمته ، قال : فقال : « إن هذا ذكر اللهفذكرته ، وإنك نسيت اللهفنسيتك » (٢) .

- وعن أبي بردة بن أبى موسى ، عن أبيه ، عن النبي ﷺ قال : « إذا مرت بكم جنازة فإن كان مسلمًا أو يهوديًّا أو نصرانيًّا فقوموا لها ؛ فإنه ليس لها نقوم ولكن نقوم لمن معها من الملائكة » (٣) .

وهناك موقف للخليفة الراشد عمر بن الخطاب على يفوق كل قوانين المساواة في الحقوق المدنية بين الحاكم والمحكومين ، لأنه موقف ينبع من الحساسية الإيمانية المرهفة ، والضمير اليقظ الذي لا يخاف من عقاب دنيوي ، بل يخشى المساءلة الأخروية ، وهي أسمى أنواع الرقابة ، فهو يتساوى مع كل المواطنين ليس في عيشة الكفاف فقط وقت القحط ، بل إنه يترفع عن الاستمتاع بمعاشرة النساء حتى يرى الغمة قد انزاحت عن الأمة ، وتلك ليست مساواة ، بل زيادة في تحمل الأعباء تمشيًا مع المسئولية الإيمانية وهذا الموقف هو ما ورد عن صفية بنت أبي عبيد قالت : حدثني بعض نساء عمر قالت : ما قرب عمر امرأة زمن الرمادة حتى أحيى الناس همًا (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه السيوطى في جامع الأصول ( ٦١٦ ) ، والقرطبي في تفسيره ( ٤٣١/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٢٨/٢ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٢٦٥/٤ ) ، وقال : صحيح الإسناد ولم يخرجاه . وابن حبان في صحيحه ( ٣٦٤/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٩١/٤ ) ، والتبريزي في مشكاة المصابيح ( ١٦٨٥ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٢٧/٣ ) . ( ٤) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣١٥/٣ ) .

إن موقف الإسلام من العمل أن يتساوى الجهد المبذول والعطاء المأخوذ . ذلك هو الأصل الذي يقوم على الحق والعدل . وإذا لم يتساويا فقد وقع الحيف والتسلط الابتزاز وهو ما يرفضه الإسلام ويحرمه تحريًا .

فالأصل ألا يحتشد المال لدى فئة الأغنياء من الناس فيحرم منه الآخرون . ولا يجوز في شريعة الإسلام أن يستأثر فريق من الأغنياء بالمال الذي جعله الله للناس باستخلافهم فيه . أما أن يكون المال محصورًا ومتداولًا بين فئات طامعة جشعة فذلك ما لا يرضى به الإسلام ، بل يحذر منه تحذيرًا بقوله : ﴿ كَن لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْخَنْيَاءِ مِنكُم اللهِ المحشر: ٧] .

وفي ضوء هذا النص القرآني العظيم يجد الحاكم نفسه مخولًا لسن ما يراه من قانون يحقق للعمال أجورًا عالية مناسبة أو أن تكون لهم في أرباح العمل نسبة معينة كالشطر أو الثلث أو نحو ذلك . وذلك للحيلولة دون جعل الأموال دولة بين فئة الأغنياء .

ولقد حددت الشريعة الإسلامية أن الجميع يتساوى في أداء الواجبات المدنية مما يقابله المساواة في الحقوق ويتمثل ذلك في الفروض التي أقرها الشرع على الجميع في العبادات والمعاملات :

- عن نافع عن ابن عمر شه ما قال : فرض النبي ﷺ صدقة الفطر - أو قال رمضان - على الذكر والأنثى ، والحر والمملوك ؛ صاعًا من تمر ، أو صاعًا من شعير ،

فعدل الناس به نصف صاع من برّ، فكان ابن عمر شه ما يعطى التمر ، فأعوز أهل المدينة من التمر فأعطى شعيرًا ، فكان ابن عمر يعطى عن الصغير والكبير حتى إن كان ليعطى عن بني ، وكان ابن عمر شه ما يعطيها الذين يقبلونها ، وكانوا يعطون قبل الفطر بيوم أو يومين (١) .

كما تتساوى المرأة مع الرجل في الحقوق والواجبات المدنية ، فلها حق التصرف في مالها كيفما شاءت ، ولها نفس الأجر الذي يناله الرجل من الله وقد وضح الفقهاء ذلك الأمر فقال الأحناف : أن الولاية على الصغيرة إنما كانت لقصر عقلها وفيما نحن فيه ليس بموجود – يعنى البالغة الرشيدة ؛ لأنه قد كمل بالبلوغ بدليل توجه الخطاب فصار الإجبار عليها كالإجبار على الغلام فإن كان صغيرًا جاز لقصور العقل وإن كان بالغًا لا يجوز كالتصرف في المال – أي مال البكر البالغة – فإنه لا يجوز للأب التصرف فيه (٢) .

وقال المالكية: إذا عرف بعد البناء رشد المرأة وصلاح حالها جاز بيعها وشراؤها في مالها كله وإن كره الزوج إذا لم تحاب فإن حابت أو تكفلت أو أعتقت أو تصدقت أو وهبت أو صنعت شيعًا من المعروف كان ذلك في ثلثها .

وقال الحنابلة : أن المحجور عليه إذا انفك عنه الحجر لرشده وبلوغه ودفع إليه ماله ثم عاد إلى السفه عاد الحجر عليه .

قال ابن قدامة: وظاهر كلام الخرقي في أن للمرأة الرشيدة التصرف في مالها كله بالتبرع والمعاوضة وهذه إحدى الروايتين عن أحمد .. ثم قال: وهو مذهب أبي حنيفة والشافعي وابن المنذر .. ثم قال: وعن أحمد رواية أخرى ليس لها أن تتصرف في مالها بزيادة عن الثلث بغير عوض إلا بأذن زوجها .

وقال أيضًا : أن الجارية إذا بلغت وأنس رشدها بعد بلوغها دفع إليها مالها .

وقال ابن حزم: وبيع المرأة منذ تبلغ البكر ذات الأب وغير ذات الأب والثيب ذات الزوج والتي لا زوج لها جائز وابتياعها كذلك (٣).

وقال : لا يجوز الحجر على امرأة ذات زوج ولا بكر ذات أب ولا غير ذات أب

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى في الزكاة ، باب صدقة الفطر على الحر والمملوك ( ١٥١١) ، ومسلم في الزكاة باب زكاة الفطر على المسلمين من التمر والشعير ( ٩٨٤) .

<sup>(</sup>٢) راجع العناية على الهداية للبابرتي مع شرح فتح القدير ( ٣٩٥/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) المحلى لابن حزم ( ٩/٩٥).

وصدقتهما ووصيتهما نافذ كل ذلك من رأس المال إذا حاضت كالرجل سواء .. إلى أن قال : وكل من تصدق وفعل الخير عن ظهر غنى نفذ ولم يحل رده وكل ما أعتق وتصدق عن غير ظهر غنى رد وبطل ، لأنه لا طاعة إلا ما أمر الله تعالى : به ولا معصية إلا ما نهى الله عنه فالصدقة بما لا يبقي غنى معصية ، والصدقة بما يبقى غنى طاعة . (١)

### وبعد فيتضح لنا من تلك النصوص السابقة ما يلي :

أن الفقهاء جميعًا قد اتفقوا على أن المرأة البالغة الرشيدة مع اختلافهم في معنى الرشد عند كل منهم أنه لا يجوز لها التصرف المطلق في المال ، هذا هو موقف الإسلام ، أما غيرهم فقد كانوا يعتقدون في العالم القديم ، نتيجة الأوهام والإيمان بالخرافات ، أن المرأة أدنى من الرجل ، ومما تعرضت له المرأة نتيجة هذه الفكرة ، حرمانها من الوراثة ، فلم تكن تحصل على نصيبها من ممتلكات العائلة . وقد حدد الإسلام - لأول مرة في التاريخ البشري - حقها المعلوم في الميراث .

ويقول ج.م. روبرتز (٢): كان مجيء الإسلام ثورة من نواح متعددة ، فقد أبقى على المرأة في وضع أدنى ، ولكنه أعطاها الحقوق القانونية في الممتلكات ، وهي الحقوق التي لم تحصل عليها المرأة في كثير من البلاد الأوروبية ، حتى القرن التاسع عشر ، وكانت هناك حقوق حتى للعبيد ، ولم يكن في مجتمع المؤمنين طوائف اجتماعية ، ولا مكانات موروثة . وكانت هذه الثورة نابعة من دين ، لم يكن يميز مختلف جوانب الحياة بل كان يحتضنها كلها .

والذين يشيدون بمزايا الإسلام في رحابة صدر ، ثم يرددون أن المرأة تحظى بمرتبة أدنى من الرجل في الإسلام ، إنما يناقضون أنفسهم . فمنذ العهد القديم إلى العصر الحاضر ، والوراثة من أهم القضايا الاجتماعية ؛ لأنها تحدد مراتب الأفراد في أي مجتمع . فإقرار الإسلام بإشراك المرأة في وراثة العقارات والممتلكات – رغم العرف السائد آنذاك – يدل بوضوح على أنه رفع مكانة المرأة ، وأعز كرامتها بلا شك .

ويقول القاضي ( راجندار اساشار ) رئيس المحكمة العليا السابق بدلهي :

<sup>(</sup>١) المحلى لابن حزم ( ٣٠٩/٨ ) .

<sup>(7)</sup> J.M.Roberts, The Pelican History of the World (New York) p 334.

نقلًا عن ( وحيد الدين خان ) من مراجع ( ١ ) ص٥٥ .

إن من الناحية التاريخية ، كان الإسلام متحررًا جدًّا وتقدميًّا ، في إعطاء المرأة حقوق الملكية . والحقيقة هي أنه لم يكن للمرأة الهندوسية من حقوق في الملكية حتى سنة ١٩٥٦ ، حين ووفق على مشروع قانون الأحوال الشخصية الهندوسية ، بينما أعطى الإسلام هذه الحقوق للمرأة المسلمة قبل ١٤٠٠ سنة (١) .

قال تعالى في كتابه الكريم معلنًا إشراق عصر الحرية المالية للمرأة : ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَفْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبُ مِمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَفْرَبُونَ مِمَّا قَلَ مِنْهُ أَوْ كُثُرُ نَصِيبًا مَّفْرُوضًا ﴾ [الساء: ٧] .

- قال سعيد بن جبير وقتادة (٢): كان المشركون يجعلون المال للرجال الكبار، ولا يورثون النساء ولا الأطفال شيئًا. فنزلت تلك الآية: أي الجميع فيه سواء في حكم الله تعالى: ، يستوون في أصل الوراثة، وإن تفاوتوا بحسب ما فرض الله لكل منهم، بما يدلي به إلى الميت من قرابة أو زوجية أو ولاء.

- وعن جابر قال : جاءت امرأة سعد بن الربيع إلى رسول اللَّه عَلِيْ فقالت : يا رسول اللَّه ، هاتان ابنتا سعد بن الربيع ، قتل أبوهما معك في يوم أحد شهيدًا ، وإن عمهما أخذ مالهما فلم يدع لهما مالًا ، ولا ينكحان إلا ولهما مال .. قال : « يقضي اللَّه في ذلك » فنزلت تلك الآية ، ثم نزلت آية الميراث توضح الأنصبة : ﴿ يُومِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَدِكُمُ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِ الْأَنشَيْنَ ﴾ [النساء: ١١] .

فأرسل رسول اللَّه ﷺ إلى عمهما فقال : « اعط ابنتي سعد الثلثين ، وأمهما الثمن ، وما بقى فهو لك » .

- وعن عرفجة قال : كان علي بن أبي طالب يأمر الناس بقيام شهر رمضان ، ويجعل للرجال إمامًا ، وللنساء إمامًا قال عرفجة : فكنت أنا إمامًا النساء (٣) .

- وعن أبى نجيح السلمي قال: حاصرنا مع رسول اللَّه ﷺ بقصر الطائف - قال معاذ: سمعت أبي يقول بقصر الطائف، بحصن الطائف، كل ذلك - فسمعت رسول اللَّه ﷺ يقول: « من بلغ بسهم في سبيل اللَّه ﷺ فله درجة » ... وسمعت

<sup>(</sup>١) جريدة ستيتسمان ( دلهي الجديدة ) ٢٦ إبريل ١٩٨٦ ( نقلًا عن المرجع السابق ) .

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ( ٤٥٤/١ ) ط . دار إحياء الكتب العربية .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب قيام شهر رمضان ( ٤٩٤/٢ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه (٣٤/٢ ) . (٥١٢٥ ) وابن أبي شيبة في مصنفه (٣٤/٢ ) .

رسول اللَّه ﷺ يقول: «أيما رجل مسلم أعتق رجلًا مسلمًا ؛ فإن اللَّه ﷺ على عظام محرره من النار ، وأيما امرأة أعتقت امرأة مسلمة ؛ فإن اللَّه جاعل وقاء كل الله عظم من عظامها عظمًا من عظام محررها من النار يوم القيامة » (١).

ولقد حددت السنة المطهرة كذلك أن جميع الناس يتساوون في حقهم في الحفاظ على النفس والمال والعرض ، فالكل له نفس القصاص ونفس الديات ، والكل له نفس العهود في حفظ الحقوق :

- عن أبى نضرة حدثنى من سمع خطبة رسول اللَّه ﷺ في وسط أيام التشريق فقال: « يا أيها الناس ، ألا إن ربكم واحد ، وإن أباكم واحد ، ألا لا فضل لعربي على أعجمي ، ولا لعجمي على عربي ، ولا لأحمر على أسود ، ولا أسود على أحمر ؛ إلا بالتقوى ، أبلغت ؟ » قالوا: بلغ رسول اللَّه ﷺ ، ثم قال: « أي يوم هذا ؟ » قالوا: يوم حرام ، ثم قال: « أي شهر هذا ؟ » قالوا: شهر حرام ، قال: ثم قال: « أي بلد هذا ؟ » قالوا: بلد حرام ، قال: « فإن اللَّه قد حرم بينكم: دماءكم ، وأموالكم » – قال: ولا أدري قال: أو أعراضكم أم لا – « كحرمة يومكم هذا ، في شهركم هذا ، في بلدكم هذا ، أبلغت ؟ » قالوا: بلغ رسول اللَّه ﷺ ، قال: « ليبلغ الشاهد الغائب » (٢٠) .

- وعن أبي حسان الأعرج ، عن الأشتر أنه قال لعليّ : إن الناس قد تفشغ بهم ما يسمعون ، فإن كان رسول الله عليّ عهد إليك عهدًا فحدثنا به ، قال : ما عهد إلى رسول الله عليّ عهدًا لم يعهده إلى الناس غير أن في قراب سيفى صحيفةً فإذا فيها : « المؤمنون تتكافأ دماؤهم ، يسعى بذمتهم أدناهم ، لا يقتل مؤمن بكافر ، ولا ذو عهد في عهده » (٣) .

كما وضحت السنة أيضًا أن الجميع يتساوى أمام القانون الأخروي في العمل الصالح ، لا يغنى نفس عن نفس شيئًا : وفي المقابل فهم يتساوون في الحقوق ؛ لأن

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في العتق ، باب أي الرقاب أفضل ( ٣٩٦٥ ) ، وأحمد في مسنده ( ٤٨٣/١ ) . والنسائي في السنن الكبرى (٤٨٧٩) ، وابن المبارك في الجهاد ( ١٦٦/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أُخَرِجُه أحمد في مسند ( ٤١١/٥ ) ، والطبراني في الأوسط ( ٨٦/٥ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب الخطب في الحج ( ٢٦٦/٣ ) ، وقال : رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٢٠٠/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في القسامة ، باب سقوط القود من المسلم للكافر ( ٤٧٤٦ ) ، وابن ماجه في الديات ، باب المسلمون تتكافأ دماؤهم ( ٢٦٨٤ ) ، وأحمد في مسنده ( ١١٩/١ ) .

### الواجب يقابله حق كما أقرت ذلك موازين العدل الإلهي :

- عن عقبة بن عامر الجهني قال: قال رسول الله عليه : « إن أنسابكم هذه ليست بمسبة على أحد ؛ كلكم بنو آدم ، طف الصاع لم تملئوه ، ليس لأحد على أحد فضل إلا بدين أو تقوى ، وكفى بالرجل أن يكون بذيًّا بخيلًا فاحشًا » (١) .

- وعن أبي هريرة قال لما نزلت عَلِيلِم ﴿ وَأَندِرَ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ جمع رسول الله على الله على الله على الله على الله على النار ؛ فإني لا أملك لكم من الله ضرًا ولا نفعًا ، يا معشر بني عبد مناف أنقذوا أنفسكم من النار ؛ فإني لا أملك لكم من الله ضرًا ولا نفعًا ، يا معشر بني قصي أنقذوا أنفسكم من النار ؛ فإني لا أملك لكم ضرًا ولا نفعًا ، يا معشر بني عبد المطلب أنقذوا أنفسكم من النار ؛ فإني لا أملك لكم ضرًا ولا نفعًا ، يا فاطمة بنت محمد أنقذي نفسك من النار ؛ فإني لا أملك لك ضرًا ولا نفعًا ، إن لك رحمًا سأبلها ببلالها » (٢) .

### الحق الخامس : المساواة ن الحاكم والمحكوم

إن كل الشعارات التي ترفع في العصر الحالي من المساواة بين الطبقات ، والقضاء على المحسوبية والواسطة ، هي شعاع خافت من نور ساطع انبثق في ظلمات التاريخ بظهور الإسلام بمبادئه السامية ، وتعاليمه الراقية التي أخرجت الناس من لظلمات الجاهلية إلى أنوار سماوية ، أخذت بيد البشرية إلى مدارج الإحساس بالعزة والكرامة داخل أوطانهم ، وتلك مشاعر لم تكن تعرفها الإنسانية قبل هذا ، حيث كان الحاكم يأخذ كثيرًا من صفات الألوهية ، والشعوب مغلوبة على أمرها .. فجاءت الشريعة لتساوي بين الحاكم والمحكوم ، وتفرض على كل منهما مسئوليات تتناسب مع السلطات ومعيار الأفضلية هو تقوى الله : ﴿ يَكُنُّ أَنَّ النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمُ مِن ذَكْرِ وَانْتَى وَجَمَلْنَكُمُ مِن فَرَبَّ إِنَّ النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمُ مِن ذَكْرٍ وَانْتَى وَبَعْمَ خَبِيرٌ ﴾ وتفرض على كل منهما معيار الأفضلية هو تقوى الله : ﴿ يَكُنُّ عَندَ اللَّهِ أَنْقَنكُمُ مِن ذَكْرٍ وَانْتَى فَيمُ خَبِيرٌ ﴾ وتفرض على الله عند الله عنه عليه عليه عليه عليه عَليم خَبيرٌ الله عليه المعرات: ١٣] .

ومن هذا المنطلق الإيماني فإن القائد في الإسلام يحكم وهو يعلم أنه ليس بخير من المواطنين ، إنما هو مسئول ، والمسئولية جسيمة ، لذلك فهو يسمح للرقابة الشعبية أن تسدد خطاه :

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٥٨/٤ ) ، والطبري في تفسيره ( ٨٩/٢٦ ) ، والسيوطي في جمع الجوامع ( ٦٣٠١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في تفسير القرآن ، باب وأنذر عشيرتك الأقربين ( ٣١٨٤ ) .

- عن عروة قال : لما ولي أبو بكر خطب الناس ، فحمد الله وأثنى عليه ، ثم قال : أما بعد ، أيها الناس قد وليت أمركم ولست بخيركم ، ولكن نزل القرآن ، وسن النبي عليه السنن فعلمنا ، فعلمنا ، اعلموا : أن أكيس الكيس التقوى ، وأن أحمق الحمق الفجور ، وأن أقواكم عندي الضعيف حتى آخذ له بحقه ، وأن أضعفكم عندي القوي حتى آخذ منه الحق ؛ أيها الناس ، إنما أنا متبع ولست بمبتدع ؛ فإن أحسنت فأعينوني ، وإن زغت فقوموني ؛ أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم (١) .

المساواة بين الحاكم والمحكوم: تعني أنه ليس أفضلهم وليس له الحق في السيطرة عليهم وانتهاك أعراضهم ، بل دوره أن يحافظ على وطنهم ويجاهد بهم عدوهم ، ويقسم عليهم خيرات أوطانهم:

- عن عبد الرحمن بن سابط قال: أرسل عمر بن الخطاب إلى سعيد بن عامر الجمحي فقال: إنا مستعملوك على هؤلاء لتسير بهم إلى أرض العدو فتجاهد بهم ، فقال: يا عمر ، لا تفتني ، فقال عمر: والله لا أدعكم جعلتموها في عنقي ، ثم تخليتم عني ، إنما أبعثك على قوم لست أفضلهم ، ولست أبعثك لتضرب أبشارهم ولتنتهك أعراضهم ، ولكن تجاهد بهم عدوهم وتقسم بينهم فيئهم (٢) .

والمساواة تعني المشاركة الوجدانية مع الشعب في احتياجات الحياة الأساسية من مأكل وملبس ووسائل انتقال :

- عن ضبة بن محصن قال : كتب عمر بن الخطاب إلى أبي موسى الأشعري : أما بعد : فإن للناس نفرة من سلطانهم ، فأعوذ بالله أن تدركني وإياك ؛ فأقم الحدود ولو ساعة من النهار ، وإذا حضر أمران أحدهما لله ، والآخر للدنيا فآثر نصيبك من الله فإن الدنيا تنفد والآخرة تبقى وأخف الفساق واجعلهم يدًّا يدًّا ورجلًا ورجلًا عد مريض المسلمين واحضر جنائزهم ، وافتح بابك وباشر أمورهم بنفسك ، فإنما أنت رجل منهم غير أن الله جعلك أثقلهم حملًا ، وقد بلغني أنه نشأ لك ولأهل بيتك هيئة في لباسك ومطعمك ومركبك ، ليس للمسلمين مثلها ، فإياك يا عبد الله أن

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب ما يكون للوالي الأعظم ووالي الإقليم من مال الله وما جاء في رزق القضاة وأجر سائر الولاة ( ٢٥٣/٦ ) . وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ١٨٣/٣ ) . (٢) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ١٨٣/٣ ) ، وابن حجر في الإصابة ( ١١٠/٣ ) - أبشارهم : وفي حديث عبد الله بن عمرو ( أمرنا أن نبشر الشوارب بشرًا ، أي نحفيها حتى تبين بشرتها وهي ظاهر الجلد ، ويجمع على أبشار ، ومنه الحديث ( لم أبعث عمالي ليضربوا أبشاركم ) . النهاية ( ١٢٩/١ ) .

تكون بمنزلة البهيمة مرت بواد خصب ، فلم يكن لها هم إلا التسمن وإنما حتفها في السمن ، واعلم أن العامل إذا زاغ زاغت رعيته ، وأشقى الناس من شقيت به رعيته (١) .

- وعن أبي التياح قال : سمعت أنس بن مالك ﷺ يقول : إن كان النبي ﷺ ليخالطنا حتى يقول لأخ لي صغير : « يا أبا عمير ما فعل النغير ؟ » <sup>(٢)</sup> .
- وعن أبي رواع قال: سمعت عثمان شه يخطب فقال: إنا والله قد صحبنا رسول الله على على الله على ا
- وعن ابن الزبير قال: إن عمر لما كان بالمخمص من عسفان استبق الناس فسبقهم عمر، فانتهزت فسبقته، فقلت: سبقته والكعبة! ثم انتهز الثانية، فسبقته فقال: سبقته والكعبة! ثم انتهز الثالثة فسبقني فقال: سبقته والله أن ثم أناخ فقال: أرأيت حلفك بالكعبة، والله لو أعلم أنك فكرت فيها قبل أن تحلف لعاقبتك، احلف بالله فأثم أو أبرر (1).

والمساواة بين الحاكم والمحكوم تعني ألا يترفع عليهم بأية صورة كانت وخاصة على الضعفاء من المسلمين :

- عن عروة بن رويم أن عمر بن الخطاب تصفح الناس ؛ فمر به أهل حمص فقال : كيف أميركم ؟ قالوا : خير أمير إلا أنه بنى علية يكون فيها فكتب كتابًا

<sup>(</sup>١) أخرجه بنحوه البيهقي في السنن ، باب إنصاف الخصمين في المدخل عليه والاستماع منهما والإنصاف لكل واحد منهما حتى تنفد حجته وحسن الإقبال ( ١٩٧/١٠ ، ١٩٧/١٠ )، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٧/٥٠) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الأدب ، باب الانبساط إلى الناس ، وقال ابن مسعود : خالط الناس ودينك لا تكلمنه والدعابة مع الأهل ( ٢١٢٩ ) ومسلم في الآداب ، باب استحباب تحنيك المولود ثم ولادته ، وحمله إلى صالح يحنكه ، وجواز تسميته يوم ولادته ، واستحباب التسمية بعبد الله وإبراهيم وسائر أسماء الأنبياء عَلَيْتَا الله وإبراهيم وسائر أسماء الأنبياء عَلَيْتَا الله وإبراهيم وسائر أسماء الأنبياء عَلَيْتَا الله والترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في المزاح ( ١٩٨٩ ) ، وابن ماجه في الأدب ، باب المزاح ( ٣٧٢٠ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٧٢٠ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢٠٠/١ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٦٩/١ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد . ( ٢٢٨/٧ ) ، وقال : رواه أحمد وأبو يعلى في الكبير وزاد : فقال له أعين بن امرأة الفرزدق : يا نعثل إنك قد بدلت ، فقال : من هذا ؟ فقالوا : أعين ، فقال : بل أنت أيها العبد ، قال : فوثب الناس إلى أعين ، قال : وجعل رجل من بني ليث يزعهم عنه حتى أدخله داره ، ورجالهما رجال عباد بن زاهر وهو ثقة .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٤٦٨/٨ ) ، والأزرقي في أخبار مكة ( ٣٥٣/١ ) .

وأرسل بريدًا وأمره أن يحرقها ، فلما جاءها جمع حطبًا وحرق بابها فأخبر بذلك فقال : دعوه فإنه رسول ، ثم ناوله الكتاب فلم يضعه من يده حتى ركب إليه ؛ فلما رآه عمر قال : ألحقني إلى الحرة وفيها إبل الصدقة قال : انزع ثيابك فألقي إليه نمرة من أوبار الإبل ، ثم قال : افتح واسق هذه الإبل فلم يزل ينزع حتى تعب ثم قال : متى عهدك بهذا ؟ قال : قريب يا أمير المؤمنين ، قال : فذلك بنيت العلية وارتفعت بها على المسكين والأرملة واليتيم ارجع إلى عملك ولا تعد (١) .

وعن عدي بن ثابت الأنصاري ، حدثني رجل أنه كان مع عمار بن ياسر بالمدائن فأقيمت الصلاة ، فتقدم عمار وقام على دكان يصلي والناس أسفل منه ، فتقدم حذيفة فأخذ على يديه ، فاتبعه عمار حتى أنزله حذيفة ، فلما فرغ عمار من صلاته قال له حذيفة : ألم تسمع رسول الله على يقول : « إذا أم الرجل القوم فلا يقم في مكان أرفع من مقامهم » – أو نحو ذلك – قال عمار : لذلك اتبعتك حين أخذت على يدي (٢) .

## والمساواة بين الحاكم والمحكوم تعنى عدالة توزيع الثروات بضوابطها الشرعية :

- عن أبي جعفر: أن عمر أراد أن يفرض للناس ، فقالوا: ابدأ بنفسك ، فقال : لا ، فبدأ بالأقرب من رسول اللَّه ﷺ ، ففرض للعباس ، ثم علي حتى والى بين خمس قبائل ، حتى انتهى إلى بني عدي بن كعب (٣) .
- وعن الأحنف بن قيس قال : كنا جلوسًا بباب عمر فخرجت جارية فقلنا : سرية أمير المؤمنين ، وما أحل له ، إني سرية أمير المؤمنين ، وما أحل له ، إني لمن مال الله ، فذكر ذلك لعمر ، فقال : صدقت وسأخبركم بما أستحل من هذا المال ، أستحل منه حلتين : حلة للشتاء ، وحلة للصيف ، وما يسعني لحجي وعمرتي وقوتي وقوت أهل بيتي ، وسهمي مع المسلمين كسهم رجل ليس بأرفعهم

<sup>(</sup>١) أخرجه هناد في الزهد ( ٢/٥/٦ ) وقوله : نمرة : جمعها نمار ، كأنها أخذت من لون النمر لما فيها من السواد والبياض وهي كل شملة مخططة من مأزر الأعراب . النهاية ( ١١٨/٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الصلاة ، باب ما جاء في مقام الإمام ( ٥٩٨ ) ، والبيهقي في السنن ، باب صلاة المأموم في المسجد وإن كان بينهما مقصورة أو أساطين أو غيرها شبيهًا بها ( ١٠٩/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٥٧/٦ ) .

ولا أوضعهم <sup>(۱)</sup> .

- وعن عتبة بن فرقد قال : قدمت على عمر بسلال خبيص فقال : ما هذا ؟ فقلت : طعام أتيتك به لأنك تقضي في حاجات الناس أول النهار فأحببت إذا رجعت أن ترجع إلى طعام فتصيب منه فقواك ، فكشف عن سلة منها فقال : عزمت عليك يا عتبة أرزقت كل رجل من المسلمين سلة ؟ فقلت : يا أمير المؤمنين ، لو أنفقت مال قيس كلها ما وسعت ذلك ، قال : فلا حاجة لى فيه ، ثم دعا بقصعة ثريد خبرًا خشنًا ولحمًا غليظًا وهو يأكل معي أكلًا شهيًا ، فجعلت أهوي إلى البيضة البيضاء أحسبها سنامًا فإذا هي عصبة : والبضعة من اللحم أمضغها فلا أسيغها فإذا لبيضاء غفل عني جعلتها بين الخوان والقصعة ؛ ثم دعا بعس من نبيذ قد كاد أن يكون خلًا فقال : اشرب ، فأخذته وما أكاد أسيغه ، ثم أخذه فشرب ثم قال : اسمع يا عتبة : إنا ننحر كل يوم جزورًا فأما ودكها وأطايبها فلمن حضرنا من آفاق المسلمين ، وأما عنقها فلآل عمر يأكل هذا اللحم الغليظ ويشرب هذا النبيذ الشديد ، يقطع في بطوننا أن يؤذينا (٢) .

- وعن أبي عثمان النهدي قال: لما قدم عتبة بن فرقد آذربيجان أتى بالخبيص، فلما أكله وجد شيئًا حلوًا طيبًا فقال: لو صنعت لأمير المؤمنين من هذا! فأمر فجعل له سفطين عظيمين ثم حملهما على بعير مع رجلين فسرح بهما إلى عمر، فلما قدم عليه فتحهما فقال: أي شيء هذا؟ فقالوا: خبيص، فذاقه فإذا شيء حلو، فقال للرسول: « أكل المسلمين شبع من هذا في رحله؟ » لعله قال: لا، قال: أما لا فارددهما. ثم كتب إليه: أما بعد فإنه ليس من كدك ولا من كد أبيك ولا من كد أمك، أشبع المسلمين في رحالهم مما تشبع منه في رحلك (٣).

والمساواة ليست قاصرة على المسلمين فقط بل هي مع كل الأجناس بصرف النظر عن دياناتهم :

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن ، باب ما يكون للوالي الأعظم ووالي الإقليم من مال الله وما جاء في رزق القضاة وأجر سائر الولاة ( ٣٥٣/٦ ) ، وأحمد في فضائل الصحابة ( ٢٠٥/١ ) ومعمر بن راشد في جامعه ( ٢٠٤/١ ) ، وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٧٥/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٦٠/٦ ) ، وهناد في الزهد ( ٣٦٤/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه هناد في الزهد ( ٣٦٥/٢ ) ، وابن أبي عاصم في الزهد ( ١٢١/١ ) ، والدارقطني في السنن ( ٢٦٠/٤ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٣٦٠/٦ ) – ( سفطين : السفط : واحد الأسفاط ، وهو كالجوالق أو كالقفة . المختار ( ٣٣٩ ) .

- عن أبي وائل قال: غزوت مع عمر الشام فنزلنا منزلاً فجاء دهقان يستدل على أمير المؤمنين حتى أتاه ، فلما رأى الدهقان عمر سجد ، فقال عمر: ما هذا السجود؟ فقال: هكذا نفعل بالملوك ، فقال عمر: اسجد لربك الذي خلقك ، فقال: يا أمير المؤمنين ، إني قد صنعت لك طعامًا فأتني ، فقال عمر: هل في بيتك تصاوير العجم! قال: نعم ، قال: لا حاجة لي في بيتك ، ولكن انطلق فابعث لنا بلون من الطعام ولا تزدنا عليه ، فانطلق فبعث إليه بطعام فأكل منه ، ثم قال عمر لغلامه: هل في إداوتك شيء من ذلك النبيذ ، قال: نعم ، فأتاه فصبه في إناء ثم شمه فوجده منكر الربح فصب عليه شمه فوجده منكر الربح فصب عليه الماء ثلاث مرات ثم شربه ثم قال: إذا رابكم من شرابكم شيء فافعلوا به هكذا ، ثم قال ، سمعت رسول الله عليه يقول: « لا تلبسوا الدبياج والحرير ولا تشربوا في آنية الفضة والذهب ؛ فإنها لهم في الدنيا ولنا في الآخوة » (۱) .

والمساواة تعنى المشاركة في تحمل الأعباء والتضحيات في أوقات الشدة التي تمر بها البلاد :

- عن البراء ﷺ قال : رأيت رسول اللَّه ﷺ يوم الأحزاب ينقل التراب وقد وارى التراب بياض بطنه ، وهو يقول :

لَوْلا أَنْتَ مَا اهْتَدَيْنَا وَلا تَصَدَّقْنَا وَلا صَلَّيْنَا وَلا صَلَّيْنَا وَلَا صَلَّيْنَا وَأَنْ لِاقَيْنَا وَثَبُّتِ الأَقْدَامَ إِنْ لاقَيْنَا إِنَّ الأَلْى قَدْ بَغَوْا عَلَيْنَا إِذَا أَرَادُوا فِتَنْعَةً أَبَيْنَا (٢)

- وعن أنس بن مالك قال : تقرقر بطن عمر بن الخطاب وكان يأكل الزيت عام الرمادة وكان حرم عليه السمن فنقر بطنه بأصبعه وقال : تقرقر تقرقرك ، إنه ليس لك عندنا غيره حتى يحيى الناس (٣) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٨٢/٣ ) ، وقال : صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، والبغوي في شرح السنة ( ٣٦٩/١١ ) ، وينحوه مسلم في اللباس ( ٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب المغازي ، باب غزوة الخندق ( ٥/٠٥) ، ومسلم في صحيحه كتاب الجهاد والسير ، باب غزوة خيبر ( ١٤٠/٠ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي عاصم في الزهد ( ١٧٧/١ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٤٨/١ ) ، ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣١٣/٣ ) .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_ دائرة الحكومة \_\_\_\_\_

### الحق السادس : المساواة في تولي الوظائف ( تكافؤ الفرص )

إن هذا الحق – لو لم يكن هناك غيره في الشريعة الإسلامية – لكان كفيلًا بمفرده أن يحقق لها أعلى درجات التنمية والتقدم في جميع المجالات ، لأنه يعني تعيين العناصر ذوى الكفاءة العالية في تخصصاتها الملائمة ، وهذا يعني البعد عن المحسوبية والواسطة والرشوة ، وتحقيق مبدأ « الرجل المناسب في المكان المناسب » ويعني سبق الإسلام بمبادئه في الحضارة الراقية بشقيها المادي والمعنوي ، لأن تخلف أي من هذين الشقين يعني شقاء البشرية . فالإسلام يدعو إلى القوة المعنوية والمادية ، فالقوة هي مفتاح الحياة والمؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف ؛ لذلك يحرص الإسلام على الكفاءة لأنها عنصر فعال وحيوي لإحياء الشعوب والأم من مراقدها ، والأخذ ييدها إلى مجال التقدم والسيادة .

ونعرض فيما يلى المنهج النبوي الشريف في وضع أصول هذا الحق ، وكيف اتبع الخلفاء الراشدون هذا المنهاج بكل أمانة ، فحققوا أعظم حضارة :

- عن يزيد بن أبي سفيان قال : قال أبو بكر على حين بعثني إلى الشام : يا يزيد إن لك قرابة عسيت أن تؤثرهم بالإمارة ، وذلك أكبر ما أخاف عليك ؛ فإن رسول الله عليه قال : « من ولي من أمر المسلمين شيئًا فأمر عليهم أحدًا محاباة ؛ فعليه لعنة الله ، لا يقبل اللهمنه صرفًا ولا عدلًا حتى يدخله جهنم ، ومن أعطى أحدًا حمى الله؛ فقد انتهك في حمى اللهشيئًا بغير حقه ؛ فعليه لعنة الله » – أو قال : « تبرأت منه ذمة الله على الله الله على الله عل

- وعن ابن عباس ﷺ قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « من استعمل رجلًا من عصابة وفيهم من هو أرضى للَّه منه فقد خان اللَّه ورسوله والمؤمنين » (٢) .

إن المساواة في تولي الوظائف لها ضوابط شرعية حيث تهدف إلى مصلحة الأمة والحفاظ على هويتها ومعالم شخصيتها :

- عن أبي مسعود الأنصاري قال: قال رسول الله عَلَيْكِيد: « يؤم القوم أقرؤهم لكتاب الله، فإن كانوا في السنة سواء؛

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٦/١ ) ، والحاكم في المستدرك ( ١٠٤/٤ ) ، وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١٢٥/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أُخرجه الحاكم في المستدرك كتاب الأحكّام ( ٩٢/٤ ) وقال : صحيح الإسناد ، ولم يتعرض له الذهبي .

فأقدمهم هجرةً ، فإن كانوا في الهجرة سواءً ؛ فأقدمهم سلمًا ، ولا يؤمن الرجل الرجل في سلطانه ، ولا يقعد في بيته على تكرمته إلا بإذنه » (١) .

- وعن عبد اللَّهبن عمر في ما قال: بعث النبي عَلَيْتِ بعثًا وأمر عليهم أسامة بن زيد، فطعن بعض الناس في إمارته، فقال النبي عَلِيْتِ : « أن تطعنوا في إمارته فقد كنتم تطعنون في إمارة أبيه من قبل، وايم اللَّهإن كان لحليقًا للإمارة، وإن كان لمن أحب الناس إلى بعده » (٢).

- وعن محمد بن جبير بن مطعم ، عن أبيه هذه قال : قال رسول الله عليه : « خير أمراء السوايا زيد بن حارثة ، أقسمهم بالسوية وأعدلهم في الرعية » (٣) .

- وعن شهر بن حوشب قال: قال عمر بن الخطاب: لو استخلفت سالمًا مولى أبي حذيفة فسألني عنه ربي: ما حملك على ذلك ؟ لقلت: يا رب! سمعت نبيك وهو يقول: « إنه يحب الله حقًا من قلبه »، ولو استخلفت معاذ بن جبل فسألني عنه ربي: ما حملك على ذلك ؟ لقلت: يا رب، سمعت نبيك محمدًا على يقول: «إن العلماء إذا حضروا ربهم كان معاذ بن جبل بين أيديهم رتوة » (٤).

كما تهدف المساواة إلى مراعاة الكفاءة لتحقيق التقدم والتنمية للأمة :

- قال عَلَيْنَةِ : « إنكم يا أهل يمامة أحذق شيء بإخلاط الطين فأخلط لنا الطين » (°).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب المساجد باب من أحق بالإمامة ( ٦٧٣) ، والترمذي في الصلاة ، باب ما جاء من أحق بالإمامة ( ٥٨٢) ، وأبو داود في الصلاة ، باب من أحق بالإمامة ( ٥٨٠) النسائى في الإمامة ، باب من أحق بالإمامة ( ٥٧٠) ، وابن ماجه في إقامة الصلاة ، باب من أحق بالإمامة ( ٩٧٠) . (٢) أخرجه البخارى في المناقب ، باب قول النبي علي وايم الله ( ٣٧٣) ومسلم في فضائل الصحابة ، باب فضائل زيد بن حارثة وأسامة بن زيد الله ( ٢٤٢٦) والترمذي في المناقب ، باب مناقب زيد بن حارثة على شيبة في مصنفه ( ٢٤٢٦) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٢١٥/٣ ) وقال : صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، وقال الذهبي : في سنده الواقدي ، وزيد بن حارثة بن شراحيل : وهبت خديجة للنبى تطفيتها زيد وهو ابن ثماني سنين وتبناه رسول الله حتى نزلت هذه الآية : ﴿ آرَعُوهُمْ لِأَبَآلِهُمْ ﴾ . أسد الغابة ( ٢٨١/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في فضائل الصحابة ( ٧٤٠/٢ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٢٢٨/١ ) ، والذهبي في سير أعلام النبلاء ( ٤٤٩/١ ) . رتوة : وفي حديث معاذ ( أنه يتقدم العلماء يوم القيامة برتوة ) أي برمية سهم . وقيل بميل . وقيل مدى البصر . وفي حديث فاطمة ( أنها أقبلت إلى النبي ﷺ فقال لها : ادني يا فاطمة ، فدنت رتوة ، ثم قال لها : ادني يا فاطمة ، فدنت رتوة ) الرتوة ههنا : الخطوة . النهاية ( ١٩٥/٢ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٩٨/٨ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٩/٢ ) ، والسيوطي في جمع الجوامع ( ٧٥٠ ) - إخلاط الطين : قال في القاموس : وطين مختلط بتبن أو بقت . انتهى منه .

- وعن طلق بن علي : بنينا مع رسول الله ﷺ في مسجد المدينة ، فقال : «قربوا اليمامي من الطين ؛ فإنه من أحسنكم له مشا ، وأشدكم له ساعدًا » (١) .

- وعن محمد بن سيرين قال : هجا رسول الله على ثلاثة رهط من المشركين ، عمرو بن العاص وعبد الله بن الزبعرى وأبو سفيان بن الحارث بن عبد المطلب ، فقال المهاجرون : يا رسول الله ، ألا تأمر عليًا أن يهجو عنا هؤلاء القوم ؟ فقال رسول الله عليه : « إذا القوم نصروا نبي الله عليه على هنالك » ، ثم قال رسول الله على : « إذا القوم نصروا نبي الله بأيديهم وأسلحتهم فبألسنتهم أحق أن ينصروه » ، فقالت الأنصار : أرادنا فأتوا حسان بن ثابت فذكروا ذلك له فأقبل يمشي ، حتى وقف على رسول الله على أن أنه مقال : يا رسول الله ، والذي بعثك بالحق ، ما أحب أن لي بمقولي ما بين صنعاء وبصري ، فقال رسول الله ، والذي بعثك بالحق ، ما أحب أن لي بمقولي ما بين صنعاء وبصري ، فقال رسول الله على بقريش ، فقال رسول الله على بقريش ، فهجاهم فقال رسول الله عن راسه على ناقة وشنقها بزمامها حتى وضعت رأسها عند قادمة الرحل ، عقال : « أين كعب ؟ » فقال كعب : ها أنا ذا يا رسول الله ، قال : « خذ » ، وفي فقال : « أنشد » فقال : « فقال

قضينا من تهامة كل ريب وخيبر ثم أجممنا السيوفا نخبرها ولو نطقت لقالت قواطعهن دوسًا أو ثقيفا

قال : فأنشد الكلمة كلها ، فقال رسول الله بَهِ اللهِ والذي نفس محمد بيده لهي أشد عليهم من رشق النبل » . قال ابن سيرين : فنبثت أن دوسًا إنما أسلمت بكلمة كعب هذه (٢) .

- وعن موسى بن على بن رباح عن أبيه أن عمر بن الخطاب خطب الناس بالجابية ، فقال : من أراد أن يسأل عن القرآن فيأت أبي بن كعب ، ومن أحب أن يسأل عن الفرائض فليأت زيد بن ثابت ، ومن أراد أن يسأل عن الفقه فليأت معاذ ابن جبل ، ومن أراد أن يسأل عن المال فليأتني ، فإن الله تعالى : جعلني له خازنًا وقاسمًا ، ألا وأني بادئ بالمهاجرين الأولين أنا وأصحابي ، فمعطيهم ، ثم بادئ

<sup>(</sup>١) أخرجه السيوطي في الجامع الكبير ( ٤٢٤/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن كثير في البداية والنهاية ( ٣٤٥/٤ ) ، والسيوطي في الجامع الكبير ( ٨٠٨/٢ ) .

بالأنصار الذين تبوؤا الدار والإيمان فمعطيهم ، ثم بادئ بأزواج النبي عَلِيَا فلا فمعطيهن فمن أسرعت به الهجرة أسرع به العطاء ، ومن أبطأ عن الهجرة أبطأ به عن العطاء فلا يلومن أحدكم إلا مناخ راحلته (١) .

- وعن الشعبي قال: كتب عمر بن الخطاب إلى العلاء بن الحضرمي وهو بالبحرين أن سر إلى عتبة بن غزوان فقد وليتك عمله ، واعلم أنك تقدم على رجل من المهاجرين الأولين الذين قد سبقت لهم من الله الحسني لم أعزله ، أن لا يكون عفيفًا صليبًا شديد البأس ولكني ظننت أنك أغنى عن المسلمين في تلك الناحية منه فاعرف له حقه ، وقد وليت قبلك رجلًا فمات قبل أن يصل ، فإن يرد الله تعالى : أن تلي وليت وإن يرد أن يلي عتبة فالخلق والأمر لله رب العالمين ، واعلم أن أمر الله محفوظ بحفظه الذي أنزله ، فانظر الذي خلقت له فاكدح له ودع ما سواه ؛ فإن الدنيا أمد والآخرة أبد فلا يشغلنك شيء مدبر خيره عن شيء باق شره ، واهرب إلى الله من سخطه ؛ فإن الله يجمع لمن يشاء الفضيلة في حكمه وعلمه ، نسأل الله لنا ولك التقوى على طاعته والنجاة من عذابه (٢) .

- وعن عمر قال: إني لأتحرج أن أستعمل الرجل وأنا أجد أقوى منه. (٣) أشهد الله على الوالي من بعدي لما رق على جماعة المسلمين ورحم صغيرهم إني لأؤمر الرجل على القوم وفيهم من هو خير منه، لأنه أيقظ عينًا وأبصر بالحرب (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى كتاب قسم الفيء والغنيمة ( ٣٤٩/٦ ) . (٢) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٦٢/٤ ) وقولة : ( عفيفًا : الاستعفاف : طلب العفاف

التعفف وهو الكف عن الحرام والسؤال من الناس: أي من طلب العفة وتكلفها أعطاه الله إياها وقيل الاستعفاف: الصبر والنزاهة عن الشيء يقال: عف يعف عفة فهو عفيف. النهاية (٣٦٤/٣). صليبًا: الصلب والصليب: الشديد وكذلك الصلب بتشديد اللام. انتهى. الصحاح للجوهري (١٦٣/١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن ( ١١٣/١٠ ) . (٤) أخرجه البيهقي في السنن ( ٤٠/٩ ) .

الدائرة الثالثة دائرة الحكومة الحقوق السياسية

# الْبَابُلْثَالِتُ حقوق الحرية

تعتبر الشريعة الإسلامية هي أول أجراس تدق في تاريخ البشرية تدعو الناس إلى الحرية ، وتخلصهم من أغلال العبودية .. فالإسلام حرر العبيد من سلطان الأغنياء وحرر الأحرار من سلطان الأهواء والشهوات ، وحرر الإنسانية من قيود الأوهام والخرافات والتقاليد والعادات . والإسلام هو أول من وضع دعائم الحرية في جميع أشكالها سواء حرية العقيدة أو الحرية المدنية أو الحرية السياسية .

وبالنسبة لحرية العقيدة فسوف نتكلم عنها في دائرة حقوق غير المسلمين في الدولة الإسلامية ، ونعرض هنا حقوق الحرية السياسية وهي تتضمن الحرية المدنية ، حيث لا يوجد فصل في التشريع الإسلامي بين الحرية المدنية والحرية السياسية ، حيث كل فرد في الأمة الإسلامية حاكم ومحكوم في نفس الوقت ، والحرية لها توازناتها في الممارسة والتطبيق مثل كل الموازين الشرعية ، حيث حرية كل إنسان تقف عند حدود حرية الآخرين ، وبالتالي فإن الحرية في صورتها المثالية تعني حقوق وواجبات ، فكل مواطن عليه واجبات تمثل حقوقًا للآخرين ، لا يختلف في ذلك الحاكم عن المحكوم ، كل بما يتفق مع حجم مسئوليته ودوره الفعال في الحياة .

إن الحرية الحقيقية تعني أمانة الكلمة ، وأمانة المسئولية ، وأمانة الاختيار ، وهذا ما تحرص علية الشريعة في كل مبادئها وتعليماتها .. وتظهر قمة تلك الحرية في قوله تعالى :

﴿ وَلَوْ شَاءً رَبُّكَ لَامَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَبِيعًا أَفَانَتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حَتَى يَكُونُوا مُوْمِنِينَ ﴾ [يونس: ٩٩] . فالله يريد بشرًا أعزاء أحرار ، يحثون الخطى إليه بانطلاقة الروح وتحررها من كل قيود العبودية للبشرية .. وتلك بداية الطريق الصحيح لعمارة الأرض بصفتهم خلفاء عن رب السماء ، وليس بصفتهم عبيدًا للشهوات والتقاليد والعادات .

ونعرض فيما يلي حقوق الحرية السياسية التي كفلتها الشريعة للمواطنين من واقع المنهاج العملى للسنة الشريفة:

٠ ٣٨ ----- حقوق الحرية

### الحق الأول : حرية اختيار الحاكم (١)

إن الدارس للتاريخ بإنصاف يعرف أن الإسلام هو أول من وضع أصول ما يسمونه « بالديموقراطية الحديثة » وفي مقدمتها حرية اختيار الحاكم ، حيث الحكم كان ينتقل بالوراثة ، ولا يد للشعب في هذا الأمر ، هذا علاوة على أن الحاكم كان يحاط بهالة من التقديس لا تجعل للمواطنين أي حقوق في حرية الانتخاب علاوة على المساءلة والحساب .. وستظل البشرية تدين للإسلام بأنه أول من أيقظ الشعوب من ذل الاستعباد ، وجعل لها الحرية في اختيار من يحكمها ، ويرسي قواعد الشورى هذا المجال .

ونعرض فيما يلي منهاج السنة الشريفة في إرساء حقوق المواطنين في حريتهم في اختيار حاكمهم وولى أمرهم . وقد سبق النبي ﷺ قواعد الانتخاب الحديثة في اختيار الحاكم ، وذلك السبق يتمثل في عرض البرنامج الذي سيسير عليه قائد الأمة :

- عن عبد الله بن عثمان بن خثيم ، أن محمد بن الأسود بن خلف أخبره ، أن أباه الأسود رأى النبي عليه يبايع الناس يوم الفتح ، قال : جلس عند قرن مسقلة فبايع الناس على الإسلام والشهادة ، قال : قلت : وما الشهادة ؟ قال : أخبرني محمد بن الأسود بن خلف أنه بايعهم على الإيمان بالله ، وشهادة أن لا إله إلا الله ، وأن محمدًا عبده ورسوله (٢) .

ويتميز البرنامج الانتخابي للنبي ﷺ أنه قابل للمناقشة ، وفي حدود استطاعة الجماهير ، أي لا يتميز بالأماني الناطحة للسحاب ، وتبعه في ذلك الصحابة الكرام ﷺ ، وهذا ما عبرت عنه السنة النبوية :

- عن جرير: أتيت النبي ﷺ فقلت له: أبايعك على السمع والطاعة فيما أحببت وفيما كرهت ، قال النبي ﷺ: « أو تستطيع ذلك يا جرير ؟ أو تطيق ذلك؟ » قال: « قل فيما استطعت فبايعني: والنصح لكل مسلم » (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: محمد الغزالي: حقوق الإنسان، عثمان عبد الكريم: معالم الثقافة الإسلامية، محمد أبو زهرة: المجتمع الإنساني في ظل الإسلامك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد فى مسنده ( ٢١٥/٣ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٣٣٥/٣ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٩٨٢٠ ) ، والطبراني في الكبير ( ٢٨٠/١ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٩٨٢٠ ) ( ٩٨٢٠ ) . (٣) أخرجه النسائي في البيعة ، باب البيعة فيما أحب وكره ( ٤١٧١ ) والطبراني في الكبير ( ٣٢٤/٢ ) .

- وعن عبد الله بن دينار قال: لما بايع الناس عبد الملك كتب إليه عبد الله بن عمر إلى عبد الله عبد الملك أمير المؤمنين المؤمنين : إنى أقر بالسمع والطاعة لعبد الله عبد الملك أمير المؤمنين على سنة الله وسنة رسوله فيما استطعت ، وإن بني قد أقروا بِذلك (١) .

- وعن ابن عمر قال : كنا إذا بايعنا النبي ﷺ على السمع والطاعة يلقننا هو فيما استطعت <sup>(٢)</sup> .

- وعن عمر بن عطية قال : أتيت عمر بن الخطاب فبايعته وأنا غلام على كتاب الله وسنة نبيه هي لنا وهي علينا فضحك وبايعني (٣) .

وحرية اختيار الحاكم يشترك فيها الرجال والنساء معًا ، وهي تدل على سبق الإسلام في إعطاء حقوق للمرأة لم تحصل عليها المرأة الأوربية إلا بعد حوالي قرن من الزمان ، أو ما يزيد على ذلك ، فقد شرعت البيعة في الكتاب الحكيم والسنة النبوية وعن طريق الاجماع :

أما في الكتاب الحكيم: فثمة آيات كريمة تحمل اسم البيعة ومشروعيتها. فقد جاء في سورة الفتح عن بيعة الرضوان، أن الذين يبايعون النبي ﷺ إنما يبايعون الله ﷺ وذلك يتضمن تعظيمًا للبيعة نفسها، واطراء وتكريمًا للمبايعين الذين يبادرون بالسمع والطاعة للنبي أو الإمام ليحكم فيهم بما أنزل الله. يقول سبحانه في ذلك: ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَنْ فَنَن نَكُنَ فَإِنَّمَا يَنكُنُ عَلَى نَفْسِمِ وَمَنَ أَوْفَى أَيْدِيمٍم فَمَن نَكَنَ فَإِنَّمَا يَنكُنُ عَلَى نَفْسِمِ وَمَن أَوْفَى أَيْدِيمٍم فَمَن نَكَنَ فَإِنَّمَا يَنكُنُ عَلَى نَفْسِمِ وَمَن أَوْفَى إِنَّمَا عَنهَدَ عَلَيْهُ اللَّه فَسَدُ أَوْفَى أَيْدِيمٍم فَمَن نَكَنَ فَإِنَّمَا يَنكُنُ عَلَى نَفْسِمِ وَمَن أَوْفَى بِمَا عَنهَدَ عَلَيْهُ اللَّه فَسَدُ أَيْدُ عَلَى اللَّه عَلْمَا اللَّه اللَّه اللَّه عَلَيْهُ اللَّه فَسَدُمْ اللَّه اللَّه عَلَى اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه عَلَيْهُ اللَّه فَسَدُمُ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَّهُ اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّهُ اللّهُ الل

ويقول سبحانه في بيعة الرضوان التي بايع فيها المسلمون النبي عَلِيْكُم تحت الشجرة بما يكشف عن رضوان الله سبحانه عن المؤمنين المبايعين : ﴿ لَقَدَّ رَفِعَ اللَّهُ عَنِ المُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَاَتَبَهُمْ فَتَحًا فَرِيبًا ﴾ [الفتح: ١٨] (1).

وكذلك قوله على النساء المؤمنات اللواتي يقبلن على الإسلام فيأتين النبي على الإسلام فيأتين النبي على الالتزام بشرع الله والوقوف عند حدوده : ﴿ يَكَأَيُّهَا النِّينُ إِذَا جَآءَكَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الأحكام ، باب كيف بيابع الإمام الناس ( ٧٢٠٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان في صحيحه ( ٤٢٨/١٠ )، والبيهقي في السنن ( ١٢١/٣ )، وأبو داود الطيالسي في مسنده ( ٢٥٦/١ ). (٣) أخرجه ابن عبد البر في التمهيد ( ٢٥٤/١٦ ).

<sup>(</sup>٤) انظر تفسير القرطبي (٢٦٧/١٦).

ٱلْمُؤْمِنَتُ يُبَايِمْنَكَ عَلَىٰ أَن لَا يُشْرِكْنَ بِاللّهِ شَيْتًا وَلَا يَسْرِفْنَ وَلَا يَرْنِينَ وَلَا يَقْتُلْنَ أَوْلَدَهُنَّ وَلَا يَشْمِينَكَ فِى مَعْرُوفِ فَبَايِعْهُنَّ وَٱسْتَغْفِرْ لَمُنَّ اللّهُ إِنَّ اللّهَ عَفُرَّدٌ نَجِيمٌ ﴾ [المتحنة: ١٢] .

### أما أدلة البيعة من السنة فهي كثيرة:

- عن ابن المنكدر سمع أميمة بنت رقيقة تقول بايعت رسول الله عليه في نسوة فقال لنا فيما استطعتن وأطقتن قلت : الله ورسوله أرحم بنا منا بأنفسنا قلت يا رسول الله عليه بايعنا قال سفيان : تعني صافحنا ، فقال رسول الله عليه : « إنما قولي لمائة المرأة كقولي لامرأة واحدة » (١) .

وتدل الأحاديث التالية على أن المبايعة ( أو انتخاب الحاكم ) ليست إجبارية ، بل اختيارية بناء على الإقناع بالمنهج :

- عن سهل بن سعد قال : بايعت النبي ﷺ أنا وأبو ذر وعبادة بن الصامت وأبو سعيد الخدري ومحمد بن مسلمة وسادس على أن لا تأخذنا في الله لومة لائم وأما السادس فاستقاله فأقاله (٢) .

- وعن محمد بن عثمان بن حوشب عن أبيه عن جده قال : لما أن أظهر الله على محمدًا على انتدبت إليه مع الناس في أربعين فارسًا مع عبد شر فقدموا عليه المدينة فقال : أيكم محمد ، قالوا هذا ، قال ما الذي جئتنا به فإن يك حقًا اتبعناك ، قال : « تقيموا الصلاة وتؤتوا الزكاة وتحقنوا الدماء وتأمروا بالمعروف وتنهوا عن المنكر » ، قال عبد شر إن هذا لحسن جميل ، مد يدك أبايعك ، فقال النبي على « ما اسمك ؟ » قال : عبد شر ، قال : « أنت عبد خير » ، وكتب معه الجواب إلى حوشب ذي ظليم فآمن (٣) .

- وعن عقبة بن عمرو الأنصاري قال : وعدنا رسول الله على أصل العقبة الأضحى ، ونحن سبعون رجلًا ، إني من أصغرهم ، فأتانا رسول الله على فقال : « أوجزوا في الخطبة ؛ فإني أخاف عليكم كفار قريش » قلنا : يا رسول الله سلنا لربك وسلنا لنفسك وسلنا لأصحابك وأخبرنا ما الثواب على الله على وعليك ؟ فقال : « أسألكم لربي أن تؤمنوا به ولا تشركوا به شيئًا ، وأسألكم أن تطيعوني أهدكم سبيل

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في السير ، باب ما جاء في بيعة النساء (١٥٩٧) ، وأحمد في مسنده (٢٥٧/٦) ، ومالك في الموطأ كتاب الجامع ، (١٨٤٢) . (٢) أخرجه المزي في تهذيب الكمال (٢٩٩/١٠) . (٣) أخرجه ابن حجر في الإصابة (١٨٥/٢) .

الرشاد ، وأسألكم لي ولأصحابي أن تواسونا في ذات أيديكم ، وأن تمنعونا مما منعتم منه أنفسكم ، فإذا فعلتم ذلك فلكم على الله الجنة وعلى » ، فمددنا أيدينا فبايعناه (١) .

وتفرض الشريعة أن تكون الخلافة عن مشورة ، فمجيء الشورى في هذه المواقف غير الطبيعية أو المألوفة ، يدل بوضوح على أنها ليست من تشريع البشر ، بل هي تشريع إلهي محض ، لا دخل لأحد من البشر فيه ، فهي : لم تشرع نتيجة سؤال أو إلحاح من الناس ، أو نزولاً على رغبتهم ، أو لأنها كانت مطلبًا شعبيًا ، بل هي هبة من الله وفضل منه شرعها رحمة بعباده لتحقيق مصالحهم ، ولتؤسس عليها دولتهم ، وليسعدوا بها في حياتهم .

وبذلك تختلف الشورى الإسلامية في نشأتها وظروفها عن الديمقراطية الغربية التي كانت ثمرة صراع طويل ومرير بين الحاكم والمحكومين ، والتي سبقتها ومهدت لها كتابات العديد من الفلاسفة والمصلحين . ولقد جاءت السنة المشرفة لتوضح ذلك :

- عن عبد الرحمن بن عوف قال : خطبنا عمر فقال : قد عرفت أن أناسًا يقولون : إن خلافة أبي بكر كانت فلتة ولكن وقى الله شرها ، وإنه لا خلافة إلا عن مشورة ، وأيما رجل بايع رجلًا مشورة لا يؤمر واحد منهما تغرة أن يقتلا ، قال شعبة : قلت لسعد : ما تغرة أن يقتلا ؟ قال : عقوبتهما أن لا يؤمر واحد منهما ، ويقولون : والرجم ، وقد رجم رسول الله يها ورجمنا ، وأنزل الله في كتابه ، ولولا أن الناس يقولون : زاد في كتاب الله لكتبته بخطي حتى ألحقه بالكتاب (٢) .

- وعن ابن عباس قال: قال لي عمر: اعقل عني ثلاثًا: الإمارة شورى، وفي فداء العرب مكان كل عبد عبد، وفي ابن الأمة عبدان وكتم ابن طاوس الثالثة (٣).

ونرى أن منهج الرسول ﷺ في الخلافة بعد انتقاله إلى الرفيق الأعلى ، هو الاختيار وليس الإجبار ، على أن يتم ذلك في ضوء منهج الشورى الذي تدعو إليه الشريعة ، بما يحقق للأمة الاتفاق المطلوب والمنهج المنشود ، فقد كان الصحابة – رضوان الله عليهم –

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٥٩/١٧ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب ابتداء أمر الأنصار والبيمة على الحرب ( ٤٧/٦ ) ، وقال : رواه الطبراني ، وفيه مجالد بن سعيد ، وحديثه حسن ، وفيه ضعف ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٩٨/١٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في السنن الكبرى ( ٧١٥١ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب مشاورة الوالي والقاضي في الأمر ( ٢٧٢/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٢٧٧/٧ ) ( ١٣٥٥ ، ١٣١٥ ) ، وابن حزم في المحلى ( ٣٨/١٠ ) .

يتشاورون فيما بينهم رغبة في بلوغ الحق ومجانبة التعثر والباطل. ومن جملة ذلك: انتخابهم لأبي بكر الصديق ليكون خليفة للمسلمين من بعد رسول الله عليه ، وذلك: في اجتماع حاشد ضمته سقيفة بني ساعدة ، وتلاقي فيه المسلمون طليعتهم من أهل الحل والعقد وهم الصفوة الرائدة من الصحابة مهاجرين وأنصارًا. وقد تجلى في اجتماع الصحابة في السقيفة علائم الاهتمام والحرص البالغين ، لما في ذلك الاجتماع من تقرير لمصير الإمامة ، وهي العنوان البارز لوحدة المسلمين وقوتهم ، على يخولهم أن يأخذوا بالزمام ، ليكونوا قادة البشرية على طريق الخير والعدل والنور .

ولقد أسفر اجتماع الفئة الرائدة من الصحابة في السقيفة بعد مناقشات ومشاورات – تزاحمت فيها الأقوال والآراء – عن انتخاب الصديق العظيم أبي بكر، ليكون خليفة للمسلمين بعد أن يبايعه المسلمون جميعًا فيما بعد . وقد عبرت السنة عن ذلك :

- عن عبد الله قال: لما قبض رسول الله على ، قالت الأنصار: منا أمير ومنكم أمير، فأتاهم عمر فقال: ألستم تعلمون أن رسول الله على قد أمر أبا بكر أن يصلي بالناس؟ فأيكم تطيب نفسه أن يتقدم أبا بكر؟ قالوا: نعوذ بالله أن نتقدم أبا بكر (١).

- وعن أبي سعيد الخدري قال : لما توفي رسول الله قام خطباء الأنصار ، فجعل الرجل منهم يقول : يا معشر المهاجرين إن رسول الله على كان إذا استعمل رجلا منكم قرن معه رجلًا منا فنرى أن يلي هذا الأمر رجلان أحدهما منكم والآخر منا ، فتتابعت خطباء الأنصار على ذلك ، فقام زيد بن ثابت فقال : إن رسول الله على كان من المهاجرين ، وإن الإمام يكون من المهاجرين ونحن أنصاره ، كما كنا أنصار رسول الله على الله يتات ، فقام أبو بكر فقال : جزاكم الله يا معشر الأنصار خيرًا ، وثبت وائلكم ، ثم قال : أما والله لو فعلتم غير ذلك لما صالحناكم ، ثم أخذ زيد بن ثابت بيد أبي بكر فقال : هذا صاحبكم فبايعوه ، ثم انطلقوا ، فلما قعد أبو بكر على المنبر نظر في وجوه القوم ، فلم ير عليًا فسأل عنه ، فقام الناس من الأنصار ، فأتوا به فقال نظر في وجوه القوم ، فلم ير عليًا فسأل عنه ، أودت أن تشق عصا المسلمين ، فقال : لا تثريب يا خليفة رسول الله فبايعه ، ثم لم ير الزبير بن العوام فسأل عنه حتى جاؤوا به فقال : ابن عمة رسول الله فبايعه ، ثم لم ير الزبير بن العوام فسأل عنه حتى جاؤوا به فقال : ابن عمة رسول الله فبايعه ، ثم لم ير الزبير بن العوام فسأل عنه حتى جاؤوا به فقال : ابن عمة رسول الله فبايعه ، ثم لم ير الزبير بن العوام فسأل عنه حتى خاؤوا به فقال : ابن عمة رسول الله فبايعه ، ثم لم ير الزبير بن العوام فسأل عنه حتى خاؤوا به فقال : ابن عمة رسول الله فبايعه ، ثم له يو الزبير أن العوام فسأل عنه حتى خاؤوا به فقال : ابن عمة رسول الله عليه في المنابق أبيه فقال : ابن عمة رسول الله في المنابق المنابق فقال المنابق فقال المنابق فقال المنابق في المنابق في النابق عمة المسلمين فقال مثل

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في الإمامة ( ٧٧٧ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٧٠/٣ ) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط الشيخين . ولم يخرجاه . وأحمد في مسنده ( ٢١/١ ) .

قوله : لا تثريب يا خليفة رسول الله فبايعاه (١) .

- وعن سالم بن عبيد - وكان من أصحاب الصفة - قال : كان أبو بكر عند رسول الله علية فقيل له : يا صاحب رسول الله توفى رسول الله علية ؟ قال : نعم ، فعلموا أنه كما قال ، ثم خرج فاجتمع المهاجرون يتشاورون فبينما هم كذلك إذ قالوا : انطلقوا بنا إلى إخواننا من الأنصار فإن لهم في هذا الحق نصيبًا ، فانطلقوا فأتوا الأنصار فقال رجل من الأنصار : منا رجل ومنكم رجل ، فقال عمر : سيفان في غمد واحد إذًا لا يصطلحان ، فأخذ بيد أبي بكر فقال : من هذا الذي له هذه الثلاث ؟ إذ هما في الغار ، من هما ؟ إذ يقول لصاحبه ، من صاحبه ؟ لا تحزن إن الله معنا ، مع من هو ؟ فبسط عمر يد أبي بكر فقال : بايعوه فبايع الناس أحسن بيعة وأجملها (٢) .

- وعن القاسم بن محمد قال : قالت عائشة تعلیم : وا رأساه ، فقال رسول الله بیلیم : « ذاك لو كان وأنا حي فأستغفر لك وأدعو لك » فقالت عائشة : وا ثكلياه ، والله إني لأظنك تحب موتي ، ولو كان ذاك لظللت آخر يومك معرسًا ببعض أزواجك ، فقال النبي بیلیم : « بل أنا وا رأساه ، لقد هممت - أو أردت - أن أرسل إلى أبي بكر وابنه فأعهد ؛ أن يقول القائلون ، أو يتمنى المتمنون ، ثم قلت يأبى الله ، ويدفع المؤمنون « - أو » يدفع الله ، ويأبى المؤمنون » ( ) .

وقد اتبع الخلفاء الراشدون منهج الرسول عَيِّكِ فلم يعينوا فردًا على الحكم ضد

<sup>(</sup>١) راجع ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٢١٢/٣ ) ، والحاكم في المستدرك كتاب معرفة الصحابة (٧٦/٣ ) وقال : صحيح على شرط الشيخين . (٢) أخرجه البيهقي في السنن ١٢٥/٨ . (٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ١١٤/١ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب الإمام يضمن والمعلم يغرم من صار مقتولًا بتعزير الإمام وتأديب المعلم ( ١٦٣/٣ ) ، وابن أبي عاصم في السنة ( ٢٥٦/٢ ) ، وقوله : بجرانه : أي قر قراره واستقام كما أن البعير إذا برك واستراح مد عنقه على الأرض . النهاية ( ٢٦٣١ ) . (٤) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الأحكام ، باب الاستخلاف ( ٧٢١٧ ) ، والبيهقي في السنن ، باب المريض يقول : وا رأساه أو إني وجع أو اشتد بي الوجع ( ٣٧٨/٣ ) .

إرادة الشعب ، بل تركوا الأمر شورى بين المسلمين ، على أن مظاهر الشورى في زمن الحلفاء الراشدين كانت كثيرة لا يتسع لذكرها المجال هنا . ويشهد لذلك نماذج كثيرة من نماذج المشاورة لاستخلاص الرأي السديد . المشاورة التي مارسها الخلفاء الراشدون عما ليس فيه نص من كتاب ولاسنة ، والتي حفلت بها سيرة أولئك الخلفاء الأبرار . فإنه ما كان من أمور دنيوية كوقائع الحرب بما لها من نتائج ومقتضيات ، كالأسرى والخراج وغير ذلك إلا وكان الخلفاء الراشدون ، وفي طليعتهم أبو بكر وعمر ، يستشيرون فيه أهل الرأي والعلم من الصحابة . وقد وضحت كتب السنة ذلك :

- عن على بن أبي طالب على ، أن عبد الرحمن بن عوف ، قال لأصحاب الشورى : هل لكم أن أختار لكم وأنتقل منها ؟ فقال على : أنا أول من رضى ؛ فإني سمعت رسول الله على يقول لك : « أنت أمين في أهل السماء ، أمين في أهل الأرض » (١) .

- وعن ابن عمر قال : حضرت أبي حين أصيب ، فأثنوا عليه وقالوا : جزاك الله خيرًا ، فقال : راغب وراهب ، قالوا : استخلف ، فقال : أتحمل أمركم حيًا وميتًا ؟ لوددت أن حظي منها الكفاف لا علي ولا لي ، فإن أستخلف فقد استخلف من هو خير مني ؟ من هو خير مني أبا بكر - وإن أترككم فقد ترككم من هو خير مني ؟ رسول الله عليه الله عليه على عبد الله على الله

- وعن أبي رافع: أن عمر بن الخطاب كان مستندًا إلى ابن عباس وعنده ابن عمر وسعيد بن زيد فقال: اعلموا أني لم أقل في الكلالة شيئًا، ولم أستخلف من بعدي أحدًا، وأنه من أدرك وفاتي من سبي العرب؛ فهو حرّ من مال الله كان ، فقال سعيد بن زيد: أما إنك لو أشرت برجل من المسلمين لأتمنك الناس، وقد فعل ذلك أبو بكر كا وأتمنه الناس، فقال عمر كان : قد رأيت من أصحابي حرصًا سيئًا، وإني جاعل هذا الأمر إلى هؤلاء النفر الستة الذين مات رسول الله يهيئًا وهو عنهم راض، ثم قال عمر في : لو أدركني أحد رجلين ثم

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٣٥٠/٣) ، وقال : صحيح على شرطهما ولم يخرجاه . وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ١٤٣/٣) ) ، وابن عبد البر في الاستيعاب ( ٨٤٦/٢ ) .

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في الأحكام ، باب الاستخلاف ( ۷۲۱۸ ) ، ومسلم في صحيحه كتاب الإمارة باب الاستخلاف وتركه ( ۱۸۲۳ ) .

جعلت هذا الأمر إليه لوثقت به: سالم مولى أبي حذيفة ، وأبو عبيدة بن الجراح <sup>(١)</sup> .

- وعن المسور بن مخرمة قال : كان عمر بن الخطاب وهو صحيح ، يسأل أن يستخلف فيأبي فصعد يومًا المنبر ، فتكلم بكلمات وقال : إن مت فأمركم إلى هؤلاء النفر الستة الذين فارقوا رسول اللَّه ﷺ وهو عنهم راض : على بن أبي طالب ونظيره الزبير بن العوام وعبد الرحمن بن عوف ونظيره عثمان بن عفان وطلحة بن عبيد الله ونظيره سعد بن مالك ، ألا وإني أوصيكم بتقوى اللَّه في الحكم والعدل في القسم (٢).

- وعن صعصعة بن صوحان قال : دخلنا على علي حين ضربه ابن ملجم فقلنا : يا أمير المؤمنين ، استخلف علينا ، قال : أترككم كما ترككم رسول اللَّه عَلِيْكُ ، قلنا : يا رسول اللَّه ، استخلف علينا ، قال : إن يعلم اللَّه فيكم خيرًا يولُّ عليكم خياركم ، قال على : فعلم الله فينا خيرًا فولى علينا أبا بكر (٣) .

ونرى في منهاج الخلفاء الراشدين : أنهم لم يجبروا من رفض المبايعة على العدول عن رأيه وذلك لمنع القلائل والفتن بعد الاختيار حرصًا على أمن الأمة ووحدتها السياسية ، وتدعيمًا لمبدأ حرية اختيار الحاكم :

ونرى ذلك واضحًا فيما رواه الزبير بن المنذر بن أبي أسيد الساعدي أن أبا بكر بعث إلى سعد بن عبادة أن أقبل فبايع ، فقد بايع الناس وبايع قومك ، فقال : لا واللَّه لا أبايع حتى أراميكم بما في كنانتي وأقاتلكم بمن تبعني من قومي وعشيرتي ، فلما جاء الخبر إلى أبي بكر قال بشير بن سعد : يا خليفة رسول اللَّه ؛ إنه قد أبي ولج <sup>(١)</sup> وليس بمبايعكم أو يقتل ولن يقتل حتى يقتل معه ولده وعشيرته ولن يقتلوا حتى تقتل الخزرج ولن تقتل الخزرج حتى تقتل الأوس فلا تحركوه ، فقد استقام لكم الأمر فإنه ليس بضاركم إنما هو رجل وحده ما ترك ، فقبل أبو بكر نصيحة بشير فترك سعدًا ، فلما ولي عمر لقيه ذات يوم في طريق المدينة فقال : إيه (°) يا سعد ، فقال ( سعد ) :

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٠/١ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب وصية عمر ﷺ (٢٢٠/٤ ) ، (٢) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٦١/٣ ) . وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٤٢/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البزار في مسنده ( ٩٣/٣ ) ، وأبو يعلى في مسنده ( ٢٨٤/١ ) ، وأبو بكر الخلال في السنة ( ٢٧٣/١ ) .

<sup>(</sup>٤) ولج : لججت بالكسر لجاجًا ولجاجة بفتح اللام فيهما فأنت لجوج ، ولجوجة والهاء للمبالغة ،

ولججت بالفتح تلج بالكسر لغة ، والملاجة : التمادي في الخصومة . المختار من صحاح اللغة ( ٤٦٨ ) .

<sup>(</sup>٥) إيه : هذه كلمة يراد بها الاستزادة ، وهي مبنية على الكسر ، فإذا وصلت نونت فقلت : إيه حدثنا ، =

إيه يا عمر ، فقال عمر : أنت صاحب ما أنت صاحبه ، فقال سعد : نعم أنا ذلك ، وقد أفضى إليك هذا الأمر ، كان والله صاحبك أحب إلينا منك وقد أصبحت والله كارهًا لجوارك ، فقال عمر : إنه من كره جوار جار تحول عنه ، فقال سعد : أما أني غير ( مستنسئ ) بذلك وأنا متحول إلى جوار من هو خير منك ( قال ) فلم يلبث إلا قليلًا حتى خرج (مهاجرًا ) إلى الشام في أول خلافة عمر فمات بحوران (١) .

- وعن سويد بن غفلة قال : دخل أبو سفيان على على والعباس فقال : يا على وأنت يا عباس ما بال هذا الأمر في أذل قبيلة من قريش وقلها (٢) والله لئن شئت لاملأنها عليه خيلاً ورجالاً ، فقال له على : لا والله ما أريد أن تملأها عليه خيلاً ورجالاً ، ولولا أنا رأينا أبا بكر لذلك أهلا ما خليناه وإياها ، يا أبا سفيان ، إن المؤمنين قوم نصحة بعضهم لبعض متوادون وإن بعدت ديارهم وأبدانهم ، وإن المنافقين قوم غششة بعضهم لبعض (٣) .

وعن أم خالد بنت خالد بن سعيد بن العاص قالت : قدم أبي من اليمن إلى المدينة بعد أن بويع لأبي بكر ، فقال لعلي وعثمان : أرضيتم بني عبد مناف أن يلي هذا الأمر عليكم غيركم ؟ فنقلها عمر إلى أبي بكر فلم يحملها أبو بكر على خالد وحملها عمر عليه ، وأقام خالد ثلاثة أشهر لم يبايع أبا بكر ثم مرّ عليه أبو بكر بعد ذلك مظهرًا هو عليه وهو في داره فسلم عليه فقال له خالد : أتحب أن أبايعك ؟ فقال أبو بكر : أحب أن تدخل في صالح ما دخل فيه المسلمون ، فقال : موعدك العشية أبايعك ، فجاء وأبو بكر على المنبر فبايعه وكان رأي أبي بكر فيه حسنًا وكان معظمًا له ، فلما بعث أبو بكر الجنود إلى الشام عقد له على المسلمين وجاء باللواء إلى بيته ، فكلم عمر أبا بكر فقال : تولى خالدًا وهو القائل ما قال ؟ فلم يزل به حتى أرسل أبا أروى الدوسي ، فقال : إن خليفة رسول الله عليه يقول لك : اردد إلينا أرسل أبا أروى الدوسي ، فقال : إن خليفة رسول الله عليه وأن المليم لغيرك فما شعرت إلا بأبي بكر داخل على أبي يتعذر إليه ويعزم عليه أن لا يذكر عمر فما شعرت إلا بأبي بكر داخل على أبي يتعذر إليه ويعزم عليه أن لا يذكر عمر

<sup>=</sup> وإذا قلت : إيهًا بالنصب فإنما تأمره بالسكوت النهاية ( ٨٧/١ ) .

<sup>(</sup>١) بحوران : حوران بالفتح وسكون الواو موضع بالشام . المختار من صحاح اللغة ( ١٢٤ ) ، باب ما يين الحاصرتين من الطبقات الكبرى لابن سعد ( ٦١٦/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) وقلها: القل بالضم: القلة ، كالذل والذلة . النهاية ( ١٠٤/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ( ١٤١/٣٠ ) ط . دار الفكر . وأحمد بن عبد الله الطبري في الرياض النضرة ( ١٧٨/٢ ) .

بحرف ، فواللَّه ما زال أبي يترحم على عمر حتى مات (١) .

ونلحظ من قواعد المبايعة الإسلامية ( الانتخاب ) حرية ترشيح أكثر من واحد في نفس الوقت ، وهذا يدل على مدى الحرية التي سمحت بها الشريعة الإسلامية :

- عن محمد بن سيرين: أن رجلًا من بني زريق قال: لما كان ذلك اليوم خرج أبو بكر وعمر حتى أتوا الأنصار فقال: يا معشر الأنصار، إنا لا ننكر حقكم ولا ينكر حقكم مؤمن وإنا والله ما أصبنا خيرًا إلا شاركتمونا فيه، ولكن لا ترضى العرب ولا تقر إلى على رجل من قريش لأنهم أفصح الناس ألسنة؛ وأحسن الناس وجوهًا وأوسط العرب دارًا وأكثر الناس شحمة في العرب، فهلموا إلى عمر فبايعوه، فقالوا: لا، فقال عمر: فلم ؟ فقالوا: نخاف الأثرة فقال: أما ما عشت فلا بايعوا أبا بكر، فقال أبو بكر لعمر: أنت أقوى مني، فقال عمر: أنت أفضل مني، فقالاها الثانية، فلما كانت الثالثة قال له عمر: إن قوتي لك مع فضلك، فبايعوا أبا بكر، وأتى الناس عند بيعة أبي بكر أبا عبيدة بن الجراح فقال: تأتوني وفيكم ثاني

وعن إبراهيم التيمي قال: لما قبض رسول الله على أتى عمر أبا عبيدة بن الجراح فقال: ابسط يدك فلأبايعك، فإنك أمين هذه الأمة على لسان رسول الله على فقال أبو عبيدة لعمر: ما رأيت لك فهة (٢) قبلها منذ أسلمت، أتبايعني وفيكم الصديق وثانى اثنين (١).

### الحق الثاني : حرية النقد والتعبير عن الرأي

إن هذا الحق الذي أقرته الشريعة لكافة مواطني الأمة الإسلامية ، يعني تكوين رأي عام ناضج إيجابي ، يكون سياجًا يحمي السلطة الحاكمة من جنوح الهوى أو شطط الفكر .. وهذا الحق يتميز فيه الإسلام بالسبق الذي ليس له مثيل ، سواء في الكيفية أو التوقيت الذي ظهر فيه نور الإسلام .. ويسجل لنا القرآن موقف نبي عظيم وهو

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٩٧/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٣٣/٧ ) .

 <sup>(</sup>٣) فهة : الفهة : السقطة والجهلة . يقال : فه الرجل يفه فهاهة وفهة ، فهو فه وفهيه : إذا جاءت منه سقطة من العي وغيره . النهاية ( ٤٨٢/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ١٨١/٣ ) ، وابن الجوزي في صفوة الصفوة ( ٢٥٧/١ ) ، وأحمد بن عبد الله الطبري في الرياض النضرة ( ١٧٩/٢ ) .

وإذا كان الإسلام دعا إلى حرية الفكر فقد أتبعها بحرية التعبير عن الرأي سواء كان ذلك بالقول أو بالفعل أو بشتى أنواع التعبير .

# ونعرض فيما يلي كيف مارس المسلمون في صدر الإسلام ذلك الحق ، وساعدهم النبي عليه وكذلك الخلفاء الراشدون على تلك الممارسة في ديموقراطية رائعة :

- عن سعيد بن يسار قال: بلغ عمر أن رجلًا بالشام يزعم أنه مؤمن ، فكتب عمر فقدم على عمر فقال: أنت الذي تزعم أنك مؤمن ؟ قال: هل كان الناس على عهد النبي على إلا على ثلاثة منازل: مؤمن ، وكافر ، ومنافق ؟ ، والله ما أنا بكافر ، ولا نافقت . فقال عمر: ابسط يدك ؛ رضًا بما قال (٣) .

- وعن ابن عباس قال: بعث رسول عليه خالد بن الوليد في سرية ومعه في السرية عمار بن ياسر إلى حي من قريش أو قيس حتى إذا دنوا من القوم جاءهم النذير، فهربوا وثبت رجل منهم كان قد أسلم هو وأهل بيته، فقال لأهله: كونوا على رحلي حتى

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك: محمد الغزالي - حقوق الإنسان، عبد الكريم عثمان: معلام الثقافة الإسلامية - عبد الواحد الفار: لمحات عن حقوق الإنسان في الإسلام - محمد الطاهر بن عاشور: مقاصد الشريعة. (٢) عبد الواحد الفار: لمحات عن حقوق الإنسان في الإسلام بحث ضمن كتاب الإنسان دراسات عن العالم العربي ( ٦١/٣) .

<sup>(</sup>٣) أخرجُه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٦٩/٦ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ١٥٧/٢ ) .

آتيكم فانطلق حتى دخل في العسكر ، فدخل على عمار بن ياسر ، فقال : يا أبا اليقظان : إني قد أسلمت وأهل بيتي فهل ذلك نافعي ؟ أم أذهب كما ذهب قومي فقال له عمار : أقم فأنت آمن ، فرجع الرجل فقام وصبحهم خالد بن الوليد فوجد القوم قد نذروا وذهبوا ، فأخذ الرجل ، فقال له عمار : إنه ليس لك على الرجل سبيل ، وإني قد أمنته ، وقد أسلم ، قال : وما أنت وذاك ؟ أتجير علي وأنا الأمير ؟ قال : نعم أجير عليك وأنت الأمير ، إن الرجل قد أسلم ، ولو شاء لذهب كما ذهب قومه ، فتنازعا في ذلك حتى قدما المدينة ، فاجتمعا عند رسول الله عليه ، فذكر عمار للنبي أيلي الذي كان من أمر الرجل ، فأجاز أمان عمار ، ونهي يومئذ أن يجير رجل على أيستمني هذا العبد عندك ؟ أما والله لولاك ما شتمني ، فقال النبي عليه : كف يا خالد أيشتمني هذا العبد عندك ؟ أما والله لولاك ما شتمني ، فقال النبي عليه : كف يا خالد أيشتمني هذا العبد عندك ؟ أما والله لولاك ما شتمني ، فقال النبي عليه : كف يا خالد فانطلق ، فاتبعه خالد ، وأخذ بثوبه ، فلم يزل يترضاه حتى رضى عنه ، قال وفيه نزلت فانطلق ، فاتبعه خالد ، وأخذ بثوبه ، فلم يزل يترضاه حتى رضى عنه ، قال وفيه نزلت في يَا أَيُهُم الله وأليه الله وأليه الأمني مِنكُم في تَني و مَد وُد وه السرايا الله و كارتشول فأولي الأمني مِنكُم في نتى و مُد ود وه السرايا و كارتشول هو الذي يقضي فيه (١) .

- وعن الشعبي : أن عمر بن الخطاب قال : إني لأبغض فلانًا ، فقيل للرجل : ما شأن عمر يبغضك ؟ ، فلما كثر القوم في الدار ، جاء فقال يا عمر أفتقت في الإسلام فتقًا ؟ قال : لا ، قال : فجنيت جناية ؟ قال : لا ، قال : أحدثت حدثًا ؟ قال : لا ، قال : فعلام تبغضني ؟ وقال الله : ﴿ وَٱلَّذِينَ يُوَدُّونِ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ قال : لا ، قال : فعلام تبغضني ؟ وقال الله : ﴿ وَٱلَّذِينَ يُوَدُّونِ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا آكَتَسَبُوا فَقَدِ آذيتني فلا غفرها لي غفرها الله لك ، فقال عمر : صدق والله ما فتق فتقًا ، ولا ، ولا ، فاغفرها لي ، فلم يزل به حتى غفر له (٢) .

- وعن جبير بن نفير أن نفرًا قالوا لعمر بن الخطاب : واللَّه ما رأينا رجلًا أقضى بالقسط ولا أقول بالحق ولا أشد على المنافقين منك يا أمير المؤمنين ! فأنت خير الناس بعد رسول اللَّه ﷺ ، فقال عوف بن مالك : كذبتم ، واللَّه ! لقد رأينا خيرًا منه بعد

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره ( ١٤٨/٥ ) ، وابن كثير في تفسيره ( ١٩/١ ) ، وابن عساكر في تاريخ دمشق ( ١٠٤/٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه السيوطي في الدر المنثور ( ٦٥٨/٦ ) ، وعزاه إلى ابن المنذر .

النبي ﷺ ، فقال : من هو يا عوف ؟ فقال : أبو بكر ، فقال عمر : صدق عوف وكذبتم ، والله ، لقد كان أبو بكر أطيب من ريح المسك وأنا أضل من بعير أهلي (١) .

ومن ضوابط حرية النقد والتعبير عن الرأي أنها يجب أن تكون منضبطة بآداب الشرع ، وقد وضحت السنة النبوية تلك الضوابط :

- ومن ذلك ما روى عن أبي أمامة قال : أتى رجل رسول الله على وهو يرمى الجمرة ، فقال : يا رسول الله ، أي الجهاد أحب إلى الله على ؟ قال : فسكت عنه ، حتى إذا رمى الثانية عرض له ، فقال : يا رسول الله ، أي الجهاد أحب إلى الله على ؟ ، قال : فسكت عنه ، ثم مضى رسول الله على ، حتى إذا اعترض في الجمرة الثالثة عرض له ، فقال : يا رسول الله ، أي الجهاد أحب إلى الله على ؟ قال : « كلمة حق تقال لإمام جائر » (٢) .

- وعن أبى عبيدة قال : قال رسول اللَّه عَلَيْهِ : « إِن بني إِسرائيل لما وقع فيهم النقص ، كان الرجل فيهم يرى أخاه على الذنب فينهاه عنه ، فإذا كان الغد لم يمنعه ما رأى منه أن يكون أكيله وشريبه وخليطه ؛ فضرب اللَّهقلوب بعضهم ببعض ، ونزل فيهم القرآن فقال : ﴿ لُعِنَ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَعِيسَى اللَّهِ مَا اللَّهُ اللهِ اللهُ ال

- وعن أبى سعيد قال: قال رسول اللَّه عَلِيْكِم : « لا يحقر أحدكم نفسه » قالوا: يا رسول اللَّه ، كيف يحقر أحدنا نفسه ؟ قال: « يرى أمرًا للَّه عليه فيه مقال ثم لا يقول فيه ، فيقول اللَّه عَلَىٰ له يوم القيامة: ما منعك أن تقول في كذا وكذا ؟ فيقول: خشية الناس ، فيقول: فإياى كنت أحق أن تخشى » (أ) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى في التاريخ الكبير (٢٦٦/٤) وأبو نعيم في حلية الأولياء ١٣٤/٥ والطبراني في مسند الشاميين (١٨٢/٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٥١/٥ ) والطبرانى في الكبير ( ٣٣٨/٨ ) والبيهقي في السنن ( ٩١/١٠ ) . (٣) أخرجه أبو داود في الملاحم باب الأمر والنهي ( ٤٣٣٦ ) وابن ماجه في الفتن باب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ( ٤٠٠٦ ) وأحمد في مسنده ( ٣٩١/١ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده (٣٠/٣، ٤٧، ٩١، ٤) ، ابن ماجه في الفتن ، باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر (٤٠٠٨) .

وعن عبد الله بن عمرو ، سمعت رسول الله على يال يقول : « إذا رأيتم أمتي تهاب الظالم أن تقول له إنك أنت ظالم ؛ فقد تودع منهم » (١) .

ونعرض كيف وصل حق المواطن أن يواجه الحاكم – رغم أن ذلك المواطن على خطأ شرعي – ومع ذلك فقد أعطت له الشريعة الحق في تلك المواجهة :

ونرى ذلك فيما رواه عبد الرزاق في مصنفه عن أبي قلابة أن عمر حدث أن أبا محجن الثقفي يشرب الخمر في بيته ، هو وأصحاب له ، فانطلق عمر حتى دخل عليه فإذا ليس عنده إلا رجل ، فقال أبو محجن : يا أمير المؤمنين ، إن هذا لا يحل لك ، قد نهاك الله عن التجسس ، فقال عمر : ما يقال هذا ؟ فقال له زيد بن ثابت وعبد الرحمن ابن الأرقم : صدق يا أمير المؤمنين ، هذا من التجسس ، فخرج عمر وتركه (٢) .

وقد كفلت السنة الشريفة الضمانات الكافية لحماية هذا الحق ، بحيث بدأ الرسول بنفسه ، واتبعه الخلفاء الراشدون :

- عن الأسود بن سريع ، أن النبي ﷺ أتي بأسير فقال : « اللهم إني أتوب إليك ولا أتوب إليك أتوب إليك أوب إليك أوب إلى محمد » ، فقال النبي ﷺ : « عرف الحق لأهله » (٣) .

- وعن أبي برزة الأسلمي أنه قال: كنا عند أبي بكر الصديق ، فغضب على رجل من المسلمين فاشتد غضبه عليه جدًّا ، فلما رأيت ذلك قلت : يا خليفة رسول الله أضرب عنقه ؟ فلما ذكرت القتل أضرب عن ذلك الحديث أجمع إلى غير ذلك من النحو ، فلما تفرقنا أرسل إلي ، فقال : يا أبا برزة ، ما قلت ؟ - ونسيت الذي قلت - قلت : ذكرنيه ، قال : أما تذكر ما قلت ؟ قلت : لا والله ، قال : أرأيت حين رأيتني غضبت على رجل ، فقلت : أضرب عنقه يا خليفة رسول الله ؟ أما تذكر ذلك ؟ أو كنت فاعلاً ذلك ؟ قلت : نعم والله ، والآن إن أمرتني فعلت ، قال : والله ما هي لأحد بعد محمد (٤) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٩٠/٢ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٩٦/٤ ) ، وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٢٣٢/١٠ ) ، والقرطبي في تفسيره ( ٣٣٣/١٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٣٥/٣ ) ، والطبراني في الكبير ( ٢٨٦/١ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٢٨٤/٤ ) ، هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه .

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي في السنن تحريم الدم ، باب ذكر الاختلاف على الأعمش ( ٤٠٧٧) ، وأحمد في مسنده ( ٩/١) . وأبو يعلى في مسنده ( ٨٤/١ ) .

- وعن جابر بن عبد اللَّه قال : أتى رجل رسول اللَّه عَلِيْتُهِ بالجعرانة منصرفه من حنين وفى ثوب بلال فضة ورسول اللَّه عَلِيْتُهِ يقبض منها يعطي الناس ، فقال : يا محمد اعدل ، قال : « ويلك ومن يعدل إذا لم أكن أعدل ؟ لقد خبت وخسرت إن لم أكن أعدل » فقال عمر بن الخطاب في : دعني يا رسول اللَّه ، فأقتل هذا المنافق ، فقال : « معاذ اللَّه أن يتحدث الناس أني أقتل أصحابي ، إن هذا وأصحابه يقرءون القرآن لا يجاوز حناجرهم ، يمرقون منه كما يمرق السهم من الرمية » (١) .

وتظهر آثار هذا الحق الإيجابية في الممارسة الفعلية ، كيف أنها تهدف إلى تحقيق المصلحة العامة للمسلمين ، وذلك فيما رواه ابن حجر في الإصابة عن عبيدة قال : جاء عيينة بن حصن والأقرع بن حابس إلى أبي بكر فقالا : يا خليفة رسول الله ، إن عندنا أرضًا سبخة ليس فيها كلاء ولا منفعة ، فإذا رأيت أن تقطعناها ؟ لعلنا نحرثها ونزرعها فأقطعها إياهما ، وكتب لهما عليه كتابًا ، وأشهد فيه عمر وليس في القوم ، فانطلقا إلى عمر ليشهداه ، فلما سمع عمر ما في الكتاب تناوله من أيديهما ، ثم تفل فيه ومحاه فتذمرًا ، وقالا : مقالة سيئة ، قال عمر : إن رسول الله عِلَيْتِهِ كان يتألفكما والإسلام يومئذ ذليل ، وإن الله قد أعز الإسلام ، فاذهبا فاجهدا جهدكما لا أرعى الله عليكما إن رعيتما ، فأقبلا إلى أبي بكر وهما يتذمران ، فقالا : والله ما ندري أنت الخليفة أم عمر ؟ فقال : بل هو ، ولو شاء كان ، فجاء عمر مغضبًا حتى وقف على أبي بكر ، فقال : أخبرني عن هذه الأرض التي اقطعتها هذين الرجلين ، أرض هي لك خاصة أم هي بين المسلمين عامة ؟ قال : بل هي بين المسلمين عامة ، قال : فما حملك أن تخص هذين بها دون جماعة المسلمين ؟ قال : استشرت هؤلاء الذين حولى ، فأشاروا على بذلك ، قال : فإذا استشرت هؤلاء الذين حولك ؟ أو كل المسلمين أوسعت مشورة ورضًا ؟ فقال أبوبكر: قد كنت قلت لك إنك أقوى على هذا مني ، ولكنك غلبتني <sup>(٢)</sup> .

كما تظهر آثار هذا الحق في توجيه قرارت الحاكم بما يحافظ على أمانة الكلمة وهيبة الأمة : \_

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الزكاة باب ذكر الخوارج وصفاتهم ( ١٠٦٣ ) ، والنسائي في السنن الكبرى ( ٨٠٨٧ ) ، والطبراني في الكبير ( ٢٠٠/٢ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حجر في الإصابة ( ٧٦٩/٤ ) بلفظه ، وبنحوه : البيهقي في السنن ( ٢٠/٧ ) ،
 والسيوطي في الدر المنثور ( ٢٢٤/٤ ) .

- وذلك فيما روي عن أنس بن مالك ، قال : حاصرنا تستر فنزل الهرمزان على حكم عمر ، فقدمت به على عمر ، فقال له عمر : تكلم ، فقال : كلام حي أم كلام ميت ؟ قال تكلم لا بأس ، فتكلم ، فلما أحسست أن يقتله قلت : ليس إلى قتله سبيل ، قد قلت له : تكلم لا بأس ، فقال عمر : ارتشيت وأصبت منه ؟ فقلت : والله ما ارتشيت ولا أصبت منه ، فقال : لتأتين على ما شهدت به لغيرك أو لأبدأن بعقوبتك ، فخرجت فلقيت الزبير بن العوام ، فشهد معي وأمسك عمر السلم الهرمزان وفرض له (١) .

## كما تظهر آثار هذا الحق في توجيه الحاكم إلى عدالة توزيع الثروات :

- عن هشام بن حسان ، قال قال محمد بن مسلمة : توجهت إلى المسجد فرأيت رجلًا من قريش عليه حلة ، فقلت : من كساك هذه ؟ قال : أمير المؤمنين ، قال : فدخل المسجد فرفع صوته بالتكبير ، فقال : الله أكبر صدق الله ورسوله ، قال : فله أكبر صدق الله ورسوله ، قال : فله أكبر صدق الله ورسوله ، قال : فسمع عمر صوته ، فبعث إليه أن ائتني ، فقال : حتى أصلي ركعتين ، فدخل في الصلاة ، وجاء عمر وأنا أعزم على نفسي أن لا آتيه حتى أصلي ركعتين ، فدخل في الصلاة ، وجاء عمر فقعد إلى جنبه فلما قضى صلاته قال : أخبرني عن رفعك صوتك في مصلى رسول فقعد إلى جنبه فلما قضى صلاته قال : أخبرني عن رفعك صوتك في مصلى رسول الله عليه بالتكبير وقولك صدق الله ورسوله ما هذا ؟ قال : يا أمير المؤمنين ، أقبلت أريد المسجد فاستقبلني فلان ابن فلان القرشي عليه حلة ، قلت : من كساك هذه ؟ قال : أمير المؤمنين ، فجاوزت ، فاستقبلني فلان ابن فلان ابن فلان الأنصاري عليه حلة دون الحلتين ، فقلت من كساك هذه ؟ قال : أمير المؤمنين ، إن رسول الله عليه حلة دون الحلتين ، فقلت من كساك هذه ؟ قال : أمير المؤمنين ، إن رسول الله عليه حلة دون الحلتين ، فقلت من كساك هذه ؟ قال : أمير المؤمنين ، إن رسول الله عليه حلة دون الحلتين ، فقلت من كساك هذه ؟ قال : أمير المؤمنين ، إن رسول الله عليه حلة دون الحلتين ، فقلت من كساك هذه ؟ قال : أمير المؤمنين ، قال : فما يديك عمر ، ثم قال : أستغفر الله والله ولا أعود قال : فما يا أمير المؤمنين ، قال : استغفر الله والله ولا أعود قال : فما رئى بعد ذلك اليوم فضل رجلًا من قريش على رجل من الأنصار (٢٠) .

وتظهر نتاثج الحق في حماية المواطن من الأحكام الجائرة :

- عن أبي ظبيان الجنبي ، أن عمر بن الخطاب ﷺ أتي بامرأة قد زنت فأمر

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن ( ٩٦/٩ ) ، والشافعي في مسنده ( ٣١٧/١ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢١١/٦ ) – تستر : بضم التاء وسكون السين وفتح التاء الثانية . انتهى . قاموس جزء أول .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ( ٢٧٨/٥٥ ) ط/ دار الفكر .

برجمها ، فذهبوا بها ليرجموها فلقيهم علي ﴿ ، فقال : ما هذه ؟ قالوا : زنت ، فأمر عمر برجمها ، فانتزعها علي من أيديهم وردهم ، فرجعوا إلى عمر ﴿ ، فقال : ما ردكم ؟ قالوا : ردنا علي ﴿ ، قال : ما فعل هذا علي إلا لشيء قد علمه ، فأرسل إلى علي ، فجاء وهو شبه المغضب ، فقال : ما لك رددت هؤلاء ؟ قال : أما سمعت رسول الله وقول : « رفع القلم عن ثلاثة : عن النائم حتى يستيقظ ، أما سمعت رسول الله وعن المبتلي حتى يعقل ؟ » ، قال : بلى ، قال علي ﴿ ، قال : فأن عمر : لا أدري ، قال : وأنا لا أدري ، قال : وأنا لا أدري ، فلم يرجمها (١) .

- وعن عبد الله بن يسار قال: أراد عمر بن عبد العزيز أن يقطع رجلًا سرق دجاجة، فقال له أبو سلمة بن عبد الرحمن: إن عثمان بن عفان كان لا يقطع في الطير (٢).

- وعن ابن عباس قال : إني لصاحب المرأة التي أتي بها عمر وضعت لستة أشهر فأنكر الناس ذلك فقلت لعمر : لم تظلم ، فقال : كيف ؟ قلت له : اقرأ : ﴿ وَوَصَّيْنَا الْإِنْكُنَ بِالِدَيْدِ إِحْسَنُا مَّ مَلَتُهُ أَمَّهُ كُرُهُا وَوَضَعَتْهُ كُرُهُا وَصَلَهُمْ وَفِصَلُهُمْ ثَلَتُونَ شَهَراً ﴾ الإنكن بِالدَيْدِ إِحْسَنُا مَلَتُهُ أَمَّهُم كُرُهُا وَوَضَعَتْهُ كُرُهُا وَوَضَعَتْهُ كُرُهُا وَوَضَعَتْهُ كُرُهُا وَوَضَعَتْهُ وَفِصَلُهُمْ ثَلَتُونَ شَهَراً ﴾ [البقرة: ٢٣٣] كم الأحقاف: ١٥] كم المحقاف: ١٥] علم المحول ؟ قال : سنة ، قلت : كم السنة ؟ قال : اثنا عشر شهرًا ، قلت : فأربعة الحول ؟ قال : سنة ، قلت : كم السنة ؟ قال : اثنا عشر شهرًا ، قلت : فأربعة

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٥٥/١ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ١٢٢٨٨ ) ، والدارقطني في السنن ( ١٣٢٨٨ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٢٢٠/١٠ )، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٥٢٣/٥ )، وابن حزم في المحلمي ( ٣٣٣/١١ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب السارق يعود فيسرق ثانيًا وثالثًا ( ٢٧٤/٨ ) ، وابن قدامة في المغني ( ١١٠/٩ ) .

وعشرون شهرًا حولان كاملان ويؤخر من الحمل ما شاء الله ويقدم فاستراح عمر إلى قولى (١) .

وتحظى المرأة في الشريعة بنفس الحق في النقد والتعبير عن الرأي ، وذلك لأن حرية المرأة في التعبير عن رأيها ، نابعة من اهتمام الإسلام اهتمامًا بالغًا بحرية الفكر ، وما ينبع عنها من حرية الرأي والعقيدة . فالعقل هو خاصة الإنسان وامتيازه وشرفه ، وهو مناط التكليف والخطاب الإلهي بالأمر والنهي والوعيد . فالله يخاطب في الإنسان عقله ، ويضيء الطريق أمام العقل بنور الشرع . فبالعقل كان الإنسان إنسانًا وكان امتيازه على غيره . وللإنسان الحق في أن يفكر تفكيرًا مستقلًا ، في جميع ما يكتنفه من شئون ، وما يقع تحت إدراكه من ظواهر ، وأن يأخذ بما يهديه إليه فهمه ، ويعبر عنه بمختلف وسائل التعبير .

وقد أقر الإسلام هذا الحق على أوسع نطاق ، بل جعله فريضة واجبة على كل إنسان ( ذكرًا كان أم أنثى ) ، لأن الفكر الحر السليم ، البعيد عن التعصب والزيف والخداع ، لابد أن يقود الإنسان إلى آفاق رحبة واسعة ، سواء في عالم المادة أو عالم الروح .

ويعبب القرآن على الناس أن يلغوا عقولهم ، ويعطلوا تفكيرهم ، ويقلدوا غيرهم ، ويؤمنوا بالخرافات والأوهام ، ويتمسكوا بالعادات والتقاليد ، دون تفكير فيما يتركون وما يأخذون . وينعى عليهم ذلك كله ، ويصف من كانوا على هذه الشاكلة ، بأنهم كالأنعام بل أضل سبيلًا من الأنعام ، لأنهم يتبعون غيرهم دون تفكير ، ولا يحكمون عقولهم فيما يعملون أو يقولون أو يسمعون ، لأن العقل هو الميزة العظيمة ، التي ميز الله بها الإنسان على غيره من المخلوقات ، فإذا ألغى عقله أو عطل فكره ، تساوى بالأنعام بل كان أضل منها : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا أَلْقَيَنَا عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْ اللهُ عَمْمُ اللهُ عَمْمُ اللهُ عَمْمُ عَمْمُ اللهُ عَمْمُ عَمْمُ فَهُمْ كَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءٌ وَيِذَا أَنْ صُمُ مُمْ عُمْمُ فَهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءٌ وَيِذَاءً مُمُ مُمْ مُمْمُ عُمْمُ فَهُمْ لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءٌ وَيِذَاءً مُمُ مُمْ مُمْمُ عُمْمُ فَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ اللهِ يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٧١، ١٧١] .

وحرية الرأي هي الترجمة الفعلية لحرية الفكر ، فالفكر والرأي وجهان لعملة واحدة ، وهما مرآة شخصية الإنسان بصفة عامة ، والمسلم بصفة خاصة ، فالساكت عن الحق شيطان أخرس . فالمسلم الذي تحرر فكره ، وعرف طريق الحق ، لابد أن

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٣٥٢/٧ ) ( ١٣٤٤٩ ) .

يدلي برأيه في كل موقف يتعرض له ، أو كل قضية وقف بصددها . فما فائدة الإيمان إذا لم يدعم بالرأي الحر ؟ قال تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَنَّنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَضَامُوا الْهِيمَانِ إِذَا لَم يدعم بالرأي الحر ؟ قال تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَنَّنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَضَامُوا الْهَامُونَ وَنَهَوّا عَنِ ٱلْمُنكَرُ ﴾ [الحج: ١١] .

وقال صلوات ربي وسلامه عليه داعيًا إلى حرية الرأي ، التي ترفع لواء الحق عاليًا ؛ لأنها تنبع من حرية الفكر الإيماني :

- عن طارق بن شهاب قال: قال أبو سعيد: سمعت رسول الله على قال: « من رأى منكرًا فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإيمان » (١) .

ومن هذا المنطلق: أتاح الإسلام للمرأة حرية التعبير عن رأيها ، لأنه مكنها من أمانة مكفولة في أعناقها ، وهي أنها زوجة وأم ، مسئولة عن أغلى وديعة في الكون ، وهم النشء الذين سيحملون على أكتافهم ، مستقبل الأمة الإسلامية ونهضتها ، فكما عليها مسئولية ، فلها سلطة إبداء الرأي ، فالمسئولية والسلطة هما كفتا الميزان ، الذي تقوم عليه الحياة وتتوازن به . ومسئولية المرأة ليست في الحياة الدنيا فقط ، وإنما هي مسئولية جسيمة ، تسأل عنها أمام الله ورسوله يوم القيامة ، كما قال الصادق المعصوم :

- عن عبد الله على أن رسول الله على قال: « كلكم راع فمسئول عن رعيته فالأمير الذي على الناس راع وهو مسئول عنهم والرجل راع على أهل بيته وهو مسئول عنهم والمرأة راعية على بيت بعلها وولده وهي مسئولة عنهم والعبد راع على مال سيده وهو مسئول عن رعيته » (٢).

من هذا المنطلق كان للمرأة في صدر الإسلام مكانة بارزة ، لإرساء دعائم المجتمع الإسلامي على أسس ثابتة من الشورى والمساواة والحرية :

ونعرض هنا بعض النماذج التي تدل على حرص الرسول ﷺ أن يضع المرأة في إطارها اللائق بها ، ليزيل ما علق في وجدان المجتمع من جاهلية ، اقترنت بازدراء المرأة والتقليل من شأنها .

وهناك نماذج كثيرة من حرية المرأة في التعبير عن رأيها :

- في صلح الحديبية : استشار الرسول علية زوجته أم سلمة ، في أمر أصحابه

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الإيمان (٤٩) ، والنسائي في الإيمان وشرائعه (٥٠٠٨ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في العتق ( ٢٥٥٤ ) ، ومسلم في الإمارة ( ١٨٢٩ ) .

الذين ترددوا في تنفيذ ما أمرهم به ، من إحلال وحلق ونحر ، ثم اتبع رأيها كما هو معروف (١) . وهكذا استطاعت المرأة برأيها السديد ، أن تنقذ الأمة الإسلامية من فتنة كبيرة ، يمكن أن تودى برجالها الصالحين ، بغير ذنب اقترفوه ، سوى اعتزازهم الشديد بعقيدتهم ، ورفضهم أن يرضوا بالدنية في دينهم .

بعد غزوة تبوك ، عندما أمر رسول الله على بقاطعة هلال بن أمية الواقفي ، وكعب بن مالك ، ومرارة بن الربيع العمري ، وأمر نساءهم بمقاطعتهم أيضا ، جاءته خولة بنت عاصم تستأذنه في خدمة زوجها ، هلال بن أمية والإقامة معه ، فأذن لها على ألا تسمح بمقاربتها (٢) . وهو خير يدل على حرية المرأة في إبداء رأيها ، والتوسط لزوجها عند الرسول على كما تدل عليه أخبار أخرى مشابهة : فقبيل الفتح خرج أبو العاص بن الربيع - زوج زينب بنت رسول الله على وهو مقيم على شركه بمكة ، في تجارة إلى الشام ، فأسرته سرية من المسلمين وأتت به إلى المدينة ، فاستجار بزوجته زينب فأجارته ، فقال الرسول : إنه يجير على المسلمين أدناهم . ثم انصرف إلى بيته فقال لها : أي بنية أكرمي مثواه ، ولا يخلصن إليك ، فإنك لا تحلين له (٢) .

- وفي فتح مكة أيضًا: استجار رجلان بأم هانئ بنت أبي طالب ، وفرًا إليها خوفًا من أخيها علي ، فأجارتهما ، وذهبت إلى رسول الله عليه فقال لها: « قد أجرنا من أجرت وأمنا من أمنت » (٤) .

ولم تكن المسلمة تتحرج عن مناقشة أدق التفاصيل الشخصية ، وموقف الدين منها سألته يوما فاطمة بنت أبي حبيش : يا رسول الله ، إنى امرأة أستحاض فلا أطهر . أفأدع الصلاة ؟ فقال رسول الله عليه : « إنما ذلك عرق وليست بالحيضة . فإذا أقبلت الحيضة فدعى الصلاة ، فإذا أدبرت عنك الحيضة فاغسلى عنك الدم فصلى » (°) .

- وعن أسماء بنت يزيد أنها كانت عند رسول الله ﷺ والرجال والنساء قعود عنده فقال : لعل رجلًا يقول ما فعل بأهله ، ولعل امرأة تخبر بما فعلت مع زوجها . فأزم القوم ـ أي سكتوا وجلين ـ فقالت : أي والله يا رسول الله ، إنهم ليفعلون

<sup>(</sup>١) د.عائشة عبد الرحمن: المفهوم الإسلامي لتحرير المرأة . جامعة أم درمان الإسلامية . محاضرة بتاريخ ١٩٦٧/٢/١

<sup>(</sup>٢) انظر البخاري في صحيحه كتاب الغزوات باب غزوة تبوك .

<sup>(</sup>٣) سيرة ابن هشام ( ٤٨٢/٢ ، ٤٨٣ ) . (٤) سيرة ابن هشام ( ٤٠٠ ، ٤٠ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجها ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ١٧٨/٨ ) .

٠٠٤ حقوق الحرية

وإنهن ليفعلن . قال : « فلا تفعلوا فإنما مثل ذلك مثل شيطان لقي شيطانة فغشيها ، والناس ينظرون » (١) .

- وها هي السيدة خديجة رتيانيها وأرضاها تضرب مثلًا رائعًا لأهمية دور المرأة ورأيها، في مسار الدعوة الإسلامية، فهي التي وقفت بجانب الرسول تشد من أزره وتثبت فؤاده، وهو يتعرض لأصعب موقف يمكن أن يجابهه إنسان، بل تتضاءل بجانبه جميع مواقف الدنيا، إنه لحظة اتصال السماء بالأرض، ونزول الوحي عليه لأول مرة. فقالت له بلسان اليقين: كلا والله ما يخزيك الله أبدًا؛ إنك لتصل الرحم، وتحمل الكل، وتكسب المعدوم، وتقرى الضيف، وتعين على نوائب الحق (٢).

- وعن أبي سلمة ، عن أبي هريرة قال : جاءت فاطمة إلى أبي بكر فقالت : من يرثك ؟ قال : أهلي وولدي ، قالت : فما لي لا أرث أبي ؟ فقال أبو بكر : سمعت رسول الله عليه يقول : « لا نورث » ، ولكني أعول من كان رسول الله عليه على من كان رسول الله عليه (٣) .

- وعن أنس: أن امرأةً كان في عقلها شيءٌ ، فقالت: يا رسول اللَّه عَيِّكَ ، إن لي الله عَلَيْكِ ، إن لي إليك حاجةً ، فقال: « يا أم فلان انظري أي السكك شئت حتى أقضى لك

<sup>(</sup>١) محمد الغزالي : خلق المسلم . دار الكتاب العربي القاهرة والرواية عن أحمد في مسنده ( ٣٤٥/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) ابن كثير ، السيرة النبوية ( ٣٨٦/١ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في السير ، باب ما جاء في تركة رسول الله ﷺ ( ١٦٠٨ ) ، وقال أبو عيسى : وفي الباب عن عمر وطلحة والزبير وعبد الرحمن بن عوف وسعد وعائشة وحديث أبي هريرة حديث حسن غريب من هذا الوجه ، وأحمد في مسنده ( ١٠/١ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب بيان مصرف أربعة أخماس الفيء بعد رسول الله ﷺ وأنها تجعل حيث كان رسول الله ﷺ يجعل فضول غلات تلك الأموال مما فيه صلاح الإسلام وأهله وأنها لم تكن موروثة عنه ( ٣٠٢/٦ ) .

حاجتك » فخلا معها في بعض الطرق حتى فرغت من حاجتها (١) .

وللشعب الحق في التعبير عن رفضه لترشيح من لا يراه ملائمًا له ، ونرى ذلك واضحًا في مواقف الصحابة بعد وفاة النبي على فعقب وفاة الرسول على الأنصار من الأوس والخزرج في سقيفة بني ساعدة لاختيار من يخلف الرسول في سياسة الناس ورئاسة الدولة ، واتجهت أنظارهم إلى سعد بن عبادة ( ١٤هـ/٦٣٥م) زعيم الخزرج ، والمتحدث باسم الأنصار ، وأحد النقباء الاثني عشر الذين بايعوا الرسول على تأسيس الدولة العربية الإسلامية الأولى ، في بيعة العقبة قبيل هجرة الرسول من مكة إلى المدينة ، والمقاتل الذي حضر المشاهد والغزوات جميعها مع الرسول الله على تأسيسًا للدولة وحماية لحرية الدعوة للدين الجديد ، ويقينًا من الأنصار بأحقيتهم لهذا المنصب ، لأن المدينة دارهم ، وسيوفهم هي التي نهضت بالنصيب الأكبر في تأسيس الدولة وحماية الإسلام ، بايعوا سعد بن عبادة ليخلف الرسول على قيادة الدولة وسياسة الناس .

لكن الخبر بلغ عمر بن الخطاب ، فاستدعى أبا بكر الصديق ، وصحبه على عجل إلى السقيفة ، ولقيهما أبو عبيدة بن الجراح فذهب معهما .. وهم قرشيون ، ذوو مكانة قيادية في قريش ، وسابقون إلى الإسلام ، هاجروا إلى المدينة في سبيل الدين وكانوا أعضاء في جماعة ( المهاجرين الأولين ) التي كانت أشبه ما تكون بحكومة المدينة على عهد الرسول .. وفي السقيفة واجه أبو بكر الأنصار ، وعرض الرأي القائل : إن المهاجرين الأولين هم الأحق والأجدر بمنصب الحلافة ، فهم أسبق الي الإسلام ، وأقرب إلى نبيه ، وهم قرشيون ، وأقدر \_ لمكانة قريش ومكانتها في العرب ، أن تجتمع عليهم وترضى برئاستهم قبائل العرب ، فتستمر وحدة العرب في دولة الإسلام . ولقد مالت الأوس - من الأنصار - إلى رأي المهاجرين الأولين ، وتبعت عمر بن الخطاب في البيعة لأبي بكر الصديق خليفة على المسلمين .. وجرف التيار الخزرج ، فبايعوا ، إلا سعد بن عبادة ، فإنه رفض البيعة لأبي بكر طوال خلافة أبي بكر .. فلما ولي عمر بن الخطاب الخلافة ، بعد أبي بكر ، ظل سعد بن عبادة على رفضه لعمر ، حتى توفاه الله ( ١٤هـ/٣٦٥ ) ولم يحدث أن أكرهه أحد على البيعة ، أو عاقبه على خلافه للأمة في هذا الأمر ، فدل ذلك على أن خلاف المسلمين البيعة ، أو عاقبه على خلافه للأمة في هذا الأمر ، فدل ذلك على أن خلاف المسلمين

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم كتاب الفضائل، باب قرب النبي ﷺ من الناس ( ٢٣٢٦ )، وأحمد في مسنده ( ٢١٤/٣ ) .

واختلافهم في السياسة لا يقدح في عقائد الفرقاء المختلفين ، ونهض هذا الموقف منذ ذلك التاريخ المبكر شاهدًا على مشروعية المعارضة في فكر الإسلام السياسي والتجارب القائمة على أساسه ، بل إن التاريخ يحكي كيف كان سعد بن عبادة ، عندما يشد رحاله حاجًا إلى بيت الله الحرام ، ينفرد بأداء مناسكه ، ولا يتبع الأمير المعين من قبل الخليفة في الإفاضة من عرفات ، ولقد حدث ولقي سعد بن عبادة عمر ابن الخطاب ، وهو خليفة بالمدينة ، وكان سعد راكبًا فرسًا ، وعمر ، يركب بعيرًا ، فدار بينهما حوار عنيف بدأه عمر : هيهات يا عمر ، والله ما جاورني أحد هو أبغض إلي من جوارك .. إن من كره جوار رجل انتقل عنه .. إني لأرجو أن أخليها لك عاجلًا إلى جوار من هو أحب إلي جوارًا منك ومن أصحابك (١) . فلم يغضب منه الخليفة عمر بن الخطاب ، ولم يكرهه على البيعة له ، وتركه ورأيه حتى انتقل إلى جوار ربه (٢) .

- وعن زيد بن الحارث أن أبا بكر حين حضره الموت أرسل إلى عمر يستخلفه ؟ فقال الناس: تستخلف علينا عمر فظًا غليظًا ، فلو قد ولينا كان أفظ وأغلظ ، فما تقول لربك إذا لقيته وقد استخلفت علينا عمر ؟ فقال أبو بكر: أبربي تخوفوني أقول: اللهم استخلفت عليهم خير أهلك (٣).

## وللجنود الحق في التعبير عن رفضهم لظلم وقع عليهم :

- عن عبد الله بن كعب بن مالك الأنصاري: أن جيشًا من الأنصار كانوا بأرض فارس مع أميرهم - وكان عمر يعقب الجيوش في كل عام - فشغل عنهم عمر ، فلما مر الأجل قفل أهل ذلك الثغر ، فاشتد عليهم وتواعدهم وهم أصحاب رسول الله عليهم ، فقالوا: يا عمر ، إنك غفلت عنا وتركت فينا الذي أمر به رسول الله عليهم من إعقاب بعض الغزية بعضًا (1) .

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة (١٠/٦).

<sup>(</sup>٢) محمد عمارة : الإسلام وحقوق الإنسان ( ٨٨ : ٩٠ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور في السنن ( ١٣٢/٥ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٣١/٧ ) . (٣)

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الخراج والإمارة ، ( ٢٩٤٤) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب الإمام لا يجهر بالخزو ( ٢٩/٩) وعبد الرزاق في مصنفه ( ٢٩١٥) ( ٢٩٦٥) – يعقب : المعقب من كل شيء : ما جاء عقيب ما قبله . النهاية ( ٢٦٧/٣) – قفل : القفول : الرجوع من السفر ، وبابه دخل ، ومنه : القافلة ، وهي الرفقة الراجعة من السفر . المختار ( ٣٤١) – وتواعدهم : وتواعد القوم : وعد بعضهم بعضًا هذا في الخير : وأما في الشر فيقال : اتعدوا ، والتوعد : التهدد . المختار ( ٧٧٥) .

وللمواطن الحق في الاعتراض على ما يراه مخالفًا للشريعة حتى ولو كان أمام الحاكم فللإسلام أرفع نظرة للحرية ، إنها نظرة نابعة من عظمة التشريع الرباني ، الذي أوحى به اللَّه إلى أنبيائه ورسله ، وإلى خاتم الأنبياء والمرسلين محمد على وحين قال جان جاك روسو في كتابه العقد الاجتماعي : ( إن الناس يولدون أحرارًا .. ) وحين قالت وثيقة الاستقلال الأمريكي ذلك أيضًا ، وحين ادعى «فوكوياما » في كتابه « نهاية التاريخ والرجل الواحد » أن الناس يولدون أحرارًا ، وأن هذا التصور نابع من الحضارة الغربية أو من أمريكا ، حين قال هؤلاء هذه الحقيقة الصادقة لم ينصفوا . لم ينصفوا ، لأنهم تجاهلوا المصدر الحق الذي أعلن هذا المبدأ العظيم ، ولم ينصفوا ، لأنهم مسخوه بعد ذلك بالقانون ومسخوه بالممارسة ، وشوهوا معناه ، واستخدموه ليطلقوا الشهوات الملتهبة من عقالها وضوابطها ، ويفلتوا الفجور طوفانًا في الأرض ، ولتمتد العبودية تحت شعار الحرية ، والمظالم تحت شعار العدالة ، والخوف والقلق تحت شعار الأمن .

إن أول من أطلق هذا الحق هو الإسلام الذي جاء به الأنبياء والمرسلون ، الذين خُتموا بمحمد ﷺ ، وبرسالته الجامعة الخاتمة المصدقة لما بين يديها من الكتاب ومهيمنة عليه . وأطلقها مدوية عمر بن الخطاب ، تلميذ مدرسة النبوة الخاتمة .

- فحين اعتدى محمد بن عمرو بن العاص ، حين كان والده عمرو في واليًا على مصر ، حين اعتدى على رجل في مصر بالضرب لخلاف حول فرس في سباق وقال له : خذها وأنا ابن الأكرمين ، شكا الرجل أمره إلى خليفة المسلمين عمر بن الخطاب في المدينة . فبعث يدعو عَمْرًا وابنه فحضرا . وقال للرجل : دونك الدرة فاضرب بها ابن الأكرمين . فضربه حتى استوفى واشتفى . وقال عمر في لعمرو جملته المأثورة التي تعلمها من مدرسة النبوة ، وتعلمتها منها البشرية : « متى تعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارًا » . أطلقها عمر في وهو يمارسها في واقع المسلمين ممارسة إيمانية , بانية .

ولننظر كيف كانت هذه القواعد تمارس في حياة صحابة رسول الله على مع رسولهم وقائدهم لنرى كيف كان الرأي يدور ويطرح ، وكيف كان الرأي يمارس :

- عن أبي سعيد الخدري على عن النبي على قال : « إياكم والجلوس في الطرقات » . قالوا : يا رسول الله ما لنا بد من مجالسنا ، نتحدث فيها ، قال رسول

اللَّه ﷺ : « فإذا أبيتم إلا المجلس فأعطوا الطريق حقه » قالوا : وما حقه ؟ قال : « غض البصر وكف الأذى ورد السلام ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر » (١) .

فلم يجد الصحابة حرمجا أن يعرضوا رأيهم وحاجتهم على رسول الله على ، وهو ينهاهم عن ذلك الأمر . ولقد عرضوا رأيهم مع بيان الأسباب والحاجة . وهنا كانت التربية في مدرسة النبوة تأخذ هذا الأسلوب الفذ : فإذا أبيتم إلا المجلس فأعطوا الطريق حقه فكانت بركة الرأي عظيمة حين شرح رسول الله على حق الطريق ، وأدب صحابته بأدب الإسلام . إنها حقًا مدرسة عظيمة .

ولقد كان الصحابة يعودون إلى رسول الله ﷺ يسألونه في أمور دينهم ودنياهم، فيسمع لهم ويرشدهم ويعلمهم. لا يجدون في ذلك مشقة ولا حرجًا .وكانوا يعطون الرأي لرسول الله ﷺ وستمر معنا أمثلة نرى فيها جمال حرية الرأي وصدق ممارسته، وكيف كان يعرف المسلمون منازل بعضهم بعضًا وحدود بعضهم بعضًا:

وأخرج الشيخان عن عبد الله بن عمر عليه ما أن عبد الله بن أبي لما توفي جاء ابنه إلى النبي على فقال : أعطني قميصك أكفنه فيه وصل عليه ، واستغفر له فأعطاه قميصه وقال : آذني أصلي عليه فآذنه فلما أراد أن يصلي جذبه عمر فقال : أليس الله نهاك أن تصلي على المنافقين ؟ فقال : « أنا بين خيرتين » قال ﴿ آسْتَغَفِرَ لَمُمْ أَوْ لَا شَتَغَفِرَ لَمُمْ أَوْ لَا شَتَغَفِرَ لَمُمْ أَوْ لَا سُتَغَفِرَ لَمُمْ أَوْ لَا الله فنزلت الآية من سورة التوبة بذلك : ﴿ وَلَا تُمُنَّ عَلَىٰ قَبْرِفَةٍ ﴾ [التوبة: ١٨] (٢) .

- عن غزوان بن أبي حاتم قال : بينا أبو ذر عند باب عثمان لم يؤذن له إذا مر به رجل من قريش ، فقال : يا أبا ذر ، ما يجلسك ها هنا ؟ قال : يأبي هؤلاء أن يأذنوا لي ، فدخل الرجل فقال : يا أمير المؤمنين ، ما بال أبي ذر على الباب لا يؤذن له ، فأمر فأذن له فجاء حتى جلس ناحية القوم وميراث عبد الرحمن بن عوف يقسم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب المظالم (٤٦) باب (٢٢)، ومسلم في صحيحه كتاب اللباس، باب النهي عن الجلوس في الطرقات (٢١٢١).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ( ۳۷۸/۲ )

فقال عثمان لكعب: يا أبا إسحاق أرأيت المال إذا أدى زكاته هل يخشى على صاحبه فيه تبعة ؟ قال: لا ، فقام أبو ذر ومعه عصا فضرب بها بين أذني كعب ، ثم قال : يا ابن اليهودية ، أنت تزعم أنه ليس حق في ماله إذا أدى الزكاة والله تعالى يقول : ﴿وَاللَّذِينَ تَبُوّهُو الدَّارَ وَالْإِيمَنَ مِن فَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلْيَهِمْ وَلا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِمّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى الْفُيهِمْ وَلَو كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةً ﴾ صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِمّا أُوتُوا وَيُقْلِمُونَ عَلَى الْفُيهِمْ وَلَو كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةً ﴾ والله تعالى يقول : ﴿ وَيُقْلِمِنُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَاليّبًا وَأَلِيبًا وَأَلِيبًا وَاللَّهِ اللَّهُ تَعَالَى يقول : ﴿ وَيُقْلِمِنُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَالْمَتُورِ ﴾ [الإنسان: ٧] واللَّه تعالى يقول : ﴿ وَالَّذِينَ فِي آمَوَلِمْ حَقُّ مَعْلُومٌ ﴾ لِسَآبِلِ وَالْمَتُودِ ﴾ [المارج: ٢٤، ٢٥] فجعل يذكر نحو هذا من القرآن ، فقال عثمان للقرشي إنما نكره أن نأذن لأبى ذر من أجل ما ترى (١) .

وقد فتحت الشورى مجالًا كبيرًا لممارسة حرية النقد والتعبير عن الرأي في أوسع الدوائر وهي دائرة الحكومة ، وفد عبر عن ذلك ما جاء في كتب السنة وكتب الفقه فعن الزهري قال : كان مجلس عمر مغتصًا عن القراء شبابًا وكهولًا فربما استشارهم ويقول : لا يمنع أحدكم حداثة سنه أن يشير برأيه ، فإن العلم ليس على حداثة السن وقدمه ، ولكن اللَّه تعالى : يضعه حيث يشاء (٢) .

## الحق الثالث : حرية الأمن على النفس والمال والعرض $^{(7)}$

إن حق الأمن على النفس والمال والعرض من الحقوق الأساسية التي منحها الإسلام لكل أبناء الأمة ، سواء بين المسلمين أو غير المسلمين ، لم يفرق بينهم في هذا الحق .. فالحرية في المجتمع الإسلامي تجد مناخًا مزدهرًا لا يمكن أن يوجد مثيل له في أي مجتمع آخر ، نتيجة التشريعات الإلهية التي توقظ الضمير وتجعله رقيبًا لصالح المجموع ، هذا علاوة على قانون العقوبات الرادع ، سواء في إقامة الحدود أو القصاص ..

وقد اهتمت السنة النبوية اهتمامًا شديدًا بحق المواطن في الأمن على نفسه وماله وعرضه ، مهما كانت عقيدته أو جنسيته ، وقد طبق الخلفاء الراشدون نفس المنهج ، مما

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان ( ١٩٥/٣ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ١٦٠/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه معمر بن راشد في جامعه ( ٤٤٠/١١ ) .

<sup>(</sup>٣) ينظر عدنان النحوي : المسلمون بين العلمانية وحقوق الإنسان . عبد الحكيم العيلي : الحريات العامة ، عبد الواحد الفار : لمحات عن حقوق الإنسان في الإسلام . محمد الطاهر بن عاشور : مقاصد الشريعة ، أمير عبد العزيز : حقوق الإنسان في الإسلام .

سمح للحضارة الإسلامية بالازدهار نتيجة المناخ الحضاري الذي يعيش فيه المواطنون .. ونعرض فيما يلى منهاج السنة في هذا الحق :

الحفاظ على حرية أهل الكتاب في الأمن على أنفسهم وأموالهم وعرضهم وتحذير النبي على من انتهاك حرمات تلك الحرية تحذيرًا شديدًا ، طالما أنهم يقومون بأداء واجباتهم ، وتفصيل ذلك أن أهل الكتاب من اليهود والنصارى والمجوس لهم مطلق الحرية في اعتقاد ما يدينون به ، وحرية ما يمارسونه من شعائر وعبادات وطقوس خاصة بأديانهم من غير تعثير لهم في ذلك أو تضييق . وهو ما بيناه في حق الإنسان في حرية العقيدة .

وبذلك فأهل الكتاب أحرار فيما يضمرونه في أنفسهم وتصوراتهم من معتقدات في النصرانية أو المجوسية أو اليهودية . وليس لأحد كائنًا من كان أن يحول بين واحد من أهل الكتاب وما يدين به أو يعتقده . فأهل الكتاب في كنف الإسلام والمسلمين لا يمسهم من أحد ضير أو إكراه ، وليس لأحد من المسلمين أن يعترضهم في أي من تصرفاتهم التي يجدون أنها منبثقة عن دياناتهم وشرائعهم . والقرآن الكريم يين هذه العقيدة ، ليعيها من يريد الوعي ، وليعلم أن حرية الأديان لأهل الكتاب مكفولة في ظل الإسلام ، فقال سبحانه : ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِينِ مَا وَصَى بِهِ ، وَهًا وَالَذِي وَوَعَي وَعَي الله وَلَا لَذِينَ وَلا لَنَفَرَقُوا ﴾ [الشورى: ١٣] إليّك وَمَا وَصَيّنًا بِهِ إِبْرَهِم وَمُوسَى وَعِيسَيّ أَنَ أَقِمُوا الدِينَ وَلا لَنَفَرَقُوا ﴾ [الشورى: ١٣] وذلك يدل على وحدة الأديان كلها من حيث الأصل والمورد والمضمون ، وأن أديان السرائع وذلك يدل على واحدة الأديان كلها من حيث الأصل والمورد والمضمون ، وأن أديان السرائع مختلفة متفاوتة تبعًا لتبدل الأحوال واختلاف الظروف . وفي ذلك يقول سبحانه : ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُم شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة : ١٤] . .

على أن الإسلام يقيم رسالته على القناعة الراسخة في النفس والذهن. ووسيلته في ذلك الحجة الدامغة والبرهان الساطع. والإسلام في ذلك لا يقبل القسر والإكراه على الانتساب لملة الإسلام. وما من قسر أو إكراه في ذلك إلا الإفضاء إلى النفاق، والغش في المقاصد والنوايا، وهو يعيذ أهله ومعتقديه عن خصلة النفاق أو الرياء أو فساد النية والضمير. الإسلام في هذه المسألة إنما يعول على المنطق السليم والقناعة التامة. فقال سبحانه في ذلك: ﴿ أَدَّعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْمِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَكَالِهُ مِنَ اللَّه للمسلمين بالدعوة وَكَالُوسُلام عن طريق الحكمة، وهي المقالة المحكمة الصحيحة، أي الدليل إلى دين الإسلام عن طريق الحكمة، وهي المقالة المحكمة الصحيحة، أي الدليل

الموضح للحق ، المزيل للشبهة ، وكذلك بالموعظة الحسنة أي بالاسلوب الرقيق المؤثر . وكذلك تكليفهم بمجادلة المخالفين من غير المسلمين بالتي هي أحسن ، أي بأحسن الطرق والأساليب في المجادلة من الرفق واللين من غير فظاظة في ذلك أو تعنيف (١) . ولقد عبرت السنة النبوية عن ذلك أيما تعبير :

- عن أرطاة بن المنذر قال : سمعت حكيم بن عمير أبا الأحوص يحدث ، عن العرباض بن سارية السلمى قال : نزلنا مع النبي عَلَيْ خيبر ومعه من معه من أصحابه وكان صاحب خيبر رجلًا ماردًا منكرًا ، فأقبل إلى النبي عَيِّلِيَّ فقال : يا محمد ألكم أن تذبحوا حمرنا وتأكلوا ثمرنا وتضربوا نساءنا ؟ فغضب يعني النبي عَيِّلِيَّ وقال : « يا ابن عوف اركب فرسك ثم ناد ، ألا إن الجنة لا تحل إلا لمؤمن ، وأن اجتمعوا للصلاة » قال : فاجتمعوا ، ثم صلى بهم النبي عَيِّلِيٍّ ، ثم قام فقال : «أيحسب أحدكم متكنًا على أريكته قد يظن أن الله لم يحرم شيئًا إلا ما في هذا القرآن ، ألا وإني والله قد وعظت ، وأمرت ، ونهيت عن أشياء ، إنها لمثل القرآن أو أكثر ، وإن الله هي لم يحل لكم أن تدخلوا بيوت أهل الكتاب إلا بإذن ، ولا ضرب نسائهم ، ولا أكل ثمارهم إذا أعطوكم الذي عليهم » (٢) .

- وعن المقدام بن معدي كرب ، أنه كان غازيًا مع رسول اللَّه عَلِيْقٍ ، فنزلوا إلى جانب حظائر زفر بخيبر ، فتناول أصحاب رسول اللَّه عَلِيْقٍ منها فانطلقت اليهود إلى رسول اللَّه عَلِيْقٍ ، فشكوا ذلك إليه ، فبعث رسول اللَّه عَلِيْقٍ خالد بن الوليد فنادى : الصلاة جامعة ، ولا يدخل الجنة إلا مسلم ، فقام فينا رسول اللَّه عَلِيْقٍ فحمد اللَّه وأثنى عليه ثم قال : « ماذا يحل لكم من أموال المعاهدين بغير حقهًا ؟ يقولون : ما وجدنا في كتاب الله من حلال أحللناه ، وما وجدنا فيه من حرام حرمناه ، ألا وإنَّى أحرم أموال المعاهدين ، وكل ذي ناب من السباع ، وما سخر من الدواب إلا ما سمى الله عن » (٢) .

- وعن عبد اللَّه بن عمرو على ما ، عن النبي ﷺ قال : « من قتل معاهدًا ؛ لم

<sup>(</sup>١) تفسير الكشاف (٢/٥٣٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الخراج ، باب في تعشير أهل الذمة إذا اختلفوا بالتجارات ( ٣٠٥٠ ) ، وابن عبد البر في التمهيد ( ١٤٩/ ) ) والألباني في الصحيحة ( ٤٤٥ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١١٠/٤ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ١٥٥/١ ) ، وقال : رواه الطبراني في الكبير .

٨٠٤ حقوق الحرية

يرح رائحة الجنة ، وإن ريحها توجد من مسيرة أربعين عامًا » <sup>(١)</sup> .

- وعن عيينة قال : أخبرني أبي قال : قال أبو بكرة : قال رسول اللَّه عَيِّكَ : « من قتل معاهدًا في غير كنهه ، حرم اللَّه عليه الجنة » (٢) .

ومن الحريات التي وضحتها السنة المطهرة وحثت على حفظها : الحفاظ على حرمات المسلمين في النفس والأموال والأعراض ، وقد جاءت سنة النبي علي لله لتدعيم هذا المنهاج وهذا ما بينته الأحاديث النبوية :

- عن عائشة أن رسول اللَّه ﷺ قال : « لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث خصال : زان محصن يرجم ، أو رجل قتل رجلًا متعمدًا فيقتل ، أو رجل يخرج من الإسلام يحارب اللَّه ﷺ ورسوله فيقتل أو يصلب أو ينفى من الأرض » (") .
- وعن أنس بن مالك قال: قال رسول الله عليه : « من صلى صلاتنا ، واستقبل قبلتنا ، وأكل ذبيحتنا ؛ فذلك المسلم الذي له ذمة الله وذمة رسوله ، فلا تخفروا الله في ذمته » (٤) .
- وعن عبد اللَّه بن عمر قال : رأيت رسول اللَّه ﷺ يطوف بالكعبة ويقول : «ما أطيبك وأطيب ريحك ، ما أعظمك وأعظم حرمتك ، والذي نفس محمد بيده لحرمة المؤمن أعظم عند اللَّه حرمة منك ؛ ماله ، ودمه ، وأن نظن به إلا خيرًا » (°) .
- وعن عصمة قال : قال رسول اللَّه عَلِيْتُم : « ظهر المؤمن حمى إلا بحقه » (٦) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الجزية والموادعة ، باب إثم من قتل معاهدًا بغير جرم ( ٢٩٣٠ ) ، وأحمد في مسنده ( ١٩٥٠٨ ) ، والنسائي في القسامة ، باب تعظيم قتل المعاهد ( ٤٦٦٦ ) ، وابن ماجه في الديات ، باب من قتل معاهدًا ( ٢٦٧٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٩٤٨٣ ) ، والنسائي في القسامة ، باب تعظيم قتل المعاهد ( ٢٦٦٦) ، وأبو داود ، في الجهاد باب في الوفاء للمعاهد وحرمة ذمته ( ٢٣٧٩ ) ، والدارمي في السير ، باب في النهي عن قتل المعاهد ( ٢٥٠٤ ) - كنهه : بضم الكاف وسكون النون : يعني من قتله في غير وقته أو غاية أمره الذي يجوز فيه قتله . انتهى .نهاية جزء الرابع .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٨٢/١ ) ، النسائي في القسامة ، باب الصلب ( ٤٠٤٨ ) وأبو داود في الحدود ، باب الحكم فيمن ارتد ( ٣٨٣٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الصلاة ، باب فضل استقبال القبلة يستقبل بأطراف رجليه (٢/٦ ) ، والنسائي في تحريم الدم ، باب تحريم الدم ( ٣/٦ ) ، والبيهقي في السنن ( ٣/٢ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه في الفتن ، باب حرمة دم المؤمن وماله (٣٩٣٢) ، والسيوطي في الدر المنثور (٧/٥٦٥) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٨٠/١٧ ) ، والهيشمي في مجمع الزوائد ، باب فيمن جرد ظهر مسلم بغير حق ( ٢٥٣/١٠ ) ، وقال : رواه الطبراني ، وفيه الفضل بن المختار وهو ضعيف .

- وعنه ﷺ قال : « يا معشر من أسلم ولم يدخل الإيمان في قلبه ، لا تذموا المسلمين ولا تتبعوا عوراتهم ، فإنه من يطلب عورة أخيه المسلم هتك الله ستره ، وأبدى عورته ، ولو كان في ستر من بيته » (١) .

ومن أسمى صور الحرية التي أرساها الإسلام إلزامه جميع المسلمين الوفاء بالعهود، فلا يتعرض أي معاهد للمسلمين للقتل أو الاعتداء على أمواله، طالما أنه لم يرتكب جرمًا يوجب الحد أو القصاص (٢):

- عن الحسن ، عن قيس بن عباد قال : انطلقت أنا والأشتر إلى على على فقلنا : هل عهد إليك نبي الله على شيئا لم يعهده إلى الناس عامة ؟ قال : لا ، إلا ما كان في كتابي هذا ، فأخرج كتابًا من قراب سيفه فإذا فيه : « المؤمنون تكافأ دماؤهم ، وهم يد على من سواهم ، ويسعى بذمتهم أدناهم ، ألا لا يقتل مؤمن بكافر ، ولا ذو عهد بعهده من أحدث حدثًا فعلى نفسه أو آوى محدثًا ؛ فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين » (") .

- وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال : قال رسول اللَّه عَلَيْهِ : «المسلمون تتكافأ دماؤهم يسعى بذمتهم أدناهم ، ويجير عليهم أقصاهم ، وهم يد على من سواهم ، يرد مشدهم على مضعفهم ، ومتسريهم على قاعدهم ، لا يقتل مؤمن بكافر ، ولا ذو عهد في عهده » (1) .

- وعن عبد الرحمن بن أبى عوف ، عن المقدام بن معدى كرب ، عن رسول الله على الله على أنه قال : « ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه ، ألا يوشك رجل شبعان على أريكته يقول : عليكم بهذا القرآن ، فما وجدتم فيه من حلال فأحلوه ، وما وجدتم فيه من حرام فحرموه ، ألا لا يحل لكم لحم الحمار الأهلى ، ولا كل ذي ناب من السبع ،

 <sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٩/٢ ) . والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب ما جاء في الغيبة والنميمة
 ( ٩٤/٨ ) ، وقال : رواه الطبراني ورجاله ثقات .

<sup>(</sup>٢) راجع ذلك في كتب الفقه: انظر مثلا: مغني المحتاج (٢٥٣/٤) وما بعدها، بدائع الصنائع (١٤/٦) وما بعدها، المغني (٥٣٥/٨) وما بعدها شرح فتح القدير (٢٠/٦) وما بعدها، أحكام القرآن للجصاص (٢٠/٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في الديات ، باب أيقاد المسلم بالكافر ( ٤٥٣٠ ) ، والنسائي في القسامة ، باب القود بين الأحرار والمماليك في النفس ( ٤٧٣٤ ) ، وأحمد في مسنده ( ١١٩/١ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الجهاد ، باب في السرية ترد على أهل العسكر ( ٢٧٥١ ) ، والبيهقي في السنن ( ٢٩/٨ ) .

ولا لقطة معاهد إلا أن يستغني عنها صاحبها ، ومن نزل بقوم فعليهم أن يقروه ، فإن لم يقروه ؛ فله أن يعقبهم بمثل قراه » (1) .

وتوقظ الشريعة ضمير المؤمنين ليكونوا جبهة معارضة أمام أولي الأمر إذا دعتهم سلطاتهم إلى التفريط في حقوق المواطنين في الأمن على أنفسهم ، وكذلك توقظ ضمير الحكام أنفسهم في الحفاظ على حرية المواطن إلى أقصى حد:

- عن خالد بن حكيم بن حزام قال: تناول أبو عبيدة رجلًا بشيء ، فنهاه خالد ابن الوليد ، فقال: أغضبك ، ولكني سمعت رسول الله عليه يقول: « إن أشد الناس عذابًا يوم القيامة ؛ أشد الناس عذابًا للناس في الدنيا » (٢) .

- وعن معاوية قال: سمعت رسول الله عليه يقول: « إنك إن اتبعت عورات الناس أفسدتهم ، أو كدت أن تفسدهم » فقال أبو الدرداء: كلمة سمعها معاوية من رسول الله عليه نفعه الله تعالى بها (٣).

- وعن أبي عبد الرحمن ، أن أبا الدرداء قال : كلمة نفع الله بها معاوية ، قال : سمعت رسول الله عليه يقول : « لا تفتشوا الناس فتفسدوهم » (1) .

وبلغ حق المواطن في الحرية في صدر الإسلام حدًّا لم تبلغه الشعوب في أي عصر من العصور ، حيث إن إقامة الحدود محاطة بسياج منيع يحافظ على حريات الناس ، فلا تقام الحدود على الشبهات ، فقد قال جمهور الفقهاء ، إن الحدود تدرأ بالشبهات بل إنهم يذهبون إلى أبعد من ذلك فيقررون أن الإمام مندوب إلى الاحتيال لدرء الحد وتلقين المتهم الرجوع عن الإقرار ، كما حدث من النبي على مع ماعز ومع السارق والسارقة (°) .

والأحناف بوجه عام أكثر الناس عملًا لتلمس الشبهات واستعمالها ، وليست شبهة العقد بأضعف من شبه أخرى كثيرة قالوا بها في السرقة خاصة . والأحناف مذهبهم أكثر المذاهب استعمالًا للشبهة ، وهذا يحمل على الظن بأنهم لا يتشددون

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٣١/٤ ) ، وأبو داود في السنة ، باب في لزوم السنة ( ٤٦٠٤ ) ، والتبريزي في مشكاة المصابيح ( ١٦٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٩٠/٤ ) ، والبخاري في التاريخ الكبير ( ١٤٣/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في الأدب ( ٤٨٨٨ ) ، والبخاري في الأدب المفرد ( ٢٤٨ ) ، والطبراني في الكبير ( ٣٧٩/١٩ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣١٢/١٩ ) . (٥) المحلى ( ١٥٣/١١ ) .

في إيجاب القوة في الشبهة مخالفين بذلك جمهور الأئمة ، بل لقد صرح السرخسي أكثر من مرة في مبسوطه بأن أدنى الشبهة يكفي في درء الحد (١) .

وهذا يقتضي من التوقف والتثبت عند تطبيق هذه القاعدة ، فلا تعطلها كما فعل الطاهرية ، ولا نبالغ في تطبيقها والتماسها لأدنى ملابسة كما فعل الحنفية ، ولكن نتوسط كما توسط المالكية والشافعية والحنابلة ، ولا نعمل الشبهة إلا إذا كانت قوية ، ويصعب فعلاً إهمالها ، وهذا يتطلب جهدًا كبيرًا في معرفة الأحكام الشرعية وأدلتها من الكتاب والسنة .

وتعتبر التقسيمات الفقهية القديمة للشبهات هي الأساس في الاعتبار ، سواء منها ما يرجع إلى شبهة الفعل والفاعل والاشتباه والمشابهة ، أو ما يرجع إلى شبهة المحل والحكم والملك ، أو ما يرجع – على حذر في ذلك – إلى شبهة العقد ، أو ما يرجع إلى شبهة الجهة والطريق . وأن ما عدا ذلك من التقسيمات الحديثة كشبهة الدليل أو الجهل أو الحق راجعًا إليها وجميع أمثلته مما ذكره الفقهاء وتحدثوا عنه بالتفصيل وتركوا إلحاقه بإحدى الشبه الرئيسية لفطنة المتعلم . وكما أن الحدود تدرأ بالشبهات فكذلك لا تقام الحدود نتيجة انتهاك حرمات المواطنين لإلقاء التهم عليهم .. ونلحظ ذلك من الأحاديث التالية :

- عن طاوس: أن عمر بن الخطاب خرج ليلة يحرس رفقة نزلت بناحية المدينة ، حتى إذا كان في بعض الليل مر ببيت فيه ناس يشربون فناداهم: أفسقًا أفسقًا ؟ فقال بعضهم: قد نهاك الله عن هذا ، فرجع عمر وتركهم (٢) .

- وعن زيد بن وهب قال : أتي ابن مسعود فقيل : هذا فلان تقطر لحيته خمرًا ، فقال عبد الله : إنا قد نهينا عن التجسس ، ولكن إن يظهر لنا شيء نأخذ به (7) .

- وعن عبد الرحمن بن عوف أنه حرس مع عمر بن الخطاب ليلة المدينة ، فبينما هم يمشون شب لهم سراج في بيت ، فانطلقوا يؤمونه ، فلما دنوا منه إذا باب مجاف على قوم ، لهم فيه أصوات مرتفعة ولغط ، فقال عمر وأخذ بيد عبد الرحمن ابن عوف : أتدري بيت من هذا ؟ قال : هذا بيت ربيعة بن أمية بن خلف ، وهم

<sup>(</sup>١) انظر: التشريع الجنائي ( ٢١٠/١ : ٢١٢ ) . (٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٢٣١/١٠). (٣) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب في النهي عن التجسس ( ٤٨٩٠ ) ، عبد الرزاق في مصنفه ( ٢٣٢/١٠) .

الآن شرب فما ترى ؟ قال : أرى أن قد أتينا ما نهي اللَّه عنه ، قال اللَّه : ﴿ وَلَا جَمَنَــُسُواْ ﴾ [الحجرات: ١٢] فقد تجسسنا ، فانصرف عنهم عمر وتركهم (١) .

ولقد حرصت السنة الشريفة على أمن المواطن على نفسه في حنو بالغ ليس له مثيل، يتفق مع صفات المبعوث رحمة للعالمين ﷺ، إذ حرمت المرور في المساجد بأسلحة ظاهرة قد تؤذي أحدًا من المسلمين، وهذا ما وضحته الأحاديث النبوية:

- عن أبي موسى ، عن النبي ﷺ قال : « إذا مر أحدكم في مسجدنا أو في سوقنا ومعه نبل ؛ فليمسك على نصالها » - أو قال : « فليقبض بكفه - أن يصيب أحدًا من المسلمين منها شيء » (٢) .

وكذلك حرصت السنة الشريفة على أمن المواطن على عرضه ، فحرمت الخوض في أعراض الناس ظلمًا وعدوانًا :

- عن أسامة بن شريك قال : خرجت مع النبي على حاجًا فكان الناس يأتونه ، فمن قال : يا رسول الله ، سعيت قبل أن أطوف ، أو قدمت شيئًا ، أو أخرت شيئًا ؛ فكان يقول : « لا حرج ، لا حرج ؛ إلا على رجل اقترض عرض رجل مسلم وهو ظالم ؛ فذلك الذي حرج وهلك » (٣) .

ونرى منهاج الخلفاء الراشدين في اتباع وتنفيذ السنة الشريفة يبلغ الغاية المثلى في تحقيق حرية المواطنين في الأمن على أنفسهم وأموالهم وأعراضهم :

- عن أبي بكر ، أنه قال لعمر : أدعوك إلى أمر متعب لمن وليه ، فاتق الله يا عمر بطاعته ، وأطعه بتقواه ، فإن التقى أمر محفوظ ، ثم إن الأمر معروض لا يستوجبه إلا من عمل به ، فمن أمر بالحق وعمل بالباطل وأمر بالمعروف وعمل بالمنكر ، يوشك أن ينقطع أمنيته وأن يحبط عمله فإن أنت وليت عليهم أمرهم ؛ فإن استطعت أن

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ١٩/٤ ) ، وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه . والبيهقي في السنن ، باب الرجل يعترف بحد لا يسميه فيستره ( ٣٣٣/٨ ) ، والقرطبي في تفسيره (٣٣٣/١٦ ) ، والسيوطي في الدر المنثور ( ٣٧/٧ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارى في صحيحه كتاب الفتن ، باب قول النبي ﷺ من حمل علينا السلاح فليس منا (٧٠٧٥) ، وأبو داود في الجهاد ، باب في النبل يدخل به المسجد (٢٥٨٧) ، وابن ماجه في الأدب ، باب من كان معه سهام فليأخذ بنصالها ( ٣٧٧٨ ) ، والبيهقي في السنن ( ٢٣/٨ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في المناسك ، باب فيمن قدم شيئًا قبل شيءً في حجه ( ٢٠١٥ ) ، وابن خزيمة في صحيحه ( ٢٠٧/٤ ) ، والدارقطني في السنن ( ٢٠١/٢ ) .

تجف يدك عن دمائهم وأن تضمر بطنك من أموالهم وأن تجف لسانك عن أعراضهم، فافعل، ولا قوة إلا بالله (١).

- وعن أبي خزيمة بن ثابت قال: كان عمر إذا استعمل رجلًا أشهد عليه رهطًا من الأنصار وغيرهم يقول: إني لم أستعملك على دماء المسلمين ولا على أعراضهم، ولكني استعملتك عليهم لتقسم بينهم بالعدل، وتقيم فيهم الصلاة، واشترط عليه أن لا يأكل نقيًا، ولا يلبس رقيقًا، ولا يركب برذونًا، ولا يغلق بابه دون حوائج الناس (٢).

- وعن أبي فاختة أن عليًا أتى بأسير يوم صفين فقال : لا تقتلني صبرًا ؛ فقال علي : لا أقتلك صبرًا ، إني أخاف الله رب العالمين ، فخلى سبيله وقال : أفيك خير تبايع (٣) .

وبلغ منهاج السنة في الحفاظ على حرية المواطنين حدًّا لا يمكن أن تبلغه أية حضارة في العالم ، حيث حرص الرسول ﷺ على حرية المواطن في مسكنه ، فحرم النظر فيه بغير إذن :

- عن ثوبان عن رسول الله عَيْكَ قال : « لا يحل لامرئ أن ينظر في جوف بيت امرئ حتى يستأذن ، فإن نظر فقد دخل ، ولا يؤم قومًا فيخص نفسه بدعوة دونهم ، فإن فعل فقد خانهم ، ولا يقوم إلى الصلاة وهو حقن » (1) .

- وعن أبي هريرة ، أنه سمع رسول الله ﷺ يقول : « من اطلع في دار قوم بغير إذنهم ، ففقئوا ، عينه ؛ فقد هدرت عينه » (٥٠) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٩/١ ٥) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب وصية أبي بكر الصديق ( ٢٢٠/٤ ) ، وقال : رواه الطبراني وهو منقطع الإسناد ورجاله ثقات المنذري في الترغيب والترهيب (٢) أخرجه ابن أبي شببة في مصنفه ( ٢٦١/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن ، باب أهل البغي إذا فاؤوا ، لم يتبع مديرهم ، ولم يقتل أسيرهم ، ولم يجهز على جريحهم ، ولم يستمتع بشيء ( ١٦٢/٨ ) ، والشافعي في الأم ( ٢٢٤/٤ ) ، والشوكاني في نيل الأوطار ( ٢٣٤/٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في الصلاة ، باب ما جاء في كراهية أن يخص الإمام نفسه بالدعاء (٣٥٧) ، وأحمد في مسنده (٢٥٠/٥) ، والبغوي في شرح السنة (٢٩/٣) - حقن : في الحديث (لا رأي لحاقن) هو الذي حبس بوله ، كالحاقب للغائط . ومنه الحديث (لا يصلين أحدكم وهو حاقن ، وفي رواية حقن (حتى يتخفف ، الحاقن والحقن سواء . النهاية (٢٦/١) ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود كتاب الأدب ، باب الاستئذان ( ٥١٥٠ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب التعدي ( ٣٣٨/٨ ) .

\$ ١ \$ حقوق الحرية

وعن أبي هريرة ، عن النبي ﷺ قال : « من اطلع في بيت قوم بغير إذنهم ، ففقئوا عينه ؛ فلا دية له ، ولا قصاص » (١) .

- وعن أبي ذرِّ قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « من كشف سترًا فأدخل بصره في البيت قبل أن يؤذن له فرأى عورة أهله ؛ فقد أتى حدًّا لا يحل له أن يأتيه ، لو أنه حين أدخل بصره استقبله رجل ففقاً عينيه ؛ ما عيرت عليه ، وإن مر الرجل على باب لا ستر له غير مغلق فنظر ؛ فلا خطيئة عليه ؛ إنما الخطيئة على أهل البيت » (٢) .

وحذر الرسول على من ضرب المسلمين حفاظًا على عزة المسلم وكرامته ، وعدم امتهان آدميته ، وتلك من أسمى حقوق الإنسان التي أرساها خير الأنام واتبعها الصحابة الكرام ، ولكنها اندثرت مع الأزمان :

- عن عبد اللَّه بن مسعود قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « أجيبوا الداعي ، ولا تردوا الهدية ، ولا تضربوا المسلمين » (٣) .

- وعن سليم بن قيس الحنظلي قال: خطبنا عمر بن الخطاب فقال: إن أخوف ما أخاف عليكم بعدي أن يؤخذ الرجل منكم البريء، فيؤشر كما تؤشر الجزور (١٠). وحرص الرسول على على حرية الناس في الأمن على أموالهم، حتى ولو كانت

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤١٤/٢ ، ٢٧٥ ) ، والنسائي في القسامة ، باب من اقتص وأخذ حقه دون السلطان ( ٤٨٦٠ ) ، والبيهقي في السنن ( ٣٣٨/٨ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في الاستئذان ، باب ما جاء في الاستئذان قبالة الببت ( ٢٧٠٧ ) ، وأحمد في مسنده ( ١٨١/٥) ، والهيشي في مجمع الزوائد باب في الاستئذان ، وفيمن يتحقق في دار بغير إذن ( ٤٣/٨ ) ، وقال : رواه أحمد وفيه ابن لهيعة ، وفيه ضعف وبقية رجاله رجال الصحيح - ما عيرت عليه : أي ما نسبته إلى العيب ، قال الطيبي يحتمل أن يراد به العقوبة المانعة عن إعادة الجاني . فالمعنى فقد أتى موجب حد على حذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه كما ذهب إليه الأشرف والمظهر ، وإن يراد به الحاجز بين الموضعين كالحمى فقوله ( لا يحل ) صفة فارقة تخصص الاحتمال الثاني بالمراد ويدل ، عليه إيقاع قوله : ( وإن مر رجل على باب لا ستر له ) مقابلًا لقوله : ( من كشف سترًا ) إلخ . تحفة الأحوذي ( ٤٨٧/٧ ) . (٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤١٨/١ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٤١٨/١٢ ) ، والبزار في مسنده ( ٤١٨/١٢ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ١٢٨/٧ ) . (٤) أخرجه معمر بن راشد في جامعه ( ١٢٠/١٣) ، وأبو نعيم في المستدرك ( ٤٩٨/٤ ) ، وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه - فيؤشر : وفي حديث صاحب الأخدود ( فوضع المتشار على مفرق رأسه ) المتشار بالهمز : المنشار بالنون ، وقد يترك الهمز ، يقال : أشرت الحشبة أشرًا ووشرتها وشرًا إذا شققتها ، مثل نشرتها نشرًا ويجمع على مآشير ومواشير . ومنه الحديث ( فقطعوهم بالمآشير ) أي : المناشر النهاية ( ١/١٥ ) ) .

تلك الأموال في العراء .. فهو يوقظ ضمير المسلمين بالحكمة والموعظة الحسنة ، ليعلمهم قانون المعاملة بالمثل ، وأن حرية الإنسان تقف عند حدود حرية الآخرين .. صلوات الله وسلامه عليه ، معلم الناس أجمعين إلى يوم الدين أرقى المبادئ وأعرق الحضارات :

- عن أبي هريرة قال: بينما نحن مع رسول الله عَلَيْتُ في سفر ؛ إذ رأينا إبلاً مصرورةً بعضاه الشجر ، فثبنا إليها ، فنادانا رسول الله عَلَيْتُ ، فرجعنا إليه فقال: «إن هذه الإبل لأهل بيت من المسلمين هو قوتهم ويمنهم بعد الله ، أيسركم لو رجعتم إلى مزاودكم فوجدتم ما فيها قد ذهب به ؟ أترون ذلك عدلاً ؟ » قالوا: لا ، قال: «فإن هذا كذلك » قلنا: أفرأيت إن احتجنا إلى الطعام والشراب ؟ فقال: «كل ولا تحمل، والشرب ولا تحمل » (١).

وحرصت الشريعة على أمن المواطن على نفسه ، فحرمت قتل المؤمن تحريمًا قاطعًا ، وتغوص السنة الشريفة ببيان عاقبة من يتجرأ على قتل مؤمن بغير حق وخاصة الآمر بالقتل ، بحيث تشكل التنبيهات قوة ردع كافية لحماية حقوق المواطنين في الأمن على أنفسهم :

- عن مرثد بن عبد الله ، عن رجل من أصحاب النبي ﷺ قال : سئل رسول الله ﷺ عن القاتل والآمر ، قال : « قسمت النار سبعين جزءًا ؛ فللآمر تسع وستون ، وللقاتل جزء وحسبه » (۲) .

وعن ابن عمر أنه سمع النبي ﷺ يقول : « لجهنم سبعة أبواب ، باب منها لمن سل سيفه على أمتى » – أو قال : « أمة محمد »  $(^{\circ})$  .

- وعن أبي الحكم البجلي قال: سمعت أبا سعيد الخدري وأبا هريرة يذكران عن رسول الله على عن الله على الله على الله على الله على الله على الله في النار » (٤) .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في التجارات ، باب النهي أن يصيب منها شيئًا إلا بإذن صاحبها ( ٢٣٠٣) ، والبيهةي في السنن الكبرى ، باب تحريم أكل مال الغير بغير ( ٣٦١/٩) ، وابن حجر في فتح الباري ( ٥٠/٥) . (٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٦٢/٥) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيمن قتل مسلمًا أو أمر بقتله ( ٢٩٩/٧) ، وقال : رواه أحمد ورجاله رجال محمد بن إسحاق وهو ثقة ، ولكنه مدلس . (٣) أخرجه الترمذي كتاب التفسير ، ومن سورة الحجر ( ٣١٢٢) وقال : غريب ، وابن أي شيبة في مصنفه ( ٣٠/٧) ) ، وابن رجب الحنبلي في التخويف من النار ( ٥٧/١) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي كتاب الديات ، باب الحكم في الدماء ( ١٣٩٨ ) وقال : غريب ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٢٠١/٣ ) .

٤١٦ حقوق الحرية

- وعن البراء بن عازب ، أن رسول اللَّه ﷺ قال : « **لزوال الدنيا أهون على اللَّه** من قتل مؤمن بغير حق » (١) .

- وعن سالم بن أبي الجعد ، أن ابن عباس سئل عمن قتل مؤمنًا متعمدًا ، ثم تاب وآمن وعمل صالحًا ثم اهتدى ، فقال ابن عباس : وأني له التوبة ؛ سمعت نبيكم ﷺ يقول : « يجيء متعلقًا بالقاتل تشخب أوداجه دمًا ، فيقول : أي رب سل : هذا فيم قتلنى ؟ » ثم قال : « والله لقد أنزلها الله ثم ما نسخها » (٢) .

- وعن أبي الدرداء قال : قال النبي ﷺ : « يقعد المقتول بالجادة ، فإذا مر عليه القاتل أخذه فيقول : يا رب ! هذا قطع على صومي وصلاتي ؛ فيعذب القاتل والآمر به » (٣) .

- وعن أبي هريرة قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « من أعان على قتل مؤمن بشطر كلمة ؛ لقى اللَّه ﷺ (<sup>3)</sup> .

- وعن ابن عباس قال: قتل قتيل على عهد رسول اللَّه ﷺ لا يعلم قاتله فصعد منبره فقال: « يا أيها الناس! أيقتل قتيل وأنا بين أظهركم لا يعلم من قتله! لو أن أهل السماء والأرض اجتمعوا على قتل رجل مسلم؛ لعذبهم الله بلا عدد ولاحساب» (°). ونتيجة النصوص القاطعة للسنة الشريفة في تحريم قتل مسلم بغير حق، فقد انتهج

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في تحريم الدم ، باب من قتل رجل مسلم ( ٣٩٨٧ ) ، وابن ماجه في الديات ، باب التغليظ في قتل مسلم ظلمًا ( ٢٦١٩ ) ، وأحمد في الزهد ( ٦٥/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في تحريم الدم ، باب تعظيم الدم ( ٣٩٩٩) ، وأحمد في مسنده ( ٣٧٣/٥) ، والطبراني في الكبير ( ١٧٧/٢) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيمن سلم من الدماء الحرام ونحوها ( ٢٩٧/٧) ، وقال : رواه الترمذي باختصار آخره رواه الطبراني في الأوسط ورجاله رجال الصحيح . (٣) أخرجه الهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيمن قتل مسلمًا أو أمر بقتله ( ٣٠٠/٧) ، وقال : رواه الطبراني وفيه شهر بن حوشب وقد وثق وفيه ضعف ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ١٣٢/٧) . (٤) أخرجه ابن ماجه في الديات ، باب التغليظ في قتل مسلم ظلمًا ( ٢٦٢٠) والطبراني في الكبير

<sup>(</sup>٤) اخرجه ابن ماجه في الديات ، باب التغليظ في قتل مسلم ظلمًا ( ٢٦٢٠ ) والطبراني في الكبير ( ٦٩/١١ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيمن سلم من الدماء الحرام ونحوها ( ٢٩٨/٧ ) ، وقال : ربما أخطأ وقال : ربما أخطأ وبية رجاله ثقات .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٣٣/١٢ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٦٢/٥ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد باب حرمة دماء المسلمين وأموالهم وإثم من قتل مسلمًا ( ٢٩٦/٧ ) ، وقال : رواه الطبراني ورجاله رجال عطاء بن أبي مسلم ، وثقه ابن حبان وضعفه جماعة .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_ ١٧٤

الخليفة الراشد عمر بن الخطاب شه منهج الشدة في القصاص فيمن لا يعلم قاتله: - عن ابن عمر أن غلامًا قتل غيلة ، فقال عمر: لو اشترك فيه أهل صنعاء لقتلتهم به (١).

وحرص الرسول ﷺ على أمن المواطنين وحرياتهم ، فحرم على أولي الأمر إيذائهم المادي والمعنوي وعدم تتبع عوراتهم برصد حركاتهم أو اتصالاتهم ، أو إرهابهم بأي وسيلة :

- عن ثوبان ، عن النبي عَبِيلِيِّم قال : « لا تؤذوا عباد اللَّه ، ولا تُعيروهم ، ولا تطلبوا عوراتهم ؛ فإنه من طلب عورة أخيه المسلم ؛ طلب اللَّه عورته حتى يفضحه في بيته » (٢) .

- وعن عبد الرحمن بن زياد قال: قال رسول الله على « من نظر إلى مسلم نظرة يخيفه بها في غير حق الله ؛ أخافه الله يوم القيامة » (٣) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قتل غيلة : وهو أن يخدع ويقتل في موضع لا يراه فيه أحد ، النهاية في غريب الحديث ( ٤٠٣/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٧٩/٥ ) ، وابن رجب الحنبلي في جامع العلوم والحكم ( ٣٣٥/١ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ١٣٧/٥ ) ( ٩١٨٧ ) ، والبيهقي في شعب الإيمان ( ٧٤٦٨ ) ،
 والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٣١٩/٣ ) .

الدائرة الثالثة دائرة الحكومة الحقوق السياسية

# الْبَالُلَاكِعُ حقوق الشورى

إن حقوق الشورى التي كفلتها الشريعة للمواطنين تهدف إلى استخلاص عصارة الفكر وتحصيل التجارب والخبرات التي أصقلتها السنون لصالح الأمة الإسلامية . وهي تعني الارتقاء بالإنسان إلى مستوى المسئولية في الوطن ، مما يمكنه من المساهمة الإيجابية في التعبير عن الرأي تجاه أمته والمشاركة الوجدانية مع هموم الوطن ومشكلاته .

وهي تعني تكوين رأي عام إيجابي يعكس نظامًا متكاملًا للحكم بين القائد والشعب لا يفقد فيه أي من الطرفين حريته أو يمكنه أن يتهرب من مسئوليته .

إن حقوق الشورى ليست تفضلًا من الحاكم على المحكوم ، أو هي وليدة قوانين تدعي أنها حضارية ، بل هي تشريع إيماني تدخل فيه التوازنات الإسلامية ، حيث الشورى حق وواجب في نفس الوقت ، يعتبر من الأهمية بمكان ، و الشورى لها ضوابط شرعية ودوافع إيمانية يجب عدم التقصير فيها ، و إلا تعرضت الأمة بأسرها إلى ركود عام في جميع مجالات الحياة ، لأن الشورى تهدف إلى تجميع مواهب الأمة و طاقاتها ، مما يسهل اتخاذ القرار الذي يحقق المصلحة العليا للوطن ، قال تعالى : ﴿ فَهِمَا رَحْمَةِ مِنَ اللّهِ لِنتَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩] ونعرض فيما يلي منهج الرسول عيائية في إرساء دعائم الشورى كحقوق وواجبات بين عامة المسلمين ، كمنهاج تشريعي ينبع من دستور القرآن الكريم ، وكمنهاج تطبيقي يتفق مع أمانة الرسالة ومسئوليتها في تبصير الأمة بشريعتها .

## اولًا : حق الشورى كمنهاج تشريعي

نعرض فيما يلي كيف أرست السنة الشريفة بقوانينها السامية حق الشورى لكل المسلمين ، وجعلته واجبًا أيضًا عليهم ، ووضعت للشورى ضوابط تحقق لها الهدف المنشود منها ، من تحقيق الاستقرار السياسي والاجتماعي والاقتصادي للأمة الإسلامية بأسرها .. ورغم أن المسلمين يتكلمون كثيرًا عن الشورى ، إلا أنهم لم

يعرفوا قدر الشريعة وسموها في أنها جعلته حقًّا واجبًا لكل مسلم ، لأن الشورى تعني حماية المواطن من عثرات الرأي ، وتعني حماية الدولة من تشتت السبل بها ، وتعني أولًا وأخيرًا فاعلية المواطن وإيجابيته في الأمة (١) .

لقد كاد الإجماع ينعقد على أن الشورى هي الفلسفة الإسلامية للحكم في الدولة الإسلامية وللمجتمع الإسلامي وللأسرة المسلمة .. أي للسلطة الإسلامية ، أيًا كان ميدان هذه السلطة دولة أو مجتمعًا أو أسرة ، لكن الإجماع يكاد ينعقد أيضًا على أنه بمقدار الحظ الوافر والغنى لمنابعنا الفكرية ولأصول مواريثنا الحضارية في هذه الشورى ، كان الفقر والجدب الذي أصاب تاريخنا وتطبيقاتنا في هذا الميدان ، ففي المنابع الفكرية . كما سنرى . نجد الشورى هي الفلسفة المقدسة للحكم والسلوك اجتماعيًا كان أو أسريًّا بل وفرديًّا ، وفي التاريخ نجد الفردية والاستبداد يحرمان الواقع التاريخي والإنسان الذي عاشه ، من ثمرات هذه الفلسفة المقدسة ، بل ويصيبان الفكر الذي عبر عن هذا الواقع التاريخي بالفقر الشديد ، إذا ما كان البحث في فلسفة الحكم وضوابط السلطة والسلطان (٢) .

ونرى من الأحاديث التالية كيف جعلت السنة حق الشورى من الحقوق الأساسية لكل مسلم على أخيه المسلم ، بل إنها جعلته أيضًا واجبًا ضروريًّا على كل مسلم ؛ لتحقيق التفاعل الإيجابي بين المؤمنين ، بما يحقق تجميع الآراء والطاقات ؛ لتحقيق الصالح العام للأفراد :

- عن جابر قال : قال رسول اللَّه ﷺ : ﴿ إِذَا استشار أَحَدَكُم أَخَاهُ ؛ فليشر عليه ﴾ (٣) .

- وعن أبي هريرة قال : قال رسول الله عَلَيْهِ : « المستشار مؤتمن » (<sup>1)</sup> .

<sup>(</sup>١) يراجع في ذلك: الماوردي: الأحكام السلطانية والولايات الدينية ، ابن تيمية: السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية . محمد عبد الوهاب خلاف: السياسة الشرعية . محمد سلامة جبر: الشورى . عدنان النحوي: الشورى والتشريع ، في عدنان النحوي: الشورى والتشريع ، في الإسلام . محمد سليم العوا: في النظام السياسي للدولة الإسلامية . عبد الكريم زيدان: الفرد والدولة في الشريعة الإسلامية .

<sup>(</sup>٢) محمد عمارة : الإسلام وحقوق الإنسان ضرورة لا حقوق ( ٣١ ، ٣١ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في الأدب ، باب المستشار مؤتمن ( ٣٧٤٧ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٢٠٠/٨ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في الأدب ، ( ٢٨٢٣ ) .

- وعن جعفر بن محمد ، عن محمد بن علي ، عن علي بن الحسين ، عن الحسين الحسين الحسين ، عن الحسين ابن علي عن علي عن علي قال : التودد الإيمان بالله : التودد إلى الناس ، وما يستغني رجل عن مشورة ، وإن أهل المعروف في الدنيا هم أهل المعروف في الآخرة ، وإن أهل المنكر في الدنيا هم أهل المنكر في الآخرة ، وإن أهل المنكر في الآخرة ، وإن أهل المنكر في الآخرة ، وإن أهل المنكر في الدنيا هم أهل المنكر في الآخرة ، وإن أهل المنكر في الآخرة ، وإن أهل المنكر في الآخرة ، وإن أهل المنكر في الدنيا هم أهل المنكر في الآخرة ، وإن أهل المنكر في الآخرة ، وإن أهل المنكر في الآخرة ، وإن أهل المنكر في الأخرة ، وإن أهل المنكر في الأخرة ، وإن أهل المنكر في الآخرة ، وإن أهل المنكر في الأخرة ، وإن أهل المنكر ألم المنكر المناكر ، وإن أهل المنكر المنكر ، وإن أهل المنكر المناكر ، وإن أهل المنكر ، وإن أهل المنكر ، وإن المنكر ، وإن أهل المنكر ، وإن ألم المنكر ، وإن أ

- وعن أبي هريرة ، أن رسول اللَّهِ ﷺ قال : « حق المسلم على المسلم ستّ » قيل : ما هن يا رسول اللَّه ﷺ ؟ قال : « إذا لقيته فسلم عليه ، وإذا دعاك فأجبه ، وإذا استنصحك فانصح له ، وإذا عطس فحمد اللَّه فسمته ، وإذا مرض فعده ، وإذا مات فاتبعه » (٢) .

#### كيفية الشورى ،

لم يحدد الإسلام صورة معينة للشورى يلتزم بها المسلمون في نظامهم السياسي طيلة الزمان كيلا يكون في ذلك حرج عليهم أو عسر. وإن من المبادئ الأساسية في الإسلام أن هذا الدين ينفي الحرج، وأنه يقيم حياة المسلمين على الاعتدال والتيسير. وفي ذلك يقول سبحانه: ﴿ وَجَنْهِدُواْ فِي اللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ مُو اَجْتَبَنَكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ [الحج: ٧٨]. ويقول تباركت أسماؤه: ﴿ فَعِدَّ مُنَ مَنْ مَرَجً اللهُ يَعِثُمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ مَنْ عَرَجً اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

إن من تصورات الإسلام الكبرى أنه يسير بالبشرية في طريق من التيسير لا يعرف الضيق والحرج. وهو يعيذ أهله ومعتنقيه من التشديد والعنت ، كيلا تتنغص طبائعهم وأشخاصهم بألوان من المعاناة والمكابدة والرهق. أو تتعرض أحوالهم وأوضاعهم للفتنة والاختلاف ، فتتعثر خطاهم وتتجزأ كلمتهم ، وتذهب ريحهم ، ويسدرون في الأرض أشتاتًا متدابرين .

وبذلك أرسى الإسلام قاعدة الشورى ، لتكون أساسًا يقوم عليه نظام الحكم في

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب مشاورة الوالي والقاضي في الأمر ( ١٠٩/١٠ ) ، والطبراني في الأوسط ( ١٢٠/٥ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٣٦١/٨ ) ، والخطيب البغدادي في تاريخ بغداد ( ١٢٥/١٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب السلام ، باب من حق المسلم للمسلم رد السلام (٥) ، وأحمد في مسنده ( ٣٧٢/٢ ، ٢١٦ ) ، والألباني في الصحيحة ( ٤٤٨ ، ٤٧٠ ) ، والبيهقي في السنن ، باب الرخصة في معونته ونصيحته إذا استنصحه ( ٣٤٧/٥ ، ١٠٨/١٠ ) .

هذا الدين . ولكن هذا الإرساء غير محدد الصورة والكيفية ، فيكون على نحو ملزم ومعلوم . ولو كانت الشورى على كيفية محددة معينة أو على صورة معلومة بالذات ، لوقع المسلمون في كثير من الأحوال والأزمنة في حرج . فإن صورة من صور الشورى قد تناسب المسلمين في ظرف من الظروف أو في حال من الأحوال ، لكن مثل هذه الصورة قد لا تناسب حال المسلمين في أوضاع وأزمنة أخرى جديدة . ومن أجل ذلك فقد أرسى الإسلام مبدأ الشورى كأساس ينبني عليه نظام الحكم ؟ وذلك بقوله سبحانه في تعبير كريم جامع تتجلى فيه المرونة تمامًا : ﴿ وَآمَرُهُمْ شُورَىٰ وَالسُورى : ٣٨] وقوله ﷺ : ﴿ وَشَاوِرَهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ [النورى: ٣٨] وقوله ﷺ : أو سَاوِرَهُمْ في ٱلأَمْرِ ﴾ [ال عمران: ١٥٩] .

على أن الشورى قضية تناط بأهل الحل والعقد من العلماء والمفكرين وأولي الرأي والخبرة أو المتخصصين في مختلف شئون الحياة الاقتصادية والزراعية والتجارية والصناعية والعسكرية . فهؤلاء ينبغي أن يستفاد من علمهم وتبصرهم بأمور الشريعة وكذلك من خبرتهم ودرايتهم في شئون الحياة المختلفة . وهم كذلك يضطلعون بعظيم من المهام الخطيرة ، منها اختيار رئيس الدولة أو ترشيحه للإمامة العظمى ، لكي يبايعه المسلمون جميعًا .

ويناط بهم كذلك أن يحاسبوا رئيس الدولة ويسائلوه مساءلة تثير في ذهنه دوام الحرص والاهتمام . وهم في ذلك يحق لهم أن يطالبوه بالاعتزال ، إذا أيقنوا أنه عاجز عن حكم البلاد أو أنه مفرط فيما يترتب عليه نحو الأمة من واجبات (١) .

وأهل الحل والعقد هم الفئة الطليعة من علماء المسلمين ، الذين تناط بهم وظيفة الاستنباط للأحكام الشرعية من أدلتها ، وكذلك استجلاء المواقف الصحيحة التي تستند إلى العلم بالكتاب والسنة ، كاختيار الإمام ونحو ذلك من كبير القضايا . وهم في ذلك كله فئة واعية بصيرة يكشف عنها إخلاصها لهذا الدين ، وسعة إطلاعها على علومه ، وكذلك احتواؤها لمقتضياته ومراميه ، من غير حاجة لدعايات مصطنعة مزيفة .

والإسلام لا يرضى عن المرء وهو يزكي نفسه للناس ويحيط نفسه بكثيف من الدعاية والثناء ؛ ليحمل الناس على الاهتمام به أو انتخابه ، إنه لا يجرؤ على مثل هذا الأسلوب من الدعاية الخسيسة إلا كاذب محتال أو منافق مراوغ دجال . وفي النهي عن تزكية النفس وحوطها بإطار من الدعاية والإطراء يقول سبحانه : ﴿ فَلَا

<sup>(</sup>١) د.محمد أبو فارس : النظام السياسي في الإسلام ( ١٢٥ : ١٢٨ ) .

دائرة الحكومة

تُرَكُّرُا أَنفُسَكُمُ ﴾ [النجم: ٣٦] أي لا تمدحوا أنفسكم وتشكروها (١) وذلك بإظهار الخصائص الشجاعة والسخاء ونحو ذلك .

وفي ذلك يقول سبحانه مبينًا فساد المراثين من الناس الذين يزكون أنفسهم بالامتداح والثناء: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ يُرَكُونَ أَنفُسَهُمْ بَلِ اللّهُ يُرَكِّى مَن يَشَاهُ وَلا يُظْلَمُونَ وَلا يُظْلَمُونَ النساء: ٤٩]. وذلك يذكرنا بالمراثين والكذابين من الذين يزكون أنفسهم فيتظاهرون بالشجاعة والإخلاص للأمة والوطن. أولئك الذين يملأون البلاد صيحات وصرائحًا من الدعايات الإعلامية ، ليحملوا الناس على انتخابهم أو التصويت لصالحهم ، كلما تداعت الدولة لعقد مجلس من مجالس الشورى . وذلك ـ لعمر الحق ـ ضرب مزور من الشورى الزائفة التي تصطنعها الحكومات الجائرة والتي تستند في الغالب إلى إغراء الناخبين بالمال ، أو تغريرهم بالدعاية الكاذبة المضللة (٢) .

ولقد وضعت السنة ضوابط للشورى ، حيث يجب على المسلم أن يدلي برأيه بناء على علم وبصيرة ودراية بأمانة الكلمة ومستوليتها الإيمانية ، وأن تحون الشورى محصلة آراء الخبراء ، وأن تحصن بالإخلاص :

- عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « من أفتي بغير علم ؛ كان إثمه على من أفتاه » (٢٠) .

- وعن تميم الداري : أن النَّبي ﷺ قال : « الدين النصيحة » قلنا : لمن ؟ قال : « للَّه ، ولكتابه ، ولرسوله ، ولأتمة المسلمين وعامتهم » (٤) .

- وعن علي قال: قلت: يا رسول الله إن عرض لي أمر لم ينزل فيه قضاء في أمره ولا سنة كيف تأمرني ؟ قال: « تجعلونه شورى بين أهل الفقه والعابدين من المؤمنين، ولا تقضى فيه برأي خاصة » (°).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٢٥٧/٤) .

<sup>(</sup>٢) د.أمير عبد العزيز : نظام الإسلام ( ١١٠ : ١١٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في العلم ( ٣٦٥٧) ، والحاكم في المستدرك ( ١٠٣/١) وقال : صحيح على شرطهما ولم يخرجاه . والبيهقي في السنن ، باب إثم من أفتى أو قضى ( ١٠٣/١ ، ١١٦/١٠) . (٤) أخرجه مسلم في الإيمان ، باب بيان أن الدين النصيحة ( ٩٥) ، والترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في النصيحة ( ١٩٢١) ، وأحمد في مسنده ( ٢٩٧/٢) ، والدارمي في الرقاق ، باب النصيحة ( ٢٧٥٢) ، والطبراني في الكبير ( ٤١/٢) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٧١/١١ ) والهيثمي في مجمع الزوائد باب في الإجماع ( ١٧٨/١ ) .

- وعن مسلم بن يسار قال: سمعت أبا هريرة يقول: قال رسول اللَّه ﷺ: « من قال عليَّ ما لم أقل؛ فليتبوأ بنيانه في جهنم ، ومن أفتى بغير علم كان إثمه على من أفتاه » (١) .

وبينت السنة الشريفة كيف أن مجلس الشورى للحاكم يتوقف عليه مصير هذا الحاكم في الآخرة ، لذلك عليه أن يختار مستشاريه على درجة من الوعي الإيماني لمصلحة الحاكم والأمة ، إن الإسلام لم يقف من الشورى عند حق اعتبارها حقًّا من حقوق الإنسان ، وإنما ذهب فيها - كما هي عادته ، مع ما اعتبر في الحضارات الأخرى مجرد حقوق . ذهب فيها إلى الحد الذي جعلها فريضة شرعية واجبة على كافة الأمة حكامًا ومحكومين ، في الدولة وفي المجتمع وفي الأسرة ، وفي كل مناحي السلوك الإنساني . فهو يتحدث عنها كفريضة واجبة على رسول الله ﷺ في شئون الحكم والسياسة والعمران الدنيوي ، لأنه في هذا الميدان كان مجتهدًا غير معصوم - فما بالنا بالحاكم إذا لم يكن نبيًّا ولا رسولًا يستدركه الوحي بالترشيد ، إذا هو اجتهد فلم يصب مواطن الحق والصواب. يتحدث القرآن الكريم عن الشورى كفريضة شرعية واجبة ، حتى على الرسول ، فيقول اللَّه سبحانه ، مخاطبًا رسوله : ﴿ فَبِمَا رَحْمَةِ مِنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانْفَشُّواْ مِنْ حَوْلِكُ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرَهُمْ فِي ٱلأَمْرِ فَإِذَا عَنْهُتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩] وهذا الحسم والوضوح اللذين تألقت بهما الشوري – كفريضة شرعية واجبة – في قرآننا الكريم ووحي اللَّه لرسوله وفي كتاب العرب الأول .. قد وعاه جيدًا أسلافنا العظام الذين كتبوا في تفسير هذه الآية يقولون : إن الشورى من قواعد الشريعة وعزائم الأحكام . ومن لا يستشير أهل العلم والدين فعزله واجب . . وهذا ثما لا خلاف فيه  $^{(1)}$  .

ولقد غدا للسنة النبوية المطهرة من القرآن مكان البيان والتفصيل والتجسيد في توضيح هذا الأمر ، فجاءت معبرة بوضوح عن ذلك :

- عن معاوية بن أبي سفيان : أنه صعد المنبر يوم القمامة فقال خطبته : إنما المال مالنا ، والفيء فيئنا ، فمن شئنا أعطيناه ، ومن شئنا منعناه ، فلم يجبه أحد ، فلما كان في الجمعة

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٢١/٢ ) ، والحاكم في المستدرك ( ١٦٣/١ ) وقال : هذا حديث قد احتج الشيخان به ، وقد وثقه بكر بن عمرو المعفري . و هو أحد أثمة أهل مصر ، و الحاجة بنا إلى لفظه للتثبت في الفتيا شديدة ، والبيهقي في السنن الكبرى باب من يشاور ( ١١٢/١٠ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه القرطبي ، الجامع لأحكام القرآن ( ٢٤٩/٤ ) ، ومحمد عمارة : الإسلام وحقوق الإنسان ( ٣٤٣٠ ) .

الثانية قال مثل ذلك ، فلم يجبه أحد ، فلما كان في الجمعة الثالثة قال مثل مقالته ، فقام إليه رجل ممن حضر المسجد ، فقال : كلّا ، إنما المال مالنا والفيء فيئنا فمن حال بيننا وبينه حاكمناه إلى اللّه بأسيافنا ، فنزل معاوية ، فأرسل إلى الرجل ، فأدخله ، فقال القوم : هلك الرجل ، ثم دخل الناس فوجدوا الرجل معه على السرير ، فقال معاوية للناس : إن هذا أحياني أحياه الله ، سمعت رسول الله عليهم ، يقول : « يكون أمراء يقولون ولا يرد عليهم ، يتهافتون في النار يتبع بعضهم بعضا » (١) .

- وعن أبي سعيد الخدري ، عن النبي ﷺ قال : « ما بعث الله من نبيّ ، ولا استخلف من خليفة ؛ إلا كانت له بطانتان : بطانة تأمره بالمعروف وتحضه عليه ، وبطانة تأمره بالشر وتحضه عليه ، فالمعصوم من عصم الله تعالى » (٢) ..

- وعن الشعبي قال: إذا اختلف الناس في شيء ، فانظر كيف صنع عمر ، فإنه كان لا يصنع شيئًا وفي لفظ: فإنه لم يكن يقضي في أمر ، لم يقض قبله ، حتى يسأل ويشاور (٣) .

- وعن القاسم بن محمد قال : سمعت عمتي تقول : قال رسول اللَّه ﷺ : « من ولي منكم عملًا فأراد اللَّه به خيرًا ؛ جعل له وزيرًا صالحًا إن نسي ذكره ، وإن ذكر أعانه » (٤) .

وعن الزهري قال: أخبرني عبيد الله بن عبد الله بن عتبة ، أن ابن عباس الله على الله على الله بن عتبة ، أن ابن عباس الله قال: قدم عيينة بن حصن بن حذيفة فنزل على ابن أخيه الحر بن قيس - وكان من النفر الذين يدنيهم عمر ؛ وكان القراء أصحاب مجالس عمر ومشاورته كهولًا كانوا أو شبانًا - فقال عيينة لابن أخيه : يا ابن أخي ، هل لك وجه عند هذا الأمير فاستأذن لي عليه ، قال : سأستأذن لك عليه ، قال ابن عباس : فاستأذن الحر لعيينة ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٤١/١٩ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب في أئمة الظلم والجور وأئمة الضلالة ( ٢٣٦/٥ ) ، وقال : رواه الطبراني في الكبير والأوسط وأبو يعلى ورجاله ثقات .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارى في صحيحه كتاب الأحكام ، باب بطانة الإمام وأهل مشورته البطانة الدخلاء (٢) أخرجه البخارى في البيعة ، باب بطانة الإمام ( ٢٠١١ ) وأحمد في مسنده ( ٣٩/٣ ) ، والبيهقي في السنن ( ١١١/١٠ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢٩٨/٥ ) ، وابن سعد في الطبقات ( ١٥٠/٧ ) ، والألباني في الصحيحة ( ٦٢٩ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي في البيعة ، باب وزير الإمام ( ٤٢٠٤ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب من يشاور ( ١١١/١٠ ) ، والطبراني في الأوسط ( ٢٩٤/٤ ) .

فأذن له عمر ، فلما دخل عليه قال : هي يا ابن الخطاب فوالله ما تعطينا الجزل ، ولا تحكم بيننا بالعدل ، فغضب عمر حتى هم أن يوقع به ، فقال له الحر : يا أمير المؤمنين ، إن الله تعالى قال لنبيه ﴿ خُذِ ٱلْعَثْوَ وَأَمْرٌ بِٱلْمُرْفِ وَآعْرِضْ عَنِ الْجَهْلِينِ ﴾ وكان والأعراف: ١٩٩] وإن هذا من الجاهلين ، والله ما جاوزها عمر حين تلاها عليه ، وكان وقافًا عند كتاب الله (١) .

- وعن أسلم عن عمر قال : وإن اجتمع رأي ثلاثة وثلاثة فاتبعوا صنف عبد الرحمن بن عوف واسمعوا وأطيعوا (٢) .

وأرست السنة حق الشورى بكل وضوح ، بما لا يدع مجالًا للشك في أنها حق للمواطنين ، وليس للحاكم أن يفرض قرارته عليهم ، وهذا التشريع النبوي لم يكن خاصًا بالمؤمنين دون النبي ، ذلك أن عصمة النبي واختصاصه بالوحي ، إنما كانا فيما يبلغ عن الله من أمر الدين ، أما الكثير من شئون الدنيا فإنها كانت موضع شورى مع المسلمين ، بل كانت الشورى فريضة الإسلام ، حتى على الرسول ، لسياسة هذه الشئون ، ومن ثم فلقد وجدنا السنة النبوية شاهدة على التزام الرسول عليه بالشورى والتشاور في سياسة الدولة وفي سياسة بيته ، وفي سلوكه البشري بين الناس حتى لقد روي عن أبي هريرة الله قال : ما وجدت أحدًا أكثر مشورة الأصحابه من رسول الله عليه .

بل إن من الأحاديث النبوية أحاديث تقطع - فوق سلوك النبي طريق الشورى - بالتزامه على بمشورة الأغلبية ورأيها ، حتى لو كان رأيه هو في الأقلية ، ما دامت القضية من شئون الدنيا الخاضعة للشورى ، وخارجة عن نطاق التبليغ عن الله لما هو دين خالص ونحن نجد هذا المبدأ صريحًا في قول الرسول لأبي بكر الصديق وعمر ابن الخطاب : « لو اجتمعتما في مشورة ما خالفتكما » (٣) . وفي الحديث الذي يرويه الإمام علي بن أبي طالب عن الرسول نجده علي يقطع بأنه لم يكن لينفرد - وهو رئيس الدولة وقائد الحكومة - بتعيين الأمراء والولاة ، دون استشارة ، وإنما كان يستشير في ذلك المؤمنين . فكانت القاعدة المستقرة هي أن الشورى هي السبيل لتعيين الأمراء والولاة في دولة الإسلام ... يقول الطيخ في هذا الحديث : « لو كنت

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب التفسير ، تفسير سورة الأعراف ، باب خذ العفو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين ( ٤٦٤٢ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب ما على السلطان من القيام فيما ولي بالقسط والنصح للرعية والرحمة بهم والشفقة عليهم والعفو عنهم ( ١٦١/٨ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن سعد في الطبقات ( ٦٠/٣ ) . (٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٢٧/٤ ) .

دائرة الحكومة

مؤمرًا أحدًا دون مشورة المؤمنين لأمرت ابن أم عبد » (١) - فثقة الرسول في جدارة عبد الله بن مسعود بالإمارة كاملة ، لكنه لا يؤمره دون مشورة المؤمنين ؛ لأن الشورى هي سبيل الإسلام والمسلمين إلى تبوئ مثل هذه المسئوليات .

- عن عبد الله بن عمر قال: كتب أبو بكر الصديق إلى عمرو بن العاص ، إن رسول الله على عبد الله على الحرب ، وعليك به ، قال: وكتب إليه ، أما بعد: فقد عرفت وصية رسول الله على الأنصار بعد موته ( اقبلوا من محسنهم ، وتجاوزوا عن مسيئهم ) (٢).

- وعن موسى بن طلحة ، عن أبيه قال : مررت مع رسول الله على بقوم على رءوس النخل فقال : « ما يصنع هؤلاء ؟ » فقالوا : يلقحونه ؛ يجعلون الذكر في الأنثى فيلقح ، فقال رسول الله على : « ما أظن يغني ذلك شيئًا » قال : فأخبروا بذلك فتركوه ، فأخبر رسول الله على بذلك فقال : « إن كان ينفعهم ذلك فليصنعوه ؛ فإني إنما ظننت ظنًا ، فلا تؤاخذوني بالظن ، ولكن إذا حدثتكم عن الله شيئًا فخذوا به ؛ فإنى لن أكذب على الله على " " .

- وعن علي قال: قال رسول اللَّه ﷺ: « لو كنت مؤمرًا أُحدًا من غير مشورة منهم ؛ لأمرت عليهم ابن أم عبد » (أ) .

- وعن عبد الرحمن بن غنم أن رسول الله على لما خرج إلى بني قريظة قال له أبو بكر وعمر: يا رسول الله ، إن الناس يزيدهم حرصًا على الإسلام أن يروا عليك زيًا حسنًا من الدنيا فانظر إلى الحلة التي أهداها لك سعد بن عبادة فالبسه، فلير المشركون اليوم عليك زيًّا حسنًا ، قال : أفعل وايم الله ! لو أنكما تتفقان لي على أمر واحد ما عصيتكما في مشورة أبدًا ، ولقد ضرب لي ربي كل لكما مثلًا ، لقد ضرب

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في المناقب ، باب مناقب عبد الله بن مسعود ﴿ ٣٨٠٨) ، وأحمد في مسنده ( ٧٦/١) . (٢) أخرجه الترار في مسنده ( ٨٧/١ ) ، والطبراني في الكبير ( ١٧/١ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد باب فضل الأنصار ( ٣٦/١٠) وقال : رواه البزار وفيه صدقة بن عبد الله السمين وثقه دحيم وأبو حاتم وضعفه جماعة وبقية رجاله ثقات .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الفضائل باب وجوب امتثال ما قاله شرعًا دون ما ذكره على من معايش الدنيا على سبيل الرأي ( ٢٣٦١ ) والطبراني في الكبير ( ٢٣٤/٤ ) ، والتبريزي في مشكاة المصابيح ( ١٤٧ ) . (٤) أخرجه الترمذي كتاب المناقب باب مناقب عبد الله بن مسعود رقم : ( ٣٨٠٨ ) وقال : حسن غريب ، وأحمد في مسنده ( ١٠٧/١ ) ، والبزار في مسنده ( ٣٧/٣ ) . وعبد الله بن مسعود بن غافل ابن حبيب أبو عبد الرحمن الهذلي وتوفي بالمدينة سنة ( ٣٢ ) ودفن بالبقيع وكان عمره ( ٦١ ) . أسد الغابة ( ٣٠ ) ، وأحمد في مسنده ( ٧٦١ ) ، والطبراني في الأوسط ( ٢٧/٢٢ ) .

مثلكما في الملائكة كمثل جبرائيل وميكائيل ، فأما ابن الخطاب ، فمثله في الأنبياء الملائكة كمثل جبريل ، إن الله لم يدمر أمة قط إلا بجبريل ، ومثله في الأنبياء كمثل نوح ، إذ قال : ﴿ رَبِّ لاَ نَذَرْ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيَارًا ﴾ [نرح: ٢٦] ومثل ابن أبي قحافة في الملائكة كمثل ميكائيل ، إذ يستغفر لمن في الأرض ، ومثله في الأنبياء كمثل إبراهيم إذ قال : ﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضَلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِنَّ فَنَ يَعْمَى فَإِنَّ مَنْ عَمَانِي فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [براهيم : ٣٦] ولو أنكما تتفقان لي على أمر واحد ما عصيتكما في مشورة ولكن شأنكما في المشورة شتى كمثل جبريل وميكائيل ونوح وإبراهيم (١) .

- وعن سعد بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف أن عبد الرحمن بن عوف كان مع عمر ابن الخطاب وأن محمد بن مسلمة كسر سيف الزبير ، ثم قام أبو بكر فخطب الناس واعتذر إليهم وقال : والله ما كنت حريصًا على الإمارة يومًا ولا ليلة قط ، ولا كنت فيها راغبًا ، ولا سألتها الله في سر ولا علانية ، ولكني أشفقت من الفتنة وما لي في الإمارة من راحة ، ولكني قلدت أمرًا عظيمًا ما لي به طاقة ولا يد إلا بتقوية الله على ولوددت أن أقوى الناس عليها مكانى اليوم ، فقبل المهاجرون منه ما قال وما اعتذر به ، وقال علي والزبير ، وما غضبنا إلا لأنا أخرنا عن المشاورة ، وإنا نرى أبا بكر أحق الناس بها بعد رسول الله على أنه لصاحب الغار وثاني اثنين ، وإنا لنعرف شرفه وكبره ، ولقد أمره رسول الله على الصلاة الناس وهو حي (٢).

### ثانيًا ، حق الشورى كمنهاج تطبيقي <sup>(٣)</sup> ؛

بعدما استعرضنا حق الشورى كمنهاج تشريعي ، نعرض هنا بعض النماذج التطبيقية في ممارسة المؤمنين لهذا الحق ، سواء في حياة الرسول ﷺ ، أو بعد انتقاله إلى الرفيق الأعلى ، حيث طبقه الخلفاء الراشدون بكل الإحساس بالمهمة التي أوكلها الله في

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حزم في الإحكام في أصول الأحكام ( ٢٠١/٦) ، وأحمد بن عبد الله الطبري في الرياض النضرة ( ٢٠١/١٣) ، والسيوطي في الجامع الكبير ( ٢٠٠/٢٥) ، وابن حجر في فتح الباري ( ٣٤١/١٣) . (٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب ما جاء في تنبيه الإمام على من يراه أهلا للخلافة ( ١٥٢/٨) . (٣) ينظر : حسن هويدي : الشورى في الإسلام ، محمود محمد بابلي : الشورى سلوك والتزام . عدنان رضا النحوي : الشورى وممارستها الإيمانية . والشورى لا الديمقراطية . إسماعيل البدوي : مبدأ الشورى في الاسلام .

أعناقهم، فحققت الأمة الإسلامية التقدم المنشود في أزمانهم، ويسجل الحديث التالي استشارة الرسول على الأصحابه يوم بدر، حتى يحفز الهمم ويجمع الإرادة على الحرب وخاصة الأنصار؛ لأنهم أصحاب الديار:

- عن أنس : أن رسول اللَّه عِلَيْتُم شاور حين بلغه إقبال أبي سفيان ، قال : فتكلم أبو بكر ، فأعرض عنه ، ثم تكلم عمر ، فأعرض عنه ، فقام سعد بن عبادة فقال : إيانا تريد يا رسول الله ، والذي نفسي بيده لو أمرتنا أن نخيضها البحر لأخضناها ، ولو أمرتنا أن نضرب أكبادها إلى برك الغماد لفعلنا ، قال : فندب رسول الله عَلَيْتُهِ الناس ، فانطلقوا حتى نزلوا بدرًا ، ووردت عليهم روايا قريش وفيهم غلام أسود لبني الحجاج ، فأخذوه ، فكان أصحاب رسول الله بين يسألونه عن أبي سفيان وأصحابه ، فيقول : ما لي علم بأبي سفيان ، ولكن هذا أبو جهل وعتبة وشيبة وأمية بن خلف ، فإذا قال ذلك ضربوه ، فقال : نعم أنا أخبركم هذا أبو سفيان ، فإذا تركوه فسألوه فقال : ما لي بأبي سفيان علم ، ولكن هذا أبو جهل وعتبة وشيبة وأمية بن خلف في الناس ، فإذا قال هذا أيضًا ضربوه ، ورسول الله عَيْلِيَّ قائم يصلي ، فلما رأى ذلك انصرف ، قال : « والذي نفسى بيده لتضربوه إذا صدقكم ، وتتركوه إذا كذبكم » قال : فقال رسول الله عليه : « هذا مصرع فلان » قال : ويضع يده على الأرض « هاهنا هاهنا » ، قال : فما ماط أحدهم عن موضع يد رسول الله علي (١) . وفي سياسة الرسول وقيادته لشئون الحرب ومعارك القتال – وهي مظنة التفرد بالرأى من رسول يأتيه نبأ السماء - كانت شجاعته القتالية تجعله الحمي الذي يحتمى به أصحابه إذا حمى الوطيس واشتد القتال ... لكننا نجد الشورى ؟ فريضة متبعة ، ونهجًا يلتزمه النبي ﷺ في كل شئون الحرب والقتال ، ففي اختيار موقع نزول الجيش بغزوة بدر ، عدل الرسول عن رأيه ، وأخذ برأي الصحابي الحباب بن المنذر بن عمرو بن الجموح ، وفي قتال المشركين يوم بدر ، ولقائهم خارج المدينة ، سلك الرسول سبيل الشورى ؛ لأن هذا اللقاء كان يتطلب تطوير التعاقد السياسي الذي تم بينه وبين الأنصار في بيعة العقبة .. فلقد عاهدوه يومئذ على حمايته بمدينتهم، ولم يعاهدوه على الخروج للحرب فيما وراء المدينة، ولذلك – كما يروي أنس بن مالك قال : « لما سار رسول الله ﷺ إلى بدر ، خرج فاستشار الناس ،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الجهاد والسير ، باب غزوة بدر ( ١٧٧٩ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢١٩/٣ ) .

فأشار عليه أبو بكر ﷺ ، ثم استشارهم فأشار عليه عمر ﷺ ، فسكت ، فقال رجل من الأنصار : إنما يريدكم ، فقالوا : يا رسول الله ، والله لا نكون كما قالت بنو إسرائيل لموسى الطّيِّكِم : ﴿ فَأَذْهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَنتِكَم ٓ إِنَّا هَهُنَا قَنعِدُونَ ﴾ [المائدة : ٢٤] ولكن والله لو ضربت أكباد الإبل حتى تبلغ برك الغماد (١) لكنا معك » (٢) .

فبالشورى تم صنع قرار القتال من حيث المبدأ ، وبالشورى تطور نطاق التعاقد الذي سبق إبرامه في بيعة العقبة بين الرسول وبين الأنصار .

كما استشار الرسول ﷺ أصحابه في أسرى بدر وكيف يتصرف معهم ، هل يطلق سراحهم مقابل الفداء ، أم يقتلهم لإلقاء الرعب في قلوب الكفار :

- عن ابن عباس ، عن عمر بن الخطاب على قال : لما كان يوم بدر ، قال : نظر النبي عَلَيْتُهِ إِلَى أَصِحَابِهِ وَهُم ثَلَاثُ مَائَةً وَنَيْفُ ، وَنَظْرُ إِلَى الْمُشْرِكِينَ فَإِذَا هُم أَلْفَ وزيادة ، فاستقبل النبي ﷺ القبلة ، ثم مد يديه وعليه رداؤه وإزاره ، ثم قال : « اللهم أين ما وعدتنى ؟ اللهم أنجز ما وعدتنى ، اللهم إنك إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام فلا تعبد في الأرض أبدًا » قال : فما زال يستغيث ربه ﷺ ويدعوه حتى سقط رداؤه ، فأتاه أبو بكر رضي فأخذ رداءه فرداه ، ثم التزمه من وراثه ، ثم قال : يا نبي الله ، كفاك مناشدتك ربك ؛ فإنه سينجز لك ما وعدك ، وأنزل الله ﷺ : ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبُّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُم بِأَلْفِ مِنَ ٱلْمَلَتِهِكَةِ مُرْدِفِين ﴾ [الأنفال: ٩] فلما كان يومئذ والتقوا ، فهزم الله ﷺ المشركين ، فقتل منهم سبعون رجلًا ، وأسر منهم سبعون رجلًا ، فاستشار رسول الله عليه أبا بكر وعليًا وعمر ﷺ، فقال أبو بكر ﷺ : يا نبى اللَّه ، هؤلاء بنو العم والعشيرة والإخوان ؛ فإنى أرى أن تأخذ منهم الفدية ، فيكون ما أخذنا منهم قوةً لنا على الكفار ، وعسى اللَّه أن يهديهم فيكونون لنا عضدًا ، فقال رسول الله عَلَيْج : « ما ترى يا ابن الخطاب ؟ » قال: قلت: واللَّه ما أرى ما رأى أبو بكر ﷺ ، ولكنى أرى أن تمكنني من فلان – قريبًا لعمر - فأضرب عنقه ، وتمكن عليًا عِلَيْهِ من عقيل فيضرب عنقه ، وتمكن حمزة من فلان أخيه فيضرب عنقه ؛ حتى يعلم اللَّه أنه ليست في قلوبنا هوادةٌ

<sup>(</sup>١) برك الغماد : موضع باليمن وقيل مكان وراء مكة بمسافة مسير خمس ليال بمقاييس ذلك العصر . وضبط برك بكسر الراء وسكون الراء . انظر لسان العرب لابن منظور .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٠٥/٣ ) .

للمشركين هؤلاء صناديدهم وأثمتهم وقادتهم ، فهوى رسول الله هما قال أبو بكر هم ، ولم يهو ما قلت ، فأخذ منهم الفداء ، فلما أن كان من الغد ، قال عمر ه : غدوت إلى النبي على فإذا هو قاعد وأبو بكر ه ، وإذا هما يبكيان ، فقلت : يا رسول الله ، أخبرني ماذا يبكيك أنت وصاحبك ؛ فإن وجدت بكاءً بكيت وإن لم أجد بكاءً تباكيت لبكائكما ، قال : فقال النبي على : « الذي عرض على أصحابك من الفداء ، لقد عرض على عذابكم أدنى من هذه الشجرة » - لشجرة قريبة - « وأنزل الله ﴿ لَوْلا كِنْتُ مِنَ اللهِ سَبَقَ لَمَسَكُمْ فِيمَا أَخَذُتُم ﴾ [الانفال: ٢٦] من الفداء » ثم أحل لهم الغنائم ، فلما كان يوم أحدٍ من العام المقبل عوقبوا بما صنعوا يوم بدر من أخذهم الفداء ، فقتل منهم سبعون ، وفر أصحاب النبي على عن النبي يوم بدر من أخذهم الفداء ، فقتل منهم سبعون ، وفر أصحاب النبي على وجهه ، وأنزل الله تعالى : ﴿ أَوَ لَمَا أَصَلِبَتُكُم مُصِيبَةٌ قَدَ أَصَبَتُم مِثْلَتُهَا قُلْتُم أَنَى هَذَا قُلْ هُوَ مِن عِندِ أَنفُسِكُم مُثِيبً أَن الله تعالى : ﴿ أَوَ لَمَا أَصَلِبَتَكُم مُصِيبَةٌ قَدَ أَصَبَتُم مِثْلَتُهَا قُلْتُم أَنَى هَذَا قُلْ هُوَ مِن عِندِ أَنفُسِكُم أَو الله تعالى : ﴿ أَوَ لَمَا أَصَلِبَتَكُم مُصِيبَةٌ قَدَ أَصَبَتُم مِثْلَتَهَا قُلْتُم أَنَى هَذَا قُلْ هُو مِن

- وفي غزوة الأحزاب . الحندق : فاوض الرسول على قادة غطفان ونجد في التخلي عن مساندتهم لقريش ، وانسحابهم من حصار المدينة ، لقاء ثلث ثمارها ... وقبل إبرام المعاهدة ، استشار زعماء الأنصار ممثلين في سعد بن عبادة وسعد بن معاذئ ، فلما أشارا بغير ذلك ، نزل على رأيهما ومزق مشروع المعاهدة (٢) .

- ويوم الحديبية: عندما خرج الرسول عليه في أصحابه معتمرين ، فجاءته أنباء استعداد قريش لصدهم عن البيت الحرام بالقتال ، جمع الرسول أصحابه ، وقال لهم: « أشيروا على ...

وهكذا كانت الشورى فريضة واجبة ونهجًا التزمه الرسول ﷺ في شئون الحرب ، وسياسة أمرها وقيادة الجيش في الغزوات وفي تعيين أمراء السرايا ...

كما استشار الرسول ﷺ أصحابه في غزو مكة :

- عن محمد بن الحنفية قال : خرج رسول الله علي من بعض حجره فجلس

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الجهاد والسير ( ١٧٦٣ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٠/١ ، ٣٢ ) ، ونيف : النيف ، بوزن الهين : الزيادة يخفف ويشدد . يقال : عشرة ونيف ، ومائة ونيف وكل ما زاد على العقد فهو نيف ، حتى يبلغ العقد الثاني ونيف فلان على السبعين (أي : زاد . المختار ٤٤٥ ) .

<sup>(</sup>٢) الدرر في اختصار المغازي والسير ( ١٨٤ ) .

عند بابها ، وكان إذا جلس وحده لم يأته أحد حتى يدعوه ، قال : ادع لي أبا بكر فجاء فجلس بين يديه فناجاه طويلا ، ثم أمره فجلس عن يمينه أو عن يساره ، ثم قال : ادع لي عمر فجاء فجلس إلى أبي بكر فناجاه طويلا فرفع عمر صوته ، فقال : يا رسول الله ، هم رأس الكفر هم الذين زعموا أنك ساحر وأنك كاهن وأنك كذاب وأنك مفتر ، ولم يدع شيئًا مما كان أهل مكة يقولونه إلا ذكره ، فأمره أن يجلس من الجانب الآخر فجلس أحدهما عن يمينه والآخر عن يساره ، ثم دعا الناس فقال : « ألا أحدثكم بمثل صاحبيكم هذين ؟ » قالوا : نعم يا رسول الله ، فأقبل بوجهه إلى أبي بكر ، فقال : « إن إبراهيم كان ألين في الله من الحجر ، وإن الأمر أمر عمر فقال : « إن نوحًا كان أشد في الله من الحجر ، وإن الأمر أمر عمر فتجهزوا » فقاموا فتبعوا أبا بكر ، فقالوا : يا أبا بكر ، إنا كرهنا أن نسأل عمر ، ما هذا الذي ناجاك به رسول الله يه قومك ، حتى رأيت أنه سيطيعني ، ثم دعا عمر ، فقال عمر : إنهم لرأس الكفر حتى ذكر كل سوء كانوا يقولونه ، وايم الله لا تذل العرب حتى تذل أهل مكة فأمركم بالجهاز لتغزوا مكة () .

وأخذ الرسول ﷺ بمشورة عمر بن الخطاب ﷺ في أحد الغزوات من عدم نحر بعض الإبل ، لتكون سندًا لهم في غزوتهم :

- عن أبي عمرة الأنصاري قال: كنا مع رسول الله على في غزاة ، فأصاب الناس مخمصة ، فاستأذن الناس رسول الله على نحر بعض ظهورهم ، وقالوا: يبلغنا الله به ، فلما رأى عمر بن الخطاب أن رسول الله على قد هم أن يأذن لهم في نحر بعض ظهرهم قال: يا رسول الله ، كيف بنا إذا نحن لقينا القوم غدًا جياعًا أرجالًا ، ولكن إن رأيت يا رسول الله ، أن تدعو لنا ببقايا أزوادهم فتجمعها ثم تدعو الله فيها بالبركة ؛ فإن الله تبارك وتعالى سيبلغنا بدعوتك ، أو قال: سيبارك لنا في دعوتك ، فدعا النبي على ببقايا أزوادهم ، فجعل الناس يجيئون بالحثية من الطعام وفوق ذلك ، وكان أعلاهم من جاء بصاع من تمر ، فجمعها رسول الله على أن يدعو ، ثم دعا الجيش بأوعيتهم ، فأمرهم أن يحتثوا فما بقي في الجيش وعاء إلا ملئوه وبقى مثله ، فضحك رسول الله على بدت نواجذه ،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٣٨٧/٧ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٣٧٢/٣ ) .

فقال : « أشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله ، لا يلقى الله عبد مؤمن بهما ؛ إلا حجبت عنه النار يوم القيامة » (١) .

- لقد كان التزام الرسول بمشاورة أصحابه - إلى الحد الذي جعل أبا هريرة يقول: «ما رأيت أحدًا قط أكثر مشورة لأصحابه من رسول الله » - كان هذا السلوك منارة تشع على صحابته فكرًا يعلمهم هذا السلوك ويدعوهم إلى هذا الخلق صباح مساء ... كذلك كانت أوامره ، علي صريحة في وجوب سلوك هذا السبيل .. ففي غزوة مؤتة كانت عدة جيش المسلمين ثلاثة آلاف ، وكان أمير الجيش زيد بن حارثة ، وأوصاهم الرسول: «إن أصيب زيد فأميركم جعفر بن أبي طالب ، فإن أصيب فأميركم عبد الله بن رواحة الأنصاري » فإن أصيب كان عليهم أن يختاروا بالشورى لهم أميرًا جديدًا . ولقد سلك جيش مؤتة هذا السبيل ، فاختاروا بالشورى خالد بن الوليد أميرًا عليهم ، بعد استشهاد الأمراء الثلاثة ، فقادهم إلى النصر في أولى معارك الإسلام مع الروم البيزنطيين ... (٢)

ونرى نهج الخلفاء الراشدين والصحابة في تطبيق منهج الشورى في كل المواقف التي تستدعى ذلك ، فها هو الخليفة الراشد أبو بكر الصديق الله المفاوضات الصلح :

- عن طارق بن شهاب قال : جاء وفد بذاخة وأسد وغطفان إلى أبي بكر يسألونه الصلح ، فخيرهم أبو بكر بين الحرب المجلية أو السلم المخزية ، قال : فقالوا : هذه الحرب المجلية قد عرفناها فما السلم المخزية ؟ قال أبو بكر : تؤدن الحلقة والكراع وتتركون أقوامًا يتبعون أذناب الإبل ، حتى يري الله خليفة نبيه والمسلمين أمرًا يعذرونكم به وتدون (٢) قتلانا ولا ندي قتلاكم ، وقتلانا في الجنة وقتلاكم في النار ، وتردون ما أصبتم منا ونغنم ما أصبنا منكم ، قال : فقال عمر : رأيت رأيًا وسأشير عليك : أما أن يؤدوا الحلقة والكراع فنعم ما رأيت ، وأما أن يتركوا أقوامًا يتبعون عليك :

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤١٧/٣ ) ، والنسائي في السنن الكبرى ( ٨٧٩٣ ) ، وأحمد في مسنده ( ٤١٧/٣ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٢١١/١ ) حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه . والطبراني في الكبير ( ٢١١/١ ) .

<sup>(</sup>٢) رفاعة الطهطاوي: الأعمال الكاملة (٣٣١/٤). دراسة وتحقيق: د.محمد عمارة. ط. بيروت (١٩٧٧م). (٣) تدون: من الدية واحدة الديات، والهاء عوض من الواو، تقول: وديت القتيل أديه دية، إذا أعطيت ديته. واتديت: أي أخذت ديته وإذا أمرت منه للواحد قلت: - فلانًا وللاثنين. ديا فلانًا وللجماعة دوا فلانًا. الصحاح للجوهري (٢٥٢١/٦).

أذناب الإبل حتى يرى اللَّه خليفة نبيه والمسلمين أمرًا يعذرونهم به فنعم ما رأيت ، وأما أن نعنم ما أصبنا منهم ويردون ما أصابوا منا فنعم ما رأيت ، وأما أن قتلاهم في النار وقتلانا في الجنة فنعم ما رأيت ، وأما أن يدوا قتلانا فلا ، قتلانا قتلوا على أمر اللَّه فلا ديات لهم ، فتتابع الناس على ذلك (١) .

ونرى توجيهات الخليفة الراشد أبي بكر الصديق الله المراثه بضرورة المشورة والبعد عن استبداد الرأي:

- عن الحارث بن الفضيل قال: لما عقد أبو بكر ليزيد بن أبي سفيان فقال: يا يزيد إنك شاب تذكر بخير قد رؤى منك ، وذلك شيء خلوت به في نفسك ، وقد أردت أن أبلوك واستخرجك من أهلك ، فانظر كيف أنت وكيف ولايتك ؟ وأخبرك فإن أحسنت زدتك ، وإن أسأت عزلتك ، وقد وليتك عمل خالد بن سعيد، ثم أوصاه بما أوصاه يعمل به في وجهه وقال له: أوصيك بأبي عبيدة بن الجراح خيرًا ، فقد عرفت مكانه من الإسلام ، وإن رسول الله عليه قال: « لكل أمة أمين وأمين هذه الأمة أبو عبيدة بن الجراح » ، فاعرف له فضله وسابقته ، وانظر معاذ بن جبل فقد عرفت مشاهده مع رسول الله عليه ، وإن رسول الله عليه قال: يأتي إمام العلماء بربوة ، فلا تقطع أمرًا دونهما ، وإنهما لن يألوا بك خيرًا ، قال يزيد: يرحمك الله وجزاك الله عن الإسلام خيرًا ، قال يزيد :

- وعن محمد بن إبراهيم بن الحارث التيمي قال: لما عزل أبو بكر خالد بن سعيد أوصى شرحبيل بن حسنة وكان أحد الأمراء ، قال: انظر خالد بن سعيد فاعرف له من الحق عليك مثل ما كنت تحب أن يعرفه لك من الحق عليه ، ولو خرج

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شببة في مصنفه ( ٣٧/٦) ، والبيهقي في السنن ، باب قتال أهل الردة وما أصيب في أيديهم من متاع ( ٣٢٥/٨) . الحرب المجلية أو السلم المخزية : أي إما حرب تخرجكم عن دياركم ، أو سلم تخزيكم وتذلكم . النهاية ( ٢٩١/١) الحلقة : بالتسكين : الدرع . انتهي .الصحاح للجوهري ( ١٤٦٢/٤) . والكراع : في الغنم والبقر بمنزلة الوظيف في الفرس والبعير ، وهو مستدق الساق ، يذكر ويؤنث ، والجمع أكرع . ثم أكارع وفي المثل : لا أعطي العبد كراعًا فطلب ذراعًا لا ، لأن الذراع في اليد وهو أفضل من الكراع في الرجل . الصحاح للجوهري ( ١٢٧٥/٣ ) . وقال في النهاية ( ١٦٥/٤ ) ، الكراع : اسم لجميع الخيل .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ، كتاب معرفة الصحابة ( ٦٦/٣ ) وقال : صحيح على شرط الشيخين وأقره الذهبي .

واليًا عليك ، وقد عرفت مكانه من الإسلام ، وأن رسول الله عليه توفي وهو له والي ، وقد كنت وليته ثم رأيت عزله ، وعسى أن يكون ذلك خيرًا له في دينه ما أغبط أحدًا بالإمارة وقد خيرته في أمراء الأجناد ، فاختارك على غيرك وعلى ابن عمه ، فإذا نزل بك أمر يحتاج فيه إلى رأي التقي الناصح ، فليكن أول من تبدأ به أبو عبيدة بن الجراح ومعاذ بن جبل ، وليكن ثالثًا خالد بن سعيد ، فإنك واجد عندهم نصحًا وخيرًا ، وإياك واستبداد الرأي عنهم أو تطوي عنهم بعض الخبر (١) .

ونرى كيف استشار الخليفة الراشد عمر بن الخطاب الشالمسلمين في حالة تعرض الأمة لخطر داهم ، ووضع لهم ضوابط لتلك الشورى وهي : التركيز في المقترحات ؛ لأن الوقت لا يحتمل تشعب السبل بكثرة الحلول والآراء :

- عن السائب بن الأقرع قال : زحف للمسلمين زحف لم يزحف لهم مثله ، فجاء الخبر إلى عمر ، فجمع المسلمين ، فحمد اللَّه وأثنى عليه ، ثم قال : تكلموا وأوجزوا ولا تطنبوا ، فتفشغ بنا الأمور فلا ندري بأيها نأخذ ، ثم أخبرهم به ، ثم قام طلحة فتكلم ، ثم قام الزبير فتكلم ، ثم قام عثمان فذكر كلامه في حديث طويل ، ثم قام على فقال : يا أمير المؤمنين ، إن القوم إنما جاؤوا بعبادة الأوثان ، وإن الله أشد تغييرًا لما أنكروا ، وإني أرى أن تكتب إلى أهل الكوفة فيسير ثلثاهم ويبقى ثلث في ذراريهم وحفظ جزيتهم ، وتبعث إلى أهل البصرة فيوروا ببعث ، فقال : أشيروا على من أستعمل عليهم ؟ فقالوا: يا أمير المؤمنين ، أنت أفضل منا رأيًا وأعلمنا بأهلك ، فقال : لأستعملن عليهم رجلًا يكون لأول أسنة يلقاها ، اذهب بكتابي هذا يا سائب ابن الأقرع إلى النعمان بن مقرن ، قال : فأمره بمثل الذي أشار به على ، قال : فإن قتل النعمان فحذيفة بن اليمان ، فإن قتل حذيفة فجرير بن عبد الله ، فإن قتل ذلك الجيش ، فلا أرينك وأنت على ما أصابوا من غنيمة فلا ترفعن إلى باطلًا ولا تحبسن عن أحد حقًّا هو له ، قال السائب : فانطلقت بكتاب عمر إلى النعمان ، فسار بثلثي أهل الكوفة ، وبعث إلى أهل البصرة ، ثم سار بهم حتى التقوا بنهاوند ، فذكر وقعة نهاوند بطولها ، قال : فحملوا فكان النعمان أول مقتول ، وأخذ حذيفة الراية ، ففتح الله عليهم ، قال السائب : فجمعت تلك الغنائم فقسمتها بينهم ، ثم أتاني ذو العيينتين فقال : إن كنز النخيرجان في القلعة . قال : فصعدت فإذا أنا بسفطين من جوهر لم أر مثلهما قط ، قال : فلم أرهما من الغنيمة فأقسمها بينهم ، ولم

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في الطبقات ( ٩٨/٤ ) .

أحرزهما بجزية ، أو قال : احرزهما شك أبو عبيد ، ثم أقبلت إلى عمر وقد راث عليه الخبر وهو يتطوف المدينة ، ويسأل فلما رآني قال : ويلك يا ابن مليكة ما وراءك ؟ قلت : يا أمير المؤمنين ، الذي تحب ، ثم ذكر وقعتهم ومقتل النعمان ، وفتح الله عليهم ، وذكر شأن السفطين ، فقال : اذهب بهما فبعهما إن جاءا بدرهم أو أقل من ذلك أو أكثر ثم اقسمه بينهم ، قال : فأقبلت بهما إلى الكوفة ، فأتاني شاب من قريش يقال له : عمر بن حريث ، فاشتراهما بأعطية الذرية والمقاتلة ، ثم انطلق بأحدهما إلى الحيرة ، وباعه بما اشتراهما به مني ، فكان أول لهوة مال اتخذه (١) .

## واستشار عمر ﷺ في تأريخ المراسلات وهذه طفرة في الحياة المدنية :

- عن الشعبي قال: كتب أبو موسى إلى عمر: إنه يأتينا من قبلك كتب ليس لها تاريخ فأرخ، فاستشار عمر في ذلك، فقال بعضهم: أرخ لمبعث رسول الله يهي وقال بعضهم لوفاته، فقال عمر: لا بل نؤرخ لمهاجره فإن مهاجره فرق بين الحق والباطل (٢).

واستشار أيضًا عمر الشهالصحابة فيما يحق له من ميزانية الدولة حتى لا يغالي في الإنفاق العام :

- عن أبي أمامة بن سهل بن حنيف قال : مكث عمر زمانًا لا يأكل من المال شيئًا حتى دخلت عليه في ذلك خصاصة ، وأرسل إلى أصحاب رسول الله عَيْلِيَةٍ فاستشارهم فقال : قد شغلت نفسي في هذا الأمر فما يصلح لي منه ؟ فقال عثمان ابن عفان : كل وأطعم ، قال : وقال ذلك سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل ، وقال لعلي : ما تقول أنت في ذلك ؟ قال : غداء وعشاء ، قال : فأخذ بذلك عمر (٣) .

وبلغت التقوى بالخليفة عمر بن الخطاب على مداها في أنه كان يستشير الصحابة في وضعه الوظيفي ؛ لأن هذا كان يقلقه كثيرًا : هل هو خليفة أم ملك ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو عبيد في الأموال ( ٣٥٨) باب فصل ما بين الغنيمة والفيء ، وابن حبان في طبقات المحدثين ( ١٨٥/١) ، وابن حبان في الثقات ( ٢٣٠/٢) . فتفشغ : أصله من الظهور والعلو والانتشار ، يقال : تفشغ ، أي : فشا وانتشر . النهاية ( ٤٤٨/٤) النخيرجان : هو في الأصل اسم خازن كان لكسرى وهو اسم ناحية من نواحى قهستان ولعلها سميت باسم ذلك الخازن أو غيره . معجم البلدان لياقوت الحموي ( ٢٧٦/٨) راث : راث على خبرك يريث ربيًا أي أبطأ . انتهى . الصحاح للجوهري ( ٣٠٩/٤) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢٦/٧ ) والطبري في تاريخه ( ٣/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد في الطبقات ( ٣٠٧/٣ ) .

- وعن سفيان بن أبي العوجاء قال: قال عمر بن الخطاب: والله ما أدري أخليفة أنا أم ملك ؟ فإن كنت ملكًا فهذا أمر عظيم ، قال قائل: يا أمير المؤمنين! إن بينهما فرقًا ، قال: ما هو؟ قال: الخليفة لا يأخذ إلا حقًّا ولا يضعه إلا في حق ، فأنت بحمد الله كذلك ، والملك يعسف الناس فيأخذ من هذا ويعطي هذا ، فسكت عمر (١).

وشغلت الشورى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب ﷺ ، حتى وهو في أشد لحظات حياته ، حيث ينتقل إلى الرفيق الأعلى ، ولكن هموم الأمة كانت أقوى مما يجابهه من آلام :

- وعن أبي جعفر قال: قال عمر بن الخطاب لأصحاب الشورى: تشاوروا في أمركم ؛ فإن كان اثنان واثنان فارجعوا في الشورى ، وإن كان أربعة واثنان ، فخذوا صنف الأكثر (٢) .

وعن عبد الرحمن بن سعيد بن يربوع ، أن عمر حين طعن قال : ليصل لكم صهيب ثلاثًا ، وتشاوروا في أمركم ، والأمر إلى هؤلاء الستة ، فمن بعل أمركم فاضربوا عنقه ، يعني من خالفكم (٣) .

- وعن أنس بن مالك قال: أرسل عمر بن الخطاب إلى أبي طلحة قبل أن يموت بساعة فقال: يا أبا طلحة ، كن في خمسين من قومك من الأنصار مع هؤلاء النفر أصحاب الشورى ؛ فإنهم فيما أحسب سيجتمعون في بيت أحدهم ، فقم على ذلك الباب بأصحابك ، فلا تترك أحدًا يدخل عليهم ، ولا تتركهم يمضي اليوم الثالث حتى يؤمروا أحدهم ، اللهم أنت خليفتى عليهم (1) .

- وعن ابن عمر قال: دخل على عمر بن الخطاب حين نزل به الموت عثمان بن عفان وعلي بن أبي طالب وعبد الرحمن بن عوف والزبير ابن العوام وسعد بن أبي وقاص ، وكان طلحة بن عبيد الله غائبًا بأرض السواد ، فنظر إليهم ساعة ثم قال : إني نظرت لكم في أمر الناس ، فلم أجد عند الناس شقاقًا إلا أن يكون فيكم ، فإن كان شقاق فهو منكم ، وأن الأمر إلى ستة : إلى عثمان بن عفان وعلي بن أبي طالب وعبد الرحمن بن عوف والزبير بن العوام وطلحة وسعد ، ثم أن قومكم إنما يؤمرون أحدكم أيها الثلاثة ، فإن كنت على شيء من أمر الناس يا عثمان فلا تحملن

<sup>(</sup>١) أخرجه نعيم بن حماد في الفتن ( ١٠١/١ ) ، وابن سعد في الطبقات ( ٣٠٦/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٣٧/٧ ) ، وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٦١/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٦١/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٦٤/٣ ، ٣١٢ ) .

بنى أبي معيط على رقاب الناس ، وإن كنت على شيء من أمر الناس يا عبد الرحمن فلا تحملن أقاربك على رقاب الناس ، وإن كنت على شيء يا علي فلا تحملن بني هاشم على رقاب الناس ، ثم قال : قوموا وتشاوروا وأمروا أحدكم ، فقاموا يتشاورون ، قال عبد الله : فدعاني عثمان مرة أو مرتين ليدخلني في الأمر ولم يسمني عمر ولا والله ما أحب أني كنت معهم علمًا منه بأنه سيكون في أمرهم ، ما قال أبي : والله لقل ما رأيته يحرك شفتيه بشيء قط إلا كان حقًا ، فلما أكثر عثمان دعائي قلت : ألا تعقلون أتؤمرون وأمير المؤمنين حي فوالله لكأنما أيقظت عمر من مرقد ، فقال عمر : أمهلوا فإن حدث بي حدث ، فليصل بالناس صهيب ثلاث ليال ثم اجمعوا في اليوم الثالث أشراف الناس وأمراء الأجناد فأمروا أحدكم ، فمن تأمر من غير مشورة فاضربوا عنقه (١) .

- وعن سماك ، أن عمر بن الخطاب لما حضر قال : إن أستخلف فسنة ، وإن لا أستخلف فسنة ، وإن لا أستخلف فسنة ، توفي رسول الله بيالي ولم يستخلف ، وتوفى أبو بكر فاستخلف ، فقال علي : فعرفت والله أنه لن يعدل بسنة رسول الله بيالي ، فذاك حين جعلها عمر شورى بين عثمان بن عفان وعلي بن أبي طالب والزبير وطلحة وعبد الرحمن بن عوف وسعد بن أبي وقاص ، وقال للأنصار : أدخلوهم بيتًا ثلاثة أيام ، فإن استقاموا وإلا فادخلوا عليهم فاضربوا أعناقهم (٢) .

- وقد استشار الحسين بن علي ابن عباس على قبل أن يخرج للعراق امتثالًا لسنة الرسول على في ضرورة الاستشارة ؛ فعن طاوس قال : قال ابن عباس : جاءني حسين يستشيرني في الخروج إلى العراق فقلت : لولا أن يرزؤ (٦) بك لشبثت يدي في شعرك ، إلى أين تخرج ؟ إلى قوم قتلوا أباك وطعنوا أخاك ؟ وكان الذي سخى بنفسه عنه أن قال لي : إن هذا الحرم يستحل برجل ، ولأن أقتل في أرض كذا وكذا ، أحب إلى من أن أكون أنا هو (٤) .

ويسجل لنا التاريخ في صدر الإسلام كيف أن البعد عن منهج الشريعة بضرورة

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب من جعل الأمر شورى بين المستصلحين ( ١٥١/٨ ) ، وابن سعد في الطبقات ( ٣٤٤/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٥٣/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) يرزؤا : الرزء : المصيبة بفقد الأعزة . النهاية ( ٢١/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٧٧/٧ ) ، والطبراني في الكبير ( ١٠٦/٣ ، ١٠٨ ) .

الشورى قد يؤدي بالتهلكة إلى القائد ، وهذا ما حدث لعمرو بن العاص فيما يسجله هذا الحديث :

- عن جعفر بن عبد الله بن أبي الحكم قال : خرج عمرو بن العاص إلى بطريق في نفر من أصحابه ، فقال له البطريق : مرحبًا بك وأجلسه معه على سريره وحادثه وأطال ، ثم كلمه بكلام كثير ، وحاجه عمرو ودعاه إلى الإسلام ، فلما سمع البطريق كلامه وبيانه وآدابه قال بالرومية : يا معشر الروم ، أطيعوني اليوم واعصوني الدهر ، هذا أمير القوم ألا ترون كلما كلمته كلمة أجابني عن نفسه لا يقول : أشاور أصحابي ، وأذكر لهم ما عرضت علي ، فليس إلا أن نقتله قبل أن يخرج من عندنا : فتختلف العرب بيننا وبين أمرهم ، فقال من حوله من الروم : ليس هذا برأي ، وكان قد دخل مع عمرو بن العاص رجل من أصحابه يعرف كلام الروم ، فألقى إلى عمرو ما قال الملك ، وخرج عمرو من عنده ، فلما خرج من الباب كبر وقال : لا أعود لمثل هذا أبدًا ، وأعظم القوم ذلك وحمدوا الله على ما رزقوا من السلامة ، وكتب عمرو بذلك إلى عمر ، فكتب إليه عمر الحمد لله على إحسانه إلينا وإياك والتغرير بنفسك أو بأحد من المسلمين في هذا وشبهه ، بحسب العلج منهم أن يتكلم من مكان سواء بينك وبينه ، فتأمن غائلته ويكون أكسر له ، فلما قرأ عمرو بن العاص كتاب عمر بينك وبينه ، ثم قال : ما الأب البر لولده بأبر من عمر بن الخطاب لرعيته (١٠) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٦٣٣٦٤/٣ ) .





# 

( الدائرة الثالثة )

دائرة الحكومة

الجزء الثاني : الحقوق الاقتصادية

وتضم خمسة أبواب:

الْبَابُ الْوَلُ : حق الرعاية الاجتماعية والضمان الاجتماعي .

الْبَابُ الثَّانِي : حق تيسير الإجراءات .

الْبَائِلَالَاتُ : حق الحفاظ على الصحة العامة .

الْبَالُ لَرَابُعُ : حق توفير الخدمات العامة .

الْبَائِ كَامِسُ : حق رعاية العلم والمواهب والثقافية .





دائرة الحكومة

## الجرء الثاني

#### الحقوق الاقتصادية (١)

تنطلق الحقوق الاقتصادية للمسلمين من قاعدة أن المال مال الله والإنسان مستخلف فيه ، وعليه أن يتصرف في هذا المال بشريعة الإسلام .. وهذا يتناقض إطلاقًا مع النظام الرأسمالي القائم على النظام الميكافيللي حيث الغاية تبرر الوسيلة ، وبذلك فهو يهدف إلى تحقيق مصلحة صاحب رأس المال ، بصرف النظر عن مصلحة الآخرين . أما النظام الإسلامي فهو يهدف إلى تحقيق منفعة الفرد في ضوء المصلحة العامة للأمة ، بحيث لا تطغى مصلحة أحدهما على الآخر ، فإذا تعارضت المصلحتان ، ترجح المصلحة العامة مع تعويض الفرد .

وهكذا فإن للفرد في الاقتصاد الإسلامي كيان متميز وحقوق واضحة صريحة ، يدور على أساسها الكيان الاقتصادي ، أما الفرد في النظام الرأسمالي فهو يلهث وراء عجلة رأس المال مما يكاد يزهق أنفاسه ، ويفتت قواه النفسية والجسدية .

ولذلك فنادرًا ما نسمع في النظام الرأسمالي صيحات المطالبة بحقوق الإنسان الاقتصادية إلا في النقابات العمالية ، وهي حقوق تتعرض للشد والجذب من قبل أصحاب رءوس الأموال و العمّال ، مما أدى بالثورة الشيوعية على الرأسمالية . أما الحقوق الاقتصادية للإنسان في الإسلام فهي حقوق راسخة حددتها الشريعة بكل وضوح وطبقها الرسول عليه ومن بعده الخلفاء الراشدون بكل حساسية الإنسان المرهف المشاعر الإيمانية ، المقدر لأمانة المسئولية .

ومن التشريعات القرآنية خي الحقوق الاقتصادية قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا إِذَا تَدَايَنتُمُ بِدَيْنٍ ﴾ [البقرة: ٢٨٢] آخرها .

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك: يوسف القرضاوى: دور القيم والأخلاق في الاقتصاد الإسلامى. الحلال والحرام في الإسلام رءوف شلبي: الدعوة الإسلامية في عهدها المدني. فتحى رضوان: الإسلام والمسلمون. محمود شلتوت: منهج القرآن في بناء المجتمع. سيد قطب: العدالة الاجتماعية في الإسلام. يوسف قاسم: التعامل التجاري في ميزان الشريعة.

قال الإمام القرطبي في تفسير هذه الآية : لما أمر الله تعالى : بالكتابة والإشهاد وأخذ الرهان كان ذلك نصًا قاطعًا على مراعاة حفظ الأموال وتنميتها ، وردًّا على الجهلة الذين لا يرون ، ذلك ، فيخرجون عن جميع أموالهم ، ولا يتركون كفاية لأنفسهم وعيالهم ، وهذا الفعل مذموم منهي عنه .

ولقد امتن اللَّه تعالى : على رسوله ﷺ بالغنى فقال : ﴿ وَوَجَدَكَ عَايَلًا فَأَغْنَى ﴾ [الضحى: ٨] (٢) .

وقال الرسول عَيِّلِيَّةِ لعمرو بن العاص في : « يا عمرو ، نعمًا بالمال الصالح للمرء الصالح » (٣) وكان من دعائه عَيِّلِيَّةِ « اللهم إني أسألك الهدى والتقى والعفاف والغنى » (١) وقال لسعد بن أبي وقاص : « إنك إن تذر ورثتك أغنياء خير من أن تذرهم عالة يتكففون الناس » (٥) .

وكان سعيد بن المسيب ﷺ يقول : لا خير فيمن لا يطلب المال يقضي به دينه ويصون به عرضه . فإن مات تركه ميراثًا لمن بعده (٦) .

ومن أهم الحقائق التي يلفت القرآن الكريم نظر الإنسان إليها أن المال في الحقيقة مال لله والإنسان مستخلف في هذا المال على سبيل الابتلاء يقول تعالى : ﴿ وَمَاتُوهُم مِن مَالِ اللّهِ الّذِي ءَاتَلكُمُ ﴾ [النور: ٣٣] ويقول جل شأنه : ﴿ وَأَنفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُم مُسْتَخَلِفِينَ فِيدٌ ﴾ [الحديد: ٧] .

يقول صاحب الكشاف في معنى الآية الأخيرة : « يعني أن الأموال التي في أيديكم إنما هي أموال لله بخلقه وإنشائه لها ، وإنما أموالكم إياها ، وخولكم الاستمتاع بها وجعلكم خلفاء بالتصرف فيها ، فليست هي بأموالكم في الحقيقة ،

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ( ٣٧٧/٣ ) والحديث رواه الإمام البخاري كتاب المظالم ، باب من قاتل دون ماله عن عبد الله بن عمر ( ٧٣/٢ ) . (٢) وعائلًا أي فقيرًا تفسير النسفي ( ٣٦٤/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه احمد عن عمرو بن العاص ( ٢٠٢/٤ ) ، وقال الهيثمي ( ٣٥٣/٩ ) ورواه أحمد ، ورواه الحاكم ( ٢٣٦/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم عن ابن مسعود كتاب الذكر والدعاء ، باب في الأدعية ( شرح النووي ) ، ( ٤٠/١٧ ) .

<sup>(</sup>٥) متفق عليه عن مسعد بن أبي وقاص ﷺ رواه البخاري ( ١٣٢/٣ ) ، ومسلم ( ١٦٢٨ ) .

<sup>(</sup>٦) يوسف القرضاوي ، دور القيم والأخلاق في الاقتصاد الإسلامي (٩٦) .

وما أنتم فيها إلا بمنزلة الوكلاء والنواب ، فأنفقوا منها في حقوق اللَّه » (١) .

كما أكد الإسلام على التحذير من فتنة المال التي هي أشد الفتن وأعنفها ، فقال تعالى : ﴿ وَاَعْلَمُوا أَنَّمَا آمُولُكُمُ وَأَوْلَكُكُمُ فِتَّنَدُّ وَأَنَّ اللَّهَ عِندَهُۥ أَجَرُ عَظِيمٌ ﴾ [الأنفال : ٢٨] .

وننتقل إلى السنة الشريفة ، لنرى المنهاج التطبيقي لدور الدولة في تحقيق توازنات الشريعة المطلوبة ، بما يحقق عدالة توزيع الثروات وحماية الملكية العامة ، والرقابة على الأسواق لحماية المستهلكين وتحقيق التنمية الاقتصادية .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) تفسير الكشاف (٢٠٠/٣).

الدائرة الثالثة دائرة الحكومة المحقوق الاقتصادية

# الْبَابُ اَلاْوَلُ

# حق العدالة في التوزيع الثروات

إن ذلك الحق من الحقوق التي سبق بها التشريع الإسلامي كل نظريات المالية العامة في عدالة توزيع الثروات ، وكل قوانين حقوق الإنسان التي تهدف إلى أن يحصل المواطن على حقه العادل من ثروات الأمة .. إن قوانين الشريعة الإسلامية تعتبر نورًا بدد ظلمات الاستبداد واستغلال الأمراء والنبلاء ، وتسلط الطبقات الغنية على الفقراء ، فتلك القوانين هي الرحمة المهداة للبشرية ، التي حررتها من كل أنواع الظلم و الانتهازية ، إن الإسلام هو أول من دعا إلى حق العدالة في توزيع الثروات ، لأن الاختلال الكبير في الدخول يصحبه اختلال في المفاهيم الاجتماعية مما يتنافي مع مبادئ الحق التي تدعو إلى العدل والمساواة والحرية بين جميع الأجناس البشرية بما يحقق الصالح العام للأمة معنويًا وماديًا ، والإسلام يرفض أن يكون تداول رأس المال حكرًا بين الأغنياء مما يتنافى مع عدالة السماء . ولن يقدر أحد من المدعين حاليًا بحرصهم على حقوق الإنسان الدور العظيم الذي قام به الإسلام في تغيير العقول والأفهام ، والإقتناع بحق الشعوب في عدالة توزيع الثروات ، في وقت كان مجرد التفكير في هذا الحق ضرب من المحال ، وهنا يجب أن ندين بالشكر والامتنان لمعلم البشرية الأكبر سيدنا محمد عليه الذي ذاق أعظم الآلام ؛ ليحقق للإنسانية أعذب الآمال ، فهو بحق الرسول الأمين المبعوث رحمة للعالمين ، ليخرج الناس من ظلمات القهر والاستغلال إلى أنوار العدل والمساواة ويكون ذلك فريضة واجبة على الحكام . وفي هذا المجال بالذات فإن الإسلام يوجب أن يحاط العمال بسياج من الاهتمام، فضلًا عن الإنصاف الذي ينبغي أن يعاملوا به ليأخذوا من الأجور ما يكافئ أعمالهم المؤداة. ولا سبيل لصاحب العمل أيًّا كان أن يستغل العامل ، فيستنفذ كل جهده واستطاعته من العمل ثم يعطيه في المقابل أجرًا بخسًا دراهم معدودة . ومثل هذا الحيف والاستغلال يستنكره الإسلام ولا يعترف به ، ويندد كذلك بالظالمين المعتسفين الذين يأكلون أموال الناس بالباطل ليكدسوها في خزائنهم تكديسًا وليصطنعوا لأنفسهم من مظاهر الفساد والسحت ما يجعلهم الزمرة الرأسمالية الجشعة في البلاد ، والناس من

حولهم جياع ومحرمون . وفي التحذير من هذه الظاهرة المرضية الخطيرة يقول اللّه سبحانه : ﴿ مَّاَ أَفَاتَ اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ. مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْمَسَاكِكِينِ وَٱلْمَسَاكِكِينِ وَٱلْمَسَاكِكِينِ وَالْمَسَاكِينِ كَنَ لَا يَكُونَ دُولَةٌ بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَاءِ مِنكُمْ ﴾ [الحشر: ٧] .

فالأصل ألا يحتشد المال لدى فئة الأغنياء من الناس فيحرم منه الآخرون . ولا يجوز في شريعة الإسلام أن يستأثر فريق من الأغنياء بالمال الذي جعله الله للناس باستخلافهم فيه كما بينا سابقًا . إما أن يكون المال محصورًا ومتداولًا بين فئات طامعة جشعة ، فذلك ما لا يرضى به الإسلام بل يحذر منه تحذيرًا بقوله : ﴿ كَنَ لا يَكُونَ دُولَةٌ بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَاءِ مِنكُمُ ﴾ [الحنر: ٧] .

وفي ضوء هذا النص القرآني العظيم يجد الحاكم نفسه مخولًا لسن ما يراه من قانون يحقق للعمال أجورًا عالية مناسبة ، أو أن تكون لهم في أرباح العمل نسبة معينة كالشطر أو الثلث أو نحو ذلك .وذلك للحيلولة دون جعل الأموال دولة بين فئة الأغنياء .

إن حق العدالة في توزيع الثروات محكوم في الشريعة بالضوابط التالية :

أولًا: أن يكون تداول الثروات أساسًا في المجتمع الإسلامي محكومًا بالقناعة بعيدًا عن شراهة النفس وطغيانها الذي لا نهاية لها :

- عن المسور بن مخرمة أن عمرو بن عوف - وهو حليف لبني عامر بن لؤي وكان شهد بدرًا مع النبي على الله على المحرين بأتي بجزيتها - وكان رسول الله على هو صالح أهل البحرين وأمر عليهم العلاء بن الحضرمي - فقدم أبو عبيدة بمال من البحرين ، فسمعت الأنصار بقدوم أبي عبيدة ، فوافوا صلاة الفجر مع النبي على الله على النها عبيدة قدم بشيء » رسول الله على الله على الله على الله على الله على عن كان قبلكم عليكم ؛ ولكنى أخشى أن تبسط عليكم الدنيا كما بسطت على من كان قبلكم فتنافسوها كما تنافسوها ، وتهلككم كما أهلكتهم » (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب المغازي باب شهود الملائكة بدرًا ( ٤٠١٥)، ومسلم في صحيحه كتاب الزهد والرقائق ( ٢٩٦١) والترمذي في صفة القيامة، ( باب ٢٨) ( ٢٤٦٣) وأحمد في مسنده ( ١٣٧/٤)، والطبراني في الكبير ( ٢٥/١٧)، والبغوي في شرح السنة ( ٢٥٦/١٤).

ثانيًا : أن يكون التوزيع قائمًا على المشورة التي تراعى مصلحة المواطنين جميعًا :

- عن عبيدة قال: جاء عيينة بن حصن والأقرع بن حابس إلى أبي بكر فقالا: يا خليفة رسول الله ، إن عندنا أرضًا سبخة ليس فيها كلاء ولا منفعة ، فإذا رأيت أن تقطعناها ؟ لعلنا نحرثها ونزرعها فأقطعها إياهما ، وكتب لهما عليه كتابًا ، وأشهد فيه عمر وليس في القوم ، فانطلقا إلى عمر ليشهداه ، فلما سمع عمر ما في الكتاب تناوله من أيديهما ، ثم تفل فيه ومحاه فتذمرا ، وقالا : مقالة سيئة ، قال عمر : إن رسول الله ، كان يتألفكما والإسلام يومئذ ذليل ، وإن الله قد أعز الإسلام ، فاذهبا فاجهدا جهدكما لا أرعى الله عليكما إن رعيتما ، فأقبلا إلى أبي بكر وهما يتذمران ، فقالا : والله ما ندرى أنت الخليفة أم عمر ؟ فقال : بل هو ، ولو شاء كان ، فجاء عمر مغضبًا حتى وقف على أبي بكر ، فقال : أخبرني عن هذه الأرض التي اقطعتها هذين الرجلين ، أرض هي لك خاصة أم هي بين المسلمين عامة ؟ قال : المسلمين ؟ قال : استشرت هؤلاء الذين حولي ، فأشاروا علي بذلك ، قال : فإذا المسلمين ؟ قال : استشرت هؤلاء الذين حولك ؟ أو كل المسلمين أوسعت مشورة ورضا ؟ فقال استشرت هؤلاء الذين حولك ؟ أو كل المسلمين أوسعت مشورة ورضا ؟ فقال المسلمين ، ولكنك غلبتني (١) .

ثالثًا : أن يراعى في التوزيع مصلحة التنمية الاقتصادية في الأمة ومصلحة الأجيال القادمة :

- عن يزيد بن أبي حبيب قال: كتب عمر إلى سعد حين افتتح العراق: أما بعد فقد بلغنى كتابك ، تذكر أن الناس سألوك تقسم بينهم مغانمهم وما أفاء الله عليهم ، فإذا جاءك كتابي هذا ، فانظر ما أجلب الناس عايك إلى العسكر من كراع أو مال فاقسمه بين من حضر من المسلمين راترك الأرضي والأنهار لعسالهما ، فيكون ذلك في اغتباط المسلمين ، فإنك أن قسمتها بين من حضر لم يكن لمن بعدهم شيء (٢) . وعن جرير بن عبد الله البجلي قال : كانت بجيلة ربع الناس ، فقسم لهم عمر ربع السواد فاستغلوه ثلاث سنين ، ثم قدمت على عمر فقال : لولا أنى قاسم عمر ربع السواد فاستغلوه ثلاث سنين ، ثم قدمت على عمر فقال : لولا أنى قاسم

<sup>(</sup>١) أخرب البيهقي في السنن (٧) ٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك في المدونة ( ١٣/٣ ) ، والبيهقي في السنن ، باب لا تباع جيفة ( ١٣٤/٩ ) والخطيب البغدادي في تاريخه ( ٩/١ ) .

مسؤول لتركتكم على ما قسم لكم ، ولكن أرى أن تردوا على الناس ففعل (١) .
رابعًا : أن يحكم التوزيع قوانين الشريعة بحيث تتحقق العدالة بين الجميع لا فرق
بين حاكم ومحكوم ولا بين السيد والعبد أو الشريف والوضيع ؛ وأن تدخل في موازين
تلك العدالة الأعباء المعيشية ، ومدى ما يقدمه المواطن من جهد وتضحيات للدولة .

- عن خارجة بن عمر - وكان حليفًا لأبي سفيان في الجاهلية - عن رسول اللَّه على أنه قال : « أيها الناس لا يحل لي ولا لأحد من مغانم المسلمين ما يزن هذه الوبرة بعد الذي فرض اللَّه لي » (٢) .

- عن أسلم: أن عمر ضرب الجزية على أهل الذهب أربعة دنانير ، وأربعين درهمًا على أهل الورق ، وأرزاق المسلمين من الحنطة مدين ، وثلاثة أقساط زيت لكل إنسان منهم كل شهر ، ومن كان من أهل مصر ؛ فأردب كل شهر لكل إنسان ، قال : ولا أدرى كم ذكر من الودك والعسل (٣) .

- وعن ابن شهاب قال: أخبرني مالك بن أوس بن الحدثان - وكان محمد بن جبير بن مطعم ذكر لي ذكرًا من حديثه - فانطلقت حتى دخلت على مالك بن أوس فسألته ، فقال مالك : انطلقت حتى أدخل على عمر ، إذ أتاه حاجبه يرفا فقال : هل لك في عثمان وعبد الرحمن والزبير وسعد يستأذنون ، قال : نعم ، فأذن لهم ، قال : فدخلوا وسلموا ، فجلسوا ، ثم لبث يرفا قليلًا فقال لعمر ، هل لك في علي وعباس ؟ قال : نعم ، فأذن لهما ، فلما دخلا سلما وجلسا ، فقال عباس : يا أمير المؤمنين اقض بيني وبين هذا ، فقال الرهط عثمان وأصحابه : يا أمير المؤمنين اقض بينهما وأرح أحدهما من الآخر ، فقال عمر : اتقدوا أنشدكم بالله الذي به تقوم السماء والأرض ، هل تعلمون أن رسول الله علي قال : « لا نورث ما تركنا عمر على علي وعباس فقال : أنشدكما بالله هل تعلمان أن رسول الله علي وعباس فقال : أنشدكما بالله هل تعلمان أن رسول الله علي وعباس فقال : أنشدكما بالله هل تعلمان أن رسول الله علي وعباس فقال : أنشدكما بالله هل تعلمان أن رسول الله علي قال ذلك ؟ قالا :

<sup>(</sup>١) أخرجه الشافعي في مسنده ( ٣٥٣/١ ) ، والبيهقي في السنن ، باب لا تباع جيفة ( ١٣٥/٩ ) ، وابن حجر في تلخيص الحبير .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٦/١٧ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب ما جاء في الغلول ( ٣٣٩/٥ ) ،
 وقال : رواه الطبراني وفيه شهر بن حوشب وهو ضعيف .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٩٢/٦ ) ، وأبو الجعد في مسنده ( ١/ ٤٠٦ ) والبيهةي في كتاب الجزية ، باب الزيادة على الدينار بالصلح . ( ١٢/٥ ) ، وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ١٢/٥ ) .

قد قال ذلك ، قال عمر : فإني أحدثكم عن هذا الأمر ؛ إن اللَّه كان قد خص رسوله عَلِيْتِهِ في هذا المال بشيء لم يعطه أحدًا غيره قال اللَّه : ﴿ وَمَا أَفَاءَ ٱللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِـ مِنْهُمْ فَمَا ۚ أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ ﴾ [الحشر: ٦] إِلَى قَوْلِهِ ﴿وَمَا أَفَاهُ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُدْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رِكَابٍ وَلَكِئَ ٱللَّهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَن يَشَآهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ فكانت هذه خالصةً لرسول اللَّه ﷺ ، واللَّه ما احتازها دونكم ، ولا استأثر بها عليكم ، لقد أعطاكموها وبثها فيكم حتى بقى منها هذا المال ، فكان رسول اللَّه ﷺ ينفق على أهله نفقة سنتهم من هذا المال ، ثم يأخذ مِا بقى فيجعله مجعل مال اللَّه ، فعمل بذلك رسول اللَّه ﷺ حياته ، أنشدكم باللَّه هل تعلمون ذلك ؟ قالوا : نعم ، قال لعلى وعباس : أنشدكما باللَّه هل تعلمان ذلك ؟ قالا : نعم، ثم توفى اللَّه نبيه عِلِيَّتِهِ فقال أبو بكر : أنا ولى رسول اللَّه عِلِيَّتُهِ، فقبضها أبو بكر يعمل فيها بما عمل به فيها رسول اللَّه عِلَيْدٍ ، وأنتما حينئذ ، وأقبل على على وعباس تزعمان أن أبا بكر كذا وكذا واللَّه يعلم أنه فيها صادقٌ بارٌ راشدٌ تابعٌ للحق ، ثم توفى اللَّه أبا بكر فقلت : أنا ولي رسول اللَّه ﷺ وأبي بكر ، فقبضتها سنتين أعمل فيها بما عمل رسول الله ﷺ وأبو بكر ، ثم جئتماني وكلمتكما واحدةً وأمركما جميع ، جئتني تسألني نصيبك من ابن أخيك ، وأتى هذا يسألني نصيب امرأته من أبيها فقلت : إن شئتما دفعته إليكما على أن عليكما عهد الله وميثاقه لتعملان فيها بما عمل به رسول اللَّه ﷺ وبما عمل به فيها أبو بكر وبما عملت به فيها منذ وليتها ، وإلا فلا تكلماني فيها ، فقلتما ادفعها إلينا بذلك ، فدفعتها إليكما بذلك ، أنشدكم باللَّه هل دفعتها إليهما بذلك ؟ فقال الرهط : نعم ، قال : فأقبل على على وعباس فقال : أنشدكما بالله هل دفعتها إليكما بذلك ؟ قالا : نعم ، قال : أفتلتمسان منى قضاءً غير ذلك ؟ فوالذي بإذنه تقوم السماء والأرض لا أقضى فيها قضاءً غير ذلك حتى تقوم الساعة ، فإن عجزتما عنها فادفعاها فأنا أكفيكماها (١) .

- وعن مالك بن أوس بن الحدثان قال : كان عمر يحلف على أيمان ثلاث ، يقول : والله ما أحد أحق بهذا المال من أحد ، وما أنا بأحق به من أحد ، والله ما من المسلمين أحد إلا وله في هذا المال نصيب ؛ إلا عبدًا مملوكًا ، ولكنا على منازلنا من

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب فرض الخمس ، (٣٠٩٤) ، ومسلم في صحيحه كتاب الجهاد والسير ، باب حكم الفيء ( ١٧٥٧) ، وأبو داود في الخراج والإمارة ، باب في صفايا رسول الله عليه ( ٢٩٤٩) . والبيهقي كتاب قسم الفيء والغنيمة ( ٢٩٦/٦) .

كتاب الله تعالى وقسمنا من رسول الله عليه المالية عليه الإسلام ، والرجل وبلاؤه في الإسلام ، والرجل وقدمه في الإسلام ، والرجل وحاجته ، و والله لئن بقيت لهم ليأتين الراعى بجبل صنعاء حظه من هذا المال وهو يرعى مكانه (١) .

- وعن ابن الأقمر قال: أغارت الخيل بالشام، فأدركت الخيل من يومها وأدركت الكواذن ضحى، وعلى الخيل المنذر بن أبي حمصة همداني، ففضل الخيل على الكواذن، وقال: لا أجعل ما أدرك كما لم يدرك، فبلغ ذلك عمر بن الخطاب، فقال: هبلت الوادعي أمه لقد أذكرت به أمضوها على ما قال (٢).

- وعن سماك ، عن عياض الأشعري أن عمر كان يرزق العبيد والإماء والخيل (T) .

وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال : فقال رسول اللَّه عَلَيْهِ : « ردوا عليهم نساءهم وأبناءهم ، فمن مسك بشيء من هذا الفيء ؛ فإن له به علينا ست فرائض من أول شيء يفيئه اللَّه علينا » ثم دنا – يعني النبي عَلِيْهِ – من بعير فأخذ وبرةً من سنامه ثم قال : « يا أيها الناس ، إنه ليس لي من هذا الفيء شيء ولا هذا » – ورفع أصبعيه – « إلا الخمس ، والخمس مردود عليكم ، فأدوا الخياط والمخيط » فقال مرجل في يده كبة من شعر فقال : أخذت هذه لأصلح بها برذعة لي ، فقال رسول اللَّه عَلَيْهِ : « أما ما كان لي ولبني عبد المطلب فهو لك » فقال : أما إذ بلغت ما أرى فلا أرب لي فيها ونبذها (1) .

- وعن عيسى بن عبد الله الهاشمي عن أبيه عن جده قال : أتت عليًا امرأتان تسألانه : عربية ومولاة لها ، فأمر لكل واحدة منهما بكر من طعام وأربعين درهمًا ، فأخذت المولاة التي أعطيت وذهبت ، وقالت العربية : يا أمير المؤمنين ، تعطيني مثل

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في الخراج والإمارة باب في غلول الصدقة ( ٢٩٣٤) ، وأحمد في مسنده ( ٤٢/١) . (٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ١٨٣/٥) ( ٩٣١٣) ، وسعيد بن منصور في السنن ( ٣٢٦/٢) ، وابن أبي شيبة في والبيهقي في السنن باب ما جاء في سهم البراذين والمقاريف والهجين ( ٣٢٨/٦) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٩٠/٦) . ( هبلة : من باب علم هبلا بفتح الهاء والباء أي ثكلته ثم يستعمل في المدح والإعجاب كما هنا يعني ما أعلمه وما أصوب رأيه ، وقوله اذكرت به أي ولدته ذكرًا من الرجال شهمًا .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢/٦٥٤ ) ، والبيهقي في السنن باب ما جاء في قسم ذلك على قدر الكفاية ( ٣٤٧/٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الجهاد ، باب في فداء الأسير بالمال ( ٢٦ ؟ ) ، أحمد في مسنده ( ١٨٤/٢ ) ، وأبو يعلى في مسنده ( ٣٥٨/١ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢٦٠/٦ ) ، والبخاري في التاريخ الكبير ( ٧٧/٧ ) .

الذي أعطيت هذه وأنا عربية وهي مولاة ، فقال لها علي : إني نظرت في كتاب الله ﷺ فلم أر فيه فضلًا لولد إسماعيل على ولد إسحاق (١) .

خامسًا : يراعى في تلك العدالة أن تحقق مفهوم حد الكفاية وهو ضرورة إشباع الحد الأدنى من الاحتياجات الإنسانية :

- عن سفيان بن وهب الخولاني قال: شهدت عمر بن الخطاب بالجابية ، قال: فحمد الله ، وأثنى عليه بما هو أهله ، ثم قال : أما بعد فإن هذا الفيء ، أفاء الله عليكم ، الرفيع فيه والوضيع بمنزلة ليس أحد أحق به من أحد ، إلا ما كان من هذين الحيين : لخم وجذام فإنى غير قاسم لهم شيئًا ، فقام رجل من لخم فقال : يا بن الخطاب ، أنشدك الله في العدل والسوية ، فقال : إنما يريد ابن الخطاب العدل والتسوية ، والله إني لأعلم لو كانت الهجرة بصنعاء ما خرج إليها من لخم وجذام إلا القليل فلا أجعل من تكلف السفر وابتاع الظهر بمنزلة قوم إنما قاتلوا في ديارهم فقام أبو حدير حينئذ فقال: يا أمير المؤمنين، إن كان الله ساق إلينا الهجرة في ديارنا فنصرناها وصدقناها أذاك الذي يذهب حقنا في الإسلام ؟ فقال عمر: والله لأقسمن لكم ثلاث مرات ، ثم قسم بين الناس ، فأصاب كل رجل منهم نصف دينار ، وإذا كانت معه امرأته أعطاه دينارًا ، وإذا كان وحده أعطاه نصف دينار ، ثم دعا ابن قاطورًا صاحب الأرض ، فقال : أخبرني ما يكفي الرجل من القوت في الشهر واليوم؟ فأتى بالمدى والقسط فقال: يكفيه هذا المديان في الشهر وقسط زيت وقسط خل ، فأمر عمر بمدين من قمح فطحنا ، ثم عجنا ثم أدمهما بقسطين زيتًا ، ثم أجلس عليهما ثلاثين رجلًا ، فكان كفاف شبعهم ، ثم أخذ عمر المدى بيمينه والقسط بيساره ، ثم قال : اللهم إني لا أحل لأحد أن ينقصهما بعدي ، اللهم فمن نقصهما فأنقص من عمره (٢).

سادسًا : أن من شروط عدالة توزيع الثروات أن يراعى القيمة و ليس العدد ، فعلى سبيل المثال قد يكون الشيء الموزع السبي بعضه أفضل من بعض في المكانة الاجتماعية

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن ، باب ليس للأعراب الذين هم أهل الصدقة في الفيء نصيب ( ٣٤٩/٦) ، وابن حجر في تلخيص الحبير ( ١٠٨/٣) ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى كتاب قسم الفيء والغنيمة ، باب ما جاء في قسم ذلك على قدر الكفاية ( ٣٤٦/٦ ) . ( القسط : بكسر القاف وسكون السين له معان كثيرة ومعناه مكيال يسع نصف صاع . انتهى . قاموس ) .

\$ 6 \$ \_\_\_\_\_ حق العدالة

# وفداؤه أكثر ، فلا يكون التوزيع بالعدد و لكن بالقيمة :

- عن المغيرة بن النعمان النخعي قال : حدثني أشياخنا قالوا : صار في قسم النخعي رجل من أبناء الملوك يوم القادسية ، فأراد سعد أن يأخذه منهم فغدوا عليه بسياطهم ، فأرسلت إليهم إني كتبت إلى عمر بن الخطاب فقالوا : قد رضينا ، فكتب إليه عمر بن الخطاب : إنا لا نخمس أبناء الملوك فأخذه منهم سعد ، قال المغيرة : لأن فداءه أكثر من ذلك (١) .

سابعًا : ألا يحرم الشعب من ثرواته من أجل الأجيال القادمة ، أو من أجل دفع الزكاة ، فالعدالة لها ضوابط و شعب متعددة تهدف منها الشريعة إلى سد الاحتياجات الأساسية للشعب طالما هناك ميزانية في الدولة تقدر على سد تلك الاحتياجات :

- عن أسلم قال : سمعت عمر يقول : اجتمعوا لهذا المال ، فانظروا لمن ترونه ، وإني قد قرأت آيات من كتاب الله سمعت الله يقول : ﴿ مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنَ المَّهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنَ المَّهِ الْقَرَىٰ ﴾ [الحشر: ١] والله ما هو لهؤلاء وحدهم ﴿ وَالنَّهِ نَبُوّهُ وَ الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ [الحشر: ١] والله ما هو لهؤلاء وحدهم ﴿ وَالنَّهِ بَا مَن بَعْدِهِمْ ﴾ [الحشر: ١] والله ما من أحد من المسلمين إلا وله حق في هذا المال ، أعطى منه أو منع حتى راع بعدن (٢).

- عن يحيى بن سعيد عن أبيه ، قال : قال عمر بن الخطاب لعبد الله بن الأرقم : اقسم بيت مال المسلمين في كل شهر مرة ، اقسم مال المسلمين في كل جمعة ، ثم قال : اقسم بيت مال المسلمين في كل يوم مرة ، فقال رجل من القوم : يا أمير المؤمنين ، لو أبقيت في بيت مال المسلمين بقية تعدها لنائبة أو صوت ، يعنى خارجة ، فقال عمر للرجل الذي كلمه : جرى الشيطان على لسانك لقنني الله حجتها ، ووقانى شرها ، أعد لها ما أعد لها رسول الله علي طاعة الله على ورسوله علي (").

- عن عمر قال : لو قد علمت نصيبي من هذا الأمر ، ليأتي الراعي بسروات حمير نصيبه وهو لا يعرق جبينه فيه (<sup>4)</sup> .

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن ، باب ما جاء في مفاداة الرجال منهم بمن أسر منا ( ٣٢٣/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٧١/٦ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى كتاب قسم الفيء والغنيمة ، باب ما جاء قول أمير المؤمنين ( ٣٥١/٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى كتاب قسم الفيء والغنيمة ، باب الاختيار في التعجيل ( ٣٥٧/٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٠٢/٣ ) .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_

- وعن عمرو قال : قسم عمر بن الخطاب بين أهل مكة مرة عشرة ، فأعطى رجلًا ، فقيل : يا أمير المؤمنين ، إنه مملوك ! قال : ردوه ، ردوه ، ثم قال : دعوه (١) .

- وعن عائشة قالت: كان عمر بن الخطاب يرسل إلينا بأعطائنا حتى من الرؤوس والأكارع (٢).
- وعن عبد اللَّه بن عبيد بن عمير قال : قال عمر بن الخطاب : واللَّه لأزيدن الناس ما زاد المال ، لأعدنه لهم عدَّا ، فإن أعياني لأكيلنه لهم كيلًا فإن أعياني كثرته لأحثونه لهم حثوًا بغير حساب ، هو ما لهم يأخذونه (٣) .
- وعن الحسن قال: كتب عمر بن الخطاب إلى أبي موسى: أما بعد فاعلم يومًا من السنة لا يبقي في بيت المال درهم حتى يكتسح اكتساحًا حتى يعلم اللَّه أني قد أديت إلى كل ذي حق حقه (٤).
- وعن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف قال : لما أتى عمر بكنوز كسرى قال له عبد الله بن أرقم الزهري : ألا تجعلها في بيت المال ؟ فقال عمر : لا نجعلها في بيت المال حتى نقسمها ، وبكى عمر ، فقال له عبد الرحمن بن عوف : ما يبكيك يا أمير المؤمنين ؟ فوالله إن هذا ليوم شكر ويوم سرور ويوم فرح ، فقال عمر : إن هذا لم يعطه الله قومًا قط إلا ألقى الله بينهم العداوة والبغضاء (°) .
- وعن عمرو بن سعد: أن معاذ بن جبل لم يزل بالجند، إذ بعثه رسول اللَّه عَلَيْتُهِ إلى اليمن حتى مات النبي عَلِيْتُهُ وأبو بكر ثم قدم على عمر فرده على ما كان عليه، فبعث إليه معاذ بثلث صدقة الناس، فأنكر ذلك عمر فقال: لم أبعثك جابيًا ولا آخذ جزية ولكن بعثتك لتأخذ من أغنياء الناس فتردها على فقرائهم قال معاذ: ما بعثت

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ٢٢٧/١ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب بيع الطعام بالطعام (١) أخرجه الطبراني في الأوسط إلا أنه قال : ردوه على صاحبه فبيعوه بعين ثم ابتاعوه التمر وإسناده حسن . وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٠٢/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٠٢/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الشافعي في الأم ( ١٢٢/٣ ) ، والشيباني في المبسوط ( ١٠/٥ ) ، وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٠٣/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٠٣/٣ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن المبارك في الزهد ( ٢٦٥/١ ) ، ومعمر بن راشد في جامعه ( ١٠٠/١ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى كتاب قسم الفيء والغنيمة باب الاختيار في التعجيل ( ٣٥٨/٦ ) .

إليه بشيء وأنا أجد أحدًا يأخذه مني فلما كان العام الثاني بعث إليه شطر الصدقة فتراجعا بمثل ذلك فلما كان العام الثالث بعث إليه بها كلها فراجعه عمر بمثل ما راجعه قبل ذلك فقال معاذ: ما وجدت أحدًا يأخذ منى شيئًا (١).

ثامنًا : ألا يتم توزيع الثروات بناءً على المحاباه ، و مدى القرب من الحكام ، بل يتم بضوابط الشريعة التي تحرص على العدل بين المواطنين :

- عن ابن سيرين قال: لقي عمر بن الخطاب ذا قرابة له ، فعرض لعمر أن يعطيه من المال ، فانتهزه عمر وزبره ، فانطلق الرجل ، ثم لقيه عمر بعد فقال له : أجئتنى لأعطيك مال الله ؟ ماذا أقول لله إذا لقيته ملكًا خائنًا ؟ أفلا كنت سألتني من مالي ؟ فأعطاه من ماله مالًا كثيرًا ، قال : حسبت أنه قال عشرة آلاف درهم (٢) .

- وعن كليب قال قدم على علي مال من أصبهان فقسمه على سبعة أسهم ، فوجد فيه رغيفًا فكسره على سبعة ، وجعل على كل قسم منها كسرة ، ثم دعا أمراء الأسباع فأقرع بينهم لينظر أيهم يعطي أولًا (٣) .

- وعن ابن أبي عياش - واسمه نعمان - عن خولة الأنصارية تَعَيََّتُهَا قالت : سمعت النبي ﷺ يقول : « إن رجالًا يتخوضون في مال الله بغير حقً ، فلهم الناريوم القيامة » (1) .

- عن أبي سعيد الله على الله على الله على الله الله الله الله المحالية ، فقسمها بين الأربعة : الأقرع بن حابس الحنظلي ثم المجاشعي ، وعيينة بن بدر الفزاري ، وزيد الطائي ، ثم أحد بني نبهان ، وعلقمة بن علائة العامري ، ثم أحد بني كلاب ، فغضبت قريش والأنصار ؛ قالوا : يعطي صناديد أهل نجد ويدعنا ؟ قال : « إنما أتألفهم » فأقبل رجل غائر العينين مشرف الوجنتين ناتئ الجبين كث اللحية محلوق فقال : « من يطع الله إذا عصيت ؟ أيأمنني الله على أهل فقال : « من يطع الله إذا عصيت ؟ أيأمنني الله على أهل

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو عبيد في الأموال ( ٧٨٤ ) ، وابن قدامة في المغني ( ٢٨٣/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه معمر بن راشد في جامعه ( ١٠٥/١)، وأبو بكر القرشي في مكارم الأُخلاق ( ١٢٥/١)، وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٠٣/٣) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في فضائل الصحابة ( ٥٤٥/١ )، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٣٠٠/٧ )، والبيهقي في السنن ، باب التسوية بين الناس في القسمة ( ٢٥٩/١٠ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب فرض الخمس ، باب قول الله تعالى : ﴿ بِلَّهِ خُمُسَــُمْ وَلِلرَّسُولِ ﴾ [الأنفال: ٤١] ( ٢٩٥٠ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢٠/٦ ) .

الأرض فلا تأمنوني ؟ » فسأله رجل قتله – أحسبه خالد بن الوليد – فمنعه ، فلما ولى قال : « إن من ضئضئ هذا » – أو « في عقب هذا – قوم يقرؤون القرآن لا يجاوز حناجرهم ، يمرقون من الدين مروق السهم من الرمية ، يقتلون أهل الإسلام ، ويدعون أهل الأوثان ، لئن أنا أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد » (١) .

- وعن أبي عثمان النهدي قال: لما قدم عتبة بن فرقد آذربيجان أتى بالخبيص، فلما أكله وجد شيعًا حلوًا طيبًا فقال: لو صنعت لأمير المؤمنين من هذا! فأمر فجعل له سفطين عظيمين ثم حملهما على بعير مع رجلين فسرح بهما إلى عمر، فلما قدم عليه فتحهما فقال: أي شيء هذا؟ فقالوا: خبيص، فذاقه فإذا شيء حلو، فقال للرسول: أكل المسلمين شبع من هذا في رحله؟ لعله قال: لا، قال: أما لا فارددهما. ثم كتب إليه: أما بعد فإنه ليس من كدك ولا من كد أبيك ولا من كد أبيك

- وعن أسلم قال : رأيت عبد الله بن الأرقم جاء إلى عمر فقال : يا أمير المؤمنين ، عندنا حلية من حلية جلولاء آنية فضة فانظر إن تفرغ يوما فيها فتأمرنا بأمرك ، فقال : إذا رأيتني فارغًا فآذني ، فجاءه يومًا فقال : إني أراك اليوم فارغًا ! قال : أجل ابسط لي نطعًا ، فأمر بذلك المال فأفيض عليه ، ثم جاء حتى وقف عليه ، فقال : اللهم إنك ذكرت هذا المال فقلت : ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ مُبُّ الشَّهَوَتِ ﴾ [آل عمران: ١٤] حتى فرغ من الآية - وقلت : ﴿ لِكَيْلَا تَأْسَوّا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا ءَاتَكُمُ ﴾ [الحديد: ٢٣] وإنا لا نستطيع إلا أن نفرح بما زينت لنا ، اللهم ! فاجعلنا ننفقه في حق ، وأعوذ بك من شره ، قال فأتى بابن له يحمل يقال له عبد الرحمن بن بهية فقال : يا أبت ، هب لي خاتمًا ، قال : اذهب إلى أمك تسقيك سويقًا ، قال : فوالله ما أعطاه شيعًا (٣) .

تاسعًا : تحرص الشريعة في منهاجها القويم على عدالة التوزيع حتى في حالة اللقطة ، بحيث تتم بالموازين الشرعية ، ويحصل كل ذي حق على حقه :

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في أحاديث الأنبياء ، باب قول الله كلن : ﴿ وَأَنَا عَادٌ فَأَهْلِكُوا بِرِيجٍ مَسَرَسَرٍ عَايَبَةٍ ﴾ (٣٣٤٤) ، والنسائي في السنن الكبرى ( ٨٠٦٤) ، والنسائي في السنن الكبرى ( ٨٠٦٠) ، والطبراني في الكبير ( ١٨٥/٢) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٦٠/٦ ) ، وهناد في الزهد ( ٣٦٥/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٦/٦ ٥٠) .

- عن ابن حمحمة قال: سقطت على جرة من دير قديم بالكوفة فيها أربعة آلاف درهم فذهبت بها إلى علي فقال: اقسمها خمسة أخماس، فقسمتها، فأخذ على منها خمسًا، وأعطاني أربعة أخماس، فلما أدبرت دعاني فقال: في جيرانك فقراء ومساكين ؟ قلت: نعم، قال: خذها فاقسمها بينهم (١).

عاشرًا: تحرص الشريعة في توزيعها للثروات على مراعاة أولوية الاحتياجات لعدم تعرض الشعب للفاقة أو اعتصار الغالبية تحت ضغط الحاجة؛ فعن كردم أن عمر بعث مصدقًا عام الرمادة ، فقال : أعط من أبقت له السنة غنمًا وراعيًا ولا تعط من أبقت له السنة غنمين وراعيين (٢) .

- عن يحيى بن عبد الرحمن بن حاطب أن عمر أخر الصدقة عام الرمادة فلم يبعث السعاة ، فلما كان قابل ورفع اللَّه ذلك الجدب أمرهم أن يخرجوا ، فأخذوا عقالين ، فأمرهم أن يقسموا فيهم عقالًا ويقدموا عليه بعقال (٣) .

- وعن عوف بن مالك: أن رسول الله عليه كان إذا أتاه الفيء قسمه في يومه ؛ فأعطى الآهل حظين ، وأعطى العزب حظًا . زاد ابن المصفى : فدعينا وكنت أدعى قبل عمار ، فدعيت فأعطاني حظين ؛ وكان لي أهل ، ثم دعي بعدي عمار بن ياسر فأعطى له حظًا واحدًا (٤) .

- وعن على في : أن رسول الله على لما زوجه فاطمة بعث معه بخميلة ووسادة من أدم حشوها ليف ورحيين وسقاء وجرتين ، فقال علي لفاطمة الله أباك بسبي ، والله لقد سنوت حتى لقد اشتكيت صدري ، قال : وقد جاء الله أباك بسبي ، فادهبي فاستخدميه ، فقالت : وأنا والله قد طحنت حتى مجلت يداي ، فأتت النبي بينية ، فقال : « ما جاء بك أي بنية ؟ » قالت : جئت لأسلم عليك واستحيا أن تسأله ورجعت ، فقال : « ما فعلت ؟ » قالت : استحييت أن أسأله ، فأتيناه جميعًا ، فقال

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي ، في السنن باب ما روي عن علي ﷺ في الركاز ( ١٥٦/٤ ) ، وابن قدامة في المغني ( ٣٢٩/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٢٣/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٢٣/٣ ) ، وابن قدامة في المغني ( ٣٤٣/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٥/٦ ) ، وأبو داود في الخراج والإمارة ( ٢٩٥٣ ) والبيهقي في السنن ، باب الاختيار في التعجيل بقسمة مال الفيء إذا اجتمع ( ٣٤٦/٦ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ١٤٥/١١ ) ، وابن الجارود في المنتقى ( ٢٨٠/١ ) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٠٦/١ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٢٩٨/٢ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٢٩٨/٢ ) ، وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٢٥/٨ ) .

الدائرة الثالثة دائرة الحكومة الحقوق الاقتصادية

# الْبَابُ الثَّانيٰ

#### حق التملك والتصرف (١)

إن حقوق التملك والتصرف هو من الحقوق الحضارية التي نادى بها الاقتصاديون حديثًا أمثال آدم سميث ، وسموها « بحرية السوق » تحت شعار « دعه يعمل ، دعه يمر » .. ويظل الإسلام يحتفظ بسبقه في تلك الحقوق ، وعلاوة على مثالية منهاجه وشموله في هذا الصدد . ليس هذا فقط ، بل إنه يتميز بأنه منهاج تشريعي يستمد قوته من قوة الردع الربانية ، وتتضح أصوله التطبيقية من السنة النبوية ومنهاج الخلفاء الراشدين ، حيث يتميز هذا الحق بالعدل والمساواة بين كل مواطني الأمة على اختلاف عقائدهم وجنسياتهم . فالإسلام منح الحقوق المدنية لكل أبناء الأمة ، بدون أية تفرقة وفي مقدمتها حق التملك والتصرف ، بحيث يكون الفرد آمنًا على ماله وممتلكاته بقانون الردع الإيماني ، وبقانون الردع الحكومي حيث من أهم وظائف الحكومة الحفاظ على ثروات المواطنين ، وتسهيل تداول تلك الثروات بكل الأساليب المكنة ، والتي تدخل في نطاق الشرعية الاقتصادية .

« ولقد سلك الإسلام طريقًا وسطًا بين مختلف الأنظمة الاقتصادية من حيث نظرته للملكية الفردية ؛ حيث إن بعض هذه الأنظمة يسمح بشتى أنواع الملكية دون ضوابط ، والبعض الآخر لا يسمح إلا بالملكية الجماعية وخاصة ملكية الإنتاج ؛ أما الإسلام فإنه يقرر حق الملكية الفردية بما يحقق مصلحة الفرد ؛ فيكرس حقه المنسجم مع فطرته في حب التملك ؛ فيزيد من قدراته الإنتاجية وطاقاته الفكرية ، كما أنه يقرر حق الملكية الجماعية وهو ما جعلته الشريعة مرصدًا لعموم المسلمين وحقًا للجماعة على الإجمال ؛ ليتولى ولي الجماعة إبلاغ منافعه إلى من لا يستطيع إقامة شؤونه ممن له مال ، أو من لا مال له ولا قدرة له على التمول » (٢) .

وحين قرر الإسلام حق الملكية ؛ فإنه رتب عليه التزامًا عامًّا على الجميع احترامه

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك : يوسف القرضاوي : دور القيم والأخلاق في الاقتصاد الإسلامي ، محمد الطاهر بن عاشور : أصول النظام الإسلامي ، محمود شلتوت : منهج القرآن في بناء المجتمع .

<sup>(</sup>٢) محمد الطاهر بن عاشور : أصول النظام الاجتماعي في الإسلام ( ١٩١ ) .

وعدم الاعتداء عليه أو مساسه دون وجه حق ، وفي ذلك يقول تعالى : ﴿ وَلَا تَأْكُلُواۤ أَمُواۡكُمُم بَيۡنَكُمُ بِٱلۡبَطِلِ وَتُدْلُوا بِهَمَاۤ إِلَى اَلْمُكَامِ لِتَأْكُلُواْ فَرِيقًا مِّنْ أَمَوَالِ النَّاسِ بِٱلْمِثْمِ وَأَنْتُدُ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٨] .

من أجل ذلك فقد فرض الإسلام عقابًا على من ينقض هذا الالتزام ويتجاوز ملك الغير؛ فهناك عقوبة السرقة وقطع الطريق والنهب، وخيانة الأمانة، وغيرها من العقوبات، كل من حاول الاستيلاء على حق غيره من غير وجه حق، كما أنه وضع القوانين التي تعطي لكل صاحب حق حقه، وتنظم له عملية تملكه وتصرفه (١).

#### ومن نماذج حق التملك والتصرف في الشريعة :

أولاً: تسهيل حركة البيع والشراء في السوق ، وهو ما يسمّى في الفكر الاقتصادي الحديث بالمنافسة الكاملة مما يساعد على استقرار الأسعار ، وكان مالك يقول : يقال لمن يريد أن يبيع أقل مما يبيع الناس : بع كما يبيع الناس وإلا فاخرج عنا ، واحتج بما روي الشافعي وسعيد بن منصور عن داود بن صالح التمار عن القاسم بن محمد بن عمر ، أنه مر بحاطب في سوق المصلي وبين يديه غرارتان فيهما زبيب ، فسأله عن سعرهما فسعر لهم مدين بدرهم ، فقال له عمر : « قد حدثت بعير مقبلة من الطائف تحمل زبيبًا ، وهم يعتبرون سعرك ، فإما أن ترفع في السعر ، وأما أن تدخل زبيبك فتبيعه كيف شئت » . ولأن في ذلك إضرارًا بالناس إذا زاد ، وإذا نقص أضر بأصحاب البضاعة . وذلك دليل على جواز التسعير ، وهو غير كاف في الدلالة على المطلوب كما هو ظاهر ، ومثل هذا لا يقف أمام الحديث كاف في الدلالة على المطلوب كما هو ظاهر ، ومثل هذا لا يقف أمام الحديث المذكور بعد ، إلا أن يقال : إذا حصل الضرر للناس بسبب التلاعب في الأسعار ، فإن التسعير جائز لدفع الضرر كما قال بعض الفقهاء (٢) . ومن ذلك ما روي :

- عن جابر قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « لا يبع حاضر لباد ؛ دعوا الناس يرزق اللَّه بعضهم من بعض » (٣) .

<sup>(</sup>١) عبد الكريم زيدان : أصول الدعوة (٢٤٢).

<sup>(</sup>٢) حسن أيوب : فقه المعاملات المالية ( ٧٨ ، ٧٩ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في البيوع ، باب تحريم بيع الحاضر للبادي ( ١٥٢٢ ) ، والترمذي في البيوع ، باب ما جاء لا يبيع حاضر لباد ( ١٢٢٣ ) ، النسائي في البيوع ، باب بيع الحاضر للبادي ( ٤٤٥٩ ) ، وابن ماجه في البيوع باب النهي أن يبيع حاضر لباد ( ١٢٧٦ ) .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_ ٣٦٣

- وعن أبي أمامة الباهلي ، عن النبي ﷺ قال : « أهل المدائن هم الجلساء في سبيل الله ردء الإسلام للمسلمين وثغرهم ، فلا تغلوا عليهم ، ولا تحتكروا ، ولا يبيعن حاضر لباد ولا يسوم الرجل على سوم أخيه ، ولا يخطب على خطبته ، ولا تكفئ المرأة إناء أختها ؛ فكل رزقه على الله » (١) .

- عن جابر بن عبد اللَّه قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « رحم اللَّه عبدًا سمحًا ، إذا باع سمحًا ، إذا التنوى سمحًا إذا اقتضى » (٢) .
- عن حكيم بن أبي يزيد ، عن أبيه ، عمن سمع النبي ﷺ يقول : « دعوا الناس فليصب بعضهم من بعض ، فإذا استنصح رجل أخاه فلينصح له » <sup>(٣)</sup> .

ثانيًا : منع لقاء البائعين خارج الأسواق لمنع الغبن والظلم في بيع بضاعتهم ، ولذلك سمحت لهم الشريعة بتغيير السعر إذا شعروا بالظلم عند نزولهم الأسواق :

- عن ابن سيرين قال : سمعت أبا هريرة يقول : إن رسول الله ﷺ قال : « لا تلقوا الجلب ، فمن تلقاه فاشترى منه ، فإذا أتى سيده السوق فهو بالخيار » (٤) .

رفضت الشريعة التسعير حرصًا على حق التملك والتصرف للبائعين لرفع الظلم عنهم :

- عن ثابت البناني ، أن أنس بن مالك حدثه ، أن أناسًا أتوا النبي ﷺ فقالوا سعر لنا أسعارًا يا رسول الله ، فقال رسول الله ﷺ : « إن غلاء أسعاركم ورخصها بيد الله ، إنى لأرجو أن ألقى الله وليس لأحد منكم قبلى مظلمة في مال ولا دم » (°).

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٩٨/٨ ) ، والهيشمي في مجمع الزوائد ( ٨١/٤ ) ، والزيلعي في نصب الراية ( ٣٥/٤ ) قوله : من الملاقاة : بأن يخرج الرجل لملاقاة القادمين من القرى والصحراء ؛ ليشتري منهم وهم لا يعرفون الأثمان .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في البيوع ، باب السهولة والسماحة في الشراء والبيع ومن طلب حقًا فليطلبه في عفاف (٢٠٦٧ ) ، وابن ماجه في التجارات ، (٢٠٠٣ ) ، ومالك في الموطأ كتاب البيوع ، باب جامع البيوع ( ١٣٩٥ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤١٨/٣ ) ، والطبراني في الكبير ( ٣٠٣/١٩ ) ، وعبد بن حميد في مسنده ( ١٦٢/١ ) ، والطحاوي في شرح معاني الآثار ( ١١/٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في البيوع ، باب تحريم تلقي الجلب ( ١٥١٩ ) ، والنسائي في البيوع ، باب التلقي ( ٤٥٠١ ) . وأحمد في مسنده ( ٤٨٧/٢ ) ، والدارمي في البيوع ، باب النهي عن تلقي البيوع ( ٢٥٦٦ ) .

<sup>(ُ</sup>ه) أخرَجه الشافعي في الأمُ ( ١٤٧/٦ ) ، والطّبراني في الكبير ( ٢٦١/١ ) ، والشّوكاني في فيض القدير ( ٢٦٠/٢ ) .

- وعن أبي سعيد الخدري يقول: قال رسول اللَّه عَلَيْكُ : « إنما البيع عن تراض » (١).

- وعن أبي هريرة ، أن رجلًا جاء فقال : يا رسول اللَّه ﷺ سعر ؟ فقال : « بل الله يخفض أدعو » ثم جاءه رجل فقال : يا رسول اللَّه ﷺ سعر ، فقال : « بل اللَّه يخفض ويرفع ، وإنى لأرجو أن ألقى اللَّه وليس لأحد عندي مظلمة » (٢) .

- وعن أبي سعيد قال: شكى الناس إلى رسول الله ﷺ غلاء السعر، وقالوا: سعر، قال: « ألا لألقين الله ﷺ قبل أن أعطى أحدًا من مال أحد بغير طيب نفسه » (٣).

ثالثًا : وضع مبدأ التخيير في البيع والشراء لمدة ثلاثة أيام ، وذلك لدفع حركة انتعاش السوق .

- عن محمد بن يحيي بن حبان أن جده منقذ بن عمرو - وكان رجلًا قد أصابته آفة في رأسه فكسرت لسانه ونازعته عقله ، وكان لا يدع التجارة ولا يزال يغبن ، فأتى رسول الله علي فذكر له ذلك ، فقال : «إذا بايعت فقل لا خلابة ، ثم أنت في كل سلعة تبتاعها بالخيار ثلاث ليال ، فان رضيت فامسك ، وان سخطت فارددها على صاحبها » (٥) .

لكن العلماء اختلفوا فيما إذا زادت مدة الخيار على ثلاثة أيام : فذهبت الشافعية ، والإمام أبو حنيفة إلى أنه لا يجوز أن تزيد مدة خيار الشرط على ثلاثة أيام . وقالوا : إن

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في البيوع ، ( باب ٢٧ ) ( ١٢٤٨ ) ، وأبو داود في البيوع ، باب في خيار المتبايعين ( ٣٤٥٨ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٦/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في البيوع ، ( ٣٤٥٠ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٧١/٢ ) ، والهيشمي في مجمع الزوائد ، باب التسعير ( ٩٩/٤ ) ، وقال : رواه أحمد والطبراني في الأوسط ورجال أحمد رجال الصحيح .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن حبان في صحيحه ( ٣٤٠/١١ ) ، أبو يعلى في مسنده ( ٥٠٦/٢ ) .

<sup>(</sup>٤)أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب التسعير ( ٢٩/٦ ) ، وانظر مجموع الفتاوى ( ٩١/٢٨ ) ، وابن قدامة في المغنى ( ١٥١/٤ ) . (٥) الدارقطنى ( ٦/٣ ) .

خيار الشرط مؤقت بمدة معلومة ، والمؤقت إلى غاية ينتهي عند وجود الغاية ، وهي الثلاثة أيام . ويؤيد ذلك ما روي عن عمر ﷺ : أن رجلًا اشترى من رجل بعيرًا ، واشترط الخيار أربعة أيام ، فأبطل رسول اللَّه ﷺ البيع وقال : « الخيار ثلاثة أيام » (١) .

واستدلوا كذلك بالمعقول فقالوا : إن حاجة المتبايعين تندفع غالبًا بثلاثة أيام ، ولا حاجة فيما زاد على هذه المدة ، فلو زاد عليها بطل العقد (٢) .

وذهب آخرون من أهل العلم إلى جواز الخيار وإن زاد على ثلاثة أيام . وهو قول الحنابلة وصاحبي أبي حنيفة وابن المنذر وابن أبي ليلى واسحق وأبي ثور . وهو قول المالكية في الجملة ، ولهم في ذلك تفصيل .

وعلى هذا يجوز الخيار فيما زاد على ثلاثة أيام . ووجه قولهم : أن خيار الشرط حق لكل من المتبايعين ، وهو يعتمد الشرط ، والشرط في العقود جائز ما لم يحل حرامًا أو يحرم حلالًا ، فيرجع في تقديره إلى صاحبه وهو المشترط (٣) .

أما المالكية فقالوا : يجوز اشتراط الخيار لكل من البائعين ، ولا يتعين له مدة ، بل بحسب ما يختبر المبيع فيه أو يتفقان عليه ، فيثبت لمشترطه الرد .

وعلى هذا فإن مدة الخيار إنما تتعين تبعًا لحاجة المتبايعين في اختبار المبيع . ولهم في ذلك تفصيل ، فقالوا : تنقسم مدة خيار الشرط بالنسبة للمبيع إلى أربعة أقسام :

الأول: الخيار في بيع العقار، وهو الأرض وما يتصل بها من بناء أو شجر. والخيار في هذا يمتد إلى ستة وثلاثين يومًا، أو ثمانية وثلاثين يومًا على الأكثر، فإن زاد على ذلك فسد العقد. ولا فرق في ذلك عندهم بين أن يكون الخيار لاختبار حال المبيع، أو للتروي في الثمن، وهو الذي عليه جمهور أهل المذهب.

الثاني : الخيار في عروض التجارة ، كالثياب ونحوها .والخيار في هذه من ثلاثة أيام إلى خمسة ، فإن زاد عليها فسد العقد .

الثالث: الدواب ، وفيها تفصيل . فهي إما أن تكون من الدواب التي ليس من شأنها أن تكون للركوب ، كالبقر والغنم والطيور ، فإن الخيار في مثل هذه من ثلاثة أيام إلى خمسة ، أما الدواب التي من شأنها أن تكون للركوب : فإن كان المقصود

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الدارقطني ( ٤٣/٣ ) ( ٢٩٤٩ ) وضعفه الألباني كما في ضعيف الجامع ( ٢٩٤٩ ) .

<sup>(</sup>٢) نهاية المحتاج ومعه حاشية الشبراملسي ( ١٣/٤ ) والبدائع ( ٢٦٧/ ) .

<sup>(</sup>٣) المغنى والشرح الكبير ( ٧٤/٤) وأسهل المدارك ( ٢٨٥/٢ ) .

من الخيار فيها معرفة قيمتها من حيث رخصها وغلائها وسمنها ، مع معرفة ركوبها ونحو ذلك : فمدة الخيار في ذلك من ثلاثة أيام إلى خمسة ، وأما إن كان الخيار فيما لمعرفة حال ركوبها ، فلا يخلو : إما أن يكون ذلك في داخل البلد أو خارج البلد ، فإن كان في البلد فالخيار فيها يومان فقط . وإن كان خارج البلد فالخيار فيها مسافة بريدين فقط (١) .

الرابع: الخيار في الرقيق. وهو من ثمانية أيام إلى عشرة (٢). ولقد جاءت السنة النبوية لتعبر عن ذلك بوضوح كبير ومن ذلك ما روي:

- عن طلحة بن يزيد بن ركانة أنه كلم عمر بن الخطاب في البيوع ، فقال : ما أجد لكم شيئًا أوسع مما جعل رسول الله ﷺ لحيان بن منقذ أنه كان ضرير البصر ، فجعل له رسول الله ﷺ عهدة ثلاثة أيام ، إن رضي أخذ وإن سخط ترك (٣) .

- وعن أبي هريرة ، أن رسول اللَّه ﷺ قال : « من ابتاع شاةً مصراةً ؛ فهو فيها بالخيار ثلاثة أيام : إن شاء أمسكها ، وإن شاء ردها ورد معها صاعًا من تمر » (١٠) .

- وعن محمد بن إسحق ، عن محمد بن يحيى بن حبان ، قال : هو جدي منقذ بن عمرو - وكان رجلًا قد أصابته آمة في رأسه فكسرت لسانه ، وكان لا يدع على ذلك التجارة ، وكان لا يزال يغبن - فأتى النبي علي فذكر ذلك له ، فقال له : « إذا أنت بايعت فقل : لا خلابة ، ثم أنت في كل سلعة ابتعتها بالخيار ثلاث ليال ، فإن رضيت فأمسك ، وإن سخطت فارددها على صاحبها » (٥) .

- وعن ابن عمر ﴿ ، عن رسول اللَّه ﷺ أنه قال : « إذا تبايع الرجلان ؛ فكل واحد منهما بالخيار ما لم يتفرقا وكانا جميعا ، أو يخير أحدهما الآخر ، فتبايعا على

<sup>(</sup>١) البريد: المسافة مقدرة باثني عشر ميلًا . المصباح المنير ( ٤٩/١) .

<sup>(</sup>٢) أسهل المدارك ( ٢٨٥/٢ ، ٢٨٦ ) والثمر الداني ( ٥٠٣ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الدارقطني في سننه ( ٥٤/٣ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب الدليل على أن لا يجوز شرط الخيار في البيع أكثر من ثلاثة أيام ( ٢٧٤/٥ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب البيوع ، باب حكم بيع المصراة ( ١٥٢٤) ، والترمذي في البيوع ، باب ما جاء في المصراة ( ١٢٥٢) ، والنسائي في البيوع ، باب النهي عن المصراة ( ٤٤٨٩) ، وأبو داود في البيوع ، باب من اشترى مصراة فكرهها ( ٤٤٤٣) ، وأحمد في مسنده ( ٣٨٩/٢ ، ٤٨١ ، ٤٨١ ) ، والبيهقي في السنن ( ٣١٨/٥ ، ٣١٩) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه في الأحكام باب الحجر على من يفسد ماله ( ٢٣٥٥)، والدارقطني في السنن ( ٥٥/٣)، والبيهقي في السنن ( ٢٧٣/٥). والبيهقي في السنن ، باب الدليل على أن لا يجوز شرط الخيار في البيع أكثر من ثلاثة أيام ( ٢٧٣/٥).

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_ حال على العلم ال

ذلك ؛ فقد وجب البيع ، وإن تفرقا بعد أن يتبايعا ولم يترك واحد منهما البيع ؛ فقد وجب البيع » (١) .

رابعًا : حرصت الشريعة على ضمان حق الناس جميعًا في أرضهم فوضعت لذلك قوانين و تشريعات :

- عن جدهم صخر بن عيلة : أن قومًا من بني سليم فروا عن أرضهم حين جاء الإسلام فأخذتها ، فأسلموا فخاصموني فيها إلى النبي ﷺ ، فردها عليهم وقال : «إذا أسلم الرجل ؛ فهو أحق بأرضه وماله » (٢) .
- وعن طارق بن شهاب قال: أسلمت امرأة من أهل نهر الملك ، فكتب عمر: إن اختارت أرضها وأدت ما على أرضها فخلوا بينها وبين أرضها ، وإلا خلوا بين المسلمين وبين أرضهم (٣) .
- وعن عبد الله بن مغفل ، أن النبي عَلَيْكَ قال : « من حفر بثرًا ؛ فله أربعون ذراعًا عطنًا لماشته » (°) .

كذلك كفلت الشريعة القوانين التي تحمي حق التملك والتصرف لكل مواطن في أمواله ، فحرمت ممتلكاته على غيره ، وحققت له الأمان الكافي في مجال الملكية :

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب البيوع ، باب إذا خير أحدهما صاحبه بعد البيع فقد وجب البيع ( ٢١١٢) ، ومسلم في صحيحه كتاب البيوع ، باب ثبوت خيار المجلس للمتبايعين ( ١٥٣١) النسائي في البيوع ، باب ذكر الاختلاف على نافع في لفظ حديثه ( ٤٤٧٢) ، وأحمد في مسنده ( ١١٩/٢) . (٢) أخرجه مالك في الجهاد ، باب إحراز من أسلم من أهل الذمة أرضه ( ٤٧٠/٢) ، أحمد في مسنده ( ٣١٠/٤) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ١٠٢/٦ ) ( ١٠١٣٢ ) والبيهقي في السنن باب الأرض إذا أخذت عنوة فوقفت للمسلمين بطيب أنفس الغنمين لم يجز بيعها إذا أسلم من هي في يده لم يسقط ( ١٤١/٩ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢٤١/٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في السنن ، باب ما جاء في حريم الآبار ( ١٥٦/٦ ) . غلوة : الغلوة : قدر رمية سهم ١٠هـ. ( ٣٨٣/٣ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه في الأحكام ، باب حريم البئر ( ٢٤٨٦ ) والدارمي في البيوع ، باب في حريم البئر (٢٦٢٦ ) ، والطبراني في الكبير ( ٧/ ٢٦٠ ) ، والطحاوي في شرح معاني الآثار ( ٣٨٥/١ ) .عطنا : العطن : مبرك الإبل حول الماء .ا.هـ ( ٢٥٨/٣ ) .

ومن أبلغ مظاهر حق التملك والتصرف ذلك الموقف الذي اتخذه أمير المؤمنين عمر الله عن الله عن الله الموعظة حيث لم يلجأ في مواجهة الاحتكار إلى بطش السلطان ، ولكنه لجأ إلى الموعظة الحسنة النابعة من نهج النبوة ، من أخذ بها نجا ، ومن تركها هلك كما سنعرف من الحديث التالى :

- عن فروخ مولى عثمان ، أن عمر على - وهو يومئذ أمير المؤمنين - خرج إلى المسجد ، فرأى طعامًا منثورًا فقال : ما هذا الطعام ؟ فقالوا : طعام جلب إلينا ، قال : بارك الله فيه وفيمن جلبه ، قيل : يا أمير المؤمنين ؛ فإنه قد احتكر ، قال : ومن احتكره ؟ قالوا : فروخ مولى عثمان ، وفلان مولى عمر ، فأرسل إليهما فدعاهما فقال : ما حملكما على احتكار طعام المسلمين ؟ قالا : يا أمير المؤمنين ، نشتري بأموالنا ونبيع ، فقال عمر : سمعت رسول الله يها يقول : « من احتكر على المسلمين طعامهم ؛ ضربه الله بالإفلاس ، أو بجذام » فقال فروخ عند ذلك : يا أمير المؤمنين ، أعاهد الله وأعاهدك أن لا أعود في طعام أبدًا ، وأما مولى عمر فقال : إنما نشتري بأموالنا ونبيع ، قال أبو يحيى : فلقد رأيت مولى عمر مجذومًا (١) .

ونرى من نهج الشريعة أن حق التملك والتصرف ليس خاصًا بالمسلمين فقط ، بل إنه يشمل جميع مواطني الدولة ، حتى لو كان الأمر يتعارض مع أعلى سلطة تحكم البلاد ، فالشريعة تضمن لصاحب الحق الحماية الكافية ، وفي ذلك ما روي عن أبي رافع مولى رسول الله عَيَّلِيَّة ، أن ضيفًا نزل برسول الله ، فأرسلني أبتغي له طعامًا ، فأتيت رجلًا من اليهود فقلت : يقول لك محمد : إنه قد نزل بنا ضيف ولم يلق عندنا بعض الذي يصلحه فبعني أو أسلفني إلى هلال رجب ، فقال اليهودي : لا والله لا أسلفه ولا أبيعه إلا برهن ، فرجعت إلى رسول الله فأخبرته ، فقال : «والله إني لأمين في أهل السماء ، أمين في أهل الأرض ، ولو أسلفني أو باعني لأديت إليه ، اذهب بدرعي » ؛ فنزلت هذه الآية تعزيه على الدنيا ﴿ لاَ تَمُدُنَ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَنْ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَنْ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَنْ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَنْ عَيْنَكَ إِلَى مَا الله عَنْ الديا عَنْ الديا عَنْ لاَ مَا مَنْ عَنْ الله عَنْ الديا عَنْ الديا عَنْ الديا عَنْ الديا عَنْ الديا عَنْ الله عَنْ الديا الديا عَنْ الديا الديا عَنْ الديا الديا الديا الديا الدي

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢١/١ ) ، وعبد بن حميد في مسنده ( ٣٤/١ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٨٣/٢ ) ، وابن حجر في فتح الباري ( ٣٤٨/٤ ) .

<sup>(</sup>۲) أخرجه البزار في مسنده ( ۳۱۰/۹) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ۱۰/۸) ( ۱۲۰۹۱) والطبراني في الكبير ( ۳۲۰/۱) ، والهيثمي في مجمع الزوائد باب البيع إلى أجل ( ۱۲٦/٤) ، وقال : رواه الطبراني في الكبير والبزار وفيه موسى بن عبيدة الربذي وهو ضعيف .

ويظهر الحرص على هذا الحق في جميع المجالات حتى في جمع الزكاة ، حيث لا تفرض الشريعة فروضًا قسرية على الأموال بل تأخذ منها أوسطها ، إلا أن يكون التصرف في الأفضل برضًا من صاحب المال ، حرصًا على حقه في التملك والتصرف :

- عن أبي بن كعب قال : بعثني النبي يَهِيلي مصدقًا ، فمررت برجل ، فلما جمع لي ماله لم أجد عليه فيه إلا ابنة مخاض ، فقلت له : أد ابنة مخاض ؛ فإنها صدقتك ، فقال : ذاك ما لا لبن فيه ولا ظهر ؛ ولكن هذه ناقة فتية عظيمة سمينة فخذها ، فقلت له : ما أنا بآخذ ما لم أومر به ، وهذا رسول الله يَهِيل منك قريب ، فإن أحببت أن تأتيه فتعرض عليه ما عرضت علي فافعل ؛ فإن قبله منك قبلته ، وإن رده عليك رددته ، قال : فإني فاعل ، فخرج معي وخرج بالناقة التي عرض علي رده عليك رددته ، قال : فإني فاعل ، فخرج معي وخرج بالناقة التي عرض علي صدقة مالي وايم الله ما قام في مالي رسول الله يَهِيل ولا رسوله قط قبله ، فجمعت له مالي ، فزعم أن ما علي فيه ابنة مخاض ، وذلك ما لا لبن فيه ولا ظهر ، وقلا عرضت عليه ناقة فتية عظيمة ليأخذها فأبي علي ، وها هي ذه قد جئتك بها يا رسول الله ، خذها ، فقال له رسول الله يَهِيل : « ذاك الذي عليك فإن تطوعت بغير آجرك الله فيه وقبلناه منك » قال : فها هي ذه يا رسول الله ، قد جئتك بها بغير آجرك الله فيه وقبلناه منك » قال : فها هي ذه يا رسول الله ، قد جئتك بها بغير آجرك الله فيه وقبلناه منك » قال : فها هي ذه يا رسول الله ، قد جئتك بها بغير آجرك الله فيه وقبلناه منك » قال : فها هي ذه يا رسول الله ، قد جئتك بها بغير آجرك الله فيه وقبلناه منك » قال : فها هي ذه يا رسول الله ، قد جئتك بها بغير آجرك الله فيه وقبلناه منك » قال : فها هي ذه يا رسول الله ، قد جئتك بها

فخذها، قال: فأمر رسول الله ﷺ بقبضها ودعا له في ماله بالبركة (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الزكاة ، باب في زكاة السائمة ( ١٥٨٣ ) ، وأحمد في مسنده ( ١٤٢/٥ ) ، والحاكم في المستدرك ( ١٠٦/٥ ) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه .

الدائرة الثالثة دائرة الحكومة الحقوق الاقتصادية

### البَامِلُاثَالِتُ

# حق توفير فرص العمل والتنمية (١)

إن الاطلاع على نهج النبي عَلِيْكُم ونهج الخلفاء الراشدين من بعده في حفز المؤمنين على الاستثمار في جميع المجالات: سواء في التجارة أو الزراعة أو الصناعة أو الحرف المتنوعة، ليبين بالدليل القاطع أن ما يدعيه الغرب على الإسلام من أنه سبب تخلف المسلمين، هو بهتان صريح على هذا التشريع العظيم الذي علم البشرية كلها كيف تدفع حركة الحياة في كل المجالات على أساس مبادئ سامية وتنظيمات رائعة.

إن الإسلام يتميز في تشريعه بإرساء حق توفير فرص العمل بطريقة إيجابية بعيدة عن استغلال الرأسمالية أو ديكتاتورية الشيوعية ، فالإسلام يحقق تطلعات الشعوب إلى الرفاهية بمثالية لا يمكن أن ترتقي إليها أية تشريعات حضارية .. فهو يحقق التنمية بدون أن تضيع حقوق الإنسانية ؛ لأنه يدعو إلى العدالة الاجتماعية بدون استغلالية تجعل الإنسان ترسًا في الآلة .. فالكل صاحب حق في أن يشارك في بناء بلده مع حقه في الاستمتاع بخيراته في نفس الوقت ، وتلك هي المعضلة التي لم يحلها إلا التشريع الإسلامي .. ولقد حظي العمل في الإسلام باهتمام بالغ ، وتقدير كبير فهو دين يكره الكسل ، ويحارب الفقر ، ويمقت التعطل . « والإسلام ذاته منهج عملي ، وكان النبي عليه في كل حياته عمليًا ، فهو مع المجاهدين يحفر الحندق ، وهو مع الطهاة يجمع الحطب ، وهو مع أهل بيته يخدمهم ويساعدهم (٢) .

وقد تصدى الإسلام لمشكلة البطالة ؛ لأنها يتولد عنها الفقر ، ويتولد عن هذا الثنائي المتلازم ( البطالة والفقر ) سلوك معوج دائمًا إلى الجريمة .

وقد أمر اللَّه تعالى : الإنسان بالسعي في جنبات الأرض سعيًا على رزقه ،

<sup>(</sup>١) ينظر : يوسف القرضاوي : دور القيم والأخلاق في الاقتصاد الإسلامي ، سيد سابق : دعوة الإسلام، محمد شلتوت : منهج القرآن في بناء المجتمع ، توفيق علي وهبه : الإسلام شريعة الحياة . (٢) رؤوف شلبي : الدعوة الاسلامية في عهدها المدني ( ٤٠٣ ) .

والتماسًا لفضل اللَّه تعالى : قال جل شانه : ﴿ هُوَ الَّذِى جَمَـٰكَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَامْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزْقِهِ ۚ وَإِلَيْهِ ٱلنُّشُورُ ﴾ [اللك: ١٥] .

يقول الإمام ابن كثير في هذه الآية: «يذكر الله تعالى: هنا نعمته على خلقه في تسخيره لهم الأرض ، وتذليلها إياها لهم بأن جعلها سهلة ، مذللة ، ساكنة ، لا تميد ولا تضطرب ، وأنبع فيها العيون ، وسلك فيها السبل ، وهيأ فيها المنافع ومواضع الزروع والثمار ، وقوله تعالى : ﴿ فَاتَشُوا فِي مَنَاكِبُهَا ﴾ [الملك: ١٥] أي : طرقها ونواحيها وأطرافها وجبالها والمراد : فاسفروا حيث شئتم من أقطارها وترددوا في أقاليمها وأرجائها في أنواع المكاسب والتجارات (١).

وفي معنى هذه الآية الكريمة يقول ابن القيم : « أخبر سبحانه أنه جعل الأرض ذلولًا منقادة للوطء عليها ، فهي كالجمل الذلول كيفما يقاد ينقاد ، وحفرها ، وشقها ، ولم يجعلها مستعصية ممتنعة على من أراد ذلك ، وأخبر سبحانه أنه جعلها مهادًا وفراشًا وبساطًا وقرارًا ، وأخبر أنه أخرج منها ماءها ومرعاها ، وجعل فيها الفجاج والطرق وأجرى فيها الأنهار والعيون ، وبارك فيها وقدر فيها أقواتها » (٢) . وفي الآية الكريم ربط عجيب بين أمور أربعة :

- تذليل الله الأرض وجعلها سهلة .
- حض المسلم على الحركة ، والدعوة للمشي في مناكبها مقاومة للكسل والخمول .
  - الأكل من رزق اللَّه الذي ينتج عن هذه الحركة .
  - التذكير باليوم الآخر لاستقامة الوسيلة ، ومراقبة اللَّه جل شأنه .

والقرآن الكريم يخلع على السعي في طلب الرزق تسمية جميلة موحية برضا الله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نَوْمِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى ا

وهنا نرى كيف يتعاقب النشاط الدنيوي ، والنشاط الروحي تعاقبًا يرينا صورة

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ( ٣٩/٤ ) بتصرف يسير . (٢) الفوائد ( ص١ ) .

دائرة الحكومة <del>\_\_\_\_\_\_\_\_ بالاستخاصة والمستحسسة العالمة الحكومة \_\_\_\_\_\_ الاستخاصة العامة المستحسسة العامة المستحسسة إلى المستحد </del>

الحياة في نظر القرآن الكريم ، وكيف تمتزج فيها العناصر المختلفة وتتداخل في توازن رائع ، فتبدأ الآية بالنداء للصلاة ، ثم يعقبها البيع ، والدعوة إلى تركه لذكر الله ، فإذا أديت الصلاة فلا تقنع الآية بالعودة إلى التجارة والبيع ، بل تستعمل لفظًا هو غاية في الإبانة والدلالة على ما يطلبه القرآن من المسلمين ، من بذل أقصى الجهد في تحصيل المنافع الدنيوية ، والنزول على مقتضى الحياة البشرية ، فقالت الآية : ﴿ فَأَنتَشِرُوا ﴾ ثم أردفت ﴿ فِي الْأَرْضِ ﴾ وثلثته بقولها : ﴿ وَإَنْهَنُوا مِن فَضَلِ اللّهِ ﴾ .

ولكل عبارة من هذه العبارات الثلاث وقع في السمع غاية في القوة وفي الوضوح (١).

والإسلام صريح في اعتبار عمل الإنسان لمعاشه ودنياه ، وسعيه على نفسه وأهله من أبواب العبادة .وفي هذا إشادة بالعمل وتكريم للعاملين . ولقد جلى النبي عِيَّالِيَّهُ هذه الحقيقة لأصحابه الكرام - رضوان اللَّه عليه - فعن كعب بن عجرة هذه قال : هذه الحقيقة لأصحابه الكرام - رضوان اللَّه عليه من جلده ونشاطه ، فقالوا : يا رسول اللَّه ، لو كان هذا في سبيل اللَّه ؟ فقال : « إن كان خرج يسعى على ولده صغارًا فهو في سبيل اللَّه ، وإن كان خرج يسعى على أبوين شيخين كبيرين فهو في سبيل اللَّه ، وإن كان خرج يسعى على نفسه يعفها فهو في سبيل الله ، وإن كان خرج يسعى ملى أبوين الله ، وإن كان خرج يسعى رياء ومفاخرة فهو في سبيل الشيطان » (٢) . وهكذا في رحاب الإسلام يستطيع كل ذي حرفة أو عمل أن يجعل من عمله المعاشي عبادة ، ولكن بالشروط الآتية : أن يكون العمل مشروعًا في نظر الإسلام ، أما الأعمال المحظورة شرعًا فلا تكون عبادة بأي حال من الأحوال قال عليًا " (أن اللَّه تعالى : طيب لا يقبل إلا طيبًا » (٣) .

أن تصحبه النية الصالحة ، فينوي المسلم إعفاف نفسه ، وإغناء أسرته ، ونفع أمته وعمارة الأرض كما أمره الله رب العالمين .

أن يؤدي العمل بإحسان وإتقان : قال عليه : « إن الله يحب إذا عمل أحدكم عملًا أن يتقنه » (1) .

<sup>(</sup>١) فتحى رضوان ، الإسلام والمسلمون ( ص١٣١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير ( ١٢٩/١٩)، وذكره الحافظ الهيثمي في مجمع الزوائد ( ٣٢٥/٤) النكاح ، : النفقات وقال الطبراني في الثلاثة ، ورجال الكبير رجال الصحيح .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم - الرواة . قبول الصفة من الكسب الطيب وتربيتها ( ٧٠٣/٢ ) عن أبي هريرة ظه .

<sup>(</sup>٤) رواه البيهقي في شعب الإيمان عن أم المؤمنين عائشة تتطفيخ ( ٣١٢٥) ، وقال الهيشمي : رواه الطبراني في الكبير ، مجمع الزوائد وله شاهد أخر أخرجه ابن سعد في الطبقات ( ١٠٥/٨ ) فهو يرقى إلى درجة الحسن ، وقد أورده الألباني في الصحيحة ( ١٠٦/٣ ، ١٠٦/٣ ) .

أن يلتزم في عمله حدود الله تعالى : ، فلا يظلم ولا يخون ولا يغش ولا يجور . ألا يشغله عمله لمعاشه عن واجباته الدينية قال الله على : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا لَلَّهِ عَلَى : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا لَلْهِ كُثُو أَمَوْلُكُمْ وَلَا أَوْلَكُمْ وَلَا أَوْلَكُمْ مَن ذِكْمِ اللَّهِ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ الْخَلِيرُونَ ﴾ والمنافقون : ٩] .

وقد اهتمت السنة النبوية بالعمل اهتمامًا بالغًا ، وتناولته من جوانب عديدة ، وأحاديث النبي ﷺ وتوجيهاته في هذا الأمر كثيرة جدًّا من ذلك أنه سئل : أي الكسب أطيب ؟ قال : « عمل الرجل بيده ، وكل بيع مبرور » (١) .

ومن ذلك قوله ﷺ : « ما أكل أحد طعامًا قط خيرًا من أن يأكل من عمل يده ، وإن نبى اللَّه داود الطَّيِّين ، كان يأكل من عمل يد » (٢) .

وقد حارب النبي على التسول وحارب معه فكرة احتقار أي عمل ما دام حلالًا يسد حاجة الإنسان ويحفظ ماء وجهه ، فقال على الله يأخذ أحدكم حبله فيأتى بحزمة الحطب على ظهره فيبيعها ، فيكف الله بها وجهه ، خير له من أن يسأل الناس أعطوه أم منعوه » (٣) .

وقال عليه الصلاة والسلام : « ما يزال الرجل يسأل الناس حتى يأتي يوم القيامة وليس في وجهه مزعة لحم » (¹) .

وكان النبي ﷺ من أشد الناس حربًا على البطالة والمسألة ، وكان يوجه المتسول دائمًا إلى البحث عن عمل حتى ولو كان شاقًا ، أو ضئيل الدخل ، فإنه على أي حال خير ألف مرة من مهانة المسألة ، وذلها ، ومن المواقف العملية في ذلك :

- عن أنس ﷺ : « أما في بيتك شيء ؟ » قال : بلى ، حلس نلبس بعضه ونبسط بعضه ، وقعب نشرب فيه ، فقال : « اثنتي بهما » ، فأخذهما رسول اللَّه ﷺ ييده وقال : « من يشتري هذين ؟ » قال رجل : أنا آخذهما بدرهم قال رسول اللَّه ﷺ : « من يزيد على درهم ؟ » مرتين أو ثلاثًا ، فقال رجل : أنا آخذهما بدرهما بدرهمين . فأعطاهما

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في مسنده عن أبي بردة ( ١٦٢٥٢ ) ، وأخرجه الحافظ الهيثمي في مجمع الزوائد (٢٠/٤ ) ، وأورده المنذري في الترغيب والترهيب ( ٢٣/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري كتاب ، البيوع ، باب : كسب الرجل وعمله بيده ، عن المقدام ﷺ ( ٦/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري عن الزبير بن العوام ﷺ ( ٦/٢ ) كتاب البيوع ، باب : كسب الرجل وعمله بيده .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه ( ٢٦٨/٣ ) ، ومسلم في صحيحه ( ١٠٤٠ ) عن عبد الله بن عمرو ﷺ .

إياه ، فأخذ الدرهمين وأعطاهما الأنصاري ، وقال له : « اشتر بأحدهما طعامًا فانبذه إلى أهلك ، واشتر بالآخر قدومًا فائتني به » فأتاه به ، فشد فيه رسول الله على عودًا بيده ثم قال : « اذهب فاحتطب وبع ، ولا أرينك خمسة عشر يومًا » فجاء وقد أصاب عشرة دراهم ، فاشتري ببعضها ثوبًا ، وببعضها طعامًا ، فقال له رسول الله على : «هذا خير لك من أن تجيء المسألة نكتة سوداء في وجهك يوم القيامة ، إن المسألة لا تصلح إلا لثلاثة : لذي فقر مدقع ، أو لذي غرم مفظع ، أو لذي دم موجع » (١).

وثما أثر عن عمر بن الخطاب على قوله: ما من موضع يأتيني الموت فيه أحب إلي من موطن أتسوق فيه لأهلي أبيع وأشتري. وكان يقول: لا يقعد أحدكم عن طلب الرزق ويقول: اللهم ارزقني ؛ فقد علمتم أن السماء لا تمطر ذهبًا ولا فضة ، وأن الله تعالى: يرزق الناس بعضهم من بعض.

- وكان على يرى الرجل فيعجبه منظره ، فيسأل : أله حرفة تغنيه عن سؤال الناس ؟ فإن تبين أنه لا حرفة له . سقط من نظره وازدراه .

وهكذا تتضح أهمية العمل ، واهتمام الإسلام وحثه عليه ، وتقديره لأهله مما يدل دلالة أكيدة على أن الإسلام لا يبغي لأهله إلا المكانة العالية والوضع الكريم . وأنه ينأى بهم عن الدنية ، وقبول الهوان والضيم .

ونلحظ من الأحاديث التالية السمات العامة لذلك الحق وهي :

السماح للأفراد باستصلاح الأرض البور للقضاء على البطالة من جهة ، وتحقيق التنمية الاقتصادية من جهة أخرى :

- عن كثير بن عبد الله بن عمرو بن عوف المزني ، عن أبيه ، عن جده ، أن النبي ﷺ وسلم أقطع بلال بن الحارث المزنى معادن القبلية : جلسيها ، وغوريها - وقال غيره : جلسها وغورها - وحيث يصلح الزرع من قدس ولم يعطه حق مسلم ، وكتب له النبي ﷺ : « بسم الله الرحمن الرحيم ، هذا ما أعطى محمد رسول الله بلال بن الحارث المزني ؛ أعطاه معادن القبلية جلسيها وغوريها » - وقال غيره :

<sup>(</sup>١) رواه أبو دواد والنص له كتاب: الزكاة باب: ما تجوز فيه المسالة ( ١٢٠/٢) ، وابن ماجه في كتاب التجارات ، باب: بيع المزايدة ( ٧٤٠/٢) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٢٢/٢٥) والحلس: ما يبسط في البيت ، والقعب: قدح ضخم غليظ. ومعنى فقر مدقع: أي: شديد مذل. والأدقع والدقعاء، التراب فكأنه فقر يلصق صاحبه بالتراب من شدته. والغرم المفظع: هو الدين الثقيل، والدم الموجع: الدية المعجزة لصاحبها. يراجع المعجم الوسيط ( ١٩٩ - ٣٠٠ - ٧٧٧).

٧٦٤ \_\_\_\_\_ حق توفير فرص العمل

 $^{(1)}$  « جلسها وغورها – وحيث يصلح الزرع ، من قدس ولم يعطه حق مسلم  $^{(1)}$  .

- وعن ابن عمر قال : كان الناس على عهد عمر يتحجرون في الأرض التي ليست لأحد ، فقال عمر : من أحيا أرضًا ميتة فهى له (٢) .
- وعن محمد بن عبد الله الثقفي قال: كان بالبصرة رجل يقال له نافع أبو عبد الله ، فأتى عمر فقال: إن في البصرة أرضًا ليست من أرض الخراج، ولا تضر بأحد من المسلمين ، فكتب عمر إلى أبي موسى: إن كانت ليست تضر بأحد من المسلمين ، وليست من أرض الخراج فأقطعها إياه ، فأقطعها إياه (٣) .
- وعن عوف بن أبي جميلة الأعرابي ، قال : قرأت كتاب عمر بن الخطاب إلى أبي موسى : إن أبا عبد الله سألني أرضًا على شاطئ دجلة يحتلي فيها حلية ، فإن كانت ليست من أرض الجزية ولا يجرى إليها ماء الجزية فأعطها إياه (٤) .
- وعن عمرو بن شعيب : أن عمر جعل التحجر ثلاث سنين ، فإن تركها حتى تمضى ثلاث سنين فأحياها غيره فهو أحق بها (°) .
- وعن عمرو بن عوف المزني : أن عمر بن الخطاب استأذنه أهل الطريق يبنون ما بين مكة والمدينة ، فأذن لهم وقال : ابن السبيل أحق بالماء والظل (٦) .
- وعن أم جنوب بنت نميلة ، عن أمها سويدة بنت جابر ، عن أمها عقيلة بنت أسمر ابن مضرس ، عن أبيها أسمر بن مضرس قال : أتيت النبي عليه في فعال : « من سبق

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الخراج والإمارة ، ( ٣٠٦٢ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٠٦/١ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب كتابة القطائم ( ١٤٥/٦ ) ، وابن عساكر في تاريخه ( ٣٠٣/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عبد البر في التمهيد ( ٢٨٧/٢٢ ) والطحاوي في شرح معاني الآثار ( ٢٧٠/٣ ) وابن حجر في فتح الباري ( ١٨/٥ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٧٢/٦ ) ، والطحاوي في شرح معاني الآثار ( ٢٧٠/٣ ) ، وابن حجر في فتح الباري ( ٢٠/٥ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في السنن ، باب أقطاع الموات ( ١٤٤/٦ ) . يحتلي فيها حلية : قال في القاموس : وأرض حلاوة تنبت ذكور البقل ، وقال في النهاية : لكنهم حليت الدنيا في أعينهم . يقال : حلى يحلى (من باب علم يعلم ) إذا استحسنه . انتهى ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي في السنن ، باب من أقطع قطيعة أو تحجر أرضًا ثم لم يعمرها أو لم يعمر بعضها ( ٢٤٨/٦ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب صاحب المال لا يمنع المضطر فضلًا ( ٣/١٠) ، وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٠٦/٣ ) ، وابن حزم في المحلمى ( ١٧٥/٩ ) .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_ ٧٧٠

إلى ماء لم يسبقه إليه مسلم فهو له » قال : فخرج الناس يتعادون يتخاطون (١) .

- وعن سماك قال : سمعت علقمة بن وائل يحدث عن أبيه ، أن النبي ﷺ أقطعه أرضًا بحضرموت (٢) .

- وعن عروة : أن عبد الرحمن بن عوف قال : أقطعني رسول الله على وعمر بن الخطاب أرض كذا وكذا ، فذهب الزبير إلى آل عمر فاشترى نصيبه منهم ، فأتى عثمان بن عفان فقال : إن عبد الرحمن بن عوف زعم أن رسول الله على أقطعه وعمر بن الخطاب أرض كذا وكذا ، وإنى اشتريت نصيب آل عمر ، فقال عثمان : عبد الرحمن جائز الشهادة له وعليه (٣) .

- وعن علقمة بن وائل ، عن أبيه ، أن رسول اللَّه ﷺ أقطعه أرضًا ، قال : فأرسل معي معاوية أن أعطها إياه - أو قال : أعلمها إياه - قال : فقال لي معاوية : أردفنى خلفك ، فقلت : لا تكون من أرداف الملوك ، قال : فقال : أعطني نعلك ، فقلت : انتعل ظل الناقة ، قال : فلما استخلف معاوية أتيته فأقعدني معه على السرير فذكرني الحديث ، فقال سماك : فقال : وددت أني كنت حملته بين يدي (٤) .

- وعن ابن عمر ، أن النبي عليه أقطع الزبير حضر فرسه ، فأجرى فرسه حتى قام ، ثم رمى بسوطه فقال : « أعطوه من حيث بلغ السوط » (°) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الحراج والإمارة ، باب في إقطاع الأرضين ( ٣٠٧١ ) ، والطبراني في الكبير ( ٢٨٠/١ ) والبيهقي في السنن ، كتاب إحياء الموات ، باب من أحيا أرضًا ميتة ليست لأحد ولا في حق أحد فهي له ( ٢٩٧/١٧ ) .

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي في الأحكام ، باب ما جاء في القطائع ( ۱۳۸۱ ) ، وأبو داود في الخراج والفيء ،
 باب في إقطاع الأرضين ( ٣٠٥٨ ) ، والدارمي في البيوع باب في القطائع ، ( ٢٦٠٩ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٩٩/٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٩٩/٦ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب إقطاع الموات ( ١٤٤/٦ ) ، والطيراني في الكبير ( ١٣٢٢ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في الخراج والإمارة باب في إقطاع الأرضين ( ٣٠٧٢)، وأحمد في مسنده ( ٢٥٦/٢)، والمحبد في مسنده ( ٣٦٣/١٢). والبيهقي في السنن الكبرى باب إقطاع الموات ( ١٤٤/٦) ، والطبراني في الكبير ( ٣٦٣/١٢) .

كان ليست تضر بأحد من المسلمين وليست من أرض الخراج ؛ فأقطعها إياه (١) .

- وعن عمرو بن صلبع المحاربي قال : جاء رجل إلى علي فوشى برجل ، فقال : إنه أخذ أرضًا فصنع بها كذا وكذا ، فقال الرجل : أخذتها بالنصف كرى أنهارها وأصلحها وأعمرها ، فقال على : لا بأس به (٢) .

وشددت السنة الشريفة على وجوب ألا يتعدى حق الفرد في العمل أو التملك حدود الآخرين ، حيث يجب أن ينتفع الجميع بوسائل الرى وذلك حتى لا تواجه عملية التنمية معوقات ، وهذا يتفق وتوازنات الشريعة حيث حقوق البعض هي واجبات البعض الآخر :

- عن محمد بن عقبة بن أبي مالك ، عن عمه ثعلبة بن أبي مالك قال : « قضى رسول اللَّه ﷺ في سيل مهزور : الأعلى فوق الأسفل ، يسقى الأعلى إلى الكعبين ، ثم يرسل إلى من هو أسفل منه » (٣) .

- وعن مالك ، عن عمرو بن يحيى المازني ، عن أبيه ، أن الضحاك بن خليفة ساق خليجًا له من العريض فأراد أن يمر به في أرض محمد بن مسلمة ، فأبى محمد ، فقال له الضحاك : لم تمنعنى وهو لك منفعة تشرب به أولًا وآخرًا ولا يضرك ؟ ، فأبى محمد ، فكلم فيه الضحاك عمر بن الخطاب ، فدعا عمر بن الخطاب محمد بن مسلمة ، فأمره أن يخلى سبيله ، فقال محمد : لا ، فقال عمر : لم تمنع أخاك ما ينفعه وهو لك نافع ؟ تسقى به أولًا وآخرًا وهو لا يضرك ، فقال محمد : لا والله ، فقال عمر : والله ليمرن به ولو على بطنك ، فأمره عمر أن يمر به ففعل الضحاك (٤) .

وعن مالك ، عن عمرو بن يحيى المازني ، عن أبيه أنه قال : كان في حائط جده ربيع لعبد الرحمن بن عوف ، فأراد عبد الرحمن بن عوف أن يحوله إلى ناحية من الحائط هي أقرب إلى أرضه فمنعه صاحب الحائط ، فكلم عبد الرحمن بن عوف

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب إقطاع الموات ( ١٤٤/٦ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٧٢/٦ ) . (٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ٨/ ٩٩ ( ح ١٤٤٧٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه كتاب الرهون - باب الشرب من الأدوية ( ٢٤٨١) وفي الزوائد: انفرد ابن ماجه بهذا الحديث سيل مهزور: اسم واد لبني قريظة بالحجاز)، وابن حجر في الإصابة ( ١٧٣/٧). (٤) أخرجه مالك في الموطأ الأقضية، باب القضاء في المرفق ( ٣٦٤١)، والشافعي في مسنده ( ٢٢٤/١)، والبيهةي في السنن، باب من قضى فيما بين الناس بما فيه صلاحهم ودفع الضرر عنهم على الاجتهاد (٢١٧٥١)، والشافعي في مسنده ( ٢٢٤/١).

عمر بن الخطاب في ذلك ، فقضى لعبد الرحمن بن عوف بتحويله (١) .

وعن أبي قلابة قال: قال رسول الله عليه : « لا تضاروا في الحفر » قال: وذلك أن يحفر الرجل إلى جنب الرجل ليذهب ماؤه (٢).

ويشمل حق توفير فرص العمل والتنمية الاقتصادية رعاية أجور العمال و توفير الحماية اللازمة لهم :

- عن عبد الله بن عمر قال : قال رسول الله عليه : « أعطوا الأجير أجره قبل أن يجف عرقه » (٣) .
- وعن بكير بن عبد الله بن الأشج: أن عمر بن الخطاب ضمن الصناع الذين انتصبوا للناس في أعمالهم ما أهلكوا في أيديهم (<sup>1)</sup>.
- وعن جعفر بن محمد ، عن أبيه قال : كان على يضمن الخياط والصباغ وأشباه ذلك احتياطًا للناس ، وقال : لا يصلح للناس إلا ذلك (°) .
- وعن عمر قال: اتقوا اللَّه في الفلاحين فلا تقتلوهم إلا أن ينصبوا لكم الحرب (٦).
- وعن عثمان بن عفان أنه كان يقول: سووا صفوفكم ، وحاذوا بالمناكب وأعينوا إمامكم وكفوا ألسنتكم ؛ فإن المؤمن يكف نفسه ويعين إمامه ، وإن المنافق لا يعين إمامه ولا يكف نفسه ، ولا تكلفوا الغلام الصغير غير الصانع الحراج ؛ فإنه إذا لم يجد خراجه سرق ، ولا تكلف الأمة غير الصانع خراجها ؛ فإنها إذا لم تجده التمسته بفرجها (٧) .

# - وعن أبي هريرة قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « للمملوك طعامه وكسوته

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في الموطأ كتاب الأقضية باب القضاء بالمرفق ( ١٤٦٤ ) ، وابن عبد البر في التمهيد ( ٢٢٨/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن ، باب ما جاء في حريم الآبار ( ١٥٦/٦ ) ، وابن رجب الحنبلي في جامع العلوم والحكم .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في الأحكام ، ( ٢٤٤٣ ) ، والبيهقي في السنن ، باب لا تجوز الإجارة حتى تكون معلومة وتكون الأجرة معلومة ( ١٠/٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٣٦٠/٤ ) ، وابن حزم في المحلى ( ٢٠٢/٨ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرَّزاق في مصنفه ( ٢١٧/٨ ) ( ١٤٩٨٤ ) وأبن حزم في المحلي ( ٢٠٣/٨ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه البيهقي في السّنن الكبرى ، باب ترك قتل من لا قتال فيه من الرهبّان والكبير ( ٩١/٩ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٨٣/٦ ) .

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ٢/ ١٨ ( ٢٤٤٠ ) .

بالمعروف، ولا يكلف من العمل إلا ما يطيق » وحدثني مالك: أنهم بلغهم أن عمر بن الخطاب كان يذهب إلى العوالى كل يوم سبت ، فإذا وجد عبدًا في عمل لا يطيقه وضع عنه منه (١).

- وعن أبى هريرة ﷺ عن النبي ﷺ قال : « قال الله : ثلاثة أنا خصمهم يوم القيامة : رجل أعطى بي ثم غدر ، ورجل باع حرًّا فأكل ثمنه ، ورجل استأجر أجيرًا فاستوفى منه ولم يعط أجره » (٢) .

ومن توازنات الشريعة أن الحق يقابله واجب ، فعلى المواطن الذي توفر له الدولة فرص العمل بتوفير الأرض التي يستصلحها ، ألا يستأثر بما فوق طاقته ، بل يحصل على ما يساوى جهده :

تحرص الشريعة على رعاية الثروة الحيوانية لحماية حق المواطنين في التنمية ، فمنعت ذبح المواشي التي تدر الألبان ، وكذلك رعاية الإبل العاملة ، والحيوانات الخصبة ، والحيوانات الضالة لتحقيق مستوى معيشي لائق للمواطنين وعدم تبديد الموارد اللازمة لاحتياجاتهم المعيشية :

- عن على قال: نهى رسول الله ﷺ عن السوم قبل طلوع الشمس، وعن ذبح ذوات الدر (٢٠) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في الموطأ كتاب الجامع (٩٨٠/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب البيوع ، باب إثم من باع حرًا ( ٢١١٤ ) ، وابن ماجه في الأحكام ، باب أجر الأجراء ( ٢٤٤٢ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٥٨/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب من أقطع قطيعة أو تحجر أرضًا ثم لم يعمرها أو لم يعمر بعضها ( ١٤٩/٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في التجارات باب السماحة في البيع (٢٢٠٦)، والحاكم في المستدرك (٢٦١/٤)، هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، وأبو يعلى في مسنده ( ١١/١٤).

- وعن عبيد بن أبي زياد عن أبيه قال : قدم عمر مكة فأخبرني ، أن لمولى لعمرو بن العاص إبلًا جلالة ، فأرسل إليها فأخرجها من مكة ، فقال : إبلًا نحتطب عليها وننقل عليها الماء فقال عمر : لا يحج عليها ولا يعتمر (١) .

- وعن ابن عمر شه ما قال : نهى رسول الله ﷺ عن إخصاء الإبل والبقر والغنم والخيل ، وقال : « إنما النماء في الحبل » (٢) .
- وعن ابن عمر : أن عمر كان ينهي عن إخصاء البهائم ويقول : هل النماء إلا في الذكر (٣) .
- وعن أبان ، أن عامرًا الشعبي حدثه ، أن رسول الله ﷺ قال : « من وجد دابةً قد عجز عنها أهلها أن يعلفوها فسيبوها فأخذها فأحياها ؛ فهي له » (<sup>٤)</sup> .
- وعن يعقوب بن بحير رجل من الحي قال : سمعت ضرار بن الأزور قال : أهدينا لرسول الله ﷺ لقحة ، قال : فحلبتها ، قال : فلما أخذت لأجهدها قال : « لا تفعل ؛ دع داعى اللبن » (°) .

كذلك تشجع الشريعة العمل بكل صوره لدفع حركة التنمية الاقتصادية في الأمة الإسلامية ؛ فعن عمر قال : ما جاءني أجلي في مكان ما عدا الجهاد في سبيل الله أحب إليَّ من أن يأتيني وأنا بين شعبتي رحلي ، أطلب من فضل الله وتلا : ﴿ اللهُ الذِي خَلَقَ السَّمَنَوَتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآءَ فَأَخْرَجَ بِدِه مِنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُّ وَسَخَرَ لَكُمُ الْفَلْكَ لِتَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِقٍ وَسَخَرَ لَكُمُ الْفَلْكَ لِتَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِقٍ وَسَخَرَ لَكُمُ الْأَنْهَدَرُ ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ الْفَلْكَ لِتَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِقٍ وَسَخَرَ لَكُمُ الْفَلْكَ لِتَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِقٍ وَسَخَرَ لَكُمُ الْأَنْهَدَرُ ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ الْفَلْكَ فَا لَكُمْ الْقَلْدَ ﴾ (١) .

- وعن الاحنف بن قيس أن عمر بن الخطاب كان يشترط على أهل الذمة ضيافة

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٤/ ٥٢٢ ) ( ٨٧١٥ ) جلالة : الجلالة من الحيوان : التي تأكل العذرة . انتهى . النهاية ( ٢٨٨/١ ) .

<sup>(</sup>۲، ۳) أخرجه البيهقي بي السنن الكبرى ، باب كراهية خصاء الحيوان ( ۲٤/۱۰ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود كتاب البيوع باب فيمن أحيا حسيرًا ( ٣٥٢٤) وهذا حديث مرسل ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب ما جاء فيمن أحيا حسيرًا ( ١٩٨/٦ ) ، والدارقطني في السنن ( ٦٣/٣ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الدارمي في الأضاحي ، باب في الحالب يجهد الحلب (١٩٩٧) ، وأحمد في مسنده ( ٣٣٩/٤) ، والعبراني في الكبير ( ٢٩٦٨) . لقحة : اللقحة بالكسر والفتح : الناقة القريبة العهد بالنتاج . النهاية ( ٢١٢٤) . (٦) أخرجه ابن المبارك في الزهد ( ٢٠٧١) والبيهقي في شعب الإيمان ( ٩٤/٢) ) ، ومعمر بن راشد في جامعه ( ٢٤٤١) ) ، والقرطبي في تفسيره ( ٥٦/١٩) .

يوم وليلة ، وأن يصلحوا القناطر ، وإن قتل في أرضهم قتيل من المسلمين ؛ فعليهم ديته (١) .

- عن أبي عياض قال : قال عمر : لا تشتروا رقيق أهل الذمة فإنهم أهل خراج ، وأرضهم فلا تبتاعوها ، ولا يقرن أحدكم بالصغار بعد إذ أنجاه الله منه (٢) .

- وعن يزيد بن معبد قال : وفدت على النبي يَهَالِيْهِ فسألني عن اليمامة فيمن العدل من أهلها ، فأردت أن أقول في بني عبد الدول ، ثم كرهت أن أكذب نبي الله يَهَالِيْهِ فقلت : العدل منهم في بنى عبيد ، فقال : « صدقت أرض تنبت على شدة تهلك ، ولن تهلك بأنهم يعملون بأيديهم ويؤاكلون عبيدهم (٣) .

وتحرص الشريعة على حق المواطنين في التنمية الاقتصادية حرصًا بالغًا لتحقيق التقدم للأمة الإسلامية ، لذا فإنها تحرص على استغلال كل الموارد الطبيعية .

وكما يحرص الإسلام على استغلال الطاقة البشرية عن طريق العمل ، فإنه كذلك يحرص كل الحرص على استغلال كل موارد الطبيعة وخبراتها التي حبانا الله تعالى : بها من أنهار وبحار ، وجبال ومعادن ونباتات وحيوانات وغير ذلك .

وإذا تأملنا القرآن الكريم وجدناه يدفعنا دفعًا إلى استغلال هذه الموارد ، فهو ينبه علينا ، ويلفت أنظارنا بقوة إلى هذا الكون المحيط بنا ، والذي سخره الله تعالى : لمنفعة الانسان ، تكريمًا من الله له ، ونعمة عليه ، فعليه أن ينتفع بما سخر الله له إن كان من أهل التفكر والعلم (أ) ، نقرأ في ذلك قوله تعالى : ﴿ اللهُ الّذِي خَلَقَ السَّمَنَوَتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ الشَّمَاءِ مَآءً فَأَخْرَجَ بِدِ. مِنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُ أَلْشَمْسَ لَكُمُ اللَّهُ مَلَ اللَّهُ مَلَ اللَّهُ مَلَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَسَخَرَ لَكُمُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

وقوله ﷺ : ﴿ اللَّهُ الَّذِى سَخَرَ لَكُرُ الْبَحْرَ لِتَجْرِى الْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِيهِ. وَلِنَبْنَغُواْ مِن فَضْلِهِ. وَلَمَلَكُرْ مَشْكُرُونَ ۞ وَسَخَرَ لَكُرُ مَّا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الْلَّرَضِ جَمِيعًا مِنْذًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَنتِ لِلْقَوْمِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن ، باب الضيافة في الصلح ( ١٩٦/٩ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٩/٦ ٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن ، باب من كره شراء أرض ( ١٤٠/٩ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٤٧/٦ )

<sup>(</sup>٩٩٦٦ ) ، وابن أي شيبة في مصنفه ( ٣٣٧/٤ ) ، وابن حجر في تلخيص الحبير ( ١٢٤/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٤٦/٢٢ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب ما جاء في بني عبيد

<sup>(</sup> ۲/۱۰ ) وقال : رواه الطبراني ، وفيه جماعة لم أعرفهم .

<sup>(</sup>٤) يوسف القرضاوي ، دور القيم والأخلاق في الاقتصاد الإسلامي ( ١٣١ ) .

يَنْفَكَّرُونَ ﴾ [الجائية: ١٢، ١٣]

وفي هذه الآيات القرآنية وغيرها تنبيه للإنسان ليتطلع إلى مخلوقات الله ، وما أودع فيها من أسرار ومنافع ، وتوجيه للأنظار إلى جملة من أصول الثروات التي تتحقق بها حياة الأمم ونهضتها (١) .

وقد نبه القرآن الكريم على الثروات الطبيعية - في مختلف صورها - في كثير من آياته وسوره ؛ ففي سورة النحل تنبيه على الثروة الحيوانية ، وما ينتج عنها من لحوم وألبان وجلود وأصواف وغيرها ؛ قال جل شأنه : ﴿ وَٱلْأَنْصَدَ خَلَتَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفَةٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ [النحل: ٥] .

﴿ وَإِنَّ لَكُوْ فِي ٱلْأَنْصَدِ لَعِبْرَةٌ نَسْقِيكُر تِمَا فِي بُعْلُونِدِ. مِنْ بَيْنِ فَرْشِ وَدَمِ لَبَنَا خَالِصًا سَآبِهَا لِلشَّدرِبِينَ ﴾ [النحل: ٦٦] .

وفي السورة نفسها تنبيه على الثروة النباتية بقوله جل شأنه : ﴿ هُوَ ٱلَّذِيّ أَنزَلَ مِن السَّمَآءِ مَآّةُ لَكُم مِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ ۞ يُنْبِتُ لَكُم بِهِ الزَّرْعَ وَالنَّرْبُونَ وَالنَّخِيلَ وَالْأَعْنَبُ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَتِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآبِكَ لَآبِكَ لِلْعَصَدُونَ ﴾ وَالنَّرْبُونَ وَالنَّخِيلَ وَالْأَعْنَبُ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَتِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآبَكَ لَآبِكَ لَقَوْمِ يَنْفَكُرُونَ ﴾ والنحل: ١١، ١١] .

وتنبيه على الثروة الحيوانية في قوله تعالى : ﴿ وَهُوَ الَّذِى سَخَّـرَ الْبَحْـرَ لِنَأْكُلُواْ مِنْهُ لَحُـمُا طَرِيًا وَتَسَتَخْرِجُواْ مِنْـهُ حِلْمَـةُ تَلْبَسُونَهَا وَتَـرَى اَلْفُلْكَ مَوَاخِـرَ فِيــهِ وَلِنَـتَـنَّهُواْ مِن فَصَّـلِهِـ وَلَعَلَكُمُ تَشَكُّرُونَ ﴾ [النحل: ١٤] .

وأما الثروة المعدنية: فإن من أبرز ما ورد في القرآن الكريم تنبيهًا عليها قوله تعالى :

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَدَتِ وَأَنَرُلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِلَابَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْفِسَطِّ وَأَنَرُلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلَمُ بِٱلْعَيْبُ إِنَّ اللَّهَ فَوِئُ عَنِيزٌ ﴾ [الحديد: ٢٥] .

وفي الآية الكريمة دليل على أهمية هذا المعدن الخطير « الحديد » في حياة البشر في الناحيتين العسكرية والمدنية .

ويظهر الاهتمام بالتنمية الاقتصادية جليًا من الأحاديث التالية :

- عن عمر قال : لولا آخر المسلمين ما فتحت قرية إلا قسمتها سهمانًا كما قسم

<sup>(</sup>١) محمود شلتوت ، منهج القرآن في بناء المجتمع ( ١٨٦ ) .

رسول الله ﷺ خيبر سهمانًا ، ولكنى أردت أن يكون جزية تجرى على المسلمين ، وكرهت أن يترك آخر المسلمين لا شيء لهم (١) .

- وعن جابر ، أن رسول الله عليه عليه قال : « ليس في المثيرة صدقة » (٢) .

- وعن أنس بن مالك ، قال : بينما رسول الله على يخطب يوم الجمعة إذ جاءه رجل ، فقال : يا رسول الله ، قحط المطر فادع الله أن يسقينا ، فدعا فمطرنا فما كدنا أن نصل إلى منازلنا ، فما زلنا نمطر إلى الجمعة المقبلة ، قال : فقام ذلك الرجل أو غيره فقال : يا رسول الله ، ادع الله أن يصرفه عنا ، فقال رسول الله علينا ؛ قال : فلقد رأيت السحاب يتقطع يمينًا وشمالًا يمطرون ولا يمطر أهل المدينة (٣) .

- وعن ابن عباس قال : تصدق على مولاة لميمونة بشاة فماتت ، فمر بها رسول الله يَهِا عن ابن عباس قال : « هلا أخذتم إهابها فدبغتموه فانتفعتم به » فقالوا : إنها ميتة ، فقال : « إنما حرم أكلها » (1) .

- وعن أيوب بن أبي يزيد المدني قال: حدثني رجل من الصيادين الذين يكونون بالجار وكان من أهل المدينة يرزقون من الجار فوجد حبًا منثورًا فجعل عمر يلتقطه حتى جمع منه مدًّا أو قريبًا من مد ثم قال: ألا أراك تصنع مثل هذا وهذا قوت رجل مسلم حتى الليل؟ قال فقلت له: يا أمير المؤمنين، لو ركبت تنظر كيف نصطاد فركب معهم فجعلوا يصطادون، فقال عمر: تالله إن رأيت كاليوم كسبًا أطيب أو قال: أحل قال: ثم صنعنا له طعامًا فقلت: يا أمير المؤمنين، إن شئت سقيناك لبنًا، وإن شئت ماء فإن اللبن أيسر عندنا من الماء؟ إنا نستعذب من مكان كذا وكذا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب المزارعة ، باب غزوة خيبر ( ٢٢٠٩ ) وأبو داود في الخراج والإمارة ، باب ما جاء في حكم أرض خيبر ( ٣٠٢٠ ) ، وأحمد في مسنده ( ٤٠/١ ) ، والبيهقي في السنن ( ١٣٨٩ ) .

 <sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ۱۹/٤ ) ( ۱۸۲۸ ) ، والدارقطني في السنن ( ۱۰٤/۲ ) ، وابن
 أبي شيبة في مصنفه ( ۳۹۰/۲ ) . المثيرة : البقرة تثير الأرض انتهى . قاموس ( ۳۸٤/۱ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الجمعة ، باب الاستسقاء على المنبر ( ١٠١٥) ، ومسلم في صحيحه كتاب صلاة الاستسقاء ، باب الدعاء في الاستسقاء ( ٨٩٧) ، وأبو داود في الصلاة باب رفع الدين في الاستسقاء ( ١١٧٣) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الحيض باب طهارة جلود الميتة بالدباغ ( ٣٦٣ ) ، والنسائي في السنن الكبرى ( ٤٦٨ ) ) والدارقطني في السنن ( ٤٤/١ ) ، والقرطبي في تفسيره ( ٢١٨/٢ ) .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_ دائرة الحكومة \_\_\_\_\_

فطعم ، ثم دعا بالذي أراد فقلنا : يا أمير المؤمنين ، إنا نخرج إلى ههنا فنتزود من الماء لشقتنا ثم نتوضأ من ماء البحر فقال : سبحان الله وأى ماء أطيب من ماء البحر (١) .

- وعن أبي ظبيان الأسدي قال: قال لي عمر: كم مالك يا أبا ظبيان ؟ قلت أنا في ألفين وخمسمائة ، قال: فاتخذ شاء بها! فإنه يوشك أن يجيء أغلمة من قريش يمنعون هذا العطاء (٢).
- وعن أم هانئ قالت : قال رسول اللَّه ﷺ : « اتخذوا الغنم فإن فيها بركةً » <sup>(٣)</sup> .
- وعن أنس بن مالك قال : قال رسول الله عَلَيْهِ : ﴿ إِن قامت الساعة وبيد أحدكم فسيلة ، فإن استطاع أن لا يقوم حتى يغرسها ؛ فليفعل » (٤) .
- وعن سمرة ، أن رسول الله ﷺ كان يدعو : « اللهم ضع في أرضنا بركتها ، وزينتها ، وسكنها » (°) .

\* \* \*

أو تقلع من الأرض فتغرس . المصباح ( ٦٤٧/٢ ) .

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٩٤/١ ) ( ٣٢٣ ) . بالجار : الجار بتخفيف الراء : مدينة على ساحل البحر بينها وبين مدينة الرسول عليه الصلاة والسلام يوم وليلة .ا.هـ النهاية ( ٣١٤/١ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الأدب المفرد باب الإبل عز لأهلها ( ٥٧٦ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢٠/٧٥ ) .
 (٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٢٤/٦ ) ، والطبراني في الكبير ( ٤٢٦/٢٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٩١/٣) ، وعبد بن حميد في مسنده ( ٣٦٦/١) . فسيلة : الفسيل : صغار النخل وهي الودي والجمع فسلان مثل رغيف ورغفان الواحدة فسيلة وهي التي تقطع من الأم

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٧٠/٧ ) ، والهيثمى في مجمع الزوائد ، باب الاجتهاد في الدعاء ( ١٨٢/١٠ ) وقال : رواه الطبراني في الأوسط وإسناده جيد ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٧٧/٣ ) .

الدائرة الثالثة دائرة الحكومة الحقوق الاقتصادية

### البَالِلَالِكِ

# حق الرقابة على الأسواق الحماية المستهلكين

نظرًا لأهمية الأسواق في التأثير على مجالات النشاط الاقتصادي من إنتاج واستهلاك واستثمار ، لنا فقد اهتم التشريع الإسلامي اهتمامًا بالغًا بالرقابة على الأسواق ، وهي رقابة المقصود منها حماية المستهلكين من جشع البائعين وفي نفس الوقت تحقيق التوازن المطلوب في اقتصاد الدولة .. فلا غش ولا غرر ولا خداع ولا احتكار أقوات المسلمين ، مع تحقيق ما يكفل حرية البيع والشراء ، لتحقيق الازدهار في النشاط الاقتصادي ، وما يتبعه من رفاهية المستهلك المسلم .. إن حق المستهلك في الرقابة على الأسواق لحماية قوته ، قد كفله الإسلام بطريقة توازنية رائعة تحقق رشادة الاقتصاد القومي في مجموعه ، حيث لا جمود يوقف حركة النشاط الاقتصادي ، ولا تسيب يؤدي إلى ضياع حقوق المستهلكين في الحصول النشاط الاقتصادي ، ولا تسيب يؤدي إلى ضياع حقوق المستهلكين في الحصول على السلع الاستهلاكية ، بما يتناسب مع دخولهم وبما لا يعرضهم لمخاطر الغش والحداع ، وكل ذلك في إطار قوانين تشريعية إيمانية تضمن حقوق المستهلكين والبائعين ، في سبق لم يحدث له مثيل . لذا فقد حرم الإسلام الغش وعد فاعله خارجًا عن نطاق الإيمان الكامل ، وخارجًا عن دائرة المؤمنين الصادقين .

وقد مر رسول اللَّه ﷺ على صبرة طعام فأدخل يده فيها فنالت أصابعه بللاً فقال : « ما هذا يا صاحب الطعام ؟ » قال : أصابته السماء يا رسول اللَّه ، قال : « أفلا جعلته فوق الطعام حتى يراه الناس ، من غشنا فليس منا » (١) . وفي رواية : « من غش فليس منا » .

وهذه الكلمة: « ليس منا » تدل على أن الغش من الكبائر ؛ لأنه الطّيِّين لا يبرأ ممن ارتكب صغيرة ، وهو يشمل الغش في البيع ، وفي الشركات وفي الصناعات

<sup>(</sup>١) رواه مسلم : الإيمان باب : قول النبي ﷺ ( من غشنا فليس منا ) عن أبي هريرة والصبرة : الكومة من الطعام ، المعجم الوسيط ( ٥٢٥ ) .

والمقاولات ، وفي سائر المعاملات المادية والمعنوية (١) .

وحرم الإسلام السرقة وجعل لها عقوبة دنيوية رادعة ، فقال جل شأنه : ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَآءٌ بِمَا كَسَبَا نَكَنَلًا مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزَاءً عِنَا كَسَبَا نَكَنَلًا مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيْزُ حَكِيدٌ ﴾ [المائدة: ٣٨] .

وحرم الغصب ، فقد جاء في حديث النبي عليه : « من ظلم من الأرض شيئًا طوقه من سبع أرضين » (٢) .

وأما ما كان عوضًا لما يضر كثمن الخمر والخنازير ونحو ذلك ؛ فقد حرمه الإسلام تحريمًا قاطعًا واضحًا ، قال عليه الله عرم أكل شيء حرم ثمنه » (٣) . وقد جاء تحريم الإسلام بكل هذه الأشياء السابقة حرصًا منه على طهارة المجتمع وقوة بنيانه وأمن أفراده ، وهي أهذاف تتصل اتصالًا وثيقًا بإصلاح المجتمع .

ونرى صور هذا الحق كنهج تطبيقي للسنة الشريفة في النقاط التالية :

أولا: الرقابة على الأسواق لتحقيق يسر المعاملات والتزامها بآداب الشرع:

- عن قيس بن أبى غرزة قال: كنا نبيع بالبقيع فأتانا رسول الله على وكنا نسمى السماسرة فقال: « يا معشر التجار» فسمانا باسم هو خير من اسمنا، ثم قال: « إن هذا البيع يحضره الحلف والكذب فشوبوه بالصدقة » (1).

- وعن جابر بن عبد اللَّه قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « إذا وزنتم فأرجحوا » (°) .

- وعن ابن عباس ، أن النبي على قال لعتاب بن أسيد : إنى قد بعثتك إلى أهل الله وأهل مكة ، فانههم عن بيع ما لم يقبضوا ، وربح ما لم يضمنوا ، وعن قرض

<sup>(</sup>١) يوسف القرضاوي دور القيم والاخلاق في الاقتصاد الإسلامي (٢٧٥ ) .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري كتاب: المظالم باب: إثم من ظلم شيئًا من الأرض عن سعيد بن زيد ( ١٨/٤). (٣) رواه الأمام احمد في مسنده عن عبد الله بن عباس ( ٣٢٢/١) ( ٣٢٣) ، ورواه أبو داود في سنته كتاب: البيوع باب: تحريم بيع ما يكون نجت لا يحل أكله ، ( ١٣/٦) . (٤) أخرجه أبو داود في البيوع ، باب في التجارة يخالطها الحلف واللغو ( ٣٣٢٦) ، النسائي في الأيمان والنذور ، باب الأمر بالصدقة لمن لم يعتقد اليمين بقلبه في حال بيعه ( ٣٧٩٨) ، وابن ماجه في التجارات ، باب التوقي في التجارة ( ٢٨٠٤) وأحمد في مسنده ( ٢٨٠٤) ، والحاكم في المستدرك ( ٢/٢) . (٥) رواه ابن ماجه في كتاب التجارات ، باب الرجحان في الوزن ( ٢٢٢٢) وقال في الزوائد: إسناده صحيح على شرط البخاري وأبو عوانة في مسنده ( ٣٥٥٠) ، والقضاعي في مسند الشهاب ( ٤٤٣/١) .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_

وبيع ، وعن شرط في بيع وعن بيع وسلف <sup>(١)</sup> .

- وعن عبد الرحمن بن أبي ليلى ، عن على أنه قال : أمرني رسول اللَّه عَلَيْهِ أَن أَبِيع غلامين أخوين ، فبعتهما ففرقت بينهما ، فذكرت ذلك للنبي عَلَيْهِ فقال : «أدركهما فارتجعهما ، ولا تبعهما إلا جميعًا ولا تفرق بينهما » (٢) .

- وعن ابن عمر قال: ابتاع رجل من رجل نخلًا ، فلم يخرج تلك السنة شيئًا ، فاجتمعا فاختصما إلى النبي عليه ، فقال النبي عليه : « بم تستحل دراهمه ؟ اردد إليه دراهمه ، ولا تسلمن في نخل حتى يبدو صلاحه » فسألت مسروقًا: ما صلاحه ؟ قال: « يحمار أو يصفار » (٣) .

- وعن أبي مطر قال : خرجت من المسجد فإذا رجل ينادي خلفي : ارفع إزارك ، فإنه أتقى لربك وأنقى لثوبك ، وخذ من رأسك إن كنت مسلمًا ، فإذا هو علي ومعه الدرة فانتهي إلى سوق الإبل فقال : بيعوا ولا تحلفوا ؛ فإن اليمين تنفق السلعة وتمحق البركة ؛ ثم أتى صاحب التمر فإذا خادم تبكي فقال : ما شأنك ؟ قالت : باعني هذا تمرًا بدرهم فأبي مولاي أن يقبله ، فقال : خذه وأعطها درهمها ؛ فإنه ليس لها أمر ، فكأنه أبي ، فقلت : ألا تدري من هذا ؟ قال : لا ، قلت : علي أمير المؤمنين ؛ فصب تمره وأعطاها ، درهمها وقال : أحب أن ترضى عني يا أمير المؤمنين ! قال : ما أرضاني عنك إذا وفيتهم ، ثم مر مجتازًا بأصحاب التمر فقال : أطعموا المسكين يربو كسبكم ، ثم مر مجتازًا حتى انتهي إلى أصحاب السمك أطعموا المسكين يربو كسبكم ، ثم أتى دار بزاز وهي سوق الكرابيس فقال : فقال : لا يباع في سوقنا طافي ، ثم أتى دار بزاز وهي سوق الكرابيس فقال : يا شيخ ! أحسن بيعي في قميص بثلاثة دراهم ، فلما عرفه لم يشتر منه شيئًا ، ثم أتى غلامًا حدثًا فاشترى منه قميصًا بثلاثة أخر فلما عرفه لم يشتر منه شيئًا ، ثم أتى غلامًا حدثًا فاشترى منه قميصًا بثلاثة

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ٢١/٩) ، والبيهقي في السنن ، باب النهي عن بيع ما لم يقبض وإن طعام ( ٣١٣/٥) ، والهيشمي في مجمع الزوائد ، باب ما جاء في الصفقتين في صفقة أو الشرط في البيع ( ٣١٣/٥) وقال : رواه الطبراني في الأوسط وفيه يحيى بن صالح الأيلي ، قال الذهبي : روى عنه يحيى بن بكير مناكير ، قلت : ولم أجد لغير الذهبي فيه كلامًا ، وبقية رجاله رجال الصحيح .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٩٨/١ ، ٩٨/١ ) ، والبيهقي في السنن ( ١٠٥ ) باب من قال لا يفرق بين الأخوين ( ١٠٥ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٤/٢ ) ، وقال : هذا حديث غريب صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه وقد قيل عن الحكم عن ميمون بن أبي شبيب عن علي وهو صحيح أيضًا والدارقطني في السنن ( ٦٦/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٤٤/٢ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٦٤/٨ ) ( ١٤٣٩٠ ) .

دراهم ولبسه ما بين الرسغين إلى الكعبين فجاء صاحب الثوب فقيل له: إن ابنك باع من أمير المؤمنين قميصًا بثلاثة دراهم ، قال : فهلا أخذت منه درهمين ؟ فأخذ الدرهم ثم جاء به إلى علي فقال : أمسك هذا الدرهم ، قال : ما شأنه ؟ قال : كان قميصنا ثمن درهمين باعك ابنى بثلاثة دراهم ، قال : باعنى برضاي وأخذت رضاه (١) .

وعن علي أنه مر بجارية تشتري لحمًا من قصاب ، وهي تقول : زدني فقال على : زدها فإنه أبرك للبيع (٢).

#### ثانيًا: الرقابة على الأسواق لحماية المستهلكين من الغش:

- عن أبي هريرة ، أن رسول الله على من على صبرة طعام فأدخل يده فيها فنالت أصابعه بللًا فقال : « ما هذا يا صاحب الطعام ؟ » قال : أصابته السماء يا رسول الله ، قال : « أفلا جعلته فوق الطعام كي يراه الناس ؟ من غش فليس مني » (٣) .
- وعن ابن عمر قال: مر رسول الله على بطعام وقد حسنه صاحبه ، فأدخل يده فيه ، فإذا طعام رديء ، فقال: « بع هذا على حدة وهذا على حدة ؛ فمن غشنا فليس منا » (1) .
- وعن قيس بن أبي غرزة قال : مر النبي عليه بصاحب طعام يبيع طعامه ، فقال رسول الله عليه : « يا صاحب الطعام ، أسفل الطعام مثل أعلاه ؟ » فقال : نعم ، فقال رسول الله عليه : « من غش المسلمين فليس منهم » (°) .
- وعن يزيد بن أبي مالك ، قال : حدثنا أبو سباع ، قال : اشتريت ناقةً من دار

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن باب ما يستحب للقاضي والوالي من أن يولي الشراء له والبيع رجلًا مشهور بأنه يبيع له خوف المحاباة ( ١٠٧/١٠ ) ، وابن أبي عاصم في الزهد ( ١٣٠/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٦١/٨ ) ( ١٤٣٠٩ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الإيمان ، باب قول النبي ﷺ : ﴿ مَنْ غَشْنَا فَلَمِسْ مَنَا ﴾ ( ١٦٤ ) ، والترمذي في البيوع ، باب في النهي عن البيوع ، باب في النهي عن الغش ( ٢٠٤١ ) ، والدارمي في البيوع ، باب في النهي عن الغش ( ٢٠٤١ ) وأحمد في مسنده ( ٢٦٢/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٧/٠٥ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب في الغش ( ٧٨/٤ ) وقال : رواه أحمد والبزار والطبراني في الأوسط وفيه أبو معشر وهو صدوق وقد ضعفه جماعة ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٢/ ٧٧ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٥٩/١٨ ) ، وأبويعلي في مسنده ( ٢٣٣/٢ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٧٩/٤ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد باب في الغش ( ٧٩/٤ ) وقال : رواه الطبراني في الكبير والأوسط ورجاله ثقات .

واثلة بن الأسقع ، فلما خرجت بها أدركنا واثلة وهو يجر رداءه ، فقال : يا عبد الله ، اشتريت ؟ قلت : نعم ، قال : هل بين لك ما فيها ؟ قلت : وما فيها ؟ قال : إنها لسمينة ظاهرة الصحة ، قال : فقال : أردت بها سفرًا أم أردت بها لحمًا ؟ قلت : بل أردت عليها الحج ، قال : فإن بخفها نقبًا ، قال : فقال صاحبها : أصلحك الله ، أي هذا تفسد علي ؟ قال : إني سمعت رسول الله يَؤْلِينُهُ يقول : «لا يحل لأحد يبيع شيئًا إلا يبين ما فيه ، ولا يحل لمن يعلم ذلك إلا يبينه » (١).

- وعن محمد بن راشد قال: سمعت مكحولًا يقول: مر رسول الله على المجالة برجل يبيع طعامًا قد خلط جيدًا بقبيح، فقال له النبي على الله على ما صنعت؟ » فقال: أردت أن ينفق، فقال له النبي على الله النبي على الله النبي على على حدة، ليس في ديننا غش » (٢).

- وعن حماس قال : كنت أبيع الأدم والجعاب فمر بي عمر بن الخطاب فقال يا حماس أدَّ صدقة مالك ، فقلت : يا أمير المؤمنين ، إنما هو جعاب وأدم قال : قومه وأخرج صدقته (٣) .

ثالثًا : الرقابة على الأسواق لمنع الاحتكار و النهي عن العدوان ودليله ما روي :

- عن أيوب قال : مر ابن عمر برجل يكيل كأنه يعتدي فيه ، فقال له : ويحك يا هذا ، قال : أمر الله بالوفاء ، قال ابن عمر : ونهي عن العدوان (<sup>1)</sup> .

- وعن يعلى بن منية ، أنه سمع عمر بن الخطاب يقول : يا أهل مكة ، لا تحتكروا الطعام بمكة ؛ فإن احتكار الطعام بها للبيع إلحاد (°) .

وعن عمر: أنه خرج إلى السوق ، فرأى ناسًا يحتكرون بفضل أدهانهم ، فقال عمر: ولا نعمة عين ، يأتينا الله بالرزق حتى إذا نزل بسوقنا قام أقوام فاحتكروا بفضل أدهانهم عن الأرملة والمسكين ، إذا خرج الجلاب باعوا على نحو ما يريدون من التحكم ، ولكن أيما جالب جلب يحمله على عمود كتفه في الشتاء والصيف ، حتى

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٩١/٣ ) ، والبيهقي في السنن ( ٣٢٠/٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في المراسيل ( ٢٠ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الدارقطني في السنن ( ١٢٥/٢ ) ، والبيهقي في السنن ، باب زكاة التجارة ( ١٤٧/٤ ) ،
 وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٠٦/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ٨/ ٦٧ ( ١٤٣٣٨ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الأزرقي في أخبار مكة ( ١/٣ ) .

ينزل سوقنا فذلك ضيف لعمر فليبع كيف شاء اللَّه ، وليمسك كيف شاء اللَّه (١) .

رابعًا : الرقابة على الأسواق لتوفير الذبائح الشرعية للمستهلكين كحق من حقوقهم للوفاء بحق دينهم ومنه ما روي :

- عن سماك قال: سمعت مري بن قطري ، عن عدى بن حاتم قال: قلت: يا رسول الله ، أرسل كلبى فيأخذ الصيد ولا أجد ما أذكيه به فأذكيه بالمروة والعصا، قال: « أهرق الدم بما شئت واذكر اسم الله ﷺ » (٢).
- وعن شداد بن أوس قال: ثنتان حفظتهما عن رسول الله على قال: « إن الله كتب الإحسان على كل شيء ، فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة ، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبح ، وليحد أحدكم شفرته ، فليرح ذبيحته » (٣) .
- وعن عبد الله بن عباس الله عن عباس الله عن عبد الله بن عباس الله عن عبد الله عبد الله بن عباس الله عنها الله عبد الله
- وعن أبي واقد الليثي قال: قدم رسول اللَّه ﷺ المدينة والناس يجبون أسنمة الإبل وأليات الغنم ، فقال رسول اللَّه ﷺ: « ما قطع من بهيمة وهي حية ؛ فهو ميتة » (°).
- وعن عمر : أنه نهي عن الفرس في الذبيحة ، وقال البيهقي : قال أبو عبيد :
- (١) أخرجه البيهقي في السنن باب ما جاء في الاحتكار (٣٠/٦). الجلاب: جمع جالب يعني بعد ذهاب الجلاب يقوم المحتكرون فيبيعون ما احتكروه على حسب ما يريدون ...إلخ. هذا لا يكون أبدًا فلا يسمح به أمير المؤمنين .
- (٢) أخرجه النسائي في الصيد والذبائح ، باب الصيد إذا أنتن ( ٤٣٠٤ ) ، وأبو داود في الضحايا ، باب في الذبيحة بالمروة ( ٢٨٢٤ ) ، وابن ماجه في الذبائح ، باب ما يذكى به ( ٣١٧٧ ) ، والطبراني في الكبير ( ٣٢٥/٤ ) .
- (٣) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الصيد باب الأمر بإحسان الذبح ( ١٩٥٥) والترمذي كتاب الديات باب النهي أن تصير البهائم ( ٢٧٩٧) ، الديات باب النهي أن تصير البهائم ( ٢٧٩٧) ، وأبو داود كتاب الضحايا باب الأمر بإحداد الشفرة ( ١٢٣/٤) ، وابن ماجه وأحمد في مسنده ( ٢٢٣/٤) ، والنسائي في الضحايا ، باب الأمر بإحداد الشفرة ( ٤٤٠٥) ، وابن ماجه في الذبائح ، باب إذا ذبحتم فأحسنوا الذبح ( ٣١٧٠) .
- (٤) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٢٥٧/٤ ) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه وعبد الرزاق في مصنفه ( ٤٩٣/٤ ) ( ٨٦٠٨ ) .
- (٥) أخرجه أبو داود في الصيد باب في صيد قطع منه قطعة ( ٢٨٥٨ ) ، والترمذي في الصيد ، باب ما قطع من الجهيمة وهي حية ( ٣٢١٦ ) ، وابن ماجه في الصيد ، باب ما قطع من البهيمة وهي حية ( ٣٢١٦ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢١٨/٥ ) .

(قال أبو عبيدة ): الفرس هو النخع ، يقال منه : فرست الشاة ونخعتها وذلك أن ينتهي بالذبح إلى النخاع وهو عظم في الرقبة ، ويقال أيضًا : بل هو الذي يكون في فقار الصلب شبيه بالمخ وهو متصل بالقفا ، يقول : فنهي أن ينتهي بالذبح إلى ذلك . قال أبو عبيد : أما النخع : فهو على ما قال أبو عبيدة ، وأما الفرس فقد خولف فيه : يقال : هو الكسر ، وإنما نهي أن يكسر رقبة الذبيحة قبل أن تبرد » (١) .

- وعن عاصم بن عبيد الله بن عاصم بن عمر بن الخطاب : أن رجلًا حد شفرة وأخذ شاة ليذبحها ، فضربه عمر الله بالدرة ، وقال : أتعذب الروح ؟ ألا فعلت هذا قبل أن تأخذها ؟ (٢) .

- وعن أبي سعيد الخدري ، أن رسول الله على مر بغلام يسلخ شاة ، فقال له رسول الله على يده بين الجلد واللحم وسول الله على يده بين الجلد واللحم فدحس بها حتى توارت إلى الإبط ، وقال : « يا غلام ، هكذا فاسلخ » ثم مضى وصلى للناس ولم يتوضأ (٣) .

خامسًا : الرقابة على الأسواق لحماية المستهلكين من تسلط ذوي النفوذ والجاه :

- عن الزهري: أن عمر بن الخطاب استعمل عبد الله بن عتبة على السوق (٤).
- وعن عبد الله بن ساعدة الهذلي قال: رأيت عمر بن الخطاب يضرب التجار بدرته إذا اجتمعوا على الطعام بالسوق حتى يدخلوا سكك أسلم، ويقول: لا تقطعوا علينا سابلتنا (°).
- وعن ابن عمر قال : اشتریت إبلًا وارتجعتها إلى الحمي فلما سمنت قدمت

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن باب كراهة النخع ( ٢٨٠/٩ ) . فرسها فرسًا من باب ضرب : إذا كسرها . مصباح ( ٦٣٩/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن ، باب الذكاة بالحديد وبما يكون أخف على المذكي وما يستحب من حد الشفار ومواراته عن البهيمة ( ٢٨٠/٤ ) ، والزيلعي في نصب الراية ( ١٨٨/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في الطهارة ( ١٨٥ ) ، وابن ماجه في الذبائح ( ٣١٧٩ ) ، والبيهقي في السنن ( ٢٢/١ ) ، وابن عساكر في تاريخه ( ٢١٣/٣ ) . فدحس : أي دسها بين الجلد واللحم كما يفعل السلاخ .انتهى .النهاية ( ١٠٤/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أُخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٥٨/٥ ) ، وابن عبد البر في الاستيعاب ( ٦٤٩/٢ ) ، وابن حجر في الإصابة ( ٢٤٢/٣ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٦٠/٥ ) سابلتنا : السابلة : أبناء السبيل المختلفة في الطرقات. المختار من صحاح اللغة ( ٢٢٧ ) .

بها، فدخل عمر السوق فرأى إبلاً سمانًا فقال: لمن هذه الإبل ؟ قيل لعبد الله بن عمر، فجعل يقول: يا عبد الله بن عمر! بخ بخ ابن أمير المؤمنين! فجئت أسعى فقلت: مالك يا أمير المؤمنين؟ قال: ما هذه الإبل؟ قلت: إبل اشتريتها وبعثت بها إلى الحمى أبتغي ما يبتغي المسلمون، فقال: ارعوا إبل ابن أمير المؤمنين، اسقوا إبل ابن أمير المؤمنين، الفضل في ابن أمير المؤمنين، يا عبد الله بن عمر! اغد على رأس مالك، واجعل الفضل في بيت مال المسلمين (١).

• • •

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن باب ما جاء في الحمي ( ١٤٧/٦ ) .

الدائرة الثالثة دائرة الحكومة المحقوق الاقتصادية

# البَابُلُ كِخَامِسُ

#### حق حماية الملكية العامة (١)

إن الملكية العامة هي حق لكل مواطن في الدولة ، لذلك فإن حماية الملكية العامة والحب أساسي على الحكومة لتوفير الموارد اللازمة لإشباع الحاجات العامة وتحقيق سيادتها في الدولة من مهام الدفاع والنفقات العامة التي تستلزمها السياسة العامة للدولة .. إن الإطار العام الذي وضعته الشريعة الإسلامية لحماية حقوق المواطنين في الملكية العامة ، هو إطار مرن يخضع للتغير حسب تغير العصر ، وحسب تغير موارد الثروة الاقتصادية ، وحسب تغير الحاجات العامة .. وهكذا فإن الشريعة تتميز بالمرونة وبالسبق في كل حقوق الإنسان التي يتشدق بها البعض في عصرنا الحاضر ، متناسين أن الإسلام هو الذي صدع بكل قوانين الإصلاح في عصر كانت أوروبا فيه غارقة في عصور الظلام ، ولم تخرج من تلك الظلمات إلا بأنوار الإسلام الذي أشرقت شمسه على البشرية ، فأحرقت كل دواعي الجاهلية والديكتاتورية والانتهازية ، وعلمت الإنسان حقوقه وواجباته بطريقة ارتقت به إلى عنان السماء ، بعدما كان مقيدا بالأغلال والأوهام . فلم يكن هناك حقوق في الملكية العامة ، لأنه لم يكن مقيدا بالأغلال والأوهام . فلم يكن هناك حقوق في الملكية العامة ، لأنه لم يكن هناك ملكية عامة أساسًا حيث الملكية كانت للحكام والأمراء .

ونعرض فيما يلى نماذج من حق حماية الملكية العامة التي حصل عليها المواطن في أمة الإسلام منذ قرن ونصف من الزمان :

أولاً: فرضت الشريعة أشد أنواع العقوبات على من يعتدى على الملكية العامة وينهبها ، لأنها ملك للأمة ومظهر من مظاهر سيادتها :

- عن أنس: أن نفرًا من عكل قدموا على النبي عَلَيْكُ فاجتووا المدينة ، فأمرهم النبي عَلَيْكُ فاجتووا المدينة ، فأمرهم النبي عَلَيْكُ أن يأتوا إبل الصدقة فيشربوا من أبوالها وألبانها ، ففعلوا ، فقتلوا راعيها ، (١) ينظر في ذلك : محمد الطاهر بن عاشور : أصول النظام الإسلامي . عبد الكريم زيدان : أصول الدعوة . يوسف القرضاوي : دور القيم والأخلاق في الاقتصاد الإسلامي . ياسر أبو شبانة : النظام الدولي

واستاقوها ، فبعث النبي ﷺ في طلبهم ، قال : فأتي بهم ، فقطع أيديهم وأرجلهم ، وسمر أعينهم ، ولم يحسمهم ، وتركهم حتى ماتوا ، فأنزل الله ﷺ : ﴿ إِنَّمَا جَزَاؤًا الَّذِينَ يُكَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَمُ ﴾ [المائدة : ٣٣] (١) .

- وعن سهل بن معاذ بن أنس الجهني ، عن أبيه قال : غزوت مع نبي الله ﷺ غزوة كذا وكذا ، فضيق الناس المنازل ، وقطعوا الطريق ، فبعث نبي الله ﷺ مناديًا ينادي في الناس : ﴿ أَن مِن ضيق منزلًا ، أو قطع طريقًا ؛ فلا جهاد ﴾ (٢) .

ثانيًا: حرمت الشريعة قطع الأشجار بدون ضرورة، لأنها مصدر رزق لكثير من الناس، ووسيلة أساسية لحماية البيئة والحفاظ على صحة المواطنين ومن صور ذلك ما روي:

- عن عروة قال: قال رسول الله عَلَيْتُهِ: « إن الذين يقطعون السدر يصوبون في النار على رؤوسهم صبًا » (٣) .

- وعن حسان بن إبراهيم قال: سألت هشام بن عروة عن قطع السدر، وهو مستند إلى قصر عروة ، فقال: أترى هذه الأبواب والمصاريع إنما هي من سدر عروة - كان عروة يقطعه من أرضه، وقال: لا بأس به. زاد حميد: فقال: هي يا عراقي ، جئتني ببدعة ؟ قال: قلت: إنما البدعة من قبلكم ، سمعت من يقول بمكة: لعن رسول الله علية من قطع السدر (٤).

ثالثًا : وضعت الشريعة حرمًا آمنًا للملكية العامة ، وقوانينًا عادلة للحفاظ عليها كمصدر ثروة للأمة فقد روي :

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في تحريم الدم ، باب تأويل قول الله عَلَىٰ : ﴿ إِنَّمَا جَزَّتُواْ الَّذِينَ يُمَارِبُونَ اللّهَ وَرَسُولَمُ وَرَسُولَمُ وَلَا اللّهَ عَلَىٰ جَارَةُ اللّهِ عَلَىٰ اللّهَ وَرَسُولَمُ عَن خِلَافٍ أَوْ يُنفَوّا مِن اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَّا عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلْمُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الجهاد ، باب ما يؤمر من انضمام العسكر وسعته ( ٢٦٢٩ ) ، وأحمد في مسنده ( ٤٤٠/٣ ) ، والبيهقي في السنن ، باب ما يؤمر به من انضمام ( ١٥٢/٩ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب ما جاء في قطع السدرة ( ١٤٠/٦ ) ، والطبراني في الأوسط ( ٣٧٩/٥ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيمن قطع السدر ، وقال : رواه الطبراني في الأوسط ورجاله كلهم ثقات (١١٥/٨ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب قطع السدر ( ٥٠٨٠ ) .

- عن ابن عمر قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « حريم النخلة : مد جريدها » (١) .
- وعن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « حريم البئر أربعون ذراعًا من حواليها كلها ؛ لأعطان الإبل ، والغنم ، وابن السبيل أول شارب ، ولا يمنع فضل ماء ليمنع به الكلأ » (٢) .
- وعن جابر بن عبد الله ، أن رسول الله ﷺ قال : « لا يخبط ، ولا يعضد حمى رسول الله ﷺ ؛ ولكن يهش هشًا رفيقًا » (٣) .
- وعن عبد الرحمن بن حسن بن القاسم الأزرقي ، عن أبيه ، عن علقمة بن نضلة ، أن أبا سفيان بن حرب قام بفناء داره فضرب برجله ، وقال : سنام الأرض ، إن لها أسنامًا ؛ زعم ابن فرقد الأسلمي أني لا أعرف حقي من حقه ، لي بياض المروة وله سوادها ، ولي ما بين كذا إلى كذا ، فبلغ ذلك عمر بن الخطاب شخه فقال : ليس لأحد إلا ما أحاطت عليه جدرانه (٤) .
- وعن أبي سعيد الخدري قال : قال رسول اللَّه ﷺ : ( من أخرج أذًى من السجد ؛ بنى اللَّه له بيتًا في الجنة » (°)
- وعن حنش الخزاعي قال: رأيت عمر بن الخطاب شادًا حقوه بعقال وهو يمارس شيئًا من إبل الصدقة قال منصور: حفظي أنه كان يبيعها فيمن يزيد كلما باع بعيرًا منها شد حقوه بعقاله ثم تصدق بها يعنى بتلك العقال (٦).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في الأحكام ( ٢٤٨٩ ) والطبراني في الكبير ( ٤٥٣/١٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٩٤/٢) ) ، والبيهقي في السنن ، باب ما جاء في حريم الآبار ( ١٥٥/٦ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، فضل الماء وحريم البئر ( ١٢٥/٤ ) وقال : رواه أحمد وفيه رجل لم يسم وبقية رجاله ثقات ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٣٨٩/٤ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في المناسك ، باب في تحريم المدينة ( ٢٠٣٩ ) والبيهقي في السنن ، باب كراهية قطع الشجر بكل موضع حماه النبي علي ( ٢٠٠/٥ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الشافعي في مسنده ( ٣٨٢/١ ) ، وأبو يعلى في مسنده ( ٨٤/١ ) ، والبيهقي في السنن ، باب ما يكون إحياء وما يرجى فيه من الأجر ( ١٤٨/٦ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه كتاب المساجد باب تطهير المساجد وتطيبها (٧٥٧)، وقال في الزوائد : إسناده فيه انقطاع ولين ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١٢٣/١ ) وقال : رواه ابن ماجه وفي إسناده احتمال للتحسين .

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٠٩/٣ ) ، والبيهةي في السنن الكبرى ، باب لا يسع الولاة تركه لأهل الأموال ( ٤/٧ ) .

رابعًا : أباحت الشريعة حرمًا آمنًا للملكية العامة للمساهمة في سد احتياجات الفقراء والمساكين ( إشباع الحاجات العامة » ومن ذلك ما روي :

- عن أبي هريرة ره أن رسول الله قال: ﴿ لا يمنع فضل الماء ليمنع به الكلا ﴾ (١) .
- وعن سمرة ، أن رسول الله على كان يقول : « لا يقطع طريق ولا يمنع فضل ماء ، ولابن السبيل عارية الدلو والرشاء والحوض إن لم تكن له أداة تغنيه ، ويخلي بينه وبين الركية يستسقى ، ولا يمنع المحفر إذا ترك الحافر خمسة وعشرين ذراعًا عطنًا للماشيه » (٢) .
- وعن مكحول رفعه قال : « أيما شجرة أظلت على قوم ؛ فصاحبه بالخيار : من قطع ما أظل ، أو أكل ثمرها »  $(^{7})$  .
- وعن عبادة بن الصامت ، أن رسول اللَّه ﷺ قضى في شرب النخل من السيل: أن الأعلى فالأعلى يشرب قبل الأسفل ، ويترك الماء إلى الكعبين ، ثم يرسل الماء إلى الأسفل الذي يليه ، وكذلك حتى تنقضي الحوائط أو يفنى الماء (٤٠) .
- وعن عمرو بن عمير بن هني مولى عمر بن الخطاب ، عن جده : أن أبا بكر الصديق لم يحم من الأرض إلا النقيع ، وقال : رأيت رسول الله عليه حماه ، وكان يحميه للخيل التي يغزي عليها وكانت إبل الصدقة إذا أخذت عجافًا أرسل بها إلى الربذة وما والاها ترعى هنالك ولا يحمي لها شيعًا ويأمر أهل المياه لا يمنعون من ورد عليهم يشرب معهم ويرعى عليهم ، فلما كان عمر بن الخطاب وكثر الناس وبعث البعوث إلى الشام وإلى مصر وإلى العراق حمى الربذة واستعملني على الربذة (°).

خامسًا : إن حق الانتفاع بالملكية العامة ليس قاصرًا على الأجيال الحاضرة ، بل تشترك أجيال المستقبل في هذا الحق أيضًا ، ويدل على ذلك ما روي :

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب المساقاة ، باب ما يكره من الاحتيال في البيوع ولا يمنع فضل الماء ليمنع به فضل الكلأ ( ٣٣٥٣ ) ، ومسلم في صحيحه كتاب المساقاة ، باب تحريم فضل بيع الماء الذي يكون بالفلاة ويحتاج إليه لرعي الكلأ وتحريم منع بذله وتحريم بيع ضراب الفحل ( ١٥٦٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٦٠/٧ ) . (٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٩٩/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرَجه ابن ماجّه كتاب الرّهون ، باب الشرب من الأدوية (٣٤٨٣) وقال في الزواَئد : في إسناده إسحاق بن يحيى وأبو بكر الشيباني في الآحاد والمثاني ( ٢١٥/٤ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ١١/٥ ) . النقيع : موضع قرب المدينة كان لرسول الله ﷺ حمّا لخيله . معجم البلدان ( ٣١٢/٨ ) .

- عن يزيد بن أبي حبيب قال: كتب عمر إلى سعد حين افتتح العراق: أما بعد فقد بلغني كتابك تذكر أن الناس سألوك تقسم بينهم مغانمهم وما أفاء الله عليهم ، فإذا جاءك كتابي هذا فانظر ما أجلب الناس عليك إلى العسكر من كراع أو مال ، فاقسمه بين من حضر من المسلمين ، واترك الأرضين والأنهار لعمالهما ، فيكون ذلك في اغتباط المسلمين ، فإنك أن قسمتها بين من حضر لم يكن لمن بعدهم شيء (١) .

- وعن محمد بن جعفر قال: أخبرني زيد، عن أبيه، أنه سمع عمر بن الخطاب على يقول: أما والذي نفسي بيده، لولا أن أترك آخر الناس ببانًا ليس لهم شيء ؟ ما فتحت على قرية إلا قسمتها كما قسم النبي على خيبر، ولكني أتركها خزانةً لهم يقتسمونها (٢).

سادسًا : إن الملكية العامة لا يحق لأحد أن يتملكها ، بل هي حق لكل مواطني الدولة وخاصة المحتاجين منهم ، وهي درع الأمة لمواجهة النفقات العامة ، وأهمها نفقات الجهاد لإعلاء كلمة الحق والحفاظ على كيان الأمة فقد روي :

- عن ثابت بن سعيد بن أبيض بن حمال ، عن أبيه سعيد ، عن أبيه أبيض بن حمال ، أنه استقطع الملح الذي يقال له : ملح سد مأرب ، فأقطعه له ، ثم إن الأقرع بن حابس التميمي أتى رسول الله عليه فقال : يا رسول الله ، إني قد وردت الملح في الجاهلية وهو بأرض ليس بها ماء ، ومن ورده أخذه ، وهو مثل الماء العد ، فاستقال رسول الله عليه أي أيض بن حمال في قطيعته في الملح ، فقال : قد أقلتك منه على أن تجعله مني صدقة ، وهو مثل الماء العد من ورده أخذه » قال فرج : وهو اليوم على ذلك ؛ من ورده أخذه ، قال : فقطع له النبي أرضًا ونخلًا بالجوف ؛ جوف مراد مكانه حين أقاله منه (٣) .

- وعن زيد بن أسلم عن أبيه أن عمر بن الخطاب السلمين ، واتق دعوة المظلوم فإن على الحمى فقال : يا هني اضمم جناحك عن المسلمين ، واتق دعوة المظلوم فإن دعوة المظلوم مستجابة ، وأدخل رب الصريمة ورب الغنيمة ، وإياي ونعم ابن عوف ونعم ابن عفان ، فإنهما إن تهلك ماشيتهما يرجعا إلى نخل وزرع وإن

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن ، باب لا تباع جيفة ( ١٣٤/٩ ) ، والخطيب البغدادي في تاريخه ( ٩/١ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب المغازي ، باب غزوة خيبر ( ٤٢٣٥ ) ، وأبو داود في الخراج والإمارة والفيء ، باب ما جاء في حكم أرض خيبر ( ٣٠٠٤ ) ، والبيهقي في السنن ( ٣١٧/٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبن ماجه في الأحكَّام ، باب إقطاع الأنهار والعيون ( ٣٤٧٥ ) .

رب الصريمة ورب الغنيمة إن تهلك ماشيتهما يأتني ببنيه ، فيقول : يا أمير المؤمنين أفتاركهم أنا لا أبا لك فالماء والكلأ أيسر علي من الذهب والورق ، وايم الله إنهم ليرون أني قد ظلمتهم ، إنها لبلادهم فقاتلوا عليها في الجاهلية وأسلموا عليها في الإسلام ، والذي نفسي بيده لولا المال الذي أحمل عليه في سبيل الله ما حميت عليهم من بلادهم شبرًا (١) .

- وعن مطرف عن بعض أصحابه قال: اشترى طلحة بن عبيد الله أرضًا من نشاستج (٢) بني طلحة ، فأتى عمر بن الخطاب فذكر ذلك له ، فقال عمر: ممن اشتريتها ؟ قال: اشتريتها من أهل الكوفة ، من أهل القادسية فقال طلحة: وكيف اشتريتها من أهل القادسية كلهم ؟ قال إنك لم تصنع شيئًا إنما هي فيء (٣).

- وعن سفيان بن عبد الله ، أن عمر بن الخطاب بعثه مصدقًا ، فكان يعد على الناس بالسخل فقالوا : أتعد علينا بالسخل ولا تأخذ منه شيقًا ، فلما قدم على عمر ابن الخطاب ذكر له ذلك فقال عمر : نعم ؟ تعد عليهم بالسخلة يحملها الراعي ولا تأخذها ، ولا تأخذ الأكولة ، ولا الربي ولا الماخض ، ولا فحل الغنم ، وتأخذ : الجذعة ، والثنية ؟ وذلك عدل بين غذاء الغنم وخياره (1)

وعن ابن عباس قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿ المسلمون شركاء في ثلاث : في الماء ، والكلا ، والنار ، وثمنه حرام ﴾ (٥) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الجهاد والسير ، باب قول النبي ﷺ لليهود : أسلموا تسلموا (٢٨٩٤) ، والبيهقي (٢٨٩٤) ، والبيهقي في مسنده (٢٨٩٠) ، والبيهقي في السنن (٢٤٦/٦) .

<sup>(</sup>٢) نشاستج هكذا في معجم ياقوت ( نشاستج ضيعة أو نهر بالكوفة كانت لطلحة بن عبيد الله اشتراها من أهل الكوفة المقيمين بالحجاز ) . (٣) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (٢/٥٥٤).

<sup>(</sup>٤) أُخَرِجه مالك في الموطأ كتاب الزكاة ( ٦٠٠ ) ، والشافعي في مسنده ( ٩٠/١ ) ، عبد الرزاق في مسنده ( ٨٨/٨ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه في البيوع ، باب المسلمون شركاء في ثلاث (٢٤٧٢) ، وأبو داود في البيوع ، باب في منع الماء ( ٣٤٧٧ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٦٤/٥ ) .

Solve .



# 

الدائرة الثالثة 🗌 —

دائرة الحكومة

الجزء الثاني : الحقوق الاقتصادية

وتضم خمسة أبواب:

الْبَابُ الْازْلُ ؛ العدالة في توزيع الثروات.

الْبَابُ الثَّانِيٰ: حق التملك والتصرف.

الْبَائِلَالِتُ : أهمية توفير فرص العمل والتنمية الاقتصادية .

الْبَالُلَابُ لَرَابُ : الرقابة على الأسواق لحماية المستهلكين.

الْبَالِلَكَامِسُ: حماية الملكية العامة.





دائرة الحكومة

#### الجزء الثالث

#### الحقوق الاجتماعية

إن الحقوق الاجتماعية التي فرضتها الشريعة على الحكومة تجاه المواطنين ، تعتبر من القوانين الحضارية التي أشعت بأنوارها وأفكارها على البشرية في عصور كانت تعيش فيها الدول الأوروبية في ظلمات الجاهلية ، فامتددت الحضارة الإسلامية عبادئها السامية وقيمها الغالية .

وإذا كانت بعض الدول في عصرنا الحاضر تنيه بما حققته لمواطنيها من حقوق اجتماعية ، فإننا نعرض سبق المنهج الإسلامي في هذا المجال ، سبقًا لا يمكن معه المقارنة بينه وبين أي قوانين عصرية .. فالإسلام في تشريعاته يحقق تلك التوازنات التي تعجز أمامها كل الحضارات ، حيث تقوم التشريعات على توجيهات إلهية نورانية ، تشمل النواحي المعنوية والمادية وتحقق الإيجابية في المجتمعات الإسلامية التي تتفاعل قلبًا وقالبًا مع تلك التوجيهات ، أما إذا انحرفت وانشغلت عنها فلا عجب أن تذهب للبحث عن حقوقها من خلال القوانين الغربية ، وهذا ما أدى بالأمة الإسلامية إلى ضياع الهوية ومعالم الشخصية ؛ لأنهم طلبوا العزة بعيدًا عن مواردها العذبة الأصلية ، فضاعوا وضلوا ، حيث العزة الحقيقية في مبادئ الحق تبارك وتعالى : ﴿ الدِّينَ يَنَّخِذُونَ الْكَفِرِينَ أَوْلِيَانَة مِن دُونِ المُؤْمِنِينَ ﴾ [الساء: ١٣٩] .

فالحقوق الاجتماعية وغيرها من الحقوق التي فرضتها الشريعة ترتكز على دعائم أساسية من قول الحق على منها: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَّةٌ يُدَّعُونَ إِلَى الْمَيْرِ ﴾ [آل عمران: ١٠٤]. إن تلك الآية وغيرها هي الأمان الحقيقي للمجتمعات الإسلامية، وهي الحقوق التي ليس بعدها حقوق إذا التزم بها كل من الحاكم والمحكوم، لأنها دعائم الحق المتينة، ومنها تتشعب فروع كثيرة، وهذا ما سوف نعرفه من المنهاج التطبيقي للرسول الأمين عملية وهو يعيش القرآن الكريم منها مجاعمليا يحقق للأمة كل معاني العزة والرفاهية (١).

<sup>(</sup>١) ينظر : يوسف القرضاوي : الخصائص العامة للإسلام . محمد فرج سليم : التكافل الاجتماعي . حسن أيوب : السلوك الاجتماعي في الإسلام . عبد الرحمن الميداني : الأخلاق الإسلامية وأسسها . محمد عبد الله الخطيب : خصائص المجتمع المسلم .

الدائرة الثالثة دائرة الحكومة الحقوق الاجتماعية

# الْبَابُ الْأَوْلُ

# حق الرعاية الاجتماعية والضمان الاجتماعي (١)

إن ذلك الحق من الحقوق الأساسية لكل مواطن في الدولة الإسلامية ، سواء كان مسلمًا أم ذميًّا ، وهذا الحق عبر عنه رجال الفقه الإسلامي تحت مفهوم « حد الكفاية » وهو واجب أساسي على الحكومة أن تحققه . وننقل هنا قول ابن تيمية في « السياسة الشرعية » : والذي على ولي الأمر أن يأخذ المال من حله ، ويضعه في حقه ، ولا يمنعه من مستحقه » . وقد استمد ابن تيمية تلك القاعدة الفقهية من الدستور الإسلامي ﴿ مَّا أَنَاتُهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ القَرْئ فَلِلَهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي القَرْئ وَلَيْتَكَىٰ وَالْمَسُلِكِينِ وَابِنِ السَّبِيلِ كَن لَا يكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيلَةِ مِنكُمُ وَمَا عَائكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانْنَهُوا وَانَّقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْمِقابِ ﴾ [الحدر: ٧]

وقوله تعالى ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِّ قُلْ فِيهِمَاۤ إِنْمُ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِنْهُهُمَاۤ أَكْبَرُ مِن نَفْهِهِمُ ۗ وَيَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْمَغُو ۗ ﴾ [البغرة: ٢١٩] .

والعفو هنا ما زاد عن الحاجة ، بمعنى ما زاد عن حد الكفاية ، وهذا الدستور هو ما عبر عنه الإمام الشافعي في عبارة فقهية دقيقة مشهورة عنه بقوله : « إن للفقراء أحقية استحقاق في المال ، حتى صار بمنزلة المال المشترك بين صاحبه وبين الفقير » .

وفي منهج الخلفاء الراشدين ما يبرهن تلك الحقوق للمواطنين على الحكومة برهانًا قاطعًا .. ونذكر هنا قول سيدنا عمر بن الخطاب شخ عندما تولى خلافة الأمة الإسلامية : « إني حريص على ألا أدع حاجة إلا سددتها ، ما اتسع بعضنا لبعض ، فإذا عجزنا تآسينا في عيشنا حتى نستوي من الكفاف » .

إن دستور الإسلام في توجيه الحكام إلى حقوق المواطنين في الضمان الاجتماعي والرعاية الاجتماعية الاجتماعية الاجتماعية الاجتماعية المؤكد حضارة ذلك الدين القيم ، ورحمته بالإنسانية جمعاء ، وسبقه لجميع الحضارات في ميدان حقوق الإنسان .

وتتمثل مظاهر حق الرعاية الاجتماعية للفرد المفروضة على أولي الأمر فيما يلي :

# الحق الأول : حق المحتاجين في إشباع الحاجات الأساسية ( مفهوم حد الكفاية)

بعد أن تشرف على جباية الأموال أن تخصص بيتًا تسميه : البيت المالي للتكافل، ثم تقوم بواجب التوزيع على من يشملهم نظام التكافل وهم : الأيتام واللقطاء ، وأصحاب العاهات ، والشواذ والمنحرفون ، والمطلقات ، والأرامل ، والشيوخ والعجزة ، والمنكوبون وإذا تساهلت الدولة في حقهم ، وانحرفت عن تحقيق التكافل لهم فالله على سيحاسبها حسابًا عسيرًا يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون .

أما فيما يتعلق بفريضة الزكاة فيجب على الدولة أن تصرفها على الأصناف الثمانية الذين ورد ذكرهم في القرآن الكريم وهم : ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَالْمَسَكِينِ وَالْمَسْكِينِ وَالْمَا وَالْمُولَفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْفَنرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللّهِ وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَكَ مَن اللّهِ وَاللّهُ عَلِيمٌ ﴾ [التوبة: ٢٠] .

- ١ فالفقير : هو الذي يملك أقل من نصاب الزكاة .
  - ٢ والمسكين : هو الذي لا يملك شيقًا .
- ٣ والعامل عليها : هو الذي نصبه الحاكم لجباية الزكاة والعشور .
- ٤ والمؤلفة قلوبهم: فهم أقسام: منهم من يعطى لما يرجى من تثبيت إيمانه، وحسن إسلامه بالعطاء، ومنهم من يعطى لما يرجى من إسلام نظرائه من الكفار، فيكون العطاء سببًا لإنقاذهم من النار، فعنه ﷺ قال: « إني لأعطى الرجل وغيره أحب إلى منه خشية أن يكبه الله على وجهه في نار جهنم» (١).
- وفي الرقاب: وهم الأرقاء الذين يتفقون مع أسيادهم على شيء من المال يقدم لهم ، فيعطون من الزكاة ما يساعدهم على تحريرهم من الرق .
  - ٦ والغارم : وهو الذي عليه دين استدانه لضرورة على وجه مشروع .
- ٧ وفي سبيل الله : المراد بذلك المجاهدون لإعلاء كلمة الله ، فيعطون من
   الزكاة على قدر كفايتهم ، وإعداد عدتهم .
- ۸ وابن السبيل : هو الغريب عن بلده المنقطع عن ماله ، فيعطى من الزكاة
   بقدر حاجته .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب بدء الوحي ( ١٨/١ ) .

وبما أن الزكاة عبادة مالية ، فيجب أن تصرف إلى من يؤمن بها ويعتقد فريضتها ، لهذا اشترط أن تعطى لهؤلاء المذكورين إن كانوا مسلمين .

أما فيما يتعلق بالموارد غير الزكاة فعلى الدولة أن تصرفها على من تشاء بشرط أن يكونوا مستحقين .

أما المستوطنون في البلاد الإسلامية من غير المسلمين – إن كانوا مستحقين للتكافل – فعلى الدولة أن تؤمن لهم نفقاتهم من خزانة الدولة العامة ، لأن كفالة الإسلام وعدالته الاجتماعية يجب أن تشمل الجميع دون التفريق بين جنس وجنس ، أو دين ودين .

- وليس أدل على هذا حين مر عمر فله بشيخ كبير يسأل الناس ، فاسترعى ذلك انتباهه ، فسأله ما أنت يا شيخ ؟ قال : ذمي ( وكان يهوديًا ) يسأل الجزية والصدقة ، فقال له عمر : ما أنصفناك أكلنا شيبتك ، ثم نضيعك في هرمك ؟ ثم أخذه إلى بيته ، فأعطاه ما وجده ، وأرسل إلى خازن بيت المال يقول : انظر إلى هذا وضربائه (أي أمثاله ) فافرض لهم من بيت المال ما يكفيهم وعيالهم ، إنما الصدقات للفقراء والمساكين وهذا من مساكين أهل الكتاب (١) .

ومر – وهو في طريقه إلى الشام – بقوم مجذومين من النصارى ، فأمر بأن ينفق عليهم من بيت المال ، وبأن يجعل لكل واحد منهم من يخدمه ويقوم على شئونه (٢) .

- وعن مجاهد قال : قام أبو بكر خطيبًا فقال : أبشروا ؛ فإني أرجو أن يتم اللّه هذا الأمر حتى تشبعوا من الزيت والخبز (٣) .

- قال ﷺ : « يا أيها الناس ، من ولي منكم عملًا فحجب بابه عن ذي حاجة المسلم حجبه الله أن يلج باب الجنة ، ومن كانت الدنيا نهمته حرم الله عليه جواري ؛ فإني بعثت بخراب الدنيا ولم أبعث بعمارتها » (<sup>3)</sup> .

قال الصنعاني في سبل السلام ( ١٢٤/٤ ) : « والحديث دليل على أنه يجب على من ولي أمرًا من أمور عباد الله أن لا يحتجب عنهم وأن يسهل الحجاب ليصل إليه ذو الحاجة ، وقوله : « احتجب الله عنه » كناية عن منعه له من فضله وعطائه ورحمته .

<sup>(</sup>١) الخراج لأبي يوسف (١٢٦) . (٢) فتوح البلدان للبلاذري (١٣٦) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٩٣/٧ ) ، وهناد في الزهد ( ٣٩٤/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أورده الهيثمي في الزوائد ( ٢١١/٢١٠/٥ ) وقال : رواه الطبراني عن شيخه جبرون بن عيسى عن يحيى بن سليمان الجفري ولم أعرفها وبقية رجاله رجال الصحيح .

- وعن أم صبية خولة بنت قيس قالت: كنا نكون في عهد النبي على وأبي بكر وصدرًا من خلافة عمر في المسجد نسوة قد تخاللن الرجال وربما غزلن، وربما عالج بعضنا في الحنوص، فقال عمر: لأردنكن حرائر، فأخرجنا منه إلا أنا كنا نشهد الصلوات في الوقت، وكان عمر يخرج إذا صلى العشاء الآخرة فيطوف بدرته على من في المسجد فينظر إليه ويعرف وجوههم ويتفقدهم ويسألهم هل أصابوا عشاء وإلا خرج بهم فعشاهم (١).

- وعن أبي غديرة عبد الرحمن بن خصفة الضبى قال : وفدنا إلى عمر بن الخطاب في وفد بني ضبة فقضوا حوائجهم غيري ، فمر بي عمر ، فوثبت فإذا أنا خلف عمر على راحلته ، فقال : من الرجل ؟ قلت : ضبي ، قال : خشن ؟ قلت : على العدو يا أمير المؤمنين ، قال : وعلى الصديق ، فقال : هات حاجتك ، فقضى حاجتى ثم قال : فرغ لنا ظهر راحلتنا (٢) .

- وعن أسلم قال : كتب عمر بن الخطاب في عام الرمادة إلى عمرو بن العاص : من عبد الله عمر أمير المؤمنين إلى العاصي بن العاصي ، إنك لعمري ما تبالي إذا سمنت ومن قبلك أن أعجف أنا ومن قبلي ، فيا غوثاه ! فكتب عمرو : السلام أما بعد لبيك لبيك لبيك ! عير أولها عندك وآخرها عندي مع أني أرجو أن أجد سبيلاً أن أحمل في البحر ، فلما قدم أول عير دعا الزبير فقال : اخرج في أول هذه العير فاستقبل بها نجدًا فاحمل إلى أهل كل بيت قدرت أن تحملهم إلي ، ومن لم تستطع حمله فمره لكل أهل بيت ببعير بما عليه ، ومرهم فليلبسوا كساءين ولينحروا البعير ، فليجملوا شحمه وليقددوا لحمه وليجلدوا جلده ، ثم ليأخذوا كبة من قديد وكبة من فليجملوا شحمه وليقددوا لحمه وليجلدوا جلده ، ثم ليأخذوا كبة من قديد وكبة من عرج ، فقال : أما والله لا تجد مثلها حتى تخرج من الدنيا ، ثم دعا آخر – أظنه طلحة – فأبي ، ثم دعا أبا عبيدة بن الجراح فخرج في ذلك ، فلما رجع بعث إليه بألف دينار ، فقال أبو عبيدة : إني لم أعمل لك يا ابن الخطاب ! إنما عملت لله ولست آخذ في ذلك ، فأبي علينا رسول الله على الها فكرهنا ذلك ، فأبي علينا رسول الله على الها فكرهنا ذلك ، فأبي علينا رسول الله على الها الرجل واستعن بها على

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ۲۹۰/۸ ) . الخوص : في حديث تميم الداري ( ففقدوا جامًا من فضة مخوصًا بذهب ) أي عليه صفائح الذهب مثل خوص النخل ، وهو ورقة . انتهي .النهاية (۸۷/۲ ) . (۲) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ۱٦٦/٦ ) .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_ ٩٠٥

دينك ودنياك ، فقبلها أبو عبيدة (١) .

#### الحق الثاني : حق اليتامي واللقطاء في الرعاية

اهتم الإسلام بشأن اليتيم الاهتمام البالغ من ناحية تربيته ، ومعاملته ، وضمان معيشته حتى ينشأ عضوًا في المجتمع ينهض بواجباته ، ويقوم بمسئولياته ويؤدي ما له وما عليه على أحسن وجه وأنبل معنى .

فمن اهتمام القرآن الكريم بشأن اليتيم عدم قهره ، والغض من شأنه ، والحط من كرامته قال تعالى : ﴿ فَأَمَّا ٱلْمَيْتِمَ فَلَا نَقْهَرْ ﴾ [الضحى: ٩] ، وقال جل شأنه : ﴿ أَرَمَيْتَ اللَّذِى يُكَذِّبُ بِاللِّينِ ۞ فَذَلِكَ ٱلَّذِى يَكُعُ ٱلْمَيْتِ ﴾ [الماعون: ١، ٢] .

ومن اهتمامه باليتيم: أمره سبحانه بالمحافظة على أموال اليتامى ، وعدم الاقتراب منها إلا بالتي هي أحسن ، قال تعالى : ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إِلَّا فِالَتِي هِيَ اَحْسَنُ ﴾ [الأنعام: ١٥٢] ، واعتبر أن من يأكل أموال اليتامى ظلمًا إنما يأكل في بطنه نارًا ، قال تعالى : ﴿ إِنَّ النِّينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ الْيَتَنَكَىٰ خُللُمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمَ نَارًا وَسَاءً أَن يردوا إلى نَارًا وَسَيْعِلُ ﴾ [الساء: ١٠] . وأمر القرآن الكريم الأوصياء أن يردوا إلى اليتامى أموالهم إن رأوهم قادرين على تنميتها وحفظها ، قال تعالى : ﴿ وَإِنْكُوا الْيَنْكُنَ فَإِنْ ءَانَسَتُم يَتَهُم رُشُكًا فَادَفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمْوَاكُمْم ﴾ [الساء: ٦] .

ورعاية اليتيم وكفالته واجبة في الأصل على ذوي الأرحام والأقرباء ، وأما الدولة فإنها لا تلجأ إلى الرعاية إلا عند الحاجة . ويجب على المسلمين افتتاح الدور لرعاية الأيتام ، لتشرف المؤسسات الإسلامية على تربيتهم والإنفاق عليهم ، ويكون ذلك أبعد لهم عن التشرد والضياع والإهمال .

وكما أن رعاية اليتيم قد أوجبها الإسلام ، فإن رعاية اللقطاء هي أيضًا واجبة ، واللقيط في الشرع : هو المولود الذي لا يعرف له أب ولا أم ، ويجب على من رآه أن يلتقطه إن علم أنه يهلك إن لم يأخذه ، ولاسيما إن كان في بثر أو صحراء أو مكان لا يمر به أحد . لما فيه من السعى لإحياء نفس ، وإغاثة لإنسان ، قال

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن خزيمة في صحيحه ( ١٩٧/٨ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٢٦٣/١ ) وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ، والبيهقي في السنن ، باب ما يكون للوالي الأعظم ووالي الإقليم من مال الله ، وما جاء في رزق القضاة وأجر سائر الولاة ( ١٥/٧ ) . أعجف : العجف : الهزال وبابه طرب فهو أعجف . وأعجفه : هزله . المختار ( ٣٢٨ ) .

تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّا آخْيَا أَلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٧] وفي التقاطه رحمة بالصغار ، وعلامة للإيمان ، والإسلام بتشريعه العادل الحكيم لم يأخذ اللقيط ـ إن كان ولد زنى ـ بجريرة أمه ، لأن المبدأ الذي سنه القرآن : ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَهُ وَزَرَ أَخْرَى ﴾ [الإسراء: ١٥] .

### ولقد جاءت السنة النبوية لتعبر بوضوح عن كل ذلك ومنها :

- عن ابن عمر قال : قال رسول الله عليه : « أنا فئة كل مسلم » (١) .
- وعن ابن عمر قال: بعثنا رسول اللَّه ﷺ في سرية ، فلما لقينا العدو انهزمنا في أول عادية ، فقدمنا المدينة في نفر ليلًا فاختفينا ثم قلنا: لو خرجنا إلى رسول اللَّه عَلَىٰ واعتذرنا إليه فخرجنا ، فلما لقيناه قلنا: نحن الفرارون يا رسول اللَّه قال: «بل أنتم العكارون وأنا فئتكم » قال أسود بن عامر: « وأنا فئة كل مسلم » (٢) .
- وعن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « إني أحرج عليكم حق الضعيفين : اليتيم ، والمرأة » (٣) .
- وعن جبير بن نفير ، عن أبي الدرداء قال : سمعت النبي ﷺ يقول : « ابغوني ضعفاء كم ؛ فإنما ترزقون وتنصرون بضعفائكم » (<sup>٤)</sup> .
- وعن عبد الله بن جعفر قال: بعث رسول الله على جيشًا استعمل عليهم زيد بن حارثة وقال: « فإن قتل زيد أو استشهد فأميركم جعفر ، فإن قتل أو استشهد فأميركم عبد الله بن رواحة » فلقوا العدو فأخذ الراية زيد فقاتل حتى قتل ، ثم أخذ الراية جعفر فقاتل حتى قتل ، ثم أخذ الراية جعفر فقاتل حتى قتل ، ثم أخذ الراية خالد بن الوليد ففتح الله عليه ، وأتى خبرهم النبي على اله فخرج إلى الناس

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٩٩/٢ ) ، والبيهقي في السنن ، باب من تولى متحرفًا لقتال أو متحيرًا إلى فئة ( ٧٦/٩ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٧١/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده (٢١٠/٢)، والبيهقي في شعب الإيمان (١/٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ١٣١/١ ) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ، ولم يخرجاه ، والبيهقي في السنن ، باب إنصاف القاضي في الحكم وما يجب عليه من العدل فيه لما في الظلم من عظيم الوزر ( ١٣٤/١٠ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في الجهاد ، باب ما جاء في الاستفتاح بصعاليك المسلمين ( ١٧٠٢ ) . وقال أبو عيسى : هذا حديث حسن صحيح ، وأبو داود في الجهاد ، باب في الانتصار برذل الخيل والضعفة (٢٥٩٤) ، والنسائي في الجهاد ، باب الاستنصار بالضعيف ( ٤٣٨٨ ) ، وأحمد في مسنده ( ١٧٣/١ ) .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_ ١١٥

فحمد الله وأثنى عليه وقال: « إن إخوانكم لقوا العدو ، وإن زيدًا أخذ الراية فقاتل حتى قتل حتى قتل أو استشهد ، ثم أخذ الراية بعده جعفر بن أبي طالب فقاتل حتى قتل أو استشهد ، ثم أخذ الراية عبد الله بن رواحة فقاتل حتى قتل أو استشهد ، ثم أخذ الراية سيف من سيوف الله خالد بن الوليد ففتح الله عليه ، فأمهل » ثم أمهل آل جعفر ثلاثًا أن يأتيهم ، ثم أتاهم فقال : « لا تبكوا على أخي بعد اليوم أو غد ، ادعوا لي البني أخي » قال : فجيء بنا كأنا أفرخ فقال : « ادعوا إلى الحلاق » فجيء بالحلاق النبي أخي » قال : « أما محمد فشبيه عمنا أبي طالب ، وأما عبد الله فشبيه خلقي وخلقي » ثم أخذ بيدي فأشالها فقال : « اللهم اخلف جعفرًا في أهله ، وبارك لعبد وخلقي » ثم أخذ بيدي فأشالها فقال : « اللهم اخلف جعفرًا في أهله ، وبارك لعبد الله في صفقة يمينه » قالها ثلاث مرار ، قال : فجاءت أمنا فذكرت له يتمنا وجعلت تفرح له ، فقال : « العيلة تخافين عليهم وأنا وليهم في الدنيا والآخرة » (١) .

- وعن مالك : أنهم بلغهم أن عمر بن الخطاب قال : اتجروا في أموال اليتامي لا تأكلها الزكاة (٢)

- وقال يحيى قال مالك عن ابن شهاب عن سنين أبي جميلة رجل من بنى سليم أنه وجد منبوذا في زمان عمر بن الخطاب قال فجئت به إلى عمر بن الخطاب فقال: ما حملك على أخذ هذه النسمة فقال: وجدتها ضائعة فأخذتها، فقال له عريفه يا أمير المؤمنين، إنه رجل صالح، فقال له عمر: أكذلك قال نعم فقال عمر بن الخطاب: اذهب فهو حرّ ولك ولاؤه وعلينا نفقته (٣).

#### الحق الثالث: حق الأطفال في الضمان الاجتماعي من الحكومة

لقد شدد الإسلام كثيرًا على وجوب تربية الأبناء والاهتمام بهم وتوفير كل الأجواء والمقومات التي تحقق لهم خير .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٠٤/١) والطبراني في الكبير ( ٢٠٥/١) ، والهيثمي في مجمع الزوائد، باب غزوة مؤته ( ٢٠٥/٦) ، وقال : رواه أحمد والطبراني ورجالهما رجال الصحيح . (٢) أخرجه مالك في الموطأ كتاب الأقضية ، بَاب زَكَاةِ أَمْوَالِ الْيَتَامَى وَالنَّجَارَةِ لَهُمْ فِيهَا ( ١٤٨٤) ، والطبراني في الأوسط ( ٢٦٤/٤) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٢٨/٤) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب زكاة أموال الأيتام ( ٢٧/٣) وقال : رواه الطبراني في الأوسط ، وأخبرني سيدي وشيخي إن إسناده صحيح (٣) أخرجه مالك في المرطأ كتاب الأقضية ، باب القضاء في المنبوذ ( ١٤٤٨) ، والبيهقي في السنن ، باب التقاط المنبوذ وأنه لا يجوز تركه ضائمًا ( ٢٠٢/٢) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ١٤/٩) .

وكما أن المسلم مطالب بالعمل على إنجاء نفسه من النار ، فهو كذلك مطالب يانقاذ أهله وأبنائه منها عملًا بقول الله جل شأنه : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فُوّا أَنفُسَكُو وَأَقْلِيكُو نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَتَهِكَةً غِلَاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم ٦] .

وقد ذكر النبي عليه أن نساء الرجل وأولاده أمانة في عقنه ، وأن الرجل والأولاد أمانة في عنق المرأة ، وكل مسئول عن أمانته ورعيته فقال : « كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته ، فالأمير الذي على الناس راع عليهم وهو مسئول عنهم ، والرجل راع على أهل بيته وهو مسئول عنهم ، وامرأة الرجل راعية على بيت بعلها وولدها وهي مسئولة عنه ، وعبد الرجل راع على مال سيده وهو مسئول عنه ، ألا فكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته » (١) . كما حث الإسلام على رعاية الأبناء والإحسان إليهم .

وجوب النفقة والرعاية المادية: إذ أن حرمان الأولاد والأهل عامة من النفقة ، إثم كبير ، وجرم عظيم ، قال عليه الله : « كفي بالمرء إثما أن يحبس عمن يملك قوته » (٢) وقد جعل الإسلام نفقة الرجل على بيته صدقة مقبولة ما دامت تتوفر فيها النية الخالصة لوجه الله .

قال بعض أهل العلم: يسهم للمرأة والصبى وهو قول الأوزاعى ، قال الأوزاعى : وأسهم النبي عَيِّلِيَّةٍ للصبيان بخيبر ، وأسهمت أثمة المسلمين لكل مولود ولد في أرض الحرب (٣) .

- عن ابن عمر قال: قدمت رفقة من التجار، فنزلوا المصلى، فقال عمر لعبد الرحمن بن عوف: هل لك أن نحرسهم الليلة من السرق ؟ فباتا يحرسانهم، ويصليان ما كتب الله لهما فسمع عمر بكاء صبى فتوجه نحوه، فقال لأمه: اتقي الله وأحسني إلى صبيك، ثم عاد إلى مكانه فسمع بكاءه، فعاد إلى أمه، فقال لها: مثل ذلك، ثم عاد إلى مكانه، فلما كان في آخر الليل سمع بكاءه، فأتى أمه،

<sup>(</sup>١) الحديث رواه البخاري بنحوه في كتاب : النكاح باب : ﴿ فُوَّا أَنْفُسَكُو وَأَقْلِيكُو نَارًا ﴾ ، ( ٢٥٧/٣ ) عن عبد الله بن عمر .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم كتاب : الزكاة باب : فضل النفقة على العيال عن عبد الله بن عمرو . شرح النووي (٢) رواه أبو داود كتاب الزكاة ( ١٣٢/٢ ) ، وابن حبان كتاب الرضاع وقال : صحيح عن عبد الله بن عمرو بن العاص فيه واللفظ المسلم .

<sup>(</sup>٣) ذكر ذلك الترمذي في تعليقه على الحديث رقم ( ١٥٥٦ ) في كتاب السير .

فقال: ويحك إنى لأراك أم سوء ، ما لي أرى ابنك لا يقر منذ الليلة ؟ قالت: يا عبد اللّه قد أبر متني منذ الليلة إني أريغه (١) عن الفطام فيأبى ، قال: ولم ؟ قالت: لأن عمر لا يفرض إلا للفطيم ، قال: وكم له ؟ قالت: كذا وكذا شهرًا ، قال: ويحك لا تعجليه ، فصلى الفجر وما يستبين الناس قراءته من غلبة البكاء ، فلما سلم قال: يا بؤسًا لعمر كم قتل من أولاد المسلمين ، ثم أمر مناديًا فنادى ألا لا تعجلوا صبيانكم عن الفطام ، فإنا نفرض لكل مولود في الإسلام وكتب بذلك إلى الآفاق: إنا نفرض لكل مولود في الإسلام وكتب بذلك إلى الآفاق:

#### الحق الرابع : حق المرَّضين للكوارث والنكبات والجوائح في الرعاية

إن التعاون والتكافل سمة المجتمع الإسلامي ؛ وقد حث اللَّه تعالى : المؤمنين على التعاون على الخير والتكافل فقال تعالى : ﴿ وَتَمَاوَنُواْ عَلَى ٱلْمِرْ وَالنَّقُوَىُ وَلَا نَعَاوُواْ عَلَى الْمِرْ وَالنَّقُونُ وَلَا نَعَاوُواْ عَلَى الْمِرْدِ وَالنَّدَة : ٢] .

وقد جاءت نصوص السنة النبوية مستفيضة في الدعوة إلى التعاون والتكافل:

- عن النعمان بن بشير قال: قال رسول الله ﷺ: « مثل المؤمنين في توادهم ، وتعاطفهم ؛ مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى » (٣) .

وهنا يصف النبي وحدة الجماعة المؤمنة ، وتماسك بنائهم في صورة رجل واحد .

وإذا كان الإسلام قد دعا إلى التعاون وحث على التكافل؛ فإن أشد الناس حاجة إلى المعونة والتكافل وأمثالهم ممن لا قيام لمعيشتهم إلا بمعونة غيرهم لهم مثل من تعرضوا للكوارث والنكبات ، أو فقد العائل ، ومن الأمثلة التي تحث على هذا الحق :

- عن مالك أنهم بلغهم أن عمر بن عبد العزيز قضى بوضع الجائحة ، قال مالك: وعلى ذلك الأمر عندنا . قال مالك: والجائحة التي توضع عن المشتري الثلث فصاعدًا ، ولا يكون ما دون ذلك جائحةً (٤) .

- وعن علي قال : الجائحة : الثلث فصاعدًا يطرح عن صاحبها وما كان دون

<sup>(</sup>١) ( أريغه : ثلاثي مزيد بحرف أي أديره عليه وأريده منه . انتهي .نهاية ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٠١/٣ ) ، وابن الجوزي في صفوة الصفوة ( ٢٨٢/١ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب البيوع ، باب في الرهن ( ٢٥٨٦ ) .

<sup>(</sup>٤) ذكره مالك في الموطأ كتاب الزكاة ، باب الجائحة في بيع الثمار والزرع ( ٦٢٨/٢ ) ( ١٢٨٧ ) .

ذلك فهو علة ، والجائحة المطروحة الريح والجراد والحريق (١) .

- وعن على قال: أيما قتيل بفلاة من الأرض فديته من بيت المال ، لكيلا يبطل دم في الإسلام ، وأيما قتيل وجد بين قريتين فهو على أسبقهما يعني أقربهما (٢) . الحق الخامس : حق الأسرى والرقيق في سعي الحكومة إلى فك أسرهم أو عتقهم :

إن الإسلام يرى في الحرية الشيء الذي يحقق معنى الحياة للإنسان فيها حياته الحقيقية ، وبفقدها يموت ، حتى ولو عاش يأكل ويشرب ويسعى في الأرض كما هو حال الدواب والأنعام ، لذا فقد حارب الإسلام الرق ودعا إلى إلغائه بالتدريج ، فأغلق كل المصادر والروافد التي تأتي بالمزيد من الأرقاء ولم يبق منها سوى الحرب المشروعة .. بل وحتى أرقاء هذه الحرب وأسراها شرع لهم الفداء سبيلًا لحريتهم . لقد رغب الإسلام المسلمين في عتق الأرقاء بأن جعله قُربة يتقربون بها إلى اللَّه ، فمن أعتق رقيقًا أعتق اللَّه بكل عضو منه عضوًا من أعضاء مُعْتِقِه من عذاب النار ، كما شرع الإسلام لتحرير الرق تشريعًا حيث جعل لتحررهم مصرفًا دائمًا من مصارف الصدقات وبيت المال العام ، قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَالْمَنْمِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُوَلِّفَةِ مُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْفَنْرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَابِّنِ السَّبِيلُّ فَريضَةً مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيثُم حَكِيثٌ ﴾ [النوبة: ٦٠] فهي فريضة واجبة فرضها الله ﷺ في القرآن الكريم بل لقد ذهب القرآن الكريم ، ليعلم المسلمين أن البر الحقيقي ليس في استقبال المشرق أو المغرب للدعاء والصلاة ولكنه في أمور وأعمال أكثر من ذلك ، من بينها تحرير الأرقاء بشرائهم من مالكيهم واعتاقهم من الاسترقاق ، قال تعالى : ﴿ لَّيْسَ ٱلْبَرَ أَن تُوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلِكِنَّ ٱلْبَرِّ مَنْ ءَامَنَ بَاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلَتِكَةِ وَالْكِنَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَمَانَى الْمَالَ عَلَى حُبِّمِهِ ذَوِى الْقُدْدِيْكِ وَالْيَتَكَنَى وَالْمَسَكِينَ وَأَبْنَ السَّبِيلِ وَالسَّآمِلِينَ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَى ٱلزَّكَوْةَ وَٱلْمُوفُوبَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَهَدُواْ وَالصَّابِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَالضَّرَّآءِ وَحِينَ ٱلبَأْسِ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوٓا ۖ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ ﴾ [البغرة: ١٧٧] .

ولقد جاءت السنة المطهرة لتوضح ذلك في أبهى صورة

- عن عبد اللَّه قال: لما كان يوم بدر قال رسول اللَّه عَلِيْتِهِ: « ما تقولون في

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ٢٦٣/٨ ) ( ١٥١٥٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٣٥/١٠ ) .

## هؤلاء الأسارى ؟ » ثم قال : « لا يقتلن أحد منهم إلا بفداء ، أو حصول عنق » (١٠ .

- وعن أبي الجويرية وعاصم بن كليب الجرمي : أن عمر بن عبد العزيز فدى رجلًا من المسلمين من حرم من أهل الحرب بمائة ألف (٢) .
- وعن عمر قال: لأن أستنقذ رجلًا من المسلمين من أيدي الكفار أحب إلي من
   جزيرة العرب (٣) .
- وعن ابن عباس قال: قال لي عمر حين طعن: اعلم أن كل أسير كان في أيدي المشركين من المسلمين ففكاكه من بيت مال المسلمين (1).
- وعن ابن عباس قال : كان رسول الله ﷺ إذا دخل رمضان ؛ أطلق كل أسير، وأعطى كل سائل (°).
- وعن الزهري قال: أعتق عمر كل مسلم من رقيق بيت المال وشرط عليهم أن يخدموا الخليفة بعدي ثلاث سنين ، وشرط لهم أن يصحبكم بمثل ما كنت أصحبكم به ، فابتاع الخيار خدمته من عثمان الثلاث سنين بغلامه أبي فروة (١)
- وعن نافع عن عبد الله : أن عمر بن الخطاب أعتق كل من صلى من سبي العرب ؛ فبت عتقهم ، وشرط عليهم : أنكم تخدمون الخليفة بعدي ثلاث سنوات ، وشرط لهم أنه يصحبكم بمثل ما كنت أصحبكم به ، فابتاع الخيار خدمته تلك الثلاث سنوات من عثمان بأبي فروة ، وخلى عثمان سبيل الخيار ، فانطلق فأتى عثمان (٧) .

#### الحق السادس: حق المطلقات والأرامل في الرعاية الخاصة من الحكومة

لاسيما إذا كانت كل منهن ضيقة اليد وذات عيال وأولاد . والرعاية لهن لا تقتصر على الناحية المادية ، بل ينبغي أن تشكل الناحية الخلقية والناحية النفسية على السواء ، لتشعر بكيانها وكرامتها . ورعاية المطلقة والأرملة من الناحية المادية يجب أن تشمل شيئين :

الأول: رعاية العدة . الثاني : رعاية ما بعد العدة .

<sup>(</sup>١) ابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٩٦/٦ ) . ( ٢) ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٩٦/٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٩٦/٦ ) . ﴿ ٤) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٩٧/٦ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الهيثمى في مجمع الزوائد ، باب فعل الخير والإكتار منه في رمضان ( ١٥٠/٣ ) ، وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٧٧/١ ) . (٦) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ١٦٧/٩ ) .

<sup>(</sup>٧) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ١٦٨/٩ ) .

أما رعاية العدة فإن الإسلام أوجب للمرأة المطلقة نفقة من مال الزوج وأوجب لها السكنى حتى تنتهي من عدتها ، والأصل في وجوبها قوله تعالى : ﴿ أَسَكِنُوهُنَ مِنْ حَيْثُ السَّكَنَدُ مِن وُجَدِكُمْ وَلاَ نُضَارَّوُهُنَّ لِلْضَيِقُواْ عَلَيْهِنَّ وَإِن كُنَّ أُولَاتِ حَمْلٍ فَأَنْفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَمَّنَ صَكَتْدُ مِن وُجَدِكُمْ وَلاَ نُضَارَوُهُنَّ لِلْضَيِقُواْ عَلَيْهِنَّ وَإِن كُنَّ أُولَاتِ حَمْلٍ فَأَنْفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَمَّنَ حَمَّلُهُنَّ فَإِنْ أَنْفِقُواْ عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَمَّنَ حَمَّلُهُنَّ فَإِنْ أَنْفِقُواْ عَلَيْهِنَّ وَأَنْفِقُواْ بَيْنَكُمْ بِمَعْرُونِ ﴾ [الطلاق: ٦] .

أما نفقة الأرملة التي توفي عنها زوجها ، فإن نفقتها في العدة على نفسها في اجتهاد جمهور الفقهاء .

وذهب عبد الله بن عمر ، والحسن بن صالح إلى أن للأرملة النفقة في جميع مال المتوفي (١) ، لأنها تعتبر من الحقوق المتعلقة بالتركة ، وهذا القول يعمل به إن كانت الأرملة فقيرة ، وهي بأمس الحاجة إلى من يكلؤها ويرعاها وينفق عليها .

أما الرعاية إلى ما بعد العدة ، فإن أفضل الأشياء لهما هو الزواج إذا رغبت فيه ، وجاء من يخطبها ، لقوله تعالى : ﴿ وَأَنكِمُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُرُ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُرُ وَجاء من يخطبها ، لقوله تعالى : ﴿ وَأَنكِمُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُرُ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُرُ وَاللَّهُ وَاسِعُ عَكِيمٌ ﴾ [النور: ٣٢] (٢) .

وإذا رغبت في عدم الزواج فإن النفقة تكون عليها إذا كان لها مال ، وإن يكن لها مال فإن النفقة تجب على الوالدين وذوي الأرحام والعصابات بحسب ترتيبهم بالميراث . أما إن لم يكن لبعض النساء أهل ولا أقارب ، فإن الدولة في نظر الإسلام مكلفة برعايتهن ، والاهتمام بهن ، وفرض نفقة لهن ليشعرن بأخوة الإسلام ، وكرامة الإنسان .

وقد اهتم المسلمون الأوائل اهتمامًا كليًّا برعاية المطلقات والأرامل حتى أوقفوا الأوقاف المتعددة لإيجاد بيوت لهن يعشن فيها إلى أن يكتب لهن الزواج أو الوفاة ، ولقد عبرت السنة المطهرة عن هذا الحق أبلغ تعبير .

- عن عمير بن سلمة الدؤلي قال: بينما عمر نصف النهار قائل في ظل شجرة وإذا أعرابية فتوسمت الناس فجاءته ، فقالت : إني امرأة مسكينة ولي بنون ، وإن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب كان بعث محمد بن مسلمة ساعيًا فلم يعطنا فلعلك يرحمك الله أن تشفع لنا إليه ، قال فصاح بيرفأ أن ادع لي محمد بن مسلمة ، فقالت : إنه أنجح لحاجتي أن تقوم معي إليه ، فقال : إنه سيفعل إن شاء الله فجاءه يرفأ ، فقال : أجب ، فجاء فقال : السلام عليك يا أمير المؤمنين ، فاستحيت المرأة منه ،

<sup>(</sup>١) الجصاص تفسير أحكام القرآن ( ٤٩٨/١ ) . (٢) المقصود بالأيم : المرأة التي لازوج لها .

فقال عمر: والله ما آلو أن أختار خياركم ، كيف أنت قائل إذا سألك الله عَلَيْ عن هذه ؟ فدمعت عينا محمد ، ثم قال عمر: إن الله بعث إلينا نبيه على فصدقناه واتبعناه ، فعمل بما أمره الله به ، فجعل الصدقة لأهلها من المساكين حتى قبضه الله على ذلك ثم استخلف الله أبا بكر فعمل بسنته حتى قبضه الله ، ثم استخلفني فلم آل أن أختار خياركم ، إن بعثتك فأد إليها صدقة العام وعام أول وما أدري لعلي لا أبعثك ، ثم دعا لها بجمل فأعطاها دقيقًا وزيتًا ، فقال : خذي هذا حتى تلحقينا بخيبر فإنا نريدها ، فأتته بخيبر فدعا لها بجملين آخرين وقال : خذي هذا فإن فيه بلاغًا حتى يأتيكم محمد بن مسلمة ، فقد أمرته أن يعطيك حقك للعام وعام أول (١) .

- وعن أنس قال : جاء أسيد بن حضير إلى النبي عليه وقد كان قسم طعامًا فذكر له أهل بيت من الأنصار من بني ظفر فيهم حاجة وجل أهل ذلك البيت نسوة ، فقال له النبي عليه : « تركتنا يا أسيد حتى ذهب ما في أيدينا ! فإذا سمعت بشيء قد جاءنا فاذكر لي أهل ذلك البيت » ، فجاءه بعد ذلك طعام من خيبر شعير أو تمر ، فقسم رسول الله عليه في الناس وقسم في الأنصار فأجزل ، وقسم في أهل البيت فأجزل ، فقال أسيد بن حضير متشكرًا : جزاك الله أي نبي الله أطيب الجزاء - أو قال : خيرًا - فقال النبي على الحوض ، وانتم معشر الأنصار فجزاكم الله أطيب الجزاء - أو قال خيرا - فإنكم ما علمت أعفة صبر ، وسترون بعدي أثرة في الأمر والقسم ، فاصبروا حتى تلقوني على الحوض » (٢) .

ويدل على حق الأرامل في الرعاية المعنوية والمادية من المسئولين - عن ورقاء بنت هداب أن عمر بن الخطاب كان إذا خرج من منزله مر على أمهات المؤمنين ، فسلم عليهن قبل أن يأتي مجلسه ، فإذا انصرف إلى منزله مر عليهن ، فكان كلما مر وجد على باب عائشة رجلًا جالسًا ، فقال له : ما لي أراك ها هنا جالسًا ؟ قال : حق لي أطلب به أم المؤمنين ، فدخل عليها عمر ، فقال لها : يا أم المؤمنين ، مالك في كل ستة آلاف كفاية في كل سنة ؟ قالت : بلى ولكن على فيها حقوق وقد سمعت أبا القاسم على يقول : « من كان عليه دين يهمه قضاؤه أو هم بقضائه لم يزل معه من الله حارس ، فأنا أحب أن لا يزال معى من الله حارس » (٢٠) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو عبيد في الأموال ( ٧٨٧ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٨٩/٤ ) ، وقال : صحيح الإسناد ولم يخرجاه .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ١١٨/٤ ) .

- وعن الحسين بن واقد قال: حدثني يحيى بن عقيل قال: سمعت عبد الله بن أبي أوفى يقول: كان رسول الله ﷺ يكثر الذكر، ويقل اللغو، ويطيل الصلاة، ويقصر الخطبة، ولا يأنف أن يمشى مع الأرملة والمسكين فيقضى له الحاجة (١).

## الحق السابع : حق الشباب في فيام الحكومة بتيسير سبل الزواج لهم

أن ذلك الحق يمنع الانحرافات في الأمة ، ويحقق لها الأمن الاجتماعي ؛ لذلك حرص الرسول ﷺ حرصًا بالغًا لتزويج الشباب وهو ما يسجله الحديث التالي :

- كنت أخدم النبي على فقال يوما : « يا ربيعة ! ألا تتزوج ؟ » فقلت : والله لرسول الله لخدمتك أحب إلى ! ثم أعاد على بعد مرة أخرى ، فقلت مثل ذلك فقلت : والله لرسول الله ، أعلم بما يصلحني مني ! فلئن قال لي مرة فلأقولن : بلى يا رسول الله ، فقال لي ربيعة : « ألا تتزوج ؟ » قلت : بلى يا رسول الله ! قال : يا رسول الله ، فأتيتهم فقلت : إن رسول الله على أمركم أن تزوجوني ، فقالوا : مرحبًا برسول رسول الله ، لا يذهب رسول رسول الله على إلا بحاجته ، فزوجوني ولم يسألوني بينة ، فأتيت رسول الله على وأنا كثيب ، فقال : ما لك يا ربيعة ؟ قلت يا رسول الله ! أتيت قومًا كرامًا فزوجوني ولم يسألوني الله على إلى وزن نواتين من ذهب فأتيتهم به ، فقبلوا وقالوا : فوزن نواتين من ذهب فأتيتهم به ، فقبلوا وقالوا : كثير طيب ، فأتيت رسول الله على وزن نواتين من ذهب فأتيتهم به ، فقبلوا وقالوا : كثير طيب ، وليس عندي ما أولم فقال : « ما لك يا ربيعة ! » فقلت : يا رسول الله ! أتيت قومًا كرامًا فقبلوا وقالوا : كثير طيب ، وليس عندي ما أولم فقال : « المحموا له في ثمن كبش ، وأرسل رسول الله على الله على الله على الله على الله على وأنه نخي ثمن كبش ، وأرسل رسول الله على وأما الشعير فأتيتهم به ، فقالوا : أما الكبش فاكفوناه أنتم ، وأما الشعير فنحن كبن ، وفصحابه أله وأتى بكتل فيه شعير فأتيتهم به ، فقالوا : أما الكبش فاكفوناه أنتم ، وأما الشعير فنحن نكفيكموه ، ففعلوا ذلك ، وأصبحت فدعوت رسول الله على وأصحابه (٢) .

#### الحق الثامن : حق أصحاب الديون في التخفيف عن ديونهم أو الوفاء بها

من معاني السماحة أن يقوم أصحاب الأموال بالتيسير على المدينين المتعثرين ،

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي : كتاب الجمعة ، باب ما يستحب من تقصير الخطبة ( ١٤١٥ ) ، والدارمي في المقدمة باب في تواضع رسول الله ﷺ ( ٧٤ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٣٣٣/١٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٩٩/٥ ) ، وأبو داود الطيالسي ( ١٦١/١ ) . أصدق : الصداق بفتح الصاد وكسرها : من المرأة وأصدق المرأة سمي لها صداقًا . ( ٢٨٤ ) المختار .

فيحسن لهم مرة بالمسامحة وحط بعض الدين ، ومرة بالإمهال والتأخير عملًا بقوله تعالى : ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسَرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَى مَيْسَرَةً وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨٠] : « رحم الله امرأ سهل البيع سهل الشواء سهل الأخذ سهل الإعطاء سهل القضاء سهل التقاضى » (١) .

- وقد روى سليمان بن بريده عن أبيه قال : سمعت رسول الله على يقل يقول : « من أنظر معسرًا فله «من أنظر معسرًا فله بكل يوم مثله صدقة » ثم سمعته يقول : « من أنظر معسرًا فله بكل بكل يوم مثله صدقة » قلت : سمعت رسول الله يقول : « من أنظر معسرًا فله بكل يوم مثله صدقة » ثم سمعتك تقول : « من أنظر معسرًا فله بكل يوم مثليه صدقة » قال : « له بكل يوم صدقة قبل أن يحل الدين فإذا حل الدين ، فأنظره فله بكل يوم مثليه صدقة » (٢) .

- وعن كعب بن عجرة على عن النبي عَلَيْكِم أنه قال : « من أنظر معسرًا أو يسر عليه أظله الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله » (٣) .

- وعن حذيفة بن اليمان عَلَيْ أَن النبي عَلَيْ قال : « تلقت الملائكة روح رجل ممن كان قبلكم فقالوا : تذكر قال : كنت أداين الناس فآمر فتياني أن ينظروا المعسر ويتجاوزوا عن الموسر قال : قال الله عَلَيْ تجوزوا عنه » (1) .

ولا يجوز إذا تأخر المدين في دفع الأقساط عن الموعد المحدد إلزامه أي زيادة على الدين بشرط سابق ، أو دون شرط ؛ لأن ذلك ربًا محرم (°) ، علمًا بأن التخلف عن السداد بغير عذر يستوجب العقوبة الدنيوية والأخروية ، إذ العقوبة واجبة لقول النبي عليه : « مطل الغنى ظلم » (١) وقوله عليه : « لمي الواجد يحل عرضه وعقوبته » (٧) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو يعلى في مسنده ( ٢١٣/١٢ ) . (٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٦٠/٥ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٠٦/١٩ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب المساقاة ( ١٥٦٠ ) .

<sup>(</sup>٥) انظر ، قرار مجمع الفقه الإسلامي التابع لمنظمة المؤتمر الإسلامي ، الدورة السادسة القرار الثاني ، جدة شعبان ١٤١٠هـ مارس ١٩٩٠م وقرارات دورته الرابعة عشرة بالدوحة ، ذي القعدة ١٤٢٣هـ ، يناير ٢٠٠٣م

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الحوالة ( ٢٢٨٧ ) .

<sup>(</sup>٧) أخرجه ابن حبان في صحيحه ( ٤٨٦/١١ ) .

فعرضه أن يحل القول في عرضه بالإغلاظ ، وعقوبته حبسه ويرجع في ذلك إلى القضاء .

وقد يرى البعض أن البدء في إجراءات التقاضي وعدم تحميل غرامة للتأخير يزيد في المماطلة ، ويزيد من تكلفة أموالهم ، والرد على ذلك يكون بأن ينظر رجل الأعمال إلى من يعامله ، فليحسن اختيار عميله من خلال دراسة شخصيته وسمعته ، ورغبته في السداد ، وقدرته على الوفاء بالتزاماته ومقدرته على إدارة مشروعه ، كما أن المتابعة المستمرة للعميل من العوامل الأساسية للحيلولة دون مماطلته ﴿وَمِنْ أَهَلِ الْكَتَكِ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِقِنَطَارِ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَارِ لَا يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ إِلَا مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَآيِماً ﴾ [آل عمران: ٥٠] .

يقول الإمام الغزالي: ينبغي أن ينقسم الناس إلى من يعامل ومن لا يعامل، وليكن من يعامله أقل ممن لا يعامله في هذا الزمان. قال بعضهم: أتى على الناس، زمان كان الرجل يدخل السوق ويقول: من ترون لي أن أعامل من الناس فيقال له: عامل من شئت إلا فلانًا، ثم أتى عامل من شئت إلا فلانًا، ثم أتى زمان فكان يقال: لا تعامل أحدًا إلا فلانًا وفلانًا، وأخشى أن يأتي زمان يذهب هذا أيضًا، وكأنه قد كان الذى كان يحذر أن يكون » (١).

- عن جابر بن عبد اللَّه ﴿ قَالَ : توفي أبي وعليه دين فعرضت على غرمائه أن يأخذوا التمر بما عليه ، فأبوا ولم يروا أن فيه وفاء ، فأتيت النبي عليه فذكرت ذلك له ، فقال : إذا جددته فوضعته في المربد آذنت رسول اللَّه عليه ، فجاء ومعه أبو بكر وعمر ، فجلس عليه ودعا بالبركة ثم قال : ﴿ ادع غرماءك فأوفهم ﴾ فما تركت أحدًا له على أبي دين إلا قضيته وفضل ثلاثة عشر وسقًا ؛ سبعة عجوة وستة لون ، أو ستة عجوة وسبعة لون ، فوافيت مع رسول اللَّه عليه المغرب ، فذكرت ذلك له ، فضحك ، فقال : ﴿ اثت أبا بكر وعمر فأخبرهما ﴾ فقالا : لقد علمنا إذ صنع رسول اللَّه عليه ما صنع أن سيكون ذلك (٢) .

- وعن مالك ، عن عمر بن عبد الرحمن بن دلاف المزني ، عن أبيه : أن رجلًا من جهينة كان يسبق الحاج فيشتري الرواحل فيغلي بها ، ثم يسرع السير ، فيسبق

<sup>(</sup>١) الغزالي ، إحياء علوم الدين ( ٨٠/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الصلح ، ( ٢٧٠٩ ) والنسائي في الوصايا ، ( ٣٦٣٨ ) .

الحاج، فأفلس، فرفع أمره إلى عمر بن الخطاب فقال: أما بعد: أيها الناس، فإن الأسيفع - أسيفع جهينة - رضي من دينه وأمانته بأن يقال: سبق الحاج، ألا وإنه قد دان معرضًا فأصبح قد رين به، فمن كان له عليه دين فليأتنا بالغداة نقسم ماله بينهم، وإياكم والدين ؛ فإن أوله هم، وآخره حرب (١).

- وعن عطاء بن يسار ، أن رسول الله عَلَيْتُ قال : « لا تحل الصدقة لغني الالخمسة : لغاز في سبيل الله ، أو لعامل عليها ، أو لغارم ، أو لرجل اشتراها بماله ، أو لرجل كان له جار مسكين فتصدق على المسكين فأهداها المسكين للغني » (٢) .

- وعن أبى هريرة أن رسول الله على كان يؤتى بالرجل المتوفى عليه الدين، فيسأل هل ترك لدينه فضلاً، فإن حدث أنه ترك لدينه وفاءً ؛ صلى، وإلا قال للمسلمين: « صلوا على صاحبكم » فلما فتح الله عليه الفتوح قال: « أنا أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فمن توفي من المؤمنين فترك دينًا ؛ فعلي قضاؤه، ومن ترك مالاً فلورثته » (٣).

# الحق التاسع : حق ذوي الاحتياجات من المواطنين في المشاركة الوجدانية من الحاكم

إن ذلك الحق ليبين عظمة الإسلام في سبق كل مفاهيم الديمقراطية ؛ لأنه بتشريعه السامي ، ألغى كل الحواجز الطبقية ، فلم يعد هناك شعوب مستعبدة ، أو سيد ومسود ، بل الكل مواطنون أحرار يعيشون ازدواجية الحكم ، فكل فرد راعٍ ومرع في نفس الوقت ، أي حاكم ومحكوم ، يمارس سلطانه وعليه مسئولياته .

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في الموطأ كتاب الأقضية ، باب جامع القضاء وكراهيته ( ١٥٠١ ) ، والبيهقي في السنن ، باب من أجاز القضاء ( ٤٩/٦ ) والقرطبي في تفسيره ( ٢٦٠/١٩ ) . رين به : أي أحاط الدين عاله . النهاية ( ٢٩١/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الزكاة ، باب من يجوز له أخذ الصدقة وهو غني ( ١٦٣٥) ، وابن ماجه في الزكاة ، باب من تحل له الصدقة ( ١٨٤١) ، ومالك في الموطأ كتاب الزكاة ، باب أخذ الصدقة ومن يجوز له أخذها ( ٦٠٤) ، والحاكم في المستدرك ( ٥٦٦/١) ، هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه لإرسال مالك بن أنس إياه ، والبيهقي في السنن ، باب العامل على الصدقة يأخذ منها بقدر عمله وإن كان موسرًا ( ١٥/٧) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه ، كتاب الحوالة ، باب الدين ( ٢٢٩٧ ) ، والنسائي في الجنائز ، باب الصلاة على من عليه دين ( ١٩٦٢ ) ، وأبو داود في الفرائض ، باب في ميراث ذوي الأرحام ( ٢٨٩٩) ، وأحمد في مسنده .

وبهذا یشعر الحاکم أنه فرد في دائرة کبیرة لیس له أن یترفع علی عامة الشعب ، بل هو مع ضعیفهم حتی یقوی ، ومع صغیرهم حتی یکبر ، ومع مسافرهم حتی یعود ، ومع مریضهم حتی یشفی ، ومع المظلوم حتی یأخذ الحق له .

تلك هي المشاركة الوجدانية مع الشعب التي وضعها الإسلام في أسمى صورة لها ، وبدأ بها الرسول القائد على ألله ، ومارسها من بعده الخلفاء الراشدون ، ما يهيئ وساعدهم على ذلك كل المسلمين ، لأن الجميع يؤمن بمبادئ واحدة ، مما يهيئ المناخ العام لمساعدة الحاكم على نهج تلك المبادئ بسهولة ويسر . ونعرض من منهاج السنة المطهرة ما يؤكد ذلك :

- عن أبي أمامة بن سهل بن حنيف عن أبيه الله على قال : كان رسول الله عليه التي التي ضعفاء المسلمين ويزورهم ويعود مرضاهم ويشهد جنائزهم (١) .

- وعن طلحة بن عمرو النضري قال : كان أحدنا إذا قدم المدينة فإن كان له عريف نزل على عريفه بغير المعرفة ، وإن لم يكن له عريف نزل الصنفة ، فكان رسولا لله على يقرن بين الرجلين ويرزقهما مدًّا كل يوم من تمر بينهما ، فأتيت فنزلت في الصفة مع رجل ، فكان بيني وبينه كل يوم مد من التمر ، فصلى رسول الله على ذات يوم بعض الصلوات ، فلما انصرف قال رجل من أهل الصفة : يا رسول الله ما أحرق بطوننا التمر ، وتخرقت عنا الحنف فصعد رسول الله على يخطب فحمد الله وأثنى عليه ، وذكر ما لقى من قومه من الشدة والأذى حتى قال : لقد مكثت أنا وصاحبي ثمانية عشر يومًا وليلة وما طعامنا إلا البرير حتى قدمنا المدينة على إخواننا من الأنصار فواسونا في طعامهم وعظم طعامهم هذا التمر ، والله لو وجدت اللحم والخبز لأطعمتكموه ولكن لعلكم أن تدركوا أو أدرك منكم زمانًا تلبسون فيه مثل أستار الكعبة ، ويغدى عليكم ويراح بالجفان ، أنتم خير منكم يومئذ ، أنتم اليوم إخوان ، وأنتم يومئذ يضرب بعضكم رقاب بعض (٢) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٥٠٦/٢ ) ، وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، والبيهقي في شعب الإيمان ( ٤/٧ ) .

<sup>(</sup>٢) أُخرَجه الحاكم في المستدرك ( ٩١/٤ ) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب المسلم يبيت في المسجد ( ٤٤٥/٢ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد باب في عيش رسول الله عليه والسلف ( ٣٢٢/١٠) وقال : رواه الطبراني عن شيخه المقدام بن داود وهو ضعيف وقد وثق وبقية رجاله ثقات . الحنف : جمع خنيف نوع غليظ من أردء الكتان والبرير : هو ثمر الأراك إذا اسود وبلغ .

دائرة الحكومة

- وعن ابن عمر قال : سمعت عمر يقول عام الرمادة : اللهم ! لا تجعل هلاك أمة محمد على يدي (1) .

- وعن أنس بن مالك قال : تقرقر بطن عمر بن الخطاب وكان يأكل الزيت عام الرمادة وكان حرم عليه السمن فنقر بطنه باصبعه وقال : تقرقر تقرقرك ، إنه ليس لك عندنا غيره حتى يحيى الناس (٢) .
- وعن أسلم قال : كنا نقول : لو لم يرفع الله المحل عام الرمادة لظننا أن عمر يموت همًّا بأمر المسلمين (٣) .
- وعن عمر قال : غلا السعر بالمدينة واشتد الجهد ، فقال رسول الله عليه : «اصبروا وأبشروا ؛ فإني قد باركت على صاعكم ومدكم ، فكلوا ولا تتفرقوا ؛ فإن طعام الواحد يكفي الاثنين ، وطعام الاثنين يكفي الأربعة ، وطعام الأربعة يكفي الخمسة والستة والبركة في الجماعة ، فمن صبر على لأوائها وشدتها كنت له شفيعًا أو شهيدًا يوم القيامة ، ومن خرج عنها رغبة عما فيها أبدل الله من هو خير منه فيها ، ومن أرادها بسوء أذابه الله كما يذوب الملح في الماء » (1) .

#### الحق العاشر : حقوق للمسلمين في جميع الأحوال

كما وضعت السنة المشرفة حقوقًا للمسلمين في جميع الأحوال منها: حق المسافرين في القرى والإيواء، نتيجة بعد المسافات والمشقة التي يكابدها المسافر في الطريق؛ لذا كان نظام الوقف وهو من الصدقات المندوبة التي يستمر خيرها ويتجدد ثوابها إلى ما بعد الموت. ويقصد بالوقف الذري ما كان خيره ونتاجه خاصًا بذرية المتوفى من أولاد وأقرباء، كأن يقف لهم الواقف عقارات وبساتين يستفيدون منها بعد موته إلى ما شاء الله.

أما الوقف الخيري: فهو يشمل جميع جهات الخير، ومواطن البر من مساجد ومدارس ودور عجزة وغيرها، والأصل في ذلك قول الرسول عليه : « إذا مات ابن

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣١٢/٣ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي عاصم في الزهد ( ١١٧/١ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٤٨/١ ) ، وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣١٣/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣١٥/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البزار في مسنده ( ٤٢٠/١ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١٤٥/٢ ) .

آدم انقطع عمله إلا من ثلاثة : إلا من صدقة جارية أو علم ينتفع به ، أو ولد صالح يدعو له (1) .

وإذا أردنا أن نقلب صفحات تاريخنا الإسلامي المجيد فنجد نماذج من الوقف الخيري لا نعرف لها مثيلًا في تاريخ الحضارات والمدنيات ، وإليكم أمثلة من هذه النماذج :

١ - إن المرج الأخضر الذي عليه معرض دمشق الدولى الآن كان وقفًا على الحيوانات العاجزة المسنة ، تأكل حتى تموت دون أن يضطر أصحابها لقتلها تخلصًا من نفقاتها .

- ٢ ومن أوقافنا أوقاف لتمريض القطط ، والكلاب والحيوانات المريضة .
  - ٣ ومن أوقافنا أوقاف لتزويج الشبان العاجزين عن نفقات الزواج .
    - ٤ ومن أوقافنا أوقاف لاستئجار الرجال ليقودوا العميان .
- ٥ ـ ومن أوقافنا أوقاف لإطعام المسافرين وإيوائهم والعمل على راحتهم وتوصيلهم، ولقد تأسس هذا النظام الرائع تبعًا لتوجيه السنة المشرفة التي وضحت فضيلة ذلك، ومنها ما روي عن حكيم بن عمير قال: كتب عمر بن الخطاب إلى أمراء الأجناد: أيما رفقة من المهاجرين، آواهم الليل إلى قرية من قرى المعاهدين من المسافرين، فلم يأتوهم بالقرى، فقد برئت منهم الذمة (٢).
- وعن أنس أن رجلا أتى النبي ﷺ فقال : يا رسول الله ، احملني ، قال النبي ﷺ : « إنا حاملوك على ولد ناقة » قال : وما أصنع بولد الناقة ، فقال النبي ﷺ : « وهل تلد الإبل إلا النوق » (٣) .
- وعن ابن أبي ليلى قال : جاء رجل إلى عمر فقال : يا أمير المؤمنين ، احملني . قال : والله لا أحملك ، قال : والله لتحملني ؛ إني ابن سبيل قد أدت بي راحلتي ، فحمله ، ثم قال : من حلف على يمين فرأى غيرها خيرًا منها ، فليأت الذي هو خير وليكفر عن يمينه (<sup>1)</sup> .

<sup>(</sup>١) مسلم في صحيحه (١٢٥٥/٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى باب ما جاء في ضيافة من ننزل ( ١٩٨/٩ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب ما جاء في المزاح ( ١٢٩ ) والترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في المزاح ( ١٩٩١ ) ، وأبو يعلى في مسنده ( ٤١٢/٦ ) .

 <sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في السنن ، باب المزاح لا ترد به الشهادة ما لم يخرج في المزاح إلى عضه النسب أو عضه بحد ( ٥٦/١٠ ) .

#### الحق الحادي عشر : حق غير المسلمين في الضمان الاجتماعي من الحكومة

الإسلام لا يتجاهل من يعيش في مجتمعه من غير المسلمين ، بل يقيم العلاقات بينه وبينهم على دعائم ثابتة وأسس وطيدة من العدل والتسامح (١) . وأساس العلاقة التي يقيمها الإسلام بينه وبين غير المسلمين هي قول الله تعالى : ﴿ لَا يَنْهَنَكُمُ اللّهُ عَنِ الّذِينَ لَمْ يُقَائِلُوكُمْ فِي رَيْرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْمِ أَن اللّهَ يُحِبُ اللّهُ عَن الّذِينِ وَلَمْ يُوبُوكُمْ فِي الّذِينِ وَأَخْرَجُوكُم مِن دِينَوكُمْ وَلَا اللّه عَن اللّهِ عَن اللّهِ عَن اللّهِ عَن اللّهِ عَن وَينَوكُمْ وَلَا يَهُمُ وَلَا اللّهُ عَن اللّهِ عَن اللّهِ عَن اللّهِ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللللللللهُ اللللللللللهُ الللللهُ اللللللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللله

ومعنى الآية - كما يقول الشوكاني: « إن الله تعالى: لا ينهى عن بر أهل العهد من الكفار الذين عاهدوا المسلمين على ترك القتال ، وعلى ألا يظاهروا الكفار عليهم » (٢) .

وقال صاحب زاد المسير : « الآية الكريمة رخصة في صلة الذين لم ينصبوا العداء والحرب للمسلمين ، وجواز برهم ، وإن كانت الموالاة منقطعة عنهم »  $(^{"})$  .

ويقول صاحب الظلال: « إن الإسلام دين سلام ، وعقيدة وحب ونظام يستهدف أن يظل العالم كله بظله ، وأن يقيم فيه منهجه ، وأن يجمع الناس تحت لواء الله إخوة متعارفين متحابين ، وليس هنالك من عائق يحول دون اتجاهه هذا إلا عدوان أعدائه عليه وعلى أهله ، فأما إذا سالموهم فليس الإسلام براغب في الخصومة ولا متطوع بها كذلك .

وهو حتى في حالة الخصومة يستبقي أسباب الود في النفوس بنظافة السلوك وعدالة المعاملة . وقد رخص الله للمسلمين في موادة من لم يقاتلوهم في الدين ولم يخرجوهم من ديارهم ، ورفع عنهم الحرج في أن يبروهم ، وأن يتحروا العدل في معاملاتهم معهم ، ولكنه نهي أشد النهي عن الموالاة لمن قاتلوهم في الدين وأخرجوهم من ديارهم وساعدوا على إخراجهم ، وحكم على الذين يتولونهم بأنهم هم الظالمون وتلك القاعدة في معاملة غير المسلمين هي أعدل القواعد التي تتفق مع طبيعة هذا الدين ووجهته ونظرته إلى الحياة الإنسانية (3) .

<sup>(</sup>١) محمد عبد الله الخطيب ، خصائص المجتمع المسلم (١٣٦).

<sup>(</sup>٢) فتح القدير ( ٢١٣/٠ ) . (٣) زاد المسير ( ٢٣٧/٨ ) .

<sup>(</sup>٤) في ظلال القرآن ( ٣٥٤٤/٦ ) .

ولقد بسط الإسلام نفوذه في يوم من الأيام على بقعة فسيحة من الشرق والغرب ودان لسلطانه اليهودي والنصراني والحبشي وغيرهم ـ وفي جوار المسلمين عاش هؤلاء جميعًا وادعين آمنين فلم يعتد أحد على حرماتهم ، ولم يطمع إنسان في اغتصاب أموالهم ، وكانت لهم الحريات المطلقة والتصرف التام ، والعدالة البحتة (١) .

يقول « جوستاف لوبون » : الحق أن الأمم لم تعرف فاتحين راحمين متسامحين مثل العرب ولا دينًا سمحًا مثل دينهم . ويقول « كوك » في كتابه « تاريخ الشعوب الإسلامية » : من الخطأ أن نعتبر أن الإسلام لا يعتنق مبدأ التسامح السياسي فتاريخه في هذا الشأن خير بكثير من تاريخ المسيحية ، ذلك أنه في كل البلاد التي وقعت تحت قبضة المسيحيين ( مثل : أسبانيا وصقلية واليونان .. وغيرها ) تعرض المسلمون هناك إما للفناء ، وإما للطرد نهائيًا من البلاد في حين أن البلاد التي يحكمها المسلمون ما زالت الأقليات المسيحية باقية حتى اليوم موفورة حريتهم مصانة كرامتهم (٢) .

ولنتدبر فيما يلي الخطاب الذي بعث به القاضي أبو يوسف لأمير المؤمنين هارون الرشيد في شأن أهل الذمة ، قال له : « ينبغي يا أمير المؤمنين أن ترفق بأهل ذمة نبيك محمد على أن وأن تتفقد أحوالهم حتى لا يُظلموا ولا يؤذوا ، ولا يكلفوا فوق طاقتهم ، ولا يؤخذ شيء من أموالهم إلا بحق يجب عليهم ، فقد ورد عن رسول الله على أنه قال : « من ظلم معاهدًا أو كلفه فوق طاقته فأنا حجيجه » (٣) وكان فيما تكلم به عمر بن الخطاب على عند وفاته : « أوصي الخليفة من بعدي بذمة رسول الله ينها أن يوفي لهم بعهدهم وأن يدافع عنهم ولا يكلفهم فوق طاقتهم » .

- عن عمر أنه مر بشيخ من أهل الذمة يسأل على أبواب المساجد فقال: ما أنصفناك ؛ إن كنا أخذنا منك الجزية في شيبتك ، ثم ضيعناك في كبرك ، ثم أجرى عليه من بيت المال ما يصلحه (٤) .

وتضع الشريعة ضوابط لكل تلك الحقوق حتى تقيم الموازين الصحيحة في الأمة الإسلامية ومن تلك الضوابط ألا يتم المطالبة بتلك الحقوق وبدون احتياج حقيقي حتى تستطيع موازنة الدولة الوفاء بالرعاية الاجتماعية والضمان الاجتماعي لمن هم في أشد

<sup>(</sup>١) إبراهيم أبو الخشب : القرآن وشيجة المسلمين ( ١٥٣ ) بتصرف .

<sup>(</sup>٢) مجلة منار الإسلام الإماراتية عدد المحرم ١٤٠٤ هـ عن كتاب : مقارنة الأديان لأحمد شلبي (١٦٣/٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود كتاب الخراج باب في تعشير أهل الذمة إذا اختلفوا في التجارات ( ١٧٠/٣ )

<sup>(</sup> ٣٠٥٢ ) . ( ٢٠٥٢ ) أخرجه الطبري في تاريخه ( ٦٧/٥ ) .

دائرة الحكومة كالمحكومة كالمحكوم كالمحكومة كالمحكومة كالمحكومة كالمحكومة كالمحكومة كالمحكوم كالمحكومة كالمحكومة كالمحكومة كالمحكوم كالمحكوم كالمحكوم كالمحكو

الحاجة إلى ذلك حتى يتم الإنفاق بترتيب الأولويات اللازمة في الأمة .

- عن أبي الدرداء قال : سئل رسول الله على عن أموال السلطان فقال : « ما أتاك الله منها من غير مسألة ولا إشراف ؛ فكله وتموله » قال : و قال الحسن : لا بأس بها ما لم يرحل إليها أو يشرف لها (١) .

- وعن علي قال : خذوا العطاء ما كان طعمة ، فإذا كان عن دينكم فارفضوه أشد الرفض (٢) .

وعن أبي هريرة ﷺ ، أن رسول اللَّه ﷺ قال : « ما أعطيكم ولا أمنعكم ؛ إنما أنا قاسم أضع حيث أمرت » (٣) .

- وعن عبيد الله بن عدي بن الخيار قال: أخبرني رجلان أنهما أتيا النبي عليه في حجة الوداع وهو يقسم الصدقة ، فسألاه منها ، فرفع فينا البصر وخفضه فرآنا جلدين ، فقال: « إن شئتما أعطيتكما ، ولا حظ فيها لغني ، ولا لقوي مكتسب » (٤).

- وعن سمرة بن جندب قال : قال رسول اللَّه عَلِيْ : « إن المسائل كدوح يكدح بها الرجل وجهه ، فمن شاء كدح وجهه ، ومن شاء ترك ؛ إلا أن يسأل الرجل ذا سلطان ، أو شيئًا لا يجد منه بدًّا » (°) .

- وعن حكيم بن حزام قال: سألت النبي ﷺ ، فأعطاني ، ثم سألته ، فأعطاني ، ثم سألته ، فأعطاني ، ثم سألته ، فأعطاني ، ثم قال: « إن هذا المال خضرة حلوة ، فمن أخذه بحقه ؛ بورك له فيه ، ومن أخذه بإشراف نفس ؛ لم يبارك له فيه ، وكان كالذي يأكل ولا يشبع ، واليد العليا خير من اليد السفلى » (٦) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده (٢٠٧٦) ، وابن عبد البر في التمهيد (١٧/٢) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٨٧/٧ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب فرض الخمس ، باب قول الله تعالى : ﴿ فَأَنَ لِلَّهِ خُمْكُمْ وَلَالُمُولُولِ ﴾ ( ٢٩٤٩ ) ، وأحمد في مسنده ( ٤٨٢/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي في السنن الكبرى ( ٢٣٧٩ ) ، وأبو داود في الزكاة ، باب من يعطي من الصدقة وحد الغني ( ١٦٣٣ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢٢٤/٤ ) ، والدارقطني في السنن ( ١١٩/٢ ) ، والبيهقي في السنن ( ١٤/٧ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في الزكاة ، باب من يجوز له أخذ الصدقة وهو غني ( ١٦٢٣ ) والنسائي في الزكاة ، باب مسألة الرجل ذا سلطان ( ٢٥٩٥ ) ، وأحمد في مسنده ( ١٩/٥ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ١٩/٨ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم في صحيحه ، كتاب الزكاة ، باب بيان أن اليد العليا خير من اليد السفلي وأن اليد =

- وعن أبي سعيد الخدري ﴿ ، إن ناسًا من الأنصار سألوا رسول اللَّه ﷺ ، فأعطاهم ، ثم سألوه فأعطاهم ، ثم سألوه فأعطاهم حتى نفد ما عنده ، فقال : «ما يكون عندي من خير فلن أدخره عنكم ، ومن يستعفف يعفه اللَّه ، ومن يستعن يغنه اللَّه ، ومن يتصبر يصبره اللَّه ، وما أعطي أحد عطاءً خيرًا وأوسع من الصبر » (١) . وأن يكون العطاء قادرًا على سد الاحتياجات الفعلية ، وليس عطاء صوريًا لا يغني من جوع فيفقد فاعليته :

- عن موسى بن أنس ، عن أبيه قال : ما سئل رسول الله على الإسلام شيئًا إلا أعطاه ، قال : فجاءه رجل فأعطاه غنمًا بين جبلين ، فرجع إلى قومه فقال : يا قوم أسلموا ؛ فإن محمدًا يعطى عطاءً لا يخشى الفاقة (٢) .

وعن عمر قال: إذا أعطيتم فأغنوا ؛ يعني من الصدقة (٣) .

\* \* \*

العليا هي المنفقة وأن اليد السفلى هي الآخذة ( ١٠٣٥) ، والنسائي في السنن الكبرى ( ٢٣٨٢) ، والترمذي في صفة القيامة ، باب ما جاء في أخذ المال ( ٢٤٩٣) ، وأحمد في مسنده ( ٢٦٤/٦) .
 (١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الزكاة ، باب الاستعفاف عن المسألة ( ١٤٦٩) ، ومسلم في صحيحه كتاب الزكاة ، باب فضل التعفف والصبر ( ١٠٥٣) ، وابن حبان في صحيحه ( ١٩٣/٨) ، والبيهقي في السنن ( ١٩٣/٨) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه ، باب ما سئل رسول الله ﷺ شيئًا قط فقال لا ، وكثرة عطائه
 (٢٣١٢)، وأحمد في مسنده ( ١٠٧/٣ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٣٤٤٥/١٠ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن، باب لا وقت فيما يعطى الفقراء والمساكين إلى ما يخرجون به من الفقر والمسكنة ( ٢٣/٧ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ١٥٠/٤ ) ( ٧٢٨٦ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٠٣/٢ ) .

الدائرة الثالثة دائرة الحكومة الحقوق الاجتماعية

# البَابُالثَّاني

#### حق تيسير الإجراءات

يعتبر حق تيسير الإجراءات على المواطنين من الحقوق الحضارية التي نادى بها الإسلام منذ قرن ونصف من الزمان ، حيث كانت الإمبراطورية الرومانية تقسم الشعب إلى طبقات ، أعلاها طبقة النبلاء الذين يحصلون على كل الامتيازات ..أما الإسلام فقد نظر بعطف ورحمة إلى أدنى الطبقات ، وأوصى لهم بتوصية خاصة في تيسير الإجراءات ، وتلك الحقوق تعتبر رحمة لذوي الاحتياجات ، ورفعة في الدرجات ، إذا قام بأدائها أصحاب الحكم السلطان .

إن الإجراءات التي تحقق سير العمل ، وهو ما يسمى « بالروتين » إذا كانت مرنة ، فإنها تساعد على سرعة الإنجاز ، وتقدم أحوال البلاد والعباد في جميع الميادين ، و إذا كانت معقدة ، فإنها تعطل مصالح المواطنين وتؤدي إلى الإحباط في أداء بقية الواجبات ، مما يؤدي إلى التخلف المهين .

ولذلك فإن من عظمة الشريعة وسبقها في جميع الميادين أنها جعلت من واجبات الحكومة أن تيسر الإجراءات على المواطنين حقًا تشريعيًّا لهم وليس تفضلًا من الحكومة، حرصًا من الشريعة على وقت الإنسان وماله وجهده وحرصًا على تحقيق التنمية في الأمة الإسلامية، وهكذا يثبت الإسلام بالدليل العملي أنه شريعة التحضر في كل صورها، فهو يهدف إلى الرقي المعنوي والمادي في جميع المجالات ويحقق هذا الرقي بصورة تدعو إلى التقدير والإعجاب. ويشمل حق تيسير الإجراءات النقاط الرئيسية التالية والتي يتفرع عنها تفاصيل جزئية كثيرة تخلق مناخًا عامًّا ؛ لسهولة التعاملات داخل دائرة الحكومة وفي الدولة عمومًا : السهولة في التعامل والبشاشة مع الناس :

- عن أبي هريرة قال: قال رسول اللَّه عَلِيَّةٍ: « إن اللَّه يحب السهل الطليق » (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه هناد في الزهد ( ٦٤٥/٢ ) ، والبيهقي في شعب الإيمان ( ٢٤٥/٦ ) ، والقضاعي في مسند الشهاب ( ١٥٣/٢ ) .

- وعن ابن مسعود ، أن رسول الله ﷺ قال : « حرم على النار : كل هين لين سهل قريب من الناس » (١) .

- وعن أنس بن مالك ، عن النبي ﷺ قال : « يسروا ولا تعسروا ، وبشروا ولا تنفروا » (٢٠) .

- وعن محجن بن الأدرع السلمي قال: بعثني رسول اللَّه عَلَيْ إلى حاجز يمين المدينة في حاجة ، فلما رجعت ذهبت معه حتى صعد أحدًا ، فأشرف على المدينة فقال: « ويل أمك قرية يدعك أهلك وأنت خير ما يكون ، ثم نزل ونزلت معه حتى أتينا بباب المسجد ، فرأى رجلًا يصلي ، فوضع يده على منكبي ، فأناره بضوئه فقال: « أيقوله صادقًا؟ » قالها ثلاثًا - قلت: يا رسول اللَّه ، هذا وهذا أعبد أهل المدينة ، فقال رسول اللَّه عَلَيْ : « اتق اللَّه لا تسمعه فتهلكه » - قالها ثلاثًا - ثم قال رسول اللَّه عَلَيْ : « إن اللَّه رضي لهذه الأمة اليسر ، وكره لها العسر » (٢).

- وعن عبيد اللَّه بن عبد اللَّه بن عتبة ، أن أبا هريرة أخبره ، أن أعرابيًّا بال في المسجد ، فثار إليه الناس ليقعوا به ، فقال لهم رسول اللَّه ﷺ : « دعوه ، وأهريقوا على بوله ذنوبًا من ماء – أو سجلًا من ماء – فإنما بعثتم ميسرين ولم تبعثوا معسرين » (٤) .

وتدعو الشريعة الإسلامية إلى الرفق في التعاملات والبعد عن التعقيد وتكليف الناس فوق طاقاتهم في الإجراءات ؛ ومن ذلك ما روي :

- قال ﷺ : « إن اللَّه تعالى : رفيق يحب الرفق ، ويعطي عليه ما لا يعطي على العنف » (°) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢١٥/١ ) ، والعجلوني في كشف الخفاء ( ٤٢٤/١ ) ، والزبيدي في إتحاف السادة المتقين ( ٢٦٠/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه الأدب ، باب قول النبي ﷺ : ٥ يسروا ولا تعسروا » ( ٦١٢٥)، ومسلم في صحيحه كتاب الجهاد والسير ، باب في الأمر بالتيسير وترك التنفير ( ١٧٣٣) ، والنسائي في السنن الكبرى ( ٥٨٩٠) ، وأحمد في مسنده ( ٤١٧/٤) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه السيوطي في جمع الجوامع ( ٤٨٤٧ ) ، وابن حجر في المطالب العالية ( ٥٤٣ ) ، والألباني في الصحيحة ( ١٦٣٥ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الوضوء ، باب ترك النبي المالية والناس الأعرابي حتى فرغ من بوله في المسجد ( ٢٢٠) ، وأبو داود في الطهارة ، باب الأرض يصيبها البول ( ٣٨٠) ، والترمذي في الطهارة ، باب الأرض ( ١٤٧) ، والنسائي في الطهارة ، باب ترك التوقيت في الماء ( ٥٦) . ما جاء في البول يصيب الأرض ( ١٤٧) ، والنسائي في الطهارة ، باب ترك التوقيت في الماء ( ٥٦) . (٥) أخرجه البخاري في صحيحه ( ١٤/٨ ، ٢٧) ، ومسلم في البر والصلة ( ٧٧) ، وأبو داود في السن ( ٤٨٠٧) ، وأحمد في مسنده ( ١٢/١ ، ٤/٧٨) .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_

- وعن عائشة ، عن النبي ﷺ قال : « إن الله رفيق يحب الرفق في الأمر كله » (١) .
- وعن الحسن ، أن عمر ﷺ أراد أن ينهى عن متعة الحج ، فقال له أبي : ليس ذلك ؛ قد تمتعنا مع رسول الله عليه ، ولم ينهنا عن ذلك ، فأضرب عن ذلك عمر ، وأراد أن ينهى عن حلل الحبرة ؛ لأنها تصبغ بالبول ، فقال له أبي : ليس ذلك ؛ قد لبسهن النبي عليه ولبسناهن في عهده (٢) .
- وعن ابن عمر ، أن رجلًا قال : إني لأتوضأ بعد الغسل ، قال : لقد تعمقت (٣) .
  - وعن أنس قال : كنا عند عمر فقال : نهينا عن التكلف (<sup>4</sup>) .
- وعن زهير بن حرب حدثنا روح بن عبادة حدثنا زكرياء بن إسحق حدثنا أبو الزبير عن جابر بن عبد اللَّه قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « إن اللَّه لم يبعثني معنتًا ولا متعنتًا ؛ ولكن بعثني معلمًا ميسرًا » (٥٠) .
- وعن أبي صرمة صاحب النبي عَلَيْكُ ، عن النبي عَلَيْكُ أنه قال : « من ضار ؛ أضر الله به ، ومن شاق ؛ شاق الله عليه » (٦) .

كما تدعو الشريعة الإسلامية إلى تخفيف الضرائب على المواطنين ، وذلك يساعد على دفع حركة التنمية ، ولقد عبرت السنة النبوية عن ذلك ، ومن ذلك :

- عن عائشة قالت : قال رسول الله ﷺ : « اللهم من رفق بأمتي فارفق به ، ومن شق عليه » (٧)

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في الأدب ، باب الرفق ( ٣٦٨٩ ) ، وأحمد في مسنده ( ٨٥/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٤٢/٥)، والهيثمي في مجمع الزوائد، باب فيما صبغ بالنجاسة ( ٢٨٥/١)، وقال : رواه أحمد والحسن لم يسمع من عمر ولا من أبي .

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٢٧١/١ ) ( ١٠٤١ ) والشوكاني في نيل الأوطار ( ٣١٠/١ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة - باب ما يكره من كثرة السؤال وتكلف ما لا يعنيه (١١٨/٩) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم كتاب الطلاق ، باب بيان أن تخبير امرأته ( ١٤٧٨ ) ، والترمذي في تفسير القرآن ، باب ومن سورة التحريم ( ٣٣١٨ ) – (معنتا : أي مشددًا على الناس وملزمًا إياهم ما يصعب عليهم . ولا متعنتًا : أي طالبًا زلتهم أصل العنت : المشقة . متن صحيح مسلم ( ١٠٥/٢ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود في الأقضية ، أبواب من القضاء ( ٣٦٣٥ ) ، والترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في الخيانة والغش ( ١٩٤٠ ) ، وابن ماجه في الأحكام ، باب من بني في حقه ما يضر بجاره ( ٢٣٤٢ ) ، وأحمد في مسنده ( ٤٥٣/٣ ) . نمطًا : النمط – بفتحتين – ثوب من صوف ذو لون من الألوان ، ولا يكاد يقال للأبيض نمط ، والجمع أتماط مثل سبب وأسباب . المصباح المنير ( ٢٠/٢ ) . (٧) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٧/٣ ) ، وإسحاق بن راهويه في مسنده ( ٣٧/٢ ) .

- وعن أبي مجلز لاحق بن حميد أن عمر بن الخطاب بعث عمار بن ياسر إلى أهل الكوفة على صلاتهم وجيوشهم ، وعبد الله بن مسعود على قضائهم وبيت مالهم ، وعثمان بن حنيف على مساحة الأرض ، ثم فرض لهم في كل يوم شاة جعل شطرها وسواقطها لعمار ، والشطر الآخر بين هذين ، ثم قال : ما أرى قرية يؤخذ منها كل يوم شاة إلا كان سريعًا في خرابها ، فمسح عثمان بن حنيف الأرض ، فجعل على جريب الكرم عشرة دراهم ، وعلى جريب النخل خمسة دراهم ، وعلى جريب البر أربعة دراهم ، وعلى جريب البر أربعة دراهم ، وعلى حريب الشعير درهمين ، وجعل على أهل الذمة في أموالهم التي يختلفون بها في كل جريب الشعير درهميًا وجعل على رؤسهم وعطل النساء والصبيان من ذلك أربعة وعشرين درهمًا كل سنة ، ثم كتب بذلك إلى عمر فأجازه ورضي به ، قال فقيل لعمر : تجار الحرب كم نأخذ منهم إذا قدموا علينا ؟ قال : كم يأخذون منكم إذا قدمتم عليهم ؟ قالوا : العشر قال : فخذوا منهم العشر (1) .

- وعن شريح بن عبيد ، عن جبير بن نفير وكثير بن مرة وعمرو بن الأسود والمقدام وأبي أمامة ونفر من الفقهاء : أن رجلًا أتى رسول الله على أمامة ونفر من الفقهاء : أن رجلًا أتى رسول الله على أذكركم الله أن تشقوا على أمتى من بعدي » (٢) .

كما تدعو أيضًا إلى تسهيل الخدمات العامة بحيث توفر للناس البنية الأساسية للتنمية الاجتماعية والاقتصادية :

- عن قتادة ، عن أنس قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « سبعة يجري للعبد أجرهن وهو في قبره بعد موته : من علم علمًا ، أو كرى نهرًا ، أو حفر بئرًا ، أو غرس نخلًا ، أو بنى مسجدًا ، أو ورث مصحفًا ، أو ترك ولدًا يستغفر له بعد موته » (٣) .

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٢٠٠/٦ ) ، ( ١٠١٢٨ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٣٠/٢ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٣٠/٢ ) ، والبيهقي في السنن ، باب قدر الحراج الذي وضع ( ١٣٦/٩ ) . العطل : بضم العبن والطاء هي المرأة لا حلى لها قال في النهاية : ( يا علي مر نساءك لا يصلين عطلًا ) العطل فقدان الحلي ومنه حديث عائشة : ( كرهت أن تصلي المرأة عطلًا ولو أن تعلق في عنقها خيطًا ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي عاصم في السنة ( ١٠/٢ ٥ ) ، والطبراني في الكبير ( ١٢٨/٨ ) ، والبيهقي في شعب الإيمان ( ٤٣٣/٥ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان ( ٢٤٨/٣ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٥٣/١ ) ، وقال : =

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_ 277

- وعن أبي هريرة ﷺ ، عن النبي ﷺ قال : « ليس صدقة أعظم أجرًا من ماء » (١) .

- وعن ابن عمر قال: لما فتح هذان المصران أتوا عمر فقالوا: يا أمير المؤمنين ، إن رسول الله عليه عليه حد لأهل نجد قرنًا ، وهو جور عن طريقنا وإنا إن أردنا قرنا شق علينا قال : فانظروا حذوها من طريقكم ، فحد لهم ذات عرق » (٢) .

### وتدعو الشريعة الإسلامية كذلك إلى عدم تأخير المكاتبات والمراسلات التي فيها مصالح العباد ، وهي خطوات على طريق تطور الاتصالات :

- عن معاوية قال : كان عمر يكتب إلى عماله لا تخلدن عنى كتابًا (٣) .

- وعن جويبر عن الضحاك قال : كتب عمر بن الخطاب إلى أبي موسى الأشعري : أما بعد ! فإن القوة في العمل أن لا تؤخروا عمل اليوم لغد ، فإنكم إذا فعلتم ذلك تداركت عليكم الأعمال ، فلا تدرون أيها تأخذون فأضعتم ، فإن خيرتم بين أمرين أحدهما للدنيا والآخر للآخرة فاختاروا أمر الآخرة على أمر الدنيا ، فإن الدنيا تفنى والآخرة تبقى ، كونوا من الله على وتعلموا كتاب الله ؛ فإنه ينابيع العلم وربيع القلوب (٤) .

## كما أنها تفتح مجالات أوسع من الحرية في تصرفات المواطنين وتحركاتهم في مجالات الحياة ، مما يحقق الوحدة السياسية والإيجابية في الأمة :

- عن شريح بن عبيد حدثنا جبير بن نفير وكثير بن مرة وعمير بن أسود والمقدام وأبو أمامة في نفر من الفقهاء أن رجلًا أتى رسول الله على فقال : يا رسول الله هذا الأمر في قومك فوصهم بنا ؛ فقال لقريش : « إني أذكركم الله أن لا تشقوا على أمتي من بعدي » ثم قال للناس : « سيكون من بعدي أمراء فأدوا لهم طاعتهم ؛ فإن الأمير

<sup>—</sup> رواه البزار وأبو نعيم في الحلية وقال: هذا حديث غريب من حديث قتادة تفرد به أبو نعيم عن العزرمي ورواه البيهقي ، ثم قال محمد بن عبد الله العزرمي أنه قد تقدمه ما يشهد لبعضه والهيشمي في مجمع الزوائد باب فيمن نشر علمًا أو دل على خير أو علم القرآن ( ١٦٧/١ ) وقال: رواه البزار وفيه محمد بن عبيد الله العزرمي وهو ضعيف .

<sup>(</sup>١) أخرجه المنذري في الترغيب والترهيب ( ٢٢/٢ ) ، والبيهقي في شعب الإيمان ( ٢٢١/٣ ) . (٢) أخرجه البيهقي في السنن ( ٢٧/٥ ) . وهو جور عن طريقنا : وفي حديث ميقات الحج ( وهو جور عن طريقنا ، أي ماثل عنه ليس على جادته من جار يجور إذا مال وضل . انتهى . ( ٣١٣/١ ) النهاية لابن الأثير . ( ٣١٥/١ ) (٣١٥) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٩٧/٧ ) ، والسيوطي في الدر المنثور ( ١٤٨/٧ ) .

مثل المجن يتقي به ، فإن أصلحوا وأمروكم بخير ؛ فلكم ولهم ، وإن أساءوا وأمروكم به ؛ فعليهم أنتم منه برءاء ، فإن الأمير إذا ابتغى الربية في الناس أفسدهم » ثم يقول : إنا سمعنا الرسول يقول ذلك (١) .

- وعن سعيد بن أبي سعيد المقبري ، أنه حدث عن أبيه قال : اشترتني امرأة من بني ليث بسوق ذي المجاز بسبعمائة درهم ، ثم قدمت المدينة فكاتبتني على أربعين ألف درهم ، فأديت إليها عامة ذلك ، ثم حملت ما بقي إليها ، فقلت : هذا مالك فاقبضيه ، قالت : لا والله حتى آخذه منك شهرًا بشهر وسنة وعشرون ، فخرجت به إلى عمر بن الخطاب في فذكرت ذلك له ، فقال عمر في : ادفعه إلى بيت المال ، ثم بعث إليها فقال : هذا مالك في بيت المال وقد عتق أبو سعيد ، فإن شعت فخذي شهرًا بشهر وسنة وعشرون ، قال : فأرسلت فأخذته (٢) .

وتحث الشريعة الإسلامية على سرعة البت في أمور الناس وخاصة الضعفاء وذوي الحاجات ، حتى لاتشتد وطأة الحياة عليهم ، وقد جاءت السنة النبوية معبرة عن ذلك :

- عن ابن عمر ، عن النبي ﷺ قال : « من ولي شيئًا من أمور المسلمين لم ينظر الله في حاجته حتى ينظر في حوائجهم » <sup>(٣)</sup> .

- وعن معاذ قال : قال رسول الله ﷺ : « من ولي من أمر الناس شيئًا فاحتجب عن أولى الضعفة والحاجة ؛ احتجب الله عنه يوم القيامة » (¹) .

- وعن عبيد الله بن عدي بن الخيار قال : عن عمر قال : لا تبغضوا الله إلى عباده يكون أحدكم إمامًا فيطول عليهم حتى يبغض إليهم ما هم فيه ، ويكون

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي عاصم في السنن ( ١٠/٢ ) . الربية : معناها الشك ، ومعنى ذلك أنه إذا اتهمهم وجاهرهم بسوء الظن فيهم أداهم ذلك إلى ارتكاب ما ظن بهم ففسدوا . النهاية ( ٢٨٦/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارقطني في السنن ( ١٢٢/٤ ) ، والبيهقي في السنن ، باب تعجيل الكتابة ( ٣٣٤/١٠ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٤٤٠/١٢) ، والهيشمي في مجمع الزوائد ، باب فضل قضاء الحوائج ( ١٩/٨) وقال : رواه الطبراني وضعفه وحسن حديثه ابن عدي وأحمد بن طارق الراوي عنه لم أعرفه وبقية رجاله رجال الصحيح ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١٢٣/٣) وقال : رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح إلا حسين بن قيس المعروف بحنش وقد وثقه ابن نمير وحسن له ما حديث بكذا له الحاكم ولا يضر في المتابعات .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٣٨/٥ ) ، والطبراني ، في الكبير ( ١٥٢/٢٠ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٢١٠/٥ ) وقال : رواه أحمد والطبراني ، ورجال أحمد ثقات .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_ = \_\_\_ = \_\_\_ 0٣٥

أحدكم قاضيًا فيطول عليهم حتى يبغض إليهم ما هم فيه (١).

وتدعو الشريعة إلى التخفيف في تحصيل زكاة الأموال وخاصة في حالات الإصابة في الأموال ، وذلك لتحقيق نوع من الرفاهية الاقتصادية للمواطنين ، ومن ذلك ما روي :

- عن عائشة قالت : بعث النبي ﷺ مصدقًا في أول الإسلام فقال : « لا تأخذ من حزرات أنفس الناس شيئًا ؛ خذ الشارف ، والبكر ، وذوات العيب » (٢) .

وعن قيس بن سعد بن عبادة الأنصاري ، أن رسول الله على بعثه ساعيًا ، فقال أبوه : لا تخرج حتى تحدث برسول الله على عهدًا ، فلما أراد الخروج ، أتى رسول الله على الله على الله على الله على الله على رقبتك رسول الله على الله وغاء أو بقرة لها خوار أو شأة لها يعار ولا تكن كأبي رغال » فقال سعد : يارسول الله وما أبو رغال ؟ قال : « مصدق بعثه صالح فوجد رجلاً بالطائف في على عنيمة قريبة من المائة شصاص أي بلا لبن إلا شأة واحدة ، وابن صغير لا أم له فلبن تلك الشأة عيشه ، فقال صاحب الغنم : من أنت قال : أنا رسول رسول الله ، فرحب وقال : هذه غنمي فخذ أيما أحببت ، فنظر إلى الشأة اللبون فقال : هذه ، فقال الرجل : هذا الغلام كما ترى ليس له طعام ولا شراب غيرها ، فقال : إن كنت تحب اللبن فأنا أحبه ، فقال : خذ شاتين مكانها فأبي عليه ، فلما رأى ذلك عمد إلى قوسه فرماه فقتله ، فقال : ما ينبغي لأحد أن يأتي نبي الله على الهم العن أبا رغال ، اللهم العن أبا رغال » ، فقال سعد بن عبادة : يا رسول الله اعف قيسًا من السعاية (٢) .

- وعن عائشة زوج النبي عَلِيْتُ أنها قالت : مر على عمر بن الخطاب بغنم من الصدقة فرأى فيها شاةً حافلًا ذات ضرع عظيم ، فقال عمر : ما هذه الشاة ؟ فقالوا :

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٣٢١/٥ ) ، والقرطبي في تفسيره ( ٢٩/١ ) ، وابن عبد البر في التمهيد ( ١٢/١٩ ) .

 <sup>(</sup>۲) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ١٤/٤ ) ( ١٨١٤ ) وابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٢٦/٣ ) ،
 والبغوي في شرح السنة ( ١٥/٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٣٩٨/١ ) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ، وله شاهد مختصر على شرط الشيخين ، والبيهقي في السنن ، باب ما يقول المصدق إذا أخذ الصدقة لمن أخذها منه ( ١٥٧/٤ ) ، وابن خزيمة في صحيحه ( ٢١/٤ ) .

شاة من الصدقة ، فقال عمر : ما أعطى هذه أهلها وهم طائعون ، لا تفتنوا الناس ، لا تأخذوا حزرات المسلمين ، نكبوا عن الطعام (١) .

وعن الوليد بن مسلم قال: أنا أبو عمرو - يعني الأوزاعي - أن عمر بن الخطاب قال: خففوا على الناس في الخرص؛ فإن فيه العرية، والوطية، والآكلة، قال الوليد: قلت لأبي عمرو: ما العرية؟ قال: النخلة أو النخلتان والثلاث يمنحها الرجل الرجل من أهل الحاجة، قلت: فما الآكلة؟ قال: أهل المال يأكلون منها رطبًا فلا يخرص ذلك ويوضع من خرصه، قال: قلت: فما الوطية؟ قال: من يغشاهم ويزورهم (٢).

كما تدعو الشريعة إلى التخفيف في أداء العبادات ، وخاصة على الضعفاء وذوي الحالات الخاصة :

- عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، أن رسول الله على وقف في حجة الوداع بمنى للناس يسألونه ، فجاءه رجل فقال : لم أشعر فحلقت قبل أن أذبح ، فقال : « اذبح ولا حرج » فجاء آخر فقال : لم أشعر فنحرت قبل أن أرمي ، قال : « ارم ولا حرج » فما سئل النبي على عن شيء قدم ولا أخر إلا قال : « افعل ولا حرج » (٣) .

- وعن عمرو وسمعه من جابر قال : كان معاذ يصلي مع النبي عَلِيْ ثم يرجع فيصلي بقومه - فأخر النبي عَلِيْ ليلة الصلاة - وقال مرة : ثم يرجع فيصلي بقومه - فأخر النبي عَلِيْ ليلة الصلاة - وقال مرة : العشاء - فصلى معاذ مع النبي عَلِيْ ، ثم جاء يؤم قومه ؛ فقرأ البقرة ، فاعتزل رجل من القوم فصلى ، فقيل : نافقت يا فلان ، فقال : ما نافقت ، فأتى رسول الله عَلِيْ ، وإنما نحن عنومنا يا رسول الله عَلِيْ ، وإنما نحن أصحاب نواضح ونعمل بأيدينا ، وإنه جاء يؤمنا فقرأ بسورة البقرة ، فقال : هو معاذ أفتان أنت ؟ أفتان أنت ؟ اقرأ بكذا ، اقرأ بكذا » قال أبو الزبير : ﴿ سَبِّح

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في الموطأ ، كتاب الزكاة ، باب النهي عن التضيق على الناس في الصدقة ( ٢٨) والبيهقي في السنن الكبرى ، باب ما يقول المصدق إذا أخذ الصدقة لمن أخذها منه ( ٤٠٩/١ ) حافلًا : أي كثيرة اللبن . النهاية ( ٤٠٩/١ ) - نكبوا : يريد الأكولة وذوات اللبن ، ونحوهما : أي أعرضوا عنها ولا تأخذوها في الزكاة ، ودعوها لأهلها . فيقال فيه نكب ونكب . النهاية ( ١١٢/٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن ، باب من قال : يترك لرب الحائط قدر ما يأكل هو وأهله وما يعرى المساكين منها لا يخرص عليه ( ١٢٤/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب العلم ، باب الفتيا وهو واقف على الدابة وغيرها ( ٨٣ ) ، ومسلم في الحج ، باب من حلق قبل النحر أو نحر قبل الرمي ( ٣٢٧ ، ٣٢٨ ) ، وأبو داود في المناسك باب الحلق والتقصير ( ١٩٨٣ ) ، والدارمي في الحج ، باب فيمن قدم نسكه شيقًا قبل شيء ( ٩٨٣ ) .

أَسْمَ رَمِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ [الأعلى: ١] ﴿ وَالَّيْلِ إِذَا يَفْشَىٰ ﴾ [الليل: ١] فذكرنا لعمرو ، فقال : أواه قد ذكره (١) .

- وعن جابر بن سمرة قال: سمعت رجلًا سأل النبي ﷺ: أصلي في ثوبي الذي آتي فيه أهلي ؟ قال: « نعم ؛ إلا أن ترى فيه شيئًا تغسله » (٢) .

- وعن أبي مسعود الأنصاري قال: قال رجل: يا رسول الله ، لا أكاد أدرك الصلاة مما يطول بنا فلان ، فما رأيت النبي عليه في موعظة أشد غضبًا من يومئذ ، فقال: « أيها الناس ، إنكم منفرون ، فمن صلى بالناس فليخفف ؛ فإن فيهم المريض، والضعيف ، وذا الحاجة » (٢٠) .

- وعن أبي هريرة قال: قال رسول اللَّه ﷺ - أو قال أبو القاسم - : « إذا أكل أحدكم أو شرب ناسيًا وهو صائم فليتم صومه ؛ فإنما أطعمه اللَّه وسقاه » (<sup>٤)</sup> .

- وعن كهمس الهلالي قال: أتيت النبي عَلَيْ فأخبرته بإسلامي ، ثم غبت عنه حولاً ، ثم أتيته وقد ضمر بطني ونحل جسمي فخفض في الطرف ثم رفعه فقلت: يا رسول الله كأنك تنكرني ؟ فقال: « أجل من أنت؟ » قلت: أنا كهمس الهلالي الذي أتيتك عام أول قال: « ما بلغ بك ما أرى؟ » فقلت: يا رسول الله ، ما أفطرت منذ فارقتك نهارًا ولا نمت ليلاً ، فقال: « ومن أمرك بهذا أن تعذب نفسك ، صم شهر فاصبر ، ومن كل شهر الصبر ومن كل شهر يومًا » ، قلت: زدني ، قال: « صم شهر الصبر ومن كل شهر يومين » ، قلت زدني ، قال: « صم شهر الصبر ومن كل شهر يومين » ، قلت زدني ، قال: « صم شهر الصبر ومن كل شهر ثلاثة أيام » (°) .

- وعن جابر قال : خرجنا في سفر فأصاب رجلًا منا حجر فشجه في رأسه ، ثم احتلم ، فسأل أصحابه فقال : هل تجدون لي رخصةً في التيمم ؟ فقالوا : ما نجد لك رخصةً وأنت تقدر على الماء ، فاغتسل ، فمات ، فلما قدمنا على النبي ﷺ أخبر بذلك ، فقال : « قتلوه قتلهم الله ، ألا سألوا إذ لم يعلموا ؛ فإنما شفاء العي السؤال ، إنما كان يكفيه أن يتيمم ويعصر – أو يعصب » شك موسى – « على جرحه خرقةً ثم

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود كتاب الصلاة ، باب تخفيف الصلاة ( ٧٧٧ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٠٨/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٨٩/٥ ) ، والطبراني في الكبير ( ٢٣٧/٢ ) ، وابن حبان في صحيحه (١٠٢/٦ ) ، وأبو يعلى في مسنده ( ٤٥٤/١٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب العلم ، باب الغضب في الموعظة والتعليم إذا رأى ما يكره ( ٩٠) ، وأحمد في مسنده ( ٢٧١/٢ ) ، والطبرانى في الكبير ( ٢٠٦/١٧ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٣٧٢٦ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٥٣/٥ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٩١/٢ ) ، والنسائي في السنن الكبرى ( ٣٢٧٥ ) ، والدارقطني في السنن الكبرى ( ١٨٠/٢ ) . (٥) أخرجه ابن الأثير في أسد الغابة ( ٥٠٢/٤ ) .

٥٣٨ حق تيسير الإجراءات

يسح عليها ويغسل سائر جسده » (١).

- وعن أبي هريرة : دخل أعرابي المسجد فصلى ركعتين ، ثم قال : اللهم ارحمني ومحمدًا ولا ترحم معنا أحدًا ، فالتفت إليه النبي عَيِّلِيَّةٍ فقال : « لقد تحجرت واسعًا » ثم لم يلبث أن بال في المسجد ، فأسرع الناس إليه ، فقال لهم رسول اللَّه عَيِّلِيَّةٍ : « إنما بعثتم ميسرين ، ولم تبعثوا معسرين ، أهريقوا عليه دلوًا من ماء - أو سجلًا من ماء » (٢) .

- وعن أبي قلابة ، عن رجل من بني قشير قال : كنت أعزب عن الماء فتصيبني الجنابة فلا أجد الماء فأتيمم ، فوقع في نُفسي من ذلك ، فأتيت أبا ذرٌّ في منزله فلم أجده ، فأتيت المسجد وقد وصفت لي هيئته فإذا هو يصلي ، فعرفته بالنعت، فسلمت فلم يرد على حتى انصرف ، ثم رد على ، فقلت : أنت أبو ذرٌّ ؟ قال : إن أهلى يزعمون ذاك ، فقلت : ما كان أحد من الناس أحب إلى رؤيته منك ؟ فقال : قد رأيتني ، فقلت : إني كنت أعزب عن الماء فتصيبني الجنابة ، فلبثت أيامًا أتيمم فوقع في نفسي من ذلك أو أشكل علي ، فقال : أتعرف أبا ذرٌ ؟ كنت بالمدينة فاجتويتها ، فأُمر لي رسول اللَّه عَلِيُّ بغنيمة ، فخرجت فيها فأصابتني جنابة ، فتيممت بالصعيد فصليت أيامًا ، فوقع في نفسي من ذلك حتى ظننت أني هالك ، فأمرت بناقة لي - أو قعود - فشد عليها ، ثم ركبت ، قال : حتى قدمت المدينة ، فوجدت رسولَ اللَّهِ عَلِيْتُ في ظل المسجد في نفر من أصحابه ، فسلمت عليه فرفع رأسه وقال : « سبحان اللَّه أبو ذرُّ ؟ » فقلت : نعم يا رسول اللَّه ، إني أصابتني جنابة فتيممت أيامًا ، فوقع في نفسي من ذلك حتى ظننت أني هالك ، فدعا رسول الله ﷺ لي بماء ، فجاءت به أمة سوداء في عسِّ يتخضخض ، فاستترت بالراحلة ، وأمر رسول اللَّه عَيِّلْتُهِ رجلًا فسترني فاغتسلت ، ثم قال رسول اللُّه عِليَّة : « يا أبا ذرِّ إن الصعيد الطيب طهور ما لم تجد الماء ولو في عشر حجج ، فإذا قدرت على الماء فأمسه بشرتك  $^{(T)}$  .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود كتاب الطهارة ، باب المجروح يتيمم ( ٣٣٢ ) ، وابن ماجه في الطهارة وسننها ، باب في المجروح تصيبه الجنابة فيخاف على نفسه إن اغتسل ( ٣٧٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٢٩/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ١٤٦/٥) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٩١٢) . فاجتويتها : وفي حديث العربين ( فاجتووا المدينة ) أي أصابهم الجوى : وهو المرض وداء الجوف إذا تطاول ، وذلك إذا لم يوافقهم هواؤها واستوخموها . ويقال : اجتويت البلد إذا كرهت المقام فيه وإن كنت في نعمة . انتهي . النهاية ( ٣١٨/١ ) - بقعود : القعود من الدواب : ما يقتعده الرجل للركوب والحمل ، ولا يكون إلا ذكرًا . وقيل : القعود : ذكر والأنثى : قعودة . والقعود من الإبل : ما أمكن أن يركب ، وأدناه أن يكون له سنتان ، ثم هو قعود إلى أن يثني فيدخل في السنة السادسة ، ثم هو جمل . انتهي . النهاية ( ٨٧/٤ ) .

الدائرة الثالثة دائرة الحكومة المحقوق الاجتماعية

## البَائِلِثَالِثُ

#### حق الحفاظ على الصحة العامة (١)

إن من حق المواطنين في الدولة الإسلامية حفاظ الحكومة على الصحة العامة ، وهذا معناه حرص الإسلام أن يكون المسلم قويًّا في بدنه ، معافى في جسده ، يملك روحًا تواقة إلى المعالي ، وجسدًا يساعده على تحدي صعوبات الحياة .

و المتمعن في نهج السنة النبوية في الحفاظ على الصحة العامة ليبهره ذلك السبق النبوي في ميدان العلوم قبل تطورها وقبل اكتشاف أسباب الداء والدواء .. فالرسول على وضع قواعد علم الوقاية من الأمراض ، وهو آخر ما توصل إليه التطور العلمي في سبيل الحفاظ على الصحة ، ومنها فرض تعليمات عدم التبول أو التبرز في المجاري المائية أو الظل أو قارعة الطريق ، ومنها نشر الوعي الصحي بنظافة البيوت والأجسام والاستحمام وتقليم الأظافر ، وكل ما من شأنه أن يحتوى الجراثيم والميكروبات ، ومنها تقليل دائرة العدوى في حالة انتشار المرض كوباء ، بفرض حظر صحي على المنطقة التي يظهر فيها الوباء ، لمنع انتشار العدوى بين المواطنين ولتقليل الحسائر إلى أكبر حد ممكن .

إن كل تلك الإجراءات يتشارك فيها المواطنون من جهة ، و الحكومة من جهة أخرى ، وتعتبر حقوقا أساسية للمواطنين نحو الحكومة ، بحيث تقوم وسائل الإعلام ووزارة الصحة ووزارة البيئة والأحياء بنشر الوعي الصحي واتخاذ اللازم في سبيل الحفاظ على الصحة العامة حرصًا على المواطنين ، وحرصًا على موارد الثروة الاقتصادية في كل صورها .

لقد اهتم الإسلام بصحة الأفراد باعتبارها تعينهم على أداء واجباتهم الدينية والمعيشية ، إذ بها يستطيع الفرد أن ينفع مجتمعه ، ويحقق آماله (٢) .

<sup>(</sup>١) ينظر : عبد الحكيم العبلي : الحريات العامة . سليمان الطماوي : عمر بن الخطاب .

<sup>(</sup>٢) العيلي عبد الحكيم ، الحريات العامة ( ٤٨٩ ) .

وإن الاهتمام بصحة الأفراد يحقق مجتمعًا خاليًا من الأمراض ، قويًا في دينه وجسمه وعقله :

- يقول ﷺ : « المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفي كل خير » (١) .

وحينما قرر الإسلام حق الفرد في الرعاية الصحية ، فقد وضع ذلك الحق على عاتق الفرد باعتباره واجبًا عليه ، كما اعتبره التزامًا على الدولة فهو حق وواجب للفرد (٢) .

ففي اعتبار الرعاية الصحية واجبًا على الفرد: فقد أمر الحق سبحانه الناس بالبعد عن كل ما يضر بصحتهم ، وما تحريمه للخمر والزنى إلا مظهر من مظاهر حفظ الإسلام للصحة ، سواء كانت تلك الصحة عقلية أو جسمية ، فعن تحريم شرب الخمر يقول الحق سبحانه : ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا الْمَنْتُرُ وَالْمَنْسِرُ وَالْأَنْسَابُ وَالْأَرْامُ رِجْسُ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطُنِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُعْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠] .

وعن تحريم الزني ، يقول تعالى : ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ ٱلزِّئَةُ ۚ إِنَّهُ كَانَ فَنَحِشَةَ وَسَآهَ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٣٦] .

وقد نهى الإسلام عن كل ما يضر بالصحة ، وينهك القوة ؛ قال تعالى : ﴿ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُرُ إِلَى اَلنَهْلُكَدِّ وَأَحْسِنُوًا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة : ١٩٥] .

ويقول ﷺ : « لا ضرر ولا ضرار » <sup>(٣)</sup> وقوله : « صوموا تصحو » <sup>(١)</sup> .

وعن نهيه عن كثرة الأكل حتى يصل إلى حد التخمة ، يقول على الله ابن آدم وعاء شرًا من بطنه بحسب ابن آدم لقيمات يقمن صلبه ، فإن كان لابد فاعلاً فثلث لطعامه ، وثلث لشرابه ، وثلث لنفسه » (°) .

كما حث الإسلام على النظافة ، سواء أكان ذلك في الجسم أم في الحيط الذي يعيش

<sup>(</sup>١) مسلم – كتاب القدر – باب في الأمر بالقوة وترك العجز ( ٢٠٥٣/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) العيلي عبد الحكيم الحريات العامة ( ١٨٩ ) .

<sup>(</sup>٣) مالك الموطأ – كتاب الاقضية – باب القضاء في المرفق ( ٢٩٥ ) .

<sup>(</sup>٤) رواه الطبراني في الأوسط ، وأبو نعيم في الطب النبوي ، الغزالي في الإحياء (٨ ) ( ١٤٩٨ ) .

<sup>(</sup>٥) أحمد : المسند ( ١٣٢/٤ ) ، والترمذي في السنن - كتاب الزهد - باب ما جاء في كراهية كثرة الأكل وقال : حسن صحيح من حديث المقداد بن معدي كرب .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_ دائرة الحكومة \_\_\_\_\_

فيه الإنسان ، فأمر بالوضوء قبل الصلاة والغسل من الجنابة ، والاغتسال يوم الجمعة :

- قال ﷺ: « غسل يوم الجمعة على كل محتلم ، وسواك ، ويمس من الطيب ما قدر عليه » (١) .

كما حث الإسلام على العناية بالغذاء الصحي والشراب النقي ، ونهى عن الشرب من فم السقاء منعًا للعدوى :

- يقول عَلِيْكِ : « إن لبدنك عليك حقًّا » (٢) .

كما حبب في الرياضة ، وما ذلك إلا لما لها من أثر في تقوية البدن مما يؤدي إلى مقاومة الأمراض :

- يقول ﷺ : « علموا أولادكم السباحة والرمي والمرأة المغزل » <sup>(٣)</sup> .

كما اهتم الإسلام بالرعاية الصحية ورخص من أجلها في العبادات :

ومن ذلك أنه رخص للمريض الإفطار في نهار رمضان إذا خيف عليه من ازدياد المرض أو تأخير الشفاء وعليه القضاء بعد برئه وتمام صحته ، وكذلك أباح للمرضع والنفساء إذا خافتا على نفسيهما أو ولديهما الإفطار في نهار رمضان ، والقضاء بعد ذلك أو القضاء والإطعام .

وأباح لمن يشق عليه الصيام أن يفطر ويدفع فدية طعام مسكين عن كل يوم أفطره .

كما رخص للمسافر الإفطار في نهار رمضان وذلك لما في السفر من مشقة فتؤثر في الصحة ، قال تعالى : ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهَرَ فَلْيَصُمَّةٌ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنَ أَسَيَامٍ أُخَدَّ ﴾ [البقرة: ١٨٥] .

وقوله تعالى : ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ [البقرة: ١٨٤] . وقوله تعالى : ( يُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْتَرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥] . ومن أقوال عمر بن الخطاب على في الحث على الرعاية الصحية قوله (٤) : « إياكم

<sup>(</sup>١) أحمد المسند ( ١٣٢/٤ ) ، والترمذي في السنن – كتاب الزهد – باب ما جاء في كراهية كثرة الأكل وقال : حسن صحيح من حديث المقداد بن عدى كرب .

<sup>(</sup>٢) مسلم الصحيح - كتاب الجمعة - باب الطيب والسواك يوم الجمعة ( ٥٨١/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) البخاري - كتاب الصوم - باب حق الجسم في الصوم ( ٢٨/٤ ) .

<sup>(</sup>٤) البيهقي – السنن من حديث ابن عمر مرفوعًا في شعب الإيمان ( ٤٠١/٦ ) .

والسمنة ؛ فإنها عقلة ، إياكم والبطنة ؛ فإنها مكسلة عن الصلاة ومفسدة للجسم .. ومؤدية إلى السقم وعليكم بالقصد في قوتكم ، فهو أبعد من السرف وأصح للبدن وأقرى للعبادة » .

أما الرعاية الصحية باعتبارها حقًا للأفراد إزاء الدولة فقد قررها الإسلام في صور شتى ، ومن ذلك « قصة العربيين عندما قدموا المدينة وأسلموا ولكنهم استوبأوا المدينة فألحقهم الرسول على بابل الصدقة يشربون من ألبانها وأبوالها حتى صحوا وسمنوا » (١) .

وقد كفل الإسلام للمريض حقه من الرعاية الاجتماعية ؛ فقد مر عمر بن الخطاب يوم مجيئه الشام على قوم من المجذومين ، ففرض لهم شيئًا من بيت المال ، ومنعهم بذلك من التكفف بين الناس (٢) .

- كما عمل الوليد بن عبد الملك على تخصيص أعطيات لهم ، وأعطى كل مقعد خادمًا يهتم بأمره وكل ضرير قائدًا يسهر على راحته .

- كما بنى ابن طولون حاكم مصر في مؤخرة مسجده ميضاة وخزانة شراب بها من الأدوية والأشربة ، وقرر لهذا المكان الخدم ، وعين طبيبًا خاصًا يقوم بتطبيب المرضى من المصلين ، كما بنى مستشفى بأرض العسكر وأحسن تنظيمه ، وكان يتفقده بنفسه في يوم الجمعة ، فيطوف على خزانة الأدوية ويتفقد أعمال الأطباء ويواسى المرضى » (٢) .

- كما أمر الإسلام بزيارة المرضى وما ذلك إلا لإدخال السعادة عليهم ومواساتهم، لأنه في أثناء المرض تتغير الحالة النفسية للمريض، ففي زيارته ترويح عنه ومؤانسة له مما يعجل بشفائه واستعادته لصحته ويقرر النبي عليه ذلك ويجعله حقًا فيقول: «ويعوده إذا مرض» (1).

- وكان عمر بن الخطاب يأمر الولاة بزيارة المرضى للعناية بأمرهم ، (°) فكان يسأل الوفود إذا قدموا عليه عن أميرهم فيقولون خيرًا ، فيقول : هل يعود مرضاكم ؟

<sup>(</sup>١) العقاد - عباس محمود عبقرية عمر .

<sup>(</sup>٢) البخاري كتاب الوضوء - باب أبوال الإبل والدواب ومرابضها ( ٣٣٣/١ ) ، فتح الباري .

<sup>(</sup>٣) عبد الحكيم العيلي الحريات العامة ( ٢٩١ ) الحاشية .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ( ٢٩١ ، ١٩٢ ) الحاشية .

<sup>(</sup>٥) البخاري كتاب الجنائز - باب الأمر باتباع الجنائز ( ١١٢/٢ ) ،الفتح .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_ ٢٤٥

فإذا قالوا : لا ، عزله <sup>(١)</sup> .

ومن مظاهر حقوق المواطنين على الحكومة التي فرضتها الشريعة للحفاظ على المناخ الصحى الذي يعيشون فيه :

أولًا: تهيئة الغذاء والمناخ الذي يساعد على الشفاء من الأمراض.

- عن سعيد بن زيد على قال : قال رسول الله على : « الكمأة من المن ، وماؤها شفاء للعين » (٢) .

- وعن خالد بن سعد قال: خرجنا ومعنا غالب بن أبجر ، فمرض في الطريق ، فقدمنا المدينة وهو مريض ، فعاده ابن أبي عتيق فقال لنا : عليكم بهذه الحبيبة السوداء ، فخذوا منها خمسًا أو سبعًا فاسحقوها ، ثم اقطروها في أنفه بقطرات زيت في هذا الجانب ، وفي هذا الجانب ؛ فإن عائشة حدثتني أنها سمعت النبي عيلية يقول : « إن هذه الحبة السوداء شفاء من كل داء إلا من السام » قلت : وما السام ؟ قال : « الموت » (٣) .

- وعن أسماء بنت عميس ، أن رسول الله عَلَيْ سألها : « بم تستمشين ؟ » قالت : بالشبرم ، قال : « حار جار » قالت : ثم استمشيت بالسنا ، فقال النبي عَلَيْ : « لو أن شيئًا كان فيه شفاء من الموت لكان في السنا » (<sup>1)</sup> .

- وعن نافع ، عن ابن عمر قال : يا نافع ، قد تبيغ بي الدم ، فالتمس لى حجامًا واجعله رفيقًا إن استطعت ، ولا تجعله شيخًا كبيرًا ، ولا صبيًّا صغيرًا ؛ فإني سمعت رسول الله على يقول : « الحجامة على الريق أمثل ، وفيه شفاء وبركة ، وتزيد في العقل وفي الحفظ ، فاحتجموا على بركة الله يوم الخميس ، واجتنبوا الحجامة يوم الأربعاء والجمعة والسبت ، ويوم الأحد تحريًا ، واحتجموا يوم الأثنين والثلاثاء ؛ فإنه اليوم الذي عافى الله فيه أيوب من البلاء ، وضربه بالبلاء يوم الأربعاء ؛ فإنه لا يبدو

<sup>(</sup>١) الطماوي سليمان ، عمر بن الخطاب ( ٢٧٨ ) .

<sup>(</sup>٢) البخاري في صحيحه كتاب الطب ، باب المن شفاء للعين ( ٥٧٠٨) ، ومسلم في صحيحه كتاب الأشربة ، باب فضل الكمأة ومداواة العين بها ( ٢٠٤٩) ، والترمذي في الطب ، باب ما جاء في الكمأة والعجوة ( ٣٤٥٣) ، وأحمد في مسنده ( ١٨٧/١) . (٣) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الطب ، باب الحبة السوداء ( ٥٦٨٧) وابن ماجه في الطب ، باب الحبة السوداء ( ٥٦٨٧) وابن ماجه في الطب ، باب الحبة السوداء ( ٥٢٨٧) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في الطب ، باب ما جاء في السنا ( ٢٠٨١ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٦٩/٦ ) .

جذام ولا برص إلا يوم الأربعاء أو ليلة الأربعاء » (١) .

- وعن عائشة قالت : قدم رسول اللَّه ﷺ المدينة وهي أوباً أرض اللَّه ﷺ المتكى أبو بكر قالت : فقال رسول اللَّه ﷺ : « اللهم حبب إلينا المدينة كحبنا مكة أو أشد ، وصححها ، وبارك لنا في مدها وصاعها ، وانقل حماها فاجعلها في الجحفة » (٢) .

ثانيًا : استخدام أسلوب الطب الوقائي في حالة انتشار الوباء للحفاظ على الصحة العامة .

- ويدل عليه ما روي عن عبد اللَّه بن عباس ، أن عمر بن الخطاب ﷺ خرج إلى الشأم ، حتى إذا كان بسرغ لقيه أمراء الأجناد أبو عبيدة بن الجراح وأصحابه فأخبروه أن الوباء قد وقع بأرض الشأم ، قال ابن عباس : فقال عمر : ادع لي المهاجرين الأولين ، فدعاهم فاستشارهم وأخبرهم أن الوباء قد وقع بالشأم ، فاختلفوا ، فقال بعضهم : قد خرجت لأمر ، ولا نرى أن ترجع عنه ، وقال بعضهم : معك بقية الناس وأصحاب رسول الله عليه ، ولا نرى أن تقدمهم على هذا الوباء ، فقال : ارتفعوا عنى ، ثم قال : ادعوا لي الأنصار ، فدعوتهم ، فاستشارهم ، فسلكوا سبيل المهاجرين واختلفوا كاختلافهم ، فقال : ارتفعوا عني ، ثم قال : ادع لي من كان ها هنا من مشيخة قريش من مهاجرة الفتح ، فدعوتهم فلم يختلف منهم عليه رجلان ، فقالوا : نرى أن ترجع بالناس ولا تقدمهم على هذا الوباء ، فنادى عمر في الناس : إني مصبح على ظهر فأصبحوا عليه ، قال أبو عبيدة بن الجراح : أفرارًا من قدر الله ؟ فقال عمر : لو غيرك قالها يا أبا عبيدة ، نعم نفر من قدر الله إلى قدر الله ، أرأيت لو كان لك إبل هبطت واديًا له عدوتان إحداهما خصبة والأخرى جدبة ، أليس إن رعيت الخصبة رعيتها بقدر الله ، وإن رعيت الجدبة رعيتها بقدر الله ؟ قال: فجاء عبد الرحمن بن عوف - وكان متغيبًا في بعض حاجته - فقال : إن عندي في هذا علمًا ؛ سمعت رسول الله عِيَالِيْرٍ يقول : « إذا سمعتم به بأرض فلا تقدموا عليه ، وإذا

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في الطب باب في أي الأيام يحتجم ( ٣٤٨٧ ) والحاكم في المستدرك ( ٢٣٣/٤ ) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٦٥/٦ ) ، والنسائي في السنن الكبرى ( ٧٥١٩ ) وابن حبان في صحيحه (٢١٤/١٢ ) مهيعة : وهي الجحفة وقيل قريب من الجحفة .. وهي ميقات أهل الشام معجم البلدان ( ٢٣٥/٥ ) .

وقع بأرض وأنتم بها فلا تخرجوا فرارًا منه » قال : فحمد اللَّه عمر ، ثم انصرف (١) .

- وعن ابن أبي مليكة ، أن عمر بن الخطاب مر بامرأة مجذومة وهي تطوف بالبيت ، فقال لها : يا أمة الله ، لا تؤذي الناس ، لو جلست في بيتك ، فجلست ، فمر بها رجل بعد ذلك فقال لها : إن الذي كان قد نهاك قد مات فاخرجي ، فقالت : ما كنت لأطبعه حيًّا وأعصيه ميتًا (٢) .
- وعن عمرو بن الشريد ، عن أبيه قال : كان في وفد ثقيف رجل مجذوم ، فأرسل إليه النبي ﷺ : « إنا قد بايعناك فارجع » (٣) .
- وعن سعيد بن ميناء قال : سمعت أبا هريرة يقول : قال رسول الله عَلَيْتُهُ : « لا عدوى ، ولا طيرة ، ولا هامة ، ولا صفر ، وفر من المجذوم كما تفر من الأسد » (١٠) .
- ثالثًا: نشر الوعي الصحي بين المواطنين بما يحافظ على صحتهم ، ويقيهم الأمراض.
- عن أبي هريرة قال : قال رسول اللَّه عَلِيَّةٍ : « لا يورد الممرض على المصح » (°) .
- وعن أبي هريرة ، عن النبي ﷺ قال : « حق لله على كل مسلم أن يغتسل في كل سبعة أيام ؛ يغسل رأسه وجسده » (٦) .
- وعن عائشة قالت : قال رسول الله علية : « عشر من الفطرة : قص الشارب ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الطب ، باب ما يذكر في الطاعون ( ٧٥٢٩ ) ، وأخرجه مسلم في صحيحه كتاب السلام ، باب الطاعون والطيرة ( ٢٢١٩ ) ، ومالك في الموطأ كتاب الجامع باب ما جاء في الطاعون ( ٢٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك في الموطأ كتاب الحج ، باب جامع الحج (٩٦٧) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٧١/٥) . (٣) أخرجه مالك في صحيحه كتاب السلام ، باب اجتناب المجذوم ونحوه ( ٢٢٣١) ، والنسائي في البيعة ، باب يعة من به عاهة ( ٤١٨٢) ، وابن ماجه في الطب ، باب الجذام ( ٤٥٤٢) ، وأحمد في مسنده ( ٣٨٩/٤) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الطب ، باب الجذام ( ٧١٧٥) ، ومسلم في صحيحه كتاب السلام ، باب لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا بنو ولا نوء ولا غول ولا يورد ممرض على مصح ( ٢٢٢٢) . (٥) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الطب ، باب لا هامة ( ٧٧١١) ، ومسلم في صحيحه كتاب السلام ، باب لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا بنو ولا نوء ولا غول ولا يورد ممرض على مصح ( ٢٢٢١) ، وابن ماجه في الطب ، باب من كان يعجبه الفأل ويكره الطيرة ( ٣٥٤١) ، وأحمد في مسنده ( ٢٠٢٢) . (٦) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الجمعة ، ( ٢ ) باب الطيب والسواك يوم الجمعة ( ٥٨٢) ، وأحمد في مسنده ( ٣٨٢) ) .

وإعفاء اللحية ، والسواك ، واستنشاق الماء ، وقص الأظفار ، وغسل البراجم ، ونتف الإبط ، وحلق العانة ، وانتقاص الماء » قال زكرياء : قال مصعب : ونسيت العاشرة إلا أن تكون المضمضة . زاد قتيبة : قال وكيع : انتقاص الماء يعني الاستنجاء (١) .

- وعن سليمان بن فروخ قال : لقيت أبا أيوب فصافحته ، فوجد في أظفاري طولا ، قال : ثم جاء رجل إلى النبي ﷺ فسأله عن خبر السماء ، فقال رسول الله ﷺ : « يسألني أحدكم عن خبر السماء ويدع أظفاره كأظفار الطير يجتمع فيها الجنابة والخبث والتفث » (٢) .

- وعن أنس بن مالك قال : قال النبي ﷺ : « حبذا المتخللون بالوضوء ، والمتخللون من الطعام ، أما تخليل الوضوء : فالمضمضة والاستنشاق وبين الأصابع ، وأما تخليل الطعام : فمن الطعام ؛ فإنه ليس شيء أشد على الملكين من أن يريا بين أسنان صاحبهما طعامًا وهو قائم يصلى » (٣) .

- وعن شبيب أبي روح ، عن رجل من أصحاب النبي عليه قال : صلى رسول الله عليه الفجر فقراً فيهما بالروم ، فالتبس عليه في القراءة ، فلما صلى قال : « ما بال رجال يحضرون معنا الصلاة بغير طهور ، أولئك الذين يلبسون علينا صلاتنا ، من شهد معنا الصلاة فليحسن الطهور » (<sup>3)</sup> .

- وعن مسلم بن مخشى ، عن ابن الفراسي قال : كنت أصيد ، وكانت لي قربة أجعل فيها ماءً ، وإني توضأت بماء البحر ، فذكرت ذلك لرسول اللَّه ﷺ فقال : «هو الطهور ، ماؤه الحل ميتته » (°) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الطهارة ، باب خصال الفطرة ( ٢٦١ ) ، والترمذي في الأدب ، باب ما جاء في تقليم الأظفار ( ٢٧٥٧ ) ، والنسائي في الزينة ، باب من السنن الفطرة ( ٥٠٤٠ ) . (٢) أخرجه البيهقي في السنن ، باب تخليل أصول الشعر بالماء وإيصاله إلى البشرة ( ١٥١/٨ ) والطبراني في الكبير ( ١٥١/٤ ) . التفث : هو ما يفعله المحرم بالحج إذا حل كقص الشارب والأظفار ونتف الإبط وحلق العانة . وقيل : هو إذهاب الشعث والدرن والوسخ مطلقًا والرجل تفث . النهاية ( ١٩١/١ ) . (٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢١٢/٤ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب تخليل الأسنان ( ٢٩/٥ ) وقال : واه كله الطبراني ، وروى أحمد منه طرفًا وهو يصلي ، وفي إسناده واصل بن السائب وهو ضعيف . (٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٦٧/٥ ) ، والمقدسي في الأحاديث المختارة ( ٣١٧/٤ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه في الطهارة ، (٣٨٧). وقال في الزوائد: هذا إسناد رجاله ثقات إلا أن مسلمًا لم يسمع من الغراس الفراس الفراسي

- وعن ابن عباس 👹 ، عن النبي ﷺ قال : « لا تحدوا النظر إلى المجذومين » (٦) .

- وعن جابر بن عبد الله الأنصاري قال: سمعت رسول الله عَيِّلِيَّ يقول: ( غطوا الإناء ، وأو كتوا السقاء ؛ فإن في السنة ليلةً ينزل فيها وباء لا يمر بإناء لم يغط ولا سقاء لم يوك إلا وقع فيه من ذلك الوباء » (١) .

- وعن جابر قال: قال رسول الله ﷺ: « أغلقوا الأبواب ، وأوكتوا الأسقية ، وخمروا الآنية ، وأطفئوا السرج ؛ فإن الشيطان لا يفتح غلقًا ، ولا يحل وكاءً ، ولا يكشف إناءً ، وإن الفويسقة تضرم على أهل البيت ، ولا ترسلوا فواشيكم وصبيانكم إذا غابت الشمس حتى تذهب فحمة العشاء ؛ فإن الشياطين تبعث إذا غابت الشمس حتى تذهب فحمة العشاء » (٢) .

- وعن حميد بن عبد الرحمن قال: لقيت رجلًا صحب النبي ﷺ - كما صحبه أبو هريرة ﷺ - أربع سنين قال: نهى رسول الله ﷺ أن يمتشط أحدنا كل يوم ، أو يبول في مغتسله ، أو يغتسل الرجل بفضل المرأة ، والمرأة بفضل الرجل ، وليغترفا جميعًا (٣) .

رابعًا : الحفاظ على البيئة حق للمواطنين وواجب مشترك بينهم وبين الحكومة للحفاظ على الصحة العامة .

- عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله عَلَيْتُهِ: « إياكم والتعريس على جواد الطريق والصلاة عليها ؛ فإنها مأوى الحيات والسباع ، وقضاء الحاجة عليها ؛ فإنها من الملاعن » (<sup>3)</sup> .

<sup>(</sup>٦) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى باب لا يورد ممرض على مصح ( ٢١٨/٧ ) ، والطيالسي في مسنده ( ٣٣٩/١ ) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الأشربة ، باب الأمر بتغطية الإناء وإبكاء السقاء وإغلاق الأبواب وذكر اسم الله عليها وإطفاء السراج والنار ثم النوم والمواشي بعد المغرب ( ٢٠١٤ ) وابن ماجه في الأشربة ، باب تخمير الإناء ( ٣٤١٠ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٥٥/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الأشربة ، باب الأمر بتغطية الإناء وإبكاء السقاء وإغلاق الأبواب وذكر اسم الله عليها وإطفاء السراج والنار ثم النوم والمواشي بعد المغرب (٢٠١٢) وأحمد في مسنده (٣١٢/٣). (٣) أخرجه النسائي في الطهارة ، باب ذكر النهى عن الاغتسال بفضل الجنب ( ٢٣٨) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه كتاب الطهارة ، باب النهيّ عن الخلاء على قارعة الطريق ( ٣٢٩ ) وقال في الزوائد : إسناده ضعيف وهذا الحديث مما تفرد به ابن ماجه . راجع الفتح الكبير ( ٤٨٩/١ ) .

- وعن خالد بن معدان يرفعه: « إن الله تبارك وتعالى رفيق يحب الرفق ويرضى به ، ويعين عليه ما لا يعين على العنف ، فإذا ركبتم هذه الدواب العجم فأنزلوها منازلها ؛ فإن كانت الأرض جدبة ؛ فانجوا عليها بنقيها ، وعليكم بسير الليل ، فإن الأرض تطوى بالليل ما لا تطوى بالنهار ، وإياكم والتعريس على الطريق ؛ فإنها طرق الدواب ، ومأوى الحيات » (١).

- وعن شعبة قال: سألت قتادة عن التفل في المسجد، فقال: سمعت أنس بن مالك يقول: « التفل في المسجد خطيئة، وكفارتها دفنها » (٢).

وعن عبد الله بن مغفل ، عن النبي على قال : « لا يبولن أحدكم في مستحمه ؛ فإن عامة الوسواس منه » (7) .

- وعن أبي هريرة ، أن رسول الله عَيْلِيَّةٍ قال : « اتقوا اللاعنين » قالوا : وما اللاعنان يا رسول اللَّه عِلَيْتِهِ ؟ قال : « الذي يتخلى في طريق الناس ، أو ظلهم » (<sup>1)</sup> .

- وعن معاذ بن جبل قال : قال رسول الله ﷺ : « اتقوا الملاعن الثلاثة : البراز في الموارد ، وقارعة الطريق ، والظل » (° ) .

- وعن صالح بن أبي حسان قال : سمعت سعيد بن المسيب يقول : إن الله

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في الموطأ كتاب الجامع ، باب ما يؤمر به من العمل في السفر ( ١٨٤٣ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ١٦٣/٥ ) ( ٩٢٥١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم بلفظه وسنده ، كتاب المساجد ، باب النهي عن البصاق في المسجد ( ٥٥٢) ، وأبو داود في السلم المسلم المس

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائيّ في الطهارة ، باب النهيّ عن البول في الماء الراكد ( ٣٦) ، وأبو داود في الطهارة ، باب في البول في المستحم ( ٢٧ ) ، وأحمد في مسنده ( ٥٦/٥ ) ، والطبراني في الأوسط ( ٢٠٨/٢ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٨١/١ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الطهارة ، باب المواضع التي نهى النبى ﷺ عن البول فيها ( ٢٥ ) ، وأحمد في مسئده ( ١٦/٦ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٢٧٣/١ ) وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ، وقد أخرجه عن قتيبة ، وله عثاهد عن محمد بن سيرين بإسناد صحيح هذا ولم يخرجه .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في الطهارة ، باب المواضع التي نهى النبي عليه عن البول فيها ( ٢٦ ) ، وابن ماجه في الطهارة ، باب النهي عن الخلاء على قارعة الطريق ( ٣٢٨ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢٩٩/١ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٢٧٣/١ ) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه إنما تفرد مسلم بحديث العلاء عن أبيه عن أبي هريرة ( اتقوا اللاعنين ، قالوا : وما اللاعنان ؟ قال : ( الذي يتخلى في الطريق ، والبيهتي في السنن ( ٢٧/١ ) ، والطبراني في الكبير ( ٢٢٣/٢ ) .

طيب يحب الطيب ، نظيف يحب النظافة ، كريم يحب الكرم ، جواد يحب الجود ، فنظفوا - أراه قال : أفنيتكم - ولا تشبهوا باليهود (١) .

خامسًا : تشجيع الشعب على ممارسة الرياضة وتهيئة الأماكن اللازمة لذلك للحفاظ على الصحة العامة .

- عن جابر قال : شكا ناس إلى رسول الله عَبَالِيَّ المشي فدعا بهم ، وقال : «عليكم بالنسلان » فنسلنا فوجدناه أخف علينا (٢) .

سادسًا : تشجيع الشعب على العلاج ، وتوفير الأطباء اللازمين لذلك ، على أن يتم التداوي بأدوية لا يدخل فيها محرمات .

- عن أسامة بن شريك قال: قالت الأعراب: يا رسول الله ، ألا نتداوى ؟ قال: « نعم ، يا عباد الله تداووا ؛ فإن الله لم يضع داءً إلا وضع له شفاءً » – أو قال: « دواءً – إلا داءً واحدًا » قالوا: يا رسول الله وما هو ؟ قال: « الهرم » (٣).

- وعن عمرو بن شعيب ، عن أبيه ، عن جده قال : قال رسول الله عَلِيَّةِ : « من تطبب ولم يعلم منه طب قبل ذلك ؛ فهو ضامن » (<sup>1)</sup>

وقال ابن مسعود في السكر : « إن الله لم يجعل شفاءكم فيما حرم عليكم » (°).

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي كتاب الأدب باب ، ما جاء في النظافة ( ٢٨٠٠ ) وقال : غريب .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ١١١/٢) وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه، والطبراني في الأوسط ( ١٠٣/٨)، والبيهقي في السنن، باب كيفية المشي إذا عيي ( ٢٥٦/٥) بالنسلان: أي الإسراع في المشي. وقد نسل ينسل نسلًا ونسلانًا والنسلان: دون السعى. النهاية ( ٤٩/٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في الطب ، باب ما جاء في الدواء والحث عليه ( ٢٠٣٨ ) ، ابن ماجه في الطب ، باب ما أنزل الله داء إلا أنزل له شفاء ( ٣٤٥٦ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٢٦/١٣ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٢٠٨/١ ) ، والطبراني في الكبير ( ١٧٩/١ ) .

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الطب ، باب فيمن تطبب بغير علم فأعنت ( ٢٥٨٦ ) ، وابن ماجه في الطب ،
 باب من تطبب ولم يعلم منه طب ( ٢٤٦٦ ) والنسائي في السنن الكبرى ( ٧٠٣٤ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الأشربة ، باب شراب الحلوى والعسل ( ٢٩٠٥) ، وابن حبان في صحيحه ( ٢٣٠/٤) ، والطبراني في الكبير ( ٣٤٥/٩ ) .

الدائرة الثالثة دائرة الحكومة الحقوق الاجتماعية

## الْبَاكِلَوَابِعُ

#### حق توفير الخدمات العامة

يحتاج توفير الخدمات العامة مبالغ كبيرة لا تتناسب مع العائد السريع المطلوب منها ؛ لذلك لا يقبل عليها القطاع الخاص بسهولة ، و هو ما يجعل قيام الحكومة بها ضرورة حيوية لدفع حركة الحياة في الدولة . والخدمات العامة كلمة شاملة تتغير مع العصور ، وتشمل وسائل المواصلات والاتصالات والكهرباء والمستشفيات والمدارس والمساجد والحفاظ على البيئة ، إلى آخر الخدمات التي تتطلبها الشعوب مع تطور العصور .

والدارس لنهج السنة الشريفة يجد حرص الرسول على بصفته قائدًا للأمة ، ومن بعده الخلفاء الراشدون على توفير الخدمات العامة في حدود احتياجات الأفراد وقتها : من بناء المساجد وإنارتها وتنظيفها ، والحفاظ على البيئة بإماطة الأذى بجميع أنواعه من الطرق ، وفي إغاثة الملهوف وهداية الضال ، وفي تمهيد الطرق الذي يظهر جليًّا في قول سيدنا عمر شه : « إذا تعثرت بغلة في العراق أخاف أن يسألني الله عنها يوم القيامة » .

إن عظمة الإسلام تتجلى في أنه وضع أساسيات البناء في تشريعه ، وفتح أبواب الاجتهاد ليتطاول البنيان مع تطور الأزمان ، فإذا تخلف المسلمون في ميدان الحضارات ، فهذا لتوقف عقولهم عن الاجتهاد بما يواكب تغيرات العصر ، وليس لجمود الإسلام أوقصور تشريعه حاشا لله .

ومن نماذج توفير الخدمات العامة من المنهاج النبوي الشريف ومن منهاج الخلفاء الراشدون من بعده :

أولًا : الاهتمام بأصحاب الحرف لتوفير الخدمات اللازمة للناس .

- عن جعفر بن محمد ، عن أبيه قال : كان علي يضمن الخياط والصباغ وأشباه ذلك احتياطًا للناس ، وقال : لا يصلح للناس إلا ذلك (١) .

(١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٢١٧/٨ ) .

٠٥٧ حق توفير الخدمات

ثانيًا : توفير الأمن اللازم لحماية النفوس والأعراض والأموال من الضياع .

- عن عمر الله قال : لو هلك حمل من ولد الضأن ضياعًا بشاطئ الفرات خشيت أن يسألني الله عنه (١) .

- وعن ابن عمر ﴿ الله قال : رأيتني مع النبي ﷺ بنيت بيدي بيتًا يكنني من المطر ، ويظلني من الشمس ، ما أعانني عليه أحد من خلق الله (٢) .

ثالثًا : توفير الطرق الجيدة التي يسير عليها الناس وتوفير المأوى لابن السبيل .

- عن الشعبي قال : كان يضمن القصار إذا نضح الماء في الطريق فزل فيه إنسان من أهل الأسواق وغيرهم إذا كان ملكه (٣) .

- وعن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « مر رجلٌ بغصن شجرة على ظهر طريق فقال : والله لأنحيَنُ هذا عن المسلمين لا يؤذيهم ؛ فأدخل الجنة » (٤) .

- وعن على : أنه كان يأمر بالمثاعب والكنف تقطع عن طريق المسلمين (°) .

- وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله عليه : « إن مما يلحق المؤمن من عمله وحسناته بعد موته: علمًا علمه ونشره، وولدًا صالحًا تركه، ومصحفًا ورثه، أو مسجدًا بناه، أو بيتًا لابن السبيل بناه، أو نهرًا أجراه، أو صدقةً أخرجها من ماله في صحته وحياته ؛ يلحقه من بعد موته » (٢).

رابعًا : الاهتمام بالمساجد وتوفير المرافق العامة اللازمة لها بما يحافظ على قدسيتها .

- عن مالك : أنهم بلغهم أن عمر بن الخطاب بني رحبةً في ناحية المسجد تسمى

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٩٩/٧ ) ، وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٠٥/٣ ) ضياعًا : الضياع : العيال . وأصله مصدر ضاع يضيع ضياعًا ، فسمي العيال بالمصدر ، كما تقول : من مات وترك فقرًا : أي فقراء . وإن كسرت الضاد كان جمع ضائع كجائع وجياع . النهاية ( ١٠٧/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الاستئذان ، ( ٦٣٠٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٧٢/١٠ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب البر والصلة ، باب فضل إزالة الأذى عن الطريق ( ١٩١٤ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٧٢/١٠ ) المثاعب : المثعب بالفتح : واحد مثاعب الحياض ، وانتعب الماء في الوادي وانتعب الماء جرى في المثعب . يقال : ثعبت الماء ثعبًا : فجرته والثعب بالتحريك : سيل الماء في الوادي الصحاح للجوهري ( ٩٢/١ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن ماجه كتاب المقدمة ، باب ثواب معلم الناس الخير ( ٢٤٢) إسناده حسن ، وابن خزيمة في صحيحه ( ٢١/٤) ، المنذري في الترغيب والترهيب ( ٤/١٥) وقال : رواه ابن ماجه بإسناد حسن والبيهقي ، ورواه ابن خزيمة في صحيحه مثله إلا أنه قال : أو نهرًا كراه ، وقال : يعنى : حفره ولم يذكر المصحف .

البطيحاء وقال : من كان يريد أن يلغط ، أو ينشد شعرًا ، أو يرفع صوته ؛ فليخرج إلى هذه الرحبة (١) .

- وعن عمر أنه حصب المسجد فقيل له : لم فعلت هذا ؟ فقال : هو أغفر للنخامة وألين في الموطأ (٢) .
- وعن أبي سعيد الخدري قال : « أول من أسرج في المساجد تميم الداري » (7) .
- وعن عبد الله بن إبراهيم قال: أول من ألقى الحصى في مسجد رسول الله عمر بن الخطاب، وكان الناس إذا رفعوا رؤوسهم من السجود نفضوا أيديهم، فأمر عمر بالحصى، فجىء به من العقيق، فبسط في مسجد النبي عليه (٤).
- وعن جابر: لما سأل أهل قباء النبي عَلَيْ أن يبني لهم مسجدًا قال رسول الله عَلَيْ : « ليقم بعضكم فيركب الناقة » فقام أبو بكر فركبها وحركها فلم تنبعث فرجع فقعد ، فقام على فلما وضع فقعد ، فقام عمر فركبها فحركها فلم تنبعث فرجع فقعد ، فقام على فلما وضع رجله في غرز الركاب وثبت به ، قال رسول الله عَلَيْ : « يا على ! أرخ زمامها ، وابنوا على مدارها فإنها مأمورة » (°) .
- وعن سالم أبي النضر قال: لما كثر المسلمون في عهد عمر ضاق بهم المسجد فاشترى عمر ما حول المسجد ، من الدور إلا دار العباس بن عبد المطلب وحجر أمهات المؤمنين ، فقال عمر للعباس : يا أبا الفضل ! إن مسجد المسلمين قد ضاق بهم وقد ابتعت ما حوله من المنازل نوسع به على المسلمين في مسجدهم إلا دارك وحجر أمهات المؤمنين ، فأما حجر أمهات المؤمنين فلا سبيل إليها ، وأما دارك فبعنيها بما شئت من بيت مال المسلمين أوسع بها في مسجدهم ! فقال العباس : ما كنت لأفعل ، قال فقال له عمر : اختر مني إحدى ثلاث : إما أن تبعنيها بما شئت من بيت مال المسلمين ، وإما أن أخطك حيث شئت من المدينة وأبنيها لك من بيت مال

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في الموطأ كتاب النداء للصلاة ، باب جامع الصلاة ( ٤٢٢ ) والبيهقي في السنن الكبرى ، باب ما يستحب للقاضى من أن لا يكون قضاؤه في المسجد ( ١٠٣/١٠ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢٥٨/٧ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في المساجد والجماعات ( ٧٦٠ ) ، والطبراني في الكبير ( ٤٩/٢ ) ، والقرطبي في تفسيره ( ٢٧٤/١٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢٦٣/٧ ) ، وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٢٨٤/٣ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٤٦/٢ ) .

المسلمين ، وإما أن تصدق بها على المسلمين فتوسع بها في مسجدهم ، فقال : لا ولا واحدة منها ، فقال عمر : اجعل بيني وبينك من شئت ، فقال أبي بن كعب ، فانطلقا إلى أبي فقصًا عليه القصة ، فقال أبي إن شئتما حدثتكما بحديث سمعته من رسول اللَّه عِلِيَّةِ ! فقالا : حدثنا ! فقال : سمعت رسول اللَّه عِلِيَّةِ يقول : « إن اللَّه أوحى إلى داود أن ابن لي بيتًا أذكر فيه ، فخط له هذه الخطة بيت المقدس فإذا تربيعها يزريه بيت رجل من بني إسرائيل فسأله داود أن يبيعه إياه فأبي فحدث داود نفسه أن يأخذه منه فأوحى اللَّه إليه : يا داود ! أمرتك أن تبنى لى بيتًا أذكر فيه فأردت أن تدخل في بيتي الغصب وليس من شأني الغصب وإن عقوبتك أن لا تبنيه ؛ قال : يا رب ! فمن ولدي ؟ قال : من ولدك ؟ » فأخذ عمر بمجامع ثياب أبي بن كعب وقال : جئتك بشيء فجئت بما هو أشد منه لتخرجن مما قلت ، فجاء يقوده حتى أدخله المسجد فأوقفه على حلقة من أصحاب رسول اللَّه ﷺ فيهم أبو ذر: فقال: إني نشدت اللَّه رجلًا سمع رسول الله ﷺ يذكر حديث بيت المقدس حين أمر الله داود أن يبنيه إلا ذكره ! فقال أبو ذر : أنا سمعته من رسول اللَّه عِلَيْتُهِ ، وقال آخر : أنا سمعته وقال آخر : أنا سمعته يعني من رسول اللَّه ﷺ ، قال فأرسل أبيًّا ، قال وأقبل أبى على عمر فقال : يا عمر ! أتتهمني على حديث رسول اللَّه ﷺ؟ فقال عمر : يا أبا المنذر! لا واللَّه ما اتهمتك عليه ولكني كرهت أن يكون الحديث عن رسول اللَّه عَلَيْهِ غير ظاهر ، وقال عمر للعباس : اذهب فلا أعرض لك في دارك ! فقال العباس: أما إذا فعلت هذا فأنا قد تصدقت بها على المسلمين أوسع بها عليهم في مسجدهم ، فأما وأنت تخاصمني فلا ، فخط عمر له داره التي هي له اليوم ، وبناها من بيت مال المسلمين (١).

- وعن عمرو بن دينار وعبيد الله بن أبى يزيد قالا : لم يكن على عهد النبي على عهد النبي على عهد النبي حول البيت ، حتى كان عمر فبنى حوله حائطًا ، قال عبيد الله : جدره قصير ، فبناه ابن الزبير (٢) .

- وعن أبي نجيح أن عمر بن الخطاب كسا الكعبة القباطي من بيت المال وكان يكتب فيها إلى مصر فتخاط له هناك ، ثم عثمان من بعده ، فلما كان معاوية بن أبي سفيان كساها كسوتين : كسوة عمر القباطي ، وكسوة الديباج ، فكانت تكسى الديباج يوم

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٢١/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه ، كتاب المناقب ( ٣٣٨٠ ) .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_ 000

عاشوراء ، وتكسى القباطي في آخر شهر رمضان (١) .

- وعن الحسن بن عبد الرحمن بن حاطب عن أبيه قال : لما بعث عمر بن الخطاب النفر الذين بعثهم في تجديد أنصاب الحرم أمرهم أن ينظروا إلى كل واد يصب في الحرم فنصبوا عليه وأعلموه وجعلوه حرمًا ، وإلى كل واد يصب في الحل فجعلوه حلًّا ، قال : ولما ولي عثمان بن عفان بعث على الحج ، فبعث عبد الرحمن ابن عوف ، وأمره أن يجدد أنصاب الحرم ، فبعث عبد الرحمن نفرًا من قريش منهم حويطب بن عبد العزى وعبد الرحمن بن أزهر وكان سعيد بن يربوع قد ذهب بصره في آخر خلافة عمر ، وذهب بصر مخرمة بن نوفل في خلافة عثمان فكانوا يجددون أنصاب الحرم في كل سنة ، فلما ولى معاوية كتب إلى والي مكة فأمره بتجديدها (٢)

خامسًا : الاهتمام بتوفير الخدمات العامة السريعة وقت الطوارئ .

- عن جابر بن عبد الله قال : قال رسول الله ﷺ : « كل معروف صدقة ، وإن من المعروف أن تلقى أخلك بوجه طلق ، وأن تفرغ من دلوك في إناء أخيك » (٣) .

- وعن كثير بن كثير بن المطلب بن أبي وداعة السهمي ، عن أبيه ، عن جده قال: كانت السيول تدخل المسجد الحرام من باب بني شيبة الكبير قبل أن يردم عمر الردم الأعلى ، فكانت السيول ربما رفعت المقام عن موضعه وربما نحته إلى وجه الكعبة ، حتى جاء سيل أم نهشل في خلافة عمر بن الخطاب فاحتمل المقام من موضعه هذا ، وذهب به حتى وجد بأسفل مكة ، فأتى به فربط إلى أستار الكعبة وكتب في ذلك إلى عمر ، فأقبل فزعًا في شهر رمضان وقد عفا موضعه وعفاه السيل ، فدعا عمر بالناس فقال : أنشد الله عبدًا عنده علم في هذا المقام ! فقال السيل ، فدعا عمر بالناس فقال : أنشد الله عبدًا عنده علم في هذا المقام ! فقال فأخذت قدره من موضع الركن إلى موضعه ومن موضعه إلى باب الحجر ومن موضعه إلى زمزم بمقاط وهو عندي في البيت ، فقال له عمر : فاجلس عندي وأرسل

<sup>(</sup>١) انظر السيرة الحلبية ( ٢٨١/١ ) القباطي : القبطية : ثياب من كتان بيض رقاق ، كانت تنسج بمصر، وهي منسوبة إلى القبط – على غير قياس – جمع قباطى وقباطي . المعجم الوسيط ( ٧١١/٢ ) . (٢) أخرجه الأرزقي في أخبار مكة ( ٢٧٥/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في طلاقة الوجه وحسن البشر ( ١٩٧٠ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٤٤/٣ ) .

إليه ، فجلس عنده فأرسل فأتى بها ، فمدها فوجدها مستوية إلى موضعه هذا ، فسأل الناس وشاورهم ، فقالوا: نعم هذا موضعه ، فلما استثبت ذلك عمر وحق عنده أمر به ، فأعلم ببناء تحت المقام ثم حوله ، فهو في مكانه هذا إلى اليوم (١) .

- وعن معمر قال: سقط رجل في زمزم فمات فيها ، فأمر ابن عباس أن تسد عيونها وتنزح ، قيل له: إن فيها عينًا قد غلبتنا ، قال: إنها من الجنة ، فأعطاهم مطرفًا من خز فحشوه فيها ، ثم نزح ماؤها حتى لم يبق فيها نتن (٢) .

- وعن الشعبي أن عمر بن الخطاب كتب إلى سعد بن أبي وقاص أن اتخذ للمسلمين دار هجرة ومنزل جهاد ، فبعث سعد رجلًا من الأنصار يقال له الحارث ابن سلمة فارتاد لهم موضع الكوفة اليوم ، فنزلها سعد بالناس ، فخط مسجدها وخط فيها الخطط ، قال الشعبي : وكان ظهر الكوفة ينبت الخزامي والشبح والأقحوان وشقائق النعمان ، وكانت العرب تسميه في الجاهلية خد العذارى ، فارتادوا ، فكتبوا إلى عمر بن الخطاب ، فكتب أن انزلوه ، فتحول الناس إلى الكوفة (٣) .

سادسًا : توفير الخدمات العامة التي تشبع الحاجات العامة ويزداد الاحتياج أوقات الحروب والأزمات .

- عن النبي عَلَيْ قال « يا معشر الأنصار كنتم في الجاهلية إذ لا تعبدون الله تحملون الكل وتفعلون في أموالكم المعروف وتفعلون إلى ابن السبيل ، حتى إذا من الله عليكم بالإسلام ونبيه إذا أنتم تحصنون أموالكم وفيما يأكل ابن آدم أجر وفيما يأكل السبع والطير أجر » (1) .

- عن أبى موسى ، عن النبي على قال : « على كل مسلم صدقة » قيل : أرأيت ان لم يفعل ؟ إن لم يبده فينفع نفسه ويتصدق » قيل : أرأيت إن لم يفعل ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه السيوطي في الدر المنثور ( ٢٩٢/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٨٢/١ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٥٠/١ ) ، والطحاوي في شرح معانى الآثار ( ١٧/١ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرَجه الحاكم في المستدرك ( ٩٥/٣ ) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ١٢٣/١٠ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ١٤٨/٤) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه . وفيه النهي الواضح عن تحصين الحيطان والنخيل وغيرها من أنواع الثمار عن المحتاجين والجائعين أن يأكلوا منها وقد خرج الشيخان على حديث بن عمر على عن النبي تيكي : إذا دخل أحدكم أخيه حائط فليأكل منه ولا يتخذ خبنة والطبراني في الأوسط ( ٣٣/٣ ) والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٢٥٦/٣ ) .

قال: « يعين ذا الحاجة الملهوف » قيل: فإن لم يفعل؟ قال: « يأمر بالخير » قيل: أرأيت إن لم يفعل؟ قال: « يمسك عن الشر؛ فإنها صدقة » (١).

- وعن عائشة أنها قالت : يا رسول الله على ما الشيء الذي لا يحل منعه ؟ قال : « الماء ، والملح ، والنار » قالت : قلت : يا رسول الله على ، هذا الماء قد عرفناه ، فما بال الملح والنار ؟ قال : « يا حميراء ، من أعطى نارًا فكأنما تصدق بجميع ما أنضجت تلك النار ، ومن أعطى ملحًا فكأنما تصدق بجميع ما طيب ذلك الملح ، ومن سقى مسلمًا شربة من ماء حيث يوجد الماء ؛ فكأنما أعتق رقبة ، ومن سقى مسلمًا شربة من ماء حيث يوجد الماء ؛ فكأنما أحياها » (٢) .

- وعن عياض بن مرثد - أو مرثد بن عياض العامري - أنه سأل النبي عليه عن عمل يدخله الجنة قال : « اسق الماء ، احمله إليهم إذا غابوا ، واكفهم إياه إذا حضروا» (٢) .

- وعن البراء بن عازب قال : جاء أعرابي إلى النبي عَلَيْ فقال : يا رسول الله عَلَيْ علم عملاً يدخلني الجنة ، فقال : « لئن كنت أقصرت الخطبة ؛ لقد أعرضت المسألة ، أعتق النسمة ، وفك الرقبة » فقال : يا رسول الله عَلَيْ أوليستا بواحدة ؟ قال : « لا إن عتق النسمة : أن تفرد بعتقها ، وفك الرقبة : أن تعين في عتقها ، وللنحة : الوكوف ، والفيء على ذي الرحم الظالم ، فإن لم تطق ذلك ؛ فأطعم الجائع ، واسق الظمآن ، وأمر بالمعروف ، وانه عن المنكر ؛ فإن لم تطق ذلك ؛ فكف السانك إلا من الخير » (3) .

- وعن أبي مسعود قال : كنا مع النبي بين في غزاة فأصاب الناس جهد حتى رأيت الكآبة في وجوه المسلمين والفرح في وجوه المنافقين ، فلما رأى ذلك رسول الله على قال : « والله ! لا تغيب الشمس حتى يأتيكم الله برزق » فعلم عثمان أن الله ورسوله سيصدقان ، فاشترى عثمان أربع عشرة راحلة بما عليها من الطعام ، فوجه

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في الزكاة ( ٢٥٣٨ ) والطيالسي في مسنده ( ٦٧/١ ) .

 <sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجه كتاب الرهون ، باب المسلمون شركاء في ثلاث ( ٢٤٧٤ ) وقال في الزوائد : إسناده ضعيف . والطبراني في الأوسط ( ٣٤٩/٦ ) ، والمنذري في الترغيب ( ٢٣/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٧٠/١٧ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٩/٤ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٢١٣/٤ ) ، والدارقطني في السنن ( ٢١٣/٢ ) . المنذري في الترغيب والترهيب ( ٢٠/٣ ، ٣٢/٣ ) .

إلى النبي بَهِ منها بنسع ، فلما رأى ذلك رسول الله عَلَيْ قال : « ما هذا ؟ » قال : أهدى إليك عثمان ، فعرف الفرح في وجه رسول الله عَلَيْ والكآبة في وجوه المنافقين فرأيت النبي عَلِيْ قد رفع يديه حتى رئي بياض إبطيه يدعو لعثمان دعاء ما سمعته دعا لأحد قبله ولا بعده « اللهم ! أعط عثمان ، اللهم ! افعل بعثمان » (١) .

- وعن سلمة بن الأكوع قال : ابتاع طلحة بن عبيد الله بثرا بناحية الجبل وأطعم الناس ، فقال رسول الله عليه : « إنك يا طلحة الفياض » (٢) .

- وعن جابر بن عبد الله عن النبي ﷺ قال : « من حفر ماء لم يشرب منه كبد حرى من إنس وجن ولا سبع ولا طائر ؛ إلا آجره الله يوم القيامة ، ومن بنى مسجدًا كمفحص قطاة أو أصغر ؛ بنى الله له بيتا في الجنة » (٣) .

سابعًا : توفير الخدمات العامة التي تحافظ على البيئة .

- عن أبى الدرداء ، عن النبي عليه أنه قال : « من زحزح عن طريق المسلمين شيئًا يؤذيهم ؛ كتب الله له به حسنة ، ومن كتب له عنده حسنة ؛ أدخله الله بها الجنة » (٤) .
- وعن أبي برزة قال: قلت: يا نبى الله ، علمنى شيئًا أنتفع به ، قال: « اعزل الأذى عن طريق المسلمين » (°).
- وعن أبى سعيد الخدرى قال: قال رسول اللَّه ﷺ: « من أخرج أذَّى من السَّجد؛ بنى اللَّه له بيتًا في الجنة » ؟ (٦) .
- وعن أبى هريرة قال أبو بدر أراه قد رفعه إلى النبي عَلِيْتِ قال : « إن

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ١٩٦/٧) ، والكبير ( ٢٤٩/١٧) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب إعانته في جيش العسرة وغيره ( ٨٥/٩) وقال : رواه الطبراني وفيه سعيد بن محمد الوراق وهو ضعيف . (٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٧/٧) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب في كرمه وما سمي به ﷺ ( ١٤٩/٩ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في التاريخ الكبير ( ٣٣٢/١ )، وابن خزيمة في صحيحه ( ١٢٩٢ ). والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٤٢/٢ ) حرى : الحرى : فعلى من الحر وهي تأنيث حران . وهما للمبالغة . يريد أنها لشدة حرها قد عطشت ويست من العطش .ا.هـ. ( ٣٥٤/١ ) النهاية .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٤٠/٦ ) ، الطبراني في الأوسط ( ١٤/١ ) .

 <sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب البر والصلة ، باب فضل إزالة الأذى عن الطريق ( ٢٦١٨ ) وابن
 ماجه في الأدب ، باب إماطة الأذى عن الطريق ( ٣٦٨١ ) ، وأحمد في مسنده ( ٤٢٠/٤ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن ماجه ، كتاب المساجد ، باب تطهير المساجد وتطيبها ( ٧٥٧ ) ، وقال في الزوائد : إسناده فيه انقطاع ولين . والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١٢٣/١ ) .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_\_ ٩٥٥

الحصاة لتناشد الذي يخرجها من المسجد ، (١) .

ثامنًا : توفير الخدمات العامة التي تسهل على الناس الحركة في الحياة بدون مشقة ، واهتمام خاص بذوى الاحتياجات .

- عن أبى أمامة قال : قال رسول اللَّه عَلَيْتُهِ : « أفضل الصدقات : ظل فسطاط في سبيل اللَّه ، ومنيحة خادم في سبيل اللَّه ، أو طروقة فحل في سبيل اللَّه » <sup>(۲)</sup> .
- وعن زاذان عن على أنه كان يمشى في الأسواق وحده وهو وال ، يرشد الضال ، وينشد الضال ، ويعين الضعيف ، ويمر بالبياع والبقال ، فيفتح عليه القرآن ، ويقرأ ﴿ يَلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ جَمَّلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي اَلاَرْضِ وَلَا فَسَأَدًا وَالْمَقِبَةُ لِللَّهِ مِن الولاة وأهل العدل والتواضع من الولاة وأهل القدرة من سائر الناس (٣) .
- وعن محمد بن المنكدر قال: مر عمر بن الخطاب في المقبرة وأناس يحفرون لزينب بنت جحش في يوم حار فقال: لو أني ضربت عليهم فسطاطًا! فضرب عليهم فسطاطًا، فكان أول فسطاط ضرب على قبر (1).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود كتاب الصلاة ، باب في حصى المسجد (٤٥٦) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في فضائل الجهاد (١٦٢٧) و قال أبو عيسى : هذا حديث حسن صحيح غريب، وهو أصح عندي من حديث معاوية بن صالح، وأحمد في مسنده ( ٢٦٩/٥)، والحاكم في المستدرك ( ١٠٠/٢) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، والطبراني في الكبير ( ٢٣٤/٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن كثير في البداية والنهاية ( ٥/٨ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ١١٣/٨ ) .

الدائرة الثالثة دائرة الحكومة الحقوق الاجتماعية

# البَابُلِيُخَامِسُ

### حق رعاية العلم والمواهب الثقافية (١)

العلم في شريعة الإسلام يعنى إحياء العقول من سباتها ، و النفوس من مواتها ، وتحرير الإنسان من كل ما يكبل إرادته لينطلق في الكون يستجلى أسراره ، ويجنى خيراته .

من هذا المنطلق فإن العلم له دوافعه وضوابطه في الأمة الإسلامية ، ويحتاج إلى حركة إيجابية من الحكومة لتحقيق أهداف العلم وبواعثه ، وتحقق ضوابطه بما يتفق مع الشريعة . وبذلك فإن حق المواطنين في رعاية العلم والمواهب الثقافية ليس ترفًا أو رفاهية لأفراد الشعب ، بل هو فرض تشريعي على الحكومة في جميع مستوياتها المركزية واللامركزية نبعًا من شريعة الحق التي تهتم بالعلم والعلماء اهتمامًا ، يجل عن الحصر ، نذكر منه على سبيل المثال تلك الآيات :

﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْفِلْرَ دَرَجَنَتِّ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١١] .

﴿ إِنَّمَا يَغْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُؤُا ۚ إِنَ اللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴾ [ فاطر: ٢٨] .

﴿ فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْفَةِ مِنْهُمْ مَلْآلِفَةً لِيَنَفَقَهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنذِرُوا فَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَهُمْ يَعْذَرُونَ ﴾ [النوبة: ١٢٢] .

ولذلك فإن الإسلام يفرض على الحكومة مسئولية كبرى في دفع حركة التطور الفكري ، دفعًا يليق بعظمة الشريعة ، ويتوافق مع قيمها وأهدافها .. فليس كل فكر يرحب به الإسلام ، بل يرحب بالفكر الذي يدعو إلى معالى الأمور وليس سفاسفها ، الفكر الذي يعلم المواطنين الإخلاص والجهاد في سبيل إعلاء الحق والتفاني في العمل والبعد عن الرشوة والغلول وكل وسائل الثراء الغير مشروع ، ويرفض الفكر الذي يبعد عن سبيل الحق والعدل ، ويثير الغرائز والشهوات .. وذلك

(١) ينظر في ذلك: يوسف القرضاوي: شمولية الإسلام، منهج القرآن في بناء المجتمع، أبو الحسن الندوي: ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين، سيد قطب: العدالة الاجتماعية في الإسلام، محمد أسد: الإسلام في مفترق الطرق، شكيب أرسلان: لماذا تأخر المسلمون وتقدم غيرهم، فتحى رضوان: الإسلام والمسلمون.

يتبين بوضوح في قول المولى تبارك وتعالى : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهْوَ ٱلْحَكِيثِ لِيُضِلُّ عَن سَبِيلِ اللّهِ يِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوّا أُولَيِّكَ لَمُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ [لقمان: ٦] . ولقد نشأ المجتمع المسلم في عهده الأول على أساس متين من العلم ، وسار المسلمون أشواطًا بعيدة في هذا الطريق الذي دلهم عليه دينهم العظيم ، حتى اقتعدوا بجدارة مركز الأستاذية والتوجيهية في العالم كله .

وقد ثبت تاريخيًّا أن المسلمين هم أصحاب اليد الطولى على الحضارة العالمية السائدة الآن ، وقد اتفقت كلمة المحققين من رجال التاريخ أن عصر النهضة في أوربًّا إنما نشأ عن التقدم الحضارى للعرب ، والمواريث العقلية والخلقية التي تركوها في كل مكان حلُّوا به . بل لقد أشاد المؤرخون بأن أول مدرسة أنشئت للطب في أوربًّا هي التي أنشأها العرب في جنوب إيطاليا ، وأن أول مرصد للفلك هو الذي أقامه المسلمون في أشبيليه بأسبانيا (١) .

والمسلمون العرب هم أول من استخدم « البوصلة » (٢) بصورة فعالة بجانب الخرائط البحرية ، وذلك في رحلاتهم عبر البحار والمحيطات ، وكان للمسلمين الفضل الأكبر في تطور صناعة الورق ، فقد أسس « يحيى البرمكي » وزير الخليفة العباسي هارون الرشيد أول مصنع للورق في بغداد عام ٨٠٠ م تقريبًا .

ويعتبر المسلمون كذلك مؤسسو علم الحساب ، وواضعو أصول الهندسة التحليلية ، وحساب المثلثات . ومخترعو البارود ذات القوة الدافعة (٣) .

ولقد أخذت حضارة الإسلامية بيد البشرية إلى الأفضل ، وقدمت إليها أعلامًا وأستاذة في العلوم كافة أمثال :

- ابن خلدون في علم الاجتماع والتاريخ والعمران .
  - أبو زكريا الرازي في الطب .
  - أبو بكر الخوارزمي في الرياضيات والفلك .
  - ابن الهيثم في علوم الطبيعة ، والبصريات .

<sup>(</sup>١) محطة الدين والحياة الصادرة عن وزارة الأوقاف المصرية (٥٠).

<sup>(</sup>٢) جهاز تعين به الجهات المعجم الوسيط ( ٦١ ) .

<sup>(</sup>٣) يراجع ، فتحي رضوان الإسلام والمسلمون ( ٤٨٥ ) ، والأمير شكيب أرسلان ، لماذا تأخر المسلمون ولماذا تقدم غيرهم ( ٦٠٥ ) .

- أبو زكريا العوام في علم النبات .
- أبو القاسم الزهراوي في علم الجراحة .

ومثات غيرهم ، يحفظ التاريخ فضلهم وأسماءهم ، ويتكلم المنصفون عن آثارهم العلمية التي خلفوها ، وعن تأليفهم في شتى ميادين العلوم ، وعن كتبهم التي علمت العالم (١) .

وما زال العالم يستقي من بحار معارفهم ، ويرتشف من معين علومهم وآثارهم . وإن أوروبا لتعرف ذلك حق المعرفة . وإن رجالها ، وعلماءها المنصفين ، ليشهدون بذلك الفضل . وفيما يلى نقدم بعض شهادات هؤلاء : يقول « بريفولت » في كتابه « بناء الإنسانية » : « لقد كان العلم أهم ما جادت به الحضارة العربية على العالم الحديث ، ولم يكن العلم وحده هو الذي أعاد إلى أوروبا الحياة ، بل مؤثرات أخرى كثيرة من مؤثرات الحضارة الإسلامية بعثت باكورة أشعتها إلى الحياة الأوربية . وليس هناك ناحية واحدة من نواحي الازدهار الأوروبي إلا ويمكن إرجاع أصلها إلى مؤثرات الثقافة الإسلامية بصورة قاطعة » (٢) .

ويقول « رتشاردكول » : « تدين أوروبا بالشيء الكثير لأسبانيا العربية ( يقصد الأندلس ) إذ حملت قرطبة مصباح العالم في زمان كان العلم فيه في بلدان أوربية أخرى خافتًا كبصيص نار مختنق . إن التصور الخلاق الذي استطاع أن يقيم صرحًا « كقصر الحمراء » وبينى مسجدًا للعبادة ( كجامع قرطبة ) إنما يعطينا مثلًا للفارق البعيد بين هؤلاء ، وبين الهمجية الطليقة التي كان يتردى فيها الفرنجة وغيرهم » .

ويقول « شارلز سنجر » : « إن طالب العلم الشغوف بالعلم ، المتطلع إلى الاستفادة من المعرفة ذلك الذي كانت لا ترضيه الدراسة في مدارس أوربًا . والذي كانت تأخذ بلبه الأخبار المتناقلة عن عجائب العلم والحكمة ، إنما كان يذهب للدراسة في طليطلة أو قرطبة » (٣) .

ويقول « سارتون » : « حقق المسلمون – عباقرة الشرق – أعظم المآثر في القرون الوسطى ، فكتبت أعظم المؤلفات قيمة ، وأكثرها أصالة وأغزرها مادة علمية باللغة العربية . وكانت هذه اللغة من منتصف القرن الثامن الميلادي حتى نهاية القرن

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ( ٦٠٥ ) . (٢) محمد قطب هل نحن مسلمون ( ٦١ ، ٦٤ ) .

<sup>(</sup>٣) فتحي رضوان الإسلام والمسلمون ص٤٨٥ .

الحادي عشر لغة للعلم ، ولارتقاء الجنس البشري ، ولقد كان من الضرورى لأي إنسان يريد أن يلم بثقافة عصره وبأحدث صورها أن يتعلم اللغة العربية (١) .

ونشر « عمانويل دويش » من علماء اليهود مقالًا قال فيه : « دخل المسمون أوروبًا حكامًا فحملوا بفضل القرآن قبس العرفان إلى هذه البلاد . والحق أن المسلمين علموا الشرقيين والغربيين الفلسفة والطب ، والفلك والشعر ، وأحيوا تراث اليونان ، وعلومهم الميتة .

لقد كانت الدنيا محاطة ببحر من ظلمات الجهل. فأضاءوا كل أرجائها بالنور فهم بهذا الاعتبار واضعوا أساس العلوم الحديثة » (٢).

ولقد فعل المسلمون الأوائل كل هذا ؛ لأنهم استوعبوا نبيهم وساروا على هديه ، فعملوا بالقرآن وطبقوا السنة في كل أمورهم من نبع هذا الدستور القرآني .. ونجد في منهج الرسول علي والخلفاء الراشدين من بعده ، ما يؤكد دور الحكومة في إرساء حقوق المواطنين في رعاية حركة التطور الفكرى ووضع الضوابط لها ، بما يحقق بناء فكر إيجابي مستنير في الأمة ، و ستظل تلك مسئولية الحكومة بما تملكه من وسائل إعلام ، و سلطة سيادية على المدارس والجامعات والتنظيمات الاجتماعية التي تحقق انضباط المجتمع ، وتحقق رقيه الفكري والحضاري .

ومن نماذج رعاية الدولة للعلم والمواهب الثقافية كما طبقتها السنة النبوية نقتبس ما يلي :

أولًا: تشجيع الرسول ﷺ للعلم:

- عن أنس ابن مالك قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « من خرج في طلب العلم ؛ كان في سبيل اللَّه حتى يرجع » (٣) .

- وعن أنس بن مالك قال : قال رسول الله علي : « طلب العلم فريضة على كل

<sup>(</sup>١) المرجع السابق نفس الوضع .

 <sup>(</sup>۲) عن كتاب : الدين والعلم للمشير أحمد عزت باشا ( ۱۲۳ ) نقلًا عن محمد فرج سليم - التكافل الاجتماعي ( ۲۱٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرَجه الترمذي في العلم ، باب ما جاء في العامل على الصدقة بالحق ( ٢٦٤٧ ) ( ٢٦٤٧ ) ، وقَالَ أَبُو عِيسَى : هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ وَرَوَاهُ بَعْضُهُمْ فَلَمْ يَرْفَعْهُ . وأحمد في مسنده ( ١٣٤/٤ ) ، وابن خزيمة في صحيحه ( ١٠/٤ ) .

مسلم ، وواضع العلم عند غير أهله كمقلد الخنازير الجوهر واللؤلؤ والذهب » (١) . ثانيًا : توضيح أهمية القرآن في حياة الأمة :

- عن عبد الله قال: إن هذا القرآن مأدبة الله ، فخذوا منه ما استطعتم ؛ فإني لا أعلم شيئًا أصفر من خير من بيت ليس فيه من كتاب الله شيء ، وإن القلب الذي ليس فيه من كتاب الله شيء خرب كخراب البيت الذي لا ساكن له (٢) .

وعن عوف عن رجل يقال له سليمان بن جابر من أهل هجر قال: قال ابن مسعود: قال لي رسول الله عَيِّلِيَّةٍ: « تعلموا العلم وعلموه الناس ، تعلموا الفرائض وعلموه الناس تعلموا القرآن وعلموه الناس ؛ فإنى امرؤ مقبوض ، والعلم سيقبض ، وتظهر الفتن حتى يختلف اثنان في فريضة لا يجدان أحدًا يفصل بينهما » (٣).

- وعن كنانة العدوى قال كتب عمر بن الخطاب إلى أمراء الأجناد أن ارفعوا إلى كل من حمل القرآن ، حتى ألحقهم في الشرف من العطاء وأرسلهم في الآفاق ، يعلمون الناس ، فكتب إليه الأشعرى إنه بلغ من قبلى ممن حمل القرآن ثلثمائة وبضع رجال ، فكتب عمر إليهم : بسم الله الرحمن الرحيم ، من عبد الله عمر إلى عبد الله ابن قيس ومن معه من حملة القرآن ، سلام عليكم ، أما بعد فإن هذا القرآن كائن لكم أجرًا وكائن لكم شرفًا وذخرًا ، فاتبعوه ولا يتبعنكم ، فإنه من اتبعه القرآن زخ في قفاه حتى يقذفه في النار ، ومن تبع القرآن ورد به القرآن جنات الفردوس ، فليكونن لكم شافعًا إن استطعتم ، ولا يكونن بكم ماحلًا فإنه من شفع له القرآن دخل الجنة ، ومن محل به القرآن دخل النار واعلموا أن هذا القرآن ينابيع الهدى ، وزهرة العلم ، وهو أحدث الكتب عهدا بالرحمن به يفتح الله أعينًا عميًا ، وآذانًا وضع الملك فاه على فيه ويقول : اتل اتل فقد طبت وطاب لك ، وإن توضأ ولم

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في المقدمة ، باب فضل العلماء والحث على طلب العلم ( ٢٢٤ ) ، والمتذري في الترغيب والترهيب ( ٢٢٠ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في السنن الكبرى ( ١٠٧٩٩ ) ، والدارمي في فضائل القرآن ، باب فضل من قرأ القرآن ( ٣٣٠٧ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٢٧/٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي في الفرائض ، باب الاقتداء بالعلماء ( ٢٨٥٠ ) الحاكم في المستدرك ( ٣٦٩/٤ ) هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه وله علة عن أبي بكر بن إسحاق عن بشر بن موسى عن هوذة بن خليفة عن عوف ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ٢٠٨/٦ ) .

يستك حفظ عليه ولم يعد ذلك ، ألا وإن قراءة القرآن مع الصلاة ، كنز مكنون وخير موضوع ؛ فاستكثروا منه ما استطعتم ، فإن الصلاة نور ، والزكاة برهان ، والصبر ضياء ، والصوم جنة ، والقرآن حجة لكم أو عليكم ، فأكرموا القرآن ولا تهينوه ، فإن الله مكرم من أكرمه ومهين من أهانه ، واعلموا أنه من تلاه وحفظه وعمل به واتبع ما فيه كانت له عند الله دعوة مستجابة إن شاء عجلها له في دنياه ، وإلا كانت له ذخرًا في الآخرة ، واعلموا أن ما عند الله خير وأبقى للذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون (١) .

- وبعث النبي عَلِيْتُهُ وفدا إلى اليمن ، فأمر عليهم أميرًا منهم وهو أصغرهم ، فمكث أيامًا لم يسر فلقي النبي عَلِيْتُهُ رجل منهم فقال : « يا فلان أما انطلقت ؟ » فقال : يا رسول الله أميرنا يشتكي رجله ، فأتاه النبي عَلِيْتُهُ ونفث عليه « باسم الله ، وبالله أعوذ بالله وبعزة الله وقدرته من شر ما فيها » سبع مرات فبرأ الرجل : فقال له رجل : يا رسول الله أتؤمره علينا وهو أصغرنا ؟ فذكر النبي عَلِيْهُ ، قراءته القرآن فقال الشيخ : يا رسول الله لولا أني أخاف أن أتوسده فلا أقوم به لتعلمته ، فقال له رسول الله عَلَيْهُ : « لا تفعل تعلم القرآن فإنما مثل القرآن كجراب ملأته مسكًا ، ثم ربطت على فيه ، فإن فتحته فاح إليك ريح المسك ، وإن تركته كان مسكًا موضوعًا ، كذلك مثل القرآن إذا قرأته ، أو كان في صدرك » (٢) .

ثالثًا : دور القيادة في حفظ معالم القرآن ومعانيه : ومن ذلك :

- وعن ابن عمر قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « لا تسافروا بالقرآن ؛ فإني لا آمن أن يناله العدو » (٣) .

وعن أبي مليكة قال : قدم أعرابي في زمان عمر فقال : من يقرئني مما أنزل اللَّه

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية ( ٢٥٧/١ ) زخ : زخخ أي دفع ورمى يقال : زخه يزخه زخًّا فإنه من يتبعه القرآن يزخ في قفاه . النهاية ( ٢٩٨/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٣٧٦/٣ ) ( ٢٠١٨ ) والطبراني في الأوسط ( ١٥٠/٧ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب منه في فضل القرآن ومن قرأه ( ١٦١/٧ ) وقال : رواه الطبراني في الأوسط وفيه يحيى بن سلمة بن كهيل ضعفه الجمهور ووثقه ابن حبان وقال : في أحاديث ابنه عنه مناكير قلت : ليس هذا من رواية ابنه عنه .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الإمارة ، باب النهي أن يسافر بالمصحف إلى أرض الكفار إذا خيف وقوعه بأيديهم ( ١٨٦٩ ) ، وأحمد في مسنده ( ٦/٢ ) ، وعبد بن حميد في مسنده ( ٢٤٦/١ ) .

على محمد ؟ فأقرأه رجل براءة ، فقال : إن اللّه بريء من المشركين ورسوله بالجر ، فقال الأعرابي : أو قد برئ اللّه من رسوله إن يكن اللّه برئ من رسوله فأنا بريء منه ، فبلغ عمر مقالة الأعرابي فدعاه فقال : يا أعرابي أتبرأ من رسول اللّه ؟ وقال : يا أمير المؤمنين إني قدمت المدينة ولا علم لى القرآن ، فسألت من يقرئني ؟ فأقرأني هذا سورة ﴿ بَرَآءَةٌ ﴾ فقال : وأذن من اللّه ورسوله إلى الناس يوم الحج الأكبر أن اللّه بريء من المشركين ورسوله فقلت : أو قد برئ اللّه من رسوله ؟ فإن يكن اللّه بريء من رسوله فأنا أبرأ منه ؟ فقال عمر : ليس هكذا يا أعرابي ، قال فكيف يا أمير المؤمنين قال : ﴿ أَنَّ اللّهَ بَرِيَءٌ مِنَ الْمُشْرِكِينُ ورَسُولُهُ ﴾ ، فقال الأعرابي : وأنا واللّه أبرأ ممن برئ الله ورسوله منه ، فأمر عمر بن الخطاب أن لا يقرئ الناس والاعالم باللغة ، وأمر أبا الأسود فوضع النحو (١) .

- وعن ابن عباس إلى قال: كان عمر يدخلني مع أشياخ بدر ، فقال بعضهم : لم تدخل هذا الفتى معنا ولنا أبناء مثله ؟ فقال : إنه ممن قد علمتم ، قال : فدعاهم ذات يوم ودعاني معهم ، قال : وما رئيته دعانى يومئذ إلا ليريهم منى ، فقال : ما تقولون في ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللّهِ وَٱلْفَتْحُ ۞ وَرَأَيْتَ ٱلنّيَاسَ يَدْخُلُونَ في دِينِ اللّهِ الْوَلَّةِ أَفْوَاجًا ﴾ [النصر: ١، ٢] حَتَّى ختم السورة ، فقال بعضهم : أمرنا أن نحمد اللّه ونستغفره إذا نصرنا وفتح علينا ، وقال بعضهم : لا ندري - أو لم يقل بعضهم شيئًا - فقال لي : يا ابن عباس أكذاك تقول ؟ ، قلت : لا ، قال : فما تقول ؟ قلت : هو أجل رسول الله صلى اللهم عليه وسلم أعلمه اللّه له ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴾ [النصر: ١، ٢] فتح مكة فذاك علامة أجلك ﴿ فَسَيَحْ يِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُهُ وَٱلْفَتْحُ ﴾ [النصر: ٢، ٢] فتح مكة فذاك علامة أجلك ﴿ فَسَيَحْ يِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُهُ إِنَّاكُ مَا تعلم (٢) .

رابعًا : إبراز دور القيادة في رعاية المواهب الثقافية ووضع الضوابط لها :

- عن عبد الله بن عبيد الله بن عمير عن أبيه عن لبيد الشاعر أنه قدم على أبي بكر الصديق فقال : ألا كل شيء ما خلا الله باطل ، فقال : صدقت ، قال : وكل نعيم لا محالة زائل ، فقال : كذبت عند الله نعيم لا يزول ، فلما ولى قال أبو بكر :

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ٢٢٢/٩ ) ، وابن أبي شيبة في المصنف ( ٥٥٨/٧ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارى في صحيحه كتاب المغازى باب دخول النبي ﷺ من أعلى مكة ( ٤٢٩٤ ) ،

والترمذي في تفسير القرآن ، تفسير سورة الفتح ( ٣٣٦٢ ) ، والطبراني في الكبير ( ٢٦٤/١٠ ) .

ربما قال الشاعر: الكلمة من الحكمة (١).

- وعن السائب بن يزيد قال بينا نحن مع عبد الرحمن بن عوف فاعتزل عبد الرحمن الطريق ، ثم قال لرباح بن المغترف : غننا يا أبا حسان ، وكان يحسن النصب ، فبينما رباح يغنيهم أدركهم عمر بن الخطاب ، فقال : ما هذا ؟ فقال عبد الرحمن : نلهو ونقصر عنا الليل ، قال : لإن كنت آخذا فعليك بشعر ضرار بن الخطاب (٢) .

- وعن السائب عن عمر قال: ربما قعد على باب ابن مسعود رجال من قريش، فإذا فاء الفيء ، قال عمر: قوموا فما بقي فهو للشيطان ، ثم لا يمر على أحد إلا أقامه ، قال: ثم بينا هو كذلك ، إذ قيل هذا مولى بني الحسحاس يقول الشعر، فدعاه فقال: كيف كنت قلت ؟ فقال:

ودع سليمى إن تجهزت غاديا كفي الشيب والإسلام للمرء ناهيا قال حسبك صدقت صدقت (٢) .

- وعن الأعشى المازني قال : أتيت النبي ﷺ فأنشدته :

يا مالك الناس وديان العرب إني لقيت ذربةً من الذرب غدوت أبغيها الطعام في رجب فخلفتني بنزاع وهرب أخلفت العهد ولطت بالذنب وهن شر غالبٍ لمن غلب

قال : فجعل يقول النبي عليه عند ذلك : « وهن شر غالب لمن غلب » ( أ ) .

- وعن وائل بن طفيل بن عمرو الدوسي أن النبي عَلَيْهُ قعد في مسجده منصرفه من الأباطل ، فقدم عليه خفاف بن نضلة بن عمرو بن بهدلة الثقفي ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٦/٩ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٣٤/٦ ) وقال : رواه الطبراني هكذا مرسلًا وفيه ابن لهيعة أيضًا .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عبد البر في الاستيعاب ( ٤٨٧/٢ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب الرجل لا ينسب نفسه إلى الغناء ولا يؤتي لذلك ولا يأتي عليه وإنما يعرف بأنه يطرب في الحال فيترنم فيها ( ٢٢٤/١٠ ) . النصب بفتح النون وسكون الصاد : ضرب من أغانى العرب شبه الحداء . انتهى . نهاية .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في الزهد ( ٢٤٦/٢ ) ، والبخاري في الأدب المفرد ( ٤٣٤/١ ) ، والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن ( ٥٢/١ ) ، وابن أبي شيبة في المصنف ( ٢١٧/٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده (٢٠١/٢)، والبيهقي في السنن الكبرى، باب شهادة الشعراء (٢٤٠/١٠)، وأبو يعلى في مسنده (٢٤٠/١٠).

دائرة الحكومة

### فأنشد رسول اللَّه عِلَيْتِهِ :

كم قد تحطمت القلائص في الدجى قل من التوريش ليس بقاعه إني أتاني في المنام مساعد يدعو إليك لياليًا ولياليًا فركبت ناجية أضر بها السرى حتى وردت إلى المدينة جاهدا

في مهمه قفر من الفلوات نبت من الأسنات والأزمات من جن وجرة كان لي ومواتي ثم أحزأل وقال لست بآتي جمر تخب به على الأكمات كيما أراك فتفرج الكربات

قال فاستحسنها رسول اللَّه ﷺ ، وقال : « إن من البيان كالسحر وإن من الشعر كالحكم » (١) .

- وعن عبد الرحمن بن عبد الله بن كعب بن مالك ، أن كعب بن مالك حين أنول الله تبارك وتعالى أنول الله تبارك وتعالى أنول الله تبارك وتعالى قد أنول في الشعر ما قد علمت » ، وكيف ترى فيه ؟ فقال النبي عَلِيَّةٍ : « إن المؤمن يجاهد بسيفه ولسانه » (٢) .

- وعن يحيى بن سعيد أن عبد الله بن أنيس حدثه عن أمه وهي ابنة كعب بن مالك ، في مسجد رسول الله عليه وهو ينشد فلما رآه كأنه انقبض ، فقال رسول الله عليه : الله عليه : كنت أنشد ، فقال رسول الله عليه : فأنشد » - حتى مر بقوله : نقاتل عن جذمنا كل قحمة ، فقال رسول الله عليه : « لا تقل نقاتل عن جذمنا » ( " ) .

- وعن محمد بن سيرين قال : هجا رسول اللَّه ﷺ ثلاثة رهط من المشركين ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط (٣٤١/٧). وجرة : بفتح الواو وسكون الجيم موضع بين مكة والبصرة أربعون ميلا ما فيها منزل . انتهى . قاموس . ( احزأل احزئلالًا : المراد بها الخوف في هذا الموضع . انتهى . قاموس ) ( الناجية : اسم للناقة . والجمز : نوع من السير السريع والخبب كذلك . والأكمات : جمع أكمة المكان المرتفع . انتهى . قاموس ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ٢٥٦/٣ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٥/١١ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ٢٣٩/١ ) .

<sup>(</sup>٣) انظر ابن هشام في السيرة النبوية ( ٩٢/٤ ) ، وأبو بكر الشيباني في الآحاد والمثاني ( ١٦٢/٦ ) . الجذم : بكسر الجيم وفتحه هو الأصل . والقحمة : بضم القاف وسكون الحاء : هي الورطة والمهلكة . انتهى . قاموس .

دائرة الحكومة

### فأنشد رسول اللَّه عِلَيْتِهِ :

كم قد تحطمت القلائص في الدجى قل من التوريش ليس بقاعه إني أتاني في المنام مساعد يدعو إليك لياليًا ولياليًا فركبت ناجية أضر بها السرى حتى وردت إلى المدينة جاهدا

في مهمه قفر من الفلوات نبت من الأسنات والأزمات من جن وجرة كان لي ومواتي ثم أحزأل وقال لست بآتي جمر تخب به على الأكمات كيما أراك فتفرج الكربات

قال فاستحسنها رسول اللَّه ﷺ ، وقال : « إن من البيان كالسحر وإن من الشعر كالحكم » (١) .

- وعن عبد الرحمن بن عبد الله بن كعب بن مالك ، أن كعب بن مالك حين أنول الله تبارك وتعالى أنول الله تبارك وتعالى أنول الله تبارك وتعالى قد أنول في الشعر ما قد علمت » ، وكيف ترى فيه ؟ فقال النبي عَلِيَّةٍ : « إن المؤمن يجاهد بسيفه ولسانه » (٢) .

- وعن يحيى بن سعيد أن عبد الله بن أنيس حدثه عن أمه وهي ابنة كعب بن مالك ، في مسجد رسول الله عليه وهو ينشد فلما رآه كأنه انقبض ، فقال رسول الله عليه : الله عليه : كنت أنشد ، فقال رسول الله عليه : فأنشد » - حتى مر بقوله : نقاتل عن جذمنا كل قحمة ، فقال رسول الله عليه : « لا تقل نقاتل عن جذمنا » ( " ) .

- وعن محمد بن سيرين قال : هجا رسول اللَّه ﷺ ثلاثة رهط من المشركين ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط (٣٤١/٧). وجرة : بفتح الواو وسكون الجيم موضع بين مكة والبصرة أربعون ميلا ما فيها منزل . انتهى . قاموس . ( احزأل احزئلالًا : المراد بها الخوف في هذا الموضع . انتهى . قاموس ) ( الناجية : اسم للناقة . والجمز : نوع من السير السريع والخبب كذلك . والأكمات : جمع أكمة المكان المرتفع . انتهى . قاموس ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ٢٥٦/٣ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٥/١١ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ٢٣٩/١ ) .

<sup>(</sup>٣) انظر ابن هشام في السيرة النبوية ( ٩٢/٤ ) ، وأبو بكر الشيباني في الآحاد والمثاني ( ١٦٢/٦ ) . الجذم : بكسر الجيم وفتحه هو الأصل . والقحمة : بضم القاف وسكون الحاء : هي الورطة والمهلكة . انتهى . قاموس .

عمرو بن العاص وعبد الله بن الزبعري وأبو سفيان بن الحارث بن عبد المطلب ، فقال المهاجرون : يا رسول الله ألا تأمر عليًا أن يهجو عنا هؤلاء القوم فقال رسول الله عليهم علي هنالك » ثم قال رسول الله عليه : « إذا القوم نصروا نبي الله بأيديهم وأسلحتهم فبألسنتهم أحق أن ينصروه » فقالت الأنصار : أرادنا فأتوا حسان بن ثابت فذكروا ذلك له فأقبل يمشي ، حتى وقف على رسول الله عليه م فقال : يا رسول الله والذي بعثك بالحق ، ما أحب أن لي بمقولي ما بين صنعاء وبصرى ، فقال رسول الله عليه أنت لها » ، فقال : يا رسول الله علم لي بقريش ، فقال رسول الله عليه بكر : « أنت لها » ، فقال : يا رسول الله إنه لا علم لي بقريش ، فقال رسول الله عليه أن بكر : « أخبره عنهم » ونقب له في مثالبهم ، فهجاهم حسان وعبد الله ابن رواحة و كعب بن مالك . قال ابن سيرين : أنبئت أن رسول الله عليه بينا هو يسير على ناقة وشنقها بزمامها حتى وضعت رأسها عند قادمة الرحل ، فقال : « أين كعب ؟ » فقال كعب : ها أنا ذا يا رسول الله ، قال : « خذ » ، وفي لفظ : قال : « أنشد » فقال : « فقال

قضينا من تهامة كل ريب وخيبر ثم أجممنا السيوفا نخبرها ولو نطقت لقالت قواطعهن دوسًا أو ثقيفا قال : فأنشد الكلمة كلها ، فقال رسول الله يَهِلِينٍ : « والذي نفس محمد بيده لهي أشد عليهم من رشق النبل » قال ابن سيرين : فنبئت أن دوسًا إنما أسلمت بكلمة كعب هذه (١) .

- وعن أبي يحيى قال : مر بي علي وأنا أقص فقال : هل عرفت الناسخ من المنسوخ ؟ قال : لا ، قال : هلكت وأهلكت ، قال : ومر بآخر ، قال : ما كنيتك ؟ قال : أبو يحيى ، قال : بل أنت أبو اعرفوني (٢) .

- وعن شريح قال : كنت مع علي بن أبي طالب ومعه الدرة بسوق الكوفة وهو يقول : يا معشر التجار خذوا الحق وأعطوا الحق تسلموا لا تردوا قليل الربح فتحرموا كثيره ، حتى انتهي إلى قاص يقص فقال : تقص ونحن حديثوا عهد برسول الله على أسألك عن مسألتين فإن أصبت وإلا أوجعتك ضربًا قال : سل يا أمير المؤمنين قال : ما ثبات الإيمان وزواله ؟ قال : ثبات الإيمان الورع وزواله الطمع (٣) .

<sup>(</sup>١) أخرجه معمر بن راشد في جامعه ( ٢٦٣/١١ )، والقرطبي في تفسيره ( ٢٥٩/١ )، وابن كثير في البداية والنهاية ( ٣٤٥/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٢٢٠/٣ ) ( ٤٠٧ ) والطبراني في الكبير ( ٣٣٤/٨ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو نعيم في حَلية الأولياء ( ١٣٦/٤ ) ، وابن كثير في تفسيره ( ٢٧٩/٣ ) .

- وعن عدي بن حاتم ، أن رجلًا خطب عند النبي ﷺ فقال : من يطع الله ورسوله فقد رشد ، ومن يعصهما فقد غوى ، فقال رسول الله ﷺ : « بئس الخطيب أنت ؛ قل : ومن يعص الله ورسوله » – قال ابن نمير : فقد غوى (١) .

خامسًا : توضيح أن المجالات العلمية هي السبيل لحفظ الهوية ومعالم الشخصية الإسلامية .

- عن عطاء بن أبي رباح قال : بلغني أن عمر بن الخطاب سمع رجلًا يتكلم بالفارسية في الطواف ، فأخذ بعضده ، وقال : ابتغ إلى العربية سبيلًا (٢) .
- وعن ابن أبي أوفى قال: قال رسول اللَّه ﷺ: « إن خيار عباد اللَّه الذين يراعون الشمس والقمر والنجوم والأظلة ؛ لذكر اللَّه تعالى » (٣) .
- وعن عبد اللَّه بن عمرو بن العاص ، أن رسول اللَّه ﷺ قال : « العلم ثلاثة ، وما سوى ذلك فهو فضل : آية محكمة ، أو سنة قائمة ، أو فريضة عادلة » (١٠) .
- وعن ابن عباس قال : قال رسول الله ﷺ : « من اقتبس علمًا من النجوم ؛ اقتبس شعبةً من السحر ، زاد ما زاد » (°) .
- وعن مسدد حدثنا يحيى عن الحجاج الصواف حدثني يحيى بن أبي كثير عن هلال بن أبي ميمونة عن عطاء بن يسار عن معاوية بن الحكم السلمي قال قلت : يا رسول الله : ومنا رجال يخطون : « قال كان نبي من الأنبياء يخط فمن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه الجمعة ، باب تخفيف الصلاة والخطبة ( ٨٧٠) ، والإمام أحمد في مسنده ( ٢٥٦/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٤٩٦/٥ ) ( ٩٧٩٣ ) والبيهقي في شعب الإيمان ( ٢٥٧/٢ ) ، وابن أبي شيبة في المصنف ( ١١٦/٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه والبزار في مسنده ( ٢٣٢/٨ ) ، وعبد بن حميد في مسنده ( ٢٠/١ ) ، والحاكم في المستدرك ( ١١٥/١ ) ، ١١٦ ) هذا إسناد صحيح وعبد الجبار العطار ثقة ، وقد احتج مسلم والبخاري بإبراهيم السكسكي وإذا صح مثل هذه الاستقامة توهين من أفسد إسناده والبيهقي في السنن الكبرى ، باب مراعاة أدلة المواقيت ( ٣٧٩/١ ) ، وابن أبي شيبة في المصنف ( ١١٣/٧ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود كتاب الفرائض ، باب ما جاء في تعليم الفرائض ( ٢٨٦٨ ) وابن ماجه في المقدمة ، باب اجتناب الرأي والقياس ( ٥٤ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود كتاب الكهانة والتطهير ، باب في النجوم ( ٣٨٨٧ ) وابن ماجه في الأدب ، باب بناء المساجد ( ٣٧٢٦) وأحمد في مسنده ( ٣١١/١ ) .

وافق خطه فذاك » <sup>(١)</sup> .

وعن أبي هريرة ، عن النبي ﷺ قال : « تعلموا من أنسابكم ما تصلون به أرحامكم ؛ فإن صلة الرحم محبة في الأهل ، مثراة في المال ، منسأة في الأثر » (Y) .

- وعن أبي هريرة والحسن ، عن النبي عليه قال : « من أتى كاهنًا أو عرافًا فصدقه بما يقول ؛ فقد كفر بما أنزل على محمد عليه » (٣) .

ولقد أبرزت السنة المطهرة كيف يتحقق للعلم التطور المطلوب :

- عن كعب بن مالك قال : سمعت رسول الله عَيِّكِ يقول : « من طلب العلم ليجاري به العلماء ، أو ليماري به السفهاء ، أو يصرف به وجوه الناس إليه ؛ أدخله الله النار » (1) .

- وعن ابن عباس قال : قال رسول الله عليه : « علماء هذه الأمة رجلان : رجل آتاه الله علمًا ، فبذله للناس ، ولم يأخذ عليه طمعًا ، ولم يشتر به ثمنًا ؛ فذلك يستغفر له حيتان البحر ودواب البر ، والطير في جو السماء ، ويقدم على الله تعالى سيدًا شريفًا حتى يوافق المرسلين . ورجل آتاه الله علمًا فبخل به عن عباد الله ، وأخذ عليه طمعًا وشرى به ثمنًا ؛ فذلك يلجم بلجام من الناريوم القيامة وينادي مناد : هذا الذي آتاه الله علمًا فبخل به عن عباد الله ، وأخذ عليه طمعًا ، واشترى به ثمنًا ، وكذلك

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم كتاب السلام باب تحريم الكهانة وإنيان الكهانة ( ١٢١ ) ( ١٧٤ ٩/٤ ) . قال ابن عباس : الخط هو الذي يخطه الحازي ، وهو علم قد تركه الناس ، يأتي صاحب الحاجة إلى الحازي فيعطيه حلوانًا فيقول له : اقعد حتى أخط لك ، وبين يدي الحازي غلام له معه ميل ، ثم يأتي إلى أرض رخوة فيخط فيها خطوطًا كثيرة بالعجلة لئلا يلحقها العدد ، ثم يرجع فيمحو منها على مهل خطين خطين ، وغلامه يقول للتفاؤل : ابني عيان أسرعا البيان ، فإن بقي خطان فهما علامة النجع ، وإن بقي خط واحد فهو علامة الخيبة . وقال الحربي : الخط هو أن يخط ثلاثة خطوط ، ثم يضرب عليهن بشعير أو نوى ويقول : يكون كذا وكذا وهو ضرب من الكهانة . قلت : الخط المشار إليه علم معروف ، وللناس فيه تصانيف كثيرة وهو معمول به إلى الآن ، ولهم فيه أوضاع واصطلاح وأسام وعمل كثير ، ويستخرجون به الضمير وغيره وكثيرًا ما يصيبون فيه . النهاية ( ٤٧/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في تعليم النسب ( ١٩٧٩) ، وقال أبو عيسى : هذا حديث غريب من هذا الوجه ومعنى قوله : منسأة في الأثر يعني زيادة في العمر ، والإمام أحمد في مسنده ( ٣٧٤/٢) ، والحاكم في المستدرك ( ٨٩/١) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه . (٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٥٦/٥) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في العلم ( ٢٦٥٤ ) .

دائرة الحكومة \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

## حتى يفرغ من الحساب » <sup>(١)</sup> .

- وعن ابن معاوية الكندي قال: قدمت على عمر بالشام فسألني عن الناس فقال: لعل الرجل يدخل المسجد كالبعير النافر ،فإن رأى مجلس قومه ورأى من يعرفهم جلس إليهم ؟ قلت لا ، ولكنها مجالس شتى يجلسون فيتعلمون الخير ويذكرونه ، قال: لن تزالوا بخير ما كنتم كذلك (٢) .

- وعن أبي عثمان النهدى قال: إني لجالس تحت منبر عمر شه وهو يخطب الناس، فقال في خطبته: سمعت رسول الله ﷺ يقول: « إن أخوف ما أخاف على هذه الأمة: كل منافق عليم اللسان » (٣).

- وعن علي قال: يا حملة العلم ، اعملوا به ؛ فإنما العالم من عمل بما علم ووافق علمه عمله ، وسيكون أقوام يحملون العلم لا يجاوز تراقيهم ، يخالف عملهم علمهم ، وتخالف سريرتهم علانيتهم ، يجلسون حلقًا فيباهى بعضهم بعضًا ، حتى إن الرجل ليغضب على جليسه أن يجلس إلى غيره ويدعه ؛ أولئك لا تصعد أعمالهم في مجالسهم تلك إلى الله (٤) .

- وعن علي قال: إن من حق العالم أن لا تكثر عليه السؤال ولا تعنته في الجواب ، وأن لا تلح عليه إذا أعرض ، ولا تأخذ بثوبه إذا كسل ، ولا تشير إليه بيدك ، وأن لا تغمزه بعينيك ، وأن لا تسأل في مجلسه وأن لا تطلب زلته وإن زل تأنيت أوبته وقبلت فيئته ، وأن لا تقول قال فلان خلاف قولك ؛ وأن لا تفشي له سرًا ، وأن لا تغتاب عنده أحدًا وأن تحفظه شاهدًا وغائبًا ، وأن تعم القوم بالسلام ، وأن تخصه بالتحية ، وأن تجلس بين يديه ، وإن كانت له حاجة سبقت القوم إلى خدمته ، وأن لا تمل من طول صحبته ، إنما هو كالنخلة تنتظر متى يسقط عليك منها منفعة ، وإن العالم بمنزلة الصائم المجاهد في سبيل الله ، فإذا مات العالم انثلمت

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط (١٧١/٧)، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ١٠٠/١)، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ١٠٠/١) وقال رواه الطبراني في الأوسط وفيه عبدالله بن خراش ضعفه البخاري وأبو زرعة و أبو حاتم وابن عدي ووثقه ابن حبان .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ٢/٥٧٧ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٤/١ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٢٨١/١ ) ، والبزار في مسنده ( ٣٤/١ ) ، والبزار في مسنده ( ٤٣٤/١ ) والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب ما يخاف على الأمة من زلة العالم وجدال المنافق وغير ذلك ( ١٨٧/١ ) وقال : رواه الطبراني في الكبير والبزار ورجاله رجال الصحيح .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الدارمي في المقدمة ، باب التوبيخ لمن يطلب العلم لغير الله ( ٣٨٢ ) .

في الإسلام ثلمة لا تسد إلى يوم القيامة ، وطالب العلم يشيعه سبعون ألفًا من مقربي السماء (١) .

- وعن عمرو بن أبي سفيان ، أنه سمع عمر بن الخطاب يقول : قيدوا العلم بالكتاب (٣) .

وعن معاوية قال: قال رسول اللَّه عَلَيْتُهِ: « يا معاوية ألق الدواة ، وحرف القلم ، وانصب الباء ، وفرق السين ، ولا تغور الميم ، وحسن اللَّه ، ومد الرحمن ، وجود الرحيم ، وضع قلمك على أذنك اليسرى ؛ فإنه أذكر لك » (<sup>1)</sup> .

- وعن أبي مريم الكندي قال: أقبل أعرابي من بهز حتى أتى رسول الله عليه وهو قاعد عنده حلقة من الناس فقال: ألا تعلمني شيئًا تعلمه وأجهله وينفعني ولا يضرك؟ فقال الناس: مه مه! اجلس، فقال النبي عليه فأفرجوا له » حتى جلس فقال: أي شيء كان أول من أمر نبوتك؟ قال: « أخذ الله منى الميثاق كما أخذ من النبين ميثاقهم » وتلا:

﴿ وَمِنكَ وَمِن نُوجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى أَبْنِ مَرْيَمٌ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِيثَاقًا غَلِيظًا ﴾ [الأحزاب: ٧] « وبشرى المسيح عيسى ابن مريم ، ورأت أم رسول في منامها أنه خرج من بين رجليها سراج أضاءت لها منه قصور الشام » فقال الأعرابي : هاه ! وأدنى رأسه

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحلية ( ٣٧١/٨) ، وابن عبد البر في التمهيد ( ٥ ٢٤٢/١) - تعنته : أي تشق عليه . النهاية ( ٣٠٧/٣) أوبته : آب : رجع وبابه قال ، وأوبة وإيابًا أيضًا ، والأواب : التائب . المختار ( ٣٣ ) . (٢) أخرجه أبو داود في العلم ، باب في كتاب العلم ( ٣٦٤٦) وأحمد في مسنده ( ١٩٢/٢ ) ، وقال : رواة هذا الحديث قد احتج بهم عن الوليد هذا ، وأظنه الوليد ابن أبي الوليد الشامي فإنه الوليد بن عبد الله وقد علمت على أبيه الكتبة فإن كان كذلك فقد احتج مسلم به ، وقد صحت الرواية عن أبير المؤمنين عمر بن الخطاب أنه قال : قيدوا العلم بالكتاب . (٣) أخرجه الدارمي في المقدمة ، باب من رخص في كتابة العلم ( ٤٩٧ ) ، والحاكم في المستدرك ( ١٨٧/١ ) . (٤) أخرجه السيوطي في الدر المنثور ( ٢٨/١ ) . وحرف : تحريف القلم : قطه محرفًا . المختار ( ٩٩ ) . وانصب : نصبت الحشبة نصبًا من باب ضرب أقمتها . المصباح المنير ( ٨٣٣/٢ ) .

منه وكان في سمعه شيء ، فقال رسول اللَّه ﷺ : « ووراء ذلك ، ووراء ذلك مرتين أو ثلاثًا » (١) .

ولقد حددت السنة المطهرة أن دور الدولة في حفظ العلم من التحريف أو الضياع هو دور أساسي لابد منه :

- عن أبي هريرة قال: قال رسول اللَّه ﷺ: « من سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا ؛ سهل اللَّه له طريقًا إلى الجنة » (٣) .

- وعن أبي موسى عن النبي عَلَيْكِم قال : « مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم : كمثل الغيث الكثير أصاب أرضًا ، فكان منها نقية قبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير ، وكانت منها أجادب أمسكت الماء ، فنفع الله بها الناس ؛ فشربوا ، وسقوا ، وزرعوا ، وأصابت منها طائفة أخرى ؛ إنما هي قيعان لا تمسك ماء ، ولا تنبت كلاً ؛ فذلك مثل من فقه في دين الله ونفعه ما بعثني الله به فعلم وعلم ، ومثل من لم يرفع بذلك رأسًا ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به » (أ) .

- وعن عبد الله بن عمرو قال : خرج رسول الله ﷺ ذات يوم من بعض

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٣٣/٢٢ ) ، وابن أبي شيبة في المصنف ( ٤٨٢/٦ ) . والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب قدم نبوته ﷺ ( ٢٢٤/٨ ) وقال : رواه الطبراني ورجاله وثقوا .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في العلم ، باب رواية حديث أهل الكتاب (٣٦٤٥ ) ، والترمذي في الاستئذان ، باب ما جاء في تعليم السريانية ( ٢٧١٥ ) وأحمد في مسنده ( ١٨٦/٥ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ١٢٧/١ ) . حذقته : حذق الصبي القرآن والعمل ؛ إذا مر وبابه ضرب . المختار ( ٩٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في العلم ، باب فضل طلب العلم ( ٢٦٤٦ ) ، وابن ماجه في المقدمة ، باب فضل العلماء والحث على طلب العلم ( ٢٢٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب العلم ، باب فضل من علم وعلم ( ٧٦) ومسلم في صحيحه كتاب الفضائل ، باب بيان مثل ما بعث النبي عليم من الهدى والعلم ( ٢٢٨٣) ، وأحمد في مسنده ( ٣٩٩/٤) .

حجره ، فدخل المسجد فإذا هو بحلقتيْنِ : إحداهما يقرءون القرآن ويدعون الله ، والأخرى يتعلمون ويعلمون ، فقال النبي عَلِيْكِ : « كُلِّ على خير ؛ هؤلاء يقرؤون الله على خير ؛ هؤلاء يتعلمون ، وإنما القرآن ويدعون الله ؛ فإن شاء أعطاهم ، وإن شاء منعهم ، وهؤلاء يتعلمون ، وإنما بعثت معلمًا » فجلس معهم (١) .

- وعن عبد اللَّه بن مسعود أنه كان يقول: « اغد عالماً أو متعلمًا ، ولا تغد فيما بين ذلك ؛ فإن ما بين ذلك جاهل ، وإن الملائكة تبسط أجنحتها للرجل غدا يبتغي العلم من الرضا بما يصنع » (٢) .

- وعن عبد الله بن مسعود ، عن النبي عليه قال : « نضر الله امراً سمع مقالتي فوعاها وحفظها وبلغها ؛ فرب حامل فقه إلى من هو أفقه منه ، ثلاث لا يغل عليهن قلب مسلم : إخلاص العمل لله ، ومناصحة أئمة المسلمين ، ولزوم جماعتهم ؛ فإن الدعوة تحيط من ورائهم » (٢) .

- وعن أبي الأسود الدؤلي قال: دخلت على على بن أبي طالب فرأيته مطرقًا متفكرًا فقلت فيم تفكر يا أمير المؤمنين؟ قال: إني سمعت ببلدكم هذا لحنًا فأردت أن أصنع كتابًا في أصول العربية ، فقلت : إذا فعلت هذا أحييتنا وبقيت فينا هذه اللغة ، ثم أتيته بعد ثلاث فألقى إلى صحيفة فيها : بسم الله الرحمن الرحيم الكلام كله اسم وفعل وحرف ، فالاسم ما أنبأ عن المسمى ، والفعل ما أنبأ عن حركة المسمى ، والحرف ما أنبأ عن معنى ليس باسم ولا فعل ، ثم قال لي : تتبعه وزد فيه ما وقع لك واعلم يا أبا الأسود أن الأشياء ثلاثة ظاهر ومضمر وشيء ليس بظاهر ولا مضمر قال أبو الأسود : فجمعت عنه أشياء وعرضتها عليه فكان من ذلك حروف النصب فذكرت منها أن وأن وليت ولعل وكأن ، ولم أذكر لكن فقال لي : لم تركتها ؟ فقلت : لم منها أن وأن وليت ولعل وكأن ، ولم أذكر لكن فقال لي : لم تركتها ؟ فقلت : لم أحسبها منها ، فقال : بلى هي منها فزاد لي فيها (٤) .

- وعن الزهري عن عروة أن عمر بن الخطاب أراد أن يكتب السنن فاستفتي

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في المقدمة ، باب فضل العلماء والحث على طلب العلم ( ٢٢٩ ) ، والدارمي في المقدمة ، باب في فضل العلم والعالم ( ٣٣٩ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي في المقدمة ، باب في فضل العلم والعالم ( ٣٤٩ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في المقدمة ، باب فضل العلماء والحث على طلب العلم ( ٢٣٠ ) ، والترمذي في العلم ، باب ما جاء فيمن يطلب بعلمه الدنيا ( ٢٦٥٨ ) .

<sup>(</sup>٤) انظر سير أعلام النبلاء ( ٨٤/٤ ) .

أصحاب رسول الله على في ذلك فأشاروا عليه أن يكتبها فطفق عمر في يستخير الله فيها شهرًا ، ثم أصبح يومًا وقد عزم الله له فقال : إني كنت أريد أن أكتب السنن ، وإني ذكرت قومًا كانوا قبلكم كتبوا كتابًا فأكبوا عليها وتركوا كتاب الله ، وإني والله لا أشوب كتاب الله بشيء أبدًا (١) .

- وعن حميد بن هلال عن أبي رفاعة قال : انتهيت إلى رسول اللَّه عَيِّلَتُهُ وهو يخطب فقلت : يا رسول اللَّه رجل غريب جاء يسأل عن دينه لا يدري ما دينه فجاء رسول اللَّه عَيِّلَةً وترك خطبته ، ثم أتى بكرسي خلت قوائمه حديدًا فصعد رسول اللَّه عَيِّلَةً فجعل يعلمني مما علمه اللَّه ، ثم أتى خطبته فأتمها (٢) .

- وعن أبي سعيد قال: عهد إلينا رسول اللَّه عَلَيْتِهِ فقال: « لا أعرفن رجلًا منكم علم علمًا فكتمه فرقًا من الناس » (٣) .

- وعن عبد الله بن مسعود قال : لو أن أهل العلم صانوا العلم ووضعوه عند أهله ؛ لسادوا به أهل زمانهم ، ولكنهم بذلوه لأهل الدنيا لينالوا به من دنياهم ؛ فهانوا عليهم ، سمعت نبيكم على يقول : « من جعل الهموم همًّا واحدًا - هم آخرته - كفاه الله هم دنياه ، ومن تشعبت به الهموم في أحوال الدنيا ؛ لم يبال الله في أي أوديتها هلك » (٥) .

وعن عبيد الله بن عبد الله الكلاعي قال: كان عمر بن الخطاب يقول: أعربوا القرآن فإنه عربي ، وتفقهوا في السنة ، وأحسنوا عبارة الرؤيا ، فإذا قص أحدكم على أخيه فليقل: اللهم! إن كان خيرًا فلنا ، وإن كان شرًّا فعلى عدونًا (٦) .

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٢٢٥/٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٩/٢ ٥ ) . (٣) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ١٠/٧ ) .

<sup>(ُ</sup>٤) أخرجه الترمذي في العلم ، باب ما جاء في الاستيصاء ثمن يطلب العلم ( ٢٦٥٠ ) ، وابن ماجه في المقدمة ، باب الوصاة بطلبة العلم ( ٢٤٩ ) .

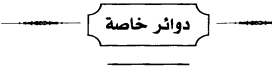
<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه في المقدمة ، ( ٢٥٧ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٤٨١/٢ ) وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، والبزار في مسنده ( ٦٥/٥ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٣٩/٩ ) ، وأبو يعلى في مسنده ( ٤٣٦/١١ ) .





# 



دائرة «أ»

حقوق غير المسلمين في الدولة الإسلامية

وتضم بابين :

الْبَابُ الْأَزْلُ: حقوق غير المسلمين على المستوى الشعبي.

الْبَابُ الثَّانِيٰ: حقوق غير المسلمين على المستوى الحكومي.





دائرة « أ »

## حقوق غير المسلمين في الدولة الإسلامية

لقد أقام أشرف الخلق على الله على الأمة الإسلامية ، على قوانين حضارية متقدمة ، لم يعرفها العالم إلا في وقت متأخر . . ومن تلك القوانين « قانون المعاملة بالمثل » فهو ببصيرته النافذة أراد أن يحفظ للأقليات المسلمة في العالم حقوقها في الدول الغير مسلمة على المدى البعيد ، فحفظ للأقليات غير المسلمة حقوقها في الدولة الإسلامية بطريقة لو طبق معها قانون المعاملة بالمثل ، لصار المسلمون في الدول الغربية في حالة يحسدهم عليها المسلمون في الدول الإسلامية .

وليتأكد لنا هذا الكلام بالبرهان القطعي ، فلنرهف السمع عبر التاريخ لنر كيف حفظت الشريعة الإسلامية حقوق غير المسلمين بطريقة مثالية ، يندر أن يوجد مثيل لها في القوانين العصرية ، حيث جعلت لهم حقوقًا على المستوى الحكومي وحقوقًا على المستوى الشعبي أكثر فاعلية وإيجابية ، المستوى الشعبي أكثر فاعلية وإيجابية ، لأن احتكاك غير المسلمين سيكون أولًا مع الشعب المسلم قبل الحكومة ، فإذا لم يكن هناك مناخ من المودة يسود المعاملات ، فلا شك أن إقامة غير المسلمين سيكون من الصعوبة بمكان ، مهما سنت الحكومة من قوانين أو أعطتهم من امتيازات (١) .

ونعرض فيما يلى المنهاج النبوي الشريف في تحديد الإطار العام لحقوق غير المسلمين ، والنهج التطبيقي للخلفاء الراشدين في هذا المضمار .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) التعامل مع مجتمع غير مسلم من خلال الإنتماء الصادق إلى الإسلام ، د.عدنان رضا النحوي ، دار النحوي للنشر والتوزيع . غير المسلمين في المجتمع الإسلامي ، د.يوسف القرضاوي مؤسسة الرسالة .

دوائر خاصة دائرة « أ »

# الْبَابُ الْاوْلُ حقوق غب

# حقــوق غيــر السلمـين على المستوى الحكومي

يؤكد منهاج الرسول على في هذا الصدد أن الإسلام لا يعرف العنصرية ، ولا يعرف التحزب والتشيع ، فهو دين العدالة والمساواة والحرية والسلام الاجتماعي والرحمة مع جميع الأجناس ، وهذا يتفق مع عالمية الدعوة الإسلامية إلى قيام الساعة ، وحرص الشريعة على تحقيق الوحدة السياسية للأمة ، بالحفاظ على الاستقرار الاجتماعي والسياسي .

إِن نهج الرسول في دعوة المؤمنين إلى بذل السلام للناس كافة ينبع من قول الحق الله : ﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمَ يُقَائِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِن دِيَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [المتحنة: ٨] .

وهذا يعني قدرة الأمة الإسلامية على الانفتاح على العالمية بخطى رشيدة وعقول مستنيرة بظوابط الإيمان .

ونعرض فيما يلي أنواع الحقوق لغير المسلمين في الدولة الإسلامية ، مع عرض للأحاديث الشريفة التي تجعل تلك الحقوق فرضًا دينيًا على المسلمين ، يحاسب المسلم على التقصير فيه .. ولا يحيد عن ذلك الدستور الإيماني إلا من امتلأ قلبه بأطماع خاصة تدفعه دوافع الهوى وليس الحق .

#### الحق الأول: حقهم في السلام عليهم

إن الدستور النبوي الشريف يجعل السلام على غير المسلمين في الدولة الإسلامية كمنار يشع الخير والنور والحب على الجميع ، فيجذبهم بروابط الرحمة ، ولا عجب فالرسول عليه هو الرحمة المهداة إلى البشرية جمعاء ولذلك فقد وضع الأسس التي يجب أن يقوم بها المسلم تجاه غير المسلم عند لقائه .

فقد رخص بعض العلماء في مبادأة أهل الذمة بالسلام إذا دعت إلى ذلك حادثة تُحوِجُ إليهم وروي ذلك عن النخعي وعن أبي يوسف قوله : وإذا دخلت فقل : ۵۸۵ حقوق غير المسلمين

السلام على من اتبع الهدى ولا بأس بالدعاء له بما يُصلحُهُ في دنياه (١) .

- عن ابن عباس قوله: من سلم عليك من خلق اللَّه فاردد عليه وإن كان مجوسيًّا ؛ ذلك بأن اللَّه يقول: ﴿ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا آَوْ رُدُّوهَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ مَجوسيًّا ﴾ [الساء: ٨٦]. وقال قتادة: فحيوا بأحسن ... يعني: للمسلمين أوردوها يعني لأهل الذمة.

- وعن الشعبي أنه قال لنصراني سلم عَلَيْه : عليك السلام ورحمة الله فقيل له في ذلك ، فقال : أليس في رحمة الله يعيش (٢) .

وذهب بعض أهل العلم إلى وجوب الرد على أهل الذمة إذا بادروا بالسلام على المسلمين ، ودليلهم في ذلك عموم الآية ﴿ وَإِذَا حُيِّينُم بِنَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا ۖ أَوَّ رُدُّوهَا ﴾ [النساء: ٨٦] . وقد ذهب إلى هذا التأويل ابن عباس والشعبي وقتادة (٣) .

- عن خالد بن معدان عن أبي هريرة على عن النبي على قال : « إن للإسلام صوًا كمنار الطريق فمن ذلك أن يعبد الله ولا يشرك به شيئا ، وأقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، ويحج البيت ، ويصوم رمضان ، والأمر بالمعروف ، والنهي عن المنكر ، والتسليم على بني آدم فإن ردوا عليك ردت عليك وعليهم الملائكة وإن لم يردوا عليك ردت عليك وتسليمك على أهل بيتك إذا عليك ردت عليك الملائكة ولعنتهم أو سكتت عنهم ، وتسليمك على أهل بيتك إذا دخلت ، ومن انتقص منهن شيئًا فهو سهم من سهام الإسلام ترك ، ومن تركهن كلهن فقد ترك الإسلام » (أ) .

كما بينَّ الرسول ﷺ أن هذا السلام الذي تفرضه الشريعة هو اسم من أسماء اللَّه تعالى : ، وضعه في الأرض تحية لأهل ديننا ، وتعبيرًا لأهل ذمتنا عن الأمان الذي يتيحه الإسلام لكل أبناء الأمة .

<sup>(</sup>١) الكشاف (١) (٥٥٠).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير (١) ( ٥٣٢ ) ، وتفسير الطبري وبهامشه تفسير النيسابوري ( ٥ ١٢٤ ) .

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ( ٥ ) ( ٣٠٤ ) وتفسير ابن كثير ( ١ ٣٢٠ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في المستدرك ( 11/1) ، وقال : صحيح على شرط البخاري ولم يعلق الذهبي ، والبيهةي في شعب الإيمان ( باب في سلام من خرج من بيته ) ( 20/1 ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( 20/1 ) وابن الشجري في أماليه ( 20/1 ) ، والسيوطي في جمع الجوامع ( 20/1 ) بلفظ و صدى ، بدلًا من و صوّا ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( 20/1 ) ، وعزاه إلى الطبراني في الكبير عن أبي الدرداء .

دوائر خاصة \_\_\_\_\_\_ هـ٥٨٥ \_\_\_\_\_

- عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة على عن النبي عَيِّلِيَّ قال : « إن السلام اسم من أسماء اللَّه تعالى : وضعه في الأرض تحية لأهل ديننا وأمانا لأهل ذمتنا » (١) .

- وعن محمد بن زياد الألهاني ، عن أبي أمامة الباهلي ، أنه كان يسلم على كل من لقيه ، قال : فما علمت أحدًا سبقه بالسلام إلا يهوديًّا مرة اختبأ له خلف أسطوانة فخرج فسلم عليه ، فقال له أبو أمامة : ويحك يا يهودي ما حملك على ما صنعت ؟ قال : رأيتك رجلًا تكثر السلام فعلمت أنه فضل ، فأحببت أن آخذ به ، فقال أبو أمامة : ويحك إني سمعت رسول اللَّه علي يقول : « إن اللَّه تعالى : جعل السلام تحية لأمتنا وأمانًا لأهل ذمتنا » (٢) .

وقد بدأ الرسول علي بنفسه في تطبيق تلك التعليمات النورانية ، لأنه الأسوة الحسنة لكل من يريد طريق الحق :

- عن أسامة بن زيد إن النبي ﷺ مر بمجلس فيه أخلاط من المسلمين واليهود فسلم عليهم (٣) .
  - وعن ابن عباس أن النبي ﷺ كتب إلى حبر تيماء يسلم عليه (<sup>1)</sup> .
- وإذا كان هناك بعض أهل الكتاب يضمرون السوء ويحيون بكلمات ظاهرها الخير وباطنها الشر .

فمن أدب الإسلام رد التحية ولكن كما علمهم الرسول ﷺ بأن يقولوا «وعليكم».

- عن هشام بن زيد بن أنس بن مالك قال : سمعت أنس بن مالك يقول : مر يهودي برسول الله عَيِّلِيَّةٍ : «وعليك »

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٢٤/١٠ ) ، والسيوطي في الدر المنثور ( ١٨٩/٢ ) والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب ما جاء في السلام وإفشائه ( ٢٩/٨ ) ، والبيهقي في شعب الإيمان ، باب في مقاربة أهل الدين وموادتهم وإفشاء السلام بينهم ) ( ٤٣٦/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٢٩/٨ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب حد السلام والرد ، وقال رواه الطبراني عن شيخه بكر بن سهل الدمياطي ضعفه النسائي وقال غيره : مقارب الحديث ( ٢٩/٨ ) ، والسيوطي في الدر المنثور ( ١٨٩/٢ ) ، وجمع الجوامع ( ٤٧٥٩ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي كتاب الاستئذان ، باب ما جاء في السلام على مجلس فيه المسلمون وغيرهم (٣٠٣ ) وقال حسن صحيح .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن حبان في صحيحه موارد الظمآن (١) (٤٧٨) (باب الرد على أهل الذمة).

فقال رسول اللَّه ﷺ : « أتدرون ما يقول ؟ » قال : « السام عليك » قالوا : يا رسول اللَّه ألا نقتله ؟ قال : « لا ، إذا سلم عليكم أهل الكتاب فقولوا وعليكم » (١٠) . السام : يعني الموت .

- عن أنس أنهم قالوا : يا رسول الله إن أهل الكتاب يسلمون علينا فكيف نرد عليهم ؟ قال : « قولوا : وعليكم » (٢) .

#### الحق الثاني : حقهم في الأمن على أنفسهم ومالهم وعرضهم .

لقد وضعت الشريعة الإسلامية القوانين التي تحمي الأموال وتحافظ عليها ، وجعلت حرمة المال كحرمة النفس كما صرح الكاساني (7) ولا فرق في هذا بين مال مسلم ومال غير مسلم ، كما قال علي ابن أبي طالب : « إنما بذلوا الجزية لتكون أموالهم كأموالنا ، ودماؤهم كدمائنا » (3) .

لذا فقد بينت السنة النبوية أنه لابد من حماية أموال أهل الذمة والمعاهدين من السرقة أو الغصب أو الإهلاك ، فقررت أنه لا يجوز انتزاع الملكية الخاصة بهم ، وأنه على المسلمين أن يلتزموا بهذا الواجب إزاء المواطنين غير المسلمين ، وفي هذا يقول الشافعي : « أن علينا أن نمنع أهل الذمة إذا كانوا معنا في الدار وأموالهم التي يحل لهم أن يتمولوها مما نمنع منه أنفسنا وأموالنا من عدوهم إذا أرادهم ، أو ظلم ظالم لهم ، وأن نستنقذهم من عدوهم لو أصابهم » (°) .

ويلزم المسلمين أن يضمنوا ما أتلفوه على أهل الذمة ، سواء كان المتلَفُ نفسًا أو مالًا ؛ أي يضمنه المتلِف من المسلمين مثلما يضمن مال المسلم نفسه . وهو ما لا خلاف فيه (١) .

## ويلزم المسلمين أن يدفعوا عنهم أهل الحرب وغيرهم إذا كانوا ( أهل الذمة ) في

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب استتابة المرتدين ( باب كيف الرد على أهل الذمة بالسلام ) وأحمد في مسنده ( ٢١٨/٣ ) والهيثمي في موارد الظمآن ( ١٩٤١ ) وابن حجر في فتح الباري ( ٢١٨/٣ ) . (٢) أخرجه مسلم في كتاب السلام ، باب النهي عن ابتداء أهل الكتاب بالسلام وكيف يرد عليهم ،

<sup>(</sup> ۷) ، وأبو داود في كتاب الأدب ، باب في السلام على أهل الذمة ، ( ۲۷ ه ) ، وأحمد في مسنده ( ٣ ) بدائع الصنائع ( ٣ /٣٣٤ ) .

<sup>(</sup>۱۲۱۲) . (۱) المغنى لابن قدامة (۳۵/۸ ) .

<sup>(</sup>٥) الأم ( ١٢٧/٤ ، ١٢٨ ) ، والقرطبي في تفسيره ( ٢٩٥٢/٧ ) .

<sup>(</sup>٦) مغني المحتاج (٤) (٢٥٣) وحاشية الشرقاوي (٢) (٤٠٩).

بلاد المسلمين ، لأنه لابد من الذب عن الدار ومنع الكفار من طروقها . وكذلك لو انفردوا ببلد مجاور لدار الإسلام فإنه يلزم الذب عنهم إن أمكن ؛ إلحاقًا لهم بأهل الإسلام في العصمة والصيانة (١) .

لم تكتف الشريعة بأن تجعل هذا الحق فريضة واجبة على الحكومة ، بل إنها جعلت هذا الحق فريضة أيضًا على المواطنين المسلمين حتى يتحقق السلام الاجتماعي في الأمة بما يرفع شأنها ويساعدها على التقدم ؛ لذلك فقد حرَّم الرسول عَلَيْنَ أموال غير المسلمين ، وجعل الاعتداء عليها خروجًا من الدين ؛ وقد ورد عن النبي عَلَيْم جملة أخبار فيها تحذير شديد من ظلم أهل الذمة المُعاهدين أو الاعتداء عليهم في أموالهم وأمنِهم .

- عن ابن عوف أن النبي يَبِينِ صلى بالناس ثم قام فقال : « أيحسب أحدكم متكِنًا على أريكته ، قد يظن أن الله عجل لم يحرم شيئًا إلا ما في هذا القرآن ، ألا وإني والله قد أمرت ووعظت ونهيت عن أشياء إنها لمثل القرآن أو أكثر ، وإن الله عجل لم أن تدخلوا بيوت أهل الكتاب إلا بإذن ولا ضربَ نسائهم ولا أكل ثمارهم إذا أعطوكم الذي عليهم » (٢) .

- وعن رجل من جُهَيْنَة من أصحاب النبي عَلَيْتُ قال : قال رسول اللَّه عَلِيْتُ : «إنكم لعلكم تُقَاتِلون قومًا وتظهرون عليهم ، فَيُفَادُونكم بأموالهم دون أنفسهم وأبنائهم ، وتصالحوهم على صلح ، فلا تصيبوا منهم فوق ذلك ، فإنه لا يحل لكم » (") .

- وعن لقمان بن عامر عن أبي أمامة الله على قال وسول الله على الله

- وقال ﷺ : « من أخذ من الأرض شيئًا بغير حقه ؛ خسف به يوم القيامة إلى سبع أرضين » (°) .

ولقد جعلت الشريعة الإسلامية الحماية على النفس بمثابة حق الحياة ، وحياة الإنسان مقدسة لا يجوز لأحد أن يعتدي عليها ، فقال تعالى : ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادِ فِى ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ

<sup>(</sup>١) د.أمير عبد العزيز ـ فقه الكتاب والسنة (٤) (٢٢٤٩).

<sup>(</sup>۲) البيهقي (۹) (۲۰٤).
(۳) البيهقي (۹) (۲۰٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٠٧/٨ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( باب الماء يمر على البساتين )

<sup>(</sup> ١٦٣/٤ ) وقال : رواه الطبراني في الكبير وفيه سليمان بن سلمة الجنائزي ، وهو ضعيف .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب المظالم ، باب إثم من ظلم شيئًا من الأرض ( ٢٤٥٤) .

جَمِيعًا وَمَنْ آخَيكَاهَا فَكَأَنَّهَا آخَيكَا النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٦]. ويفهم من ذلك أن « لا يمكن أن يكون هناك تقدير أسمى من هذا التقدير لحياة البشر وكرامتهم ؛ إذ لا يجري التقليل من شأن الموت نتيجة للجهل بقيمة الحياة ، ولا يبالغ في قيمة الحياة في حد ذاتها بحيث يقلل من قيمة الحياة الكريمة ؛ لأن القتل وحده هو الذي يجعل الإنسان ، وكرامة الإنسان في حد ذاته ، دون اعتبار للعرق أو الطبقة ؛ بل من حيث إنه إنسان » (١).

لذا فقد اعتبرت الشريعة الإسلامية قتل غير المسلم بغير حق يحرم من دخول الجنة ، فقال ﷺ : « من قتل معاهدًا بغير كنهه حرم الله عليه الجنة » (٢) .

ولقد حرص الرسول عَيَّاتِهِ على توضيح حق غير المسلمين في الأمن على أنفسهم، فحذَّر تحذيرًا شديدًا من سفك الدماء ، وتحذيرًا أكبر خاصًا بدماء المعاهدين .

- عن ابن الله عَلَيْ الله على الله على
- وعن عبد اللَّه بن عمرو ﴿ عن النبي ﷺ قال : « من قتل معاهدًا لم يرح رائحة الجنة وإن ريحها توجد من مسيرة أربعين عامًا » (<sup>1)</sup> .
- وعن رفاعة بن شداد القتباني قال: لولا كلمة سمعتها من عمرو بن الحمق الخزاعي لمشيت فيما بين رأس المختار وجسده ؛ سمعته يقول: قال رسول الله عليه : « من أمن رجلًا على دمه فقتله ؛ فإنه يحمل لواء غدر يوم القيامة » (°)

<sup>(</sup>١) سو رحمن هدايت : التعايش السلمي بين المسلمين وغيرهم ، ( ٣٣٢ ) ، ط . دار السلام للنشر .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب البر ، باب الوعيد الشديد لمن عذب الناس بغير الحق ( ٢٦١٣) ، وأبو داود في الخراج ، باب في التشديد في جباية الجزية ( ٢٧٦٠ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الديات ، باب وقول الله تعالى : ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَكَ مُتَعَمِّدُا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ ﴾ ( ٦٨٦٢ ) وأحمد في مسنده ( ٩٤/٢ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٢٩٨/٧ ) - ( فسحة : الفسحة - بالضم - السعة ) مختار ( ٣٩٥ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الجزية والموادعة ، باب إثم من قتل معاهدًا بغير جرم ، (٣١٦٦) ( ٣١٦٥) . النسائي في السنن الكبرى ( ٣٩/٩) ، وأبو داود في السنن ( ٢٧٦٠) ، وأحمد في مسنده ( ٣٨/٥) ، والحاكم في المستدرك ( ٢٥٤٢) . ( كنهه : بضم الكاف وسكون النون : يعني من قتله في غير وقته أو غاية أمره الذي يجوز فيه قتله . انتهى .نهاية جزء الرابع ) .

<sup>(°)</sup> أخرجه ابن ماجه في الديات ، باب من أمن رجلًا على دمه فقتله ، ( ٢٦٧٨ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢٢٤/٥ ) ، والطبراني في الكبير ( ٤١/٢٠ ) .

دوائر خاصة \_\_\_\_\_\_ همام

وكما حرمت الشريعة الإسلامية على المسلم أن ينال من مال غير المسلم أو دمه بغير حق ، خلقد حرَّم الرسول عَلَيْتُ قذف الذميّ حفاظًا على الأعراض وحفظًا للعهود ، ولقد ورد عن النبي عَلَيْتُ جملة أحاديث توضح ذلك :

- قال عَلَيْتُم : « من قذف ذميًا حد له يوم القيامة بسياط من نار » (١) .

وفي « الدر المختار » من كتب الحنفية : يجب كف الأذى عن الذمي ، وتحرم غيبته كالمسلم .

ونرى سمو المشاعر النبوية ونبل المبادئ الإسلامية في الحرص على غيبة غير المسلم شكرًا له على حسن موقفه تجاه الرسول ﷺ وتطبيقًا لمبدأ المعاملة بالمثل .

- عن محمد بن مسلمة قال : كنا يومًا عند رسول الله عليه فقال لحسان بن ثابت : « يا حسان أنشدني قصيدة من شعر الجاهلية ، فإن الله قد وضع عنك آثامها في شعرها وروايتها » ( وفي لفظ : « أنشدنا من شعر الجاهلية ، ما عفا الله لنا فيه ») ، فأنشده قصيدة الأعشى هجا بها علقمة بن علائة :

الناقسض الأوتسار والواتسر علقه ما أنت إلى عامسر

في هجاء كثير هجا به علقمة ، فقال النبي عَلَيْكِ : « يا حسان لا تعد تنشدني هذه القصيدة بعد مجلسي هذا » – وفي لفظ : « لا تنشدني مثل هذا بعد اليوم » . قال : يا رسول اللَّه عَلِيْتِ تنهاني مشرك مقيم عند قيصر ؟ فقال عَلَيْتِ : « يا حسان أشكر الناس للناس أشكرهم لله ، وإن قيصر سأل أبا سفيان بن حرب عني ، فتناول مني ، وسأل هذا فأحسن القول » فشكره رسول اللَّه على ذلك – وفي لفظ فقال : « يا حسان إني فأحسن القول » وغنده أبو سفيان بن حرب وعلقمة بن علائة ، فأما أبو سفيان فلم يترك في ، وأما علقمة فحسن القول ، وإنه لا يشكر اللَّه من لا يشكر الناس » (٢) .

إن المعاملة الحسنة هي من أساسيات الإيمان ، وقد دعا القرآن الكريم في آيات متعددة نذكر منها على سبيل المثال لا الحصر : ﴿ آدَعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٧٧/٢٢ ) ، والطبراني في الكبير ( ٧٧/٢٢ ) والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيمن قذف ذميًا ، ( ٢٨٠/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حجر في الإصابة ( ٤/٤٥٥ ) ، والسيوطي في جمع الجوامع ( ٩٩/٢ ) .

وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُّ ﴾ [النحل: ١٢٥] .

لذلك فقد دعت السنة الشريفة إلى المعاملة الحسنة اتباعًا لدستور القرآن العظيم :

- من ذلك موقفه على عندما جاء وفد نصارى الحبشة ؛ فلقد أنزلهم النبي على المسجد وقام بنفسه على ضيافتهم وخدمتهم وكان مما قاله يومئذ : « إنهم كانوا الأصحابنا مكرمين فأحب أن أكرمهم بنفسى » (١) .

ومن ذلك أيضًا وصية الرسول ﷺ للمسلمين بالتودد إلى الناس سواء البر أو الفاجر لأن هذا من دواعي الحكمة والإيمان .

عن علي بن الحسين عن أبيه عن علي قال : قال رسول الله عليه : « رأس العقل بعد الدين التودد إلى الناس ، واصطناع الخير إلى كل بر وفاجر » (٢) .

ومنها : وصية الرسول ﷺ للجار المشرك ، لأن له حق الجوار .

- عن جابر بن عبد اللَّه قال : قال رسول اللَّه عَلَيْهِ : « الجيران ثلاثة : فجار له حق واحد وهو أدنى الجيران حقًا ، وجار له حقان ، وجار له ثلاثة حقوق ، فأما الذي له حق واحد فجار مشرك لا رحم له ، له حق الجوار ، وأما الذي له حقان فجار مسلم له حق الإسلام وحق الجوار ، وأما الذي له ثلاثة حقوق فجار مسلم ذو رحم ، حق الإسلام وحق الجوار وحق الرحم » (٢) .

ومنها : وصية الرسول ﷺ بالقبط في مصر بعدما يتم فتحها – حيث أن لهم ذمة ورحمًا ، لأن مارية القبطية هي أم إبراهيم ابن الرسول ﷺ .

- عن كعب بن مالك قال : قال رسول الله عَلِيْكِ : « إذا فتحت مصر فاستوصوا بالقبط ، فإن لهم ذمة ورحمًا » (1) .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن حجر في فتح الباري ( ٤٧٩/٧ ) وابن الأثير في الكامل في التاريخ ( ٨٤/٢ ) وانظر مصطفى السباعي : من روائع حضارتنا ( ٨٢ ) ط . دار السلام .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٣٦١/٨ ) ، والبيهقي في شعب الإيمان ( ٢٥٦/٦ ) ، والخطيب البغدادي في تاريخ بغداد ( ٢٥/١٤ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الهيثمي في مجمع الزوائد (٨/ ١٦٤) وقال : رواه البزار وفيه إبراهيم بن إسماعيل بن مجمع ،
 وهو ضعيف ، وابن حجر في فتح الباري ( ٤٤٢/١٠) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٢٠٧/٥ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٦٠٣/٢ ) وقال : هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ، والطبراني في الكبير ( ٦١/١٩ ) ، باب ما جاء في مجمع الزوائد ( ٦٣/١٠ ) ، باب ما جاء في مصر وأهلها ، وقال : رواه الطبراني بإسنادين ورجال أحدهما رجال الصحيح .

كما علمنا الرسول عليه كيف ندعو لليهود والنصارى .

- عن ابن عمر شه قال : قال رسول الله ﷺ : « إذا دعوتم لأحد من اليهود والنصارى فقولوا : أكثر الله مالك وولدك » (١) .

ويبين لنا الرسول عَلِي كيف أن هداية السبيل والترجمة عن الذين لا يتكلمون العربية فيها أجر كبير:

- عن أنس قال : حدث نبي اللَّه عَلَيْهِ بحديث فما فرحنا بشيء منذ عرفنا الإسلام أشد من فرحنا به . قال : « إن المؤمن ليؤجر عن إماطته الأذى عن الطريق، وفي هدايته السبيل ، وفي تعبيره عن الإرثم ، وفي منحة اللبن ؛ حتى أنه ليؤجر في السلعة تكون مصرورة فيلمسها فتخطئها يده » (٢) .
- وعن ثابت عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ قال: « إن المؤمن ليؤجر في هدايته السبيل وفي تعبيره بلسانه عن الأعجمي، وفي إماطة الأذى عن الطريق، حتى إنه ليؤجر في السلعة تكون في ثوبه فيلمسها بيده فيخطئها فيخفق لها فؤاده فيرد عليه فيكتب له أجرها » (٣).

وليس أدل على حسن المعاملة من أن الإسلام أحل سائر أطعمة أهل الكتاب قال تعالى : ﴿ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَابَ حِلُّ لَكُرُ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَمُتَّمْ ﴾ [المائدة: ٥] .

ويبين لنا الحديث التالى كيف أن الرسول ﷺ كان لا يمنع المسلمين من الأكل من آنية غير المسلمين أو الشرب في أسقيتهم :

- عن ابن عمر قال : كنا نغزو مع النبي ﷺ أرض المشركين فلا نمتنع أن نأكل من آنيتهم ونشرب في أسقيتهم (<sup>1)</sup> .

#### الحق الرابع : حقهم في المعاملات الاقتصادية العادلة

لم تمنع الشريعة المعاملات الاقتصادية العادلة مع غير المسلمين ، ولو كان هناك

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٤٠٧/٢ ) ، والألباني في الصحيحة ( ٦٣١/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الهيثمي في مجمع الزوائد ( ١٣٤/٣ ) وقال : رواه أبو يعلى والطبراني في الأوسط والبزار وزاد : وإنه ليؤجر في إتيانه أهله ، حتى أنه ليؤجر في السلعة تكون في طرف ثوبه فيلمسها فيعقد مكانها أو كلمة نحوها ، فيخفق بذلك فؤاده فيردها الله عليه ويكتب له أجرها ، وفي إسناده المنهال بن خليفة وثقه أبو حاتم وأبو داود والبزار ، وفيه كلام .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٨٢/٤ ) ، وأبو يعلى في مسنده ( ١٨٩/٦ ) ، والسيوطي في جمع الجوامع ( ٥٨٤٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٢٧/٥ ) ، والطبراني في مسند الشاميين ( ٢٢٠/١ ) .

غضاضة في ذلك ما تعامل معهم الرسول عليه ، ولنهي المسلمين عن التعامل معهم ، لكننا نلاحظ من الأحاديث التالية كيف أن التعامل كان يتم في إطار المعاملات الاقتصادية التي كانت سائدة وقتها طالما أنها لا تتعارض مع الشريعة (١) . وحتى إذا كان هناك تعسف من بعض اليهود ، فإن النبي عليه كان يتساهل ويرضخ لشروطهم من إعطائهم الرهن في حالة السلف منهم :

- وعن زيد بن أسلم أن رجلًا كان يطلب النبي عَبِيْقِ بحق فأغلظ ، فأرسل رسول اللَّه عِبَيِّةٍ إلى يهودي يستسلفه فأبي أن يسلفه إلا برهن ، فبعث إليه بدرعه وقال : « واللَّه إنى لأمين في الأرض أمين في السماء » (٣) .

<sup>(</sup>١) ينظر في ذلك : د.عبد الكريم زيدان : الفرد والدولة في الشريعة الإسلامية ( ٨٢ ، ٨٣ ) . د.يوسف القرضاوي غير المسلمين في المجتمع المسلم ( ١٧ ) وما بعدها ، أبو زهرة : التكافل الاجتماعي في الإسلام ( ٧٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب اللقطة ( ١٤٥٨ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ١٩٤/٦ ) ، والطبراني في الكبير ( ١٣٦/٦ ) ، والسيوطي في جمع الجوامع ( ٤٥/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٣١/١ ) ، والبزار في مسنده ( ٣١٥/٩ ) ، عبد الرزاق في مصنفه ( ٣١٥/٩ ) ( ١٤٠٩١ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ١٢٦/٤ ) ( باب البيع إلى أجل ) وقال : رواه الطبراني في الكبير والبزار ، وفيه موسى بن عبيدة الربذي ، وهو ضعيف .

- وعن كعب بن عجرة قال: لقيت النبي على يومًا ، فرأيته متغيرا قلت: بأبي أنت مالي أراك متغيرا ؟ قال: « ما دخل جوفي ما يدخل جوف ذات كبد منذ ثلاث » ، فذهبت فإذا يهودي يسقي إبلًا له فسقيت له على كل دلو بتمرة فجمعت تمرًا فأتيت به النبي ، على فقال: « من أين لك يا كعب ؟ » فأخبرته ، فقال النبي على ذات به النبي يا كعب ؟ » قلت: بأبي أنت نعم ، قال: « إن الفقر إلى من يحبني أسرع من السيل إلى معادنه ، وإنه سيصيبك بلاء فأعد له تجفافًا » . ففقده النبي على فقال له: « ما فعل كعب ؟ » ، قالوا مريض ، فخرج يمشي حتى دخل عليه فقال له: أبشر يا كعب ، فقالت أمه: هنيمًا لك بالجنة ، فقال النبي على لله؟ » ، قال : « من هذه المتألية على الله؟ » ، قال : « ما يدريك يا أم كعب لعل كعبًا قال ما لا ينفعه أو مالا يعنيه » (١) .

- وعن علي قال : خرجت في غداة شاتية من بيتي جائعًا حرضًا قد أذلقني البرد فأخذت إهابًا معطونًا كان عندنا فجببته ثم أدخلته في عنقي ثم حزمته على صدري أستدفئ به ، فوالله ما في بيتي شيء آكل منه ، ولو كان في بيت النبي بهل لبلغني ، فخرجت في بعض نواحي المدينة فاطلعت إلى يهودي في حائط من ثغرة جداره ، فقال : مالك يا أعرابي ، هل لك في كل دلو بتمرة ؟ فقلت : نعم فافتح الحائط ، ففتح لي ، فدخلت فجعلت أنزع دلوا ويعطيني تمرة حتى امتلأت كفي ، قلت : حسبي منك الآن ، فأكلتهن ثم كرعت في الماء ، ثم جئت إلى النبي بهل فجلست حسبي منك الآن ، فأكلتهن ثم كرعت في الماء ، ثم جئت إلى النبي بهل فجلست له مرقوعة بفرو فلما رآه رسول الله بهل في ذكر ما كان فيه من النعيم ، ورأى حاله التي هو عليها ، فذرفت عيناه فبكى ثم قال : «كيف أنتم إذا غدا أحدكم في حلة وراح في أخرى وسترت بيوتكم كما تستر الكعبة ؟ » قلنا : نحن يومئذ خير منا اليوم ، في أخرى ونتفرغ للعبادة ، قال : « لا ، بل أنتم اليوم خير منكم يومئذ » (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ١٦٠/٧ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٣١٣/١ ) ، باب في عيش رسول الله عليه والسلف وقال : رواه الطبراني في الأوسط وإسناده جيد .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب صفة القيامة ، باب (٣٥) الحديث (٢٤٧٣ و ٢٤٧٦) وقال : حسن . (٣٦) أخرجه الترمذي في كتاب صفة القيامة ، باب (٣٥) الحديث (٣١٨/١) النهاية (٣٦٨/١) (معطونًا : عطنت الجلد أعطنه فهو معطون إذا أخذت علقي - وهو نبت - أو فرثًا وملحًا فألقيت الجلد فيه وغممته ليتفسخ صوفه ويسترخي ثم تلقيه في الدباغ . وعطن الإهاب بالكسر يعطن عطنًا فهو عطن ، إذا أنتن وسقط صوفه في العطن) الصحاح (٣١٦٥/٦) .

وعن عائشة قالت : كان على رسول الله على قطريان غليظان فكان إذا قعد فيهما عرف ثقلًا عليه ، وقدم فلان اليهودي ببز من الشام ، فقالت عائشة : لو بعثت إليه فاشتريت منه ثوبين إلى الميسرة ؟ فبعث إليه فقال : قد علمت ما تريد إنما تريد أن تذهب بهما أو تذهب بمالي ، فقال رسول الله على : « كذب ، قد علم أني من أتقاهم لله وأداهم للأمانة » (١) .

وإذا كانت التعاملات السابقة تتم في حالة سياسة الأمر الواقع ، حيث كان اليهود لهم الغلبة الاقتصادية ، فإن الأحاديث التالية تدل على نوع آخر من التعاملات الاقتصادية التي تحرص على حق غير المسلمين ، وذلك عندما اشتد ساعد المسلمين وتحقق لهم نوع من الازدهار الاقتصادي :

- عن ابن المسيب قال : دفع رسول اللَّه ﷺ خيبر إلى يهود يعملونها ولهم شطر ثمرها ، فمضى على ذلك رسول اللَّه ﷺ وأبو بكر وسنتين من خلافة عمر حتى أجلاهم منها (٢) .

- وعن محمد بن أبي المجالد قال: أرسلني أبو بردة وعبد اللَّه بن شداد إلى عبد الرحمن بن أبزى الخزاعي وإلى عبد اللَّه بن أبي أوفي الأسلمي فسألتهما عن التسليف، فقالا: كنا نصيب المغانم على عهد رسول اللَّه علي وتأتينا أنباط من الشام فنسلفهم في الحنطة والشعير والزبيب إلى أجل مسمى قلت: ولهم زرع؟ قال: ما كنا نسألهم عن ذلك (٣).

\* \* \*

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٨/٨ ، ٩ ) ( ١٤٠٧٧ ) .

دوائر خاصة دائرة « أ »

# البَابُالتَّانِيْ

## حقوق غير السلمين على الستوى الكوميي

رغم أننا تكلمنا سابقًا عن حقوق غير المسلمين في الدائرة الحكومية من حيث حقهم في العدل والمساواة والحرية ، إلا أننا نتكلم في تلك الدائرة الخاصة عن حقوق غير المسلمين على المستوى الحكومي ، نظرًا لما يثار حول تلك الحقوق حاليًّا من شكوك تهدف إلى تفتيت الوحدة السياسية للأمة .

ونحن إذ نعرض تلك الحقوق لغير المسلمين ، نبرز ما يتمتع به الإسلام من رحمة للبشرية جمعاء ، وكيف أن تلك الرحمة شملت المسلمين وغير المسلمين ، وخاصة من النبي على الخلفاء الراشدين من بعده ، بما يشكل دستورًا تشريعيًا للمسلمين على مدى العصور والأجيال .. وهذا العرض يوضح بالمنهاج العملى عظمة حضارة الإسلام ، وسبقه في إرساء حقوق الإنسان ، بما لا يمكن أن تجاريه أية قوانين حضارية ، فلو فرضنا جدلًا أن القوانين التي تهتم بحقوق الإنسان في عصرنا قد اهتمت بحقوقه في العدل والمساواة والحرية والأمن على النفس والمال والعرض ..فهل هناك قوانين تلزم الحاكم بالرحمة على جميع الأجناس مهما اختلفت العقائد والأديان ؟ .

إن الرحمة مشاعر قلبية لا تحتاج إلى قوانين تشريعية ، ويتميز الإسلام بأنه يفجر تلك المشاعر ، ويجعلها فريضة واجبة يأثم الإنسان بتركها ، وتزداد مسئولية الإنسان حسب درجة سلطاته في الدولة ، فالمسئولية والسلطة من توازنات الإسلام في إقامة موازين الحق .

#### الحق الأول : حقهم في المساواة مع المسلمين في الحقوق المدنية :

لقد فتح الإسلام المجال واسعًا لمساواة غير المسلمين في الأمة الإسلامية مع المسلمين في الحقوق المدنية (١) ، فلقد جعل الإسلام من واجب الدولة فتح فرص

<sup>(</sup>١) انظر في ذلك : القرافي في الفروق ( ١١/٣ ) ، وابن قدامة في المغنى ( ٥٣٥/٨ ) . د.عبد الكريم 😑

العمل ومجالاته للمواطنين على حد سواء ؛ فقد مكن النبي عَيِّلِيَّةٍ لأهل خيبر من مزاولة العمل في الزراعة ؛ كما فتح عمر في أرض السواد فرصًا للعمل للمواطنين بدلًا من توزيعها على الجنود كما تقوم الدولة بإزالة المعوقات أمام فرص العمل ؛ فقد أخذ عمر بن الخطاب من يد بلال قطعة أرض زراعية أهداها إليه رسول اللَّه عَلَيْتِهِ ولكنه تركها دون أن يحييها .

وعلى الدولة أيضًا تيسير سبل العمل أمام المواطنين بتبسيط الإجراءات المتعلقة بذلك، بل ودعم من لا يجد وسيلة مادية لازمة للعمل. وصرح الفقيه أبو يوسف بهذا فقال: « إن صاحب الأرض الخراجية إذا عجز عن زراعة أرضه لفقره دفع إليه كفايته من بيت المال قرضًا ليعمل ويستغل أرضه » (١).

ومن الغني عن البيان أنه لا يختلف في ذلك مواطن مسلم وغير مسلم ، والتاريخ الإسلامي شاهد ، بذلك ، قال آدم ميتز : « ولم يكن في التشريع الإسلامي ما يقلق أهل الذمة في أي باب من أبواب الأعمال ، وكانت قدمهم راسخة في الصنائع التي تدر الأرباح الوافرة ، فكانوا صيارفة وتجارًا وأصحاب ضياع وأطباء . بل إن أهل الذمة نظموا أنفسهم بحيث كان معظم الصيارفة الجهابذة في الشام مثلًا يهودًا . على حين كان أكثر الأطباء والكتبة نصارى ، وكان رئيس النصارى ببغداد هو طبيب الخليفة ، وكان رؤساء اليهود وجهابذتهم عنده » (٢) .

أما في أحوال غير المسلمين الشخصية ؛ فلهم أن يستقلوا في مزاولة القضاء فيها حتى وإن ترافع الخصمان من غير المسلمين إلى القاضي المسلم ؛ فلا يلزمه أن يقضي بينهما بل بالخيار في ذلك . يقول تعالى : ﴿ سَمَنعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَنُونَ لِلسُّحَتَّ فَإِن جَمَاءُوكَ فَأَحَكُم بَيْنَهُم أَوْ أَعْرِضَ عَنْهُمْ وَإِن تُعْرِضْ عَنْهُمْ فَكَن يَضُرُوكَ شَيْئًا وَإِن مُكَمِّتَ فَأَصَكُم بَيْنَهُم وِالقِسَطِّ إِنَّ اللّهَ يُجِبُ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [المائدة: ٤٢] (٢) .

 <sup>=</sup> زيدان . الفرد والدولة الحضارة الإسلامية د . علي جريشة . حرمات لا حقوق ، دار الاعتصام القاهرة ،
 د.محمد عمارة الإسلام وحقوق الإنسان ضرورة لا حقوق . ط . دار السلام .

<sup>(</sup>١) حاشية ابن عابدين (٣) (٤٦٤) د عبد الكريم زيدان . الفرد والدولة ، (٧٦).

<sup>(</sup>٢) الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري للأستاذ آدم ميتز ، ترجمة د.محمد عبد الهادي أبو ريدة

<sup>(</sup>١) (٨٦) نقلًا عن : غير المسلمين في المجتمع الإسلامي للدكتور يوسف القرضاوي (٢٢) .

<sup>(</sup>٣) الأستاذ أبو الأعلى المودودي ، نظرية الإسلام وهديه ( ٢٤٩ ) .

ولقد وضحت السنة المطهرة حق المساواة في الحقوق المدنية ويتضح ذلك من الحديث التالي :

- عن مجمع بن عتاب بن شمير عن أبيه قال : قلت للنبي عَيِّلِيَّهِ : إن لي شيخًا كبيرًا وإخوة فاذهب إليهم لعلهم أن يسلموا فآتيك بهم ؟ قال : « إن هم أسلموا فهو خير لهم ، وإن هم أقاموا فالإسلام واسع عريض » (١) .

كما بينت أن المسلمين وغير المسلمين يتساوون في الحدود والقصاص والديات :

- عن معمر ، عن الزهري ، حدثنا رجل من مزينة وحدثنا أحمد بن صالح حدثنا عنبسة حدثنا يونس قال : قال محمد بن مسلم : سمعت رجلًا من مزينة ممن يتبع العلم ويعيه - ثم اتفقا ونحن عند سعيد بن المسيب ، فحدثنا عن أبي هريرة وهذا حديث معمر وهو أتم - قال: زني رجل من اليهود وامرأة ، فقال بعضهم لبعض: اذهبوا بنا إلى هذا النبي فإنه نبيٌّ بعث بالتخفيف ، فإن أفتانا بفتيا دون الرجم قبلناها واحتججنا بها عند الله ، قلنا : فتيا نبعٌ من أنبيائك ، قال فأتوا النبي ﷺ وهو جالس في المسجد في أصحابه فقالوا: يا أبا القاسم ما ترى في رجل وامرأة زنيا ، فلم يكلمهم كلمة حتى أتى بيت مدراسهم فقام على الباب فقال: « أنشدكم بالله الذي أنزل التوراة على موسى ما تجدون في التوراة على من زني إذا أحصن ؟ » قالوا: يحمم ويجبه ويجلد والتجبيه أن يحمل الزانيان على حمار وتقابل أقفيتهما ويطاف بهما ، قال : وسكت شابٌّ منهم ، فلما رآه النبي عَلَيْتُ سكت ، ألظ به النشدة فقال : اللهم إذ نشدتنا فإنا نجد في التوراة الرجم ، فقال النبي ﷺ : « فما أول ما ارتخصتم أمر الله ؟ » قال : زنبي ذو قرابة من ملك من ملوكنا فأخر عنه الرجم ، ثم زنبي رجل في أسرة من الناس فأراد رجمه فحال قومه دونه وقالوا : لا يرجم صاحبنا حتى تجيء بصاحبك فترجمه ، فاصطلحوا على هذه العقوبة بينهم ، فقال النبي عَلِيْكِم : « فإنى أحكم بما في التوراة » فأمر بهما فرجما . قال الزهري : فبلغنا أن هذه الآية نزلت فيهم ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَئَةَ فِيهَا هُدَى وَنُورٌ يَحَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِينُونَ ٱلَّذِينَ أَسَلَمُوا ﴾ [المائدة: ٤٤] كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْتِهِ مِنْهُم » (٢) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٦٢/١٧ ) ، والبخاري في التاريخ الكبير ( ٤/٧ ٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الحدود ، باب في رجم اليهوديين ، ( ٣٨٦٠) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٣١٦/٧) ألط به : يقال ألظ بالشيء يلظ إلظاظًا إذا لزمه وثابر عليه . انتهى . النهاية ( ٢٥٢/٤ ) أسرة : الأسرة : عشيرة الرجل وأهل بيته ، لأنه يتقوى بهم . انتهى . النهاية ( ٤٨/١ ) .

٩٩٥ حقوق غير المسلمين

وعنه عَلِيْجٍ قال : « دية الذميّ دية المسلم » (١) .

وعن أبي حنيفة عن الحكم بن عتيبة أن عليًا قال : « دية اليهودي والنصراني وكل ذمي مثل دية المسلم » – قال أبو حنيفة : وهو قولي (٢) .

- وعن معمر عن الزهري قال: « دية اليهودي والنصراني والمجوسي وكل ذمي دية المسلم » ، قال: « وكذلك كانت على عهد رسول اللَّه ﷺ وأبي بكر وعمر وعثمان ، حتى كان معاوية فجعل في بيت المال نصفها وأعطى أهل المقتول نصفها » (٣) .

### وتحرِّم الشريعة ظلم أهل الذمة في أي حق من الحقوق :

- قال ﷺ : « ألا من ظلم معاهدًا أو انتقصه أو كلفه فوق طاقته أو أخذ منه شيئًا بغير طيب نفس منه فأنا حجيجه يوم القيامة » (¹) .

- قال مِيْكِيْمُ : « لعلكم تقاتلون قومًا فتظهرون عليهم فيقونكم بأموالهم دون أنفسهم وأبنائهم ، فيصالحونكم على صلح فلا تصيبوا منهم فوق ذلك فإنه لا يصلح لكم »  $^{(\circ)}$  .

وتقضي العهود أثناء فتح أراضي غير المسلمين بأنهم يجرى عليهم حكم الله الذي يجري على المؤمنين :

- عن محمد بن عائد قال : قال الوليد : أخبرني أبو عمرو وغيره أن عمر وأصحاب رسول الله على أجمع رأيهم على إقرار ما كان بأيديهم من أرضهم يعمرونها ويؤدون منها خراجها إلى المسلمين ، فمن أسلم منهم رفع عن رأسه الخراج ، وصار ما كان في يده من الأرض وداره بين أصحابه من أهل قريته يؤدون عنها ما كان يؤدي من خراجها ويسلمون له ماله ورقيقه وحيوانه ، وفرضوا له في ديوان المسلمين ، وصار من المسلمين ، له مالهم وعليه ما عليهم ، ولا يرون أنه وإن من أسلم أولى بما كان في يديه من أرضه من أصحابه من أهل بيته وقرابته ، ولا يجعلونها صافية للمسلمين وسموا من ثبت منهم على دينه وقريته ذمة للمسلمين ، ويرون أنه لا يصلح لأحد من المسلمين شراء ما في أيديهم من الأرضين ،

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ١٢٨/٦ ) ( ١٠٢٢٦ ) ، والطبراني في الأوسط ( ٢٤١/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرَجه عبد الرزّاق في مصنفه ( ١٢٨/٦ ) ، والدارقطني في السّنن ( ١٤٩/٣ ) والطبري في تفسيره ( ٢١٣/٥ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٩٦/١٠ ) . (٤)أخرجهأبوداودفي الخراج والإمارة(٢٦٥٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في الخراج والإمارة (٢٦٥٣) .

كرهًا لما احتجوا به على المسلمين من غمساكهم كان عن قتالهم وتركهم مظاهرة عدوهم من الروم عليهم ، فهاب لذلك أصحاب رسول اللَّه عليه وولاة الأمر ، قسمهم وأخذ ما في أيديهم من تلك الأرضين ، وكره أيضا المسلمون شراءها طوعًا لما كان من ظهور المسلمين على البلاد ، وعلى ما كان يقاتلهم عنها ، ولتركهم كان البعثة إلى المسلمين وولاة الأمر في طلب الأمان قبل ظهورهم عليهم ، قالوا : وكرهوا شراءها منهم طوعًا لما كان من إيقاف عمر وأصحاب الأرضين محبوسة على آخر الأمة من المسلمين المجاهدين ، لا تباع ولا تورث قوة على جهاد من لم يظهروا عليه بعد من المشركين ولما ألزموه أنفسهم من إقامة فريضة الجهاد (١) .

ويبلغ بسمو الشريعة أنها تساوى بين المسلمين وغير المسلمين في المجاملات الاجتماعية على مستوى الدولة .

يقول رسول الله ﷺ: « إذا مرت عليكم جنازة مسلم أو يهودي أو نصراني فقوموا لها ، فإنا ليس لها نقوم إنما نقوم لمن معها من الملائكة » (٢) .

## الحق الثاني : حقهم في الأمن على النفس والمال والعرض (^^)

تكفل أحكام الشريعة أن يتمتع غير المسلمين ممن يعيشون في الأمة الإسلامية بالأمن على حياتهم ومالهم وعرضهم ، وهذه الحماية شاملة ، سواء أكانوا من المعاهدين والمستأمنين أو من أهل الوطن ، ما داموا ملتزمين بالعهد ..

فأمن الذميين على أنفسهم وأموالهم وأعراضهم مضْمون بالشريعة وباتفاق المسلمين وعلى وليّ الأمر أن يقوم بتحقيق ذلك ، ولقد أقر الرسول ﷺ حق الأمن على النفس لغير الذميّ تحقيقًا للسلام الاجتماعي في الأمة .

ولقد قال الإمامان مالك والليث : إذا قتل المسلم الذمي غيلة يقتل به .. وذهب الشعبي وأبو حنيفة إلى قتل المسلم بالذمي لعموم النصوص الموجبة للقصاص ،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في تاريخه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٣٩١/٤ ) والتبريزي في مشكاة المصابيح ( ١٦٨٥ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ( ٢٧/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) من فقه الدولة في الإسلام . د يوسف القرضاوي ، دار الشروق ، الحقوق و الحريات السياسية في الشريعة الإسلامية د.رحيق محمد غرايية ، دار المنار للنشر والتوزيع ، المعهد العالى للفكر الإسلامي .

٠٠٠ حقوق غير المسلمين

ولاستوائهما في عصمة الدم المؤبدة (١).

- وعن أبي هريرة على عن النبي بَهِلَيْم قال : « ألا من قتل معاهدا له ذمة الله وذمة رسوله فقد خفر ذمة الله ، ولا يرح رائحة الجنة ، وأن ريحها ليوجد من مسيرة سبعين عامًا » (٣) .

- وعن أبي بكر قال : قال رسول الله عَلِيلَةِ : « من قتل نفسًا معاهدة بغير حلها حرم الله عليه الجنة أن يشم ريحها » (<sup>4)</sup> .

- وعن ابن جريج قال : أخبرني عمرو بن شعيب أن رسول الله على فرض على كل مسلم قتل رجلًا من أهل الكتاب أربعة آلاف درهم ، وأنه ينفى من أرضه إلى غيرها (°) .

وقد أقر الرسول ﷺ حق الأمن على المال والممتلكات لغير المسلمين كما ورد في الأحاديث التالية :

- عن المقدام بن معدي كرب ، عن رسول الله ﷺ أنه قال : « ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه ، ألا يوشك رجل شبعان على أريكته يقول : عليكم بهذا القرآن ، فما وجدتم في من حلال فأحلوه ، وما وجدتم فيه من حرام فحرموه ، ألا لا يحل لكم لحم الحمار الأهلي ، ولا كل ذي ناب من السبع ، ولا لقطة معاهد إلا أن يستغني عنها صاحبها ، ومن نزل بقوم فعليهم أن يقروه ، فإن لم يقروه فله أن يعقبهم بمثل قراه » (١٠) .

<sup>(</sup>١) يراجع في ذلك : بدائع أحمنائع للكاساني ( ٤٣٣/٩ ) : شرح السير الكبير ( ١٣٣/١ ) الأم ( ١٢٧/٤ ) ، دعبد الكريم زيدان سرجع سابق ( ٢١ ، ٢٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الجهاد ، باب في السرية ترد على أهل العسكر (٣٣٧١) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المسندرك ( ١٣٩/٢ ) ، ولم يعلق عليه ، وأبو يعلى في مسنده ( ٣٣٥/١١ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في الديات ، باب ما جاء فيمن قتل معاهدًا ( ١٤٠٣ ) والنسائي في القسامة ، باب تعظيم قتل المعاهد ( ٢٦٦٧ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٩٢/١٠ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه أحمد في مسنده الشايييز ( ١٣١/٢ ) ، وأبو داود في السنة باب النهي عن كل ذي ناب ( ٢٠٤ ) .

- وعن صالح بن يحيى بن المقدام بن معدي كرب عن أبيه عن جده عن خالد بن الوليد قال : غزوت مع رسول الله عليه فأتت اليهود رسول الله عليه فشكوا إليه أن الناس أسرعوا في حظائرهم ، فبعثني رسول الله عليه فناديت في الناس : إن الصلاة جامعة ، ولا يدخل الجنة إلا مسلم ، فلما اجتمع الناس قام رسول الله عليه فقال : «ما بال اليهود شكوا أنكم أسرعتم في حظائرهم ؟ ألا لا يحل أموال المعاهدين بغير حقها ، وحرام عليكم حمر الأهلية وخيلها ، وكل ذي ناب من السبع ، وكل ذي مخلب من السبع ، وكل ذي

- وعن أبي الدرداء قال: قال رسول اللّه ﷺ: « من أخذ أرضًا بجزيتها فقد استقال هجرته ومن نزع صغار كافر من عنقه فجه عله في عنقه فقد ولى الإسلام ظهره » (٢).

وعن أبي عياض قال: قال عمر: لا تشتروا رقيق أهل الذمة فإنهم أهل خراج،
 وأرضهم فلا تبتاعوها، ولا يقرن أحدكم بالصغار بعد إذ أنجاه الله منه (٣).

- وعن صالح بن يحيى بن المقدام ، عن جده المقدام بن معدي كرب قال : غزونا مع خالد بن الوليد الصائفة ، فقرم أصحابنا إلى اللحم فقالوا : أتأذن لنا أن نذبح رمكة له ؟ فدفعتها إليهم فحبلوها ، ثم قلت : مكانكم حتى آتي خالدا فأسأله ، قال : فأتيته ، فقال : غزونا مع رسول الله علية غزوة خيبر فأسرع الناس في حظائر زفر فأمرني أن أنادي الصلاة جامعة ولا يدخل الجنة إلا مسلم ، ثم قال : « أيها الناس إنكم قد أسرعتم في حظائر اليهود ألا لا تحل أموال المعاهدين إلا بحقها ، وحرام عليكم لحوم الحمر الأهلية وخيلها وبغالها وكل ذي ناب من السباع وذي مخلب من الطير » (٤) .

ومن حق الأمن في المسكن والأمن على الأعراض ، فقد وضع الرسول ﷺ ضوابط حكيمة تكفل لهم ذلك ولقد وضحت السنة النبوية ذلك :

- عن سهل بن سعد قال : قال رسول الله ﷺ : « لا تدخلوا بيوت أهل الذمة إلا بإذن » (°) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٧١/٢٠ ) ، والهيشمي في مجمع الزوائد ، باب الأدب مع الحديث

<sup>(</sup> ١/٥٥١ ) وقال : رواه الطبراني في الكبير وروى أبو داود طرقًا منه وفيه بقية وهو ضعيف .

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود ، باب ما جاء في الدخول في أرض الخراج ( ٢٦٧٨ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في السنن ( ١٤٠/٩ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٣٣٠/١٠ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده ( ٨٩/٤ ) ، والدارقطني في السنن ( ٢٨٧/٤ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٦٠/٦ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب في الاستئذان وفيمن يتحقق في دار بغير إذن ( ٤٦/٨ ) .

- وعن العرباض بن سارية السلمي قال: نزلنا مع النبي عَلَيْثُ خيبر ومعه من معه من أصحابه وكان صاحب خيبر رجلًا ماردًا منكرًا ، فأقبل إلى النبي عَلَيْثُ فقال: يا محمد ألكم أن تذبحوا حمرنا وتأكلوا ثمرنا وتضربوا نساءنا ؟ فغضب - يعني النبي عَلَيْثُ وقال: « يا ابن عوف اركب فرسك ثم ناد: ألا إن الجنة لا تحل إلا لمؤمن ، وأن اجتمعوا للصلاة » قال: فاجتمعوا ، ثم صلى بهم النبي عَلَيْثُ ، ثم قام فقال: «أيحسب أحدكم متكنًا على أريكته قد يظن أن الله لم يحرم شيئًا إلا ما في هذا القرآن ، ألا وإني والله قد وعظت ، وأمرت ونهيت عن أشياء إنها لمثل القرآن أو أكثر ، ولا ضرب وإن الله عز وجل لم يحل لكم أن تدخلوا بيوت أهل الكتاب إلا بإذن ، ولا ضرب نسائهم ، ولا أكل ثمارهم إذا أعطوكم الذي عليهم (۱).

كما اهتم الرسول ﷺ أثناء الغزوات بحقوق الطفل الذمي ، فأعطاه من حق حسن المعاملة والأمن على نفسه ما تعجز عنه أحدث القوانين الحالية .

- عن الحسن عن الأسود بن سريع قال : أتيت رسول اللَّه ﷺ وغزوت معه فأصبت ظهرًا ، فقتل الناس يومئذ حتى قتلوا الولدان - وقال مرةً : الذرية - فبلغ ذلك رسول اللَّه ﷺ فقال : « ما بال أقوام جاوزهم القتل اليوم حتى قتلوا الذرية ؟ » فقال رجل : يا رسول اللَّه ﷺ إنما هم أولاد المشركين ، فقال : « ألا إن خياركم أبناء المشركين » ثم قال : « ألا لا تقتلوا ذريةً ، ألا لا تقتلوا ذريةً » ، قال : « كل نسمة تولد على الفطرة حتى يعرب عنها لسانها ، فأبواها يهودانها وينصرانها » (٢) .

كما حرص الرسول ﷺ في وقت الغزوات أيضًا على ترسيخ حق غير المسلم في الأمن على نفسه طالما أنه لا يتعرض لقتال المسلمين ، فالإسلام دين السلام ولا يهدف إلى العدوان :

- عن ابن عباس قال : حدثتني أم هانئ بنت أبي طالب أنها أجارت رجلا من المشركين يوم الفتح ، فأتت النبي ، فذكرت ذلك له فقال : « قد أجرنا من أجرت ،

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الخراج والإمارة ، باب في تعشير أهل الذمة إذا اختلفوا بالتجارات ( ٢٦٥٢ ) ، والألباني في الصحيحة ( ٤٤٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في السنن الكبرى ( ٨٦١٦ ) ، والدارمي في السنن ( ٢٩٤/٢ ) وأحمد في مسنده (٣٥/٣ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٣٤١/١ ) .

وأمنا من أمنت » <sup>(١)</sup> .

وليس أدل على حق غير المسلمين في الأمن على أنفسهم وأمالهم وأعراضهم ، من أن الشريعة تجعلهم عواد الله وجيران الله في حماية الله وأمنه . . فهل يوجد قانون حضاري في العالم يجعل للمسلمين في بلاد الغربة مثل تلك الحقوق ؟!

- عن رافع بن عمرو الطائي قال : بعث رسول الله علي عمرو بن العاص على جيش ذات السلاسل وبعث معه في ذلك الجيش أبا بكر وعمر إلى وسراة أصحابه، فانطلقوا حتى نزلوا جبل طبئ ، فقال عمرو : انظروا إلى رجل دليل بالطريق ، فقالوا : ما نعلمه إلا رافع بن عمرو فإنه كان ربيلًا في الجاهلية ، فسألت طارقا ما الربيل ؟ قال : اللص الذي يغزو القوم وحده فيسرق ، قال رافع : فلما قضينا غزاتنا وانتهيت إلى المكان الذي كنا خرجنا منه توسمت أبا بكر ره أتيته فقلت : يا صاحب الخلال إني توسمتك من بين أصحابك ، فائتنى بشيء إذا حفظته كنت مثلكم ، فقال : أتحفظ أصابعك الخمس ؟ قلت : نعم ، قال : تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله ، وتقيم الصلوات الخمس ، وتؤتى الزكاة إن كان لك ، وتحج البيت ، وتصوم رمضان ، حفظت ؟ قلت : نعم ، قال : وأخرى : لا تؤمرن على اثنين ، قلت : هل تكون الإمرة في أهل بدر ؟ قال : يوشك أن تفشو حتى تبلغك ومن هو دونك ، إن الله ﷺ دخل الناس في الإسلام ، فمنهم من دخل فهداه اللَّه ، ومنهم من أكرهه السيف ؛ فهم عواد اللَّه وجيران اللَّه في خفارة الله ، إن الرجل إذا كان أميرًا فتظالم الناس بينهم فلم يأخذ لبعضهم من بعض انتقم اللَّه منه ، إن الرجل لتؤخذ شاة جاره فيظل ناتئ عضلته غضبًا لجاره واللَّه من وراء جاره ، قال رافع : فمكثت سنة ، ثم إن أبا بكر استخلف، فركبت إليه فقلت : أنا رافع كنت لقيتك يوم كذا وكذا مكان كذا وكذا ، قال : عرفت ، قلت: كنت نهيتني عن الامارة ، ثم ركبت بأعظم من ذلك؛ أمة محمد عليه ، قال: نعم ، فمن لم يقم فيهم بكتاب اللَّه فعليه بهلة اللَّه ؛ يعنى لعنة اللَّه (٢) .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه كتاب صلاة المسافرين : باب استحباب صلاة الضحى ( ٨٢ ) ، وكذا ذكره أبو داود في الجهاد ، باب في أمان المرأة ( ٢٣٨٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢١/٥ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب كراهة الولاية ولمن تستحب ( ٢٠٥/٥ ) وقال : رواه الطبراني ورجاله ثقات . ( الحفارة بالكسر والضم : أي في عنايته وحفظه ) .

٢٠٤ حقوق غير المسلمين

#### الحق الثالث: حقهم في العدل

إن العدل هو دستور القرآن وهو روح الشريعة التي تنبثق عنه قيمها وفروعها ، وقد أمر الله بالعدل مع الجميع بحيث لا تخضع الأحكام والتصرفات لأي أهواء أو ميول نفسية . قال الحق في كتابه الكريم : ﴿ يَتَأَيُّهَا اَلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَّمِينَ لِلّهِ شُهَدَاءً لِلْقَسِّطِ وَلَا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى أَلًا تَصْدِلُوا أَعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُومَ فَوَاتَّقُوا اللهُ إِلَّا لَهُ اللهُ الله

ولذلك فقد حرَّص الرسول ﷺ على ترسيخ معاني العدل وسلوكياته في نفوس المؤمنين ، وحرَّم الظلم بجميع أشكاله على جميع الناس مسلمين أو ذميين .. ويقول ابن عابدين في حاشيته : بل قالوا : « إن ظلم الذميّ أشد » .

ونعرض فيما يلي قبسًا من المنهاج النبوي الشريف ، وكيف سار عليه الخلفاء الراشدون لإرساء حق العدل لغير المسلمين ، حيث حرَّمت الشريعة ظلم أهل الذمة تحريًا قاطعًا ؛ لأن هذا يؤدي إلى تفتيت وحدة الأمة بما يسمح للأعداء بالطمع فيها ، والسيطرة على خيراتها ومقدراتها .

- عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله ﷺ: « إذا ظلم أهل الذمة كانت الدولة دولة العدو، وإذا كثر الرباكثر السبا، وإذا كثر اللوطية رفع الله يده عن الخلق ولا يبالي في أي واد هلكوا » (١).

ويضرب لنا الرسول ﷺ بنفسه أروع الأمثال في كيفية حماية أهل الذمة من الظلم مهما تحمل في ذلك من مشقة :

- عن علي أن يهوديًا كان يقال له جريجرة وكان له على النبي عَيِّلِيَّةٍ دنانير فتقاضى النبي عَيِّلِيَّةٍ ، فقال له : « يا يهودي ! ما عندي ما أعطيك » ، قال : فإني لا أفارقك يا محمد حتى تعطيني ، فقال رسول الله عَيِّلِيَّةٍ : « إذًا أجلس معك » ، فجلس معه فصلى رسول الله عَيِّلِيَّةٍ في ذلك الموضع الظهر والعصر والمغرب والعشاء الآخرة والغداة ، وكان أصحاب النبي عَيِّلِيَّةٍ يهددونه ويتوعدونه ، ففطن رسول الله عَيِّلِيَّةٍ فقال : « ما الذي تصنعون به ؟ » ، فقالوا ، يا رسول الله ! يهودي يحبسك ! فقال

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في مسند الشاميين ( ٢٠٥/٢ ) ، والطبراني في الكبير ( ١٨٤/٢ ) ، وأبو نعيم في حلية الأولياء ( ٢٠٥/٥ ) ، والهيشمي في مجمع الزوائد ، باب ذم الزنا ( ٢٥٥/٦ ) وقال : رواه الطبراني وفيه عبد الخالق بن زيد بن واقد وهو ضعيف .

رسول الله على الله على الله الله وأظلم معاهدًا ولا غيره ». فلما ترجل النهار قال اليهودي: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله ، وشطر مالي في سبيل الله ، أما والله ! ما فعلت الذي فعلت بك إلا لأنظر إلى نعتك في التوراة: محمد بن عبد الله ، مولده بمكة ، ومهاجره بطيبة ، وملكه بالشام ، ليس بفظ ولا غليظ ، ولا سخاب في الأسواق ، ولا متزي بالفحش ، ولا قول الحنا . أشهد أن لا إله إلا الله وأنك رسول الله ، هذا مالي فاحكم فيه بما أراك الله ؛ وكان اليهودي كثير المال (١).

ونرى الخليفة الراشد عمر بن الخطاب فله ينصف مواطنًا من أهل الذمة على عامله، فيمنعه من الظلم في تحصيل الجزية :

- عن زياد بن حدير أن أباه كان يأخذ من نصراني العشر في كل سنة مرتين ، فأتى عمر بن الخطاب ، فقال : يا أمير المؤمنين إن عاملك يأخذ مني العشر في كل سنة مرتين ، فقال عمر : ليس ذلك له ، إنما له في كل سنة مرة ، ثم أتاه فقال : أنا الشيخ النصراني ، فقال عمر : وأنا الشيخ الحنيف قد كتبت لك في حاجتك (٢) .

وحرصًا من أمير المؤمنين على حق غير المسلمين في العدل حرصًا بالغًا ، فإنه يوصى بهم أميره على مصر « عمرو بن العاص » توصية إيمانية خاصة ، اتباعًا لمنهج النبوة الرشيد في هذا الصدد :

- عن موسى بن جبير عن شيوخ من أهل المدينة قالوا: كتب عمر بن الخطاب إلى عمرو بن العاص أما بعد: فإنى قد فرضت لمن قبلي في الديوان ولذريتهم ولمن ورد علينا بالمدينة من أهل اليمن وغيرهم ممن توجه إليك وإلى البلدان ، فانظر من فرضت له فنزل بك عمن لم أفرض له فافرض له فنزل بك عمن لم أفرض له فافرض له على نحو مما رأيتني فرضت لأشباهه ، وخذ لنفسك مائتي دينار فهذه فرائض أهل بدر من المهاجرين والأنصار ولم أبلغ بهذا أحدًا من نظرائك غيرك ؛ لأنك من عمال المسلمين فألحقتك بأرفع ذلك ، وقد علمت أن مؤنًا تلزمك فوفر الخراج وخذه من حقه ، ثم عف عنه بعد جمعه ، فإذا حصل لك وجمعته أخرجت عطاء المسلمين

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي في السنن ( ١٧/١ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٢٧٨/٢ ) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ، والسيوطي في الدر المنثور ( ٧٨/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى كتاب الجزية ، باب لا يؤخذ منهم ذلك في السنة ( ٢١١/٩ ) .

وما يحتاج إليه مما لا بد منه ، ثم انظر فيما فضل بعد ذلك فاحمله إلي واعلم أن ما قبلك من أرض مصر ليس فيها خمس وإنما هي أرض صلح وما فيها للمسلمين فيء تبدأ بمن أغنى عنهم في ثغورهم وأجزأ عنهم في أعمالهم ثم تفيض ما فضل بعد ذلك على من سمى الله واعلم يا عمرو أن الله يراك ويرى عملك فإنه قال تبارك وتعالى في كتابه : ﴿ وَاللَّذِينَ يَقُولُونَ رَبّنا هَبَ لَنا مِن آزَوَجِنا وَذَرّيّلِنا قُسَرَةً أَعَيّبٍ وَاجْعَلنا لِلمُنتّقِينَ إِمَامًا ﴾ [الغرقان: ٤٧] يريد أن يقتدي به ، وأن معك أهل ذمة وعهد وقد أوصى رسول الله على بهم وأوصى بالقبط فقال : « استوصوا بالقبط خيرًا فإن لهم ذمة ورحمًا » ورحمهم أن أم إسماعيل منهم وقد قال عمرو أن يكون رسول الله على تلك خصما طاقته فأنا خصمه يوم القيامة » ، احذر يا عمرو أن يكون رسول الله على الله وأنست من فإنه من خاصمه خصمه ، والله يا عمرو لقد ابتليت بولاية هذه الأمة وآنست من فأنه إن ها وانتشرت رعيتي ورق عظمي ، فاسأل الله أن يقبضني إليه غير مفرط ، والله إني لأخشى لو مات جمل بأقصى عملك ضياعًا أن أسأل عنه يوم القيامة (۱) .

ونظرًا لأهمية القضاء في الحفاظ على حقوق المواطنين ، وحيث أنه يعبر عن الواجهة الحضارية للأمة ، فقد اهتمت الشريعة اهتمامًا بالغًا بحق غير المسلمين في العدل في ميدان القضاء وفي مجال المطالبة بحقوقهم (٢) :

- عن سعيد بن المسيب: أن عمر اختصم إليه مسلم ويهودي فرأى أن الحق لليهودي فقضى له ، فقال له اليهودي: والله لقد قضيت لي بالحق ، فضربه عمر بالدرة ، ثم قال: وما يدريك ؟ قال: إنا نجد أنه ليس قاض يقضي بالحق إلا كان عن يمينه ملك وعن يساره ملك يسددانه ويوفقانه للحق ما دام مع الحق ترك الحق عرجًا وتركاه (٣).

- عن عبد اللَّه بن أبي حدرد الأسلمي أنه كان ليهودي عليه أربعة دراهم

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٣٠٥/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) انظر في ذلك فرحات عبد المعطي : حرية العقيدة في الشريعة الإسلامية والنظم المعاصرة . رسالة ما جستير مقدمة إلى كلية الشريعة والقانون بالقاهرة سنة ١٩٨٧م ، د.علي حسني الخربوطلي : الإسلام وأهل الذمة . المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ١٩٦٩م عبد الله ناصح علوان : حرية الاعتقاد . دار السلام للطباعة . د.محمد عمر دروريل : المواطنون في ظل الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي ، رسالة دكتوراة مقدمة إلى كلية الشريعة والقانون بالقاهرة ١٩٧٨م .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالك في الموطأ كتاب الأقضية ، باب الترغيب في القضاء بالحق . ( ٢ ) .

فاستعدى عليه فقال: يا محمد إن لي على هذا أربعة دراهم ، وقد غلبني عليها ؟ قال: «أعطه حقه » ، قال: والذي بعثك بالحق ما أقدر عليها ، قال: «أعطه حقه » ، قال: والذي نفسي بيده ما أقدر عليها قد أخبرته أنك تبعثنا إلى خيبر ، فأرجو إن تغنمنا شيئا فأرجع فأقضيه ، قال: «أعطه حقه » . وكان رسول الله عليه فأرجو إن تغنمنا شيئا فأرجع ، فخرج ابن أبي حدرد إلى السوق وعلى رأسه عصابة وهو متزر ببردة ، فنزع العمامة عن رأسه فاتزر بها ، ونزع البردة فقال: اشتر مني هذه البردة فباعها منه بأربعة دراهم ، فمرت عجوز ، فقالت: مالك يا صاحب رسول الله عليه (١) .

- وعن قابوس بن مخارق: أن محمد بن أبي بكر كتب إلى علي يسأله عن مسلمين تزندقا ، وعن مسلم زنى بنصرانية ، وعن مكاتب مات وترك بقية من كتابته ، وترك ولدًا أحرارًا ، فكتب إليه علي: أما اللذان تزندقا فإن تابا وإلا فاضرب أعناقهما ، وأما المسلم فأقم عليه الحد ، وادفع النصرانية إلى أهل ذمتها ، وأما المكاتب فيؤدي بقية كتابته ، وما بقى فلولده الأحرار (٢) .

- وعن القاسم بن أبي بزة أن رجلًا مسلمًا قتل رجلًا من أهل الذمة بالشام ، فرفع إلى أبي عبيدة ابن الجراح ، فكتب عمر : إن كان ذاك فيه خلقًا ؛ فقدمه فاضرب عنقه ، وإن كان هي طيرة طارهًا ؛ فأغرمه دية أربعة آلاف (٣) .

- وعن أنس أن يهوديًّا قتل غيلة فقضى فيه عمر بن الخطاب اثني عشر ألف درهم  $^{(1)}$  .

- وعن إبراهيم أن رجلًا مسلمًا قتل رجلًا من أهل الكتاب من أهل الحيرة فأقاد منه عمر (°).

- وعن أبي رواحة يزيد بن أيهم قال : كتب عمر بن الخطاب إلى الناس اجعلوا

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٢٣/٣) ، والطبراني في الأوسط ( ٥/٥ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب منع الماوردي من السفر ( ١٢٩/٤ ) ، وقال : رواه أحمد والطبراني في الصغير والأوسط ورجاله ثقات إلا أن محمد بن أبي يحيى لم أجد له رواية عن الصحابة فيكون مرسلاً صحيحًا .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن ( ٢٤٧/٨ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٦٢/٦ ، ٣٤٢/٧ ) ، والشافعي في الأم ( ١٨٣/٧ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الدارقطني في السنن ( ١٤٩/٣ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٩٧/١٠ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ١٠١/١٠ ) .

الناس عندكم في الحق سواء قريبهم كبعيدهم وبعيدهم كقريبهم ، وإياكم والرشا والحكم بالهوى وأن تأخذوا الناس عند الغضب فقوموا بالحق ولو ساعة من نهار (١) .

## الحق الرابع : حقهم في حرية العقيدة (١)

إن حرية العقيدة التي أرستها الشريعة تعنى القضاء على التعصب الديني ، وتعني حماية حقوق المسلمين في بلاد الأقليات المسلمة ، مقابل أن الأمة الإسلامية تحفظ لغير المسلمين حقهم في ممارسة شعائر دينهم ، في حرية لا تخدش حياء المسلمين أو تجرح كرامتهم . إن شريعة الإسلام تريد من الإنسان الإرادة الحرة القوية التي تعرف كيف تختار طريقها بوضوح ، وذلك يظهر في قوله تعالى : ﴿ لاَ إِكُراهُ فِي الدِينِ قَد تَبَيَّنَ الرُّشَدُ مِنَ الْغَيَّ ﴾ [البقرة: ٢٥٦] ، ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَاَمَنَ مَن فِي الْأَرْضِ كُلُهُمْ جَمِيعًا أَفَانَتَ تُكُوهُ النَّاسَ حَتَى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس: ٩٩] .

أما بالنسبة للمواطنين غير المسلمين: فتأسيسًا على مبدأ حرية العقيدة الذي قرره الإسلام؛ فعلى الدولة والمسلمين جميعًا واجب التسامح الديني إزاء أهل سائر الملل والنحل. والتسامح الديني ليس معناه بالطبع اتخاذ المواقف المتأرجحة من الأديان أو القول بأن الكل سواء؛ فهو إما جهل أو نفاق ولكن يبدو أن التسامح الديني لابد له من المقومات الآتية (٣):

رسوخ الإيمان وقوة الاقتناع بأن الإسلام وحده هو الدين الحق حيث ﴿ إِنَّ الْمَبَلُكُ ﴾ اللَّهِ اللَّهَ الْمَبَلُكُ ﴾ [آل عمران: ١٩] ، ﴿ فَمَاذَا بَمَّدَ ٱلْمَقِي إِلَّا ٱلمَبَلُكُ ﴾ [يونس: ٣٢] .

بهذا المنطق الإيماني ، وبحب الخير لجميع الناس ، يتقدم المسلم بعرض دينه أمام الجميع ودعوتهم إليه دون فرضه على أحد . بل ولابد من ترك الناس أحرارًا في أن ينظروا في أمرهم ويختاروا أي دين أو معتقد يميلون إليه .

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن ( ١٣٥/١٠) ( ٤٨ ) باب إنصاف الخصمين في المدخل عليه والاستماع منهما والإنصاف لكل واحد منهما حتى تنفد حجته وحسن الإقبال . وقوله : الرشا : والرشوة بكسر الراء وضمها والجمع رشا بكسر الراء وضمها ، وقد رشاه من باب عدا . وارتشى : أخذ الرشوة واسترشى في حكمه : طلب الرشوة عليه . المختار ( ١٩٤ ) .

<sup>.</sup> (٢) حقوق أهل الذمة في الدولة الإسلامية أبو الأعلى المودودي- دار الأنصار القاهرة .

<sup>(</sup>٣) في هذا المضمون : الأستاذ المودودي ـ الإسلام في مواجهة التحديات المعاصرة ، ٣٩ وما بعدها .

رعاية شعور غير المسلمين وخاطرهم ، بعدم إيذائهم بالقول أو الفعل فمن المنهي عنه سب معتقداتهم أو الاستهزاء بما يدينون به سدًّا للذريعة ، كذلك التضييق عليهم عند ممارسة دينهم .

تمكينهم من ممارسة دينهم ، ومن توفيرهم لوسائلها اللازمة وإعطاؤهم الحرية الكافية في ذلك ، مع مراعاة النظام العام والشعور العام .

تمكينهم من تعليم دينهم على أتباعه ، وعرضه على أبنائهم دون إرغام وإعطائهم حق الحوارالديني مع المسلمين (١) .

وأتباع مختلف الملل والنحل في ظل دولة الإسلام لا تنقصهم حرية في ممارستهم الدينية ترتيبًا على كفالة حريتهم العقيدية . سواء أكانت سيادة الإسلام في البلد تمت بالفتح أم بالصلح ؛ فلا يترتب على هذه السيادة الإسلامية تغيير وضع ديني للمواطنين غير المسلمين .

وكان مما جاء في وثيقة نبوية ثم وثائق الخلفاء الراشدين تباعًا : « ولهم جوار الله وذمة رسول الله والمؤمنين على ملتهم وبيعهم وكل ما تحت أيديهم لا يغير أسقف من أسقفيته ، ولا راهب من رهبانيته ولا كاهن من كهانته » (٢) .

ولم يحدث في جميع الفتوحات الإسلامية أن هدم معبد من المعابد أو كنيسة من الكنائس . واستدل ( ابن قدامة ) على هذا بوجود الكنائس والبيع حتى في البلاد التي فتحت عنوة (٣) ، بل أكثر من ذلك وتمكينًا لهم من ممارسة طقوسهم الدينية سمح الرسول الكريم علية لوفد نجران النصراني بأداء العبادة على طريقتهم في جانب من المسجد النبوي كما روى لنا ابن كثير (١) .

ولهم كذلك أن يتمتعوا بكل ما لا يعتقدون حرمته في دينهم ، وإن كان محرمًا في الإسلام كالخمر والحنزير ونكاح المحارم ؛ فقد كتب الخليفة عمر بن عبد العزيز إلى الحسن يسأله : « ما بال من مضى من الأئمة قبلنا أقروا المجوس على نكاح الأمهات والبنات ؟ » وذكر أشياء من أمرهم قد سماها . فكتب إليه الحسن : « أما بعد فإنما أنت متبع ولست بمبتدع . والسلام » (°) .

<sup>(</sup>١) سو رحمن هدايت . التعايش السلمي بين المسلمين وغيرهم ( ٣٤٦ ـ ٣٤٦ ) ، ط . دار السلام .

<sup>(</sup>Y) أبو يوسف الخراج (YY - YY) . (Y) ابن قدامة المغني (A) . (Y70 - Y70) .

<sup>(</sup>٤) السيرة النبوية (٤) (٥١). (٥) أبو عبيد كتاب الأموال (١) (٣٩).

ولم يقتصر الأمر على ذلك داخل المعابد والكنائس فلهم إقامة أعيادهم والخروج بصلبانهم وشعاراتهم وضرب الناقوس على أن يراعوا الشعور العام بحيث لا يشعرون المسلمين بتحد أو إيذاء ؛ فاشترط العلماء لذلك أن لا يكونوا في أمصار المسلمين . ومثل ذلك بالنسبة لتعاطيهم الخمور وتربيتهم الحنازير (١) وليس في هذا حد من حريتهم بل رعاية لما تتطلبه الحياة المشتركة .

وسوف نعرض فيما يلى منهاج السنة الشريفة في إرساء حقوق حرية العقيدة . فها هو الرسول ﷺ يعرض الإسلام على الناس بدون إكراه على الاعتناق :

- عن عيسى بن يونس بن أبي إسحاق الهمداني عن أبيه عن جده عن ذي الجوشن قال: أتيت النبي عليه بعد أن فرغ من أهل بدر بابن فرس لي ، فقلت يا محمد إني قد جئتك بابن العرجاء لتتخذه ، قال: « لا حاجة لي فيه ، ولكن إن شئت أن أقيضك به المختارة من دروع بدر » فقلت: ما كنت لأقيضك اليوم بعدة ، قال: « فلا حاجة لي فيه » . ثم قال: « يا ذا الجوشن ألا تسلم فتكون من أول هذا الأمر؟ » قلت: لا ، قال: « لم ؟ » ، قلت: إني رأيت قومك قد ولعوا بك ، قال: « فكيف بلغك عن مصارعهم ببدر؟ » . قال: قلت: بلغني ، قال: قلت: إن تغلب على مكة وتقطنها ، قال: « لعلك إن عشت أن ترى ذلك » . قال ثم قال: « يا بلال خذ حقيبة الرجل فزوده من العجوة » ، فلما أن أدبرت قال: « أما إنه من خير بني عامر » . قال: « فوالله إني لبأهلي بالغور إذ أقبل راكب فقلت: من أين؟ قال: من مكة ، فقلت: ما فعل الناس؟ قال: قد غلب عليها محمد عليه ، قال: قلت: هن مكة ، فقلت: ما فعل الناس؟ قال: قد غلب عليها محمد عليه ، قال: قلت :

- وعن صفوان بن عسال قال : قال يهودي لصاحبه : اذهب بنا إلى هذا النبي ، فقال صاحبه : لا تقل نبي إنه لو سمعك كان له أربعة أعين ، فأتيا رسول الله عليه فسألاه عن تسع آيات بينات ، فقال لهم : « لا تشركوا بالله شيئا ، ولا تسرقوا ،

<sup>(</sup>١) نفس المرجع ( ٩٨ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٨/٤) - القرحاء: القرحة بالضم في وجه الفرس دون الغرة . القاموس (٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٨/٤) - القرص خيار وناقة خيار أي مختار ومختارة . انتهى . النهاية ( ٩١/٢) - كأقيضه : ومنه الحديث وإن شئت أقيضك به المختارة بدر ٤ أي أبدلك به وأعوضك عنه وقد قاضه يقيضه . وقايضه مقايضة في البيع : إذا أعطاه سلعة وأخذ عوضها سلعة . النهاية ( ١٣٢/٤) - هبلتني : يقال هبلته أمه تهبله هبلًا بالتحريك : أي ثكلته . النهاية ( ٢٤٠/٥) ، أمى ولو أسلم يومئذ ثم أسأله الحيرة لأقطعنيها .

ولا تزنوا ، ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق ، ولا تمشوا ببريء إلى ذي سلطان ليقتله ، ولا تسحروا ، ولا تأكلوا الربا ، ولا تقذفوا محصنة ، ولا تولوا الفرار يوم الزحف ، وعليكم خاصة اليهود أن لا تعتدوا في السبت » . قال : فقبلوا يده ورجله فقالا : نشهد أنك نبي ، قال : « فما يمنعكم أن تتبعوني ؟ » ، قالوا : إن داود دعا ربه أن لا يزال في ذريته نبي ، وإنا نخاف إن تبعناك أن تقتلنا اليهود (١) .

- وعن عمر بن الخطاب في قوله تعالى : ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِي أَكِنَةٍ مِّمَّا مَدَّعُونَا ٓ إِلْيَهِ ﴾ قال : أقبلت قريش إلى النبي يَوْلِيْهِ ، فقال لهم : « ما يمنعكم من الإسلام فتسودوا العرب؟ » ، فقالوا : يا محمد ما نفقه ما تقول ، ولا نسمعه ، وإن على قلوبنا لغلفا ، قال : وأخذ أبو جهل ثوبًا فمد فيما بينه وبين النبي ﷺ ، فقال : يا محمد قلوبنا في أكنة مما تدعونا إليه ، وفي آذاننا وقر ، ومن بيننا وبينك حجاب ، فقال لهم النبي عَلَيْتُم : « أدعوكم إلى خصلتين : أن تشهدوا أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأنى رسول الله » ، فلما سمعوا شهادة أن لا إله إلا الله ، ولوا على أدبارهم نفورًا ، وقالوا : أجعل الآلهة إلهًا واحدًا إن هذا لشيء عجاب ، وقال بعضهم لبعض: امشوا واصبروا على آلهتكم إن هذا لشيء يراد ما سمعنا بهذا في الملة الآخرة – يعنون النصرانية – إن هذا إلا اختلاق أأنزل عليه الذكر من بيننا . وهبط جبريل ، وقال يا محمد : إن اللَّه يقرئك السلام ، ويقول : أليس يزعم هؤلاء أن على قلوبهم أكنة أن يفقهوه وفي آذانهم وقرًا فليس يسمعون قولك ، كيف وإذا ذكرت ربك في القرآن وحده ولوا على أدبارهم نفورًا ، لو كان كما زعموا لم ينفروا، ولكنهم كاذبون يسمعون ولا ينتفعون بذلك كراهية له. قال: فلما كان من الغد أقبل منهم سبعون رجلا إلى النبي ﷺ فقالوا : يا محمد اعرض علينا الإسلام ، فلما عرض عليهم الإسلام أسلموا من آخرهم ، فتبسم منهم النبي عليه ، ثم قال : « الحمد لله ، بالأمس تزعمون أن على قلوبكم غلفًا ، وقلوبكم أكنة مما ندعوكم إليه ، وفي آذانكم وقر وأصبحتم اليوم مسلمين » ، فقالوا : يا رسول اللَّه كذينا واللَّه بالأمس ، لو كان كذلك ما اهتدينا أبدا ولكن الله الصادق ، والعباد

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في الاستئذان والآداب ، باب ما جاء في قبلة اليد والرجل ( ٢٦٥٧ ) ، والنسائي في تحريم الدم ، باب تحريم الدم ( ٤٠١٠ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢٣٩/٤ ) ، والسيوطي في الدر المنثور ( ٢٠٤/٤ ) .

الكاذبون عليه ، وهو الغنى ونحن الفقراء (١) .

- وعن الشعبي قال: لما قدم عدي ابن حاتم الكوفة ، أتيناه في نفر من فقهاء أهل الكوفة فقلنا له : حدثنا ما سمعت من رسول الله على الله على الله على النبي الله ، فقال : « تشهد أن لا إله فقال : « يا عدي بن حاتم أسلم تسلم » قلت : وما الإسلام ؟ فقال : « تشهد أن لا إله إلا الله ، وأني رسول الله ، وتؤمن بالأقدار كلها لخيرها وشرها ، حلوها ومرها » (٢) .

ولا أدل على سماحة الإسلام أن كل من دخل الإسلام دخل طواعية بدون أي ضغوط من صاحب الدعوة وقد وضحت ذلك السنة النبوية ، ومن ذلك ما ورد :

<sup>(</sup>١) أخرجه السيوطى في الدر المنثور ( ٣٦٠/٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٥٧/٤ ، ٣٧٨ ) ، وابن ماجه في المقدمة ( ٨٧ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٨١٥ ، ١٩٥ ) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ، والدارقطني في السنن ( ٢٢١/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٤١٥/٣ ) ، وقال : صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه على حديث حميد عن أنس أي رجل عبد الله بن مختصرًا وابن حبان في صحيحه ( ٢١٩/١٦ ) والطبري في تفسيره ( ٢٦/٨ ) والهيثمي في مجمع الزوائد ( ١٠٥/٧ ) .

- وعن الحسن قال: ابتعث الله النبي على مرة لإدخال رجل الجنة ، فمر على كنيسة من كنائس اليهود فدخل إليهم وهم يقرأون سفرهم ، فلما رأوه أطبقوا السفر وخرجوا ، وفي ناحية من الكنيسة رجل يموت ، فجاء إليه فقال: إنما منعهم أن يقرأوا أنك أتيتهم وهم يقرأون نعت نبي هو نعتك ، ثم جاء إلى السفر ففتحه ثم قرأ فقال: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ، ثم قبض ، فقال رسول الله عليه (١) .

وأرسل الرسول ﷺ التعليمات إلى عماله ألا يفتنوا الناس عن دينهم تحقيقًا لمبدأ حرية العقيدة .

- عن أبي زرعة بن سيف بن ذي يزن ، قال : كتب إلي رسول اللَّه ﷺ كتابًا هذه نسخته فذكرها ، وفيه : « ومن يكن على يهوديته أو نصرانيته فإنه لا يفتن عنها ، وعليه الجزية على كل حالم ذكر وأنثى حر أو عبد دينار ، أو قيمته من المعافر » (٢) .

وأعطى الرسول ﷺ حق الأمان لمن بقى على شركه ، رغم ما كان يظهره له من عداء ، وسمح له بالاشتراك في الغزوات ، بدون أي إجبار للدخول في الإسلام :

- عن سهيل بن عمرو قال: لما دخل رسول الله على مكة وظهر اقتحمت بيتي وأغلقت على بابي وأرسلت إلى ابني عبد الله بن سهيل أن أطلب لي جوارًا من محمد على بابي لا آمن أن أقتل ، فذهب عبد الله بن سهيل فقال: يا رسول الله على أبي أبي تؤمنه ؟ قال: « نعم هو آمن بأمان الله ، فليظهر » ، ثم قال رسول الله على لمن حوله: « من لقي منكم سهيلا فلا يشد إليه النظر فليخرج فلعمري أن سهيلاً له عقل وشرف ، وما مثل سهيل جهل الإسلام ، ولقد رأى ما كان يوضع فيه إنه لم يكن له بنافع » ، فخرج عبد الله إلى أبيه فأخبره بمقالة رسول الله على فقال سهيل: « كان والله برًا صغيرًا وكبيرًا » . فكان سهيل يقبل ويدبر ، وخرج إلى حنين مع رسول الله على شركه حتى أسلم بالجعرانة ، فأعطاه رسول الله على عنين من غنائم حنين مائة من الإبل (٢) .

ونهج الخلفاء الراشدون نفس منهج النبوة في تحقيق مبدأ الحفاظ على حرية

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٣٣٠/٧ ) – سفرهم : السفر – بالكسر – : الكتاب والجمع أسفار . المختار ( ٢٣٩ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن (٩/٥٩٠)، المعافر: هي برود منسوبة إلى معافر وهي قبيلة باليمن والميم زائدة .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٣١٧/٣ ) ، ولم يعلق عليه ، وابن حجر في الإصابة ( ٦٩/٧ ) .

العقيدة؛ فنرى أن أبا بكر الصديق يدخل على ابنته فيجد يهودية ترقيها ، فلا ينفعل لاختلاف الأديان بل كل ما يطلبه منها هو أن ترقيها بكتاب الله ﷺ يقينًا منه بفاعليته :

- عن عمرة بنت عبد الرحمن : أن أبا بكر الصديق دخل على عائشة وهي تشتكى ويهودية ترقيها ، فقال أبو بكر : ارقيها بكتاب الله ﷺ (١) .

ونرى عمر بن الخطاب يدعو عجوز إلى الإسلام ، فلما رفضت لم يضغط عليها ، بل أشهد الله أنه بلغ الرسالة وأدى الأمانة بدون إكراه على دخول الدين :

- عن أسلم قال: لما كنا بالشام أتيت عمر بن الخطاب بماء توضأ منه فقال: من أين جئت به أين جئت بهذا الماء ؟ فما رأيت ماء عذبًا ولا ماء سماء أطيب منه ، قلت: جئت به من بيت هذه العجوز النصرانية ؛ فلما توضأ أتاها فقال: أيتها العجوز أسلمي بعث الله تعالى: محمدًا بالحق ، فكشفت عن رأسها فإذا مثل الثغامة ، فقالت: عجوز كبيرة وإنما أموت الآن ، فقال عمر: اللهم اشهد (٢) .

#### الحق الخامس : حقهم في تبادل الهدايا على المستوى الحكومي

إن الهدف من مبدأ تبادل الهدايا الذي سنه الرسول عِلَيْلَةٍ هو ترسيخ مبادئ الحب بين البشر ، وذهاب ما يختلج في الصدور من مشاعر متناقضة قد تؤدي إلى تفكك المجتمعات ، وانفراط العقد الاجتماعي للأمة ، لذلك حرص الرسول عِلَيْقٍ على تبادل الهدايا مع غير المسلمين الذين كان يرجى منهم الخير تدعيمًا للروابط الاجتماعية بين الإنسانية ، وذلك لأن أمر الهدايا ليس بأخطر من أمر الأطعمة وقد أحل الله طعام الذين أوتوا الكتاب للمسلمين . ولقد ثبت أن النبي عِلَيْقٍ : أهدى إليه الملوك فقبل منهم وكانوا من غير المسلمين ، وسوف نعرض فيما يلي الأحاديث الشريفة التي تبين النطاق الذي تم فيه تبادل الهدايا ، وبعض بواعثه :

- وعن عليٌ قال : أهدى كسرى ل رسول الله ﷺ فقبل منه وأهدى له قيصر فقبل منه ، وأهدت له الملوك فقبل منهم (٣) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في الموطأ ( ٩٤٣/٢ ) كتاب الجامع ، والبيهقي في السنن ( ٣٤٩/٩ ) ، باب لا:كرهوا مرضاكم على الطعام وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٦٤/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارقطني في السنن ( ٣٢/١ ) ، والبيهقي في السنن ( ٣٢/١ ) ، باب التطهر في أواني المشركين إذا لم يعلم نجاسة .

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي كتاب السير باب ما جاء في قبول هدايا المشركين ( ١٥٧٦ ) وقال : حسن غريب .

- وعن عائشة قالت : كان النبي عليه يقبل الهدية ويثيب عليها <sup>(١)</sup> .

- وعن بريدة بن الحصيب أن النجاشي أهدى إلى النبي بها خفين ساذجين أسودين ، فلبسهما ثم توضأ ومسح عليهما (٢) .

وعن بريدة قال : أهدى أمير القبط إلى رسول الله ﷺ بغلة شهباء وجاريتين ، فكان يركب البغلة ، ووهب إحدى الجاريتين لحسان بن ثابت وتسر الأخرى ، فولدت له ابن النبي ﷺ (٣) .

- وعن أنس الله على قال : أهدي للنبي على جبة سندس وكان ينهى عن الحرير ، فعجب الناس منها فقال : « والذي نفس محمد بيده لمناديل سعد بن معاذ في الجنة أحسن من هذا » . وقال سعيد عن قتادة عن أنس : إن أكيدر دومة أهدى إلى النبي عليه (٤) .

- وعن قيس بن النعمان السكوني قال: خرجت خيل ل رسول اللَّه عَلَيْتٍ فسمع بها أكيدر دومة الجندل ، فانطلق إلى رسول اللَّه عَلَيْتٍ فقال : يا رسول اللَّه ! إن خيلك انطلقت وإني خفت على أرضي ومالي ، فاكتب لي كتابًا لا يعرضوا من شيء لي بأني مقر بالذي علي من الحق ؛ فكتب له رسول اللَّه عَلِيْتٍ ، ثم إن أكيدر أخرج قباء من ديباج منسوج مما كان كسرى يكسوهم فقال : يا رسول اللَّه ! اقبل مني هذا ، فإني أهديته لك ، فقال له رسول اللَّه عَلَيْتٍ : « ارجع بقبائك ، فإنه ليس يلس هذا في الدنيا إلا حرمه » - يعني في الآخرة - فرجع به حتى أتى منزله وإنه وجد في نفسه أن يرد عليه هديته فقال : يا رسول اللَّه عَلَيْتٍ ! إنا أهل بيت يشق علينا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الهبة ، باب المكافأة في الهبة ( ٢٤٤٥ ) ، وأبو داود في البيوع ، باب في قبول الهدايا ( ٣٥٣٦ ) ، والترمذي في البر والصلة ، باب ما جاء في قبول الهدية والمكافأة عليها ( ١٩٥٣ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٠/٦ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في الطهارة ، وسننها ، باب ما جاء في المسح على الخفين ( ٣٦٢٠ ) ، والترمذي في الأدب باب ما جاء في الحف الأسود ( ٢٧٤٥ ) ، وأبو داود في الطهارة باب المسح على الحفين ( ١٣٣٠ ) ، والبيهقي في السنن ( ٢٨٢/١ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ١٦٣/١ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحارث في مسنده ( ١١/١ ٥ ) ، وأبو بكر بن أبي شيبة في الآحاد والمثاني ( ٤٤٧/٥ ) ، باب ذكر مارية أم إبراهيم بن النبي ﷺ وابن كثير في البداية والنهاية ( ٣٠٣/٥ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في الهبة ، باب قبول الهدية من المشركين ( ٢٤٢٣ ) ، ومسلم في فضائل الصحابة ، باب من فضائل سعد بن معاذ ﷺ ( ٢٤٦٨ ) ، النسائي في السنن ( ١٩٩/٨ ) ، والحميدي في مسنده ( ٢٠٦/ ٥ ) .

أن ترد علينا هديتنا فاقبل مني هديتي ، فقال رسول اللَّه ﷺ : « انطلق فادفعه إلى عمر بن الخطاب » . قال : وقد كان قد سمع ما قال رسول اللَّه ﷺ ، فبكى فدمعت عيناه ، فظن أنه قد لحقه شيء ، فانطلق إلى رسول اللَّه ﷺ وقال : يا رسول اللَّه ! أحدث في أمر قلت في هذا القباء ما قلت ، ثم بعثت به إلى ! فضحك رسول اللَّه ﷺ حتى وضع يده أو ثوبه على فيه ، ثم قال : « ما بعثت به إليك لتلبسه ولكن تبعه وتستعين بثمنه » (١) .

## الحق السادس : حقهم في الضمان الاجتماعي

إن من هدي الإسلام هو دفع الضرر عن أهل الذمة وإعانتهم من بيت المال إن وقعت بهم الشيخوخة . فأهل الذمة ينبغي ألا يعيشوا محرومين أو مضطهدين في المجتمع الإسلامي .. وقد ورد ما فعله عمر بن الخطاب على مع شيخ يهودي يسأل الناس ، وما فعله مع المرضى من النصارى بالجابية من أرض الشام ، فقد أمر بالإنفاق عليهم من بيت المال .

- عن عمر أنه مر بشيخ من أهل الذمة يسأل على أبواب المساجد فقال : ما أنصفناك أن كنا أخذنا منك الجزية في شيبتك ، ثم ضيعناك في كبرك ، ثم أجرى عليه من بيت المال ما يصلحه (٢) .

كما لا يجوز أن يتعرض أهل الذمة لأى نوع من أنواع الاضطهاد بل يجب لهم الحماية من الظلم: لأن عقد الذمة للكفار يلزم المسلمين الكف عنهم ( أهل الذمة ) نفسًا ومالاً فليس لهم أن يؤذوهم في شيء من ذلك ، وعلى المسلمين خلاص مَنْ أُسِرَ من أهل الذمة واسترجاع ما أخذ من أموالهم ؛ لأنهم ( المسلمين ) منوط بهم حماية أهل الذمة والذب عنهم ودفع ما يحيق بهم من ضرر أو شر عدوان . وعلى المسلمين كذلك الكف عن خمورهم وخنازيرهم وسائر ما يُقَرُّون عليه ما لم يظهروه بين المسلمين جهارًا فتكون فيه فتنة للمسلمين ، والمسلمون ملزمون بذلك ؛ لأن الله جلت قدرته كف عنهم القتال بالإسلام أو ببذل الجزية ، والإسلام يعصم النفس والمال وما ألحق به فكذا الجزية .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ( ١١٦/١ ، ٩٥/٣ ) ، بلفظه وبنحوه أحمد في مسنده ( ١٢١/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تاريخه ( ٦٧/٥ ) .

بإصبعه إلى صدره ، « ألا ومن قتل معاهدًا له ذمة الله وذمة رسوله حرم الله عليه ريح الجنة ، وإن ريحها لتوجد من مسيرة سبعين خريفًا » (١) .

وجملة ذلك: التزام المسلمين بحماية أهل الذمة من أي ضرر أو عدوان ، سواء كان ذلك من المسلمين أو من غيرهم من أهل الحرب أو أهل الذمة ؛ وذلك لأن الإمام قد التزم بالعهد فعليه حفظهم ، وفي ذلك قال علي في : إنما بذلوا الجزية لتكون أموالهم كأموالنا ودماؤهم كدمائنا .وكذلك قال عمر في في وصيته للخليفة بعده : أوصي الخليفة من بعدي بأهل الذمة خيرًا : أن يُوفي لهم بعهدهم ، وأن يقاتل من ورائهم ، وأن لا يُكلفوا فوق طاقتهم (٢) .

## وقد وضع ذلك النبي ﷺ جليًا :

- عن أم سلمة ، أن رسول الله عَيَّاتِهِ أوصى قبل وفاته فقال : « الله الله في قبط مصر ؛ فإنكم ستظهرون عليهم ويكونون لكم عدة وأعوانًا في سبيل الله » (٣) .

- وعن هشام بن عروة عن أبيه عن ابن حزام أنه مر بأناس من أهل الذمة قد أقيموا في الشمس بالشام فقال : ما هؤلاء ؟ قالوا : بقي عليهم شيء من الخراج ، فقال : إني أشهد أني سمعت رسول الله عليه يقول : « إن الله على يعذب يوم القيامة الذين يعذبون الناس » . قال : وأمير الناس يومئذ عمير بن سعد على فلسطين ، قال : فدخل عليه فحدثه فخلى سبيلهم (٤) .

## الحق السابع حقهم في الوفاء بالعهد <sup>(°)</sup>

إن الوفاء بالعهد دستور أساسي في القرآن مدح الله به عباده المؤمنين في قوله تعالى : ﴿ ذَوِى الْقُسْرَفِكِ وَالْمَسْكِكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّآبِلِينَ وَفِي الْوَقَابِ وَالسَّرِينَ وَالسَّآبِلِينَ وَفِي الْوَقَابِ وَالسَّرِينَ وَمَا اللَّهِ وَاللَّينَ وَاللَّهِ وَمَا اللَّهِ وَمَا اللَّهُ وَمَا لَكُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا الللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنْ اللْمُونَ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّ

<sup>(</sup>١) البيهقي (٩) (٢٠٥).

<sup>(</sup>٢) المغني ( ٨ ) ( ٥٣٥ ) ، والبيهقي ( ٩ ) ( ٢٠٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٦٥/٢٣ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب ما جاء في مصر وأهلها ( ٦٣/١٠ ) ، وقال : رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في مسنده (٤٠٣/٣).

<sup>(</sup>٥) العهد و البيعة وواقعنا المعاصر د.عدنان النحوي دار النحوي للنشر والتوزيع .

وقد ذم الله الحيانة وعدم الوفاء بالعهود في قوله تعالى : ﴿ وَإِمَّا تَخَافَتَ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَانَبِذَ ﴾ [الأنفال : ٥٨] .

ومن أجل ذلك فقد ضرب الرسول ﷺ أروع الأمثلة في الوفاء بالعهد من ذلك : حرص الرسول ﷺ على تطبيق مبدأ من قتل نفسًا بدون وجه حق يقتل بصرف النظر عن ديانة المقتول :

- عن عبد الرحمن البيلماني عن أبيه أن رسول اللَّه ﷺ قتل نفسا بمعاهد وقال : « أنا أحق من وفي بذمته » (١) .

وحرص الرسول ﷺ على الوفاء بشروط الصلح والوفاء بما عاهد الناس عليه أو ما عاهد عليه اصحابه الناي بشريعة الله ورسوله :

- عن هلال عن رجل من ثقيف عن رجل من جهينة قال: قال رسول الله 
عَنِيْ : « لعلكم تقاتلون قومًا فتظهرون عليهم فيتقونكم بأموالهم دون أنفسهم وأبنائهم» - قال سعيد في حديثه: « فيصالحونكم على صلح» - ثم اتفقا - « فلا تصيبوا منهم شيئًا فوق ذلك ؛ فإنه لا يصلح لكم » (٢).

- وعن جندب قال : بلغني أن رسول الله يَهِيِّ قال : « من يخفر ذمتي كنت خصمه ، ومن خاصمته خصمته » <sup>(٣)</sup> .

- وعن الحسن بن ، علي بن أبي رافع ، أن أبا رافع أخبره قال : بعثتني قريش إلى رسول الله على الإسلام ، فقلت : رسول الله على الإسلام ، فقلت : يا رسول الله إني والله لا أرجع إليهم أبدًا ، فقال رسول الله على الذي في نفسك الآن بالعهد ، ولا أحبس البرد ، ولكن ارجع فإن كان في نفسك الذي في نفسك الآن فارجع » ، قال : فذهبت ثم أتيت النبي على فأسلمت . قال بكير : وأخبرني أن أبا رافع كان قبطيًا (٤) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو حنيفة في مسنده ( ١٠٤/١ ) ، وأبو داود في مراسيله ( ٢٠٨/١ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الحزاج والإمارة ، باب في تعشير أهل الذمة إذا اختلفوا بالتجارات ( ٢٦٥٣ ) ،
 والبيهقي في السنن ( ٢٠٤/٩ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٦٢/٢ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب فيمن قتل معاهدًا أو أخفر ذمة ( ٢٩٣/٦ ) ، وقال : رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في الجهاد باب في الإمام يستجن به في العهود ( ٢٣٧٧ ) ، والنسائي في السنن الكبرى ( ٨٦٧٤ ) ، وأحمد في مسنده ( ٦ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٦٩١/٣ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٢٣٣/١١ ) ، والبيهقي في السنن ( ١٤٥٨/٩ ) .

- وعن حذيفة بن اليمان قال: ما منعني أن أشهد بدرًا إلا أني خرجت أنا وأبي حسيل. قال: فأخذنا كفار قريش. قالوا: إنكم تريدون محمدًا ؟ فقلنا: ما نريده ما نريد إلا المدينة ، فأخذوا منا عهد الله وميثاقه لننصرفن إلى المدينة ولا نقاتل معه ، فأتينا رسول الله عليهم ونستعين الله عليهم » (١) .

وعن زكريا بن أبي زائدة قال : كنت مع أبي إسحاق فيما بين مكة والمدينة فسايرنا رجل من خزاعة فقال له أبو إسحاق : كيف قال رسول الله على لقد رعدت هذه السحابة بنصر بني كعب ؟ فقال الخزاعي لقد تنصلت بنصر بني كعب ، ثم أخرج إلينا رسالة رسول الله على إلى خزاعة ، ونائبها يومئذ كان فيها : « بسم الله الرحمن الرحيم من محمد رسول الله إلى بديل وبسر وسروات بني عمرو ، فإني أحمد إليكم الله الذي لا إله إلا هو ، أما بعد ذلكم فإني لم اثم بالكم ولم أضع في جنبكم ، وإن أكرم أهل تهامة عندي أنتم وأقربه رحمًا ، ومن تبعكم من المطيبين ، وإني قد أخذت لن هاجر منكم مثل ما أخذت لنفسي ولو هاجر بأرضه غير ساكن مكة ولا حاجًا أو معتمرًا ، وإني لم أضع فيكم إن أسلمتم فإنكم غير خانفين من قبلي ولا محصرين ، أما بعد فإنه قد أسلم علقمة بن علاثة وابن هودة وهاجرا وبايعا على من اتبعهما من عكرمة وأخذا لمن اتبعهما مثل ما أخذا لأنفسهما وإن بعضنا من بعض في الحلال والحرام ، وإني والله ما كذبتكم وليحيكم ربكم » . قال : وبلغني عن الزهري قال : هؤلاء خزاعة وهم من أهلي فكتب إليهم النبي على وهم يومئذ نزول بين عرفات ومكة لم يسلموا حيث كتب إليهم وقد كانوا حلفاء النبي (٢) .

# وحرص الصحابة على تطبيق منهج الرسول ﷺ في الوفاء بالعهد :

- عن أبي الفيض قال: سمعت سليم بن عامر يقول: كان بين معاوية وبين أهل الروم عهد وكان يسير في بلادهم ، حتى إذا انقضى العهد أغار عليهم فإذا رجل على دابة - أو على فرس - وهو يقول: الله أكبر، وفاء لا غدر، وإذا هو عمرو بن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه ، الجهاد والسير ، باب الوفاء بالعهد ( ١٧٨٧ ) ، وأحمد في مسنده ( ٥/٥ ٣) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٠٢/٧ ) ، وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٢٧٢/١ ) . ( تنصلت : قال في النهاية جزء الحامس : تنصلت هذه تنصر بن كعب : ألا أقبلت من قولهم نصل علينا إذا خرج من طريق أو ظهر من حجاب انتهى ) .

عبسة ، فسأله معاوية عن ذلك ، فقال : سمعت رسول اللَّه ﷺ يقول : « من كان بينه وبين قوم عهد فلا يحلن عهدًا ، ولا يشدنه حتى يمضي أمده أو ينبذ إليهم على سواء » . قال : فرجع معاوية بالناس (١) .

ويظهر حرص الرسول ﷺ على الوفاء بالعهد ، ليس في المعاملات السياسية والعسكرية فقط ، ولكن في العلاقات الإنسانية أيضا ، ولقد جاءت السنة النبوية لتوضح ذلك :

- عن أبي مليكة ، عن عائشة قالت : جاءت عجوز إلى النبي عَيِّلِيَّةٍ وهو عندي ، فقال لها رسول اللَّه عَلِيلِيَّةٍ : « من أنت ؟ » ، قالت : أنا جثامة المزنية ، فقال : « بل أنت حسانة المزنية ، كيف كنتم ؟ كيف حالكم ؟ كيف أنتم بعدنا ؟ » ، قالت : بخير بأبي أنت وأمي يا رسول اللَّه ، فلما خرجت قلت : يا رسول اللَّه تقبل على هذه العجوز هذا الإقبال ؟ فقال : « إنها كانت تأتينا زمن خديجة ، وإن حسن الهجهد من الإيمان » (٢) .

- وعن هشام بن عروة عن أبيه ، عن عائشة قالت : ابتاع رسول اللّه على من رجل من الأعراب جزورًا - أو جزائر - بوسق من تمر الذخرة - وتمر الذخرة : العجوة - فرجع به رسول اللَّه على إلى بيته ، والتمس له التمر فلم يجده ، فخرج إليه رسول اللَّه على ، فقال له : « يا عبد الله إنا قد ابتعنا منك جزورًا - أو جزائر - بوسق من تمر الذخرة ، فالتمسناه فلم نجده » . قال : فقال الأعرابي : وا غدراه ، قالت : فنهمه الناس وقالوا : قاتلك الله أيغدر رسول الله على ؟ قالت : فقال رسول الله على : « دعوه فإن لصاحب الحق مقالًا » ، ثم عاد له رسول الله على فقال : « يا عبد الله إنا ابتعنا منك جزائرك ، ونحن نظن أن عندنا ما سمينا لك فالتمسناه فلم نجده » فقال الأعرابي : وا غدراه فنهمه الناس وقالوا : قاتلك الله أيغدر رسول الله على ، فردد ذلك رسول الله على مرتين أو ثلاثًا ، فلما رآه لا يفقه عنه ، قال لرجل من أصحابه : « اذهب إلى

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في السير ، باب ما جاء في الغدر ( ١٥٠٦ ) وقال : قَالَ أَبُو عِيسَى هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيح ، وأبو داود في الجهاد ، باب في الإمام يكون بينه وبين العدو عهد فيسير إليه ( ٢٣٧٨ ) وأحمد في مسنده ( ١١١/٤ ) والطيالسي في مسنده ( ١٥٧/١ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٦٢/١ ) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط الشيخين على
 الاحتجاج برواته في أحاديث كثيرة وليس له علة .

خويلة بنت حكيم بن أمية فقل لها: رسول الله عليه يقول لك: إن كان عندك وسق من تمر الذخرة فأسلفيناه حتى نؤديه إليك إن شاء الله » ، فذهب إليها الرجل ثم رجع الرجل فقال : قالت : نعم هو عندي يا رسول الله عليه فابعث من يقبضه ، فقال رسول الله عليه للرجل: « اذهب به فأوفه الذي له » . قال : فذهب به فأوفاه الذي له ، قالت : فمر الأعرابي برسول الله عليه وهو جالس في أصحابه فقال : جزاك الله خيرًا فقد أوفيت وأطيبت ، قالت : فقال رسول الله عليه : « أولئك خيار عباد الله عند الله يوم القيامة ؛ الموفون ، المطيبون » (١) .

إن حق غير المسلم في الوفاء بالعهد متوقف على وفائهم بالعهد ، والوفاء بالعهد مترتب على المبادئ الإيمانية العريقة التي جاء بها الإسلام ، لذلك فإن مبادئ الإسلام تنبع من قول الحق جل وعلا : ﴿ وَلِلّهِ ٱلْمِسْرَةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُومِنِينَ ﴾ [المنافون: ٨] . ولذلك فإن أي إخلال بتلك المبادئ في التطبيق يعنى اختلال عقود الوفاء بالعهد ؛ لذا فقد شرط عليهم الإسلام أن يمتنعوا عن إحداث أشياء في دولة الإسلام وإذا فعلوها يكونوا قد نقضوا العهد ومنها : إشاعة المعاصي والفسق ، وما يسيء إلى شريعة الله وما يؤذي المسلمين في عقيدتهم وأخلاقهم ومشاعرهم ؛ فأهل الذمة قد أحاطهم الإسلام بكل أسباب الرعاية والصون ، ودرأ عنهم كل مظاهر العدوان والشر ؛ لذا فإن من واجبهم حيال ذلك ألا يسيئوا إلى الدار التي يقيمون فيها .

فلا يحق لغير المسلمين البيع بالربا ، حفاظًا على استقرار الاقتصاد القومي وانتعاشه :

- عن الشعبي قال : كتب رسول اللَّه إلى أهل نجران وهم نصارى : «إن من باع منكم بالربا فلا ذمة له » (٢) .

#### ولا يحق الاعتداء على أعراض النساء المسلمات:

-عن عوف بن مالك الأشجعي : أن يهوديًّا نخس بامرأة مسلمة ، ثم حثا عليها التراب يريدها على نفسها ، فرفع ذلك إلى عمر بن الخطاب ، فقال عمر : إن لهؤلاء عهدًا ما وفوا لكم بعهد ، فإذا لم يفوا لكم بعهدهم فلا عهد لهم . فصلبه (٣) .

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢٦٨/٦ ) ، والبيهقي في السنن ( ٢٠/٦ ) ، وعبد بن حميد في مسنده ( ٢٠/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٢٦/٧ ) ، والشوكاني في نيل الأوطار ( ٢١٦/٨ ) ، والزيلعي في نصب الراية ( ٢٠٣/٣ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٣٦٣/١٠ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٥٤٦/٥ ) .

من حنين فلما رآها رحب بها وبسط لها رداءه ، لأن تجلس عليه فاعظمت ذلك ، فعزم عليها فجلست فذرفت عينا رسول الله عليه حتى بلت دموعه لحيته فقال رجل من القوم : أتبكي يا رسول الله عليه ؟ قال : « نعم لرحمها وما دخل عليها ، لو كان لأحدكم أحد ذهبًا ثم أعطاه في حق رضاعه ما أدى حقها ، أما حقي الذي آخذ منك فلك ، وأما ما للمسلمين فلست بآخذته إلا أن يطيبوا به نفسًا » ، قال : فلم يبق أحد من المسلمين إلا أدى ما أخذ منها (١) .

## وفاؤه لأمه في التربية السيدة فاطمة بنت أسد :

- عن علي قال : لما ماتت فاطمة بنت أسد بن هاشم كفنها النبي عليه في قميصه ، وصلى عليها فكبر عليها سبعين تكبيرة ونزل في قبرها فجعل يومي في نواحي القبر كأنه يوسعه ويسوى عليها ، وخرج من قبرها وعيناه تذرفان ، وحثا في قبرها ، فلما ذهب قال له عمر بن الخطاب : يا رسول الله ! رأيتك فعلت في هذه المرأة شيئًا لم تفعله على أحد ! فقال : « يا عمر ! هذه المرأة كانت أمي بعد أمي التي ولدتني ، إن أبا طالب كان يصنع الصنيع وتكون له المأدبة وكان يجمعنا على طعامه فكانت هذه المرأة تفضل منه كله نصيبًا فأعود فيه ، وإن جبريل أخبرني عن ربي أنها من أهل الجنة ، وأخبرني جبريل أن الله تعالى : أمر سبعين ألفًا من الملائكة يصلون عليها » (٢) .
- قال ﷺ : « إني ألبستها قميصي لتلبس ثياب الجنة ، واضطجعت معها في قبرها لأخفف من ضغطة القبر ، إنها كانت أحسن خلق الله صنيعًا إلي بعد أبي طالب » يعنى فاطمة أم على (٣) .
- قال ﷺ : « رحمك الله يا أمي ! كنت أمي بعد أمي ، تجوعين وتشبعينني وتعرين وتكسيني ، وتمنعين نفسك طيئا وتطيبيني تريدين بذلك وجه الله والدار الآخرة الله الذي يحي ويميت وهو حي لا يموت ، اغفر لأمي فاطمة بنت أسد ولقنها حجتها ووسع مدخلها بحق نبيك والأنبياء الذين من قبل يا أرحم الراحمين » (1) .

وفاؤه للنساء بنات الأنبياء :

- قال عَلَيْدِ : « مرحبًا بابنة نبي ضيعه قومه » (°) .

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٤٧٩/٧ ) ، والتمهيد لابن عبد البر ( ٢٨/٢٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ١٠٨/٣ ) . (٣) انظر مسند الحارث للهيثمي ( ٣٧٧/١ ) .

<sup>(</sup>٤) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ( ٢٥٦/٩ ) . (٥)أخرجه ابنأي شيبة في المصنف(٤١٣/٦).

ثلاثة أيام نطعمهم ، وأن لا نؤمن في كنائسنا ولا منازلنا جاسوسًا ولا نكتم عينًا للمسلمين ، ولا نعلم أولادنا القرآن ولا نظهر شركًا ولا ندعو إليه أحدًا ، ولا نمنع أحدًا من أهلنا الدخول في الإسلام إن أرادوه ، وأن نوقر المسلمين ، وأن نقوم لهم من مجالسنا إن أرادوا جلوسًا ، ولا نتشبه بهم في شيء من لباسهم من قلنسوة ولاعمامة ولا نعلين ولا فرق شعر ، ولا نتكلم بكلامهم ولا نتكنى بكناهم ، ولا نركب السروج ولا نتقلد السيوف ولا نتخذ شيئًا من السلاح ولا نحمله معنا ، ولا ننقش خواتمنا بالعربية ، ولا نبيع الخمور وأن نجز مقاديم رؤسنا وأن نلزم زينا حيث ما كنا ، وأن نشد الزنانير على أوساطنا ، وأن لا نظهر صليبنا وكتبنا في شيء من طرق المسلمين ولا أسواقهم ، وأن لا نظهر الصليب على كنائسنا ، وأن لا نضرب بناقوس في كنائسنا بين حضرة المسلمين ، وأن لا نخرج سعانين ، ولا باعوثًا ولا نرفع أصواتنا مع أمواتنا ، ولا نظهر النيران معهم في شيء من طرق المسلمين ، ولا نجاورهم موتانا ، ولا نتخذ من الرقيق ما جرى عليه سهما المسلمين ، وأن نرشد المسلمين ، ولا نطلع عليهم في بنيان لهم ، فلما أتيت عمر بالكتاب زاد فيه : وأن لا نضرب أحدًا من المسلمين ، شرطنا لكم ذلك على أنفسنا وأهل ملتنا وقبلنا عنهم الأمان ، فإن نحن خالفنا ما شرطناه لكم فضمناه على أنفسنا فلا ذمة لنا وقد حل لكم ما يحل لكم من أهل المعاندة والشقاق (١).

## ولا يحق سب نبى الإسلام ﷺ :

- عن ابن عمر أنه تفلت على راهب سب النبي على بالسيف ، وقال : إنا لم نصالحكم على سب نبينا على (٢) .

- وعن الشعبي قال : كان رجل من المسلمين أعمى ، فكان يأوي إلى امرأة يهودية ، وكانت تطعمه وتسقيه ، وتحنو إليه وكانت لا تزال تؤذيه في رسول الله على منها ليلة من الليالي قام فخنقها حتى قتلها ، فرفع ذلك إلى النبي على النبي على أمرها ، فقام الرجل فأخبره أنها كانت تؤذيه في النبي

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن ( ٢٠٢/٩ ) ، وابن كثير في تفسيره ( ٣٤٨/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٣٠١/٧ ) ، وابن عبد البر في التمهيد ( ١٦٨/٦ ) . تفلت في القاموس : تفلت إليه نازع ، وعليه توثب انتهى وقال في النهاية : ومنه الحديث ( إن عفريتًا من الجن تفلت علي البارحة ) أي تعرض لي في صلاتي فجأة . انتهى .النهاية ( ٤٦٧/٣ ) .

عَلَيْكُ وتسبه وتقع فيه فقتلها لذلك ، فأحل النبي عَلَيْهِ دمها (١) .

# الحق الثامن : حقهم في عرض الإسلام عليهم والدفاع عن الوطن (٢)

لا تحرم الشريعة تعاون أبناء الأمة جميعها في الدفاع عنها ، لتحقيق الوحدة الإسلامية للأمة بما يساعد على رقي الأمة الإسلامية وقوتها في مواجهة أعدائها . ونجد في النهج النبوي الشريف أن الرسول على يوصي قبل موته بقبط مصر وأنهم سيكونون عدة وأعوانًا في الجهاد في سبيل الله :

- عن أم سلمة أن رسول الله ﷺ أوصى قبل وفاته فقال : « الله الله في قبط مصر ؛ فإنكم ستظهرون عليهم ويكونون لكم عدة وأعوانًا في سبيل الله » (٣) .

كما نجد في توجيه الرسول على الأمرائه أنهم إذا لقوا الأعداء من المشركين فعليهم أن يدعوهم لثلاثة خصال منها فتح البلاد بالصلح ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء إلا إذا جاهدوا مع المسلمين وهذا معناه السماح لغير المسلمين بالمشاركة في الدفاع عن الوطن إن هم أسلموا:

- عن سليمان بن بريدة عن أبيه قال : كان رسول الله على إذا أمر أميرًا على جيشٍ أو سريةٍ أوصاه في خاصته بتقوى الله ومن معه من المسلمين خيرًا ، ثم قال : « اغزوا باسم الله ، في سبيل الله ، قاتلوا من كفر بالله ، اغزوا ولا تغلوا ، ولا تغدروا ، ولا تمثلوا ، ولا تقتلوا وليدًا ، وإذا لقيت عدوك من المشركين فادعهم إلى ثلاث خصال – أو خلال – فأيتهن ما أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم ، ثم ادعهم إلى الإسلام ، فإن أجابوك ؛ فاقبل منهم وكف عنهم . ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين ، وأخبرهم أنهم إن فعلوا ذلك فلهم ما للمهاجرين وعليهم ما على المهاجرين ، فإن أبوا أن يتحولوا منها ، فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين يجري

عليهم حكم الله الذي يجري على المؤمنين ، ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء إلا أن يجاهدوا مع المسلمين . فإن هم أبوا فسألهم الجزية ، فإن هم أجابوك ؛ فاقبل

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( ٣٠١/٧ ) .

 <sup>(</sup>٢) وحدة العلاقات الخارجية في الإسلام – المشرف العام ازدز نادية مصطفي المعهد العالمي للفكر الإسلامي

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٦٥/٢٣ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، ( ٦٣/١٠ ) ، ( باب ما جاء في مصر وأهلها ) وقال : رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح .

دوائر خاصة \_\_\_\_\_\_ دوائر

منهم وكف عنهم ، فإن هم أبوا ؛ فاستعن بالله وقاتلهم ، وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه ؛ فلا تجعل لهم ذمة الله ولا ذمة نبيه ، ولكن اجعل لهم ذمتك وذمة أصحابك ؛ فإنكم أن تخفروا ذممكم وذمم أصحابكم أهون من أن تخفروا ذمة الله وذمة رسوله ، وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تنزلهم على حكم الله ؛ فلا تنزلهم على حكم الله ، ولكن أنزلهم على حكمك ؛ فإنك لا تدري أتصيب حكم الله فيهم أم لا (١) .

#### الحق التاسع : حقهم في رحمة الراعي على الرعية

إن رحمة الراعي بالرعية تعني الإحساس المرهف بالمسئولية ، وتعني إشاعة روح الأمن والأمان في الأمة ، وهي تعني سمو الإسلام ومبادئه الإنسانية التي تربط أواصر المجتمع بعرى متينة حيث تحميه من بطش الحكام .

وإذا كانت قوانين حقوق الإنسان الحالية تسعى لمصلحة الإنسان المادية .. فإنها لا شك لا تعرف المصلحة المعنوية بالمفاهيم الإسلامية ، ولا تعرف حقًا اسمه الرحمة ؛ لأن هذا الحق لم يعرف إلا بعد بعثة الرسول سلطة رحمة للعالمين .

ومن نهج السنة الشريفة ، نعرف كيف فجر النبي الأمين ﷺ بواعث الرحمة في قلوب المؤمنين ، ليحصل جميع المواطنين بلا استثناء على هذا الحق النبيل : وهو أن تكون الرحمة مفهومًا شاملًا لكل الإنسانية جمعاء ، كما كان ﷺ رحيمًا عند مواقف الغضب ، فيغلب العفو على الأحذ بالثأر أو البطش :

- عن عبد الرزاق حدثنا معمر عن بهز بن حكيم بن معاوية عن أبيه عن جده قال: أخذ النبي على الله النبي على الله النبي على وما كان عليهم ، خلوا له قال ها وها ؟ » - أو « قائلها منهم » - « والله لو فعلت لكان على وما كان عليهم ، خلوا له

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الجهاد ، ( ٢ ) باب تأمير الإمام الأمراء على البعوث ووصية إياهم بآداب الغزو وغيرها ( ١٧٣٧ ) ، وابن ماجه في الجهاد ، باب وصية الإمام ( ٢٨٤٩ ) ، والدارمي في الجهاد ( ٢٣٣٥) ، وأحمد في مسنده ( ٢٤٠/٤ ) ،ومالك في الموطأ ( ٢٤٨) .

عن جيرانه » <sup>(١)</sup> .

- وعن الزهري عن بعض آل عمر عن عمر بن الخطاب أنه قال: لما كان يوم الفتح ورسول الله عِلَيْتُ بمكة أرسل إلى صفوان ابن أمية وإلى أبي سفيان بن حرب وإلى الحارث بن هشام قال عمر: فقلت: قد أمكن الله منهم لأعرفنهم بما صنعوا، حتى قال رسول الله عِلَيْتُ : « مثلي ومثلكم كما قال يوسف لإخوته ﴿ لاَ تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْمُوتِهُ مَنْ لَا نَفْضحت حياء من الْمُوتِهُ الله عَلَيْتُ مَا قال عمر: فانفضحت حياء من رسول الله عَلَيْتُ كراهية أن يكون بدر مني، وقد قال لهم رسول الله عَلَيْتُ ما قال (٢).

- وعن جعدة الجشمى أتي النبي ﷺ برجل فقالوا : إن هذا أراد أن يقتلك ، فقال له : « لم ترع لم ترع ؛ ولو أردت ذلك لم يسلطك الله علي » (٣) .

- وعن عروة بن الزبير أن أسامة بن زيد الله ، أخبره : أن رسول الله على معلى حمار على قطيفة فدكية وأردف أسامة بن زيد وراءه يعود سعد بن عبادة في بني الحارث بن الخزرج قبل وقعة بدر ، قال : حتى مر بمجلس فيه عبد الله بن أبي ابن سلول - وذلك قبل أن يسلم عبد الله بن أبي - فإذا في المجلس أخلاط من المشركين عبدة الأوثان واليهود المسلمين ، وفي المجلس عبد الله بن رواحة ، فلما غشيت المجلس عجاجة الدابة خمر عبد الله بن أبي أنفه بردائه ثم قال : لا تغبروا علينا ، فسلم رسول الله عليهم ، ثم وقف فنزل فدعاهم إلى الله وقرأ عليهم القرآن ، فقال عبد الله بن أبي ابن سلول : أيها المرء إنه لا أحسن مما تقول ، إن كان حقًا فلا تؤذنا به في مجلسنا ، ارجع إلى رحلك فمن جاءك فاقصص عليه ، فقال عبد الله بن رواحة : بلى يا رسول الله فاغشنا به في مجالسنا فإنا نحب ذلك ، عبد الله بن رواحة : بلى يا رسول الله فاغشنا به في مجالسنا فإنا نحب ذلك ، فاستب المسلمون والمشركون واليهود حتى كادوا يتثاورون ، فلم يزل النبي على عند فاستب المسلمون والمشركون واليهود حتى كادوا يتثاورون ، فلم يزل النبي على عبد الله عبد بن عبادة ، فقال له النبي على الله علم عنه واصفح عبادة ، فقال له النبي أبي - يريد عبد الله بن أبي - « قال كذا وكذا » قال سعد بن عبادة : يا رسول الله اعف عنه واصفح عنه فوالذي أنزل عليك الكتاب لقد جاء الله بالحق الذي أنزل عليك ، لقد اصطلح عنه فوالذي أنزل عليك ، لقد اصول الله عليه المتم المقال المتاب القد جاء الله بالحق الذي أنزل عليك ، لقد اصطلح عنه واصفح عنه فوالذي أنزل عليك ، المتم ال

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده ( ٢/٥ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ٢١٦/١٠ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عساكر في تاريخه ( ١٠/٤ ، ٣١/٦ ) ، وابن سعد في الطبقات الكبرى ( ١٤٢/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسنده ( ٤٧١/٣ ) ، والنسائي في السنن الكبرى ( ١٠٩٠٣ ) .

## وقد كان النبي ﷺ يحرص على المجاملات في الاجتماعات :

- عن أبي موسى قال : كانت اليهود يتعاطسون عند النبي عَيِّلِيَّةٍ رجاء أن يقول : يرحمكم الله ، وكان يقول : « يهديكم الله ويصلح بالكم » (٢) .

(١) أخرجه البخاري في تفسير القرآن ، باب ولتسمعن من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم ومن الذين أمركوا أذى كثيرًا (٢٥٦٦) ، ومسلم في الجهاد والسير ، باب في دعاء النبي بيلي وصبره على أذى المنافقين (١٧٩٨) – (تحته قطيفة فدكية : أي أن القطيفة وهي الدثار المخمل والفدكية صفتها نسبة إلى فدك بفتح الفاء والدال وهي قرية بخيبر) – (شرق : أي غص به . وهو مجاز فيما نال من أمر رسول الله يكي وحل به حتى كأنه شيء لم يقدر على إساغته وابتلاعه فغص به . النهاية (٢٦/٢٤) . – (من الغريب الواضح والتساؤل السريع من المصنف كيف وضع ترجمة لرئيس المنافقين وساقها في كتاب الفضائل ، أجاب الإمام المنذري في عون المعبود (٣٥٨٠٨) ، ما يلي : ١ – إكرام واضح من النبي بخلعه القميص وإلباسه أبي . ٢ – جبرًا لقلب ابنه الذي دخل في الإسلام . ٣ – ما سئل النبي شيئًا قط فقال : لا . ولهذه الأمور الظاهرة والمحاولة بالإشارة من النبي بيكي لإسلامه وإسلام ولده ساق المصنف الأحاديث الواردة الصحيحة في إكراه النبي بيكي بالسلام وخلع القميص .ا.ه.

(٢) أخرجه الترمذي في الأدب باب ما جاء كيف تشميت العاطس ( ٢٧٣٩) ، وقال أبو عيسى هذا حديث حسن صحيح ، وأحمد في مسنده ( ٤٠٠/٤ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٢٦٨/٤ ) ، وقال : هذا حديث متصل الإسناد وهذا الخبر ليس بخلاف الأخبار المأثورة الصحيحة المتفق عليها في الجامعين الصحيحين للإمامين محمد بن إسماعيل ومسلم بن الحجاج ، لأن من السنن الصحيحة ، أن يقول المسلم لأخيه العاطس يرحمك الله فيجيبه بأن يقول يهديكم الله ويصلح بالكم يدل ما أمر النبي علي أن يقال للمسلم : إذا عطس يرحمكم الله فالمحتج بذلك ليس بمتميز بين العاطس والمشمت وقد دعا النبي علي لنفسه وللمسلمين بالهداية في أخبار كثيرة المطلوب شرحها في هذا الموضع وقد أمر النبي علي خليله وصفيه وختنه علي بن أبي طالب هي أن يسأل الله الهداية . والطبراني في الكبير ( ٢١/١١ ) ، والبغوي في شرح السنة ( ٢٠٨/١٢ ) .

٣٢٨ ----- حقوق غير المسلمين

وقد بين الرسول على بواعث رسالته الحقيقية في قوله أنه رحمة مهداة وأنه بعث ميسرًا وليس قاسيًا غليظ القلب :

- عن عائشة ، عن النبي ﷺ قال : « إن الله ﷺ لم يبعثني معنتًا ولا متعنتًا ولكن بعثني معلمًا ميسرًا » (١) .
- وعن أبي صالح قال : كان النبي عَلَيْكُم يناديهم : « يا أيها الناس إنما أنا رحمة مهداة » (٢)

## ونرى منهائجًا تطبيقيًا للسنة النبوية في الرحمة من الخليفة عمر بن الخطاب رضى:

- عن أبي عمران الجوني قال: مر عمر براهب فوقف، ونودي الراهب فقيل له: هذا أمير المؤمنين، فاطلع فإذا إنسان به من الضر والاجتهاد وترك الدنيا، فلما رآه عمر بكى، فقيل له: إنه نصراني، فقال عمر: قد علمت، ولكني رحمته، ذكرت قول الله على : ﴿ عَامِلَةٌ اللَّهِ اللَّهِ النَّالَ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ

مما سبق يتبين لنا سماحة الإسلام وعدالته في إرساء حقوق غير المسلمين في الدولة الإسلامية .. و لكن تلك السماحة والعدالة يجب أن تكون مبنية على عزة المسلمين وقوتهم ، حتى لا تضيع حقوقهم أمام طوفان المادية لغير المسلمين ، و تضيع معالم شخصيتهم الإيمانية ، و يكون الحديث عن حقوق غير المسلمين من باب العبث الذي لا طائل من ورائه ، لأن فاقد الشئ لا يعطيه ..

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الطلاق ، باب بيان أن تخيير امرأته لا يكون طلاقًا إلا بالنيه ( ١٤٧٨ ) ، والترمذي في التفسير باب ومن سورة التحريم ( ٣٣١٨ ) ، وأحمد في مسنده ( ٣٢٨/٣ ) ، والبيهقي في السنن ( ٣٨/٧ ) . (٢) أخرجه الدارمي في المقدمة ( ١٥ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٩١/١ ) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرطهما فقد احتجا جميعًا بمالك بن سعير والتفرد من الثقات مقبول والقضاعي في مسند الشهاب ( ١٨٩/٢ ) . (٣) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٢٢/٢ ) ، وقال : هذه حكاية في وقتها ؛ فإن أبا عمران الجوني لم يدرك زمان على ووافقه الذهبي .





---- دوائر خاصة

دائرة « ب »

حقوق المرأة في الإسلام





دوائر خاصة

دائرة « ب »

## دائرة حقوق المرأة في الإسلام

تكلمنا فيما سبق عن حقوق المرأة كابنة ، وزوجة ، وأم .. ( وذلك في دائرة الأسرة ) وتلك الحقوق هي الأمان المعنوى للأنثى ، وهي أسمى ما تهفو إليه في الحياة .. كما تكلمنا عن حقوق المواطن في الدولة الإسلامية ، والمرأة تتساوى مع الرجل في الحقوق المدنية ، من حق التملك والتصرف في أموالها ، وحق التعليم ، وحق الأمن على النفس والمال والعرض .. إلى آخر الحقوق التي أوجبتها الشريعة لجميع المواطنين ، كما تحظى بأهمية خاصة من الدولة في الرعاية الاجتماعية والضمان الاجتماعي كما شرحنا في حقوق المواطن في دائرة الحكومة . ورغم ذلك فإننا نفرد تلك الدراسة الخاصة ، نظرا لما يواجه المرأة من تحديات خارجية ، تهدف إلى زعزعة عقيدتها وثقتها في عظمة تشريع دينها .. وقد حاولنا قدر الجهد الاغتراف من نبع السنة الشريفة العذب في تكريم المرأة ، والإعلاء من شأنها ، وهو نبع عميق الأغوار لاهتمام الشريعة بالمرأة اهتمامًا يفوق كل تصور لأن رقى المرأة يعنى سمو الأمة الإسلامية ورقيها ، فالمرأة هي رحم الأمة الذي ينجب أبناءها ، وهي المدرسة الأولى التي يتعلم فيها شبابها .. والارتقاء بالمرأة يعنى سواعده بناء أمة حضارية ، الواعى المثقف المرهف الحس ، الذي يمكن أن تقوم على سواعده بناء أمة حضارية ، تعرف كيف تحفظ كيانها وسط التحديات العالمية .

ومن هذا المنطلق فإنناأفردنا دائرة خاصة عن حقوق المرأة في الإسلام من واقع المنهاج التطبيقي للسنة النبوية في بناء دعائم الأمة الإسلامية .

## الحق الأول : حق المرأة في الرعاية الاجتماعية من الأهل والمجتمع

يدخل في ذلك الحق حقها في بر أبنائها لها ، وقد تكلمنا في دائرة الأسرة عن ذلك بما يوفي الغرض ، وخاصة في حقوق الوالدين سواء في حياتهما أو بعد مماتهما .. وقد أفردنا تلك الدائرة الخاصة لمزيد من التفصيل عن الحقوق التي سنتها الشريعة للمرأة بما يوائم طبيعتها الخاصة من الإحتياج إلى الشفقة والرعاية ، ليس من

الأهل فقط بل من المجتمع بأسره (١) .

ومن تلك الرعاية : فرض الإسلام رعاية خاصة للمرأة في حالة وفاة زوجها وتحولها من امرأة محصنة إلى أرملة ، فجعل السعى على مصالحها يعدل الجهاد في سبيل الله ، أو العبادة العالية المستوى الرفيعة الأجر :

- عن أبي هريرة قال: قال النبي عَيْلِيَّم : « الساعي على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله ، أو القائم الليل الصائم النهار » (٢) .

كذلك فرضت الشريعة على المسلمين رعاية الأنثى وهي طفلة يتيمة لتكفل لها مصادر الأمن المعنوى والمادى وهما ما افتقدتهما بفقدان الوالد:

- عن أبي أمامة ، عن النبي ﷺ قال : « من مسح رأس يتيم أو يتيمة لم يمسحه إلا لله ؛ كان له بكل شعرة مرت عليها يده حسنات ، ومن أحسن إلى يتيمة أو يتيم عنده كنت أنا وهو في الجنة كهاتين » ، وقرن بين إصبعيه (٣) .

وجعلت الشريعة حرمة نساء المجاهدين كحرمة أمهات القاعدين ، حفاظًا عليهن من كل النفوس الشاردة الطامعة :

- عن أبو بكر بن أبى شيبة حدثنا وكيع ، عن سفيان ، عن علقمة بن مرثد ، عن سليمان بن بريدة ، عن أبيه قال : قال رسول اللَّه عَيِّكِ : « حرمة نساء المجاهدين على القاعدين كحرمة أمهاتهم وما من رجل من القاعدين يخلف رجلاً من المجاهدين في أهله فيخونه فيهم إلا وقف له يوم القيامة ، فقيل له : هذا قد خلفك في أهلك بسوء فخذ من حسناته ما شئت ، فيأخذ من عمله ما شاء ، فما ظنكم ؟ ما أرى يدع من حسناته شيئًا » (3).

<sup>(</sup>١) يمكن الرجوع في هذا الحق إلى موسوعة أصول الفكر السياسي الاجتماعي والاقتصادي من نبع السنة الشريفة وهدي الخلفاء الراشدين - إعداد الباحثة خديجة النبراوي . الناشر ﴿ دَارَ السَّلَامِ ﴾ .

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخاري في النفقات ، باب فضل النفقة على الأهل وقول الله تعالى : ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُعْنِقُونَ قُلِ الْمَعْوَ كَذَلِكَ يُبَيِّقُ اللّهُ تَعَالَى : ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُعْنِقُونَ قُلِ اللّهُ تَعَالَى : ﴿ وَهِ اللّهُ تَعَالَى اللّهُ اللّهُ لَكُمُ الْآيَتِ لَمَلّمَ مَنَ النّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ والمسكن واليتيم ( ٢٩٨٢ ) ، وأحمد في مسنده ( ٢١/١ ) . وابن أبي عاصم في الزهد ( ٢١/١ ) ، والبغوي في شرح السنة ( ٢١/١ ) ، والبغوي في شرح السنة ( ٢١/١ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في الإمارة ، باب حرمة نساء المجاهدين وإثم من خانهم فيهن ( ١٨٩٧) ، وأبو داود في الجهاد ، باب في حرمه نساء المجاهدين على القاعدين ( ٢٤٩٦) .

وشهد الرسول عَلَيْ للنساء بالخيرية على الرجال في حالة صلاحهن ، وتلك أسمى رعاية اجتماعية في تاريخ البشرية ، حيث لم يسبق ولن يحدث على مدار التاريخ تفضيل المرأة على الرجل بذلك الحدب من إنسان عظيم رسول كريم عَلَيْ رعاية اجتماعية لهن ، وحفزًا لهن على الثبات على درب الإيمان :

- عن عمر قال: لما مرض النبي عَلِيْتُهِ قال: « ادعوا لي بصحيفة ودواة أكتب كتابًا لا تضلوا بعده أبدًا » ، فقال النسوة من وراء الستر: ألا تسمعون ما يقول رسول الله عَلَيْتُهُ ؟ فقلت: إنكن صواحبات يوسف إذا مرض رسول الله عَلَيْتُهُ عصرتن أعينكن ، وإذا صح ركبتن عنقه ، فقال رسول الله عَلَيْتُهُ : « دعوهن فإنهن خير منكم » (١).

وحرصت الشريعة على ألا تسافر المرأة بمفردها ، فلا بد أن يكون معها من محارمها من يصونها ويحفظها من أخطار الطريق ، حرصًا على كمال دينها وطهارة قلبها ، وهذا تكريم للمرأة وليس تقييدًا لحريتها كما يدعي بعض مقلدي الغرب ، الذين أهانوا المرأة بتعريضها لمخاطر كثيرة تحت دعاوى مضللة :

- عن عبد الله بن عمر ، عن النبي ﷺ قال : « لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر تسافر مسيرة ثلاث ليال إلا ومعها ذو محرم » (٢) .
- قال ﷺ : « لا تسافر المرأة يومين من الدهر إلا ومعها ذو محرم مِنها » (°) .

ليس أدلّ على رعاية الشريعة للمرأة اجتماعيًّا أكثر من أن تصدر لها تشريعات خاصة في الصلاة يلتزم بها جميع المؤمنين حفاظًا على ظروفها الخاصة من حمل وولادة ورضاعة ، ولأمومة المرأة ، التي هي أسمى الوظائف في الحياة وأكثرها حيوية للأمة :

- عن أنس ، أن نبي اللَّه الطَّيْلَا قال : « إني لأدخل في الصلاة وأنا أريد أن أطيلها فأسمع بكاء الصبي فأتجوز في صلاتي مما أعلم من شدة وجد أمه ببكائه » (٤) .

- عن مطرف قال : دخلت على عثمان بن أبي العاص فقال : كان آخر ما عهد

<sup>(</sup>١) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ، باب تخييره بين الدنيا والآخرة ( ٣٤/٩ ) ، وقال : رواه الطبراني في الأوسط ، وفيه محمد بن جعفر بن إبراهيم الجعفري قال العقيلي : في حديثه نظر وبقية رجاله وثقوا وفي بعضهم خلاف ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٦٨/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه ، كتاب الحج ، باب سفر المرأة مع محرم إلى حج وغيره ( ١٣٣٨ ) .

<sup>(</sup>٣) ذكره مسلم في صحيحه ، كتاب الحج ، باب سفر المرأة مع محرم إلى حج وغيره ( ٨٢٧ ) والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٧٢/٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب الصلاة ، باب من أخف الصلاة عند بكاء الصبي ( ١٨١/١ ) .

رسول الله ﷺ حين بعثني على الطائف فقال : « تجوز في الصلاة يا عثمان واقدر الناس بأضعفهم ، فإن فيهم الصغير والكبير والضعيف وذا الحاجة والحامل والمرضع ، إنى لأسمع بكاء الصبى فأتجوز » (١) .

ونرى حدب الإسلام على المرأة في أسمى صوره متمثلًا في رحمة القائد الأعلى على الأنثى في أشد حالات ضعفها سواء وهي طفلة صغيرة أو في حالة الولادة ومعاناتها ، وذلك الحدب بدأت تضيع معالمه مع طغيان المادية ، ومطالبة مساواة المرأة بالرجل ، مما أشقى المرأة إلى أقصى الحدود :

- عن أبي قتادة الأنصاري قال : رأيت النبي ﷺ يؤم الناس وأمامة بنت أبي العاص - وهي ابنة زينب بنت النبي ﷺ - على عاتقه ، فإذا ركع وضعها ، وإذا رفع من السجود أعادها (٢) .

- وعن سودة بنت مسرح الكندية قالت : كنت فيمن حضر فاطمة حين ضربها المخاض فجاء النبي عليه فقال : «كيف هي ؟ كيف ابنتي فديتها ؟ » قلت : إنها لتجهد يا رسول الله ! قال : « فإذا وضعت فلا تحدثي شيئا حتى تؤذنيني » - وفي لفظ : « فلا تسبقني به بشيء » - قالت : فوضعته فسررته - أي مقطوع السرة ولفقته في خرقة صفراء ، فجاء رسول الله عليه فقال : « ما فعلت ابنتي فديتها وما حالها وكيف هي ؟ » فقلت : يا رسول الله ! وضعته ، وسررته وجعلته في خرقة صفراء ، قال : « القد عصيتني ! » قلت : أعوذ بالله من معصية الله ومعصية رسوله ! سررته يا رسول الله ولم أجد من ذلك بدًّا ، قال : « التيني به » ، فأتيته به فألقي عنه الخرقة الصفراء ولفه في خرقة بيضاء وتفل في فيه وألبأه - أي صب ريقه في فيه ، الخرقة الصفراء ولفه في خرقة بيضاء وتفل في فيه وألبأه - أي صب ريقه في فيه ، كما يصب اللبأ في فم الصبي بريقه ، ثم قال : « ادعى لي عليًا » ، فدعوته ، كما يصب اللبأ في فم الصبي بريقه ، ثم قال : « ادعى لي عليًا » ، فدعوته ، فقال : « ادعى لي عليًا » ، فدعوته ، فقال : « ادعى لي عليًا » ، فدعوته ، فقال : « ما سميته يا علي ! » قال سميته جعفرًا يا رسول الله ! قال : « لا ، ولكنه حسن وأنت أبو الحسن والحسن والحسن والحسن » (") .

أولت الشريعة المرأة اهتمامًا خاصًا في العدالة بين الأبناء في العطاء ، وفي تكريمها

<sup>(</sup>١) ذكره ابن حبان في صحيحه (٥٠/٣)، والهيثمي في مجمع الزوائد، باب من أم الناس فليخفف (٧٣/٢) وقال: رواه الطبراني في الأوسط ورجاله موثقون - فأتجوز: أي أخففها وأقللها. النهاية ( ١/٥١٣).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في المساجد ومواضع الصلاة فيها ، باب جواز في الصلاة ( ٥٤٣ ) ، والنسائي في الإمامة ، باب ما يجوز للأمام من العمل في الصلاة ( ٨٢٧ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٣/٣ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب في فضل أهل البيت لله: =

منذ ولادتها ، وفي تحفيز الإنفاق عليها بما لم تصل إليه أي قوانين حديثة تختص بحقوق المرأة ، وإذا كانت النساء في العصر الحاضر يشعرن بكثير من الحرية ، فذلك بفضل الإسلام الذي حررها من ظلمات الجاهلية ، وكرمها بكل المعاني الإنسانية من العطف والعدل والاحترام :

- عن يحيى بن أبي كثير قال : قال رسول الله ﷺ : « سووا بين أولادكم في العطية ، فإنى لو كنت مؤثرًا أحدًا على أحد لآثرت النساء على الرجال » (١) .
- وعن ابن عباس قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « من كانت له أنثى فلم يئدها ولم يهنها ولم يؤثر ولده عليها » قال : يعنى الذكور « أدخله اللَّه الجنة » (٢) .
- وعن موسى بن على قال : سمعت أبى يقول : بلغني عن سراقة بن مالك يقول : أنه حدث أن رسول الله على أعظم الصدقة ؟ » « أو من أعظم الصدقة » قال : بلى يا رسول الله ، قال : « ابنتك مردودة إليك ، ليس لها كاسب غيرك » (٣) .

ومن دلائل عظة الشريعة أنها حررت الأنثى من الظلم والاضطهاد الذي كانت تعامل به على مدار حياتها ، ووضعت حوافز أخروية مجزية لتكريم الأنثى ، بما يحقق للمرأة كل ما تصبو إليه من رعاية اجتماعية مثلى بما لا يمكن أن تصل إليه كل القوانين التي تدعى التحضر:

- وعن عقبة بن عامر قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « لا تكرهوا البنات ، فإنهن المؤنسات الغاليات » (°) .

<sup>= (</sup> ۲۷٤/۹ ) ، وقال : رواه الطبراني وفيه حبان الطائي ولم أعرفه .

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور في السنن ( ١١٩/١ ) .

<sup>(</sup>٢) ذكره أبو داود في الأدب، باب في فضل من عال يتيمًا (٢٤٦٥) والمنذري في الترغيب والترهيب (٦٨/٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ١٧٥/٤ ) ، وابن ماجه في الأدب ( ٣٦٦٧ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه في الأدب ، باب بر الوالد والإحسان إلى البنات ( ٣٦٦٩ ) ، والإمام أحمد في مسنده ( ٢٣٥/٢ ) - ( جدته : جد فيه واجد : إذا اجتهد . ا.هـ . النهاية ) ( ٤٤/١ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ١٥١/٤ ) ، والطبراني في الكبير ( ٣١٠/١٧ ) ، والهيثمي في 🕳

- وعن عوف بن مالك الأشجعي قال: قال رسول اللَّه ﷺ: « أنا وامرأة سفعاء الخدين كهاتين يوم القيامة » وأومأ يزيد بالوسطى والسبابة: « امرأة آمت من زوجها، ذات منصب وجمال حبست نفسها على يتاماها حتى بانوا أو ماتوا » (١).

- وقال ﷺ : « من عال ابنتين أو أختين أو خالتين أو عمتين أو جدتين فهو معي في الجنة كهاتين ، فإن كن ثلاثًا فهو مفرح ، وإن كن أربعًا أو خمسًا فيا عباد الله ! أدركوه أقرضوه ضاربوه » (٢) .

- وعن عمر بن عبد العزيز ، عن عائشة أنها قالت : جاءتنى مسكينة تحمل ابنتيْنِ لها فأطعمتها ثلاث تمرات فأعطت كل واحدة منهما تمرة ورفعت إلى فيها تمرة لتأكلها ، فاستطعمتها ابنتاها ، فشقت التمرة التي كانت تريد أن تأكلها بينهما ، فأعجبني شأنها فذكرت الذي صنعت لرسول الله عَبِيلِيّ فقال : « إن الله قد أوجب لها بها الجنة أو أعتقها بها من النار » (٣) .

- وعن البراء قال : دخلت مع أبي بكر أول ما تقدم المدينة ، فإذا عائشة ابنته مضجعة قد أصابتها حمى ، وأتاها أبو بكر فقال : كيف أنت يا بنية ! وقبل خدها (٤) .

ولا يوجد تكريم للأنثى ورعاية لها أكثر مما يخبرنا به الصادق المعصوم الله أن الملائكة تسلم على أهل البيت الذين يرزقون بالأنثى ويدعون لمن يرعاها . وهنا يظهر الفارق الشاسع بين المرأة المسلمة التي تصدر لها قرانين من السماء لرعايتها ، وبين المرأة المغربية التي تلهث وراء الحياة لرعاية نفسها :

قال عَلَيْجَ : « إذا وجد للرجل ابنة بعث اللَّه ملائكة يقولون : السلام عليكم أهل

مجمع الزوائد ، باب ما جاء في الأولاد ( ١٥٦/٨ ) ، وقال : رواه أحمد والطبراني وفيه ابن لهيعة
 وحديثه حسن وبقية رجاله ثقات .

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في الأدب ، باب في فضل من عال يتيمًا ( ١١٥٥) ، والإمام أحمد في مسنده ( ٢٩/٦) – ( سعفاء : الحانية على ولدها . السفعة : نوع من السواد ليس بالكثير أراد أنها بذلت نفسها وتركت الزينة والترفه حتى اشحب لونها واسود إقامة على ولدها بعد وفاة زوجها . النهاية ( ٣٧٤/٢) . (٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٨٥/٢٢) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب في الأولاد والأقارب وفضل النفقة عليهم ( ١٥٧/٨) ، وقال : رواه الطبراني وفيه يحيى بن عبدالحميد الحماني وهو ضعيف .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم كتاب البر ، باب فضل الإحسان إلى البنات ( ٢٦٣٠ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب المناقب (٣٩١٨) ، وأبو داود في الأدب ، باب في قبلة الخد (٢٢٢٥) .

البيت ! فيكسونها بأجنحتهم ، ويمسحون بأيديهم على رأسها ويقولون : ضعيفة خرجت من ضعيفة ، القيم عليها يعان إلى يوم القيامة » (1) .

## الحق الثانى : حق المرأة في تيسير زواجها

إن الزواج هو حصن المرأة الحصين ، وهو السياج المنيع الذي يحمي المجتمعات من انحرافات الشباب .. لذلك فقد حرصت الشريعة حرصًا بالغًا على تيسير زواج المرأة ، بما يحقق لها الإشباع العاطفي اللازم لغرائزها وفي نفس الوقت يضمن لها الأمان المعنوي (٢) .

وهكذا فإن منهاج الإسلام في حفظ حقوق المرأة في هذا المجال ، تعجز عنه كل قوانين حقوق الإنسان ، حيث حافظ على عفافها ، وحافظ على اختيار الزوج الصالح لها ، وسارع في تيسير فرص الزواج لها ، وكذا تيسير مدة العدة لها في حالة الوضع ، بدون تعنت يعطل مسيرة حياتها . وهذا ما سوف نتبينه بوضوح من النهج النبوي الذي طبقه الخلفاء الراشدون في الأحاديث التالية :

- عن الشعبي أن رجلًا أتى عمر بن الخطاب ، فقال : إن لي ابنة كنت وأدتها في الجاهلية ، فاستخرجناها قبل أن تموت ، فأدركت معنا الإسلام فأسلمت ، فلما أسلمت أصابها حد من حدود الله تعالى ، فأخذت الشفرة لتذبح نفسها فأدركناها ، وقد قطعت بعض أوداجها ، فداويناها حتى برئت ، ثم أقبلت بعد بتوبة حسنة وهي تخطب إلى قوم فأخبرهم من شأنها بالذي كان ؟ فقال عمر : أتعمد إلى ما ستر الله فتبديه ؟ والله لئن أخبرت بشأنها أحدا من الناس لأجعلنك نكالًا لأهل الأمصار ، بل أنكحها إنكاح العفيفة المسلمة (٣) .

- عن فاطمة بنت قيس : أن أبا عمرو بن حفص طلقها البتة وهو غائب فأرسل إليها وكيله بشعير فسخطته ، فقال : واللَّه ما لك علينا من شيء ، فجاءت رسول

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ٢٦٥/٣ ) ، الهيشمي في مجمع الزوائد ، باب ما جاء في الأولاد ( ١٥٦/٨ ) ، وقال : رواه الطبراني في الأوسط عن شيخه لكن لم ينسبه عن عبدالله بن سليمان المصري ولم أعرفهما وبقية رجاله ثقات .

 <sup>(</sup>٢) الحلال والحرام في الإسلام . د.يوسف القرضاوي – الناشر مكتبة وهبة ، دراسات في أحكام الأسرة . د.محمد بلتاجي عميد كلية دار العلوم جامعة القاهرة . الناشر مكتبة الشباب .
 (٣) أخرجه هناد في الزهد ( ٦٤٧/٢ ) .

الله علية فذكرت ذلك له ، فقال : « ليس لك عليه نفقة » ، فأمرها أن تعتد في بيت أم شريك ، ثم قال : « تلك امرأة يغشاها أصحابي ، اعتدي عند ابن أم مكتوم ؛ فإنه رجل أعمى تضعين ثيابك ، فإذا حللت فآذنيني » . قالت : فلما حللت ذكرت له أن معاوية بن أبي سفيان وأبا جهم خطباني ، فقال رسول الله عليه : « أما أبو جهم فلا يضع عصاه عن عاتقه ، وأما معاوية فصعلوك لا مال له ، انكحي أسامة بن زيد » فكرهته ، ثم قال : « انكحي أسامة » فنكحته ، فجعل الله فيه خيرًا واغتبطت (١) .

- وعن أبي موسى قال: قال النبي عَيْنِيْج : « إذا أعتق الرجل أمته ثم تزوجها بمهر جديد كان له أجران » (٢) .
- وعن عائشة أن رسول الله عَلِيْظِ قال : « إن من بمن المرأة : تيسير خطبتها ، وتيسير رحمها » (٣) .
- وعن يحيى بن عبد الرحمن بن حاطب قال: كانت عاتكة بنت زيد بن عمرو ابن نفيل تحت عبد الله بن أبي بكر فجعل لها طائفة من ماله على أن لا تتزوج بعده ومات، فأرسل عمر إلى عاتكة أنك قد حرمت ما أحل الله لك فردي إلى أهله المال الذي أخذتيه وتزوجى، ففعلت فخطبها عمر فنكحها (1).
- وعن سهل بن معاذ ، أن رسول اللَّه ﷺ قال : « من زوج بنتًا توَّجه اللَّه يوم اللَّه عَلَيْتُ عَالَى اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ
- وعن ابن عمر قال قال رسول الله عَيَّكِ : « زوجوا أبناءكم وبناتكم » ، قيل : يا رسول الله ! هذا أبناؤنا فكيف بناتنًا ؟ قال : « حلوهن الذهب والفضة ، وأجيدوا لهن الكسوة ، وأحسنوا إليهن بالنحلة ليرغب فيهن » (١) .
- وعن ابن شهاب قال: حدثني عبيد الله بن عبد الله بن عتبة أن أباه كتب إلى عمر بن عبد الله بن الأرقم الزهري يأمره أن يدخل على سبيعة بنت الحارث

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الطلاق ، باب المطلقة ثلاثًا لا نفقة لها ( ٣٦ ، ٤٧ ) ، والإمام أحمد في مسنده (٢/٢٦) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسند ( ٤٠٨/٤ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ١٢٨/٧ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد في مسند ( ٧٧/٦٥ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ( ٢٣٥/٧ ) ، وابن حبان في صحيحه ( ٤٠٥/٩ ) . (٤) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ١٨٧/٤ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود في الأدب، باب من كظم غيظًا (٧٧٧ )، والقضاعي في مسند الشهاب (٢٦٩/١).

<sup>(</sup>٦) ذكره الطبري في تفسيره ( ٢٤١/٤ ) ، والشوكاني في فيض القدير ( ٦٦/٤ ) .

الأسلمية فيسألها عن حديثها وعن ما قال لها رسول الله بياليم حين استفتته ، فكتب عمر بن عبد الله بن الأرقم إلى عبد الله بن عتبة يخبره أن سبيعة بنت الحارث أخبرته : أنها كانت تحت سعد بن خولة – وهو من بني عامر بن لؤي ، وكان ممن شهد بدرًا – فتوفى عنها فى حجة الوداع وهي حامل ، فلم تنشب أن وضعت حملها بعد وفاته ، فلما تعلت من نفاسها تجملت للخطاب ، فدخل عليها أبو السنابل بن بعكك – رجل من بني عبدالدار – فقال لها : ما لي أراك تجملت للخطاب ؟ ترجين النكاح ؟ فإنك و الله ما أنت بناكح حتى تمر عليك أربعة أشهر وعشر ، قالت سبيعة : فلما قال لي ذلك جمعت على ثيابي حين أمسيت وأتيت رسول الله عن ذلك ، فأفتاني بأني قد حللت حين وضعت حملي ، وأمرني بالتزوج إن بدا لي (١) .

## الحق الثالث : حق المرأة في الرعاية الاجتماعية من الدولة

تتميز حقوق المرأة التي سنتها الشريعة بأنها ليست حقوقًا مادية جوفاء ، بل هي حقوق مادية ومعنوية ترتبط بتعاليم السماء (٢) .

وهكذا فإننا نرى أن الفاروق عمر بن الخطاب وهو في أوج خلافته لا يكتفي بتوفير ماديات الحياه التي تحتاجها المرأة لرعاية أولادها ، بل هو يسعى كذلك إلى إضافة الاحتياجات المعنوية للأطفال ، فلا تطيب نفسه إلا بإضحاكهم بعدما تعذبت نفسه ببكائهم . وفي ذلك قمة السعادة والتقدير للمرأة بما لا يوجد في أية ديموقراطيات حديثة :

- عن أسلم أن عمر بن الخطاب طاف ليلة فإذا هو بامرأة في جوف دار لها وحولها صبيان يبكون وإذا قدر على النار قد ملأتها ماء فدنا عمر من الباب فقال : يا أمة الله ! ما بكاء هؤلاء الصبيان ؟ قالت : بكاؤهم من الجوع ، قال : فما هذه القدر التي على النار ؟ قالت : قد جعلت فيها ماء هو ذا أعللهم به حتى يناموا وأوهمهم أن فيها شيعًا دقيقًا ، فبكى عمر ثم جاء إلى دار الصدقة وأخذ غرارة وجعل فيها شيعًا من دقيق وشحم وسمن وتمر وثياب ودراهم حتى ملأ الغرارة ثم قال : يا أمير المؤمنين ! أنا أحمله عنك ؟ فقال لي : لا أم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه المغازي ، باب فضل من شهد بدرًا ( ٣٩٩١) ، ومسلم في الطلاق ، باب انقضاء عدة المتوفى عنها زوجها وغيرها بوضع الحمل ( ١٤٨٤) .

<sup>(</sup>٢) موسوعة تحرير المرأة في عصر الرسالة . عبد الحليم أبو شقة . الناشر : دار القلم .

لك يا أسلم! أنا أحمله لأني أنا المسؤول عنهم في الآخرة ، فحمله حتى أتى به منزل المرأة ، فأخذ القدر فجعل فيها دقيقا وشيقًا من شحم وتمر وجعل يحركه بيده وينفخ تحت القدر ، فرأيت الدخان يخرج من خلل لحيته حتى طبخ لهم ، ثم جعل يغرف بيده ويطعمهم حتى شبعوا! ثم خرج وربض بحذائهم حتى كأنه سبع ، وخفت أن أكلمه ، فلم يزل كذلك حتى لعب الصبيان وضحكوا ، ثم قام فقال : يا أسلم! تدري لم ربضت بحذائهم ؟ قلت : لا ، قال : رأيتهم يبكون فكرهت أن أذهب وأدعهم حتى أراهم يضحكون ، فلما ضحكوا طابت نفسي (١) .

ونماذج رعاية الدولة للمرأة متعددة في نهج الخلفاء الراشدين ، حيث لم يتركوها بمفردها في خضم الحياة توفر متطلبات أبنائها ، وها نحن نرى الخليفة عمر بهلي يهتم بأمر المرأة التي تشكو له احتياج أولادها ، وهي أرملة وحيدة في الحياة لا تملك من حطام الدنيا شيئًا ، وتخشى على أبنائها من الضياع ، فيسارع الخليفة إلى مساندتها بما يحقق الإشباع الكامل لهم :

- عن زيد بن أسلم عن أبيه قال: خرجت مع عمر بن الخطاب عليه إلى السوق فلحقت عمر امرأة شابة فقالت: يا أمير المؤمنين هلك زوجي وترك صبية صغارًا، والله ما ينضجون كراعًا، ولا لهم زرع ولا ضرع، وخشيت أن تأكلهم الضبع، وأنا بنت خفاف بن إيماء الغفاري، وقد شهد أبي الحديبية مع النبي عليه ، فوقف معها عمر ولم يمض، ثم قال: مرحبًا بنسب قريب، ثم انصرف إلى بعير ظهير كان مربوطًا في الدار فحمل عليه غرارتين ملأهما طعامًا، وحمل بينهما نفقةً وثيابًا، ثم ناولها بخطامه، ثم قال: اقتاديه فلن يفني حتى يأتيكم الله بخير، فقال رجل: يا أمير المؤمنين أكثرت لها، قال عمر: ثكلتك أمك، والله إني لأرى أبا هذه وأخاها قد حاصرا حصنًا زمانًا فافتتحاه، ثم أصبحنا نستفيء سهمانهما فيه (٢).

ولا يوجد في أي تشريع حضارى أن رئيس الدولة يذهب لإزالة الأذى عن عجوز

<sup>(</sup>١) أخرجه الهندي في كنز العمال ( ٣٥٩٧٨ ) وانظر تاريخ الطبري ( ٣٣٤/٢ ) – غرارة : الغرارة – بالكسر – واحدة غرائر النبن وأظنه معربًا . المختار ( ٣٧١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب المغازي ، باب غزوة الحديبية وقول الله تعالى : ﴿ لَمَنَدَ رَبِعَى اللّهُ عَنِ ٱلشّهُ عَنِ ٱلشّهُ عَنِ ٱلشَّوَينِكَ إِذْ يُبَايِمُونَكَ ثَمّتَ ٱلشَّجَرَةِ ﴾ [النتج: ١٨] (٣٩٢٨) . ينضجون : أي ما يطبخون كراعًا لعجزهم وصغرهم . يعني لا يكفون أنفسهم خدمة ما يأكلونه فكيف غيره وفي رواية ﴿ ما تستنضج كراعًا ﴾ والكراع : يد الشاة . النهاية ( ٦٩/٥ ) ظهير : يعني شديد الظهر قويًّا على الرحلة . النهاية ( ٦٩/٥ ) .

عمياء مقعدة .. فأى تكريم للمرأة بعد ذلك ؟ ! وأية حقوق يمكن أن تحصل عليها المرأة أرفع من تلك الحقوق ؟ ! فهل يمكن أن نسمي صراع المرأة في الحياة سعيًا وراء متطلباتها أنها تحصل على حقوقها ؟! وهل يمكن أن نسمي وحدة المرأة وجفاء حياتها لا تجد من يساندها ويشاركها معاناتها أنها تحصل على حقوقها ؟!

- عن الأوزاعي أن عمر خرج في سواد الليل فرآه طلحة فذهب عمر فدخل بيتا ثم دخل بيتًا آخر ، فلما أصبح طلحة ذهب إلى ذلك البيت فإذا بعجوز عمياء مقعدة ، فقال لها : ما بال هذا الرجل يأتيك ؟ قالت : إنه يتعاهدني منذ كذا وكذا ، يأتيني بما يصلحني ويخرج عني الأذى ؛ فقال طلحة : ثكلتك أمك يا طلحة ! أعثرات عمر تتبع (١) .

ونرى الرعاية الاجتماعية للمرأة في أسمى صورها ، وذلك باهتمام رئيس الدولة بنفسه بها في حالة وضعها ، حيث يقدم لها ما يحافظ على صحتها وينفعها في حالتها هذه ، ويتوعد أي مسلم رآها في ضعفها ولم يسارع لنجدتها :

- عن جراد بن طارق قال: أقبلت مع عمر بن الخطاب من صلاة الغداة حتى إذا كان في السوق فسمع صوت صبي مولود يبكي حتى قام عليه فإذا عنده أمه فقال لها: ما شأنك؟ قالت: جئت إلى هذا السوق لبعض الحاجة فعرض لي المخاض فولدت غلامًا - وهي إلى جانب دار قوم في السوق - قال: هل شعر بك أحد من أهل هذه الدار؟ أما! إني لو علمت أنهم شعروا بك ثم لم ينفعوك فعلت بهم وفعلت بهم ، ثم دعا لها بشربة سويق ملتوتة بسمن فقال: اشربي هذا فإن هذا يقطع الوجع ويقبض الحشى ويعصم الأمعاء ويدر العروق - وفي لفظ: فإن هذا يشد أحشاءك ويسهل عليك الدم وينزل لك اللبن - ثم دخلنا المسجد (٢).

ومن مظاهر الديموقراطية الإسلامية أن رئيس الدولة يتشارك مع المرأة في تلقينها مبادئ الطهي رعاية لها ، وتقديرًا لجهدها كي لا يضيع هباء ، ومشاركة وجدانية لها مع أعلى سلطة في الدولة :

- عن حزام بن هشام عن أبيه قال : رأيت عمر بن الخطاب عام الرمادة مر على امرأة وهي تعصد عصيدة لها فقال : ليس هكذا تعصدين ثم أخذ المسوط فقال :

<sup>(</sup>١) ذكره أبو نعيم في الحلية ( ٤٨/١ ) ، وابن الجوزي في صفوة الصفوة ( ٢٨١/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب التقاط المنبوذ ، وأنه لا يجوز تركه ضائعًا ( ٢٠١/٦ ) .

هكذا - فأراها <sup>(١)</sup> .

- وعن هشام بن خالد قال: سمعت عمر بن الخطاب يقول: لا تذرن إحداكن الدقيق حتى يسخن الماء ثم تذره قليلًا قليلًا وتسوطها بمسوطها فإنه أريع لها وأحرى أن لا يتقرد (٢).

ومن الرعاية الاجتماعية للمرأة الحفاظ على صحتها من قبل المسئولين ، والإنفاق عليها بما يضفي البهاء والنضارة على كيانها ، وتقديم الإرشادات الطبية والمعنوية في المواقف التي تحتاج فيها إلى ذلك :

- عن الحسن أن عمر بن الخطاب رأي جارية تطيش هزالا فقال عمر: من هذه الحارية ؟ فقال عبد الله: هذه إحدى بناتك ، قال: وأي بناتي هذه ؟ قال: ابنتي ، قال: ما بلغ بها ما أرى ؟ قال: عملك ، لا تنفق عليها ، فقال: إني والله ما اغرك من ولدك فأوسع على ولدك أيها الرجل (٣).
- وعن أسماء بنت عميس ، أن رسول الله عليه سألها : « بم تستمشين » قالت : بالشبرم ، قال : « حارٌ جار » قالت : ثم استمشيت بالسنا ، فقال النبي عليه : « لو أن شيئًا كان فيه شفاء من الموت لكان في السنا » (٤) .
- وعن زينب بنت أم سلمة ، عن أم سلمة زوج النبي ﷺ ، أن رسول اللَّه ﷺ . قال لجارية في بيت أم سلمة زوج النبي ﷺ رأى بوجهها سفعة فقال : « بها نظرة ، فاسترقوا لها » يعنى بوجهها صفرة (°) .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في الطبقات (٣١٤/٣)، وابن حجر في الإصابة (٥١٢/٤) – (المسوط: في حديث سودة أنه نظر إليها وهي تنظر في ركوة فيها ماء فنهاها وقال: إني أخاف عليكم منه المسوط) يعني الشيطان، سمي به من ساط القدر بالمسوط، والمسوط، وهو خشبة يحرك بها ما فيها ليختلط. النهاية (٢١/٢٤). والسوط: خلط الشيء بعضه ببعض، ومنه سمي المسواط. وسوطه تسويطًا: خلطه وأكثر من ذلك. المختار (٢٥٥).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن سعد في الطبقات ( ۳۱٤/۳) ، وتاريخ الطبري ( ۷۱/۲) ) - أربع: الربع: الزيادة والنماء . النهاية ( ۲۸۹/۲ ) - يتقرد: أي لئلا يركب بعضه بعضًا . النهاية ( ۳۷/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ٩٥/٧ ) ، وابن سعد في الطبقات ( ٢٧٧/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذى كتاب الطب ، باب ما جاء في السنا ( ٢٠٨١) ، وقال : حسن غريب . وابن ماجه كتاب الطب ( ٣٤٦١) - بالشبرم : حب يشبه الحمص يطبخ ويشرب ماؤه للتداوي . النهاية ( ٢٠٩٢) . (٥) أخرجه مسلم في السلام ، باب استحباب الرقية من العين والنملة والحمة والنظرة ( ٢١٩٧) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ، والحاكم في المستدرك ( ٢١٤/٤) ، وقال : هذا حديث صحيح على الطعام ( ٢٨٩٨) .

ولم تكتفى الشريعة بالرعاية الاجتماعية للمرأة ذات المنصب أو الجاه ، بل امتدت إلى الإماء تقديرًا لإنسانية المرأة ، وحفظًا لكرامتها ، ومراعاة لمشاعرها ، وحبها لأبنائها ، مهما كان المركز الاجتماعي لتلك المرأة :

- عن بريدة قال: كنت جالسًا عند عمر إذ سمع صائحة ، فقال: يا يرفأ انظر ما هذا الصوت فنظر، ثم جاء فقال: جارية من قريش تباع أمها، فقال عمر: ادع لي المهاجرين والأنصار، فلم يمكث إلا ساعة حتى امتلاً الدار والحجرة، فحمد الله، وأثنى عليه، ثم قال: أما بعد فهل تعلمونه كان فيما جاء به محمد الله القطيعة ؟ قالوا: لا، قال: فإنها قد أصبحت فيكم فاشية، ثم قرأ: ﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمُ إِن تَوَلَيْتُمُ أَن تُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمُ ﴿ [محمد: ٢٢]، ثم قال: وأي قطيعة أفظع من أن تباع أم امرئ فيكم وقد أوسع الله لكم ؟ قالوا: فاصنع ما بدا لك، فكتب في الآفاق أن لا تباع أم حر فإنها قطيعة رحم وإنه لا يحل (١).

- وعن أبي جعفر أن أبا أسيد جاء النبي ﷺ بسبي من البحرين ، فنظر النبي ﷺ إلى امرأة منهن تبكي ، فقال : « ما شأنك ؟ » فقال : باع ابني ، فقال النبي ﷺ لأبي أسيد : « أبعت ابنها ؟ » قال : نعم ، قال : « في من ؟ » قال : في بني عبس ، فقال النبي ﷺ : « اركب أنت بنفسك فائت به » (٢) .

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٤٩٧/٢ ) ، وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، والبيه في السنن الكبرى ، كتاب عتق العالمين الأولاد ( ٣٤٤/١٠ ) .

<sup>(7)</sup> أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ( 70/4 ) ( 7070 ) ، والزيلعي في نصب الراية ( 71/4 ) . (7 أخرجه أحمد في مسنده ( 71/4 ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، كتاب عتق العالمين الأولاد ( 71/4 ) ، والطبراني في الكبير ( 71/4 ) . سلامة بنت معقل الحزاعية ترجم لها ابن حجر في الإصابة ( 71/4 ) .

وتمثلت الرعاية الاجتماعية للمرأة في توفير احتياجاتها من المأكل والملبس ومساندتها في أعباء المعيشة التي تواجهها ، وذلك للحفاظ على حق المرأة في الحياة الكريمة وتمشيًا مع قوانين الشريعة التي تحميها من الصراعات المادية في البحث عن وظيفة تعينها على مواجهة الحياة ، وتلك الرعاية يقوم بها المسئولون في الدولة على كل المستويات ، وتزداد أمانة المسئولية مع عظم السلطة :

- عن هشام الكعبي قال : رأيت عمر بن الخطاب يحمل ديوان خزاعة حتى ينزل قديدًا ، فنأتيه بقديد ، فلا تغيب عنه امرأة بكر ولا ثيب فيعطيهن في أيديهن ، ثم يروح فينزل عسفان فيفعل مثل ذلك أيضًا حتى توفي (١) .
- وعن عائشة قالت : كان عمر بن الخطاب يرسل إلينا بأعطائنا حتى من الرؤوس والأكارع (٢) .
- وعن أنس أن امرأة أتت عمر بن الخطاب فقالت : يا أمير المؤمنين ! إن درعي تخرق ، قال : ألم أكسك ؟ قالت : بلى ، ولكنه تخرق ؛ فدعا لها بدرع فجيب وخيط ، وقال : البسي هذا يعني الخلق إذا خبزت وإذا جعلت البرمة ، والبسي هذا إذا فرغت ، فإنه لا جديد لمن لا يلبس الخلق (٣) .
- وعن محمد بن هلال قال : حدثني أبي عن جدتي أنها كانت تدخل على عثمان ففقدها يوما ، فقال لأهله : ما لي لا أرى فلانة ؟ قالت امرأته : ولدت الليلة غلامًا ، قالت : فأرسل إلى بخمسين درهما وشقيقة سنبلانية ، ثم قال : هذا عطاء ابنك ، وهذه كسوته ، فإذا مرت سنة رفعناه إلى مائة (٤) .
- وعن عمير بن سلمة الدؤلي قال: بينما عمر نصف النهار قائل في ظل شجرة وإذا أعرابية فتوسمت الناس فجاءته، فقالت: إنى امرأة مسكينة ولي بنون وإن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب كان بعث محمد بن مسلمة ساعيًا فلم يعطنا فلعلك يرحمك الله أن تشفع لنا إليه قال: فصاح بيرفأ أن ادع لي محمد بن مسلمة، فقالت إنه أنجح لحاجتي أن تقوم معي إليه فقال: إنه سيفعل إن شاء الله فجاءه يرفأ،

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٢٩٨/٣ ) ، والطبري في تاريخه ( ٧٠/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى (٣٠٣/٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ٣١٤/٦ – البرمة : القدر مطلقًا وجمعها برام . النهاية (١٣١/١) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن سُعد في الطبقات الكبرى ( ٤٤٨/١ ) ، الجزء المكمل وابن كثير في البداية والنهاية ( ٢١٤/٧ ) . والقرطبي في الجامع لأحكام القرآن ( ١٧١/١٨ ) .

فقال : أجب فجاء فقال : السلام عليك يا أمير المؤمنين ، فاستحيت المرأة منه ، فقال عمر : والله ما آلو أن أختار خياركم كيف أنت قائل إذا سألك الله على عن هذه ؟ فدمعت عينا محمد ، ثم قال عمر : إن الله بعث إلينا نبيه على فصدقناه واتبعناه فعمل بما أمره الله به فجعل الصدقة لأهلها من المساكين حتى قبضه الله على ذلك ثم استخلف الله أبا بكر فعمل بسنته حتى قبضه الله ثم استخلفني فلم آل أن أختار خياركم إن بعثتك فأد إليها صدقة العام وعام أول وما أدري لعلي لا أبعثك ، ثم دعا لها بجمل فأعطاها دقيقًا وزيتًا ، فقال : خذي هذا حتى تلحقينا بخيبر فإنا نريدها فأتته بخيبر فدعا لها بجملين آخرين وقال : خذي هذا فإن فيه بلاغًا حتى يأتيكم محمد بن مسلمة فقد أمرته أن يعطيك حقك للعام وعام أول (١) .

ومن الرعاية الاجتماعية للمرأة أن يراعي المسئولون العدالة والرحمة في تطبيق قوانين الدولة عليها إذ قد تلجأ المرأة إلى الجريمة تحت ظروف خارجة عن إرادتها ، فيجب على ولي الأمر أن يتمحص ملابسات القضية وظروفها قبل النطق بالحكم ، وهذا من نبع رحمة الإسلام :

- عن أبي الضحى أن امرأة أتت عمر فقالت : إني زنيت فارجمني فرددها ، حتى شهدت أربع شهادات فأمر برجمها ، فقال علي : يا أمير المؤمنين ردها فاسألها ما زناها لعل له عذرًا ؟ فردها فقال : ما زناك ؟ قالت : كان لأهلي إبل فخرجت في إبل أهلي ، فكان لنا خليط فخرج في إبله فحملت معي ماء ولم يكن في إبلي لبن ، وحمل خليطنا ماء وكان في إبله لبن فنفد مائي فاستسقيته فأبي أن يسقيني حتى أمكنه من نفسي ، فأبيت حتى كادت نفسي تخرج أعطيته ، فقال علي : الله أكبر ، أمكنه من نفسي ، فأبيت حتى كادت نفسي تخرج أعطيته ، فقال علي : الله أكبر ،

- وعن سعيد بن جبير: عن ابن عباس قال: إذا عسر على المرأة ولدها فيكتب هاتين الآيتين والكلمات في صحفة ، ثم تغسل فتسقى منها: بسم الله ، لا إله إلا هو الحليم الكريم ، سبحان الله رب السماوات السبع ورب العرش العظيم ، ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَهُمَا ﴾ [النازعات: ٢٦] ، ﴿ فَأَصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُولُواْ الْعَرْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعْجِل لَمُنَمَّ كَانَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَ مَا يُوعَدُونَ لَدَ يَلْبَنُوا إِلَّا سَاعَةً يَن نَهَارِّ بَلِنَمُ عَنَ الرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعْجِل لَمُنْمُ كَانَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَ مَا يُوعَدُونَ لَدَ يَلْبَنُوا إِلَّا سَاعَةً يَن نَهَارِ بَلِنَمُ

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو عبيد في كتاب الأموال صفحة ( ٧٨٧ ) ، وفي سنده ابن لهيعة وهو ضعيف . (٢) أخرجه سعيد بن منصور في السنن ( ٩٦/٢ ) ، وعبد الرزاق في المصنف ( ٣٥٠/٧ ) - خليط ، الخليط : المخالط ، ويريد به الشريك الذي يخلط ماله بمال شريكه النهاية ( ٦٣/٢ ) .

فَهَلَ يُهَلَكُ إِلَّا أَلْقَوْمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾ [الأحقاف: ٣٥] (١) .

### الحق الرابع : حق المرأة في التعبير عن الرأي

لن نكون مبالغين إذا قلنا أن المرأة حصلت في عهد النبوة وعصر الخلفاء الراشدين على حقوق لم تكن تحلم بها أية امرأة في التاريخ من قبل .. ويمكن القول أن حق التعبير عن الرأي في مقدمة تلك الحقوق ، حيث اهتم الإسلام بفتح مجالات الرشد العقلي والقولي للمرأة وذلك بهدف خلق جيل رشيد من المسلمين ، حيث المرأة هي المدرسة الأولى التي تتأهل فيها مدارك الأبناء لكيفية التعامل في الحياة (٢) .

والأحاديث التالية تبين نماذج متعددة من توفر المناخ الاجتماعي للمرأة في التعبير عن رأيها بطريقة قد يحسدها عليها نساء العصر الحديث إذا تعرفنا على الأبعاد الحقيقية التي وصلت إليها المرأة المسلمة في عصر النبوة .

فهناك أحاديث تبين قوة شخصية المرأة في مواجهة الحاكم. فبعد أن كانت المرأة في ظلمات الجاهلية ، مهضومة الحقوق ، منبوذة اجتماعيا ، أصبحت بنور الإسلام تواجه أعلى سلطة في الدولة لا تخشى في الحق لومة لائم ، وبذلك تكون المرأة المسلمة قد سبقت المرأة الغربية في كل مجالات الديموقراطية التي يتشدقون بها :

- عن الشعبي قال: خطب عمر بن الخطاب فحمد الله وأثنى عليه وقال: الا لا تغالوا في صداق النساء، وأنه لا يبلغني عن أحد ساق أكثر من شيء ساقه رسول الله عليه أو سيق إليه إلا جعلت فضل ذلك في بيت المال - ثم نزل، فعرضت له امرأة من قريش فقالت: يا أمير المؤمنين! لكتاب الله أحق أن يتبع أم قولك؟ قال: كتاب الله، فما ذاك؟ قالت: نهيت الناس آنفا أن يتغالوا في صداق النساء، والله تعالى يقول في كتابه ﴿ وَمَاتَيْتُمُ إِحَدَدُهُنَّ قِنطَارًا فَلَا تَأْخُذُوا مِنهُ شَكِيًّا ﴾ [النساء: ٢٠] فقال عمر: كل أحد أفقه من عمر - مرتين أو ثلاثًا! ثم رجع إلى المنبر فقال للناس: إني كنت نهيتكم أن تغالوا في صداق النساء، فليفعل رجل في ماله ما بدا له (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٣٩/٥) ، والقرطبي في تفسيره ( ٢٢٢/١٦) ، والسيوطي في الدر المنثور ( ٩٨/٤) .

<sup>(</sup>٢) المرأة والعمل السياسى . رؤية إسلامية - هبة رؤوف عزت . المعهد العالى للفكر الإسلامي . (٣) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ، باب لا وقت في الصداق كثر أو قل ، قال الشافعي رَهِيَلَلهُ : لتركه النهى عن القنطار وهو كثير وتركه حد القليل ( ٢٣٣/٧ ) .

- وعن القاسم بن محمد أن النبي على المتوفي اجتمعت الأنصار إلى سعد بن عبادة ، فأتاهم أبو بكر وعمر وأبو عبيدة بن الجراح فقام حباب بن المنذر ، وكان بدريًا فقال : منا أمير ومنكم أمير ، فإنا والله ما ننفس هذا الأمر عليكم أيها الرهط ، ولكنا نخاف أن يليه أقوام قتلنا آباءهم وإخوتهم ، فقال له عمر : إذا كان ذلك فمت إن استطعت فتكلم أبو بكر فقال : نحن الأمراء وأنتم الوزراء وهذا الأمر بيننا وبينكم نصفين كقد الأبلمة يعني : الخوصة فبايع أول الناس بشير بن سعد أبو النعمان : فلما اجتمع الناس على أبي بكر قسم بين الناس قسمًا فبعث إلى عجوز من بني عدى بن النجار قسمها مع زيد بن ثابت فقالت : ما هذا ؟ قال : قسم قسمه أبو بكر للنساء ، فقالت أتراشوني عن ديني ؟ فقالوا : لا ؟ فقالت : أتخافون أن أدع ما أنا عليه ؟ فقالوا : لا ؟ فقالت : أتخافون أن أدع ما أنا عليه ؟ فقالوا : لا ؟ فقالت : والله لا آخذ منه شيقًا أبدًا ؟ فرجع زيد إلى أبي بكر فأخبره بما قالت ، فقال أبو بكر : ونحن لا نأخذ مما أعطيناها شيقًا أبدًا (١).

- وعن ثمامة بن حزن قال بينما عمر بن الخطاب يسير على حماره لقيته امرأة فقالت: قف يا عمر ، فوقف ، فأغلظت له القول فقال رجل يا أمير المؤمنين : ما رأيت كاليوم ؟ قال : وما يمنعني أن أسمع لها ؟ وهي التي سمع الله لها ، وأنزل فيها ما أنزل ﴿ قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تَجُدِلُكَ فِي زَوْجِهَا ﴾ [الجادلة: ١] (٢) .

- وعن بيان أبي بشر ، عن قيس بن أبي حازم قال : دخل أبو بكر على امرأة من أحمس يقال لها : زينب فرآها لا تكلم ، فقال : ما لها لا تكلم ؟ قالوا : حجت مصمتة ، قال لها : تكلمي ؛ فإن هذا لا يحل ، هذا من عمل الجاهلية ، فتكلمت فقالت : من أنت ؟ قال : امرؤ من المهاجرين ، قالت : أى المهاجرين ؟ قال : من قريش ، قالت : من أى قريش أنت ؟ قال : إنك لسئول ؛ أنا أبو بكر ، قالت : ما بقاؤنا على هذا الأمر الصالح الذي جاء الله به بعد الجاهلية ؟ قال : بقاؤكم عليه ما استقامت بكم أثمتكم ، قالت : وما الأئمة ؟ قال : ما كان لقومك رءوس

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ١٨٢/٣ ) ، وابن حجر في فتح الباري ( ٣١/٧ ) ، ننفس : أي لم نبخل . النهاية ( ٩٦/٥ ) – كقد الأبلمة : الأبلمة بضم الهمزة واللام وفتحهما وكسرهما : خوصة المقل ، وهمزتها زائدة ، وإنما ذكرناها ههنا خملًا على ظاهر لفظها . يقول : نحن وإياكم في الحكم سواء لا فضل لأمير على مأمور ، كالخوصة إذا شقت باثنتين متساويتين . النهاية (١٧/١) . (٢) أخرجه البخاري في التاريخ الكبير ( ٢٤٥/٧ ) .

وأشراف يأمرونهم فيطيعونهم ؟ قالت : بلي ، قال : فهم أولئك على الناس (١) .

- وعن عمر بن الخطاب قال : لما كان اليوم الذي توفي فيه رسول اللَّه عَلِيْ بويع لأبي بكر معها على لأبي بكر في ذلك اليوم ، فلما كان من الغد جاءت فاطمة إلى أبي بكر معها على فقالت : ميراثي من رسول اللَّه عَلِيْ أبي ، قال : أمن الرثة أو من العقد ؟ قالت : فدك وخيبر وصدقاته بالمدينة أرثها كما ترثك بناتك إذا مت ، فقال أبو بكر : أبوك واللَّه خير مني وأنت خير من بناتي ، وقد قال رسول اللَّه عَلِيْ : « لا نورث ما تركناه صدقة » يعني هذه الأموال القائمة فتعلمين أن أباك أعطاكها ؛ فواللَّه لئن قلت : نعم لأقبلن قولك ، ولأصدقنك ، قالت : جاءتني أم أيمن فأخبرتني أنه أعطاني فدك ، قال عمر : فسمعته يقول : هي لك فإذا قلت قد سمعته فهي لك ، فأنا أصدقك فأقبل قولك ، قالت : قد أخبرتك بما عندي (٢) .

وعن دور المرأة الريادي في مجال الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بما يحقق إعلاء راية الحق ورقي المجتمع الإسلامي نذكر تلك الأحاديث التي تبين إلى أي مدى حصلت المرأة على حقها في التعبير عن رأيها :

- وعن ندبة مولاة ميمونة قالت: دخلت على ابن عباس وأرسلتني ميمونة إليه ، فإذا هو في بيته فراشان فرجعت إلى ميمونة فقلت: ما أرى ابن عباس إلا مهاجرًا لأهله ، فأرسلت ميمونة إلى بنت سرج الكندي امرأة ابن عباس تسألها فقالت: ليس بيني وبينه هجر ولكني حائض ، فأرسلت ميمونة إلى ابن عباس أترغب عن سنة رسول الله عليها يباشر المرأة من نسائه حائضًا تكون عليها

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه ، باب أيام الجاهلية ( ٣٨٣٤ ) ، والدارمي في المقدمة ، باب في كراهية أخذ الرأي ( ٢١٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى (٣١٦/٢). الرثة: تقول: ورثت أبي وورثت الشيء من أبي أرثه بالكسر فيهما ورثًا ووراثة وإرثًا، الألف منقلبة من الواو، ورثة الهاء عوض من الواو: الصحاح للجوهري. ( ٢٩٥/١)، العقد: بالكسر: القلادة. الصحاح للجوهري ( ٢٧/١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٦٢/١ ) ، ( ٢١٣٧ ) .

الخرقة إلى الركبة وإلى نصف الفخذ (١).

- وعن أبي الأسود قال: دخل معاوية على عائشة فقالت: ما حملك على قتل أهل عذراء حجر وأصحابه ؟ فقال: يا أم المؤمنين! إنى رأيت قتلهم صلاحًا للأمة وبقاءهم فسادًا للأمة ، فقالت: سمعت رسول الله عَبِينَ يقول: « سيقتل بعذراء ناس يغضب الله لهم وأهل السماء » (٢).

- وعن سليمان بن أبي حثمة قال : قالت الشفاء بنت عبد اللَّه ورأت فتيانا يقصدون في المشى ويتكلمون رويدا فقالت : ما هذا ؟ فقالوا : نساك قالت : كان واللَّه عمر إذا تكلم أسمع ، وإذا مشى أسرع ، وإذا ضرب أوجع وهو الناسك حقًّا (٣) .

ونذكر مجالاً حصلت فيه المرأة على المستويات في التعبير عن الرأي حينما وقفت أمام سيد الخلق على تطالب مساواة المرأة بالرجل ، ولكن تلك المساواة ليست في مجال الصراع المادي الرهيب على الوظائف ، لكنها في مجال المسارعة في الخيرات. وبهذا يتضح الفارق الرهيب بين امرأة الأمس وامرأة اليوم في المطالبة بحقوق المرأة وهو الفارق بين المطالب الروحية السامية التي تحقق الأمن النفسي والمعنوي للمرأة وبين المطالب الدنيوية العارضة التي تشقى بها المرأة :

- وعن ابن عباس قال: جاءت امرأة إلى النبي عليه يقال لها: لينة ، فقالت: يا رسول الله! أنا وافدة النساء إليك ، ما من امرأة تسمع مقالتي إلى يوم القيامة إلا سرها ذلك ، الله رب الرجال والنساء ، وآدم أبو الرجال والنساء ، وحواء أم الرجال والنساء ، كتب الله الجهاد على الرجال ، فإن استشهدوا كانوا أحياء عند ربهم يرزقون ، وإن ماتوا وقع أجرهم على الله وإن رجعوا أجرهم الله ونحن النساء انقوم على المرضى ونداوي الجرحى ، فما لنا من الأجر ؟ فقال: « يا وافدة النساء! أبلغى من لقيت من النساء أن طاعة الزوج والاعتراف بحقه تعدل ذلك كله » (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٣٢١/١ )، ( ١٢٣٣ )، وعبد بن حميد في مسنده ( ٢٠٠٠١ )، وابن المبارك في الزهد ( ٢٤٢/١ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن كثير في البداية والنهاية ( ٥٥/٨ ) ، والشوكاني في فيض القدير ( ١٢٦/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد في الطبقات ( ٣٠٠/٣ ) ، والطبري في تاريخه ( ٧٢/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢١٠/١١ ) ، والمنذري في الترغيب والترهيب ( ٣٤/٣ ) ، والسيوطي في الدر المنثور ( ٢٦/٢ ) .

### الحق الخامس : حق المرأة في الحفاظ على أموالها وممتلكاتها

رغم أننا تكلمنا فيما سبق عن حق جميع المواطنين في الأمة الإسلامية في الأمن على أموالهم وممتلكاتهم ، لا فرق بين جنس وآخر ، أو بين عقيدة وأخرى ، حيث الكل سواء أمام القانون في الحقوق المدنية .. إلا أن الشريعة الإسلامية أولت مزيدا من العناية للمرأة في هذا الشأن ، وذلك حفاظًا على حقوق المرأة من الضياع نتيجة بعض رواسب الجاهلية التي قد تؤدي إلى طمع الرجل في أموال المرأة (١) .

ونستعرض دور السنة الشريفة في الحفاظ على أموال المرأة فيما يلي :

فهناك توصية خاصة من الرسول ﷺ بتحريم انتهاك أموال المرأة استهانة بضعفها ، وطمعًا في ممتلكاتها :

- عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : « اللهم إني أحرج حق الضعيفين : اليتيم ، والمرأة » (٢) .

ونرى في الحديث التالي حرص أبي بكر الصديق الله على ممتلكات الأنثى حتى لو كانت بسيطة ، فيناشد أهل المسجد طوق أخته رغم أنه ورق ، وهذا يدل على حساسية الإسلام النبيلة التي غرسها في قلوب المؤمنين حفاظًا على كل ما تملكه المرأة حتى ولو كان بسيطًا :

- عن أسماء بنت أبي بكر قالت : لما وقف رسول الله عليه بذى طوى قال أبو قحافة لابنة له من أصغر ولده : أي بنية اظهري بي على أبي قبيس - قالت : وقد كف بصره - قالت : فأشرفت به عليه ، فقال : يا بنية ماذا ترين ؟ قالت : أرى سوادًا مجتمعًا ، قال : تلك الحيل ، قالت : وأرى رجلًا يسعى بين ذلك السواد مقبلًا ومدبرًا ، قال : يا بنية ذلك الوازع - يعني الذي يأمر الحيل ويتقدم إليها - ثم قالت : قد و الله انتشر السواد ، فقال : قد و الله إذا دفعت الحيل فأسرعي بي إلى بيته وفي عنق الجارية طوق لها من ورق ، فتلقاه الرجل فاقتلعه من عنقها ، قالت ، فلما دخل رسول الله عليه مكة ودخل المسجد أتاه أبو بكر بأبيه يعوده ، فلما رآه رسول الله عليه قال : « هلا تركت

<sup>(</sup>١) المرأة في التصور الإسلامي - د.عبد المتعال محمد الجبرى - الناشر مكتبة وهبة

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبن ماجه في الأدب ، باب حق اليتيم ( ٣٦٧٨ ) ، وأحمد في مسنده ( ٤٣٩/٢ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٩٣/١ ) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه .

الشيخ في بيته حتى أكون أنا آتيه فيه » قال أبو بكر: يا رسول الله هو أحق أن يمشي إليك من أن تمشي أنت إليه ، قال: فأجلسه بين يديه ثم مسح صدره ، ثم قال له: «أسلم » فأسلم ودخل به أبو بكر الله على رسول الله على ورأسه كأنه ثغامة ، فقال رسول الله على : «غيروا هذا من شعره » ثم قام أبو بكر فأخذ بيد أخته فقال: أنشد بالله وبالإسلام طوق أختي ، فلم يجبه أحد ، فقال: يا أخية احتسبي طوقك (١).

ويبين الرسول ﷺ أهمية حق المرأة في الصداق أو العطية قبل الزواج ، ويدعو إلى إكرام المرأة ماديًا سواء كانت ابنة أو أختًا أو زوجة .

- عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال : قال رسول اللَّه ﷺ : « أيما امرأة نكحت على صداق ، أو حباء ، أو عدة قبل عصمة النكاح ؛ فهو لها ، وما كان بعد عصمة النكاح ؛ فهو لمن أعطيه ، وأحق ما أكرم عليه الرجل : ابنته ، أو أخته » (٢) .

ونهي رسول الله ﷺ عن الشغار :

- عن عمران بن حصين ، عن النبي ﷺ قال : « لا جلب ، ولا جنب ، ولا شغار في الإسلام ، ومن انتهب نهبةً فليس منا » (٣) .

والشغار أن يقول الرجل للرجل: « زوجني ابنتك أو أختك على أن أزوجك ابنتي أو أختي » وليس بينهما صداق: رواه ابن ماجه .. واستدل جمهور العلماء بهذين الحديثين على أن عقد الشغار لا ينعقد أصلًا وأنه باطل. وذهب أبو حنيفة إلى أنه يقع صحيحًا ، ويجب لكل واحدة من البنتين مهر مثلها على زوجها ؛ إذ أن الرجلين سميا ما لم تصلح تسميته مهرًا ؛ إذ جعل المرأة مقابل المرأة ليس بمال (٤). وبهذا يتبين كيف تحافظ الشريعة على حق المرأة في مالها .

#### الحق السادس حق المرأة في الحفاظ على عرضها

إن ذلك الحق للمرأة يأخذ في الشريعة الإسلامية أبعادًا تختلف كلية عن القوانين

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ۳٤٩/٦) ، والحاكم في المستدرك ( ٤٨/٣) ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب فتح مكة ( ١٢١/٩) . (٢) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ٣٤٩/٦) ، والحاكم في المستدرك ( ٤٨/٣) ، وقال هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب فتح مكة ( ١٢١/٩) . (٣) أخرجه مسلم في النكاح ، باب تحريم نكاح الشغار وبطلانه ( ١٤١٥) ، والترمذي في النكاح ، باب ما جاء في النهى عن نكاح الشغار ( ١١٢٨) .

<sup>(</sup>٤) فقه السنة ( الزواج - الحدود - الجنايات ) المجلد الثاني ، السيد سابق ، دار الريان للتراث .

الغربية ، لأن الحفاظ على العرض يحتل مكانة أساسية في الشريعة حيث تحيط عرض المرأة بسياج منيع يحمي كل امرأة من همزات الشياطين ، وافتراء المفترين ، بعكس الحضارة الغربية التى تؤمن بالحرية المنفلتة عن كل المبادئ والقيم (١) .

ونعرض فيما يلى الاتجاهات المتعددة للشريعة في الحفاظ على عرض المرأة .

تحرم الشريعة الاعتداء القولي قبل الفعلى ، وذلك حماية للمرأة وصيانة لعرضها :

﴿ وَالَّذِينَ يَرَمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهَاءً فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلَدَةً وَلَا نَقَبَلُواْ لَمُتُمْ شَهَدَةً أَبَدُأً وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾ [النور: ٤] ، ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرَمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ٱلْغَلِلَتِ شَهَدَةً أَبَدُأً وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَلِيقُونَ ﴾ [النور: ٢٣] .

ومن هذا المنطلق نجد الخليفة عمر بن الخطاب كان ينفذ ذلك الحكم بكل أمانة :

- عن عبيد الله بن عبد الله أن عمر بن الخطاب كان يجلد من يفتري على نساء أهل المدينة (٢) .

وحافظ النبي عَيِّلِيَّةِ والخلفاء الراشدون من بعده على أعراض النساء في الحياة المدنية والحربية ، وكانت تعاليمه عِلِيَّةِ دقيقة في احترام النساء وصيانتهن من كل ما يخدش الحياء أو يعرض كرامتهن أو أعراضهن للامتهان :

- عن ابن عمر أن النبي ﷺ نهى أن يمشى الرجل بين المرأتين (٣) .
- عن الشعبي قال : جاءت امرأة إلى عمر فقالت : يا أمير المؤمنين ! إني وجدت صبيًا ووجدت قبطية فيها مائة دينار ، فأخذته واستأجرت له ظئرًا وإن أربع نسوة يأتينه ويقبلنه ، لا أدري أيتهن أمه ! فقال لها : إذا هن أتينك فأعلميني ، ففعلت ، فقال لامرأة منهن : أيتكن أم هذا الصبي ؟ فقالت : والله ما أحسنت ولا أجملت يا عمر ! تعمد إلى امرأة ستر الله عليها فتريد أن تهتك سترها ! قال : صدقت ، ثم قال للمرأة : إذا أتينك فلا تسأليهن عن شيء وأحسني إلى صبيهن ؛ ثم انصرف (1) .

- وعن هرمز بن عبد الرحمن بن رافع بن خديج عن أبيه عن جده لما كان يوم

<sup>(</sup>١) دراسات في أحكام الأسرة . دز محمد بلتاجي . مرجع سابق .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى كتاب الحدود ( ٢٥٣/٨ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في سنن ( ٣٧٣ ه ) ، وابن عدي في الكامل ( ٩٥٥/٣ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ٣١١/٨ ) – الظئر : المرضعة غير ولدها ويقع على الذكر والأنثى النهاية ( ١٥٤/٣ ) .

- وعن قيلة أنها خرجت تبتغي الصحابة إلى رسول اللَّه ﷺ في أول الإسلام ، قالت : فمضيت إلى أخت لي ناكح في بنى شيبان إذ جاء زوجها من السامر فقال : وجدت لقيلة صاحبًا صاحب صدق ، فقالت أختي : من هو فقال : هو حريث بن حسان الشيباني غاديًا وافد بكر بن وائل إلى رسول اللَّه ﷺ ذا صباح ، قالت : فخرجت معه صاحب صدق حتى قدمنا على رسول اللَّه ﷺ وهو يصلي بالناس صلاة الغداة قد أقيمت حين شق الفجر والنجوم شابكة في السماء والرجال لا تكاد تعارف مع ظلمة الليل ، فقلت له بحضرة رسول اللَّه ﷺ : واللَّه ما علمت أن كنت لدليلًا في الظلماء جوادًا بذي الرحل ، عفيفًا عن الرفيقة ، حتى قدمنا على رسول اللَّه ﷺ أني لا أزال لك أخا ما حبيت إذا أثنيت على هذا عنده ، فقلت : أما إذ بدأتها فلن أضيعها (٢) .

- وعن أم جعفر أن فاطمة بنت رسول الله على قالت : يا أسماء ! إني قد استقبحت ما يصنع بالنساء ، إنه يطرح على المرأة الثوب فيصفها ، فقالت أسماء : يا بنت رسول الله ! ألا أريك شيئًا رأيته بأرض الحبشة ، فدعت بجرائد رطبة فحنتها ثم طرحت عليها ثوبًا ، فقالت فاطمة : ما أحسن هذا وأجمله ! يعرف به الرجل من المرأة ، فإذا أنا مت فاغسليني أنت وعلى ولا يدخل على أحد ، فلما توفيت جاءت عائشة تدخل فقالت أسماء : لا تدخلي ، فشكت إلى أبي بكر فقالت : إن هذه الحثعمية تحول بيني وبين ابنة رسول الله على وقد جعلت لها مثل هودج العروس ، فجاء أبو بكر فوقف على الباب وقال : يا أسماء ! ما حملك على أن منعت أزواج النبي على النه منه رسول الله على وجعلت لها مثل هودج العروس ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير (٢٦٨/٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير ( ٩/٢٥ ) ، وأنظر شرح معاني الآثار ( ١٧٧/١ ) .

فقالت: أمرتني أن لا يدخل عليها أحد ورأيتها هذا الذي صنعت وهي حية فأمرتني أن أصنع ذلك لها ، فقال أبو بكر: فاصنعي ما أمرتك ، ثم غسلها على وأسماء (١).

وفي حالة الاعتداء على العرض أو الدفاع عنه فإن أحكام الشريعة تحمي المرأة إلى أبعد الحدود وتملك من قوة الردع ما يحافظ على أعراض النساء .

### ومن أحكام السنة التطبيقية :

- عن عكرمة قال : قضى عمر بن الخطاب في المرأة إذا غلبت على نفسها فافتضت أو ذهبت عذرتها بثلث ديتها (٢) .

وعن السائب بن يزيد أن رجلًا أراد امرأة على نفسها فرفعت حجرًا فقتلته .
 فرفع ذلك إلى عمر ، فقال : ذلك قتيل الله ! لا يودى أبدًا (٣) .

# الحق السابع : حق المرأة في الحفاظ على مشاعرها

إن الحفاظ على مشاعر المرأة هي نور انبثق في تاريخ الزمان بظهور الإسلام .. فلم يكن هناك حقوق للمحافظة على مشاعر المرأة قبل هذا التاريخ ... فجاء الإسلام وأخذ بيد المرأة إلى مدارج العلى ، فأصبح لها كيان واحترام يفوق الوصف (٤) .

### من مظاهر هذا: الحفاظ على المشاعر:

وعن الشعبى قال: لما مرضت فاطمة أتاها أبو بكر الصديق فاستأذن عليها فقال عليه : يا فاطمة هذا أبو بكر يستأذن عليك ، فقالت أتحب أن آذن له ؟ قال : نعم ، فأذنت له فدخل عليها يترضاها ، وقال : والله ما تركت الدار والمال والأهل والعشيرة إلا ابتغاء مرضاة الله ورسوله ومرضاتكم أهل البيت (٥) .

- وعن أنس قال : لما قبض رسول الله ﷺ قال أبو بكر لعمر : انطلق بنا نزور أم أيمن كما كان النبي ﷺ يزورها فانطلقنا ، فجعلت تبكي ، فقالا لها : يا أم أيمن

<sup>(</sup>١) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ، ( ٢٠٤/٩ ) ، والسيوطي في جمع الجوامع ( ٤٧١٠ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٢٤٥/١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٤٣٥/٩ ) .

<sup>(</sup>٤) المرأة في ظلال القرآن . محمد عبد الله السمان . الناشر : دار الفضيلة . ( ٥٠ ) ، وصية من وصايا الرسول علي للنساء . مجدى السيد إبراهيم .

<sup>(</sup>٥) ذكره البيهقي في السنن الكبرى ، باب بيان مصرف أربعة أخماس الفيء بعد رسول الله علي ، وأنها تجعل حيث كان رسول الله علي يجعل فضول غلات تلك الأموال مما فيه صلاح الإسلام وأهله وأنها لم تكن موروثة عنه ( ٣٠٤/٦ ) ، والاعتقاد ( ٣٥٤/١ ) .

إن ما عند الله خير لرسول الله عليه ، فقالت : قد علمت ما عند الله خير لرسول الله ، ولكن أبكي على خبر السماء انقطع عنا ، فهيجتهما على البكاء ، فجعلا يكيان معها (١) .

ونرى الرسول ﷺ يحنو على المرأة ويحافظ على مشاعرها ليكون سلوكه منهاجًا تطبيقيًا للأمة الإسلامية ، ومن ذلك :

الحفاظ على مشاعر ابنته السيدة فاطمة الزهراء من أن تقاسي آلام الغيرة ، فمنع عليًا على مشاعرها :

- عن على بن حسين: أن المسور بن مخرمة قال: إن عليًا خطب بنت أبي جهل، فسمعت بذلك فاطمة، فأتت رسول الله عليه فقالت: يزعم قومك أنك لا تغضب لبناتك، وهذا علي ناكح بنت أبي جهل، فقام رسول الله عليه فحدثني فسمعته حين تشهد يقول: « أما بعد: أنكحت أبا العاص بن الربيع فحدثني وصدقني، وإن فاطمة بضعة مني، وإني أكره أن يسوءها، و الله لا تجتمع بنت رسول الله عند رجل واحد» فترك علي الخطبة (٢).

وحافظ الرسول ﷺ على مشاعر عمته صفية من الحزن على أخيها حمزة إذا ترك بدون دفن :

- عن جابر - لما قتل حمزة يوم أحد أقبلت صفية تطلبه لا تدري ما صنع فلقيت عليًا والزبير فقال علي للزبير: اذكر لأمك ، وقال الزبير لعلي: اذكر لعمتك ، فقالت: ما فعل حمزة ؟ فأرياها أنهما لا يدريان ، فجاء النبي عليه فقال: إني أخاف على عقلها ، فوضع يده على صدرها ودعا لها ، فاسترجعت وبكت ، ثم جاء فقام عليه وهو قد مثل به فقال: و لولا جزع النساء لتركته حتى يحشر من حواصل الطير وبطون السباع » ، ثم أمر بالقتلى فجعل يصلي عليهم فيضع سبعة وحمزة فيكبر عليهم سبع تكبيرات ثم يرفعون ويترك حمزة ثم دعا سبعة فيكبر عليهم سبع تكبيرات ثم يرفعون ويترك حمزة ثم دعا سبعة فيكبر عليهم سبع تكبيرات حتى فرغ منهم (٣) .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه ، كتاب فضائل الصحابة ، باب فضائل أم أيمن تطفيها ( ٢٤٥٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخاري في المناقب (١٦) ، باب ذكر أصهار النبي ﷺ منهم أبو العاص بن الربيع 🚓

<sup>(</sup>٣٧٢٩)، والترمذي كتاب المناقب باب فضل فاطمة ... ( ٣٨٦٩ ) وقال حسن صحيح .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٢١٨/٣ ) ، وقال : صحيح على شرطهما ولم يخرجاه ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب من زعم أن النبي ﷺ صلى على شهداء أحد ( ١٢/٤ ) ، وابن أبي شيبة في =

وحافظ الرسول عَيَّامِ على مشاعر درَّة بنت أبي لهب من أن يؤذيها النساء بمعايرتها بأبيها فنهى الناس عن ذلك :

- عن محمد بن إسحاق عن نافع مولى ابن عمر عن ابن عمر وعن سعيد المقبري عن عمار وأبي هريرة قالوا: قدمت درة بنت أبي لهب المدينة مهاجرة ، فنزلت في دار رافع بن المعلي فقال لها نسوة جلسن إليها من بني زريق: ابنة أبي لهب الذي أنزل الله فيه ﴿ تَبَتَّ يَدَا آبِي لَهَبِ وَتَبَّ ﴾ [المسد: ١] فما يغني هجرتك! فأتت درة رسول الله عَيِّلِ فبكت وذكرت ما قلن لها ، فسكنها وقال: « اجلسي » ثم صلى بالناس الظهر ، ثم جلس على المنبر ساعة ثم قال: « يا أيها الناس! مالي أوذى في أهلي ؟ فوالله إن شفاعتي تنال قرابتي حتى أن صداء وحكم وحاء وسلهب لتنالها يوم القيامة » (١).

- وعن رجل من الأنصار قال : لما مات سعد بن معاذ قالت أمه : ويل أم سعد سعدًا .. حزامة وجدًا .. فقيل لها : أتقولين الشعر على سعد ؟ فقال رسول الله عليه : « دعوها ! فغيرها من الشعراء أكذب » (٢) .

وحافظ الرسول ﷺ على مشاعر كل أم ثكلى ، فسمح لهن بالتعبير عن مشاعرهن ، ونهي الناس عن معاتبتهن طالما أن مشاعرهن من مشاعر غضب شيطانية : وليس من مشاعر غضب شيطانية :

- عن سلمة بن الأزرق قال : توفى بعض كنائن مروان ، فشهدها الناس وشهدها أبو هريرة ومعها نساء يبكين ، فأمرهن مروان ، فقال أبو هريرة : دعهن ؛ فإنه مر على رسول الله على جنازة معها بواك ، فنهرهن عمر رحمه الله ، فقال له رسول الله على : « دعهن ؛ فإن النفس مصابة ، والعين دامعة ، والعهد حديث » (٣) .

المصنف ( ٣٧٢/٧ ) والطبراني في الكبير ( ١٤٢/٣ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب مقتل حمزة
 ( ١١٨/٦ ) ، وقال : رواه أحمد وأبو يعلى والبزار وفيه عبد الرحمن بن أبي الزناد وهو ضعيف وقد وثق .

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٥٩/٢٤ ) ، والهيثمي في مجمع الزوائد ، باب مناقب درة بنت أبي لهب يَعْظِينًا ( ٢٥٧/٩ ) .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ( ٣٧٥/٧ )، والطبراني في الكبير ( ٩/٦ )، الهيثمي في مجمع الزوائد،
 باب فيما يقال في الميت مما فيه ( ٣٥/٦ ) )، رواه الطبراني في الكبير وفيه مسلم الملائي وهو ضيف .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ٤٤٤/٢ ) ، والبيهقي في السنن الكبرى ، باب سياق أخبار تدل على جواز البكاء بعد الموت ( ٧٠/٤ ) .

- وعن ابن عباس قال: لما مات عثمان بن مظعون قالت امرأة: هنيمًا لك الجنة عثمان بن مظعون ، فنظر رسول الله عليها نظر غضبان فقال: « وما يدريك ؟ » قالت: يا رسول الله فارسك وصاحبك ، فقال رسول الله على إلىها ماتت زينب ابنة رسول الله على مأ فري ما يفعل بي » فأشفق الناس على عثمان ، فلما ماتت زينب ابنة رسول الله على قال رسول الله على الله على عثمان بن مظعون » فلك النساء ، فجعل عمر يضربهن بسوطه ، فأخذ رسول الله على بيده ، وقال: « ومهلاً يا عمر » ثم قال: « إنه مهما كان «مهلاً يا عمر » ثم قال: « إنه مهما كان من العين والقلب ؛ فمن الله على ، ومن الرحمة ، وما كان من اليد واللسان ؛ فمن الشيطان » (١) .

وحافظ الرسول ﷺ على مشاعر أسماء بنت عميس عندما أحزنها عمر ﷺ بقوله « سبقناكم بالهجرة » ، فواساها الرسول ﷺ بما يطمئن خاطرها ويعلي شأنها هي ومن كان معها :

- عن إسماعيل بن أبي خالد عن الشعبي قال : لما قدم جعفر من أرض الحبشة لقى عمر بن الخطاب أسماء بنت عميس فقال لها : سبقناكم بالهجرة ونحن أفضل منكم ، قالت : لا أرجع حتى آتى رسول الله عليه ، فدخلت عليه فقالت : يا رسول الله ! لقيت عمر فزعم أنه أفضل منا وأنهم سبقونا بالهجرة ، فقال النبي عليه : «بل أنتم هاجرتم مرتين » . قال إسماعيل : فحدثنى سعيد بن أبي بردة قال قالت يومئذ لعمر : ما هو كذلك ، كنا مطرودين بأرض البعداء والبغضاء وأنتم عند رسول الله عظم : عظم جائعكم (٢) .

وقد طبق الخليفة عمر بن الخطاب على منهاج الرسول على في الحفاظ على مشاعر المرأة بطريقة مثالية تدل على رقى الحضارة الإسلامية وسمو مبادئها بما يسبق كل الحضارات المعاصرة التي تحافظ على أهواء المرأة ونزعاتها فقط ولا تأخذ بها إلى مدارج الرقى المعنوي .

- عن سعيد بن المسيب أن عمر بن الخطاب بعث معاذًا ساعيًا على بني كلاب فقسم فيهم حتى لم يدع شيعًا حتى جاء بحلسه الذي خرج به يحمله على رقبته ،

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ٢٣٧/١ ).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ٣٨٠/٦) ، وأبو يعلى في مسنده ( ٣٠٤/١٣) ، والقرطبي في المجامع لأحكام القرآن ( ٢٠٢/١١) .

فقالت له امرأته: أين ما جئت به مما يأتي به العمال عراضة أهليهم؟ فقال: كان معي ضاغط، فقالت: قد كنت أمينًا عند رسول الله عليه وأبي بكر فبعث عمر معك ضاغطًا! فقامت بذلك في نسائها واشتكت عمر، فبلغ ذلك عمر فدعا معاذًا فقال: أنا بعثت معك ضاغطًا؟ فقال: لم أجد شيئًا أعتذر به إليها إلا ذلك، فضحك عمر وأعطاه شيئًا فقال: أرضها به. قال ابن جرير: قول معاذ: الضاغط، يريد به ربه على (١).

- وعن شهر بن حوشب: أن عمر صاح بامرأة فأسقطت ، فأعتق عمر غرة (٢) .

- وعن سفيان بن سلمة قال: لما مات خالد بن الوليد اجتمع نسوة بنى المغيرة في دار خالد يبكين عليه ، فقيل لعمر: إنهن قد اجتمعن في دار خالد وهن خلقاء أن يسمعنك بعض ما تكره فأرسل إليهن فانههن ، فقال عمر: وما عليهن أن يرقن من

دموعهن على أبي سليمان ما لم يكن نقعا أو لقلقة <sup>(٣)</sup> .

- وعن عمرو بن ميمون الأودي قال : رأيت عمر بن الخطاب على عنه قال : يا عبد الله بن عمر اذهب إلى أم المؤمنين عائشة وتعليه فقل : يقرأ عمر بن الخطاب عليك السلام، ثم سلها أن أدفن مع صاحبي ، قالت : كنت أريده لنفسي ، فلأوثرنه اليوم على نفسي ، فلما أقبل قال له : ما لديك ؟ قال : أذنت لك يا أمير المؤمنين ، قال : ما كان شيءٌ أهم إلى من ذلك المضجع ، فإذا قبضت فاحملوني ، ثم سلموا ، ثم قل : يستأذن عمر بن الخطاب ، فإن أذنت لي فادفنوني ، وإلا فردوني إلى مقابر المسلمين ؛ إني لا أعلم أحدًا أحق بهذا الأمر من هؤلاء النفر الذين توفي رسول الله المسلمين ؛ إني لا أعلم أحدًا أحق بهذا الأمر من هؤلاء النفر الذين توفي رسول الله فسمى عثمان وعليًا وطلحة والزير وعبدالرحمن بن عوف وسعد بن أبي وقاص ، فسمى عثمان وعليًا وطلحة والزير وعبدالرحمن بن عوف وسعد بن أبي وقاص ، والج عليه شابٌ من الأنصار ، فقال : أبشر يا أمير المؤمنين ببشرى الله ، كان لك من القدم في الإسلام ما قد علمت ، ثم استخلفت فعدلت ، ثم الشهادة بعد هذا كله ، فقال : ليتني يا ابن أخي وذلك كفافًا لا على ولا لي ، أوصي الخليفة من بعدي بالمهاجرين الأولين خيرًا ﴿ وَالَذِينَ تَبَوّهُ و الدّارَ وَالْإِيمَانَ ﴾ [الحشر: ١] أن يقبل من وأوصيه بالأنصار خيرًا ﴿ وَالّذِينَ تَبَوّهُ و الدّارَ وَالْإِيمَانَ ﴾ [الحشر: ١] أن يقبل من وأوصيه بالأنصار خيرًا ﴿ وَالّذِينَ تَبَوّهُ و الدّارَ وَالْإِيمَانَ ﴾ [الحشر: ١] أن يقبل من

<sup>(</sup>١) انظر سير أعلام النبلاء ( ٤٥٤/١ ) .

<sup>(</sup>٢) ذكره البيهقي في السنن الكبرى ، باب ما جاء في الكفارة في الجنين وغير ذلك ( ١١٦/٨ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في التاريخ الصغير ( ٤٦/١ ) ، والذهبي في سير أعلام النبلاء ( ٣٨٣/١ ) .

محسنهم ، ويعفي عن مسيئهم وأوصيه بذمة الله وذمة رسوله ﷺ أن يوفى لهم بعهدهم ، وأن يقاتل من ورائهم ، وأن لا يكلفوا فوق طاقتهم (١) .

### الحق الثامن : حق المرأة في المواساة والعزاء

إن هذا الحق للمرأة يبين شفافية المشاعر الإيمانية وحنو الشريعة على المرأة في أحلك لحظات ضعفها فيفرض على المجتمع أن يتضامن مع أحزانها ويجعل في ذلك ثوابًا أخرويًا عظيمًا . وفي هذا أقصى رعاية للمرأة ، حيث تجد بجانبها من يساندها ماديًّا ومعنويًّا ، بما يخفف وطأة الأحزان . وهذا عكس الخواء الروحي الذي تعيشه المرأة في الغرب نتيجة الغلو في الأنانية ، بما يؤدي إلى الإنعزالية وحرمان الإنسانية من دفء المشاعر الغالية وقت المصائب والكوارث (٢) .

#### ومن مظاهر هذه المواساة :

- قال ﷺ : « من عزى ثكلي كسى بردًا في الجنة » (٣) .
- عن أبي بكر الصديق قال: قال موسى الطَّيِّلاً: يا رب ما لمن عزى الثكلى ؟ قال: أظله بظلى يوم لا ظل إلا ظلى (١).

وتبلغ ذروة العاطفة الإيمانية في قلب الرسول ﷺ في التفاعل مع أحزان المرأة في أحاديث متعددة تجعل ذلك التفاعل فرضًا واجب الأداء على كل مؤمن بالله واليم الآخر امتلأ قلبه بينابيع الرحمة المتجددة :

- عن أسامة بن زيد ، قال : كنا عند النبى على فأرسلت إليه إحدى بناته تدعوه وتخبره أن صبيًا لها في الموت فقال للرسول : « ارجع إليها فأخبرها أن لله ما أخذ وله ما أعطى ، وكل شيء عنده بأجل مسمى ، فمرها فلتصبر ولتحتسب! » فعاد الرسول فقال : إنها قد أقسمت لتأتينها ، فقام النبي على وقام معه سعد بن عبادة ومعاذ بن جبل وأبي بن كعب وزيد بن ثابت ورجال وانطلقت معهم ، فرفع إلى رسول الله عبل الصبي ونفسه تقعقع كأنها في شن ، ففاضت عيناه ، فقال له سعد : ما هذا يرسول الله عن رسول الله عن رسول الله ؟ قال : « هذه رحمة جعلها الله في قلوب عباده ، وإنما يرحم الله من

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه ، كتاب الجنائز ، باب ما جاء في قبر النبي ﷺ وأبي بكر وعمر ﷺ
 (١٣٩٢ ) ، ومالك في المطأ ، كتاب الجنائز ( ٥٤٨ ) .

<sup>(</sup>٢) موسوعة تحرير المرأَّة في عصر الرسالة . عبد الحليم أبو شقة ، مرجع سابق .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في سُنن ( ١٠٧٦ ) . (٤) أخرجه الترمذي في سنن ( ١٠٧٦ ) .

- وعن جابر أن رسول اللَّه عَيِّكُ رأى على فاطمة كساء من أوبار الإبل وهي تطحن فبكى وقال : « يا فاطمة ! اصبري على مرارة الدنيا لنعيم الآخرة غدًا » ، ونزلت ﴿ وَلَسَوْفَ يُمْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ [الضحى: ٥] (٢) .

وهناك مواقف متجددة للرسول عَيَالَةٍ في مواساة المرأة والمشاركة الوجدانية معها لتخفيف لوعة الأحزان عليها . وهو بذلك يضرب المثل الأعلى للمسلمين في ضرورة رعاية المرأة والحدب عليها ومساندتها في أحداث الحياة وأقدارها اقتداءً بسنته الشريفة للوصول إلى صلاح الدنيا والدين :

- عن بريدة قال : كنا مع النبي عَلِيلِيّم ، إذ بلغه وفاة ابن امرأة من الأنصار ، فقام وقمنا معه ، فلما رآها قال : « ما هذا الجزع ؟ » قالت : يا رسول الله وما لي لا أجزع ؟ وأنا رقوب لا يعيش لي ولد ، فقال رسول الله عِليّي : « إنما الرقوب الذي لا يموت ولدها ، أما تحبين أن تريه على باب الجنة ، وهو يدعوك إليها ؟ » قالت : بلى ، قال : « فإنه كذلك » (٣) .

- وعن أنس بن مالك ، أن أم الربيع بنت البراء - وهى أم حارثة بن سراقة - أتت النبي عَبِيلِيم فقالت : يا نبي الله ألا تحدثني عن حارثة - وكان قتل يوم بدر أصابه سهم غرب - فإن كان فى الجنة صبرت ، وإن كان غير ذلك اجتهدت عليه في البكاء ، قال : « يا أم حارثة إنها جنان فى الجنة ، وإن ابنك أصاب الفردوس الأعلى » (1) .

- وقال على : « لا تبكي فإنك أول أهلي لاحق بي » (°) .
- وقال ﷺ : « اللهم ! عز حزنها ، واجبر مصيبتها ، وأبدلها بها خيرًا منها » (٦) .
- وقال عَلِيَّةِ : « ألا يرقأ دمعك ويذهب حزنك ؟ فإن ابنك أول من ضحك اللَّه له

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه ( ٤٣١/١ ) . (٢) ذكره السيوطي في الدرالمنثور ( ٤٣/٨ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك ١ / ٥٠٠ وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه بذكر الرقوب والهيثمى
 في مجمع الزوائد باب فيمن مات له ابنان ٣ / ٨ وقال: رواه البزار ورجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخارى في صحيحه كتاب الجهاد والسير باب من أتاه سهم غرب فقتله ( ٢٨٠٩ ) والترمذى في كتاب التفسير باب ومن سورة المؤمنون رقم (٣١٧٤) وقال : حسن صحيح .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٣٠/١١ ) .

<sup>(</sup>٦) ذكره ابن سعد في الطبقات ( ٦٢/٨ ) ، والسيوطي في مجمع الجوامع ( ٩٨٤٨ ) .

واهتز له العرش » - قاله لأم سعد بن معاذ (١) .

وإن نهج الخلفاء الراشدين يبين كيف أنهم تشربوا روح النبوة ، واتبعوا هدي الرسول على في مواساة المرأة مهما كان موقع مسئولياتهم أو سلطاتهم . وبذلك أثبتوا لكل منصف للحق أن الإسلام أعلى من شأن المرأة علوا يليق بوظيفتها الشرعية مما لم تكن تحلم به أية امرأة على مدار التاريخ .

- عن يزيد بن الأصم قال: لما توفي خالد بن الوليد بكت عليه أم خالد فقال عمر: يا أم خالد! أخالدا وأجره ترزئين جميعًا ؟ عزمت عليك أن لا تبيتي حتى تسود يداك من الخضاب (٢).

### الحق التاسع : حق المرأة في الوفاء لها

يندر أن توجد قوانين تسن حقوق الإنسان في الوفاء له ولكن الإسلام دين الإخلاص والوفاء يجعل الوفاء واجبًا دينيًا في عنق كل مسلم .. يقول المولى ﴿ ذَوِى الْإَخلاص وَالْوَفَاء يَجعل الوفاء واجبًا دينيًا في عنق كل مسلم .. يقول المولى ﴿ ذَوِى الْأَخَرُ فِلَ وَالْتَكَمَىٰ وَالْمَسَكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّآبِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَفَامَ الصَّلَوْةَ وَمَانَى النَّكُونَ وَالْمَدُونَ عَلَيْ السَّريعة الزَّكُوةَ وَالْمُونُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَهَدُوا ﴾ [البقرة: ١٧٧] . لذلك فإن المرأة في الشريعة الإسلامية تحظى بحقوق إنسانية لا يوجد لها مثيل في أي قوانين عصرية .

ونرى منهج الرسول ﷺ في الوفاء نحو المرأة ليكون سنة متبعة بين جميع المسلمين وذلك في الأحاديث التالية :

#### وفاؤه لزوجته السيدة خديجة تعطيها :

قال ﷺ : « والله ! لقد آمنت بي حين كفر بي الناس ، وآوتني حين طردني الناس ، وأعطتني مالها فأنفقته في سبيل الله ، ورزقني الله منها الولد وما رزقني من واحدة منكن » – يعنى خديجة (٣) .

### وفاؤه لأخته في الرضاعة بنت حليمة السعدية :

عن أبي بكر بن سبرة عن إبراهيم بن عبد الله عن عبيد بن عبد الله بن عتبة عن بعض أصحاب النبي على قال : جاءت أخت رسول الله على السعدية إليه مرجعة

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٢٢٨/٣ ) .

 <sup>(</sup>۲) انظر البداية والنهاية لابن كثير ( ۱۱۷/۷ ) - ترزئين : وفي حديث المرأة التي جاءت تسأل عن ابنا إن أرزأ ابني فلم أرزأ حياي ) أي أن أصبت به وفقدته فلم أصب بحياي . والرزء : المصيبة بفقد الأعزة . وهو من الإنتقاص أيضا . النهاية ( ۲۱۸/۲ ) .

من حنين فلما رآها رحب بها وبسط لها رداءه ، لأن تجلس عليه فاعظمت ذلك ، فعزم عليها فجلست فذرفت عينا رسول الله عليه حتى بلت دموعه لحيته فقال رجل من القوم : أتبكي يا رسول الله عليه ؟ قال : « نعم لرحمها وما دخل عليها ، لو كان لأحدكم أحد ذهبًا ثم أعطاه في حق رضاعه ما أدى حقها ، أما حقى الذي آخذ منك فلك ، وأما ما للمسلمين فلست بآخذته إلا أن يطيبوا به نفسًا » ، قال : فلم يبق أحد من المسلمين إلا أدى ما أخذ منها (١) .

# وفاؤه لأمه في التربية السيدة فاطمة بنت أسد :

- عن علي قال : لما ماتت فاطمة بنت أسد بن هاشم كفنها النبي عليه في قميصه ، وصلى عليها فكبر عليها سبعين تكبيرة ونزل في قبرها فجعل يومي في نواحي القبر كأنه يوسعه ويسوى عليها ، وخرج من قبرها وعيناه تذرفان ، وحثا في قبرها ، فلما ذهب قال له عمر بن الخطاب : يا رسول الله ! رأيتك فعلت في هذه المرأة شيئًا لم تفعله على أحد ! فقال : « يا عمر ! هذه المرأة كانت أمي بعد أمي التي ولدتني ، إن أبا طالب كان يصنع الصنيع وتكون له المأدبة وكان يجمعنا على طعامه فكانت هذه المرأة تفضل منه كله نصيبًا فأعود فيه ، وإن جبريل أخبرني عن ربي أنها من أهل الجنة ، وأخبرني جبريل أن الله تعالى : أمر سبعين ألفًا من الملائكة يصلون عليها » (٢) .
- قال عَيْكِ : « إني ألبستها قميصي لتلبس ثياب الجنة ، واضطجعت معها في قبرها لأخفف من ضغطة القبر ، إنها كانت أحسن خلق الله صنيعًا إلى بعد أبي طالب » يعنى فاطمة أم على (٣) .
- قال ﷺ : « رحمك الله يا أمي ! كنت أمي بعد أمي ، تجوعين وتشبعينني وتعرين وتكسيني ، وتمنعين نفسك طيبًا وتطييني تريدين بذلك وجه الله والدار الآخرة الله الذي يحي ويميت وهو حي لا يموت ، اغفر لأمي فاطمة بنت أسد ولقنها حجتها ووسع مدخلها بحق نبيك والأنبياء الذين من قبل يا أرحم الراحمين » (1) .

وفاؤه للنساء بنات الأنبياء :

- قال ﷺ : « مرحبًا بابنة نبى ضيعه قومه » (°) .

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٤٧٩/٧ ) ، والتمهيد لابن عبد البر ( ٢٨/٢٤ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ١٠٨/٣ ) . (٣) انظر مسند الحارث للهيثمي ( ٣٧٧/١ ) .

<sup>(</sup>٤) ذكره الهيشمي في مجمع الزوائد ( ٢٥٦/٩ ) . (٥) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف (٤١٣/٦ ) .

ونرى النهج التطبيقي لسنة الرسول ﷺ عندما تولى الخليفة عمر بن الخطاب ﷺ فنرى وفاءه لزوجات الرسول ﷺ أمهات المؤمنين رضى اللَّه عنهن أجمعين فيما يلى :

- عن عبد الرحمن بن أبزى قال : صلى عمر على زينب بنت جحش فكبر عليها أربع تكبيرات . قال أراد عمر أن يدخل قبر زينب بنت جحش فأرسل إلى أزواج النبي عليه فقلن : إنه لا يحل لك أن تدخل القبر ، وإنما يدخل القبر من كان يحل له أن ينظر إليها وهي حية (١) .

- وعن إبراهيم بن سعد عن أبيه عن جده أن عمر أذن لأزواج النبي عليه في الحج سنة ثلاث وعشرين فبعث معهن عثمان بن عفان وعبد الرحمن بن عوف فنادى في الناس عثمان أن لا يدنو منهن أحد ولا ينظر إليهن أحد ، وهن في الهوادج على الإبل ، وأنزلهن صدر الشعب ونزل عبد الرحمن وعثمان بذنبه ، فلم يصعد إليهن أحد (٢).

# الحق العاشر: حق المرأة في ممارسة النشاط الاجتماعي

يسجل التاريخ بأحرف من نور هذا السبق للإسلام في فتح مجالات واسعة للمرأة في ممارسة النشاط الإجتماعي ، حيث قدّر فيها العقل والروح والعاطفة الإنسانية المتدفقة في العطاء من إطعام الطعام وإغاثة اللهفان ونصرة خير الأنام عليه بما يتوافق مع طبيعة المرأة المرهفة الحس ، والتي سما بها الإسلام إلى مدارج عالية من الرقي المعنوي حيث فجر كل الطاقات الكامنة فيها للمشاركة الإيجابية مع مجتمعاتها وهي تؤمن بوعد الحق جل شأنه : ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنْنَى وَهُو مُوْمِنٌ فَلنَّجِينَا لَهُ عَمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧] (٣) .

ونعرض فيما يلي من الأحاديث الشريفة ما يبين حق المرأة في ممارسة النشاط الإجتماعي، فهناك من الأحاديث ما يبين كيف أن المرأة كانت تقابل الناس، وتعرف كيف تفرق بينهم في المعاملة بإعطاء كل ذى حق حقه نبعًا من الهدي النبوي الشريف في إنزال الناس منازلهم:

- عن عمرو بن مخراق قال : مر على عائشة رجل ذو هيئة وهي تأكل فدعته فقعد معها ، ومر آخر فأعطته كسرة ، فقيل لها ؟ فقالت : أمرنا رسول الله ﷺ أن

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ١٥/٣ ) . (٢) ذكره ابن حجر في الفتح ( ٧٣/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) موسوعة أصول الفكر ، الباحثة خديجة النبراوى ( مرجع سابق ) . موسوعة تحرير المرأة في عصر الرسالة ، عبد الحليم أبو شقة ( مرجع سابق ) .

ننزل الناس منازلهم (١).

- وعن عطاء بن أبي رباح قال دخل حسان بن ثابت على عائشة بعد ما عمى فوضعت له وسادة ، فدخل عبد الرحمن بن أبي بكر فقال : أجلستيه على وسادة وقد قال ما قال ! فقالت إنه : كان يجيب عن رسول الله علي ويشفي صدره من أعدائه وقد عمى وإني لأرجو أن لا يعذب في الآخرة (٢) .

- وعن حية بنت أبي حية قالت: دخل على رجل بالظهيرة فقلت ما حاجتك يا عبد الله ؟ قال : أقبلت أنا وصاحب لي في بغاء إبل لنا ؛ فانطلق صاحبي يبغي ودخلت في الظل أستظل وأشرب من الشراب ، قالت : فقمت إلى لبنية لنا حامضة فسقيته منها وتوسمته وقلت : يا عبد الله من أنت ؟ قال : أبو بكر ، قلت : أبو بكر صاحب رسول الله عَيِّلِيَّ الذي سمعت به ؟ قال : نعم فذكرت له غزونا خثعم في الجاهلية وغزو بعضنا بعضًا وما جاء الله به من الإلف ، فقلت : يا عبد الله حتى متى أمر الناس هذا ؟ قال : ما استقامت الأئمة ، قال ألم ترى السيد يكون في الحي أبر بعونه ويطيعونه فهم أولئك ما استقاموا (٣) .

وتسجل الأحاديث كيف أسهمت المرأة في عيادة المرضى بأدب الإيمان وإيجابية الإسلام ، حيث ذهبت جماعة من النساء لعيادة الرسول على . وكانت المرأة تملك شجاعة الرأي أن تخاطب الرسول على وتطلب منه يدعو الله أن يشفيه . واستفدنا من شجاعة رأى تلك المرأة خبرة إيمانية تزيد في رضانا بقضاء الله حيث أن أشد الناس ابتلاء الأنبياء ثم الذين يلونهم :

- عن أبي عبيدة بن حذيفة عن عمته فاطمة ، قالت : أتينا رسول الله على أنساء نعوده ، وقد حم فأمر بسقاء فعلق على شجرة ثم اضطجع تحته ، فجعل يقطر على فواقه من شدة ما يجد من الحمى ، فقلت يا رسول الله لو دعوت الله أن يكشف عنك ، فقال : « إن أشد الناس بلاء الأنبياء ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم » ثم الذين المونهم » ثم الذين المونه » ثم المونه » ثم الذين المونه » ثم الذين المونه » ثم المونه » ثم الذين المونه » ثم المونه » أم ال

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه ( ٦/١ ) ، وأبو يعلى في مسنده ( ٢٤٦/٨ ) .

<sup>(</sup>٢) أنظر سير أعلام النبلاء ( ١٤/٢ ) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٤٩٨/٤ ) ، والدارمي في سنن ( ٨١/١ ) - بغاء : بغيته أبغيه بغيًا طلبته وابتغيته وتبغيته مثله والاسم البغاء وزان غراب . المصباح المنير ( ٧٩/١ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٢٤ ، ٢٤٦ ) .

وهناك من الأحاديث ما يبين دور المرأة الفعّال في إقامة حدود اللَّه ودورها في الشهادة في القضايا الاجتماعية :

- عن الحسن بن محمد أن فاطمة بنت محمد علي جلدت أمة لها الحد زنت (١).
- وعن عمر قال : أجاز رسول الله ﷺ شهادة رجل وامرأتين في النكاح <sup>(٢)</sup> .
- عن ابن شهاب أن عمر بن الخطاب أجاز شهادة امرأة في الاستهلال (T) .

ونرى أيضًا دور المرأة الإيجابى في الدفاع عن أختها في ساحة القضاء حتى ولوكان الحكم يصدر من أعلى سلطة في الدولة :

- عن قتادة عن أبي حرب بن الأسود الدؤلي عن أبيه ، قال : رفع إلى عمر امرأة ولدت لستة أشهر فأراد عمر أن يرجمها فجاءت أختها إلى على بن أبي طالب فقالت : إن عمر يرجم أختي فأنشدك الله إن كنت تعلم أن لها عذرًا لما أخبرتني به فقال علي : إن لها عذرًا فكبرت تكبيرة سمعها عمر ومن عنده ، فانطلقت إلى عمر فقالت : إن عليًا زعم أن لأختي عذرًا ، فأرسل عمر إلى علي ما عذرها ؟ قال : إن الله رضي يقول : ﴿ وَٱلْوَلِدَتُ يُرْضِعَنَ أَوْلَكَ هُنَ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنَ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] ، فقال : ﴿ وَحَمَّلُمُ فَلِيْوَنَ شَهْرًا ﴾ [الأحقاف: ١٥] فالحمل ستة أشهر والفصل أربعة وعشرون شهرًا فخلى عمر سبيلها ، قال : ثم إنها ولدت بعد ذلك لستة أشهر (١٠) .

ويسجل لنا التاريخ نماذج مشرفة لتكافل المرأة مع رسول الله بين ومع صحبه الكرام ، وذلك معناه مساهمتها في إعلاء راية الحق ومساندة قائد الدعوة في أحلك الظروف بما يتناسب مع قدراتها الفعالة ، وبما لا يعرضها للصراع المادي ومخاطره ، فنرى امرأة تتقدم بفراش إلى رسول الله بين :

- عن عائشة قالت : دخلت على امرأة من الأنصار فرأت فراش رسول اللَّه عَلَيْتُ فقال : عباءة مثنية ، فبعثت بفراش حشوه الصوف فدخل على رسول اللَّه عَلَيْتُ فقال : « ما هذا ؟ » قلت : بعثته فلانة فقال : « رديه يا عائشة فواللَّه لو شئت لأجرى اللَّه معي جبال الذهب والفضة » ، فلم أرده ، وأعجبنى أن يكون في بيتي ؛ حتى قال ذلك ثلاث مرات (°) .

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ١٦٦/٨ ) . ﴿ (٢) أخرجه الدارقطني في سنن ( ١٥٦/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٤٨٥/٧ ) ، وابن أبي شيبة في المصنف ( ٣٢٩/٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٣٥٠/٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه المنذرى في الترغيب والترهيب( ١٠٠/٤ ) .

ونرى امرأة تستضيف الرسول على في رشد وإيجابية إيمانية عجيبة ، حيث لم ترد السلام طمعًا في المزيد من تسليم الرسول على . ثم أعدت الطعام بهمة لا تقل عن همة الرجال ، لأنها من نبع الحب والإيمان . ثم طلبت من الرسول على بشجاعة الرأي أن يدعو لهم جميعًا :

- عن ابن عباس أنه سمع عمر بن الخطاب يقول : خرج رسول اللَّه عَلِيْقٍ عند الظهيرة فوجد أبا بكر في المسجد ، فقال : « ما أخرجك في هذه الساعة ؟ » فقال : أخرجني الذي أخرجك يا رسول الله ، وجاء عمر بن الخطاب فقال : « ما أخرجك يا ابن الخطاب؟ » ، قال : أخرجني الذي أخرجكما ، فقعد عمر ، وأقبل رسول اللَّه يَالِيُّ يحدثهما ، ثم قال : « هل بكما قوة تنطلقان إلى هذا النخل ، فتصيبان طعامًا وشرابا وظلُّه ؟ » ، قلنا نعم ، قال : « سيروا بنا إلى منزل أبي الهيثم التيهان الأنصاري » ، فتقدم رسول الله علي بين أيدينا فسلم ، فاستأذن ثلاث مرات ، وأم الهيثم وراء الباب تسمع الكلام وتريد أن يزيد لها رسول الله علي ، فلما أراد أن ينصرف خرجت أم الهيثم خلفه فقالت: يا رسول الله قد سمعت والله تسليمك، ولكن أردت أن تزيدنا من صلاتك ، فقال لها رسول الله عليه خيرًا ، وقال لها : «أين أبو الهيثم ما أراه؟ » قالت هو قريب ذهب يستعذب لنا الماء ، ادخلوا فإنه يأتي الساعة إن شاء اللَّه فبسطت لنا بساطًا تحت شجرة ، فجاء أبو الهيثم وفرح بهم وقرت عينه بهم ، وصعد على نخلة فصرم عذقًا ، فقال رسول اللَّه ﷺ : « حسبك يا أبا الهيشم » ، قال : يا رسول اللَّه تأكلون من رطبه ومن بسره ومن تذنوبه ، ثم أتاهم بماء فشربوا عليه ، فقال رسول اللَّه عَلِينَم : « هذا من النعيم الذي تسألون عنه » ، وقام أبو الهيثم ليذبح لهم شاة ، فقال رسول الله عليه : « إياك واللبون » ، وقامت أم الهيثم تعجن لهم وتخبز ، ووضع رسول الله ﷺ وأبو بكر وعمر رؤوسهم للقائلة ، فانتبهوا وقد أدرك طعامهم ، فوضع الطعام بين أيديهم فأكلوا وشبعوا وحمدوا اللَّه ، وردت عليهم أم الهيثم بقية العذق ، فأكلوا من رطبه ومن تذنوبه ، فسلم عليهم رسول اللَّه ﷺ ودعا لهم بخير ، ثم قال لأبي الهيثم : « إذا بلغك أن قد أتانا رقيق فأتنا » ، وقالت له أم الهيثم : لو دعوت لنا ؟ قال : « أفطر عندكم الصائمون ، وأكل طعامكم الأبرار ، وصلت عليكم الملائكة » ، قال أبو الهيثم : فلما بلغني أنه أتى رسول اللَّه ﷺ رقيق أتيته فأعطاني رأسًا فكاتبته على أربعين ألف درهم ، فما رأيت

دواثر خاصة \_\_\_\_\_\_ دواثر خاصة \_\_\_\_\_

رأسًا كان أعظم بركة منه (١) .

وها هي امرأة تكسو الرسول ﷺ بشملة من صنع يديها ، مما يدل على سعى المرأة في الحياة ، ولكنه سعى من أجل المكاسب الأخروية وليس من أجل المكاسب الدنيوية :

- عن سهل بن سعد قال : جاءت امرأة إلى رسول الله على بيردة ، قال سهل : هي شملة منسوجة فيها حاشيتها ، فقالت : يا رسول الله جئتك أكسوك هذه ، فأخذها رسول الله على وكان محتاجًا إليها فلبسها ، فرآها عليه رجل من أصحابه فقال : يا رسول الله ما أحسن هذه أكسنيها ، فقال : « نعم » ، فلما قام رسول الله على أصحابه وقالوا : ما أحسنت حين رأيت رسول الله على أخذها محتاجًا إليها ، ثم سألته إياها وقد عرفت أنه لا يسأل شيئا فيمنعه ، قال : والله ما حملني على ذلك إلا رجوت بركتها حين لبسها رسول الله على أكفن فيها (٢) .

# ونرى امرأة مخلصة لا تملك إلا ابنها لتقدمه هدية غالية إلى الرسول ﷺ :

- قدم رسول الله عَيِّلِيَّمِ المدينة وأنا يومئذ ابن ثمان سنين فذهبت بي أمي إليه فقالت: يا رسول الله ! إن رجال الأنصار ونساءهم قد أتحفوك غيري ، وإني لم أجد ما أتحفك به إلا ابني هذا فتقبله مني يخدمك ما بدا لك ! فخدمت رسول الله عَيِّلِيَّمَ عشر سنين لم يضربني قط ولم يسبني ولم يعبس في وجهي (٣) .

وتحرص الشريعة على مشاركة المرأة في المناسبات الدينية حتى يحقق لها الفاعلية في المجتمع بما يشعرها بكيانها وأهميتها في الأمة الإسلامية :

- قال ﷺ : « لتخرج العواتـق وذوات الخـدور والحيض وليشـهدن الخيـر ودعوة المؤمنين وتعتزل الحيـض المصـلى » (<sup>1)</sup> .

- وعن علي قال: من السنة أن يمشي الرجل إلى المصلى قال: والخروج يوم العيدين من السنة ، ولا يخرج إلى المسجد إلا ضعيف أو مريض لكن اخرجوا إلى الجبل ولا تحبسوا النساء (°).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه ( ١٦٠٩/٣ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٣٢٤/٣ ) ، وأبو يعلى في مسنده ( ٨٠/١ ) وقولة : صرم : يصرم النخل أي حين يقطع ثمر النخل . النهاية ( ٢٦/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٣٣/٦ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الصغير ( ١٠١/٢ ) ، والأوسط ( ١٢٣/٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ، كتاب العيد ، باب إذا لم يكن لها جلباب ( ١٨/٢ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ٣١١/٣ ) .

وتبين لنا الأحاديث كيف ساندت المرأة الدعوة في مهدها بقيامها باستضافة الرسول عليها وأصحابه الأبرار من نبع الشفقة التي جبلت عليها المرأة ، بما يشيع أواصر المودة الإيمانية في المجتمع الإسلامي ، وبما يدل على فطنتها وذكائها . فإذا أصقلت تلك المواهب بالإيمان حققت الخير والنفع للأمة بأسرها :

- عن ميمونة قالت : إن الناس شكوا في صيام رسول الله ﷺ يوم عرفة فأرسلت إليه أم الفضل بحلاب وهو واقف في الموقف ، فشرب منه والناس ينظرون (١) .
- وعن أنس قال : ما ورثتني أم سليم إلا برد رسول الله عليه وقدحه الذي كان يشرب فيه ، وعمود فسطاطه ، وصلاية كانت تعجن عليها أم سليم الرامك بعرق رسول الله عليه الله على فراشها ، فيجدل كما يجدل المحموم فيعرق ، فكانت أم سليم تعجن الرامك بعرقه (٢) .
- وعن أنس أن جدته مليكة دعت النبي بين بطعام صنعته له فأكل منه ، ثم قال : « قوموا فلنصل لكم » فقمت إلى حصير لنا قد اسود من طول ما لبس فنضحته بماء ، فقام رسول الله بينا وصففت أنا واليتيم من ورائه والعجوز من ورائنا ، فصلى لنا ركعتين ، ثم انصرف (٣) .
- وعن جابر قال: بينا نحن عند رسول اللَّه ﷺ إذ جاء رسول من عند امرأة من الأنصار فقال: إن فلانة تدعوك، فقام رسول اللَّه ﷺ وقمنا معه حتى انتهينا فبسطت لنا في صورة وهو النخل الملتف فأتت بشاة مشوية وذلك قبيل الظهر، فأكل رسول الله ﷺ فتوضأ وصلى الظهر، ثم فأكل رسول الله ﷺ وأكلنا معه، ثم قام رسول اللَّه ﷺ فتوضأ وصلى الشاة؟ قال: إنها بعثت فقالت: يا رسول ألا أبعث لك ببقية أو بفضلة بقيت من الشاة؟ قال: «بلى»، فأتى به فأكل رسول اللَّه ﷺ وأكلنا معه، ثم قام فصلى ولم يتوضأ (٤).

وقامت المرأة بدورها في تمريض ورعاية جرحى الحرب دليلًا على سعة الشريعة في إعطائها حقوقًا للمرأة في ممارسة النشاط الاجتماعي ، بما يحقق للأمة الاستفادة من كل طاقات الشعب :

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ٢٨٣/٤ ) ، والطبراني في المعجم الكبير ( ٢٦/٢٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أنظر سير أعلام النبلاء ( ٣٠٧/٢ ) - الرامك : وهو شيء أسود يخلط بالطيب . النهاية ( ٢٦٥/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام مالك في الموطأ كتاب قصر الصلاة في السفر باب جامع سبحة الضحى ( ٣٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٩١/٣ ) .

- وعن خالد بن الوليد عن ابنة هشام بن الوليد بن المغيرة وكانت تمرض عمارًا قالت : جاء معاوية إلى عمار يعوده فلما خرج من عنده قال : اللهم لا تجعل منيته بأيدينا ! فإني سمعت رسول الله ﷺ يقول : « تقتل عمارًا الفئة الباغية » (١) .

ويشهد التاريخ للإسلام بسبقه في مجال فتح باب الحرية للمرأة في المجالات الاجتماعية وذلك نلحظه من هذا الحديث الذي تطلب فيه المرأة مغادرة البلاد وتحدد وجهتها في ذلك الصدد:

- عن ابن عمر أن مولاة له أتته فقالت: إني قد اشتد على الزمان وأنا أريد أن أخرج إلى العراق! فقال: فهلًا إلى الشام أرض المحشر؟ اصبري لكاع! فإني سمعت رسول الله على يقول: « من صبر على شدتها ولأوائها كنت له شفيعا - أو: شهيدًا - يوم القيامة » ، وفي لفظ: « لا يصبر على لأوائها وشدتها أحد إلا كنت له شهيدًا - أو: شفعيًا - يوم القيامة » (٢) .

### الحق الحادى عشر: حق المرأة في ممارسة النشاط السياسي

بلغت المرأة في صدر الإسلام سبقًا في ممارسة النشاط السياسي ، في حين كانت المرأة في أوروبا ترزح تحت نير عصور الظلمات ، فشعرت المرأة المسلمة بكيانها دورها الفعّال في مجتمعاتها .. ومن ذلك حق المرأة في حرية التصرف في مناخ من العدل والنصرة (٣) .

### ومن مظاهر هذا:

قال ﷺ : « أيما امرأة من المهاجرين اختطت فلها خطتها » (<sup>٤)</sup> .

قال ﷺ : « من محمد رسول الله لقيلة والنسوة الثلاث : لا يظلمن حقًا ، ولا تستكرهن على نكاح ، وكل مؤمن أو مسلم لهن ولي وناصر أحسن فلا يسأل » (°) .

قال ﷺ : « عن إسماعيل بن أمية أن عمر بن الخطاب أخرج الرقيق والدواب من مكة ولم يكن يدع أحدا يبوب داره ، حتى استأذنته هند بنت سهيل قالت : إنما أريد

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه ( ١٠٣٥/٣ ) ، والترمذي في سنن ( ٦٦٩/٥ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في سنن ( ٧١٩/٥ ) ، والإمام أحمد في مسنده ( ٤٤٧/٢ ) .

<sup>(</sup>٣) المرأة والعمل السياسي – رؤية إسلامية جديدة ، هبة رؤوف عزة ( مرجع سابق ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الطبراني في الكبير ( ٣٢١/٢٣ ) . (٥) أخرجه الطبراني في الكبير ( ١٠/٢٥ ) .

بذلك إحراز متاع الحاج وظهرهم ، فأذن لها فعملت بابين على دارها » (١) .

وأعطى الإسلام للمرأة حق الإجارة والأمان وهو ما يسمى في عصرنا الحاضر دحق اللجوء السياسي »، وهذا يعتبر سبق عظيم للإسلام فيما أعطاه للمرأة من حقوق . ويظهر ذلك السبق إذا درسنا الظروف التي حصلت فيها المرأة على تلك الحقوق :

- عن أنس أن زينب بنت رسول الله على أجارت أبا العاص بن عبد شمس فأجاز رسول الله على جوارها ، وأن أم هانيء ابنة أبي طالب أجارت أخاها عقيل بن أبي طالب يوم الفتح فأجاز رسول الله على جوارها (٢) .

قال ﷺ : « قد أجرنا من أجرت وآمنا من آمنت » <sup>(٣)</sup> .

قال ﷺ : « ليس للعبد في الغنيمة إلا خرثى المتاع وأمانه جائـز ، وأمان المرأة جائز إذا هي أعطت القوم الأمان » (<sup>١)</sup> .

وأعطى الإسلام للمرأة حق مقابلة أعلى سلطة في الدولة في الوقت والمكان الذي تحدده :

- قال ﷺ: « يا أم فلان ! اجلسي في أي نواحي السكك شئت أجلس إليك » (°) . كما أعطى الإسلام للمرأة حق الشورى في الأمور الهامة في الدولة ، وهذا أيضًا سبق للإسلام في مجال الحقوق التي أعطاها للمرأة :

- عن ابن سيرين قال: إن كان عمر بن الخطاب ليستشير في الأمر، حتى إن كان ليستشير المرأة فربما أبصر في قولها الشيء يستحسنه فيأخذ به (٦).

- وعن أسلم أنه حين بويع لأبي بكر بعد رسول الله على كان على والزبير يدخلون على فاطمة بنت رسول الله على ويشاورونها ويرجعون في أمرهم ؛ فلما بلغ ذلك عمر بن الخطاب خرج حتى دخل على فاطمة ، فقال : يا بنت رسول الله ما من الخلق أحد أحب إلينا بعد أبيك منك ، وايم الله

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الأوسط ( ٢٧/١ ) . ( ٢) أخرجه الحاكم في المستدرك ( ٤٨/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه كتاب صلاة المسافرين : باب استحباب صلاة الضحى ( ٨٢ ) ، وكذا ذكره أبو داود في السنن باب في أمان المرأة ( ٢٧٤٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمّام أحمد في مسنده ( ٢٢٣/٥ ) ، وعبد الرزاق في المصنف ( ٢٢٨/٥ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم كتاب الفضائل ، باب قرب النبي ﷺ من الناس ( ٢٣٢٦ ) .

<sup>(</sup>٦) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (١١٣/١٠).

ما ذاك بما نعى إن اجتمع هؤلاء النفر عندك أن آمر بهم أن يحرق عليهم الباب ، فلما خرج عليهم عمر جاؤوها قالت : تعلمون أن عمر قد جاءني وقد حلف بالله لئن عدتم ليحرقن عليكم الباب ، وايم الله ليمضين ما حلف عليه : فانصرفوا راشدين فروا رأيكم ولا ترجعوا إلي ، فانصرفوا عنها ولم يرجعوا إليها حتى بايعوا لأبي بكر (١) .

وأعطى الإسلام للمرأة حق المبايعة وهو ما يسمى في العصر الحديث بـ « حق الانتخاب » وذلك في وقت لم يكن للمرأة فيه أية حقوق سياسية .. فكل ما تفخر به الحضارة الغربية من حقوق أعطتها للإنسان فهى بفضل الإسلام :

قال عَلَيْ الله الله شيئًا ولاتسرقوا ولا تؤلوا بالله شيئًا ولاتسرقوا ولا تزنوا ولا تقتلوا أولادكم ، ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم وأرجلكم ، ولا تعصوا في معروف . فمن أصاب بعد ذلك ذنبًا فنالته به عقوبة فهي له كفارة ومن لم تنله فأمره إلى الله إن شاء غفر له وإن شاء عاقبه به » (٢) .

# الحق الثاني عشر : حق المرأة في الدفاع عن الوطن :

تسجل الأحاديث الشريفة كيف أن الإسلام سمح للمرأة أن تقوم بالدفاع عن وطنها في حدود قدراتها وفي حدود ما يسمح لها بالمحافظة على عرضها وأنوثتها من ناحية مداواة المرضى والجرحى ، وإعداد الطعام والغذاء والشراب :

- عن حشرج بن زياد الأشجعي عن جدته أم أبيه أنها غزت مع النبي على عام خيبر وهي سادسة ست نسوة ، فبلغ رسول الله على ، فبعث إلينا ، فقال : « بأمر من خرجتن ؟ » ورأينا فيه الغضب ، فقلنا : خرجنا ومعنا دواء نداوي به ، ونناول السهام ونسقي السويق ونغزل الشعر نعين به في سبيل الله ، فقال لنا : « أقمن » ، قالت : فكنا نداوي الجرحى ، ونصلح لهم الطعام ، ونرد لهم السهام ، ونصلح لهم الدواء ونصيب منهم ، فلما فتح الله عليه خيبر قسم لنا كما قسم للرجال ، قلت : يا جدة وما كان ذلك ؟ قالت : تموا (٢) .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ٤٣٢/٧ ) ، والنووي في شرح مسلم ( ٩٧/١ ) – فروا أفررته أفره : فعلت به ما يفر منه ويهرب . يقال : فر يفر فرًا فهو فار إذا هرب . النهاية ( ٤٢٧/٣ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي في البيعة باب (٩)، وابن سعد في الطبقات الكبرى (٣/٨).

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في السنن الكبرى في كتاب قسم الفيء والغنيمة ، باب المملوك والمرأة يرضخ لهما ولا يسهم ( ٣٣٣/٦ ) . ورواه أبو داود في كتاب الجهاد ، باب المرأة والعبد يحذيان من الغنيمة ( ٢٧١٢). وقال المنذري : أخرجه النسائي ، وإسناده ضعيف لا تقوم به الحجة . وفي التلخيص : في \_

- وعن ثعلبة بن مالك أن عمر بن الخطاب قسم مروطًا بين نساء أهل المدينة فبقي منها مرط جيد ، فقال له بعض من عنده : يا أمير المؤمنين ! أعط هذا بنت رسول الله على التي عندك - يريدون أم كلثوم بنت على - فقال عمر : أم سليط أحق به وأم سليط من نساء الأنصار ممن بايع رسول الله على الله على عمر : فإنها قد كانت تزفر لنا القرب يوم أحد (١) .

- وعن الوليد بن عبد الله بن جميع قال حدثتنى جدتى عن أم ورقة ابنة عبد الله بن الحارث الأنصاري وكان رسول الله عليه يزورها ويسميها الشهيدة وكانت قد جمعت القرآن أن رسول الله عليه حين غزا بدرًا قالت له : أتأذن لي فأخرج معك أداوي جرحاكم وأمرض مرضاكم لعل الله يهدي لي شهادة ؟ قال : « إن الله مهد لك شهادة » فكان يسميها الشهيدة ، وكان النبي عليه قد أمرها أن تؤم أهل دارها وكان لها مؤذن ، وكانت تؤم أهل دارها حتى غمها غلام لها وجارية كانت دبرتها فقتلاها في إمارة عمر ، وقال عمر : صدق رسول الله عليه إلى يقول : « انطلقوا بنا نزور الشهيدة » (٢) .

ولكن إذا احتد الخطب وأصبحت الأمة كلها معرضة للقتال فلا مانع أن تباشر المرأة المهام القتالية بما يحفظ أعراض النساء :

- عن ضمرة بن سعيد قال : أتى عمر بن الخطاب بمروط وكان فيها مرط جيد واسع ، فقال بعضهم : إن هذا المرط لثمن كذا وكذا ، فلو أرسلت به إلى زوجة عبد الله بن صفية بنت أبي عبيد ! قال وذلك حدثان ما دخلت على ابن عمر ، فقال : أبعث به إلى من هو أحق به منها أم عمارة نسيبة بنت كعب ، سمعت رسول الله علي يقول يوم أحد : « ما التفت يمينًا ولا شمالًا إلا وأنا أراها تقاتل دونى » (٣) .

- وعن محمد الحسن المخزومي حدثتني أم عروة عن جدها الزبير قال: لما خلف

إسناده حشرج وهو مجهول ، عون المعبود شرح سنن أبي داود ( ٤٠١/٧ ) . وعن حشرج هو : حشرج بن زياد الأشجعي . يقول ابن حجر : قرأت بخط الذهبي لا يعرف . تهذيب التهذيب ( ٣٧٧/٢ ) .
 (١) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب المغازي ، باب ذكر أم سليط ( ١٢/٥ ) - تزفر : وفيه وكان النساء يزفون القرب يسقين الناس في الغزو - أي يحملنها مملوءة ماء . زفر وازفر إذا حمل . والزفر : القربة . النهاية ( ٣٠٤/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود كتاب الصلاة ، باب إمامة النساء ( ٩١ ٥ ) – دبرتها : يقال : دبرت العبد إذا علقت عنقه بموتك ، وهو التدبير . النهاية ( ٩٨/٢ ) . (٣) انظر تاريخ بغداد ( ١٨٢/٦ ) .

رسول الله على نساءه يوم أحد بالمدينة خلفهن في فارع فيهن صفية بنت عبد المطلب وخلف فيهن حسان بن ثابت ، وأقبل رجل من المشركين فيدخل عليهن فقالت صفية لحسان : عندك الرجل! فجبن حسان عنه وأبي عليها ، فتناولت صفية السيف فضربت به المشرك حتى قتلته ، فأخبر بذلك رسول الله على فضرب لصفية بسهم كما يضرب للرجال (١) .

وقد اعتبر الإسلام المرأة فردًا مهمًا في المجتمع يحق له ويجب عليه التعبئة المعنوية للقتال لشحذ طاقات الأمة بجميع صورها ، ولرهب صدور الأعداء :

- عن أم حرام قالت: أتانا رسول اللَّه عَلَيْهِ ، فقال: ( أين أبو الوليد؟ ) فقلت: الساعة يأتيك ، فألقيت له وسادة فجلس عليها فضحك ، فقلت: ما أضحكك يا رسول اللَّه ؟ قال: ( وأيت أول جيش من أمتى يركبون البحر قد أوجبوا ) ، فقلت يا رسول اللَّه أدع اللَّه لي أن أكون منهم ، فقال: ( اللهم اجعلها منهم ) ، ثم ضحك ، فقلت: ما الذي أضحكك ؟ قال: ( أول جيش من أمتي يرابطون مدينة قيصر مغفور لهم ) (٢) .

- وعن عائشة قالت : لو كتب الجهاد على النساء لاخترن الرباط <sup>(٣)</sup> .

- وعن ثابت بن الحارث الأنصاري قال: قسم رسول الله علي يوم خيبر لسهلة بنت عاصم بن عدي ، ولابنة لها ولدت (١٠) .

- وعن أنس قال : جاء أبو طلحة يوم حنين يضحك رسول الله عَيَّاتُم فقال : يا رسول الله عَيَّاتُم : « يا أم يا رسول الله عَيَّاتُم : « يا أم سليم ما أردت إليه ؟ « قالت : أردت إن دنا إلى أحد منهم طعنته به (°) .

## الحق الثالث عشر : حق المرأة في ممارسة النشاط الاقتصادى

يتبع ذلك الحق ما شرحناه سابقًا من المساواة بين المواطنين في الحقوق المدنية .. ولكننا أفردنا هذا الحق للمرأة في هذا المجال ؛ لنبين افتراء كل ادّعاء يذرى بمكانة المرأة

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو يعلي في مسنده ( ٤٣/٢ ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه ( ١٠٦٩/٣ ) ، والحاكم في المستدرك ( ٩٩/٤ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير (١٣٥/١٧) ، بلفظ و جهادكم الرباط ، .

<sup>(</sup>٤) أنظر تعجيل المنفعة ( ٦٢/١ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ( ٤١٦/٧ ) ، والإمام أحمد في مسنده ( ١١٢/٣ ) .

المسلمة .. ويمكن القول بكل يقين بعد ما عرضناه أن المرأة في الإسلام تحظى بعناية خاصة تفوق كل القوانين المعاصرة ، وذلك ما يتفق مع اهتمام الشريعة بإعداد كوادر المجتمع على مستوى عالي من العدل والحرية والمساواة ، والمرأة هي المدرسة الأولى التي يتم عن طريقها اعداد هذه الكوادر ، ولذلك فإن حق المرأة في ممارسة النشاط الاقتصادي مع حقها في حرية التملك والتصرف يعتبر من الحقوق التي سبقت فيها المرأة المسلمة بما يزيد عن قرن من الزمان (١) .

ونعرض فيما يلي المنهاج التطبيقي للسنة الشريفة بما يؤكد قولنا هذا :

- قال ﷺ : « يا أم هانئ اتخذي غنمًا ، فإنها تغدو وتروح بخير » <sup>(٢)</sup> .
- وقال ﷺ : « ما لي لا أرى عندك من البركات شيئنا ! إن الله تعالى أنـزل بركات ثلاثًا : الشـاة والنخلة والنــار » (٢٠) .
- عن قيلة أم بني أنمار ، قالت : أتيت رسول اللَّه عَلَيْ في بعض عمره عند المروة ، فقلت : يا رسول اللَّه إني امرأة أبيع وأشتري فإذا أردت أن أبتاع الشيء سمت به أقل مما أريد ثم زدت حتى أبلغ الذي أريد ، وإذا أردت أن أبيع الشيء سمت به أكثر من الذي أريد ثم وضعت حتى أبلغ الذي أريد ، فقال رسول اللَّه عَلَيْ : « لا تفعلي هكذا يا قيلة ، ولكن إذا أردت أن تبتاعي شيئًا فأعطي به الذي تريدين أن تاعي شيئًا فاستامي به الذي تريدين أن تبعي شيئًا فاستامي به الذي تريدين أن تبيعي شيئًا فاستامي به الذي
- وقال ﷺ : « اخرجي فجدي نخلك لعلك أن تصدقي منه أو تفعلي خيرًا » (° .
- وعن علي قال: جعت مرة بالمدينة فإذا أنا بامرأة قد جمعت مدرًا فظننتها تريد بله فأتيتها فقاطعتها كل ذنوب على تمرة ، فمددت ستة عشر ذنوبًا حتى مجلت يداي: ثم أتيت الماء فأصبت منه ثم أتيتها فقلت بكفي هكذا بين يديها وبسط

<sup>(</sup>١) الحلال والحرام في الإسلام ، دكتور يوسف القرضاوي ( مرجع سابق ) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق في المصنف ( ٢١٠٠٨ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير ( ٤٣٥/٢٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى ( ٢٢٨/٨ ) ، والبخاري في تاريخه ( ٤١٨/٨ ) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود كتاب الطلاق ، باب في المبتوتة تخرج بالنهار ( ٢٢٨٠ ) ، والحديث أخرجه مسلم في صحيحه ، كتاب الطلاق ، باب جواز خروج المعتدة اليائس (١٤٨٣ ) . فجدي : الجداد بالفتح والكسر : صرام النخل وهو قطع ثمرتها . يقال جد الثمرة يجدها جدًّا . انتهى . النهاية ( ٢٤٤/١ ) .

إسماعيل بيديه وجمعهما فعدت لي ستة عشر تمرة ، فأتيت النبي ﷺ فأخبرته بذلك ، فأكل معي منها (١) .

- وعن طارق بن شهاب قال: أسلمت امرأة من أهل نهر الملك، فكتب عمر: إن اختارت أرضها وأدت ما على أرضها فخلوا بينها وبين أرضها، وإلا خلوا بين السلمين وبين أرضهم (٢).

وهكذا استعرضنا حقوق المرأة في الإسلام بما لا يدع مجالًا للشك أن الشريعة كرمت المرأة بما لم تسبقه إليها القوانين التي تدعي أنها حضارية . ليس السبق فقط ، بل لن تحقق القوانين الغربية ذلك التكامل في حقوق المرأة بما يحقق لها الأمن المعنوي والمادي مثل الشريعة الإسلامية التي ستظل تزهو على مدى العصور بعظمة الإسلام وسبقه في كل المجالات .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ( ١٣٥/١ ) - مجلت : يقال : مجلت يده تمجل مجلًا ومجلت تمجل مجلًا ومجلت تمجل مجلًا : إذا ثخن جلدها وتعجر ، وظهر فيها ما يشبه البثر ، من العمل بالأشياء الصلبة الخشنة . (٢٠٠/٤ ) النهاية .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقى في السنن ( ١٤١/٩ ) ، وعبد الرزاق في مصنفه ( ١٠٢/٦ ) ، وابن أبي شيبة في مصنفه ( ٤٦٣/٦ ) .

#### النتائج والتوصيات

في ختام بحثنا هذا ، لا يسعنا إلا أن نسجد لله شكرًا أن حبانا بنعمة الإيمان بهذا الدين العظيم ﴿ ذَاِكَ اَلدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَ أَكَّكُرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [برسف: ٤٠] .

إن هذا البحث كان استقراء للسنة من واقع المنهاج القولي والفعلي لسيد الخلق أجمعين ، الذي أرسله اللَّه ليخرج البشرية من ظلمات الجهالة والضلالة ، وقيود العادات والتقاليد والشهوات إلى أنوار الحق المبين .

وقد استخلصنا من خلال رحلة البحث النتائج التالية :

- إن عرض البحث بهذه الطريقة الاستقرائية للسنة النبوية ، وبهذا العدد الكبير من الأحاديث الشريفة ؛ ليبين بالدليل الفعلي عظمة الشريعة في إرساء حقوق الإنسان قبل أن يعى التاريخ نفسه تلك المعاني ، وبما لم يكن يحلم به أي إنسان قبل بعثة خير الأنام علي بمنهاجه العظيم ودستوره القويم .
- اجتهدنا غاية الجهد بعون الله وفضله أن تكون الأحاديث مخرجة تخريجًا دقيقًا وتبتعد عن الضعف فضلًا عن الموضوعية ، وذلك حتى يكون البحث دستورًا موثوقًا فيه للمسلمين ، وحجة أمام الجاحدين .. فهذا الدستور لا يملك أمامه أي باحث منصف إلا أن يخضع أمام الحقيقة الساطعة والبراهين القاطعة من المنهاج النبوي الشريف ، وكيف سار عليه الخلفاء الراشدون ، فحققوا أعظم حضارة عرفها التاريخ ، وتذوقت معها البشرية كل المعانى السامية والمشاعر الآمنة .
- إن حقوق الطفل التي وضعتها منظمة الأمم المتحدة تتطلب مبالغ طائلة لا تقدر عليها حكومات الدول النامية ، ويشاركها في ذلك أيضا كثير من الدول المتقدمة .. ومع ذلك لو فرضنا توفر الأموال اللازمة ، فإنها لا تحقق للطفل إلا الأمان المادي فقط .. أما الشريعة الإسلامية فإنها تحقق له الأمان المادي والمعنوي في توازن عجيب ، يساهم فيه الشعب مع الحكومة بإحساس بالمسئولية الإيمانية والمشاعر القلبية التي تتدفق بمعاني الرحمة الإسلامية ، بما يحافظ على الروابط الأسرية ، حيث تصب الروافد الإيمانية مع بعضها البعض في محيط الأسرة ، فيتحقق للأسرة الاستقرار اللازم لها مع السكينة والمحبة القلبية ، وهذا ما تطمع إليه أية أسرة في العالم .

● لقد كفل الإسلام للطفل حقوقًا لا يمكن أن تفكر فيها الحضارة الغربية أصلاً ؟ لأن هذا يتناقض مع ما تؤمن به من حرية الإباحية .. ومن ذلك حق الطفل في الانتساب إلى أبويه ، فالإسلام يريد للأطفال الحماية والأمان ، أما الغرب فلا مانع عنده أن تمتلئ الملاجئ باللقطاء ، ثم تبحث بعد ذلك عن حقوق الأطفال .. فأي حقوق للطفل بعد ذلك الضياع ؟ ! كما أن هناك حقوقًا للطفل سنها الإسلام تتمثل في حسن اختيار الأبوين ، و في الحفاظ على حياته بمنع الإجهاض إلا لضرورة قصوى ، وفي الاحتفاء بمقدمه ، وفي الرعاية الاجتماعية اللازمة من حسن التأديب واختيار الصديق ومعرفة أصول الدين ، إلى آخر الحقوق التي تكلمنا عنها وهي كلها تتنافي مع الحرية التي ينادي بها الغرب وهي الحرية المنفلتة من كل الضوابط الشرعية التي نؤمن بها ، وهنا يظهر الفارق جليا بين حقوق الإنسان في الحضارة الغربية ، وحقوق الإنسان في الخضارة الغربية ، وحقوق الإنسان في الشريعة الإسلامية ، حيث هناك فوارق جوهرية في المنطلق والأهداف .

• إن حقوق المرأة التي ترددت في الآونة الأخيرة على مستوى العالم لا تهدف إلى تحقيق السعادة والأمن المعنوي للمرأة ، بل تلقى بها في خضم المادية الرهيبة ، وصراعاتها المستمرة ، تحت شعار المساواة بينها وبين الرجل ، أما الإسلام فهو يرسي حقوق المرأة المعنوية والمادية التي تمثل واجبات الرجل نحوها ، سواء كانت تلك المرأة ابنة أو أمّا أو زوجة أو أي موقع قرابة ، في توازن عجيب يحقق للمرأة كمخلوق عاطفي كل ما تصبو إليه من حب ورعاية .. كما أنه أرسى حقوقًا للمرأة على المجتمع وأولى الأمر من الحكام ، تتمثل في الرعاية الاجتماعية والمشاعر القلبية ، لا يوجد مثيل لها في أي قانون في العالم ، بحيث لو اطلعت عليها نساء العالم لحسدن المرأة المسلمة على ما تمتعت به من حقوق كفلها لها الإسلام ، و قام بأدائها صحابة مرهفو الحس الإيماني .

إن الحقوق التي شرعها الإسلام نحو الأهل والأقارب والجيران والأصدقاء والمعارف والمرضى والفقراء والمساكين والشيوخ والخدم والموتى .. من الحقوق النادرة التي ينفرد بها الإسلام على جميع التشريعات سواء في شفافيتها أو آثارها على المجتمع وما تحققه من ترابط وتكافل اجتماعي . فأي قوانين لحقوق الإنسان تكفل

حق التساند والرحمة والاحترام والعفو والتسامح من أخيه الإنسان إلا في شريعة الإسلام ؟! وأي قانون لحقوق الإنسان يكفل له حق ادخال السرور عليه و مشاركته في السرّاء و الضرّاء إلا في شريعة الإسلام ؟! وأي قانون لحقوق الإنسان يكفل له التعامل بالشرف والمروءة والبعد عن النفاق الاجتماعي والغش والخديعة والمكر وترويع المواطنين إلا في شريعة الإسلام ؟! وأي قانون لحقوق الإنسان يفرض العطف والرحمة على الأيتام والمرضى والمسنيّن ، ويضيف إلى ذلك التواضع مع الفقراء والمساكين وحتى مع الحدم إلا في شريعة الإسلام ؟

- ومساواة وحرية وديمقراطية ، لا تصل في مثاليتها إلى ما يشرعه الإسلام في هذا الصدد ، لأنها تفتقد الناحية الإيمانية ، التي تجعل تلك المبادئ مناخًا عامًا يسود الدولة بأسرها نتيجة رقابة الضمير اليقظة ، وخاصة إذا كانت تلك الدولة تؤمن بالإسلام شريعة ومنهاجًا تطبيقيًّا ، كما كان الحال في صدر الإسلام حيث يدور منهاج البحث ، بحيث أصبحت هذه الحقوق واجبًا إيمانيًّا على الحكام يأثم الحاكم بالتفريط فيه ، ليس تنفيذا لقوانين مادية لا تملك الرقابة الكافية ، بل خوفًا من التقصير في القوانين الإلهية ، مما يعرض الحاكم المؤمن لضياع فرص أخروية عظيمة عليه ..
- إن حقوق غير المسلمين في الدولة الإسلامية ، تعتبر سبق حضاري للإسلام ، في إرساء مبادئ العدالة الاجتماعية مع جميع الأجناس البشرية ، بصرف النظر عن معتقداتهم .. ولو طبق قانون المعاملة بالمثل ، لشعرت الأقليات المسلمة في الدول الأجنبية بكل معاني الاستقرار والحرية ، بدلاً مما يعانونه حاليًا من أنواع الاضطهاد العنصري تحت مسمى مكافحة الإرهاب وغيره من المسميات التي تظهر مع تطور العصور والأجيال .
- إن الدوائر التي وضعناها في بحثنا لدراسة حقوق الإنسان ليست دوائر منفصلة ، بل هي دوائر متداخلة يصب بعضها في البعض الآخر ، بحيث تشكل في مجموعها تيارات متداخلة تحدد الملامح العامة للدولة الإسلامية .. وهذا ما تتميز به الموازين الإلهية ، حيث تجعل كل فرد في الأمة له حقوق وعليه واجبات ، فلا تعلو نغمة الأنانية الفردية التي يتميز بها الغرب ، حيث الكل يبحث عن حقوقه ، وليس

٠ ١٨٠ النتائج والتوصيات

هناك من يفكر في واجباته التي يجب أن يقوم بها .

تلك كانت بعض النتائج التي توصلنا إليها من بحثنا في منهاج السنة الشريفة لإرساء حقوق الإنسان . وبناء عليه نسجل هذه التوصيات :

- يجب أن يكون للمسلمين قناعة تامة بعظمة الدين الذي ينتمون إليه ، وذلك للحفاظ على أصالة هويتهم ومعالم شخصيتهم الإيمانية ، وإلا سيضيعون وسط طوفان المادية وستضيع معهم الإنسانية جمعاء التي بعدت بها الصلة عن تعاليم السماء ، وتحتاج إلى من يأخذ بيدها ويرشدها إلى ما يحقق لها الأمن والأمان .
- يترتب على ما سبق تمحيص كل الدعاوي الأجنبية ودراستها بعقل متفتح وبصيرة ناقدة ، ناتجة من تحرر الإرادة والعزة الإيمانية ، فنقبل ما يتوافق مع عقائدنا بكل صدر رحب ؛ لأن الحكمة ضالة المؤمن ، أينما وجدها أخذها ، ونرفض ما نراه لا يتوافق مع مبادئنا ودستور شريعتنا ، وهذا ليس واجب إيماني فقط ، بل هو واجب إنساني عظيم ، تحتمه الشهامة الإيمانية لإنقاذ البشرية من طريق مادي رهيب .
- ليس في الإسلام دعوة تسمى حقوق الإنسان فقط ، بل هي موازين الحق التي تشمل الحقوق والواجبات ، وبهذا تستقيم الحياة ، وتسمو الإنسانية إلى آفاق رحبة من المودة والإخاء ، والحب والعطاء .. فالمسلم لا ينظر تلك النظرة المنفردة إلى الحصول على حقوقه في المقام الأول ؛ لأنه يؤمن بموازين العدل الإلهي . لذا نوصي كل من يتكلم عن حقوق الإنسان أن يجعلها نظرة شاملة متوازنة : فالطفل إنسان ، وكل من يتكلم والأب والأم ، والزوج والزوجة ، والأهل والأحباب ، وكل أصحاب الاحتياجات الخاصة ، وكل أصحاب العقائد المختلفة .. إلى آخر تصنيف البشر الذين يعيشون على كوكب الأرض ، فكل منهم إنسان له حقوق وعليه واجبات ، فكيف يكن تحديد ذلك كله إلا بشريعة سمحاء .
- نوصي كل مؤمن أن يتفانى في أداء واجبه قبل المطالبة بالحصول على حقه ؟ لأن هذا الواجب هو حق لمواطن آخر ، علاوة على أن أداء الواجب محسوب له في الموازين الإلهية ، والحصول على حقه محسوب عليه في تلك الموازين .. ومن الأفضل لكل مسلم يؤمن بالله واليوم الآخر أن يختزن أقصى رصيد ممكن في خزائن الرحمة الإلهية .. وإذا كانت تلك نظرة المجتمع الإيماني بحق ، فلن تعلو نغمة

البحث عن حقوق الإنسان ، لأنه كما عرضنا في بحثنا هذا ، فإن الإسلام كفل حقوق الإنسان في كل زمان ومكان ، بطريقة تحقق الكرامة والعزة والأمن والأمان لهذا الإنسان . والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل .

• • •

الحاتمة \_\_\_\_\_\_ ٢٨٢

#### الخاتمة

﴿ إِلَيْهِ يَضَعَدُ ٱلْكُلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّدلِحُ يَرْفَعُكُمْ ﴾ [ فاطر: ١٠] .

اللهم اجعل بحثنا هذا من الكلم الطيب والعمل الصالح واقبله منا بنيتنا الخالصة لوجهك الكريم في إزالة الشبهات حول ديننا الحنيف وإظهار وجه الحقيقة الناصعة بدون زيغ أو تشويه ، في أن شريعة الإسلام هي أول من دقت أجراس حقوق الإنسان في سمع الزمان .

- اللهم اجعله رصيدًا فكريًّا يثري الفكر الإنساني بأسره حتى تشع أنوار الإسلام على البشرية جمعاء بمبادئ الحق والعدل والسلام بما يعيد للنفوس إشراقها وطمأنينتها، ويحقق التقدم في أحوال الإنسانية وأحوال العالم الواقعي .
- اللهم اجعل التاريخ يدور دورته كما قلت في كتابك الكريم: ﴿ كُمَا بَدَأْنَا اللهم اجعل التاريخ يدور دورته كما قلت في كتابك الكريم: ﴿ كُمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خُلَقِ نُعِيدُهُ وَعُدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَا فَعِلِينَ ﴾ [الأنباء: ١٠٤] فتسعد الإنسانية من جديد بحقوق الإنسان كما أعلنها الإسلام بعدما ذاقت ويلات الحروب والاستعمار والاستعمار مقالاستعباد ، فالإسلام وضع ثوابت ومنطلقات لضبط حركة مصالح الناس وتحقيق مقومات التعايش السلمي بين البشرية جمعاء .
- اللهم أرنا الحق حقًا وارزقنا اتباعه ، وأرنا الباطل باطلاً وارزقنا اجتنابه . ففي خضم طوفان المادية التبس الحق بالباطل ، وزاغت العقول والأبصار وسط أضواء زخرف المادية الخادع ، مما أضاع الحقائق ، وبلغت القلوب الحناجر ، وهذا ما يفرض على المسلمين في عصرنا الحالي إنقاذ البشرية من حالة القلق والذعر التي تحيق بالناس نتيجة أسباب الفساد المتعددة ، والتي أصبح العالم بسببها على شفا حفرة من النار .
- اللهم إننا نؤمن إيمانًا راسخًا ، أنه لا يوجد حقوق للإنسان تماثل ما جاء بها الإسلام ، بل هي زيف وأوهام ، تهدف إلى السيطرة على الشعوب بعد تخديرها ؟ لاستغلال مواردها الاقتصادية تحت مسميات عصرية ، وهذا يفرض علينا خطوات إيجابية ويقظة إيمانية تنقذنا وتنقذ الأجيال الإنسانية التي تتيه في صحراء الحياة بحثًا عن يناييع متجددة تنقذها من الضياع .
- اللهم إننا نشهد لرسولك الأمين ﷺ أنه بلغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة

وكشف الغمة ، وتركها على الحجة البيضاء لا يزيغ عنها إلا هالك .. والهلاك يكون في التفريط في الحقوق والواجبات ، بما يخل موازين الحق الإلهية التي أقامتها الشريعة الإسلامية لتحقيق الحضارة الإنسانية .

• وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين وعلى آله وصحبه أجمعين ومن اهتدى بهديه واتبع سنته إلى يوم الدين . ﴿ وَقَالُواْ لَلْحَمَّدُ لِلَّهِ اللَّذِي هَدَننَا لِهِ لَهَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَالَاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّال

\* \* \*

المصادر والمراجع \_\_\_\_\_\_

## المصادر والمراجع

أولًا: القرآ ن الكريم

ثانيًا: كتب التفسير:

- تفسير الطبري ( جامع البيان عن تأويل آي القرآن ) ط . دار الفكر ، بيروت ، ١٤٠٥ هـ .
- تفسير القرطبي ( الجامع لأحكام القرآن الكريم ) ط. دار الشعب ، القاهرة ،
   ۱۳۷۲ هـ ، تحقيق : أحمد عبد العليم البردوني .
- تفسير ابن كثير ( تفسير القرآن العظيم ) ط ، دار الفكر ، بيروت ، ١٤٠١هـ .
- تفسير الدر المنثور في التفسير بالمأثور للإمام السيوطي ط . دار المعرفة ، بيروت بدون تاريخ .

ثالثا: كتب الحديث:

- الأحاديث المختارة ، للضياء المقدسي محمد بن عبدالواحد ، ت٦٤٣ه ،
   مكتبة النهضة الحديثة مكة المكرمة .
- الإحسان بترتيب صحيح ابن حبان ، ترتيب الأمير علاء الدين على بن بلبان الفارسي ، ت ٧٣٩ هـ ، قدم له كمال يوسف الحوت ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط . أولى ١٤٠٧هـ .
- الأدب المفرد للإمام البخاري ، ت٥٦٥هـ ، تحقيق : أحمد عبد الرازق البكري
   ط . دار السلام للطباعة والنشر ، القاهرة .
- الأسماء والصفات للبيهقي أحمد بن الحسن ، ت٥٥٨ه ، تحقيق د/ عبدالرحمن عميرة ، دار الجيل ، ط أولى٧ ١٤١٧ .
- الإصابة في تمييز الصحابة ، لابن حجر العسقلاني ط ، دار الجيل بيروت .
- ترتيب مسند الإمام أبي عبدالله محمد بن إدريس الشافعي ، ت٢٠٤هـ ، رتبة المحدث محمد عاب السندى ، نشره السيد يوسف بن علي الزواوي ، السيد عزت العطار الحسيني ١٣٧١هـ/١٩٥١م .

- الترغيب والترهيب ، للمنذري زكي الدين عبدالعظيم بن عبدالقوى ، ت٦٥٦هـ ، تحقيق محيى الدين ديب مستو ، دار ابن كثير ، دمشق ، ط: ثانية ، ١٤١٧هـ .
  - التمهيد لابن عبد البر ، ط . وزارة عموم الأوقاف المغرب .
- الجامع ، لمعمر بن راشد الأزدي ، ط . المكتب الإسلامي بيروت ، ١٤٠٣ هـ .
- الجامع الصحيح ( سنن الترمذي ) لأبي عيسى محمد بن عيسى بن سورة ، ت ٢٩٧٧هـ ، تحقيق الشيخ / أحمد محمد شاكر ، ط : دار الكتب العلمية ، ط الأولى ١٤٠٨هـ .
- الجامع الصغير للسيوطي : عبد الرحمن بن أبي بكر ، ت ٩ ١ ٩ هـ ، دار الكتب العلمية ، الطبعة الأولى ، ١٤١٠هـ .
  - حلية الأولياء لأبي نعيم الأصبهاني ، ط . دار الكتاب العربي بيروت .
- و دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة ، لأبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي ، ت٥٨٥هـ ، خرج أحاديثه د/ عبد المعطي قلعجي ، دار الريان للتراث .
  - الزهد لأحمد بن حنبل ط . دار الكتب العلمية بيروت .
  - الزهد لابن أبي عاصم ، ط . دار الريان للتراث ، القاهرة .
- الزهد لعبد الله بن المبارك دار الكتب العلمية ، الطبعة : الأولى ، ١٤١٠هـ ٠
- الزهد لهناد بن السري ، تحقيق عبد الرحمن عبد الجبار ، دار الخلفاء ، الكويت ، ط أولى ١٤٠٦ هـ .
- سلسلة الأحاديث الصحيحة ، لمحمد ناصر الدين الألباني ، المكتب الإسلامي .
- سنن ابن ماجه : محمد بن يزيد القزويني ، ت٧٣٣هـ ، تحقيق : محمد فؤاد
   عبدالباقي ، مطبعة فيصل عيسى الحلبي .
- سنن أبي داود ، لأبي داود : سليمان بن أشعث السجستاني ، ت٢٧٥ه ،
   تحقيق عزت دعاس ، نشر محمد على السيد ، حمص ، سوريا ، الطبعة الأولى ،
   ١٣٨٨هـ .
- سنن الدارقطني : علي بن عمر ، ت ٣٨٥هـ ، تحقيق عبدالله بن هاشم

الألباني ، دار المحاسن للطباعة ، القاهرة .

- سنن الدارمي : الإمام الحافظ عبدالله بن عبدالرحمن الدارمي ، تحقيق/ فواز أحمد زمرلي ، دار الريان للتراث ، الطبعة : الأولى ، ١٤٠٧هـ /١٩٨٧م .
- سنن سعيد بن منصور ، ت٥٥٨ه ، تحقيق عبدالرحمن الأعظمي ، الدار السلفية ، بمياي ، الهند .
- السنن الكبرى للإمام الحافظ أبي بكر أحمد بن الحسن بن علي البيهقي ، ت٥٨٥ه ، دار المعرفة . بيروت ، وفي ذيله الجوهر النقي لابن التركماني ، ت٥٤٥ه .
- •السنن الكبرى . تصنيف الإمام أبي عبدالرحمن أحمد بن شعيب النسائي ، تحقيق د/ عبدالغفار سليمان البنداري ، دار الكتب العلمية ، ط . الأولى ، ١٤١١ه .
- سنن النسائي : أحمد بن شعيب ، ت٣٠٣هـ بشرح الحافظ السيوطي ، دار
   القلم ، بيروت .
- شرح السنة للبغوي : الحسين بن محمد الفراء ، ت١٦٥هـ تحقيق شعيب الأرناؤوط ، المكتب الإسلامي ، بيروت ، الطبعة الأولى ، ١٤٠٣هـ .
- شُعب الإيمان ، لأحمد بن الحسن البيهقي ، ت٥٥ هـ ، تحقيق أبي هاجر محمد السعيد بن بسيوني ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، الطبعة الأولى ، ١٤١٠ هـ .
- صحيح ابن خزيمة : محمد بن إسحاق النيسابورى ، ت ١٦١ه ، تحقيق د/محمد مصطفي الأعظمى ، المكتب الإسلامى ، الطبعة الأولى ، ١٣٩٥هـ .
- صحيح البخاري لأبي عبدالله محمد بن إسماعيل البخاري ، ت٢٥٦ه ،
   كتاب الشعب ، ١٣٧٨هـ .
- صحيح مسلم للإمام أبي الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري ،
   ت ٢٦١هـ . تصحيح وترقيم / محمد فؤاد عبد الباقي ، ط دار الفكر لبنان ،
   ١٤٠٣هـ .
  - الطبقات الكبرى ، لمحمد بن سعد ط . دار صادر بيروت .
- العظمة لأبي الشيخ الأصبهاني أبي محمد عبد الله بن محمد بن جعفر ،

ت٣٦٩هـ ، تحقيق رضا الله بن إدريس دار العاصمة ، الرياض ، النشرة الأولى ١٤٠٨هـ .

- فتح الباري شرح صحيح البخاري ، للحافظ ابن حجر العسقلاني ، دار الريان ، ط : أولى ١٤٠٧هـ .
- الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار ، للإمام الحافظ عبدالله محمد بن أبي شيبة ، ت٢٣٥هـ ، بدون بيانات .
- مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ، للهيثمى نور الدين علي بن أبي بكر ،
   ۳۵ مجمع الزوائد ومنبع العربى ، ط : ثالثة ١٤٠٢هـ .
- المستدرك على الصحيحين ، للحاكم أبي عبدالله النيسابوري ، ت٠٥٠ه ،
   تصوير دار الفكر ، بيروت١٣٩٨ هـ .
- مسند إسحاق بن راهویه ، لإسحاق بن إبراهیم بن مخلد الحنظلي المروزي ،
   ط . مكتبة الإیمان المدینة المنورة ، ۱۹۹٥م تحقیق : د . عبد الغفور عبد الحق حسین بر البلوشی .
- مسند أبي حنيفة لأحمد بن عبد الله بن أحمد الأصبهاني ( أبو نعيم ) .
- مسند أبي داود الطيالسي ، سليمان بن داود بن الجارود المتوفي ، ٢٠٤هـ تحقيق د/ محمد بن عبد المحسن التركي ، دار هجر للطباعة والنشر القاهرة ، ط أولى ، ١٤٢٠هـ .
- مسند أبي يعلى الموصلي ، أحمد بن على بن المثنى ، ت٧٠٧هـ ، تحقيق/
   حسين سليم أسد ، دار المأمون للتراث . دمشق ، ط : أولى١٤٠٤هـ .
- مسند البزار لأبي بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق البزار ، ط . مؤسسة علوم القرآن ، مكتبة العلوم والحكم ـ بيروت ، المدينة المنورة ، ١٤٠٩هـ ، تحقيق :
   د . محفوظ الرحمن زين الدين .
- مسند الشاميين لسليمان بن أحمد بن أيوب (أبو القاسم الطبراني) ط.
   مؤسسة الرسالة ـ بيروت ، ١٤٠٩هـ ١٩٨٤م ، تحقيق : حمدي بن عبد المجيد السلفي .

المصادر والمراجع \_\_\_\_\_\_ المصادر والمراجع \_\_\_\_\_

المسند ، للإمام أحمد بن حنبل ، ت ٢٤١هـ ، تصوير • المكتب الإسلامي عن طبعة بولاق .

- مسند عبد بن حميد ، لعبد بن حميد بن نصر ، أبو محمد الكسي ، ط . مكتبة السنة القاهرة ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م ، تحقيق : صبحي البدري السامرائي ، محمود محمد خليل الصعيدي . مسند الشهاب القضاعي ، القاضي محمد بن سلامة ت٤٥٤هـ ، تحقيق حمدي عبدالجيد السلفي ، مؤسسة الرسالة ، ط : أولى ، م ١٤٠٥هـ .
- المصنف ، لعبد الرزاق الصنعاني ، ت ١ ١ ٢هـ ، تحقيق/ حبيب الرحمن الأعظمي ،
   المكتب الإسلامي ، تصوير عن طبعة المجلس العلمي ، ط : ثانية ١٤٠٣ هـ .
- المعجم الصغير ، لسليمان بن أحمد بن أيوب ( أبو القاسم الطبراني ) ط .
   المكتب الإسلامي ، دار عمان بيروت ، عمان ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م ، تحقيق / محمد شكور محمود الحاج أمرير .
- المعجم الوسيط ، لأبي القاسم الطبراني ، ت ٣٦٠هـ ، تحقيق طارق بن عوض الله ، دار الحرمين ، القاهرة ، ١٤١٦هـ/٩٩٥م .
- لعجم الكبير للطبراني ، سليمان بن أحمد ، ت٠٦٠هـ ، تحقيق/ حمدي عبدالمجيد السلفي ، مطبعة الوطن العربي ، ط : ثانية .
- موارد الظمآن إلى زوائد ابن حيان للهيثمي ، ت ٨٠٧هـ ، تحقيق حسين سليم أسد الداراني ، دار الثقافة العربية ، الطبعة الأولى ، ١٤١١هـ .
- الموطأ للإمام مالك بن أنس ، صححه وخرج أحاديثه محمد فؤاد عبدالباقي ،
   كتاب الشعب .
- موسوعة أصول الفكر السياسي والاجتماعي والاقتصادي من نبع السنة الشريفة و هدي الخلفاء الراشدين: خديجة النبراوي ، دار السلام .

#### رابعا: اللغـة:

غریب الحدیث ، لأبي القاسم بن سلام ، ت ۲۲۵هـ ، ط . حیدر آباد .
 بدون تاریخ .

، ۲۹ ----- المصادر والمراجع

النهاية في غريب الحديث ، لابن الأثير ، ت ٢٠٦هـ ، ط . الخيرية . بدون تاريخ .

- لسان العرب ، لابن منظور الأنصاري ، ت ١١٧هـ ، ط . دار المعارف . بدون تاريخ .
- المصباح المنير ، للفيومي ، ت ٧٧٠هـ ، المطبعة الأميرية . مصر . ط : ثالثة ، ٩١٢م .
  - مختار الصحاح ، للرازي ، ت ٦٦٦ه ، ط . دار البصائر ، ١٩٨٥م .
    - المعجم الوسيط . مجمع اللغة العربية . ثالثة ، ١٩٨٥ م .

#### خامستا: كتب الفقه:

- الأم للإمام محمد بن إدريس الشافعي ، ط . دار الفكر .
- بداية المجتهد ونهاية المقتصد للإمام أبي الوليد محمد بن أحمد بن رشد . ط .
   دار الفكر .
  - بدائع الصنائع للكاساني . ط . دار الفكر .
- الأنوار لأعمال الأبرار للأردبيلي ومعه حاشية الكمثري ، وحاشية الحاج إبراهيم .
  - حاشيتا القليوبي وعميرة على شرح المحلى على المنهاج .
    - روضة الطالبين للنووي . ط . المكتب الإسلامي .
  - زاد المعاد في هدي خير العباد ، لابن قيم الجوزية مؤسسة الرسالة .
    - الفتاوى الكبرى ، لابن تيمية .
- الكافي في فقه الإمام أحمد ، لأبي محمد بن قدامة المقدسي المكتب الإسلامي .
  - المغني مع الشرح الكبير ، لابن قدامة المقدسي . ط . دار الفكر .
    - المهذب ، لأبي إسحاق الشيرازي ( ت٤٧٦ ) ط . المنيرية .
      - المحلى لابن حزم . ط . دار الفكر .
- فقه الكتاب والسنة د.أمير عبد العزيز ، ط . دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة .

المصادر والمراجع \_\_\_\_\_\_ المحادر والمراجع \_\_\_\_\_

● الهداية شرح بداية المبتدي ، للمرغيناني تحقيق . محمد تامر . ط . دار السلام
 للطباعة والنشر والتوزيع .

الوسيط في المذهب للغزالي تحقيق د . أحمد محمود ، ومحمد تامر ، ط .
 دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع .

### سادسًا كتب التاريخ والسير:

- تاريخ الطبري ، لابن جرير الطبري . ط . دار الفكر .
  - السيرة النبوية ، لابن هشام . إحياء التراث العربي .
- السيرة النبوية ، لابن كثير . ط . دار المعرفة .البداية والنهاية لابن كثير . ط . مكتبة المعارف .

#### سابعًا: الكتب العامة:

- إحياء علوم الدين ، لحجة الإسلام أبي حامد محمد بن محمد بن محمد الغزالي ، ط . دار السلام للطباعة والنشر .
  - الأخلاق الإسلامية ، محمد فرج سليم ، دار القلم .
- الأسرة في ضوء الكتاب والسنة ، د . السيد أحمد فرج ، الوفاء للطباعة والنشر .
- أسس الاقتصاد في الإسلام أ .د . أحمد النجدي زهو ، أستاذ الشريعة الإسلامية بكلية الحقوق ، جامعة القاهرة ، الناشر . دار رجاء الله .
- الإسلام في حل مشاكل المجتمعات الإسلامية المعاصرة ، د .محمد البهي ، مكتبة وهبة .
  - الإسلام وحقوق الإنسان لمحمد خضر ، بدون تاريخ الطبعة .
- أصول الدعوة لعبد الكريم زيدان ، مكتبة المنار الإسلامية ، بغداد سنة ١٩٨١م .
- أصول النظام الاجتماعي في الإسلام لمحمد الطاهر بن عاشور ، الشركة التونسية للتوزيع ، الدار العربية للكتاب .
- الأمن في الإسلام ، د . أحمد عمر هاشم ، الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية .
  - الإنسان وعدالة الله ، محمد سعيد رمضان البوطي ، الفارابي ، سوريا .

٦٩٢ ---- المصادر والمراجع

- الإيمان والحياة ، د . يوسف القرضاوي ، مكتبة وهبة .
- التجسس وأحكامه في الإسلام ، منير محمد الغضبان ، دار السلام للطباعة
   والنشر والتوزيع .
- تحرير المرأة في عصر الرسالة ، عبد الحليم أبو شقة ، دار القلم ، الكويت (عدة أجزاء ) .
- تدخل الدولة في النشاط الاقتصادي في إطار الاقتصاد الإسلامي ، د . محمد فتحي صقر ، مركز الاقتصاد الإسلامي ،المصرف الإسلامي الدولي للاستثمار والتنمية .
- التعامل مع مجتمع غير مسلم من خلال الأنتماء الصادق إلى الإسلام . د . عدنان على رضا النحوي دار النحوي للنشر والتوزيع .
- التكافل الاجتماعي في الإسلام ، للشيخ محمد أبي زهرة ، دار الفكر العربي .
  - التكافل الاجتماعي ، محمد فرج سليم .
  - تنظيم الإسلام للمجتمع للشيخ محمد ابو زهرة ، دار الفكر العربي .
- الحريات العامة في الفكر والنظام السياسي في الإسلام « دراسة مقارنة » لعبد الحكيم حسن العيلى ـ دار الفكر العربي ، ١٣٩٤هـ ١٩٧٤م .
- حرية الاعتقاد في ظل الإسلام ، د .تيسير خميس العمر ، دار الفكر سوريا .
- الحرية في الإسلام ، لمحمد الخضر حسين ، ط . المطبعة التونسية ، ١٣٢٧هـ ١٩٠٩م .
- الحرية في الإسلام ، د . علي عبد الواحد وافي ، الجهاز المركزي للكتب الجامعية والمدرسية والوسائل التعليمية .
- الحرية في القرآن ، محمد عبد الواحد حجازي ، دار الحرية للصحافة والطباعة والنشر .
- حق الزوج على زوجته وحق الزوجة على زوجها ، طه عبد الله العفيفي ، دار
   الاعتصام .
- حقائق الإسلام وأباطيل خصومه ، عباس محمود العقاد ، الهيئة المصرية العامة
   للكتاب .

المصادر والمراجع

حقوق الإنسان بين تعاليم الإسلام وإعلان الأم المتحدة، محمد الغزالى ، دار
 الدعوة للطبع والنشر والتوزيع .

- حقوق الإنسان في الإسلام ، لمناع خليل القطان .
- حقوق أهل الذمة في الدولة الإسلامية ، أبو الأعلى المودودى ، دار الأنصار
   بالقاهرة .
  - حقوق الجار لطه عبد اللَّه العفيفي ، ط : دار الاعتصام .
- حقوق الطفل ورعايته ، عبد السلام الدويبي ، الدار الجماهيرية للنشر والتوزيع والإعلان .
- الحقوق والحريات السياسية في الشريعة الإسلامية ، د . رحيل محمد غرايبة ، دار المنار للنشر والتوزيع ، سلسلة الرسائل الجامعية ٣٣ .
  - الحلال والحرام في الإسلام ، د . يوسف القرضاوي ، مكتبة وهبة .
- خصائص التصور الإسلامي ومقوماته لسيد قطب ـ دار الشروق ، القاهرة ،
   مصر ، ط : الثانية عشرة ، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م .
- الخصائص العامة للإسلام ليوسف القرضاوي ، مكتبة وهبة القاهرة ، مصر : الرابعة ، ١٤٩٠هـ ١٩٨٩م .
- خصائص المجتمع الإسلامي ، محمد عبد الله الخطيب ، دار التوزيع والنشر
- الخلفاء الراشدون القادة الأوفياء وأعظم الخلفاء ، الشيخ حسن أيوب ، دار
   التوزيع والنشر الإسلامية .
- دراسات لأحكام الأسرة ، د . محمد بلتاجي عميد كلية دار العلوم جامعة القاهرة، مكتبة الشباب .
- دور المرأة السياسي في عهد النبي ﷺ والخلفاء الراشدين . د .أسماء محمد زيادة، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع .
- الدعوة الإسلامية دعوة عالمية ، للأستاذ محمد الراوي ، الدار القومية للطباعة والنشر
  - الرسول والعلم ، د . يوسف القرضاوي ، مؤسسة الرسالة .

٢٩٤ ----- المصادر والمراجع

- رؤية إسلامية معاصرة إعلان مبادىء ، د .أحمد كمال أبو المجد ، دار الشروق .
- سر تأخر العرب والمسلمين لمحمد الغزالي ، دار الصحوة . الأولى ، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م .
- السلوك الاجتماعي في الإسلام ، حسن أيوب ، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة .
- السياسة الشرعية في إصلاح الراعي والرعية ، لشيخ الإسلام تقي الدين أبو العباس أحمد بن تيمية الحراني ، المطبعة السلفية بالقاهرة ، ١٣٨٧هـ .
- السياسة الشرعية في ضوء نصوص الشريعة ومقاصدها ، د . يوسف القرضاوي ، مكتبة وهبة .
- السياسة الشرعية ( نظام الدولة الإسلامية في الشئون الدستورية والخارجية والمالية ) فضيلة الشيخ عبد الوهاب خلاف ، دار الأنصار بالقاهرة .
  - شبهات وإجابات حول مكانة المرأة في الإسلام ، أ .د .محمد عمارة .
    - شخصية المسلم كما يصوغها الإسلام لمحمد الهاشمي ، بدون طبعة .
- شريعة الإسلام صالحة للتطبيق في كل زمان ومكان ، د . يوسف القرضاوي ،
   مكتبة وهبة .
- الشورى وممارستها الإيمانية ، د . عدنان على رضا النحوي ، دار النحوي للنشر والتوزيع .
- الشوري لا الديموقراطية ، د . عدنان علي رضا النحوي ، دار النحوي للنشر والتوزيع ، الطبعة الرابعة .
- العدالة الاجتماعية في الإسلام لسيد قطب ، دار الشروق ، القاهرة ، مصر
   ط: الثانية عشرة ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م .
  - العدالة العمرية ومبادىء الإسلام، عبد العزيز حافظ، دار الفكر.
- العقيدة والسياسة معالم نظرية عامة للدولة الإسلامية ، لؤى صافي ، المعهد
   العالمي للفكر الإسلامي .
- عمر بن الخطاب وأصل السياسة والإدارة الحديثة لسليمان الطماوي ، ط . دار

الفكر العربي ، ١٩٦٩م .

- علم الاجتماع الديني ، د . عبد الله الخريجي ، ملتزم التوزيع ( رامتان جدة ) .
- عوامل الهدم والبناء في المجتمع الإسلامي ، د . عبد الرحمن البر ، دار نور
   الإسلام، المنصورة .
- غير المسلمين في المجتمع الإسلامي ، د . يوسف القرضاوي مؤسسة الرسالة .
- فتاوى معاصرة للمرأة والأسرة المسلمة ، د . يوسف القرضاوي ، دار الإسراء القاهرة .
  - فقه الشورى والاستشارة ، د . وفيق الشاوي ، دار الوفاء .
- فن تربية الأولاد في الإسلام ، محمود سعيد مرسى، دار التوزيع والنشر الإسلامية .
- كليات رسائل النور للإمام بديع الزمان سعيد النورسى ، ترجمة الأستاذ إحسان قاسم الصالحي ، شركة سوزلر للنشر ، الطبعة : الثانية بمصر ، ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م .
  - كيف نفهم الإسلام ، محمد الغزالي ، دار الدعوة .
- لغة الإدارة في صدر الإسلام ، عبد السميع سالم الهواري ، الهيئة المصرية العامة للكتاب .
  - لماذا الإسلام وكيف ؟ . على عثمان ط . دار النفائس .
- ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين لأبو الحسن علي الندوي ، دار نهر النيل ،
   القاهرة ، مصر ، ط : الثامنة ، ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م .
- المجتمع الإنساني في ظل الإسلام للشيخ محمد أبو زهرة ، دار الفكر العربي .
  - المجتمع المتكافل في الإسلام ، د . عبد العزيز الخياط ، دار السلام .
- المرأة في الإسلام بين الماضي والحاضر ، د . عبد اللَّه شحاته، الهيئة المصرية العامة للكتاب .
- المرأة في القرآن الكريم ، فضيلة الشيخ محمد متولي الشعراوي ، مكتبة الشعراوي الإسلامية ، أخبار اليوم .

٦٩٦ المصادر والمراجع

- المرأة في ظلال القرآن ، عكاشة عبد المنان الطيبي ، دار الفضيلة .
- المرأة والعمل السياسي رؤية إسلامية ، هبة رؤوف عزت ، المعهد العالمي للفكر
   الإسلامي ، سلسلة الرسائل الجامعية ، .
- ملامح المجتمع الإسلامي الذي ننشده ، د . يوسف القرضاوى ، مؤسسة الرسالة .
- معالم المجتمع النسائي في الإسلام ، فضيلة الأستاذ الإمام السيد محمد زكي إبراهيم رائد العشيرة المحمدية ، مطبوعات ورسائل العشيرة المحمدية .
- معالم على الطريق ، لسيد قطب ، دار الشروق ، القاهرة ، ط : الأولى . ١٤٠٠هـ ١٩٨١م .
  - مقاصد الشريعة لمحمد الطاهر بن عاشور ، الشركة التونسية للتوزيع .
- منهج القرآن في بناء المجتمع لمحمود شلتوت ، دار الكتاب العربي ، مصر ، ط .
   وزارة الأوقاف المصرية ، ١٣٧٥هـ .
  - نحو مجتمع إسلامي ، لسيد قطب ، دار الشروق .
    - نظام الإسلام ، لأمير عبد العزيز بدون طبعة .
- نظام الحكم في الإسلام ، الشيخ منصور الرفاعي عبيد، الدار الثقافية للنشر .
- نظام الحكم في الإسلام ، تقي الدين النبهاني ، تنقيح عبد القديم زلوم ، دار
   الطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت ، لبنان .
- النظام الدولي الجديد بين الواقع الحالي والتصور الإسلامي ، لياسر أبو شبانة ، دار السلام ، القاهرة ، مصر ، ط : الأولى ، ١٤١٨هـ ، ١٩٩٨م .
- النظام السياسي في الإسلام . د . عبد العزيز الخياط . دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع .
- النظريات السياسية الإسلامية د . محمد ضياء الدين الريس ، أستاذ ورئيس قسم التاريخ الإسلامي بكلية دار العلوم جامعة القاهرة ، دار التراث .
- نفقة المرأة وقضية المساواة ، د . صلاح الدين سلطان ، نهضة مصر للطباعة
   والنشر والتوزيع .

المصادر والمراجع \_\_\_\_\_\_ ١٩٧

• هذا الدين : لسيد قطب ، مؤسسة المدينة ، السعودية ، ط : الثالثة ١٤١٠هـ - ١٤١٩ م .

\* \* \*

# فهسرس المستويات

| سوع | الصفحة الموض                                                   |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| ٣   | مقدمة عامة                                                     |
| ۱۹  | الدائرة الأولى : حقوق الإنسان في دائرة الأسرة                  |
| ۲۱  | الباب الأول : حقوق الطفل في الإسلام                            |
|     | الحق الأول : حق الطفل في حسن اختيار الأبوين                    |
| ۲٧. | الحق الثاني : حق الطفل في الحياة والبقاء                       |
| ٣١. | الحق الثالث : حق الطفل في الحب والاحتفاء بمقدمه                |
|     | الحق الرابع : حق الطفل في حسن التسمية                          |
| ٣٧. | الحق الخامس : حق الطفل في الانتساب إلى أبويه                   |
| ٤٠. | الحق السادس : حق الطفل في النفقة                               |
| ٤٥, | الحق السابع : حق الطفل في الرضاع                               |
|     | الحق الثامن : حق الطفل في حضانة آمنة                           |
| ٥٢  | الحق التاسع : حق الطفل في العدل والمساواة                      |
| ٥٤  | الحق العاشر : حق الطفل في الضمان الاجتماعي                     |
| ۰۸  | الحق الحادي عشر : حق الطفل في حسن تأديبه                       |
| ٦٤  | الحق الثاني عشر : حق الطفل في معرفة أصول دينه وآدابه           |
| ٦٧  | الحق الثالث عشر : حق الطفل في الرعاية الاجتماعية               |
| ٧٢  | الحق الرابع عشر : حق الطفل في الحفاظ على أمواله                |
| ٧٤  | الحق الحامس عشر : حق الطفل في الرحمة                           |
| ۸٠  | الحق السادس عشر : حق الطفل في اللعب والاستمتاع بوقت الفراغ     |
| ۸۲  | الحق السابع عشر : حق الطفل في رعايته صحيًّا                    |
|     | الحق الثامن عشر: حق الطفل في عدم تكليفه ما لا يطيق             |
|     | الحق التاسع عشر : حق الطفل في التنشئة على حب الوطن والدفاع عنه |
|     |                                                                |

| فهرس المحتويات |                                                             |
|----------------|-------------------------------------------------------------|
| ۸٧             | الحق العشرون : حق الطفل في حفظه من الشياطين                 |
| 91             | الباب الثاني : حقوق الوالدين                                |
| ٩٢             | القسم الأول : حق الوالدين في البر أثناء حياتهم              |
| ۹۲             | الحق الأول : حقهما في برهما والعطف عليهما                   |
| ٩٨             | الحق الثاني : حقهما في احترامهما والحفاظ على هيبتهما        |
| 1              | الحق الثالث : حقهما في إدخال السرور عليهما                  |
| 1.1            | الحق الرابع : حقهما في الإنفاق عليهما                       |
| ١٠٢            | الحق الخامس : حقهما في طاعة أوامرهما بما يتفق مع الشرع      |
| ٩٢             | القسم الثاني : حق الوالدين في البر بعد مماتها               |
| 1.0            | الحق السادس : حقهما في الوفاء لهما                          |
| ١٠٦            | الحق السابع : حقهما في الوفاء بديونهما بعد موتهما           |
| 11.            | الحق الثامن : حقهما في بر أقاربهما وأصدقائهما               |
| 117            | الباب الثالث : حقوق الزوج                                   |
| 115            | الحق الأول : حق الزوج في الطاعة                             |
| ١١٨            | الحق الثاني : حق الزوج في الرعاية الجسدية                   |
| 171            | الحق الثالث : حق الزوج في الرعاية النفسية                   |
| ١٧٤            | الحق الرابع : حق الزوج في تجمل زوجته له                     |
| ١٢٧            | الحق الخامس : حق الزوج في الحفاظ على عرضه                   |
| ٠٠٠٠           | الحق السادس : حق الزوج في الحفاظ على ماله                   |
| ١٣٠            | الحق السابع : حق الزوج في الحفاظ على أسراره                 |
| ١٣١            | الحق الثامن : حق الزوج في رضا زوجته وصبرها على أعباء الحياة |
| ٢٦             | الحق التاسع : حق الزوج في وفاء زوجته له                     |
|                | الحق العاشر : حق الزوج في الإنجاب                           |
| 1 & 1          | الباب الرابع : حق الزوجة                                    |
| ٤١             | الحق الأول: حقها في إشاعة جو المحبة والسلام في البيت        |

| V·1 <del></del> | فهرس المحتويات ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ        |
|-----------------|------------------------------------------------------------|
| 1 27            | الحق الثاني : حقها في المداعبة والملاطفة                   |
| 1 £ 9           | الحق الثالث : حقها في الحفاظ على مشاعرها                   |
| 107             | الحق الرابع : حقها في الغيرة المحمودة                      |
| 108             | الحق الخامس : حقها في الحفاظ على حقوقها المالية            |
| 107             | الحق السادس : حقها في المعاشرة الزوجية بالحدود الشرعية     |
| 17.             | الحق السابع : حقها في الإنفاق عليها                        |
| ۱٦٣             | الحق الثامن : حقها في تزين زوجها لها                       |
| ١٦٣             | الحق التاسع : حقها في التعاون في أعباء المنزل              |
| ١٦٤             | الحق العاشر : حقها في العدل بين الزوجات ( إن وجدن )        |
| 170             | الحق الحادي عشر : حقها في الحفاظ على كيان أسرتها           |
| ١٦٩             | الدائرة الثانية : حقوق الدائرة الاجتماعية                  |
| ١٧٣             | الباب الأول : حقوق الأهل والأقارب                          |
| ١٧٣             | الحق الأول : حقهم في صلة الأرحام                           |
| ١٧٧             | الحق الثاني : حقهم في أولوية التصدق عليهم من المال الحلال  |
| ١٨٠             | الحق الثالث : حقهم في العفو عنهم                           |
| ١٨٣             | الباب الثاني : حقوق الجار                                  |
| ١٨٣             | الحق الأول : حق الجار في حسن الجوار                        |
| ١٨٨             | الحق الثاني : حق الجار في التكافل الاجتماعي                |
| 191             | الحق الثالث : حق الجار في الأمن على نفسه وماله وعرضه       |
| 198             | الحق الرابع : حق الجار في الانتفاع بعلم جاره               |
| 197             | الباب الثالث : حقوق الأصدقاء والمعارف من المسلمين          |
| ١٩٨             | الحق الأول: حقهم في الأمن على النفس والمال والعرض          |
| Y•V             | الحق الثاني : حقهم في حسن ضيافتهم                          |
| ۲۱۰             | الحق الثالث : حقهم في المشاركة الواجدنية في السراء والضراء |
| <b>۲۱۳</b>      | الحق الرابع: حقهم في النصح والمشورة                        |

الحق الثالث : حق الفقراء والمساكين في التكافل الاجتماعي معهم ....... ٢٦٤

| ن ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ            | فهرس المحتويا |
|---------------------------------------------------|---------------|
| ، حقوق الخدم                                      | الباب الثامن  |
| : حق الخدم في حسن المعاملة والرحمة                | الحق الأول    |
| : حق الخدم في الطعام والشراب والملبس              | الحق الثاني   |
| : حق الخدم في العدل والعفو                        | الحق الثالث   |
| : حق الخدم في عدم تكليفهم ما لايطيقون             | الحق الرابع   |
| ں : حق الخدم الحدم في التواضع معهم                | الحق الخامس   |
| : حقوق الموتى                                     | الباب التاسع  |
| : حق الموتى في الغسل                              | الحق الأول    |
| : حق الموتى في الكفن                              | الحق الثاني   |
| ، : حق الموتى في صلاة الجنازة وتشييعها            | الحق الثالث   |
| : حق الموتى في الدفن                              | الحق الرابع   |
| س : حق الموتى في زيارة القبور                     | الحق الخام    |
| س : حق الموتى في الدعاء لهم                       | الحق الساد    |
| لثة : دائـرة الحكومـة                             | الدائرة الثا  |
| ، : الحقوق السياسية                               | الجزء الأول   |
| : حقوق العدل                                      | الباب الأول   |
| ، : حق المواطن في العدل في مجالات الحياة          | الحق الأول    |
| : حق المواطن في الحماية من الظلم                  | الحق الثاني   |
| ك : حق المتهم في البراءة حتى تثبت إدانته          | الحق الثالث   |
| ، : حق المظلوم في المساندة والنصرة                | الحق الرابع   |
| س : حق المواطن في محاكمات عادلة                   | الحق الحنام   |
| .س : حق المواطن في العدل والرحمة والرفق من الحكام | الحق الساد    |
| : حقوق المساواة                                   | الباب الثاني  |
| ، : المساواة في إقامة الحدود                      | الحق الأول    |
| ر: المساواة في القصاص                             | الحق الثانه   |

| لمحتويات | <b>۷۰</b> ۶ فهرس الم                                                            |
|----------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 404      | الحق الثالث : المساواة أمام القضاء                                              |
| 202      | الحق الرابع : المساواة في الحقوق والواجبات المدنية                              |
| ٣٦٩      | الحق الخامس : المساواة بين الحاكم والمحكوم                                      |
| ٣٧٥      | الحق السادس: المساواة في تولي الوظائف ( تكافؤ الفرص )                           |
|          | الباب الثالث : حقوق الحرية                                                      |
|          | الحق الأول : حرية اختيار الحاكم                                                 |
|          | الحق الثاني : حرية النقد والتعبير عن الرأي                                      |
|          | الحق الثالث : حرية الأمن على النفس والمال والعرض                                |
|          | الباب الرابع : حقوق الشوري                                                      |
|          | أولًا : حق الشورى كمنهاج تشريعي                                                 |
| ٤٢٨ .    | ثانيًا : حق الشورى كمنهاج تطبيقي                                                |
| ٤٤٣ .    | الجزء الثاني : الحقوق الاقتصادية                                                |
| ٤٤٧ .    | الباب الأول : حق العدالة في توزيع الثروات                                       |
|          | أولًا : أن يكـون تداول الثروات أساسًا في المجتمع الإسلامي محكومًا               |
| £ £ Å    | بالقناعة بعيدًا عن شراهة النفس وطغيانها الذي لا نهاية لها                       |
| ٤٤٩      | ثانيًا : أن يكون التوزيع قائمًا على المشورة التي تراعي مصلحة المواطنين جميعًا . |
|          | ثالثًا : أن يراعي في التوزيع مصلحة التنمية الاقتصادية في الأمة ومصلحة           |
| ٤٤٩      | الأجيال القادمة                                                                 |
|          | رابعًا : أن يحكم التوزيع قوانين الشريعة بحيث تتحقق العدالة بين الجميع           |
| ٤٥٠      | لا فرق بين حاكم ومحكوم ولا بين السيد والعبد أو الشريف والوضيع                   |
| ä        | خامسًا : يراعى في تلك العدالة أن تحقق مفهوم حد الكفاية وهوة ضرورة               |
|          | إشباع الحد الأدنى من الاحتياجات الإنسانية                                       |
|          | سادسًا : أن من شروط عدالة توزيع الثروات أن يراعي القيمة وليس العدد              |
|          | سابعًا : ألا يحرم الشعب من ثرواته من أجل الأجيال القادمة                        |
|          | •                                                                               |

| V • • : | فهرس المحتويات ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                      |
|---------|--------------------------------------------------------------------------|
| 207     | ثامنًا : ألا يتم توزيع الثروات بناءً على المحاباة                        |
|         | تاسعًا : تحرص الشريعة في منهاجهًا القويم على عدالة التوزيع حتى في        |
| ٤٥٧ .   | حالة اللقطة                                                              |
| ن       | عاشرًا : تحرص الشريعة في توزيعها للثروات على مراعاة أولوية الاحتياجات    |
| ٤٥٨ .   | لعدم تعرض الشعب للفاقة أو اعتصار الغالبية تحت ضغط الحاجة                 |
| ٤٦١.    | الباب الثاني : حق التملك والتصرف                                         |
| ٤٦٢ .   | أولًا : تسهيل حركة البيع والشراء في السوق                                |
| ٤٦٣     | ثانيًا : منع لقاء البائعين خارج الأسواق لمنع الغبن والظلم في بيع بضاعتهم |
| ٤٦٤ .   | ثالثًا : وضع مبدأ التخيير في البيع والشراء لمدة ثلاثة أيام               |
| ت       | رابعًا : حرصت الشريعة على ضمان حق الناس جميعًا في أرضهم فوضعت            |
| ٤٦٧     | لذلك قوانين وتشريعات                                                     |
| ٤٧١     | الباب الثالث : حق توفير فرص العمل والتنمية الاقتصادية                    |
| ٤٧٥     | السماح للأفراد باستصلاح الأرض البور                                      |
| ٤٧٨     | ألا يتعدى حق الفرد في العمل أو التملك حدود الآخرين                       |
| ٤٧٩     | رعاية أجور العمال وتوفير الحماية اللازمة لهم                             |
| ٤٨٠     | الحق يقابله واجب                                                         |
| ٤٨٠     | رعاية الثروة الحيوانية لحماية حق المواطنين في التنمية                    |
|         | تشجع الشريعة العمل بكل صوره لدفع حركة التنمية الاقتصادية في              |
| ٤٨١     | الأمة الإسلامية                                                          |
| £       | استغلال كل الموارد الطبيعية                                              |
| ٤٨٣     | الاهتمام بالتنمية الاقتصادية                                             |
| ٤٨٧     | الباب الرابع : حق الرقابة على الأسواق لحماية المستهلكين                  |
| ٤٨٨     | أولًا : الرقابة على الأسواق لتحقيق يسر المعاملات والتزامها بآداب الشرع   |
| ٤٩٠     | ثانيًا : الرقابة على الأسواق لحماية المستهلكين من الغش                   |
|         |                                                                          |

| فتويات | ٧٠٦ فهرس المح                                                              |
|--------|----------------------------------------------------------------------------|
| ٤٩١    | ثالثًا: الرقابة على الأسواق لمنع الاحتكار و النهي عن العدوان ودليله ما روى |
|        | رابعًا : الرقابة على الأسواق لتوفير الذبائح الشرعية للمستهلكين كحق من      |
| 197    | حقوقهم للوفاء بحق دينهم                                                    |
| ٤٩٣    | خامسًا : الرقابة على الأسواق لحماية المستهلكين من تسلط ذوي النفوذ والجاه   |
| ٤٩٥    | الباب الخامس : حق حماية اللكية العامة                                      |
|        | أولًا : فرضت الشريعة أشد أنواع العقوبات على من يعتدي على الملكية           |
| १९०    | العامة وينهبها                                                             |
| ٤٩٦    | ثانيًا : حرمت الشريعة قطع الأشجار بدون ضرورة                               |
| १९٦    | ثالثًا : وضعت الشريعة حرمًا آمنًا للملكية العامة                           |
| ت      | رابعًا : أباحت الشريعة حرمًا آمنًا للملكية العامة للمساهمة في سد احتياجان  |
| ٤٩٨    | الفقراء والمساكين إشباع الحاجات العامة                                     |
|        | خامسًا : إن حق الانتفاع بالملكية العامة ليس قاصرًا على الأجيال الحاضرة     |
| ٤٩٨    | بل تشترك أجيالًا لمستقبل في هذا الحق أيضًا                                 |
| ي      | سادسًا : إن الملكية العامة لا يحق لأحد أن يتملكها بل هي حق لكل مواطنم      |
| १११    | الدولة وخاصة المحتاجين منهم                                                |
| ٥٠٣    | الجزء الثالث : الحقوق الاجتماعية                                           |
| 0.0    | الباب الأول : حق الرعاية الاجتماعية والضمان الاجتماعي                      |
|        | الحق الأول: حق المحتاجين في إشباع الحاجات الأساسية                         |
| ۰۰٦    | وفي سد احتياجاتهم ( مفهوم حد الكفاية )                                     |
| ۰۹.    | الحق الثاني : حق اليتامي واللقطاء في الرعاية                               |
| . ۱۱   | الحق الثالث : حق الأطفال في الضمان الاجتماعي من الحكومة                    |
| ۰۱۳.   | الحق الرابع : حق المعرَّضين للكوارث والنكبات والجوائح في الرعاية           |
|        | الحق الخامس : حق الأسرى والرقيق في سعي الحكومة إلى فك أسرهم                |
| ٥١٤ .  | أو عتقهم                                                                   |
| ٥١٥    | الحق السادس: حق المطلقات والأرامل في الرعاية الخاصة من الحكومة             |

| V•V <del></del>   | فهرس المحتويات                                             |
|-------------------|------------------------------------------------------------|
| زواج لهم ۱۸ ٥     | الحق السابع : حق الشباب في قيام الحكومة بتيسير سبل ال      |
| أو الوفاء بها ١٨٥ | الحق الثامن : حق أصحاب الديون في التخفيف عن ديونهم         |
| اركة الوجدانية    | الحق التاسع : حق ذوي الاحتياجات من المواطنين في المشا      |
| 071               | من الحاكم                                                  |
| ۰۲۳               | الحق العاشر : حقوق للمسلمين في جميع الأحوال                |
| ي من الحكومة ٥٢٥  | الحق الحادي عشر : حق غير المسلمين في الضمان الاجتماعي      |
| 079               | الباب الثاني : حق تيسير الإجراءات                          |
| 079               | السهولة في التعامل والبشاشة مع الناس                       |
| ۰۳۰               | الرفق في التعاملات والبعد عن التعقيد                       |
| ٥٣١               | تخفيف الضرائب على المواطنين                                |
| ٥٣٢               | تسهيل الخدمات العامة                                       |
| ٥٣٣               | عدم تأخير المكاتبات والمراسلات التي فيها مصالح العباد      |
| كاتهم في          | فتح مجالات أوسع من الحرية في تصرفات المواطنين وتحرك        |
| ٥٣٣               | مجالات الحياة                                              |
| ت                 | سرعة البت في أمور الناس وخاصة الضعفاء وذوي الحاجار         |
| ة في الأموال ٥٣٥  | التخفيف في تحصيل زكاة الأموال وخاصة في حالات الإصابا       |
| ٥٣٦               | التخفيف في أداء العبادات                                   |
| 079               | الباب الثالث : حق الحفاظ على الصحة العامة                  |
| أمراض ٢٥٥         | أُولًا : تهيئة الغذاء والمناخ الذي يساعد على الشفاء من الا |
| باء للحفاظ        | ثانيًا : استخدام أسلوب الطب الوقائي في حالة انتشار الو     |
| 0                 | على الصحة العامة                                           |
| سحتهم             | ثالثًا : نشر الوعي الصحي بين المواطنين بما يحافظ على ص     |
| 0 8 0             | ويقيهم الأمراض                                             |
|                   | رابعًا : الحفاظ على البيئة حق للمواطنين وواجب مشترك        |
| 0 £ V             | وبين الحكومة للحفاظ علم الصبحة العامة                      |

| سًا : تشجيع الشعب على ممارسة الرياضة وتهيئة الأماكن اللازمة              | خامد   |
|--------------------------------------------------------------------------|--------|
| ك للحفاظ على الصحة العامة                                                | لذلك   |
| سًا : تشجيع الشعب على العلاج وتوفير الأطباء اللازمين لذلك ٩٩٥            | ساد    |
| ، الرابع : حق توفير الخدمات العامة                                       | الباب  |
| : الاهتمام بأصحاب الحرف لتوفير الخدمات اللازمة للناس                     | أولا   |
| : توفير الأمن اللازم لحماية النفوس والأعراض والأموال من الضياع ٥٥٦       | ثانيًا |
| : توفير الطرق الجيدة التي يسير عليها الناس وتوفير المأوى لابن السبيل ٥٥٠ | ثالقا  |
| ا : الاهتمام بالمساجد وتوفير المرافق العامة اللازمة لها بما يحافظ        | رابعًا |
| قدسيتها                                                                  | على    |
| شا : الاهتمام بتوفير الخدمات العامة السريعة وقت الطوارئ <u></u> ٥٥٥      | خام    |
| سًا : توفير الخدمات العامة التي تشبع الحاجات العامة ويزداد الاحتياج      | ساد    |
| ت الحروب والأزمات ٥٥٦                                                    | أوقاه  |
| مًا : توفير الخدمات العامة التي تحافظ على البيئة ٥٥٨                     | سابه   |
| ا : توفير الخدمات العامة التي تسهل على الناس الحركة في الحياة بدون       | ثامنًا |
| فة واهتمام خاص بذوي الاحتياجات                                           | مشن    |
| ب الخامس : حق رعاية العلم والمواهب الثقافية                              | الباد  |
| ُ : تشجيع الرسول عَلِيْكِ للعلم                                          | أولا   |
| ا : توضيح أهمية القرآن في حياة الأمة                                     | ثانيًا |
| ا : دور القيادة في حفظ معالم القرآن ومعانيه                              | ثالقًا |
| نًا : إبراز دور القيادة في رعاية المواهب الثقافية ووضع الضوابط لها ٦٧٠   | رابة   |
| سًا : توضيح أن المجالات العلمية هي السبيل لحفظ الهوية ومعالم             | خاه    |
| خصية الإسلامية                                                           | الش    |
| ئر خاصة                                                                  | دوا    |
| رة را، : حقوق غير المسلمين في الدولة الإسلامية                           | دائ    |
| ب الأول : حقوق غم المسلمين على المستوى الشعبي                            | البا   |

| V•• = | فهرس المحتويات ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| ۰۸۳   | الحق الأول : حقهم في السلام عليهم                             |
| ۰۸٦   | الحق الثاني : حقهم في الأمن على أنفسهم ومالهم وعرضهم          |
|       | الحق الثالث : حقهم في المعاملة الحسنة                         |
|       | الحق الرابع: حقهم في المعاملات الاقتصادية العادلة             |
| ٠٩٥   | الباب الثاني : حقوق غير المسلمين على المستوى الحكومي          |
| 090   | الحق الأول: حقهم في المساواة مع المسلمين في الحقوق المدنية    |
| ۰۹۹   | الحق الثاني : حقهم في الأمن على النفس والمال والعرض           |
| ٦٠٤   | الحق الثالث : حقهم في العدل                                   |
| ٦٠٨   | الحق الرابع : حقهم في حرية العقيدة                            |
| ٦١٤   | الحق الخامس : حقهم في تبادل الهدايا على المستوى الحكومي       |
| 717   | الحق السادس: حقهم في الضمان الاجتماعي                         |
| ٦١٧   | الحق السابع : حقهم في الوفاء بالعهد                           |
| ٦٢٤   | الحق الثامن : حقهم في عرض الإسلام عليهم والدفاع عن الوطن      |
| ٦٢٥   | الحق التاسع : حقهم في رحمة الراعى على الرعية                  |
| ٦٢٩   | دائرة , ب ، : دائرة عن حقوق المرأة في الإسلام                 |
| ٦٣١   | الحق الأول: حق المرأة في الرعاية الاجتماعية من الأهل والمجتمع |
| ٦٣٧   | الحق الثاني : حق المرأة في تيسير زواجها                       |
| ٦٣٩   | الحق الثالث : حق المرأة في الرعاية الاجتماعية من الدولة       |
| ٦٤٦   | الحق الرابع : حق المرأة في التعبير عن الرأي                   |
| ٦٥٠   | الحق الخامس : حق المرأة في الحفاظ على أموالها وممتلكاتها      |
| ٦٥١   | الحق السادس: حق المرأة في الحفاظ على عرضها                    |
| ٦٥٤   | الحق السابع : حق المرأة في الحفاظ على مشاعرها                 |
| ٦٥٩   | الحق الثامن : حق المرأة في المواساة والعزاء                   |
| 171   | الحق التاسع : حق المرأة في الوفاء لها                         |

| تويات | • ۷۱ فهرس المح                                         |
|-------|--------------------------------------------------------|
| ٦٦٣   | الحق العاشر : حق المرأة في ممارسة النشاط الاجتماعي     |
| 779   | الحق الحادي عشر : حق المرأة في ممارسة النشاط السياسي   |
| 771   | الحق الثاني عشر : حق المرأة في الدفاع عن الوطن         |
| ٦٧٣   | الحق الثالث عشر : حق المرأة في ممارسة النشاط الاقتصادي |
| ٦٧٧   | النتائج والتوصيات                                      |
| ٦٨٣   | الخاتمة                                                |
| ۹۸۶   | المصادر والمراجع                                       |
| 799   | فهرس المحتويات                                         |

رقم الإيداع 2005/23998 الترقيم الدولي I.S.B.N 8- 346 - 348 - 977



WWW.BOOKS4ALL.NET

| ر من أجل تواصلِ بناء بين الناسر والقارئ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عزيزي القارئ الكريم أ السلام عليكم ورحمة الله وبركاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| نشكر لَك اقتناءك كتابناً : « موسوعة حقوق الإنسان في الإسلام » ورغبة منا في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| واصل بنَّاء بين الناشر والقارئ ، وباعتبار أن رأيك مهمٌّ بالنسبة لنا ، فيسعدنا أن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| رسلُ إلينا دائمًا بملاحظاتك ؛ لكي ندفع بمسيرتنا سويًا إلى الأمام .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <ul> <li>النشر باستيفائك للبيانات التالية : -</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| لاسم كاملا :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| لدينة : حي : شارع : ص.ب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| e-mail : المناف |
| - من أين عرفت هذا الكتاب ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 🗆 أثناء زيارة المكتبة 🛘 ترشيح من صديق 🖨 مقرر 🗎 إعلان 🖶 معرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| - من أين اشتريت الكتاب ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| اسم المكتبة أو المعرض : المدينة العنوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| - ما رأيك في أسلوب الكتاب ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 🗆 ممتاز 🛘 جيد 🖨 عادي ( لطفًا وضع لمٍ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| - ما رأيك في إخراج الكتاب ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 🗆 عادي 🗀 جيد 🗀 متميز ( لطفًا وضع لُم )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <ul> <li>ما رأیك في سعر الكتاب ؟ □ رخیص □ معقول □ مرتفع</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ( لطفًا اذكر سعر الشراء )العملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| عزيزي انطلاقًا من أن ملاحظاتك واقتراحاتك سبيلنا للتطوير وباعتبارك من قرائنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ننحن نرحب بملاحظاتك النافعة فلا تتوانَ ودَوُن ما يجول في خاطرك : –                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

دعوة: نحن نرحب بكل عمل جاد يخدم العربية وعلومها والتراث وما يتفرع منه ، والكتب المترجمة عن العربية للغات العالمية - الرئيسية منها خاصة - وكذلك كتب الأطفال . e-mail:info@dar-alsalam.com عزيزي القارئ أعد إلينا هذا الحوار المكتوب على 171 الغورية - القاهرة - جمهورية مصر العربية أو ص.ب ١٦١ الغورية - القاهرة - جمهورية مصر العربية لنراسلك ونزودك ببيان الجديد من إصداراتنا

## عزيزي القارئ الكريم:

نشكرك على اقتنائك كتابنا هذا ، الذي بذلنا فيه جهدًا نحسبه ممتازًا ، كي نخرجه على الصورة التي نرضاها لكتبنا ، فدائمًا نحاول جهدنا في إخراج كتبنا بنهج دقيق متقن ، وفي مراجعة الكتاب مراجعة دقيقة على ثلاث مراجعات قبل دفعه للطباعة ، ويشاء العلي القدير الكامل أن يثبت للإنسان عجزه وضعفه أمام قدرته مهما أوتي الإنسان من العلم والخبرة والدقة تصديقًا لقوله تعالى :

﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُحَفِّفَ عَنكُم ۗ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ (النساء: ٢٨)

فأخي العزيز إن ظهر لك خطأ مطبعي أثناء قراءتك للكتاب فلا تتوان في أن تسجله في هذا النموذج وترسله لنا فنتداركه في الطبعات اللاحقة ، وبهذا تكون قد شاركت معنا بجهد مشكور يتضافر مع جهدنا جميعًا في سيرنا نحو الأفضل .

| السطر | م الصفحة | رة | الخطأ |
|-------|----------|----|-------|
|       |          | •  |       |
| .,,   |          |    |       |
|       | <br>     |    |       |
|       | <br>     |    |       |
|       | <br>     |    |       |
|       |          |    |       |
|       |          |    |       |
|       | <br>     |    |       |
|       | <br>     |    |       |
|       | <br>.,   |    |       |
|       |          |    |       |