المدر القريبي الإصاري







ويتر (سيمايك

# الصُولِ الفِقْ التَّرْبَوِي (المِسْلَامِي

# المسائد المسادر المساد

رُؤْسَة شربَوسَيَة

الدكتورك عيار (سيم الحالي الدكتورك المحلي المرابعة التربية - جامعة عين شمس

الطبعكة الأولمك ١٤٢٣ه-٢٠٠٦م

ملتزم الطبع والنشر چار الفكر العربي ۱۹ شارع عباس العقاد ـ مدينة نصر ـ القاهرة ت ، ۲۷۰۲۹۸٤ ، هاكس، ۲۷۰۲۹۸٤ www.darelfikrelarabi.com INFO@darelfikrelarabi.com

# بسمر الله الرحمن الرحيمر مقدمــة

اكتب هذه المقدمة في شهر أكتوبر من عام ٢٠٠١ ، والعالم كله يموج بفيضان لم يحدث له مثيل من قبل ، عن الحديث عن الإرهاب بعد ما تعرضت له الولايات المتحدة الأمريكية من فسربات داخل نيويورك وواشنطن طالت رميزى القوة الامريكية : الاقتصادية المتمثلة في ( مركز التجارة العالمي ) ، والقوة العسكرية المتمثلة في ( مبنى البنتاجون ) ، وما تبع ذلك من تجييش الجيوش متعددة الأنواع والوسائل للمواجهة ، ذلك أن هذا السعار الحادث ، قد واكبه حديث عن مواجهة حضارية بين الإسلام والمسلمين ، وبين الغسربيين ، وتُهم يُرمى بها الإسلام والمسلمون ، إلى الدرجة التي دفعت عددا من القادة السياسيين الكبار في البغرب ( بوش الأمريكي ، وتاتشر دفعت عددا من القادة السياسيين الكبار في البغرب ( بوش الأمريكي ، وتاتشر الإنجليزية ، وبيرلسكوني الإيطالي ) إلى ترديد عبارات من زمن ما كان يعرف بالحروب الصليبية !!

وسرت حمى التعصب مسرى النار فى الهشيم ، لتكشف حقدا دفينا ، وقلوبا سوداء عميت عن أن ترى الحقيقة ، فراحت تنفث تصريحات وكتابات شيطانية ، منها على سبيل المثال ما كتبته (أوريانا فالاتشى) الكاتبة والصحفية الإيطالية فى جريدة (الموندو الإسبانية) ، بعد أن تسرد عددا من مظاهر الجذور الحضارية الغربية فى اليونان وما بعدها فى روما ، تقول :

« أنا ما أزال أحيا حتى الآن بفضل العلم وليس بفضل دين محمد!!»

وهى تواصل قولها أنهم وصلوا بفضل العلم إلى القمر ، وقريبا سيصعدون فوق المريخ ، وأن العلم بدل ملامح الكوكب عن طريق الكهرباء والراديو والتليفون ، والتليفزيون ، ومن ثم ففى رأيها أن الوقت قد حان لتطرح التساؤل الذى تصفه بالقاتل: إلى ماذا تستند الشقافة الأخرى ؟ والثقافة الأخرى التى تعنيها هى الثقافة الإسلامية ، فتؤكد أنها بحثت وبحثت فلم تعثر سوى على محمد بقرآنه (!!) وابن رشد!

وبغض النظر عن سوء تعبيرها بالنظر إلى القرآن بأنه قرآن محمد لا كتاب الله ، فياليتها حقا بحثت فيه وفهمته واستوعبته ! فى وسط هذه الاعاصير التى لا نقول بدأت تهب على الإسلام والمسلمين ، والتى تتخذ الآن صورة حرب مسلحة فعلية ، وإنما هى متواصلة على وجه التقريب منذ قرون ، ما أشد حاجمتنا إلى أن نقف وقفة صدق مع النفس ، بحثا عن سلبياتنا ، ومظاهر التقصير فى تفكيرنا وحياتنا ، وكيفية الالتزام الفعلى والفكرى بالشريعة الخاتمة ، بعقيدة الإسلام ، بعقل مفتوح ، وقلب عطوف ، حتى نستطيع أن نواجه هذه الأعاصير العاتية ، لا بمجرد الانفعال والتعصب المقابل ، ولا بمجرد خسة الرد وهممجية الفعل ، وإنما بما يليق بتعاليم الإسلام من رقى وعلو شأن وعفة لسان وعقل راجح

وفي ضوء هذا تجيء أهمية أن يعكف أبناء وعلماء وخبراء كل مجال من مجالات الحياة والعلم على ما يخصهم بحثا وتفكيرا ، وترجمة سلوكية ، وفي مقدمة هذه المجالات ، التربية الإسلامية ، التي هي خط الدفاع الأول ، لأنها تعنى ببناء الشخصية الملتزمة بعقيدة الإسلام .

ولعل أول الخطوات على هذا الطريق ، القيام بعملية تأصيل لهذه التربية ، وهو الأمر الذى قمنا بخطوة أولى فيه ، عندما أخرجنا كتابنا ( القرآن الكريم ، رؤية تربوية ) باعتباره اللبنة الأولى على طريق بناء ( أصول فقه تربوى إسلامى )

وها قد وفقنا الله عنز وجل إلى إتمام الخطوة الثانية ، بتقديم اللبنة الحالية فى بناء فقمه تربوى إسلامى ، تشمثل فى تقديم صورة للسنة والسيرة النبوية من منظور تربوى، حيث أعانتنا على ذلك مجموعة من الجهود العلمية السابقة ، عالية المستوى ، عميقة التناول ، بذلها نفر منخلص من علماء هذه الأمة ، ولعلى أذكر منها على سبيل المثال : كتابات الدكتور يوسف القرضاوى ، والشيخ محمد الغزالى ، والدكاترة : نور الدين عتر ، ورفعت فورى ، ومحمد عنجاج الخطيب ، ومحمد الصادق عرجون ، والدكتور هيكل ، ومحمد فريد وجدى ، وغيرهم ممن سيلمس القارئ بين ثنايا الكتاب كيف كان سيستحيل الأمر علينا ، إذا لم تتوافر بين أيدينا هذه الأعمال .

هذا فضلا عن جهود أسبق قام بها علماء السنة الكرام ، أمشال جلال الدين السيوطى ، والخطيب البغدادى ، والقاضى عياض ، وابن الصلاح ، والسخاوى ، وابن جماعة ، والسمعانى ، إلخ ، وقبل هؤلاء وهؤلاء ، تلك الكوكبة من الرجال الأفذاذ حقا الذين جمعوا أحاديث النبي عليه أمثال البخارى، ومسلم، وابن حنبل، والترمذى، والنسائى، والطهرانى، وأبى داود، والإمام مالك .

وبعد ٠٠٠٠

إنها صورة جهد ، نقول فيها ما نقوله إزاء كل عمل نخرجه ، مجرد خطوة على الطريق ، قد تصيب وقد تخطئ ، تصيب في أمور وتخطئ في أمور ، وواجب القارئ ، أن ينبهنا إلى هذا وذاك لعلنا نستطيع تلافي ما أخطأنا فيه ، ونعزز ما أصبنا ، إذا كان في العمر بقية

والله أسال أن يوفقنا جسمياع على طريق الحق والخيار ، إنه نعم المولى ونعم النصير

القاهرة في ٢٨ من رجب ، ١٤٢٢هـ دكتور/ سعيد اسماعيل على الموافق ١٥ من أكتوبر ، ٢٠٠١م



# محتويات الكتاب

| السفحة     | الموضوع                                                                                                       |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>*</b>   | مقدمــة                                                                                                       |
| 11         |                                                                                                               |
|            | غهيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                       |
|            | الفصل الاول                                                                                                   |
| Y 0        | السنة النبوية مصدرا للتربية                                                                                   |
| 40         | مقدمة .                                                                                                       |
| 40         | معنى السنة .                                                                                                  |
| ۳۲         | معنى الحديث.                                                                                                  |
| 71         | الحبر والأثو.                                                                                                 |
| **         | الحديث القدسى.                                                                                                |
| 44         | تدوين السنة.                                                                                                  |
| £A         | وضع الحديث وتزييفه .                                                                                          |
| <b>6</b> % | مقاومة الوضع                                                                                                  |
| 7.4        | مصادر الحديث النبوى.                                                                                          |
| <b>V</b> 1 | نشأة علم الحديث.                                                                                              |
| ۸٠         | ا<br>أنواع السنة                                                                                              |
| 1          | ري<br>منزلة السنة بالنسبة للقرآن الكريم                                                                       |
| 1.4        | وجوب العمل بالسنة النبوية.                                                                                    |
|            | و برج المعالي |
|            | الفصل الثاني                                                                                                  |
| 114        | البنية التربوية للشخصية المحمدية                                                                              |
| 114        |                                                                                                               |
|            | مقدمة                                                                                                         |
| 14.        | المقوم المكانى                                                                                                |
| 140        | · · Ati · · · · ·                                                                                             |

477

| الصفح       |                                  | الموضوع             |
|-------------|----------------------------------|---------------------|
|             | الفصل الرابع                     |                     |
| 757         | طرق التعليم واساليب              |                     |
| 737         |                                  | مقدمة .             |
| 788         |                                  | القصة .             |
| 401         |                                  | القدوة.             |
| ***         |                                  | ضرب المثل.          |
| 471         | من أجل تعليم جيد.                | الوسائل التعليمية   |
| 387         | ليم .                            | لابد من تفكير سـ    |
| 1.3         |                                  | الحوار والتساؤل.    |
| ٤١٨         | عملی.                            | الممارسة والبيان ال |
| 243         | وية عامة.                        | قواعد ومبادئ ترب    |
|             |                                  |                     |
|             | الفصل الخامس                     |                     |
| 433         | تعليم السنة وتعلمها              |                     |
|             |                                  |                     |
| 404         | ية.                              | ضرورة دينية وتربر   |
| 4 5 7       | ليم السنة .                      | مبادئ وشروط تعا     |
| ٣٢3         |                                  | آداب تعلم السنة.    |
| ٤٨٠         |                                  | طرق تعلم السنة.     |
| <b>£ 4V</b> | علم السنة وتعليمها.              | دور الصحابة في ن    |
| ٥٠٨         | لليم الأمة في العصر الحديث.      | السنة النبوية في ت  |
| ٥١٣         | علومات لخدمة تعليم السنة وتعلمها | استخدام تقنيات الم  |



# تمميد

# حاجة الإنسان إلى الاتبياء

من المعلوم ، خبرة وبداهة في عالم الإنسان أن الأفعال الاختيارية منها ما تحمد عاقبته ، فيجمل بالعاقل فعله والحرص عليه ، ولو ناله في سبيل تحصيله حرج ومشقة، وأصابه منه في عاجل أمره كثير من الآلام ، ومنها ما تسوء مغبته ، فيجدر بالعاقل أن يتماسك دونه ، وأن يتنكب طريقه خشية شره ، وطلبا للسلامة من ضره، وإن كان فيه ما فيه من اللذات العاجلة التي تخرى الإنسان بفعله ، وتخدعه عما فيه سلامته ، غير أن العقل قد يقصر في كثير من شئونه عن التمييز بين حسن الأفعال وقبيحها ونافعها وضارها ، فلابد له من معين يساعده على إدراك ما قصر عنه إدراكه وقد يعجز كليا عن العلم بما يجب عليه علمه ؛ لأنه ليس في محيط عقله ، ولا دائرة فكره ، مع ما في علمه به من صلاحه وسعادته وذلك مما هو متصل بعالم الغيب ، كمعرفته بالله واليوم الأخر والملائكة تفصيلا ، فكان في ضرورة إلى من يهديه الطريق في أصول وينه، وقد يتردد في أمر إما لعارض هوى وشهوة أو لتزاحم الدواعي واختلافها فيحتاج إلى من ينقذه من الحيرة ، ويكشف له عن حجاب الضلالة بنور الهدى فيان بذلك حاجة العالم إلى رسول يخرجهم من الظلمات إلى النور ، ويكملهم بمعرفة ما قصرت عنه أفهامهم ، ويوقفهم على حقيقة ما عجزوا عنه ، ويدفع عنهم آلام الحيرة ومضرة الشكوك (۱).

كذلك فقد قضت مشيئة المولى عز وجل أن يخلق الإنسان حاملا في تكوينه اتجاهين متعادلين ، فقد خلق الإنسان من جسد وروح (٢) ، وللجسد مطالبه ، وللروح مطالبها ، فمطالب الجسد التمتع عن طريق الشهوات التي من أهمها ما تصرخ به معدته من طلب للطعام والحاء ، وما تصرخ به النزعة الجنسية من طلب للإشباع ، ومطالب الروح : السمو والخلود وطريقها إلى ذلك طاعة الله والتقرب إليه ، ووضعت الشرائع

<sup>(</sup>١) عبد الرازق عفيفي : الحكمة من إرسال الرسل ، القاهرة ، مطبعة المدنى ، ١٩٩٦ ، ص٥٨٠

<sup>(</sup>۲) مسوسى شساهين لاشين و صلاح الدين يوسف شلبى : دراسيات فى السيسرة وعلوم السنة ، القاهرة، مطبعة الفجر الجديد ، ١٩٨٤ ، ص١١

منذ أن هبط آدم إلى الأرض حدودا لمطالب الجسد لا يتجاوزها إلا معتد أثيم ، يقول عز من قال : ﴿ وَابْتَغِ فِيمَا آتَاكَ اللّهُ الدَّارَ الآخِرَةَ وَلا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللهُ إِلَيْكَ وَلا تَبْغِ الْفُسَادَ فِي الأَرْضِ . . . (٧٧) ﴾ [القصص] ، وقال : ﴿ وَبُرِزَت الْجَحِيمُ لَمَن اللهُ إِلَيْكَ وَلا تَبْغِ الْفُسَادَ فِي الأَرْضِ . . . (٧٧) ﴾ [القصص] ، وقال : ﴿ وَبُرِزَت الْجَحِيمُ لَمَن اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ الللّهُ اللهُ وَاللّهُ ولَا الللّهُ وَاللّهُ ولا اللّهُ ولا اللهُ ولَا الللهُ ولا الللهُ ولا اللهُ ولا اللهُ ولا اللهُ ولا اللهُ ولا اللهُ ولا اللهُ ولا الللهُ ولا اللهُ ولا اللهُ ولا اللهُ ولا اللهُ ولا اللهُ اللهُ ولا الللهُ ولا الللهُ ولا اللهُ ولا اللهُ ولا الللهُ ولا اللهُ ولا الللهُ ولا اللّهُ ولا اللهُ ولا اللهُ ولا اللّهُ ولا الللهُ ولا اللّهُ ولا اللّهُ ولا اللّهُ ولا الللهُ ولا الللّهُ ولا اللّهُ ولا الللهُ اللّهُ ولا الللّهُ ولا الللهُ ولا اللللهُ ولا اللّهُ ولا اللّهُ ولا الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللللهُ الللللهُ ولا الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ ولا الللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ

ولم يكن من العدالة والرحمة الإلهية أن يوجه إلى بنى آدم جنود إبليس أجمعون مع ما طبعوا عليه من شهوات النفس الأمارة بالسوء دون تقوية للمقاومة فى جانب الخير لقد شاءت حكمة الله ورحمته بالإنسان الذى تسلح جانب الشر فيه بهذه الأسلحة أن يمنحه أسلحة مضادة واقية وأن يرسل إليه الرسل مبشرين ومنذرين ، يحذرونه من اتباع الشيطان ومخالفة أمر الرحمن (١) ، يقول سبحانه وتعالى ﴿ يَا بني آدَم لا يَفْتنَكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرِج أَبُويْكُم مَن الْجَنَّة ﴾ [الاعراف: ٢٧] ، ويفتحون أمامه باب التوبة والرجوع إلى الله ليغفر ذنبه ويستر عيبه ﴿ قُلْ يَا عَبَادِيَ اللَّذِينَ أَسْرَقُوا عَلَىٰ أَنفُسهِم لا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَة اللَّه إِنَّ الله يَغْفُرُ الذُّبُوب جَمِيعًا إِنَّهُ هُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ (آنَ وَأَنيبُوا إلى رَبِكُم مِن رُبُكُم مِن رَبَّكُم الْعَذَابُ بَهْتَةً وَأَنتُم لا تَشْعُرُونَ (١٥) ﴾ [ الزمر].

وأمام هـذه العـدالة والمعـادلة ، بل أمـام هذه الرحمة والإحسان تسـقط الحجة ولا يبقى عذر لمعتذر (٢) ، يقول سبحـانه وتعـالى : ﴿ . . . وَمَا كُنّا مُعَذَبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ وَلا يبقى عذر لمعتذر (٢) ، يقول سبحـانه وتعـالى : ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَىٰ حَتَّىٰ يَبْعَثَ فِي أُمّها رسُولاً يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتنا ﴾ [القصص: ٥٥] ، ويقـول : ﴿ وَلَوْ أَنّا أَهْلَكُنّاهُم بعذَابٍ مِن قَبْله لَقَالُوا رَبّنا لَوْلا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رسُولاً فَنتُبع آيَاتك من قَبْل أَن نُذلُ وَنخْزىٰ (٢٠٠٠ ﴾ [طه]

<sup>(</sup>١) دراسات في السيرة وعلوم السنة ، ص ١١

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، الصفحة نفسها ·

ولأن الرسالة هي محض فضل من الله سبحانه وهي خصوصية إلسهية ، وهي اصطفاء واختيار لخيار البشـر ، فهي لا تعنى مجرد الكتب أو الصحف ، بل إن للرسالة معنى شاملا يتضمن الوسيلة والغاية والمؤمن بها وإثباتها في الوقت نفسه . . .

فالرسالة وسيلة الهداية والعلم والمعرفة والشريعة والامر الإلهى

والرسالة هي الغاية من الـوجود البشرى لقيـامه بحق العبادة لله وتحقـيق السعادة للإنسان في دنياه وأخراه (١)

والرسالة لابد من إثباتها والإيمان بها والعـمل بما جاء فيهـا والتصديق بحـاملها ومبلغها عن الله سبحانه وهو الرسول ﷺ

ولهذا فالرسالة التي يجب إثباتها والإيمان بها هي الموقف والحكمة والهدف، وهي الأداب والأحكام ووسيلة الإصلاح والأمر المبلغ عن الله للبشر بواسطة الرسل إنها العلم والعمل، إنها الوحي والبشري ، إنها الأمل والنور والهدى، إنها الحكمة الخالدة (٢).

والمُتبتون للرسالات جزاؤهم عند الله عظيم يبشرهم به الحق في قبوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ أَحَد مِّنْهُمْ أُولَئِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا (١٠٠٠ ﴾ [النساء]

أما الذين أنكروا الرسالات ولم يؤمنوا بالحق الذى أرسل به الرسل فجزاؤهم عند الله مهين وأليسم يحذرهم وينذرهم به الحق فى قسوله تعالى : ﴿إِنَّ اللَّهِينَ يَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَرُسُلُه وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بَبَعْض وَنَكُفُرُ بَبَعْض وَيُرِيدُونَ أَنَ وَرُسُلُه وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بَبَعْض وَنَكُفُرُ بَبَعْض وَيُرِيدُونَ أَنَ يَتُخذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً (١٠٠٠ أُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًا وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا (١٠٠٠) ﴾ والنساء]

ونمضى فى تأمل سنن الله فى خلقه ، فنجد أنه سبحانه خلق عباده على طرائق شتى فى أفكارهم ومذاهب متباينة فى مداركهم ، فمنهم من سما عقله واتسعت مداركه واطلع من الكون على كثير من أسراره ، حتى وصل بما منحه الله من ثاقب الفكر ويسر

<sup>(</sup>۱) عبد الحميد درويش : إثبات الرسالة وصفات الرسل ، دراسة في النبوات ، القاهرة ، مكتبة وهبة ، ۱۹۹۰ ، ص ۱۲ .

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق ، ص ۱۳ ·

له من التجارب إلى أن اخترع للناس ما رفع إليه من أجله أولو الألباب رؤوسهم إعجابا به ، وشهادة له بالمهارة ، وأنكره عليه صغار العقول ، وعدوه شعوذة وكهانة أو ضربا من ضروب السحر ، ولم يزالوا كذلك حتى استبان لهم بعد طول العهد ومر الأزمان ما كان قد خفى عليهم فأذعنوا له وأيقنوا بما كانوا به يكذبون (۱).

ومنهم من ضعف عقله ، وضاقت مداركه فعميت عليه الحقائق واشتبه عليه الواضح منها ، فأنكر البديهيات ، ورد الآيات البينات ، ومنهم من انتهى به انحراف مزاجه واضطراب تفكيره إلى أن أنكر ما تدركه الحواس كطوائف السوفسطائية

ف من شاهد ما مضت به سنة الله فى عباده من التفاوت بينهم فى مداركهم وقواهم وإرادتهم ، وغير ذلك من أحوالهم لم يسعه إلا أن يستسلم للأمر الواقع ، ويستيقن أن الله ينبئ من شاء من خلقه ويصطفى من أراد من عباده ﴿ رُسُلاً مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِتُلاً يكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُسُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا (١٦٥) ﴾ [النساء].

كذلك ، لكى نقف على حاجة الإنسان إلى الرسل ، يجب أن نصل بين مفهوم النبوة ومفهوم الحلق ، فالنبوة عمرها من عمر الإنسان ، لماذا ؟ لأن بقية مخلوقات الله خاضعة تماما ومسلمة لله عز وجل، فالحسجر عندما يسقط ، والشجر عندما ينمو ، والحيوان بغرائزه ، كل هذه المخلوقات تطيع قانون الخالق الجبار

أما الإنسان فهمو وحده الذي قد يعصى أو يتمرد · هذا هو مما يذكرنا به القرآن الكريم عندما يشير الحق جل وعلا للملائكة بأنه قد عهد للإنسان بخلافته على الأرض: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجَبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَإِشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمِلَها الْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولاً (٣٢) ﴾ [الاحزاب] ·

هذا هو التناقض الجوهرى في حياة الإنسان ، فهو المخلوق الذي يمكنه أن يعصى أوامر الله ، وكمذلك فيمكنه أن يطيعها إنه كان ظلوما جهولا ، كما يقول المولى لجوز وجلم، وفي الوقت نفسه فقد ولي خليفة لله في الأرض ، أي أنه قد آلت إليه إدارة العالم حسب تعاليم الخالق الجبار (٢) .

<sup>(</sup>١) الحكمة من إرسال الرسل ، ص ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) روچيه جارودى : سنة الله ومحمد خاتم الانبياء ، ترجمة رجاء ياقوت في : الأزهر ، مجمع البحبوث الإسلامية ، المؤتمر العالمي الرابع للسيرة والسنة السنوية ، القاهرة ، نوفمبر ١٩٨٥ ،

ومما لا شك فيه أن المعرفة الصحيحة هي الشرط الأسباسي لحسن تعامل الإنسان مع الكون والحياة ، وذلك لأن أى عمل يباشره الإنسان إنما يندفع إليه بعامل غاية يهدف إليها ، ولا تزدهر الأهداف الغائية للأعمال إلا إثر معرفة تنشأ في ساحة الذهن ·

وهكذا فإن المعرفة هي منطلق السلوك في حياة الإنسان ، غير أنه من الضروري جدا أن تكون المعرفة صحيحة ، حتى لا يتنكب السلوك بصاحبه عن الهدف المرسوم ، ولكى تكون المعرفة صحيحة مطابقة للواقع لابد أن تكون منضبطة بمنهج ، أي بميزان يحدد معالم الطريق إلى المعرفة الصحيحة ويمنع الانجسراف في تيار المتاهات والملابسات الخاطئة(١).

والحديث عن هذا المنهج وأحكامه طويل ، ولكن الذي يهمنا منه - في هذا المقام- أن نذكر بأن موضوع المعرفة عندما يكون مسألة خاضعة للتجربة والمشاهدة ، فإن المنهج إليسها لابد أن يكون مسحصورا في التجربة والمشاهدة ، ولكن عندما يكون موضَّوعها المطروح للبَّحث مسألة غيبية ، كـأن تكون عائدة إلى ماض سبَّحيق ، أو متوقعة الحصول في المستقبل البعيد ، فإن المنهج إلى معرفة هذه المسألة أحد طريقين :

أولههما: وهو الأصل والمنطلق ، الوقبوف على الخبر السقيني الصبادق المتصل بالمصدر الموثوق به ثقة علمية ، والذي يمكن أن يكشف عن خبيثة هذه المسألة -

ثانيهما : ( وهو سبيل فرعي ، ينتج في ظروف محددة وضمن شروط معينة ) الاعتماد على قانون التلازم ، أي تتبع المستلزمات الفعلية التي لابد أن تنتج عن فرضية غيبية ما ، فيما لو قدرنا أنها واقعة صحيحة (٢)

وإنما نريد أن نلقى مزيدا من الضوء على الطريــق الأساسي الأول الذي هو الخبر اليقيني المصحيح ، فنحن ، بعد أن يتكامل إيماننا بوجود اللعرعز وجل. لا نشك في أنه هو مصدر الخبر اليقيني الصحيح ، لكل معضلة كونية مدفونة في غياهب الغيب الماضي أو المستقبل ، ومن ثم فلا مندوحة لنا - في طريق معاناتنا من أجل المعرفة - من

<sup>(</sup>١) محمد سعيد رمضان البوطي : السنة مصدرا للتشريع ومنهج الاحتجاج بها ، في : ندوة السنة النبوية ومنهجها فسى بناء المعرفة والحضارة ، عمان ، المؤتمر العام السابع للسمجمع الملكي لبحوث الحضارة الإسلامية ، يونية ١٩٨٩ ، ص ٣ -

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، الصفحة نفسها

أن نصغى جيدا إلى ما يقوله هذا الصانع ، معرفا بمصنوعاته ومنبها إلى كل ما هو جدير بالمعرفة عنها ، الشأن فى ذلك شأن أى جهاز أنتجته شركة ما ، من حيث إنه لابد لمن يريد أن يقتنى هذا الجهاز ويعلم شيئا عن دخائله ، من الرجوع إلى ذلك الكتيب الإخبارى ( الكتالوج ) الذى يتحدث بلسان صانعى ذلك الجهاز عن طبيعته وفوائده وطريقة استعماله وصيانته (۱).

وهكذا فإن المعرفة العلمية الصحيحة لقصة هذا الكون ، كما هي متوقفة على الفعل الإنساني المدرك ، متوقفة في الوقت ذاته على بلاغات إخبارية ترد إلينا عبر قناة علمية دقيقة ، من صانع هذا الكون ، تكشف عن مكنون كثير من مغيباته وغني عن البيان أن المعرفة لا تتحقق إلا إذا ألقح العقل الإنساني هذه البلاغات ، فلا يغني واحد عن الآخر على طريق معرفة الأمور الغيبية في هذا الكون ، مهما حاول الإنسان ومهما جاهد

وهكذا يتبين لنا أن الله تعالى لم يكل الإنسان - في المعرفة - إلى حواسه وحدها، وإلى قدراته بمفردها ، فكانت رسالات السموات مصادر للمعرفة ، لا تلغى المعارف المحسوسة المشاهدة ، ولا تقلل من شأن أدوات إدراكها ، وإنما تنضيف إلى المعرفة الإنسانية معارف يقينية لا تثمرها المادة وتستقل بإدراكها الحواس ، لانها معارف عوالم غير مادية ، وإنباء عن مقادير من علم هذه العوالم ، تفضل بها على هذا الإنسان عالم الغيب والشهادة ، وذلك حتى لا يظل هذا الإنسان - المكون من روح وجسد - بمعزل عن غذاء الروح ، وحبيسا للمعارف المادية دون سواها (٢)

# وكانت معارف الرسالات السماوية :

- تأكيدا للمعارف الصادقة ، يطمئن الإنسان العاقل إلى صدق ما وصل إليه بعقله الإنساني ، عندما وصل ذاتيا إلى تحسين الحسن وتقبيح القبيح
- وتصحيحا لاحكام وتصورات الحواس ومنها العقل الإنساني التي لم تصادف الحق والصواب لنسبية قدرات هذه الحواس ومحدودية آفاقها

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٤

 <sup>(</sup>٢) محمد عصارة : السنة النبوية مصدرا للمعرفة ، في ندوة السنة النبوية ومنهجها في بناء المعرفة والحضارة ، ص٣

- وإعانة لهـذا الإنسان على معـرفة وإدراك المقاديـر الضرورية لترشـيد مسـيرته من المعارف والعلوم التي لا يستطيع عقله أن يستقل بإدراكها
- ودعوة لــه كى يغوص فسيمــا لا تدركه حــواسه ، مما سكتت هذه الرســالات عن تفصيل خبره من المغيبات ومن الأحكام التعبدية

وقد يتساءل الذين يتشككون في هذه الحقيقة : أنى للإنسان الذى يدرك بالحواس المادية ، ويعقل بعقله ، أن يتيقن بمعارف مسادرها غير مادية ، أو لا تستطيع الادوات المادية للإنسان أن تختبر صدقها وتتحقق من درجة يقينها ، وألا يكون تكليف الإنسان وهذا حاله - بالتصديق اليقيني بمعارف لا تستطيع أدواته اختبارها لونا من ألوان التكليف بما لا يطاق(۱)؟

لكننا ننبه على أن المعرفة بالمنطلقات الإيمانية الإسلامية تنفى وجود الحاجة لهذا التساؤل من الأساس ، ذلك أن المسلم يدرك حقيقة وجود إله - غير مادى - خالق لهذا العالم وقائم على رعايته يدرك ذلك بالعقل المناظر فى الصنعة والمصنوع ، وفى آيات الوجود وكتاب الكون المادى المفتوح ، فبالاستنباط العقلى يؤمن المسلم بالله المستجمع للكمالات المطلقة والقدرات المطلقة ، وبما أن رعاية الخالق لمخلوقاته هى بعض من كسمالات هذا الخالق ، كان اللطف الإلهى ، المتمثل فى الرسل والرسالات السماوية ، هداية للإنسان وتصويبا لخطاه على درب الخلافة ، وإعانة لعقله وحواسه على إدراك الضرورى من المعارف التى لا تستقل قدراته بإدراكها ، ولا ينفرد عقله بإدراكها وفهمها

إذن فمصدر هذه المعارف السمعية التي نتلقاها بالوحى ، لا يقل في المعقولية عن المصادر المادية للمعارف المستفادة بالمنهج التجريبي ؛ لأن هذه المصادر الغيبية هي مصادر معقولة عـقلها الإنسان العاقل بالمنهج الاستنباطي ، فليست هي من الميتافيسزيقا والخيال الغريبين عن العقل ويقسينه ، كما يحسب الوضعيون الغربيون ، فإذا توافرت للأخبار السمعية ( عن طريق الوحي ) شروط الصدق ، رواية ودراية ، بعد أن رأينا توفر معقولية مصادرها ، رغم لا ماديتها ورغم غيبيتها ، فإنها تكون قد استجمعت وامتلكت كل شروط اليقين الذي يتطلع إليه العقل الإنساني ويتطلبه من المعارف اليقينية (٢).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٦ ·

وإذا كانت الحياة لم تعرف حدا لرقى الفرد فى الجماعة البشرية ينتهى إليه ، فأحرى ألا يكون للجماعة نفسها حد تقف عنده فى رقيها ، فالحياة متجددة ، والمعارف الإنسانية متزايدة والعقل البشرى دائب العمل ، وخزائن الكون لا تزال مغلقة ، وأسراره ما برحت محجبة وحقائقه ما فتئت مجهولة(١)

وكيف يقف رقى الفرد أو الجماعة عند حد، ومهمة العقل فى الحياة هى كشف تلك الأسرار الكونية ، ومعرفة حقائق الوجود واستخدامها فى إفادة الإنسانية ؟ ومن الغرور العقلى أن يزعم إنسان أنه وصل إلى درجة من المعارف والعلم بحقائق الكون وأسرار الوجود تقربه من الكمال المقدور للبشرية ، فالمجهول من تلك الأسرار وهذه الحقائق لا يزال أعظم بكثير جدا مما عرف ، لا يزال الكثير منه مستخدما فى الحياة على غير جهته التى تفيد منها الحياة ، فالجهاد أمام العقل واسع المدى فسيح الآفاق

لكن هذه المعارف العقلية التي لا تنتهى عند حد في الأفراد والجماعات ، هي في الواقع المشهود محدودة المنزع ، لا تتعدى مشاهد الوجود ومظاهر الكون

وهنا يأتى دور من أدوار الرسالات الإلهية فى قيادة العقل إلى مجاهل الطبيعة ومطويها ومداخل الوجود وبواطن الحياة ، بل إلى ما وراء الطبيعة وإلى ما فوقها ، إلى الحالق جل شانه ، وإلى عظيم قدرته وباسط سلطانه وبالغ حكمته ، وواسع علمه ، وهيمنة إرادته ، وإلى الكون وما فيه من أسرار وآيات ودلائل تدل - بما اشتملت عليه من نظام متماسك وقوى مترابطة وسنن متوافقة ، ومنافع متتابعة -على فضل الله ورحمته ولطفه وإحسان وجوده ولطائف تدبيره (٢)

ومع الأسف الشديد فقد غرّت الفلسفة المادية كثيرين فوقفوا عند حدودها فيما يقررون ، والذين ظنوا أنه ليس في الوجود شيء فوق ما يعرفون ، متأثرين في ذلك بما أحرزه العلم في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر بصفة خاصة ، بينما أكدت بحوث علمية ، وخاصة منذ أواخر النصف الأول من القرن العشرين ، وحتى الآن صدق المقولة القرآنية : ﴿ وما أُوتيتُم مَن الْعلْم إِلاَّ قَلِيلاً ﴿ ٢٠٠٠ ﴾ [الإسراء]

<sup>(</sup>١) محمد الصادق عرجون محمد ، من نبعته إلى بغثته ، القاهرة ، مجمع البحوث الإسلامية ، سلسلة البحوث الإسلامية ، العدد ٤١ ، نوفمبر ١٩٧١ ، ص ٢٢

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ٢٣

ونستعين هنا بما أورده مسحمد فريد وجدى منذ أكثر من نسصف قرن من شهادات لبعض المشتغلين بالعلوم الطبيعية ، فمن ذلك شهادة السير وليم كروكس ، وهو الحاصل على الكثير من القاب الشرف العلمية ، وتولى رئاسة المجمع العلمي البريطاني ، حيث قال في خطبة له فيه ، كما ورد في مجموعة خطبه ، ص ١٩٠٨:

و من بين جميع الصفات التي عاونتني في مباحثي النفسية ، وذللت لي طرق اكتشافاتي الطبيعية ، وكانت تلك الاكتشافات أحيانا غير منتظرة ، اعتقادي الراسخ الصحيح بجهلي ، وأكثر الذين يدرسون الطبيعة يستحيل أمرهم عاجلا أو آجلا إلى إهمالهم الكلي لجانب عظيم من رأس مالهم العلمي المزعوم؟

إلى أن قال: (ولست بآسف من الحدود التي تضعها الجهالة الإنسانية ، بل إني اعتبرها منشطا منقذا واني اعتقد باني لست أنا وليس أحد سواى أهلا لأن نحكم بأن شيئا بعينه ليس بموجود في الكون،

وهناك أيضا (شارل ريشيه) الذى كان عضو المجمع العلمى ومدرس الفسيولوچيا في جامعة الطب الفرنسية ، فقد قال في مقدمة كتبها لكتاب (الظواهر النفسية) تأليف الدكتور ماكسويل النائب العام في بوردو من فرنسا ، قال : فيجب على الإنسان ، مع احترامه العظيم للعلم العصرى ، أن يعتقد بقوة أن هذا العلم العصرى ، مهما بلغ من الصحة ، فهو لا يزال ناقصا نقصا هائلا»

ثم قال : «لماذا لا نصرح بصوت جهورى بأن هذا العلم الذى نفخر به إلى هذا الحد ، ليس فى حقيقته إلا إدراكا لظواهر الاشياء ، وأما حقائقها فتفلت منا ولا تقع تحت حواسنا ، وأن الطبيعة الحقيقية للنواميس التى تقود المادة الحية أو الجامدة تتعالى عن أن تلم بها عقولنا ؟» إلى أن قال : «فالأولى بالعالم الصحيح أن يكون متواضعا وجرينا فى آن واحد . . متواضعا لأن علومنا ضئيلة ، وجرينا لأن مجال العوالم المجهولة مفتوح أمامه »

ويخلص فريد وجدى من كل هذا ، إلى أن العلماء المنصرفين لدراسة الكون والكونيات ، قد ظهر لهم عقب حدوث اكتشافات خطيرة لم تكن تخطر لهم ببال ، أن حدود العلم لا تزال بعيدة عنهم ، وأن كل ما حصلوه منه لا يعدو العلاقات الموجودة بين بعض ما يقع تحت حسهم من الموجودات ، أما كنه تلك الموجودات وحقيقة

**PERSONALI** PROPERTO DE LA CONTRACTORIO DELIGIO DE LA CONTRACTORIO DE

<sup>(</sup>١) محمد فريد وجدى : السيرة المحمدية ، تحت ضوء العلم والفلسفة ، القاهرة ، الهيئة المصرية، العامة للكتاب ، ١٩٩٩ ، ص ٦٤

النواميس التي تدبره ، فلا يزال أمرهما مجهولا ، وقد تجلى لهم أن من الحماقة وضع حد للممكنات ، والتكذيب بما لم يحيطوا بعلمه من المجهولات (١).

وهكذا نجد أن المنطق والعقل واستقراء تاريخ حياة الإنسان يؤكد بغير شك مدى حاجة البشر في كل عصر من عصورهم إلى الرسالات السماوية ، وتلك الحقيقة يثبتها الحق سبحانه وتعالى في قوله- عز وجل- : ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْهُرُوا كَافَةُ فَلُولًا نَفَرَ مِن كُلِّ فَرَقَةً مِنْهُمْ طَائِفَةً لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُعْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَهُمْ يَحْذَرُونَ مَن كُلِّ فَرَقَةً مِنْهُمْ طَائِفَةً لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُعْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَهُمْ يَحْذَرُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

وَفَى قُولُهُ ﴿ رُسُلاً مُبَشِّرِينَ وَمُنْلَزِينَ لِقَلاً يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا (١٠٠٠ ﴾ [النساء]

وقال : ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيْنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكَتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقَسْطِ وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدِ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَرَسُلَهُ بَالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ٣٠٤ ﴾ [الحديد].

وقال : ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنَتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿ ١٣٨ فَإِن تُولُواْ فَقُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُو رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظَيمِ ١٣٠٠ ﴾ [التوبة]

وإذا كان الله- سبحانه وتعالى- يختار رسلا يبلغون رسالاته إلى البشر ، فإن هذا إنما يكون عن طريق الوحى ، الذى حدد صوره وأشكاله فى قوله تبارك وتعالى : ﴿ وَمَا كَانَ لِبُشُرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللّهُ إِلاَّ وَحَيًا أَوْ مِن وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنهِ مَا يَشَاءُ إِنّهُ عَلَيْ حَكِيمٌ ( وَ وَكَذَلكَ أَوْحَينا إِلَيْكَ رُوحًا مَن أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكَتَابُ وَلا الإيمَانُ وَلكن عَلَيْ حَكِيمٌ ( وَ وَكَذَلكَ أَوْحَينا إِلَيْكَ رُوحًا مَن أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكَتَابُ وَلا الإيمَانُ وَلكن جَعَلْناهُ نُورًا نَهْدي بِهِ مَن نُشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقيم ( وَ صَرَاط الله جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدي بِهِ مَن نُشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنّكَ لَتَهْدِي إِلَى صَرَاطٍ مُسْتَقيم ( وَ السّورى ) ، وبالتالى اللهِ تَصَيرُ الْأَمُورُ ( ) ( الشورى ) ، وبالتالى فإن هذه الصور الثلاث يمكن بيانها كالتالى ( ):

١ - تكون بإلقاء الله المعنى في قلب نبيه يقظة أو مناما ، مع جعله يشعبر شعورا
 كاملا واضحا بأن هذا المعنى من عند الله ، فليس بمطلق الإلهام الغامض غير

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٦٥

<sup>(</sup>٢) الحسيني عبد المجيد هاشم : الوحى الإلهي ، القاهرة ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، المكتبة الثقافية (٢٣٦) ، مارس ١٩٧٠ ، ص ١٢ ·

معروف المصدر ، بسل إذا سميته إلهاما ، فهو إلهام واضح متمينز عن غيره بأنه يقيني المعرفة ، معلوم مصدره لذى النبي عليه السلام - بأنه من عند الله ؛ ولذا دفعت هذه الرؤيا المنامية سيدنا إبراهيم - عليه السلام - إلى تنفيذ المعنى الملقى إليه وإن كان شاقا عادة ، فسارع لذبح ابنه وفلذة كبده وصارحه بذلك قائلا : في أني أزى في المنام أني أذبحك فانظر ماذا ترى قال يا أبت افعل ما تؤمر ستجدني إن شاء الله من الصابرين (١٠٠٠) فلما أسلما وتله للجبين (١٠٠٠) وناديناه أن يا إبراهيم البرين (١٠٠٠) فلما أسلما وتله للجبين (١٠٠٠) وناديناه ألهو البلاء المبين (١٠٠٠) فراد المهو البلاء المبين (١٠٠٠) وقد عظيم (١٠٠٠) في الصافات].

ويشعسر سيدنا إسماعيل بقداسة الوحى وبأنه أمر يجب أن يطاع ، فيـقول : ياأبت افعل ما تؤمر، وكان الاستسلام لله بأدق معنى، ولما أسلما وحصلت الطاعة لأمر الوحى وصدقت الرؤيا وكانا من المحسنين كان جزاء الإحسان الإحسان فجاء الفداء ·

ومثل ذلك رؤية نبينا محمد على بأن المسلمين سيدخلون المسجد الحرام آمنين فقال تعالى : ﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّوْيَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنُ الْمَسْجِدِ الْحَرَامُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ آمِنِينَ مُحَلَّقِينَ رُءُوسَكُمْ ومُقَصّرِين لا تَحَافُونَ فعلم ما لَمْ تَعْلَمُوا فَجعل من دُون ذَلِكَ فَتْحًا قَرِيَبًا ( ؟ ) ﴾ [الفتح] .

٢ - أن يكلم الله نبيه من وراء حجاب مثل ما حصل لموسى - عليه السلام - عندما كان مع اهله في ليلة باردة (١) ﴿ إِذْ رَأَىٰ نارًا فَقَال لاَهْلهِ امْكُثُوا إِنِي آنَسْتُ نَارًا لَعَلِي آتِيكُم مَنْهَا بِقَبَس أُو أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدًى ۞ فَلَمًا أَتَاهَا نُوديَ يَا مُوسَىٰ ۞ إِنِي أَنَا رَبُكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدِّسِ طُوكَى ۞ وَأَنَا اخْتَرْتُكَ فَاسْتَمِعْ لَمَا يُوحَىٰ أَنَا رَبُكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدِّسِ طُوكَى ۞ وَأَنَا اخْتَرْتُكَ فَاسْتَمِعْ لَمَا يُوحَىٰ أَنَا اللهُ لا إِلَهُ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقَم الصَّلاةَ لِذِكْرِي ۞ إِنَّ السَّاعَةَ آتِيَةٌ أَكَادُ أَخْلِهَا لتَجْزَىٰ كُلُ نَفْسِ بِمَا تَسْعَىٰ ۞ ﴾ [طه].

٣ - أن يرسل الله ملكا رسولا وهو أمين سر الوحى جبريل عليه السلام به وهو على حد تعبير ورقة بن نوفل : الناموس الذي كان ينزل على موسى ، وهو بتعبير القرآن الكريم الروح الأمين ، فينزل ولكن بأمر الله ، وبوحى ولكن بإذن الله وما بشاؤه الله (٢).

<sup>(</sup>١) الحسيني هاشم ، الوحى الإلهي ، ص ١٣ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص١٤٠

وقد اقتيضت مهمة النبوة أن يعصم الله رسله من الذنوب سواء كيانت كبائر أو صغائر ، فبالنسبة للكبائر لجد أنها إما أن تكون كفرا أو كـذبا أو غيرهما ، وبالنسبة للكفر هناك إجسماع يتفق مع المنطق والعـقل على أن الأنبياء مـعصومون منه قـبل النبوة وبعدها ٠

وأما الكذب ، فقد أجمع أصحباب الملل والشرائع على أنه من غير المعقول أن يصدر عن الأنبياء عمدا ، فضلا على أن يصدر سهوا ونسيانا عند كثير من الأثمة ٠ ويمكن حصر الأدلة على عصمة الأنبياء من الكذب فيما يلي(١):

فمن الأدلة النقلة:

قـوله- عــز وجل-: ﴿ وَمَمَّا يَنْظُقُ عَنِ الْهَسُوئُ ﴿ إِنَّ هُو إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ١ ﴾ [النجم]، أي أن ما ينطق به لا يعبر عن رأيه، بل هو بوحي من الله-سبحانه وتعالى-.

وقال تعالى : ﴿ وَلُو ْ تَقُولُ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴿ لَكَ لَأَخَذُنَا مَنْهُ بِالْيَمِينِ ۞ ثُمُّ لَقَطَعْنَا منهُ الْوَتِينَ (11) ﴾ [الحاقة].

وجاء في الحديث الشريف أن الرسول علي قال : «والله ما يخرج من هذا الفم الا الحق»(٢).

ومن الأدلة العقلية (٣):

-نظرا لأن الكذب يعد معصية ، فلابد أن يكونوا معصومين منها .

-لو كذب الأنبياء وعرف الناس منهم ذلك لانعـدمت قيمة الرسالة ولأدار الناس ظهورهم لهم ، إذ كيف ينهي الرسول عن خلق ويأتي مثله؟

-لو جاز عليهم الكذب والافتراء ، للزم الكذب في الخبر عن الله- سبحانه وتعالى-، وهذا محال؛ لأنه صدقهم بالمعجزات

ولكن : هل يجوز أن يكونوا غير عالمين بشيء مما لم ينزل عليهم(<sup>1)</sup> ؟

<sup>(</sup>١) محمد إبراهيم الحفناوي : دراسات أصولية في السنة النبوية ، المنصورة ، دار الوفاء ، ١٩٩١،

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في المسند ، ٢/ ١٦٢ ، وأبو داود في سننه ، كتاب العلم ، ٣/ ٢١٨

<sup>(</sup>٣) دراسات أصولية في السنة النبوية ، ص ٤٣ -

<sup>(</sup>٤) عبد الغني عبد الخالق : حجية السنة ، واشنطن ، المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، ١٩٨٦ ،

بيد أنه لا يصح القول بأنهم لا يعلمون شيئا من أمور الدنيا بالكلية ، فإن ذلك يؤدى إلى الغفلة والبله ، وهم المنزهون عنه ، بل قد أرسلوا إلى أهل الدنيا وقلدوا سياستهم وهدايتهم والنظر في مصالح دينهم ودنياهم ، وهذا لا يكون مع عدم العلم بالكلية ، وأحوال الأنبياء وسيرهم في هذا الشأن معلومة ، ومعرفتهم بذلك مشهورة

كذلك يجوز عقلا أن يكون النبى منهم غير عالم بشرائع من تقدمه من الأنبياء ، وأن يكون غير عالم وأن يكون غير عالم ببعض المسائل التى يفرعها الفقهاء والمتكلمون ، التى لا يخل عدم العلم بها بمعرفة التوحيد (١).

والمتأمل للعملية التربوية يستطيع أن يلمس كيف أنها بطبيعتها تنفيذية ، كما أكدنا على ذلك في العديد من كتاباتنا ، وخاصة في التربية الإسلامية ، وأن هذه الطبيعة التنفيذية الإجرائية تستلزم الاستناد إلى نظرية أو إيديولوجية أو إطار فكرى عام ، أو عقيدة أو إلى غير هذا وذاك من أسماء يمكن أن تتعدد ، ولكن يظل المسمى واحدا ألا وهو الموجه ، والمرشد ، والمخطط للمعالم الاساسية التي ينبغي أن تكون عليها شخصية الإنسان

ولما كنا ممن يؤمنون بأن الله وحده . سبحانه وتعالى هو الخالق ، فسلابد أن يستتبع هذا ضرورة أن يكون هو المصدر لكل ما يمكن أن يوجه العمل التربوى ، وتكون معرفتنا بذلك عن طريق رسله الذين يصطفيهم لرسالته

ولما كنا نؤمن بأن محمدا ريه هو خاتم الرسل ، وهو المبعوث من لدن الرحمة الإلهية بالرسالة الإسلامية للبشر جميعا ، كان من الطبيعى أن نتجه إليه: في فعله وفي قوله نستلهمه الموجهات الاساسية لما ينبغي أن يكون عليه العمل التربوي

<sup>(</sup>١) عبد الغني عبد الخالق : حجية السنة ، ص ١٤٤



# الفصل الآول السنة النبوية مصدرا للتربية

### مقدمسة

إذا كنا نتعامل مع السنة النبوية الشريفة باعتبارها الأصل الشانى ، بعد القرآن ، الله لابد أن تستمد منه التربية الإسلامية ، فإن الأمر يقتضى من دارس هذه التربية أن يقف على بعض الأساسيات المتصلة بهذا الأصل الجوهرى، وخاصة أنه أصبع يشكل نسقا معرفيا ضخما يتميز بالعراقة والأصالة والعملى والمنهجية العلمية، وتنوع الاجتهادات يضم عددا من العلوم الفرعية ، وبالتالى يمكن أن يتوافر للباحث التربوى قدر من الوعى العلمى الدينى الذي يؤسس للبحث التربوى الإسلامى ، فيقوم هذا البحث على أسس راسخة .

### معنسي السنة ،

السنة في اللغة تطلق على السيرة والطريقة (١) ، حسنة كانت أو قبيحة ، قال الله على السيرة والطريقة (٢) : « من سن في الإسلام سنة حسنة ، عمل بها بعده كتب له مثل الجورهم شئ ، ومن سن سنة سيئة ، فعمل بها بعده ، كتب له مثل وزر من عمل بها ، ولا ينقص من أوزارهم شئ »

وقال خالد بن عقبة الهدلي (٣):

فلا تجزعن من سيرة أنت سرتها فأول راض سنة من يسيرها

فكأن السنة تطلق على الطريقة التي تنظم حركة إنسان ما ، فإذا كنت أسلك سلوكا خاصا في أمر معين ، فهده سنتي فيه ، من غير أن أدين هذا السلوك أو أقرظه ؛ ولذا

<sup>(!)</sup> قال فى القاموس ( فى مادة سار ): السيرة : الطريقة ، يقال : سيار الولى فى رعيت سيرة حسنة ، وأحسن السير ، وهذا فى سيرة الأولين ، وقال فى مادة ( طرق ) : الطريقة : السيرة والمذهب وكل مسلك يسلكه الإنسان فى فعل محمودا كان أو مذموما فهذان لفظان مترادفان .

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم

 <sup>(</sup>٣) عبد الغنى عبــد الخالق : حجية السنة ، المعهد العــالمى للفكر الإسلامى ، واشنطن ، بيروت ،
 دار القرآن الكريم ، ١٩٨٦ ، ص ٤٥

فلكل قوم سنة ، ولا نعدوا الحقيقة إذا رعمنا أن لكل إنسان سنة ، وعلى هذا جاء قول الشاعر الجاهلي مالك بن عجلان (١):

لا نقبل الدهر دون سنتنا 💎 فينا ، ولا دون ذلك منصرف

وقال الأزهرى: السنة: الطريقة المحمودة المستقيمة ؛ ولذلك قيل: فلان من أهل السنة ، معناها: من أهل الطريقة المستقيمة المحمودة . وقال الخطابى: «أصلها: الطريقة المحمودة ، فإذا أطلقت انصرفت إليها ، وقد تستعمل في غيرها مقيدة كقوله: من سن سنة سيئة» .

وفيهما ذكر كل من الازهرى والخطابى ما يستحق المناقشة : أما قول الأزهرى لللك قيل فلان من أهل السنة ، إلغ فلا دلالة فيه على أنها تطلق لغة حقيقة إلا على الطريقة المحمودة ، فإن قولهم فلان من أهل السنة ، استعمال عرفى لأهل الشرع، لا لغوى ، والمراد بالسنة فيه : ما قابل البدعة والاعتزال وأما قول الخطابى : إنها إذا أطلقت (أى لغة) انصرفت إلى المحمودة ، ففي محل المنع ، واستعمالها في السيئة مقيدة لا يدل على أنها فيها مجاز لغة ، وإنما هو لبيان أن المراد نوع من المعنى الحقيقي وكيف يدل على ما ذكر : وقد استعملت في المحمودة مقيدة أيضا كما في الحديث المتقدم ، فإن أراد أنها لا تستعمل في السيئة إلا مقيدة ، بخلاف استعمالها في الحسنة ، فإنها تارة تكون مقيدة وتارة مطلقة ، منع له هذا الحسر ببيت خالد المتقدم ، فالحق ما عليه جمهور اللغة(۱۲).

وقد تطلق السنة على الشيء الجديد (٣) ، تقول : سننت الشيء أي بدأته ؛ ولذا جاز لنا أن نطلقها على السنة المحمدية؛ لأنها تشريعات جديدة على المجتمع العربي آنذاك، ومن هنا فمن المكن أن يصدر عن صحابي أمر جديد يلقى قبولا من العرف الإسلامي أو من الرسول على فيعتبر سنة (١) .

<sup>(</sup>۱) عباس بيومى عجلان: دراسات في الحديث النبوى ، الإسكندرية ، مؤسسة شباب الجامعة ، 1987 ، ص ١٢.

<sup>(</sup>٢) عبد الغنى عبد الخالق: حجية السنة ، ص٤٦.

<sup>(</sup>٣) سن فلان السنة ، وضعها ، وكل من ابتدأ أمرا عمل به قوم من يعده ، فهو الذي سنه ، المعجم الوسيط ، مجمع اللغة العربية ، القاهرة

<sup>(</sup>٤) عباس عجلان ، دراسات في الحديث النبوي ، ص١٣٠.

ومن هذا ما ورد من أن الصحابة كانوا إذا دخلوا في الصلاة ، ثم أتى أحدهم بعد ذلك يسأل من يقف بجواره على عدد الركعات التي صليت فيسرع السائل بأدائها، ثم ينتظم بعد ذلك مع الجماعة ، حتى رفض معاذ بن جبل هذا الفعل ، ولم يسأل أحدا حين أتى متأخرا وصلى مع الجماعة ما شهده ثم أكمل ما فاته ، وتعجب القوم لهذا ، ولكن رسول الله والله على راقه ما فعل معاذ فقال معقبا : «قد سن لكم معاذ فاتبعوه».

فالسنة تطلق على الفعل الأول ، نعنى الجدث الجديد ؛ ولذا فقد تقابل بالارتياح أو النفور ، ويمكن أن نستأنس في هذا بقول « نصيب» حين لقى إنكارا واستهجانا لسلوكه (١) :

كأنى سننت الحب أول عاشق من الناس إذ أحببت من بينهم وحدى

وقد استعملت السنة في القرآن بمعنى الطريقة ، قال الراغب : «وسنة الله قلم تقال لطريقة حكمته ، وطريقة طاعته ، نحو . ﴿ سُنَةُ الله الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدُ لَسُنّتِ الله تَحْوِيلاً ﴿ آ ﴾ [فاطر] ، فنبه على أن فروع الشرائع ، وإن اختلفت صورها ، فالغرض المقصود منها لا يختلف عليه ولا يتبدل ، وهو : تطهير النفس وترشيحها إلى ثواب الله تعالى وجواره (٢) ، ولا شك أن المناسب لقوله : «فنبه على أن فروع الشرائع ﴿ إلى أن يستشهد بقوله شك أن المناسب لقوله : «فنبه على أن فروع الشرائع ﴿ إلى أوب الله تعالى وجواره الله عليم حكيم تعالى : ﴿ يُويدُ الله لَيْبَينَ لَكُم ويَهديكُم سُنن الذين من قبلكُم ويَتُوبَ عَلَيْكُم والله عَلَيم حكيم والله على النبي من حرج فيما فَرضَ الله له سُنةَ الله في الله ن خَلُوا مِن قَبْلُ وكَانَ أَمْرُ الله قَدَرًا مُقْدُورًا ﴿ آ كَانَ عَلَى النبي مِنْ حَرج فيما فَرضَ الله له سُنة الله في الله ن خَلُوا مِن قَبْلُ وكَانَ أَمْرُ الله قَدَرًا مُقْدُورًا ( ﴿ ) ﴾ [الاحزاب] وأما الآيتان اللتان ذكرهما ، فالمراد من السنة فيهما : طريقة حكمته وعادته ، من الانتقام من مكذبي الرسل وإنزال العذاب فيهم (٣) .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، الصفحة نفسها

<sup>(</sup>٢) عبد الغني عبد الحالق : حجية السنة ، ص٤٦.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص٤٧.

ومن هذا قول أبى قلابة : «عن أنس : من السنة إذا تزوج البكر على الثيب أقام عندها سبعا » قال أبو قلابة : «لو شئت لقلت : إن أنسا رفعه إلى النبى ﷺ»، أى لو قلت لم أكذب ؛ لأن قوله : من السنة هذا معناه

وأخرج الحاكم في المستدرك عن زياد بن عبد الله النخعي قال : «كنا جلوسا مع على - رضى الله عنه - في المسجد الأعظم ، فحاء المؤذن ، فقال : المصلاة يا أمير المؤمنين فقال : اجلس ، فجلس ، ثم عاد فقال له ذلك ، فقال على : هذا الكلب يعلمنا السنة ؟! فقام على ، وصلى بنا العصر ثم انصرفنا ، فرجعنا إلى المكان الذي كنا فيه جلوسا ، فجثونا للركب لتزور الشمس للمغيب نتراءاها (٤)

وقد أطلقها عمر- رضى الله عنه- وذكرها ابن عباس ، وعسمرو بن العاص ، وعائشة - رضوان الله عليهم - وأرادوا بها سنة رسول الله ﷺ والله ﷺ مطلق السنة يتناول سنة رسول الله ﷺ فقط(٢)

<sup>(</sup>۱) رفعت فوزى عبد المطلب : توثيق السنة في القرن الثاني الهجرى ، أسسه واتجاهاته ، القاهرة ، مكتبة الخانجي ، ۱۹۸۱ ، ۱۲

<sup>(</sup>٢) في القاموس المحيط ﴿ هَجَّر ﴿ بَتَشْدَيْدُ الْجَيْمِ ﴾ إلى الشيء : بكَّر وبادر إليه ﴿

<sup>(</sup>٣) السيوطى ، جلال الدين تدريب الراوى فى شرح تقريب النواوى ، تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف ، القاهرة ، دار الكتب الحديثة ، ١٩٦٩ ج١ ، ص ١٨٨

<sup>(</sup>٤) الحاكم ، أبو عبد الله محمد المستدرك على الصحيحين في الحديث ، الرياض ، مكتبة النصر الحديثة ، ج١ ، ص ١٩٢

<sup>(</sup>٥) تدریب الراوی ، ج۱ ، ص۱۸۹

<sup>(</sup>٦) رفعت فوزي : توثيق السنة ، ص١٣.

والسنة فى اصطلاح المحدثين : ما اثر عن النبى على من قول أو فعل أو تقرير أو صفة خَلْقية وخُلُـ قية أو سيرة ، سواء قبل البعثة أو بعدها ، وهى بهذا ترادف الحديث عند بعضهم.

فى اصطلاح الأصوليين نجد أنها: ما نقل عن النبى على من قول أو فعل أو تقرير (١):

فمثال القول ، ما تحدث به النبى على في مختلف المناسبات مما يتعلق بتستريع الاحكام كقوله على الأعمال بالنيسات، (٢) ، وقوله : «البيعسان بالحيسار ما لم يتفرقا» (٢) .

ومثال الفعل: ما نقله الصحابة من أفعال النبى على في شئون العبادة وغيرها ، كأداء الصلوات ، ومناسك الحج ، وآداب الصيام وقفائه ، ومن أمثلة ذلك حديث عمرو بن أمية الضمرى ، قال : «رأيت النبى على يسح على عمامته وخفيه ، وحديث جابر ، قال : «كان النبى على يصلى على راحلته حيث توجهت به ، فإذا أراد فريضة نزل فاستقبل القبلة».

ومشال التقرير: ما أقره الرسول على من أفعال صدرت عن بعض أصحابه بسكوت منه مع دلالة الرضى ، أو بإظهار استحسان وتأييد ، فمن الأول: إقراره المستحهاد الصحابة في أمر صلاة العصر في غزوة بني قريظة حين قال لهم : الا يصلين أحدكم العصر إلا في بني قريظة (1) فقد فهم بعضهم هذا النهي على حقيقته فأخرها إلى ما بعد المغرب ، وفهمه بعضهم على أن المقصود حث الصحابة على الإسراع فصلاها في وقتها ، وبلغ النبي على ما فعل الفريقان فأقرهما ولم ينكر عليهما ومن الشانى : أن خالد بن الوليد - رضى الله عنه - أكل ضبا قدم إلى النبي على دون أن يأكله ، فقال بعض الصحابة : أو يحرم أكله يا رسول الله ؟ فقال : الا ولكنه ليس في أرض قومي فأجدني أعافه » (٥) .

<sup>(</sup>۱) مصطفى السباعى : السنة ومكانتها فى التشريع الإسلامى ، بيروت ، المكتب الإسلامى ، 19۸۲ ، ص ٤٧

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ومسلم عن عمر

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري ومسلم عن ابن عمر

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ومسلم عن ابن عمر

<sup>(</sup>٥) اخرجه البخاري ومسلم عن ابن عباس

ويضيف البعض نوعاً رابعاً ، وهو ما نذكر فيه أوصاف النبى على الحلقية أو ما حدث عند ولادته ، أو الحديث عن رضاعه أو وفاة والدته أو كفالة جده أو مرضه أو وفاته ، ومن أمثلة ذلك : فقد وصف على رضى الله عنه حانبا من جوانبه الحلقية فقال (١):

«كان رسول الله ﷺ أبيض اللون ، مشربا حمرة ، أدعج العينين، سبط الشعر ، كث اللحية ، سهل الحد ، إذا مشى كأنما يتقلع من صخر ، وإذا التفت التفت جميعا ، كأن عرقه في وجهه اللؤلؤ ، ولريح عرقه أطيب من المسك، ليس بالقصير ولا بالطويل، ولا بالعاجز ، ولا اللئيم ، لم أر قبله ولا بعده مثله ﷺ

وليس يعنى تصنيف السنة إلى هذه الأنواع أن كل سنة لابد أن تكون واحدا من هذه الأنواع الأربعة فقط ، فسلا تكون إلا قولا من أقسوال الرسول على أو فسعلا ، أو تقريرا ، أو صفة ، بل قد يشمل الحديث الواحد على وصفين من هذه الأربعة أو أكثر، فمن حديث أم معبد (٢):

العن أبي معبد الخزامي أن رسول الله على الما الله على المدينة هو وأبوبكر وعامر بن فهيرة مولى أبني بكر ودليلهم عبد الله بن أريقط الليثي ، فمروا بخيمة أم معبد الخزاعية ، وكانت امرأة جلدة ، برزة (أي تجالس الرجال) ، فلم يصيبوا عندها شيئا من ذلك ، وإذا القوم مرملون ، مسنتون ، فقالت : والله لو كان عندنا شيء ما أعوزهم القرى (قرى الضيف : أكرمه) ، فنظر رسول الله على إلى شاة في كسر الخيمة ، فقال : ما هذه الشاة يا أم معبد ؟ قالت : هذه شاة خلفها الجهد عن أحلبها ؟ فقال : هل بها من لبن ؟ قالت : هي أجهد من ذلك ، قال : أتأذنين لي أن أحلبها ؟ فقالت : نعم بأبي أنت وأمي ، إن رأيت بها حليبا ، فدعا رسول الله المسائة فمسح ضرعها وذكر اسم الله وقال : اللهم بارك لها في شاتها . قال : فتفاجت بالشاة فمسح ضرعها وذكر اسم الله وقال : اللهم بارك لها في شاتها . قال : فتفاجت عليه الثمال ( أثمل اللبن : كثرت رغوته ) فسقاها فشربت حتى رويت وسقى أصحابه ، عتى رووا ، وشرب على آخرهم وقال : ساقى القوم آخرهم ، فشربوا جميعا عللا

<sup>(</sup>۱) يوسف القرضاوى وآخرون : مـصطلح الحديث للمرحلة الثانوية للمعاهد العلميــة ، الجمهورية العربية اليمنية ، الهيئة العامة للمعاهد الدينية ، صنعاء ، ۱۹۸۸ ، ص ۱ .

<sup>(</sup>۲) محمد عبد الرءوف : نظرات فــى الحديث وتدوينه ، مجلة الوعى الإسلامي ، الكويت ، العدد ١٠٨ ، ذي الحجة ١٣٩٣هـ، ديسمبر ١٩٧٣ ، ص ٢٢

(علل فلان : سقى مرة بعد مرة ) بعد نهل ، حتى أراضوا ثم حلب فيه ثانيا عودا على بدء ، فغادره عندها، ثم ارتحلوا عنها» ·

فهـذا الحديث يحـتوى على كـثيـر من فعال النـبى ﷺ وبعض أقواله وخـصاله الكريمة، كما احتوى في الجزء الأخير على وصف أم مـعبد للرسول ﷺ لعدم اعتراضه على الطريقة التي كانت تعيش عليها أم معبد

وقد تطلق السنة عندهم على ما دل عليه دليل شرعى ، سواء كان ذلك فى الكتاب العزيز ، أو عن النبى على ، أو اجتهد فيه الصحابة ، كجمع المصحف، وحمل الناس على القراءة بحرف واحد ، وتدوين الدواوين ، ويقابل ذلك البدعة ، ومنه قوله عليكم بسنتى وسنة الخلفاء الراشدين من بعدى (۱۰).

وفى اصطلاح الفقهاء : ما ثبت عن النبى ﷺ من غير افستراض ولا وجوب ، وتقابل الواجب وغيره من الاحكام الخمسة ، وقد تطلق عندهم على ما يقابل البدعة ، ومنه قولهم : طلاق السنة كذا ، وطلاق البدعة كذا<sup>(٢)</sup>

ويختلف معنى السنة فى اصطلاح المتشرعين حسب اختلاف فنونهم وأغراضهم ، فهى عند الأصوليين غيرها عند المحدثين والفقهاء ؛ ولذلك نرى مدلولها من خلال أبحاثهم(٢).

أ - فعلماء الحديث إنما بحثوا عن رسول الله على الإمام الهادى الذى أخبر الله عنه أنه أسوة لنا وقدوة فنقلوا كل ما يتصل به من سيرة وخلق وشمائل وأخبار وأقوال وأفعال ، سواء أثبت ذلك حكما شرعيا أم لا

ب - وعلماء الأصول إنما بحثوا عن رسول الله على المشرع الذي يسضع القواعد للمجتهدين من بعده ويبين للناس دستور الحياة ؛ ولذلك عنوا بأقواله وأفعاله وتقديراته التي تثبت الأحكام وتقررها

ج - وعلماء الفقه إنما بحثوا عن رسول الله على الذي تدل أفعاله على حكم شرعى ، وهم يبحثون عن حكم الشرع في أفعال العباد وجوبا أو حرمة أو إباحة أو غير ذلك

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود والترمذي ·

<sup>(</sup>٢) مصطفى السباعي ، السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي ، ص ٤٨

<sup>(</sup>٣) محمد عجاج الخطيب : السنة قبل التدوين ، بيروت ، دار الفكر ، ١٩٨ ، ص ١٠.

ويقرب من السنة في المعنى كلمات : السبيل، والصراط، والطريقة، والطريق المستقيم (١)، مثل قوله تعالى : ﴿ ... وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ ... (١٠) ﴾ [النساء]، ﴿ وَاللّٰهُ يَدْعُو إِلَىٰ دَارِ السُّلام ويَهَدي من يشاء إِلَىٰ صِراط مُستَقيم (٢٠) ﴾ [يونس]، ﴿ وَأَن لُو السَّقَامُوا عَلَى الطّرِيقَة الأَسْقَيْنَاهُم مُاءً عَدَقًا (١٠) ﴾ [الجن ]، ﴿ وَأَنْ هَذَا صِراطي مُستقيمًا فَاتَبُعُوهُ ... (١٠٠٠ ﴾ [الأنعام].

والسنة عند الشيعة لها إطلاق يختلف إلى حد كبير عن كل هذا ، لأنها عندهم قول النبى على أو فعله أو تقريره ، وقول كل واحد من المعصومين أو فعله أو تقريره ، أو بعبارة أخرى قول المعصوم أو فعله أو تقريره ؛ وذلك لأن المعصوم من آل البيت ينجرى قوله مجرى قول النبى على من كونه حجة على العباد واجب الاتباع ، والأثمة من آل البيت عندهم ليسوا من قبيل الرواة عن النبى الله والمحدثين عنه ليكون قولهم حجة من جهة أنهم ثقات في الرواية ؛ لأنهم هم المنصوبون من الله تعالى على لسان النبى لتبليغ الأحكام وذلك عن طريق الإلهام كالنبي من طريق الوحى ، أو من طريق التلقى من المعصوم قبله (٢)

وسوف نسير في كتابنا الحالى على نهج المحدثين الذين يعنون بالسنة - كما بينا - كل ما أثـر عن النبي ﷺ؛ وذلك لأن التوثيق للسنة اتحـه هذا المعنى ، وعليه وضعت الأسس لمعرفة الصحيح الذي ينسب إلى الرسول ﷺ أو ما يتعلق به حقا ، من ريفه الذي ينسب إليه كذبا أو ضعيفه الذي يشك في نسبته إليه ﷺ

### معنى الحديث ،

لكن ، إذا كان هناك من يستخدم مصطلح الحديث ، فهل يرادف هذا المصطلح السنة ؟ أم أن هناك اختلافا بينهما ؟

إن كلمة الحديث تعنى فى اللغة : الجديد ، والخبر ، نقول : هذا بناء حديث، وثوب حديث ، وكـتاب صدر حديثا ، وكذلك نقول : سـمعت من صاحبى حـديثا سرنى ، وحدثته بحديث أخذ بمجامعه وهكذا(٢) ويقول أبو هريرة للأنصار : «أتريدون أن أمتعكم بحديث من أحـاديثكم» ؟ ، ويحدثهم عن يوم من أيام الجاهلية ،

<sup>(</sup>١) بدران أبو العينين : أصول الفقه ، القاهرة ، دار المعارف ، ١٩٦٥ ، ص ٧٢ -

<sup>(</sup>٢) محمد رضا المظفر: أصول الفقه ، النجف ، دار النعمان ، ١٩٧١ ، ج٣ ، ص ٦١ -

<sup>(</sup>٣) بكرى شيخ أمين : أدب الحديث النبوى ، بيروت ، دار الشروق ، ١٩٧٣ ، ص ٩

ثم تطور هذا الاستعمال وأصبح يطلق على نوع خاص من الأخبار في الأوساط الدينية بدون أن يخرجه هذا عن معناه العام . يقول ابن مسعود : «إن أحسن الحديث كتاب الله ، وخير الهدى هدى محمد عليه ، هكذا أصبح القرآن أحسن الحديث ، ثم حدد أخيرا بأخبار النبي عليه ، سأل أبو هريرة رسول الله فقال : يا رسول الله ، من أسعد الناس بشفاعتك يوم القيامة ؟ قال الرسول على القد ظننت يا أبا هريرة ألا يسألني عن هذا الحديث أحد أولى منك لما رأيت من حرصك على هذا الحديث (۱).

فإذا كان الحديث هو ما حدث به النبى الله السنة هي بقطع النظر عن كون هذا التحديث موجودا أو غير موجود - العادة الدينية التي كانت موجودة فعلا عند المسلمين قديما ، وبناء على هذا قد تكون القاعدة أو المبدأ الموجود في الحديث سنة كما في قول أحمد بن حبل : قوفي هذا الحديث خمس سنن ، وليس من الفسروري أن تكون السنة موافقة للحديث ، فيقال مشلا : هذا الحديث مخالف للقياس والسنة والإجماع(٢).

وهكذا نرى أن الفرق بينهما أن الحديث أمر عملى نظرى ، وأن السنة أمر عملى، وإن كانت معرفة كل منهما ترجع إلى السرواية ، ويدل لذلك ما روى عن عبد الرحمن بن مهدى عندما سئل عن سفيان الثورى والأوراعى ومالك ، فقال مجيبا: سفيان الشورى إمام فى الحديث ، وليس بإمام فى السنة ، والأوزاعى إمام فى السنة وليس بإمام فى الحديث ، ومالك فيهما جميعا (٢) . وما روى من أن أبا يوسف كان صاحب حديث وصاحب سنة ، كما نجد هذا الفرق موجودا فى كتب الحديث مثل ما قاله أبو داود عن حديث رفعه إلى أنس بن مالك إذا كان الراوى قد رفعه إلى الرسول ولكنه قال : السنة كذا ، فدل على أن السنة غير الحديث.

وعلى كل ، فمهما دقق المعلماء في مدلول كل من اللفظين ، فهان الشعور بتساويهما في الدلالة أو تقاربهما على الأقل ، كان يساور نقاد الحديث ، فهل السنة

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ، كتاب الرقاق

 <sup>(</sup>۲) على حسن عبد القادر: نظرة عامة في تاريخ الفقه الإسلامي، القاهرة، القاهرة الحديثة،
 ١٩٥٦، ص ١٢٢٠

<sup>(</sup>٣) شرح الزرقاني على موطأ مالك ، ج١ ، ص ٣ ·

العملية إن هي إلا الطريقة النبوية التي كان الرسول الكريم على يؤيدها بأقواله الحكيمة وأحاديث الرشيدة الموجهة ؟ وهل موضوع الحديث يغاير موضوع السنة ؟ ألا يدور كلاهما حول محور واحد ؟ ألا ينتهيان أخيرا إلى النبي الكريم على في أقواله المؤيدة لافعاله، وفي أفعاله المؤيدة لاقواله ؟

حين جالت هذه الأسئلة في أذهان النقاد ، لم يجدوا بأسا في أن يصرحوا بحقيقة لا ترد : إذا تناسينا موردى التسميتين كان الحديث والسنة شيئا واحدا ، فليقل أكثر المحدثين : إنهما مترادفان (١) !

ويبدو أن مصطلح الحديث كان يطلق على الكلام الخاص ، وليس كل كلام حديث وعلى حديث ، ف الكلام إذا اكتسب أهمية ، أو حظى بعناية ، أو أثار، فهو حديث وعلى ذلك جاء قوله تعالى : ﴿ وَأَمَّا بِنعْمَةَ رَبِّكَ فَحَدّثْ ١٤ ﴾ [الضحى] ، وقوله : ﴿ وَهَلْ أَتَاكَ حَديثُ مُوسَىٰ ١٤ ﴾ [الخاشية] ، و ﴿ فَقَالُوا رَبّنا مَديثُ مُوسَىٰ ١٤ ﴾ [الخاشية] ، و ﴿ فَقَالُوا رَبّنا بَاعَد بَيْنَ أَسْفَادِنَا وَظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَاهُمْ أَحَاديثَ وَمَزْقُنَاهُمْ كُلُّ مُعزَق ... ١٠ ﴾ [سبا] ، فأمر موسى جد خطير ، وقصة لا تزال تروى فهى لذلك حديث ، وكذلك أهوال يوم القسيامة وبعض مواقف لأمم سابقة ، هذه أمور لا تزال أذن الدهر تسمع روايتها ويتحدث بها الناس ، فهى أمور مشهورة ، سائرة ، ذات وقع وأثر ، ومن هنا عبر القرآن عنها فبحديث ، وأحاديث ١٠ وأحاد

وهناك مصطلحان آخران يتصلان بموضـوعنا ألا وهما : الحبر ، و الاثر ، فما معنى كل منهما ؟

# الخبسروالأنسره

الخبر أجدر من السنة أن يرادف الحديث ، فما التحديث إلا الإخبار ، وما حديث النبى على النبى الخبر المروى عنه ، المرفوع إليه غير أن إطلاق اسم مثل الإخبارى على من يشتخل بالتواريخ ونحوها ، حمل بعض العلماء على تخصيص المشتخل بلقب

<sup>(</sup>۱) بكرى شيخ أمين ، أدب الحديث النبوى ، ص ١١٠

<sup>(</sup>۲) عجلان ، دراسات فی الحدیث النبوی ، ص ۲۱ .

المحدث لتمييزه من الإخبارى ، وعلى تسمية ما جاء عنه حديثا لتسمييزه من الخبر الذى يجىء عن غيره ، وهذا يفسر قولهم فى ذلك : بين الحديث والخبر عموم وخصوص مطلق ، فكل حديث خبر ، وليس كل خبر حديثا .

وقد لاحظ المحدثون الذين انتصروا لترادف الحديث والخبر - إلى جانب المدلول اللغوى بين المفظين - أن الرواة لم يكتفوا بنقل الحديث المروى على لسان رسول الله وحده ، بل عنوا معمه بنقل ما روى على السنة الصحابة والتابعين، وما دامت الرواية قد شملت ما جاء على لسان النبي على وغيره فهى أخبار هنا وهناك ؛ ولذلك فلا ضير في تسمية الحديث خبرا ، والخبر حديثا .

ومن خلال هذه الروايـة نفسهـا ، نظروا إلى الأثر ، فهــو مرادف للخبـر والسنة والحديث ، يقال : اثرت الحديث بمعنى : رويته ، ويسمى المحدث أثريا نسبة للأثر (١).

## الحديث القدسي :

وكل حديث يضيف فيه رسول الله على قولا إلى الله عنز وجل- يسمى بالحديث القدسي أو الإلهى والأحاديث القدسية أكثر من مائة حديث ، وقد جمعها بعضهم في جزء كبير ، أما نسبة الحديث إلى القدسي وهو الطهارة والتنزيه وإلى الإله أو إلى الرب ؛ لأنه صادر عن الله- تبارك وتعالى- : من حيث إنه المتكلم به أولا ، المنشئ له أما كونه حديثا، فلأن الرسول على هو الحاكي له عن ربه- عز وجل (٢) والفرق بين الأحاديث القدسية والقرآن (٣) .

۱ - أن الاحاديث المقدسية ما كان لفظها من عند النبي على رأى المبعض ، ومعناها من عند الله بإلهام أو بالمنام بوحى جلى أو لا وأما القرآن فهو ما كان لفظه ومعناه من عند الله بوحى جلى ، بمعنى : أن ينزل به جسريل- عليه السلام- من عند الله- سبحانه- في البقظة وليس في المنام ولا بإلهام .

٢ – الأحاديث القدسية تصح روايتها بالمعنى أما القرآن فتحرم روايته بالمعنى ٠

<sup>(</sup>۱) بكرى شيخ أمين ، أدب الحديث النبوى ، ص ۱۲ ·

<sup>(</sup>٢) محمد عجاج الخطيب ، السنة قبل التدوين ، ص ٢٢

 <sup>(</sup>٣) أحمد عمر هاشم: السنة النبوية وعلومها ، القاهرة ، الفتح للإعلام العربي ، د ت ،
 ص٢٢.

- ٣ الأحاديث القدسية لا يتعبد بقراءتها ، أما القرآن فيتعبد بقراءته ويتعين في
   الصلاة ، ولا كذلك الأحاديث القدسية .
- إن القرآن الكريم معجزة خالدة متواتر اللفظ في كلماته وحروفه وأساليبه ، أما
   الأحاديث القدسية فليس لها هذا التواتر ، وليست بمعجزة
- ٥ أن القرآن يحرم على المحدث مسه ، وعلى الجنب تلاوته ، بخلاف الاحاديث القدسة

أما الفرق بين الحديث القدسى والحديث النبوى ، فهو أن الحديث القدسى مقطوع بنزول معناه من عند الله ، لما ورد فيه من النص الشرعى على نسبته إلى الله بقول الرسول على : قال الله تعالى كذا ؛ فلذا سمى قدسيا ، وأما الحديث النبوى فلم يرد فيه مثل هذا النبص؛ لأن منه ما هو توفيقى مستنبط بالاجتهاد والرأى من كلام الله والتأمل فى حقائق الكون ، وهذا ليس كلام الله ، ومنه ما هو توقيفى ، جاء به الوحى إلى الرسول به فبينه للناس بكلامه ، وهذا القسم ، وإن كان مرجعه إلى الله تعالى ، الملهم ، المعلم ، إلا أنه لما كان من قول الرسول به ووضعه كان حربًا أن ينسب إليه ، ويطلق على القسمين حديثا نبويا وقوفا بالتسمية عند الحد المقطوع (۱).

# تسدوين السنسة ،

يدل التاريخ على أن العرب - قبل الإسلام - لم يكونوا يعتمدون على الكتابة في حفظ أشعارهم وخطبهم وقصص آبائهم وأنسابهم ، بل كانوا يعتمدون على الذاكرة والحفظ حتى أن شعراءهم كانوا يفخرون بحفظهم وقوة ذاكرتهم (٢)، ولكن هذا لا يعنى عدم وجود من كان يعرف الكتابة بينهم ؛ ذلك لأن مسجتمع مكة التجارى يحتاج إلى معرفة بالكتابة والحساب ، ولكن الكتابة كانت قليلة في العرب ؛ ولذلك وصف القرآن الكريم العسرب بأنهم أميون ، فقال تعالى : ﴿ هُو الّذي بَعَثُ فِي الأُمّيين رَسُولاً منهم منه أمية لا نكتب ولا منهم منه أمية لا نكتب ولا نحس المنه الميان . • إنا أمة أمية لا نكتب ولا نحس المناه الميان .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٣ ·

<sup>(</sup>۲) أحمــد عبد العزيــز آل مبارك : مراحل تدوين الحــديث والسنة النبوية ، مــجلة منار الإسلام ، أبوظبى ، العدد (٥) السنة الخامسة ، جمادى الأولى ١٤٠٠هــ ، أبريل ١٩٨٠ ، ص ٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم ، كتاب الصيام .

ولا شك أن الكتابة قد انتشرت في عصر النبي على أوسع مما كانت عليه في عهد الجاهلية؛ لأن القرآن الكريم قد حثهم على التعلم ، واهتم الرسول على بتعليم المسلمين الكتابة

كان الإسلام في حاجة إلى القارئين والكاتبين ، والقرآن يحتاج إلى الكتابة ، وأمور الدولة من مواعيد ومواثيق تحتاج إلى الكتابة ، حتى صار عدد الكتاب لا بأس به في عهد النبوة ، وقد ذكر بعض المؤرخين عدد كتاب النبي على ثلاثة وثلاثين ، وذكر بعضهم عدد كتاب الوحى زهاء الأربعين كاتبا ، ناهيك عن كتّاب الصدقات والعهود(١).

ومع وجود عدد من الكتّاب في حياة الرسول ﷺ، فإن الحديث لم يدون كما دون القرآن الكريم في عصر الرسول ﷺ، وما عين كتبة يكتبونه كما اهتم بتسعيين الكتّاب للقرآن ، حيث كانوا يكتبون آياته عند نزولها ، وما ذلك إلا لأن القرآن وحي بالفاظه ومعانيه ، فلا يجوز إبدال لفظ مكان لفظ آخر ، وإن كان مرادفا له، وأما الحديث ، فإن معظم المقصود به معرفة الحكم منه لا غير

فلو دونت السنة كما دون المقرآن الكريم ، وهي واسعة كشيرة النواحي ، شاملة لأعمال الرسول على التشريعية وأقواله وتقريراته وصفاته منذ بدء رسالته إلى أن لحق بربه ، يلزم انكبابهم على حفظ السنة مع حفظ القرآن وفيه من الحرج ما فيه ، عدا خوف اختلاط بعض أقوال النبي المله الموجزة الحكيمة بالقرآن سهوا من غير عمد ، ولو تم ذلك لكان فيه خطر على كتاب الله ، يفتح باب الشك فيه لاعداء الإسلام ، كما يفتح لهم ثغرة ينفذون منها إلى المسلمين لحملهم على التحلل من أحكامه والتفلت من سلطانه.

ولعل هذا يفسر هذا الذي شاع من أن النبي على قد نهى عن كتابة الحديث نهيا مطلقا ، فمن ذلك ما رواه ريد بن أسلم عن عطاء بن يسار عن أبي سعيد الخدري، -رضى الله- عنه أن النبي على قال : «لا تكتبوا عنى شيئا سوى القرآن ، فمن كتب عنى غير القرآن فليمحه» ، وفي رواية : «من كذب على متعمدا فليتبوأ مقعده

<sup>(</sup>١) أحمد آل مبارك ، مراحل تدوين الحديث والسنة ، ص٨.

من النار "، وكذلك ما رواه عبد الرحمن بن زيد بن أسلم عن أبيه، عن عطاء بن يسار، عن أبي سعيد رضى الله عنه قال : "استأذنت النبي على أن أكتب الحديث فأبي أن يأذن لنا" . كما روى أن يأذن لنا" . كما روى عبد الرحمن بن زيد بن أسلم، عن أبيه ، عن عطاء عن أبي هريرة قال : "خرج علينا رسول الله على ونحن نكتب الاحاديث فقال : "ما هذا الذي تكتبون ؟" قلنا: أحاديث سمعناها منك . قال : "أكتابا غير كتاب الله تريدون ؟ ما أصل الامم من قبلكم إلا ما اكتستبوا من الكتب مع كتاب الله " قال أبو هريرة : أنتحدث عنك يا رسول الله ؟ قال: "نعم ، تحدثوا عني ، ولا حرج ، فمن كذب على متعمدا فليتبوأ مقعده من الكتابا مع كتاب الله المن واحد فألقيناها في النار . وفي رواية أخرى: «أكتابا مع كتاب الله؟ أمحضوا كتاب الله وأخلصوه " ، (أمحضه الحديث : صدقه ) ، وهناك روايات أخرى عن أبي هريرة تفيد كلها هذا المعني (۱) .

وأخرج الحاكم عن القاسم بن محمد أنه قال : قالت عائشة : جمع أبى الحديث عن رسول الله والله و

لكن عددا غير قليل من الباحثين والمحققين شكك في معظم ما أشير إليه من احاديث مرفوعة إلى النبي عليه النبي النبي النبي النبي النبي الله المديث نفسه ينزل عن درجة الصحيح إلى درجة الضعيف ، ففي سنده كثير بن زيد ، وروى ابن أبي حاتم في كتابه الجرح والتعديل أن يحيى بن معين

<sup>(</sup>۱) رفعت فوزی : توثیق السنة ، ص ٤٣

<sup>(</sup>٢) محمد بن محمد أبو شهبة : دفاع عن السنة ، القاهرة ، مكتبة السنة ، ١٩٨٩ ، ص ٤٠٧ ·

سئل عنه فقال: لسيس بالقوى وقدال النسائي فسيه: فسعيف ، وقال أبسو ررحة: صدوق فيه لين كما روى الذهبي في الميزان حديثا فيه نكارة ، وفيه علة فوق نكارته، فلا يحتج به إذن بالإضافة إلى أن المطلب الذي روى عنه كثير هذا الحديث لم يدرك ريد بن ثابت ، فهو منقطع (۱) .

بل يمكن القول أن المعول عليه في المحافظة على ما هو حجة وصيانته من التبديل والخطأ هو أن يحمله الشقة العدل حتى يوصله لمن هو مثله في هذه الصفة ، وهكذا ، سواء كان الحمل له على سبيل الحفظ للفظه أو الكتابة له أو الفهم لمعناه فهما دقيقا مع التعبير عن ذلك بلفظ واضح الدلالة عليه بدون لبس ولا إبهام ، فأى نوع من هذه الأنواع الثلاثة يكفى في الصيانة ما دامت صفة العدالة متحققة ، فإذا اجتمعت الأنواع الثلاثة كان ذلك الغاية والنهاية في المحافظة ، وإذا اجتمعت وانتفت العدالة لم يجد اجتماعهما نفعا ولم يغن فتيلا ، ولم نامن حينئذ من التبديل والعبث بالحجة ، ومن باب أولى ما إذا انفردت الكتابة عن الحفظ والفهم وعدالة الكاتب أو الحامل للمكتوب ، فإذا لا نثق حينئذ بشيء من المكتوب ،

والمرجع أن الرسول على لما اطمأن إلى أن القرآن قد استقر في القلوب والعقول حتى أشرب المؤمنون حبه وذاقوا حلاوته ، تعرفوا على بلاغته ، وأحسوا بإعجاز نسقه وتردد على سمعهم كلام النبي على ، وأدركوا مكانه في القرآن الكريم ، ولما تأكد لديه أن المسلمين أصبحوا في مأمن من أن يخلطوا كلام الله المعجز بكلامه على ، بعد أن عايشوا هذه المعايشة ، ووضحت لهم معالم الأسلوب القرآني وخصائصه ، وبرزت صفاته وسماته التي تميزه عن كلام المخلوقين ، وخصوصا أن الآيات الكريمة كانت تتنزل فقت متدلى وتردد تلاوتها في الصلاة ، وتحفظ في الصدور ، وتدون في الألواح والصحائف، فتعددت وسائل حماية القرآن الكريم وحفظه من كتابة وتلاوة وترتيل (")

<sup>(</sup>۱) رفعت فوزی ، توثیق السنة ، ص ٤٦ ·

<sup>(</sup>٢) محمد أبو شهبة ، دفاع عن السنة ، ص ٤١٣

<sup>(</sup>٣) إبراهيم عوضين : التـعريف بالسنة وعلومها ، القـاهرة ، المجلس الأعلى للشئون الإســلامية ، ١٩٨٩ ، ص ٣٢

عندئذ وجد الرسول على أنه لم يعد هناك ما يمنع من كتابة حديثه ، فأباح للصحابة ما كان منعه في أول الأمر ، على ما رواه البخارى في صحيحه ، وأبو داود في سننه عن عبد الله بن عمرو- رضى الله عنهما- أنه قال : كنت أكتب كل شيء أسمعه من رسول الله على أريد حفظه ، فنهتني قريش وقالوا : تكتب كل شيء تسمعه من رسول الله على الله يشر يتكلم في الغضب والرضا ؟ فأمسكت عن الكتابة ، وذكرت ذلك لرسول الله على فأوما بإصبعه إلى فيه ، فقال: «اكتب ، فوالذي نفسي بيده ما يخرج منه إلا الحق»

وهكذا بدأ الصحابة - رضوان الله عليهم - يكتبون سننه على ، فكان ذلك بدء مرحلة جديدة لحفظ السنة ، بعد أن كان يكتفى فى حفظها بالاقـتداء والرواية ، حيث ضمت الكتابة إلى الاقتداء والرواية (۱) إلا أن هذه المرحلة إنما بدأت فى اخريات حياته به إذ كانت بعد السنة السابعة من الهجرة؛ لأن عبد الله بن عصرو بن العاص إنما اتصل بالنبى بعد صلح الحديبية ومع وضوح الرؤية، وتميز القرآن من الحديث ، كان عبد الله بن عمرو حريصا على أن يفرد كـتابة الحديث فى صحيفة سماها (الصادقة) ، واستمر على تدوين السنة حتى توفى الرسول بيها

ولم يكن ابن عسمرو في هذا منفسردا ، فقلد كان معلم على الطريق نفسه بعض الصحابة الكاتبين ، مثل على بن أبي طالب وجابر بن عبد الله ، غير أن كتابة السنة في حياته على كانت نشاطا فرديا ، ليس على سبيل التدوين الرسمى ، ولا على سبيل التدوين العام المستقصى ، كما كان الشأن في تدوين القرآن الكريم(٢)

بيد أن النصوص التي صرحت بالنهي عن الكتابة في أول الأمر ظلت محفوظة أو نقلها السلف على أنها جزء مما تلقوه عن رسول الله ﷺ ، والنصوص التي حثت على الكتابة محفوظة أيضًا ، وهذا ما أوهم الاختلاف والتناقض بين النصوص (٣):

<sup>(</sup>١) المرجع السابق مالحنفحة نفسها

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق

<sup>(</sup>٣) عبد المسهدى بن عبد القسادر بن عبد الهادى : السنة المحسمدية ، كتابتسها وتدوينها وتصنيفها ، القساهرة ، مسجلة الأزهر ، الأزهر الشسريف ، ج٤ ربيع الأخسر ١٤٠٦هـ/ يناير ١٩٨٦ ، ص ٥٤٨.

- ا روى عن أبى هريرة رضى الله عنه أنه قال : «ما من أصحاب النبى الله الحد أكثر حديثا عنه منى ، إلا ما كان من عبد الله بن عمرو ، فإنه كان يكتب ولا أكتب (١).
- ٢ وعن عبــد الله بن عمرو- رضى الله عنهــما- قال : قــال رسول الله على . :
   «قيدوا العلم · قلت : وما تقييده ؟ قال كتابته» (٢) .
- ٣ عن أبى هريرة رضى الله عنه قال : كان رجل يشهد حديث النبى على ،
   فلا يحفظه ، فيسألنى فأحدثه فشكا قلة حفظه إلى رسول الله على فقال له النبى
   على حفظك بيمينك (٣)، يعنى الكتابة
- ٤ روى عن رافع بن حديج أنه قال : قلنا يا رسول الله إنا نسمع منك أشياء ،
   أفنكتبها ؟ قال : «اكتبوا ولا حرج» (٤).

وطوال الفتسرة التسى امتسدت بعد وفياة رسول الله على مدة سبيعين عاما ، فإن من الجلى الواضح أن الصحبابة وقفوا من كتابة الحديث موقف المتردد ، يتنازعهم علم لان : الأول ، عامل الرغبة في الكتبابة لما لها من ثمرات واضحة ، والآخر هو الخوف على سلامة الكتباب الكريم إذا تداول الناس صحف الحديث بجانب صحف القرآن (٥).

وموقف التردد هـذا يتضع بصفة جليـة من فحوى ما روى من أن الخليـفة الثانى عمر بن الخطاب- رضى الله عنه- أراد أن يكتب السنن ، فاستشـار فى ذلك أصحاب رسول الله على فأشـاروا عليها أن يكتبها ، فطفق عـمر يستخير الله شـهرا ، ثم أصبع يوما وقـد عزم الله له ، فقـال : إنى كنت أردت أن أكتب السنن ، وإنى ذكرت قـوما كانوا قبلكم كتبوا كتبا فأكبوا عليها وتركوا كتاب الله تعالى ، وإنى والله لا ألبس كتاب الله بشىء أبدا ، وروى عن صحابة آخرين أنهم كتبوا صحفا ثم محوها أو حرقوها

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى في العلم ، باب كتاب العلم ، والترمذي في العلم ، باب الرخصة فيه ·

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم ١ / ١٠٦ ، وضعفه البعض ·

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في العلم ، باب الرخصة فيه ٧/ ٤٢٧ .

<sup>(</sup>٤) عن : المهدى بن عبد القادر ، ص ٥٤٩ .

<sup>(</sup>٥) محمد عبد الرءوف : نظرات في الحديث وتدوينه ، ص ٢٤

والذي يبدو لنا هو أن الحرج كان في نسخ الصحف وإكثارها للتداول والنشر . لم يكن الحسرج قويا في كتسابة المرء لنفسمه ؛ ولذلك نجد أسهات الكتب تتسحدث عن صحف كانت لدى عدد من الصحابة ، وقد تتبع الدكتور محمد مصطفى الأعظمى في كتابه المسمى ( دراسات في الحديث النبوي وتاريخ تدوينه ) الذي نشــر في بيروت عام ١٩٦٨ ما ورد من هذه الإشارات وعد خـ مسين صحابيا كان كل منهم عنده صحيفة أو كراسة من الأحاديث ، وأشار إلى مصادر ما أتى به (١)·

وقد أشار باحشون آخرون إلى أن الكتابة في عسهده علله تناولت قسما كبيرا من الحديث يبلغ في مجموعه ما يضاهي مصنفا كبيرا من المصنفات الحديثة ، ومما ورد كتابته من الحديث (٢):

١ - الصحيفة الصادقة ، التي كتبها عبد الله عمرو بن العاص ، وسبق أن أشرنا إليها في فقرة سابقة من الجزء الحالي ﴿ قال عبد الله بن عمرو حفظت عن النبي الف مثل ، وكان عبد الله يعتز بها يقول : ما يرغبني في الحياة إلا الصادقة والوهط ( أرض وقفها أبوه في الطائف كان عبد الله يقوم برعايتها ) • وقد انتقلت هذه الصحيفة إلى حفيده عمرو بن شعيب وأخرج الإسام أحمد في مسند عبد الله بن عمسرو من كتابه المسند قسما كبيرا من أحماديث هذه الصحيفة من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده

٢ - صحيفة على بن أبي طالب ، وهي صحيفة صغيرة تشتمل على العقل ( أي مقادير الديات ) وهي أحكام فكاك الأسير ، أخرج نبأها البخاري(٢) وغيره عن أبي جحيفة ، قال : قلت : هل عندكم كتاب ؟ قال : لا ، إلا كتاب الله ، أو فهم أعطيه رجل مسلم أو ما في هذه الصحيفة . قال : قلت : فما هذه الصحيفة ؟ قال : العقل ، وفكاك الأسير ، وأن لا يقتل مسلم بكافر ·

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٥

<sup>(</sup>٢) نور الدين عتر : منهج النقد في علوم الحديث ، دمشق ، دار الفكر ، ١٩٩٧ ، ص ٤٥

<sup>(</sup>٣) صحیح البخاری ، باب العلم ، کتاب العلم

- ٣ صحيفة سعد بن عبادة الصحابي الجليل (١٥هـ) ٠ أخرج الترمذي في سننه، عن أبي سبعد بن عبادة : وجدنها في كتاب سبعد أن النبي ﷺ قضي باليمين والشاهد . لكن لم نعثر على غير هذا الحديث من هذا الكتاب ، ولعل كثيرا من الأحاديث التي رويت عن سعد من هذا الكتاب (١).
- ٤ كتبه ﷺ إلى أمرائه وعماله فيما يتعلق بتدبير شؤون الأقاليم الإسلامية وأحوالها، وفي بيان أحكام الدين ، وهي كتب كثيرة تشتمل على مهمات أحكام الإسلام وعقائده ، وخطوطه العريضة ، وبيان الأنصبة والمقادير الشرعية للزكاة ، والديات ، والحدود والمحرمات وغير ذلك ، ومن هذه الكتب (٢) :
- أ كتاب الزكماة والديات الذي كتب به أبو بكر الصديق وأخرجه البخاري في صحيحه، فقد روى أبو داود والترملي أن رسول الله ﷺ كتب كتاب الصدقة فلم يخرجه حتى قبض ٠
- ب كتسابه لعمرو بن حـزم عامله على اليـمن وفيه أصـول الإسلام ، وطريق الدعوة إليه، والعبادات، وأنصبة الزكاة، والجزية، والديات.
- ج كتابه إلى واثل بن حجر لقومه في حضرموت فيه الأصول العامة للإسلام، وأهم المحرمات.
- - كتبه ﷺ إلى الملوك والعظماء ، وإلى أمراء العرب ، يدعوهم فيها إلى الإسلام ككتابه إلى هرقل ملك الروم ، وإلى المقوقس بمصر ، وغير هؤلاء ·
- ٦ عقوده ومنعاهداته التي أبرمها منع الكفار ، كصلح الحديبية ، وصلح تبوك ، وصحيفة المعاهدة التي أبرمت في دستور التعايش بين المسلمين في المدينة وبين من جاورهم من اليهود وغيرهم ·
- ٧ كتب أمر بها ﷺ لأفراد من أصحابه لمناسبات ومقتضيات مختلفة ، مثل كتابة خطبته لأبي شاه اليماني (٣) .

<sup>(</sup>١) نور الدين عتر ، منهج النقد في علوم الحديث ، ٤٦ ·

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٤٧ ·

وإذا كان هناك حرج في كتابة الحديث أثناء الفترة الوسطى من المرحلة الأولى من تاريخ تدوين الحديث ، فإن أسبابا تجمعت وغيرت الحال قبل نهاية القرن الأول بنحو عشرين عاما ، فبعد مضى سبعين عاما على وفاة الرسول على ، كانت المخاوف على سلامة القرآن قد تبددت ، فلقد حفظه مئات الآلاف من شتى الألوان والأجناس في صدورهم، وتلقته أجيال جيلا عن جيل دون حدوث خلل أو خلاف أو تغييسر ، كما كانت المصاحف قد كثرت واتسع تداولها ، ثم جدت أحداث حملت على كتابة الحديث حرصا على عدم ضياعه وخوفا من اختلاطه بالأكاذيب والموضوعات (۱)

وتبدأ مرحلة التدوين حين أصدر الخليفة عمر بن عبد العزيز أمرا إلى عماله على الأمصار المختلفة يقول فيه : «انظروا حديث رسول الله على فاجمعوه » وكان فيما كتبه إلى أهل المدينة كذلك(٢): « انظروا حديث رسول الله على فإنسى خفت دروس (اختفاه) العلم وذهاب أهله»

وكما وجه كتبا إلى الأمصار ، فلقد وجه كتبا إلى الأثمة الأعلام ، فكتب إلى أمير المدينة أبى بكر بن عمرو بن حزم ، وهو الذى قال فيه مالك : «لم يكن لدينا أحد بالمدينة عنده علم القضاء ما كان عند أبى بكر محمد بن عمرو بن حزم »، وكان قاضيا ولاه عمر بن عبد العزيز وكتب إليه أن يكتب له العلم من عند عمرة بنت عبد الرحمن، والقاسم بن محمد ، فكتبه له ، ولم يكن على المدينة أمير غير أبى بكر بن حزم وكان قاضيا ، ووجه إليه كتابه وفيه : «اكتب بما ثبت عندك من الحديث عن رسول الله على وبحديث عمرة بنت عبد الرحمن بن سعد ، فإنى خشيت دروس العلم وذهابه»(۳) .

وكتب أيضا إلى محمد بن مسلم بن شهاب الزهرى المتوفى سنة ١٢٤هـ والذى قال فيه أبو الزياد: كنا نكتب الحلال والحرام، وكان ابن شهاب يكتب كل ما سمع، فلما احتيج إليه علمت أنه أعلم الناس كتب إليه يأمره بجمع السنن، ولذا قال: أمرنا عمر بن عبد العزيز بجمع السنن، فكتبناها فى دفاتر فبعث إلى كل أرض له عليها سلطان دفترا

<sup>(</sup>١) محمد عبد الرءوف : نظرات في الحديث وتدوينه ، ص ٢٦ ٪

<sup>(</sup>٢) عبد المهدى بن عبد القادر : مرجع سابق ، ص ٥٥٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٥٥١

وما إن صدر هذا الأمر من الخليفة العادل عمر بن عبد العزيز إلا شمر الأثمة عن ساعد الجد ، فلقد آن أوان جمع السنة بعد أن كانت مبعثرة صحيفة هنا وصحيفة هناك، أحاديث يحفظها هذا وأحاديث يحفظها ذاك ، وهذا الجمع وهذا التدوين ، كثيرا ما تمنوه ، وكثيرا ما أملوه ، فبدأ جمع الصحف ونسخها ، وإرسال النسخ إلى الخليفة ومن لم يكتب فقد كتب ، ومن عنده صحف نسخ منها ما يرسله إلى الخليفة ، والخليفة يرسل إلى كل مصر دفترا ، وشهدت فترة خلافة عمر بن عبد العزيز ثم ما بعدها حركة علمية في ميدان السنة أسفرت عن كتابة السنة ، وجمع كل ما كتب - وهو ما يعرف بالتدوين - ثم تبويب وتصنيف هذا الجمع من الحديث(۱)

وبالإضافة إلى ما سبق أن اثبتناه ، يمكن الإشارة إلى جملة أسباب أخرى أدت إلى اعتبار تدوين السنة في عصر التابعين أمرا ضروريا فيما يلى (٢٠) :

أولا - انتقال الإسلام وأهله من حال يغلب عليه البداوة ، والعسمل على نشر الإسلام ، وفتح البلدان والأقطار ، إلى عصر كثر فيه العمران ، وعظمت الحضارة ، واخذ المسلمون ينعمون بالحضارة المستقرة المطمئنة ، فكان من الطبيعى الانصراف إلى العلوم ومواردها يجمعونها ، ويعملون عقولهم في تحصيلها وتصنيفها ، وتلك ظاهرة نراها في الأمم عامة حين تنتقل من البداوة إلى الحضارة ، أو حين تذهب حضارتها ويضمحل أمرها ، ويرى ناسها أنهم صاروا مضطرين إلى الاهتمام قبل كل شيء بتحصيل معاشهم وتأمين حياتهم

ثانيا - انتشار الكتابة بين العرب والاعتماد عليها في تسجيل كثير من المعارف المختلفة ، ومن شان هذا أن تضعف ملكة الحفظ عندهم ، هذا فضلا عن دخول غير العرب في الإسلام بكشرة لم تعرف في دين سابق من الاديان المختلفة ، وهؤلاء هم الذين عرفوا بالموالى في التاريخ الإسلامي ، وهم لم يرزقوا بطبيعتهم ما للعرب من ملكة الحفظ وقوة الذاكرة

ثالثا - ظهور الخطأ غير المتعمد على كثير من أحاديث الرسول ﷺ وسنته بسبب الاعتماد فقط على حفظ الراوى ، ثم ظهور الكذب على الرسول ﷺ وشيوعه عن عمد

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، الصفحة نفسها

<sup>(</sup>۲) بدران أبو العينين بـدران : الحديث النبوى الشريف ، تاريخه ، ومصطلحاته ، الإسكندرية ، مؤسسة شباب الجامعة ، ۱۹۸۳ ، ص ۲۷

أحيانا من كثير ممن دخلوا الإسلام مكرهين دون أن يخالط الإيمان قلوبهم أو تتـشربه نفوسهم

ويلخص باحشون تطور تدوين الحديث عند أهل السنة من خلال المراحل التالية(١):

۱ - مرحلة الجمع ، فقد ذكر أبو نعيم في الحلية أن كبار أهل الطبقة الثالثة قاموا في منتصف القرن الثاني فدونوا الأحكام ، فصنف الإسام مالك ( الموطأ ) وتوخى فيه القوى من حديث أهل الحجاز ومزجه بأقوال الصحابة وفتاوى التابعين ومن بعدهم وقد جمع مالك موطأه بتكليف من الخليفة العباسي أبي جعفر المنصور، ويقال أنه مكث في تأليفه أربعين سنة ، ثم عرضه على سبعين فيها من فقهاء المدينة فواطأوه ووافقوه عليه ، فسمى الموطأ ، وكان منهج مالك يقوم على ذكر الحديث المرفوع إلى النبي الله أولا ثم يثني في الباب ما روى الصحابة والتابعين ، واعتمد على أهل المدينة ، وندر روايته لغيرهم ، بل أحيانا يعتمد في كتابه ما عليه أهل المدينة (٢).

وقد اعتنى العلماء قديما وحديثا بهذا الكتاب دراسة ونقدا ودفاعا وشرحا ، واختلف العلماء في عدد أحاديثه ، فقال بعضهم : جملة ما في الموطأ من الآثار عن النبي على وعن الصحابة والتابعين ألف وسبعمائة وعشرون حديثا، المسند منها ستمائة حديث ، والمرسل مائتان واثنان وعشرون حديثا ، والموقوف ستمائة وثلاثة عشر وقال بعضهم : في الموطأ خمسمائة حديث ونيف مسندا ، وثلاثمائة حديث ونيف مرسلا ، وفيه بضع وسبعون حديثا قد ترك مالك نفسه العمل بها ، وفي هذه الأحاديث ما هو ضعفا واهيا عند الجمهور وسبب اختلاف العلماء في عدد أحاديث الموطأ رواياته الكثيرة التي اشتهر منها أكثر من ثلاثين رواية .

وصنف ابن جریج بمکة ، والاوزاعی بالشام ، وسفیان الثوری بالکوفة ، وحماد ابن أبی سلیمان بالبصرة وهشیم بواسط ، ومعمر بالیمن ، وابن المبارك بخراسان ، وجریر بن عبد الحمید بالری و کان هؤلاء فی عصر واحد بحیث یعسر إثبات آیهم آسبق ، ثم تلاهم کثیر من أهل عصرهم فی النسج علی منوالهم

<sup>(</sup>١) عبد الهادي الفضلي : أصول الحديث ، بيروت دار المؤرخ العربي ، ١٩٩٣ ، ص ٤٢

 <sup>(</sup>۲) مـوسى شاهين لا شين ، وصـلاح الدين يوسف شلبى ، دراسـات فى السيـرة وعلوم السنة ،
 القاهرة ، مطبعة الفجر الجديد ، ١٩٨٤ ، ص ٢٢٠

۲ - مرحلة المسانيد ، وهي التي أفردت فيها أحاديث النبي على من سواها ، يقول ابن حجر في ( فتح الباري ) : رأى بعض الائمة منهم أن يفرد حديث النبي على خاصة ، وذلك على رأس المائتين ، فصنف عبيد الله بن موسى العبسى الكوفى مسندا ، وصنف مسدد بن مسرهد البصري مسندا ، وصنف أسد بن موسى الاموى مسندا ، وصنف نعيم بن حماد الخزاعي نزيل مصر مسندا .

ثم اقتفى الأثمة بعد ذلك أثرهم ، فقل إمام من الحفاظ إلا وصنف حديثه على المسانيد كالإمام أحمد ، وإسحاق بن راهويه ، وعثمان بن شيبة وغيرهم من النبلاء .

ولأصحاب المسانيد مناهج مختلفة ، فمنهم ما يسرد أحاديث الصحابى دون نظر إلى موضوعاتها ولا إلى ترتيب أبوابها ، ومنهم من يرتب أحاديث كل صحابى على الأبواب الفقهية ، ومنهم من يرتب الصحابة ترتيبا أبجديا ، ومنهم من يرتبهم ترتيبا قبليا ، فيقدم مثلا بنى هاشم ثم الاقرب فالاقرب نسبا إلى رسول الله على ، ومنهم من يرتبهم على السبق في الإسلام ، فيقدم العشرة المشهود لهم بالجنة ، ثم أهل بدر ، ثم أهل الحديبية ، ثم من أسلم وهاجر بين الحديبية والفتح ، ثم أصاغر الصحابة سنا ، ثم النساء ، ومنهم من لم يراع شيئا من ذلك ، ومنهم من اقتصر على جمع الاحاديث ولم يبين درجتها ، ومنهم من بين الطرق واختلاف الرواة وبين حال أسانيدها (۱) .

٣ - مرحلة الصحاح ، وهي مرحلة إفراد الصحيح من حديث رسول الله هي من غير الصحيح مما روى عنه · وأول من اتجه هذا الاتجاه البخاري (١٩٤-٢٥٦هـ)، يقول ابن حجر : ولما رأى البخاري هذه التصانيف ورواها وحدها جامعة للصحيح والحسن ، والكثير منها يشمله التضعيف ، فحرك همته لجمع الحديث الصحيح ، وقوى ذلك همته لذلك ما سمعه من أستاذه إسحاق بن راهويه حيث قال لمن عنده والبخاري فيهم : لو جمعتم كتابا مختصرا لصحيح سنة رسول الله عنده والبخاري : فوقع ذلك في قلبي فأخذت في جمع الجامع الصحيح ").

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٢١ ·

<sup>(</sup>۲) عبد الهادى الفضلى ، أصول الحديث ، ص ٤٤ .

وهكذا كانت طرائق الحديث ذات أساليب متعددة ، يتبع كل إمام المنحى الذى رآه أنفع للمسلمين في نظره على حسب عصره ، مع ذكر سند الحديث ، ولكل طريقة ميزتها ، فقد نرى الحديث في كتاب من الكتب مرويا عن أحد من الصحابة كأبى بكر ، أو عمر أو عثمان أو ابن عباس ، أو عائشة ، أو أبى هريرة ، ونريد التثبت منه فتسعفنا في ذلك كتب الأسانيد ، وقد نريد بحث موضوع واستيعاب القول فيه ، فيسعفنا في ذلك الكتب التي رتبت على الأبواب ( تنتظمها وحدة الموضوع ) فهى في ذلك أسهل مأخذا وأقرب منالا (١)

ثم جاء قوم فبدا لهم طريق في الجمع يخالف طريق السابقين ، وهو أن يتركوا سند الحديث ويقتصروا على ذكر الصحابي ، غير أن منهم من جعل همه قبصر هذا العمل على كتاب واحد من كتب الحديث كما فعل الإمام الحافظ أبو العباس زين الدين أحمد بن أحمد بن عبد اللطيف الزبيدي ، فإنه قد فعل هذا في صحيح البخاري ، فضلا عن أنه حذف المكرر من كتب الأحاديث وحذف ما لم يكن مرويا عن الرسول من أخبار الصحابة فمن بعدهم مما لا تعلق له بالحديث وسماه التجريد الصريح لأحاديث الجامع الصحيح ، ومنهم من جمع ما في عدة كتب من كتب السنة ، كما فعل مسجد الدين بن الأثير الجزري ، فإنه ألف كتابا جمع فيه صحيحي البخاري ومسلم، وموطأ الإمام مالك ، وجامع أبي عيسي الترمذي وسنن أبي داود السبجستاني ، وسنن عبد الرحمن النسائي وسماه ( جامع أحاديث الرسول عليه ) ،

## وضع الحديث وتزييفه،

وهي قضية خطيرة قد يتصور البعض أن مناقشتها في كتاب تربية يعتبر تزيدا وترفا لا داعي له ، وهذا غير صحيح ، ذلك أن الجمهرة الكبرى من التربويين الذين يكتبون أو يشيرون إلى تربية إسلامية ، يسارعون بالاستشهاد بأحاديث غير صحيحة من غير أن يقصدوا إلى ذلك بطبيعة الحال ، بحكم قلة العلم بعلوم الحديث ، وهذا يوجب علينا معرفة كيف نشأ الوضع والكذب والتزييف لأحاديث نسبت إلى رسول الله على من الناحية السلبية ، ثم لننتقل بعد ذلك إلى الجانب الإيجابي المتصل بصحيح السنة ومعاير ذلك

<sup>(</sup>۱) مسحمد الزفنزاف: التسعسريف بالقرآن والحديث ، الكويت ، مكتسبة الفسلاح ، ۱۹۷۹ ، صحمد الزفنزاف: التسعسريف بالقرآن والحديث ، الكويت ، مكتسبة الفسلاح ، ۱۹۷۹ ، صحمد الزفنزاف: التسعسريف بالقرآن والحديث ، الكويت ، مكتسبة الفسلاح ، ۱۹۷۹ ،

# وقد تعددت صور الكذب على رسول الله 瓣، وقد عرض لها بتفصيل جيد (رفعت فوزى)، فمن هذه الصور (۱):

- ۱ أن يحدث الرجل عن آخر أنه سمعه ولم يدركه ؛ لانه توفى مثلا قبل أن يولد، أو قبل أن يكبر ويميز سماع الأحاديث ، أو عن رجل أدركه ، ثم لوحظ أنه لم يسمع منه ، ومما يستدل على كذب الراوى في هذه الحالة معرفة تاريخ المروى عنه ومولد الراوى والأمكنة التي ارتحل إليها والتي لم يرتحل إليها
- ٢ أن يكشر الراوى من السروايات التي تخالف الأشمة المعروفين بالمسدق والضبط (٢).
- ٣ أن يحدث الراوى عن شيخ ، ثم يسأل هذا الشيخ فيروى خلاف ما روى هذا الراوى عنه ، وإذا لم يكن المروى عنه حيا فإنهم يلجأون إلى أصحابه القدامى الذين استوهبوا أحاديثه وحفظوها ، فيسألون عما نسب إلى صاحبهم من أحاديث (٣).
- ٤ أن يحدث الراوى بغيسر المعقسول من الروايات ، فيإن ذلك دليل على الوضع والكذب ؛ لأن حديث رسول الله والكذب ؛ لأن حديث رسول الله والله على منطقى ومعقول ، سئل الشافعى عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ، فضعفه ، وقال : إنه أتاه رجل فقال : أحدثك أبوك أن سفينة نوح طافت بالبيت سبعا ، وصلت خلف المقام ركعتين ؟ فقال : نعم · · ولا يقال : إن هذا حدث بهذا عن أبيه فتكون المهدة عليه ؛ لأن أباه زيد بن أسلم ليس من الوضاعين الكذابين ، ولكنه اخترع نسبة الحديث إلى أبيه، كما اخترع الحديث (3) .
- ٥ أن يسمع التلميذ من الشيخ بعض الاحاديث ، فيغير من الفاظها عند إملائها ،
   يقول الإمام أحمد عن إبراهيم بن بشار الرمادى : كان يحضر معنا عند سفيان ،
   ثم يملى على الناس ما سمعوه من سفيان ، وربما أملى عليهم ما لم يسمعوا من

<sup>(</sup>١) رفعت فوزي : توثيق السنة ، ص ١٣٦ ·

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٣٧

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٣٨ ·

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ١٣٩

سفيان ، كأنه يغيسر الألفاظ ، فتكون زيادة ليست في الحديث ، فقلت : الا تتقى الله التملى عليهم ما لم يسمعوا ، وذمه في ذلك ذما شديدا(١).

لكن ما الذي دحا إلى قيام هذه الظاهرة ( الوضع ) في الحديث النبوي ؟

لقد مضى زمن النبى على المرجع فى الحيرة والسراج فى ظلمات الشبهة الموقضى الحليفتان أبو بكر وعمر - رضى الله عنهما - بعده ما قدر لهما من العمر فى مدافعة الأعداء وجمع كلمة الأولياء ولم يكن للناس من الفراغ ما يخلون فيه مع عقولهم ليبتلوها بالبحث فى مبانى عقائدهم وما كان من اختلاف قليل ورد إليهما وقضى الأمر فيه بحكمهما بعد استشارة من جاورهما من أهل البصر بالدين إن كانت هناك حاجة إلى الاستشارة وأخلب الحملاف كان فى فروع الاحكام لا فى أصول العمقائد، ثم كان الناس فى الزمنين يفهمون إشارات الكتاب ونصوصه المعتقدون بالتنزيه ويفوضون فيما يوهم التشبيه ويسرون أن له معنى غير ما يفهمه ظاهر اللفظ (٢).

كان الأمر على ذلك إلى أن حدث ما حدث في عهد الخليفة الثالث وأفضى إلى قتله ، فهوى بتلك الأحداث ركن عظيم من هيكل الخلافة ، واصطدم الإسلام وأهله صدمة رحزحتهم عن الطريق التي استقاموا عليها ، وبقى القرآن على صراطه ﴿إِنَّا نَحْنُ نَوْلُنَا الذَّكُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافظُونَ ① ﴾ [الحجر]، وُفِتح للناس باب لتعدى الحدود التي حدها الدين ، فقد قتل الخليفة بدون حكم شرعى، وأشعر الأمر قلوب العامة أن شهوات تلاحبت بالعقول في أنفس من لم يملك الإيمان قلوبهم، وغلب الغضب على كثير من الغالين في ديسنهم، وتغلب هؤلاء وأولئك على أهل الأصالة منهم فقضيت أمور على طير ما يحبون

وكان من العاملين في هذه الفتنة عبد الله بن سبأ ، يهودى أسلم وأظهر الغلو في حب على - كرم الله وجهه - ، حتى رهم أن السله حل فيه وأخسذ يدعو إلى أنه الأحق بالخلافة ، وطعن على عشمان فنفاه إلى مصر ، فوجد فيها أعوانا على فتنته ، إلى أن كان ما كان، ثم ظهر بمذهبه في عهد على فنفاه إلى المدائن ، وكان رأيه جرثومة لما حدث من مذاهب الغلاة من بعده (٢).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٤

<sup>(</sup>٢) محمد عبده : رسالة التوحيد ، القاهرة ، دار المعارف ، ١٩٦٦ ، ص ٢٢

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٣

توالت الاحداث بعد ذلك ونقض بعض المبايعين للخليفة الرابع على بن أبى طالب ما عقدوا ، وكانت حروب بين المسلمين انتهى فيها أمر السلطان إلى الأمويين غير أن بناء الجماعة قد انصدع وانفصمت عرى الوحدة بينهم ، وتفرقت بهم المذاهب في الخلافة وأخد الاحزاب في تأييد آرائهم ، كل ينصر رأي خصمه بالقول والعمل ، وكانت نشأة الاختراع في تأويل القرآن والرواية في الحديث

من هنا بدأنا نرى أحاديث كشيرة لا نكاد نشك ونحن نقرؤها أنها وضعت لتأييد الأمويين أو العلويين أو الحط منهم .

وكانت الرافضة أكثر الفرق كذبا ، سئل مالك عن الرافضة ، فقال : لا تكلمهم ولا ترو عنهم فإنهم يكذبون ويقول شريك بن عبد الله القاضى - وقد كان معتدلا في تشيعه - : أحمل على كل من لقيت إلا الرافضة ، فإنهم يضعون الحديث ويتخذونه دينا ويقول حاد بن سلمة : حدثنى شيخ لهم - يعنى الرافضة - قال : كنا إذا اجتمعنا فاستحسنا شيئا جعلناه حديثا ، ويقول الشافعى : ما رأيت في أهل الأهواء قوما أشهد بالزور من الرافضة (۱)

وأهل السنة يستشهدون بما وضعه هؤلاء من الأحاديث بحديث الوصية في ( غد يرخم ) ، وخلاصته : أن النبي على في رجوعه من حجة الوداع ، جمع الصحابة في مكان يقال له : غد يسرخم ، وأخذ بيد على - رضى الله عنه - ، ووقف به على الصحابة جميعا ، وهم يشهدون ، وقال : هذا وصيى ، وأخى ، والخليفة من بعدى ، فاسمعوا له وأطيعوا ، قال أهل السنة : حديث مكذوب بلا شك ، وضعته الرافضة

ولقد كان الرافضة أكثرهم من الفرس ، الذين تستروا بالتشيع لينقضوا عرى الإسلام ، أو ممن أسلموا ولا تزال في قلوبهم آشار دياناتهم القديمة ، فانتقلوا إلى الإسلام بعقليتهم الوثنية ، التي لا تتورع عن الكذب على صاحب الرسالة ، لتشبع حبا دفينا في أفئدتها

ومن المؤسف أن ينبرى إليهم فريق من جهلة أهل السنة ، فيقابلوا كذبا بكذب ، وإن كان كذبهم أضيق نطاقا ، ومن ذلك : ما في الجنة شجرة مكتوب على ورقة منها لا إله إلا الله ، محمد رسول الله ، أبو بكر الصديق ، عصر الفاروق ، عشمان دو النورين (٢)!

<sup>(</sup>۱) يوسف القرضاوي وآخرون ، مصطلح الحديث ، ص ٦٧

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٦٨ ·

كذلك فعل المتعصبون لمعاوية ، مثل قولهم : الأمناء ثلاثة : أنا ، وجمبريل ، ومعاوية وقام الحقيدون للعباسيين بمثل ذلك ، ونسبوا إلى النبى على قلوله : العباس وصديى ، ووارثى ، وأنه قال للعباس : إذا كان سنة خمس وثلاثين، فهى لك ، ولولدك السفاح ، والمنصور ، والمهدى !!!

ويتصل بهذا النحو أحاديث وضعها الواضعون في تفضيل القبائل العربية ، ذلك أن هذه القبائل كانت تتنازع الرياسة والفخر والشرف فوجدوا في الأحاديث ما يدخلون منه إلى المفاخرة ، كالذى وجدوه في الشعر ، وتروى في هذا أحاديث كثيرة موضوعة ، من ذلك ما روى من أن الرسول على قال : خير الناس العرب ، وخير العرب قريش ، وخير قريش بنو هاشم ! (۱) ، ومن ذلك أن رجلا قـتل بالمدينة ، لا يدرى من قتله ؟ وغير قال النبي على : أبعده الله ، إنه كان يبغض قريشا ! ولا ريب في أن مصدر مثل هذين الحديثين إنما هو الهوى الضيق القبلى ، في قريش من كان يناصب الإسلام العداء ، وفي القبائل الأخرى من كان يترك أهله وماله في سبيل الله ورسوله وكسيف يدعو الرسول على إلى عسمبية وقد بعث إلى الناس كافة ؟ وكيف يخلق بين الناس العداوة ويوجد الحسد وهما من عوامل الشقاء والعذاب وقد بعث رحمة مهداة (۱)؟!

وكم من حديث وضع في تفضيل العرب على العجم والروم فقابلها هؤلاء بوضع أحاديث في فضل العجم والروم والحبشة والترك ومثل ذلك في العصبية للبلد ، فلا نكاد نجد بلدا كبيرا إلا وفيه حديث ، بل أحاديث في فضله (٣) ، ومن النماذج التي يمكن سوقها على هذا الطريق ما ينسب إلى النبي على من أنه قبال : «إذا خرجت الرايات السود فاستوصوا بالفرس خيرا ، فإن دولتنا معهم»! وهذا حكم سياسي يرفع من قدر الفرس ، ويهيب بالسواد أن ينضم إليهم ، ولا يخفي أثر الدعاة في هذا ، وقوله : «دعوني من السودان ، إنما الأسود لبطنه وفرجه»! (١) ، فهذا غض من قدر قوم، ودحر لأعمالهم ، وانتقاص من قدرهم ، وهو يخالف سنن الرسول على في

<sup>(</sup>۱) عجلان : دراسات في الحديث النبوي ، ١٠٦

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٠٧

<sup>(</sup>٣) أحمد أمين : فجر الإسلام ، القاهرة ، النهضة المصرية ، ص ٢١٣ ·

<sup>(</sup>٤) عجلان : دراسات في الحديث النبوي ، ١٠٥٠

القول ودماثته في التعبير ، وكيف يقول الرسول على ذلك ؟ ويحكم هذا الحكم ثم يصادر على أفعالهم فيوقعهم في الخطيئة بحكمه ؟ ومن المكن أن يحتج المبطلون منهم عمل هذا الحديث غير الموضوع

كذلك تساهل بعضهم في باب الفضائل والترغيب والترهيب ونحو ذلك مما لا يترتب عليه تحليل حرام أو تحريم حلال واستباحتهم الوضع فيها ، فملأوا كتب الحديث بفضائل الأشخاص حتى من لم يرهم النبي عليه ، وبفضائل آيات القرآن وسوره ، فالقرآن الكريم ذو مكانة في نفوس المسلمين ، ويبدو أن الناس انصرفوا عن تلاوته وحفظه إلى حفظ الماجن من الشعر ، ورواية الهنكر من القول ، والكلف بالمناظرة ، فأراد العباد أن يسحببوا الناس في القرآن فكذبوا على رسول الله عليه واختلقوا أحاديث عن فضائل القرآن سورة سورة ، وبالغوا في الشواب وإذا كان الدافع لهذا العمل نبيلا فليس بمانع من خطئه ، وهذه النية الطيبة قد اقترفت عملا سيئا باستباحتها الكذب ، وتعمدها التقول على رسول الله عليه (۱)

ومثل هذا في كتب الأخلاق والتصوف من أحاديث في الترضيب والترهيب لا يحصى لها عد (٢)، حيث قام بعض الجهلة بالدين الذين كانوا على جانب من الصلاح والزهد بوضع أحاديث في هذا الباب حين ساءهم وجود بعض الناس المتكالبين على الدنيا والذين تركوا آخرتهم فوضعوا بعض الأحاديث التي ترغبهم في الأخرة وتخوفهم من عذاب الله ، ومن هؤلاء غلام نحليل ، وهو أحمد بن محمد بن غالب الباهلي ، كان معروفا بالزهد وتوفي في رجب سنة ٢٧٥ هـ قال له أبو عبد الله النهاوندى : ما هذه الرقائق التي تحدث بها ؟ قال : وضعناها لنرقق بها قلوب العامة ، وهؤلاء من أشد الوضاعين ضررا وأفدح خطرا لأن أحاديثهم المختلقة كانت تجد قبولا عند بعض الناس لما كانوا عليه من السزهد والصلاح ؛ ولهذا قال يحيى القطان : ما رأيت الكذب في أحد أكثر منه فيمن ينسب إلى الخير (٣).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١١٧

<sup>(</sup>٢) أحمد أمين ، فجر الإسلام ، ص ٢١٥ -

 <sup>(</sup>٣) احمد همر هاشم : السنة النبوية وعلومها ، ص ٩٠ .

ولعل من أسباب وضع هؤلاء ، الغفلة عن الحيفظ اشتغالا عنه بالزهد والانقطاع للعبادة ، هؤلاء العباد والصوفية ، يحسنون الظن بالناس ، ويعدون الجرح من الغيبة المحرمة ؛ ولذلك راجت عليهم الأكاذيب وحدثوا من غير معرفة ولا بصيرة (١).

ويخيل إلينا أن من أهم أسباب الموضع أيضا، مضالاة الناس إذ ذاك في أنهم لا يقبلون من العلم إلا ما اتصل بكتاب الله وسنة رسوله اتصالا وثيقا ، وما عدا ذلك ، فليس له قيمة كبيرة ، فأحكام الحلال والحرام ، إذا كانت مؤسسة على مجرد الاجتهاد، لم يكن لها قيمة ما أسس على الحديث ، ولا ما يقرب منه · بل كثير من العلماء في ذلك العهد كان يرفضها ولا يمنحها أية قيمة ، بل بعضهم كان يشنع على ما ينحو هذا النحو ، والحكمة والموعظة الحسنة إذا كانت من هندى أو يوناني أو فارسى ، أو من شروح من التوراة أو الإنجيل لم يؤبه لها ، فحمل ذلك كثيرا من الناس أن يصبغوا هذه الأحاديث كلها صبغة دينية حتى يقبلوا عليها ، فوجدوا الحديث هو الباب الوحيد المفتوح على مصراعيه ، فدخلوا منه على الناس ، ولم يتقوا الله فيما صنعوا ، فكان من ذلك أن نرى في الحديث المحديث الفقهي المصنوع ، والحكمة الهندية ، والفلسفة الزرادشتية ، والموعظة الإسرائيلية أو النصرانية (۲) !

وهناك ، قصد التقرب من الملوك والسلاطين والأمراء ، كما نص على ذلك غير واحد من الحفاظ ، وكما كذب علماء السوء على الرسول ولله لأجل السلاطين ، كذبوا كذلك في وضع الأحكام ، والفروع الفقهية لأجلهم ، ومن الأحاديث الموضوعة في هذا الباب ما اشتمل على مدح السلاطين وتعظيم شأنهم ، وهو ما يتملق به الجهال في هذا العصر ، كما تلقوا لهم فيما قبله (٣).

وهناك الحطأ والسهو ، وقع هذا لقوم ، ومنهم من ظهر له الصواب ، ولم يرجع إليه أنفة واستنكافا أن ينسب إليهم الغلط ، ولم تعرف رقة دين هؤلاء وعدم إخلاصهم في الاشتغال برواية الحديث إلا بعد أن وقع لهم ما وقع

<sup>(</sup>١) محمود أبو رية : أضواء على السنة المحمدية ، القاهرة ، دار المعارف ، ١٩٨٠ ، ص ٩٥ .

<sup>(</sup>٢) أحمد أمين : فجر الإسلام ، ص ٢١٥ -

<sup>(</sup>٣) محمود أبو رية ، أضواء على السنة المحمدية ، ص ٩٦ ·

وأيضا الظهور على الخمصم فى المناظرة ولا سيما إذا كانت فى الملأ ، وهو غير الوضع لنصرة المذاهب ، قال ابن الجوزى : ومن أسباب الوضع ، ما يقع بمن لا دين له عند المناظرة فى المجامع من استدلال على ما يقوله كما يطابق هواه تنسيقا لجداله وتقويما لمقاله ، واستطالة على خصمه ، ومحبة للغلب وطلبا للرياسة وفرارا من الفضيحة إذا ظهر عليه من يناظره (١) .

وهناك أيضا إرضاء الناس وابتخاء القبول عندهم واستمالتهم لحضور مسجالسهم الوعظية ، وتوسيع دائرة حلقاتهم ، وقد ألصق المحدثون هذا السبب بالقصاص ، ولعل ابن الجوزى ما تصدى لتأليف كتابه في المرضوعات إلا بعد ما زاول الوعظ واختبر ما أفسد الوعاظ من دين الناس ، وقد ذكر عنه نفسه ، إن الأحاديث كانت ترد عليه في مجلس وعظه فييردها فيحقد عليه سائر القسصاص (٢) والحق أن بعض الجهلة ومدعى العلم ، قد احترفوا قص القصص ؛ بهدف التكسب بإغراء الناس وتزوير القول، وتوفير المادة المشوقة والمثيرة لمشاعر السامعين الذين هم في الأغلب من عامة الناس ؛ لأن المثقفين عادة ينشغلون بالجد والعلوم ، وقد اتخذ القصاص المساجد يجلسون فيها ويلتف الناس حولهم ، يرققون القلوب أحيانا بما يصورون وما ينسجه حيالهم مسندين ذلك إلى رسول الله ويله ، في كل مقصورة سبعون ألف قبة ، في كل قبة سبعون ألف فبة ، في كل قبة سبعون ألف فبة ، في كل قبة سبعون ألف خده ، ويبالغون في الخيال أحيانا ،

وقد جاهد العلماء في محاربة القصاصين ، لدرجة أنهم كانوا يمتنعون عن تحديثهم مخافة أن يضيفوا إلى الحقيقة التي يأخذونها عنهم مائة كذبة من عند أنفسهم ، فقد روى ابن الجورى أن شعبة دنا منه شاب فسأله عن حديث ، فقال له : أنت قاص ؟ قال : نعم ، قال : : اذهب فإنا لا نحدث القصاص ، فقيل له : لِمَ لَمٌ تحدثه ؟ قال : يأخذون الحديث منا شبرا فيجعلونه ذراعا ، نعم كان العلماء يحذرون الناس والشباب

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، الصفحة نفسها

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٩٧

 <sup>(</sup>٣) موسى لاشين وزميله ، دراسات في السيرة وعلوم السنة ، ٢٣١ .

من الجلوس إلى القصاصين وكانوا يفضحونهم فى مجالسهم ويكذبونهم فى أقوالهم ، ولكن انخداع العسامة بهم مكنهم من الاستمرار والاستزادة من قصصهم ، لدرجة أن بعض الجهلة لم يكونوا يصدقون العلماء فى فتاويهم ، ويستوثقون من القصاص(١)١

#### مقاومة الوضع ،

وقد قيض الله- سبحانه وتعالى- لسنة نبيه رجالا أمناء صدقوا في إخلاصهم لله ولرسوله ونصبوا أنفسهم للذب عن السنة الشريفة ، فأفنوا أعمارهم في التمييز بين الصحيح والباطل صيانة للسنة النبوية وحفاظا على الإسلام من الدس والتحريف وفي سبيل تنقيح السنة وتنقيتها من الوضع ، بذل علماء الأمة من الصحابة والتابعين ، ومن بعدهم جهودا مخلصة فوضعوا قواعد الجرح والتعديل ، وكان من ثمرة أعمالهم علم مصطلح الحديث ، وهو يشتمل على أدق الطرق العلمية للتحقيق والتوثيق وأقومها في التمحيص والنقد (٢)، وكانت القواعد التي اتبعوها في جهودهم تقوم على الآتي :

أولا - إسناد الحديث: لم يكن صحابة رسول الله على بعد وفاته يشك بعضهم في بعض ، ولم يكن التابعون يتوقفون عن قبول أى حديث يرويه صحابي عن رسول الله على ، حتى وقعت الفئنة ، عندئذ بدأ العلماء من الصحابة والتابعين يتحرون في نقل الأحاديث ، ولا يقبلون منها إلا ما عرفوا طريقها ورواتها ، واطمأنوا إلى ثقتهم وعدالتهم ، ومن هذا ما يرويه الإمام مسلم بسنده عن عبد الله بن الصامت عن أبي ذر -رضي الله عنه - قال : قال رسول الله على : ﴿ إن بعدى من أمتى - أو سيكون بعدى من أمتى - قوم يقرأون القرآن لا يجاوز حلاقيهم ، يخرجون من الدين كما يخرج السهم من الرمية ، ، ، قال عبد الله بن الصامت ، فلقيت رابع بن عمرو الغفارى أخا الحكم الغفارى ، قلت : ما حديث سمعته من أبي ذر ، كذا وكذا . . ، فذكرت له هذا الحديث ، قال : وأنا سمعته من رسول الله على (") ، يقول ابن سيرين فيما يرويه عنه الحديث ، قال : وأنا سمعته من رسول الله على (") ، يقول ابن سيرين فيما يرويه عنه

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٣٢

<sup>(</sup>٢) أحمد عمر هاشم ، السنة النبوية وعلومها ، ص ٩١ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم بشرح النووي ، ج٣ ، ص ١٢٠

الإمام مسلم في مقدمة صحيحه: لم يكونوا يسالون عن الإسناد، فلما وقعت الفتنة قالوا: سموا لنا رجالكم، فينظر إلى أهل السنة فيوخذ حديثهم، وينظر إلى أهل البدع فلا يؤخذ حديثهم(١).

وطغى الإسناد فى أوائل القرن الشانى الهجرى والتزم به المحدثون بحيث أصبح قبول الحديث منوطا بذكر الإسناد ، قال شعبة (ت ١٦هـ) : كل حديث ليس فيه أنا وثنا فهو خل وبقل ، أى أنه كالطعام الذى لا يسمن ولا يغنى من جوع ، وفى هذا المعنى قال شعبة أيضا : كل حديث ليس فيه حدثنا وحدثنا ، فهو مثل الرجل بالفلاة معه البعير ليس له خطام (دمام) (٢).

فلا غرابة إذا ما أصبح السؤال عن الإسناد أمرا شائعا لا يقتصر على أرباب العلم بل يهتم به غيرهم أيضا ، فهذا أعرابي قدم على سفيان بن عيينة يسأله: ما تقول في امرأة من الحاج ، حاضت قبل أن تطوف بالبيت ؟ فأجابه سفيان : تفعل ما يفعل الحاج غير أنها لا تطوف بالبيت ، فقال الأعرابي : هل من قدوة ؟ قال : نعم ، عائشة حاضت قبل أن تطوف بالبيت فأمرها النبي على أن تفعل ما يفعل الحاج غير الطواف ، قال الاعرابي : هل من بلاغ عنها ؟ قال : نعم ، حدثني عبد الرحمن بن القاسم عن أبيه عن عائشة بذلك ، قال الاعرابي : لقد استسنمت القدوة وأحسنت البلاغ والله لك بالرشاد وهكذا لم يكتف الاعرابي حتى سأل عن سند الرواية كاملا ، ولم يجد ابن عينة في سؤاله بأسا (٣)

ثانيا - التوثق من الأحاديث ، وذلك بالرجوع إلى الصحابة والتابعين وأثمة هذا الفن ، فلقد كان من عناية الله بسنة نبيه أن مد في عمر عدد من أقطاب الصحابة وفقهائهم ليكونوا مرجعا يهتدى الناس بهديهم ، فلما وقع الكذب لجأ الناس إلى هؤلاء الصحابة يسألونهم ما عندهم أولا ، ويستفتونهم فيما يسمعونه من أحاديث وآثار ، ولهذا الغرض كثرت رحلات التابعين ، بل بعض الصحابة أيضا من بلد لآخر ليسمعوا الاحاديث الثابتة من الرواة الثقات (3).

<sup>(</sup>١) مصطفى السباعي ، السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي ، ص ٩٠

<sup>(</sup>٢) أكرم ضياء السعمرى : بحوث في تاريخ السنة المشرفة ، المديسنة المنورة ، مكتبة العلوم والحكم ، ١٩٨٤ ، ص ٥٣

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٥٤ .

<sup>(</sup>٤) مصطفى السباعي ، السنة ومكانتها ، ص ٩١ ·

وفي سبيل التشبت كانوا يتذاكرون الحديث فسيما بينهم لمعرفة ما يأخذونه منها ، وترك ما ينكرونه ، كما كانوا على جانب كبير من الـوعي والحيطة بحيث يـحفظون الأحاديث الصحيحة والضعيفة والموضوعة خشية أن تختلط عليهم وحتى يستطيعوا التمييز بين الصحيح وغيره بدقة فائقة وحيطة بالغة ، وروى أبو بكر بن الأثرم أن أحمد ابن حنبل رأى يحيى بن معين بصنعاء في راوية وهو يكتب صحيفة معمر عن أبان عن أنس ، فإذا طلع عليه إنسان كتمه ، فقال له أحمد بن حنبل : تكتب صحيفة معمر عن أبان عن أنس وتعلم أنها موضوعة ، فلو قال لك قائل : إنك تتكلم في أبان ثم تكتب حديثه على الوجه ؟ فقال : رحمك الله يا أبا عبد الله • أكتب هذه الصحيفة عن عيدالرازق عن معمر فأحفظها كلها وأعلم أنها موضوعة حتى لا يجيء بعده إنسان فيجعل بدل إبان ثابتا ، ويرويها عن معمر عن أنس بن مالك ، فأقول له كذب إنما هي عن معمر عن أبان لا عن ثابت<sup>(١)</sup> -

ثالثا - نسقد الرواة ، وبيان حالهم من صدق أو كذب ، وهذا باب عظيم وصل منه العلماء إلى تمييــز الصحيح من المكذوب والقوى من الضعيف ، وقــد أبلوا فيه بلاء حسنا وتتبعوا الرواة ودرسوا حياتهم وتاريخهم وسيرتهم وما خفي من أمرهم وما ظهر ولم تأخذهم في الله لومــة لائم ، ولا منعهم من تجريح الرواة والتشــهير بهم ورع ولا حرج ، قيل ليحيى بن سعيد القطان : ١ أما تخشى أن يكون هؤلاء الذين تركت حديثهم خصماءك عند الله يوم القيامة ؟ فقال : لأن يكون هؤلاء خصمي أحب إلى من أَنْ يَكُونَ خَصِمَى رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يقول : لِمَ لَمْ تَذُبُّ الكذب عن حديثي؟ ١٠٠٠ .

وقد اهتم التسابعون بدراسة الرجال ، ومن تكلم في ذلك مما يسذكره ابن عدى -ونقله عنه السخاوي - الأثمة : الشعبي ، وابن سيرين ، وابن جبير ، وإن كان كلامهم قليلا ؛ لأن التابعين أكثرهم عدول ، ولا يكاد يوجد في القرن الأول الذي انقرض بوفاة الصحابة وكبار التابعين ضعيف إلا الواحد بعد الواحد (٣) ، وذلك لقرب العهد من رسول الله ﷺ ، ولشيوع الورع والتقوى تأسيا بصحابة رسول الله الذين كان إيمانهم قويًا عميقًا ، ظاهرًا في سكناتهم وحركاتهم ·

احمد عمر هاشم ، السنة النبوية وعلومها ، ص ٩٢ .

<sup>(</sup>٢) مصطفى السباعي ، السنة ومكانتها ، ص ٩٢ -

<sup>(</sup>٣) السخاوى ، شمس الدين محمد : الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ ، دراسة وتحقيق محمد عثمان الخشت ، القاهرة ، مكتبة ابن سينا ، ١٩٨٩ ، ص ١٤٤٠

وقد وضيع علماء الحديث بعد ذلك قواهد ساروا عليها بالنسبة لمن يؤخذ منه ومن لا يؤخد ، ومن يكتب عنه ومن لا يكتب .

وقد ذكر بعض الباحثين بحق أن الأمم الأخرى من غير المسلمين لما أرادت أن تجمع في أطوار نهضتها أقوال رجالها وروايتهم كان قد فات عليهم زمن طويل ، وانقضى بينها وبينهم عهد بعيد ، فحاولوا كتابة شئون أمة قد خلت ، ولم يميزوا بين غث ذلك الماضى وسمينه ، وصحيحه وسقيمه ، بل لم يعلموا أحوال رواة تلك الأخبار ولا أسماءهم ، ولا تواريخ ولادتهم ، فاكتفوا بأن اصطفوا من أخبار هؤلاء الرواة المجهولين ورواياتهم ما يوافق هواهم ، ويلائم بيئتهم وينطبق على مقاييسهم .

ثم لم يمض غيس زمن يسير حتى صارت تلك الخرافات كالحقائق التاريخية المدونة في الكتب ، وعلى هذا المنهاج السقيم صنفت كثير من الكتب الأدبية نما يتعلق بالأمم الخوالي وشئونها والأقوام القديمة وأخبارها ، والأديان السالفة ومذاهبها ورجالها. أما المسلمون فقد جعلوا لرواية الأخبار والسير قواعد محكمة يرجعون إليها ، وأصولا متقنة يتمسكون بها(١).

رابعا - وضع قواصد عامة لتقسيم الحديث وتمييزه ، وذلك أنهم قسموا الحديث إلى ثلاثة أقسام : صحيح ، وحسن ، وضعيف ، مما سيأتي بيانه فيما بعد

خامسا - تتبع الكذابين ، فإلى جانب احتياط العلماء وتثبتهم فى قبول الأخبار ، كان بعضهم يحاربون الكذابين علانية ويمنعونهم من التحديث ، ويستعدون عليهم السلطان ، فقد كان عامر الشعبى يمر بأبى صالح صاحب التفسير فيأخذ بأذنه ويقول : ويحك ! كيف تفسسر القرآن وأنت لا تحسن أن تقرأ ! وقال الشافعى: لولا شعبة ما عرف الحديث بالعراق ، كان يجىء إلى الرجل فيقول : لا تُحدّث وإلا استعديّت عليك السلطان (٢) .

وكان بعض المحدثين لا يتحملون كذب هؤلاء فيضربونهم ويهددونهم بالقتل ، روى الإمام مسلم بإسناده المتصل عن حمزة الزيات : قال : سمع مرة الهمداني من

<sup>(</sup>١) عبد الحليم محمود : السنة في مكانتها وفي تاريخها ، القاهرة ، المكتبة الثقافية ، دار الكاتب العربي ، أول يناير ١٩٦٧ ، ٧٨

<sup>(</sup>۲) محمد عجاج الخطيب : السنة قبل التدوين ، ص ۲۳۰ .

الحارث ( الأعور ) شـيمًا فقــال له : اقعد بالباب ، قــال : فدخل مـُرة وأخذ سـيفه ، قال : واحس الحارث بالشر فذهب .

وإذا كان علماء الحديث قد وضعوا القواعد الأساسية لضمان توافر شرطى العدالة والضبط بالنسبة لرواة الحديث ، فإن من المهم أن نلاحظ ما يلي(١) :

- ١ لا يصح الاستغناء عن واحد منهما في تقويم الراوى ، وإن كانت العدالة مقدمة على الضبط ؛ لأن بعض الضبط ينجبر ضعفه بكثرة الرواة ، وهو ما يسمونه اجتماع طرق الحديث يقوى بعضه بعضا ، أما زوال العدالة فلا ينجبر ، فماذا نصنع بخبر أخبر به عشرة من الكذابين ؟
- ٧ التوثيق درجات متفاوتة ، وقد استخدم المحدثون تعبيرات دقيقة لهذا الأمر فهناك من يقال عنه ثقة ثبت أو ثقة ثقة أو ثقة متقن ، وهو السفابط الجيد الضبط، كمقول ابن مهدى في رجل : ثقة ثقة سأمون حجة صاحب حديث فهده مرتبة عليا في التوثيق ، ومثل هذا الرجل يطمأن إلى الأخذ عنه وفي هذه المرتبة من يقال عنه : أوثق الناس ، إليه المنتهى في التثبت ، ثم درجة من التوثيق أقل من هذه وهي قولهم عن الرجل ثقة أو حجة أو عدل ضابط وهؤلاء حديثهم صحيح ، ثم مرتبة أدنى حين يقال في الرجل إنه مأمون خيار، ومن ذلك قول أبي داود حين سئل عن سليمان بن بنت شرحبيل قال ثقة يخطئ كما يخطئ الناس ، وهؤلاء حديثهم مقبول أيضا ، إلا إذا خالفت روايتهم رواية من هو أثبت منهم ، ثم تأتي درجة من الثقات متواضعة عن هذه الدرجات ، وغالبا ماتدل على صدق الموصوف بها دون ضبطه ، كقولهم صدوق أو محله الصدق ، ليس به بأس ، صالح ، صويلح ، ثم صدوق يخطئ ، صدوق يهم ، عنده أوهام ، وهذه أدنى درجات التوثيق ، وقد عد يخطئ ، صدوق يهم ، عنده أوهام ، وهذه أدنى درجات التوثيق ، وقد عد حديث هذه المرتبة من الحديث الحسن
  - ٣ لا تثبت عدالة الرجل إلا بالشهرة أو التزكية ، أما رواية الثقة عن أحد الشيوخ فلا دليل فيها على أن هذا الشيخ عدل ، سواء كان هذا الشيخ (المروى عنه) مجروحا أو مجهولا فأما إذا كان مجروحا فهو أمر ظاهر ، فكم من رجل ثقة صاحب سنة روى عن ضعفاء ولكن ذلك لم يقو أمرهم شيئا ، ومن ذلك رواية

<sup>(</sup>۱) محمد عبد الحكيم القاضى: الثقة عند علماء الحديث ، أبو ظبى ، مجلة منار الإسلام ، يوليو ١٩٨٥ ، ص ٢١

الثورى ( الشقة الحجة الإمام ) عن ابن السائب الكلبى ، وهو ضعيف ، فلم ينفعه شيئا .

ونتيجة جهود المحدثين وعلماء الحديث أصبح من الممكن التعرف على أن الحديث موضوع من خلال عدد من الأمور (١٠):

- أ- إقرار واضع الحديث ، كما أقر ميسرة بن عبيد ربه الفارسى بأنه وضع أحاديث
   في فضائل القرآن ، وأنه وضع سبعين حديثا في فضل على
- ب أن يحصل من الواضع ما يقوم مقام إقراره بالوضع ، وذلك كما وجدنا من القاص الذى كان بمسجد الرصافة يحدث بالسند المتصل إلى أحمد بن حنبل ، ويحيى بن معين ، فلما واجهاه بأنهما لا يقولا ما تحدث به ، بهت لكنه قال : كأنه ليس في الدنيا أحمد بن حنبل ويحيى بن معين غيرهما !
- ج أن توجد في الراوى قرائن أو المروى أو فيههما معا تدل على وضعه ، من ذلك ، أن يكون الراوى متعصبا لمذهب ، فيروى من الأحاديث ما يقسويه ، وكذلك أن يكون الحديث ركيك المعنى أوالمعنى واللفظ بحيث لا يستساغ صدوره عن النبي عن النبي أو يكون عما يخالف العقل ومن ذلك ما رواه الحاكم عن سيف بن عمر التميمي أنه قال : كنت عند سعيد بن طريف ، فجاءه ابنه من الكتاب يبكى ، فقال له : مالك ؟ فرد : ضربني المعلم قال : لأخزينهم اليوم: حدثني عكرمة عن ابن عباس مرفوعا : «معلموا صبيانكم شراركم أقلهم رحمة لليتيم ، وأغلظهم على المسكين» (٢).
- د هذا، وقد يأخـذ واضع الحديث مـا وضعـه من كلام بعض الحكمـاء ، مثل : المعدة بيت الداء

وكان نتيجة هذا أن توارى كثير من الكذابين ، وكفوا كذبهم ، كما أصبح عند العامة وعى جيد يميزون به بين المتطفلين على الحديث وأهله ورجاله الثقات ، ويدل على هذا ما رواه ابن حجر عن يزيد بن هارون قال : «كان جعفر بن الزبير وعمران بن حدير في مسجد واحد مصلاهما ، وكان الزحام على جعفر بن الزبير وليس عند عسمران أحد، وكان شعبة يمسر بهما فيقول : يا عجبا للناس اجتمعوا على أكذب الناس وتركوا

<sup>(</sup>١) بدران أبو العينين : الحديث النبوى الشريف ، ص ٦٦ ·

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ٦٧

أصدق الناس قلل يزيد : فما أتى عليه قليل حتى رأيت ذلك الزحام على عمران وتركوا جعفرا وليس عنده أحد وكان الناس لا يجرؤون على الكذب في زمن سفيان الثوري الأنه كان شديدا على الكذابين يكشف عنهم ويبين عوارهم ، وفيه قال قتيبة بن سعد : لولا سفيان الثوري لمات الورع ١٠١٠ ا

ومن أهم أصناف المتروكين الذين لا يؤخذ بحديثهم(٢):

- ١ الكذابون على رسول الله ﷺ .
- ٣ الكذابون في أحاديثهم العامة -
  - ٣ أصحاب البدع والأهواء ٠
- الزنادقة والفساق والمغفلون الذين لا يفهمون ما يحدثون .
- ٥- والرواة الذين يتوقف في قبول روايتهم أصناف ، من أهمهم :
  - أ- من اختلف في تجريحه وتعديله
  - ب من كثر خطؤه وخالف الائمة الثقات في مروياتهم ·
    - جـ- من كثر نسيانه ·
    - د من ساء حفظه ·
    - هـ- من اختلط آخر عمره ·
    - و- من أخِذ عن الثقات والضعفاء ولا يتحرى ·

وقبل أن نترك هذا الجنزء لابد أن نشيسر إلى ما تسبرب إلى عملية الوضع من إسرائيليات ، أى أفكار وأخبار مسصدرها غير إسلامى ، وخاصة اليهود ، ذلك أن الإسلام عندما جاء ، وجاء كتابه الخالد بعلومه وتعاليمه ، وكانت دعوة الإسلام أول ما ظهرت وانتشرت بين سكان الجنزيرة العربية ، وكانت عناصمة الإسلام دار الهجرة (المدينة) ، وفي مسجد المدينة كانت تعقد مجالس الرسول على لتعليم أصحابه ، وفي المدينة وما حولها وعلى بعد منها ، كانت تقيم طوائف يهودية كبنى قينقاع ، وبنى قريظة ، وبنى النضير ، ويهود خيبر ، وتيماء ، وفدك (٢)

<sup>(</sup>١) محمد عجام الخطيب ، السنة قبل التدوين ، ص ٢٣٢

<sup>(</sup>۲) مصطفى السباعى ، ، ص ۹۲ ، وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) محمد السيسد حسين الذهبى: الإسرائيليات في التفسير والحديث ، القساهرة ، مجمع البحوث الإسلامية ، الكتاب السابع والثلاثون ، اكتوبر ١٩٧١ ، ص ٢٥٠

وكانت - بسحكم هذا الجوار بين السهود والمسلمين - تتم لقساءات بينهم لا تخلو عادة من تبادل العلوم والمعسارف : كان النبى في يلقى اليهود وضيرهم من أهل الكتاب ليعرض عليهم دينه ، وكسان اليهود يلقون الرسول في ليحكموه فيسما شجر بينهم ، أو ليسألوه عن بعض ما يعن لهم السؤال عنه ، إما تحديا وتعجيزا ، وإما امتحانا واختبارا لعدق نبوته ، وقد حكى القرآن كثيرا من ذلك

كذلك كانت تتم لقاءات بين بعض المسلمين وبعض اليهود ، تدور فيها مناقشات ومجسادلات ، وتقع فيها سؤالات واستفسارات ، ثم كان هناك ما هو أهم من ذلك كله، وهو دخول جماعات من علماء اليهود وأحبارهم في الإسلام كعبد الله بن سلام، وعبد الله بن صوريا ، وكعب الأحبار ، وغيرهم عمن كانت لهم ثقافات يهودية واسعة، وكانت لهم بين المسلمين مكانة مرموقة ومسركز ملحوظ ، وبهسذا كله التحمت الثقافة الإسلامية بصورة أوسع ، وعلى نطاق أرحب (۱) .

والتفسير والحديث ، كلاهما تأثر إلى حد كبير بثقافات أهل الكتاب ، على ما فيها من أمور غير صحيحة ، وكان للإسرائيليات فيها أثر سبئ حيث تقبلها العامة بشغف ظاهر ، وتناقلها بعض الخاصة في تساهل يصل أحيانا ، إلى حد التسليم بها ، على ما فيها من سخف بين وكذب صريح ، الأمر الذي كاد يفسد على كثير من المسلمين عقائدهم وجعل الإسلام في نظر أعدائه دين خرافات وتُرَّهات (٢)

#### مصادر الحديث النبوي،

عندما يريد الباحث أن يستعين بأحاديث الرسول على عند دراسة قضية من قضايا التربيسة الإسلامية ، فإن عليه أن يطلع على الأعمال التى تخصصست في جمع هذه الأحاديث وفقا للأسس والقواعد التى تم الاتفاق عليها بين المتخصصين في التحديث وفي علوم الحديث

وأشهر الكتب المدونة في الحديث بالإسناد صحيحا البخاري ومسلم ، وموطأ الإمام مالك ، وسنن أبي داود ، وسنن الترمذي ( ويسمى أيضا الجامع الصحيح ) ، وسنن النسائي ، وسنن ابن ماجه ، وسنن البيهقي ، وسنن الدارمي ، ومسند الإمام أحمد (٣) على أن الذي اشتهر بين العلماء أن الأصول من هذه الكتب ستة : صحيح

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٦ ·

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٢٨ ·

<sup>(</sup>٣) محمد الزفزاف ، التعريف بالقرآن والحديث ، ص ٢١٦ -

البخارى ، وصحيح مسلم ، وسنن أبى داود ، وسنن المترمذى ، وسنن النسائى ، وسنن ابن ماجه

1- صحيح البخارى: ويعتبر الجامع الصحيع المسند المختصر من حديث رسول الله على للإمام محمد بن إسماعيل البخارى اصع كتاب بعد كتاب الله عز وجل، وقد انتقاه البخارى من ستمائة الف حديث ولا شك أن معظم هذه الأخاديث كانت مدونة في كتب المسانيد ومصنفات الحديث الأخرى التي دونها علماء القرن الثاني الهجرى وسمعها البخارى عن شيوخه بأسانيدهم إلى مصنفيها وإذا كان البخارى قد اقتصرعلى الحديث الصحيح إلا أنه صرح بأن ما تركه من الحديث الصحيح أكثر مما أثبت لئلا يطول الكتاب(١).

وقد اشتهر البخارى بدقة التراجم حتى عد من كبار أثمة الفقهاء المجتهدين ، فهو يضع عنوانا للحديث أو الأحاديث مستنبطا منها بعبارة دالة على المطابقة ، أو بعبارة دالة على حكم عام مستنبط من حديث يعطى حكما خاصا أو بالعكس للإشارة إلى أن الحديث الخاص مراد به الحصوص (٢) .

وعما يروى دلالة على عمق علم البخارى بالأحاديث الصحيحة ما رواه أبو أحمد ابن عدى الحافظ عن البخارى ، قال<sup>(7)</sup>: سمعت عدة من مسايخ بغداد يقولون : إن محمد بن إسماعيل البخارى قدم بغداد ، فسمع به أصحاب الحديث ، فاجتمعوا وأرادوا امتحان حفظه ، فعمدوا إلى مائة حديث فقلبوا متونها وإسناد هذا المتن لمتن آخر ، ودفعوها إلى عشر أنفس ، لكل رجل عشرة أحاديث ، وأمروهم إذا حضروا المجلس أن يلقوا ذلك على البخارى ، وأخذوا عليه الموعد للمجلس فحضروا وحضر جماعة من الغرباء من أهل خراسان وغيرهم من البغداديين

ولما اطمأن المجلس بأهله ، انتدب رجل من العشرة فسأله عن حديث من تلك الأحاديث فقال البخارى : لا أعرفه فما زال يلقى عليه واحدا بعد واحد حتى فرغ ، والبخارى يقول : لا أعرفه وكان العلماء عمن حضر المجلس يلتفت بعضهم إلى بعض

<sup>(</sup>١) أكرم العمري ، بحوث في تاريخ السنة ، ص ٢٤٤ .

<sup>(</sup>٢) موسى لا شين وزميله ، دراسات في السيرة وعلوم السنة ، ص ٢٢٤ -

<sup>(</sup>٣) عبد الحليم محمود : السنة في مكانتها وفي تاريخها ، ص ٧٨ ·

ويقولسون : فهم الرجل ! ومن كان لا يدرى القصة ، يقضى على البخارى بالعسجز والتقصير وقلة الحفظ

ثم انتدب رجل من العشرة أيضا فسأله عن حديث من تلك الأحاديث المقلوبة ، فقال : لا أعرفه ! فسأله عن آخر فقال : لا أعرفه · فما زال يلقى عليه واحدا واحدا حتى فرغ من عشرته ، والبخارى يقول : لا أعرفه ·

ثم انتـدب الشالث والرابع إلى تمام العـشـرة حتى فـرغـوا كلهم من إلقـاء تلك الاحاديث المقلوبة ، والبخاري لا يزيدهم على أن يقول : لا أعرفه ·

فلما علم أنهم قد فرغوا التفت إلى الأول فقال: أما حديثك الأول فقلت كذا ، وصوابه كذا ، وحديثك الثانى كذا وصوابه كذا ، والثالث والرابع ، إلخ ، حتى أتى على تمام العشرة ، فرد كل متن إلى إسناده ، وكسل إسناد إلى متنه ، وفعسل بالآخرين مثل ذلك ، فأقر الناس له بالحفظ ، وأذعنوا له بالفضل

ولم يحظ كتاب من كتب الحديث بعناية الأمة الإسلامية مثل ما حظى به (الجامع الصحيح ) للبخارى ، فقد اعتنى علماء الأمة به شرحا له ، واستنباطا للأحكام منه ، وتكلما على رجاله وتعاليقه ، وشرحا لغريبه ، وبيانا لمشكلات إعرابه · إلى غيير ذلك (١) وقد تكاثرت شروحه حتى قال صاحب (كشف الظنون): إنها تنيف على اثنين وثمانين شرحا وذلك عدا ما ألف بعد عصر صاحب الكشف ، ولعل أبرز شروح صحيح البخارى:

أ - شرح العلامة شمس الدين محمد بن يوسف بن على الكرماني المتوفى سنة
 ٧٨٦هـ سماه : ( الكواكب الدراري في شرح صحيح البخاري ) .

ب - شرح ابن حجر العسقلاني المولود عام ٧٧٣ وتوفي عام ٨٥٢ هـ وأسماه (فتح الباري بشرح صحيح البخاري ) ، وهو أحسن الشروح وأوفاها

۲ - صحیح مسلم: وهو للإمام: أبو الحسن بن الحجاج، ولد بمدینة نیسابور بخراسان، وکان مولده (علی الارجح) سنة ۲۰۱ وتوفی سنة ۲۲۱ هـ وقد تحری الإمام مسلم فی کتابه تمحیص الروایات والموازنة بینها وتحریر الفاظها وقطع فی سبیل

<sup>(</sup>١) محمــد محمد أبو شــهبة : الكتب الصحــاح الستة ، القاهرة ، مــجمع البحوث الإســـلامية ، سلسلة البحوث الإسلامية ، السنة السادسة والعشرون ، الكتاب الثالث ، ١٩٩٥ ، ص ٩٦

ذلك الرحلات الواسعة واستعان ببعض تلاميذه في كتاباته وتحريره حستى جاء الكتاب ثمرة طيبة للجهاد والاجتهاد الذي بذله هذا الإمام ، واستغرق في تأليفه خمس عشرة سنة . ولشدة حيطته فيما دون قام بعد الفراغ من تأليف بعرضه على أثمة المحدثين لينقدوه وليروا فيه رأى الحق (١).

ويحتـوى على نحو أربعة آلاف حـديث من غير المـكرر ، وبالمكرر نحو ٧٢٧ (ذكر الحـافظ ابن حجر أن عـدد ما في صحـيح البخارى مـن الأحاديث بالمكرر ٧٣٩٧ صوى المعلقات والموقوفات ، وبغير المكرر من المتون الموصولة ٢٦٠٢).

وكما امتار البخارى بدقة التراجم وفقهها ، امتار صحيح مسلم بجمع الاحاديث المتناسبة فى مكان واحد ، ويذكر طرق الحديث التى اختارها ، مرتبا لها على أبواب الفقه وإن لم يذكر تراجم الأبواب ، وقد أجاد الإمام النووى فى شرحه فى تعيين تراجم هذه الأبواب .

ومما ينبغى أن يعلم أن مسلما لم يضع لكتابه تراجم للأبواب بالفعل ، وإنما جمع الاحاديث المتعلقة بموضوع واحد فى مكان فجاء كتابه فى قوة المبسوب ولعل مسلما فعل ذلك ليستحد القارئ ذهنه ويعمل فكره فى البحث والاستنباط ، والكشف عن مقاصد الاحاديث ومدلولاتها واما ما نراه من ذكر العناوين للكتاب والابواب فى بعض النسخ المطبوعة فليس من صنع المؤلف وإنما هو من صنع من جاء بعده من الشراح(٢).

ولصحيح مسلم مقدمة قيمة ، عرض فيها لتقسيم الاخبار وما يخرجه في صحيحه منها ، وأحوال الرواة ، والكشف عن معايبهم ، وبيان حرمة الكذب على رسول الله على ، والحث على التشبت في الرواية ، والنهى عن الرواية عن الضعفاء والمتروكين ، وبيان أن الإسناد من الدين ، وأفاض في بيان الاحتجاج بالحديث المعنعن، وهي تعتبر من المؤلفات القيمة في علم أصول الحديث

وقد اختلف العلماء في أي الكتابين (صحيح البخاري وصحيح مسلم) أرجع من الآخر، فمن ذلك ما أشار إليه الحافظ ابن حجر من استناد ترجيع صحيح البخاري على أدلة (٣) :

<sup>(</sup>١) أحمد عمر هاشم : السنة النبوية وعلومها ، ص ١٩٨ .

<sup>(</sup>٢) محمد أبو شهبة ، الكتب الصحاح الستة ، ص ١١٦ .

<sup>(</sup>٣) ابن حجر : هدى السارى مقدمة فتح البارى ، ص١ - ٧ .

- ۱ أن البخارى يشترط في المعنعن ثبوت اللقى بين الراويين لكى يحكم باتصال السند ، أما مسلم فإنه يكتفى بإمكان اللقى مع انتفاء التدليس ، ومن هنا كان شرط البخارى أشد من شرط مسلم ، فيكون أصح
- ٢ أن البخارى يخرج عن الثقات من الدرجة الأولى البالغة في الحفظ والإتقان،
   ويخرج عن طبقة تليها في التثبت ، ومسلم يخرج عن هذه أكثر من البخارى.
- ٣ أن ما طعن على البخارى من الاحاديث والرواة الذين أخرج لهم أقل مما طعن على مسلم ، وهذه الطعون ، وإن أجاب عنها العلماء ، لكن السلامة من الطعن أولى ، فالبخارى أعلى صحة لكونه أبعد. وأقل تعرضا للنقد من مسلم .

وأما وجهة نظر الذين فضلوا صحيح مسلم ، فمن وجهة ما اعتنى به مسلم من منهج التأليف في كتابه ، وما استتبعه من المزايا ، كما أوضح الحافظ ابن حجر (۱): . . . أن مسلما صنف كتابه في بلده بحضور أصوله ، في حياة كثير من مشايخه ، فكان يتحرز في الألفاظ ويتحرى في السياق ، ولا يتصدى لما يتصدى له البخارى من استنباط الأحكام ليبوب عليسها ، ولزم من ذلك تقطيعه للحديث في أبوابه ، - قال نور الدين: وإخراجه إياه في غير مظنته - ، بل جمع مسلم الطرق كلها في مكان واحد ، واقتصر على الأحاديث دون الموقوفات فلم يعرج عليها إلا في بعض المواضع تبعا لا مقصودا ويعنى أن هذا جعل كتاب مسلم أيسر تناولا للوصول إلى الحديث فيه ، وأنفع للفقيه في التعرف على اختلاف الرواة في بعض الفاظ الحديث (۱)

ومن المهم أن يتنبه القارئ إلى أن هذا التفضيل إنما هو على سبيل الإجمال ، ولا يعنى بأى حال من الأحوال أن كل حديث في البخاري أصح من أي حديث في مسلم

٣ - سنن أبى داود السجستانى ، وهو مولود فى سجستان بخراسان ، سنة ٢٠٢ وتوفى سنة ٢٠٥هـ وكانت الكتب المصنفة قبل سنن أبى داود يدون فيها أصحابها الأحاديث فى شتى الموضوعات من أحكام وآداب وفضائل ومواعظ وقصص ، إلى أن جاء أبو داود فصنف كتابه وسار فيه على طريق التخصص ، فحدد جانبا من جوانب السنة المطهرة وهو الجانب الفقهى ، فجمع فيه السنن والأحكام وانتقاه من خمسمائة

١) المرجع السابق ، ص ١ - ٨ ·

<sup>(</sup>٢) نور الدين عتر ، منهج النقد في علوم الحديث ، ص ٢٥٧ ·

ألف حديث ، وبلغت أحاديثه أربعة آلاف وثمانمائة حديث كلها في الأحكام ، حتى جاء الكتاب حافلا بأبواب الفقه وبالأحاديث التي يحتاج إليها الفقهاء في استدلالهم ، وسمى مصنفه ( السنن ) لأنه جمع أحاديثه من وجهة نظر فقهية فلم يضمنه غير أحاديث الفقه والتشريع مما ورد في الأخلاق والكلام والزهد ونحو ذلك(١)

وإذا كانت عدة السنن ٤٨٠ حديث ، إلا أن بعضهم عدها ٥٢٧٤ حديثا وذلك راجع إلى أن بعض العادين قد يعتبر الحديث المكرر حديثا واحدا ، وقد يعتبره البعض حديثين أو أكثر ، والطريقتان معروفتان عند المحدثين وقد قسم أبو داود كتابه إلى كتب ، والكتب إلى أبواب ، وعدة الكتب ٣٥ كتابا منها ثلاثة كتب لم يبوب فيها أبوابا، وعدة الأبواب ١٨٧١ بابا

وقد وضعت عليه شروح متعددة ، نذكر منها(٢) :

شرح الإمام أبى سليمان أحمد بن إبراهيم بن خطاب البستى الخطابى وسمى (معالم السنن )

شرح الشیخ شرف الحق الشهیر بمحمد أشرف بن علی حیدر الصدیقی العظیم آبادی ( عون المعبود علی سنن أبی داود) · · وغیرهما

جامع الترمذى: لمحمد بن عيسى الترمذى ولد سنة ٢٠٩ وتوفى سنة ٢٧٩هـ، وقد قال عن كتابه الجامع: صنفت هذا الكتـاب ( يعنى الجامع) فعرضته على علماء الحجاز والعراق وخراسان ورضوا به ، ومن كان فى بيته هذا الكتاب فكأنما فى بيته نبى يتكلم (٣).

ولم يلتزم الترمذى في جامعه تخريج الصحيح وحده بل ذكر الصحيح والحسن ، والضعيف ، والغريب ، والمعلل ، وأبان عن علته · نعم قد التزم أن لا يخرج في كتابه إلا حديثا عمل به فقيه أو احتج به محتج ، وهذا شرط واسع فإنه على هذا خرج كل حديث بهذه المثابة سواء صح الطريق إليه أو لم يصح ، لكنه تكلم على كل حديث بما يليق بحاله (٤) وأغلب الأحاديث الضعاف والمناكير التي وقعت في كتابه إنما هي في باب الفضائل يتسامح فيها ما يتسامح في الحلال والحرام .

<sup>(</sup>١) أحمد عمر هاشم ، السنة النبوية وعلومها ، ص ٢٢٩ ·

<sup>(</sup>٢) محمد أبو شهبة ، الكتب الصحاح الستة ، ص ١٤٢ ·

۳) بدران أبو العينين : الحديث النبوى الشريف ، ص ۱۹۹

<sup>(</sup>٤) محمد أبو شهبة ، الكتب الصحاح الستة ، ص ١٥٣

صنن النسائى: وصاحبها هو أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب على . . .
 النسائى ، نسبة إلى نُساء من خراسان ، ولد سنة ٢١٥ وتوفى سنة ٣٠٣ هـ . وإذا أطلق اسم ( سنن النسائى ) عنى به السنن الصغرى المسمى المجتبى ، وهو مختصر من كتابه السنن الكبرى ، قيل : إنه لما صنف السنن الكبرى أهداه إلى أمير الرملة ، فقال له :
 أكل ما فى هذا صحيح ؟ قال : لا قال : فجرد الصحيح منه ، فصنف له المجتبى (١) .

قالوا: وكتاب المجتبى أقل السنن حديث ضعيفا وأقلهم فى الرجال المجروحين ، ودرجته فى الحديث بعد الصحيحين ، فهو مقدم على سنن أبى داود ، وسنن الترمذى، لأن النسائى يمتاز عنهما بشدة التحرى فى الرجال ، حتى قال عنه الحافظ ابن حجر: كم من رجل أخرج له أبو داود والترمذى تجنب النسائى إخراج حديثه ، بل تجنب النسائى إخراج حديث ، بل تجنب النسائى إخراج حديث جماعة من رجال الصحيحين .

7 - سنن ابن ماجه ، وصاحبها أبو عبد الله محمد بن يزيد بن ماجه القزوينى ، ولد عام ٢٠٩ ، وتوفى عام ٢٧٣ هـ · وقد أخرج ابن ماجه فى سننه الحديث الصحيح والحسن والضعيف ، بما فى ذلك بعض المناكير والموضوعات القليلة لذلك ، فهو دون بقية الكتب الخمسة · ويبلغ عدد أحاديث ابن ماجه ٤٣٤١ حديثا ، منها ٢٠٠٣ حديث أخرجها أصحاب الكتب الخمسة كلهم أو بعضهم وبقيتها ، وهى ١٣٣٩ حديثا هى الزوائد على الكتب الخمسة ، ومن هذه الزوائد ٤٢٨ حديثا صحيحة الإسناد ، ومنها الزوائد على الكتب الحمسة ، ومن هذه الزوائد ٤٢٨ حديثا صحيحة الإسناد ، ومنها ما بين واهية الإسناد أو منكرة أو مكذوبة (١٠٠٠)

وأول من اعتبر سنن ابن ماجه سادس كتب السنة الحافظ أبو الفضل محمد ابن طاهر المقدسي المتوفى سنة ٥٠ه ، في كتابه (أطراف الكتب الستة) ورسالته (شروط الاثمة الستة)، ثم الحافظ عبد المعنى بن الواحد القدسي المتوفى سنة ٢٠٠ه في كتابه (الإكمال في أسماء الرجال) وتابعهما كثير من المتأخرين (٣) وإنما قدم هؤلاء سنن ابن ماجه واعتبروها سادس الستة ولم يعتبروا موطأ الإمام مالك هو السادس - مع أنه أصح منها - لكثرة زوائد سنن ابن ماجه على الكتب الخمسة، بخلاف الموطأ فإن أحاديثه - الا القليل منها - موجودة في الكتب الخمسة مندمجة فيها ومن العلماء من جعل موطأ الإمام مالك أحد الأصول الستة ، ولم يضم إليها سنن ابن ماجه .

<sup>(</sup>١) موسى لاشين وزميله ، دراسات في السيرة والسنة ، ص ٢٤٧ ·

<sup>(</sup>٢) أكرم العمرى : بحوث في تاريخ السنة المشرفة ، ص ٢٥٣ ·

<sup>(</sup>٣) محمد أبو شهبة: الكتب الصحاح، ص ١٧٥٠

وقد اهتم علماء الحديث بالمقارنة بين الكتب الستة والحرص على تسرتيبها وفيقا لمعايير وشسروط اجتهد كل منها في التـفكير فيها ، ودون دخول في تفـاصيل ذلك فإن الراجح الترتيب التالي(١):

- ١ الجامع الصحيح للإمام البخارى ٠
  - ٢ المسند الصحيح للإمام مسلم ٠
    - ۳ سنن أبي داود ·
    - ٤ سنن النسائي .
    - ٥ جامع الترمذي ٠
      - ٦ سنن ابن ماجه

نقول هذا مع ضرورة التنبيه إلى ما يأتي :

- أ أن الشروط التى اشترطها العلماء لهؤلاء الأثمة قد تبين من سَبُر كتبهم واستقراء طرقهم فى تدوين الحديث وترتيبهم لمصنفاتهم أن كل ذلك اجتهاد منهم فى دراسة هذه الأعمال الجليلة والمؤلفات النفيسة التى اضطلع بها هؤلاء الأعلام، وأن هذا إنما يدل على تقدير اللاحقين لجهود المتبقدمين ، ولا يعنى تأخير واحد منهم عن ركب هؤلاء الأثمة ، ولا إهمال مصنف من هذه المصنفات .
- ب أن ترجيح كل كتاب من هذه الكتب وتقديمه على ما بعده في المرتبة ، إنما المراد به ترجيح الجملة ، لا ترجيح كل فرد من احاديثه على كل فرد من احاديث الآخر، فقد يسوغ ترجيح حديث في مسلم على آخر في البخاري . . . وهكذا .

وللإخوة الشيعة رأى في هذه الكتب ، إذ هم لا يعتمدونها ، وبدلا منها لهم كتب أخرى يعدونها مصدرا لأحاديث الرسول على التربية بالدرجة الأولى ، وليس لنا من هذا الاختلاف ، فكتابنا هذا هو كتاب في التربية بالدرجة الأولى ، وليس لنا من التخصص المتعمق في العلوم الشرعية وعلوم الحديث بصفة خاصة ما يمكننا من ذلك ، والكتب التي أثبتناها مصدرا للحديث النبوى هي ما نعتمده ، لكن هذا لا يمنع من أن نثبت هنا أهم المصادر الشيعية للحديث النبوى ، حتى ولو كان ذلك على خلاف ما نعتقد ؛ لإيماننا بوجوب الوقوف على الأراء والاجتهادات المختلفة ، بغض النظر عن موافقتنا عليها أو لا :

<sup>(</sup>١) أحمد عمر هاشم : السنة النبوية وعلومها ، ص ٢٨٤ ·

۱ - الكافى: صنفه أبو جعفر محمد بن يعقبوب الكلينى المتوفى عام ٣٢٨هـ،
 وهو ينقسم إلى ثلاثة أقسام: الأصبول، والفروع، والروضة، وهو من أجل الكتب عندهم ويشتمل على ١٦٠٩٩ حديثا، قسمها البعض إلى (١):

| 0 · V Y | الحديث الحسن |
|---------|--------------|
| ٣٠٢     | الموثق       |
| 1114    | الحسن        |
| 9210    | الضعيف       |

وإن كان مجموع هذه الأعداد يختلف عن المجموع الكلي لاحاديث الكتاب.

۲ - من لا يحضره الفقيه: وهو من تصنيف الشيخ أبو جعفر محمد بن على بن الحسين القسمى المتوفى عام ٣٨١ هـ ، الملقب بالشيخ الصدوق ، وقد صاغ اسم كتابه على منوال كتاب الطبيب المعروف الرازى المسمى ( من لا يحفره الطبيب) . وقد جزأه مؤلفه أربعة أجزاء ، وبوبه ٦٦٦ بابا ، وضمنه ٥٩٩٨ حديثا (٢).

۳ - تهذیب الأحكام: لأبی جعفر محمد بن الحسن الطوسی ، المتوفی عام ١٣٥٠ - ديثا (۳) ، بينما دكر الفضلی أن أبوابه ٣٩٣ بابا ، وعدد أصاديثه ١٣٥٩ حديثا (۲) ، بينما ذكر عجلان أن عدد أبوابه ٩٣ ، ومجموع أحاديثه ١٢٥٩ حديثا (١) .

٤ - الاستبصار فيهما اختلف من الأخبار: لابى جعفر الطوسى أيضا ، ويقع فى ثلاثة أجزاء ، جزءان منه فى العبادات ، والثالث فى بقية أبواب الفقه من العقود والإيقاعات والأحكام إلى الحدود والديات ، وعدد أحاديثه ٥٥١١ حديثا (٥) .

<sup>(</sup>١) عجلان : دراسات في الحديث الشريف ، ص ٩٠ .

<sup>(</sup>۲) عبد الهادي الفضلي ، أصول الحديث ، ص ٥٣

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٥٥ .

<sup>(</sup>٤) عجلان : دراسات في الحديث الشريف ، ص ٩٢ ·

<sup>(</sup>٥) عبد الهادى الفضلى: أصول الحديث ، ص ٥٦ .

### نشأة علم الحديث،

ولو أن أحاديث رسول الله على كانت قد كتبت كلها عندما كان ينطق بها ، وحفظ ما كتب على وجه الدهر منها ، لتلقاها الناس كما تلقوا كتاب الله بغير بحث في صحتها ، ولا تنقيب عن حقيقتها ، ولكن عدم تدوينها في عهد صاحب الرسالة وأصحابه ، أو تأخر ذلك ، وإتيانها من ناحية الرواية قد الزم العلماء أن يبحثوا في أمرها لكي يعرفوا الصحيح والموضوع منها وغير ذلك من موضوعات هذا العلم .

ويطلق اسم ( علم الحديث ) ويراد منه معنيان (١):

الأول: العلم بالقوانين التي يعرف بها حال الراوى للحديث ، وحال الحديث نفسه : من جهة صلاحية الراوين للرواية ، وعدم صلاحيتهم ، وعلو سلسلة الراوين ونزولها ، وصحة الحديث أو ضعفه أو حسنه ، وكونه مرفوعا أو موقوفا أو مقطوعا ، وكونه مقبولا أو غير مقبول ، وما أشبه ذلك مما يتعلق بأنواع الرواية وأحوال الرواية والحديث ، وهذا النوع يقال له : علم مصطلح الأثر ، أو علم دراية الحديث ، أو علم مصطلح الخديث .

الشائى: العلم بما نقل عن الرسول الله قسولا أو فعلا أو تقريرا ، وبضبطه وتحريره، وقد علمنا أن أضبط ما نقل من ذلك صحيحا البخارى ومسلم ، وهذا يسمى علم رواية الحديث

وقد جسرت عادة علماء الحديث بأنهم إذا أطلقوا كلمة علم الحديث فبإنهم يريدون علم الحديث دراية ؛ ولذا سمى بعضهم كتابه الذى ألفه فى مصطلح الحديث : علوم الحديث، كما فعل ابن الصلاح ، وهو المشهور باسم مقدمة ابن الصلاح .

وإذا كان علم الحديث علما يبحث في سند الحديث ، ومتنه ، من حيث القبول والرد ، يكون المراد بسند الحديث : الرواة الذين رووا الحديث ، وهو في عسرف أهل الحديث : طريق متن الحديث · وسمى سندا لاعتماد الحفاظ عليه في صحة الحديث ووضعه · وقد يقال للطريق: الوجه ، فيقال : هذا الحديث لا يعرف إلا من هذا الوجه · ويكون المراد بمتن الحديث : النص المروى (٢) ، وقد استعمل في العرف بما ينتهى

<sup>(</sup>١) محمد الزفزاف: التعريف بالقرآن والحديث، ص ٢٣٣٠

۲۰ مصطلح الحديث ، ص ۲۰ .

إليه السند ، مثال ذلك قول يحيى : أخبرنا مالك عن نافع عن عبد السله بن عمر أن رسول الله على قال : «لا يبع بعضكم على بيع بعض»، فسند الحديث هم الرواة ، ومتنه : ولا يبع بعضكم .

مثال آخر ، ما رواه مسلم في صحيحه ، قال : حدثنا زهير بن حرب ، حدثنا جرير عن سهيل ، عن عبد الله بن دينار ، عن أبي صالح ، عن أبي هريرة ، قال : قال رسول الله عليه : « الإيمان بضع وسبعون ، أو بضع وستون شعبة ، فأفضلها قول: لا إله إلا الله ، وأدناها إماطة الأذي عن الطريق ، والحياء شعبة من الإيمان ».

قالدين نقلوا الحديث عن رسول الله على وهم : أبو هريرة ، ثم أبو صالح ، ثم عبد الله بن دينار ، ثم سهيل ، ثم جرير ، ثم زهير بن حرب ، الذى روى عنه الإمام مسلم ، هؤلاء يسمون سند الحديث ، أى : الرجال الذين استند إليهم الإمام مسلم فى رواية النص .

ثم إن من أول قول النبي ﷺ : الإيمان بضع · · النع ، يسمى : متن الحديث ، أي نص كلام النبي ﷺ ·

وقال ابن خلدون في فصل ( علوم الحديث ) من مقدمته (١٠):

وقال النووى فى شرح خطبة مسلم: إن المراد من علم الحديث ، تحقيق معانى المتون وتحقيق علم الإسناد والمعلل والمعلل عبارة عن معنى فى الحديث خفى يقتضى ضعف الحديث مع أن ظاهره السلامة منها ، وتكون العلة تارة فى المتن ، وتارة فى الإسناد ، وليس المراد من هذا العلم مجرد السماع ولا الإسماع ولا الكتابة ، بل الاعتناء بتحقيقه والبحث عن خَهْى معانى المتون والأسانيد والفكر فى ذلك ودوام الاعتناء به ومراجعة أهل المعرفة ومطالعة كتب أهل التحقيق فيه "(۲) .

أما بالنسبة لبدء ظهور هذا العلم ، فقد قال الحافظ ابن حجر : «أول من صنف في الاصطلاحات ، القاضى أبو محمد الرامهرازى ( المتوفى سنة ٣٦٠هـ من بلاد فارس) ، فعمل كتاب ( المحدث الفاصل بين الراوى والواعى ) ولكنه لم يستوعب ،

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدون ، القاهرة ، طبعة الشعب ، ص ٤١٧ ·

<sup>(</sup>٢) محمود أبو رية : أضواء على السنة المحمدية ، ٢٤٧ ·

وهو أكبر كتاب وضع في علوم الحديث حتى ذلك العصر ، استوفى فيه مؤلفه البحث في آداب الراوى والمحدث وطرق التحمل والآداء واجتهاد المحدثين في حمل الحديث ، وما يتعلق بهذا الفن من الآمور ، فهو في الحقيقة من كتب علوم الحديث بمعناه الإضافي لا باعتبار كونه اسما ولقبا للعلم الخاص المعروف ، وهناك أيضا جهد الحاكم أبو عبد الله النيسابورى المتوفى سنة ٥٠٤هـ ، ولكنه لم يرتب ، وتلاه أبونعيم المصفهاني (٤٣٠هـ) فعمل على كتابه مستخرجا وأبقى أشياء لمن تتبع هذا البحث ، ثم جاء بعدهم الخطيب البغدادى (٣٦٤هـ) فصنف في قوانين الرواية كتابا أسماه (الكفاية) ، وفي آدابها كتابا أسماه (الجامع لآداب الشيخ والسامع) ، وقد أفرد لكل من فنون الحديث مصنفا خاصا ، ثم جاء بعده القاضى عياض (٤٤٥هـ) فألف كتابه ( الإلماع )

وكان طابع الجسمع في هذه التآليف بارزا ظاهرا ، فقد عمد المصنفون إلى نقل أقوال أثمة الفن في كل مسألة بأسانيدهم ، ووضعوا لكل مجموعة منها عنوانا يدل على مضمونها معتمدين على القارئ في فهمها وإدراك مراميها ، سوى شيء يسير من الإيضاح أو المناقشة ، إلا أن الحاكم قصد ضبط القواعد ، لكن فاته كما ذكر العلماء : أمران ، استيعاب أنواع الحديث ، وتهذيب العبارات وضبطها حتى يتضح المراد من التعريف (٢) .

إلى أن جاء الحافظ الإمام تقى الدين أبو عمرو عثمان بن الصلاح (٦٤٣هـ) فجمع كتابه المشهور فهذب فنونه ، وأملاه على تلاميذه بالمدرسة الأشرفية في دمشق ، من غير ترتيب محكم ، إلا أنه كتاب شامل لكل ما تفرق في غيره من كتب المتقدمين ، وبالتالى فقد تميز (٦) :

بالاستنباط الدقيق لمذاهب العلماء وقواعدهم من أقوالهم المأثورة عنهم .

أنه ضبط التعاريف التي سبق بها وحررها ، وأوضح تعاريف لم يصرح بها من قبله ·

أنه عقب على أقوال العلماء بتحقيقاته واجتهاداته ·

ولهذا عکف الناس علیه ، وساروا بسیـره ، فمنهم المختصـر له ، کالنووی فی تقریبه ، والناظم له کالعراقی (۸۰۲هـ) .

<sup>(</sup>١) مصطفى السباعي : السنة ومكانتها ، ص ١٠٩

<sup>(</sup>٢) نور الدين عتر : منهج النقد في علوم الحديث ، ص ٦٥ ·

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٦٦ ·

ومن المتون الجامعة من كتب هذا العلم ( نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر ) للإمام ابن حجر العسقلاني ، وقد شرحها بكتابه ( نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر)، وهو شرح وجيز جليل ، وعليه حاشية للشيخ أبي الإمداد إبراهيم بن إبراهيم بن حسن اللقاني المالكي المتوفى سنة ٤١٠هـ ، سماها ( قضاء الوطر من نزهة النظر ) وعليها شروح عديدة ، منها ( نتيجة النظر في شرح نخبة الفكر ) لولده كمال الدين محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني ، ونظم النخبة جماعة منهم كمال الدين الشمني ، ثم شرح هذا النظم ولده تقى الدين أبو العباس أحمد بن محمد الشمني القسطنطيني الإسكندري المولد القاهري المنشأ وسماه ( العالى الرتبة في شرح نظم النخبة )(۱).

لكن الملاحظ في هذه الجهود المتأخرة أنها إنما تعبر عن عصر الركود والجمود ، والذي استد من القرن العاشر إلى مطلع القرن الرابع عشر ، فيفي هذا الدور توقف الاجتهاد في مسائل العلوم والابتكار في التصنيف ، وكثرت المختصرات في علوم الحديث شعرا ونثرا ، وشغل الكاتبون بمناقشات لفظية لعبارات المؤلفين دون الدخول في عمق الموضوع تحقيقا أو اجتهادا .

هذا، ولقد قام هذا العلم لتحقيق أغراض غاية في الأهمية والخطورة ، نذكر منها(٢) :

- انه تم بذلك حفظ الدين الإسلامي من التحريف والتبديل ، فقد نقلت الأمة الحديث النبوى بالأسانيد ، وميزت به الصحيح عن السقيم ، ولولا هذا العلم لالتبس الحديث الصحيح بالضعيف والموضوع ولاختلط كلام الرسول على بكلام غيره .
- ٢ أن قواعد هذا العلم تجنب العالم خطر الوعيد العظيم اللذى يقع على من يتساهل فى رواية الحديث؛ وذلك لقوله على الحديث الصحيح المستفيض عنه: «من حدث عنى بحديث يرى أنه كذب ، فهو أحد الكاذبين»(٣)، وقوله على الحديث المتواتر : «من كذب على فليتبوأ مقعده من النار ».

<sup>(</sup>۱) الفارسى ، أبو الفيض محمد : جواهر الأصول في علم حمديث الرسول ، تحقيق صلاح محمد محمد عويضة ، بيروت ، دار الكتب العلمية ، ص ۹۲ .

<sup>(</sup>٢) نور الدين عتر : منهج النقد في علوم الحديث ، ص ٣٤ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في مقدمة صحيحه .

٣ - أن هذا العلم قد أجدى فائدة عظيمة في تنقية الأذهان من الخرافات ، وذلك أن الإسرائيليين وغيرهم - كما سبق أن بينا - قد حاولوا نشر ما لديهم من الأقاصيص والخرافات الكاذبة والأباطيل ، وهذه الأمور داء وبيل يفت في عنضد الشعوب ويمزق الأمم .

وقد نهج على نهج علماء الحديث ، علماء السلف في الميادين العلمية الأخرى ، كالتاريخ والفقه والتفسير واللغة والأدب وغيرها ، فكانت المؤلفات العلمية في العصور الأولى مسئدة بالسند المتبصل إلى قائلها في كل مسألة وفي كل بحث ، حتى أن كتب العلماء ذاتها تناقلها تلاميذهم منهم بالسند المتصل جيلا بعد جيل ، فنحن لا نشك في أن صحيح البخارى مثلا المتداول الآن بين المسلمين ألفه الإمام البخارى لأنه روى عنه بالسند المتبصل جيلا بعد جيل ، وهذه ميزة لا توجد في مؤلفات العلماء من الأمم الاخرى(۱).

وقد ألف أحد علماء التاريخ في العصر الحاضر كتابا في أصول الرواية التاريخية اعتمد فيه على قواعد مصطلح الحديث ، واعترف بأنها أصبح طريقة علمية حديثة لتصحيح الاخبار والروايات ، فقد قال في الباب السادس ( العدالة والضبط ) ، بعد أن ذكر وجوب التحقق من عدالة الراوى ، والأمانة في خبره : قويما يذكر مع فريد الإعجاب والتقدير ما توصل إليه علماء الحديث منذ مثات السنين في هذا الباب ، وإليك بعض ما جاء في مصنفاتهم نورده بحروفه وحذافيره ، تنويها بتدقيقهم العلمى ، واعترافا بفضلهم على التاريخ ٠٠٠ ، ثم أخذ في نقل نصوص عن الإمام مالك ، والإمام مسلم صاحب الصحيح ، والغزالى ، والقاضى عياض ، وأبي عمرو بن الصلاح (٢) .

وقد لفت هذا أيضا نظر باحث محقق فساضل هو د مجمد رجب البيومی  $^{(7)}$ ، فعرض نقلا مطولا من كتاب أسد رستم كان أبرز ما فيه قول أسد :

«أول من نظم نقد الروايات التاريخية ، ووضع القواعد لذلك ، هم علماء الدين الإسلامي ، فإنهم اضطروا اضطرارا إلى الاعتناء بأقوال النبي وأفعماله ، وتوزيع العدل

<sup>(</sup>١) مصطفى السباعي : السنة ومكانتها ، ص ١٠٧ ·

<sup>(</sup>٢) أسد رستم : مصطلح التاريخ ، صيدا ، المكتبة العصرية ، الطبعة الثانية ، ص ٦٧ - ٨٣

<sup>(</sup>٣) محمد رجب البيومى : مصطلح التاريخ النبوى ، منهج يحتذيه المؤرخون ، مجلة الهلال ، دار الهلال ، القاهرة ، يونية ١ : ٢ ، ص ٦٧

فقالوا إن هو إلا وحى يوحى ، ما تلى منه فهـو القرآن ، ومـا لم يتل فهـو السنة ، فانبروا لجـمع الاحاديث ودرسها وتدقـيقها ، فـأتحفوا علم التاريخ بقـواعد لا تزال فى أسسها وجوهرها محترمة فى الاوساط العلمية حتى يومنا هذا» . .

وبعد أن سرد اهتمامه بالتاريخ ودرس قواعده في جامعات الغرب وتدريسها في الجامعة الأمريكية ببيروت ، قال : «لقد اضطررت أن أرجع إلى مصطلح الحديث لسبين، أولهما: الاستعانة باصطلاحات المحدثين، وثانيهما: ربط ما أضعه لأول مرة بما سبق تأليف في عصور الاثمة المحدثين ٠٠٠ ومن أهم ما وجدت نـسخة من رسالة القاضي عياض في علم المصطلح (طبعت هذه الرسالة فيما بعد) فاستنسختها وبدأت في درسها وتفهم معانيها ، فإذا هي من أنفس ما صنف في موضوعها ، وقد سيما بها القاضى عياض إلى أعلى درجات العلم في عصره والواقع أنه ليس بإمكان أكابر رجال التاريخ اليوم أن يكتبوا أحسن منها في بعض نواحيها ، وذلك على الرغم من مرور سبعة قرون عليها ، فإن ما جـاء فيها من مظاهر الدقة في التفكير والاستنتاج تحت عنوان( تحسري الرواية والمجيء باللفظ ) يضاهي ما ورد في الموضوع نفسه في كستب مصنفات الائمة المحدثين لما تأخسروا في تأسيس علم الميشودولوجية حتى أواخسر القرن الماضي ، وبإمكاننا أن نصارح وملاءنا في الغرب فنؤكد لهم بأن ما يفخرون به من هذا القبيل ، نشأ وترعرع في بلادنا ونحن أحق الناس بتعليمه ، والعمل باسمه وقواعده ﴿ ولعلى أول من حاول أن يربط ما توصل إليه علماء الحديث بما وضعه علماء الغرب في هذا الحل من العمل " .

ويقع في هذا الباب أيضا ما هو معروف باسم ( مختلف الحديث ) ، وكذلك (مشكل الحديث ) ، فبالنسبة للأول نجد أن مختلف الحديث ، علم يتناول الحديثين اللذين يبدو في ظاهرهما الاختلاف والتعارض والتضاد ، فإذا بحثهما العلماء أوالوا تعارضهما من حيث إمكان الجمع بينهما ، وذلك ببيان العام والخاص ، أو المطلق والمقيد أو ما شابه ذلك ، أو ببيان الناسخ والمنسوخ ، أو بترجيح أحدهما (۱).

<sup>(</sup>۱) نافذ حسين حماد : مختلف الحديث بين الفقهاء والمحدثين، المنصورة ، دار الوفاء ، ١٩٩٣ ، ص ١٤ .

وإلى قريب من هذا يرى صبحى الصالح: وهو علم يبحث عن الأحاديث التى ظاهرها التناقض من حيث إمكان الجمع بينها ، إما بتقييد مطلقها أو بتخصيص عامها ، أو بحملها على تعدد الحادثة ، أو غير ذلك ، ويطلق عليه علم تلفيق (١) الحديث (٢).

وبالنسبة لمشكل الحديث ، فهو الآثار المروية عن رسول الله على بالاسانيد المقبولة التي نقلها ذوو التشبت فيها والأمانة عليها ، وحسن الأداء لها ، ويوجد فيها أشياء سقطت معرفتها ، والعلم بما فيها عن أكثر الناس(٣)

وقد جعل بعض العلماء اختلاف الحديث ومشكله نوعا واحدا ، قال محمد بن جعفر الكتانى فى معرض حديثه عن الكتب المؤلفة فى هذا الفن : « ومنها كتب فى اختلاف الحديث ، أو تقول فى مشكل الحديث ، أو تقول فى مشكل الحديث ، أو تقول فى مناقضة الأحاديث» (٤)

لكن من المكن هنا أن يشير القارئ تساؤلا: كيف يتأتى وجود مختلف فى الأحاديث ، بينما نحن نعلم أن السنة هى إما وحى من الله ليحكم به الرسول را المحتهاد من رسول الله يقره الله عليه ، وبالتالى فمن المفروض أن تكون خالية فى الحقيقة والواقع من كل تعارض وتناقض ، وألا يخالف بعضها بعضا ، لاستلزامها العجز والجهل المحالين على الله سبحانه وتعالى - ، كذلك فإن الله - سبحانه - لا يقر رسوله والجهل المحالين على خطأ أو اجتهاد متناقض؟

<sup>(</sup>۱) المعنى المقصود هنا هو نفسه المعنى اللغوى ، والذى يختلف كنيرا عن المشهور بين كنيرين عن هذه الكلمة ، حيث تعنى عند هؤلاء معنى ضم أشياء بعضها مع بعض بغير اتساق وتكامل ، كما يعنون بها فى هذا السياق نفسه إحداث أمر بغير وجه حق فنقول أن فلانا لفقت له تهمة مثلا، بينما المعنى اللغوى يبين لنا من أن لفق الثوب يعنى ضم إحدى الشقتين إلى الأخرى وخياطتهما ، انظر المعجم الوسيط .

<sup>(</sup>٢) صبحى الصالح: علوم الحديث ومصطلحه ، بيروت ، دار العلم للمسلايين ، ١٩٧٩، م

<sup>(</sup>٣) ابن فورك ، الحافظ أبو بكر : مشكل الحديث وبيانه ، تحقيق موسى محمد على ، القاهرة ، دار الكتب الحديثة ، ١٩٧٩ ، مقدمة المحقق

<sup>(</sup>٤) نافذ حسين حماد : مختلف الحديث بين الفقهاء والمحدثين ، ص ١٦ ·

الحق أن الاختلاف في الحديث ، والتعارض بين الدليلين ليس حقيقيا ، وإنما هو اختلاف وتعارض ظاهرى ، يرجع لاختلاف بعض الناظرين في الأدلة ، واختلافهم في تطبيق النصوص على الوقائع ، بسبب عجزهم وعدم معرفتهم المراد من قبل الشارع الحكيم (۱).

كذلك كان من أبرر الجهود العلمية لعلماء الحديث ، ما عرف بعلم ( الجرح والتعديل ) ، وهو علم يتعلق ببيان مرتبة الرواة من حيث تضعيفهم أو توثيقهم بتعبيرات فنية متعارف عليها عند العلماء ، وهي دقيقة الصياغة ومحددة الدلالة عاله أهمية في نقد إسناد الحديث (٢) ، وقد استجاز العلماء ذكر عيوب رواة الحديث عند جرحهم لهم ، ولم يعتبروا ذلك من الغيبة المحرمة واستدلوا على ذلك بقول النبي على في رجل: أبس أخو العشيرة » (٣) ، وفي كلامه على في معاوية بن أبي سفيان وأبي جهم حين سألته فاطمة بنت قيس عنهما وقد خطباها فقال : أما أبو جهم فلا يضع عصاه عن عاتقه ، وأما معاوية فصعلوك لا مال له ورغم أن كلام النبي على الضعفاء لبيان حالهم لأن إظهار في قضية شخصية فقد اتخذ دليلا على إجازة القدح في الضعفاء لبيان حالهم لأن إظهار القدح في أمر يتصل بالحرام والحلال وهو الحديث أولى من بيان القدح في مشورة خاصة (١٠).

ولم يكن الأئمة الذين عنوا بهذا الفن على استواء واحد في مقاييس النقد الذي يوجهونه للرواة ، بل كان منهم المتشدد ومنهم المتساهل ، ومنهم المتوسط المعتدل ، فمن المتشددين : ابن معين ، ويحيى بن سعيد القطان ، وابن حبان ، وأبو حاتم الرادى ، ومن المتسدلين : الترمذي ، والحاكم ، وابن مهدى · ومن المعتدلين : أحمد ، والبخارى ، ومسلم ، وبذلك تباينت الأراء في بعض الرواة ، فمنهم من يوثقه ، ومنهم من يضعفه ، وما ذلك إلا لاختلاف الانظار والمقاييس التي وضعها كل إمام في نقده ، بل قد ينقل عن العالم الواحد رأيان مختلفان في راو واحد ، فقد يراه اليوم عكس ثقة، ثمم يرى منه بعد ذلك ما يضطره للعدول عن حكمه ، وقد يكون الأمر عكس

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٦ ·

<sup>(</sup>٢) أكرم العمرى : بحوث في تاريخ السنة المشرفة ، ص ٨٣ ٠

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الادب في ما يكون من الظن ٢٤/٨ ٪

<sup>(</sup>٤) أكرم العمري : بحوث في تاريخ السنة المشرفة ، ص ٨٤ -

ذلك، ولا شك أن السبب الرئيسي للاختلاف في الجرح والتعديل اختلاف منازع الفقهاء في الاجتهاد ، فالنزاع بين أهل الحديث وأهل الرأى مشهور معروف(١).

## أنواع السنة .

تنقــسم السنة من حيث صــدورها عن النبى ﷺ إلى ثلاثة أنواع : سنة قــولية ، وسنة فعلية ، وسنة تقريرية ، مما سبق أن أشرنا إليه من قبل .

ونضيف إلى ما سبق أن أفعال الرسول على ثلاثة أنواع(٢):

١ - جِبْلِّي : كالأكل والشرب والنوم واللبس ومَا شاكلها ·

٢ - قُرْبُ ، كالصلاة والصوم والصدقة وما ماثلها ٠

٣ – معاملات ، كالبيع والزواج والمزارعة والمعاملة وغيرها ؛

فأما الأفعال الجبلية ، فإن فعله لا يقتضى أكثر من إباحتها اتفاقا ، وأما غيرها فإن ثبت خصوصيته بها بدليل ، كانت خاصة به ، وليست أمته فيها مثله ، كزواج أكثر من أربع ، وجواز النكاح بغير مهر ، ومواصلة الصوم ، وإن لم تكن مختصة به ، فإن تبين أنها بيان لمجمل من الكتاب ، أو تقييد لمطلق ، أو تخصيص لعام ، التحقت بيانا به ، وكان حكمها حكم ما تبين ، ويعرف كونها بيانا بدليل قولى ، كقوله في الصلاة: صلوا كما رأيتموني أصلى ، وفي الحج : خذوا عني مناسككم ، أو بقرينة حال كصدوره عند الحاجة إلى بيان لفظ مجمل الفعل صالح لبيانه ، كالتيمم إلى المرفقين ، وكالقطع عند الكوع في السرقة ، فهو بيان لأيتهما عند من يثبت إجمالهما ، فإن لم يظهر كونه خاصا أو مبينا، فإن عرفت صفته من وجوب (٣) ، أو ندب(١٠) ، أو إباحة(١٠) ،

<sup>(</sup>۱) مصطفیٰ السباعی : السنة ومكانتها ، ص ۱۱۲ .

<sup>(</sup>٢) محمد الخضرى : أصول الفقه ، القاهرة ، المكتبة التجارية الكبرى ، ١٩٦٥ ، ص ٢٦٢ .

<sup>(</sup>٣) الواجب ، هو ما إذا فعله الإنسان أثيب ، وإذا ما تركه عوقب ، ومثاله في مجال التعليم نجد أن الطالب يكلف في كل مادة بموضوعات محددة ، إذا لم يذاكرها رسب ، وإذا ذاكرها نجح

<sup>(</sup>٤) المندوب ، هو ما يتاب على فعله ولا يعاقب على تركه ، ومن ثم كان الأفضل القيام به ، ومثال ذلك في المجال التربوي ، لو قرأ طالب في المدرسة الثانوية كتبا أخرى تتصل بالموضوعات المقررة في مادة دراسية ما ، فإن مثل هذا الفعل ينبغي أن يثاب عليه ، لكنه إذا لم يفعل ذلك في هذه المرحلة الدراسية فلا ينبغي أن يعاقب ، ونحن بالطبع نستحسن أن يقوم بهذه القراءة

<sup>(</sup>٥) المباح ، هو ما يتساوى فيه الفعل والترك

فإن أمـته في ذلك مثله ، ودليل ذلك أن الصـحابة كانوا يرجعـون إلى فعله احتجـاجا واقتداء ، كما قبل عمر بن الخطاب الحجر الأسود ، وقال : الولا أني رأيت رسول الله ﷺ يقبلك ما قسبلتك، ، وقول الله- عز وجل- : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولَ اللَّهُ أُسُوَّةً حَسَنَةٌ ﴾ [الأحزاب: ٢١] والتأسى هو أن نفعل مثل ما يفعل على الوجمه الذي فعله لأجل الاقتداء به .

فإن جهلت الصفة ، وكان الفعل من جنس القرب ، كصلاة ركعتين لم يواظب عليهما ، دل ذلك على الندب ، وإن لم يكن من جنسها ، دل ذلك عملي الإباحة ، وفمي هذه المسألة خلاف طويل .

وللحديث تقسيم معروف ، باعتبار عدد الرجال الذين رووه ، وبيان ذلك :

أن الحديث ، إما أن يرويه واحد عن واحد في جميع الطبقات ، أو في طبقة، أو أكثر منه ، ويسمى : «الغريب» .

وإما أن يرويه اثنان عن اثنين في جسميع الطبقات ، أو في طبقة منه ، أو أكثر، ويسمر (العزيز) •

وإما أن يرويه ثلاثة عن ثلاثة في جـميع الطبقات ، أو في طَبَقـة منه ، أو أكثر، بشرط ألا يقل في طبقة من طبقاته عن ثلاثة ، ويسمى « المشهور » .

وإما أن يروى الحــديث في جميع الطبقــات ، جمع كثيــر يستحيل اتفــاقهم على الكذب ، ويسمى ذلك الحديث : «المتواتر».

وكل من الغريب ، والعزيز ، والمشهور ، يسمى : ﴿ الآحاد ﴾ ·

إذن ، باعتسار عدد رواته ، ينقسم إلى قسمين : متواتر ، وآحده والآحاد ينقسم إلى ثلاثة أقسام : غريب ، وعزيز ، ومشهور ، وهذا شيء من التقصيل :

أولا - المتواتر: فعندما نقول حديث متواتر يكون معنى ذلك أن هذا الحديث قد رواه عدد من الصحابة ورواه عنهم على الصفة التي ذكرنا جمع من التابعين ، كما رواه عن التابعين ، عدد من تابعي التابعين ٠٠٠ وهكذا ، إلى نهاية السند ، والخبر الذي رووه مما يدرك بالحس ، ومستند الرواة المخبريـن هو الإحساس به على وجه اليقين ، وكل جماعة من هؤلاء بلغت من الكثرة مبلغا يؤمن معه اتفاقها على الكذب عادة ٠ وهل يشترط للتواتر عدد معين ؟ لقد ذهب العلماء في ذلك مذاهب ، ولكن الجمهور على عدم اشتراط عدد معين ، والضابط : توافر عدد يحصل معه اليقين بصدق المنقول عن رسول الله علله وقد جرت العادة بحصول العلم عند توافر الكثرة دون بحث عن العدد ، والعقل يحكم بذلك ، على أن العلماء ذكروا أن العدد يتفاوت قلة وكثرة حسبما يتوافر للطبقة الناقلة للخبر من الثقة والعدالة والنضبط وما إلى ذلك ، وعلى أية حال ، فالجمع المطلوب للتواتر ينحصر طلبه في العصور الثلاثة الأولى (۱): عصور الصحابة والتابعين ، وتابعي التابعين ، أما في العصور التالية ، فلا يطلب هذا الجمع ؛ لأن السنة بعد التدوين ، أصبح من السهل تواترها وانتشارها لتوافر الدواعي للذلك .

والمتواتر نوعان : متواتر لفظا ، ومتواتر معنى (٢)

فالمتواتر اللفظى ، هو ما يبدو من معناه أن يتفق رواته على كل لفظ من ألفاظه عند روايته ، بحيث لا يحصل منهم اختلاف بتغيير لفظ بمرادف ، ولا تقديم بعض الألفاظ على بعض ولكن هذا جد عسير ، ولذلك توسع العلماء في المتواتر اللفظى بما يبجعله شاملا لما اتفقت فيه الروايات على كل معانيه وإن اختلفت بعض ألفاظه فعرفوه بأنه ما اتفقت ألفاظ الرواة فيه على المعنى المقصود منه تماما مع صراحتها فيه كأن يقولوا فتح فلان مدينة كذا أو فتح فلان بلدة كذا ، بما يحدد المعنى المقصود تمام التحديد، ولو تتبعنا الأحاديث التي قالوا إنها متواترة - وهم إذا قالوا ذلك يريدون المتواتر اللفظى - لوجدناها تختلف في ألفاظها ، كحديث : « من كذب على فليتبوأ مقعده من النار »، ولكنها كلها تتفق في المعنى المقصود (")

والمتواتر المعنوى ، ما تختلف الفاظ الرواة فيه ، ولكنها تشتمل كلها على قدر مشترك يكون هو المتواتر ، ولا يلزم أن يكون أصحاب كل رواية على حدتها قد بلغوا حد التواتر ، بل يصح أن يكون رواة كل رواية آحادا ومتى بلغ مجموع رواة الروايات كلها حد التواتر يصبح الأمر الذى اتفقوا عليه متواترا معنويا ، ومن أمثال ذلك :

<sup>(</sup>۱) محمد أديب صالح: لمحمات في أصول الحديث ، دمشق ، المكتب الإسلامي ، ١٣٩٣هـ ، صمه ٨٥-٨٨

<sup>(</sup>٢) بدران أبو العينين: أصول الفقه ، ص ٧٣

<sup>(</sup>٣) محمد الزفزاف : التعريف بالقرآن والحديث ، ص ٢٣٨

«الأعمال بالنيات» ، فقد استفيد هذا المعنى من عدة أحاديث ، منها ما روى البخارى عن حمر- رضى الله عنه- أن رسول الله على قال : «إنما الأعمال بالنيات» الحديث ، وما روى مسلم عن عائشة وأم سلمة عن رسول الله على «يبعثون على نياتهم» ، وما روى عن ابن عباس عن النبى على « لكل جهاد ونية» ، وما روى « رب قتيل بين صفين الله أعلم بنيته » و الى غير ذلك من أحاديث مختلفة الطرق غير متفقة في اللفظ ، إلا أنها كلها تشترك في الدلالة على قضية واحدة هي أن المرء إنما يؤاخذ بنيته فيما يعمل .

ومن التواتر المعنوى: السنن العملية التى نقلت إلينا منذ عصر الرسالة إلى اليوم، واتفقت عليها الأمة جيلا بعد جيل ، كعدد الصلوات ، وعدد ركعاتها ، وكيفياتها ، وإقامـتها ، وهيـثاتها ، ومناسك الحج ، وما يتعلق به كل ذلك ، روته الأجيال عن الأجيال ، عما يقطع بتواتره واستحالة الكذب فيه

وقد اختلف العلماء في نفى وقوع المتواتر السلفظى ، أو ندرته ، أو كشرته ، ويرجع ذلك الخلاف إلى أمرين (١):

الأول: تحديد المتواتر اللفظى ، فلعل الذى قال بعدم وقوعه يرى أن المتواتر اللفظى يجب فيه الاتفاق فى الألفاظ ، ثم نظر فى الأحاديث التى قيل إنها متواترة فلم يجدها متفقة الألفاظ والترتيب فحكم بعدم وقوعه ومن قال إنه يكون إذا روى الحديث بعبارات مختلفة ولكنه يشتمل على قضايا متحدة ويدل عليها صراحة ، ثم نظر فى تلك الأحاديث فوجدها كذلك ، فإنه يرى أن ذلك واقع ، ثم يختلف هذا الفريق فى الندرة والكثرة بحسب اطلاعه .

الثانى: أنه من المعروف عندهم أن الإسناد ليس من شأن المتواتر ، إذ استفاضة المتواتر ، وروايت حسب الشروط التى ذكرت فيه تجعل إسناده غير منظور إليه ، فإذا وجدوا حديثا قد روى عن المحدثين مسندا ربما فهم بعضهم من ذلك أنه ليس متواترا ، إذ الإسناد ليس من شأنه .

والمؤلفات في الحديث المتبواتر اللفظى والمعنوى كثبيرة ، لعل أجمعها كتاب السيوطى الذي قال فيه (٢): «قد ألفت في هذا النوع كتابا لم أسبق إلى مسئله سميته :

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٤١ ·

<sup>(</sup>۲) السيموطى ، جلال الدين : تدريب الراوى ، شرح تقريب النواوى ، تحقيق عبد الوهاب عبد اللطيف ، ١٩٥٩ ، ص ٣٧٣ - ٣٧٤

(الأزهار المتناثرة في الأخبار المتواترة) ، مرتبا على الأبواب أوردت فيه كل حديث بأسانيد من خرجه وطرقه ، ثم لخصته في جزء لطيف سميته (قطف الأزهار) اقتصرت فيه على عزو كل طريق لمن أخرجها من الأثمة ، وأوردت فيه أحاديث كثيرة ، منها : حديث الحوض من رواية نيف وخمسين صحابيا ، وحديث المسح على الخفين ، من رواية سبعين صحابيا ، وحديث رفع اليدين في الصلاة ، من رواية نحو خمسين ، وحديث : قنضر الله امرءا سمع مقالتي ، من رواية نحو ثلاثين ، في أحاديث جمة أودعناها كتابنا المذكور

وقد قال جمهور العلماء أن السنة المتواترة توجب العلم اليقينى الضرورى ، كالعلم السناشئ من العيان ، وقد احتجوا بأن الناس قد تواضعوا على ذلك بمقتضى فطرهم ، فإن الناس يعرفون آباءهم بالأخبار المتواترة ، كما يعرفون أبناءهم بالعيان ، ويعرفون بالتواتر نشأتهم صغارا ، ثم صيرورتهم كبارا ، كما يرون ذلك عيانا في أولادهم ، وقد أثبت التحقيق المنطقي صحة ما تواضع الناس على صدقه منذ القدم ، وذلك؛ لأن الناس خلقوا على مشارب متباينة وطبائع مختلفة لا يتفقون ، فإن اتفقوا في خبر فإما عن سماع أو اختراع ، واتفاقهم على الاختراع باطل لأن كثرتهم وعدم إحصائهم يجعل اتفاقهم على ما يخترعون مستحيلا ، فلم يبق إلا أن الاتفاق كان مبنيا على السماع (۱).

ثانيا -أحادية ، وهي التي لا تتوافر فيها خصائص المتواتر من حيث كثرة رواته كثرة لا يتصور عندها تواطؤهم على الكذب ، وهو مع هذا ليس على وتيرة من حيث رواته ، ولهذا قسموه إلى : مشهور ، وعزيز ، وغريب :

١ - مشهور: وهو ما رواه عن النبى ﷺ واحد أو عدد قليل لا يصل إلى حد التواتر ، ثم استفاض بعد ذلك في عصر التابعين وأتباع التابعين ، بحيث رواه منهم جمع من جموع التواتر ، ومثله حديث : ﴿إِلَمَا الأعمال بالنيات »، فإن الذي رواه عن الرسول عمر بسن الخطاب ، لكنه استفاض في عصر التابعين حتى لقد رواه منهم الجم الغفير ، كذلك كان شأنه في عصر أتباع التابعين · ومن هنا يتبين أن الفرق بين الحديث المشهور والحديث المتواتر أن المتواتر الذي رواه جمع من جموع التواتر في الطبقات الثلاث : طبقة الصحابة ، وطبقة التابعين ، وطبقة أتباع التابعين ، أما المشهور ، فإنه

<sup>(</sup>١) محمد أبو زهرة : أصول الفقه ، ص ١٠٨

الذي لم يتوافر فيه التواتر في الطبقة الأولى ، وتحقق فيه التواتر في الطبقتين التاليتين (١).

ويشير نور الدين عتر إلى تقسيم الحديث المشهور بالنظر إلى الأوساط التى يذيع فيها وينتشر ، فقد يطلق المسهور على ما ذاع بين أهل الحديث وغيرهم من العلماء والعامة ، وقد يطلق على ما اشتهر على السنة الناس ، ولو روى بإسناد واحد ، بل لو لم يكن له إسناد أصلا ، ويسوق لذلك الأمثلة التالية (٢):

المشهور عند أهل الحديث خاصة ، مثل حديث أنس : «أن رسول الله على قنت شهرا بعد الركوع يدعو على رعل وذكوان»، أخرجه الشيخان (٣) من رواية سليمان التيمى عن أبى مجلز عن أنس ، وقد رواه عن أنس غير أبى مجلز ، وعن أبى مجلز غير سليمان ، وعن سليمان جماعة ، وهو مشهور بين أهل الحديث ، وقد يستغربه غير سليمان ، على رواية التيمى عن أنس كونها بلا واسطة ،

-المشهور عند المحدثين والعلماء والعوام: مثل حديث: «المسلم أخو المسلم»(٤).

-المشهبور عند الفقهباء ، مثل حديث : «لا ضبرر ولا ضرار» (٥)، وحديث : «المسلمون على شروطهم» (٦)، وحديث : « نهى عن بيع الغرر»(٧).

-المشهور عند الأصوليين : مثل حديث : ( إذا حكم الحاكم اجتهد فأصاب فله أجران ، وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجرا ( ^ ) .

-المشهور عند علماء العربية ، مثل حديث : «نعم العبد صهيب لو لم يخف الله لم يعصه »، وليس له إسناد، وحديث : «أنا أفسص من نطق بالضاد بيد أنى من قريش»، ومعناه حق لكن ليس هذا اللفظ إسناد إلى النبي على (٩).

<sup>(</sup>۱) محمد الحسيني حنفي : المدخل لدراسة الفقه الإسلامي ، القاهرة ، النهضة العربية ، ۱۹۷۱ ، ص ۲۳۰ .

<sup>(</sup>٢) نور الدين عتر : منهج النقد في علوم الحديث ، ص ٤١٠ ·

<sup>(</sup>۳) البخاری فی الوتر ، ۱ : ۲۱ ، والمغازی : ٥ : ۱۰٥ ، ومسلم : ۲ : ۱۳۱ .

<sup>(</sup>٤) البخاري في المظالم : ٣ : ١٢٨ ، ومسلم في البر والصلة : ٨ : ١٨ ·

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه عن عبادة منقطعا ، ص ٧٨٤ رقم ٢٣٤٠

<sup>(</sup>٦) الترمذي في الأحكام: ٣: ٦٣٤

<sup>(</sup>۷) أخرجه مسلم : ٥ : ٣ .

<sup>(</sup>٨) البخاري في الاعتصام : ٩ : ١٠٨ ، ومسلم في الأقضية : ٥ : ١٣١ ·

<sup>(</sup>٩) نور الدين عتر: منهج النقد في علوم الحديث ، ٤١١ .

-المشهور بين الأدباء ، مثل حديث : « أدبنسي ربى فأحسن تأديبي»، وهذا مؤكد بطبيعة الحال ، لكن إسناده ضعيف .

- المشهور بين العامة ، مثل حديث : ﴿ السفر قطعة من العذابِ (١)، وحديث: ﴿ مَن غَشَنَا فَلْيُسِ مِنَا ﴾(٢).

ونظرا لكثرة ما اشتهر على السنة الناس وليس له أصل صحيح ، قام بعض علماء الحديث بكشف الزائف منه ، منبهين إلى حقيقته ، فألف الحافظ السخاوى كتابه ( المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة ) ، وقد اختصره ابن الديبع الزبيدي - صاحب كتاب تيسير الوصول - في كتاب سماه ( تمييز الطيب من الخبيث فيما يدور على السنة الناس من الحديث) ، وألف العجلوني كتاب (كشف الخفا ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على السنة الناس ) ، وكذا الف السيوطي كتاب ( اللالئ المصنوعة في الأحاديث الموضوعة ) ، وفيه كثير من مثل هذا (٢٠) .

والسنة المشهورة لا تفيد القطع واليقين بروايتها عن الرسول على وإنما تفيد الطمانينة والظن القريب من اليقين بروايتها عنه ، فنزلت مرتبتها قليلا عن السنة المتواترة ، وإنما لم تفد الجزم والقطع كالسنة المتواترة ، لعدم تحقق التواتر فيمن سمعوا من الرسول المسول الله ، ولم تفد الظن العادى فقط لانها مقطوع بروايتها عن الصحابى أو الصحابة ، وهم ثقات أمناء في الرواية عن الرسول المله ، فكانت في حكم المتواترة في وجوب العمل بها (3).

٧ - العزيز ، وهذا الوصف يفيد علو الشأن ، كما يفيد الندرة ، فهسو الحديث الذى رواه اثنان عن اثنين ، ولو فى طبقة واحدة ، بشرط ألا يقل الباقى عن اثنين اثنين ، ومشاله ، حديث : «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده »، فقد رواه من الصحابة : أنس ، وأبو هريرة ، ورواه عن أنس اثنان من التابعين ، هما قتادة ، وعبد العزيز بن صهيب ، ورواه عن قتادة اثنان هما : شعبة ، وسعيد ، ورواه عن عبد العريز اثنان ، هما : إسماعيل بن عُلية ، وعبد الوارث ، ورواه عن كل من هذين جماعة .

<sup>(</sup>١) البخاري آخر العمرة : ٣ : ٨ ، ومسلم في الإمارة : ٦ : ٥٥ .

۲۹ : ۱ : ۱۹ : ۲۹ .

٣) محمد الزفزاف : تعریف بالقرآن والحدیث ، ص ٢٤٦ .

<sup>(</sup>٤) زكريا البرى: أصول الفقه الإسلامي ، القاهرة ، النهضة العربية ، ١٩٧١ ، ص ٥١ .

وحديث : «نحن الآخرون السابقون يوم القيامة»، فقد رواه من الصحابة اثنان هما : حذيفة ابن اليمان ، وأبو هريرة ، ثم رواه عن أبي هريرة سبعة(١).

٣ - الغريب: وهذا وصف كثيرا ما نجده في كتب الفقه وغيرها من كتب العلوم الشرعية ، ويكون المقصود بهذا أنه قد انفرد بروايته في إحدى الطبقات بعد الصحابي راو واحد ، فإن كانت الغرابة في التابعي ، سواء أكانت فيه فقط أم فيه وفي من يليه فقط ، أم في جميع من بعد الصحابي ، أم في أكثر السند بعد الصحابي ، فإنه يسمى غريبا مطلقا ، وذلك كقوله على : « الولاء لحمة كلحمة النسب ، لا يباع ولا يوهب ولا يورث »، فقد انفرد عبد الله بن دينار بروايته عن ابن عمر · أما إذا كان الانفراد بعد التابعي ، سواء أكان ذلك في أثناء السند أم في آخره ، فإنه يسمى بالغريب النسبى ، وإنما سمى نسبيا لأن التفرد فيه قد حصل بالنسبة إلى راو معين وإن كان الخديث عزيزا أو مشهورا في نفس الأمر بأن يكون قد جاء من طريق آخر لم ينفرد فيها الشافعي بروايته عن الإمام مالك ، ثم انفرد بروايته عن الشافعي الربيع بن سليمان ، مع أن مالكا إذ رواه عن نافع لم ينفرد بروايته عنه ، بل رواه عنه جماعة غيره ، فهو غريب بالنسبة لرواية الشافعي عن مالك ، ومشهور بالنسبة للرواية عن نافع أم

وفى الواقع فإن معظم السنة من قبيل الآحاد ، وهذا النوع لا يفيد اليقين ولا العلم وإنما يفيد الظن ، ويتفاوت الفقهاء والعلماء فى مدى ضرورة الأخذ به ، وكذلك يختلفون فى الشروط التى يجب توافرها ، لذلك يقولون : إن الاتصال بالنبى على فيه شبهة أن السبهة فى إسناد الحديث بالرسول قالوا إنه يجب العمل به إن لم يعارضه معارض ، ولكن لا يؤخذ به فى الاعتقاد لأن الأمور الاعتقادية تبنى على الجزم واليقين ولا تبنى على الظن لو كان راجحا (١) .

<sup>(</sup>۱) يوسف القرضاوي وآخرون : مصطلح الحديث ، ص ٣٨ ·

<sup>(</sup>٢) محمد الزفزاف ، التعريف بالقرآن والحديث ، ص ٢٤٩ ·

<sup>(</sup>٣) عبد العزيز البخارى : كشف الأسرار على أصول الإمام فخر الإسلام على بن محمد البزدوى ، طبعة حسن حلمي الريزى ، القاهرة ، ١٣٠٧ هـ ج٤ ، باب تقسيم السنة .

<sup>(</sup>٤) الشافعي ، محمد بن إدريس : الرسالة ، تحقيق وشرح أحمد محمد شاكر ، القاهرة ، مصطفى البيابي الحلبي ، ١٩٤٠ ، ص ٣٢ ، وسيف الدين الأمدى : الإحكام في أصول الاحكام ، القاهرة ، مطبعة المعارف ، ١٣٣٢ هـ ، ١٩١٤ ، ص ٢٤٥ .

أما في الأمور غير الاعتقادية ، فهناك أدلة متعددة توجب العمل به ، وهي تستند إلى الكتاب والسنة والإجماع ، كما يلي :

فأما الكتاب ، فقوله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا كَافَةُ فَلُولًا نَفَرَ مِن كُلِّ فَرْقَة مَنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيندرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ (٢٣٦) ﴾ [التوبة] ، فإنه يدل على صحة أخذ العلم عن الطائفة ، وهي تسصدق بالواحد والاثنين لأنها جزء من الفرقة التي هي ثلاثة فأكثر(١١) ، وقوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبا فَتَبيئُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَة فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادَمِينَ آ ﴾ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبا فَعَلْتُمْ نَادَمِينَ آ ﴾ [الحجرات] ، فإنه أمر بالتبين عند مجيء الفاسق بالنبا ، فدل على أن الخبر إذا جاء به العدل كان مقبولا من غير تبين .

وأما السنة ، فمنها ما روى عن أنس بن مالك وعبد الله بن مسعود أنه على قال: «نضَّر الله امرأ سمع مقالتي فحفظها ووعاها وبلغها من لم يسمعها ، ألا فرب حامل فقه لا فقه له ، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه»

ومنها ما كان يفعله النبي ﷺ من إرسال أفراد من الصحابة لدعوة الناس إلى الدين وتعليمهم تعاليمه ومبادئه

وإذا كانت رواية الحوادث الجزئية أحادية ، فهى فى مجموعها متفقة على المعنى المطلوب ، فتكون متواترة المعنى ، وبمثلها تثبت القواعد الأصولية ، وقد روى أن رسول الله على قبل خبر سلمان فى المصدقة والهدية ، إذ جاء بطبق فيه رطب وقال : هذا صدقة ، فلم يأكل منه النبى على وأمر أصحابه بالأكل منه ، ثم جاء بطبق آخر وقال : هذا هدية ، فأكل منه ، وأمر أصحابه بالأكل منه .

وأما الإجماع ، فما روى عن الصحابة من العمل بأخبار الآحاد في حوادث من الكثرة حد التواتر المعنوى ، وإن كانت الرواية لكل حادثة منها أحادية ، ومن ذلك ما

<sup>(</sup>۱) يرى البعض أن هذا كـلام غير مقنع لعـدم الدليل على أن الفرقة هنا ثـلاثة لتكون الطائفة على الواحد ، وكل ما يؤخذ من هذا السياق أن الطائفة أقل من الفرقة ؛ لأن الأولى جزء من الثانية ، والأشبه بالطائفة في الآية أن تكون جمعا ؛ لأنها مـرجع الجمع في قوله ليتفقهوا ، فتكون الآية دليلا على وجوب العـمل بالمستفيض ، وهو الذي رواه في كل عصر من العـصور الثلاثة ، ثلاثة فأكثر دون أن يصل إلى حد التواتر ، ويستفاد منه وجوب العمل بالتواتر من باب أولى

روى أن عمر بن الخطاب قال: «كنت أنا وجار لى من الأنصار فى بنى أمية بن يزيد - وهم من عوالى المدينة - وكنا نتناوب النزول على النبى على أن أنزل يسوما، وينزل يوما، فإذا نزلت جنته بما حدث من خبر ذلك الحى وغيره، وإذا نزل فعل مثل ذلك»(۱).

كذلك فإن الرسل- صلوات الله وسلامه عليهم- ، كانوا يقبلون خبر الواحد ، ويقطعون بمضمونه (٢) ، وقبله موسى عليه السلام من الرجل الذي جاء من اقصى المدينة يسعى قائلا له ، كما جاء بالقرآن الكريم ، ﴿ وَجَاءَ رَجُلٌ مِّن أَقْصاً الْمَدينَة يَسْعَىٰ قَالَ يَا مُوسَىٰ إِنَّ الْمَلاَ يَأْتُمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَاخْرُجْ إِنِي لَكَ مِن النَّاصِحِينَ ۞ ﴾ [القصص].

كما قبل أيضا خبر بنت صاحب مدين حين قالت له - كما جاء بالقرآن الكريم : ﴿ . . . إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا . . . ۞ ﴾ [القصص].

وقبل يوسف- عليه السلام- خبر الرسول الذي جاء من عند الملك يطلب منه الذهاب إليه ولكنه رفض وقال : ﴿ ... ارْجِعْ إِلَىٰ رَبِّكَ فَاسْأَلُهُ مَا بَالُ النِّسْوَةِ اللاَّتِي قَطَّعْنَ أَيْدَهِنُ وَبِي بِكَيْدِهِنُ عَلِيمٌ ۞ ﴾ [يوسف] .

لكن هناك نفرا آخـر من العلماء والفقهاء ينكرون ذلك ، ويستندون في هذا إلى عدد من الأدلة ، جملتها كما يلى (٣):

الأول - لو كان خبر الواحد يوجب العلم لأوجب خبر كل واحد ، ولو كان كذلك لوجب أن يقع العلم بخبر من يدعى النبوة ، ومن يدعى مالا على غيره ، ولما لم يقل أحد هذا دل على أنه ليس فيه ما يوجب العلم

الثانى - لو كان خبر الواحد يوجب العلم لما اعتبر فيه صفات المخبر من الإسلام والعدالة وغيرهما ، كما لم يعتبر ذلك في أخبار التواتر

<sup>(</sup>١) على حسب الله: أصول التشريع الإسلامي، القاهرة، دار المعارف، ١٩٥٩، ١٤٥-٥٥.

 <sup>(</sup>۲) محمد إبراهيم الحفناوى : دراسات أصولية فى السنة النبوية ، المنصورة ، دار الوفاء ، ۱۹۹۱ ،
 ص ۱۷۳ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ١٦٩ .

الثالث - لو كان يوجب العلم لوجب إذا عارضه خبر متواتر أن يتعارضا ، ولما ثبت أنه يقدم عليه المتواتر دل على أنه غير موجب للعلم ·

الرابع - أنه يجور السهو والخطأ والكذب على الواحــد فيما نقله ، ومن هنا فلا يجور أن يقع العلم بخبر الواحد

الخامس - لو أفاد خبر الـواحد العلم لصدقنا كل خبر نسمـعه ، لكنا لا نصدق كل خبر نسمعه ، وعليه فهو لا يفيد العلم .

السادس – لو كان خبر الواحد يفيد العلم لما وجـدنا خبرين متعارضين ؛ لأن ما يفيد العلم لا يتعارض ، لكنا رأينا التعارض كـثيرا في أخبار الآحاد ، فدل على أنها لا تفيد العلم .

السابع - لو كان خبر الواحد يفيد العلم لجاز نسخ القرآن والسنة المتواترة به عند التعارض ، وتعذر الجمع والترجيح لكونه بمنزلتهما في إفادة العلم ، لكن نسخ القرآن ، والسنة المتواترة به لا يجوز ، لضعفه عنهما ، فدل ذلك على أنه لا يفيد العلم

الثامن - لو أفاد خبر الواحد العلم لجار الحكم بشاهد واحد ، ولم يحتج معه إلى شاهد آخر ، ولا إلى يمين عند عدمه ، ولا على الزيادة على واحد فى الشهادة على الزنا واللواط ؛ لأن العلم بشهادة الواحد حاصل ، وليس بعد حصول العلم مطلوب ، لكن الحكم بشهادة واحد بمجرده لا يجور ، وذلك يدل على أنه لا يفيد العلم(١).

ومن حيث الدرجة: فإن الحديث ينقسم إلى: صحيح، وحسن، وضعيف، وفيما يلى بيان ذلك:

١ - أما الحديث الصحيح ، فهو فيما يقول ابن الصلاح<sup>(۲)</sup>: الحديث المسند الذي يتصل إسناده بنقل العدل الضابط عن العدل الضابط إلى منتهاه ، ولا يكون شاذا ولا معللا .

وهكذا نجد أن شروط الحديث الصحيح خمسة ، اشتمل عليها التعريف وهي (٣) :

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٧٠

 <sup>(</sup>۲) ابن الصلاح : علوم الحديث ، تحقيق وشـرح نور الدين عتر ، دمشق ، دار الفكر ، ١٩٨٤ ،
 ص ١١

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، شرح المحقق ، هامش ، ص ١٢

- أ اتصال السند ، أفاده قوله الذى يستصل إسناده ، ، ، ومعنى الاتصال : أن يكون كل واحد من رواة الحديث قد تلقاه من فوقه بطريق مقبول عن طريق التلقى ، فخرج بذلك المرسل والمنقطع بأى نوع من أنواع الانقطاع ، كالمعلق والمعضل والمدلس والمرسل الخفى ؛ لأنه إذا كان متصلا فمعناه أنه سقط من سنده واسطة أو أكثر ، ويحتمل أن يكون الواسطة المحلوف ضعيفا ، فلا يكون الحديث صحيحا .
- ب العدالة في الرواة ، هي ركن هام في قبول الرواية لأنها القوة التي تحث على التقوى وتحجز صاحبها عن المعاصى والكذب وما يخل بالمروءة ، فخرج بذلك الشرط : الحديث والموضوع ، وما ضعف ، لاتهام الراوى بالفسق والإخلال بالمروءة وغير ذلك .
- ج الضبط ، ومعناه أن يحفظ الراوى الحديث في صدره أو كتابة ، ثم يستحضره عند الأداء ، وهذا الشرط يستدعى عدم غفلته وعدم تساهله عند التحمل والأداء ·
- د عدم الشذوذ ، والشذوذ هو مخالفة الراوى الثقة لمن هو أقوى منه ؛ لأنه إذا خالفه من هو أولى منه بقوة حفظ أو كثرة عدد ، كان مقدما عليه وكان المرجوح شاذا ، وتبين بشذوذه وقوع وهم في رواية الحديث .

والحقيقة أن نفى الشذوذ يتحقق بالشروط السابقة ، لكنهم صرحوا بانتفائه لأن الضبط قوة عامة بالنسبة لجملة أحاديث الراوى ، إلا أنه قد يحتمل أن يقع منه وهم فى حديث ما دون أن يفقد صفة الضبط لسائر حديثه ، فهذا يخل بصفة الحديث الذى وهم فيه فقط ؛ لذلك صرحوا بنفى الشذوذ

هـ- عدم الإعلال ، ومعناه سلامة الحديث من علة تقدح في صحته ، أي خلوه من وصف خفى قادح في صحة الحديث والظاهر السلامة منه ، فخرج بهذا الشرط الحديث المعلل ، فلا يكون صحيحا (١).

ووجه الدلالة في هذه الشرط الخمسة على صحة الحديث ، أن العدالة والضبط يحققان أداء الحديث كما سمع من قائله ، واتصال السند على هذا الوصف في الرواة عنع اختلال ذلك في أثناء السند ، وعدم الشذوذ يحقق ويؤكد ضبط هذا الحديث الذي نبحثه بعينه وأنه لم يدخله وهم ، وعدم الإعلال يدل على سلامته من الثغرات الحفية

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٣

بعد أن استدللنا بسائر الشروط على سلامته من الثغرات الظاهرة ، فكان الحديث بذلك صحيحا لتوافر عامل النقل الصبحيح وانتفاء الثغرات الظاهرة والخفية ، فسيحكم له بالإجماع

مثال ذلك : روى الإمام أحمد ، قال : حدثنا يزيد بن هارون ، قال : أخبرنا إسماعيل بن أبى خالد عن قيس بن أبى حارم ، عن أبى بكر الصديق ، قال : «أيها الناس ، إنكم تقرأون هذه الآية : ﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لا يَضُرُكُم مَّن ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنبَّكُم بِمَا كَنتُمْ تَعْمَلُونَ (١٠٠٠) ﴾ [المائدة]، وإنى سمعت رسول الله على يقول : إن السناس إذا رأوا الظالم ، فلم يأخلوا على يديه أوشك أن يغمهم بعقابه»

فهذا حديث صحيح توافرت فيه شروط القبول كلها فرواته كلهم من الإمام أحمد إلى أبى بكر- رضى الله عنهما- ، معروفون بالعدالة ، وتمام الضبط ، وكل منهم سمع ممن روى عنه ، وليس فيه شذوذ ، ولا علة

ويتنوع الصحيح إلى نوعين :

الأول: صحيح لذاته وهو ما تقدم ·

الثانى : صحيح لغيره وهو ما صحح لأمر أجنبى عنه ، إذ لم يشتمل من صفات القبول على أعلاها كالحسن إذا روى من غير وجه فإنه يرتقى إلى درجة الصحيح لغيره(١).

وللصحيح أقسام داخلية (٢) ، فأعلى مرتبة ما اتفق عليه البخارى ومسلم ، وهذا ما جعل محمد فؤاد عبد الباقى يؤلف كتابه ( اللؤلؤ والمرجان فيما اتفق عليه الشيخان)، فالحديث الموجود فى البخارى ومسلم ملزم ، وهو أصح الصحيح ، وهذا معنى مصطلح متفق عليه ، ويليه ما انفرد به البخارى ، ثم ما انفرد به مسلم ، ثم ما جاء على الشروط التى وضعها البخارى ، ثم مسلم وما صح عند غيرهما ، وهذا القول محمول على الثقة بالإمامين الجليلين : البخارى ومسلم على التعميم ، وإلا فقد رفض بعض العلماء رواة البخارى ، ونبهوا على الضعيف عند مسلم : وقد عيب على مسلم بعض العلماء رواة البخارى ، ونبهوا على الضعيف عند مسلم : وقد عيب على مسلم

<sup>(</sup>۱) الحفناوى: دراسات أصولية ، ص ۱۷۳ .

<sup>(</sup>۲) عجلان : دراسات فی الحدیث النبوی ، ص ۳۰ .

روايته في صحيحه عن جماعة من الضعفاء والمتوسطين الذين ليسوا من شرط الصحيح<sup>(۱)</sup>.

والصحيح يتنوع أيضا إلى متفق عليه ومختلف فيه ، ويتنوع إلى : مشهور ، وغريب ، وبين ذلك ثم إن درجات الصحيح تتفاوت في القوة بحسب تمكن الحديث من الصفات المذكورة التي تنبني الصحة عليها ، وتنقسم باعتبار ذلك إلى أقسام يستعصى إحصاؤها (٢)

وإذا وجدنا فيما يروى من أجزاء الحديث وغيرها حديثا صحيح الإسناد ، ولم نجده في أحد الصحيحين ولا منصوصا على صحته في شيء من مصنفات أثمة الحديث المعتمدة المشهورة ، فلا يجب أن نتجاسر على جزم الحكم بصحته (٢).

وقد أجمع العلماء من أهل الحديث ومن يعتد به من الفقهاء والأصوليين على أن الحديث الصحيح حجة يجب العمل به ، سواء كان راويه واحدا لم يروه غيره ، أو رواه معه راو آخر ، أو اشتهر بروايته ثلاثة فأكثر ولم يتواتر(٤)

وهذا أمر بدهى تقضى به الفطرة الإنسانية لا يحتاج إلى كثير من الاستدلالات والبراهين ، فما من إنسان إلا وهو يعبول في إبرام شؤونه في العمل ، أو التجارة ، أو الدراسة ، أو غيرها على ما يخبره به واحد موثوق من الناس ، حيث يقع في نفسه صدق المخبر ويغلب على احتمال الغلط أو احتمال الكذب ، بل إن الشؤون الكبرى في مصير الأمم يعتمد فيها على أخبار الآحاد الثقات كالسفراء ، أو المبعوثين من قبل الحكومات ، فالتوقف عن قبول خبر الواحد يفضى إلى تعطيل الدين والدنيا ،

وذهب بعض العلماء من أهل السنة وابن حزم الظاهرى إلى أن الحديث الصحيح يفيد العلم القطعى علم نظرى برهانى لا يفيد العلم القطعى علم نظرى برهانى لا يحصل إلا للعالم المتبحر في الحديث العارف بأحوال الرواة والعلل ، وقوى بعض الكاتبين هذا المذهب تبعا لميله إلى ابن حزم الظاهرى(٥).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، الصفحة نفسها

<sup>(</sup>٢) ابن الصلاح : علوم الحديث ، ص ١٤ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٦ ·

 <sup>(</sup>٤) نور الدين عتر : منهج النقد في علوم الحديث ، ص ٢٤٤ .

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق ، ص ٢٤٥ .

ثم إن العلماء ، بعد أن اتفقوا على وجوب العمل بالحديث الصحيح الآحادى فى أحكام الحلال والحرام اختلفوا فى إثبات العقمائد ووجوبها به ، فذهب أكثر العلماء إلى أن الاعتقاد لا يثبت إلا بدليل يقينى قطعى هو نص القرآن أو الحديث المتواتر

٢ - الحسن: ولما كان الحديث الحسن وسطا بين الصحيح والضعيف في نظر الناظر لا في حقيقته هو ، فقد عسر تحديد المراد منه بعض الشيء عند كثير من العلماء، وذلك لأن الحكم على أن هذا الحديث هو دون الصحيح وفوق الضعيف أمر نسبى ، لما أنه يعتمد على شيء قد ينقدح في ذهن الحافظ ، وربما تقصر عبارته عنه .

ومن جملة ما قبيل في تعريفه ، يمكن القول بأن الحسن هو الحديث الذي نقله العدل الفسابط ضبطا أخف من ضبط الصحيح أو كان متصل السند غير معلل ولا شاذ<sup>(۱)</sup> ، فهو كما نرى لا يفترق عن الصحيح إلا بهذه النقطة ، وهي خفة الضبط في الراوى العدل ، بينما يشتركان في بقية الامور ، ومن أمثلة الحديث الحسن : «لولا أن أشق على أمتى لامرتهم بالسواك عند كل صلاة »، فهذا حديث حسن ، رواه محمد بن عمرو ، عن أبي سلمة ، عن أبي هريرة وقد تحققت فيه شرط القبول كلها من العدالة ، واتصال السند ، والسلامة من الشذوذ ، والعلة ، إلا أن أحد رواته وهو محمد بن عمرو متهم في قوة حفظه ، وتمام ضبطه ، مع أنه صادق ثقة (۱)

ومثله: ما روى عن أبى هريرة ، قال: مر رجل من أصحاب رسول الله على بشعب فيه عيينة من ماء علية فأعجبته ، فقال: «لو اعتزلت الناس فأقمت في هذا الشعب ، ولمن أفعل حتى أستأذن رسول الله على ، فقال: لا تضعل ، فإن مقام أحدكم في سبيل الله أفضل من صلاته في بيته سبعين عاما · ألا تحبون أن يغفر الله لكم ويدخلكم الجنة ؟ اغزوا في سبيل الله ، من قاتل في سبيل الله فواق ناقة (ما بين الحلبتين ، لأن الناقة تحلب ، ثم تراح حتى تدر ، ثم تحلب) وجبت له الجنة » (م)

والحديث الحسن ، يمكن أن يرقى إلى مرتبة الصحيح ، إذا روى عن طريق آخر، فإن ذلك يقويه ، ويزيل عنه ما يحتمل أن يكون قد أصابه من ضعف حفظ راويه ، أو

<sup>(</sup>١) محمد أديب صالح: لمحات في أصول الحديث، ص ١٦٧

<sup>(</sup>۲) يوسف القرضاوي وآخرون : مصطلح الحديث ، ص ٣٠ ·

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي ، وقال : حديث حسن .

قلة ضبطه ، وذلك كالحديث قبل السابق ، فقد روى من طريق أخرى ، رواه عن أبى هريرة كثيرون ، منهم الأعرج بن هرمز ، وسعيد المقبرى

والحديث الصحيح إنما حكم عليه بالصحة لوجود جميع شروط القبول فيه ، فلم يحتج إلى شيء يقويه ، فإن قوته من ذاته ، أما الحسن الذي رقى إلى الصحيح ، فقد اكتسب ذلك من غيره ، فتقوى بذلك(١).

وأكثر الأحاديث يمكن إدراجه في مرتبة الحسن ، وهو كالصحيح في الاحتجاج به ، والعمل عليه  $^{(7)}$ وهذا يحتاج إلى نظرة نقدية ، ورؤية شاملة · وكما قال الجاحظ : قد يكون الأمران حسنين ، وأحدهما أحسن ، وقد يكون الأمران قبيحين ، وأحدهما أقبح  $^{(7)}$  .

وللعلماء أحكام معلومة في كتب الحديث ، فأحيانا يقبولون : حديث حسن ، وحسن الإسناد ، أو صحيح الإسناد ، وحسن صحيح

فأما حديث حسن صحيح ، فسمعناه أن له إسنادين ، أحدهما يصل إلى مرتبة الحسن والآخر يصل إلى مرتبة الصحيح ، وهذا من أقسوى الأحكام فى الحسن ، وأما صحيح الإسناد أو حسن الإسناد ، فسهو أدنى الدرجات ، فهو يدل على أن الحديث حسن إسناده فسقط ، وأما متنه فربما كان فيه شذوذ أو علة ، أو لوحظ عليه شيء من العلماء ، فإذا قالوا حديث حسن ، فهم يعنون المعنى الذي تقدم (١٤) .

والحديث الحسن مقبول عند الفقهاء كلهم فى الاحتجاج والعمل به وعليه معظم المحدثين والأصولين ؛ وذلك لأنه قد عرف صدق راويه وسلامة انتقاله بالسند ، وخفة الضبط كما عرفنا لا تخرجه عن الأهلية للأداء كما سمع ؛ لأن المقصود أنه درجة أدنى من الصحيح ، من غير اختلال فى ضبطه ، وما كان كذلك فإن النفس تميل إلى قبوله، ولا يأباه القلب ، والظن يحسن بسلامته فيكون مقبولا (٥).

<sup>(</sup>۱) یوسف القرضاوی وآخرون : مصطلح الحدیث ، ص ۳۰

<sup>(</sup>۲) عجلان : دراسات في الحديث النبوي ، ص ۳۷ ·

<sup>(</sup>٣) رسائــل الجاحظ ، تحــقيق عــبد الســـلام هارون ، حجج النبــوة ، القاهرة ، مكتــبة الخــانجى ، ٣٣٩ ، ص ٣٣١ .

<sup>(</sup>٤) عجلان : دراسات في الحديث النبوى ، ص ٣٧٠

<sup>(</sup>٥) نور الدين عتر : منهج النقد في علوم الحديث ، ص ٢٦٦ ·

٣ - ضعيف: وحين نذكر الشروط التي اشترطها العلماء لكل من القسمين الأولين، وهما الحديث الصحيح والحديث الحسن، ندرك أن ما لم يستوف تلك الشروط فهو الحديث الضعيف، وذلك قول الإمام النووى: الضعيف هو ما لم يجمع صفة الصحيح أو الحسن ومن أنواع الضعيف:

- المرسل: وهو ماسقط من آخر إسناده الصحابى ، وإنما سمى مرسلا لأن راويه أرسله وأطلقه ، فلم يقيده بالصحابى الذى تحمله من رسول الله على ، ومثاله : روى مسلم ، قال : حدثنى محمد بن رافع ، حدثنا حجين ، حدثنا الليث عن عقيل ، عن ابن شهاب ، عن سعيد بن المسيب أن رسول الله على : "نهى عن المزابنة"، وهى بيع ما لا يعلم كيلا أو عددا ، أو وزنا ، بمعلوم المقدار .

وبتأمل هــذا الإسناد ، نرى أنه قد ســقط راو من آخره ، وهو الصــحابى ؛ لأن سعيد بن المسيب تابعي وليس بصحابي(١).

وفي حجية المرسل خلاف بين الفقهاء ، أما المحدثون فقد اتفقت آراؤهم على ألا يعمل به ، قال الإمام مسلم في مقدمة صحيحه : إن المرسل في أصل قولنا وأهل العلم بالأخبار ليس بحجة وقال الشيخ الحافظ أبو عمرو بن الصلاح : وما ذكرناه من سقوط الاحتجاج بالمرسل والحكم بضعفه هو الذي استقر عليه آراء جماعة حفاظ الحديث ونقاد الأثر وتداولوه في تصانيفهم .

ولا شك أن هذا مبلغ الاحتياط في دين الله وحفظ سنة رسوله ، فإنهم كانوا مع اتفاقهم على عدالة الصحابة ، اتفقوا على ضعف المرسل ، مع أنه لم يسقط منه إلا الصحابي ، واحتمالا أن يكون الصحابي قد رواه عن تابعي احتمال ضعيف جدا لم يقع، ولو وقع لبينه الصحابي ، فإذا كان التابعي الثقة أسقط الصحابي ، وهم كلهم عدول ، فما الذي يضير الحديث ؟ ولكنه الضبط والاحتياط اللذان عرف بهما علماء هذه الأمة (٢).

-ومنه: المنقطع، وهو أن يسقط من الإسناد رجل غير الـصحابى، ومـثاله: وي مسلم عن حـميد الطـويل، عن أبي رافع، عن أبي هريرة: أنه لقي النبي ﷺ

<sup>(</sup>١) يوسف القرضاوي وآخرون : مصطلح الحديث ، ص ٤١ ·

<sup>(</sup>٢) مصطفى السباعي ، السنة ومكانتها ، ص ١١٢ ·

فى بعض طرق المدينة وبالنظر فى هذا الإسناد نرى أنه قد سقط راو من وسطه؛ لأن حميدا لم يعاصر أبا رافع وقد يطلق المنقطع أيضا على ما ذكر فيه رجل مبهم ، ومثاله حديث : «اللهم إنى أسألك الثبات فى الأمر» الذى رواه أبو العلاء بن عبد الله بن الشخير عن رجلين، عن شداد بن أوس ، فمن هما هذان الرجلان ؟ إنهما مبهمان (١).

- ومنه : المعضل ، وهو ما سقط من سنده اثنان فصاعدا ، ومسئاله : روى مالك قال : بلغنى عن أبى هريرة أن رسول الله ﷺ قال : «للمسملوك طعامه وكسوته بالمعروف، ولا يكلف من العمل إلا ما يطيق» وبالنظر إلى هذا الإسناد ، نرى أنه قد سقط اثنان من وسطه على التوالى لأن بين مالك وأبى هريرة اثنين ، وهو أشد استغلاقا وإبهاما من المنقطع .

ومن المعيضل: منا أرسله تابع التنابعي ، مثال ذلك ، منا رواه الأعيمش عن الشعبي ، قال: ﴿ يقال للرجل يوم القيامة: عيملت كذا وكذا ؟ فيقول: لا ، فيختم على فيمه ؛ لأن الشعببي إنما رواه عن أنس ، وأنس رواه عن رسول الله على أنها ، فيقد أعضل الأعمش الحديث بإسقاطه أنها ، ورسول الله على من إسناده .

- ومنه: الشاذ، ولقد عرفه الشافعي بأن يروى الثقة حديثا يسخالف ما روى الناس، فهذا يتوقف فيه، وعرف حفاظ الحديث بأنه ما ليس له إلا إسناد واحد يشذ به ثقة أو غير ثقة ، فيتوقف فيما شذ به الثقة ولا يحتج به، ويرد ما شذ به غير الثقة ولكن تعريف الشافعي أولى لانه يلزم على التعريف الثاني التوقف في أحاديث كثيرة لا يرويها إلا راو واحد من الثقات ، كيف وقد قال مسلم: للزهرى تسعون حرفا لا يرويها غيره (٢).

والحديث الشاذ يقابله الحديث المحفوظ ، ومما يوضح الفرق بينهما :

روى الترمـذى ، والنسائى ، وابن ماجه بسنـدهم ، عن سفيان بن عـينة ، عن عمـرو بن دينار ، عن عوسجة ، عن ابن عـباس رضى الله عنهمـا ، «أن رجلا توفى على عهد رسول الله ﷺ : ولم يدع وارثا إلا مولى هو أعتقه ، فدفع رسول الله ﷺ ميراثه إليه» .

<sup>(</sup>۱) يوسف القرضاوي وآخرون : مصطلح الحديث ، ص ٤٢ ·

<sup>(</sup>۲) مصطفى السباعى : السنة ومكانتها ، ۱۱۳

وكذلك روى الترمذى ، والنسائى ، وابن ماجه بسندهم، عن ابن جريح ، عن عمرو بن دينار، عن عوسجة، عن ابن عباس رضى الله عنهما، أن رجلا توفى. إلخ.

ولكن خالف ابن عيينة ، وابن جريح ، حماد بن زيد ، فروى الحديث عن عمر ابن دينار ، عن عوسجة : أن رجلا توفى · · · إلخ ، فأرسل الحديث ، وأسقط ابن عباس ·

فابن عيينة ، وابسن جريح ، وحماد ، ثقات ، ولكن حمادا خالف ابن عيينة ، وابن جريح ، فأرسل الحديث ، وهما قد وصلاه بذكر الصحابى ، وبما أنهما أرجح منه عددا ، فحديثهما يسمى المحفوظ ، وحديثه يسمى الشاذ ، ومن هنا نعلم أن : المنحفوظ ، هو ما رواه الأرجح عددا ، أو صفة ، مخالفا الراجح ، وأن الشاذ ، هو ما رواه الأرجح منه عددا ، أو صفة (۱) .

-ومنه : المنكر ، وهو ما شــذ به الراوى الذى ليس بعدل ولا ضــابط ، فإنه لا يرد ولا يقبل ، ويقابله المعروف ، ومما يوضح الفرق بينهم المثال التالى :

روى حبيب بن حبيب الزيات - وهو غير ثقة - عن أبى إسحاق ، عن العيزار ابن حريث ، عن ابن عباس- رضى الله عنهما-، عن النبى على ، قال : «من أقام الصلاة، وآتى الزكاة ، وقرى الضيف ، دخل الجنة»

روى بعض الثقات هذا الحديث عن أبى إسـحاق ، عن العيزار بن حريث ، عن ابن عباس رضى الله عنهما ، موقوفا ، لم يرفعه إلى النبي على

فحبيب غير ثقة ، وقد رفع الحديث ، وبعض الثقات قد وقف ، فقد تخالفا ، فالحديث عن طريق الثقة يسمى : معروفا ، ومن طريق غيره ، يسمى منكرا ، ومن هذا نعرف أن الحديث المعروف ، هو ما رواه الراجع الشقة ، مخالفا للمرجوح غير الثقة، وأن الحديث المنكر ، هو ما رواه المرجوح ، مخالفا للراجع (٢).

- ومنه: المضطرب، وهو أن تختلف روايات الحديث في متنه أو سنده، ولا يمكن ترجيح أحدهما على الباقية لاستوائها جميعا في الصحة ورواية الشقات وهو ضعيف، إلا أنه إذا كان الاختلاف في اسم واحد أو اسم أبيه أو نسبته ويكون الراوى ثقة، فعندئذ يحكم للحديث بالصحة.

<sup>(</sup>١) يوسف القرضاوي وآخرون : مصطلح الحديث ، ص ٤٩ ·

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق ، ص ٥٠ ٠

-المعلق : وهو ما سقط من أول سنده راو أو أكثر ، ومثاله : روى البخاري عن الماجسون ، عن عبد الله بن الفيضل ، عن أبي سلمة ، عن أبي هريرة ، عن النبي عَيْلُهُ، قال : ﴿ لا تَفَاصُلُوا بِينَ الأنبياءِ ﴾، وبالنظر في هذا الإسناد نرى أنه قــد سقط راو من أوله ، لأن البخاري لم يعاصر الماجشون<sup>(١)</sup> ·

وقد اختلف العلماء في العمل بالضعيف وذهبوا في ذلك عدة مذاهب <sup>(٢)</sup>:

الأول - الرافضون العمل به مطلق الا في الاحكام ولا في الفضائل: وفي هذا حكى ابن سيد النياس ، عن يحيى بن معين ، ونسبه جيلال البدين السيوطي (٢) إلى أبي بكر بن العربي والظاهر أن هذا الاتجاه للبخاري ومسلم أيضا ، حيث لم يخرجا في صحيحيهما شيئا منه كما اتفق مع هذا الرأى ابن حزم (٤)، فعندما كتب ذاكرا وجود النقل عند المسلمين لكتابهم ودينهم : الخامس : شمئ نقل كما ذكرنا إما بنقل أهل المشرق والمغرب أو كافة عن كافة أو ثقة عن ثقة ، حتى يبلغ إلى النبي ﷺ ، إلا أن في الطريق رجلا مجروحاً يكذب أو غفلة أو مجهول الحال ، فهـذا أيضاً يقول به بعض المسلمين ، ولا يحل عندنا القول به ولا تصديقه ولا الأخذ بشيء منه

الثاني - المؤيدون للعمل به مطلقا ، فقد قال السيوطي : وعزى ذلك إلى أبي داود وأحمد ؛ لأنهما يريان ذلك أقوى من رأى الرجال

الثالث - القائلون بالعمل به في فضائل الأعمال ، فقد قال الحاكم: سمعت أبا ركريا العشبري يقول الخشبر إذا ورد لم يحسرم حلالا ولم يحل حراسا ، ولم يوجب حكماً ، وكان في ترغيب أو ترهيب ، أغمض عنه وتسوهل في رواته

وقال ابن مهدى : إذا روينا عن النبي ﷺ في الحلال والحرام والأحكام شددنا في الأسانيد وانتقدنا في الرجال ، وإذا رؤينا في الفضائلُ والثوَّابُ والعقَّابُ، سهلنا في الأسانيد وتسامحنا في الرجال (٥)

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٤٣

<sup>(</sup>x) الحفناوي : دراسات اصولية ، ص ٣٠٢ ·

<sup>(</sup>٣) السيوطى: تدريب الراوى ٢٩٩/١

<sup>(</sup>٤) ابن حزم : الفصل في الملل والأهواء والنحل ، ٢/ ٨٤.

<sup>(</sup>٥) الحفناوي : دراسات أصولية ، ص ٣٠٣

ولما كان الحديث الضعيف ذا أثر خطير في الدين ، فقد عنى أثمة الحديث بالتأليف في التنبيه عليه وبيان أسباب ضعفه ، ليظهر ما يصلح للتقوية أو يؤخذ به في الفضائل وما لا يصلح لشيء من ذلك ، ومن هذا المصادر التالية (١):

- ۱ الكتب التى صنفها العلماء فى الضعفاء من الرواة ، فإنهم يوردون لمناسبة الكلام على الراوى أحاديث من مروياته تنبيها على ضعفها ، أو استدلالا بها على ضعفه ، فهى الصق بما غلب عليه إطلاق الضعيف ، وهو الذى ضعف لجرح راويه
- ٣ المصادر التي الفها العلماء في انواع من الحديث الضعيف ضعفت لغير جرح الرجال ، مثل الكتب المصنفة في المراسيل ، والمدرج ، والمصحف ، والعلل ، وغير ذلك مما ذكرنا وما لم نذكر (٣)

## منزلة السنة بالنسبة للقرآن الكريم ،

السنة هى الأصل الثانى من الأصول الإسلامية للتربية ، فالقرآن مقدم ، وهى تالية له ؛ لأن القرآن كلام الله- تعالى- الموحى به إلى رسوله الله ، والتعبد بتلاوته ، والمنقول إلينا بالتواتر ، فهو وحى بلفظه ومعناه ، ومقطوع به جملة وتفصيلا ، وهو ينبوع الله ومصدر الشريعة ، وأصل التربية ، أما السنة فلفظها غير متعبد به ، والمقطوع

<sup>(</sup>١) نور الدين عتر : منهج النقد في علوم الحديث ، ص ٢٩٧ ·

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، الصفحة نفسها

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٩٨

به جملتها لا تفصيلها ، وإليه مرجع الاعتداد بها ، ثم هي بيان للكتاب ، ولا شك أن البيان مؤخر عن المبين(١).

وأما نسبة السنة إلى القرآن من جهـة ما ورد فيهـا من القضايا ، فإنهـا لا تعدو واحدا من ثلاثة :

۱ - إما أن تكون سنة مقررة ومؤكدة رأيا جاء في القرآن فيكون الرأى له مصدران وعليه دليلان ، دليل مثبت من آيات القرآن ، ودليل مؤيد من سنة الرسول كلي ومن هذا النوع ، الأمر بإقامة الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، وصوم رمضان ، وحج البيت ، والنهى عن الشرك بالله ، والشهادة الزور ، وعقوق الوالدين ، وغير ذلك من قضايا دلت عليها آيات القرآن ، وأيدتها سنن الرسول ويقوم عليها الدليل منها (۲) .

ومن النصوص الدالة على ذلك (٣) قول الرسول ركي : قبن الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله ، وأن محمدا رسول الله ، وإقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، والحج ، وصوم رمضان ، فإنه يوافق قوله تعالى : ﴿ ... وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَأَتُوا الزُكَاة ... (٣٥) ﴾ [البقرة] ، وقوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا اللّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصَّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى النَّاسِ حِجُ لَيْكُم النَّاسِ حِجُ النَّاسِ حِجُ النَّاسِ عَلَى النَّاسِ حِجُ النَّاسِ عَلَى النَّاسِ حِجُ النَّاسِ عَلَى النَّاسِ حِجُ النَّاسِ عَلَى النَّاسِ عَلَى النَّاسِ حَجُ النَّاسِ عَنَى النَّاسِ حَجُ اللهِ عَلَى النَّاسِ حَجُ اللهِ عَلَى النَّاسِ حَجُ اللهِ عَلَى النَّاسِ عَمْ النَّاسِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وأكثر من هذا أننا لو نظرنا في أي حديث من أحاديث الرسول على ، لوجدنا ترتيب مقاصده موافقا تماما لترتيب هذه المقاصد ذاتها في الآيات الخاصة بها في القرآن الكريم(1)، ومن دلائل ذلك ، وهي كثيرة ، أن قوله تعالى : ﴿ اللّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمًا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ ٣ ﴾[البقرة] ، مرتبة مقاصده بحيث نجد الإيمان أولا ، ثم الصلاة بعده ، ثم الإنفاق الذي يشمل كل أنواع الزكاة في نهاية الآية ، وفي

<sup>(</sup>١) على حسب الله: أصول التشريع الإسلامي ، ص ٣٧٠

<sup>(</sup>٢) عبد الوهاب خلاف : علم أصول الفقه ، الكويت ، دار القلم ، ١٩٧٠ ، ص ٢٩٠٠

<sup>(</sup>٣) عن : احمد عمر هاشم : السنة النبوية وعلومها ، ص ٣١ ·

<sup>(</sup>٤) محمـد عفـيفي : التـراسل بين القرآن والسنة مـن حيث الشكل والمضــمون ، مـجلة الوعى الإسلامي ، الكويت ، العدد ٢٠١ ، يوليو ١٩٨١ ، رمضان ١٤٠١ هـ ، ص ٧

الحديث النبوى الذى سبق أن أوردناه : «بنى الإسلام ١٠٠٠ مرتبة مقاصده المثلاثة الأولى على مقتضى الترتيب القرآني في الآية السابقة .

وجاء حديث الله عز وجل عن الحج ضمنا لأول مرة في : ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَفَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنًا ... (١٣٥ ﴾ [البقرة]، أما الصوم ، فقد جاء في الآية الحاصة التي أشرنا إليها بعد ذلك ( آية ١٨٣/ البقرة ) .

كذلك نجد السنة العملية ترتبط مقاصدها مع ترتيب المقاصد الخاصة بها في آيات القرآن وسوره ، ف من ذلك ، ما جاء في صفة الوضوء في قوله عز وجل : ﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاعْسلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلُكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلُكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ . . . ① ﴾ [المائدة] فترتيب أعمال الوضوء فرض من فرائضه ، ودليله قوله ﷺ للصحابة في شأن الوضوء «ابدأوا بما بدأ الله به» وواه مسلم .

والأمر نفسه نجده فيما جاء في حديث جعفر بن محمد أن رسول الله على دنا من الصفا في حجه فقرأ قوله تعالى : ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرُوقَ مِن شَعَائِرِ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٥٨] ، ثم قال : «أبدأ بما بدأ الله به ، فبدأ بالصفا فرقى عليه» ، رواه مسلم · فهذا الجزء من الحديث يبين لنا أن ترتيب الرسول في عباداته وأحكامه التي هي تطبيق عملي للقرآن، إنما هو ترتيب وثيق الصلة بأحكام القرآن وتفصيله، وترتيب آياته في سوره وكلماته في آياته (١٠).

٢ - ما كان بيانا لما ورد في القرآن ، وإظهارا للمسراد منه ، وإزالة لما فيه من خفاء، وتوضيحا وشرحا لما غمض منه ، وهذا ما تبينه الآية الكريمة : ﴿ بِالْبَيْنَاتِ وَالزُّبُرِ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُنبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَسِّكُرُونَ ١٤٤ ﴾ [النحل] وكان عمسر - رضى الله عنه - يقول : سيأتى قوم يجادلونكم بشبهات القرآن فخذوهم بالسنن، فإن أصحاب السنن أعلم بكتاب الله - عز وجل

وقال على بن أبى طالب لعبد الله بن عباس ، حينما بعثه إلى الخوارج : «. . . ولا تخاصمهم بالقرآن ، فإنه حمال ذو وجوه ، ولكن حاججهم بالسنة ، فإنهم

<sup>(</sup>١) محمد عفيفي : التراسل بين القرآن والسنة ، ص ٩٠.

لن يجدوا عنها محيصا "؛ ولذلك ، لما استدل الخوارج على كفر مرتكب الكبيرة بظواهر بعض النصوص ، كقوله تعالى ، بعد الأمر بالحج : ﴿ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللّهُ غَني عَنِ الْعَالَمِينَ ( ) ، لم يجد على أبلغ من الرد عليهم من السنة ، إذ قال : « . . . وقد علمتم أن رسول الله على رجم الزاني المحصن ، ثم صلى عليه ، ثم ورثه أهله ، وقتل القاتل وورث ميراثه أهله ، وقطع ( يعني يد السارق ) ، وجلد الزاني غير المحصن ، ثم قسم عليهما من الفي ونكح المسلمات ، فآخذهم رسول الله على بذنوبهم ، وأقام حق الله فيهم ، ولم يمنعهم سهمهم من الإسلام ، ولم يخرج أسماءهم من بين أهله » (۱) .

وقد تلقى المسلمون عن رسول الله ﷺ مشافهة فى عصر الصحابة نقلا متواترا فى العصور التالية ، وللرسول مهمة أخرى غير تبليغ كتاب الله إلى الناس ، وهى تبيين هذا الكتاب وشرح آياته ، وتفصيل المجمل من أحكامه ، وبيان ما أنزله الله فى كتابه من قواعد عامة أو أحكام مجملة أو غير ذلك .

ومن هنا كان المسلمون في حاجة إلى معرفة بيان رسول الله على مع ماجتهم الى معرفة كتاب الله ، ولا يمكن أن يفهم القرآن على حقيقته وأن يعلم مراد الله من كثير من آيات الاحكام فيه إلا بالرجوع إلى رسول الله على الذي أنزل الله عليه الكتاب ليبين للناس ما أنزل إليهم من ربهم(٢).

ويمكن بيان السنة للقرآن على وجوه :

أ - تفصيل المجمل ، ومثال السنة المبينة لمجمل القرآن ، بيان لفظ الصلاة والزكاة والحج الواردة في القرآن ، فإن الله عالى - أمر بالصلاة في كتابه من غير بيان لمواقيتها وأركانها وعدد ركعاتها ، فجاءت السنة النبوية مبينة لذلك ، فصلى رسول الله والله المسلوا كما رأيتموني أصلى»، كما ورد الحج في القرآن من غير بيان مناسكه ، فجاءت السنة مبينة ذلك ، قال رسول الله والله والله والله والله والله المسلود والمناسكة عنى مناسككم» ، وأيضا ورد في وجوب الزكاة من غير بيان لما تجب فيه ، أو المقدار الواجب ، فبينت السنة ذلك ، فقال وهو عشر أموالكم»

<sup>(</sup>١) على حسب الله : أصول التشريع الإسلامي ، ص ٣٨ - ٣٩

<sup>(</sup>۲) مصطفی السباعی : السنة ومکانتها ، ص ۳۷٦

ومن الآيات المجملة التي بينتها السنة قوله تعالى : ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّىٰ يَتَبَيْنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطُ الأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ... (١٨٧٠ ﴾ [البقرة]، فإن السنة بينت ذلك أن المراد بالخيط الأبيض بياض النهار ، والمراد بالخيط الأسود سواد الليل

ب - توضيح ما أشكل من ألفاظ القرآن: وهذا يشير إلى أن في آيات الله ألفاظا مبهمة تحتاج إلى توضيح حتى يفهمها المؤمنون فهما صحيحا ، وقد قال الرسول بنشه بنشل ومن هذا قوله تعالى : ﴿ اللّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْم أُولَئِكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُم مُهْتَدُونَ (١٨) ﴾ [الأنعام]، فعندما نزلت هذه الآية ، لم يستطع الصحابة رضوان الله عليهم أن يفهموا المعنى الصحيح لكلمة ظلم وفهموها فهما غير ما أراده الله تعالى منها ، فهموها على أن المراد بهذا التقصير في أي حق من الحقوق ، ولذلك أصاب كثيرا منهم الياس ، وقالوا : أينا لم يظلم ؟ فين لهم النبي الله المراد بالظلم هنا ، الشرك ، واستدل على ذلك بقوله في قين لهم النبي الشرك نظيم الله المراد الله العزيز (١٠) وبهذا انتشلهم الصحيح لكتاب الله العزيز (١١) .

ومن أمثلتها أيضا أنه لما قال النبي على : "من حوسب عُذب" (٢)، أشكل على السيدة عائشة - رضى الله عنها - قوله تعالى : ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ ۞ ﴾ [الانشقاق]، فراجعت النبي على في ذلك فقال لها : " ذاك العَرْض ، إنه من نوقش الحساب عُذب " ، فالسيدة عائشة حين سمعت الرسول يقول : " من نوقش الحساب - أو من حوسب - عُذب " ، قالت : يا رسول الله ، أليس الله يقول : ﴿ فَسَوْفُ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ۞ أشكل عليها ، فقال لها عليه الصلاة والسلام : "ذاك العرض ، إنه من نوقش الحساب عذب" (٢).

وفى رواية : أن عائشة رضى الله عنها قالت : سمعت رسول الله على يقول فى بعض صلاته : «اللهم حاسبنى حسابا يسيرا» ، فلما انصرف قلت : يا رسول الله ، ما الحساب اليسير ؟ قال : «أن ينظر فى كتابه فيتجاوز له عنه ، إنه من نوقش الحساب يا عائشة يومئذ هلك» (١).

<sup>(</sup>۱) رفعت فوزی : توثیق السنة ( طبعة ۱۹۷۸ )، ص ۱۱ ·

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه، ٤/٤ .٢٢٠

<sup>(</sup>۳) الحفناوى : دراسات أصولية ، ص ٥١ ·

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في المستدرك .

ج - تخصصيص العمام ، ومن ذلك أن الله تعالى أمر أن يرث الأولاد الآباء أو الأمهات على نحو مما بين في قوله تعالى : ﴿ يُوصِيكُمُ اللّهُ فِي أَوْلادِكُمْ لِلذَّكْرِ مِثْلُ حَظَّ الْأَنْفَيَيْنِ . . . (11) ﴾ [النساء] الآية ، فكان هذا الحكم عماما في كل موروث ، وكل ولد وارث ، فقصرت السنة الأصل الموروث على غير الآباء بقوله ﷺ: « نحن معاشر الأنبياء لا نورث، ما تركناه صدقة» .

ويتصل بهذا أيضا (تقييد مطلق القرآن) ، كما في قوله تعالى : ﴿ وَالسَّارِقَةُ وَالشَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا ... (٢٨) ﴾ [المائدة] فإن قبطع اليد لم يقيد في الآية بموضع خاص ، ولكن السنة قبيدته بأنه من الرسغ ، كذلك قبوله تعالى : ﴿ وَلَيْطُوَّقُوا بِالْبَيْتِ الْعَبِيقِ ٢٠٠ ﴾ [الحج] ، قد أوجب الطواف مطلقا ، ولكن السنة الفعلية قيدته بالطهارة .

٣ - قضايا جديدة ، لا أصل لها في القرآن ، وهذا رأى فريق من العلماء ، ومثلوا بذلك بتحريم الحمر الأهلية وكل ذى ناب من السباع ، وكل ذى مخلب من الطير ، وتحريم الذهب والحرير للرجال ، وحد شرب الخمر ، والأحكام الخاصة بهذه القضايا لا تتناقض مع أحكام القرآن ، بل تلتقى معها ، ولهذا جاءت الأوامر القرآنية بطاعة الرسول استقلالا ، يقول العلماء : أعاد القرآن لفظ أطيعوا في قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنُوا أَطِيعُوا اللّه وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩] بالنسبة للرسول ﷺ، ولم يعده بالنسبة لأولى الأمر، إشارة إلى أن طاعة الرسول واجبة استقلالا ، أما طاعة أولى الأمر فواجبة تبعا لا استقلالا ).

ويرى آخرون أن كل ما جاءت به السنة له أصل فى القرآن ، وأن هذه الاحكام التى يظن أنها جديدة ، هى نتيجة إلحاق فرع بأصله ، الموجود فى القرآن يخفى إلحاقه به ، ومثال ذلك أن الله تعالى يقول: ﴿ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، فألحقت السنة اليمين مع الشاهد بشهادة الشاهدين ؛ لأن لليمين فى إثبات الحقوق مكانا، يقول تعالى: ﴿ إِنَّ اللّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدُ اللَّهُ وَأَيْمَانِهِمْ ثُمَنًا قَلِيلاً ﴾ [آل عمران: ٧٧] ومن ذلك أن الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَيُحَلُّ لَهُمُ الطَّيْبَات

<sup>(</sup>١) زكريا البرى : أصول الفقه الإسلامي ، ٤٧ .

وَيُحرِمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ ﴾ [الأعراف: ١٥٧] ، ومن الأشياء ما يشتبه إلحاقه بالطيبات أو بالحبائث، كما الحقت الضب والحبارى (١) بالطيبات ، والشيء نفسه يمكن أن يقال بالنسبة لتحليل الله شرب ما لا يسكر ، ومثاله أيضا قوله عز وجل : ﴿ حُرِمَتْ عَلَيْكُمْ أَمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُ الأَخْ وَبَنَاتُ الأَخْتِ وَأُمَّهَاتُكُمُ اللاَّتِي أُمَّهَاتُكُمْ وَاَخُواتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَالاتُكُمْ وَبَنَاتُ الأَخْ وَبَنَاتُ الأَخْتِ وَأُمَّهَاتُكُمُ اللاَّتِي أَمْ المَّنَاتُ الأَخْتِ وَأَمَّهَاتُكُمُ اللاَّتِي الرَّضَاعَة ﴾ [النساء: ٢٣] فالحقت السنة الأم والأخت الرضاعية ، أرضَعْنَكُمْ وَأَخُواتُكُم مِنَ الرَّضَاعَة بقوله ﷺ : اليحرم من الرضاع ما يحرم من النسب » ، سائر القرابات من الرضاعة بقوله ﷺ : اليحرم من الرضاع ما يحرم من النسب » ، تنجية الإلحاق باحد أصلين موجودين في القرآن، لا يظهر وجه الإلحاق باحدهما ،

والرسول على حرم الجمع بين المرأة وعمتها أو خيالتها؛ لأن مثله قد حرمه الله ، وهو الجمع بين الأختين في كتباب الله ، فالمصلحة فيهما واحدة ، وهي قطع صلة الرحم وبث عوامل التفكك في الأسر التي يريد الإسلام لها أن تتماسك وتتراحم ، ولهمذا نص عليه الصلاة والسلام على هذه المصلحة عندما نهى عن الجمع بين المرأة وعمتها أو خالتها ، فقال : "فإنكم إن فعلتم ذلك قطعتم أرحامكم" (٢).

والذي يهمنا هنا أمران :

الأول: أن ما جاءت به السنة من هذا القبيل واجب الاتباع ، وهو ما يعترف به الفريقان مع اختلاف وجهة نظرهما في كيونه مندرجا تحت ما جاء في كيتاب الله- عز وجل- أو جديدا لم ينص عليه فيه

الثانى: أن السنة على كلتا الوجهتين أضافت شيئًا نحن فى حاجة إليه سواء أسميناه بيانا أم جـديدا، ولن نستطيع أن نهتدى إليه من عند أنفسنا ومن غير هدى نبينا

على أن رسول الله ﷺ لا يقول ولا يـفعل ولا يقر ما يخالف القـرآن ، فهو المبلغ عن ربه ، والخبير بمقاصد الشريعة ، والمعصوم من الخطأ(٣)

قال الشافعي (٤): فلم أعلم من أهل العلم مخالفا في أن سنن النبي ﷺ من ثلاثة وجوه ، فاجتمعوا منها على وجهين ، والوجهان يجتمعان ويتفرعان :

<sup>(</sup>١) الحبارى : طائر على شكل الأوزة طويل العنق ، رمادى اللون ، (المصباح المنير) -

<sup>(</sup>۲) رفعت فوزی : توثیق السنة ، ص ۱۵ ·

<sup>(</sup>٣) ابن القيم أبو عبد الله محمد بن أبي بكر : إعلام الموقعين عن رب العالمين ، القاهرة ، إدارة الطباعة المنيرية .

<sup>(</sup>٤) الإمام الشافعي : الرسالة ، ص ٩١ .

أحدهما : ما أنزل الله فيه نص كتــاب ، فبين رسول الله مثل ما نص الكتاب ، والآخر : ما أنزل الله فيه جملة كتاب ، فبين عن الله معنى ما أراد .

وهذان الوجهان ، اللذان لم يختلفوا فيهما ٠

الوجه الثالث: ما سن رسول الله على فيما ليس فيه نص كتاب:

- 1 فمنهم من قال : جعل الله له بما افترض من طاعته وسبق في علمه من توفيقه لرضاه ، أن يسن فيما ليس فيه نص كتاب قال الإمام الشوكاني(۱): «اعلم أنه قد اتفق من يعتد به من أهل العلم على أن السنة المطهرة مستقلة بتشريع الأحكام، وأنها كالقرآن الكريم في تحليل الحلال وتحريم الحرام»، وقد ثبت عنه أنه قال : « ألا إني أوتيت القرآن ، ومثله معه» (۱) ، أي أوتيت القرآن ، وأوتيت مثله من السنة التي لم ينطق بها القرآن ، وذلك كتحريم الحمر الأهلية ، وتحريم كل ذي ناب من السباع ، ومخلب من الطير ، وغيسر ذلك مما لم يأت عليه الحصر»
- ٢ ومنهم من قال : لم يسن قط إلا ولها أصل في الكتاب ، كما كانت سنته لتبين عدد الصلاة ، وعملها على أصل جملة فسرض الصلاة ، وكذلك ما سن من البيوع وغيرها من الشرائع ؛ لأن الله تعالى قال : ﴿ ... لا تَأْكُلُوا أَمُوالكُم بَيْنَكُم بِينَكُم بِينَكُم بِالْبَاطِلِ... (٢٩) ﴾ [النساء]، وقال : ﴿ ... وَأَحَلُ اللّهُ الْبَيْعَ وَحَرّمَ الرّبًا ... (٢٧٠) ﴾ [البقرة]، فما أحل وحرم فإنما بين فيه عن الله كما بين الصلاة ...
  - ٣ ومنهم من قال : بل جاءته به رسالة الله فأثبت سنته بفرض الله ٠
- ٤ ومنهم من قال : القى فى روعـه كل ما سن ، وسنتـه الحكمـة التى ألقى فى
   روعه عن الله فكان ما ألقى فى روعه سنته .

والظاهر أن الخلاف بين العلماء حول استقلال السنة بالتشريع خلاف لفظى فقط؛ لأن الكل متفق على أن هناك أحكاما جديدة ، وردت فى السنة ولم ترد فى القرآن ، غير أن الجمهور يسمى ما ورد فى السنة فقط أحكاما استقلت السنة بتشريعها لأنها أحكام جديدة لم ينص عليها فى القرآن ، فى حين يرى بعض العلماء أنها داخلة تحت نصوص القرآن بوجه من الوجوه (٣).

<sup>(</sup>١) الشوكاني : إرشاد الفحول، ص ٣٣٠

<sup>(</sup>٢) اخرجه أبو داود في سننه في كتاب السنة .

<sup>(</sup>٣) الحفناوى : دراسات أصولية ، ص ٥٣

وكان مالك يرى (١)جواز تخصيص القرآن الكريم بالسنة المتواترة وبخبر الآحاد أيضا وقد كان مالك يرى أيضا أن السنة يمكن أن تستقل بحكم جديد لم يرد أصلا في القرآن مثل قبول الحكم باليمين مع الشاهد لحديث جعفر بن محمد عن أبيه أن رسول الله على الماهين مع الشاهد (٢) ، وهو حديث مرسل تأيد عند الشافعي بأحاديث وآثار أخرى (٣).

لكن مالكا - من ناحية أخرى - لم يكن يعمل بكل ما يروى له من أحاديث ، فإلى جانب مقاييسه في الرواة ، نجد من استقراء فقهه أنه قد رفض أيضا بعض أخبار الأحاد لمخالفة مضمونها لأمور واعتبارات تشريعية ، ويمكن أن ننظر إلى هذه الأمور على أنها مقاييس للنقد الداخلي للسنة ، تضاف إلى مقاييس النقد الخارجي للرواة

ويجب أن ننبه على أننا لـم نجد أن مالكا قد ترك شيئا من السنة لمطلق القياس العقلى ؛ ذلك أن الأخبار التى تركها يرجع سبب الترك فيها إما إلى فقد رواتها لشروط صحة الـرواية عنده - أو بعضها - وإما إلى مخالفتها لشىء من الأمور والاعتبارات التشريعية التى قد يستخلص من بعضها بعض الأقيسة ، إلا أن هذه الأقيسة ليست فى ذاتها سبب ترك مالك للخبر ، بل يعود سبب الترك فى الحقيقة إلى الأصول والقواعد التشريعية القطعية المقررة المستنبطة من مجموع النصوص والأحكام المتضافرة التى تعتبر هى المعارض الحقيقى (٤).

وقد يسأل البعض السؤال التالى : لماذا لم يحتو كتاب الله عز وجل تفصيلا على مثل هذه الأمور التي تركها لبيان الرسول ﷺ ؟

والجواب أن كتاب الله عز وجل لو اهتم بهذه التفصيلات لاستطال استطالة تجعل من الحرج على المؤمنين أن يستقصوه ويحفظوه ويرتلوه ، وكل هذا واجب عليهم ، هذا بالإضافة إلى أنه كتاب هداية يضم كل ما يهدى المؤمنين في كل وقت ، ومثل هذه التفصيلات لا نعتقد أن الذي يتلوها لو كانت في كتاب الله ، تشع في نفسه تلك الهداية التي يستشعرها المؤمن في كل آية يتلوها من كتاب الله الكريم .

<sup>(</sup>١) محمد البلتاجي : بحوث مختارة في السنة ، القاهرة ، مكتبة الشباب ، ١٩٩٩ ، ص ٥٥ ·

<sup>(</sup>٢) موطأ الإمام مالك ، ٢ / ٧٢١ ·

<sup>(</sup>٣) الإمام الشافعي : الأم ، ٦ / ٢٧٣ -٢٧٥.

<sup>(</sup>٤) محمد البلتاجي: بحوث مخارة في السنة ، ص ٦٣ ·

وأيضًا لإظهار رحمة الرسول ﷺ بأمته ، فهو بهم ﴿ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ (١٢٨ ﴾ [التوبة] ، كما قال الله- عز وجل- ، وهذه الرحمة تظهر في بيان كتاب الله حين لا يترك المؤمنين حيرى في فهم وتطبيق نصوص كتاب الله العزيز

وحتى تتحقق القدوة بالرسول على البد من الاقتناع العقلى ، وهذا يتمثل فى أن يرى المسلمون أن هذا الرسول ليس شخصا فقط وإنما هو جزء من دينهم الذى جاء به من عند الله وأساس رئيسى من أسس الرسالة الإلهية الإسلامية ، ولن يتحقق هذا الجزء، ولن يثبت هذا الأساس إلا باتباع نبيهم فى الصلوات وغيرها ، وإلا فكيف يصلى المؤمن دون تنفيذ ما أتى به الرسول فى هذا المجال ؟ إن هذا مستحيل عقلا(١).

## وجوب العمل بالسنة النبوية ،

لكى نعرف مكانة السنة النبوية في بناء التربية الإسلامية ، مما يوجب العمل بها ، يجب أن نعرف مهمة رسول الإسلام ﷺ (٢)

جاء في القرآن الكريم قوله تعالى : ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مَنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلال مَن أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزكِّيهِمْ ويُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلال مَن الله الله الله الله عمران]، وهذه الآية التي تكرر معناها أيضا في سورة أخرى تبين بوضوح أن مهمة الرسول عَلَيْ لا تنحصر في تبليغ الكتاب الذي يتضمن كلام الله الله عن مهمته أيضا ثلاث نواح أخرى مهمة هي :

أ - تعليم هذا الكتاب ، أى تفهيم الناس معانى آياته ، ومقاصد نصوصه وأوامره ونواهيه ، وكشف معالم الطريق التي يدعو الناس إليها وتحديد حدودها ، ليمكن المؤمنين من تطبيق نصوصه بصورة تحقق أغراضها العامة الإصلاحية وتحافظ على روحها .

ب - تعليم الحكمة وإيضاح طرقها وأساليبها في القول وفي العمل وفقا لقوله تعالى في موضع آخر : ﴿ ادْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالْتِي فِي موضع آخر : ﴿ النحل: ١٢٥] ؛ ذلك لأن العمل بأوامر القرآن وتطبيق ما جاء فيه يحتاج إلى الحكمة التي هي الثمرة التجريبية للعقل الناضج في الإدارة والتدبير ،

<sup>(</sup>۱) رفعت فوزی : توثیق السنة ، ص ۱۵

 <sup>(</sup>۲) مصطفى أحمد الزرقاء : في الحمديث النبوى ، دمشق ، مطبعة الجامعة السورية ، ١٩٥٦ ،
 ص ١٠٠٠

فالحكمة هي الكفيلة بـحسن التطبيق والمحافظة على المقاصد الأساسـية العامة في التربية والتشريع

ج - تطهير قلوب المؤمنين وأعمالهم من الملابسات التي قد تشوبها فتفسدها ، وذلك بزرع الإخلاص في نفوسهم والإيثار وحب الخير ، ووزن الأمور بميزان المصلحة العامة لا بميزان الأهواء والمصالح الخاصة ، وهذا معنى تزكيتهم

فهذه المهمات الثلاث التي قام بها الرسول على ، والتي هي منبشة في صفحات حياته ومراحلها كلها ، في أقواله وأفعاله ، يجب على المؤمنين ، في جميع العصور ، معرفتها ؛ لأنها ترسم الطريقة الصحيحة في فهم التربية وتطبيقها ، وليس لها مصدر يرجع إليه إلا في السنة النبوية ، لأن الرسول على وحده هو فيها القدوة ، وللمؤمنين فيه الأسوة .

والبراهين على وجوب العمل بالسنة عديدة ، يمكن أن نذكر منها ما يلي :

القرآن الكريم ، فقد حوت آياته العديدة ، كثيرا من الأدلة الموجبة على
 العمل بالسنة ، يمكن أن نشير إليها فيما يلي<sup>(۱)</sup>

أ- ما يدل على وجوب الإيمان به على ، والإيمان به معناه التصديق والإذعان برسالته وبجميع ما جاء به من عند الله ، سواء أورد في القرآن أم لا ، أو يدل على أن عدم اتباعه والرضا بحكمه ، يتنافى مع الإيمان ، قال تعالى : ﴿ مَن يُطِعِ الرُّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللّهَ وَمَن تُولّي فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفَيظًا ( ) ﴾ [النساء]، وقال : ﴿ فَامَنُوا بِاللّه وَرَسُوله وَالنّور الّذي أَنزَلْنَا وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ( ) ﴾ [التغابن].

قال القاضى عياض : فالإيمان بالنبى ﷺ واجب متعين ، لا يتم إيمان إلا به ، ولا يصح إسلام إلا معه (٢) ، قال تعالى : ﴿ وَمَن لَمْ يُؤْمِنْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ فَإِنّا أَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ سَعِيرًا (١٦) ﴾ [الفتح] وقال تعالى : ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمُّ لَلْكَافِرِينَ سَعِيرًا (١٦) ﴾ [الفتح] وقال تعالى : ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الّذِينَ آمَنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمُّ لَكَافِرِينَ سَعِيرًا (١٦) ﴾ [الحجرات].

<sup>(</sup>١) عبد الغني عبد الخالق : حجية السنة ، ص ٢٩١

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٢٩٢ :

قال الشافعى: فجعل كمال ابتداء الإيمان - الذى ما سواه تبع له - الإيمان بالله ثم برسوله ، فلو آمن عبد به ولم يؤمن برسوله ، لم يقع عليه اسم كمال الإيمان أبدا ، حتى يؤمن برسوله معه (١).

وقال عز وجل : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالًا مُبِينًا ﷺ ﴿ الْاحزابِ] ، قال ابن القيم (٢): فأخبر - سبحانه - أنه ليس لمؤمن أن يختار بعد قضائه وقضاء رسوله ، ومن تخير بعد ذلك ، فقد ضل ضلالا مبينا

وقال سبحانه وتعالى : ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لا يَجدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مَمًا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ۞ [النساء] ، وقال : ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَأَتُوا الزُّكَاةَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ۞ ﴾ [النور] وايضا : ﴿ . . . وَمَا آتَاكُمُ الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا . . . ﴿ ﴾ [الحشر].

ففى هذه الآيات نص صريح على وجوب طاعة الرسول على والتسليم لحكمه واتباعه، وهذه الطاعة فى حال حياته وبعد وفاته ، ففى حال حياته كان الصحابة يتلقون أحكام الشرع من القرآن الذى أخذوه عن رسولهم على كما سبق أن عرضنا ، حيث كان يبين لهم ما أنزل إليهم وحيث كان يبين لهم كثيرا من الاحكام حين تقع لهم الحوادث التى لم ينص عليها القرآن أن فهو إذن كان يطبق لهم الاحكام من حلال أو حرام مما كان مصدره القرآن أو الوحى الذى يوحيه الله له : ﴿ يَأْمُرهُم بِالْمَعُرُوف وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إصرهم وَالأَعْلالَ التي كَانَت عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إصرهم وَالأَعْلالَ التي كَانَت عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إصرهم وَالأَعْلالَ التي كَانَت عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ الحال هكذا في حياة الرسول على فإنه أيضا تجب عليهم أو الأعراف: ١٥٥] وإذا كانت الحال هكذا في حياة الرسول على بعد أن اطمأن تماما طاعته واتباع سنته بعد وفاته ، لانه على المائة الإلهية على منهاج الحق ووصى المسلمين أن عليه على أنه أرسى معالم الدين وأدى الأمانة الإلهية على منهاج الحق ووصى المسلمين أن يطبعوه ويتبعوه بعد وفاته تمسكا بالكتاب والسنة وسيرا على هديهما(١٤).

<sup>(</sup>١) عبد الغنى عبد الخالق : حجية السنة ، ص ٢٩٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٢٩٤ .

<sup>(</sup>٣) أحمد عمر هاشم : السنة النبوية وعلومها ، ص ٢٨ .

ب - ما يدل على أن الرسول مبين للكتاب ، وشارح له شرحا معتبرا عنده تعالى ، مطابقا لما حكم به على العباد ، وأنه يعلم أمته الكتاب والحكمة التي يفسرها الشافعي وغيره بأنها السنة ، وعلى تسليم أنها الكتاب ، فتعليم الأمة - كما سبق أن بينا - إياه معناه شرحه وبيان مجمله ، وتوضيح مشكله ، وذلك يستلزم حجية بيان للكتاب بقوله أو فعله أو تقريره (۱) قال تعالى : ﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكتاب وَالْحكْمة ويُعلَمكُم مًا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُون (١٠) ﴾ [البقرة]، ويقول تعالى : ﴿ هُو الّذي بعث في الأُميّين رسُولاً منهُمْ يَتُلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِه ويُوكِيهِمْ ويُعلَمهُمُ الْكتاب وَالْحكْمة وإن كانوا من قَبْلُ لَفِي ضلال منهُمْ يَتُلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِه ويُؤكِيهِمْ ويُعلَمهُمُ الْكتاب وَالْحكْمة وإن كانوا من قَبْلُ لَفِي ضلال منهم، يَتُلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِه ويُزكِيهِمْ ويُعلَمهُمُ الْكتاب وَالْحكْمة وإن كانوا من قَبْلُ لَفِي ضلال منبين (٢) ﴾ [الجمعة]

ويشرح الشافعي هاتين الآيتين وغيرهما بما سار مجراهما بأن الحكمة هي السنة ، ويستند في هذا إلى أن الله في الآيات المسار إليها ، يعطفها على الكتاب ، وذلك بقتضى المغايرة ، فهي ليست إياه ، ثم لا يصح أن تكون شيئا آخر - غير الكتاب والسنة - لأن الله تعالى قد من علينا بتعليمها ، والمن لا يكون إلا بما هو صواب وحق مطابق لما عنده، فتكون الحكمة واجبة الاتباع كالكتاب وخصوصا أن الله قد قرنها به ، وهو لم يوجب علينا في سائر كتابه إلا اتباع كتابه وسنة نبيه ، فيتعين أن تكون الحكمة حينئذ هي السنة(۱).

ج - ما يدل على وجوب طاعته ﷺ طاعة مطلقة في ما يأمر به وينهى عنه ، وعلى ان طاعته طاعة لله ، وعلى التحذير من مخالفته وتبديل سنته ، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرُّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءَ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُم تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ( ﴿ النساء] .

وانتبه ابن القيم إلى ما انتبه إليه آخرون من تكرار الأمر بالطاعة ، مرة بالنسبة لله -سبحانه وتعالى- ومرة بالنسبة للرسول ﷺ (٣) : «فأمر تعالى بطاعته وطاعة رسوله،

<sup>(</sup>١) عبد الغني عبد الخالق : حجية السنة ، ص ٢٩٥

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق، ص ۲۹۷.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ٣٠٠

وأعاد الفسعل إعلاما بأن طاعة الرسول تجب استقلالا من غير عرض ما أمر به على الكتاب ، بل إذا أمر ، وجبت طاعته مطلقا سواء كان ما أمر به في الكتاب أو لم يكن فيه ، فإنه أوتى الكتاب ومثله معه ، ولم يأمر بطاعة أولى الأمر استقلالا - كما قدمنا سبل حذف الفعل وجعل طاعتهم في ضمن طاعة الرسول ، إيدانا بأنهم إنما يطاعون تبعا لطاعة الرسول ، وجبت طاعته ، ومن أمر بخلاف ما جاء به الرسول فلا سمع ولا طاعة ، كما صح عنه علي أنه قال : • لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق»

د - ما يدل على وجوب اتباعه ﷺ فى جميع ما يصدر عنه والتأسى فى ذلك به، وعلى أن اتباعه لازم لمحبة الله ، قال تعالى : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسُوّةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُو اللّهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللّهَ كَثِيرًا ١٠٠ ﴾ [الاحزاب].

هد ما يدل على أن الله قد كلفه ﷺ باتباع ما يوحى إليه متلوا أوغير متلو ، وبتبليغ جميع ما أنزل عليه ونهاه عن التقصير في شيء منه أو تغييره أو تبديله ، وعلى أنه قد عصمه من الناس الذين يريدون منه تغييرا أو كتمانا بشيء مما أنزل عليه (١) قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَعْتَ رِسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصَمُكَ مِن النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدي الْقُومُ الْكَافِرِينَ (١٧) ﴾ [المائدة]، ثم يقول: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكَتَابُ وَلا الإيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ فُورًا نَهْدي بِهِ مَن نَشَاءُ مِنْ عَبَادِنَا وَإِنْكَ لَتَهْدي إِلَىٰ صَرَاطٍ مُسْتَقْيم (٥٠) صَرَاطِ اللّه لَورًا نَهْدي بِهِ مَن نَشَاءُ مِنْ عَبَادِنَا وَإِنْكَ لَتَهْدي إِلَىٰ صَرَاطٍ مُسْتَقْيم (٥٠) صَرَاطِ اللّه الذِي لَهُ مَا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ أَلا إِلَى اللّه تَصِيرُ الْأُمُورُ (٥٠) ﴾ [الشوري].

٢ - وأما السنة ، فمنها حديث معاذ حين بعثه الرسول على إلى السيمن ، ومنها ما ورد عن أنس بن مالك وزيد بن ثابت أن رسول الله على خاطبهم بمسجد الخيف الموجود في منى ، فقال: « نضر الله امرا سمع مقالتي فحفظها ووعاها»، وما روى عن الإمام أحمد وغيره عن أبي نجيح العرباض بن سارية السلمي أنه قال : وعظنا رسول الله على موعظة وجلت منها القلوب ، وذرفت منها العيون ، فقلنا: يا رسول الله كأنها موعظة مودع ، فأوصنا ، قال : «أوصيكم بتقوى الله فقلنا: يا رسول الله كأنها موعظة مودع ، فأوصنا ، قال : «أوصيكم بتقوى الله

<sup>(</sup>١) حجية السنة ، ص ٣٠٥ .

والسمع والطاعـة وإن تأمَّر عليكم عـبد ، وإنه من يعش منكم فســيرى اختــلافا كثيرا، فعليكم بسنتي · · · وعضوا عليها بالنواجذ »

وكذلك ما روى الإمام أحمد والترمذى وأبو داود عن المقداد بن معديكرب أن رسول الله على بعد أن حرم أكل بعض الحيوانات يوم خيبر ، قال : «يوشك أن يقعد الرجل منكم على أريكة يحدث بحديثى فيقول : بينى وبينكم كتاب الله ، فما وجدنا فيه حلالا استحللناه ، وما وجدنا فيه حراما حرمناه ، وأن ما حرم رسول الله كما حرم الله "(۱).

وأخرج الطبراني في الكبير عن الحسن بن على - رضى الله عنهما - أنه قال: «إنى ما آمركم إلا ما أمركم به الله ، ولا أنهاكم إلا عما نهاكم الله عنه ، فأجملوا في الطلب ، فوالذي نفس أبي قاسم بيده : إن أحدكم ليطلبه رزقه كما يطلبه أجله ، فإن تعسر عليكم منه شيء فاطلبوه بطاعة الله عز وجل»

وروى البخارى عن أبى موسى رضى الله عنه ، أن النبى كلي قال : المثلى ومثل ما بعثنى الله تعالى به ، كمثل رجل أتى قوما فقال يا قوم ، إنى رأيت الجيش بعينى وإنى أنا النذير العريان ، فالنجاة ، فأطاعه طائفة من قومه فأدلجوا فانطلقوا على مهلهم، فنجوا ، وكذبت طائفة منهم فأصبحوا مكانهم ، فصبحهم الجيش ، فأهلكهم واجتاحهم ، فذلك مثل من أطاعنى فاتبع ما جئت به ، ومثل من عصانى وكذب ما جئت به من الحق» (٢) .

وروى الشيخان عن أبى هريرة أن رسول الله ﷺ قال : «دعونى ما تركتكم ، فإنا أهلك من كان قبلكم كثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم ، فإذا نهيتكم عن شىء فاجتنبوه ، وإذا أمرتكم بشىء فأتوا منه ما استطعتم»

<sup>(</sup>١) الإمام الشافعي: الرسالة ، ص ٨٩ - ٩١ ·

<sup>(</sup>٢) حجية السنة ، ص ٣١٣ ٠

وروى الطبرانى - فى الكبير - عن سلمان أن رسول الله على قال : « من كذب على متعمدا ، فلي تبوأ بيتا فى النار، ومن رد حديثا سمعه منى فأنا مخاصمه يوم القيامة» .

٣- إجماع الصحابة في حياته على وجوب اتباع سنته ، فكانوا في حياته عتثلون لأوامره ونواهيه وتحليله وتحريمه ولا يفرقون في وجوب الاتباع بين حكم أوحى إليه في القرآن ، ورأى صدر عن الرسول على نفسه ، وكانوا بعد وفاته ، إذا لم يجدوا في كتاب الله حكم ما نزل بهم ، يرجعون إلى سنة رسول الله على من يحفظ في الواقعة سنة ، خرج فسأل المسلمين : هل فيكم من يحفظ في هذا الأمر سنة عن نبينا ؟ وقصة الجدة التي جاءته رضى الله عنه تطلب ميراثها من ولد بنتها واضحة في ذلك ، حيث قال لها رضى الله عنه نلك في كتاب الله شيء وما علمت لك في سنة رسول الله على شيئا ، فارجعي حضرت رسول الله على أعطاها السدس ، فقال المغيرة بن شعبة رضى الله عنه : حضرت رسول الله على أعطاها السدس ، فقال أبو بكر : هل معك غيرك ؟ فقام محمد بن سلمة- رضى الله عنه- فقال مثل ما قال المغيرة ، فأنفذه لها أبو بكر -رضى الله عنه- (٢).

وكذلك يفعل عمر وغيره ممن تصدى للفتيا والقـضاء من الصحابة ، ومن سلك سبيلهم من تابعيهم وتابعى تابعيهم بحيث لم يعلم أن أحدا منهم يعتد به خالف فى أن سنة رسول الله ﷺ إذا صح نقلها وجب اتباعها

<sup>(</sup>۱) عن الحفناوي : دراسات أصولية ، ص ۳۰

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود في سننه ، وأحمد في مسنده

وها هو ذا أبو بكر الصديق يعقد لواء أسامة بن زيد ، ويأبى أن يحتفظ بجيشه وهو فى أشد الحاجة إليه ويقول : ما كان لى أن أحل لواء عقده رسول الله على ، ويعقد اللواء لخالد بن الوليد ليقاتل المرتدين ، ويقول : إنى سمعت رسول الله على يقول : نعم عبد الله وأخو العشيرة خالد بن الوليد ، وسيف من سيوف الله سله الله حز وجل على الكفار والمنافقين (١).

وعن السائب بن يزيد ابن أخت نمر أن حويطب بن عبد العُزى أخبره أن عبد الله ابن السعدى أخبره : أنه قدم على عمر بسن الخطاب في خلافته ، فقال له عمر : ألم أحدث أنك تلى من أعمال الناس أعمالا ، فإذا أعطيت العسمالة كرهتها ؟ قال فقلت : بلنى ، فقال عمر فما تريد إلى ذلك ؟ ، قال : قلت : إن لى أفراسا وأعبدا وأنا بخير وأريد أن تكون عمالتي صدقة على المسلمين ، فقال عمر : فلا تفعل ، فإنى قد كنت أردت الذي أردت ، فكان النبي عظيني العطاء فأقول : أعطه أفقر إليه منى ، حتى أعطاني مرة مالا ، فقلت أعطه أفقر إليه منى ، قال : فقال له النبي عليه : «خذه أعطاني مرة مالا ، فقال من هذا المال ، وأنت غير مشرف ولا سائل فخذه وما لا فلا تتبعه نفسك (٢٠).

وهكذا كان الصحابة- رضى الله عنهم- لا يرضون ترك سنة كان عليها رسول الله على ولا يقبلون مع السنة رأى أحد مهما كان شأنه ومهما علت مكانته ، بل كانوا يغضبون غضبا شديدا ، وينكرون إنكارا قويا على من لا يستجيب لسنة سنها الرسول الكريم ، أو لخلق تخلق به

وقد استند البعض على عدد من المواقف التى سبق أن أشرنا إليها مما يفيد نهى الرسول على عن كتابة السنة ، باعتبار ذلك دليلا على عدم ضرورة الاستناد إلى السنة وجوبا ، لكن بعض الباحثين ناقش هذه القضية بشىء من التفصيل في مقارنة بين الكتابة والحفظ على أساس تقديم الثانى على الأول من حيث قوة الدليل ، وأن الكتابة ليست من لوازم حجية السنة ، ومثل هذا الأمر قد يثير لبسا خاصة ونحن نعرضه في كتاب تربوى ، ففى العلوم التربوية ، وكذلك في التقاليد والأعراف التربوية هناك نقد مرير للحفظ ، وحث على أهمية القراءة والكتابة

<sup>(</sup>١) محمد عجاج الخطيب : السنة قبل التدوين ، ص ٨٠٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص٨١. .

إن ما يمكن أن يزيل اللبس هنا هو أن الحكم مستند إلى السياق الثقافي للقضية ، ففي صدر الإسلام ، على الرغم من حث الإسلام ، قرآنا وسنة على تعلم القراءة والكتابة ، لكن الواقع الثقافي كان ما زال أسيرا للحفظ والنظر إليه بعين الاعتبار أكثر من الكتابة من حيث قوة الدليل .

لقد كانت العرب كما نعلم أمة أمية ، يندر فيهم من يعرف الكتابة ، ومن يعرفها منهم قد لا يتقنها ، فيتطرق إلى مكتوبه احتمال الخطأ احتمالا قويا ، وإذا أتقنها الكاتب فقد لا يتقن قراءتها القارئ منهم ، فيقع في اللبس والخطأ ، خصوصا قبل وضع قواعد النقط والشكل والتمييز بين الحروف المعجمة والمهملة ، الذي لم يحدث قبل عهد عبد الملك بن مروان ، ولذك كان جل اعتمادهم في تواريخهم وأخبارهم ومعارضاتهم وسائر أحوالهم على الحفظ حتى قويت هذه المهارة عندهم ، وندر أن يقع منهم خطأ أو نسيان لشيء مما حفظوه ، بخلاف من يعتمد على الكتابة من الأمم المتعلمة المتمرنة عليها ، فإنه تضعف فيهم مهارة الحفظ ويكثر عندهم الخطأ والنسيان لما حفظوه .

ولعل هذه الحال مشاهدة فيما بيننا ، فإنا نجد الأعمى أقوى حفظا لما يسمعه من البصير ، لأنه جعل كل اعتماده على مهارة الحفظ ، بخلاف البصير ، فإنه يعتمد على الكتاب وأنه سينظر فيه عند الحاجة وكذلك التاجر الأمى ، قد يعقد من الصفقات فى اليوم الواحد نحو المائة ، ومع ذلك نجده يحفظ جميع ماله عند الغير وما عليه له بدون ما خطأ أو نسيان ، بخلاف التاجر المتعلم الذى اتخذ الدفاتر فى متجره واعتمد عليها فى معرفة الصفقات وما له وما عليه : فإنا نجده سريع النسيان لما لم يكتب كثير الخطأ فيه ونظير ذلك حاسة السمع عند الأعمى ، فإنها أقوى منها بكثير عند البصير ، لأن فيه ونظير ذلك حاسة السمع فى إدراك أشياء كثيرة كان يميزها بالبصر لو كان بصيرا، فقوى عنده السمع وكذلك نجد حواس الحيوانات المفترسة من شم وسمع وبصر أقوى منها فى الإنسان بمراحل لأنها تعتمد على هذه الحواس فى حياتها أكثر من اعتماد الإنسان عليها (۱).

<sup>(</sup>١) محمد محمد أبو شهبة : دفاع عن السنة ، ص ٤١٧ ·



# الفصل الثانى البنية التربوية للشخصية المحمدية

#### مقدمــة ،

لا نقصد من الفصل الحالى أن نروى سيرة الرسول ﷺ، فهناك من الكتابات ما قد يصعب علينا حصره مما قام بهذه المهمة ، إلى الدرجة التي تجعل من الصعب علينا أن ناتى بجديد يختلف تماما عما سبق أن بذل من جهود ، لكنا قصدنا أن نتوقف أمام بعض الوقائع والاحداث ، والجوانب المنتقاة ، باعتبار أن كلا منها كان له دوره الذى لا ينكر في تشكيل لبنة في بناء هذه الشخصية النموذج

وإذا كانت العادة قد جرت عند التأريخ للفكر التربوى لأى شخصية من الشخصيات التى حفل بها تاريخ التربية فى العالم أن نتوقف عند معالم البيئة التى نشأ صاحبها فيها والمراحل التى مرت بحياته اتساقا مع المقولة الشهيرة التى تؤكد أن فكر المفكر إنما هو صورة تعكس البيئة التى نشأ فيها وما بها من أحداث ، إلا أن الموقف هنا يختلف إلى حد كبير ، فما جاء به الرسول على من أفكار لم يكن ابتكارا وإبداعا منه بصفته الشخصية ، وإنما هو مبلغ بما أوحى به إليه المولى عن وجل - ، أما من ناحية المواقف العملية والإجراءات المتخذة حيال الاحداث ، فها هنا يمكن لنا أن نجد الموقف مختلفا إلا إذا كان التصرف العملى جاء وحيا من الله - عز وجل .

لكننا من ناحية أخرى نتوقف أمام شخيصية الرسول عَلَيْمُ على أسياس أن العبرة فيما يقدم من فكر تربوى ليست مجرد وجاهته واتساقه المنطقى ومعقوليته ، وإنما العبرة هنا في مقدار قابليت للتحقق والتنفيذ ، وأساس إثبات ذلك هو التوقف أمام الشخصية المحمدية لنتبين كيف أنها كانت تجسيدا حيا ونموذجا فعليا لكل ما كانت تدعو إليه من أسس وتوجهات ومبادئ ووسائل لابد منها حتى يمكن أن نربى الإنسان كي يحقق ما كلف بها من خالقه - سبحانه وتعالى

وأمر مثل هذا لا نتطلب ولا يحدث بالنسبة لسائر هؤلاء المربين الكبار الذين ندرسهم ، وعلى سبيل المثال فالذى يستقرئ حياة مرب مثل «جان جاك روسو» فسوف يجد عددا غير قليل من الصفحات المشينة أخلاقيا ، ومع ذلك تدرس أفكاره ويكتب

عنها ، بل ويبحث البعض عما يمكن الاستفادة به منها ، وهكذا قُلُ بالنسبة للجمهرة الكبرى من المفكرين التربويين .

ومن هنا نتوقف فى الفصل الحالى أمام بعض الجوانب والاحداث والوقائع لا بغرض المعرفة فى حد ذاتها ، وإنما بغرض الوقوف على كيفية تشكيلها لشخصية ننظر اليها على أساس أنها نموذج وقدوة مطلوب من كل مسلم ، بل ومن كل من يستغى النهج على الصراط المستقيم ، أن يحذو حذوها ، ويهتدى بما كانت عليه

### المقوم المكانسي ،

لسنا من القائلين بالحسمية الجغرافية ، لأننا نؤمن بأن الله- عز وجل- قد وفر للإنسان إرادة تمكنه من أن يغير ويبدل في ظروف المكان ، لكننا في الوقت نفسه لا نستطيع أن نتغافل عن دور المكان ، بما يحيط به من ظروف طبيعية ، في تكوين الشخصية ، وليس في الأمر تناقض ، فمثل هذه الظروف المكانية تضع لبنات ، لكن إرادة الإنسان هي التي ترسم الشكل العام لما يمكن أن تكونه هذه اللبنات ، وهي التي تضع الوظيفة التي يقوم بها هذا الشكل العام ، فما بالنا لو كنا أمام شخصية نبوية تختصها العناية الإلهية بالاختيار والتوجيه والرعاية ؟

والبيئة الطبيعية لحياة محمد ﷺ هي الجزيرة العربية كلها بوجه عام ، سماؤها وأرضها ، شمالها وجنوبها ، جبالها ووديانها ، نجودها وتهائمها ، وهي بوجه خاص شمال تلك الجنزيرة المعمروف بأرض الحمجاز ، وهي بوجه الحص مكة من ارض الحجاز(۱).

وفى وسط طريق القوافل المحاذى للبحر الأحمر ، ما بين اليمن وفلسطين ، تقوم عدة سلاسل من الجبال تبعد ثمانين كيلومترا من الشاطئ ، وهى تحيط بواد غير فسيح ، تكاد تحصره لولا منافذ ثلاثة ، يصله أحدها بطريق اليمن ، ويصله الثانى بطريق قريب من البحر الأحمر ( بحر القلزم ) عند مرفأ جدة ، ويصله الثالث بالطريق المؤدى إلى فلسطين . فى هذا الوادى المحصور بين الجبال تقوم مكة . ومن المعسير معرفة تاريخ قيامها ، وأكثر الظن أنه يرجع إلى الوف سنين خلت . والثابت أن واديها اتخذ من قبل أن تبنى موثلا لراحة رجال القوافل ، بسبب ما كان به من بعض العيون ، وأن رجال القوافل ، بسبب ما كان به من بعض العيون ، وأن رجال القوافل منها مضارب لخيامهم ، سواء منهم القادمون من ناحية

<sup>(</sup>١) محمد الصادق عرجـون : محمد من نبعته إلى بعثته ، القاهرة ، مجـمع البحوث الإسلامية ، سلسلة البحوث الإسلامية ، الكتاب الحادى والأربعون ، نوفمبر ١٩٧١ ، ص ٣٩

اليسمن قاصدين فلسطين والقادمون من فلسطين مستجهين إلى اليسمن والراجع أن إسماعيل بن إبراهيم عليهما السلام أول من اتخذها مقاما وسكنا ، بعد أن كانت مجرد محطة للقوافل وسوقا للتجارة يقع فيها التبادل بين الآتين من جنوب الجزيرة والمنحدرين من شمالها(١).

والتاريخ الطبيعى عرف للجزيرة العربية فى جملتها خصائص شاملة تشترك فيها جمسيع أجزائها ، وعرف بعد ذلك خسائص فسلت الجنوب عن الشمال ، وعرف خصائص امتازت بها مكة فى موقعها من أرض الحجاز ،

عاصرت تلك الخصائص الجزيرة العربية مفرقة بين شمالها وجنوبها آمادا طويلة ، وأحقابا متعددة ، تدخل مع التاريخ في أعماقه البعيدة حتى تقف معه عند مجاهل العصور التي لم تتبين له معالمها ولم تزل تمخضها الحوادث وتدافعها الأحداث ، وتمر مع الزمن في أطوار طبيعية حتى تبلورت إلى صورة واحدة مشت بالجنوب إلى الشمال فمزجته به ، في خصائصه حتى صار كأنه هو ، جدبا وشظف عيش ، وقسوة طبيعية ، وجفوة حياة واكفهرار منظر ، وعبوس جو ، ولفح سموم ، وكثرة تقلبات وقلق إقامة وتطلعا إلى السماء رجاء غيث ، وتوثبا في أرجاء الأرض طلبا لمرعى (٢).

وإزاء حرارتها شديدة القسوة ، وصف ابن بطوطة الرحالة هذه الحرارة بأن حصباء مكة تشبه صفائح محماة ، وليس فيها ولا بقربها ماء جار ؛ ولذلك ليس فيها نخيل واحات الحجاز ولا أزهارها ، فهى وما حولها من الجبال جرداء ، ويقل فيها الماء قلة شديدة ، لولا بئر زمزم الذي يسقى من يلوذ بها ، وهو ما جعل سقاية الحجاج فيها فيما بعد من الوظائف المقدسة (٣).

وطبيعى ألا يكون للمملكة النباتية فى مكة مكان ، إذ لا نبات فيها إلا بعض أشجار البادية والوحشة والعزلة شديدتان فيوق جبالها ومنحدراتها إلى صحراء نجد ، ولا تسمع صوتها مطربا لطائر ، فأنت لا تسمع هناك إلا صفير الرياح يصك أذنيك ،

<sup>(</sup>۱) محمد حسين هيكل : حياة محمد ، القاهرة ، دار المعارف ، ط١٦ ، ١٩٨١ ، ص ١٠١ ·

<sup>(</sup>٢) محمد الصادق عرجون ، مرجع سابق ، ص ٤٠.

<sup>(</sup>٣) شوقى ضيف : محمد خاتم الرسل ، القاهرة ، دار المعارف ، ٢٠٠٠ ، ص ٤٧ ·

ولا ترى إلا صخور الجبال السوداء ، وكأنها فحم احترق من طول تلظيه بلهب حرارة الصيف الكاوية (١).

وقد قضت البيئة الطبيعية والفوضى الدينية وشيوع الخرافات أن تتوافر لدى العرب أسباب لإشعال نيران الحروب وإيقاد جذوة التطاحن قلما توافرت لأمة أخرى من الأمم، ولا يغلو من يقول إن حياة العرب في جاهليتهم كانت حياة لا تعرف الأمن والسلام، بل كانت حياة تخفق فوقها بنود الحرب والتيقاتل، وكأنما ضنت عليها الطبيعة بما يروى غلتها ويخصب أوديتها من غير الماء فجادت عليها بأنهار دماء، وكأنما أصبحت الحرب طبيعة من طبائع ذلك الجيل من الناس(٢)، فمن العسير جدا على التاريخ أن يجد يوما من أيام الناس مر على جزيرة العرب وليس بين أبنائها قتال، فإذا لم يكن في الجنوب كان في المامن ، وإذا لم يكن في الجنوب كان في تهامة ، وإذا لم يكن بين قبائل حمير كان بين نزار ، وإذا لم يكن في ربيعة كان في قيس وقد عدد المؤرخون أيام الوقائع الكبرى في الجنوبة وذكروا أسبابها ونتائجها ، فإذا بها راجعة ، في الغالب وكم من سبب تافه ألهب لظي حرب لبثت أعواما يصطلى أوارها الناس(٢).

لكن مكة ، بلد النبى على الم تسرك للطبيعة تحبيسها في واديها الأجرد بين جبالها السود المكفهرة القاسية ، بل تداركتها العناية الإلهية فأهدت إليها ( الكعبة ) بيت الله الحرام ، فصارت بها مكة ، بلد الله الحرام ، وكان الذي أقام الكعبة إبراهيم وولده إسماعيل عليهما السلام ، وإبراهيم جد العرب الذي تنتهي إليه مضاخرهم، وإسماعيل أبوهم ، وقد تعرب منذ كان ، فلم يعرف غير العرب شعبا ، ولا غيسر جزيرة العرب وطنا ، ولا غير مكة بلدا(٤).

وهكذا استجاب المولى عز وجل لدعاء نبيه إبراهيم : ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَفَابَةُ لِلنَّاسِ وَأَمْنًا وَاتَّخِذُوا مِن مُّقَامٍ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّى وَعَهِدْنَا إِلَىٰ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَنْ طَهْرَا بَيْتِيَ لِلنَّاسِ وَأَمْنًا وَاتَّخِذُوا مِن مُقَامٍ إِبْرَاهِيمَ مُصلِّى وَعَهِدْنَا إِلَىٰ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَنْ طَهْرَا بَيْتِي لِللَّهُ وَالرَّفِي السَّجُودِ (١٣٠٠) وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اَجْعَلْ هَذَا بَلَدًا آمنًا وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ اللَّهُ وَالْمَوْمُ الآخِرِ قَالَ وَمَن كَفَرَ فَأَمْتَعُهُ قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطَرُهُ إِلَىٰ عَذَابِ النَّارِ مِن اللَّهُ وَالْمَوْمُ الآخِرِ قَالَ وَمَن كَفَرَ فَأَمْتَعُهُ قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطَرُهُ إِلَىٰ عَذَابِ النَّارِ

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٤٨ ·

<sup>(</sup>٢) محمد الصادق عرجون ، ص ٥٥ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٥٦ ·

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ٤٤ :

وَبِفْسَ الْمَصِيرُ (TT) وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَلْ مِنَا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلَيمُ (TY) ﴾ [البقرة].

ومع أن اليمن كانت أرقى بلاد شبه الجزيرة كلها حضارة بسبب خصبها وحسن تنظيم انحدار المياه إلى أرضها ، لم تكن مع ذلك مطمح النظر لأهل هذه البلاد الصحراوية المترامية الأطراف ، ولم يكن إلى معابدها حجهم ، وإنما كانت مكة وكانت كعبتها بيت إسماعيل مثابة الحاج ، إليها كانت تشد الرحال وتشخص الأبصار ، وفيها أكثر من كل جهة سواها ، كانت تراعى الأشهر الحرم بو لذلك ولمركزها الممتاز في تجارة العرب كلها ، كانت تعتبر عاصمة شبه الجنيرة ، ثم أراد المولى عز وجله أن تكون مسقط رأس رسول الله محمد على أنه في المتحد الله معمد المنالية ، فتكون بذلك متجه نظر العالم على توالى القرون، ويظل لبيتها العتيق تقديسه ، وتبقى لقريش فيها المكانة السامية ، وإن ظلت وظلوا جميعا أدنى إلى خشونة البداوة التي كانوا عليها منذ عشرات القرون (۱) .

وكانت مكة فى تلك الفترة التى شهدت مولد المصطفى مدينة كبيرة مزدهرة أعدت منذ زمن بعيد محطة للتجارة ، وزودت بكل ما يصلح لاستقبال التجار وإقامتهم ، وكانت تقع فى شمالها دولة للفرس ودولة للرومان ، دولتان تعيشان فى حرب مستمرة ، وتستنصر كل واحدة منهما على الأخرى بأعراب أطراف الصحراء وإذا كان انتظام القوافل يحتاج إلى تأمين المواصلات ، فيقد أثرت الحروب المتصلة بين الروم والفرس على خطوط القوافل التى كانت تحفل بالوان البضائع من أدنى الأرض إلى أقصاها تحت تهديد حروب الفرس والروم والقبائل التابعة لهذا الفريق أو ذاك (٢)

وهكذا بدأت مكة تتحول من محطة تجارية تستريح عندها القوافل إلى مسركز تجارى تصدر إليه القوافل وترد ، حيث تقام أسواق ضخمة يتبادل فيها التجار من مختلف أنحاء البلاد بضائع آسيا الوسطى والشام واليمن ومصر والهند والعراق والحبشة، والفرس والروم ، ثم أخذ تجار مكة في تجهيز القوافل لحسابهم الخاص .

وإذ كانت مكة في واد غير ذى زرع ، فقد اعتمدت الحياة الاقتصادية فيها على التجارة ، وأصبحت يوما بعد يوم مدينة تحكم التجارة فيها الكشير من مظاهر العلاقات الاجتماعية ، وأقيم بناؤها الديني قبل الإسلام والثقافي على أساس البيع والشراء

<sup>(</sup>۱) محمد حسین هیکل ، حیاة محمد ، ص ۱۰۰

<sup>(</sup>۲) عبد الرحمن الشرقاوى : محمد رسول الحرية ، القاهرة ، دار الهلل ، سلسلة كتاب الهلال العدد ٢٠١ ، ديسمبر ١٩٧٦ ، ص ١٣٠

والربح، وأصبح التحار الكبار فيهما هم الحاكمون ، فمهم ينشئون القواعد ويفرضون التقاليد التي تصون لهم مصالحهم في المعاملات

وعاما بعد عام امتلأت الكعبة بأصنام ترمز إلى الألهة التي تعبدها كل القبائل التي تتعامل مع مكة ، وأصبح أهل مكة جميعا إما تجارا يستوردون ويصدرون ويبيعون لأهل الواحات والمندن المنتشرة فني الجزيرة العربية ، وإما وسطناء في المبادلات بين التنجار العابرين، وإما أصحاب مصارف يوظفون أموالهم في إقراض التجار الصغار نظير حصة من الأرباح ، وإما مرابين يكسبون من الربا ما يراكم ثرواتهم <sup>(١)</sup> ·

فإذا منا تمعنا في دلالات هذه الظروف الجغرافية في أن تكون هي الرحم البيثي الطبيعى لظهور الرسالة الإسلامية عن طريق الرسول ﷺ ، فسوف نلاحظ أن معظم الرسالات الإلهية كانت في أرض على مقربة من البوادي(٢) ؛ لأن أولئك تكون نفوسهم قابلة للجديد من الرسالة ، وغير متخلفة في مداركها:

١ - إذ يكون فيها الصفاء الصالح لتلقى تكليفات الوحى الإلهى ، وفسيها المدارك المتقبلة التى تزن وتفكر وتربط حاضرها بماضيها وتستخرج من ماضيها ما ينير لها حاضرها ، من غير إعنات فكرى ولا إجهاد نفسى ، والمقاومات للرسالة تكون أعراضها ظاهرة ، يمحوها الزمان القصير ، إذ ليست غائرة في النفوس ، بل إنها على سطح القلوب .

٢ - وإن المدائن ذوات الحضارات تكون فيها عادات راسخة وتقاليد ثابتة ، وأفكار سائدة ، فلكى تدخل العسقيدة الجديدة يجب تفريغ الأذهان مما استلأت ، حتى يكون ثمة حيز للتفكير الجديد ، إذ إن العلوم وما يتصل بها من فلسفات ، سواء أكانت حقا أم كانت باطلا تملؤها ، وإذا جاء الدين الجديد كانت المصارعة بين ما ألفوا ، ومـا جد لهم ، وأقل أبواب المصادمات المجـادلة ، والمجادلة مع المتعصبين تضيع فيها الحقائق

وقد يقال إن أهل البادية لهم عادات وتقاليد ، كما أن أهل الحضارات لهم ذلك، بيد أننا يجب ألا ننسى أن تقاليد البدو لا ترتكز على عناصر فكرية تتغلغل في الأذهان،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٤ ·

<sup>(</sup>٢) محسمد أبو زهرة :خاتم النبـيين صلى الله عليه وسلم ، القــاهرة ، دار الفكر العربي ، ١٩٩٣

وتسيطر على القلوب كالأفكار والآراء في بلاد الحسضارات ، وما يكون في دائرة العمل من غير تغلغل لا يكون - غالبا - راكزا ثابتا ، مثل الذي يكون منشؤه التفكير العميق

٣ - وإن أى دين لابد له من ناس يحملونه ، ويسيرون به ، وأهل البادية الذين يكون عندهم من التفكيسر والرقى النفسى يكونون أقوى نفسا ، وأشد جلادا ، ولقد رجح كثير من الاجتماعيين أنهم هم الذين يحملون أعباء الجهاد في سبيل ما يعتقدون ، ما دامت أوضاع الحضارة لم تصب قلوبهم ، بل فيهم بأس وقوة احتمال(١).

### الأصول الاجتماعيسة:

ونحن عندما نحاول اقتفاء الأصول التى انحدر منها الرسول على لا نقصد الانحياز الكامل إلى القول بالحتم البيولوچى وإرجاع الأثر إلى الأصول الوراثية ، والتشيع إلى النظر الطبقى ، وإنما الذى لا نستطيع غض النظر عنه هو ما يرتبط بالأصل من قيم واتجاهات وأساليب عمل وتفكير ومفاهيم ، وهو الأمر الذى عبرت عنه التقاليد الشعبية فى استخدامها لكلمة الأصل عند السعى لإقامة روابط تزاوج .

وقد شاءت إرادة المولى - عز وجل - أن يختار محمدا على من أفضل القبائل العربية شرفا ومكانة بين العرب ، وأفضل البطون وأطهر الأصلاب ، فما تسلل شيء من أدران الجاهلية إلى نسبه على الله على الله على عن نفسه : "إن الله اصطفى كنانة من ولد إسماعيل ، واصطفى قريشا من كنانة ، واصطفى من قريش بنى هاشم ، واصطفانى من بنى هاشم " وفى هذا الشأن تحدث أبو سفيان بن حرب مع هرقل بعد أن ظهر أمر محمد على وشاعت دعوته ، وسمع الرومان برسالته ، فقال أبو سفيان لهرقل ردا على سؤاله عن نسب النبى على ، وكان يومها خصما شديد الخصومة للنبى على النبى على الأنباء من أوسط قريش ، أى أعلاهم ، لأن الوسط هو الأعلى والأشرف ، فقال هرقل : هكذا يبعث الأنبياء من أشرف الناس نسبا !

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٥٦ ·

 <sup>(</sup>۲) مـوسى شاهين لاشين ، وصـلاح الدين يوسف شلـبى : دراسات فى السـيـرة وعلوم السنة ،
 القاهرة ، مطبعة الفجر الجديد ، ۱۹۸٤ ، ص ٦٤

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح أخرجه مسلم

وليس المراد بشرف النسب أن تكون عشيرته ذات مال كشير ، وأن يكون قد نال منهم تركة مثرية كبيرة ، فإن المال لا يكون نسبا ، وقد كان عمه أبو طالب كبير البطحاء وشريفها ، وكان مع ذلك قليل المال ، والنبى على مع علو نسبه بين العرب كان فقيرا وكان يتيما ، وكان يرعى الغنم ، فليس علو النسب والشرف ملازما لكثرة المال أو قوة البطش أو عظمة السلطان ، إنما شرف النسب أن يكون من وسط يدخلو من نواقص السلوك (۱)

إِنْ النّبِي الذِي لِيسَ فِيه رَفِعة الأصل ، وانتماؤه إلى أسرة ذات تقاليد فاضلة ، فإنه يكون أكثر تعرضا للرد ، واستقراء تاريخ الانبياء يؤكد لنا أنهم كانوا يعيرون بأن أتناعهم هم من أراذل القوم ، لا من أسرافهم ، ولا من ذوى النسب ، ويتخذون هذا سببا لرفض الدعوة ، وإن جانبهم الصواب في هذا بطبيعة الحال ، ولعل حديث القرآن الكريم عما لاقاه نوح عليه السلام من قومه لابرز مظهر لهذا الذي نقول : ﴿ فَقَالَ الْمَالَّ الْمَالَّ الْمَالَّ الْمَالَّ الْمَالَّ الله وَمَا نَرَاكَ إِلاَّ السَلام من قومه لابرز مظهر لهذا الذي نقول : ﴿ فَقَالَ الْمَالَّ الْمَالَّ الْمَالَّ اللّه مَنْ عَنْده فَعُمِيتُ عَلَيْكُمْ كَاذِينَ ﴿ وَا قَالُ يَا قَوْم اَرَأَيْتُم إِن كُنتَ عَلَى بَيْنَة مِن رَبّي وَانَانِي رَحْمَةً مِنْ عَنده فَعُمِيتُ عَلَيْكُمْ أَنْلاز مُكُمُوها وَأَنتُمْ لَهَا كَارِهُونَ ﴿ وَلَا أَوْلُ لَكُمْ عَلَيْه مِنْ يَعْده فَعُمِيتُ عَلَيْكُمُ أَنْلا مِكُمُوها وَأَنتُمْ لَهَا كَارِهُونَ ﴿ وَلَا أَوْلُ لَكُمْ عَنْدي خَرَائِنَ اللّه مَالاً إِنْ أَجْرِي إِلاَّ عَلَى الله وَمَا أَنَا بِطَارِد الّذِينَ آمَنُوا إِنّهُم مُلاقُوا رَبّهِمْ وَلَكّتِي أَرَاكُمْ قَوْمًا تَجْهَلُونَ فَي وَلا أَقُولُ لَكُمْ عَنْدي خَرَائِنُ اللّه وَمَا أَنَا بِطَارِد الّذِينَ آمَنُوا إِنّهُم مُلاقُوا رَبّهِمْ وَلَكتِي أَرَاكُمْ قَوْمًا تَجْهَلُونَ اللّهُ عَلَى اللّه عَنْ يَعْدى خَرَائِنُ اللّه وَمَا أَلْهُ مَنْ يُوتِيهُمُ اللّهُ خَيْرًا اللّهَ أَعْلَمُ الْفَيْبُ وَلا أَقُولُ اللّهِ إِنْ الْقَدِينَ الظّالِمِينَ ﴿ ﴾ [هُ الله عَلْمُ أَلْهُ الْمُنْ الْفُلُولِ اللّهُ الْمَالِي اللّهُ اللهُ أَعْلَمُ أَلْهُ الْفَيْبُ وَلا أَقُولُ اللّهُ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ يَا لا اللّهُ اللّهُ الْمُ اللّهُ الْمُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

ورسول الله على هو نستاج اجتسماع فرعين زاكسيين من الدوحة الكبسرى ، دوحة قريش ، فأبوه عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف ، وأمه آمنة بنت وهب الذي ينتسب إلى ( زهرة ) بن كلاب من صميم قريش ، وهو الآخ الأكبر لقصى والد عبد مناف و وهذا الترابط السذى كان بين زهرة وعسد مناف هو الذي يوحى بجعل فرعيهما في قريش ملتقى ما تنقله الأصول الوراثية من الخصائص الإنسانية

لكن هناك فسرقا بين فسرعى عبد مناف ورهسرة فى مقدار مسا عند كل منهسما من الجاذبيسة للخصائص والطبساع ، والتاريخ يذكر لبنى عسبد مناف خلائق القسوة والصلابة والتمجسد بالمكارم وحب الشرف والسيادة والبسذل ودقة الشعور وسسرعة البداهة ، وهى

<sup>(</sup>١) محمد أبو رهرة ، المرجع في السيرة النبوية ، ج١ ، ص ٧٣ ·

خصائص كانت كلها متوافرة في قصى جدهم الأعلى ، فأخذها منه تأثرا ابنه عبد مناف وأروثها عبد مناف بنيه من بعده ، ويذكر لبنى زهرة الأناة والهدوء ورقة الحاشية وحب الثراء ، وهي خصال كانت ملازمة لأبيهم زهرة بن كلاب ، ومنه تحدرت إلى ولده موزعة عليهم على حسب ما فيهم من استعدادات (١) .

ويروى ابن عباس عن قصى ، الجد الأكبر ، أنه : أصاب ملكا أطاع له به قومه ، فكان شريف أهل مكة ، لا ينازع فيها ، فابتنى دار الندوة ، وجعل بابها إلى البيت ، ففيها يكون أمر قريش كله ، وما أرادوا من : نكاح أو حرب أو مشورة فيما ينوبهم ، حتى أن كانت الجارية تبلغ أن تدرع فما يشق درعها إلا فيها ، ثم ينطلق بها إلى أهلها ، ولا يعقدون لواء حرب لهم ، ولا في قوم غيرهم إلا في دار الندوة : يعقده لهم قصى ، ولا يعسذر ( يختن ) لهم غلام إلا في دار الندوة ، ولا تخرج عير (قافلة) من قريش فيرحلون إلا منها ، ولا يقدمون إلا نزلوا فيها تشريفا له ، وتيمنا برأيه ، ومعرفة بفضله ، ويتبعون أمره كالدين المتبع : لا يعمل بغيره في حياته وبعد موته ، وكانت إليه الحجابة (سدانة البيت) والسقاية ( سقيا الحجاج ) والرفادة ( إطعام الحجيج ) واللواء من دخل مكة سوى أهلها (٢) .

نسب شريف طاهر من آباء طاهرين وأمهات طاهرات ، لم يسزل محمد بن عبدالله ينتقل من أصلاب أولئك إلى أرحام هؤلاء ، ولم يصبه سفاح الجاهلية حتى اختاره الله رسولا واصطفاه نبيا ، روى الشيخ الإمام عليش في شرحه عن ابن عباس رضى الله عنه أنه قال ، قال رسول الله عليه : «ما ولدنى من سفاح الجاهلية شيء ، ما ولدنى إلا نكاح الإسلام» ، يعنى أن كل نكاح في نسبه الطاهر كان شرعيا كالنكاح في الإسلام، وذلك على حسب الأصول المتبعة في عرف العرب ، ولا شك أن شرف النسب وطهارته من شروط النبوة (٣) .

١١) محمد الصادق عرجون ، ص ١٩٠

<sup>(</sup>٢) عبد الحليم محمود : الرسول صلى الله عليه وسلم وسنت الشريفة ، القاهرة ، مجمع البحوث الإسلامية ، العدد ٧٣ ، مارس ١٩٧٤ ، ص ٤٣ .

<sup>(</sup>٣) أبو النصر مبشر الطرازى الحسيني: نبذة من السيرة النبوية ، القاهرة ، منجمع البنحوث الإسلامية ، سلسلة البحوث الإسلامية ، العدد ٥٧ ، اكتوبر ١٩٧٢ ، ص ٢١ .

وقد اتسمت آمنة كما يبدو من أخبارها بأنها كانت صبورا ، وكانت تشبه البتول في سموها ، وفي اصطفاء الله تعالى لها في أن تكون أما لسيد البشر محمد عليه السلام- ، ولكن آمنة ولدت محمدا اصطفى مريم البتول لتكون أما للمسيح- عليه السلام- ، ولكن آمنة ولدت محمدا وحملت به كسائر البشر وكانت شبيهة بالبتول في الصبر ، وفي خلاصها من فتن الزواج ، وكونها حملت صاحب أكبر رسالة في هذا الوجود(١) .

لكن الزوج غادر ليجلب رزقا لقومه ، فعاجله الموت !

فهذه الأم الصبور على فراق زوجها الشاب في سبيل نفع قومها ، والمرأة الفاضلة ترضى باغتراب من تحب إذا كان الاغتراب لإصلاح الحيال العام ، وارتضت صابرة أن يؤلد ولدها الحبيب في غيبة زوجها الحبيب الذي لم يلبث أن نالته حتى بعيد عنها ، فكان الرضا بالانتساب إليه يغني عن المتعبة بقربه ، واكتفت من متعة هذا الزواج الطاهر بمتعة قرة عينها ولدها الحبيب محمد عليه ، وعاشت مطمئنة إلى أمل اللقاء ، وأن يجمع الله تعالى الشمل المتفرق كما أراد رب العالمين ، ولكن الله جلت قدرته أراد اختبارها فأفقدها زوجها في غربته ، فكانيت الصابرة الكريمة القائمة على تربية ولدها ، الراضية بأمر ربها من غير أن يعرف عنها تململ بحياتها وعيشها .

وإذا كان عبد الله قد مات بعد رواجه بآمنة بوقت قصير ، والرسول صلى الله عليه لم ينزل بعد في رحم أمه ، فإن هذا يلفت نظرنا إلى اتفاق عجيب في حيوات الأنبياء الأربعة : إسماعيل ، وموسى ، وعيسى ، ومحمد ، عليهم جميعا أزكى الضلاة والسلام ، أما هذا الاتفاق العجيب فهو أنهم قد عهد بهم في طفولتهم إلى الأمهات وحدهن دون مشاركة الآباء ، فلم تقم الأم بدورها الطبيعي فقط ، بل عوضت إلى جانبه فقد الآب أو غيابه ، ولا ترى عائشة عبد الرحمن ( بنت الشاطئ ) غرابة في ذلك ولا مصادفة ولا اتفاقا (٢) ، إذ الأمومة في عاطفتها الجياشة وإيثارها الرائع ، أقرب إلى أن ترعى أصحاب الرسالات الدينية التي تقوم على الروحانية ، وما كانت السماء لتجحد هذه الصلة ، ولا كانت الأديان التي حملها أبناء صنعتهم أمهاتهم ، بالتي تؤخر مكان الأم أو تضعها في غير موضعها العتيد : ﴿ وَمَنْ آياته أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسكُمْ أَزُواجا لِيَسْكُنُوا إلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مُودَةً ورَحْمَةً إِنَّ في ذَلكَ لآيات لَقَوْم يَتَفَكُرُونَ (٢٠) ﴾ [الروم].

<sup>(</sup>١) محمد أبو زهرة ، المرجع في السيرة النبوية ، ج١ ، ص ٩١ .

<sup>(</sup>٢) بنت الشاطئ: أم الرسول محمد آمنة بنت وهب ، القاهرة ، دار الهلال ، سلسلة كتاب الهلال، العدد ٢٦، مايو ١٩٥٣ ، ص ٣٤ .

ولم تك إلا فترة قسصيرة بعد يوم الفيل ، حتى ذاعت بشرى المولد ، وقد حدد قوم هذه الفترة بخمسين يوما وهو الأكثر والأشهر · وعن ابن عباس أن المولد كان يوم الفيل ، واكتفى آخرون بأن ذكروا أنه كان فى عام الفيل · وكانت مكة - حين ذاعت بشرى المولد - ما تزال تحتفل بما أتاح الله لها من نصر على أصحاب الفيل ، وبلغ من غبطة البيت الهاشمى بالمولود العزيز أن ثويبة الأسلمية ، جارية أبى لهب بن عبد المطلب، لم تكد توافى سيدها ببشرى المولد ، حتى أعتقها ، ولو قد كشف له الحجاب عن الغد المغيب ، لروعته الحرب الدامية التي قدر لقريش أن تصلاها بعد أربعين عاما ، عندما جاء وليدها ذاك الهاشمى البتيم ، برسالة السماء (۱) ، ويصدق قول شوقى :

ولد الهسدى فالكائنات ضياء وفسم الزمسان تبسم وثنساء السروح والملأ الملائسك حوله للدين والدنيسا به بشسسراء والعرش يزهسو والحظيرة تزدهى والمنستهى والسدرة العصماء وأسرع جده عبد المطلب يحمله إلى الكعبة ، وقام عندها يدعو الله ويشكر ما

الحسمة لله الذي أعطاني هذا الغيلم الطيب الأردان قد ساد في المهد على الغلمان أعيده بالله ذي الأركسان حتى أراه بالغ البنيسان أعيده من شر ذي شنآن

من حاسد مضطرب العنان(٢)

ثم عاد ودفعـه إلى أمه وسماه محـمدا ، فقيل له : كيف سـميت بهذا الاسم ، وليس لاحد من آبائك ؟ فقال : إنى لارجو أن يحمده أهل الارض كلهم ·

وأقبلت آمنة على ابنها تحنو عليه في انتظار المراضع المقبلات من البادية يتلمسن تربية أولاد الأشسراف ، والأعرابيات اللاتي يقصدن مكة لهذه الغياية هن طالبات رزق ويسار ، ولم يكن لمحمد ترقب عطاياه ، أو غنى تغيرى جدواه ، فلا عجب إذا زهدت فيه المراضع وتطلعن إلى غيره (٣) .

أعطاه ، وقال فيما قال :

<sup>(</sup>١) بنت الشاطئ: أم الرسول محمد ، ص ١٤١ .

<sup>(</sup>٢) طبقات ابن سعد ، ج١ ، ص ٦٤ ٠

 <sup>(</sup>٣) محمد الغزالي : فقه السيرة ، القاهرة ، دار الكتب الحديثة ، ١٩٦٠ ، ص ٦٢ .

وكانت حليمة ابنة أبى ذؤيب من قبيلة بنى سعد إحدى القادمات إلى مكة ابتغاء العودة برضيع تستعين على العيش بحضانته ، ولم يرض طموحها أول الأمر طفل يتيم إلا أنها لم تجد طلبتها واستحيت أن تعود صفر البدين ، فرجعت إلى آمنة تأخذ منها محمدا

وتنشئة الأولاد في البادية ليـمرحوا في كنف الطبيعة ، ويستمـتعوا بجوها الطلق وشعاعـها المرسل ، أدنى إلى تزكية الفطرة وإنماء الأعضـاء والمشاعر ، وإطلاق الأفكار والعواطف(١).

ولعل هذا يدعونا إلى قدر غير قليل من التحسر على ما أصبح أبناؤنا المعاصرون يعيشونه حيث الشقق الضيقة في عمارات متلاصقة كأنها زنازين تغلق على مساجين ، هما كان دافعا لبعض المربين أن يلحوا على ضرورة أن نربى أبناءنا بين أحضان الطبيعة

وهكذا نجد أنه على قد حرم عاطفة الابوة المشفقة ، وبوعد من عاطفة الامومة الحانية ، ونسأ بعيدا عن بلده وقومه ، وبلده حاضرة البسلاد العربية ، لها من طبيعة الحواضر ما يسمها في بعض جوانبها بميسم اللين والدعة ، وقومه أهل شرف وسيادة في بلده ، وللشرف والسيادة آثارهما على الاخلاق والتطبع وتوجيه الغرائز والسلوك ، نشأ في بادية بين قوم من العرب عرفوا بصفاء البيان ، وفصاحة اللسان ، ضاق عيشهم وعصفتهم السنون ، يعيشون في بادية تصهرها الشمس إذا طلعت ، وتتلألا في سماء لياليها النجوم الزاهرة ، ويضيئها القمر المنير ، ويزمجر في أرجائها الرعد ، ويلمع في أفاقها البرق ، وتهدر في وديانها العواصف وتطبعها الحياة بطابع قاس متقلب ، تنتشر على صفحتها هنا وهناك خيام يأوي إليها الناس إذا أقبل الليل ، أو قيظ النهار ، يسرحون بالأغنام والإبل يرتادون لها المراعي وظلال الشجر وعيون المياه ومجارى الوديان ومجتمع الانهار ومساقط الغيث ومنابت الكلا ، وذلك هو كل ما يشغل أهل البيئة ، وفيما سواه فراغ لا يملاه من العمل كثير ولا قليل ، فهي بيئة تدعو إلى التأمل والتفكر وتقليب النظر في ملكوت الله تعالى ومظاهر الوجود لدى من آناه الله النظر الشاقب والعقل الراجع والافق الواسع والقلب الطاهر الصافي (٢).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٦٣ ·

<sup>(</sup>٢) منتقبه الصادق عرجون ، ص ٢٢٨ .

وعندما عباد لأمه ، وذهبت به وهو في سن السادسة على وجه التقريب لتبعود أهلها في المدينة ، وشرعت في العودة إلى مكة ، وافياها الأجل في الطريق ، فتعهدته جارية حبشية إلى أن أوصلته إلى جده عبد المطلب كي يوالي رعايته

وإن ارتباط حياته الطاهرة بجارية حبشية تزويد من الله تعالى له بزاد إنسانى ، ليشعره بأن الناس سواسية ، وأن كل الفضل فيمن يحسن فى عمله ، لا فيمن يفاخر بنسبه ، وإنها لحكمة عالية أن تكون الحاضنة التى لا يستغنى عنها محمد على أمة حبشية ؛ لانها تربيه تربية ربانية على المساواة الإنسانية ، وأنه لا شرف إلا بالنفع والعاطفة ؛ لذلك لم يكن غريبا من الذى حضنته جارية حبشية أذاقته حب الأمومة ، وإن كان دون حبها ، وأوصلته إلى جده محوطا بعناية الله وعطفها - أن يكون نصير الأرقاء والمانع للرق الإنساني \_ فليس غريبا أن يغيضب أشد الغضب عندما يسمع بعض صحابته يعير آخر بقوله: \* يا ابن السوداء » ، ويقول فى قوة : لقد طفح الكيل · لهما معا (١٠) .

وراح الطفل إلى جده عبد المطلب ، وكان هذا الطفل عند جده أحب الناس إليه ، يرأمه ويعطف عليه ، ويوفر له أسباب الهناءة والسعادة ، ويملأ قلبه بالرضا والارتياح ، ومع ذلك كله كان اليتيم الفقير لا يزال يشعر بالفراغ الواسع الذى تخلف عن فقده لأبيه وأمه ، وعلى الرغم من الانكسار الذى كان يلازمه ، ما هانت نفسه ولا انخفضت رأسه ، بل كان دائما أبدا يشعر أنه يعيش فى دنيا غير دنيا الناس ، ويحيا فى عالم غير هذا العالم الذى يرفع درجات أهله بالمادة الحقيرة ، والحطام الفانى ، والعرض الزائل ، وما رآه من زملائه وأقرانه إلا وحمله ترفعه عن السفاسف ، وبعده عن الدنايا على أن يحترمه احتراما يليق بأمثاله الذين يتعشقون المجد ، ويطلبون السؤدد (٢) .

وسبب ذلك يرجع إلى أنه والحمد لله ، وبفضل تدبيره ورعايته وتوجيهه لم يتدنس بدنس الجاهلية قط ، وكانما كان ينظر من عالم الغيب إلى ذلك الموقف الذى سيقفه من تلك الخرافات ، من حيث بيان تهافتها والتأكيد على مجافاتها للمحقيقة ،

<sup>(</sup>١) محمد أبو زهرة : المرجع في السيرة النبوية ، ج١ ، ص ١١٧

<sup>(</sup>٢) إبراهيم أبو الخشب: من فيض الرسالة ، القاهرة ، مجمع البحوث الإسلامية ، سلسلة البحوث الإسلامية ، العدد ٦٣ ، البريل ١٩٧٣ ، ص ٣٤

وهذه الحرب التي سيعلنها على تلك الخزعبلات ، فكان سلوكه الذي يسلكه ، ومعاملته التي يعامل بها من حوله ، على طراز نادر من الأدب ، ومثال رفيع من الكمال

#### اختياره نبيا ورسولا ،

كان من الملاحظ أن محمدًا يميل إلى الوحدة والعزلة ، فلم كان هذا الميل ؟

إنه على الرغم مما وهبه العرب من مزايا فقد أصبحوا قبل نزول الوحي برسالة الإسلام غارقين في طوفان من الضلالات

لقد نسوا نسيانا تاما دين التوحيد ، الذى نشره فيهم جدهم إبراهيم ، وإن كانوا قد استمروا فى تقديس الكعبة التى بناها بيديه ، فقد اتخذوا لله شركاء بزعمهم ، من أصنام تحظى عادة بتفضيلهم ، وكان لكل قبيلة ، بل لكل أسرة صنم تؤثره عما عداه ، وأصبحت الكعبة مباءة لعشرات الأصنام من خشب أو من حجارة ، تعبد من دون الله(١).

أنصاب وأزلام ، وسكر ، واستعمال للسحر والرقى ٠٠٠ كل هذا كان يهوى بعقلية هؤلاء القوم الذين وهسبهم الله استعدادا فطريا رائعا ، لقد تركوا لأنفسهم الحبل على الغارب ، وأسرفوا في فهم الحرية ، فكان الرجل منهم يتزوج من النساء أكبر عدد يمكنه تغذيته ، وكان من تقاليدهم : أن النساء تورث كما يورث العقار ، فقد كان الابن بعد موت أبيه يتصل اتصالا جنسيا بمن ورثهن من زوجات والده .

ذلك ، لا شك بشع مخجل ، بيد أن البشاعة قد بلغت أقصى مراتبها فى وأد البنات . لقد تغيالى العرب وأسرفوا فى كل ما يتبصل بالشرف ، وذهب بهم هذا الإسراف إلى تخيل احتمال أن يؤذى شرفهم بسبب سوء سلوك فتاة أو بسبب اغتصابها، وجسم الخيال ذلك لبعض الآباء الذين أفسدت المغالاة طبائعهم ، فتوهموا ، ثم ظنوا وتخيلوا ، ثم خالوا ، وخافوا ففضلوا القضاء على بناتهم منذ أن يتنسمن الحياة .

ولقد كان ميل العرب إلى التباهى ، وحساسيتهم المرهفة فيما يتعلق بالكرامة وكبرياتهم ، من أكبر العقبات التى تمنعهم من الخضوع للنظام ، لذلك كان كل ارتباط، أو تقدم أو تنظيم اجتماعى ، مستحيل التحقيق ، وكان من الطبيعى أن تستمر الحرب فلا تنقطع ، وأن يحل الثأر ، الذى لا هوادة فيه ولا رحمة ، محل التقاضى ، فتسيل الدماء فى كثير من البقاع .

<sup>(</sup>۱) أتيين دينيه ، وسليمان بن إبراهيم : محمد رسول الله ، ترجمة عبد الحليم محمود ، ومحمد عبد الحليم محمود ، القاهرة ، دار المعارف ، ط۳ ، ۱۹۸۲ ، ص ۱۰٤

ذلك هو الضلال الذي أحزن محمدا وأرقبه وجعله لا يستطيع الصبر على رؤيته(١).

من هنا كان هــذا الوقت الطويل الذي يستـغرقه في الانقطاع عـن الناس في غار حراء متأملا مفكرا ، وخاصة في شهر رمضان

ولم يكن في حاجة إلى كثير من التأمل ليرى أن ما يباشر قومه من شؤون الحياة وما يتقربون به إلى آلهتهم ليس حقا ، فيما هذه الأصنام التي لا تضر ولا تنفع ، وكل تخلق ولا ترزق ، ولا تدفع عن أحد غائلة شر يصيبه ؟ وهبل واللات والعزى ، وكل هذه الانصاب والاصنام القائمة في جوف الكعبة أو حولها ، لم تخلق يوما ذبابة ولا جادت مكة بخير ولكن ، أين الحق إذن ؟ أين الحق في هذا الكون الفسيح بأرضه وسمواته ونجومه ؟ أهو في هذه الكواكب المضيئة التي تبعث إلى الناس النور والدف ، ومن عندها ينحدر ماء المطر ، فتكون للناس ، ولأهل الأرض كافة من خلائق ، حياة بالماء والنور والدفء ؟ كلا ، فما هذه الكواكب إلا أفلاك من أثير لا حد ولا نهاية له ؟ ولكن ، ما الاثير ؟ وهذه الحياة التي نحيا اليوم فتنقضي غدا ، ما أصلها وما مصدرها؟ أمصادفة تلك التي أوجدت الأرض وأوجدتنا عليها ؟ لكن للأرض وللحياة سننا ثابتة لا تبديل لها ولا يمكن أن تكون المصادفة أساسها(٢) وما يأتي الناس من خير أو شر ، أفيأتونه طواعية واختيارا ، أم هو بعض سليقتهم ، فلا سلطان لاختيارهم عليه ؟ في هذه الأمور النفسية والروحية كان محمد يفكر أثناء انقطاعه وتعبده بغار حراء .

وفى ليلة من ليالى رمضان ، نامت الدنيا ، لا تلقى بالا إلى هذا الرجل من بنى هاشم ، ابن امرأة كانت تأكل القديد ، قد أوى إلى غار حراء مستغرقا فى تأمله ، يلتمس فى العتمة شعاعا من نور الحق ، وينشد فى خلوته أنس الهدى وراحة اليقين ، وخواطره تحوم حول البيت العتيق الذى رفع إبراهيم القواعد منه وإسماعيل ، وطهراه للطائفين والعاكفين والركع السجود ، فلم يلبث أن صار مع الزمن مثوى الأوثان محسوخة شتر (٣) .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٠٥

<sup>(</sup>٢) محمد حسين هيكل : حياة محمد ، ص ١٤٦٠

<sup>(</sup>٣) بنت الشاطئ : مع المصطفى في عصر المبعث ، القاهرة ، دار المعارف ، سلسلة اقرأ ، العدد ٣٢٣ ، نوفمبر ١٩٦٩ ، ص ١٥

وغير بعيد من غار حراء ، هجعت مكة تجتر ذكريات مجدها الدينى الغابر وقد طوته وثنية عمياء ، وتساورها من حين إلى حين رجفة من قلق الوعى ، ثم لا تلبث أن تهمد تحت وطأة الكابوس الباهظة ، لا تحسب حسابا لهذا المعتكف فى الغار ، وقد تعودت أن تراه ينسحب إليه من ضجيج المجتمع ، عازفا عن تلك الاوثان التى يعبدها قومه ، لأنهم وجدوا آباءهم لها عابدين

ومع نور الفجر الوليد من السليلة الغراء ، تجلى الوحى على المصطفى فى الغار ، والقى إليه الكلمة : اقرأ ، لسيبدأ تحول ضخم فى مجرى التساريخ البشرى ، نعم لقد بعث محمد نبيا ورسولا .

ومما يمكن ملاحظته عند دراسة نبوة محمد على أنها برأت من مثل تلك الشوائب التى لصقت ببعض الديانات والعقائد السابقة ، وخلصت من بقايا السحر والكهانة ، كما خلصت من شعوذة الإيهام الخيالي وبدوات الجنون الذي كانوا يسمونه قديما بالجنون المقدس ، لاعتقادهم أن المصابين به يخلطون هذيانهم بوحي الأرواح العلوية التي تستولي عليهم ، ونحت نبوة الإسلام نماءها الأوني حين خلصت من دعوى الخوارق والمغيبات ، وهي آية النبوة الكبرى في عرف الاقدمين (۱).

ولا نظن أن النبوة يمكن أن تعظم بكرامة أكرم لها من التوكيد في القرآن الكريم بتمحيص هذه الرسالة السماوية بهداية الضمائر والعقول ، غير مشروطة بما سبق في الأوهام من قيام النبوة كلها بدعوى الخوارق والإنباء بالمغيبات :

﴿ وَيَقُسُولُونَ لَوْلا أُنزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَّبِّهِ فَـقُلْ إِنْمَا الْفَـيْبُ لِلَّهِ فَانتَظِرُوا إِنِّي مَعَكُم مِّنَ الْمُنتَظرِينَ (آ) ﴾ [يونس].

﴿ قُلَ لاَ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلا ضَرًّا إِلاَ مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لاسْتَكْثَرْتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسِّنِيَ السُّوءُ إِنْ أَنَا إِلاَّ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ (كَلَكَ) ﴾ [الاعراف].

﴿ قُلَ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندي خَزَائِنُ اللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ الْفَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِي مَلَكَ إِنْ أَتَّبِعُ إِلاًّ مَا يُوحَىٰ إِلَيَّ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ أَفَلَا تَتَفَكَّرُونَ ۚ ۞ ﴾ [الأنعام].

<sup>(</sup>۱) عباس محمود العقاد : حقائق الإسلام وأباطيل خصومه ، القاهرة ، دار الهلال ، سلسلة كتاب الهلال ، العدد ۱۱۹ ، أبريل ۱۹۹۵ ، ص ۲۱.

بهله المفكرة الرشيدة يمفرق الإسلام بين طريقين شاسعتين في تاريخ الأديان: طريق موغلة في القدم تنحدر إلى مهد النبوات الوثنية حيث تشتبك العبادة بالسحر والكهانة ثم تتقدم في خطوات وثيدة يلتقى فيها الخبل باليقظة ، وتختلط فيها الخرافة بالإلهام الصادق والموعظة الحسنة ، وطريق تليها موغلة في المستقبل يفتتحها صاحب النبوة الأخيرة فيعلن أنه يفند السحر والكهانة ويزرى بقداسة الجنون أو جنون القداسة ، ويروض بصيرة الإنسان على قبول الهداية وإن لم ترضها له روعة الخوارق ودهشة الغيب المجهول ، إنه يروض البصيرة الإنسانية على أن تنظر وتبصر ، ولا يستوى الأعمى والبصير (۱) .

ولعل تأمل هذا الفارق بين الطريقين الشاسعتين في تاريخ الأديان يفسر كون النبوة المحمدية هي خاتم النبوات ، إذ يصبح الإصلاح بعدها منوطا بدعوات يستطيعها من لا يدعى خارقة تفوق طاقة الإنسان ولا يهول العقول بالكشف عن غيب من العيوب لا يدريه الإنسان .

ولما كان إعمال العقل هو السبيل للبرهنة والتمييز والفهم والحكم فان التأمل العقلى الفاهم هو السبيل لإثبات الرسالات وتصديق الرسل ، فدور العقل هو التأمل والحكم: هل هذه الرسالة بمضمونها وجوهرها موافق لمصالح العباد وفطرهم ومتطابق مع احتياجاتهم أم لا ؟ فإذا كان الجوهر بمحتواه كاملا ومترابطا ومتناسقا وليس فيه ضعف ولا تناقض ولا مخالفة للفطرة والصواب والمنطق كانت بالفعل هذه رسالة صادقة والمبعوث بها صادقا وكانت بالفعل وحيا من الله سبحانه (۱).

وبما أن جوهر الرسالة واحد وغير متعدد ولا متناقض ، فالرسالة في جوهرها دعوة لعبادة الله الواحد ، وهي دعوة عامة للجميع لقول الحق سبحانه : ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكُتَابَ تَعَالُواْ إِلَىٰ كَلَمَة سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاَ نَعْبُدَ إِلاَّ اللّهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيْفًا وَلا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونَ اللّهَ فَإِن تَوَلُّواْ فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ (١٤) ﴾ [آل عمران].

وقوله تعالى على لسان نبيه الكريم : ﴿ قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّه قُل لا أَتُّبِعُ آهُواءَكُمْ قَدْ ضَلَلْتُ إِذًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُهْتَدِينَ ۞ [الانعام].

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٦٣.

<sup>(</sup>٢) عبد الحميد درويش: إثبات الرسالة وصفات الرسسل، دراسة في النبوات، القاهرة، مكتسبة وهبة، ١٩٩٠، ص ٢٢٠

وقوله عز وجل : ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكَّ مِن دِينِي فَلا أَعْبُدُ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَكِنْ أَعْبُدُ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ [آل عمران].

وقوله سبحانه : ﴿ وَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَهْرَحُونَ بِمَا أُنزِلُ إِلَيْكَ وَمِنَ الْأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَهُ قُلْ إِنْمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ وَلا أُشْرِكَ بِهِ إِلَيْهِ أَدْعُو وَإِلَيْهِ مَقَابٍ ( ٢٦٠ ﴾ [الرعد].

وقوله : ﴿ قُلْ أَفَغَيْرَ اللَّهِ تَأْمُرُونِي أَعْبُدُ أَيُّهَا الْجَاهِلُونَ 🔃 ﴾ [الزمر].

وقوله تعالى : ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ۞ لا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ۞ وَلا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ وَلا أَنَا عَابِدٌ مَّا عَبَدتُهُ ۞ وَلا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ ۞ [الكافروم].

ولم يثبت العقل تناقبضا أو خللا في مبنى ومحتوى وجوهر الرسالة المحمدية ، بل وجد أن دوامها وحفظها وسلامتها واتساقها دليل على صدق جوهرها ودليل على كمالها وصدق النبى محمد ﷺ ، فحوهر الرسالة المحمدية هو القرآن الكريم وما يحتويه من آيات وقصص واخبار واحكام ودلائل كلها شاهدة على قدرة الخالق سبحانه وتعالى الذى أوحى بهذه الرسالة ، فسلامة الجهوم وصدقه وسلامته تعكس وتدل على قدرة الإرادة الإلهية الخالقة الباعثة(۱).

فجوهر الرسالة لا يدانيه جوهر آخر في صدقه وتماسكه وعلمه ولهذا كان التحدى مستمرا والدليل قائما على سلامة هذا الجوهر وعظمته فيقرر الحق سبحانه ذلك على لسان نبيه الكريم في قوله عز وجل : ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لَمَن نُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لَمَن نُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لَمَن نُرِيدُ أَنْمُ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصُلاهَا مَذْمُومًا مَدْحُورًا ١٨٠ ﴾ [الإسراء].

وتميزت رسالة محمد على بأنها عامة ودائمة ، وبالتالى فلم يكن الرسول إماما لقبيل من الناس صلحوا بصلاحه ، فلما انتهى ذهبوا معه فى خبر كان ، بل كان قوة من قوى الخير لها فى عالم المعانى ما لاكتشاف البخار والكهرباء فى عالم المادة وإن بعثته لتمثل مرحلة من مراحل التطور فى الوجود الإنسانى ، كان البشر قبلها فى وصاية رعاتهم أشبه بطفل محجور عليه ، ثم شب الطفل عن الطوق ورشح لاحتمال الاعباء وحده ، وجاء الخطاب الإلهى إليه - عن طريق محمد ولي يشرح له كيف يعيش فى الأرض ، وكيف يعود إلى السماء ، فإذا بقى محمد المن أو ذهب فلن ينقص ذلك من

<sup>(</sup>۱) عبد الحميد درويش : ص ۲۳.

جوهر رسالته · إن رسالته تفتيح الأعين والآذان ، وتجلية البيصائر والأذهان ، وذلك مودع في تراثه الضخم من كتاب وسنة(١) ·

إنه لم يبعث ليجمع حموله أناسا قلوا أو كثروا ، إنما بعث صلة بين الخلق والحق الذى يصح به وجودهم ، والنور الذى يبصرون به غايتهم ، فمن عرف فى حياته الحق، وكان له نمور يمشى به فى الناس ، فقد عرف محمدا على واستظل بلواته وإن لم ير شبحه ويعش معه مباشرة : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُم بُوهَانٌ مِّن رَبِّكُمْ وَأَنزِلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مَبِينًا فَيَامًا اللَّهِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيُدْ خِلُهُمْ فِي رَحْمَةً مِّنَهُ وَفَضْلُ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَاطًا مُسْتَقَيمًا (١٧٥) ﴾ [النساء]

وإذا كنا قد أكدنا على عصمة الأنبياء ، فلابد لنا فى هذا المقام أن نشير إلى مثال واحد دفعا لشبهة أن يكون رسول الله على قد ابتعد عن هذا المبدأ الأساسى فى بعض المواقف والأحوال ونحن إذ نكتفى هنا بمثال واحد على أساس أن الموضوعات التالية لابد أن تحفل بالكثير مما يماثله

فقد قال- سبحانه وتعالى-: ﴿ عَبَسَ وَتُولِّىٰ ۞ أَنْ جَاءَهُ الأَعْمَىٰ ۞ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَمُ يَزَّكُمْ ۞ أَوْ يَذَكُرُ فَتَنَفَعَهُ الذَكْرَىٰ ۞ أَمَّا مَنِ اسْتَغْنَىٰ ۞ فَأَنتَ لَهُ تَصَدَّىٰ ۞ وَمَا عَلَيْكَ لَكَ يَشْعَىٰ ۞ وَهُو يَخْشَىٰ ۞ فَأَنتَ عَنْهُ تَلَهًىٰ ۞ كَلاَ إِنَّهَا تَذْكِرَةً ۚ اللهُ يَزْكُنُ ۞ وَأَمًّا مَن جَاءَكَ يَسْعَىٰ ۞ وَهُو يَخْشَىٰ ۞ فَأَنتَ عَنْهُ تَلَهًىٰ ۞ كَلاَ إِنَّهَا تَذْكِرَةً ۞ [عبس]

فالأعمى هو سيدنا عبد الله ابن أم مكتوم ، وهو ابن خال السيدة خديجة أم المؤمنين - رضى الله عنها ، وهو من أجلاء الصحابة ، وقد دعا إلى الإسلام بين الأنصار مع سيدنا مصعب بن عمير قبل هجرة رسول الله عليه إلى المدينة ، وكان بلال رضى الله عنه يدؤذن بليل ، وابن أم مكتوم يؤذن للفجر ، وهو بذلك من أصهار الرسول عليه وفرد من أفراد أسرته الشريفة ، وكان رسول الله عليه يعزه ، وقد ولاه على المدينة مرتين في أثناء غيابه عنها في غزوتين (٢) .

وجاء في التفاسير أن رسول الله ﷺ كان يخاطب بعض عظماء قريش طمعا في إسلامه ، فجعل يسأل رسول الله

<sup>(</sup>١) محمد الغزالي ، فقه السيرة ، ص ٢١ ·

 <sup>(</sup>۲) حسن كامل الملطاوى: رسول الله فى القرآن الكريم ، القاهرة ، دار المعارف ، ١٩٨٩ ،
 ص٢٨٦٠

عن شيء ويلح عليه ، وود النبي على أن لو كف عن سؤاله ليتمكن من هداية الكافسر إلى الإسلام ، فأعرض عن الرد عن ابن أم مكتوم وأقبل على الرجل الآخر فنزلت تلك الآيات ، فكان النبي بعد ذلك إذا رآه يبسط له رداءه ويقول : «مرحبا بمن عاتبني فيه ربي»

وهو وإن كان عتابا ، فإنما يعاتب الحبيب حبيبه إعزازا له وإكراما وإرشادا لامته وبيانا ، الست تراه تعالى يقول : عبس ، ولم يقل عبست ؟ وقال : وتولى ، ولم يقل: وتوليت ، اكتفاء بسرعة إدراكه على ، كما يقول: ﴿ كُلاَ إِنَّهَا تَذْكُرةٌ ١٠٠ كَيْلُ اللّهُ اللّهُ وحاشا أن الموقد والرعاية ما فيه وحاشا أن يكون تشاغل النبي على الدراء لابن أم مكتوم لفقره ، فإنه على الحنى حين عرض عليه ربه أن يحول له جبال مكة ذهبا وقال : «لا يارب، أجوع يوما وأشبع يوما ، أجوع فأذكرك وأشبع فأحمدك» (١).

واتساقا مع المهام التي كلف الله- سبحانه وتعالى- بها رسله الكرام ، كان على الرسول محمد عليه أن يقوم بهذه المهام التربوية على النحو التالى :

۱ - التبليغ : فما دامت هناك رسالة أراد المولى عز وجل أن تصل إلى الناس عن طريق رسوله ، كان من الطبيعى أن تكون المهمة الأولى هى تبليغ الناس بمضمون الرسالة حتى ينهجوا فى تفكيرهم وسلوكهم وفقا لهذا المضمون ، ومن هنا تجىء آيات القرآن الكريم واضحة :

﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رُبِّكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلُ فَـمَا بَلَفْتَ رِسَالَتَـهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللّهَ لا يَهْدِي الْقَوْمُ الْكَافِرِينَ ۞ ﴾ [المائدة].

وقوله: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكُتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنزَلْنَا الْجَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ وَرَسَلَهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قُويٌّ عَزِّيزٌ ﴿ ۞ ﴾ [الحديد].

وقوله: ﴿ وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ مُبَشِّرِينَ وَمُنذرِينَ فَمَنْ آمَنَ وَأَصْلَحَ فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ
وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ۚ ۞ وَالْدَينَ كَذَّبُوا بَآيَاتِنَا يَمَسُّهُمُ الْعَذَابُ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ۞ قُل لاَ أَقُولُ لَكُمْ عَندي خَزَائِنُ اللهِ وَلاَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكٌ إِنْ أَثْبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَىٰ إِلَيَّ قُلْ هَلْ يَسْتُونِي الْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ أَفَلا تَتَفَكَّرُونَ ۞ ﴾ [الانعام].

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٨٧ .

ويتجه الرسول على من خلال هذه المهمة إلى تبليغ الناس بتوحيد الله عز وجل وضرورة أن ينهج كل منهم في هذه الحياة منهج العبد الصالح الذي ينهى عن المنكر ويأمر بالمعروف ، ويخشى الله في فعله وقوله ويقوم بالعبادات المفروضة من حيث هي قنوات للاتصال بالله عز وجل ورفع شأن الفرد وتعزيز ذات الأمة

والقيام بمثل هذه المهمة يتطلب نهجا يقوم على مخاطبة العقل وإثارة التفكير وتنميته والجدال بالتي هي أحسن والحرص على الأمانة والتزام الصدق والعمل بمقتضى ما يبلغ به قبل غيره من الناس حتى يكون خير قدوة

- ٢ البيان : والبيان من النبي ﷺ على اقسام(١) :
- بيان نفس الوحى بظهوره على لسانه بعد أن كان خفيا ٠
- بيان معناه وتفسيره لمن احتاج إلى ذلك ، كما بين أن الظلم المذكور في قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيَمَانَهُم بِظُلْمٍ... ﴾ [الانعام: ٨٦] هو الشرك ، وأن الحساب اليسير هو العرض ، وأن الخيط الأبيض والاسود هو بسياض النهار ، وسواد الليل ، وأن الذي رآه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى هو جبريل ، كما فسر قوله : ﴿ أُوْ يَأْتِي بَعْضُ آيَاتِ رَبِكَ .. ﴾ وما فسر قوله عز وجل : و﴿ كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةً طَيّبَةً ... ﴾ [الانعام] ، وما فسر قوله عز وجل : و﴿ كَلِمَةً طَيّبَةً كَشَجَرَةً طَيّبَةً ... ﴾ ونظائر ذلك .
  - بيان بالفعل ، كما بين أوقات الصلاة ·
- بيان ما سئل عنه من الأحكام التي ليست في القرآن ، فنزل القرآن ببيانها ، كما سئل عن قذف الزوجة فجاء القرآن باللعان ونظائره
- بيان ما سئل عنه بالوحى وإن لم يكن قرآنا ، كما سئل عن رجل أحرم فى جبة بعد ما تمخض بالخلوق (استعمل ضربا من الطيب) ، فعجاء الوحى بأن ينزع عنه الجبة ويغسل أثر الخلوق
- بيانه للأحكام بالسنة ابتداء من غير سؤال ، كما حرم عليهم لحوم الحمر والمتعة وصيد المدينة ونكاح المرأة على عمتها وخالتها وأمثال ذلك
- بيانه للأمة جـواز الشيء بإقـراره لهم على فعله وهـو يشاهده ، أو يعلمـهم يفعلونه .

<sup>(</sup>۱) حسن كامل الملطاوي ، ص ۸۹ ·

- بيانه إباحة الشيء عفوا بالسكوت عن تحريمه ، وإن لم يأذن فيه نطقا ·
- أن يحكم القرآن بإيجاب شيء أو تحريمه أو إباحت ، ويكون لذلك الحكم شروط وموانع وقيود مخصوصة وأحوال وأوصاف ، فيحيل الرب سبحانه وتعالى على رسوله بيانه ، كقوله تعالى : ﴿ وَأُحِلُ لَكُم مَّا وَرَاءَ ذَلكُم ﴾ [النساء: ٢٤] ، فالحل موقوف على شرط النكاح وانتفاء موانعه وحضور وقته وأهلية المحل ، فإذا جاءت السنة ببيان ذلك كله لم يكن الشيء منه زائدا على النص ، فيكون نسخا له وإن كان رفعا لظاهر إطلاقه (١) م

٣ - التشريع: فأحيانا ما كان رسول الله ﷺ يشرع بعض الأمور التي يراها مكملة وربما يؤدى إهمالها إلى الوقوع في مخالفة روح الشريعة أو التناقض مع مبادئها العامة ، فمن ذلك الأمثلة التالية(٢):

- تحريم الزواج بالأقارب من الرضاعة مثل المحرمات من النسب
  - إعطاء الجدة السدس في الميراث ·
- تحريم الذهب والحسرير ، مع أنه من الزينة التي أباحها الله لعسباده : ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّذِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطُّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ . . . (٣٣ ﴾ [الاعراف].

وقد اتصف محمد ﷺ بما يصعب حصره من الخصائص والصفات التي تضعه في مقدمة مربى الأمة ، سوف يزخر كتابنا بالعديد منها ، لكن اكتمال صورة الموضوع الذي نعرضه في هذا الجزء يقتضي منا عرض بعض هذه الخصائص والصفات :

- فهو المصلح المنصف ، يحارب الترف في صوره الخليعة ، ويصل كل محتاج، فقد أمرنا رسول الله على الله المنازة ، واتباع الجنازة ، وإفشاء السلام ، وتشميت العاطس ، وإبرار المقسم ، ونصرة المظلوم ، وإجابة الداعى، ونهانا عن تخستم باللهب ، وعن شرب بالفضة ، وعن المياثر الحمر والقسى ، وعن لبس الحرير والاستبرق (نوع من الحرير) والديباج (٣) .

- وهو الذى يحب أن يستمع إلى آيات ربه تتلى عليه من فم غيره ، ليزداد فيها تأملا ، ففى معنى الحديث: «اقرأ على القرآن يا ابن مسعود» ، قال أأقرأ عليك وعليك نزل ؟ قال : «إنى أحب أن أسمعه من غيرى » فقرأ ابن مسعود سورة النساء حتى بلغ

<sup>(</sup>۱) لمرجع السابق ، ص ۹۰

<sup>(</sup>٢) عباس بيومي عجلان : دراسات في الحديث النبوي ، الإسكندرية ، ١٩٨٦ ، ص ٩ ·

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ، ج١ ، الجنائز

قوله تسعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّة بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هَوُلاءِ شَهِيدًا (1) ﴾ [النساء]، فرفع رأسه إذ النبي مستغرق في البكاء(١)

- وهو الذي يعرف قدر نعمة الله عليه في قوم بشكره ويقول للمتسائلين عن حاله وقد غفر الله له، يقول: « أفلا أكون عبدا شكورا ؟»(٢)

- وكم بلغت به الكياسة والفطنة إلى حد لم يجعل نفسه يوما موضع شبهة فيتهم، وإن كان هو المعصوم عند الله وعند الناس كان ذات ليلة معتكفا فدخلت عليه إحدى روجاته وقام يودعها في الظلام فرآه رجلان من أصحابه وعرفاه ، فحولا بصرهما عنه وعن المرأة فناداهما : إنها صفية! فتعجب الرجلان ، فقال مشفقا عليهما : إن الشيطان يجرى من ابن آدم مجرى الدم، وإنى خشيت أن يقذف في قلوبكما شرا»(٣)

- اتسمت تصرفاته على بالفطنة والذكاء ، فسمن ذلك فقبل نبوته عسرف العرب فطانته عندما استطاع إصلاح زعماء القبائل المتخاصمة حول رفع الحسجر الأسود إلى جدار الكعبة ، فنجح على في إقناعهم وحل خلافهم وجعلهم يشتركون معا في رفعه ، فكان دليلا على ذكائه وفطنته (أ) وفي صباه أيضا ، وقبل بعثته توجه بفطرته وفطنته وقلبه إلى خالق السماء يتأمل الكون العظيم من حوله متوجها إلى الخالق سبحانه ورفض أن يعبد الأصنام والأوثان كسما كان يفعل أهله وقومه وأقرانه ، ولسان حاله في صباه يقول : كيف أعبد حجرا لا يضر ولا ينفع ولا يبصر ولا يسمع ؟ وظهرت فطنته في بداية دعوته وطريقته في نشر الدعوة بين العرب وغير العرب ، فكان من الفطنة أن أمر بعض المسلمين الأول بالهجرة إلى الحبشة أو إلى المدينة حفاظا على الدين ونشره في مناطق جديدة ، فكان ذلك من الفطنة قبل أن يأمره الله سبسحانه بالهجرة أو الجهر بالدعوة .

وإذا كان هذا هو إيماننا بنبوة محمد ﷺ ، وما تقوم عليه من أسانيد وما تهدف إليه ، فماذا كانت نظرة المستشرقين إليها ؟

بداية ، فهناك الجحد والإنكار المسبقين مما لابد أن يلونا رؤية كل منهم ويسوقاها إلى طريق آخر ، ولسنا هنا في معرض مناقشة هذه القيضية ، ولكنا استحسنا ألا ننتهى من هذا الجزء قبل أن نشير إلى رأى اثنين من المستشرقين كنموذج ، وهناك غيرهما ، أما

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ، ج۲ ، تفسیر القرآن ، ص ۱۰۳ ·

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ، ج۱ ، التهجد ، ص ۸۱

<sup>(</sup>٣) صحیح البخاری ، ج۱ ، الاعتکاف ، ص۱۲۷

<sup>(</sup>٤) غبد الحميد درويش ، ص ١٠٨

أولهما فهو مونتجومرى وات Watt ، فهو يعزو نبوة الرسول على التخيل الحلاق: Creative Imagination ، أى أن النبوة هنا ليست اصطفاء من الله سبحانه وتعالى لمحمد لأداء رسالته ، وإنما هي من إبداع عقلية النبي ولكي تكتمل الرؤية فإن وات استبعد رؤية النبي على أساس أنها لا يمكن أن تكون تاريخية ، ويشكك وات في أمر الوحي ذاته (۱).

والمستشرق الشانى هو «بروكلمان» المذى نظر إلى نبوة محمد على نظرة عادية مجردة من بعدها الدينى ، فذهب إلى أن محمدا تحققت عنده أن عقيدة مواطنيه الوثنيين فارغة ، فكان يعتمل فى أعماقه هذا السؤال : إلى متى يمدهم الله فى ضلالهم ما دام هو عز وجل قد تجلى آخر الأمر للشعوب الأخرى بواسطة أنبيائه ؟ وهكذا نضجت فى نفسه الفكرة أنه مدعو إلى أداء رسالة النبوة ، وتجلى له طائف هو الملك جبريل على ما رعم أن الرسول تمثله فيما بعد ، فأوحى إليه أن الله قد اختاره لهداية الأمة (٢).

والحق أن عملية الوحى الإلهى ثابتة تاريخيا ومتواترة في الروايات ، فقد روت السيدة عائشة - رضى الله عنها - : كان أول ما بدأ به رسول الله على من الوحى الرؤيا الصادقة ، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلت الصباح · قالت ، فمكث على ذلك ما شاء الله ، وحبب إليه الخلوة ، فلم يكن شيء أحب إليه منها (٣)

أما الآيات القرآنية الدالة على الوحى فهي كثيرة ·

لكن الأمر لم يخل من بعض آخر - وإن كانوا قلة - قد أنصفوا نبوة الرسول الله عد ما ، فمن ذلك ما نقله لنا العقاد عن كتاب أصدرته مطبعة جامعة برنستون عن الأديان العظمى ، حيث كتب- إدوارد جورج- صاحب الفصل المخصص للدين الإسلامى : إن إيمانه الذي لا يتزعزع برسالته الإلهية وصدق دعوته يقيمه مثلا فريدا في التاريخ ، وإن اعتقاده بالغيب الذي هو لباب الكثير من وحيه لهو اللحمة التي تنسج حولها بشارته وعظاته ، ومن ثم أصبحت رسالة السيادة الربانية العليا ضرورة عاجلة ملحة ، وتلك نواة تلك الرسالة العلوية الموحاة إلى محمد ، وبغيرها لا يتأتى لنا أن مفهم الوحدانية في الإسلام (٤).

<sup>(</sup>١) عبد الله محمد الأمين النعيم: الاستشراق في السيرة النبوية ، هيرندن ، فرجينيا ، الولايات المتحدة الأمريكية ، المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، ١٩٩٧ ، ص ٧٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٧١ ·

<sup>(</sup>٣) طبقات ابن سعد ، ج۱ ، ص ۱۹٤ .

<sup>(</sup>٤) عباس محمود العقاد: الإسلام دعوة عالمية ، القاهرة ، دار الهـلال ، سلسلة كتاب الهلال ، العدد ۲۲۷، نوفمبر ۱۹۷۰، ص ۳۱

#### ابتسلاءات ا

من حقائق التاريخ والاجتماع والنفس الإنسانية ، أن المحن والابتلاءات تعد مصدرا هاما للتربية وصقل الشخصية ، على الرغم نما تحمله من صور عذاب وألم وحرمان ، بل إنها قد تحمل دماء تسيل ، وإصابات في الجسد ، فهي فرصة للإرادة كي تمارس فعلها ، فكلما كثرت العقبات وتنوعت ، كان ذلك أكثر استدعاء للإرادة كي تظهر قوتها وفاعليتها

والمحن والابتلاءات كذلك مصدر هام للتعلم ، فهى تكشف لمن يستعبرض للابتلاء، العدو من الصديق ، وهى فسرصة لاختبار الأعوان الحقيقيين الذين يستطيعون تحمل مشقة الطريق

وهى اختبار واضح لمدى صدق الإيمان بالله والثقة بما وعد به عباده السائرين على طريقه ، ومن هنا فلم يبالغ فى كثيـر أو فى قليل هذا الذى أطلق مقولة ذات دلالة هامة الا وهى أن المحن هى التى تصنع الرجال

ومن هنا فإن استقراء التاريخ يبين أنه ما من رسول أو نبى أو مصلح قسام يدعو قومه إلى استقامة الطريق ، إلا وقسد تعرض لما يصعب حصره مسن المحن والعذابات والآلام والابتلاءات ، وما كان لدعوة أى منهم أن تنجسح فى إنقاذ البشرية مما تكون قد تردت إليه إلا بفضل ما كانوا عليه من قوة صمود ، وقدرة على المقاومة .

وما تعرض له رسول الله ﷺ من صور ابتلاء ومحن تزخر بها مثات الكتب التى عرضت لسيرته ، نعرض لنماذج منها على اعتبار أنها بالفعل ذات دلالة لا تخفى فى إنضاج الشخصية وتزويدها بقوة الإرادة والعزم واليقين

فمنذ مولده ﷺ ، افتقد الآب الذي يمكن أن يمده بفيوضات الأبوة ومشاعر الأمن والطمأنينة والحماية

ولم يلبث وهو بعد في سنوات الطفولة المبكرة أن يفقد المصدر الثاني ، ألا وهو الأم بكل ما تحمله من طاقة حب وحنان وتوجيه ورعاية

وهو إذ يجد يد جده عبد المطلب تتلقفه لتعوضه عما فقده من حنان الأب والأم، إذ به بعد عامين على وجه التقريب ينتقل كذلك إلى رحمة الله ، والطفل قد بلغ فقط سن الثمانية من العمر ، حيث أكدت الروايات أنه على قد بكى لموت جده ، وكيف لا يبكى وقد فقد بفقده جده عبد المطلب سيد قريش وشريفها وهو في طفولته التي هي في مسيس الحاجة إلى اليد الحانية والنفس العاطفة والقلب المشفق ؟ .

وعندما بدأت الدعوة للإسلام ، بدأ طريق العذاب والابتلاء . . .

إن آخر ما يلجاً إليه المغيظ المحنق ، أن يعمد إلى التعاذيب البدني ، ويتفنن في إلحاق الأذى بمن يخالفه ، تحرقا بالنار ، أو كيا باللهب ، أو طرحا على الرمل الملتهب، أو تغريقا في الماء ، وقد يستعمل وسائل أخرى لا تخطر على بال ، كوضع حجر ثقيل على الصدر في حمارة القيظ · · · وهكذا · ولا شك أنه لا يلجأ إلى ذلك إلا بعد استنفاد الوسائل العادية بحيث تكون هذه المرحلة هي الأخيرة ، والطغاة المتمرسون بالغطرسة والفجور يخترعون ألوانا من التعذيب يفتنون به الفئة المؤمنة : ﴿ وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلاً أَنْ يُؤْمِنُوا بِاللهِ الْعَزِيزِ الْحَمِيد ( ) والبروج].

وكلما اردادوا في الإيذاء ارداد المؤمنون تمسكا بعقيدتهم ، وتوهجت شعلة الإيمان في قلوبهم ، لأن الدنيا في نظرهم قنطرة عبور إلى الآخرة ، دار النعيم والكرامة ، ودار العدل الإلهى التي يوفي الصابرون فيها أجرهم بغير حساب ، إن حلاوة الإيمان الغامر لتطغي على مرارة العذاب الوحشى فستبدد آثارها ، وتاريخ الطغاة حافل بصنوف التعذيب الوحشى لكل من يخالفهم في الرأى ، أو العقيدة كأنما يريدون أن يتحول البشر إلى دمى جامدة لا تفكر في أصر ، ولا تناقش في مبدأ ، لكن سيرة هولاء الرجال الذين صحدوا في إيمانهم ستظل تلهم الحياة رشدها وتعطر أجواءها بعطور الإيمان ، وتعلم الأجيال من بعدهم أنه كلما كثرت القرابين على مذابع الحق ارداد نفاسة وسما طهرا وقداسة ، ولابد على أية حال من دفع الثمن لتسلم العقائد والمبادئ والحقوق (۱) . وإذا أردنا أن نرى كيف جمحت بالكفار نفوسهم ، ونات في جموحها هن اتباع دعوة وإذا أردنا أن نرى كيف جمحت بالكفار نفوسهم ، ونات في جموحها هن اتباع دعوة في أولا أنزل إليه مَلَكُ فَيكُونَ مَعَهُ نَذيراً في أَوْلا أَنزل إليه مَلَكُ فَيكُونَ مَعَهُ نَذيراً في في المُسورا في أَكُلُ الطُّعامَ ويَمشي في الأَسْوَاق لَوْلا أَنزل إليه مَلَكُ فَيكُونَ الله مُستُحُوراً في عَنْه الله عَلَوا الله المُوراً الشَّعَة عَنَر أَوْ تَكُونَ لَهُ جَنَّةً يَاكُلُ مِنْها وقال الظَّالمُونَ إن تَتَبعُونَ إلا وَجُلاً مُستُحُوراً في خَيْراً مِن ذَلك جَنَّات تَجري من تحتها الأَنْهارُ ويَجْعَل لك قَصُوراً ﴿ كَبَارَك الذي إن شَاء جَعَلَ لك فَصُوراً هَل فَالله عَنْها النَّنْهارُ ويَجْعَل لك قَصُوراً هَل في البُروج].

فهم يعببرون بدلك الجدل العقيم عن ضيق فى النظر ومحدودية فى الأفق فلا يتصورون أن يكون الرسول بشرا ، تجرى عليه سنن الجنس البشرى ، وإن تصوروه بشرا فلابد أن يكون من القمم الغنية ، ممن يمتلكون الرياض والقصور ، بينما هذه هى حكمة

<sup>(</sup>١) توفيق محمد سبع: أضواء على الهجرة ، القاهرة ، مجمع البحوث الإسلام ، سلسلة البحوث الإسلامية ، العدد ٦١ ، فبراير ١٤٧٠ ، ص ١٤٠

المولى عز وجل أن يكون فردا من أفسراد الناس يشعر بشعورهم ويخبر ما تمتلئ به الحياة من محن ، وأن يكون من البسطاء مالا وإن كان من المتميزين أصلا ونسبا ، ومن هنا فسبحانه وتعالى يرد على هذا بقوله : ﴿ وَمَا أَرْسُلْنَا قَبْلُكُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطُّعَامُ وَيَمْشُونَ فِي الأَسُواق وجَعَلْنَا بعضكُمْ لَبعض فتنة أتصبرُون وكان رَبُكَ بَصيرًا (؟) ﴾ [الفرقان]

وكانت قسص التعذيب لمن يقبل على دعوة الحق ، كالمؤامرة العامة ، التى تحالفوا على إنجازها من غير محاباة ولا استثناء ، ولذلك لم تسلم قبيلة من القبائل من وصمتها ، ولا حى من الاحياء من عارها ، حتى (عمر بن الخطاب) ، انحدر إلى ذلك قبل أن يسلم ، فنكل بجارية له ، وبالغ فى تعذيبها وطلب إليها أن تعود إلى عبادة اللات والعزى ، ولم يفك خناقها ويحل وثاقها إلا شراء أبى بكر لها (١) .

أما آل ياسر عمار وأبوه وأمه فإنهم صورة أخرى للفداء ، والتضحية ، والثبات على المبدأ ، والتمسك بالحق ، والتفانى فى ذات الله ، والاستهانة بكل شدة فى سبيل العقيدة التى تعمر القلب وتملأ الصدر ، وتحيا بها الروح فى دنيا من السعادة والبهجة ، والرضا والارتياح ، استبد بهم بنو مخزوم ، يسومونهم سوء العذاب ، ويحملونهم على الكفر ، وينكلون بهم التنكيل الذى تأباه الإنسانية ، وتعافه الكرامة ، وتنفر منه الاخلاق ، والذى كان أقله التعذيب بلفح الشمس ، وحرارة الرمضاء ، الأمر الذى لم تقو عليه بنية الرجل المتهدم ياسر أبو عمار فلفظ أنفاسه فى زفير الحر ، وظمأ الكبد وجوع البطن ، وإيلام الروح ، ونصب النفس ، ولا سيما وقد رأى زوجته يطعنها أبو جهل اللعين فى قلبها الطعنة النجلاء التى تودى بحياتها ، وليس بعد ذلك كله أسى جهل اللعين فى قلبها الطعنة النجلاء التى تودى بحياتها ، وليس بعد ذلك كله أسى تجىء به نفوس ناكبة عن الرشد ، جانحة إلى الباطل ، منغمسة فى الشر(٢) .

وهناك أمية بن خلف ، الذى علم بإسلام عبده بلال بن حمامة ، فلم يكن له من هم إلا التفنن المخجل في إذاقت العذاب ألوانا ؟ لقد أحاط عنقه بحبل من ليف النخيل الخشن ، وأسلمه إلى أيدى الصبيان الذين لا سبيل للرحمة إلى قلوبهم ، فأخذوا يعبثون بجره كالحيوان ، إلى أمام وإلى خلف ، يمينا ويسارا ، والحبل في عنقه حتى حفر فيه مجرى داميا ، غير أن بلالا ، رغم كل ذلك ، لم يبد عليه التأثر ، فما كان من أمية إلا أن منع عنه الطعام والشراب ، وكان يخرجه إذا حميت الظهيرة ،

<sup>(</sup>١) إبراهيم على أبر الخشب ، ص ٩٢ ·

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق ، ص ۹۳

فيطرحه على ظهره فنى بطحاء مكة ، ثم يأمر بالصخرة العظيمة فتوضع على صدره ، على هذا الرمل الذي جعلته حرارة الشمس كالجمر(١١)

وكان النبى الكريم يسمع ، وهو في شدة الآلم ، بما ينصب من العذاب على من آمن من القرشين ، وكان يرى ويسمع ما يصيب العبيد والموالي من التنكيل الذي تنخلع له القلوب ، فكان يحزن أشد الحزن لما يصيبهم ، ويبتئس لما ينزل بهم ، حتى كانت فتنة شديدة أصباب ولزالها الذين آمنوا بالله واليوم الآخر ، فافتتن من هولها بعض الضعفاء الذين كانوا لم يثبتوا بعد على الإسلام ، وعصم الله من شرها من صبر (٢٠) ، وكان أكثر هؤلاء من السابقين الأولين إلى اعتناق دين الله ، وكان الرسول طوال هذه الفتنة يلجأ إلى الله القوى العزيز مستغيثا ، ويدعوه متضرعا أن يجعل للمؤمنين من أمرهم يسرا ، ومن هذا العداب مخرجا ، وأن يكفيهم شر الطغاة المتكبرين (٣) ، ولم أمرهم يسرا ، ومن هذا العداب مخرجا ، وأن يكفيهم شر الطغاة المتكبرين (٣) ، ولم الكراهية والحقد صوابهم ، وأعماهم الكبرياء فضلوا سواء السبيل ، فكان لا ينفك يدعو الله أن يوفقهم إلى عبادته وطاعته والدخول في دينه ، فقد كان عليهم حريصا يحب رشدهم ، ويعز عليهم عنتهم ، حتى وصفه الله تعالى بقوله : ﴿ لَقَدْ جَاعَكُمْ رَسُولُ مَنْ أَنْهُ مُولِعَ مَرْيَعَ مَرْيَعَ مَرْيَعَ مَرْيَعَ مَرْيَعَ مَرْيَعَ مَرْيَعَ مَرْيَعَ مَا عَنْتُمْ حَرِيعَ عَلَيْهُ مَا عَنْتُمْ حَرِيعَ عَلْيهم ، حتى وصفه الله تعالى بقوله : ﴿ لَقَدْ جَاتَهُ مُ رَسُولُ مَنْ أَنْهُ مَا عَنْتُمْ حَرِيعَ عَلَيْهُ مَا عَنْتُمْ حَرِيعَ عَلْيهم ، عَنْتُم مَرْيعَ وَنْ رَحْيمٌ (حَيمُ الله عالى بقوله : ﴿ لَقَدْ مَا عَنْتُم مَرْيعَ عَلْيهم عَنْتُهم ، حتى وصفه الله تعالى بقوله : ﴿ لَقَدْ مَا عَنْتُمْ حَرِيعَ عَلْهُ مَا عَنْتُمْ حَرِيعَ عَلَيْهُ مَا عَنْتُمْ مَرْيعَ عَلْهم عَنْتُهم ، حتى وصفه الله تعالى بقوله : ﴿ لَقَدْ مَا عَنْتُم مَرْيعَ عَلْهم عَنْهُ مَا عَنْتُمْ مَا عَنْتُمْ مَرْيعَ عَلْهم عَنْهم عَ

واجتمع الملأ من المساندين له على من بطون مختلفة ، فكلما تكامل جمع منهم قال بعضهم لبعض ابعثوا إلى محمد فكلموه ، وخاصموه حتى تعدروا فيه ، فبعثوا إليه: إن أشراف قومك قد اجتمعوا لك ليكلموك ، فجاءهم الرسول على سريعا ، وهو يظن أنه قد بدا لهم في أمره بداء ، وكان عليهم حريصا يحب رشدهم ، ويعمز عليه عنتهم ، حتى جلس إليهم (1) .

قالوا: يا محمد ، إنا قد بعثنا إليك لنعذر فيك ، وإنا والله ما نعلم رجلا من العرب أدخل على قومه ما أدخلت على قومك القد شتمت الآباء ، وعبت الدين ،

<sup>(</sup>١) اتين دينيه : محمد رسول الله ، ص ١٤٣ ·

 <sup>(</sup>۲) السيرة النبوية لابن هشام ، تحقيق متصطفى السقا وآخرين ، القاهرة ، مصطفى البابي الحلبي ،
 ۲۱۷ مصطفى البابي الحلبي ،

<sup>(</sup>٣) هبد المنعم منحسمد عسمر : خسديجة أم المؤمنين ، القساهرة ، دار الريان للتسراث ، ١٩٨٨ ، هـ ١٩٨٨ ، هـ ١٩٨٨ ،

<sup>(</sup>٤) محمد أبو زهرة ، خاتم النبيين ﷺ ، ج١ ، ص ٣٣٨ ·

وسفهت الأحلام ، وشتمت الآلهة ، وفرقت الجماعة ، فما بقى من قبيح إلا وقد جنته فيما بيئدا وبينك ، فإن كنت إنما جئت بهذا الحديث تطلب مالا جمعنا لك من أموالنا حتى تكون أكثرنا مالا ، وإن كنت تـطلب الشرف فينا سودناك علينا ، وإن كنت تطلب ملكا ملكناك علينا ، وإن كان هذا الذي يأتيك رئيا من الجن ، فسربما كان ذلك ، بذلنا أموالنا في طلب الطب ، حتى نبرئك منه أو نعذر فيك

وكما نرى في عسرنا الحاضر من قيادة الولايات المتحدة الأمريكية قوى البغى للتضييق الشديد على الأمم التى لا تسير في ذيلها وترضى بموقع التبعية ، فتقود مجلس الأمن لفرض الحصار والمقاطعة ، نجد صورة من ذلك في هذا الزمن اللى شهد سنوات الدعوة الإسلامية الأولى ، فسقد تمخض حقد المشركين عن عقد معاهدة تعتبر المسلمين ومن يرضى بدينهم أو يعطف عليهم أو يحمى أحدا منهم حزبا واحدا دون سائر الناس، ثم اتفقوا ألا يبيعهوهم أو يبتاعوا منهم شيئا ، وألا يزوجوهم أو يتزوجوا منهم ، وكتبوا في صحيفة وعلقوها في جوف الكعبة توكيدا لنصوصها(١)

ولا شك أن المتطرفين من ذوى النبزق والحدة نجمسوا في فرض رأيهم وإشباع ضغنهم ، فاضطر الرسول على ومن معه إلى الاحتباس في شعب بني هاشم ، وانحاز إليهم بنو عبد المطلب ، كافرهم ومؤمنهم على سواه : ما عدا أبا لهب فقد آزر قريشا في خصومتها لقومه .

وضيق الحصار على المسلمين ، وانقطع عنهم العون ، وقل الغذاء حتى بلغ بهم الجهد أقصاه ، وسمع بكاء أطفالهم من وراء الشعب ، وعضتهم الأزمات العصيبة حتى رثى لحالهم بعض الخصوم ، ومع اكفهرار الجو في وجوههم ، فقد تحملوا في ذات الله الويلات .

ولم تفسر حدة الموثنيين في الحملة على الإسلام ورجاله ، وفي تأليب المعرب عليهم من كمل فع ، فقد كانت الصحابة ، إذا قدمت عير إلى مكة ، يأتي أحدهم

<sup>(</sup>١) محمد الغزالي ، فقه السيرة ، ص ١٢٣

السوق ليشترى شيئا من الطعام قوتا لعياله ، فيقوم أبو لهب فيقول : يا معشر التجار ، غالوا على أصحاب محمد حتى لا يدركوا معكم شيئا ، وقد علمتم مالى ووفاء ذمتى ، فأنا ضامن أن لا خسار عليكم ، فيزيدون عليهم في السلعة قيمتها أضعافا حتى يرجع أحدهم إلى أطفاله وهم يتألمون من الجوع ، وليس في يده شيء يطعمهم به ، ويغدو التجار على أبى لهب فيربحهم فيما اشتروا من الطعام واللباس ، حتى جهد المؤمنون ومن معهم جوعا وعريا (۱).

وروى يونس عن سعد بن أبى وقاص ، قال : خرجت ذات ليلة لأبول فسمعت قعقعة تحت البول ، فإذا قطعة من جلد بعير يابسة ، فأخذتها وغسلتها ، ثم أحرقتها ورضضتها وفتتها بالماء ، فقويت بها ثلاثا !

ونزل رسول الله على الطائف، وقسد نفرا من ثقيف هم سادتها واشرافها، لكنه لم يجد لديهم إلا الصد والمعاندة والإنكار، فقام من عندهم يائسا من دخول ثقيف في الإسلام، وخشى أن يُعلموا قريشا بما كان من أمره، فتقدم إليهم راجيا أن يكتموا عليه ما كان بينه وبينهم من دعوته لهم إلى الإسلام ونصرته ضد قريش ويبدو أنهم كانوا حريصين على إذاعة الأصر إرضاء لسادة قريش، وقد أسرعوا فأغروا به سفهاءهم وعبيدهم يسبونه ويصيحون به حتى اجتمع عليه الناس وقعدوا له صفين على طريقه، فلما سار بين صفيهم محاولا المرور جعل لا يرفع رجلا عن الأرض إلا رشقوها بالحجارة، حتى دميت رجلاه وتخضبت نعلاه بالدماء وكان إذا أزلقته الحجارة، قعد إلى الأرض، فيأخذونه بعضديه فيقيمونه، فإذا مشى عادوا إلى رجمه بالحجارة فساحكين وخلص منهم ورجلاه تسيلان دما، واحتمى منهم ببستان من بالحجارة فساحكين وخلص منهم ورجلاه تسيلان دما، واحتمى منهم ببستان من بالحجارة فياستظل بشجرة وهو مكدود موجع، وكان البستان ملكا لعتبة وشيبة بينى ربيعة ورآهما فيه، فكره مكانهما لما يعلم من عداوتهما لله ورسوله (٢٠).

ولما اطمأن في مكانه اتجه إلى ربه بالدعاء ضارعا شاكيا قائلا: «اللهم إليك أشكو ضعف قوتى ، وقلة حيلتى ، وهوانى على الناس ، يا أرحم الراحمين أنت رب المستضعفين ، وأنت ربى الى من تكلنى ؟ إلى بعيد يتجهمنى ؟ أم إلى عدو ملكته أمرى ؟ إن لم يكن بك على غضب فلا أبالى · أعوذ بنور وجهك اللى أشرقت له الظلمات ، وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة من أن تُنزل بى غضبك أو تُحل على سُخطك · لك العتبى حتى ترضى ، ولا حول ولا قوة إلا بك »!!

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٢٤ ·

<sup>(</sup>٢) شوقي فميف ، محمد خاتم الرسل ، ص ١٧٤ ·

هذه الفترة من فسترات حياة الرسول وَ الله هي من أشد ما عبرف التاريخ الإنساني روعة في العسصور جميعا ، فما كان الرسول والذين اتبعوه طلاب مال ولا جاه ولا حكم ولا سلطان ، إنما كانوا طلاب حق وإيمان به ، وكان وكان الله على للذين يصيبونه بالأذي وتحرير لهم من ربقة الوثنية الوضيعة التي تنحدر بالنفس الإنسانية إلى خزى المذلة والهوان في سبيل هذه الغاية الروحية السامية ، لا في سبيل شيء آخر كان الأذي يصله ، وكان الشعراء يسبونه ، وكانت قريش تأتمر به حتى حاول رجل قتله عند الكعبة ، وكان منزله يرجم ، وكان أهله وأتباعه يهددون ، فلا يزيده ذلك إلا صبرا وإمعانا في الدعوة ، وامتلأت نفوس المؤمنين اللين اتبعوه بقوله عليه الصلاة والسلام : «والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر حتى يظهره الله أو أهلك فيه ما تركته »، وهانت عليهم جميعا التضحيات الجسام ، وهان عليهم الموت في سبيل الحق وهداية قريش له (۱).

ومع ذلك لم تذعن قريش ، بل اشتد خوفها من انتشار دعوة محمد بين قبائل العرب الذين يأتون للتحارة والحج ، بعد أن انتشرت بمكة ، فبدأت تلجأ إلى سلاح الدعاية : الدعاية بكل ما تنطوى عليه من مجادلة بغير حق ، وحجج ومهاترة وترويج إشاعات وتوهين لحجة الخصم ، الدعاية على العقيدة وعلى صاحب العقيدة واتهامه فيها واتهامها لذاتها ، الدعاية التي لا تقف عند حدود مكة .

فلما فكر الرسول على مبادأة الحجاج من مختلف قبائل العرب بالدعوة إلى الله ، اجتمع نفر من قريش إلى الوليد بن المغيرة يتشاورون : ماذا عسى أن يقولوا في شأن مسحمه للعرب القادمين إلى موسم الحج ، حتى لا يختلف بعضهم مع بعض ويكذب بعضهم بعضا ، واقترح بعضهم أن يقولوا : إن محمدا كاهن ، فعارض الوليد هذا الرأى على أساس أن ما يقوله محمد ليس بكلام الكهان وسجعهم ، واقترح آخرون أن يزعموا أن مسحمدا مجنون ، فعارض الوليد هذا الرأى بأنه لا تبدو عليه أى علامة لهذا ، واقترح غيرهم أن يتهموا محمدا بالسحر ، فرد الوليد بأن محمدا لا ينفث في العقد ولا يأتى من عمل السحرة شيئا ، وبعد حوار اقترح الوليد عليهم أن يقولوا للحاج من العسرب إن هذا الرجل ساحر البيان ، وأن ما يقوله سحر يفرق به بين المرء وأبيه ، وبين المرء وبي

<sup>(</sup>۱) محمد حسين هيكل ، حياة محمد ، ص ١٦٤

المنظمة المستلمين المناسبة المنظمة ال

وينظر إلى أصحبابه وعامتهم جرجى، وأعظمهم بيصابا بنو سلمية ، وبنو عبد الأشهل ، وتعبود النساء المؤمنات اللاتي شبهدن المعركة : من فقدت دوجها وولدها وأخاها · من دافعت عن رسول الله بنفسها · من سفت الجرجي النبي ويرتفع صوت الرسول على الله المسلمة المسلم

بعد الجهساد والاستشهاد والدماء والمخالفة والمقظة والدفاع المرير ، بعيد الشهدام الناوين إلى جسوار جبل أحد · بعيد هذا كله ، يرتفع صوت النبوة : اصطفوا فنثنى على الله ١٦

ويضطف الرجال صفين حلفهم النساء ، ويدعو الرسول والله فيقول:

واللهم لك الحمد كله ، اللهم لا قابض لما بسطت ، ولا باسط لما قبضت ، ولا مانع لما أعطيت ، ولا مسغطى لما منعت ، ولا هادى لمن أصللت ، ولا مسغل لمن هديت، ولا مقرب لما باعدت ، ولا مساعد لما قربت ، اللهم إنى أسالك من بركتك ورحمتك وعليتك وعافيتك ، اللهم إنى أسالك الأمن يوم الحوف ، والغنى يوم القاقة، عادلًا بك من شر ما أنطيفنا ( أعطيتنا وهى لغة تمنية ) ، وشر ما منعت منا ، اللهم ال

<sup>(</sup>١) المُرجِّعِ السابق ، ص ١٨٥ ·

 <sup>(</sup>٢) عبد العزيز كامل : دروس من غزوة أحد ه القاهزة في دار المجازلية في المحديد طبق المحديد المعاهد ١٩٨٤ (١)

توفنا مسلمين · اللهم حبب إلينا الإيمان ورينه في قلوبنا ، وكرَّه إلينا الكفر والفسوق والعصيان ، واجعلنا من الراشدين، (١) ·

وواجمه الإسلام تحمديا من نوع آخمر ، وابتلى المسلممون ببلاء من قموم تظاهروا بالإسلام بينما ظلت قلوبهم تمتلئ بالحقد الأسود .

يعطيك من طرف اللسان حلاوة ويروغ منك كما يروغ الثعلب

وهؤلاء كانوا يدعون بالمنافقين ، وكان أمرهم لا يخفى على الرسول ويعض أصحابه ، ولكنه كان يقبل منهم ظاهرهم ، واكلا سرائرهم إلى الله ، ما دامسوا خاضعين لحكومته ، ومتظاهرين بالاعتقاد برسالته ، فكان ضررهم ينحصر في حل عزائم المؤمنين ، إذا دعاهم الرسول للجهاد ، ينفث الذعر في قلوبهم ، وبث اليأس في نفوسهم ، بالتهويل في قوى أعدائهم ، والمبالغة في عددهم ، فإذا لم تفلح وسائلهم في صرفهم ، عمدوا إلى ما هو أفعل في إفشالهم ، فخرجوا معهم ، حتى إذا تلاقى الجمعان في ساحة الوغى تبادروا إلى الهزيمة ليجروا المؤمنين معهم ، وهو تدبير خطير يؤثر في القوى المعنوية للمقاتلة أسوأ تأثير ، فكان النبي على يغض الطرف عن فعلهم ، ويقبل واهن أعذارهم (٢).

فإذا وضعت الحسرب أوزارها ، وعاد المسلمون إلى بلدهم ، عادوا إلى سابق إرجافهم ، وتظاهروا بالإشفاق على إخوانهم ، وروجوا من سيئ المبادئ وسقيم الآراء ما تتسمم به النفوس ، وترتبك المعقول ، فكانوا أشد على النبى وصحبه من أعدائه المصارحين بعداوته ، كل هذا والرسول على لا يأذن في الاصطدام بهم لاتقاء شرهم ، لمخالفة ذلك للمبدأ الإسلامي العظيم من قبول الظاهر ، وترك الباطن لعلام السرائر ، وهذا مبدأ بعيد الأثر في تربية الأمم على احترام الحياة البشرية ، وعدم الإسراف في سفك الدماء جريا وراء الظنون ، والأمة التي تربي على هذا المبدأ من لدن تأسيسها الأول تمضى في تطبيقه في كل أدوارها ، كتقليد من تقاليدها الاجتماعية ، فتتقى شرور التناحر في حياتها المدنية ، حيث تختلف المبادئ ، وتتباين المذاهب ، فلا تتصدع وحدتها لمجرد الخلاف فيها لاتحتلاف وجهات النظر ، وهذا الضبط للنفس من أجل ما تتصف به الأمم الرشيدة (۲).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٩٩

 <sup>(</sup>٢) محمد فريد وجدى: السيرة المحمدية تحت ضوء العلم والفلسفة ، القاهرة ، الهيئة المصرية المعامة للكتاب ، ١٩٩٩ ، ص ١٥٧ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٥٨ ·

ويصور القرآن الكريم جانبا من جوانب هؤلاء المنافقين الذين ابتلى بهم المسلمون بقوله عز وجل : ﴿ يُخَادَعُونَ اللهَ وَالدِّينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلاَّ أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ بَقُولُه عِي قُلُوبِهِمْ مُرضٌ فَزَادَهُمُ اللهُ مَرضًا ولَهُمْ عَذَابٌ اليم بما كَانُوا يَكُذَبُونَ ۞ وَإِذَا قيل لَهُمْ لاَ تُفسَدُوا فِي الأَرْضِ قَالُوا إِنْمَا نَحْنُ مُصْلَحُونَ ۞ الا إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ ولَكن لاَ يشْعُرُون ۞ وَإِذَا قيل لَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ ۞ وَإِذَا قيل لَهُمْ لاَ مَنْ السَّفَهَاءُ اللهِ إِنَّهُمْ هُمُ السَّفَهَاءُ اللهُ إِنَّهُمْ هُمُ السَّفَهَاءُ وَلَكن لاَ يَعْمُونَ ۞ وَإِذَا لَقُوا الدِينَ آمنُوا قَالُوا آمَنًا وَإِذَا خَلُوا إِلَىٰ شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّما نَحْنُ مُسْتَهْزَئُ بِهِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ۞ ﴾ [البقرة].

أما اليهود ، فقد كانت مؤامراتهم ابتلاء آخر من الابتلاءات الستى واجهها المسلمون، فأمرهم معروف في خيانة العهود ونقيضهم ما يصلون فيه مع آخرين من مواثيق ، كان الرسول على قد عاهدهم وآمنهم على دينهم وأموالهم في كتاب عهد بين المهاجرين والأنصار ، اشترط فيه على اليهود وشرط لهم ، ثم إذا بهم يبدأون في نقض العهد .

فعندما انتصر المسلمون في أول مواجهة عسكرية مع كفار مكة في غزوة بدر تكشف أمر اليهود ، وبدأوا يظهرون ما كانوا يضمرون ، في غمرة المفاجأة المذهلة حيث كانوا يمنون انفسهم بهزيمة المسلمين على أيدى وثنى مكة ، أخذوا يشبعون في المدينة أنباء هزيمة محمد ولله في بدر قبل عودته منها ويتغامزون ويأتمرون بعد عودته حتى فاضت نفوسهم بالحقد أى فيض ، وبلغ من هذيانهم أن يقدموا على عمل صبياني، إذ قدمت امرأة من العرب إلى سوق اليهود من بنى قينقاع ومعها حلية جلست إلى صائغ منهم - وكانوا صاغة - فجعلوا يراودونها على كشف وجهها وهى تأبى ، فجاء يهودى من خلفها مستخفيا فأثبت طرف ثوبها بشوكة إلى أعلى ظهرها ، فلما قامت انكشفت سوأتها ، فضحكوا منها فصاحت ، فوثب رجل من المسلمين على المصائغ فقتله وكان يهوديا ، وشدت اليهود على المسلم فقتلوه ، وطلب الرسول المنه إلى بنى قينقاع أن يكفوا عن أذى المسلمين ، وأن يحفظوا عهد الموادعة ، ولكنهم استخفوا به وأجابوا : لا يغرنك يا محمد أنك لاقيت قوما لا علم لهم بالحرب فأصبت امنهم فرصة ، إنا والله لئن حاربناك لتعلمن أنا نحن الناس (۱)

<sup>(</sup>۱) يوسف عبد الهادى الشال: خاتم المرسلين ، حياة ورسالة ، القناهرة ، مجمع البحوث الإسلامية ، سلسلة البحوث الإسلامية ، العدد ٤٨ ، أبريل ١٩٧٢ ، ص ٢٣٣

وقد تمخض حادث المرأة عن إجلاء يهبود قينقاع عن المدينة ، وإن لم يكن وحده هو السبب الدافع إلى إجلائهم ، ذلك أن يهود المدينة وضواحيها كانوا على اتجاه واحد من الإغراء بالمسلمين ، والتحريض عليهم بمختلف الأساليب ، بيد أن بنى قينقاع ، هم الذين قدموا الدليل المادى بعملهم هذا وتهديدهم للرسول عليه

ولاح أيضا موقف اليهود المخزى أثناء معركة أحد ، حيث لم يكونوا على النصر ضد من حارب أهل هذه الصحيفة كما نص على ذلك العهد الذى بينهم وبين رسول الله على أبل كانوا يذيعون ما يظهر شماتهم في المسلمين حين هزموا في أحد ، فقالوا: انهزم محمد وأصحابه ويقول إنه نبى مرسل! لو كان نبيا ما انتصر عليه الوثنيون!

ثم هموا أن يغتالوا الرسول ﷺ (١)!

فقد خرج على يوما إلى بنى النضير ، يستعينهم فى دية قسيلين من بنى عامر ، وكان بينهم وبين بنى النفسير حلف وجوار قال اليهود نعسم يا أبا القاسم ، نعينك على ما أحببت ثم خلا بعضهم ببعض ، فقالوا إنكم لن تجدوا الرجل على مثل حاله هذه - والرسول إلى جنب جدار من بيوتهم قاعد - فمن رجل يعلو على هذا البيت فيلقى عليه صخرة فيريحنا منه ؟ وصعد يهودى فألقى الصخرة ، لكن بعد أن كان المصطفى على قد تحرك من مكانه ، ولم تزده فعلتهم علما بغدرهم ، لكنها زادته تصميما على حسم شرهم

وعاد إليهم على ، فحاصرهم ست ليال من شهر ربيع الأول من السنة الرابعة للهجرة ، واستسلموا ، بغير قتال ، فحكم الرسول على عليهم بالجلاء ، وتضرعوا إليه أن يدعهم يذهبون بما حملت الإبل ، فسمح لهم ، وبلغ بهم الحرص أن راحوا ينتزعون الأخشاب من دورهم ليحملوها معهم ، ومضوا بالنساء والأولاد وما حملت الإبل من مال ومتاع إلى عشيرتهم في خيبر ، ولم يكن دورهم قد حان بعد(٢)!

## التوجيسه الربانسي ،

ولم تكن شخصية الرسول ﷺ مجرد نتاج لجملة الظروف والمتغيرات التي تؤكد احاطت به ، وشكلته ، وإنما اختُص بتربية ربانية تمثلت في عديد من المظاهر التي تؤكد

<sup>(</sup>١) بنت الشاطئ: مع المصطفى ، ص ١٨٥

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٨٦ ·

كيف أن رعاية الله كانت تظلله ، فضلا عن التزامه ﷺ التزاما كأقصى ما يكون الالتزام بكل ما كان سبحانه وتعالى يوجهه به

وربما يتساءل البعض: إذا كانت تربية الرسول على في كثير منها إنما هي تربية ربانية ، ورعاية إلهية ، فكيف ندرجها هنا على اعتبار أن تكون موجها ومصدرا لكل من يبتغي تربية إسلامية ، بينما تربية الرسول كانت تربية اختص هو بها ؟ وجوابنا على ذلك أن الشخصية الكاملة إنما هي مثل أعلى نسترشد به ونتوجه ، نتخله معيارا للحكم على القول والعمل ، ما إذا كان صحيحا أو غير صحيح ، وليس معنى عدم استطاعتنا الوصول إليه أن نترك التوجه به والاستهداء بهديه .

وفضلا عن ذلك ، فإن استقراء هذا الجانب ، يشير إلينا أنه بالقدر الذى نقترب فيه من الله ، ونلتزم بالصراط المستقيم الذى أرشد إليه ، بقدر ما تجيئنا رحمته وتغمرنا مغفرته ، وتظللنا رعايته .

وإن رمولنا على بشر ، ولكن عناية الله الحاصة رعته واحاطته في تصرفاته ، مصداقا لقسوله تعالى : ﴿ فَإِنْكُ بِأَعْيننا . . ﴾ [الطور: ٤٨] ، وإذا أردنا أن نعرف على سبيل المثال كيف كانت تلك العناية السربانية تحوطه ، فلنتدبر - قوله عز وجل - : ﴿ إِنَّا الرَّبَا النَّهُ وَلا تَكُن لِلْحَائِينَ خَصيهما ﴿ إِنَّا النَّهُ وَلا تَكُن لِلْحَائِينَ خَصيهما ﴿ وَاللَّهُ وَلَا لَكُوبَا اللَّهُ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَهُ اللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَهُمَّتُ طَائِهَةً مَنْهُم أَن يُضلُونَ وَمَا يُصلُونَ إِلا أَنفُسَهُم وَمَا يُطلُّونُ مَن شَيْء وَأَلوَلَ اللَّه عَلَيْكَ الْكَتَابَ وَالْحِكَمَة وَعَلْمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَفْلَمُ وَكَانَ فَصْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ الْكَتَابَ وَالْحِكَمَة وَعَلْمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَفْلَمُ وَكَانَ فَصْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ وَاللَّهِ عَلَيْكَ الْكَتَابَ وَالْحِكَمَة وَعَلْمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَفْلَمُ وَكَانَ فَصْلُ اللَّه عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ وَالْحَكُمَة وَعَلْمَكُ مَا لَمْ تَكُن تَفْلَمُ وَكَانَ فَصْلُ اللَّه عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ وَلَالَ اللَّهُ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴿ وَاللَّهُ عَلَيْكَ عَظْهِمُ اللَّهُ عَلَيْكَ عَظْهِمُ وَكَانَ فَصْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظْهُمُ اللَّه عَلَيْكَ الْكَتَابَ وَالْحِكَمَة وَعَلْمَكُ مَا لَمْ تَكُن تَفْلَمُ وَكَانَ فَصْلُ اللَّه

فقوله تعالى : ﴿ بِهَا أَرَاكَ اللّهُ ﴾ يفيد أنه على مؤيد في أحكامه بين الناس بوحى ونص، أو برأى يجرى على نهيج الوحى ، فرأيه دائما صائب ، والعصمة مكفولة له فيما يراه ، لأنه يراه بعون الله وإرشاده ، وهو بذلك يغاير المجتهدين الذين يجتهدون ما وصعهم التفكير ، ولا يقطعون بأن ما وصلوا إليه هو الصواب الحتم ، بل يقولون ما قاله أمير المؤمنين عمر بن الخطاب في اجتهاده : فإن يكن صوابا فمن الله ، وإن يكن خطأ فمن عمر (١).

ولنتدبر قوله سبحانه وتعالى أيضا : ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ الَّذِي أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ لَتَفْقَرِيَ عَلَيْنَا غَيْرَهُ وَإِذًا لِأَتَّخَدُوكَ خَلِيلاً (٣٣ ﴾ [الإسراء] · وظاهر أن تشبيت الله له حال

<sup>(</sup>١) حسن كامل الملطاوى ، رسول الله في القرآن الكريم ، ص ٢٥٠ .

دون الركوان الميهم من فلم يقع منه شيء والله الوعانة توضع الن الله المناف القائلة القائلة القائلة المناف الار ما ليال المناف الله والمناف الله والمناف الله والمناف المناف المناف

الرسول اسوة فقال : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولَ اللّهِ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ لَمَن كَانَ يَرْجُو اللّهِ وَالْهِ وَاللّهِ اللّهَ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ لَمَن كَانَ يَرْجُو اللّهِ وَالْهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَا

ورسول الله على لانه يمثل الاحلاق القرآنية في ذروتها وسناه ها على بعنها الله وسلامه عليه الله وسلامه عليه الله عبد المسلمين ، فهو صلوات الله وسلامه عليه حلائه عمثل القرآن وحققه ، واصبح قرآنا = أصبح بدلك يمثل الحق بقوله ، ويمثل الحق بعثله المحق بعثله المن اللهوى الوي اللهوى الهوى اللهوى الهوى اللهوى اللهوى اللهوى اللهوى اللهوى اللهوى اللهوى اله

يقول سبح انه معبوا عن على المعتقدة ادوع تعبير به الموالة المحافظ من المراط الله مستقيم و المستقيم و المستقيم

والحق أن الإفادة الشاملة عن أخبلاق المصطفى كالله العظيمة ومبادئه الحكيمة مما أعجز الأقدمين ، وأعيا المتأخرين ، وقد أصاب الشاعر فيما يقول (٢٠) .

اثنى على أخلاقك الخلاق ؟ أن المقال ما بيناعب والعلاق

<sup>(</sup>١) حسن كامل الملطاوي ، ص ٢٥١ ، و مدعد على كان الله و الما المناف المن أب أبي الما حياليا الما

<sup>(</sup>٢) عبد الحليم محمود و الرسول صلى الله عليه وسلم ورض ٢٧٤ د. وعان الله على معالم العالم العالم

<sup>(</sup>۳) أبو النصر الطرازي الحسيني ، ص ١٢

والحقيقة أن أى فرد من العقلاء المنصفين النبلاء ، إذا فكر فيما وصفه الله به من آياته ، وأثنى عليه فى أسلوب كلماته ، وحقق فى معانيها تحقيقا ، لاكتفى بـه عما سواه، ولنا أن نتأمل فى هذه المجموعة من آيات القرآن الكريم وصفا للرسول ﷺ :

﴿ نَ وَالْقَلَمُ وَمَا يَسْطُرُونَ ۞ مَا أَنت بِنَعْمَةَ رَبِكَ بِمَجْنُونِ ۞ وَإِنَّ لَكَ لأَجْرَا غَيْرِ مَمْنُونِ ۞ وَإِنَّ لَكَ لأَجْرَا غَيْر

- ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِين رءُوفَ رَحِيمٌ لَكُمُ الْعَرْشِ الْمُؤْمِنِين رءُوفَ رَحِيمٌ (١٢٦٠ فَإِن تَوَلُّواْ فَقُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُو عَلَيْهِ تَوَكُلْتُ وَهُو رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظْيَمِ (١٣٦٠) ﴾ [التوبة] .

- ﴿ مَا كَانَ مُحمَّدٌ أَبَا أَحَد مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولِ الله وَخَاتِم النَّبَيِّين وَكَانَ اللهُ بكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿ ﴾ [الاحزاب]

- ﴿ قُلْ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنِي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَواتِ والأَرْضِ لَا إِلَهُ إِلَا هُو يُحْيِي وَيُمِيتُ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الأَمْيِّ الْذِي يُؤْمِنُ بِاللهِ وَكَلَمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهُودُونَ شَكْمً اللهِ وَكَلَمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهُمَّدُونَ شَكَمً اللهِ وَكَلَمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهُمَّدُونَ شَكَمً اللهِ وَكَلَمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهُمَّدُونَ شَكَمًا ﴾ [الأعراف]

﴿ يَا أَهْلَ الْكُتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَئِيرًا مَمَّا كُنتُمْ تُخْفُونَ مِن الْكِتابِ وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ قَدْ جَاءَكُم مِن اللّه نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ۞ يَهْدِي بِهِ اللّهُ مَنِ اتَّبِعَ رِضُوانَهُ سُبُل السّلام وَيُخْوِجُهُمْ مِنَ الطِّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ۞ [الاعراف]

- ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْمَالَمِينَ ١٠٠٠ ﴾ [الاعراف].

- ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذَيرًا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ (٢٨) ﴾ [سبا].

لقد حمى الله- تعالى- محمدا على نشأته فكفله محبوه ، فلم ترهق اعصابه، ولم يرهق في يتمه ، فنبت نباتا حسنا محبوبا اليفا مألوفا ، وحمى نفسه من أن تبردى في مهاوى الانحراف .

فلقد كانت طبيعة العمل الذى اختاره الرسول على لأنه أسهل الأعمال إليه أن يختلط بصبيان من طبقات مختلفة أكثرهم من طبقات الفقراء والحدم والعبيد ، فأولئك الذين كانوا يؤجرون لهذا العمل الذى لا يعد من معالى الأعمال ، بل يعد من صغارها، ومع أنه كان مع الحدم والعبيد والغلمان ، لم تنزل نفسه عن عرتها من غير

استعلاء ، فكان يجذبه إلى العلا شرف نسبه وطيب محتده ، ما يراه فى أسرته من سمو وسيادة ، وما يكمن فى طبعه الكريم من حب لمكارم الأخلاق من غير غطرسة ، ولا كبرياء ، ولا استهائة أو استصغار للضعفاء ، ويجذبه إلى الرضا بالقليل صغر العمل فى ذاته من غير نظر إلى ثمراته ، وأثره فى تربية النفس على حسن المعاملة والرفق بالناس (۱).

وكان الاحداث منهم خصوصا الذين انغمس ذووهم وأولياؤهم في الشهوات يستولى على قلوبهم حب اللهو البرىء ، وغير البرىء ، ومنهم من ينزع إلى الشر من بعد ، ويكون عنصر فساد في المجتمع إذا شدا وترعرع وبلغ أشده ، وإذا كان الضعف يثير الرحمة ، ويدفع إلى الحب الخالص البرىء ، فهؤلاء يدفعون إلى المجون ، والمجون يهدى إلى سيطرة الهوى وسيطرة الهوى تهدى إلى الفساد ، والصحبة تجعل السقيم يعدى البرىء ، فكان أشد ما يخشى على محمد على في صباه هو عدوى المجون ، إذ هو محبب إلى نفوس الغلمان في سن المراهقة ، ومحمد على كان مراهقا في هذه السن، ولكنه تربية الله ، فجنبه ذلك وأبعده (٢) ، وفي ذلك تروى واقعتان رواهما النبي نفسه :

روى ابن إسحاق والبيهقى والطبرى عن محمد ابن الحنفية ، عن أبيه على بن أبى طالب قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول (٢٠) : «ما هممت بشىء مما كان أهل الجاهلية يهمون به إلا ليلتين ، كلت اهما عصمنى الله عز وجل فيهما . قلت لبعض فينان مكة - ونحن في رعاء غنم أهلها : أبصر لى غنمى حتى أدخل مكة أسمر فيها كما يسمر الفتيان ، فقال : بلى ! فدخلت حتى جئت أول دار من دور مكة سمعت عزفا بالغرابيل والمزامير ، فقلت : ما هذا ؟ قالوا : تزوج فلان فلانة ، فيجلست أنظر ، فضرب الله على أذني (حيث نام) ، فوالله ما أيقظنى إلا مس الشمس فرجعت إلى صاحبى ، فقال : ما فعلت ؟ فقلت : ما فعلت شيئا ، ثم أخبرته بالذي رأيت · ثم قلت له ليلة أخرى : أبصر لى غنمى حتى أسمر ففعل فدخلت ، فلما جئت مكة سمعت مثل اللي سمعت مثل اللي سمعت تلك الليلة ، فسألت فقيل نكح فلان فلانة ، فجلست أنظر،

<sup>(</sup>١) محمد أبو زهرة : المرجع في السيرة النبوية ، ج١ ، ص ١٢٤ ·

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٢٥ ·

۲۹۲ متحمد الصادق عرجون ، ص ۲۹۲ ·

فضرب الله على أذنى ، فوالله ما أيقظنى إلا مس الشمس فرجعت إلى صاحبى فقال : ما فعلت ؟ فقلت : لا شىء ، ثــم أخبرته الخبر ، فوالله ما همـمت ولا عدت بعدهما لشىء من ذلك حتى أكرمنى الله- عز وجل- بنبوته (١١).

وبأمر الله ومشيئته إذا بمحمد على يرى ما يرى في مكة ، قبل أن يبعث ، فلا يستسيغه ، وتعاف نفسه، وعلى العكس من ذلك تهفو نفسه إلى فشة أخرى غاية في القدرة والندرة : لقد سمع أن رجالا من مكة رفضوا الكثير مما كان يجدث من مباذل وسيئات ، وخرجوا على قومهم ، منهم ورقة بن نوفل الذى كان قد عرفه وهو صغير في مكة ، ومنهم أمية بن أبى الصلت الذى أعلن صرخة احتجاج في وجه قوى الظلام ولعن اللات والعزى وهبل ، وتوقع الناس أن يصاب بالبرص ، كما يحدث لمن يلعن والآلهة ، فلم يحدث له شيء ، وظل يطالب تجار قومه بأن يعدلوا مع من يتعاملون الآلهة ، فلم يحدث له شيء ، وظل يطالب تجار قومه بأن يعدلوا مع من يتعاملون معسهم ، فبدأوا يتعرضون له ، ومنهم ريد بن عمرو الذي طالب الرجال ألا يشدوا المبنات ، وحثهم على أن ينقذوا أنفسهم من العار ، فلا يسلموا المرابين أجساد النساء وفاء للديون ، ولكن المستضعفين لم يستطيعوا أن يستجيبوا له ، ونفاه التجار الكبار إلى خارج مكة(٢) .

وقال محمد بن إسحاق : فشب رسول الله على يكلؤه الله ويحفظه ، ويحوطه من أقدار الجاهلية ، لما يريد من كرامته ورسالته ، حتى بلغ أن كان رجلا أفضل قومه مروءة ، وأحسنهم خلقا ، وأكرمهم حسبا ، وأحسنهم جوارا ، وأعظمهم حلما ، وأصدقهم حديثا ، وأعظمهم أمانة ، وأبعدهم من الفحش والاخلاق التي تدنس الرجال تنزها وتكرما ، حتى ما أسمنوه في قومه إلا الأمين ، لما جمع الله فيه من الأمور الهمالحة (٢) .

روى ابن سعد فى طبقاته من طريق شيخه الواقدى عن ابن عباس قال : حدثتنى أم أيمن قالت : كانت بواته صنما تحضره قريش تعظمه ، تنسك له النسائك ، ويحلقون رووسهم عنده يوما إلى الليل ، وذلك يـوما فى السنة ، وكان أبو طالب يحضره مع قومه ، وكان يكلم رسول الله على أن يحضر ذلك العـيد مع قومه ، فيأبى الرسول على

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٩٣ .

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن الشرقاوي ، محمد رسول الحرية ، ص ٢٩ -

 <sup>(</sup>۲) السيرة النبوية للحافظ ابن كشير ، تحقيق الدكتبور مصطفى عبد الواحمد ، القاهرة ، ١٩٦٤ ،
 ج١، ص ٢٥٠ .

ذلك، حستى رأيت ابا طالب غضب عليه ، ورأيت عسماته غسضبن عليه يومئذ أشد الغضب ، وجعلن يقلن : ما تريد يا محمد أن تحضر لقومك عيدا ولا تكثر لهم جمعا، قالت أم أيمن : فلم يزالوا به حتى ذهب فغاب عنهم ما شاء الله ، ثم رجع إلينا مرعوبا فزعا ، فقسالت له عماته : ما دهاك ؟ قال : إنى أخسشى أن يكون بى لم ، فقلن : ما كان الله ليبتليك بالشيطان ، وفيك من خصال الخير ما فيك ، فما الذى رأيت ؟ قال : رأيت أنى كلما دنوت من صنم منها تمثل لى رجل أبيض طويل يصيح بى : وراءك يا محمد ، لا تمسه ، قالت أم أيمن : فما عاد إلى عيد حتى تنبأ ( بعث نبيا )(١).

وقد ترددت في عديد من المصادر قصة بحيرا الراهب ، أنه لما رأى قريشا تحلف باللات والعزى ، سأل رسول الله على بهما ، فقال له الرسول على : لا تسالني باللات والعزى شيئا ، فوالله ما أبغضت شيئا قط بغضهما . وكذلك تناقلت المصادر حديث البخارى في بناء الكعبة ، وتعريه مع عمه العباس لنقل الحجارة ، فسقط به ، فلما قام شد عليه إداره ، فقال له عمه : ما شأنك ؟ فقال : إنى نهيت أن أمشى عريانا ، ويتصل بهذا ما روى عن الرسول على فيما يتصل بمرحلة طفولته قال : لقد رأيتني في غلمان من قريش ننقل الحجارة لبعض ما يلعب الغلمان ، كلنا قد تعرى واخذ إداره وجعله على رقبته يحمل عليه الحجارة ، فإنى لاقبل معهم كذلك وأدبر إذ لكمنى لاكم لا أراه لكمة وجيعة ، ثم قال : شد عليك إدارك فأخذته فشددته على ثم جعلت احمل الحجارة على رقبتي وإدارى على من بين أصحابي (٢) .

فلم يكن حفظ الله - تعالى - عن بعض معايب الجاهلية ليصرفه عن مشاركة أقرانه من المغلمان والأطفال مع رعاية ما يرشد إليه من الخير والأدب ، ففي هذا الحديث تراه يتحدث عن عادة شائعة بين أطفال البوادي والريف ، وهي عادة التكشف والتعري في ألعابهم ورياضتهم وبعض أعمالهم ، وهي عادة تعيبها الآداب الراقية والعادات الحضرية وتنكرها أعراف المجتمعات الفاضلة ، ومحمد والمحمد المقادير الإلهية ليكون في تمام رجوليته هاديا ومرشدا ، والهداة المرشدون أكمل الناس أدبا وأرقاهم عادة وأحسنهم صنعا ، فطرة يفطرهم الله عليها، وتأديبا يؤدبهم الله به، وإعدادا صالحا يعدهم له في منشئهم ومرباهم ، ولكنه تأديب وإعداد لا يخرجهم عن طبيعة الإنسان التي فطرهم الله عليها (") .

<sup>(</sup>١) حامد بن محمود بن محمد بن منصور ليمود : منتقى النقول في سيرة أعظم رسول ، مكة المحرمة ، رابطة العالم الإسلامي ، ١٩٨٢ ، ص ١١٦ .

<sup>(</sup>٢) محمد الصادق عرجون ، ص ٢٦٨ ·

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٦٩ .

وروى البيهقى عن زيد بن حارثة مولى رسول الله على قال : كان صنم من نحاس يقال له إساف ونائلة يتمسح له المشركون إذا طافوا ، فطاف رسول الله على (أى بالكعبة) ، وطفت معه ، فلما مررت مسحت به ، فقال رسول الله على : لا تمسه ، قال زيد : فطفنا ، فقلت فى نفسى : لامسنه حتى أنظر ما يكون ، فمسحته ، فقال رسول الله على: الم تنه ؟ قال زيد : فوالذى أكرمه وأنزل عليه الكتاب ما استلم صنما قط حتى أكرمه الله تعالى بالذى أكرمه وأنزل عليه (١).

وسبق لنا أن عرضنا لتعبده قبل نزول الوحى فى غار حراء ، وكان هذا من ضمن مراحل التمهيد والإعداد التربوى من قبل الله -سبحانه وتعالى - للرسول على ، وكانت فترة الانقطاع للعبادة رمنا كل عام بعيدا عن الناس فى خلوة تقربا لله سبحانه وتعالى تسمى تحنفا أو تحنف ، وقد درس ابن هشام (٢) لفظى التحنث و التحنف ، فقال : تقول العرب: التحنث والتحنف ، يريدون الحنيفية ، فيبدلون الفاء من الثاء ، كما قالوا جدث وجدف ، يريدون المقبر ، وفى الرد على ابن هشام قبال أبو ذر : · · · والجيد فيه أن يكون فيه التسحنث هو الخروج من الحنث ، أى الإثم ، كما يكون التباثم ، الخروج عن الإثم ، لأن تَفعّل قد تستعمل فى الخروج من الشىء، فى الانسلاخ عنه ، ولا يحتاج فيه إلى الإبدال الذى ذكره ابن هشام .

وقد وصف المؤرخ الطبرى تحنث الرسول ﷺ ، في غار حراء من كل سنة شهرا، وكان ذلك مما تحنث به قريش في الجاهلية ، والتحنث التبرر ، فكان رسول الله بجاؤر ذلك الشهر من كل سنة يطعم من جاء من المساكين ، فإذا قضى رسول الله بحواره من شهره ذلك ، كانت الكعبة أول ما يبدأ به إذا انصرف من جواره قبل أن يذخل بيته ، فيطوف بها سبعا أو ما شاء الله من ذلك ، ثم يرجع إلى بيته ، حتى إذا كان الشهر الذي أراد الله - عز وجل - فيه ما أراد من كرامته من السنة التي بعثه فيها ، وذلك في شهر رمضان . . . (٣) .

إن هذه النفس الحائرة الثائرة ، التي لم تجد في العالم المحسوس ما تعول عليه ، وتركن إليه ، فأخذت تلتمس إطفاء ظمئها ، في عزلة الكهوف ، وظلمة المغاور ، وهي محرومة من ملاذ المطاعم والمشارب ، ومتع المكاسب والمآرب ، لهي نفس لم تطبع على

<sup>(</sup>۱) منتقى النقول ، ص ۱۱۷

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية لابن هشام ، ج١ ، ص ١٥١ ·

<sup>(</sup>٣) تاريخ الطبرى ، تحقيق محمد أبو الفضل ، القاهرة ، دار المعارف ، ١٩٦٦ ، ج٢ ، ص٨٨.

غرار هذه النفوس العادية ، ولا تشغلها من المطامع والمطامح ما يشغلها في محاولاتها اليومية ، وإلا فماذا كان ينقص محمدا بعد أن بلغ مبلغ الرجال ، وأصبح له روجة وأطفال ، وعمل شريف يتكسب منه ، حتى يؤثر على لذات الحياة البيتية ، ومتع المحاولات الاجتماعية في سن استكمال القوة ، واستتمام الفتوة ، حياة الانقطاع عن الناس ، وتجنب معاملتهم في الفترات التي تسمح له بها أعماله المادية ؟ أكان يتطلع من وراء هذا التزهد لزيادة موارده المادية ، وتحقيق مطامعه الاجتماعية ؟ إن تحقيق هذين المطلبين لا يكون إلا في الأسواق العامة ، حيث يكتظ الباعة والشارون ، وفي المجامع والأندية حيث يجتمع العقلاء ويتشاورون ، لا في غار على رأس جبل لا يرقى إليه الطير(۱).

لم تكن البيئة العربية بالبيئة التي تحفل بالمسائل الروحية وتعظم مدعى تمثيلها بين الناس ، فلم يكن فيهم متبتلة ، ولا متزهدة يعظهم الناس ، ويتلمسون بدعائهم البركات ، ولا عباد انقطعوا للعبادة في الصوامع على نحو ما كان عليه أهل الكتاب ، وكل ما كان لديهم من هذا القبيل كهان يدعون الاتصال بالجان ، وما كان لهم من كبير شأن عند العرب ، حتى يطمع امرؤ في أن يعد من زمرتهم

هنا يحار الفيلسوف في تعليل لجوء محمد بن عبد الله ، وقد مهد له طريق الحياة، إلى غار يمضى فيه أياما كثيرة ، في بيئة مادية محضة ، ليس فيها ما يغرى بالانقطاع للعبادة ولا بالتفرغ للتفكير (٢).

ماذا كان يريد محمد بن عبد الله من وراء هذه العزلة الشاقة والعناء الكبير؟ لا تجد الفلسفة إلا جوابا واحدا ، وهو أنه كان نافرا بما عليه قومه من الضلال البعيد ، كارها أن يشاطرهم هذه الحياة الحيوانية ، فلم ير إلا أن يلجأ للتفكير طلبا للهداية إلى سواء السبيل . . مطلب بعيد . . ولكن القلوب الكبيرة تلهم أنها مستقر قواها الكامنة ، وما كان هذا وذاك إلا بتوجيه رباني

ولما واجه الرسول ﷺ ما واجهه من الحرب الشرسة التي تعددت صورها ، من الوثنيين محاولة منهم لثنيه عن دعوة الحق ، كانت هناك دائما رعاية الله- عز وجل- تقدم له المؤازرة والتسكين والطمأنة والمواساة ، وهذا نما حفلت به آيات قرآنية كشيرة ، نذكر منها :

<sup>(</sup>۱) محمد فرید وجدی ، ص ۸۸

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق ، ص ۸۹ ·

- ﴿ يَا أَيُهَا الرَّسُولُ لا يَحْزُنكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ ... ( ( الْأَنعام].

- ﴿ وَلَقَدِ اسْتُهُ وَيَ بِرُسُلُ مِن قَسْلِكَ فَحَاقَ بِالَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ (١٠٠٠) ﴾ [الأنعام].

- ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ۞ فَسَبِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ السَّاجِدِينَ ﴿ فَسَبِعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ السَّاجِدِينَ ﴿ ﴾ [ الحجر].

﴿ وَلَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَا كُذِّبُوا وَأُوذُوا حَتَّىٰ أَتَاهُمْ نَصْرُنَا ﴾ [الأنمام: ٣٤].

- ﴿ وَلا تَحْزُنْ عَلَيْهِمْ وَلا تَكُن فِي ضَيْقٍ... ﴾ [النمل: ٧٠].

-﴿ وَكَأَيِّن مِن قَرْيَةً مِي أَشَدُ قُونًا مِن قَرْيَتِكَ الَّتِي أَخْرَجَتْكَ أَهْلَكْنَاهُمْ فَلا نَاصِرَ لَهُمْ (١٦٠) ﴾ [محمد].

## الدعوة إلى الحق:

الدعوة في جوهرها إنما هي عسل تربوى من طراز خاص ، ذلك أن الدعوة هنا هي إلى عقيدة ، ليست إلى مجرد مقرر أو خصلة أخلاقية بعينها أو مهارة بداتها ، وإنما إلى ذلك الجدر الذي يحدث انقلابا كسيرا شاملا في مختلف جوانب الشخصية ، ومن هنا فإن عسرضنا لصور من جهد الرسول على وبعض صحابت للدعوة إلى دين الحق ، هي من غير شك راد ضخم ، لابد أن يعين كل من يريد أن يبني شخصية وفقا للتصور الإسلامي .

والذى اتفق فى رسالة محمد على كان أعـجب أعاجيب الأتفاق ، وكان المعجزة التي تفـوق المعجزات ، لانهـا ، مع ضخـامتـها وتعـدد أجزائها وتوافق تـلك الأجزاء جميعها ، مما يقبله العقل قبولا سائغا بغير عنت ولا استكراه (١١). . .

فكان على مستكملا للصفات التي لا غنى عنها في إبلاغ كل رسالة عظيمة من رسالات التاريخ · كانت له في صاحبة اللسان واللغبة · وكانت له القدرة على تأليف القلوب وجمع الثقة · وكانت له قوة الإيمان بدعوته وغيرته البالغة على نجاحها ·

<sup>(</sup>١) عباس محمود العقاد : عبقرية محمد ، القاهرة ، دار الهلال ، سلسلة كتاب الهلال ، ط٢ ، يونية ١٩٥٢ ، ص ٢٨ ..

فالفصاحة صفة تجتمع للكلام ، ولهيئة النطق بالكلام ، ولموضوع الكلام ، فليكون الكلام فصيحا وهيئة النطق غير فصيحة ، أو يكون الكلام والنطق به فصيحين ، ثم لا تجتمع لموضوعه صفة الفصاحة السارية في الأسماع والقلوب ، أما فصاحة محمد، فقد تكاملت له في كلامه ، وفي هيئة نطقه بكلامه ، وفي موضوع كلامه(١) .

ولما آمن الرسول على البرسالة التى دعاه سبحانه وتعالى إلى التبشير بها ، لم يهجم على هذا الإيمان هجوم ساعة ولا هجوم يوم ، ولم يتعجل الأمر تعجل من يخدع نفسه قبل أن يخدع غيره ، ولكنه تردد حتى استوثق وجزع حتى اطمأن ، وخطر له فى فترة من الوحى أن الله قد أعرض عنه ، ولم يأذن له فى دعوة الناس إلى دينه ، ثم تلقى الطمأنينة من وحى ربه ومن وحى قلبه ومن وحى صحبه ، فصدع بما أمر ، ورضى ضميره بما أوتى من الهداية على النحو الذى رضيت به ضمائر الأنبياء وأصحاب الفطرة الدينية ، ومع ما بينه وبينهم من فارق فى الرتبة ، وما بين زمانهم وزمانه من فارق فى الرتبة ، وما بين زمانهم وزمانه من فارق فى الجاجة إلى الإصلاح ، ومن هنا فلا عجب أن يكون محمد صاحب دعوة (٢) .

كانت الشخصية الأولى في الدنيا التي تلقت دعوة الرسول هي زوجته السيدة خديجة ، أم المؤمنين ، ثم آمن ثلاثة آخرون : اثنان منهم فتيان في مستهل الصبا ، كان محمد على ينزلهما من بيته منزلة الأبناء ، أولهما : على بن أبي طالب ، حيث كان الرسول قد ضمه إلى بيته وأسرته تخفيفا للعبء عن أبيه العم أبي طالب ، أما الثاني ، فهو مولاه زيد بن حارثة (٣) .

أما الشالث فهو أبو بكر بن قحافة ، والذى كان له شأن آخر ، إذ لم يكن من عشيرة المصطفى وذوى قرباه ، ولا كان فى فتوة الصبا كعلى وزيد ، وإنما هو من رجال بنى تميم بن مرة بن كعب ، وقد بلغ سن الكهولة وأخذ مكانته فى المجتمع القرشى سيدا مهيبا وقورا ، مشهودا له بالفضل والمروءة ودمائة الخلق ورجاحة العقل ، وكان أنسب قريش لقريش وأعلم بأخبارها ، فلما دخل فى دين الإسلام بمجرد أن دعاه الرسول إليه ، توقعت قريش أن يكون لهذا الأمر ما بعده

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٩

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٣٢ ·

<sup>(</sup>٣) بنت الشاطئ ، مع المصطفى ، ص ٢٣

وصح ما توقعت : استطاع أبو بكر بجاذبية شخصيته ووقار حلمه ونضج رأيه أن يكسب للدين الجديد خمسة من رجال قريش الأعلام : عشمان بن عفان الأموى ، والزبير بن العوام بن خويلد الأسدى المخزومي ، وعبد الرحمن بن عوف وسعد بن أبى وقاص الزهريان ، وطلحة بن عبيد الله التميمي (۱)

وقد بدأت الدعوة في مكة في إطار من السرية الكاملة ، وقد اقتصرت كما رأينا على أهل بيته على أهل بيته وأقرب الناس إلى نفسه ، وكانت دار الأرقم بن الأرقم الأنصارى ، هي المدرسة الأولى للدعوة المحمدية ، ملتقى يجتمع فيها المسلمون يعبدون الله عز وجل ويتدارسون مع رسول الله ما ينزل عليه من الوحى وفي هذه الدار كان الرسول يتعهد أصحابه بالتربية والتوجيه حتى استطاع في فترة وجيزة - إن قيست بحسابات الزمن - أن يكون من تلك الفئة القليلة التي آمنت به رجالا كان لهم الفضل الأكبر على الأمة الإسلامية ، فمن دار الأرقم تخرج أبو بكر ، وعلى بن أبي طالب ، وطلحة ، والزبير بن العوام ، وسعد بن أبي وقاص ، وأبو عبيدة بن الجراح وغيرهم ممن كانوا مصابيح وهداية وأعلاما شامخة حملت - بصدق وإيمان لواء الدعوة فزادت عنه ، وكانت تضحياتها العديدة مثلا عليا للبطولة والجهاد في سبيل دعوة الحق (٢)

وقد ظلت الدعوة سرية حينا من الزمن إلى أن تلقى رسول الله ﷺ من ربه- عز وجل- الأمر بالجهر بها ﴿ فَاصْدعُ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينِ ﴿ ١٤ ﴾ [الحجر]

وكان التركيز في مرحلة السرية هو على بناء العقيدة ، فحيث إن العقيدة الكافرة كانت قد ملأت على الناس حياتهم ، فلابد من تصحيح هذه العقيدة وبناء العقيدة السليمة بشكل هادئ لأن العقيدة الصحيحة هي التي ينبثق منها العبادة الصحيحة والسلوك الصحيح ، وهي التي تضمن في الوقت نفسه الثبات على الحق ، وتحمل التضحيات في سبيله عندما تطلب من المسلم أن يؤديها ، وكل ما نراه عادة من التراجع والتذبد والنفاق والتخلي عن طريق الحق ، مرده ضعف هذه العقيدة وتزعزعها وعدم تمكنها من القلب المسلم (٣)

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٤ ·

<sup>(</sup>٢) حسن عبد الحميد حسن : منهج الدعوة في العهد المدنى ، القاهرة ، دار الشقافة للطباعة والنشر، ١٩٨٤ ، ص ١١

<sup>(</sup>٣) منير محمد الغضبان: المنهج الحركى للسيرة النبوية ، الزرقاء ، مكتبة المنار ، ١٩٩٢ ، ثلاثة أجزاء ، ج١ ، ص ٣٠

ولأمر ما اختار الإسلام - كلمة الإيمان - للدلالة على العقيدة ، فالإيمان يباشر العقل والقلب معا ويربط الفكر بالوجدان ربطا وثيقا ، فليس الأمر قضية قناعة فكرية باردة وليس الأمر قضية دفعة عاطفية خاوية من القناعة العقلية ، بل هو الالتحام الكامل بين الجانبين حيث يصعب التمييز بينهما(١).

وعندما نحاول معرفة الخطوط العامة لما دعا الرسول ﷺ الناس إليه ، نجد شيخنا الغزالي يلخصها في النقاط الأربع التالية (٢):

١- الوحدانية المطلقة ، فالإنسان ليس عبدا لكائن في الأرض أو عنصر في السماء، لأن كل شيء في السماء والأرض عبد لله ، يعنو لجلاله ويذل في ساحته ويخضع لحكمه ، وليس هناك شركاء ولا شفعاء ولا وسطاء ، ومن حق كل امرئ أن يهرع إلى ربسه رأسا غير مستصحب معه خلقا آخر ، كبر أو حقر ، وحق على كل امرئ أن ينكر من أقاموا أنفسهم أو أقامهم غيرهم زلفي إلى الله، وأن ينزل بهم إلى مكانهم المحدود إن كانوا بشرا أو ما سوى ذلك ، ويجب أن تبنى جميع الصلات الفردية والجماعية على أساس تفرد الله في ملكوته بهذه الوحدانية التامة .

٧- الدار الآخرة، فهناك يوم لا شك في قدومه ، يلقى الناس فيه ربهم فيحاسبهم حسابا دقيقا على حياتهم الأولى : ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ۚ ۚ ۚ وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ۚ ۚ ۚ وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَهُ ۚ ۚ ۚ وَالزلزلة] · والنظر إلى الدار الآخرة في كل عسمل يأتيه المرء أو يذره من أصول السلوك السحجيح في الإسلام ، فكما أن راكب القطار موقن بأنه سينزل في محط قادم، فكذلك المسلم يعلم أن الأيام الجارية، به ستقف - حتما - لترده إلى مولاه، حيث يلقى جزاء العمر ، ويجنى ما غرست يداه .

٣- تزكية النفس ، وذلك بلزوم عبادات معينة شسرعها الله عز وجل ، وترك امور أخرى حذرا من عواقبها : ﴿ قُلْ تَعَالَوْا أَثْلُ مَا حَرْمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْسَانًا وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُم مِنْ إِمْلاق نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلا تَقْرَبُوا الْفُواحِشَ مَا طَهَرَ مَنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَ بالْحَقِ ذَلكُمْ وَصَّاكُم بِه لَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ (١٠٠٠) وَلا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إِلاَ بِالتِي هِي أَحْسَنُ حَتَى يَبْلُغَ أَشُدُهُ وَأَوْفُوا الْكَيْلُ وَالْمِيزَانَ بِالْقَسْطِ لا

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ، ص ۳۱

<sup>(</sup>٢) محمد الغزالي ، فقه السيرة ، ص ٩٧ .

نُكَلِفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ وَبِعَهْدِ اللَّهِ أَوْفُوا ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَكُلُفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسُعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ وَبِعَهْدِ اللَّهِ أَوْفُوا ذَلِكُمْ وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ 10 ﴾ [الأنعام] •

3 - حفظ كيان الجيماعة المسلمة باعتبارها وحدة متماسكة تقوم على الأخوة والتعاون ، وذلك يقتضي نصرة المظلوم وإعطاء المحروم وتقوية الضعيف وفي سورة ( المدثر ) - وهي أول سورة أمر الرسول رهي في المسكين عن المصلين الله تعالى : ﴿ قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصلِينَ الله وَلَمْ نَكُ نَطْعُمُ الْمسكينَ الله وَكُنّا نَخُوضُ مَعَ الْخَائِضِينَ ( ) وَكُنّا نَكُوبُ بِيَوْم الدّينِ ( ) حَتَّىٰ أَتَانَا الْيَقِينُ ( ) فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ( ) وَ المدثر ] .

وعندما بدأ الرسول على يصدع بما أمر ويجهر بالدعوة ، صعد على الصفا ، يعلن لأهل مكة دعوته إلى الدين الجديد ونادى : يا معشر قريش · · · وتدهش قريش لهذا النداء ، ولكنها تسرع لترى ما وراءه ، فيقول لهم الرسول : «أرأيتم لو أخبرتكم أن خيلا بسفح هذا الجبل ، أكنتم تصدقونني ؟ قالوا : نعم ، أنت عندنا غير متهم وما جربنا عليك كذبا قط · ويقول لهم النبي على النبي أن نذير لكم بين يدى عنداب شديد · يا بنى عبد المطلب ، يا بنى عبد مناف ، يا بنى زهرة ، ، يا بنى تميم، يا بنى مخزوم ، يا بنى أسد ، إن الله أمرنى أن أنذر عشيرتى الأقربين ، وإنى لا أملك لكم من الدنيا منفعة ولا من الآخرة نصيبا إلا أن تقولوا لا إله إلا الله (۱).

كان مغنى هذا البلاغ أن الرسول على قد حدد موقفه من القوم ووضح معالم رسالته، وكان معناه: أن الدعوة قد انتقلت من الهمس الخافت إلى البلاغ الجاهر، وقد القي- صلوات الله وسلامه- عليه بالحقيقة كاملة على مسامع القوم دون تردد أو تهيب أو مجاملة وإنه لا يملك أن يحجب منها شيئا وإنما عليه أن يصدع بأمر ربه، وكان معنى ذلك - أيضا - أن هذا الرجل الذي جمع قريشا في حشد عام وصارح بحقيقة رسالته ووظيفته يملك من الشجاعة والجرأة قدرا عظيما، أقل ما يوصفان به أنهما لن يخدلاه في أي موقف من مواقفه المقبلة، وأنه لن يلين أو يساوم أو يتردد، وربما أحست قريش بوجدانها الواعي أن هذا الرجل سيستميت في إنجاح دعوته؛ لأنه لم يرع

<sup>(</sup>١) محمد عبد السرحمن عبد اللطيف : في رحاب السيرة ، القاهرة ، مجمع السحوث الإسلامية، سلسلة البحوث الإسلامية ، ٢٠٠٠ ، ص ٥٠

فى إعلان مبادئها قرابة ولا شفاعة ولا صداقة ، ألم يعلن أمام الجماهير المحتشدة أنه رسول قريش خاصة ورسول الناس عامة ؟(١).

اليس في هذا الإعلان الجرىء ما يهدد مصالحهم ويلغى امتيازهم ، ويضع حدا لأطماعهم وشهواتهم ، ويقضى على سيادتهم ؟ لذا بدا على القوم من الوجوم الكئيب ما أذهلهم ، وأذهب عقولهم · ويبدو أن المفاجأة المذهلة كانت مثيرة للغاية ، وأعجب من ذلك أن أسلوب محمد في التحدث إليهم كان آية في البراعة ، فقد تدرج معهم بمقدمة منطقية لطيفة أفضت إلى نتيجة قاطعة تتمثل في قولهم : ما جربنا عليك كذبا أبدا ، وكفى بها شهادة لمحمد على تضعه في ذروة الفضل والنبل من قومه ، وباعترافهم (۱)!

ويندفع أبو لهب في عناده وشركه وحسده وعصبيته ليقول للرسول وَ إلى الله عنه في إشفاق سائر هذا السيوم ، الهذا جمعتنا ؟ وينظر صلى الله عليه وسلم إلى عمه في إشفاق وأسف وقد حزن لموقفه المشين أمام جمع مكة وقد أعماه الجهل عن أمر وحي السماء ولم يدر بمددها الذي تبعثه لنصرة السرسول و أله ، فها هو الوحي يجي بالرأى الحاسم : ﴿ تَبُّتُ يَدَا أَبِي لَهُبٍ وَتَبُّ ( ) مَا أَغْنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كُسبَ ( ) سَيصْلَىٰ نَاراً ذَاتَ لَهَب ( ) وَامْراَتُهُ حَمَالَةَ الْحَطَبِ ( ) في جيدها حَبْلٌ مِن مُسد ( ) ﴿ [المسد] !

ویذکر الرواة أن أول من جهر بالقرآن الکریم ، بعد النبی ﷺ، یروی ابن إسحاق عن عروة بن الزبیر عن أبیه الزبیر بن العوام أنه قال : کان أول من جهر بالقرآن الکریم بعد رسول الله ﷺ بمکة المکرمة عبد الله بن مسعود رضی الله عنه ، قال : اجتمع یوما أصحاب رسول الله ﷺ فقالوا : والله ما سمعت قریش هذا القرآن یجهر لها به قط ، فمن رجل یسمعونه ؟ قال ابن مسعود : أنا أسمعهم ، قالوا إنا نخشاهم علیك ، إنما نرید رجلا له عشیرة بمنعونه من العدو إذا أرادوه ، فقال : دعونی ، فإن الله تعالی سیمنعنی ، فعاد ابن مسعود حتی أتی المقام فی الضحی وقریش فی أندیتها ، حتی قام عند المقام ثم قرأ رافعا صوته :

بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ الرَّحْمَنُ ۞ عَلَمَ الْقُرْآنَ ۞ خَلَقَ الإِنسَانَ ۞ عَلَمَهُ الْبَيَانَ ۞ ﴾ [الرحمن] ، ثم استقبلهم يقرأها ، قال فتأملوه ، فجعلوا يقولون ماذا قال ابن أم عبد ، ثم قالوا إنه ليتلو بعض ما جاء به محمد ، فقاموا إليه ، فجعلوا يضربونه

<sup>(</sup>١) توفيق محمد سبع ، ص ٨٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٨٥.

فى وجهه ، وجمعل يقرأ ، حتى بلغ منها ما شاء الله تعالى أن يبلغ ، ثم انصرف إلى أصحابه ، وقد أثروا فى وجهه ، فقالوا له هذا الذى خشينا عليك ، فقال نما كان أعداء الله أهون على منهم الآن ، ولئن شئتم لأعاودنهم بمثلها غدا ، قالوا حسبك مسبك أسمعتهم ما يكرهون

ويستخلص شيخنا أبو رهرة من هذه الواقعة دلالات هامة(١)

ثانيها: أن الأدى الذى كانوا ينزلونه بالمؤمنين لم ينل من عزمهم ، ولم يضعف من أنفسهم ، فهذا عبد الله بن مسعود يضربونه ، فيستمر في قراءته ، وهم يستمرون في ضربه حتى يبلغ ما شاء الله أن يبلغه غير ملق اهتماما إلى ضربهم ،

ثالثها: أن المشركين حين كانوا يسمعون القرآن الكريم من النبي على يستميز غيظهم، وإن كان الغيظ ثابتا ، إذ يتبعه إيذاء أحيانا ، ولكنهم يتميزون غيظا عندما يسمعونه من غيره ؛ لأنهم بذلك يعلمون سريان الدعوة ، وزيادة الأتباع حينا بعد حين فليس غيظهم فقط من سماع القرآن الكريم ، بل إنه منه ، ومن نمو عدد المستجيبين ، فالأمر إذا كان يزيد ولو بقدر ضئيل يبشر أصحابه ببلوغ الغاية ، وينذر أعداءه بالعاقبة المريرة .

ولقد سبق أن مر بنا حديث عتبة بن ربيعة الذي ناب عن وثني مكة في محاولة إغراء الرسول على المال والجاه والملك وكيف كانت الإجابة بالرفض بطبيعة الحال ، ومع ذلك فلم يترك النبي على هذه الفرصة تفلت دون أن يواصل جهده في الدعوة إلى الحق، فإذا كنان هؤلاء قد أرسلوا له من يدعوه إلى الدنيا ونعيمها الزائل ، فسها هو ذا

<sup>(</sup>١) محمد أبو رهرة : خاتم النبيين، ج١ ، ص ٣٢٨

يدعوهم إلى الله- سبحانه وتعالى- ؛ ولذلك فحالما انتهى عتبة من عرضه ، قال رسول الله : أقد فرغت يا أبا الوليد ؟ قال : نعم قال الرسول الله على فاسمع منى على عتبة : أفعل فجعل رسول الله على يتلو

بسم الله الرحمن الرحيم : ﴿حَمَّ (١) تنزيلٌ من الرَحَمن الرَحيم (٢) كتابٌ فُصَلَتُ آياتُهُ قُرُآنا عربياً لَقُومُ يعْلَمُون (٣) بشيرا ونذيرا فأعْرض أكثرُهُمْ فَهُمْ لا يسْمعُون (٤) ﴾ [فصلت] ، وظل الرسول ﷺ يتلو حتى وصل إلى قوله تعالى : ﴿ فَإِنْ أَعْرضُوا فَقُلُ أَنْدُرْتُكُمْ صَاعقة مَثْل صاعقة عاد وثمُود (٣٠) ﴾ [فصلت]، فوثب عتبة ووضع يده على فم النبي ﷺ وناشده الله والرحم ليسكتن فلما قطع رسول الله ﷺ القراءة، قال: يا أبا الوليد ، قد سمعت الذي قرأت عليك ، فأنت وذاك

وانصرف عتبة إلى قريش فى ناديها ، فقالوا : والله لقد جاءكم أبو الوليد بغير الوجه الذى مضى به من عندكم ، ثم قالوا : ما وراءك يا أبا الوليد ؟ قال : والله لقد سمعت كلاما من محمد ما سمعت مثله قط ، والله ما هو بالشعر ولا بالكهانة ، فأطيعونى فى هذه وأنزلوها بى خلوا محمدا وشأنه واعتزلوه ، فوالله ليكونن لما سمعت من كلامه نبأ ، فإن أصابته العرب كفيتموه بأيدى غيركم ، وإن كان ملكا أو نبيا كنتم أسعد الناس به ؛ لأن ملكه ملككم ، وشرفه شرفكم فقالوا : هيهات ! سحرك محمد يا أبا الوليد قال : هذا رأيي لكم فاصنعوا ما شئتم (١)

<sup>(</sup>۱) القرطبي : الجامع لأحكام القرآن ، بيروت ، دار إحياء التراث العربي ، ١٩٨٥ ، ج١٥ ، ص ٣٣٦-٣٣٠

والحق أن من أبرر ما يمكن أن تشير إليه عمليات الهجرة أن وطن المؤمن ليس بلدا خاصا محدودا بحواجز ، أو محاطا بأسوار أو محصورا في بقعة من الأرض ، فذلك هو ما تجتمع عليه البهائم من أرض وكلا وماء وسياج ، أما المؤمن فوطنه الحق حيث تعز عقيدته ، أي أن عقيدة المؤمن هي الوطن والسكن والحمي والأهل ، فإذا لم تكن العقيدة فلا قيمة لوطن ولا سكن ولا أهل ولا جوار ، بل لا قيمة للحياة كلها النها الوشيجة المتينة ، التي تلتقي عندها صلات الناس وتستوثق (١)

ومن هنا لم يعرف عنه على أنه سكت عن الدعوة إلى العقيدة الإسلامية التى أصبحت هي وطنه ووطن كل من آمن بها، كما لم يعرف عنه تهاون في أداء الرسالة ، ولكنه كان دائب العمل ، دائم الجهد ، لا يثنيه صعب ، ولا يرده مستعص ، ولا يثنى عزيمته غليظ قلب وقد كان خصومه كلما حاول واحد منهم أن يغلق في وجهه سبيلا مُهد هو بجلده وكفاحه سبيلا آخر ، حتى لا تتوقف به عجلة المسير ولا تنقطع به حركة الجهاد (۲).

ونحن نعلم أنهم منذ أول يوم وقفوا له ، وحاولوا أن يعلوة ركبه وأن يعطلوا وظيفته ، وأن يردوه على وجهه في كل قصد يقصده ، وكل طريق يبتدئ منه الخطى ، فإن علموا أن وافدا جاء يسأل عنه ، أو غريبا يسعى في طلبه ، أخبروه عنه الأخبار الكاذبة ، وحدثوه الاحاديث الملفقة ، حتى لا يصل إليه أو يؤمن به

وفى الأسواق التى يقيمونها للتجارة وللأدب مثل عكاظ ، وذى المجنة ، كان يدب فى أزقتها ، ويندس فى طرقاتها ، ويمشى فى مسالكها ليدعو إلى دينه ، وينوه برسالته ، ولا تخلو هذه الحركة كلها من فائدة ، حتى ولو أعرض عنه الناس ، أو واجهوه بالبرود وعدم الاكتراث ، فإنهم سيتحدثون إلى أهليهم وذويهم بما صادفوه فى أسفارهم ، وما لاقوه فى غربتهم ، ولذلك كانت الأبواق من كل جهة ، وفى كل مكان ، تتحدث عن حدث جديد ، ورسالة جديدة ، وكان ذلك بمثابة التمهيد لما سيكون من تبليغ ومعرفة وإذعان وقبول(٣)

والمؤرخون يعتبرون أن بوادر انتصار الإسلام ، ودخول دعوته في مرحلة جادة قوية ، في أفق أوسع ، ونطاق أرحب ، كان من بيعة العقبة ، وهي منسك من مناسك

٣٦ توفيق محمد سبع ، ص ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) إبراهيم أبو الخشب ، ص ١٢٩ ·

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٣٠

الحج ، حيث ترمى الجمار وهى عقبة أولى وثانية وثالثة . وتفصيل ذلك أنه كلل ، كما كان يدعو فى الأسواق ، كان كذلك فى أيام الحج ، فيلتقى بالناس فى موسم الحج، ويتعرف على كبارهم وذوى المكانة فى أهليهم وعشيرتهم ولما بدا له أن يفعل ذلك والتقى بنفر من الأوس بايعوه على السمع والطاعة والنصرة والكف عن المحارم ، وكان هذا النفر سنة فقط .

وبعد أن عاد المبايعون إلى المدينة ، أرسل رسول الله على صحابيين جليلين: وهما : مصعب بن عمير العبدى ، وعبد الله ابن أم مكتوم ، وإنحا ذلك لتعليم القرآن وقراءته وتفقيههم في أحكام الدين الإسلامي ، وبهذا بدأ تعليم القرآن وتفقيه المسلمين بالمدينة لأول مرة (١).

فنزل مصعب مع صاحبه على أحد أولئك المبايعين وهو أبو أمامة أسعد بن زرارة، وأخذ يدعو بقية الأوس والخزرج إلى الإسلام عن طريق قراءة القرآن عليهم والموعظة الحسنة وبينما كان مصعب في بستان مع أسعد بن زرارة قام لهما أسيد بن حضير وقال لهما - وبيده حربته -: ما جاء بكم؟ تسفهان ضعفاءنا ؟ انعزلا إن كان لكما بأنفسكما حاجة! فقال مصعب: أو تجلس فتسمع ؟ فإن رضيت أمرا رضيته ، وإن كرهته كففنا عنك ما تكرهه ، فجلس أسيد وقرأ عليه مصعب شيئا من القرآن فرضيه واستحسن دين الإسلام حيث هداه الله إليه ، فتشهد بالشهادتين .

ثم رجع أسيد إلى سعد بن معاذ رئيس قبيلة الأوس ، وهو ابن عمه ، وكان سعد هو الذى أثار أسيدا على مصعب وصاحبه ، وقص له ما فعل وقال : والله ما رأيت بالرجلين بأسا ، فغضب سعد حتى قام بنفسه إليهما فقابله مصعب بمثل ما قابل به أسيدا حتى اهتدى سعد أيضا وأسلم وتشهد بالشهادتين ، ثم رجع سعد إلى رجال بنى عبد الأشهل – وهم بطن من الأوس – فقال لهم : ما تعدونني فيكم ؟ قالوا : سيدنا وابن سيدنا ، فقال سعد كلاما حاسما لا كلام بعده وهو : كلام رجالكم ونسائكم حرام على حتى تسلموا ! فاستجابوا له ، ولم يبق بيت من بيوت بنى عبدالأشهل إلا وقد أسلم (١).

وعاد مصعب إلى رسول الله ﷺ بمكة قبيل الموسم الحافل يخبره بما لقى الإسلام من قبول حسن فى يثرب ، ويبشره بأن جموعا غفيرة دخلت فيه عن اقتناع مس شغافهم وبصر أنار أفكارهم ، وسوف يرى من وفودهم بهذا الموسم ما تقرُّ به العين

<sup>(</sup>۱) أبو النصر الطرازي الحسيني ، ص ۱۷۸

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٧٩ ·

وبطبيعة الحال فإن الرجال الذين اعتنقوا الإسلام عرفوا من غير شك تاريخه القريب ، والصعاب الهائلة التى واجهها ، وحنز فى أنفسهم أن يستضعف إخوانهم فى مكة وأن يخرج نبيهم وهو يدعو إلى الله فلا يجيبه إلا آثم كفور! ولذلك تساءلوا - وهم خارجون من المدينة قاصدون البيت العتيق - حتى متى نترك رسول الله على يطوف ويطرد فى جبال مكة ويخاف ؟ (١)

ولقد بلغ الإيمان أوجه في هذه القلوب الفتية ، وآن لها أن تنفس عن حماسها ، وأن تفك هذا الحصار الخانق المضروب حول الدعوة والداعية ، فرحل إليه سبعون رجلا حتى قدموا عليه في الموسم ، وواعدوه شعب العقبة وتمت البيعة الكبرى ، بعد أن دارت محاورات وعقدت مواثيق

إن روح اليقين والفيداء والاستبسال هي التي سادت هذا الجمع وتمشت في كل كلمية قيلت ، وبيدا أن العواطف الفيائرة ليست وحدها التي توجه الحديث أو تملى العهود، كلا ، فإن حساب المستقبل روجع مع حساب اليوم ، والمغارم المتوقعة نظر إليها قبل المغانم الموهومة (٢)!

لقد كان هؤلاء السبعون مثلا لانتشار الإسلام ، عن طريق الفكر الحر والاقتناع الحاص ، فقد جاءوا من يثرب مومنين أشد الإيمان ، وملبين داعى التضحية ، مع أن معرفتهم بالنبى على كانت لمحة عابرة ، لكننا لا يجوز أن ننسى مصدر هذه الطاقة المتأججة من الشجاعة ، والثقة إنه القرآن ، فلئن كان الانصار قبل بيعتهم الكبرى لم يصحبوا الرسول إلا لماما ، فإن الوحى المشع من السماء داخل آيات القرآن أضاء لهم الطريق وأوضح لهم الغاية ،

وعلى الرغم مما كان عليه أمر الفرس والروم من رهبة ، حيث مثلا القوتين الأعظم في هذه الفترة ، بينما كان العرب قبائل متناثرة متناحرة يقعون بين شقى رحى الإمبراطوريتين ، فإن رسول الله وسلام يتردد في أن يدعو ملوكهما إلى دين الحق ، بل خرج يوما على أصحابه فقال : «أيها الناس ، إن الله قد بعثني رحمة للناس كافة فلا تختلفوا على كما اختلف الحواريون على عيسى ابن مريم» قال أصحابه : وكيف اختلف الحواريون يا رسول الله ؟ قال : «دعاهم إلى الذي دعوتكم إليه ، فأما من بعثه مبعثا فريبا فرضى وسلم ، وأما من بعثه مبعثا بعيدا فكره وتشاقل» ثم ذكر لهم أنه

<sup>(</sup>١) محمد الغزالي ، فقه السيرة ، ص ١٥٧

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق ، ص ۱۵۸

مرسل إلى هرقل وكسرى والمقوقس والحارث الغسباني ملك الحيرة والحارث الحميرى ، ملك اليمن ، وإلى نجاشي الحبشة يدعوهم إلى الإسلام<sup>(١)</sup>

وأجابه أصحابه إلى ما أراد ، فصنع له خاتم من فضة نقش عليه ( محمد رسول الله ) ، وبعث بكتبه يقبول فيها ما يمكن أن نضع منه مشلا ، كتابه إلى هرقل ، إذ جاء فيه : « بسم الله الرحمن الرحيم ، من محمد بن عبد الله إلى هرقل عظيم الروم سلام على من اتبع الهدى · أما بعد ، فإنى أدعوك بدعاية الإسلام · أسلم تسلم يؤتك الله أجرك مرتبين · فإن توليت ، فإنما عليك إثم الأريسيين ( أى يكون مسئولا عن إثم رعيته لصده إياهم عن الدين ) · ﴿ يَا أَهْلُ الْكَتَابُ تَعَالُواْ إِلَىٰ كَلَمَةَ سَوَاء بَيْنَا وَبِينَكُمْ أَلاَ نَعْبُدَ إِلاَّ اللهَ وَلا نُشْرِكَ به شيئاً ولا يتَّخذ بعضناً بعضاً أَرْبَابًا مِن دُونَ اللَّه فَإِن تُولُوا فَهُولُوا اشْهَدُوا بأنًا مُسْلُمُون ( ١٠) ﴾ [آل عمران]»

ودفع بكتاب هرقل إلى دحية بن خليفة الكلبى ، وبكتاب كسرى إلى عبد الله بن حذافة السهمى ، وبكتاب المنوقس إلى عمرو بن أمية الضمرى ، وبكتاب المقوقس إلى حاطب بن أبى بلتعة ، وبكتاب ملكى عمان إلى عمرو بن العاص السهمى ، وبكتاب ملكى اليمامة إلى سليط بن عمرو ، وبكتاب ملك البحرين إلى العلاء بن الحضرمى ، وبكتاب الحارث الغسانى ملك تخوم الشام إلى شجاع بن وهب الأسدى ، وبكتاب الحارث الحميرى ملك اليمن إلى المهاجر بن أمية المخزومى (٢).

ولم تمض ثلاثون عاما إلا وقد دانت كل هذه المناطق بالإسلام ٠

ومن قنوات الدعوة إلى الحق أيضا تلك الوفود العديدة التي جاءت إلى رسول الله على الله على حقيقة الرسالة ، منها ما أسلم فحسن إسلامه ومنها ما ساوم على الدخول في الإسلام واشترط شروطا رفضها الرسول على ، ومن تلك الوفود : وفد بنى تميم ، وفد بنى عبد القيس ، ووفد بنى حنيفة ، وأهل نجران ، وطيئ وعدى بن حاتم · · إلخ ، ومن استقراء الوقائع والأحداث الخاصة بهذه الوفود يمكن لنا أن نخرج عمل يلى (٣) :

<sup>(</sup>۱) محمد حسين هيكل : حياة محمد ، ص ٣٩

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٣٩١ ·

<sup>(</sup>٣) حسن عبد الحميد ، منهج الدعوة في العهد المدنى ، ٣٦ -

١ – حكمة الرسول ﷺ وسياسته وقوة صـبره ورحابة صدره ، فهذا وفد بني تميم يعتسرض على انسفال الرسول ﷺ عنهم باداء الصلاة وينادونه من وراء الحجرات، ويغضب الرسول لـذلك ، ثم ينزل عليه الوحيي معنف وموبخا لأولئك الذين لم يصبروا حتى يخرج الرسول إليهم فقال : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَاءِ الْحُجُرَاتِ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْقَلُونَ ۞ وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُوا حَتَّىٰ تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْراً لَّهُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ﴾ [الحجرات].

ومع ذلك لم يضق الرسول ﷺ بهم ذرعا فقابلهم ، بل إنه استجاب لهم حينما طلبوا إليه أن يفاخروه بالخطابة والشعر ، فترك خطيبهم وشاعرهم يلقي أشعاره على مسامع القوم ، ثم خطب ثابت بن المقيس عن المسلمين ، والقي حسان بن ثابت قصيــدة يرد بها عليهم ، فــاقتنعوا ودخلوا الإسلام طواعــية ، وعادوا إلى أقوامهم ينشرون الإسلام ويدعون إليه

٢- استخدم الرسول ﷺ أساليب الجدل وإقامة الحجة والبرهان في الدعوة إلى الله من خلال لقاءاته بالوفود ومناقشاته معلهم ، فقد قال له وفد نجران النصاري : مالك تشتم صاحبنا وتقول إنه عبد الله ، فأجبابهم الرسول ﷺ : «أجل هو عبد الله ورسوله وكلمته القاها إلى مريم العذراء البتول» (١). فغضبوا وقالوا: هل رأيت إنسانا قط من غير أب ؟ فإن كنت صادقًا فأرنا مثله ، فأنزل الله تعالى عليه قوله: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عندَ اللَّه كَمَثَلَ آدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيْكُونَ ۞﴾ [آل عمران]. وكانت حجة دامغة حقاً ، شبه فيها الغريب بما هو أغرب منه ٠

٣- الإسلام دين عـزة ومنعة ، ولا شك أن من أهم مظاهر العـزة والمنعة أن يأتوه الناس مختارين طالبين له لا أن يقتحم عليهم عقولهم وقلوبهم عنوة ، ومن ثم فقــد كان من الضروري ألا يكره الناس على اعــتناقه ، ويرفض مبدأ المـــاومة على ذلك ، فهذا هو عامر بن الطفيــل رئيس وفد بني عامر يساوم الرسول ﷺ على الدخول في الإسلام في مقابل أن يجعل له شيئًا ، يقول مخاطبا الرسول عَلَيْكُ : يا محمد ، ما تجعل لي إن اسلمت ؟ فيجيبه الرسول عَلَيْكُ : لك ما للمسلمين وعليك ما عليهم ، فيقول عامر : أتجعل لي الأمر إن أسلمت من بعدك ؟ فيرد الرسول ﷺ: ليس ذاك لك ، ولا لقومك(٢).

<sup>(</sup>١) حسن عبد الحميد ، منهج الدعوة ، ص ٣٧ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٣٨٠

والمستقرئ لعدد الوفود والعناصر التي كانت تتكون منها ، ونوعية شخصياتها واتجاهاتهم ، يمكن له أن يلاحظ ما يأتي (١) :

أولا - أن أكثر هذه الوفود كان من جنوب اليمن وحضرموت وما يدانيها من لمجران والقبائل العربية التى لم تشترك فى مناوأة الرسول ممالاة قريش أو متحزبين معهم، أو يرون مثل رأيهم فى عبادة الاوثان ، أو يرونه ، ولكن لا يتشددون ، فلم تكن لديهم مقاومة نفسية من اتباع الآباء والاجداد الذين يقولون : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتْبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَو لَو كَانَ آبَاؤُهُمُ لا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتُدُونَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ الْبَعُوا مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتْبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَو لَو كَانَ آبَاؤُهُمْ لا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتُدُونَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ الرّبَهِ ﴾ [البقرة] .

كذلك لم يقسف حاجزا بينهم وبين الإقسال على الإسلام ما يتسمل بالإمارة أو الرياسة ، خصوصا بعد أن سن النبى سنة إبقاء الأمير على إمارته إن دخل في الإسلام مؤمنا وكان عدلا يرضى أهل إمارته حكمه ، ولا يشكون منه شيئا ، فإن هذه السنة جعلت الرؤساء والأمراء لا يفرضون في الدعوة المحمدية خصما يناوأ ويحارب ، وذلك لأن الذاتية يكون لها دخل في تحريك النفوس ، ولم يكن أمرهم ككفار قريش في أول دعوة الحق ، إذ فرضوا من أول الأمر أن الاستجابة تذهب بزعامتهم ورياستهم ، فكانت الذاتية أو الأثرة محركة لخصومتهم .

ثانيا - أن الوفود كانت تجئ إلى الرسول رَهِ معلنة إسلامها وطالبة تعليم الفرائض وليشاهدوا النبى وليقتبسوا من نور النبوة في مجالسه رَهِ انهم إذ يسعلنون إسلامهم ويخبرون عمن وراءهم بأنهم ارتضوا الإسلام دينا ومحمدا رسولا ، من غير عوجاء ، وإن كان فيهم من تلكأ أو تردد ، فإن كثرة المسلمين فيسهم كافية لأن تجعل هؤلاء يتبعون ولا يخرجون .

ومن استقراء جملة المراحل التي مرت بها الدعوة إلى دين الحق نجد أنها - فيما لاحظ ابن القيم في زاد المعاد قد مرت بخمس مراتب(٢):

الأولى: النبوة ، إذ لا يدعو إلى الحق الذى نزل من عند الله- سبحانه وتعالى- إلا نبى ، وإن كان من العسير النظر إلى النبوة باعتبارها مرتبة ، إذ هى فى الحقيقة كيان الدعوة ، فلا دعوة إلى الإيمان برسالة إلا من نبى مرسل ، فهى دعامة ، وليست مرتبة ، بل هى الأصل ولب الدعوة

<sup>(</sup>١) محمد أبو رهرة ،خاتم البيين ، ج٣ ، ص ١٠٢٨ ·

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ج١ ، ص ٢٨٦ ·

الثانية: إنذار العشيرة الأقربين ، وقد أمر الله تعالى بذلك فقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَ تَكَ الأَقْرَبِينَ (٢١٠) ﴾ [الشعراء]، وقد مر بنا ما قام به الرسول ﷺ تنفيذا لهذا الأمر الإلهي .

الثالثة: إنذار قومه ، وقد سلك محمد ﷺ ذلك المنهاج الذى انتقل فيه من الحيز الضيق إلى ما هو أوسع ، ثم ما هو أكثر اتساعا ، فانتقل من إنذار عشيرته الأقربين إلى قومه من قريش قريبهم وبعيدهم ، وقد أنذر ﷺ في هذه المرتبة سكان مكة المكرمة جميعا وما حولها ،

الرابعة: عبر عنها ابن القيم بقوله ، إنذار قوم ما أتاهم من نذير من قبله إلا كانوا به مؤمنين، وهؤلاء هم العرب في الجزيرة العربية قاصيهم ودانيهم ، سكان المدر منهم وسكان الوبر، وبذا عمت دعوة كل من ينطق بالعربية من غير تفرقة بين قريب وبعيد

الخامسة: تبليغ الدعوة إلى غير العرب من الرومان والفرس والشام ومصر والحبشة برسل أرسلهم وبكتب كتبها ، ثم بث الدعاة ، وجهز الجيوش التى تدفع من هجموا أوحاولوا الهجوم ، أو حاولوا أن يحولوا بين الإسلام وبين دعوته ، وحالوا بين الشعوب ومعرفته ، فكان الجهاد ليتبين الرشد من الغى ، والهدى من الضلال .

## الجهاد المسلح في سبيل الله:

وربما يبدو لأول وهلة أن الحرب ، واستخدام القوة والعنف هي أمور منافية للعمل التربوى الذي يستحسن الحوار والمناقشة والتفكير والتنمية والتعاون ، إلخ ، لكن كما سوف نرى ، فإن ما قام به الرسول عليه من إرسال السرايا والقيام بالغزوات فإنه بذلك قد زود التربية الإسلامية بالعديد من القيم والأساليب والاتجاهات التي تكمل تكوين الشخصية ، تلك الشخصية التي يريدها الإسلام قوية ذات إرادة لا تلين أمام الخطوب ولا تهن أمام عدوان الآخرين ، وتفرض كلمة الله وتشق طريقها بكل قوة لبناء مجتمع إسلامي ينهج نهجا ربانيا ،

إن طبيعة هذا العالم مبنية على التدافع والتغالب ، ليس فيما بين الناس فحسب، ولكن فيما بينهم وبين الوجود المحيط بهم ، وفيما بين كل فرد والعموامل المتسلطة عليه من نفسه ولا تسلد عن هذه القاعدة العامة الحيوانات ولا النباتات أيضا وقد بنى علماء النباتات والحميوانات وعلماء الإنسان على هذا التدافع كل ترق طرأ على هذه العوالم الثلاثة ، ولا نظن قارئا يجهل ما اكتشفه دارون وغيره من العلماء من سنة تنازع البقاء ، وبنوا عليه كل تطور أصاب الأنواع النباتية والحيوانية والإنسانية أيضا (١) وقد

۱٦٤ ، محمد فرید وجدی ، ۱٦٤ .

أشار- سبحانه وتعالى- إلى خطر هذا القانون العظيم بقوله فيما يتصل بالإنسان ﴿ ... ولو لا دَفْعُ اللّهِ النّاسَ بَعْضَهُم بِمَعْضٍ لَفسدت الأَرْضُ ولَكِنَّ اللّهَ ذُو فَضْل عَلَى الْعَالَمِينِ ( ٢٥٠ ﴾ [البقرة].

والحق أن الأرض تكون معرضة للفساد أكثر ، عندما يتغلب الأشرار ، ويتقاعس الأخيار عن التنكيل بهم ، وفضلا عن تعلغل الأشرار في شرورهم ، فإنهم لا يدعون الأخيار أحرارا في ممارسة فضائلهم ، وقد صرح سبحانه وتعالى بهذه الحقيقة في قوله : ﴿ ... ولولا دَفْعُ الله النّاس بعضهُم ببعض لهدمت صوامعُ وبيعٌ وصلواتٌ ومساجد يُلاكر فيها اسم الله كثيراً ... (1) ﴾ [الحج] ولعل من الأمثلة التي يمكن أن نسوقها بهذا الصدد ما هو معروف من تصدى خصوم الدين المسيحي للمسيح عليه السلام وما كان يدعو إلا للإصلاح والسلام ، حتى أنهم استصدروا أمرا بصله فنجاه الله منهم، وما زالوا بالذين اتبعوه يضطهدونهم ويقتلونهم حتى مضت ثلاثة قرون وهم مشردون في الأرض لا تجمعهم جامعة ، إلى أن حماهم من أعدائهم السيف على يد الإمبراطور قسطنطين الروماني ، واتفق أنه كان يدين بالمسيحية ، فيلما ولى الملك ، أعمل السيف في الوثنيين، وهدم هياكلهم ، وأجبرهم على قبول المسيحية دينا لهم (١٠)

وكانت دعوة الرسول و أول أمرها سلمية ، وظل يسالم أعداءه ، ويصبر على ما يلقى هو وأصحابه من أذاهم السنوات الطوال ، ذلك الأذى الذى تفنن فيسه الأعداء من ضرب وشتم ومقاطعة وإخراج وحصار ، وكل ذلك والرسول صابر محتسب ، يعفو ويصفح الصفح الجميل بأمر ربه ، ولكن أعداءه لكفرهم وخستهم لم يزدهم صفحه إلا عتوا وغرورا ، ونسوا أن يوما ما سوف يجئ بالضرورة لتكون كلمة الله هى العليا ، وكلمة الذين كفروا هى السفلى (٢).

ثم أباح الله للمؤمنين أن يقاتلوا أعداءهم وجها لوجه ، ووعدهم بالنصر على أعدائهم ، فقال تعالى : ﴿ أَذَنَ للَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلُمُوا وإِنَّ اللَّهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدَيرٌ أَن يَقُولُوا رَبُنا اللَّهُ ... (آ) ﴾ [الحج] · ثم إنه تعالى يحذر المؤمنين من التباطؤ في التجمع للقتال في سبيله تحت راية الرسول عَلَيْ ، فيقول ﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قيل لَكُمْ انفرُوا في سبيل اللّه اتَّاقَلْتُمْ إِلى الأَرْضِ أَرضيتُم بالْحياة الدُّنيا من الآخرة فِما متاعُ الْحياة الدُّنيا في الآخرة إلاَّ قليلٌ (٣٨) إلاَ تنفرُوا يُعذَبُكُمْ عَذَاباً أليما

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٦٥

<sup>(</sup>۲) حسن الملطاوي ، ص ۲۲۹

ويستبدلُ قومًا غيركُمْ ولا تضرُوهُ شَيْئًا والله على كُلِ شيء قديرٌ (آ) ﴾ [التوبة] ويقول عز من قال كذلك : ﴿ ألا تُقاتلُون قُومًا نَكَثُوا أَيْمانهُمْ وهمُوا بإخْراج الرَّسُول وهُم بدءُوكُمْ أوَل مرة أتخشونهُم فالله أحقُ أن تخشوهُ إن كُنتُم مُؤمنين (٦٣) قَاتلُوهُمْ يُعَذَبْهُمُ الله بأيْديكُم ويُخرهم وينصر كُمْ عليْهم ويشف صدور قوم مُؤمنين (١٦) ﴾ [التوبة]

والآية التي كان فيها الإذن بالقتال فيها دلالات هامة(١٠):

أولاها ، أن فيها الإذن بالقتال ، ولكنه لم يصرح بها ، إذ إنه صرح باشد ما يبعث عليه وهو أن القتال من جانب الأعداء قد وقع فعلا ، لأنه سبحانه وتعالى عبر بقوله يتقاتلون بالبناء للمتجهول ، أى أن المشركين قاتلوا المؤمنين فعلا ، فقد آذوهم وحاولوا أن يفتنوهم عن دينهم ، والفتنة أشد من القتل كما قال عز وجل ، وحاولوا قتل النبي وحاولوا أن يقتلوا المبايعين في بيعة العقبة الثانية ، فكان التعبير بالبناء للمفعول دليلا على أن قتال المؤمنين في مقابل أنهم ابتداوا ، وهو دفع للأدى وللفساد في الأرض

ثانيها ، أن الله صرح بأن القتال دفع للظلم أو منع لاستمراره

ثالثها ، أن أهل الإيمان هم أهل الحق ، فإن قاتلوا فهـو دفاع عنه وعن التوحيد والإيمان به ، فهو قتال يحمل في باعثه ، وفي ذاته ، الدعوة إلى الله

رابعها ، أن القتال فيه تمكين للحقائق الإسلامية ، فنتيجة القتال تمكين للذين يقيمون الصلاة ، ويؤتون الزكاة ، فالقتال من نتيجته أنه يمكن أهل الحق من الدعوة إليه بالقول وبالعمل ، وبذلك تقوم شريعة الله سبحانه (٢)

ولا شك أن القتال في سبيل الله فريضة شاقة ذات أعباء باهظة لا ينهض بها الا من روض نفسه على الطاعة والتضحية ، وقد سجلت هذه الحقيقة الآية القرآنية الكريمة : ﴿ كُتب عليْكُمُ الْقتالُ وهُو كُرْهٌ لَكُمْ وعسى أن تكرهوا شيئًا وهُو خيْرٌ لَكُمْ وعسى أن تكرهوا شيئًا وهُو خيْرٌ لَكُمْ وعسى أن تكرهوا شيئًا وهُو شرٌ لَكُمْ واللَّهُ يعلمُ وأنتُمْ لا تعلمُون (٢١٦) ﴾[ البقرة] وكون القتال مكروها لا ينافى الإيمان ، لأن تلك الكراهية طبيعة لما فيه من القتل والأسر ، وإفناء البدن وتلف الملل (٣).

<sup>(</sup>١) محمد أبو زهرة ، خاتم النبيين ج٢ ، ص ٤ ٥

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٥ ٠٥

 <sup>(</sup>٣) محمد لقمان الأعظمى الندوى: مجتمع المدينة المنورة في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم ،
 القاهرة ، دار الاعتصام ، ١٩٨٩ ، ص ١١٣

فعندما علم بالمشكلة منهم بسط رداءه ، وقال : ليأخذ رجل من كل قبيلة بناحية من الرداء ففعلوا ، ثم وضع الحجر الأسود في الرداء بيده وأمرهم أن يرفعوه إلى ركن الحجر ، ففعلوا ، وبالتالي اشترك الجميع في رفع الحجر الأسود ، ولم يبق هناك تنافس!

وما عرض أمر من معضلات الشقاق بعد الرسالة ولا قبلها إلا أشار فيه بأعدل الأراء ، وأدناها إلى السلم والإرضاء

فقد صنع ذلك يوم فضل بالغنائم أناسا من أهل مكة لضعيف إيمانهم على أناس من الأنصار الذين صدقوا الإسلام وثبتوا على الجهاد ، فلما غضب المفضولون لم يكن أسرع منه إلى إرضائهم بالحجة التي لا تغلب من يدين بها ، بل تريه أنه هو الغالب الكاسب وأنها تصيب منه المقنع والإقناع في وقت واحد : «أوجدتم يا معشر الانصار في لعاعة ( اللعاعة : البقية اليسيرة ) من الدنيا تألفت بها قـوما ليسلموا ووكلتكم إلى إسلامكم ؟ ألا ترضون يا معشر الانصار أن يذهب الناس بالشاة والبعير وترجعوا برسول الله إلى رحالكم ؟ فـوالذي نفس محمد بيده لولا الهجرة لكنت امـرءًا من الانصار ، اللهم ارحم الأنصار وأبناء الانصار وأبناء أبناء الانصار » (')

وكان الرسول على المثال الأعلى في القوة على الحياة ، قوة جعلته لا يأبي أن يعطى غيره كل ما عنده ، حتى قال أحدهم إن محمدا يعطى عطاء من لا يخشى فاقة ولكى لا يكون لشيء مما في الحياة سلطان عليه ، وليكون له هو كل السلطان عليها كان شديد الزهد في مادتها ، على شدة رغبته في الإحاطة بها وفي معرفة أسرارها ، وشوقه إلى غاية الحقيقة من أمرها بلغ من زهده فيها أن كان في فراشه الذي ينام عليه أدما حشوه ليف ، وأنه لم يشبع قط ، ولم يطعم خبز الشعير يومين متناليين ، وكان السويق طعام أكلته الكبرى ، وكان التمر طعام سائر يومه وكان الثريد مما لا يكثر له ولاهله تناوله ولقد عاني الجوع غير مرة ، حتى كان يشد على بطنه حجرا يكظم به على صيحات معدته ذلك كان المعروف عنه في طعامه (1)

وكان زهده في اللباس كزهده في الطعام

ولم يكن هذا الزهد ، ولا هذه الرغبة عن الدنيا تقشفا للتقشف ، ولا كانا من فرائض الدين ، فقد جاء في القرآن الكريم ﴿ ... كُلُوا من طَيَبات ما رزَقْناكُمْ ... ﴾ [البقرة : ٥٧]، وجاء : ﴿ وابتغ فيما آتاك اللّهُ الدَّار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدُّنيا

<sup>(</sup>۱) عبقرية محمد ، ۹۱

<sup>(</sup>٢) محمد حسين هيكل ، حياة محمد ، ص ٢٤٥

وأحسن كما أحسن الله إليك ولا تبغ الفساد في الأرض إنَّ الله لا يُحبُ المُفسدين (٧٧) ﴾ [البقرة]، لكن محمدا أراد أن يضرب للناس المثل الاعلى في القوة على الحياة ، قوة لا يتطرق إليها ضعف ، ولا يستعبد صاحبها متاع أو مال أو سلطان أو أي مما يجعل لغير الله عليه سيادة (١)

وكان من مقومات قيادته وإدارته شئون المسلمين ، تواضع تواترت الأخيار المتعددة بها ، فعن ابن أبى أوفى أن رسول الله ﷺ كان لا يأنف ولا يستكبر أن يمشى مع الأرملة والمسكين والعبد حتى يقضى له حاجته (٢) وعن أنس قال كان ﷺ عربالصبيان فيسلم عليهم (٣)

وعن سهل بن حنيف قال كان ﷺ يأتي الضعفاء من المسلمين ويزورهم ويعود مرضاهم ويشهد جنائزهم(٤)

وكان لحلمه وقدرته على دفع السيئة بالحسنة أثرهما في إمالة القلوب إلى دعوة الحق ، فهذا زيد بن سعنة ، قال أنه دهب إلى الرسول و الهيئة ، فقلت له يا محمد ، هل لك أن تبيعني تمرا - معلوما لي - فباعني فأعطيته ثمانين مثقالا من ذهب ، فلما حل الأجل أتيته فأخذت بمجامع قميصه وردائه وهو في جنازة مع أصحابه ونظرت إليه بوجه غليظ ، وقلت له يا محمد ، ألا تقضيني حقى ؟ فوالله ما علمتكم بني عبد المطلب إلا مُطلا ( من المماطلة ) ونظرت إلى عمر وعيناه تدوران في وجهه ، ثم رماني ببصره ، فقال يا عدو الله أتقول لرسول الله عليه ما أسمع ، وتصنع به ما أرى؟ فلولا ما أحاذر لومه لضربت بسيفي رأسك

حدث هذا ورسول الله على ينظر إلى عمر فى سكون وتؤدة ، وقال أنا وهو كنا أحوج إلى غير هذا منك يا عمر ، أن تأمرنى بحسن الأداء ، وتأمره بحسن التباعة اذهب به يا عمر فاقضه حقه وزد عشرين صاعا من تمر مكان ما روعته فذهب بى عمر فأعطانى حقى وزادنى عشرين صاعا وقال لى : ما دعاك إلى أن فعلت ما فعلت وقلت ما قلت ؟ قلت ، يا عمر ، لم يكن من علامات النبوة شىء إلا عرفته فى وجه

<sup>(</sup>۱) محمد حسين هيكل ، حياة محمد ، ص ٢٤٦

 <sup>(</sup>۲) رواه النسائي والحاكم وقال على شرطهما وأقره الذهبي ، ورواه الترمذي في العلل عنه ، وذكر إنه سأل عنه البخاري فقال : هو حديث تفرد به الحسين بن واقد

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ، واللفظ له ومسلم

<sup>(</sup>٤) رواه أبو يعلى والطبراني والحاكم بسند ضعيف

بيد أن هذا الظن لا يرتكز على نص ولا فحوى من تعاليم الإسلام ، فالمسلمون متفقون على أن الإسلام لا يكون إلا عن رضا واختيار ، والقرآن - مكيه ومدنيه - يرفض فكرة الإكراه ، ففي المكي يقول ﴿ ولو شاء ربك لآمن من في الأرض كُلُهُم جميعاً أَفَانَت تُكُرهُ النَّاسِ حتَىٰ يكُونُوا مُوْمنين (٩٦٠) ﴾ [يونس] وفي المدني : ﴿ لا إكراه في الدّين قد تُبيّن الرُشْدُ من الْغي ... (٩٦٠) ﴾ [البقرة] بالى غير ذلك من الشواهد العملية التي تضرب المثل على أن الإسلام يعتمد أول ما يعتمد على الاقتناع المفكري والاطمئنان القلبي لا قهر فيه ولا حقد (١)

ولأن المسلمين لم يعمدوا قط إلى القوة إلا لمحاربة القوة التى تصدهم عن الإقناع، لذلك سالموا الحبشة ولم يحاربوها ؛ ولذلك حاربوا الفرس لأن كسرى أرسل إلى عامله فى اليمن يأمره بتأديب النبى الله أو ضرب عنقه وإرسال رأسه إليه وحاربوا الروم لأنهم أرسلوا طلائعهم إلى تبوك فسادرهم النبى الله بتجريد السرية المشهورة إلى تخوم الحجاز الشمالية ، وعادت السرية بغير قتال حين وجدت فى تبوك أن الروم لا يتأهبون للزحف على بلاد العرب ذلك العام(٢)

وإذا كان الرسول بَيْكُ قد بدأ بالدعوة السلمية للدولتين الكبسريين ، فإن الحروب لم تقع بين المسلمين وجنود الفرس والروم إلا بعد تحريضهم القبائل العربية في العراق والشام على غزو الحجاز وإعدادهم العدة لقتال المسلمين وقد علم المسلمون بإصرارهم على اغتنام الفرصة العاجلة لمباغتتهم بالحرب من أطراف الجزيرة ، ولولا اشتغال كسرى وهرقل بالفتن الداخليسة في بلادهما لبوغت المسلمون بتلك الحرب قبل أن يتأهبوا لمدافعتها أو التحصن دونها

ولعله من المفيد أن نلقى نظرة عامة على خريطة العالم الحالية لنعلم أن السيف لم يعمل فى انتشار الإسلام إلا القليل مما عمله الإقناع والقدوة الحسنة ، فإن البلاد التى قلت فيها حروب الإسلام هى البلاد التى يقيم فيها اليوم أكثر مسلمى العالم ، وهى بلاد إندونيسيا وماليزيا وباكستان ومناطق ضخمة فى شرق الصين والجمهوريات الإسلامية الواقعة جنوب روسيا وبعض البلدان الإفريقية ، مثل نيجريا والسودان وغيرهما ، فإن عدد المسلمين فيها مئات الملايين ، ولم يقع فيها من الحروب بين المسلمين وأبناء تلك البلدان إلا القليل الذى لا يجدى فى تحويل الملايين عن دينهم ،

<sup>(</sup>١) موسى لاشين وزميله ، دراسات في السيرة ، ص ٩٦

<sup>(</sup>٢) عباس محمود العقاد ، حقائق الإسلام وأباطيل حصومه ، ص ٢٢٨

ونقارن بين هذه البلدان والبلدان التي اتجهت إليها غزوات المسلمين لأول مرة في صدر الدعوة الإسلامية ، وهي بلاد العراق والشام بصفة خاصة ، فنجد أن عدد المسلمين فيها لا يزيد عن بضع قليلة من عشرات الملايين ، بينهم من اختاروا البقاء على دينهم من المسيحيين واليهود والوثنيين أو أشباه الوثنيين (۱)

ومع ذلك فإن مستشرقا مثل «وات» يرى أن اهتمام الرسول على بالقبائل الضاربة في الشمال عن طريق سوريا لم يكن صدفة، على أساس أن هذه القبائل باعتبارها مسيحية فقد كانت أكثر ميلا لقبول الإسلام من مشركي الجنوب كما رأى أن يكون سبب اهتمام الرسول على أهمية التجارة السورية في الاقتصاد المكي، حيث كان عليه أن يقدم للمسلمين متنفسا لطاقاتهم الحربية ، ولزيادة عدد السكان، وكان هذا المتنفس في رأيه يقع في طريق الشمال، حيث بدت الحياة في سوريا البيزلطية أكثر في الرفاهية المادية على كل من المدينة الرفاهية المادية على كل من المدينة ومكة (١).

ويلاحظ ( النعيم ) ما في منطق "وات" من تناقض ، فوات ذكر أن حكام النصاري كانوا أقوياء ، فمن المستبعد بناء على هذا أن يدعوهم محمد إلى الإسلام ، وربما طلب عقد معاهدات حياد أو مجرد منع المكيين من الحصول على المساعدة الخارجية ولم يكن الرسول على أبريل عام ١٦٢٨م في وضع قوى يمكنه من طلب قبول الإسلام أي أن الرسول على كان ضعيفا بحيث إنه لا يستطيع إيصال مضمون دعوته لملوك النصاري ، ولو في رسالة ولكن وات هنا يحدثنا عن محمد آخر له من القوة ما يجعله يتحدى الغساسنة وبيزنطة ذاتها ، بحيث يتوغل في الأراضي السورية من جانب آخر يوفر لاتباعه الرفاهية !!(٣)

ومن الأصوات الغربية المخففة صوت الكاتبة البريطانية كارين أرمسترونج Karen ومن الأصوات الغربية المخففة صوت الكاتبة البريطانية كارين أرمسترونج المحاتمة ، وتنبه إلى أنه خلافا للرأى السائد في الغرب ، فهو أيضا ليس دعامة الإسلام المحورية ، لكن ، يظل من واجب المسلمين أن يلترموا بالنضال على جميع الجبهات ، الأخلاقية منها والسياسية والروحية من أجل إيجاد مجتمع عادل كريم جدير بالاحترام ، يعيش فيه الإنسان وفقا لإرادة الله ، ولا يستغل في ظله الفقراء وغير المحصنين ، وقد تكون

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٣٢

<sup>(</sup>٢) الاستشراق في السيرة النبوية ، ص ٢٢٦

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٢٧

الحرب والقتال ضرورة في بعض الأحيان ، لكن ذلك جزء ثانوى من الجهاد أو النضال، وتشير الكاتبة إلى ما نقل عن الرسول على بعد العودة من إحدى الغزوات أنهم إنما عادوا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر ، أى أن الجهاد الأكثر صعوبة وحسما هو هزيمة قموى الشر في نفس الإنسان ، وفي محتمع الإنسان ، في جميع تفاصيل الحياة اليومية(۱).

وتمشيا مع توجيه الوحى وسياسة الواقع ، وحضاظا على حق الله وحق الحياة ، درب الرسول رجاله على فنون الحرب ، واشترك معهم فى التمارين والمناورات وعد السعى فى هذه الميادين خطوات إلى أجل القسرب وأقدس العبادات ، لعله بذلك يفل شوكة الكفر ، ويكسر عن المسلمين أذاه (٢): ﴿ فَقَاتِلْ فِي سبيلِ الله لا تُكلّفُ إلا نَفْسَك وحرض الْمُؤْمنين عسى الله أن يكف بأس الذين كَفرُوا والله أشد باسا وأشد تَنكيلا (١١) ﴾ [النساء]

عن عتبة بن عامر قال سمعت رسول الله و وهو على المنبر يقول : «وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ، ألا إن القوة الرمى ألا إن القوة الرمى ألا إن القوة الرمى ألا إن القوة الرمى الأمن الرمى الأمن والحديث ينوه بما لإصابة الأهداف من أثر حاسم في كسب المعارك والرمى أعم من أن يكون بالسهام أو بالرصاص أو بالقنابل ، وعن فقيم اللخمى : قلت لعقبة بن عامر : تختلف بين هذين الغرضين - تتردد بينهما - وأنت شيخ كبير يشق عليك ؟ قال عقبة : لولا كلام سمعته من رسول الله عليه الم أعانه قال : وما ذاك ؟ قال : سمعته يقول : «من تعلم الرمى وتركه فليس منا »(٤)

فهكذا نجد كيف يبقى الشيوخ على دربتهم فى إصابة الهدف ، ومهارة اليد ، ونشاط الحركة ، فالإسلام يفترض المقدرة على القتال فيوجبها على الشباب والشيوخ جمعا

ومن المعروف أن الرسول علي قد بدأ طريق الجهاد المسلح عن طريق ما سمى «بالسرايا، والتي كان الغرض من تسييرها مطاردة القوافل التجارية التي يملكها مشركو

<sup>(</sup>۱) كارين أرمسترونج: محمد ، ترجمة فاطمة نصر ومحمد عناني ، القاهرة ، كتاب سطور ، ۱۹۹۷ ، ص ۲۵۳

<sup>(</sup>٢) محمد الغزالي ، فقه السيرة ، ص ٢٢٤

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ، ج٦ ، ص ٥٢

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق

مكة ومصادرتها لصالح المسلمين عند ذهابها إلى بلاد الشام أو عودتها منها وقتل الذين يقومون بحراسة هذه القوافل من مشركى مكة أو أسرهم ، وكان في ذلك شفاء لصدور المؤمنين الذين كانوا يعيشون في بلدهم مكة آمنين مطمئنين ، فأخرجوا منها بغير حق حتى لا يقولوا ربنا الله ، وكان فيه أيضا تعويض لهم عما فقدوه من أموال انتهسها المشركون منهم ظلما وعدوانا (۱) (۱)

ولعل هذا هو السر في أن جميع السرايا التي بعثها النبي قبل غزوة بدر للإغارة على تجارة قريش ، كان جميع أفرادها من المهاجرين دون الأنصار ، لأن المهاجرين هم الذين اكتووا بنار قريش وظلمها وبطشها ، أما الأنصار فقد كانوا عاهدوا الرسول في بيعة العقبة على نصرته إذا ما داهم المشركون المدينة

كذلك كان في هذه السرايا رسالة عملية موجهة إلى قريش تقول بأن عهود الضعف التي كان المسلمون يعيشونها في مكة قد ولت إلى غير رجعة ، وأنهم أقاموا في المدينة دولة قوية عريرة تستطيع أن ترهب قريشا ، وأن تزلزل كيانها ، وأن تلحق بها الأضرار الفادحة ، فعلى قريش أن تشوب إلى رشدها ، وأن تتفاهم مع المسلمين تفاهما يقى الطرفين شرور العداوة والبغضاء ، ويكفل للدعوة الإسلامية أن تأخد مكانها تحت الشمس بحرية وأمان وانطلاق ، ويسبيح للمسلمين في كل مكان أن يدخلوا مكة وأن يطوفوا بالبيت العتيق (٢)

وكان من أهدافها أيضا التعرف على أحوال الأعداء ، ورصد تحركاتهم ، واستكشاف ميولهم واتجاهاتهم ، بذلك يكون المسلمون قد فهموا طبيعة أعدائهم ، وما هم عليه من قوة أو ضعف ، فيتمكنوا من إعداد السلاح الذي يكفل لهم النصر ولقد كان هذا المقصد واضحا في وصايا الرسول لبعض سراياه ، فعندما بعث صلوات الله وسلامه عليه ، عبد الله بن جحش للتعرض لغير قريش ، أعطاه كتابا مختوما وأمره ألا يفتحه إلا بعد مسيرة يومين ، وكان فيه : "إذا نظرت في كتابي هذا ، فامض حتى تنزل نخلة بين مكة والطائف فترصد بها قريشا وتعلم لنا من أخبارهم (٣)

بالإضافة إلى هذا فقد كانت السرايا ميدانا للتجربة العملية في المواقع التي سوف تدور فيها مستقبلا رحى الحرب بين المسلمين والمشركين ، فأتاحت لرجالها دراسة هذه

<sup>(</sup>١) محمد السيد طنطاوى السرايا الحربية في العهد النبوى ، القاهرة ، مجمع البحوث الإسلامية، سلسلة البحوث الإسلامية ، العدد ٤ ، نوفمبر ١٩٧١ ، ص ٢٠٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢١

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٢

المواقع على الطبيعة من حيث المناخ والتضاريس وما عسى أن يوجد بها من أماكن تصلح نقطا للوثوب أو مراكز للانطلاق أو للتحصن أو لرمى السهام أو لتخزين المؤن والأسلحة أو لغير ذلك من الأغراض الحربية(١) ، وكذلك دراسة العناصر الأخرى والمحيطة بالبيئة مثل المجموعات البشرية التى تقيم فيها أو حولها أو على مقربة منها

فإذا جثنا إلى أول الغزوات ، كمثال ، وهي غزوة بدر يمكن لنا أن نلمس بعض المواقف الإنسانية الكريمة من الرسول بين ، موقف ينبئ عن مدى الرحمة التي فطر عليها والحفاظ على كرامة الإنسان من أن تهان أو ينكل بها ، فهذا هو عمر بن الخطاب يتصدى بمكرز بن حفص ، وقد وفد على الرسول بين يفتدى سهيل بن عمرو فعز على عمر أن ينجو ذلك الأسير الذي طالما استغل فصاحته في هجاء المسلمين ولا يصيبه مكروه ، فقال يا رسول الله ، دعنى أنزع ثنيتي سهيل بن عمرو فيدلع لسانه (يخرج) فلا يقوم علينا خطيبا في موطن أبدا ، فيجيبه الرسول بين ، وعمر من هو في مكانته ومنزلته الا أمثل به فيمثل الله بي ، وإن كنت ببيا» وتلك عليا مراتب الأنبياء (٢)

ولا يفوتنا أن نشير إلى موقف الإسلام من التخلف الثقافي ودعوته إلى القضاء عليه من طريق اتحاذ الخطوات الإيجابية الكفيلة بتحقيق هذا الهدف الأساسي وأولها محو الأمية ، فقد عرض الرسول عليه على المشركين إطلاق سراح من يفدى منهم نفسه بتعليم عشرة من أبناء المسلمين القراءة والكتابة وفحوى ذلك العرض أن يشترى الأسير حريته بثمن يتكافأ معها ، وهو أن يعلم عشرة من الجيل الصاعد للمسلمين ، وهو النشء للنهوض بأكبر المسئوليات في المرحلة المقبلة من تاريخ الدعوة الإسلامية ، ففي هذا التعليم إحياء لنفوس الطليعة من أبناء المسلمين لأن الجهل موت معنوى ، وبعث أمة وتحرير شعب إنما يرتجى في المقام الأول بتحرير أبنائها من عبودية الجهالة وإضاءة بصيرتها بنور المعرفة حتى يصبحوا جميعا أعضاء صالحين في جسد المجتمع أشداء على أعدائهم رحماء بينهم (٣)

ولم تكن حروب الرسول ﷺ مطلقة بل قيدت منذ أول الأمر بقوانين رحيمة ، وكان أول قانون فيها ما سبق أن أشرنا إليه من ألا تكون عدوانا وأن تكون حروب دفع

<sup>(</sup>١) حسن فتح الباب : القيم الخلقية والإنسانية في الغزوات ، القاهرة ، مجمع البحوث الإسلامية، سلسلة البحوث الإسلامية ، العدد ٣٦ ، سبتمبر ١٩٧١ ، ص٢٥٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٥٣

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٥٤

لا حروب اعتداء كما قال سبحانه وتعالى .. : ﴿ ولا تعتدُوا إِنَّ اللَّه لا يُحبُ الْمُعتدين ( ١٠٠٠ ) ﴾ [البقرة] ، وهو تحذير شديد من الاعتداء والبدء بالعدوان وقتال الاعداء (١٠٠٠)

وكان الرسول على ينهى عن قتل الأسرى والتمثيل بهم ، وكان يقول لأتباعه حين يحرجون للغرو الخرجوا باسم الله ، قاتلوا في سبيل الله من كفر بالله ، لا تعتدوا، ولا تمثلوا ، أى لا تنكلوا بقتيل من أعدائكم فتقطعوا بعض أعضائه كما حدث في غزوة أحد لعم الرسول على محزة ، إذ لما رأى نسوة قريش زوجة أبي سفيان هند وقد شقت بطن حمزة وأخرجت كبده وأخذت تلوك منها قطعا بأسنانها ، قلدنها فأخدن يمثلن بموتى المسلمين ويقطعن أنوفهم وآذانهم وأصابعهم ، ويتخذن منها قلائد وأقراطا ، وكان تحريم الرسول على للمسلمين أن يفعلوا مثل هذا هو القانون الثاني (٢)

وقال الرسول على الحديث السابق الذي رواه البخاري ولا تغلوا» من الغل وهو الطوق من الحديد ، يوضع في رقبة العدو الأسير إذلالا له ، والرسول ينهي عن وضع الأغلال في رقاب الأسرى حفاظا على كرامتهم وحقوقهم الإنسانية ، وهذا هو القانون الثالث الرحيم من قوانين حربه وحين انتصر في غزوة بدر وأسر الصحابة فيها سبعين من صناديد قريش أمر الرسول على الصحابة - كسما يقول ابن عباس - أن لا يؤدوهم وأن يكرموهم ، فكانوا يقدمونهم على أنفسهم حين يحضر الغداء ، وهذا هو القانون الرابع، وهو الحفاظ على كرامة الأسرى وحقوقهم الإنسانية

وحرم الرسول على المسلمين تحريما باتا قستل الأطفال والصبيسة والشيسوخ والرهبان ، فلم يقتلوا طفلا ولا صبيا ولا شيخا عجوزا ولا راهبا في حرب من حروبهم مع أعدائهم في زمن الرسول على ولا في أي عصر من عصورهم(٣).

وحسرم الرسسول على في حروب الأعداء النهب ، وأن لا يستسولي المسلمسون المحاربون من زروع أعدائهم إلا بقدر ما يكفيسهم وما يحتساجون إليه لطعامسهم وطعام دوابهم ، ونهى المسلمين في الحرب أن يقطعوا للأعداء شجرا أو يتلفوا زروعا أو يفتكوا ببعض حيواناتهم

<sup>(</sup>۱) شوقی ضیف ، ص ۱۹۲

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٩٣

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٩٥

## حكمة القيادة الحمدية وفاعليتها:

لا تصلح الناس فوضى لا سراة لهم ولا سراة إذا جهالهم سادوا

وكأننا بهذا الشاعر العربى يلخص الموضوع الذى نريد أن نكتب فيه ، فلا يمكن أن يستقيم أمر أمة منظمة إلا إذا توافر لها أمران الأول عقيدة ترسم لها الغايات وتحدد لها المسارات ، وتربط بين أفرادها فى وحدة عضوية كلية ، وتتبح فرصة التكامل بين جهود أفرادها ، فلا ينقصها مجهود فى جانب من جوانب حياتها ، وإنما يكمل جهد كل جماعة صغيرة من جماعاتها وكل فرد من أفرادها جهد الجماعات الأخرى والأفراد الآخرين والثانى ، أن توجه هذه الجهود المتكاملة بحيث تضبط العقيدة إيقاع الحياة المجتمعية

وفى المجتمعات البشرية ، لا يستقيم أمر كل إنسان بمفرده ، ولا يستقيم أمر جماعة إلا بالتعاون ، أما العزلة والانفراد والاستئثار والانطواء ، وما ينعطف عليها كلها، فمن أضداد المجتمع والاجتماع وما إليهما ، وكل شيء يعمله الإنسان منفردا يمكن أن يتم بشكل أحسن في ظل التعاون والتآزر ، وبتوجيه قيادة نادرة في تاريخ البشر

والدارس للسيرة النبوية يستطيع أن يلمس العديد من النماذج والأمثلة التي تؤكد أننا أمام قيادة توافر لها من الكفايات والمهارات والقدرات ، ما لم يتوافر لبشر على مر التاريخ البشرى ، بحيث تصبح معينا لا ينضب يمكن للإنسان أن يغترف منه ما شاء على طريق بناء الشخصية بناء تربويا إلى أقصى ما يمكن الوصول إليه من السواء

ولا شك أننا لو تأملنا نماذج القيادة والحكم المختلفة ، فسوف نجـد أمامنا ثلاثة نماذج(١):

فهناك الحكم بسلطان الدنيا ، وهناك الحكم بسلطان الآخرة ، وهناك الحكم بسلطان الكفاءة والمهابة

وكل أولئك كان للرسول ﷺ الحق فيها: فقد كان له من سلطان الدنيا كل ما للأمير المطلق اليدين في رعاياه ، وكان له من سلطان الآخرة كل ما للنبي الذي يعلم من الغيب ما ليس يعلم المحكومون ، وكان له من سلطان الكفاءة والمهابة ما يعترف به بين أتباعه أكفأ كفؤ وأوقر مهيب

<sup>(</sup>١) عباس محمود العقاد : عبقرية محمد ، ص ١٢

ولكنه لم يشأ إلا أن يكون الرئيس الأكبر بسلطان الصديق الأكبر ، بسلطان الحب والرضا والاختيار وفقا لتعبيرات العقاد البصيرة الدقيقة

كان الرسول أكثر رجل مشاورة للرجال ، وكان حب التابعين شرطا عنده من شروط الإمامة في الحكم ، بل في العبادة ، فالإمام المكروه لا ترضى له صلاة

وكان يدين نفسه بما يدين به أصغر أتباعه ، فروى أنه كان في سفر وأمر أصحابه بإصلاح شاة ، فقال رجل يا رسول الله ، على ذبحها ، وقال آخر : على سلخها ، وقال آخر : على طبخها ، فقال الله ، وعلى جمع الحطب ، فقالوا : يا رسول الله ، نكفيك العمل قال «علمت أنكم تكفونني ، ولكن أكره أن أتميز عليكم إن الله -سبحانه وتعالى - يكره من عبده أن يراه متميزا بين أصحابه » (1)

وجعل قيضاء حيوائج الناس أمانا من عيذاب الله أو كميا قال «إن لله عيبادا اختيصهم بحوائج الناس يفرع إليهم الناس في حوائجهم ، أولئك الأمنون من عذاب الله»

وأوضح ما تكون المهارة القيادية للرسول تلك العلامات المبشرة بعظمة القيادة حتى قبل نزول الوحى ، فقد حدث ، وهو فى الخامسة والثلاثين من عمره أن رجال قريش أرادوا تجديد بناء البيت العتيق ، ولما أتموا ما أتموا من البناء وهم متفقون ، اختلفوا حينما أرادوا وضع الحجر الاسود فى موضعه ، لأن أشراف قريش تنافسوا فى ذلك لمكانته المقدسة فى الجاهلية أيضا ، وكان الاختلاف الناشئ من التنافس شديدا حتى كاد أن يوقع بينهم حربا تشب نارها عليهم وتقضى على اتفاق كلمتهم ، ودام الخلاف أربعة أيام ، حتى قال قائلهم ، وهو أبو أمية بن المغيرة المخزومي الذي كان أكبر رجال قريش فى السن : يا قوم ، لا تختلفوا وحكموا بينكم من ترضون بحكمه (٢٠) فقالت قريش نكل الأمر لأول داخل وحينما كانوا ينتظرون لذلك ، دخل عليهم محمد بن عبد الله الذي سبق لهم أن وصفوه بـ «الأمين» ، فاستبشروا ، فإذا بالحل العبقرى يأتي على عليه

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ، ص ۱۲۱

<sup>(</sup>۲) أبو النصر الطرازي الحسيني ، ص ۳۷

والإسلام يحسب حساب الفطرة ويأخذها بعين الاعتبار فلا ينكر على النفس احساسها الفطرى لكراهيتها وثقلها ، ولكن القرآن يعالج هذه الناحية بالمناقشة والمنطق والعقل فيوجه النفس الإنسانية إلى تفهم معانى الجهاد والموت فيقول : ﴿ أينما تكونوا يدرككُم الموت ولو كُنتُم في بروج مُشيدة ... ﴾ [النساء ٧١]، فمن هذه الآية وأمثالها للمس موطن الخوف ، فإذا كان لكل نفس أجل ولن تموت حتى تستوفيه ، فلم الخوف والهلع والحرص والتخلف من الإقدام ؟ والقرآن يربى النفس الإنسانية بضرب الأمثال والقصص كى تتحرر من الخوف والفزع ، كما فى قوله ﴿ قُلُ إِنَّ الْمُوت الذي تفرُون والمحمة عَملُون (٨) ﴾ والمحمة]

كذلك فإن الله سبحانه عندما يخاطب المؤمنين بقوله ﴿ لا إكْراه في الدّين قَد تبيّن الرُّشدُ من الْغي فمن يكْفُر بالطّاغُوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالْعُرُوة الْوَثْقَىٰ لا انفصام لها والله سميع عليم (٢٠٦) ﴾ [البقرة]، فإن المقصود هنا هو القتال في سبيل حرية الدعوة إلى الله ودينه ، وبعبارة تتمشى مع أسلوب عصرنا الحاضر ، الدفاع عن الرأى بالوسائل التي يقاتل بها أصحاب الرأى ، فإذا أراد أحد أن يفتن رجلا عن رأيه بالدعاية وبالمنطق دون أن يحمله على ترك هذا الرأى بالقوة وبغير القوة من وسائل الرشوة والتعذيب ، لم يكن لأحد أن يدفع هذا الرجل إلا بإدحاض حجته وتفنيد منطقه ، لكنه إذا حاول بالقوة المسلحة أن يصد صاحب رأى عن رأيه ، وجب دفع القوة المسلحة بالقوة المسلحة متى السلحة من علمة واحدة :

فالعقيدة أثمن ، عند من يقدر معنى الإنسانية ، من المال ومن الجاه ومن السلطان ومن الحياة نفسها ، من هذه الحياة المادية التي يشترك الإنسان والحيوان فيها ، يأكلون ويشربون ، وتنمو أجسامهم وتقوى عضلاتهم والعقيدة هي هذه الصلة المعنوية بين الإنسان والإنسان ، والصلة الروحية بين المرء وربه ، وهي هذا الحظ الذي يمتاز به الإنسان على سائر الحيوان مما في الحياة ، والذي يجعله يحب الأخيه ما يحب لنفسه ، ويؤثر البائس والفقير والمسكين على أهله ولو كان به وبهم خصاصة ، ويتصل بالكون كله ليعمل دائبا كي يبلغ الكون ما قدر الله له من غايات (٢)

<sup>(</sup>١) محمد حسين هيكل : حيّاة محمد ، ص ٢٦٤ -

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢٦٥

وحقا ما قاله العقاد عندما نبه إلى أن الإسلام إنما يعاب عليه أن يحارب بالسيف فكرة يمكن أن تحارب بالسيف سلطة تقف في طريقه ، وتحول بينه وبين إسماع المستعدين للإصغاء إليه ، لأن السلطة تزال بالسلطة ، ولا غنى في إخضاعها عن القوة (١)

ولم يكن سادة قريش أصحاب فكرة يعارضون بها العقيدة الإسلامية ، وإنما أصحاب سيادة موروثة وتقاليد لازمة لحفظ تلك السيادة في الأبناء بعد الآباء ، وفي الاعقاب بعد الأسلاف ، وتلك حجتهم التي يذودون بها عن تلك التقاليد أنهم وجدوا آباءهم عليها ، وأن زوالها يزيل ما لهم من سطوة الحكم والجاه وقصد النبي بالدعوة كما رأينا عظماء الأمم وملوكها وأمراءها لانهم أصحاب السلطة التي تأبي العقائد الجديدة ، وقد تبين بالتجربة بعد التجربة أن السلطة هي التي كانت تحول دون الدعوة المحمدية وليست أفكار مفكرين ولا مذاهب حكماء لأن امتناع المقاومة من هؤلاء العظماء والملوك كانت تمنع العوائق التي تصد الدعوة الإسلامية فيمتنع القتال (٢)

ومن هنا كان الحهاد في الإسلام عنصرا أصيلا وتكليفا يقوم به المسلمون دفاعا عن عقيدتهم وعن ديارهم لأنه الوسيلة الإيجابية لدرء الشر في مكامنه ، سواء كان نابعا من النفس أو وافعدا من الخارج ، فالخير والشير متجاوران في دنيا البيشر ، بل وفي أعماق الإنسان ، وما دام الإسلام هو الحق والخير فلن تهدأ للجهاد دائرة ، ولن ينتهى له آن

فلابد لأصحاب الحق من شوكة ترد أذى المعتدين وتقف في وجه الباطل وأهله حتى يبقى الخير ، ويدهب الشر : وإذا كان الذين يدعون إلى الإثم والعدوان لا ينفكون عن اعتداءاتهم ، فيجب أن يوقيفوا عند حدهم ، وللذلك أذن الله بالقتال دفياعا عن الفضيلة بعد أن وجه الله نداءه على لسان رسوله ليتبع الناس الحق والخير ويعترفوا بأن الله واحد في ملكه وأنه الواحد في عبادته (٢)

ويظن بعض الناس - من المستشرقين حاصة - أن معنى إعلاء كلمة الله هو تصويب السهام إلى صدور الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله محمد رسول الله ، فالجهاد في نظرهم قهر وبطش وإرهاب ، والفتوحات التي تمت على يد المجاهدين لم تكن عن اقتناع وفكر

<sup>(</sup>١) عباس محمود العقاد عبقرية محمد ، ص ٤١

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٤٢

<sup>(</sup>٣) مُوسَى لاشينَ وزميله : دراسات في السيرة وعِلوم السنة ، ص ٩٦

النبى على حين نظرت إليه إلا اثنتين لم اخبرهما منه: يسبق حلمه جهله ، ولا يزيده شدة الجهل عليه إلا حلما، وقد خبرتهما ، فأشهدك يا عمر أنى قد رضيت بالله ربا وبالإسلام دينا وبمحمد نبيا (۱)!

وهكذا حرص الرسول وسي على أن يقدم دائما النموذج والقدوة على أهمية التآخى بين الناس ، ولعل هذا ما دعا كاتبة مثل كارين أرمسترونج أن تبقر بأن هذا الرجل الذى كان أعداؤه يرتعدون خوفا منه ، كان يحظى بحب عميق بين أفراد الأمة ، والتى كانت ، رغم الخطر الدائم الذى كانت تواجهه ، تمثيل مجتمعا ينعم بسعادة غامرة ، فقد كان الرسول وسي يرفض أن يقيم فجوة من الاعتبارات الشكلية أو الرسمية بينه وبين غيره من المسلمين ، وكان يكره أن يخاطبه أحد بألقاب التشريف الطنانة ، وكثيرا ما كان يشاهد وهو جالس على سجيته ودون تكلف على الأرض في المسجد(٢)

وتختار أرمسترونج جانبا إنسانيا على درجة عالية من الأهمية دلالة على قدرة النبى الفائقة على التعامل مع المسلمين بكل ما يمكن تصوره من حنو وعطف ، مما كان لابد معه أن ينقادوا إلى ما يقول ويتمثلوا ما يفعل ، وهذا الجانب هو المتعلق بمعاملة الحيوان ، إذا رأى قطة نائمة على بردته تركها وكره أن يقلقها وقد قيل إن أحد معايير تقدم المجتمع هو موقفه من الحيوان ، وجميع الأديان تحث الناس على حب العالم الطبيعى واحترامه ، وكان محمد يحاول تعليم المسلمين هذا السلوك ، وقد حظر وصم الحيوانات وصما يتسبب في إيلامها ، وحظر تنظيم مسابقات اقتتال الحيوان ، وجاء في الأثر أن رجلا دخل الجنة لأنه سقى كلبا كان يعانى من شدة العطش (٣)

إن هذا يبين بالفرق الجوهرى بين صاحب الأقوال وصاحب الأعمال ، فالجمهرة الكبرى من المصلحين والزعماء والمفكرين الذين تمتلئ بهم صفحات التاريخ - كما سبق أن أشرنا ، ربما غلب عليهم القول والحديث والنصح والإرشاد ، لكننا نجد الرسول بريما سلك قبل أن يعظ ، وعمل ربما قبل أن ينبه ، وطبق قبل أن يوجه ويشير والحق أن هذه سمة يختص بها الأنبياء على وجه العموم ، ذلك أن رسالة الأنبياء لو اقتصرت على إلقاء المواعظ والنصائح دون أن يكافحوا في سبيل إنهاض بني الإنسان وتقويم

<sup>(</sup>۱) سیرة ابن کثیر ، ج۱، ص ۲۹۰-۲۹۳

<sup>(</sup>۲) ارمسترونج ، ص ۳٤۲

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٣٤٣

أخلاقهم ما استطاع أحد أن يفهم الحاجة إلى السرسالة والرسل ، لأن المواعظ والحكم تجئ على السنة العلماء بمن يدعوا الرسالة ، وفي بعض ما قالوه يرتفع إلى ذروة من الحكمة والرقى ، ولكن الانتفاع بالأقوال - وجدها - قليل ، أما الأعمال فمحك اختبار النجاح ، والقاعدة في اختيار الهداة هي الأعمال ، إذ لا دليل على أن الإنسان يستشعر ما يدعو إليه من الفضائل إلا اتصافه التام بما يقول (۱).

وقد نجح الرسول على النموذج الذى يدعو إليه من الفضائل ، وقد بعث كل رسول عمن تقدموا محمداً لتهذيب معشره فحسب ، فكان مثل هؤلاء مثل المصابيح التي يوضع كل منها في حجرة لا تضىء سواها ، أما محمد ، فقد جاء لتهذيب الإنسانية ، وتنمية الفطرة الصحيحة واستخدام مهاراتهم وقدراتهم فامتلأت حياته الكريمة بالمثل الصالحة لهذا التهذيب العام

ومن هنا فإنه على لم يقم نفسه ملكا على يثرب عندما بدأ يقيم دولة المسلمين ، كما أراد له المتحمسون من أنصاره ، ولم يعف نفسه من العمل ، ولكنه خرج بنفسه ليتعلم الزراعة بعد أن تجاوز الثالثة والخمسين ، وهي مهنة جديدة غريبة عليه ، وطلب النبي من النساء أن يعملن أيضا كما يعمل الرجال ، فخرج كثير منهن ، حتى اللواتي تعودن أن يعشن في مكة من قبل ، ناعمات مستغنيات وراء جدران بيوتهن وكان الرسول على ، وهو يعمل في الحقول بين الرجال والنساء يوصى الرجال أن يخففوا عن النساء عبء العمل ، ولقد شاهد أسماء بنت أبي بكر تعمل وتثقل رأسها بما تحمله أثناء العمل في الحقل ().

وإذا كنا قد سقنا أمثلة على اخشوشان الرسول على ، فمن الضرورى التأكيد على أن مثل هذا السلوك لم يكن فعل من لا يجد ، بل على العكس ، فلو فتحت إلى بيوت هذا النبى نافذة تطل على بحبوحة الحياة الرغدة ، لاستمتع واكتنز واستمتع نسوته وابتهجن ، لقد كان قادرا على أن يحتجز من المال الذي يمر به ويحكم فيه ، ما يشاء ، لو يشاء ، لكن هذا النبى السمح ، كان فوق التطلع إلى اللذات الصغيرة ، لأن عينيه ترمقان هدف أسمى ولو سيقت إليه خزائن الأرض لفكر - قبل كل شيء - في إشباع نهم الناس منها (٣).

<sup>(</sup>۱) محمد رجب البيومي : السيرة النبوية عند الرواد المعاصرين ، القاهرة ، الأزهر الشريف ، ١٩٩١ ، ص ٧٠

<sup>(</sup>٢) عبد الرخمن الشرقاوي ، محمد رسول الحرية ، ص ١٤٤ ج

<sup>(</sup>٣) محمد الغزالي ، فقه السيرة ، ٤٧٩ .

عن أبى ذر قال : كنت أمشى مع النبى ﷺ فى حرَّة المدينة ، فاستقبلنا أحد ، فقال : يا أبا ذر ، قلت : لبيك يا رسول الله · قال : ما يسرنى أن عندى مثل أحد ذهبا ، تمضى على ثلاثة وعندى منه دينار – إلا شيئا أرصده لدين – إلا أن أقول به فى عباد الله هكذا وهكذا ، عن يمينه وعن شماله ومن خلفه · ثم مشى ، فقال : إن الأكثرين هم الأقلون يوم القيامة ، إلا من قال ، هكذا وهكذا وهكذا ، عن يمينه ، وعن شماله ، ومن خلفه ، وقليل ما هم(۱)!!

ومع ما كان عليه الصلاة والسلام من تـواضع كريم غير ذليل ، إلا أنه ذا هيبة في القلوب أشــد ما تكون هيبة الـرجل الذي اختــاره الله رسولا للعــالمين ، وما كــان تواضعه إلا لما يعلمه من فرط هيبته ، فليلطفها بذلك التواضع ، بل إنهما نبعا من هيئة واحدة ، فهما متآخيتان ، بل إنه لا يتواضع هذا التواضع إلا من يكون قويا في نفسه .

ولقد وصف الواصفون مجلس النبى على بين صحابته بما يدل على عظيم مهابته، وقوة وقاره، وسمته، فقد كان مجلسه على يحفه الوقار، لا يتكلمون إلا إذا أذن فى القول، فإذا صمت لا يخرجون عن قوله، ولا يبعدون عن إرادته، ولكن فى تواضع واطمئنان، وإن أخبار هيبته فى مبدأ البعث لها صور ووقائع، ولكن ما كان على يسلط هذه الهيبة التى تفرض صاحبها إلا نادرا، لتكون استجابة الدعوة عن الاقتناع المجرد الذى لا يدخله رهبة ولا ترغيب إلا ما يكون من رضا الله- تعالى- يوم القيامة (١٠).

ومن الأمثلة التي يمكن الاستدلال بها على ذلك ، تلك الواقعة الخاصة بأبى جهل، كان فاجرا ، لا شرف في القول يقيده ، ولا خلق كريم يمنعه ، بل كان الحقد الدفين يدفعه ، وكان النبي عليه يصابره ليثير عطف الناس على الدعوة المحمدية ، يترك هذا الطاغوت في اندفاعه إلى الشر وصبره له ، ولقد كان لبعض العرب دين عليه ، فماطل ، ثم امتنع عن السداد ، فرأى أن يستعين ببعض زعماء مكة عمن هم على شاكلته ليحصل على دينه ، فأحالوه تهكما على محمد ، فذهب الرجل إليه يستعين به، فذهب النبي عليه إلى بيت أبى جهل ، وطرق الباب فخرج إليه ، وفرائصه ترتعد من هول الهيبة المحمدية ، فقال له الرسول عليه : «أد للرجل دينه»، فذل كبرياؤه كبرياء الجاهلية ، وأحضر المال وسدد الدين صاغرا(٣) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ، ۱۱/ ۲۲۰، ومسلم ،۳/ ۷۵، عن أبي ذر ·

<sup>(</sup>۲) محمد أبو زهرة ، خاتم النبيين ج١ ، ص ١٨١ 🕝

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٨٢ ·

ومن مقومات قيادته ، ما عرف بتكافؤ الخلق في شخصيته ، والمقصود بالتكافؤ الخلقي هنا أن أخلاقه على كانت كلها تنبع من فطرته بنسب متساوية متفقة ، فصبره مثل شجاعته ، وشجاعته مثل كرمه ، وكرمه مثل حلمه ، وحلمه مثل رحمته ، ورحمته مثل مروءته ، وهكذا لا تجد له خلقا في موضعه من الحياة يزيد أو ينقص على خلق آخر في موضعه منه .

وكان شجاعا بأدق وأشمل ما تحمل هذه الكلمة من مدلول ، وما من شجاع إلا كانت له هفوة ، أو حفظت له كبوة ، إلا رسول الله على الله على الله على بن أبى أشجع، ولا أنجد ، ولا أجود ، ولا أرضى من رسول الله على الله على بن أبى طالب : إنا كنا إذا اشتد البأس ، واحمرت الحدق ، اتقينا برسول الله على وهو أقربنا إلى أحد أقرب إلى العدو منه ، ولقد رأيتني يوم بدر ونحن نلوذ بالنبي على وهو أقربنا إلى العدو، وكان من أشد الناس يومئذ بأسا (۱)

وعندما تشبع المسلمون بمعانى القدوة ، بدأت تنمو فيهم روح الطاعة للقيادة ، وكانت هذه نقلة كبيرة للغاية ، فقد كانت الطاعة وكان الولاء دائما للقبيلة ، فأصبح لأول مسرة فى التاريخ العربى يكون الولاء للعقيدة ، وبالتالى تكون الطاعة ويكون الانقياد للرسول المبشر بهذه العقيدة

لكن هذه الطاعة كانت طاعة تلتزم الحق دائما وى البخارى عن ابن عباس تعليقا على الآية الكريمة : ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللّهَ أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرّسُولُ وأُولِي الْأَعْرِ مِعكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩]، قال: إنها نزلت فى عبد الله بن حذافة بن قيس بن عدى ، إذ بعثه رسول الله على في سرية ، وقال الإمام أحمد عن على قال بعث رسول الله على سرية ، واستعمل لهم رجلا من الانصار ، فلما خرجوا وجد عليهم فى شيء ، فقال لهم : اليس قد أمركم رسول الله على أن تطيعونى ؟ قالوا : بلى ، قال : فاجمعوا لى حطبا ، ثم دعا بنار فأضرمها بنفسه ، ثم قال : عزمت عليكم لتدخلنها ، وقال لهم شاب منهم : إنما فررتم إلى رسول الله على من النار ، فلا تعجلوا حتى تلقوا رسول الله على أخروه ، فقال الله على المعروف "(٢) .

<sup>(</sup>١) يوسف الشال: خاتم المرسلين، ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) محمد لقمان الأعظمي ، مجتمع المدينة ، ص ١٨١ .

وإذا كان كل نظام جديد يراد له النجاح لابد له من تخطيط وتنظيم ومتابعة ، فقد تجلى هذا واضحا منذ بيعة العقبة الأولى ، فالرسول كلا الميكني المبايعة ووضوح المبادئ ومناقشتها مناقشة حرة ، ثم يتركها للناس ، كلا ، وإنما يقسم المجموعة الكبرى إلى أسر صغيرة لا تتجاوز العشرة ، ويجعل على كل جماعة من هذه الجماعات الصغيرة نقيبا يتولى الإشراف على التنفيذ ومراقبة الالتزام ، وصحة التطبيق ودقة المتابعة ، ويكون مسئولا مسئولية تامة عن جماعته ثم أراد الرسول كلي أن يحدد لكل نقيب مهمته فقال لهم : «أنتم على قومكم بما فيهم كفلاء ككفالة الحواريين لعيسى ابن مريم وأنا كفيل على قومى المسلمين »(١)

وعلى الرغم من أن ابن أبى كان رأس الحربة فى حزب المنافقين ، إلا أن حسن القيادة ونفاذ بصيرتها جعلتا الرسول - من موقع قوة - يتسامح مع الرجل ، وخاصة فى أدنى مستويات الضعف ، ألا وهى المرض ، ثم الموت ، فطوال فترة مرضه التى استمرت عشرين يوما ، فى السنة التاسعة من الهجرة ، حرص الرسول على أن يعوده، ودخل على ابن أبى وهو يجود بنفسه ، فسأله إن مات أن يحضر غسله ، وطلب من الرسول أن يعطيه قصيصه ليكفن فيه ، فخلع قميصه الأعلى - وكان عليه قميصان - وحاول أن يناوله إياه ، فقال : بل الذى يلى جلدك ، فنزع قميصه الذى يلى جلده فأعطاه له ثم قال ابن أبى : صل على ، واستغفر لى ، فكان له ما أراد (٢) .

وتعرضت الجماعة الإسلامية لمحنة كبيرة من جراء ما تم الاتفاق عليه في صلح الحديبية ، حيث تصور كثيرون أن الرسول عليه قد فرط – والعياذ بالله – في حقوق المسلمين ، وخاصة فيما يتصل بالبند الرابع الذي كان يؤكد على أن من جاء إلى محمد من أهل مكة رده – ولو كان مسلما – ومن جاء إليهم لا يردونه لقد اعتبر الرسول الوصول إلى السلم هدفا يصغر إلى جانبه كل شيء ، وعد هذا فتحا مبينا – وقد أكد الوحى الإلهى هذا بالفعل – وقد كان محمد أبعد نظرا من رجاله ومن خصومه على حد سسواء ، وإن بدا لاول وهلة أن قريشا ذهبت في الصلح بالكفة الراجحة ، إلا أن الأيام أثبتت غير هذا ، فقد أتاح هذا العقد لمحمد ورجاله أن يدخلوا مكة في العام

<sup>(</sup>۱) توفیق محمد سبع ، ص ۳۰۵

<sup>(</sup>۲) شوقی ضیف ، ص ۲۸۰ ·

التالى ، واضطرت قريش إلى إخلاء مكة لهم ثلاثة أيام ، فأثر هذا تأثيرا كبيرا فى موقفها الداخلى والخارجى ، كما أن العقد أتاح لبعض القبائل فرصة الدخول فى عقد محمد صراحة ، وبخاصة خزاعة التى كان جزء كبير من الأحابيش فى بطونها ، وبذلك جذب محمد إليه جزءا كبيرا من هذه القوة ، فأضعف ذلك مركز قريش الحربى ، ثم إن محمدا قد أتيحت له فرصة للعمل بحرية على أن يقضى نهائيا على اليه ود ببلاد العرب ، وبذلك يأمن شرهم ودسائسهم ، وبدأت القبائل التى كانت تناوئه من غطفان وسليم ومزينة وغيرها تسعى للانضمام إليه (١).

وحرص الرسول على أن يحيط أمر عزمه على فتح مكة بالكثير من الكتمان قصدا منه في كسب المعركة بغير إراقة دماء ، وتبدى هذا في قراره بقسمة الجيش إلى أربع فرق، وإصدار أمره إليها جميعا ألا تقاتل وألا تسفك دما إلا إذا أكرهت على ذلك إكراها واضطرت إلى ذلك اضطرارا ، وفي استبدال قيس بأبيه سعد بن عبادة الذي نصبه أميرا على فرقة أهل المدينة ليدخلوا مكة من جانسها الغربي حين بلغه قول سعد وهم يتأهبون : اليوم يوم الملحمة اليوم تستحل الحرمة ، لما في ذلك من نقض أمر النبي الا يقتل المسلمون من أهل مكة ، وكان قيس أخف من أبيه حدة وأكثر قدرة على امتلاك نفسه وضبط أعصابه (٢).

كما يشهد بمقصد الرسول السلمى ما فعله حين علم بالقتال الذى نشب بين الجناح الأيمن بقيادة خالد بن الوليد وكانت مهمته أن يدخل من أسفل مكة ، فقد بادر بعض المشركين بمن كانوا يقيمون فى ذلك الحى من مكة إلى شن العدوان فأمطروا فرقة خالد بنبالهم وما لبثوا أن لاذوا بالفرار حين رد خالد سهامهم إلى نحورهم وسقاهم من الكأس المريرة التى أرادوا أن يسقوها القائد البطل ورجاله فسقط منهم الكثيرون صرعى وعلى الباغى دارت الدوائر بيد أن نبى الرحمة أسف إذ رأى من ربوة عالية مطاردة فرقة خالد لمن هاجموها وكانت سائر الفرق قد دخلت مكة دون مقاومة ، وصاح مغضبا يذكر أمره ألا يكون قتال ، ثم ذكر حين علم بجلية الأمر أن الخيرة فيما اختاره الله

<sup>(</sup>١) إبراهيم أبو الخشب ، ص ٢٨٦

<sup>(</sup>٢) حسن فتح الباب ، القيم الخلقية والإنسانية ، ص ١٧٤

## تكوين الرجسال ،

وإذا كان لابد لتربية الأمة من قيادة مؤمنة واعية توجه وتنظم وتسرعى وترشد وتعين وتعلم ، فإن ما يكمل المسألة هو أن تكون بجوار هذه القيادة مجموعة من البنى البشرية أحسن تكوينها وربيت على المبادئ نفسها التي يبشر بها القائد الرسول

وكان من الطبيعي أن يسعى الرسول في خطوات تربيته الأولى لهذا النفر من البشر - كما مر بنا في الجزء الخاص بالدعوة - أن يقرأوا القرآن الكريم ويتعلموه ، فهو دستور الحياة الإسلامية ، وما كان على الرسول الكريم إلا أن يستجيب لتوجيه المولى عز وجل : ﴿ ادْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحَكْمَةُ وَالْمُوعِظَةُ الْحُسنةُ وَجَادلُهُم بِالتِي هِي أَحْسنُ ﴾ وجل : ﴿ النحل: ١٢٥] ، وقوله : ﴿ إِنْ عَلَيْكَ إِلاَّ البلاغُ ﴾ [الشورى: ٤٨] ، وهو توجيه محدد المعالم ، فكان يطبقه تطبيقا دقيقا ، في حكمة النبيين وسلوك المرسلين ، يتفرس الرجال ويعرض عليهم الإسلام ، ويحاول ما استطاع إلى بلوغ الغرض مختلف السبل ، ولا يقصر عن غاية ، في وداعة عهدها أهل مكة فيه منذ تطلعت إلى الظارهم (۱).

والتربية على يد الرسول على في مبدئها كانت تتعمق الجذور ، وتقيم الاساس الصحيح للبناء ، حماية لفطرة الإنسان حتى يظل كيانه الذى خلقه الله عليه بريئا مما يرد من مستنقعات الشرك والوثنية في شتى صورها وتعدد مظاهرها وقد عنيت التربية أول ما عنيت برد الإنسان إلى فطرته ، وتركيز الإيمان في قلبه مبرأ ، وتكوين العقيدة السليمة التي يقوم عليها بناء الإسلام الشامخ الذي شاء الله له أن يكون خاتم الرسالات وأن يكون رسوله عليها خاتم المرسلين

واستطاع الرسول على بتربيت للرعيل الأول من المسلمين أن يتغلغل الإيمان بالرسالة والمغالاة بصاحبها إلى حد ينسى الإنسان معه نفسه، فهو عن حب واقتناع، لامن تكليف ورهبة - يفدى الرسالة وصاحبها بالنفس والنفيس ، عن عبد الله بن هشام قال: كنا مع النبى عليه الصلاة والسلام ، وهو آخذ بيد عمر ، فقال عمر : يا رسول الله ، لأنت أحب إلى من كل شيء إلا نفسى ! فقال الرسول على : "لا - والذى نفسى بيده - حتى أكون أحب إليك من نفسك » فقال عمر : فإنه الآن لانت أحب إلى من نفسى . فقال رسول الله على : "الآن يا عمر ، الآن فقط تم إيمانك» (٢) .

<sup>(</sup>١) يوسف الشال ، خاتم المرسلين ، ص ١٠٧٠

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح أخرجه البخاري ، وأحمد ، ٢٢٣/٤.

وينبه شيخنا الغزالى إلى معنى هام فى هذا الموقف ، فالرسول ﷺ لم يطلب من الناس أن يقدسوا فيه صورة اللحم والدم ، ولا أن يرغبوا بنفسه عن أنفسهم ليموتوا كى يحيا ، كلا ، فمحمد أراد من المؤمنين أن يقدسوا فيه معنى الرسالة ، وأن يفتدوا فيه مثلها العالية ، وأن يصونوا - فى شخصه - معالم الحق المنزل ومآثر الرحمة العامة (١).

كان شوبان مولى رسول الله على شديد الحب له قليل الصبر عنه ، ف أتاه ذات يوم، وقد تغير لونه ، يعرف الحزن في وجهه ، فقال له رسول الله على : ما غير لونك؟ فقال : يا رسول الله ، ما بي مرض ولا وجع ، غير أنى إذا لم أرك استوحشت وحشة شديدة حتى القاك . ثم إنى إذا ذكرت الآخرة أخاف ألا أراك لأنك ترفع إلى عليين مع النبيين ، وإنى إن دخلت الجنة كنت في منزلة أدنى من منزلتك ، وإن لم أدخلها لم أرك أبدا (٢) ، فنزل قوله سبحانه وتعالى : ﴿وَمَن يُطِع اللّهُ وَالرّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ اللّهِ عَلَيْهِم مِن النّبِيّينَ وَالصّديّقِينَ وَالشّهَدَاء وَالصّالِحِينَ وَحَسُن أُولَئِكَ رَفِيقًا (قَالَ النساء].

ويشترك زوجها فى المناقشة ، ويسمع عبد الله أكثر عن دعوة الحق ، ويحدس أبو حذيفة أن شيئا ما بدأ يحدث لعبد الله ، إنها السكينة ، فيبادرهما عبد الله بقوله : إن لكم لألفاظا تديرونها فى أفواهكم وتقرعون بها آذاننا ، ولكنا لا نحصل لها معنى

<sup>(</sup>١) محمد الغزالي ، فقه السيرة ، ص ٢١٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ض ٢١٣٠

<sup>(</sup>٣) طه حسين : الوعد الحق ، القاهرة ، دار المعارف ، ط٣٢ ، ١٩٧٦ ، ص ٩٧ .

هذه تزعم أنكم تحبون محمدا أكثر مما تحبون آباءكم وإخوانكم وأنفسكم ، وأنت تسألها هل أنزل الله على قلبى السكينة ، ما عسى أن تكون هذه السكينة ، وما عسى أن يكون محمد قد صنع بقلوبكم حتى استأثر بها من دون آبائكم وأنفسكم ؟ ، ويرد أبو حذيفة في صوت رقيق : لم يصنع محمد بقلوبنا إلا أنه نقاها من الغي ، وجلاها من الضلال، واستنزل عليها السكينة التي ملأتها أمنا ورضا وثقة وأملا وحالت بينها وبين الحوف والشك والقنوط(١) ، ويقرأ : ﴿ دعواهم فيها سُبْحانك اللَّهم وتحييتُهم فيها سلام وآخر دعواهم أن الحمد لله رب العالمين (١) ﴾ [يونس]

وصور التعذيب والتنكيل بمن أقبلوا على الإسلام وثباتهم على إيمانهم وتحملهم ما يصعب على بسشر تحمله ، إنما هى دلالة على ما يمكن أن يفعله الإيمان بالله فى تربية شخصية تستهين بكل ما يمكن أن تتعرض له من عذاب فى سبيل إعلاء كلمة الله ، وقد عرضنا من قبل لأمثلة من هذا ، ويصور طه حسين ببيانه الساحر صورة أخرى يصعب أن ننتقى منها أو نلخصها ، فلا يكون أمامنا إلا أن نقرأ ما كتب(١):

ويا هول ما يرون ! نارا عظيمة قد أججت ، ويرون رجلا قد شد وثاقه ، ويرون قوما يحملونه ويدنونه من النار حتى توشك أن تحيط به ، ثم يختطفونه اختطافا فيبعدون به عن النار ، ثم يقيمونه أمامهم مشدودا مقيدا ، ثم يتقدم أحدهم فيدفع برجله في صدره دفعة تسقطه إلى ظهره وهم يتضاحكون ، ثم يعودون فيفعلون به مثل فعلهم الأول ، يقول قائلهم : اذكر آلهتنا بخير، وقع في محمد (سبه) ودينه أو لتميتنك هذه النار! فيلا يسمعون منه إلا : أشهد أن محمدا رسول الله أرسله بالهدى ودين الحق ومايزالون يقدمونه إلى النار ويؤخرونه عنها ، ويدفعونه إلى الأرض ثم يردونه قائما حتى يغشى عليه ، انه خباب بن الأرت ، نموذج من عشرات الأمثلة الفذة لتلك الشخصيات التي رباها محمد الله أرجاء الأرض مبشرين ومنذرين"

وتجلت روعة تربية الرعيل الأول من المسلمين أيضا في قدرتهم على خوض المعارك الفكرية ، بالحجة والدليل وعفة اللسان والوصف الأمين الدقيق وعمق التحليل ،

<sup>(</sup>۱) طه حسین ، الوعد الحق ، ص ۱۰۹

فالذين هاجروا لأول مرة إلى الحبشة ينيبون عنهم جعفر بن أبى طالب ليحدث النجاشى، فاستطاع أن يقدم الإسلام بصورة فريدة من خلال أربع خطوط أساسية (١):

الأول: عرض فيه كل مساوئ الجاهلية وعوراتها وقد فرها بحيث أصبح هذا الدين الذي يدين به وفد قريش المناوئ والذي كان بقيادة الداهية المعروف عمرو بن العاص ، تتقزر منه كل نفس بشرية ·

الثانى: عرض فيه فى كلمات جامعة قواعد الإسلام العامة وأسسه التى تستهوى كل حصيف عاقل ، بله ملك حكيم مسجرب محنك للسقد كانت تلك فسرصة مواتية لجعفر كى ينقلب داعية إلى هذا الدين ، بعد أن كان الهدف سياسيا بحتا هو المحافظة على الوجود الإسلامي فى الحبشة .

الثالث: عرض فيه للظلم الماحق الذى نزل بالمسلمين نتيجة تمسكهم بهذا الدين وأبرز وضع المسلمين في صورة قديسين وحواريين ، تنزل بهم ضربات المجرمين الوثنيين وهذه الصورة ذات أثر ساحر في نفوس النصارى الذين عاشوا مفهوم التضحية والفداء .

الرابع : حيث الثناء الحصيف المتزن على الملك ، الذى لا يحمل المبالغة الكاذبة ولا التجاهل المهين ، بل وضعه في صورة الأمل والملاذ لهؤلاء المستضعفين .

وامتثالا للأمر بالهجرة إلى المدينة نجد أم سلمة تركب البعير مع زوجها ومعها الصبى الصخيس ، وأدركهم من كفار قريش رهط من عشيرة أم سلمة يزعمون أنها صاحبتهم ، وأنهم أهلوها الأدنون ، وأن لهم الولاية عليها ، وأن حقهم أن يمنعوها منه ، وهكذا سولت لهم القدرة والقوة ، ولهم يردعهم عند ذلك منطق أو عاطفة ، ولا دعا هذا أم سلمة أو زوجها يرجعان عن إيمانهما(٢) .

ومنعوها من زوجها ، ويرجعوا بها إلى ديارهم ومعها طفلها ، فجاءت عشيرة الزوج وأهله الأقربون – وهم جميعا من بنى مخزوم – فدفعهم الشعور الكاذب والشهوة الشرسة إلى ادعاء الولاية على الطفل ، وزعموا أن من العار عليهم أن يعيش فى ديار أهلها ، وهكذا كانوا يدفعون العار الذى يزعمون ، بالجريمة ويأخذهم الشعور بالشرف الكاذب إلى وهذة الحضيض ، تقول أم سلمة راوية ما حدث : فتجاذبوا ابن أبى سلمة بينهم حتى خلعوا يده ، فتأوى أمه إلى سفوح الجبال ترسل الدمع وتمر عليها شهور حتى ينقذها من ينقذها ويوصلها إلى المدينة .

<sup>(</sup>١) منير محمد الغضبان : المنهج الحركي للسيرة النبوية ، ج١ ، ص ٩٥ .

 <sup>(</sup>۲) محمد تاج الدين الدلتونى: أم المؤمنين أم سلمة رضى الله عنها ، القاهرة ، مجمع البحوث الإسلامية ،
 سلسلة البحوث الإسلامية ، ١٩٩٤ ، ص ٧٩

إنها التربية الربانية على يد الرسول على التى سمت بالنفس الإنسانية إلى الذروة العليا من السمو ، فلم تدع صلة بين المرء وربه غير العمل الصالح والتقوى ، وأن يحب الإنسان لأخيه ما يحب لنفسه ، لم تبق أصنام ولم يبق كهنة ، ولم يبق عرافون ، ولم يبق شيء يحول دون أن تسمو الروح الإنسانية لتتصل بالله صلة خير ومعروف ، ليكون جزاؤها عند الله أكبر من عملها أضعافا مضاعفة ، إنها الروح ، التي هي من أمر ربي وستطيع الأغنياء أن يعذبوا الجسد وأن يحولوا بينه وبين ملاذه وشهواته وأن يهلكوه ، لكنهم لن يصلوا إلى الروح ، ما دام صاحبها يريد بها سموا فوق سلطان المادة وفوق سلطان المادة بيخرى كل نفس بما كسبت ، وفوق سلطان البشر ، إنما يجزى الإنسان عن أعماله يوم تجزى كل نفس بما كسبت ، يومئذ لا ينفع يومئذ لا ينفع الأغنياء مالهم ، ولا الأقوياء قوتهم ، ولا المتكلمين كلامهم ، إنما هي الأعمال وحدها تشهد لصاحبها أو تشهد عليه (۱).

إنه لمن عجائب هذا الحب للرسول على والإسلام أنه أضفى على الوجود كله ثوبا نورانيا شفيفا في وقت كانت الأثرة الشحيحة شعار الحياة ، فكان كل واحد يقول : نفسى وإن هلك الناس ، فإذا تسامى بعض الشيء قال : قبيلتى \_ وهكذا بلغ التعصب للنفس وللقبيلة حدا لا يدرك مداه ، فإذا استطاعت الدعوة الجديدة أن تجهد للحب منذ أول لحظة قاعدة رحبة يزدهر فيها ويمرح فلا شك أنها دعوة الإخاء الإنساني والزمالة العللة(٢).

ولقد كان من ثمار هذا الحب أن صار محمد على المهم قدوة، ولا تكون القدوة الاحيث يكون الحب، وإنهم ليمشون بالإجلال الصادق في آثاره، ويقتبسون بالإعجاب الرائع من أنواره، امتدت إليه أعينهم وأسماعهم فغشيهم الانبهار والإعجاب به، وامتدت إليه قلوبهم فغزاها بجليل فعله، وما من شيء أشار به أو نبه عليه إلا سارعوا فامتثلوه حتى لم يعد لنفوسهم حظ مع رسولهم من تلك هي طلائع الدعوة الجديدة من رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه، لم يكن من بينهم انتهازي يعمل لنفسه، أو متسلق يرتفع على كاهل غيره، أومخادع يسسعي إلى منصب أو جاه، ولقد كان

<sup>(</sup>۱) محمد حسين هيكل ، حياة محمد ، ص ١٧٤ .

۹٤ محمد توفیق سبع ، ص ۹٤ .

الوحى المبــارك يراوحهم ويغــاديهم ، ويتعــهدهم بالتــربية على عين الــله فصـــاروا قادة العالم، ورادة الخير ومعلمي البشرية حقا<sup>(۱)</sup>

ولما بدأ الرسول على الاستقرار في المدينة بعد الهجرة ، بدأ يعمق معانى الأخوة بين المسلمين ، وهو القائل : «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا ، ثم شبك بين الصابعه»(۲) وكان الرسول على جالسا إذ جاء رجل يسأل أو طالب حاجة أقبل فقال : «اشفعوا فلتؤجروا ، وليقض الله على لسان نبيه ما شاء»(۳) وعن النعمان بن بشير قال: قال رسول الله على المسلمين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى»(٤).

وأكد رسول الله على أنه كلما عمق المؤمن أخوَّته وصدق ذاق حلاوة إيمانه ، يقول النبى على الله على أنه كلما عمق المؤمن أخوَّته وصدق ذاق حلاوة أحب المرء كل فيه وجد حلاوة الإيمان : أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سسواهما ؛ وأن يحب المرء لا يحب إلا لله ، وأن يكره أن يعود في الكفر كسما يكره أن يقذف في النار»(٥)

وأبرز كذلك ضرورة قيام الأخوّة بين المسلمين على أساس الأمن وعدم الاعتداء ، فعن أبي هريرة قال : قال رسول الله على : «لا تحاسدوا ولا تناجشوا ، ولا تباغضوا ، ولا تدابروا ، ولا يبع بعض على بيع بعض وكونوا عباد الله إخوانا للسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله ولا يحقره التقوى ها هنا ، ويشير إلى صدره ثلاث مرات ، بحسب امرى من الشر أن يحقر أخاه ، كل المسلم على المسلم حرام : دمه وماله ، وعرضه (1)

وكان المهاجرون ينزلون في دور الأنصار ، فلما غنم الله أموال بنى النضير ، دعا الأنصار وشكرهم فيما صنعوا مع المهاجرين في إنزالهم إياهم في منازلهم وإشراكهم في أموالهم ، ثم قال: إن أحببتم قسمت ما أفاء الله على من بنى النضير بينكم وبينهم، وكان المهاجرون على ما هم عليه من السكنى في مساكنكم وأموالكم، وإن أحببتم أعطيتهم وخرجوا من دوركم ، فقال سعد بن عبادة ( رئيس

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٩٥

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الصلاة ، بيروت ، دار المعرفة ، ج١ ، ص ٤٥ ، حاشية السندي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في باب تعاون المؤمنين ، ج٨ ، ص ١٤ -

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم ، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم ، ج١٦ ، ص ١٣٩ ، شرح النووى ، ط٣ .

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في باب الإيمان ج١ ، ص ١٢ ، طبعة دار المعرفة -

الخزرج) وسعد بن معاذ ( رئيس الأوس ) : بل نقسمه بين المهاجرين ويكونون لمى دورنا كما كانوا · ونادت الأنصار : رضينا وسلمنا يا رسول الله ، فقال على اللهم ارحم الأنصار وأبناء الأنصار (١) ·

ولا عبجب أن يصف المله الانصار بالإيشار في قبوله سبسحانه وتعالى : ﴿ . . وَيُؤثرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ① ﴾ [الحشر] ، فقد قال ابن عمر رضى الله عنهما : أهدى لرجل من أصحاب رسول الله رأس شاة ، فقال : إن أخى فلانا وعياله أحوج إلى هذا منا ، فبعثه إليهم ، فلم يزل يبعث به واحد بعد آخر حتى تداولها سبعة أبيات ( بيوت ) ، حتى رجعت إلى أنفسهم ﴾ .

وعندما التحم الجمعان في موقعة بدر ، وحمى وطيس المعركة ، إذا بالمعجزة البسرية تنفجر من أعماق الأرواح المؤمنة ، معجزة الإنسان حين يضحى برابطة الدم والقربي في سبيل رابطة العقيدة ، فها هو ذا الولد ينبرى ليصارع والده بسيفه ، وهو يعلم أي كرب يلحق به ، إذا قتله ، وأي حزن يعانيه من بعده ، ولكنه الولاء الصادق لمبدأ يعلو على كل ولاء ويقوى حتى يغلب النوازع الفطرية · لقد تصدى عبد الرحمن ابن أبي بكر ، ولم يكن قد أسلم بعد ، لأبيه أبي بكر الصديق يريد أن يقتله ، فما هاب صاحب رسول الله الموقف ولا تردد ، بل أقبل مشهرا سيفه في وجه ولده لولا أن دعاه الرسول على الإبقاء على نفسه ، فإن الإسلام في حاجة إليه (٢).

كما واجه أبو عبيدة بن الجراح مثل هذا الموقف حين التقى بأبيه فى ساحة القتال، فهم الأخير أن يقتله ، فقال له : يا أبت اغرب عنى حتى لا يقال إن أبا عبيدة قتل أباه، ولكن الجراح أصر على القتال فقال له أبو عبيدة إن رابطة الله وإيمانه أقوى من أبوة أبيه له ورفع سيفه فأرداه قتيلا .

وفى أول معركة يخوضها المسلمون فى بدر ضد قوى الكفر والوثنية ، تحددت موازين القوى :

فلم يكن الأمر بين كثرة وقلة فحسب ، ولكنه كان بين كثرة يعرونها سلاح الإيمان، ليس فيها من يقاتل إلا وهو يفكر في حماية الجاه الموروث ، ويرى في خصومه المسلمين صيدا سهلا ، وبين قلة مؤمنة صابرة ليس فيها من يقاتل إلا وهو يرجو انتصار

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي ، ج٤ ، ص ٥٩٨ ، باب ما جاء في حب الله ، القاهرة ، ١٩٦٢ ·

<sup>(</sup>٢) بنت الشاطئ: مع المصطفى ، ص ١٧٧

الحق ورضـوان الله ، ويرى الموت فى سبـيل عـقيـدته التى آمن بهـا ، حيــاة ومجــدا وانتصارا

وحزب الله لم يتسردد في دخول المعركة حستى يقيس قوته إلى قسوة عدوه ، ولم يتهيب القتال خوفا من كثرة مسلحة مزهوة بعددها وعدتها ، بل بادر جنود الإسلام إلى لقاء عدوهم بعسد أن جمعوا له كل ما استطاعوا من قوة ، ورحبوا بالجسهاد ، لا يبالى أحدهم حين يقتل مسلما كيف ولا أنى يقتل :

ولست أبالي حين أقتل مسلماً على أي جنب كان في الله مصرعي(١)

ویشتد وطیس المعرکة ، فیقف الرسول کی یعدل صفوف اصحابه وفی یده سهم یشیر به إلی القوم ، ویمر بسواد بن غزیة ، حلیف بنی عدی بن النجار ، وهو متقدم فی الصف ، فیصربه بالسهم فی بطنه ویقول له استو یا سواد بن غزیة ، فیقول للرسول کی یا رسول الله اوجعتنی ، وقد بعثك الله بالحق ، فاقدنی ( ای اقتص من نفسك ) وهنا یکشف الرسول عن بطنه ، ویقول له : استقد فینحنی سواد علیها یقبلها ، فیقول له الرسول کی نام حملك علی هذا یا سواد ؟ فیقول الرجل : یا رسول الله ، حضر ما نری ، فلم آمن من القتل فاردت آن یکون آخر العهد بك آن یمس جلدی جلدك (۱)!! فلله در هؤلاء من طلیعة تربت تربیة ربانیة

وما كان رسول الله على يخرج بأصحابه إلى ميادين القتال إلا وهم يشعرون برحمته ومودته، فكان بحق نبى المرحمة ونبى الملحمة، ولابد قبل الملحمة من المرحمة (٣):

رأى رسول الله ﷺ جابر بن عبد الله قد تأخر عن الرفاق ، إذ هم يمضون وهو متخلف عنهم ، وكان سبب تخلفه أن جمله ضعيف ، فسأله : مالك ؟ قال : يارسول الله ﷺ أبطأ بى جملى هذا ، فقال له الرسول ﷺ : أنخه ، وقطع جابر عصا من شجر بأمر الرسول فأخذها ونخسه بها نخسات ثم قال لجابر : اركب فركبه ، وقال جابر : والذى بعثك بالحق يواهق ناقته مواهقة ، أى يسارعها ولا يبطؤ .

وهكذا كانت مراعاة القائد لجنوده ، يتتبع الضعيف فيقويه ، والمتخلف فلا يتركه حتى يسير معه ببركة الله

<sup>(</sup>١) بنت الشاطئ : مع المصطفى ، ص ١٧٧ -

<sup>(</sup>٢) محمد عبد الرحمن عبد اللطيف ، في رحاب السيرة ، ١١٨ .

<sup>(</sup>٣) محمد أبو زهرة ، خاتم النبيين ، ج٢ ، ص ٦٧٥ .

ولا ينتهى حديث الجمل عند هذا ، بل إن النبى على يتاع الجمل ، فيريد أن يهبه له جابر ، فيأبى إلا الشراء ، ثم يساومه . . طلبه الرسول بدرهم فأبى ، فزاده إلى درهمين فأبى ، فما زال يزيد حتى جعل ثمنه أوقية من الذهب ، ولكنه يهبه للرسول على ، بعد أن ساوم هذه المساومة ، ولكن الرسول على يرده إليه ، ومعه ثمنه وهو الأوقية من الذهب التى ارتضاها ثمنا له .

وهناك قصة طويلة من قصص البطولة والاستشهاد في أجلى صورها (۱) ، فبعد أحد تظاهر قوم بأنهم يريدون أن يتفقهوا في الدين وهم وفد (عضل والقارة) وهم من الهون بن خزيمة ، فبعث الرسول ﷺ نفرا ستة من الصحابة ، هم : مرثد بن أبى مرثد الغنوى ، وخالد بن البكير ، وعاصم بن ثابت ، وخبيب بن عدى ، وزيد بن الدثنة ، وعبد الله بن طارق ، وكان أمير هذه السرية مرثد بن أبى مرثد الغنوى

وانطلق هؤلاء الستة مع الركب العائد حيث يؤدون المهمة التي كلفهم بها الرسول وانطلق هؤلاء الستة مع الركب ما إن وصل إلى مكان يسمى الرجيع حتى أسفر الوفد عن نواياه الحقيقية ، فقد كان يريد صيدا مسلما يقدمه قربانا يبتغون به النفع من وثنى قريش ، ومن هنا فقد أحاط أعضاء الوفد بمجموعة الصحابة يحيطون بهم من كل جانب ، فأخذ الصحابة أسيافهم يقاتلون بها القوم الذين يقولون لهم : إنا والله ما نريد قتلكم ، ولكنا نريد أن نكسب خيرا من وراء تسليمكم لأهل مكة ، ولكم عهد الله وميثاقه ألا فقتلكم

ويدرك هؤلاء النفر الطاهر من الصحابة أن الغدر لا مواثيق له ولا عهود معه ، وأنى لهؤلاء أن يعرفوا عهد الله وميثاقه ؟ وهنا يواجههم عاصم بن ثابت ، أحد هؤلاء الستة قائلا : والله لا نقبل من مشرك عهدا ولا عقدا أبدا

وقاتلوا القوم حتى قتل عاصم بن ثابت ومرثد بن أبى المرثد وخالد بن البكير، ولم يبق من هذه السرية الفدائية إلا ثلاثة هم : خبيب بن عدى ، وزيد بن الدثنة ، وعبد الله بن طارق ، غلبوا على أمرهم فأسرهم القوم وأوثقوهم واتجهوا بالركب إلى مكة يدفعهم الأمل في جزيل العطاء من مشركي قريش ، بعد أن يساوموهم على هؤلاء الأسرى الكرام ولكن عبد الله بن طارق أحد هؤلاء الشلاثة ينزع يده من رباطه ويقول: والله لا أصاحبكم ، إن لي بهؤلاء أسوة ( يعني أصحابه الذين قتلوا يومئذ ) ، ثم أخذ سيفه وقاتل القوم حتى تجمعوا عليه فقتلوه رميا بالحجارة !

<sup>(</sup>١) في رحاب السيرة ، ص ١٣٥-١٤٣

ثم ينطلق الركب الغادر إلى مكة ومعه خبيب بن عدى وزيد بن الدثنة الذى ابتاعه صفوان بن أمية ليقتله بأبيه أمية بن خلف

ودفع القوم بخسبيب إلى بنى الحارث بن عامر بن نوفل بن عبد مناف ، وكان خبيب هو الذى قتل الحارث يوم أحد

ويجتمع قوم قريش ليشهدوا ماذا يفعل صفوان بن أمية في زيد بن الدثنة ، وكان أبو سفيان حاضرا ، فقال لزيد وهو يقدم للقتل : أنشدك الله يا زيد ، أتحب أن محمدا عندنا الآن في مكانك نضرب عنقه وأنك في أهلك ؟ فيقول زيد : والله ما أحب أن محمدا الآن في مكانه الذي هو فيه تصيبه شوكة تؤذيه وإني جالس في أهلي ، فيقول أبو سفيان : ما رأيت من الناس أحدا يحب أحدا كحب أصحاب محمد محمدا وقتل زيد بن الدثنة ، والقوم حوله يعجبون من ثباته وصلابة إيمانه !

ويقف خبيب بن عـدى في محبسه ينتظر مصيره المحتـوم وسط أنواء الكراهية والحقد التي تعصف بالقلوب وتخلع الألباب ، ولكن للمـؤمنين قلوبا راسخة كالجبال ، ونفوسـا شامخـة كالقمم ، لا تعـرف الخوف ولا يعبث بهـا الهلع ولا تهزها أعاصـير الحقد

ويخرج القوم بخبيب ليصلبوه على صليب ربما لم تصنع العرب صليبا قبله تقتل عليه إنسانا ، في قول لهم : إن رأيتم أن تدعوني حتى أركع ركعت من فافعلوا · قالوا : دونك فاركع ، فركع ركعت من أتمهما وأحسنهما · ثم أقبل على القوم فقال : أما والله لولا أن تظنوا أنى إنما طولت جزعا من القتل لاستكثرت من الصلاة ، فكان خبيب أول من سن هاتين الركعتين عند القتل للمسلمين

وتجمع القوم يشهدون مقتل خبيب وتقدم بعضهم يرفعونه على خشب الصليب ، فلما أوثقوه قال : اللهم قد بلَّغنا رسالة رسولك ، فبلغه الغداة ما بنا ، ثم قال : اللهم أحصهم عددا واقتلهم بددا ، ولا تغادر منهم أحدا !

ومن المواقف الأخرى أنه لما تأكدت نوايا عبد الله بن أبيّ ومؤامراته التي أراد بها أن يكيد للرسول وللإسلام ، بعد أن تظاهر بإسلامه ، قدم ابنه عبد الله إلى الرسول وقال له : يا رسول الله ، إن كنت تريد أن تقتل أبي فيما بلغك عنه ، فمرنى به ، فوالله لأحملن إليك رأسه قبل أن تقوم من مجلسك هذا ، والله لقد علمت الخزرج ما كان فيها رجل أبر بوالده منى ، وإنى لأخشى يا رسول الله أن تأمر غيرى بقتله ، فلا تدعنى نفسى أنظر إلى قاتل أبي يمشى في الناس فأقتله فأدخل النار ، وعفوك أفضل

ومنك أعظم · فقال رسول الله رسي الله عليه على الله عليه الله ، إن أبى كانت هذه البحيرة قد اتسقوا عليه ليتوجوه، فجاء الله بك فوضعه ورفعنا بك ، ومعه قوم يطيفون به يذكرونه أمورا قد غلبه الله عليها(١) .

## تكوين الأمة وتأسيس الدولة ،

الأمة بالنسبة للتربية ، كالرحم بالنسبة لتكوين الجنين

فالرحم البيولوچي هو الحسضين الذي تتكون فيه المقومات البيولوچية للإنسان ، فإذا ما خرج من رحم أمه لا تتأتى له فرصة التكوين الإنساني إلا من خلال هذا الرحم الذي هو الأمة ، فهي المجال الحيوى الذي يتعلم فيه ومنه عقيدته ويتلقى إيمانه ، ويتعلم عمارسة عبادات هذه العقيدة · ومن خلال الأمة وبها تتجسد تعاليم العقيدة ·

والدولة هى المنوط بها قيادة العمليات المختلفة التى تقوم بها الأمة وتنظيمها وتوجيهها ومراقبتها وضبطها وتقديم كل ما يمكن تقديمه نما يعين الأمة وأفرادها على العمل فى الطريق الذى يمكن لدين الحق على الأرض

وإن قيام الدولة المفاضلة بعمل النبي على في حياته في المدينة ، والحواريين من بعد فيه تطبيق عملى للفضيلة والعدالة والمساواة ، وإذهاب روح المتفاوت والعنصرية ، وبث الإيمان والفداء ، ورجاء ما عند الله تعالى ، ويكون ذلك حمجة في الأرض على الذين يدعون أن قيام دولة فاضلة على مبادئ الأحملاق ليس حلما لا يتأتى تطبيقه ، ولكنه عمل ثبت تحقيقه ، وقامت في الوجود أعلامه ، وأن الذيمن يفرطون في حقوق الإنسانية يسرفون على الناس في ظلمهم زاعمين أن الفضيلة والأخلاق علاقات شخصية ولا تصلح أن تكون أساسا للعلاقات الاجتماعية والإنسانية عامة (٢)

وإنا نقول مقالة الذين يقولون أن الدين هو العلاقة بين العبد وربه ، ولكنا نعمم العلاقة بين العبد وربه ، فنجعلها عامة شاملة ، وليست خاصة بالصوم والصلاة ، وإنما علاقة العبد بربه تقتضى الرحمة بعباده ، والعدل بينهم أيا كان جنسهم ، وأيا كان لونهم، كما قال على الله الله الله الله المونهم، كما قال على الله الله المونهم، كما قال على الله الله الله الله المونهم، كل عمل خير فيه صلاح الجماعة من عدل يقام ، وظلم يرفع ، وإعلان مساواة ، ورفق

<sup>(</sup>١) منير محمد الغضبان ، المنهج الحركي في السيرة النبوية ، ص ٢٧٤ -

<sup>(</sup>٢) محمد أبو زهرة ، ج٢ ، ص ٤٨٠ .

بالناس ، كل هذا عبادة إذا قصد به وجه الله ، فالذين يفصلون بين عبادة الله وحده ، وحسن المعاملة ، وتنظيم المعاملات بين الناس ، يفصلون بين الدين وما يلزمه ، والحقيقة وما يترتب عليها ، والمقدمة والنتيجة .

وعندما جاء على المدينة كان بها مسلمون من مهاجرين وأنصار ، وكان بها المسركون من سائر الأوس والخزرج ، وكان بين هؤلاء وأولئك ما هو معروف من منازعات وصور شقاق لا حصر لها ، ثم كان بها اليهود ، يقيم منهم بنو قينقاع فى داخلها ، ويقيم بنو قريظة فى فدك ، وبنو النضير على مقربة منها ، ويهود خبير فى شمالها ، أما المهاجرون والأنصار فقد ألف الدين الجديد بينهم بأوثق رباط ، وإن بقيت فى نفس الرسول على بعض المخاوف أن تثور البغضاء القديمة بينهم يوما، مما جعله يفكر فى وسيلة للقضاء على كل شبهة من هذا النوع تفكيرا كان له من بعد أثره ، أما المشركون من سائر الأوس والخزرج ، فقد ألفوا أنفسهم بين المسلمين واليهود ضعافا نهكتهم الحروب الماضية فاتجه همهم للوقيعة بين هؤلاء وهؤلاء وأما اليهود فبادروا بادئ الرأى إلى حسن استقبال الرسول على ظنا منهم أن فى مقدورهم استمالته إليهم وإدخاله فى حلفهم والاستعانة به على تأليف الجزيرة العربية حتى تقف فى وجه المسيحية التى أبعدتهم عن أرض فلسطين (۱) .

هنا يبدأ طور جديد من أطوار حياة الرسول على لم يسبقه إليه أحد من الأنبياء والرسل . هنا يبدأ طور السياسى الذى أبدى الرسول فيه من المهارة والمقدرة والحنكة ما يجعل الإنسان يقف دهشا ثم يطأطئ الرأس إجلالا وإكبارا . كان أكبر همه أن يصل بيثرب ، موطنه الجديد ، إلى وحدة سياسية ونظامية لم تكن معروفة من قبل في سائر أنحاء الحجاز .

فى بداية الأمر بادر الرسول إلى بناء المسجد ، لتظهر فيه شعائر الإسلام التى طالما حوربت ، ولتقام فيه الصلوات التى تربط المرء برب العالمين ، وتنقى القلوب من أدران الأرض ، ودسائس الحياة الدنيا · وتم البناء فى حدود البساطة ، فراشه الرمال والحصباء ، وسقفه الجريد ، وأعمدته الجذوع ، وربما أمطرت السماء فأوحلت أرضه ، وقد تفلت الكلاب إليه فتغدو وتروح(٢) .

<sup>(</sup>١) محمد حسين هيكل ، حياة محمد ، ص ٣٣٦

<sup>(</sup>٢) محمد الغزالي ، فقه السيرة ، ص ١٨٩ ·

هذا البناء المتواضع الساذج ، هو الذي ربى بشرا يسلكون سلوك ملائكة ، بشرا استطاعوا أن يؤدبوا الجبابرة ، فأصبحوا ملوك الدار الآخرة ، في هذا المسجد أذن الرحمن لنبى يؤم بالقرآن خيرة من آمن به ، يتعهدهم بأدب السماء .

إن مكانة المسجد في المجتمع الإسلامي ، تجعله مصدر التوجيه الروحي والمادي ، فهـو ساحة للعـبادة ، ومدرسة للـعلم ، وندوة للأدب ، وقد ارتبطت بفريضـة الصلاة وصفوفها أخلاق وتقاليد هي لباب الإسلام

هو رمز لما يكترث له الإسلام أعظم اكتراث ويتشبث به أشد تشبث وهو وصل العباد بربهم وصلا يتجدد مع الزمن ، ويتكرر مع آناء الليل والنهار ، فلا قيمة لحضارة تذهل عن الإله الواحد ، وتجهل اليوم الآخر ، وتخلط المعروف بالمنكر(١٠).

كانت أهم قيمة بدأ الرسول يرسى دعائمها تؤلف بين القلوب هى الإخاء بحيث تكون رابطة حضارية تجمع بين المسلمين ، ومن أعظم صور المؤاخاة فى صدر الإسلام المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار حين قدموا عليهم من مكة ، فقد وسعوهم فى منازلهم، وقاموا لهم بحقوق الضيافة ، بل بحقوق أخوة الإسلام ، أشهرا متعاقبة ، إذ نزل كل مهاجر عند شخص من الأوس أو الخزرج وتحصى كتب السيرة النبوية المهاجرين ومن نزلوا عندهم وأسكنوهم معهم ويذكر عبد الرحمن بن عوف المهاجر ، مدى إكرام سعد بن الربيع النازل عنده له ، إذ يقول إنه عرض عليه أن يقاسمه ماله ، ولم تهاجر معه زوجته ، فعرض عليه أن ينزل له عن إحدى زوجتيه !

ورأى الرسول والمنتقب المناه المؤاخاة بين المهاجرين والانصار بعد خمسة أشهر من مقدمه إلى المدينة ليذهب عن المهاجرين وحشة الغربة ويؤنسهم من مفارقة الأهل والعشيرة ، فأضاف إلى ما تقتضيه الأخوة العامة بين المسلمين من الحق والمواساة التوارث بين المهاجرين والأنصار ، وآخى بذلك بين خمسة وأربعين من المهاجريين وخمسة وأربعين من المهاجريين وخمسة وأربعين من الأنصار ، وقيل بل خمسين وخمسين ، فكانوا يتوارثون بهذه المؤاخاة دون القرابات حتى نزلت الآية ٧٥ من سورة الأنفال : ﴿ وَأُولُوا الأَرْحَام بَعْضُهُمْ أُولَى بِبَعْض فِي كتاب الله ... (٧٠) ﴾ ، فقدمت قرابة ذوى الأرحام على قرابة الإسلام، بل ألغتها فى الميراث إلغاء ، وظلت أخوة الإسلام قائمة على الحق والمساواة ، وهو ما يجب لكل مسلم على أخيه بحيث يمكن أن يسمى الإسلام دين الإخاء (١)

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٩٠

۲) شوقی ضیف ، ص ۱۶٤ .

وكان الأساس الاقتصادى من الأسس المهامة التى أقيمت الدولة عليها ، فقد كانت المدينة قرية صغيرة يقوم اقتصاد أصحابها من العرب على الزراعة ، لأن اليهود قد احتكروا فيها التجارة والصناعة ، ولذلك نستطيع أن ندرك أن ثروة الأوس والخزرج كانت محدودة ، وأنه كان لابد من العمل على تنظيم الحياة في هذا المجتمع تنظيما يجعل معيشة أهله الأصليين والوافدين عليهم عيشة ميسرة بحيث يتيسر الرزق لهم جميعا، وبحيث لا يكون وجود المهاجرين عبئا ثقيلا على الأنصار ، خاصة وقد ارتفعت همهمة من قبائل اليهود ، أن محمدا قد جاء بعدد من الرجال والنساء لا يعملون شيئا ، وإنما يثقلون على أهل البلد ، ويقاسمونهم الطعام والرزق بلا مقابل ، ولذلك كان من أول توجيهات الرسول على المسلمين جميعا هو ضرورة النزول إلى ميادين العمل المختلفة كسبا للرزق الحلال ، وله أحاديث كثيرة تحث على العمل (1)

وقد سارع المهاجرون إلى العسمل لكسب قوتهم ، والحق أنهم جسيعا كانوا لا يعرفون كيف يكسبون القوت في يثرب إلا من الزراعة غالبا ، لكن أهل مكة لا عهد لهم بالزراعة ، ولكنهم أخذوا يتعلمون كيف يمسكون بالفأس ويضربون به الأرض ويلقون البندر ويستنبتون الحقول ويجرون فسيها الماء ووجدوا من فلاحي يشرب عونا كبيرا(٢) وروى عن أم المؤمنين عائشة قولها : كان أصحاب رسول الله على عسمال أنفسهم ، وكان يكون لهم أرواح ، فقيل لهم : لو اغتسلتم (٣) ، أى كانت لهم روائح فيها شيء من أثر العرق والعمل ، ولذا نصحوا بالاستحمام

على أن المساحة المزروعة من حقول يثرب لم تكن تكفى كل هذا العدد ، فطالب الرسول على من صحبه الأغنياء الذين هاجروا بأموالهم ، أن يشتروا الأرض القابلة للزرع فيستصلحوها لتنتج من الثمرات ما يقيم ميزان الحياة الاقتصادية بعد تدفق عدد كبير من المهاجرين وهكذا وجد عدد آخر من المهاجرين عملا في الحقول الجديدة ، وسالت الأموال تنعش السوق والحياة الاقتصادية في يثرب ، وكان من بين المهاجرين عدد كبير من التجار الحاذقين الأغنياء ، فاندفعوا يستثمرون أموالهم لا في الأرض وحدها بل في التجارة أيضا (3)

<sup>(</sup>١) عبد المنعم عمر : خديجة أم المؤمنين ، ص ٣٧٦ -

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ، روایة عن عروة ، حدیث رقم ۱۸۲۹ ، ج۲ ، ص۱۸

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن الشرقاوي ، محمد رسول الحرية ، ص ١٤٣٠

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ١٤٥٠

بعد ذلك وضع النبى على دستورا لتنظيم الحياة العامة في المدينة ، وتحديد العلاقات بينها وبين جيرانها ، ويدل هذا الدستور على مقدرة فائقة من الناحية التشريعية ، وعلى علم كبير بأحوال الناس وفهم لظروفهم ، وقد عرف هذا الدستور بالصحيفة ، ولا نكاد نعرف من قبل دولة قامت منذ أول أمرها على أساس دستور مكتوب غير هذه الدولة الإسلامية ، فإنما تقوم الدول أولا ، ثم يتطور أمرها إلى وضع دستور ، ولكن الرسول على ما كاد يستقر في المدينة وما كاد العام الأول من هجرته إليها ينتهى ، حتى كتب هذه الصحيفة التي جعل طرفها الأول المهاجرين والطرف الثاني الأنصار ، وهم الأوس والخزرج ، والطرف الثالث اليهود من أهمل يثرب(١١) ، وهذه الصحيفة مهمة جدا لأنها حددت شكل الدولة الإسلامية ، وكذلك هي مهمة لفهم الحوادث التي نشأت بعدها

فإذا ما استقرأنا المعالم الرئيسية للوثيقة فسوف نجد أن القسم الأول منها يتميز بتعميق الأخوة وإذابة الفوارق وإشعارهم أنهم أمة واحدة من دون الناس يتعاطفون بعضهم مع بعض ويتآلفون في حياتهم ، ويتحمل كل بطن منهم نفقته ومسئولياته المادية والأسرية بما فيه من الدين والدية ، إلا إذا كانت هناك حاجة تستدعى تجمع الأطراف والبطون من المهاجرين والأنصار لإنقاذ أخ لهم ، وإلى هذا تشير فقرة (١٢) .

والفقرة الثانية وضحت حقوق اليهود الداخلية في المعاهدة ، وأعلنت أنه لا يجوز لهم مساندة بعض المسلمين دون بعض ، لانهم أمة واحدة ، وأنهم يتحملون بالتساوى ما نزل بهم وقت الحرب في سبيل الله ، وكذلك بينت أنه لا يجوز لهم أن يجمعوا أحدا من قريش أو يحفظوا ماله له وبذلك تكون المعاهدة قد قطعت عليهم الأمل في تفريق جماعة المسلمين ، وحالت بينهم وبين موالاة قريش (٢)

والقسم الثناني من المعاهدة تناول التنظيم الداخلي للأمة بالنسبة للأفراد وتحمل التبعات وإقرار شخصية الأمة ، فأقر حرية الأديان ، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم ، وحملت المعاهدة الأطراف الملتزمين بها نفقات الحرب على حد سواء المؤمنين منهم واليهود وأما في حالة السلم فكل طائفة تنفق على نفسها وأوجبت النصرة لمن يعتدى عليه من أهل المعاهدة جميعا ، كما أوجبت عليهم النصح والتناصح فيما بينهم،

<sup>(</sup>۱) أحمد إبراهيم الشريف : مكة والمدينة في الجاهلية وعهد الرسول ، القاهرة ، دار الفكر العربي، ١٩٦٥ ، ص ٣٨٧

<sup>(</sup>٢) محمد لقمان الأعظمي : مجتمع المدينة المنورة في عهد الرسول ، ص ٧٠٠

وجعلت المدينة حرما آمنا ، وجعلت اليهود موالين للمسلمين ، وبذلك وحدت المعاهدة صفوف الأمة في مواجهة العدو ، حيث حملت الجميع نفقات الحرب معه(١).

وهكذا نجد أن الموسحيفة الدستور قد أعطت صفة للجماعة الإسلامية ، فقد قررت أن المؤمنين والمسلمين من قريش ويثرب ومن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم أمة واحدة من دون الناس ، وكلمة الأمة هنا ليست اسما للجماعة العربية القديمة التي تربطها رابطة النسب ، بل هي تدل على الجماعة بالمعنى المطلق ، وبهذا التقرير ألغي النبي الحدود القبلية ، أو على الأقل لم يجعل لها وجودا رسميا بالنسبة للدولة ، أو بلفظ آخر ارتفع هو عن المستوى القبلي المحدود وبهذا أصبح الإسلام ملكا لمن دخل فيه ، فدخلت بناء على هذه القاعدة شعوب كثيرة في الإسلام دون أن يضع الرسول فيه ، فدخلت بناء على هذه القاعدة شعوب كثيرة في الإسلامي ، وهذا المبدأ مرن جدا ومرونته هي التي كفت المسلمين في العصور الوسطى كثيرا من الشرور وكفلت بلاسلام دائما حيوية جديدة وسيوفا تدافع عنه ، وهذه الفكرة كانت جديدة بالنسبة للعالم اليوناني والروماني القديم وللأمة في هذه الصحيفة صبغة دينية أيضا ، فهي للعالم اليوناني والروماني القديم وللأمة في هذه الصحيفة صبغة دينية أيضا ، فهي الشهيد الذي يشرف عليها ، ومحمد يشرف عليها باسمه ، فالإيمان هو رباط الاتحاد ، وهم الملك أول من يجب عليهم الوفاء لهذا الاتحاد ، وهم في الرقت نفسه أول من يتمتع بالحقوق التي يخولها لهم ().

والأمة برغم أنها ضمت كل طوائف المدينة ، فإنها لم تكن تتكون من أفراد وإنما كانت تتكون من جماعات ، فالفرد لا ينتمى إلى الأمة إلا عن طريق العشيرة والقبيلة ، فقد جاء فى الصحيفة أن تبقى القبائل كما هى وأن تدخل فى الأمة كما هى ، وبذلك بقى التشكيل الاجتماعى القبلى كما هو ، ومع أن الإسلام أنكر نظريا فكرة امتيازات المجتمع الوثنى فى العصر الجاهلى ، إلا أن نظام القبيلة بقوته الداخلية وأسلوبه فى معاملة الغرباء ، كان أمرا مفيدا بحيث لم يكن بالإمكان نبذه أو الاستخناء عنه وكذلك ترك رؤساء القبائل كما هم ولم يحل محلهم موظفون دينيون (٣).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٧١ -

<sup>(</sup>٢) أحمد إبراهيم الشريف ، مكة والمدينة ، ص ٣٩٥ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٣٩٦ .

وهكذا نجد أن أساسيات قيام الدولة قد توافرت في دولة المدينة التي قادها الرسول على الله والمساسيات (١٠) هي على أصبح متفقا عليه بين علماء السياسة والاجتماع ، هذه الاساسيات (١٠) هي :

- ١- وجود الأرض الآمنة ·
  - ۲- الجيش
  - ٣- الدستور ٠
  - ٤- الرابطة بين الأفراد.
    - ٥- رئيس الدولة ٠

ولو نظرنا إلى قسيام الدولة فسى المدينة لوجيدنا توافير هذه الشيروط آنذاك، فالأرض الأمينة، هي المدينة، وقد أسلم أهلها فأصبحت أرضا يجد السرسول عليها وصحبه فيها الأمن والأمان.

وأما عن الجيش ، وهو حصن الأمة ودرعها الواقى ضد المعتدين عليها ، أو المنتهكين لحرماتها ، فقد اكتملت عناصره الأساسية فى المجتمع المدنى ، وعلى الرغم من أن الانخراط فى سلك الجندية لم يكن أمرا إجباريا فى عهد الرسول ، كما هو الحال فى عصرنا الحالى ، إلا أن الجيش آنذاك كان قويا ومتماسكا فمنذ شرع الله الجهاد فى سبيله والمسلمون ينضوون تحت لوائه ويسارعون إلى الميدان لا فرق بين كبير وصغير .

وأما عن الدستور ، وهو الذي تعتمد عليه الدولة في نظمها وتشريعاتها وعلاقاتها بالدول المجاورة ، فإن الرسول ﷺ على الرغم من تتابع نزول الوحى عليه في المدينة ، قد أدرك حاجة الدولية الجديدة إلى دستور مؤقت ينظم أمورها ريشما يكتيمل نزول الوحى، فكانت الصحيفة التي عرضنا لأمرها

وأما الرابطة فقد اختلفت عن تلك التي يؤكد عليها علماء الاجتماع والسياسة ، فهم يلحون دائما على أن هذه الرابطة تقوم على اللغة والعادات والتقاليد والجنس ، لكن الرابطة التي أوجدها الإسلام على يد الرسول رهي فيها اللغة والعادات والتقاليد والتاريخ بتوفير قدر كبير عما هو مشترك بين أبناء الأمة ، بما فيها اللغة والعادات والتقاليد والتاريخ والثقافة

<sup>(</sup>١) حسن عبد الحميد حسن : منهج الدعوة في العهد المدنى ، ص ٦٣ ·

وبالنسبة لرئيس الدولة ، فقد حددت الوثيقة أن الرسول هو رئيس الدولة ، وهو مرجع أمورها(١).

لكن "وات" يأبى إلا أن يرى الأمور بتلك النظرة المجافية للحقيقة ، فهو يحلل فكرة الأمة فى الوثيقة الدستور ، بهدف نزع الصبغة الدينية عنها ، وخلاصة آرائه ، أن الأمة تضم مسلمى قريش ويثرب ومن تبعهم والذين يعتقد النبى بأنه أرسل إليهم ولما كان دستور المدينة ينص على أن لليهود دينهم ، فإن وات يستخلص من هذا أن الأمة لم تعد أمة دينية خالصة ، وأمة لا تقوم على القرابة ولا على الدين بل على الإقامة فى منطقة واحدة ويزعم أن الأمة كما تظهر من دستور المدينة لها أساس إقليمى ، وكانت الأمة تقيم علاقاتها الفعلية مع القبائل كما تفعل القبيلة القوية ولا يبدو أنه وجد لفظا محددا للدلالة على الأمة الإسلامية بعد أن انضمت إليها مكة ، وتحالف معها كثير من القبائل ، ولم تعد فى ذلك الوقت تستعمل كلمة أمة فى القرآن ولا فى المعاهدات ، بل نجد عوضا عنها ألفاظا كالجماعة أو حزب الله(٢)

وقد وضح لنا فيما عرضناه عن الوثيقة كيف أن الأمة الإسلامية قائمة في الاساس على أسس دينية تحدد هويتها وإلا ذابت وتلاشت في غيرها ، يقول عز من قائل: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أَمَّةً أُخْرِجَتْ للنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَتُوْمَنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكُتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُم مَنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ ١٠٠ ﴾ [آل عمران] ، وقال نهو كَذَلكَ جَعَلْنَاكُم أُمَّةً وسَطًا لَتَكُونُوا شُهَداء عَلَى النَّاسِ ويكونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا . . . (١٤٠٠ ﴾ [البقرة] .

وقد أكد الشيخ شلتوت هذا بتأكيده على أن الإسلام لم يعتبر في تكوين الدولة الجنسية ولا العنصرية ولا التوطن في بلد معين كما ألفته الأوضاع البشرية للدول ، ولقد رأى أن في ذلك تحديدا وتضييقا ينافي عالميته وعمومه كدين سماوى أريد به خير البشر جميعا ، فسما عن جميع هذه الاعتبارات البدائية الشخصية ، ورفع درجة الجماعة الإنسانية عن أن يكون اتحادها وتعاونها راجعا إلى غير المبادئ والمثل العليا ، فرأى أن يوحد بين الجميع بالفكرة أو العقيدة التي يعتنقها الكل عن إيمان ورضا ، وتكون تلك العقيدة هي الوحدة المشتركة بينهم ، والروح السارية فيهم (٣) .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٦٤

<sup>(</sup>٢) عبد الله محمد الأمين : الاستشراق في السيرة النبوية ، ١١٧ .

<sup>(</sup>٣) محمود شلتوت : الإسلام عقيدة وشريعة، القاهرة ، دار الشروق ، ط۸ ، ١٩٧٥، ص ٤٣٣.

إن مما لا شك فيه أن هناك عوامل طبيعية معروفة في تكوين الأمم وإقامة الدول، ولو صادفها الرسول على في البيئة التي ظهر فيها لما كان في عمله إعجاز، ولكان أمكن للخصم تعليل نجاحه بالعلل الاجتماعية ولو من طريق التلاعب بالألفاظ، غير مقدر كم كان يقتضى تنبيه هذه العوامل من العصور المتعاقبة في شروط ملائمة ؟ ولكن النبي لم ينتقل إلى الرفيق الأعلى بعد إحدى عشرة سنة من يوم انتقاله إلى يثرب حتى كان للإسلام أمة، وكانت له دولة (١).

إن ميزة الأواصر الإلهية أن تنفذ ولو قامت جميع الجوائل الطبيعية والإنسانية وقد أراد الله أن تكون للإسلام أمة ودولة قبل أن يـفارق رسوله العـالم الارضى فكانتا فتيتين قويتين حاصلتين على جميع عوامل النمو والتطور ، نقلتا العالم كله من حال إلى حال آخر ، لا صورتين وهميتين لم تلبثا أن انحلتا بعد وفاة موجدهما ولم تتركا أثرا فإذا كان في تكوينهما على خلاف السن المعروفة إعجاز يقف العلم الاجتماعي أمامه حائرا ، فإن في بقائمهما واستمرارهما وعظمة آثارهما إعـجازا ثانيا ليس بأقل من الأول (٢).

إن العامل الخفى وراء هذا هو ( الإيمان ) الذى نفثه محمد ﷺ فى روع جماعته، فحملهم يتلقفون ما يلقى إليهم بلهف عظيم ، فتتكيف به نفسياتهم ويصبح حالا لها كأنها ولدت مفطورة عليه

ولحظت الكاتبة البريطانية أرمسترونج بإعجاب وتقدير قيام المجتمع الإسلامي الذي شيده الرسول على على قاعدة المساواة : "ويقوم تنظيم المجتمع في الأمة على أسس المساواة ، فعلى الجميع القيام بنفس الواجبات ، وبحيث لا تكون هناك صفوة أو نخبة أو بناء هرمي ، ولاحظت كذلك أنه لابد من ناحية المبدأ ، أن يلقى جميع أبناء الأمة نفس المعاملة ، فإذا تعذر أن يسود الحب أو أن يدفع الناس إليه دفعا ، فمن الممكن إصدار التشريعات التي تكفل إقامة العدالة والمساواة : " وتؤكد الظواهر أن القرآن، ثم الشريعة في مرحلة لاحقة ، قد ساعدا المسلمين في الواقع على غرس روح المساواة العميقة (٣).

<sup>(</sup>۱) محمد فرید وجدی ، ص ۱۹۳

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٩٤

<sup>(</sup>٣) كارين أرمسترونج ، ص ٣٤٠ .

وقد حرص الرسول على منذ لحظات قيام الدولة وتأسيس الأمة على أن تكون قاعدة الشورى هي القاعدة الحاكمة في صنع القرار امتثالا لقوله عز وجل في وشاورهم في الأمر الله والله وال

ولقد درب أصحابه على هذا الأسلوب الفذ فتخرجوا جميعا في مدرسة الشورى. نبى ليس بالمسيطر ولا المتجبر ولكنه بشير نذير ، وليس له من الأمر شيء والأمر بينه وبين أمته على المشاورة ومكارم الأخلاق ، وإمام يطبع قبل أن يطاع ، ويتولى الحكم من أيدى المحكومين ، وأمة هي مرجع في الكثير من الأمور ، ليس لأحد حق الفتنة والعصيان ، ولهم جميعا حق الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، لا سيادة لنسب ، ولا مال ، ولا لعلم ، ولا لإنسان ولا لطائفة ، ولكنهم جميعا بنية واحدة تأخذ حياتها من كل عضو وتمد كل عضو سحاته (٢).

وفى الخطوات التسمهيدية التى سبقت الإعداد لغزوة بدر شاور الرسول على صحابته ، فقام أبو بكر وعسمر بن الخطاب فأدليا برأيهما وأحسنا ، ثم قسام المقداد بن عمرو فقال : يا رسول الله ، امض لما أراك الله ، فنحن معك ، والله لا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى : «اذهب أنت وربك فقاتلا إنا هاهنا قاعدون، بل نقول لك اذهب أنت وربك فقاتلا إنا معكم مقاتلون ، فوالذى بعثك بالحق لو سرت بنا إلى برك الغماد ( موضع فى اليسمن ) ، لجالدنا معك من دونه حتى تبلغه ، وأعسجب الرسول عقالة المقداد ودعا له» (\*)

وأراد الرسول أن يستمع إلى المزيد من آراء سائر المسلمين ، وخاصة الأنصار حتى تكتمل الشورى ، فقال : أشيروا على أيها الناس ، فقد كان الأنصار يمثلون عدة الجيش الإسلامي ، وكانت بيعة العقبة معاهدة دفاعية ، وليست هجومية ، تنص على أن يمنعه أهل المدينة بما يمنعون منه أبناءهم ونساءهم ولم يبايعوه على قتال خارج مدينتهم

<sup>(</sup>١) توفيق محمد سبع ، أضواء على الهجرة ، ٢١٢

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق ، ص ۲۱۶

<sup>(</sup>٣) على حسنى الخربوطلس : الرسول في رمضان ، القاهرة ، دار المعمارف ، سلسلة اقرأ ، العدد ٢٠٠٠ ، ١٩٦٨ ، ص ٧٧٠

وتقدم زعيم الانصار ، ستعبد بن معاذ إلى الرسول سائلا : والله ، لكأنك تريدنا يارسول الله ؟ فأجاب الرسول ركي : أجل فقال سعد : فقد آمنا بك ، وصدقناك ، وشهدنا أن ما جئت به هو الحق ، وأعطيناك على ذلك عهودنا ومواثيقنا ، على السمع والطاعة ، فامض يا رسول الله لما أردت ، فنحن معك ، فوالذي بعثك بالحق لو استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك ، ما تخلف منا رجل واحد ، وما نكره أن تلقى بنا عدونا غدا ، إنا لصبر في الحرب ، صدق في اللقاء ، لعل الله يريك منا ما تقر به عينك ، فسر بنا على بركة الله (١).

هكذا تكونت الأمة ، وهكذا تأسست الدولة ، من شخصيات من نوع خاص اصبحوا نواة صلبة لحضارة عبقرية استمرت عددا غير قليل من القرون ، ولم لا ؟

كانوا معددين للآلهة ، فجاءهم بالتوحيد

كانوا يخضعون لحكم القوة ، فأخضعهم لسلطان الحق ·

كانوا يأخذون بالتقليد ، فحولهم إلى حكم العقل

كانوا يأخذون بالعادات ، فجعلهم يحكمون بالقوانين ·

كانوا قانعين بما كانوا عليه ، فأهاب بهم لطلب الأحسن ·

كانوا واقفين مع عالم المادة ، فحفزهم لتنور عالم الروح ·

كانوا يأخذون بالظنون ، فأمرهم أن لا يأخذوا إلا بالدليل ·

كانوا راضين بالجهل ، فحضهم على طلب العلم .

كانوا يحرصون على الامتيازات ، فقرر لهم مبدأ المساواة ·

كانو مكتفين بالأمر الواقع ، فدفعهم لتحرى المثل الأعلى ·

## البناء الأسرى :

ليس من شك في أن الأسرة لبنة من لبنات الأمة ، التي تتكون من مجموعة أسر يرتبط بعضها ببعض ، ومن الطبيعي أن البناء المكون من لبنات يأخذ ما لهذه اللبنات من قوة أو ضعف ، فكلما كانت اللبنات قوية ذات تماسك ومناعة ، كانت الأمة المكونة منها كذلك ، قوية ذات تماسك ومناعة ، وكلما كانت اللبنات ذات ضعف وانحلال ، كانت الأمة كذلك ، ذات ضعف وانحلال ومن هنا كانت العناية بتكوين

<sup>(</sup>۱) سیرة ابن هشام ، ج۲ ، ص ۲٦٦ ·

الأسرة وتقويتها من أهم ما يسجب على المصلحين رعايته وأخذ الطريق إليه ، ولا يكون ذلك إلا بتوخى المبادئ القوية التى يشاد عليها صرح الأسرة ، وتضمن بقاءها ونموها ، قوية مثمرة ، ثم بقوة الهيمنة على تلك المبادئ ومراقبة تنفيذها (١) .

ومن هنا فقد حرص الرسول ﷺ أن يقدم للمسلمين نموذجا من خلال تلك الأسرة التي كونها بدءا بزواجه من السيدة خديجة رضى الله عنها حتى وافعه المنية كانت هذه الأسرة النبوية مزرعة لاستنبات العديد من القيم والأساليب التي يكفل العمل بها ، الاطمئنان إلى حد كبير إلى أننا قد أرسينا دعائم شخصية إسلامية على أعلى ما يمكن تصوره من سلامة البنيان وصحة الأساسات ، وقوة الأركان .

ومجىء هذه القضية فى نهاية الفصل الحالى لا نقصد به ترتيبا من حيث الأهمية، فالحق الذى يجب أن يقال أن كثيرا من القضايا التى عرضنا لها فى هذا الفصل لا تكاد تتفاضل فيما بينها

ونحن إذ نعرض لأسرة السنبي على الله الذي الله الذي على هذا اللغط الذي حرص الكثيرون من المبشرين على إثارته حول الرسول الكريم ، وإن كنا سنحاول بقدر المستطاع الا نتطرق لتفاصيل حتى لا يخرج بنا الحديث عن الغرض الاساسى لتناول مثل هذه القضية في كتاب مقصده الاساسى هو التربية

وهنا نجد أنه يندر أن يطرق خصوم الإسلام موضوع الزواج دون أن يسعرجوا منه إلى زواج النبى على ويتذرعوا به إلى محاولة النيل من شخصه الكريم ، والتشكيك من ثم فى دعوته المباركة ، ودينه القويم ، وأى صورة تغنيهم فى هذا الغرض الأثيم كما تغنيهم صورة الرجل الشهوان الغارق فى لذات الجسد العازف فى معيشته البيتية ورسالته العامة عن عفاف القلب والروح(٢).

وليس هناك من تهافت بمكن أن يكون عليه الظن مما يقدمه المستـشرقون في هذا الشأن ، فلا حجة لدينا على صدق رسالة نبينا الكريم أصدق من سيرته في رواجه وفي اختيار روجاته ، وليس للنبوة من آية أشرف من آيتها في معيشة نبى الإسلام من مطلع حياته إلى يوم وفاته

<sup>(</sup>١) محمود شلتوت ، الإسلام عقيدة وشريعة ، ص ١٤١

<sup>(</sup>٢) عباس محمود العقاد : حقائق الإسلام وأباطيل خصومه ، ص ١٩٠

ف ما الذى يفعله الرجل الشهوان الغارق فى لذات الجسد إذا بلغ من المكانة والسلطان ما بلغه محمد بين قومه ؟ لم يكن عسيرا عليه أن يجمع إليه أجمل بنات العرب وأفتن جوارى الفرس والروم على تخوم الحزيرة العربية ولم يكن عسيرا عليه أن يوفر لنفسه ولأهله من الطعام والكساء والزينة ما لم يتوافر لسيد من سادات الجزيرة في زمانه ، فهل فعل محمد ذلك بعد نجاحه ؟ هل فعل محمد ذلك في مطلع حياته ؟ كلا ، لم يفعله قط ، بل فعل نقيضه ، وكاد أن يفقد زوجاته لشكايتهن من شظف العيش في داره(١)

هذا، ويمكن تقسيم حياة النبي ﷺ الأسرية إلى أربع فترات (٢): الفترة الأولى : كان أعزب حتى سن الخامسة والعشرين

الفتـرة الثانيـة ، عاش مع زوجة واحـدة من الخامـسة والعشـرين حتى الثـالثة

الفترة الثالثة ، تزوجه عدة زوجات بين الخامسة والخمسين والستين

الفترة الرابعـة ، لم يتزوج من الستين ، إلى أن لحق بالرفيق الأعــلى في الثالثة والستين

فالفترة الثالثة هي التي حدث فيها تعدد ، وهي تبدأ من السنة الثالثة للمهجرة حيث بدأ القيتال مع قريش والقبائل العبربية الأخرى ، فأدى ذلك إلى قتل كثير من الذكور وهم عماد الأسرة

وبالتالى فإنه ما كان يخشى على رجل قضى حياته حتى الخامسة والخمسين وهو على خير ما يكون من الطهر والعفاف أن ينغمس بعد ذلك في اللذات فإذا كانت فتنة النساء لا تؤثر فيه وهو فستى ممتلئ الشباب ، فكيف بها تأسره وهو رجل رزين كامل النضج العقلى ؟

ثم إن المسألة ليست بكثرة الزوجات أو الاكتفاء بزوجة واحدة دليلا على سوية النزعة الجنسية ، ذلك أن صاحب الزوجات الكثيرات يجمع بينهن قد لا يكون شهوانا، لأن المعول على ما يكون في نفسه من نوع الصلة والارتباط بهن ، فإن كان ذلك الارتباط ارتباطا تعلق بلذة المضاجعة قبل كل شيء ، فالرجل شهوان بسبب تعلقه بتلك

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٩٢ ·

<sup>(</sup>٢) منتقى النقول في سيرة أعظم رسول ، ص ٤٤٦ -

اللذة ، لا بسبب كثرة عدد من في عصمته من النساء (١٠) أما إذا كان صاحب الزوجات الكثيرات مرتبطا بهن برباط لا يقوم على طلب اللذة قبل كل اعتبار ، بل يقوم ارتباطه بهن على الأواصر الإنسانية السامية من مودة ورحمة وبر ورعاية وحدب وتكريم للشخصية الأدمية في المرأة ، فالرجل ليس بشهوان لعدم ابتناء صلته بالمرأة على اللذة البهيمية ، بصرف النظر عن عدد من في عصمته من النساء

وبهذا المقياس عينه ننظر إلى صاحب الزوجة الواحدة ، فإن كانت صلته النفسية الباطنة التي تربطه إليها صلة تراحم وإيثار وتكريم للشخصية الآدمية في المرأة ، فالرجل ليس شهوانا بسبب نوع إحساسه وصلته الباطنة بالمرأة عموما ، لا بسبب اقتصاره على اعرأة واحدة ، أما إذا كان صاحب الزوجة الواحدة يصدر في ارتباطه وتعلقه بها عن عنف طلب اللذة لذات اللذة ، فالرجل شهوان بهيم بصرف النظر عن عدم تعدد من تنصرف إليهن وتنصب عليهن شهوته الجامحة من أفراد النساء (٢)

لا ارتباط إذن بين المظهر والمخبر ، فقد يدل المظهر على الشيء ونقيضه ، فلا يكفى التعدد إذن أساسا للقول بجموح الشهوة وسيطرتها على الرجل ، بل ينبغى أن يلتمس المتلمسون لذلك الحكم أساسا آخر من شواهد حاله ، ومجموع سلوكه مع النساء ، كثر عددهن أو قل ، لأن المعول على نوع الصلة وبواعثها ، لا على كثرة العدد أو قلته أو انعدامه

وإن من يستقرئ حالات الزواج التي قام بها الرسول على ، فسوف يلمس كيف أن التعدد كان لإيواء الضعيفات من أزواج المهاجرين اللاثي لا مأوى لهن في هذه الغربة التي انقطعن فيها عن أهليهن ، ولربط الصلات بينه وبين كبار أصحابه ، ولمنع تحكم الوثنيين فيهمن تربطهم رابطة نسب من نساء المهاجرين الذين يقتلون أو يموتون أو يرتدون وقد أشار الله سبحانه وتعالى إلى ذلك في قوله : ﴿ يَا أَيُّهَا النّبِي إِنّا أَحْلَلْنَا لَكَ وَبَنَات عَمّاتِكَ اللّاتِي آتَيْت أَجُورهُن وما مَلَكَت يمينُك مما أَفَاء الله عَلَيْك وَبَنَات عَمّك وَبَنَات عَمّاتِك أَنْ اللّه عَلَيْك وَبَنَات عَمّك وَبَنَات عَمّاتِك اللّه عَلَيْك وَبَنَات عَمّا للنّبي إِنْ أَرَاد وَبَنَات خَالِك اللّه عَلَيْك وَبَنَات عَمّا للنّبي إِنْ أَرَاد النّبي أَنْ يَسْتَنكَ هما خالصة لك مَن دُون الْمُؤْمنين قَدْ عَلَمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي أَزْواجَهِمْ وَمَا مَلَكَت أَيْمَانُهُمْ . . . ﴾ [الأحزاب : ٥٠]

<sup>(</sup>١) نظمي لوقا : محمد ، في حياته الخاصة ، القاهرة ، مكتبة غريب ، د ت ، ص ١١

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٤٢

ويستفاد من هذا النص أن رواج المهاجرات كان للرحم التى تربطه بهن عمومة أو خۇولة ، وأن ذلك يشمل قرابته لقريش ، فلا يضيعهن عند موت أزواجهن شهداء بل لابد أن يتولى هو إيواءهن فى ظله الظليل(١).

ويمكن أن نورد فيما يلى أمثلة لبعض الدواعى والأسباب السياسية التي كمنت وراء بعض ريجات الرسول ﷺ ، تأليفا للقلوب عليه ، وجمع القبائل حوله :

۱ - فقد تزوج - صلوات الله عليه بالسيدة جويرية بنت الحارث سيدة بنى المصطلق ، وكانت قد أسرت مع قومها وعشيرتها ، ثم بعد أن وقعت تحت الأسر أرادت أن تفتدى نفسها ، فجاءت إلى الرسول عليها أن يدفع لها الفداء وأن يتزوجها فقبلت ذلك ، فقال المسلمون : أصهار رسول الله عليها تحت أيدينا ؟ (أى أنهم في الأسر) ، فأعتقوا جميع الأسرى منهم ، فلما رأى بنو المصطلق هذا النبل والسمو ، وهذه الشهامة والمروءة أسلموا جميعا، ودخلوا في دين الله وأصبحوا من المؤمنين (٢) .

٢ - وكذلك تزوج ﷺ بالسيدة صفية بنت حيى بن اخطب التي اسرت بعد قتل زوجها في غزوة خيبر فقال لها الرسول الكريم: اختارى ، فإن اخترت الإسلام امسكتك لنفسى ، وإن اخترت اليهودية فعسى أن أعتقك فتلحقى بقومك ، فقالت يا رسول الله: لقد هويت الإسلام ، وصدقت بك قبل أن تدعوني إلى رحلك ، ومالى في اليهودية أرب ، ومالى فيها ولد ولا أخ ، وخيرتنى الكفر والإسلام ، فالله ورسوله أحب إلى من العتق ، وأن أرجع إلى قومي (٣) .

٣ - وكذلك تزوج على بالسيدة أم حبيبة ( رملة بنت أبي سفيان )، وأبو سفيان كان في ذلك الحين حامل لواء الشرك ، وألد الأعداء لرسول الله على وقد أسلمت ابنته في مكة ، ثم هاجرت مع زوجها إلى الحبشة ، وهناك مات زوجها، فلما علم الرسول على بأمرها ، أعلن أنه يريد أن يتـزوجها، وتم ذلك لما عادت إلى المدينة ، ولم يعارض أبو سفيان في ذلك ، ومن هنا تظهر لنا الحكمة في هذا الـزواج ، فقد كان سبا لـتخفيف الأذى عن الرسول على وعن

<sup>(</sup>١) محمد أبو زهرة ، ألمرجع في السيرة النبوية ، ج٣ ، ص ١١٠٥

 <sup>(</sup>۲) محمد على الصابونى: شبهات وأباطيل حول تعدد زوجات الرسول صلى الله عليه وسلم،
 دم، طبع على نفقة السيد حسن عباس الشربتلى، ١٩٨٠، ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٩

أصحابه المسلمين ، سيما بعد أن أصبح بينهما نسب وقرابة ، مع أن أبا سفيان كان وقت ذاك من ألد بنى أمية خصومة لرسول الله على ، ومن أشدهم عداء له وللمسلمين ، فكان تزوجه بابنته سببا لتأليف قلبه وقلب قومه وعشيرته (١).

وبطبيعة الحال كانت أول أسرة مسلمة هي أسرة الرسمول عَلَيْنُ ، حيث آمنت به زوجته الكريمة السيدة خديجة منذ اللحظات الأولى التي اختاره فيها سبحانه وتعالى نبيا، وكذلك على بن أبي طالب الذي كان صبيا صغيرًا ضمه إلى أسرته ، فضلا عن زيد بن حارثة ، الذي اختار محمدا بن عبد الله على أبيه واختار أن يعيش في كنفه ﷺ رقيقًا، فاجتمع شمل الأسرة الكريمة على الإيمان ، ولقد جاء تاجر اسمه يحيى بن عفيف زائرا مكة ، فوصف ما رآه قائلا(٢): جئت زمن الجاهلية إلى مكة ، فنزلت على العباس بن عبد المطلب ، فلما طلعت الشمس وحلقت في السماء وأنا أنظر إلى الكعبة، أقبل شاب فرمى ببصره إلى السماء ، ثم استقبل الكعية ، فقام يستقبلها ، فلم يلبث حتى جاء غلام فقام عن يمينه ، فلم يلبث حتى جاءت امرأة فقامت خلفهما ، فخر الشاب ساجدا فسجدا معه ، فقلت : يا عباس ، أمر عظيم ، فقال : أتدرى من هذا ؟ فقلت : لا ، فقال : هذا محمد بن عبد الله بن عبد المطلب ابن أخسى و أتدرى من هذا الغلام ؟ قلت : لا قال : هذا على بن أبي طالب • أتدرى من هذه المرأة التي خلفهما ؟ قلت لا أدرى ﴿ قَالَ : هذه خديجة زوج ابن أخبى ﴿ وهذا حدثني أنَّ ربك رب السموات والأرض أمر بهذا الندى تراهم عليه وايم الله ما أعلم على ظهر الأرض كلها أحدا على هذا الدين غير هؤلاء الثلاثة ، وكانوا الثلاثة المطهرين السابقين إلى الإسلام ، ومعهم زيد بن حارثة فكان الرابع ·

والحق أن عظمة السيدة خديجة قد تجلت في أنها صاحبة المال الوفيسر والتجارة الواسعة ، هي التي سعت إلى أن يخطبها الرسول الكريم على المناس الرغم مما كان عليه من فقر ، ذلك أن تقديرها للرسول كان تقديرا واقعيا دافيعا لها على أن تفكر في شأنه تفكيرا آخر أكبر من كونه عاملا في مالها يتجر لها فيه فيربح ويربح إنها عرفت محمدا بما عرفه به قومه : أمينا صدوق الحديث ، عزوفا عن الدنايا ، طموحا لعوالي الأمور ، متساميا بنفسه عن مغامز المروءة ، كسوبا للخير ، بل هي قد عرفت محمدا أكثر مما عرفه قومه ، عرفته عاملا في مالها وصحبه في سفره غلامها الأمين ميسرة

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ، ص ۳۰

<sup>(</sup>۲) محمد أبو زهرة ، المرجع في السيرة النبوية ، ج١ ، ص ٢٩٣ ·

فحدثها عن أخلاق محمد في السفر والعمل ، وحدثها عما شهد من دلائل مستقبل هذا الفتي الكريم(١)

لقد كان الله- سبحانه وتعالى- حفيا بأم المؤمنين خديجة، فهى أول من استقبل محمدا يوم البعث حيث جاء يرجف فؤاده ، وتضطرب نفسه من شدة الفزع والروع الذى لحقه عندما نزل الوحى لأول مرة ، فما دالت تهدئ من فزعه ، وتطمئن من نفسه، وتذكره بما أنعم الله به عليه من الخلق الكريم وحب الخير ، وأن الله لا يضبع أجر المحسنين من أمثاله ، فهو لن يتخلى عنه ، وبذلك كانت له أول وريرة حكيمة ، تدبر معه الأمر وتصدقه النصح ، وتشحذ من عزيمته ، تثبته وتعاونه على تحمل أعباء الرسالة التي أوكلها الله إليه ، وكانت له المحبة المخلصة التي توفر له الهدوء والراحة والطمأنينة التي كانت لازمة لنجاحه في تأدية هذه الرسالة ، وتُذهب ما به من ضحر وتعب ، وتهون عليه ما يقابله من مصاعب وما يلقاه من عناء المشركين ، فكان لا يسمع منهم شيئا يكرهه من رد عليه واستهزاء به ، وتكذيب له مما كان يؤلمه ويحزنه حتى يفرج الله عنه بفضل رعايتها وعطفها ورجاحة عقلها (٢)

وتجلت عظمة السيدة خديجة روجة وأمة وإنسانة كذلك في إصرارها على المشاركة في تحمل آلام ومشقة ما تعرض له الرسول على طيلة سنوات الحصار الثلاث في مكة إنها تترك بيتها حيث عاشت طوال حياتها عيشة رغدة بفضل ثروتها الطائلة التي وفرت لها كل وسائل الترف ومكنتها من الاستمتاع بكل ما يمكن للمال أن يحصل عليه من الطيبات التي كانت تجلبها تجارتها الواسعة من إنتاج العراق وفارس والهند عن طريق رحلتي الشتاء والصيف إلى اليمن والشام خرجت معهم في بداية شيخوختها بعد أن أشرفت على الحادية والستين من عمرها لتعيش بعيدة عن كل وسائل الراحة التي كانت تتمتع بها في بيتها ، وقد استعذبت ذلك دفاعا عن دينها ، وحتى لا تتخلى عن روجها وحبيبها الذي نعمت بجواره أسعد ايام حياتها ، ولم تعبأ بما قد تتعرض له من مشقة ، وما قد يحهد جسمها الضعيف من المتاعب ، وما يقابلها من مرارة الحرمان وقسوة الطبيعة حبا في الإسهام في نشر دين الوحدانية (٢)

<sup>(</sup>۱) محمد الصادق عرجون ، ص ۲۰۸

<sup>(</sup>٢) عبد المنعم عمر : خديجة أم المؤمنين ، ص ١٣٦٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٧٠ .

ولا يتسع المقام للحديث عن بقية زوجات الرسول ﷺ ، ولكنا سنكتفى بأمثلة لبعضهن ، من ذلك السيدة عائشة رضى الله عنها ، إذ كان حسب عائشة أن تكون ابنة الصاحب الوفى الكريم ، ليفتح لها الرسول ﷺ من دنياه موصد الأبواب ، لكنها كانت إلى جانب هذه البنوة ، ذات لطف آسر وذكاء لماح وصبا غض نضير (١)

ولم تدهش مكة حين أعلن نبأ المصاهرة بين أعز صاحبين وأوفى صديقين ، بل استقبلته كما تستقبل أمرا طبيعيا ، ولم يجد فيها أى رجل من أعداء الرسول الفسهم موضعا لمقال ، بل لم يدر بخلد واحد من خصومه الألداء ، أن يتخذ من زواج محمد الفيلة بعائشة مطعنا أو منفذا للتجريح والاتهام ، وهم الذين لم يتركوا سبيلا للطعن عليه إلا سلكوه ، ولو كان عبثا وبهتانا لكن نفرا من المستشرقين تغافلوا عن فروق الزمان والمكان فسجلوا دهشتهم أن يتم زواج النبى بصبية صغيرة ، وهو أمر لم يكن مستنكرا في زمنه ، بل ظل قريبا منه حتى وقت قريب في ريفنا المصرى ، وفي بيئات عربية وإسلامية أخرى ، بل وعدد آخر من البيئات الأخرى غير الإسلامية

كانت صغيرة السن ، أو طفلة - كما يحلو لذوى الهوى أن ينعتوها - لكنها ، بشهادة مستشرق آخر منذ وطئت قدماها بيت محمد ، كان الجميع يحسون وجودها ، ولو أن شابة عرفت ما هى مقبلة عليه ، لكانت عائشة بنت أبى بكر ، فلقد كونت شخصيتها منذ اليوم الأول الذى دخلت فيه دور النبى الملحقة بالمسجد ، (٢).

وأدق من هذا أن يقال أن عائشة قد اكتمل نموها في هذا البيت ، ونضجت شخصيتها ، وتدرجت بين عيني الرسول من صبية يأتيها زوجها بصواحبها ليلعبن معها، أو يحملها على عاتقه لتطل على نفر من الحبشة يلعبون الحراب ، إلى شابة يافعة ناضجة مجربة ، تسألها امرأة في مسألة دقيقة من مسائل الزينة والتجمل فتجيبها : إن كان لك زوج فاستطعت أن توعي مقلتيك فتضعيهما أحسن مما هما فافعلي ، وتكره أن تلقى امرأة زوجها في كآبة الحداد فتقول : لا يحل لامرأة تؤمن بالله أن تحد فوق ثلاثة أيام إلا على زوج !(٣)

<sup>(1)</sup> بنت الشاطئ : نساء النبي عليه الصلاة والسلام ، القاهرة ، دار الهلال ، سلسلة كتاب الهلال، العدد ٤٥ ، ديسمبر ١٩٥٤ ، ص ٥٨

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٧١

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٧٢

وكان لأم سلمة شأن هام فى أحداث صلح الحديبية كان له أثره فى انكشاف الغمة ، فقد كان يوما امتحن الله فيه المسلمين بأمر شديد يضل فيه العقل الرشيد والذى يتتبع أخبار الفتح النبوى يرى من أمر هذا الفتح عجبا حتى كاد بعض الصحابة يهلك غما !!وناهيك بأمر يشتد على عمر بن الخطاب حتى زجره أبو بكر ، وأى أمر أشد على المسلمين من قبولهم بشرط من شروط الهدنة ، يقضى بأن من أسلم من المشركين يرده الرسول علي الى قومه ، وأن من ارتد من المسلمين لا يردونه ؟ (١)

فلما فرغ الرسول و المسال المسالة على أن يرجع الرسول بأصحابه على أن يعود في العام المقبل قال الأصحابه: قوموا ثم احلقوا ، ولم يقم أحد ، حتى بعد أن كرر الأمر ثلاث مرات! ودخل الرسول إلى بيته وكانت معه أم سلمة في هذه السفرة وقد أهمه الأمر - فذكر لها ما لقى من الناس ، فقالت : يا نبى الله ، أتحب ذلك ؟ اخرج ثم الا تكلم أحدا منهم كلمة حتى تنحر بدنك ، وتدعو حالقك فيحلقك ، فخرج فلم يكلم أحدا منهم حتى فعل ذلك، نحر بدنه، ودعا حالقه فحلقه ، فلما رأوا ذلك قاموا فنحروا ، وجعل بعضهم يحلق بعضا حتى كاد بعضهم يقتل بعضا غما(٢)

فهذا موقف من المواقف الخالدة التى فعل فيها الرأى وسداد المشورة ما لا تفعله القوة فى صور مختلفة ، وهو أيضا من المواقف الحاسمة فى تاريخ الأمم والجماعات إن هذا الرأى من أم المؤمنين يدل على خبرتها بسياسة النفوس حين تصطدم بالعواطف ، وتذهب العقول وراء الإحساس البشرى إلى شعاب الهوى ، فالصمت والإعراض عن القول ، وحسم الأمر بالعمل والمضى فى الطريق المرسوم ، أفسد مسالك الشيطان وغوايا الأنفة ، وردها إلى الإيمان والتسليم ، وهل يسوغ لمسلم أن يضن بنفسه عن فعل فعله الرسول على ويأنف من القيام به ؟(٣)

وفى فترة من فترات الضعف الإنسانى شعرت زوجات الرسول أنهن يتحملن ما تصورن أنه فوق طاقتهن من المعيشة وفق منهج الرسول الصارم المتقشف ، وأكثرهن اعتادت فى صدر حياتها الزاد الطيب والنعمة الدافقة ، إما مع آبائهن وإما مع رجالهن السابقين ، فإذا بهن يتملمن من الحياة الجديدة ويطلبن الرغد والنعومة ، واجتمعن على

<sup>(</sup>١) محمد تاج الدين الدلتوني ، أم المؤمنين ، أم سلمه رضي الله عنها ، ص ٨٤

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٨٥

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٨٦ ·

ما بينهن من خلاف - ليسألن الرسول مزيدا من النفقة ! ولم لا ؟ إنهن في بيت أعظم رجل في العرب ، فيجب أن تتكافأ معيشتهن مع مكانتهن (١).

وحزن الرسول على للهذا التوجه إنه المسلم الأول على ظهر الأرض ، وأبصار المؤمنين والمؤمنات معلقة به من كل ناحية ، وهو بصدد بناء أمة تشق طريقها وسط الوف مؤلفة من الأعداء المتربصين ، فإذا لم يعش بيته عيشة المجاهد الصبور ، فكيف يواصل الكفاح ويكلف الرجال والنساء من أمته أن يذهلوا عن كل شيء إلا السير بدينهم حتى يبلغ مأمنه لذلك رفض النبى الاستجابة لرغبات نسائه في توسيع النفقة ، وكره منهن هذا التطلع ، فقرر مقاطعتهن ، حتى شاع بين الناس أن النبي طلق نساءه جملة

وهنا نزل الوحى الإلهى ﴿ لَا أَيُهَا النّبِي قُل لأَزْواجك إِن كُنتُنَّ تُردْن الْحياة الدُنْيا وَإِينتها فَتَعَالَيْن أُمتَعُكُنُ وَأُسرَحْكُنَّ سراحًا جميلاً (٢٨) ﴾ [الاحزاب]، وكان هذا الدرس كافيها ليمحو آخر ما في أنفسهن من رغبة لم تتجاوز المباحات المشتهاة ، فاخترن جميعا - البقاء مع النبي على قاعدته العتيدة ما قل وكفي خير مما كثر وألهي (٢) ، وعشن معه للجهاد والتهجد ، والبذل والمواساة والتواضع والخدمة وبهذا التفاني في خدمة الرسالة ، والإهمال لمطالب النفس ، رفع الله درجاتهن ، فلم يصبحن زوجات رجل يطلبن في ظله المتاع ، بل صرن شريكات في حياة فاضلة غالية (٣)

وكانت معاملته على دستورا تربويا لكل مسلم لابد أن يقتدى به في تعامله مع أهل بيته ، وهنا نجد أنه على كان يشفق أن يرينه غير باسم في وجوههن ، ويزورهن جميعا في الصباح والمساء ، وإذا خلا بهن كان ألين الناس ضحاكا بساما ، كما قالت عائشة رضى الله عنها

ولم يجعل من هيبة النبوة سدا رادعا بينه وبين نسائه ، بل أنساهن برفقه وإيناسه أنهن يخاطبن رسول الله في بعض الأحايين فكانت منهن من تقول له أمام أبيها : تكلم ولا تقل إلا حقا ، ومن تراجعه أو تغاضبه سحابة نهارها ، ومن تبلغ في الاجتراء عليه ما يسمع به رجل كعمر بن الخطاب في شدته ، فيعجب له ويهم أن يبطش بابنته حفصة لأنها تجترئ كما تجترئ الزوجات الأخريات ، وإذا رأى النبي غضبا كهذا من جرأة كتلك كف من غضب الأب وقال له : ما لهذا دعوناك إلى

<sup>(</sup>١) محمد الغزالي فقه السيرة ، ص ٤٨١

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ، ١٩٧/٥.

<sup>(</sup>٣) محمد الغزالي ، فقه السيرة ، ص ٤٨٢

<sup>(</sup>٤) عباس محمود العقاد : عبقرية محمد ، ص ١٣٠

وكان يتولى خدمة البيت معهن ، أو كما قال : خدمتك زوجتك صدقة (١)

وقد أنجب الرسول ﷺ من السيدة حديجة أربع بنات هن : زينب - رقية - أم كلثوم - فاطمة

وأنجبت له ولدين : أولهما ، القاسم ، وبه كان يكنى ، ولد قبل النبوة ، وتوفى وهو ابن سبعة عشر شهرا على الأرجح ، والثانى عبد الله ، ولد بعد النبوة ولم يعمر إلا قليلا فمات صغيرا وأنجبت له مارية القبطية إبراهيم الذى عاش ستة عشر شهرا فقط ، ولم تنجب أية زوجة أخرى

وقد ماتت معظم بنات الرسول فى فترات مختلفة ، وبقيت له فاطمة ، فكانت سلوته وعزاءه عن إخوتها وأخواتها ، ولهذا كان ﷺ شديد المحبة لها ، كشير التعلق بها، يغضب لغضبها ويرضى لرضاها(٢)

ومع ما لها رضى الله عنها من مكانة في قلب السنبى ، فقد قال على في حديث المرأة المخزومية التى سرقت في عهده «إنما أهلك الذين من قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشعيف أقاموا عليه الحد وايم الله لو أن فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد وايم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها» ، وحاشاها- رضى الله عنها- أن تفعل ذلك، ولكنه عدل الإسلام وعظمته (٣)

وما كان الرسول يَسْجَلَقُ يحصها بشيء دون غيرها، بل كان أحيانا يعطى الناس، ولا يعطى فاطمة، مع شدة حاجتها كانت-رضى الله- عنها تطحن بالرحى في بيتها حتى أثر الرحى بيديها، فعن على-رضى الله عنه- أن فاطمة اشتكت ما تلقى من الرحى في يدها، وأتى النبي يَسُلِقُ سبى، فانطلقت فلم تجده ولقيت عائشة فأخبرتها، فلما جاء النبى أخبرته عائشة بمجىء فاطمة إليها، فجاء النبي النبي النبي النبي عائشة بمجىء فاطمة إليها، فجاء النبي النبي عائشة بمجىء فاطمة إليها، فقعد بيننا حتى وجدت برد قدمه على فذهبنا، نقوم، فقال النبي على مكانكما»، فقعد بيننا حتى وجدت برد قدمه على

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٣١

 <sup>(</sup>۲) عبد الحميد محمود طهماز السيدة خديجة أم المؤمنين ، دمشق ، دار القلم ، ۱۹۹ ،
 ص۱۲۸۰

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٣

صدرى، ثم قال : «ألا أعلمكما خيرا مما سألتما ؟ إذا أخذتما مضاجعكما ، أن تكبرا الله أربعا وثلاثين وتسبحاه ثلاثا وثلاثين ، وتحمداه ثلاثا وثلاثين ، فهو خير لكما من خادم»(١) وكان ﷺ يعظها ويخوفها من الله تعالى كما يعظ غيرها من الناس

ومن الراجح أن العطف الأبوى لم يتمثل قط في مولد أحد من أبناء الرسول وكما تمثل في مولد ابنه الذي سماه باسم جده الأكبر (إبراهيم) أملا في أن يصبح بعده خليفته الأكبر ولعل العطف الأبوى قد تمثل في تشييع هذا الطفل الصغير أشد ما تمثله في استقباله يوم ميلاده (٢) كانت أسباب كبيرة توحى إلى قلب محمد العظيم شوقه الطويل إلى استقبال ذلك الوليد كان منها أن محمدا عربي يحرص على العقب من بعده كحرص كل رجل من أبناء القبائل وأصحاب العصبية هم فخورون بالنسب ، فخورون بالنسب ، فخورون بالغقب ، يحفظون سيرة السلف ويتوقون إلى استبقاء الخلف على نحو لا يعهده الحضريون وإن كان حب الذرية فطرة مركبة في جميع الطباع ومحمد كان يحب التكاثر لنفسه ويحبه لأمته ويوصى المسلمين أن يستكثروا من النسل ما استطاعوا ليفاخر بهم الأمم وفرة وعزة ، فاشتياقه إلى العقب من الذكور نزعة عربية تقترن بالنزعة الإنسانية والنزعة النبوية ، فتزداد قوة على قوتها التي ركبت في النوع البشرى

وعندما مات إبراهيم ، بدت صورة الألم على قسمات وجه الرسول على ، ووضعه في حجره وقال : "إنا يا إبراهيم لا نغنى عنك من الله شيئا" ثم وجم وذرفت عيناه ، والغلام يجود بنفسه ، وأمه وأختها تصيحان ، فلا ينهاهما الرسول فلما استوى إبراهيم جثمانا لا حراك فيه ، زادت عينا محمد دمعا ، وهو يقول "يا إبراهيم ، لولا أنه أمر حق ، ووعد صدق ، وأن آخرنا سيلحق بأولنا ، لحزنا عليك أشد من هذا " وبعد أن وجم هنيهة قال: "تدمع العين ويحزن القلب ، ولا نقول إلا ما يرضى الرب ، وإنا يا إبراهيم عليك لمحزونون" (")

ورأى المسلمون ما بمحمد من حزن ، وحاول حكماؤهم أن يردوه عن الإمعان فيه، فذكروه بما نهى عنه ، فقال : «ما عن الحزن نهيت ، وإنما نهيت عن رفع الصوت بالبكاء ، وإن ما ترون بى أثر ما فى القلب من محبة ورحمة ، ومن لم يبد الرحمة لم يبد غيره عليه الرحمة»

<sup>(</sup>١) رواه الستة

<sup>(</sup>٢) عباس محمود العقاد : عبقرية محمد ، ص ١٦١

<sup>(</sup>٣) محمد حسين هيكل ، حياة محمد ، ص ٤٦٦

وكم كانت سعادة الرسول ره بحد فيديه الحسن والحسين ابنى فاطمة وعلى وكان الحسن قد جاوز العامين من عمره بعد غزوة بنى قريظة سنة خمس ، فكان يستطيع أن يمشى وهو يتعشر مرحا فى أرجاء البيت ، وكان إذا جاء جده فرح فرحا عظيما ، فإذا وقف للصلاة سعى إليه وأمسك به ، فكان النبى عظيما يفرج له رجليه حتى يخرج من الجانب الآخر ، فإذا سجد كان يعتلى ظهره فما ينزله حتى يكون هو الذى ينزل.

وكان الحسين قد جاوز حينذاك منتصف العام الأول من عمره ، فكان يحبو تارة ويتعثر تارة أخرى ، وكان يحلو للرسول أن يداعب السبطين ، وقد روى جابر أنه دخل يوما على رسول الله على فرأى الحسن والحسين على ظهره وهو يمشى بهما على أربع ويقول : نعم الجمل جملكما ، ونعم العدلان أنتما

وكان الطفلان ينموان نموا حسنا ، وكانا يختلفان أحيانا إلى المسجد ، وقد روى أبو بريدة : كان النبي عليه الله يخطبنا إذ جاء الحسن والحسين ، عليه ما قميصان أحمران ، عشيان ويعشران ، فنزل رسول الله عليه فحملهما ووضعهما بين يديه ثم قال : الصدق الله : ﴿ إِنَّمَا أَمُوالُكُمْ وَأُولُادُكُمْ فَتُنَةً ... (١٠) ﴾ [التغابن]، نظرت إلى هذين الصبيين عشيان ويعثران، فلم أصبر حتى قطعت حديثى ورفعتهما»(٢).

هذه القسمات ، وتلك الجوانب من حياة المصطفى محمد الله إنما هى قطرة من بحر ، كلها ، وغيرها مما سار من سيرته ، إنما هى مقومات تربية من نوع خاص ، تربية ربانية ، وهى مع ربانيتها تربية تمثل النموذج القابل للتطبيق ، والمثل الأعلى الذى يجب على كل من ارتضى الإسلام دينا أن يرنو إليها بكل جوارحه ساعيا أن يربى نفسه ويربى غيره على نهجها.

<sup>(</sup>١) عبد المنعم عمر : خديجة أم المؤمنين ، ص ٤٨٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٤٨١



# الفصل الـثالث قضايا ومبادئ تربويــة

#### 

ما كان الإسلام الذى خاطب الناس بالعقل أن يعتمد فى دعوته إلى طاعة الرسول على محرد (النصوص) ، ولكن الرسول على محرد (النصوص) ، ولكن الرسول على قدم لنا نحن المربين من خلال حياته العملية ، التى عرضنا لها فى الفصل الثانى ، ومن خلال أحاديثه التى نعتمد عليها فى الفصل الحالى ، والفصل التالى ، العديد من اللمحات والنظرات والمواقف ما يشكل فى جملته معينا رائعا ، نستطيع أن نغترف منه الكثير فى عالم التربية والتعليم ، ما دام القرآن الكريم - كما نؤكد دائما - هو الدستور الأساسى ، وما دام هذا الدستور الأساسى بحاجة إلى قوانين تفصل ما جاء فيه مجملا ، وتحدد مسارات العمل بمقتضاه، وتشير لكل مجال ما يجب عليه وفقا لذلك .

كذلك فإننا كثيرا ما نشير إلى أن العمل التربوى ، على وجه العموم ، إذا كان من الضرورى أن يهتدى ( بفكر ) ، قد نسمه ( عقيدة ) ، أو ( فلسفة ) أو ( إيديولوجيا) أو ( نظرية ) ، أيا ما كانت التفرقة واختلاف المستوى ، فإن هذه القوة ( الموجهة ) تحتاج إلى خطوة ، بل إلى خطوات أخرى تتمثل في ( سياسة تعليمية ) و ( استراتيجية تربوية ) ، ومن هنا فإن السنة النبوية هنا هي بمثابة (السياسة التربوية ) ، وفي كثير من الأحيان - كذلك - ( الإستراتيجية التربوية ) لفلسفة القرآن التربوية ، إذا صح هذا التعبير .

وإذا كان الرسل جميعا في شخصياتهم قدموا ( المثل الأعلى ) أو ( الشخصية الكاملة ) لقومهم ، إلا أن رسول الله محمد على يتاز عن غيره من الرسل بميزة اجتماعية عملية تطبيقية ، ذلك أن الرسل الآخرين ، وهم حقا المثل العليا في حياتهم ، قد أهمل أتباعهم تسجيل حياتهم الفاضلة تسجيلا ثابتا وصادقا وشاملا ، والسبب في ذلك أن ذلك التسجيل لم يكن مباشرا ، وإنما تم بعد أجيال وقرون مما أوجد مرويات ، ولا سيما لدى اليهود الذين نسبوا لكثير من أنبيائهم أعمالا وخلقا لا تليق بإنسان عادى ()

<sup>(</sup>١) عبد الحميد الهاشمي: الرسول العربي المربي ، دمشق ، دار الثقافة للجميع ، ١٩٨١ ، ص ٥

كذلك وجدنا مبالغة واضحة لدى النصارى فى احترام عيسى عليه السلام حتى جعلوه إلها أو جرءا من إله رغم أنه إنسان ، وهو كلعة الله ولدته السيدة الفاضلة العذراء مريم البتول ، أما الرسول محمد على ، فهو الإنسان الوحيد فى تاريخ الإنسانية الذى سجلت أهم معالم حياته تسجيلا ، استخدمت فيه أصدق الوثائق المعتمدة حتى لدى علماء التاريخ المحدثين ، رغم أن الذين قاموا بتسجيل حياته الكريمة هم أهل بيته ومعاصروه كبارا وشبانا ، ثم جيلا بعد جيل ، رواية وكتابة وعملا وسلوكا ، تسجيلا شاملا لأبعاد الشخصية المحمدية فى كونه راعيا وتاجرا وزوجا ووالدا ورسولا نبيا ، وداعيا مكافحا صابرا ، ومخططا ومعلما ومرشدا ، ومهاجرا ، ومجاهدا وإماما ، وقاضيا ومسافرا ومسالما ورئيسا للمجتمع والدولة ، وقائدا للجيش ، . . .

## التقدير النبوي للتعلم للتأسيس الحضاري :

لم يكن التقرير الإلهى للأمة الإسلامية بأنها خير أمة أخرجت للناس ، تقريرا مطلقا بغير شروط ، فلقد ارتبط دائما باستمرارية الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، بكل ما يتسع له معنى المنكر من بكل ما يتسع له معنى المنكر من مضامين، فهذا هو حبجر الأساس لقدرة الأمة على إقامة حضارة تفيض بخيراتها على المجموع البشرى ، وتتغذى في مسيرتها بروافد متعددة تستهدى بهدى العقيدة ، وتستهدف إقامة العدل على الأرض ، أملا في الحظوة بالمكان المرجو في جنة الله التي بشر بها المؤمنين .

وأمر مثل هذا لابد أن ينبنى على معرفة ، إذ ما كانت مهمة الرسل إلا أن يأخذوا بأيدى البشر إلى رحاب المعرفة التى تنير لهم طريق الحق وتكشف لهم زيف الباطل والمعرفة في كليتها عما يولد الإنسان مفطورا عليه ، بل هو يحصلها ويراكمها طوال مسيرته الحياتية ، ومن هنا نجد ضرورة البحث عن هذه النداءات المستمسرة ، وصور التقدير المتعددة للرسول للهي للمؤمنين برسالته بأن ينهلوا من معين المعرفة ، ويغترفوا بكل ما فطرهم الله به من قدرات على طلب العلم وتعلمه منذ لحظة امتلاكه القدرة على الوعى ، إلى أن ينتقل إلى رحمة الله

وتؤكد حياة الرسول عَلَيْ ونهجه التربوى ، أن ليست هناك تلك النفرة الكريهة بين الدين والعلم ، ولا بين البشر والله ، كما كان الأمر في الثقافة الغربية ، وخاصة كما تجلت في صورتها الإغريقية ، التي تأثرت بها مجالات هذه الشقافة في عمور أخرى لاحقة ، سواء الوسيط منها أو الحديث .

فلقد أثرت فى لاشعور الأوربيين تلك الأسطورة اليونانية النكدة ، أسطورة (بروميشيوس) ، سارق النار ، فشكلت مشاعرهم تجاه الله- سبحانه وتعالى- ، وانحرفت بهم عن نهجه وهداه ، هذه الأسطورة تصور العلاقة بين البشر والآلهة علاقة صراع دائم وضغينة وأحقاد ، علاقة ترى فيها مشاعر الرحمة أو العطف أو المودة ، ولا يهدأ أوارها حتى يشتعل من جديد(۱).

والمعركة قائمة على النار المقدسة ، نار المعرفة ، البشـر يريدون أن يستولوا على هذه النار المقدسـة ليعرفـوا أسرار الكون كلها ويصـبحوا آلهـة ، والآلهة تنكل بهم فى وحشية وعنف ، لتنفرد وحدها وتنفرد دونهم بالسلطان .

تلك إذن طبيعة العلاقة بين البشر والله ، العلاقة التى اندست فى أوهام الأوربيين وصارت تصرف أفكارهم بسغير وعى ، العجز وحده هو الذى يخضعهم لمشيئة الله ، وهم غير راضين عن هذا العجز ولا ساكتين عنه ، فهم فى محاولة دائمة يطلبون القوة، ويطلبون المعرفة ، يحاولون دائما أن يقهروا هذا العجز أو يقهروا - بلغتهم - قوة الطبيعة ، أو بلغتهم اللاشعورية أيضا ، ينتزعوا الأسرار ، ينتزعونها من الإله الوثنى القديم الذى كانوا يحاولون أن ينتزعوا منه ناره المقدسة ،

وبهذا الدافع الخفى المترسب فى أعماق النفس الغربية ، يحس الغربيون إلى حد كبير ، أن كل خطوة يخطوها العلم ترفع الإنسان فوق نفسه درجة ، وتنزل الإله من عليائه بنفس القدر · وتظل المعركة هكذا دائرة ، عند كل فتح جديد من فتوحات العلم، يخفض الإله ويرفع الإنسان ، حتى تأتى اللحظة المنتظرة التى يتلهف الغرب إليها، اللحظة التى يخلق فيها الإنسان الحياة ويصبح فيها هو الله(٢) ·

وفيما ينقله الرسول على من وحى ربه كثير مما يسير بالإنسان فى اتجاه آخر ، الحرص أشد ما يكون الحرص على ربط قلب الإنسان بالله دائما عن طريق المعرفة ، وتوجيه العقل – وهو يعمل فى استنباط الطاقة المادية فى الأرض – إلى حكمة الله من الخلق ، وآياته فى رحاب الكون .

<sup>(</sup>۱) محمد قطب: منهج التربية الإسلامية ، القاهرة ، دار القلم ، د ت ، ط۲ ، ج۱ ، ص ۱۲۰ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٢١

العلاقة الدائمة بين العبد والرب في التربية النبوية ، هي علاقة المودة والحب والتطلع والرجاء ، والبشر لا يحتاجون إلى أن يصارعوا الله سبحانه فيحصلوا على المعرفة ، فهو قد أعطاها لهم واهبا منعما فياضا بالإحسان ، هو الذي وهب للناس السمع والأبصار والافتدة كأدوات للمعرفة ، وهمو الذي جعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رِزْقِهِ ﴾ [الملك: ١٥]، وهو هو الذي عَلمَ بِالْقَلَم [] عَلمَ الإنسانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ فَي العلي علم والمعرفان ، والمودة والحرفان ، والمودة والحب ، وليس العصيان والكفران (١) .

ولم يطلب الرسول على من المسلمين أن يسعوا إلى طلب المعرفة ، وإلى تحصيل العلم، وكأنهم يخزنون في عقولهم وقلوبهم (شيئا) من الأشياء ، وإنما معرفة وعلما يمثلان طاقة تحريك ، وقوة دفع في الحياة ، ولا يتأتى هذا إلا إذا كان هناك فهم ووعى بما نعرف وبما نعلم ، ومن هنا فقد حرص الرسول على على حث المسلمين على طلب العلم المقرون بالفهم والوعى ، فقد روى معاوية بن أبى سفيان قوله : سمعت النبى يقول : "من يرد الله به خيرا يفقهه في الدين ، وإنما أنا قاسم والله يعطى ، ولن تزال هذه الأمة على أمر الله لا يضرهم من خالفهم حتى يأتى أمر الله » (٢)

و الفقه فسره العلماء بالعلم بالشيء والفهم له في معظم المعاجم ، وهو التوصل بعلم الشاهد إلى علم غائب والفقه بالشيء هو معسرفة باطنه والوصول إلى أعماقه ، فمن لا يعرف من الأمور إلا ظواهرها لا يسمى فقيها ، قال تعالى : ﴿ وَلَكِنْ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَكِنْ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴿ وَلَكُنْ ظَاهِراً مَنَ الْحَيَاة الدُّنْيَا وَهُمْ عَن الآخرَة هُمْ غَافلُونَ ﴿ ﴾ [الروم]

والرسوخ في العلم يشير إلى معانى التفقه في الدين وإلى معالم الخير الذي يشير إليه الحديث المشار إليه ، فعن أبى الدرداء وأبى أمامة قالا : سئل رسول الله عليه الراسخ في العلم ؟ قال : « من برت يمينه وصدق لسانه واستقام به قلبه وعف بطنه فذلك الراسخ في العلم» ، وفي رواية أنس : «عف بطنه وفرجه»(٣).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٢٤ ·

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ، م١ ، كتاب العلم ، باب من يرد الله خيرا يفقهه في الدين ﴿

<sup>(</sup>۳) الطبرى : جامع البيان عن تأويل القرآن ، بيروت ، دار الفكر ، ١٩٨٤ ، ط٢ ، م٣، ج٣ ، ص ١٨٥

فالراسخ في العلم هـ و الذي يتفقه في الدين ويدرك أبعاد الآيات المحكمة والمتشابه، فيقول: ﴿ آمنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِند رَبِنا ﴾ [آل عمران] ، ولذلك لا يستوى في منطق الإسلام عالم وجاهل: ﴿ ... قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالّذِينَ لا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ ۞ ﴾ [الزمر]، فقد رفع الله الذين أوتوا العلم وقدمهم على غيرهم: ﴿ ... يَرْفَعَ اللّهُ الّذِينَ آمنُوا مِنكُمْ وَالّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَات ... ۞ ﴾ [المجادلة] ولعل السبب الرئيسي في ذلك أن الإيمان الحقيقي لا يكون إلا مع العلم: ﴿ ... إِنَّمَا يَخْشَى اللهُ مَنْ عَبَادِهِ الْعُلْمَاءُ ... ۞ ﴾ [فاطر] ، لان العلماء هم الذين يتفقهون في الدين ويتدبرون هذا المكتاب المبين ، ومن ثم يعرفون الله معرفة حقيقية ، يعرفونه بآثار والتعمق فيها (١) .

وتفسيرا لقوله على أنه قاسم ، أى أنه أعلم أصحابه أنه لم يفضل فى قسمة ما أوحى الله إليه أحدا من أمته ، بل سوى فى البلاغ ، وعدل فى القسمة . ولقد كان بعض الصحابة - رضى الله عنهم - يسمع الحديث فلا يفهم منه إلا الظاهر الجلى ، ويسمعه منه الآخر فيستنبط منه مسائل كثيرة ، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء . ومن خلال مواقف متعددة فى دراسة السيرة النبوية والحديث النبوى نعلم أن الرسول على كان ينمى فى أصحابه مهارات الفقه (٢).

وإذا كانت أغلب الأحاديث قد استخدمت مادة (ع ل م) وما اشتق منها للدلالة على المعرفة الأولية أو الأساسية أو على ما هو نقيض الجهل ، فإن مجموعة منها قد استخدمت هذه المادة لتفيد أن العلم هو الفهم ، أو هو في حاجة إلى الفهم ، فإذا ما غاب هذا الأخير ، فما يعرف وما يطلع عليه لا يعد علما ، فقد روى عن زياد بن لبيد أنه قال ذكر النبي على شيئا ، فقال : «ذاك عند أوان ذهاب العلم» ، قلت يا رسول الله: وكيف يذهب العلم ونحن نقرأ القرآن ونقرئه أبناءنا ويقرئه أبناؤنا أبناءهم إلى يوم

<sup>(</sup>۱) محمد لقمان الأعظمى: دراسات تربوية في الأحاديث النبوية ، الرياض ، مكتبة العبيكان ، ١٩٩٧ ، ص ٣٦٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٣٦٨ ·

القيامة؟ قال : «ثكلتك أمك ، زياد إن كنت لأراك من أفقه رجل بالمدينة ، أو ليس هذه اليهود والنصارى يقرؤون التوراة والإنجيل لا يعلمون بشيء مما فيهما» (١٠)؟

فقد كان الصحابى الجليل يظن أن العلم يتمثل في قراءته القرآن ونقله إلى الأجيال المتلاحقة ، فجاء الهدى النبوى ليبين أن العلم أعمق من القراءة ومن الاطلاع ، فهو فهم وتدبر وعمل ، وضرب مثلا يستطيع بفضله أن يستقرئ ما عليه اليهود والنصارى ، فهم يعرفون النصوص المنزلة وهم يحملونها معهم ، ولعل البعض منهم يجيد قراءتها ، ولكنهم يفتقرون إلى الفهم الذى هو الطريق إلى تحويل العلم إلى عمل لقد أدرك كثير من الصحابة هذا التوجيه النبوى ، فكان الواحد منهم يقول لطلابه : اجعل قراءتك القرآن علما ، فالعلم هنا هو الإدراك وهو الكفيل بأن يحمى القراءة من أن تكون قاصرة لا تتجاوز الحناجر ، فقد حذر الرسول ويقرؤون القرآن لا يتجاوز تراقيهم فقد روى عنه أنه قال "يخرج ناس من قبل المشرق ويقرؤون القرآن لا يتجاوز تراقيهم عرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية ، ثم لا يعودون فيه حتى يعود السهم إلى عوقه"، قيل ما سيماهم – الحديث (٢)

وعن أبى الدرداء أنه قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : "من سلك طريقا يطلب فيه علما ، سلك الله به طريقا من طرق الجنة ، وإن الملائكة لتضع أجنحتها رضا لطالب العلم ، وإن العالم ليستغفر له من في السموات ومن في الأرض ، والحيتان في جوف الماء» (٣)

وبتأمل هذا الحديث نجد أنه يحمل عددا من الدلالات(٤):

أ- أن العلم طريق الجنة ، وذلك أن طالب العلم إذا أراد به وجه الله سبحانه وتعالى وطلب مرضاته ، ف إنه يدل على الله من أقرب الطرق وأسهلها ، ف من سلك طريقه ولم يعرج عنه وصل إلى الله وإلى الجنة بأقرب الطرق وأسهلها بما يحصل له من علم نافع وعمل صالح

ب- تواضع الملائكة لطالب العلم ، مما يدل على فضله وعلو شأنه

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه

<sup>(</sup>٢) متفق عليه واللفظ للبحاري ، كتاب التوحيد

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في سننه ، كتاب العلم ، باب الحث على طلب العلم

<sup>(</sup>٤) سليمان بن قاسم العبيد : المنهج النبوى في دعوة الشباب ، الرياض ، دار العاصمة للنشر والتوزيع ، ١٤١٥ هـ ص ١٤٠٠

ج- استغفار من فى السموات والأرض حتى الحيتان فى الماء لطالب العلم ، وذلك لأن العلم سبب فى نجاة النفوس من أنواع المهلكات ، فكان جزاؤه من جنس عمله ، فالاستغفار سبب لنجاته

وجعل الرسول ﷺ العلم ركنا من أركان الخير ، وميز الناس به فقال : «الناس معادن ، فخيارهم في الجاهلية ، خيارهم في الإسلام إذا فقهوا» (١).

ونبه على أن طلب العلم الشرعى الذى يحتاج إليه المسلم ليقيم أمور دينه فريضة على المسلم فقال : ليس هو الذى على المسلم فقال : ليس هو الذى يطلبونه ، ولكنه فريضة على من وقع فى شىء من أمر دينه أن يسأل عنه حتى يعلمه ، وأخبر محمد بن معاوية الحضرمى قال : سئل مالك بن أنس وأنا أسمع عن الحديث ، فقال : ما أحسن طلب العلم ، فأما فريضته فلا (٣)

قال أبو عمر: قد أجمع العلماء على أن من العلم ما هو فرض متعين على كل امرئ في خاصته بنفسه ، ومنه ما هو فرض على الكفاية إذا قام به قائم سقط فرضه على أهل ذلك الموضع ، واختلفوا في تلخيص ذلك ، والذي يلزم الجميع فرضه من ذلك ما لا يسع الإنسان جهله من جملة الفرائض المفترضة عليه ، نحو الشهادة باللسان والإقرار بالقلب بأن الله وحده لا شريك له ، لا شبه له ولا مثل ، لم يلد ولم يولد ، ولم يكن له كفوا أحد خالق كل شيء وإليه مرجع كل شيء ، المحسيى المميت الحي الذي لا يموت (١)

هكذا فسر كثير من الرواة الحديث النبوى الشريف بأن الوجوب قاصر على طائفة من المسلمين ، وأنه يستعلق بالعلم الشرعى ، ونحن نقول - والله أعلم - بضرورة الالتزام بالنص ، والنص هنا لم يخصص جماعة بعينها ، وإنما أكد كل مسلم ، ولم يحدد فرعا بعينه من المعرفة لا يتعداه ، وإنما هو العلم بمطلقه

وإذا كان الدافع الذي دفع هؤلاء المفسرين إلى ما قالوا هو شدة حاجة المسلم إلى العلم بدينه ليطبقه في عمله وسلوكه ، فهذا حصر ، لكننا نزيد الآن بأن معاش المسلم

<sup>(</sup>۱) ابن عبد الــبر ( القرطبي الاندلسي ) : جامع بيــان العلم وفضله ، تحقيــق عبد الرحمن مــحمد عثمان ، المدينة المنورة ، المكتبة السلفية ، ١٩٦٨ ،ط۲ ، ج١ ، ص١٨

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه ، ج۱ ، ص ٥

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم وفضله ، ج١ ، ص١١

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ١٢

المعاصر أصبح الآن غير مقدور عليه إلا بعلم ومعرفة ، مما يوفر قدرا غالبا من الموجبات والضروريات

وقد ناقش خالد محمد خالد هذه القضية متسائلا : أى علم يريده الرسول ؟ ليسرع بالإجابة بأنه أولا العلم الذى يفسر للناس أمور دينهم ، ويدفع حياتهم فى طريق الفسضيلة والخير ، ويوثق أسباب اتصالهم بالله بارثهم وربهم ، يقول تعلموا الفرائض، وعلموا الناس فإنى مقبوض فالعلم الذى يقدم للناس دين الله وسنة رسوله يأتى على رأس كل أنواع العلم وصنوف ، وذلك بما ينتظمه من تبيان لأحكام الشريعة وأسرارها ، وبما ينهض من أمر بمعروف ونهى عن منكر (١).

وبعد هذا يجىء العلم بكل أشكاله ، ما دام ينفع الناس ، وينمى عطايا الحياة ، فالعلم الذى يقود خطى الحضارة في رشد ، ويسهم في دفع التقدم الإنساني في كل ضروراته وفي محالاته التي تعود على الحياة الإنسانية بالنفع والخير ، علم ينال حظه الوافر من أحاديث الرسول وتعاليمه

وإذ يجعل الرسول والمسلم العلم طريقا في نفس الوقت إلى الحنة ، فإنه يعطى العلم بذلك من التقدير والاهتمام ما يجعله لا يقل شأنا عن تلك الفروض التي فرضها الإسلام على المسلمين ، وجعل الذين يؤدونها من أصحاب الجنة ، ومن هنا كان قوله هما من قوم يجتمعون في بيت من بيوت الله يتعلمون القرآن ويتدارسونه بينهم إلا حفتهم الملائكة وغشيتهم الرحمة وتنزلت عليهم السكينة ، وذكرهم الله فيمن عنده، وما من رجل يسلك طريقا يلتمس فيه علما إلا سهل الله له طريقا إلى الجنة ، ومن أبطأ به عمله ، لم يسرع به نسبه "(۱)

ولم يخصص الرسول على مكانا معينا يجب أن يلتزم به المسلمون، فلا يطلبون العلم إلا منه ، وإنما أزال الحدود وكسر القيود ، وجعل كل مصدر يحتوى على العلم الصحيح ، وجهة يجب أن يوجه إليها المسلمون . وإذا كان قد نسب إلى الرسول حديث غير صحيح يقول : اطلبوا العلم ولو في الصين ، لكن السياق العام للسيرة النبوية وأحاديثه على يتقبل مضمون هذا الحديث غير الصحيح ، ولم يكن بالصير ومن الرسول علم ، ولكنه مثال لمدى ما امتلاً به المناخ الإسلامي من سعى إلى طلب العلم أننما كان

<sup>(</sup>١) خالد محمد خالد : كما تحدث الرسول ، ص ٤٩٦

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم وفضله ، ج١ ، ص ١٦ .

وجعل الرسول العلم من الأمور الـتى يغتبط فيها ويتنافس فى مضمارها ، فقال على الخت ، وآخر الله على الله على هلكته فى الحق ، وآخر أتاه الله حكمة ، فهو يقضى بها ويعلمها (۱).

ومعنى الحديث وهدفه يكمن في الترغيب في تحصيل العلم والتصدق بالأموال وإذا وقفنا عند قوله تعالى : ﴿ وَلا تَتَمَنُّواْ مَا فَضَلَّ اللَّهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَىٰ بَعْضَ لَلرِّجَالِ نَصِيبٌ مَمًّا اكْتَسَبُوا وَللنّسَاء نَصِيبٌ مَمًّا اكْتَسَبْنَ وَاسْأَلُوا اللَّهَ مِن فَصْلُه إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمًا (٢٣) ﴾ [النساء] ، لرأينا النهى عن التمنى ، فكيف بالحسد ؟ والظاهر الذي يتراءى لكثير من السلف أن المقصود بالحسد المذكور في الحديث هو الغبطة ، وأطلق الحسد عليها مجازا، وهو أن يتمنى أن يكون له مثل ما لغيره من غير أن يزول عنه ، والحرص على هذا يعد منافسة (٢٠) ، يقول سبحانه وتعالى : ﴿ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ (٢٠) ﴾ [المطففين] .

والحديث هنا يشرح الآية المذكورة ويوجه المؤمن وجهة طيبة يكون بها البناء لا الهدم ، وذلك بنفتح باب المنافسة ، باب الخيسر ؛ لأن الذين يتنافسون على شيء من أشياء الأرض مهما كبر وجل وارتفع وعظم إنما يتنافسون في ضئيل الشأن

وكان الرسول ﷺ حريصا على دفع الناس وحثهم على الاختلاف إلى مجالس العلم ينهلون منها المعرفة ويتلقون على موائدها العلم الذى ينتفع به ، فعن أبى وافد الليثى (٢) قال: بينما رسول الله ﷺ جالس في المسجد والناس معه، إذ أقبل نفر ثلاثة، فأقبل اثنان إلى رسول الله وذهب واحد، فلما وقعا على مجلس الرسول، سلما:

فأما أحدهما ، فرأي فرجة في الحلقة فجلس فيها

وأما الآخر ، فجلس خلفهم

وأما الثالث فأدبر ذاهبا

ولما فرغ رسول الله ﷺ قال : «ألا أخبركم عن الـنفر الثلاثة : أما أحدهم فأوى إلى الله فاتواه الله ، وأما الآخر فاستحيا من الله فاستحيا الله منه ، وأما الآخر فأعرض فأعرض الله عنه».

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد ، عن عبد الله بن عباس ، ج١ ، ص١ ، الحديث رقم ١٠٩ .

<sup>(</sup>٢) محمد لقمان الأعظمي ، دراسات تربوية في الحاديث النبوية ، ص٢٨٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مالك وتلقاه عنه : البخاري ومسلم والترمذي والنسائي

ويمكن أن نستنبط من هذا الحديث المعاني التالية (١):

أولاً - الجلوس في المساجد حلقا للتعلم والتعليم ·

ثانيا - تعليم الناس ووعظهم وإرشادهم في المساجد ، وهذان بما أجمع عليهما المسلمون في جميع الأعمار والأمصار ، وجرى عليه عملهم ، وعلم عندهم بالضرورة، فلا يتعرض لهم فيها إلا ظالم من شر الظالمين ، له في الدنيا خزى وله في الأخرة عذاب عظيم .

ثالثا - التحليق للعلم وتنظيم الحلقة وسد فرجها ، فهى فى ذلك كصفوف الصلاة ، فيجوز التخطى لسد الخلل ، كما فعل الأول ، ويجلس خلفها إذا لم يكن موضع فيها كما فعل الثانى

رابعاً – فضل الإقبال على مجالس العلم ، وكراهة الإعراض عنها إلا لعذر

خامساً - بيان أحكام الأعمال التي تقع أمام الناس حين وقوعها ليرسخ ويتعظ بما فيها

سادسا – لوم من زهد في الخير ، ولم يحرص عليه ، وإن لم يكن ذلك الخير من الواجبات عليه في تلك الحال ·

ولذلك اهتم الرسول على بالتعليم في مجالسه المختلفة (٢)، وحث المتعلمين على حضورها وملازمتها ، حتى تحفهم الملائكة بأجنحتها ، ويذكرهم الله في الملأ الأعلى ، ففي الحديث عن أبي هريرة وأبسى سعيد رضى الله عنهما عن النبي على أنه قال : «ما جلس قوم مجلسا يذكرون الله فيه إلا حضتهم الملائكة ، وتغشتهم الرحمة ، ونزلت عليهم السكينة ، وذكرهم الله فيمن عنده» (٣) ، وفي رواية : «ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة ، »(١٤) ، فهم يجتمعون في هذه المجالس لذكر الله تعالى الذي تطمئن به القلوب ، قال تعالى :

<sup>(</sup>۱) عبد الحميد بن باديس : من هدى النبوة ، الجزائس ، مكتبة الشركة الجزائرية ، ١٩٦٦ ، ص١١٥٠

<sup>(</sup>۲) عبد الرحمن إبراهيم شريف الضامرى : مـجالس النبي صلى الله عليه وسلم التربوية في العهد النبوي ، رسالة ماجستير ، إربد ، كلية الشريعة ، جامعة اليرموك ، ١٩٩٥ ، ص ٢٣

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه ، ٢ / ١٢٤٥

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ، ٤ / ٣١٧ ، رقم ٢٧٩١

﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ (٣) ﴾ [الرعد]، ويجتمعون لتسلاوة القرآن وتدارسه فسيمًا بينهم ، والتسدارس يعنى قراءة بعضهم على بعض، تصحيحًا للنطق بالفاظ القرآن الكريم أو كشفًا لمعانيه ودلالاته (١).

فاهتمام الرسول على بالتعليم في المجالس العلمية ، وترغيبه للمتعلمين ، وحثهم على حضورها وملازمتها ، كل ذلك ليحقق بها لهذه الأمة الركن الأول من أركان الدعوة الإسلامية ، وهو العلم ، كما يتحقق بها مبدأ الجهر بالإسلام والإسلامية ، كما يتحقق بها موضوع الدعوة العريضة المفتوحة إلى الله عز وجل دون حذر أو خوف من أحد (٢) ، ولن يتحقق الركن الأول من أركان الدعوة الإسلامية ، وهو ( العلم ) إلا بالتعلم ، فقد كان على يقول للمتعلمين : «إنما العلم بالتعلم» (٣) ، لذلك كان على يجلس مع المتعلمين في مجالسه التعليمية ، فيعلمهم بعض الكلمات كما تعلم الكتابة ، فعن سعد بن أبي وقاص قال : كان النبي على يعلمنا هذه الكلمات ، كما تعلم الكتابة : «اللهم إني أعوذ بك من البخل ، وأعوذ بك من الجبن ، وأعوذ بك من أن نرد إلى أرذل العمر ، وأعوذ بك من فتنة الدنيا وعذاب القبر» (١٤).

وحث على السلمين على أن يكون لكل منهم نصيب من العلم فقال: «اغد عالما أو متعلما أو مستمعا أو محبا ، ولا تكن الخامسة فتهلك»(٥)، قال عطاء: قال لى مسعر: زدتنا خامسة لم تكن عندنا ، والخامسة أن تبغض العلم وأهله ·

فهنا إحاطة بصورة العلاقات الممكنة بين الإنسان وبين العلم ، أربع منها علاقات إيجابية من شأنها أن توسع من دائرة المعرفة وتعمقها ، والخامسة علاقة سلبية يكون فيها البعض حربا على المعرفة أو مضيقين على فرصها ، والتربية النبوية ترشد إلى الأربع الأولى مادحة حاثة مرغبة ، أما الخامسة فتنهى عنها .

ومن هنا كان طبيعيا أن نجد لدى مسلمى الصدر الأول متعلمين من أجيال مختلفة، فالأب قد يشارك ابنه فى تلقى العلم على شيخ واحد لانه يدرك أنه وإن كان أعلم منه أو هو عالم بالنسبة إليه ، إلا أنه يبقى متعلما وباحثا على المعرفة وساعيا إلى

<sup>(</sup>١) الكتاني : التراتيب الإدارية ، بيروت ، دار الكتاب العربي ، ١٩٧٠ ، ج٢، ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن الضامرى : مجالس النبي صلى الله عليه وسلم التربوية ، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري معلقا ، الصحيح ، ١ / ٣٨ ، باب العلم قبل القول والعمل ·

<sup>(</sup>٤) صحیح البخاری ، ٥ / ٢٣٤٧ ، رقم ٢٠٢٧ .

<sup>(</sup>٥) رواه الطبراني في معاجمه الثلاثة .

الجلوس إلى من هو أعلم منه ، وطالبا من الله أن يزيده علما · فعلى هذا تربى المسلمون الأوائل(١):

روى عن عبادة بن الوليد بن عبادة بن الصامت أنه قال : خرجت أنا وأبى نطلب العلم في هذا الحي من الانصار (٢) وقد يرى البعض أن لفظة علم هنا تفيد الحديث النبوى ، فعبادة بن الصامت قد صحب ابنه إلى حي من أحياء الانصار ليأخذ معه أحاديث بطريقة مباشرة فيتحقق له علو الإسناد وقد يجد هذا الشرح ما يدعمه ، ولكن التعمق في ألفاظ الخبر ، وفي معانيه يبين أن العلم الذي طلبه عبادة بن الصامت وابنه لدى الانصار أوسع من الرواية ، ففيه الفهم وفيه البيان وفيه قواعد السلوك وفيه وسائل تعليمية فعبادة بن الصامت وهو الذي كان معلما لأهل الصفة وجامعا للقرآن في عصر النبوة ، أدرك أن الإسلام يفرض عليه طلب العلم من المهد إلى اللحد ، إنه عالم بالنسبة لابنه ولبعض معاصريه ، ولكن هذه الصفة لا تمنعه من أن يكون في الوقت نفسه متعلما لأنه يعلم أن الحياة إذا لم يكن من أهدافها طلب العلم ، فإنها تصبح مذمومة ، وقد تقود صاحبها إلى الهلاك والعياذ بالله

وكان رسول الله على تعض أصحابه على تفهم أمور دينهم ، ويأمرهم أن يسألوا عما يجهلونه ، ويمنعهم أن يفتوا من غير علم ، ومن ذلك ما رواه عبد الله بن عباس ، أن رجلا أصابه جرح في عهد رسول الله على الله المسابه احتلام ، فأمر بالاغتسال مما أضر به ضررا بسليغا ، فمات ، فسلغ ذلك النبي على فقال : «قستلوه قتلهم الله !! ألم يكن شفاء العي السؤال ؟» (٣)

وتفسيرا للأمر روى جابر بن عبد الله أنه خرج مع مجموعة فأصاب رجل منهم حجر فشج رأسه ، ثم احتلم ، فسأل أصحابه قائلا : هل تجدون لى رخصة فى التيمم؟ فقالوا : ما نجد لك رخصة وأنت تقدر على الماء ، فاغتسل فمات ، فلما رويت المسألة للرسول قال بأنه كان يكفى أن يتيمم ، ويعصب على جرحه ثم يمسح عليها ويغسل سائر جسده (١).

<sup>(</sup>۱) محسن بن محـمد بن سعيد عبد الناظر : العلم وأهله في الحـديث النبوى الشريف ، بيروت ، مؤسسة الريان ، ۱۹۹۸ ، ص ۱۱۳ ~

<sup>(</sup>۲) النووى : شرح صحيح مسلم ۱۸ / ۱۳۲.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد ، ج٥ ، ص ٢٢ ، حديث رقم ٣٠٥٧ •

<sup>(</sup>٤) محمد عجاج الخطيب : السنة قبل التدوين ، بيروت ، دار الفكر ، ١٩٨٠ ، ط٣، ص٣٨.

ولم يقتصر حض الرسول على الأصحابه على طلب العلم الشرعى من خلال القرآن والسنة ، بل دعاهم إلى كل علم يفيد المسلمين ، حتى إنه أول من قدم المدينة وسمع من زيد بن ثابت بضع عشرة سورة من القرآن ، وهو صغير السن أعجب به ، وأمره أن يتعلم لغة اليهود ، فقال : "يا زيد تعلم لى كتاب يهود فإنى ما آمن يهود على كتابى" ، وفى رواية : "إنى أكتب إلى قوم فأخاف أن يزيدوا على أو ينقصوا ، فتعلم السريانية". قال زيد : فتعلمتها في سبعة عشر يوما (۱).

وكان ﷺ كثيرا ما يدعو السله عز وجل فيقول : « اللهم إنى أعوذ بك من علم لا ينفع ، ومن دعاء لا يُسمع ، ومن قلب لا يخشع ، ومن نفس لا تشبع » (٢). وفي استعاذة الرسول ﷺ من العلم الذي لا ينفع دلالة على جانب كبير من الأهمية يؤكد هذا الحرص النبوى على وظيفية العلم ، علما بأن معيار النفع ، وإن كان يتغير بتغير الزمان والمكان إلا أنه لابد أن يحكم بالمرجعية الإسلامية وبنفع الأمة .

ويرتبط بهذا أيضا ما نقل عن أبى هريرة قال ، قال رسول الله رسطية : "إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاثة أشياء : صدقة جارية ، أو علم ينتفع به ، أو ولد صالح يدعو له"(") ، فها هنا يتضح لنا إلحاح صريح على النفعية بالنسبة للعلم الذي يسعى المسلم في طلبه ، محكوما بالمعايير الإسلامية التي لا تحصر النفع في الدائرة الشخصية وحدها

وفى ضوء هذا فإنه إذا كان مطلوبا من المسلم أن يسعى لطلب العلم الذى ينتفع به ، فإن دائرة النفع إذا اقتصرت على الأمور الدنيوية وحدها كان ذلك عملا مستهجنا فى التربية النبوية ، وفى ذلك قال ﷺ : "من تعلم علما بما يبتغى به وجه الله لا يتعلمه إلا ليصيب به عرضا من الدنيا ، لم يجد عَرْفَ الجنة يوم القيامة»(١٤).

وعلى هذا الأساس من التوجه بالعمل إلى الله يكون التزود بالعلم والمعرفة ، ويكون التعلم والحديث الشريف كما تتضح علاقته بالقرآن الكريم يروى قصة الخضر وموسى - عليه السلام - مبينا أن الإنسان يجب عليه ألا يغتر ، وألا يتكبر بالعلم الذي

<sup>(</sup>۱) ابن سعد الواقدى : الطبقات الكبرى ، مطبعة بريل بليدن ، ١٣٢٢ هـ ، قسم ٢ ، ج٢ ، ص ١١٥٠.

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه ، ج١ ، ص ٥٦ ، عن أبي هريرة .

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم وفضله ، ج١ ، ص ١٦ .

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود وابن ماجه

تمكن عقله من استيسعابه والتربى به ، فهناك من هو أكبر منه علما ، وهناك من يستمد الإنسان منه كل مقومات العلم ومفاهيمه ، وهو الله الخالق المدبر(۱) وفي حديث الرسول الله الذي يبين قصة الخضر مع موسى - عليه السلام - : جواز التمارى في العلم إذا كان كل واحد يطلب الحق ولم يكن تعنتا ، والرجوع إلى قول أهل العلم عند التنازع، وأنه يجب على العالم الرغبة في التزيد من العلم والحرص عليه ولا يقتنع بما عنده كما لم يكتف موسى عليه السلام بعلمه ، وفيه وجوب التواضع لأن الله تعالى عاتب موسى عليه السلام حين لم يرد العلم إليه وأراه من هو أعلم منه والرحلة والسفر في طلب العلم(۱).

وفى نفس السياق يجىء ما رواه جابر بن عبد الله من أن النبى على قال : «لا تعلموا العلم لتباهوا به العلماء ولا لتماروا به السفهاء ولا تخيروا به المجالس ، فمن فعل ذلك فالنار النار» (٣)

فقد رسم هذا الحديث فضيلة ينسغى أن يتحلى بها طالبو العلم ، وذلك بالتحذير من الصفات الذميسة فبنهيه عليه الصلاة والسلام عن العلم الذى تكون غايته المباهاة ، أكد أن على طالب العلم أن لا ينظر إلى العلم نظرة ضيقة محورها شخصى ذاتى وإنحا يتعامل مع العلم تعاملا شموليا يرى فيه قاسما مشتركا بين البشر ، فقد وضع غيره لبنة أو لبنات ، وسيأتى من بعده ويفعل نفس الشيء، وهذه الإضافة لا تكون سليمة ونافعة إلا إذا توافرت فيها جملة من الشروط ، من أهمها فهم الأصل الذى قامت عليه (٤)

وهكذا تصبح العملية التعليمية في حاجة إلى ترابط الأجيال وإلى التكامل بين أفرادها وخاصة أولئك الذين أنعم الله عليهم فجعلهم من أهل العلم ، والمتعلم لا يستطيع بلوغ هذه الأهداف إلا إذا ميز بين العقلاء والسفهاء ، فالأولون يطلبون العلم ليكونوا خلفاء في الأرض ينجزون الوظيفة التي كلفهم الله بها والمتمثلة في إعمار الكون باستثمار ما أودع الله فيه من نعم ظاهرة وباطنة ، فالمتعلم مطالب بأن يقتدى بهم وأن يشاركهم ، بل يسعى إلى منافستهم منافسة شريفة ، أما الآخرون فسلوكهم أناني

<sup>(</sup>۱) عبد الجواد بكر: فلسفة التربية في الحديث الشريف ، القاهرة ، دار الفكر العربي ، ١٩٨٣ ، ص٢١١.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢١٢ .

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه ، المقدمة ، باب الانتفاع بالعلم والعمل به .

<sup>(</sup>٤) محسن بن محمد بن سعيد : العلم وأهله في الحديث النبوي الشريف، ص ١١٦.

وأهدافهم محدودة في الزمان والمكان ، فعلى المتعلم أن يكون له من الصفات ما بفضله يحمى نفسه وعلمه منهم فلا يماريهم ولا يجعلهم مثله في الحياة(١) .

وعندما أمر الإسلام المسلمين بالتعبد ، حرص أن يكون ذلك عن فهم ووعى وتبصر وعلم ، وإلا انتفى الغرض من ذلك ، ومن هنا فقد أكد الرسول أن المكثر من العبادة بغير علم منزلته أقل كثيرا من المسلم العالم ، فقال : "قليل من العلم خير من كثير من العبادة ، وكفى بالمرء علما إذا عبد الله ، وكفى بالمرء جهلا إذا أعجب برأيه ، إلا الناس رجلان ، عالم وجاهل ، فلا تمار العالم ، ولا تحاور الجاهل "(٢).

ونقل عن أبى هريرة وأبى ذر قبالا : باب من العلم يتعلمه أحب إلينا من ألف ركعة تطوع ، وباب من العلم يعلمه عمل به أو لم يعمل به أحب إلينا من مائة ركعة تطوع · وعن ابن وهب قبال : كنت عند مالك بن أنس ، فجاءت صلاة الظهر أو العصر وأنا أقرأ عليه وأنظر في العلم بين يديه ، فجمعت كتبى وقمت لأركع فقال لى ما هذا ؟ قلت : أقوم للصلاة · فقال : إن هذا لعجب ، ما الذي قمت إليه بأفضل من الذي كنت فيه إذا صحت النية فيه ·

وكل هذه النقول والروايات وما جرى مجراها إنما هي تطبيق لما روى عنه ﷺ ، : «لأن تغدو فتتعلم بابا من العلم خير لك من أن تصلى مائة ركعة» (٣)

ويجرى مجرى هذا السياق ما أخبر به صلوات الله عليه وسلامه أن من خرج فى طلب العلم كان فى سبيل الله حتى يعود ، وهذا دافع إلى ضرورة طلب العلم والاستمرار فيه، فقال عليه الله حتى طلب العلم كان فى سبيل الله حتى يرجع (١٤).

وطلب العلم من الخير فيجب الازدياد منه ، فرسول الله على يقول : «لن يشبع المؤمن من خير سمعه حتى يكون منتهاه الجنة» (٥) · وزاد حرص المسلمين على طلب العلم لمعرفتهم أن ذهاب العلم من علامات الساعة ، لقول الرسول على المراط الساعة أن يرفع العلم ويثبت الجهل · · »(١) ·

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص١١٧.

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم وفضله ، ج١ ، ص ٢١ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص٣٠.

<sup>(</sup>٤) حديث حسن غريب ، سنن الترمذي ، ج٥ ، ص٢٩.

<sup>(</sup>٥) حديث حسن غريب ، سنن الترمذي ، ص ٥١ .

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري ، في : ابن حجر : فتح الباري ، ج١ ، ص ١٧٨ .

ولعل تردد الحديث عن (الفهم) في النصوص الإسلامية ، قرآنية ونبوية والإلحاح على ذلك يؤكد بما لا يدع مجالا للمشك ما سبق أن أشرنا إليه من أن طلب العلم لابد أن يكون مقترنا بحسن الفهم ، ذلك أن المراد من العلم في الإسلام أن يكون معينا على تجنب سيىء الأفعال ، وملتزما الطريق المستقيم ، ومثل هذا وذاك بما لا يمكن توافره إلا بناء على اقتناع ، وفهم ، ودراية ، ولا يتأتي بمجرد الحفظ ، ومن هنا ورود كلمة (الفقه) في عدد من آيات المقرآن الكريم وأحاديث رسول الله على ، حيث إن المراد بها ، الفهم والوعي والدراية ، قال تعالى : ﴿ لَهُمْ قُلُوبٌ لا يَفْقَهُونَ بِهَا ... (١٧٦) ﴾ المراد بها ، الفهم والوعي والدراية ، قال تعالى : ﴿ لَهُمْ قُلُوبٌ لا يَفْقَهُونَ بِهَا ... (١٧٦) ﴾ حتى يفهم عنه ، فعن أنس رضى الله عنه عن النبي على أنه كان إذا تكلم بكلمة أعادها عني تُفْهَم عنه ، فعن أنس رضى الله عنه عن النبي على أنه كان إذا تكلم بكلمة أعادها ثلاثا حتى تُفْهَم عنه (١).

كما كان ﷺ يترك بعض الاختيار مخافة أن يقصر فهم بعض الناس عنه ، فعنه ﷺ أنه قال : « يا عائشة ، لولا قومك حديث عهدهم بكفر لنقضت الكعبة فجعلت لها بابين ، باب يدخل الناس وباب يخرجون (٢)، وبهذا يريد الرسول ﷺ أن يفهم الناس كل أمر من أمورهم ولا يقبلونه بدون مناقشة تمشيا مع قوله تعالى : ﴿ ...قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقينَ (١١١) ﴾ [البقرة].

وقد تميز أصحاب رسول الله على ( تلاميذ مدرسة النبوة ) بحرصهم الشديد على تعلم العلم وتطبيقه لما رسخته في نفوسهم المبادئ التي تلقوها خلال عصر النبوة من تقدير للعلم ، ومعرفة حقه لمكانته الرفيعة السامية التي ينبغي السعي إليها بدون ملل ولا كسل (٣)، ومن الشواهد الدالة على ذلك ما رواه أنس بن مالك قال : قال رسول الله على في منهومان لا يشبعان ، منهوم في علم لا يشبع ، ومنهوم في دنيا لا يشبع (٤).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ، في : ابن حجر ، فتح الباري ، ج۱ ، ص ۱۸۸ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) الشامـانى الحربى: التـعليم فى المدينة المنورة فى عهـد النبى ﷺ، رسالة ماجـستــير ، المدينة المنورة، كلية التربية بجامعة الملك عبد العزيز ، ١٩٩ ، ص ١٩٦.

<sup>(</sup>٤) الحاكم : المستدرك ، ج١ ، ص ٩٢ .

من أجل هذا كان صحابة رسول الله ﷺ حريصين أشد ما يكون الحرص على ملازمته، فعن أبي هريرة قال: إن الناس كانوا يقولون أكثر أبو هريرة ، وإني كنت ألزم رسول الله ﷺ (١)، ومن ذلك التفرغ لطلب العلم كما حــدث لمن عرفوا بأهل الصفة، عن أنس بن مالك قال : كان إخوان على عهد رسول الله على ، فكان أحدهما يأتي النبي ﷺ ، والآخر يحترف، فشكا المحترف أخاه إلى النبي ﷺ ، فقال : «لعلك تُرزَق به» <sup>(۲)</sup> ففي هذا إشارة إلى أهمية التفرغ لطلب العلم إذا وجد ما يمول هذا التفرغ<sup>(۳) .</sup>

### فلنكن بناة بشر،

إن هذا الإلحاح المستمر على أن يسعى المسلم بكل ما أتاحه المولى عز وجل له من قدرة واستطاعة لطلب المعرفة أينما ووقتما أتبيح له ذلك ، لابد أن يكون له وجمه الآخر، فلكي يكون الفرد منا متعلماً ، يعني ضرورة أن يكون هنــاك من يعلمه ويأخذ بيده ، وبالتالي يغدو المسلم عــالما أو متعلما ، وفي اعتقادنا أن «أو» هنا ليســت للتخيير المطلق، بحسيث يكون الإنسان إما هذا أو ذاك ، وإنما المقصود بها ألا تمضى لحظة من لحظات عمر الإنسان إلا ومن الضروري أن يسعى فيها ، إن لم يكن في طلب المعرفة ، ففي تعليمها الآخرين أو العكس . ولا شك أن من يذيعون العلم بين الناس ويسعون إلى تربيتهم إنما هم بناة بشر ، وهذه الفئة بصفة خاصة هي التي يهم الدين أمرها ، لأن أصحابها هم الذين يمكنون لهذا الدين على الأرض ، ولا يكون التمكين للدين إلا ببشر يسلكون وفقا له وينتهجون نهجه ويتجهون صوب مقاصده ٠

وتتعدد الأحاديث والمواقف التي تؤكد أن الرسول ﷺ ، وقبل أن يدعو كل مسلم أن يقوم بدوره في إذاعة العلم بين الناس وبذل الجهد في سبيل تربيتهم ، حرص هو نفسه على أن يكون خير مسرب وأفضل معلم ، وأعظم مرشد وموجه ، ولم لا ؟ أفليست مهمة الرسل أصلا ، كما سبق أن بينا هي التبليغ ، والهداية ، والتعليم ؟ ولنستعمد معا تلك الآية الجامعية التي اعتمدنا عليها كشيرا والتي يقول فيها المولى- عز وجل-: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فَي الْأُمْيَينَ رَسُولاً مُّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاته وَيُزَكِّيهمْ وَيُعَلَّمُهُمُ الْكَتَابَ وَالْحَكْمَةُ وَإِنْ كَانُوا مِن قَبْلُ لَفَى ضَلال مُّبِين 🕥 ﴾ [الجمعة].

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ، جذ ، ص٥٦.

<sup>(</sup>۲) سنن الترمذي ، ج۲ ، ص ۲۷٤.

<sup>(</sup>٣) سند الشاماني الحربي ، ص ١٩٧٠.

وقد روى ابن ماجه فى سننه والدارمى فى سننه ، واللفظ لابن ماجه ، عن عبدالله بن عمرو بن العاص ، قال : خرج رسول الله على ذات يوم من بعض حُجره ، فدخل المسجد ، فإذا هو بحلقتين : إحداهما يقرؤون القرآن ويدعون الله تعالى ، والأخرى يتعلمون ويعلمون ، فقال النبى على الله : «كل على خير ، هؤلاء يقرؤون القرآن ويدعون الله ، فإن شاء أعطاهم وإن شاء منعهم ، وهؤلاء يُعلمون ويتعلمون ، وإنما بعثت معلما ، فجلس معهم " (۱).

والحق أنه لم يكن مجرد معلم مثل سائر المعلمين ، يقف بين مجموعة من التلاميذ يعلمهم ، ولكنه كان معلم تلاميذ عددهم يشمل كل من انضوى تحت راية الإسلام ، ولم يكن يقف في قاعة درس ولا ساحة مسجد ، وإنما كل مكان وطئته قدماه ، ووصلت إليه دعوته ، كان قاعة تعليم ، وبيئة مربية ومن تأمل حسن رعايته للعرب مع قسوة طباعهم ، وشدة خشونتهم ، وتنافر أمزجتهم ، وكيف ساسهم واحتمل جفاءهم ، وصبر على أذاهم إلى أن انقادوا إليه ، والتفوا حوله ، وقاتلوا أمامه ودونه أعز الناس عندهم : آباءهم وأقاربهم ، وآثروه على أنفسهم ، وهجروا في طاعته ورضاه أحباءهم وأوطانهم وعشيرتهم وإخوانهم ، وكان كل ذلك - وأعظم منه - منهم له يكارس الكتابة والقراءة ، ولا طالع كتب الماضين ، ولا أخبار المربين السالفين ، من تأمل هذا تحقق له بنظر العقل أنه علي هو المعلم الأول ، والنبي المرسل(۲).

وروى مسلم (٣) في قصة تخيير النبي على زوجاته الشريفات ، رضى الله عنهن، وقد بدأ بعائشة منهن فاختارته رضى الله عنها ، ورغبت منه ألا يخبر غيرها أنها اختارته، فقال لها على إن الله لم يبعثنى معنتا ولا متعنتا ولكن بعثنى معلما ميسرا"، وقد على الغزالى على ذلك بأن في إبهامه على وعدم مصارحته ومواجهته لعائشة بالزجر اشعار بأن من دقائق صناعة التعليم أن يزجر المعلم المتعلم عن سوء الأخلاق باللطف والتعريض ما أمكن ، من غير تصريح ، وبطريق الرحمة من غير توبيخ ، فإن التصريح يهتك حجاب الهيبة ، ويرث الجرأة على الهجوم بالخلاف ، ويهيج الحرص على الإصرار(١٤) .

<sup>(</sup>١) ابن ماجه ١ / ٨٣ ، باب فضل العلماء والحث على طلب العلم ﴿

 <sup>(</sup>۲) عبد الفتاح أبو غدة : الرسول المعلم وأساليبه في التعليم ، حلب ، مكتبة المطبوعات الإسلامية ،
 ط۲ ، ۱۹۹۷ ، ص ۱ .

<sup>(</sup>۳) صحیح مسلم ، ۱۱/۱۰ .

<sup>(</sup>٤) عبد الفتاح أبو غدة ، ص١١.

وروى مسلم أيضا (۱) عن معاوية بن الحكم السلمى ، قال : بينا أنا أصلى مع رسول الله على الذي الله ، فرمانى القوم ، فقلت : يرحمك الله ، فرمانى القوم بأبصارهم ! فقلت : واثكل أمياه ! (أى وافقد أمى إياى فإنى هلكت ) ، ما شأنكم تنظرون إلى ؟ فجعلوا يضربون بأيديهم على أفخاذهم ، فلما رأيتهم يصمتوننى سكت فلما صلى رسول الله على دعانى ، فبأبى هو وأمى ، ما رأيت معلما قبله ، ولا بعده أحسن تعليما منه ، فوالله ما كهرنى (ما نهرنى) ، ولا ضربنى ، ولا شتمنى ، قال : المرنى منه الصلاة لا يصلح فيها شىء من كلام الناس ، إنما هو التسبيح والتكبير وقراءة القرآن» .

ولم يكن الرسول وكلي فيلسوف يضع النظريات ، وهو يقيم في برج عاجى ، لا يعيش مع الناس والمبادئ التي يدعوهم إليها ، أو كان يترك لغيره متاعب الدعوة والتطبيق ، فلم يكن الرسول داعية مبادئ نظرية خيالية ، وإنما كان داعيا ومربيا ومرشدا إلى التوحيد الإيماني عملا وتربية ، وإلى التعاون والنصيحة والشورى والعدالة والعلم والتعلم ، والجهاد في سبيل الله ، والإعداد له ، ورعاية الأطفال ، واحترام النساء ، وإكرام الجار، وصلة الأرحام ، فكانت حياته بعد البعثة النبوية عملا متواصلا في تربية الناس تربية مقصودة واعية وواضحة المعالم (٢)

فالرسول على لم يكتف بتقديم الوصايا وإنما ألزم نفسه بها ، بل كان يهتم بالتطبيق ، وهذه إحمدى ممزيات التربية الإسلامية ، وحتى ما يظهر أنه عبادة محضة روحية كالصلاة مثلا ، فإن هذه العبادة إنما يظهر كمالها وصدقها في حسن المعاملة والبعد عن الفحشاء والمنكر في سلوك الفرد المسلم ، وفي علاقاته مع الآخرين ، بمعنى أن التربية الحقة لا ينفصل المبدأ فيها عن التطبيق ، ولا تعزل الفرد عن المجتمع ، ولا تقطعه عن الحياة وسنن الله فيها

وقد لخص الصحابى عبد الله بن رواحة دور المربى للرسول على فقال (٣) : وفينا رسول الله يتلو كتابه إذا انشق معروف من الفجر ساطع أرانا الهدى بعد العمى فقلوبنا به موقنات أن ما قال واقع يبيت يجافى جنبه عن فراشه إذا استشقلت بالمشركين المضاجع

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ، ٥ / ۲۰.

<sup>(</sup>٢) عبد الحميد الهاشمي ، الرسول العربي المربي ، ص ٧٥.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٧٦.

وتتوالى الأمثلة ، وتكثر المواقف ، وتبرز الشواهد ، وجميعها تؤكد على أنه الله الد من كل مسلم حصل علما أن يسرع بتعليمه للآخرين ، فعن علقمة بن سعد بن عبد الرحمن بن أبزى ، عن أبيه ، عن جده : عبد الرحمن بن أبزى قال (١): خطب رسول الله على ذات يوم فحمد الله وأثنى عليه ، ثم ذكر طوائف من المسلمين فأثنى عليه ، ثم ذكر طوائف من المسلمين فأثنى عليه م خيرا ، ثم قال : «ما بال أقوام لا يفقهون جيرانهم ؟ ولا يعلمونهم ؟ ولا ينهونهم ؟ ولا ينهونهم ؟ ولا ينهونهم ؟ ولا ينهونهم ؟

وما بال أقوام لا يتعلمون من جيرانهم ؟ ولا يتفقهون ؟ ولا يتفطنون ؟ والله ليعلمن قوم جيرانهم ، ويفقه ونهم ، ويفطنونهم ، ويأمرونهم ، وينهونهم ، وليتعلمن قوم من جيرانهم ، ويتفقهون ، ويتفطنون ، أو لاعاجلنهم العقوبة في الدنيا»

ثم نزل فدخل بيت فقال قوم: من ترونه عنى بهولاء؟ قالوا: نراه عنى الأشعريين ، هم قوم فقهاء ، ولهم جيران جفاة من أهل المياه والأعراب ، فبلغ ذلك الأشعريين ، فأتوا رسول الله ﷺ ، فقالوا : يا رسول الله ذكرت قوما بخير ، وذكرتنا بشر ، فما بالنا ؟

فقال : "ليفقهن قوم جيرانهم ، وليفطننهم ، وليأمرنهم ولينهونهم ، وليتعلمن قوم من جيرانهم ، ويتفطنون ، ويتفقهون ، أو الأعاجلنهم العقوبة في الدنيا ، فقالوا : يا رسول الله أنفطن غيرنا ؟ فأعاد قوله عليهم ، فأعادوا قولهم : أنفطن غيرنا ؟ فقال ذلك أيضا . فقالوا : أمهلنا سنة ، فأمهلهم سنة ليفقهوهم ، ويعلموهم ويفطنوهم ، ثم قرأ رسول الله هذه الآية : ﴿ لُعِنَ اللّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَىٰ لِسَان دَاوُودُ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بَمَا عَصَوْا وكَانُوا يَعْتَدُونَ (٧٠ كَانُوا الا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنكر فَعَلُوهُ لَبِيْسَ مَا كَانُوا يَفْعُلُونَ وَاللّائدة].

وإذا كانت عملية ( التعليم ) تتطلب مهارة ودربة في كيفية التعليم وأساليبه ، ومعرفة بجملة من القواعد والمبادئ ، إلا أننا لا نستطيع أن ننسى أن هذه العملية بصفة خاصة تتطلب فيمن يمارسها بعضا من السمات والصفات الشخصية التي تيسر له عمله ، ومن هنا فقد تميز رسول الله علي بمجموعة من أبرز هذه الصفات والسمات التي أسست لدوره معلما ومربيا ، هي مثل أعلى من الضروري لكل من يمارس العمل التربوي أن يعنى بكل ما يستطيع أن يوفرها في شخصيته وفي سلوكه ، ألا وهي (٢):

<sup>(</sup>١) عبد الفتاح أبو غدة ، ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) عبد الفتاح أبو غدة، ص ٤٣.

أولها - السكينة الباعثة على الهيبة والتعظيم ، الداعية إلى التقديم والتسليم ، وكان أعظم مهيب في النفوس ، حتى ارتاعت رسل كسرى من هيبته حين أتوه ، مع تعودهم على كبر الأكاسرة ، ومخالطة الجبابرة ، فكان على في نفوسهم أكثر هيبة ، وفي أعينهم أعظم ، وإن لم يتعاظم بأبهة ، ولم يتطاول بسطوة ، بل كان موصوفا بالتواضع، ومعروفا بالسهولة .

ثانيها – الطلاقة الموجبة للإخلاص والمحبة السباعثة على المصافاة ، والمودة ، وقد كان صلوات الله عليه وسلامه ، محبوبا ، ولقد استحكمت محبة طلاقته في النفوس ، حتى لم يبغضه أو يكرهه مصاحب ، وكان أحب إلى صاحبه من الآباء والأبناء .

ثالثها حسن القبول ، الذي يحبب القلوب فيه ، فتسرع إلى طاعته ، وتبادر إلى موافقته ، ولذلك استحكمت مصاحبته في النفوس ، حتى لم ينفر منه معاند ، إلا من ساقه الحسد إلى مخالفته .

وضرب رسول الله على المثل الأعلى في ضرورة أن يكون المعلم بتلاميذه رفيقا ، فعن أبي الدرداء عن النبي على قال : "من أعطى حظه من الرفق فقد أعطى حظه من الخير ، ومن حُرم حظه من الرفق فقد حُرم حظه من الخير » وعندما أنكرت السيدة عائشة سلام اليهود، وقالت : عليكم السام واللعنة ، قال لها النبي على موجها : مهلا يا عائشة ، إن الله يحب الرفق في الأمر كله (٢).

ومن هنا نجده على يوجه المعلمين الذين كان يبعثهم للتعليم بأن يكونوا ميسرين لا معسرين ، فهذه وصيته لمعاذ بن جبل وأبى موسى الأشعرى ، عندما بعثهما إلى اليمن، حيث قال لهما : "يسسرا ، ولا تعسرا ، ويسرا ولا تنفرا» (٣) . وقد التفت الحافظ ابن حجر إلى ما يتضمنه هذا الحديث من مضامين تربوية عند شرحه لهذا الحديث فقال : في هذا الحديث الأمر بالتيسير ، والرفق بالرعية ، وتحبيب الإيمان إليهم ، وترك الشدة ، لئلا تنفر قلوبهم ، ولا سيما فيمن كان قريب العهد بالإسلام ، أو قارب حد التكليف من الأطفال ، ليتمكن الإيمان من قلبه ، ويتمرن عليه ، وكذلك الإنسان في تدريب نفسه على العمل إذا صدقت إرادته لا يشدد عليها ، بل يأخذها بالتدريج والتيسير ،

<sup>(</sup>۱) محمد ناصر الدين الالباني : صحيح سنن الترمذي ، الرياض ، مكتب التربية العربي لدول الخليج ، ۱۹۸۸ ، ، ۲۰ ، ص۱۹۵ .

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ، ج٥ ، ص۲۲٤٢.

<sup>(</sup>۳) المرجع السابق ، ج٤ ، ص١٥٧٨.

حتى إذا أنست بحالة وذامت عليها ، نقلها لحال آخر ، وزاد عليها أكثر من الأولى ، حتى يصل إلى قدر احتمالها ، ولا يكلفها بما لعلها تعجز عنه(١).

وعندما كان الرسول على يواجه موقف يشير إلى تصرف خاطئ لم يكن يعالج الأمر بالعنف ، بل بالملاينة والمناقشة ، من ذلك ما رواه أبو هريرة عن أعرابى دخل المسجد والرسول على جالس ، فصلى ، فلما فرغ قال : اللهم ارحمنى ومحمدا ولا ترحم معنا أحدا ، فالمتفت إليه النبى على ، فقال : «لقد تحجرت واسعا »، فلم يلبث الأعرابي أن بال في المسجد ، فأسرع إليه الناس ، فقال النبي على : «أهريقوا عليه سجلا من ماء ، أو دلوا من ماء» ، ثم قال : «إنما بعثتم ميسيرين ، ولم تبعثوا معسرين» (٢).

وهناك غير هذا المثل أمثلة أخرى ، تتبدى في هذا الشاب الذى طلب الإذن له بالزنا(٢) ، وآخر أدمن على الخيم (٤) ، في هذا وذاك نجده والمحدد بعين الاعتبار مقدار ما كان عليه القوم من بداوة وغلظة عيش وضيق أفق وسذاجة تنفكير ، وقرب عهد بالجاهلية فلا يبادرهم بالزجر والنهر والتوبيخ ، بل يعتمد على الاخذ بيد الواحد منهم خطوة خطوة إلى طريق الهداية ، دون تفريط في وجوب التزام الحق ولعل من الوسائل الذكية التي كان يتبعها في هذا الشأن ، عدم توجيه لوم مباشر إلى المخطئ ، وأوانا يقول على سبيل المثال : ما بال أقوام يفعلون كذا من أو يقولون كذا من وهو ما مروته السيدة عائشة بقولها : كان رسول الله والله الله عن الرجل شيء لم يقل نا ما بال فلان يقول ؟ ولكن يقول : ما بال أقوام يقولون كذا وكذا (٥)، فإذا كان هذا بالنسبة لرسول الله والكي الذى لا يمكن أن يخطر ببال مسلم أن يتقاعس في اتباع أوامره وتوجيهاته المباشرة ، فكيف بنا نحن المربين ، آباء وأمهات ودعاة ومعلمين ، عندما نوجه مخطئا ونسعي لتصحيح انحراف ؟!

<sup>(</sup>۱) ابن حجر : فتح الباري ، ج۱۳ ، ص ۱۲۳ .

<sup>(</sup>۲) الألباني : صحيح سنن الترمذي ج١ ، ص ٤٨ ، ٩٩ .

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد بن حنبل .

<sup>(</sup>٤) ابن حجر : فتح الباري ، ج١٢ ، ص ١٧.

<sup>(</sup>٥) محمد ناصر الألباني : صحيح الجامع الصغير وزيادته ، بيروت ، المكتب الإسلامي ، ١٩٨٦، ج٢ ، ص٨٥٧.

ولما كان الأفراد يتباينون فيما بينهم في القدرة على الفهم والتعلم ، حرص رسول الله على أن يراعي هذا وهو يلقى بتعاليمه وأحاديثه ، كما كان يوصى بذلك من يبعثه معلما إلى إحدى المناطق ، من ذلك ما رواه أنس بن مالك (١) : أن نبى الله على رديفه على الرحل – قال : يا معاذ ، قال : لبيك رسول الله وسعديك ، قال : يا معاذ ، قال : لبيك رسول الله وسعديك ، قال : يا معاذ ، قال : إما من عبد يشهد أن لا إله إلا الله ، وأن محمدا لبيك رسول الله ومعديك ، قال : "ما من عبد يشهد أن لا إله إلا الله ، وأن محمدا عبده ورسوله ، صدقا من قلبه ، إلا حرمه الله على النار» ، قال : يا رسول الله ، أفلا أخبر به الناس فيستبشروا ؟ قال : "لا ، إذا يتّكلوا »

ومعنى الحديث أن لا تبشرهم بذلك ، فإنهم يمتنعون من العمل اعتمادا على ما يتبادر من ظاهره من أن مجرد الشهادة بالوحدانية والرسالة تكفى للنجاة من النار ، ولا ينتبهون إلى أن المراد الإتيان بالشهادتين مع أداء حقوقهما من إطاعة الله وإطاعة رسوله في الشرائع والأحكام (٢).

وفى الحديث بيان وجوب أن يخص بالعلم الدقيق قوم فيهم الضبط وصحة الفهم، وأن لا يبذل لمن لا يستأهله من الطلبة ومن يخاف عليه التسرخص والاتكال لتقصير فهمه وقال العلماء فى شرح هذا : يؤخذ من منع معاذ من تبشير الناس لئلا يتكلوا ، أن أحاديث الرخص لا تشاع فى عموم الناس ، لئلا يقصر فهمهم عن المراد بها ، وقد سمعها معاذ فلم يزدد إلا اجتهادا فى العمل وخشية لله عز وجل ، فأما من لم يبلغ منزلته فلا يؤمن أن يقصر اتكالا على ظاهر هذا الخبر (")

بل إن مراعاة التمايز والتنوع والاختلاف بين الناس يصل إلى درجة أن يكون أمرا ممنوعا على فرد ومباحا لآخر ، فعن عبد الله بن عمرو بن العاص ، قال (٤): كنا عند النبي على أن فجاء شاب فقال : أقبل وأنا صائم ؟ قال : لا ، فجاء شيخ فقال : أقبل وأنا صائم ؟ قال : نعم ، فنظر بعضنا إلى بعض ، فقال رسول الله على : قد علمت لم نظر بعضكم إلى بعض ، إن الشيخ يملك نفسه ، أى لا يخشى عليه إفساد الصوم

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ، ۱ / ۲۲۵-۲۳۷.

<sup>(</sup>۲) ابن حجر : فتح البارى ، ۱ / ۲۲۰.

<sup>(</sup>٣) عبد الفتاح أبو غدة ، الرسول المعلم ، ص ٨٢.

<sup>(</sup>٤) مسند الإمام ابن حنبل ، ٢ / ١٨٠ ، و ٢٥٠.

بالوقوع فى الجماع ، بخلاف الشاب فقد يجره التقبيل إلى الجماع أو الإنزال فيفسد عليه صومه» ، فاختلف الجواب لاختلاف حال كل من السائلين .

ومن هذا القبيل ، ما نلاحظه من اختلاف أجوبته ﷺ على سؤال بعينه سأله مسلمون مختلفون فى مواقف متعددة ، وهو المتعلق بأفضل الأعمال وأحبها وأقربها إلى الله ، فما كان الاختلاف هنا إلا بناء على مقتضى الحال :

فقد روى عن عبد الله بن عمرو بن العاص (۱)، أن رجلا سأل رسول الله ﷺ: أى الإسلام خير ؟ (أى خصال الإسلام خير ) ، قال : «تطعم الطعام ، وتقرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف» .

وعن عبـد الله بن عمرو أن رجـلا سأل رسول الله ﷺ ، فـقال : أى المسلمين خير ؟ فقال : «من سلم المسلمون من لسانه ويده »(٢).

وعن عبد الله بن مسعود قال : سالت رسول الله على : أى الأعمال أفضل ؟ - وفى رواية : أى الأعمال أحب إلى الله ؟ - قال : الصلاة لوقتها ، قال : قلت : ثم أى ؟ قال : الجهاد فى سبيل الله ، فما تركت أستزيده إلا إرعاء عليه (٣) .

وإذا كانت مسئولية أهل العلم نابعة من الدور العظيم الذي خص به العلم في الحضارة الإنسانية عامة وفي الدين الإسلامي خاصة ، فسحتى يكون هذا الدور فعالا ، فمن الضروري توفير الشروط الأساسية التي يعين وجسودها المتعلمين ، وطلاب العلم على الحصول على ما يمكن الحصول عليه من المعرفة

ولا شك أن من أهم هذه الشروط هو أن نجعل العلم حقا مشاعا ، فكل فرد من أفراد المجتمع له الحق في التعلم (٤)، فقد جاءت أحاديث كثيرة تدعو إلى تعليم من لا يعلم ، وإلى التعامل بالمساواة في الجوانب الإنسانية ، كما جاءت بعض الأحاديث لترسم حقوقا للمتعلمين ، فقد خرج ابن ماجه (٥) عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ، ۱ / ٥٥

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم ، ۲ / ۱۰ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ، ٢ / ٩ .

<sup>(</sup>٤) محسن بن محمد بن سعيد : العلم وأهله في الحديث النبوي الشريف ، ص١٣٤.

<sup>(</sup>٥) ابن ماجه ، مقدمة / ٢٢ ، باب الوصية بطلبة العلم .

عَلَيْهُ قال : «سيأتيكم أقوام يطلبون العلم ، فإن رأيتموهـم ، فقولوا لهم : مرحـبا ، مرحبا بوصية رسول الله ﷺ واقنوهم» ( علموهم ) ·

ولعل أهم ما يتضمنه هذا الحديث ضرورة تهيئة الظروف المادية والمعنوية الممتعلمين ، فقد أكد الحديث على أن المتعلمين وخاصة الذين يقطعون المسافات هم وصية الرسول على ، ومن كان ذلك شأنه ، فلابد من أن يعامل بطريقة كان الرسول يعامل بها أمثاله ، وإذا عدنا للسيرة النبوية ، فإننا ندرك أن الرسول على قد خصص لطلاب العلم الظروف المناسبة للتعليم ، وما أهل الصفة إلا مظهر من مظاهر هذا الاعتناء ، فإذا سلمنا بما توصل إليه البحث الموضوعي من أن الصفة كانت تشبه السكن الجامعي ، قبل أن تكون مأوى للعجزة ، اتضح أن الرسول هو أول من اهتم بتوفير الأسباب المادية للمتعلمين نعم كان يكلفهم بأعمال ، كالعسس ، ولكنه عمل لا يعارض طلبهم العلم وتفوقهم فيه إن هذا الحق الذي ضمنه الرسول لطلاب العلم يقترن بحق آخر هو الطمأنينة النفسية ، فقد طلب الرسول على من أصحابه أن يرحبوا بطلبة العلم ترحيبا يجعلهم يستأنسون ويبعدون عن أنفسهم الاضطراب والخوف ، ذلك أن طالب العلم في حاجة إلى الأمن والأمان حتى يحفظ ، ويعى ، ويتعمق في الفهم، ويسهم في حلقات الدرس ، ويكون متطلعا ومتقبلا وفاحصا وناقدا (۱) .

ويرتبط بهذا مراعاة المعلم لمبدأ العدل التربوى الذى هو فرع من الأصل العام ألا وهو العدل على وجه العسموم ، ذلك المبدأ الذى الح عليه الإسلام إلحاحا لابد أن يستلفت النظر ، لما له من دور متعدد الآثار الإيجابية فى سلامة البنى البشرية ، وصحة الأمة النفسية والاجتماعية ، فها هو سبحانه وتعالى يقول : ﴿ . . وَلا يَجْرِمُنّكُمْ شَنَانُ قُومُ عَلَىٰ أَلا تَعْدلُوا اعْدلُوا هُو أَقْرَبُ لِلتَّقُوى وَاتَّقُوا الله . . . ( ) ﴾ [المائدة]، ويقول : ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُوا بِالْعَدل ﴾ [النساء] ، فالله سبحانه وتعالى يامر بالعدل فى القول والعمل .

ولعل من أبرز مظاهر العدل تحقيق المساواة ، فالله سبحانه وتعالى يقول : ﴿ . . وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ . . ﴾ [الحجرات: ١٣]، ومصداقا لهذا قال ﷺ : «يا أيها الناس ألا إن ربكم واحد وإن أباكم واحد ، ألا لا فضل لعربى على أعجمى ولا لعجمى على عربى ، ولا لأحمر على أسود ولا أسود

<sup>(</sup>١) محسن بن محمد : العلم وأهله في الحديث النبوى الشريف ، ص ١٣٥ .

على أحمر إلا بالتقوى (())، فمقياس المفاضلة في الإسلام ليست للون أو الجنس أو المركز الاجتماعي الذي يتبوأه الإنسان وإنما المقياس هو تقوى الله تعالى ، وبذلك يتحقق مبدأ تكافوء الفرص ، إذ لا تكون هناك ميزة خاصة يختص بها أصحاب موقع اجتماعي أو مالى ، أو إدارى ، فهذا رسول الله على ، من هذا المنطلق يقول : «ثلاثة لهم أجران: رجل من أهل الكتاب آمن بنبيه وآمن بمحمد ولي ، والعبد المملوك ، إذا أدى حق الله وحق مواليه، ورجل كانت عنده أمة ، فأدبها فأحسن تأديبها ، وعلمها فأحسن تعليمها، ثم أعتقها فتزوجها ، فله أجران» (۱).

كذلك حث رسول الله على من يمارس مهمة التعليم على أن يشرك معه متعلميه، وينقل لنا أحد الصحابة صورة لشعورهم بمسئوليتهم نحو عملية التعلم والتعليم عن طريق المشاركة ، فعن أبى الدرداء قال : كنا مع رسول الله على أن فشخص ببصره إلى السماء ثم قال : «هذا أوان يختلس العلم من الناس حتى لا يقدروا منه على شيء» (٣)، ولم يتصور ذلك أحد من الصحابة ، لكون كل فرد في المجتمع قائما بواجبه التربوى ومشاركا مشاركة فعالة، فقال هذا الصحابى : كيف يختلس منا وقد قرأنا القرآن ، فوالله لنقرأنه ، ولنقرأنه نساءنا وأبناءنا ، مما يمثل شعورا بالمسئولية من هذا النفر من المتعلمين

ولما كان المتعلمون يتحسمسون أكثر للتعلم عندما يشاركون في اختيار الموقف التعليسمي والتدبيسر له ، شجع رسول الله على خلك ، فعن أبي سعيد الخدري قال : جلست في عصابة ( مجموعة ) من ضعفاء المهاجسرين ، وإن بعضهم ليستتسر ببعض من العرى ، وقارئ يقرأ علينا ، إذ جاء رسول الله على ، فقام علينا ، فلما قام سكت القارئ فسلم ، ثم قال : ما كنتم تصنعون ؟ قلنا : يا رسول الله إنه قارئ لنا يقرأ علينا فكنا نستمع إلى كتاب الله ، فقال رسول الله على : «الحمد لله الذي جعل من أمرى من أمرت أن أصبر نفسي معهم» (أ) ، ثم أمرهم أن يتحلقوا حوله ، وقال لهم : «أبشروا يا معشر صعاليك المهاجرين بالنور التام يوم القيامة ، تدخلون الجنة قبل أغنياء الناس ، ، » »

<sup>(</sup>١) مسند الإمام ابن حنبل ، ج٥ ، ص ٤١١.

<sup>(</sup>۲) ابن حجر : فتح الباري ، ج۱ ، ص ۱۹۰

<sup>(</sup>٣) حديث حسن غريب ، سنن الترمذي ، ج٥ ، ص٣١٠.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود ، ج٤ ، ص ٧٢، ٧٣ .

ومن حسن ممارسة المعلم لمهمته مراعاة الحالة النفسية التى يكون عليها طلاب العلم ، فعن ابن مسعود ، قال : كان الرسول على يتخولنا ( يتعهدنا ) بالموعظة فى الآيام كراهة السآمة علينا (۱) ، فالملل من طبيعة النفس البشرية ، فمداومة تحديث الناس، والإطالة عليهم فيه ، وإتيانهم في غير الوقت المناسب ، كل ذلك من أسباب إملالهم وإذا كان رسول الله على وهو الذى يتمنى المؤمنون لقاءه ، والحديث معه ، والاستماع لما يقول ، وهو الذى لا ينطق عن الهوى ، إن هو إلا وحى يوحى ، يخشى أن يمل الناس بالموعظة ، فكيف بمن هم دونه (۲)؟

ولحرص رسول الله على أن يمارس كل منا صورة من صور تعليم الآخرين ، ودرجة من درجاته ، خاطب المسلمين بقوله (٣) : «نضر الله امرأ سمع منا شيئا فبلغه كما سمعه ، فرب مبلغ أوعى من سامع»، وأهمية هذا تتبدى لنا من احتمال أن يكون البعض محن حضروا مجلسا تعليميا، لم يستوعبوا مسألة من المسائل الاستيعاب الصحيح، لكنهم عندما ينقلون ما سمعوا من العلم إلى آخرين ، فلربما فهم هذا الجديد ما لم يستوعبه الأول

وقد سمع منه في هذه المجالس عدد كبير من الصحابة ، لذلك حرص على على أن يبلغ غائبهم ما تعلموه منه ، فكان يقول لهم حين يعقد مجلسا علميا : "إنى أحدثكم الحديث ، فليحدث الحاضر منكم الغائب» (١) ، بمن لا يستطيع الحضور إلى هذه المجالس لانشغاله بأموره الخاصة ، وذلك حرصا منه على تبليغ ما يعلمه لهم من القرآن وغيره ، وكثيرا ما كان يقول للمتعلمين في مجالسه : "بلغوا عنى ولو آية»(٥).

وفى هذا السياق حذر ﷺ أن يحبس إنسان حصل على معرفة مفيدة داخل ذاته الخاصة ، دون أن يذيعها وينشرها ، ومن هنا جاء قوله : "من سئل عن علم فكتمه

<sup>(</sup>۱) إسماعيل الجوهرى : الصحاح ، تحقيق أحمد عبد الغفور عطار ، بيروت / دار العلم للملايين، ١٩٩٠ ، ط٤،٤.

<sup>(</sup>٢) سليمان بن قاسم العيد : المنهاج النبوى في دعوة الشباب ، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي ، الجامع ١٤٢/٤ ، رقم ٢٧٩٥.

<sup>(</sup>٤) عن الهيشمى ، نور الدين على بن أبى بكر : مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ، بيروت ، مؤسسة المعارف ، ١٩٨٦ .

<sup>(</sup>٥) سنن ابن ماجه ، رقم ٢٦٤ .

ألجم يوم القيامة بلجام من نار» (١)، فإلى هذه الدرجة يبلغ التحذير من كتمان المعرفة ، فالعمل بما جاء به هذا الحديث يدفع كل مسلم عرف قدرا من العلم أن يسرع بتبليغه إلى آخرين لا يعرفون ، ولعمرى ، فكأننا هنا بالفعل أمام هذه المقولة الشهيرة ، ألا وهى المجتمع المعلم المتعلم

ومن المعروف أن المربين القدامى والمحدثين ، بما فيهم من يسمون عمالقة التربية وأساطينها ، كانت نظرتهم لساحة الرؤية فى عملية التنشئة التربوية محدودة ومحصورة ضمن حدود جغرافية متحكمة ، أو قيود عنصرية مصطنعة أو هما معا (٢)، فأساطين التربية اليونانية مثل سقراط وأفلاطون وأرسطو ، كانت جهودهم التربوية كلها ونظرياتهم فى حدود مدينة واحدة : أسبرطة ، أو أثينا ، وللصبيان والرجال فحسب دون اعتراف بوجود الفتيات والنساء فى كثير من الأحيان .

أما الرسول المربى محمد على الله والمالة الأولى ، كان لا يعتبر مكة المكرمة هي الساحة التربوية المغلقة المحدودة ، كما أنه لم يعتبر الصبيان والرجال هم وحدهم المجال البشرى لعملية التنشئة التربوية الجديدة لقد حاول تمديد ساحة العمل التربوي الإسلامي في سنواته الأولى بإرسال أفواج من المهاجرين إلى الحبشة ، كما مر بنا ، حيث يجدون المأوى ، وحيث يجدون المناخ لنشر الفكرة ونموها هادئة وفي صمت ، وكانت الهجرة الأولى تضم عشرة رجال وخمس نسوة ، وتكررت المحاولة وزادت أعدادها من الرجال والنساء

ثم حاول الرسول ﷺ بنفسه أن يتحسس الطائف بعيدا عن مكة حوالي مائة كيلومتر، وكانت رحلة قاسية ، ولكنها لم تضعف عزمه في العمل التربوي الجاد

ثم أرسل عن سابق تخطيط قــاصد وفدا ، فــأقام مركزا في بلدة تبـعد عن مكة المكرمة ما لا يقل عن مثات الأميال في يثرب بالمدينة الطيبة المنورة

وكانت أخيـرا هجرته الشخصيـة واستقراره في المدينة المنورة ، حيث أقـام عمليا المجتـمع الإسلامي المتكامل الذي كان يـدعو إليه ، والذي أخــذ ينمو ويتوسع ليـشمل أرجاء الجزيرة العربية ، ثم إلى أطراف العالم المعروف آنذاك

ولعله يكون من المهم التوقف بعض الشيء أمام موقف تعليمي غنى بالدلالات ، كان المعلم فيه هو رسول الله ﷺ ، وطالب المعرفة (أمي) ، لنرى كيف كان الرسول

<sup>(</sup>١) مسند الإمام ابن حنيل.

<sup>(</sup>٢) عبد الحميد الهاشمي ، الرسول العربي المربي ، ص ٣٢٨

على يقوم بمهمة التعليم لهذه الفئة من الناس ؟ نعرض لهذا الموقف ، كما هو الهدف فى كل ما نعرض مما يماثله ، لا لمجرد المعرفة ، وإنما سعيا أن يتخذه معلمونا ومربونا نموذجا يحتذى ، وقدوة يتأسون بها .

أرسلت قبيلة سعد بن بكر ضمام بن شعلبة وافدا إلى رسول الله ، فانتظر ضمام بعيره حتى دخل المدينة فأناخه على باب المسجد ، ثم عقله ، ثم دخل المسجد ورسول الله على جالس في أصحابه (۱) و كان ضمام رجلا جلدا ، أشعر ، ذا عينين غديرتين ، فأقبل حستى وقف على رسول الله على أصحابه ، فقال : أيكم ابن عبد المطلب ؟ فقال رسول السله : أنا ابن عبد المطلب ، قال : أمحمدا ؟ قال : نعم ، قال : يا ابن عبد المطلب ، إنى سائلك في المسألة فلا تجدن في نفسك ، قال : لا أجد في نفسى ، فسل عما بدا لك ، قال : أنشدك الله إلهك وإله من كان قبلك ، وإله من هو كائن بعدك آلله بعثك إلينا ؟ قال : اللهم نعم ، فأنشدك الله إلهك وإله من كان قبلك ، وإله من هو كائن بعدك آلله بعثك إلينا ؟ قال : اللهم نعم ، فأنشدك الله إلهك وإله من كان قبلك ، وإله من هو كائن بعدد التى كان آباؤنا يعبدون معه ؟ قال : اللهم نعم (۱) .

وفى رواية أنه قال : يا محمد ، أتانا رسولك فزعم لنا أنك تزعم أن الله أرسلك؟ قال : صدق قال : فمن خلق السماء ؟ قال : الله وقال : فمن نصب الجبال وجعل فيها ما جعل ؟ قال : الله وقال : فبالذى خلق السماء ، وخلق الأرض ونصب الجبال ، آلله أرسلك ؟ قال : نعم وقال ضمام : وزعم رسولك أن علينا خمس صلوات فى يومنا وليلتنا ؟ قال : صدق وقال : فبالذى أرسلك آلله أمرك بهذا ؟ قال : نعم .

ثم جعل يذكر فرائض الإسلام وشرائعه على هذا النحو ، حمتى إذا فرغ قال : فإنى أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمدا رسول الله ، وسأؤدى هذه الفرائض وأجتنب ما نهيتنى عنه ، ثم لا أزيد ، ولا أنقص ، وانصرف إلى بعيره راجعا ، فقال رسول الله : إن صدق ذو العقيصتين ، دخل الجنة

فأتى ضمام بعيره فأطلق عقاله ، ثم خرج حتى قدم على قومه ، فاجتمعوا إليه فكان أول ما تكلم به أن قال : بئست اللات والعزى ! قالوا : مه يا ضمام ، اتق الجنوان ، قال : ويلكم ، إنهما والله لا يضران ولا ينفعان ،

<sup>(</sup>١) محمد الغزالي ، فقه السيرة ، القاهرة ، دار الكتب الحديثة ، ١٩٦ ، ط٣ ، صـ٤٥٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص٥٦٦.

إن الله بعث رسولا ، وأنزل عليه كتابا استنقذكم مما كنتم فيه ، وإنى أشهد الله أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأن محمدا عبده ورسوله ، وقد جنتكم من عنده بما أمركم به ونهاكم عنه ، قال : فوالله ما أمسى في الحي من ذلك اليوم رجل ولا امرأة إلا أصبح مسلما

ذلك وفعد يمثل بساطة الأميين في منطقهم ، وسلامة طويتهم ، في جدلهم وتساؤلهم وخلو أذهانهم من العقد التي تعترض الحق في سيله السمح ، ولا نكران في أن جهاد الدعوة القديم له أثره في الوصول إلى هذه النتائج السريعة(١).

## تقدير العلماء ودورهم في البحث والتعليم ،

قد نجد في بعض المجتمعات أن الدولة تنفق الكثير على التعليم وتنشره بالفعل في كل مكان ، ومع ذلك ، فإذا حاولنا أن نقيس كم العمل الذي يقوم به المواطنون الذين تخرجوا ، لوجدنا العائد ضعيف المغاية ، ولو حاولت أن تكشف عن أسباب ذلك فقد تجد سببا هنا وسببا هناك ، ولكن السبب الذي يبرز بين الأسباب فائقا قويا ، هو ما قد لا يحظى به العلماء في ذلك المجتمع من مكانة وتقدير

كذلك فقد نجد عددا من المتعلمين يتركون الوطن الذي أنفق عليهم الكثير ليهاجروا إلى بلاد أخرى ، ولو فتشت عن الأسباب أيضا فسوف نجد من أهمها وأبرزها السبب نفسه : إنهم لا يشعرون بأن المجتمع يعطيهم حقهم من الاعتبار والتبقدير ، ولعلنا نذكر تلك الفترة التي مرت بمصر ووجد فيها عدد من أساتذة الجامعات أنفسهم مطرودين منها أو معتقلين ، لا لشيء إلا لمجرد ملاحظات نقدية أبدوها على طريقة الحكم ، أو تجد أعمالا هامة يقصى منها مستحقو توليها من أصحاب العلم والدراية ليحل محلهم أناس آخرون بحجة أنهم أهل ثقة ويمكن الاعتماد عليهم !

من هنا نشعر بالإعجاب والتقدير لتلك المنزلة الرفيعة التي رفع الرسول الكريم اليها العلماء فأسبغ عليهم الكثير من آيات الاهتمام والتعظيم مما يغرس في نفوسهم الثقة بالنفس والحماس للعمل ، ولنتأمل طائفة من الوقائع والأحاديث التي تؤكد لنا هذا المبدأ التربوي الهام . . .

فقد جاء في الحديث الشريف قوله ﷺ : "إن الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم رضا بما يطلب ، ولمداد ما جرت به أقلام العلماء خير من دماء الشهداء في سبيل

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٤٥٧

الله» ولسنا ندرى أى منزلة يمكن أن تعلو على هذه المنزلة التى يفضل فسيها الرسول العظيم على ذلك المداد الذى يكتب به العلماء على الدماء الستى يسكبها المجاهدون فى سبيل الله !! ولعلنا نفهم بطبيعة الحال أن المداد المستخدم هنا ، لابد أن يكون أيضا مستخدما فى سبيل الله .

وبالمعنى نفسه ، تجيء مرويات أخرى عن الرسول الكريم(١١):

- « يوزن يوم القيامة مداد العلماء بدم الشهداء ».
- «للأنبياء على العلماء فضل درجتين ، وللعلماء على الشهداء فضل درجة» ·

وقد أوحت هذه المنزلة التي أحلها الرسول ﷺ للعلماء ، لبعض الشعراء أن يعبروا بأسلوبهم عن المعاني نفسها ، فقال أحدهم (٢):

وأودهم في الله ذي الآلاء غُر الوجوه وزين كل ملاء وتوقر وسكينة وحياء وفضائل جلَّت عن الإحصاء أزكى وأفضل من دم الشهداء ما أنتم وسواكم بسواء أهلا وسهلا بالذين أحبهم أهلا بقوم صالحين ذوى تقى يسعون فى طلب الحديث بعفة لهم المهابة والجلالة والنهى ومداد ما جسرت به أقلامهم يا طالبى عسلم النبى محمد

ومن الواضح أن الشاعر يكاد يقصر التقدير و علو المكانة هنا على علماء الحديث، ولكنا - اتساقا مع منطق الإسلام نفسه - نرجح أن التقدير و علو المكانة مما هو حق للعلماء على وجه العموم ما دامت دراساتهم وبحوثهم تسير على النهج الذي يؤكد شريعة الله ومبادئ الإسلام والقيم التي بشر بها رسول الله على ، فليست المسألة فقط هي ( موضوع ) العلم الذي يعمل به العالم ، وإنما هي كذلك ، بل وبالدرجة الأولى - دوافعه وأهدافه والنظام القيمي الذي يحكم ما يعمله

وروى عن ابن عباس- رضى الله عنه- أنه قال : إن الشياطين قالوا لإبليس : ياسيدنا ، مالنا نراك تفرح بموت العالم ما لا تفرح بموت عابد ؟ فقال : انطلقوا ، فانطلقوا إلى عابد قائم يصلى ، فقالوا : إنا نريد أن نسألك فانصرف ، فقال له إبليس:

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله ، ج١ ، ص٣٧.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، الصفحة نفسها .

هل يقدر ربك أن يجعل الدنيا في جوف بيضة ؟ فقال : لا ، فقال : أترونه كفر في ساعة ! ثم جاء إلى عالم في حلقة يضاحك أصحابه ويحدثهم فقال : إنا نريد أن نسألك ، فقال : سل ، فقال : هل يقدر ربك أن يجعل الدنيا في جوف بيضة ؟ قال : نعم ، قال : وكيف ؟ قال : يقول لذلك إذا أراده كن فيكون قال إبليس : أترون ذلك لا يعدو نفسه ، وهذا يفسد على عالما كبيرا(١) ؟

وإذا كان من الواضح أن هذه الرواية تنحو نحو الرمزية أكثر منها تشير إلى واقعة – إلا إذا كانت منقولة عن الرسول ﷺ ، وإن كان ابن عبد البر لا يقول ذلك – إلا أنها، على أية حال تؤكد المعنى نفسه ، وتذهب المذهب نفسه ، وهو أن العالم أكثر قدرة على السلوك وفقا للاسس السليمة للإيمان ، بينما العابد عن غير علم ، قد يخطئ في ذلك

وقد أكد الرسول على شكل آخر من أشكال التكريم والتبجيل والتى عبر عنه بقوله: «إن فضل العالم على العابد كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب ، وإن العلم ، العلماء ورثة الأنبياء ، وإن الأنبياء لم يورثوا دينارا ولا درهما ، وإنما ورثوا العلم ، فمن أخذه أخذ بحظ وافر»(٢)، وبتأمل هذا النص يمكن لنا أن نستنبط ما يلى :

أ - العالم أفضل من العابد ، وذلك لأن العالم يتعدى نفعه شخصه إلى كثيرين ، فهو يشبه القمر الذي يضيء الآفاق ، ويمتد نوره في أقطار العالم ، وأما العابد ففعله يكاد أن يقتصر عليه وحده

فالعبادة بالمعنى الاصطلاحى ، وإن كانت لها مقاصد اجتماعية واقتصادية ، إلا أثارها تبقى محدودة فى الزمان والمكان ، فى حين أن العلم لا يعرف الحدود ولا يتقيد بالفوارق الزمنية ، ثم إن الله تعالى لما خلق الإنسان لم يخلقه فقط ليجازيه أو يعاقبه يوم القيامة بإدخاله الجنة أو النار ، فحكمة الله تعالى أسمى من ذلك ، فخلق الإنسان له غاية تتجاوز مل الجنة وجهنم يوم القيامة بالمتقين والكافرين ، قال بعض العلماء إنه لا يخامرنا شك فى أن الشريعة ما طلبت من الناس الإيمان والإسلام لمجرد تعمير العالم الأخروى من جنة ونار ؛ لأن الله تعالى قادر على أن يخلق لهذين

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في سننه ، كتاب العلم ، باب الحث على طلب العلم٤/٥٧.

الموضعين خلقًا يعمرونهما إن شاء خلقهما ، ولكن الله أراد تعمير العالمين الدنيوى والأخروى ، وجعل الدنيا مختبرا تصقل فيه النفوس البشرية(١).

وقد أدرك كثير من السلف هذا الفضل فحرصوا على الاجتهاد في العلم أكثر من حرصهم على الاجتهاد في العبادة ، قال ابن عمر : مجلس فقه خير من عبادة ستين سنة (۲)، وعن سفيان الثورى والشافعي : ليس بعد الفرائض أفضل من طلب العلم (۳).

ب - أن العلماء ورثة الأنبياء ، وحسبنا بهذه الدرجة مجدا وفخرا ، وبهذه المرتبة شرف وذكرا (ئ)، فكما أنه لا رتبة فوق رتبة النبوة ، فليس هناك ما يمكن أن يكون فوق شرف وارث تلك الرتبة وإذا لم يترك الأنبياء ميراثا ماديا لأهلهم وذويهم ، فإنهم تركوا للإنسانية ميراثا به تنمو المادة وبفضله تتقدم الحضارة ، وفي ظله تظهر القدرات الإنسانية ، وتكون الخلافة في الأرض كما أراد الله تعالى ، إن هذا الميراث يتمثل في العلم ، أو قل في الثوابت العلمية التي بفضلها تتطور العلوم وتنمو وتعطى أكلها ، إنه ميراث شامل ودائم ، وهو إلى جانب ذلك متحرك ومتطور ، ولا يعرف الحدود ، ولا يخضع للملكية الخاصة الضيقة ، إنه الميراث الذي باستطاعته أن يسعد البشرية وأن يجعلها تنتقل من طور إلى آخر ، وتتحكم في كثير من العناصر تحكما تتحقق بفضله مشيئة الله تعالى وحكمته من خلق الإنسان ، فلا عجب إذا كان هذا الميراث بين كل الذين تتوافر فيهم شروط الحصول عليه (٥).

وروى عن مالك بن أنس (٦) أن النبى ﷺ قال : «من أشراط الساعة أن يرفع العلم ، وأنه قال : «إن بين يدى الساعة أياما يرفع فيها العلم ، وينزل

<sup>(</sup>١) محسن بن محمد : العلم وأهله في الحديث النبوى الشريف ، ص ١٥٣ ~

<sup>(</sup>۲) ابن جماعة : تذكرة السامع والمتكلم في آداب العالم والمتعلم ، في : ( هشام نشابة محقق : التراث التربوى الإسلامي في خمس مخطوطات ، بيروت ، دار العلم للملايين ، ١٩٨٨ )، ص ١٠٠٤

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، الصفحة نفسها •

<sup>(</sup>٤) سليمان العيد : المنهاج التربوي في دعوة الشباب ، ص ١٤٢٠

<sup>(</sup>٥) محسن بن محمد : العلم وأهله في الحديث النبوي الشريف ، ص ١٥٢ .

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم ، كتاب العلم .

فيها الهرج » وقال: «إن الله لا ينزع العلم من الناس انتزاعا ، ولكن يقبض العلماء ، فيرفع العلم معهم ، ويسقى في الناس رؤساء جهال يفتونهم بغير علم فيضلون ويضلون»

ولا شك أن هذه الأحاديث تدل دلالة واضحة على أهمية العلم في الحياة ، مما يدفع الناس الواعين بهذه الأهمية إلى طلبه والعمل به ، فاليوم الذي يرفع فيه العلم بين الناس ويفشو مكانه الجهل ، هو من أشراط الساعة ، وذلك لأنه بذهاب العلماء من بين الناس يبقى الجهال ، ولا نجاح لهم في حكم الناس وإدارة شئونهم لأنهم إن أفتوا الناس أو أرشدوهم فعلوا ذلك دون علم أو معرفة فأخطأوهم في فتواهم أو إرشادهم وأوقعوا من التمس منهم الصواب والهداية في الخطأ والضلال ، وهذا لعمرى من أوضح الأدلة على أن الإسلام يدعو إلى الرئاسة المتنورة ، أو الرئاسة العالمة ، كما دعا إلى ذلك أفلاطون في كتابه المعروف باسم ( الجمهورية )(١).

وإذا كانت هذه هى مكانة العلماء ، ودرجة تقديرهم فى السنة النبوية الشريفة ، فلا يغيب عن الأذهان أنهم يستحقونها بمدى جهدهم وبعلمهم وسعيهم فى تحقيق مقاصد الشريعة ، وجهدهم هذا ، يتبدى فى عملين : الأول ، هو البحث والدراسة والكشف عن الجديد ، والثانى ، هو إشاعة وإذاعة ونشر ما توصلوا إليه ليعرفه سائر الناس ويتعلموه

وبالتالى فإلى جانب المسئوليات العامة التى كلف الله بها الإنسان ، فإن لأهل العلم مسئوليات خاصة يتحملها كل منهم إذا كان قائما بالتعليم أو التعلم .

ولعل أهم هذه المسئوليات بذل الجهد لتطوير العلم وتنمية المعرفة ، فما سبق ، وما سوف يأتى من أحاديث ومواقف الرسول را المحلم لا يعرف النهاية ، وأنه متجدد ومستمر ، وأنه ينمو بفضل ما يقدمه العلماء وما يتناولونه من مباحث وما يفتحونه من أبواب ، وما يثيرونه من قضايا فكرية ، وما يصنعونه من آلات ومعدات ، وهذه الأمور لا تتحقق إلا إذا آمن أهل العلم بأن وظيفتهم لا تقف عند تبليغ العلم ونقله ، فذلك شرط ضرورى ، ولكنه غير كاف ، فهو في حاجة إلى أن يضاف إليه الإبداع حتى تكون نهاية المتقدم بداية للمتأخر ، فهذا الواجب مرتبط

<sup>(</sup>۱) عبـد اللطيف الطيـباوى: محـاضرات فى تاريخ الـعرب والإسلام ، بيـروت ، دار الاندلس ، ١٩٦٣، ص ٧٥مـ

ارتباطا وثيقا باستمرارية العلم وبمواكبته للحداثة دون أن يكون منبتا ، فإذا أخل العلماء بهذا الواجب حكموا على العلم بالجمود ، وكانوا سببا من أسباب رفعه (١).

وتتجه مهمة العلماء دائما إلى ما فيه خير الأمة ، أو هذا هو المفروض ، ومن هنا كان حث الرسول على العلماء على الالتزام بهذا الهدف ، والتبشير بحسن العاقبة ، فعن أبى هريرة أن رسول الله على قال : «من دعا إلى هدى ، كان له من الأجر مثل أجر من تبعه ، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئا ، ومن دعا إلى ضلالة ، كان عليه من الإثم مثل آثام من تبعه ، لا ينقص ذلك من آثامهم شيئا» (٢) .

والمراد هنا ما يهدى به من الأعمال الصالحة ، وهو ألزم ما يكون للدعوة والتى هى صورة معينة من صور تربية الجماهير · إن النهوض بواجب الدعوة فى مواجهة الظروف القاسية أمر شاق من غير شك ، ولكنه شأن عظيم ، ومن يدعو إلى الخير فى مثل هذه الظروف كان له من الأجر والقربى إلى الله لا يضارعه عمل آخر ، قال عز وجل ، : ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّمَن دَعَا إلى الله وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنْنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ (٣٣) ﴾ [فصلت]

وكان النبى رضي يروض نفوس العرب بالمنهج الربانى للانقياد إلى الأعمال الخيرة والاعتياد للسلوك الكريم والاندفاع نحو معانى الخير فى مناسبات متعددة وفى أوقات متقاربة ، عن أنس بن مالك قال : «أتى النبى رجل يستحمله فلم يجد عنده ما يحمله فدله على آخر فحمله ، فأتى النبى ركا في فقال : إن الدال على الخير كفاعله»، لإعانته عليه ، فإن حصل ذلك الخير فله ثوابه ، وإلا فله ثواب دلالته (٢).

ولان شخصية الرسول على النموذج وهى القدوة ، كان على علماء المسلمين أن يتمعنوا جيدا في عدد من الخصال التي ميزته على وكانت تشكل أسسا هامة لدوره التعليمي ، ومن ثم فإن العالم المسلم ليس مجرد ناقل للمعرفة ، ولا هو مجرد باحث عنها ، كما أنه ليس مجرد مطور لها ، وإنما هو مع كل هذا نموذج إنساني يفكر بكليته ويعمل بشمول شخصيته ، بحيث تصبح الجوانب الشخصية ركنا هاما وليست شأنا خاصا ينظر إليه وكأنه أمر ثانوي .

<sup>(</sup>۱) محسن بن محمد : العلم وأهله في الحديث النبوى الشريف ، ص ١١٨ .

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم بشرح النووی ، کتاب العلم ، ج۱۱، ص ۳٤۷ •

<sup>(</sup>٣) محمد لقمان الأعظمى : دراسات تربوية في الأحاديث النبوية ، ص ٣٩١٠.

ولعل أول ما اتسمت به شخصية المصطفى ، هو حسن سيرته ، وصحة سياسته، فى دين نقل به الأمة عما ألفته من موبقات وسيئات أعمال وانحراف تفكير ، إلى عالم آخر يتطلب مجاهدة نفسية ومجاهدة بدنية ليصل بصاحب فى النهاية إلى الفوز بالرضا الإلهى

وثانى هذه الخصال هذه القدرة الفذة حقا التى مكنته على من أن يجمع بين فريقين من الناس ، فريق يجئ رغبة وحبا واقتناعا ، وفريق آخر يجىء رهبا لاختلاف الشيم والطباع فى الانقياد الذى لا ينتظم إلا بأحدهما ، ولا يستديم إلا بهما ؛ فلذلك صار الدين بهما مستقرا ، والصلاح بهما مستمرا(۱).

وثالثاً ، أنه عدل فيما شرعه من الدين عن الغلو والتقصير إلى التوسط ، وخير الأمور أوساطها

ورابعا ، أنه لم يمل بأصحابه إلى الدنيا ، ولا إلى رفضها ، وإنما أمرهم فيها بالاعتدال ، فقال في ذلك : «خيركم من لم يترك دنياه لأخسرته ، ولا آخرته لدنياه ، ولكن خيركم من أخذ من هذه وهذه »(٢).

وخامسا ، ما منح من السخاء والجود ، حتى جاد بما يملك على قلته ، ومات ودرعه مرهونة عند يهودى ، حيث قالت فى ذلك السيدة عائشة : «توفى رسول الله ودرعه مرهونة عند يهودى بثلاثين صاعا من شعير»(٣) .

وسادسا ، اتسامه بالحلم والوقار ، فلا طيش يهزه ، أو حمق يستفزه ، وقد تناولته قريش - كما رأينا - بكل كبيرة ، وقصدته بكل جريرة ، وظل صابرا عليهم ، معرضا عنهم ، فلما ظفر بهم عام فتح مكة ، واجتمعوا إليه ، قال: « ما ظنكم بى ؟ قالوا: ابن عم كريم! فإن تعف فذاك الظن بك ، وإن تنتقم فقد أسأنا ، فقال : بل أقول لكم كما قال يوسف لإخوته : ﴿ لا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ يَغْفِرُ اللّهُ لَكُمْ وَهُو أَرْحَمُ الرّاحمينَ (١٢) ﴾ [يوسف] .

<sup>(</sup>١) عبد الفتاح أبو غدة : الرسول المعلم ، ص٥٣٠.

<sup>(</sup>٢) عن المرجع السابق ، ص٥٤.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ومسلم عن السيدة عائشة .

وحرص رسول الله على انتقاء مجموعة من صحابته ليقوموا بمهام العلماء ، فعلى الرغم من عسموم حسن خلق صحابته- رضى الله عنهم- ، إلا أن ذلك لم يكن مبررا كافيا كى يتصدوا لمهمة علمية تعليمية ، وهو فى اختياراته هذه كان يحرص على أمور أهمها (١):

۱- كثرة العلم ، فالمتأمل في صحابة رسول الله يجد أن عددا غير قليل منهم والحمد الله كانوا حريصين على التعلم وتحصيل العلم ، مثل على بن أبي طالب ، وابن عباس، وابن عمر ، ومعاذ بن جبل ، وأبي هريرة ، وغيرهم، فقد سئل على بن أبي طالب : مالك أكثر أصحاب رسول الله على حديثا ، فقال : إنى كنت إذا سألته أنبأني، وإذا سكت ابتدأني (٢) .

وأما أبو هريرة ، فقـد حفظ من رسول الله ﷺ ما لم يحفظه غـيره ، مع تأخر إسلامه، وقصر صحابته لرسول الله ﷺ ، وذلك لشدة حرصه ، وكثرة ملازمته للرسول ﷺ .

- ٢- قوتهم ونشاطهم ، ذلك أن الأمر العلمى التعليمى يتطلب صحة جيدة وقوة جسمية وحيوية ونشاطا ، لما يكون مطلوبا من العالم أن يبذله من كشرة السفر ارتحالا وراء المعرفة، وسهر الليالي ، وبذل المشقة ، والصبر ، والمثابرة
- ٣- قلة التعلق بالدنيا ، ذلك لأن الاشتغال بالعلم يتطلب كثرة الإنفاق في سبيل تحصيله ، وفي الوقت نفسه يحتاج أن يكون طالبه عفيف النفس لا يترخص ، ولا يذل نفسه أمام من يتصورون أنهم يستطيعون بما يملكون أن يوجهوا العمل العلمي في اتجاه مصالح ذوى السلطة أو في غير الحق ، أو من أجل الافتئات على الحقيقة ، وهذا أمر أشد ما نكون حاجة إليه في عصرنا الحاضر ، حيث تتعدد الاحتياجات المعاشية وتتنوع، وبخاصة من كانوا من ذوى الأولاد والمطامع الدنيوية ، مما يفتح الباب أمام الإغراء .

كذلك حرص رسول الله على أن يؤكد على من يمارسون مهاما علمية أن يخلصوا النية ويبتغوا مرضاة الله ، فعن عمر رضى الله عنه : أن رسول الله على النية ، «الأعمال بالنيات، ولكل امرى ما نوى»(٣) ، ولما كانت المحاسبة الإلهية بناء على النية ،

<sup>(</sup>۱) سليمان العيد : المنهاج النبوى في دعوة الشباب ، ص٣٥٩.

<sup>(</sup>٢) ابن سعد : الطبقات الكبرى ، ٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ، ج١ ، ص٣٠.

فهذا من شأنه أن يدفع كل عالم على الحرص على أن تنعقد نيته على خير الأمة ، وألا يستصغر تصرفا يأتيه ، وإنما يحيط كل ما يفعل ويؤسسه على النية الطيبة والعزم على سلوك طريق الحق ، فعن ابن مسعود عن النبي على أنه قال : «لا تزول قدما ابن آدم يوم القيامة من عند ربه حتى يسأل عن خمس : عن عمره فيما أفناه ، وعن شبابه فيما أبلاه، وعن ماله أين اكتسبه وفيما أنفقه ، وماذا عمل فيما علم(١)، وفي حديث أبي ذر الأسلمي : . . . وعن علمه فيما فعل» (١).

ففى هذين الحديثين حث قوى على الإخلاص فى العمل الذى يكتسبه الإنسان ، وأنه من الإخلاص أن يعمل بما يقول ، وأن تتفق أعماله مع أقواله

أما التقوى وحسن الخلق ، فهما مدخلا العمل التربوى على وجه العموم ، لما هو معروف من أن العملية التربوية هي عملية خلقية بصفة خاصة ، والعمل العلمي إن لم يرتبط وينضبط بالأخلاق فمن الممكن أن ينقلب على رأس الإنسان ليحيل حياته إلى جحيم ومن هنا كان إلحاح الرسول على إعداده الصحابة على الالتزام الخلقي ، فمن ذلك قوله على الله حيثما كنت وأتبع السيئة الحسنة تمحها ، وخالق الناس بخلق حسن (٢٠) .

لكن متسائلًا قد يتساءل : كـيف يكون كل هذا ، وهناك الكثير مما سيأتى بيانه ، ورسول الله نفسه كان لا يعرف القراءة والكتابة ؟

والإجابة عن هذا تتلخص في أمرين :

أولهما ، أن المعجزة الكبرى للإسلام - كما سبق أن شرحنا وبينا بالتفصيل (1) - هي في القرآن المجيد بكل مظاهر الإعجاز ، وأظهرها لغته وما فيه من علم ، فلو أن الرسول على كان يعرف القراءة والكتابة لكان هذا فرصة لا تعوض للناكرين الجاحدين للحق للطعن بالقول بأن القرآن من إنشائه وصنعه ، أو على الأقل فإن ما عرفه الرسول على يكون قراءة من كتب الأخرين من هنا كانت حكمة الله عز وجل في أن

<sup>(</sup>۱) الألباني : صحيح سنن الترمذي ، ج٢ ، ص٢٨٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ج٢ ، ص ٢٩

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ج٢ ، ص ١٩١.

<sup>(</sup>٤) سعيد إسماعيل على : القرآن الكريم ، رؤية تربوية ، القاهرة ، دار الفكر العربى ، ٢٠٠٠ ، الفصل الأول.

يكون خاتم المرسلين لا يقرأ ولا يكتب ليبقى الاحتمال الصحيح ، وهو أن ما جاء به من قرآن ، إنما هو من لدن عليم خبير ، هو الخالق العظيم سبحانه وتعالى .

ثانيها ، أن هناك فرقا بين ( الجهل ) و ( الأمية ) ، فليس كل أمى جاهلا ، وليس كل أمي جاهلا ، وليس كل جاهل أميا ، الأمي هو من لا يقرأ ولا يكتب ، والجاهل من لا يعلم ما ينبغى أن يعلم ، وليس العلم كله منوطا بقراءة وكتابة ، وليس كل ما هو مكتوب مقروء علما يكون الجهل به وصمة تنتقص من قدر من لا يقرأ ولا يكتب(١).

والبشرية اخترعت القراءة والكتابة في وقت متأخر نسبيا من تاريخها المعروف ، بعد أن قطعت في مدارج الحضارة والتعلم والخبرة أشواطا عسيرة شاقة ، فإذا كانت البشرية وهي تقعد القواعد من بناء حضارتنا وتوطد لها الأساس لم تكن قد عرفت القراءة والكتابة ، فكان البشر كلهم أميين ، فهل كانوا لهذا السبب جهالا كلهم بغير استثناء ؟ محال عقلا أن يكونوا كلهم جهلاء ، بل كانت لهم معرفة ، وكان ثمة تفاوت بين آحادهم وعشائرهم فيما تيسر لهم من الخبرات والمعارف (٢).

فليس هناك إذن تلازم بين الجهل والأمية ، أو بين علم وقراءة وكتابة ·

إن القراءة لا تعدو أن تكون بابا للتلقين عند أكثر الناس ، ومثلها كمثل فتحة الفم ، يدخل منها الطعام ، ولكن هضم الطعام وتمثله حتى يصير دما وحرارة سارية فى العروق والخلايا أمور تتوقف على المعدة والأمعاء والكبد ، وما إلى ذلك من الجوارح في جسم الحيوان والإنسان ، فدخول الطعام في الفم وهضمه شيء آخر ، وحصول الفائدة أو الأذى منه شيء ثالث .

كذلك القراءة ، قد يتلقن منها الناس أمورا تدخل عن طريق العين ، ولكن هضم هذه الأمور يتم عن طريق العقل ، فهو الذي يحلل المعلومات كما تحلل المعدة الغذاء كي يحتفظ بالنافع منها وينبذ ما يتأذى منه أو ما لا يتفق مع طبيعته (٢) ، فالقراءة إذن شيء، والفهم أو التمييز شئ آخر ، وحصول الفائدة والأذى شيء ثالث .

والتفاوت في الإفادة كبير جدا بين القارئين في الموضوع الواحد ، بل في الصحيفة الواحدة . هذا التفاوت الضخم شبيه بحقل واحد مزروع بالبرسيم ، مثلا ،

<sup>(</sup>١) نظمي لوقا : محمد في حياته الخاصة ، القاهرة ، مكتبة غريب ، د ت ، ص ٢٠٠٠

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق ، ص ۲۱.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص٢٤.

أتاه فأكل منه حمار ، وأتته فأكلت منه نحلة ، طعامهما واحد بالضرورة ، ولكن شتان بين ما يخرج من جوف الحمار بعد هذا الطعام ، وما يخرج من جوف النحلة.

فالمعول إذن على العقل الذى يهضم المعلومات - أيا كان مصدرها من قراءة أو سماع - ويرتبها ويقيس عليها ويستدل منها ، فذلك العقل مختلف جدا عن عقل تصل إليه المعلومات فلا يمحصها ولا يهضمها ولا يرتبها ولا يقيس عليها ولا يستولد منها ، تدخل إليه المعلومات لتظل جامدة على حالها،

تحفظ منها ذاكرته ما تحفظ وتنسى ما تنسى ، فهى أشتات جزئية مـــثل مجموعة حبوب فى زجاجة وقـــد يكون العقل النابه لأمى دون قارئ ، وقد يكون لأمى دون أمى آخر ، وقد يكون لقارئ دون قارئ آخر (۱)

لكن قارئا يمكن أن يسأل : هل تنقدح المعارف المتصلة بالكون وما وراءه ، والناس وما يفيضون فيه ، في نفوس المرسلين فجأة ، دون إعداد سابق أو تهيئة حكيمة؟

ويجيب شيخنا الغزالى بالنفى بطبيعة الحال على مثل هذا التساؤل(٢)، ذلك أن الأنبياء - وإن لم يتعلموا بالطرق التى يتعلم بها أمثالنا - لهم من سلامة فكرهم واستقامة نظرهم ما يجعلهم فى طليعة العلماء وإن لم يتعلموا بما تعودنا من أساليب

ولعل هذا ما يدفعنا إلى طرح تساؤل آخر يجلى المسألة أكثر ، فما العلم الذى به ترقى النفس الإنسانية حقا ؟ هل هو حفظ الدروس واستيعاب القواعد والقوانين ؟ لا يكون الأمر كذلك ، فهناك ببغاوات كثيرة تردد ما تسمع دون وعى ، وقد نرى أطفالا صغارا يلقون – بإتقان وتمثيل – خطبا دقيقة لأشهر الساسة والقادة ، ومع ذلك فلم يتحول الأطفال بما حفظوا من كلام الزعماء إلى رجال كبار ، ولا أصبحت الببغاوات بشرا

وقد شبه القرآن الكريم أحبار اليهود الذين يحملون التوراة ولا يتأدبون بها بالحمير ﴿ مثلُ الَّذِينَ حُملُوا التَّوْرَاة ثُمَّ لَمْ يَحْملُوها كَمثلِ الْحمارِ يَحْمِلُ أَسْفارًا ... ( ۞ ﴾ [الجمعة] .

<sup>(</sup>١) المرجع السَّابق ، ص ٢٦.

<sup>(</sup>٢) محمد الغزالي: فقه السيرة ، ص ٧٠ .

وقد بلونا أناسا ظلوا يتعلمون قرابة عشرين عاما تعرض عليهم القضية فيخبطون فيها خبط عشواء ، فإذا عرضت القضية نفسها على أمى سليم الفطرة ، نقى العقل ، صدع فيها بالحق لأول وهلة ، ومعنى ذلك أن هناك من تبذل في إقامة عوجه العقلى عشرين سنة ، حافلة بالبحث والدرس ، فتعجز عن الوصول به إلى مرتبة رجل أوتى رشده بأصل الخلقة(١) .

ونحن موقنون من مطالعة سيرة محمد ﷺ بأنه طراز رفيع من الفكر الصائب والنظر السديد ، وأنه – قبل رعى الغنم وبعده ، وقبل احتراف التجارة وبعدها – كان يعيش يقظ القلب في أعماء الصحراء ، صاحيا بين من عميت قلوبهم وعاشوا غافلين .

إنه وإن كان أميا لا يعرف القراءة والكتابة ، المحصورتين فيما هو مسطور على صفحات الورق ، فقد كان له من الحكمة والذكاء وبعد النظر والفطنة ما جعل حواسه تستقبل من المعارف والمعلومات ما تكون نتائجه مكونة لمرب عظيم ، وهذه قراءة من نوع أكثر اتساعا تكون فيه الدنيا كلها كتابا غير مسطور ، ولكنه مشهود ، لا يستطيع قراءته حق القراءة إلا لمن أوتوا الكثير من سلامة الفطرة ورفعة الذوق ، وعمق الفهم ، وقوة الاعان

لقد كان الرسول ﷺ مستكملا للصفات التي لا غنى عنها في تسربية البشر وبناء الإنسان :

- -كانت له فصاحة اللسان واللغة ·
- -وكانت له القدرة على تأليف القلوب وجمع الثقة ·
- -وكانت له قوة الإيمان بدعوته وغيرته المبالغة على نجاحها <sup>(٢)</sup> ·

## الشخصية المؤمنة:

لابد أن يكون لكل تربية هدف مركزى يعد المخطط التصميمي لما ينبغي أن تكون عليه الشخصية المبتغاة ، ويصبح وكأنه هو المعين الأساسي الذي يغترف التربويون منه سائر عناصر وجوانب العملية التربوية

<sup>(</sup>١) محمد الغزالي ، فقه السيرة ، ص ٧١ .

<sup>(</sup>٢) عباس محمود السعقاد : عبقرية محمد ، القاهرة ، دار الهسلال ، سلسلة كتاب الهلال ، يونية ١٩٥٢ ، ص ٢٨ .

وإذا كانت عبادة الله هي القضية المركزية للتربية الإسلامية ، وهي خلاصة العقيدة الإسلامية ، فهل هناك من ضرورة لمثل هذه العقيدة أن تكون مرتكزا لتربية فعالة؟

الحق أن الخبرة البشرية طوال التاريخ تؤكد أن الإنسان لا يستطيع أن يحيا حياة قويمة بغير عقيدة يؤمن بها ، فهو بفطرته يستشعر حاجة طبيعية للإيمان ، تتطلب إشباعا ملحا يشبع في نفسه السكينة والراحة ، وهو بدون عقيدة يفقد راحته النفسية والعقلية ، لأن وجوده يصبح بغير معنى ، وحياته بغير غاية ، خاصة عندما تنعدم لديه الآمال في حياة أخرى باقية يعوض فيها عما يلقاه من آلام ومتاعب في الحياة الدنيا (١)

وقد ارتكزت الدعوة الإسلامية على تلك النزعة الفطرية لدى الإنسان للتدين والإيمان التى ولد بها ، وجعلها الله كامنة فى نفسه ، وتظهر بالدعوة الرشيدة والتربية الواعية ، والهداية المستنيرة إلى دين الحق وقد لفت القرآن الكريم الأنظار إلى هذه الحقيقة ، وذلك بتأكيده على وجود إحساس غريزى بالإيمان بالله العلى القدير ، خالق الكون ، وهو الإحساس الذى يشعر به المرء عندما يتحرر من الميول والنزعات أو من تشتت الفكر بسبب الأعمال الرتيبة الجامدة ، أو عندما تدهشه مشكلة أصل الوجود ، أو عندما تجابهه المشاق والصعاب ، أو يحالفه سوء الطالع وتلم به النكبات فلا يستطيع التغلب عليها وحده (٢).

كذلك فإن النظرة العامة إلى الوجود التى يأخذ بها الإنسان ويعتقد بـحقائقها ، ويتخذ منها عقيدة له وفلسفة لحياته ، هى الأصل الذى تنبثق منه جميع نظراته الفكرية واتجاهاته السلوكية ، وهى المحرك الخفى لأفكاره وسلوكه ، وهى أساس اختلاف

<sup>(</sup>۱) عبد الحميـد الصيد الزناتي : أسس التربية الإسلامية ، ليبـيا - تونس ، الدار العربية للكتاب ، 19٨٤ ، ص ٣٢٢ م

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٣١٩ .

الحضارات والشقافات (۱)، وهو ما ركز عليه القرآن الكريم في نظرته الواقعية العسميقة لمسألة التغيير السلوكي والبناء الراسخ للشخصية ، حيث نبه إلى أن مركز الثقل في أي عمل تاريخي موفق ، هو تغيير النفس ، انطلاقا من ضبط قناعاتها مع السنن التي فطر الله الخلق عليها كما في قوله - سبحانه وتعالى - : ﴿ ... إِنَّ اللهَ لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُعَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ... [۱] ﴾ [الرعد]

ولا شك أن أول ما يغير في النفس ويضبط ، هو معتقدها وتصورها عن الله والكون والحياة ، قببل أي شيء آخر ، فهو أولوية الأولويات ، والمضغة التي إذا صلحت صلح البناء كله (٢)، فالإصلاح العقيدي ، هو الأرضية الصلبة التي تشاد عليها صروح الرقى الفكري والروحي والأخلاقي والعمراني كلها ، وتنطلق منها مسيرة الشخصية الإنسانية نحو عالم الصحة والسواء والفاعلية .

وقد تركزت تربية الرسول ﷺ في تلك الأركان الأساسية للمنظومة العقيدية الإسلامية ، وهي التي تلخصها العناصر التالية (٢):

أ - المعرفة بالخالق سبحانه - بأسمائه وصفاته ، والمعرفة بدلائل وجوده ، ومظاهر عظمته في الكون والطبيعة ، وهذه المعرفة لا تكون إلا عن طريق التربية والتعليم، ومن شأنها أن تفجر لدى الإنسان المشاعر النبيلة ، وتوقظ حواس الخير، وتربى عادة المراقبة لله تعالى في كل شيء ، وتبعث على طلب معالى الأمور ، وأشرفها وتنأى بالإنسان عن محقرات الأعمال ، وسفاسف الأمور، والمعاصى ، والمنبهات .

ب - المعرفة بعمالم الغيب ، وما فيمه من قوى الخير التي تتممثل في الملائكة وقوى الشر التي تتمثل في إبليس وجنوده من الشياطين ، وهذه من شأنها أن تدعو الإنسان إلى الوعى الكامل ، واليقظة التامة ، فلا يتصور منه إلا ما هو حسن ، ولا يتصرف إلا لغاية كريمة

<sup>(</sup>۱) الطيب برغوث : منهج النبي صلى الله عليه وسلم في حماية الدعوة ، واشنطن ، المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، ١٩٩٦ ، ص ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢٤٢ .

<sup>(</sup>٣) السيد سابق : العقائد الإسلامية ، بيروت ، دار الفكر ، ١٩٧٩ ، ص ١٠-٨ .

- ج المعرفة بالكتب المنزلة من الله- سبحانه- لتحديد معالم الحق والباطل والخير والشر والحلال والحرام ، والحسن والقبيح، وهذه المعرفة إنما هي عرفان بالمنهج الرشيد الذي رسمه الله للإنسان، كي يعمل بالسير عليه إلى كماله الروحي والمادي .
- د المعرفة بأنبياء الله ورسله عليهم السلام الذين اختارهم سبحانه ليكونوا أعلام الهدى ، وقادة الخلق إلى الحق ، وهذه المعرفة إنما يقصد بها ترسم خطاهم، والتسخلق بأخلاقهم ، والتأسى بهم ، باعتبار أنهم يمثلون القبيم الصالحة، والحياة القويمة التى رضيها الله لعباده ﴿ أُولَئِكَ اللَّهِ مَدَى اللَّهُ فَبِهُدَاهُمُ الْقَدَهُ ﴿ أُولَئِكَ اللَّهِ مَا اللَّهُ فَبِهُدَاهُمُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ
- هـ المعرفة باليوم الآخـر ، وما فيـه من بعث ، وجزاء ، وثواب ، وعـقاب ، ، وجنة، ونار ، وهذه المعرفة أقوى باعث للإنسان على فعل الخير وترك الشر
- و المعرفة بالقدر الذي يسير عليه نظام الكون بحكمة الله في الخلق والتدبير ، وهذه تزود الإنسان بقوى وطاقات تتحدى كل العقبات والصعاب ، وتصغر دونها الأحداث الجسام (١).

وتتوجه أحاديث الرسول الكريم في جوانب مختلفة من قضية الإيمان ، فمنها على سبيل هذه الصيغة التي تتجلى فيها عظمة الرسول من خلال هذه البصيرة الفذة بطبيعة الإنسان التي تنحو به دائما نحو ما يحب ، وحتى يتجه بكليته إلى الإيمان يؤكد الرسول على لنا أن الإيمان به من الحلاوة ما يفوق ما يمكن أن يعطيه لنا أى مصدر آخر من حلاوة ، فيسقول : «ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان : أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما ، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله ، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد أن أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف في النار»(٢) .

يقول الإمام النووى: إن هذا حديث عظيم ، أصل من أصول الإسلام ، وقال العلماء أن المقصود بحلاوة الإيمان : استلذاذ الطاعات وتحمل المشاقات في رضا الله-عز وجل- ورسوله على ، وإيثار ذلك على عرض الدنيا ، ومحبة العبد ربه- سبحانه وتعالى بفعل طاعته وترك مخالفته ، وكذلك محبة الرسول على الله المسلم المعلم الم

<sup>(</sup>١) سند الحربي : التعليم في المدينة المنورة في عهد البني صلى الله عليه وسلم ، ص ٩٦ .

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام ابن حنبل ، ج٣ ، ص ١٠٣ ، ١١٤ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم بشرح النووى ، ج٢ ، ص١٣٠ .

وحلاوة الإيمان تتطلب أن يقطع المؤمن مراحل الحلاوة المشار إليها في الحديث بالطريقة التالية(١):

أولا - المحبة الخالصة لله وللرسول بأن يعطى محبته وولاءه لله ؛ لأن الله سبحانه يستحق هذه المحبة وهذا الولاء لكونه الخالق الأوحد ، ولما أسبغ على الإنسان من نعم ظاهرة وباطنة ، ولأنه سخر الكون لمصلحة الإنسان ، ويستحق هذه المحبة وهذا الولاء لافتقار العبد إليه واعتماده في كل الأحوال عليه

ثانيا - أن يختار الإنسان طاعة الله ورسوله على هوى النفس وغيرها ٠

ثالثا - أن يتوجه الإنسان بقلبه وما يمكن أن يكون فيه من طاقيات حب إلى الرسول على كله لكونه الأسوة الحسنة لمن يتطلع إلى المعالى ويستشرف الجلال والكمال، وهذا مصداق لقوله - عنز وجل : ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ ... ( كَان عمران ) .

ولعل مما يمكن روايته بهذا الصدد نموذجا لما كان عليه صحابة رسول الله على من حب له ، قصة نسيبة بنت كعب الأنصارية ، فقد قتل أخوها وأبوها وروجها شهداء يوم أحد، فقالت لما أخبرت بذلك : ما فعل رسول الله على ؟ ، فهى لم تتوقف عند خبر كل هذا العدد ممن هم أقرب إليها من حيث روابط الدم والرحم ، بل كان همها الأول أن تطمئن أولا على رسول الله ، فلما أجابوها بأنه بخير والحمد لله ، أرادت أن تطمئن برؤيته فطلبت : أرونيه حتى أنظر إليه ، فلما رأته قالت : كل مصيبة بعدك هينة (٢).

ويبشر على المؤمنين بأن مكانهم الجنة ، فعن أبى سعيد الحدرى قال : قال رسول الله على الله على الله على النار من كان فى قلبه مثقال ذرة من إيمان (٢) فها هنا يرسم الرسول على صورة جليلة للإيمان ، ذلك أن الإيمان طاقة تظل فاعلة لا ينتهى مفعولها ، ولا ينضب معينها ، ومن هنا فإن نقطة البدء فى ترشيد الفطرة الإنسانية ، حتى تخرج من الأكمام إيمانها ، إدراك أن هذا الخلق وذاك الكون لم تنجبهما صدفة عمياء ، بل هما من صنع أقدر القادرين ، وأحكم الحاكمين (١).

<sup>(</sup>١) محمد لقمان الأعظمى: دراسات تربوية في الأحاديث النبوية ، ص ٤٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٤٧ .

<sup>(</sup>۳) اخرجه الترمذي وصححه

<sup>(</sup>٤) خالد محمد خالد : لقاء مع الرسول ، القاهرة ، دار ثابت ، ١٩٩١ ، ط٢ ، ص ٣٢ .

ويؤكد السرسول هذا في حديث آخر (١) يقول فيه : «من شهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأن محمدا عبده ورسوله ، وأن عيسى عبد الله ورسوله وكلمته القاها إلى مسريم وروح منه ، والجنة حق ، والنار حق ، أدخله الله الجنة على مــا كان عليه من العمل، .

وقوله ﷺ على ما كان عليه من العمل يصلنا بالشكل الخارجي للإيمان ، وهو لا يقل في ضرورته عن ضرورة الإيمان ذاته ، فالله سبحانه حينما يتحدث في قرآنه العظيم عن الإيمان يتبعه بالحديث عن العمل ، وحين يتحدث عن المؤمنين ، ينعتهم بأنهم الذين يعملون الصالحات، يقول ﷺ: ﴿إِذَا أَسَلُّمُ الْعَبْدُ فَحَسَنَ إِسَلَّامُهُ، كُتُبِ اللَّهُ لَهُ كُلَّ حَسَنة كان أزلفها، ومحيت عنه كل سيئة كان أزلفها ، وكان بعد ذلك قلصاص، كل حسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، وكل سيئة تكتب بمثلها حتى يلقى الله تعالى»(٢).

وهكذا تحدث الرسول على مزكيا دور العمل الصالح في الدلالة الصادقة على وجود الإيمان ، فالذين يكتفون بمجـرد الإيمان بالله ، ثم ينكصون عن طاعته ، ويخف ميزانهم أو يخلو من الأعمال الصالحات ، يظل إيمانهم كسحابة صيف سرعان ما تنقشع إذا طلعت عليها شمس قوية ، وهنا نلتقي بالمفهوم الإسلامي الذي يوضح أنه : «ليس الإيمان بالتمني، ولكـن ما وقر في القلب وصـدقه العمل، ، ومـعنى أن يَقِرُ الإيمان في القلب أي يتمكن منه فيملأ على صاحبه عقله ووجدانه وكل حواسه ، ويصير مهتديا به، وأن تكون النتيجة الطبيعية أن يجيء سلوكه ، وتجيء تصرفاته متوافقة مع هذا الذي وقر في قلبه من الإيمان

وقد ارتبطت أهداف المتربية الإيمانية التي حرص عليهما الرسول بتهذيب سلوك المتعلمين في مجالسه العلمية ، وتزكية نفوسهم وتوجيهها نحو المعالي لتستقيم حياتهم على الإيمان وحب بعضهم بعضا ، ففي مجلس علمي يوجه الرسول المتعلمين إلى ذلك بقوله : «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيم ما يحبه لنفسه»(٣) ، ومثل هذا الحديث عندما يتمثله أفراد الأمة في سلوكهم تصبح الأمة بالفعل ، كالبنيان المرصوص يشد بعضه أزر بعض ، ويتم التلاحم الاجتماعي .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٣٣ .

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق ، ص ۳۶

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ، رقم ١٣ .

وقال ابن مسعود: دخلت على النبى على النبى الله ابن مسعود! أى عرى الإيمان أوثق ؟ قلت: الله ورسوله أعلم ، قال: «أوثق عرى الإسلام الولاية في الله والحب في الله والبغض في الله»(١)، فكأن الحب للخالق عز وجل يجب أن يكون هو الحاكم في كل صغيرة وكبيرة ، فإن أحببنا عملا ، يكون ذلك لأن الله يحب لنا أن نفعله ، وإذا كرهنا عملا ، فلأنه سبحانه وتعالى يبغض منا أن نفعله ، وهكذا الشأن في علاقاتنا بكل الناس ، وعاطفة مثل هذه عندما تكون هي مركز الطاقة العاطفية ، فسوف يترابط الناس جميعا بخيوط قوية تشكل نسيجا مجتمعيا يحقق مراد الله ، فيصبح هو المجتمع الأمثل ، خير رحم تتخلق فيه الشخصية المؤمنة ، مثلما رأينا ولمسنا في مجتمع المدينة في عصر النبوة بصفة خاصة .

وفى مجلس تربوى ، يسأل أحد المنهومين لمزيد من المعرفة ومزيد مسن الهداية والإرشاد السلوكى ، موجها سؤاله إلى رسول الله : يا رسول الله ، قل لى فى الإسلام قولا لا أسأل عنه أحدا بعدك ، قال ﷺ: «قل آمنت بالله ثم استقم» (٢٠) .

إن هذا الحديث ، على قصره ، هو مجمع تـربوى إذا صح هذا التعبير ، فهكذا تتوثق الروابط بين ( الإيمان ) وبين ( الاستقامة ) ، فالإيمان يمثل مرحلة التأسيس ووضع القواعد ، ومرحلة الاستقامة السلوكية تمثل مرحلة البناء السلوكي

وإذا كانت قد ترددت معانى الطاعة كلما تم تناول قضية الإيمان ، فمن المهم التأكيد هنا على أن العبادة لله سبحانه وتعالى لا يمكن أن تعنى بأى حال من الأحوال طاعة القسهر والسخط ، لكنها طاعة الرضا والحب كما أنها ليست طاعة الجهل والخفلة، ولكنها طاعة المعرفة والحصافة (٣) .

إننا نرى فى بعض الأحيان فيصولا دراسية منضبطة لا تسمع فيها همسا ، والتلاميذ صامتون مطيعون ، لكننا - تربويا - لا نسعد بهذا فى كل الأحوال ، ذلك أن السؤال المهم هو : هل يفعل التلاميذ ذلك عن حب واقتناع أم عن رهبة وخوف ؟

كذلك فنحن نرى في حياتنا اليومية ، وخاصة في الريف ، عددا من الحيوانات التي تطيع الفلاح وتسير حيث يريد لها أن تسير وتحمل له ما يريد لها أن تحمل .

<sup>(</sup>۱) الهيثمي ، مجمع الزوائد ٠

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ، رقم ٣٨ .

<sup>(</sup>٣) محمد الغزالي ، فقه السيرة ، ص ٢٠٧ م

إنها طاعات بعيدة عن معنى العبادة التي شرع الله للناس ، لأن هذه العبادة لا تعنى إلا الطاعة المرتبطة بالمعرفة والمحبة ، أي الناشئة عن الإعجاب والعرفان للجميل .

والإيمان بهذه الصورة هو الإيمان المنتج ، الذى يسصنع العجائب ، ويبنى الدول ، ويقيم الحضارات ، وهو الذى يجعل الفرد يستحلى التكاليف المنوطة بعنقه ، فيقبل على أدائها ، وكأنها رغبات نفسه ، وليست واجبات الدين الذى يعتنقه !

إن الرسول على عندما قام يصلى حتى تورمت قدماه ، لم يكن يغالب الألم فى بدنه مثلما يغالب تلميذ أذنب ، فأمر بأن يقف عدة ساعات معذبا مهانا كلا! إن استعذاب الرسول للمناجاة ، واستغراقه فى الخشوع أذهلاه عما به ، وغلبا على مظاهر الألم الناتج من طول الوقوف (١٠)!!

وعن أبى هريرة قال: قال رسول الله على الله على الله عز وجل يوم القيامة المن المتحابون لجلالى ؟ اليوم أظلهم فى ظلى ، يوم لا ظل إلا ظلى الله عندما يتحدث عنه فضيلة الحب تقف على رأس فضائل الحياة وشعائر الدين والحب عندما يتحدث عنه رسول الله ليس الارتباط بغرض زائل أو منفعة رحيصة ، إنما هو الحب الذى يتسامى بنفسه وبالمحبين تساميا يجعله رفيع المكان فى عالم القربات إنه الحب من أجل الله ، وحين يتحدث الرسول عن الحب ، يبدأ بتطهير منابعه ، فينحى عنه كل دواعى الوصولية والغرض (٣)

ويقول صلوات الله وسلامه عليه : «يقول الله تبارك وتعالى : وجبت محبتى للمتحابين في ، والمتجالسين في ، والمتزاورين في » ولنتصور كيف يوجب الله على نفسه هذه المدوبة الجليلة ، يوجب على نفسه حب المتحابين فيه ومن أجله ، وفي هذا تكريم للحب في الله أي تكريم ، بل إن الحب في الله ليرتفع عند الرسول على حتى يجعله شرطا للإيمان ، فيقول : «والذي نفسى بيده ، لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ، ولا تؤمنوا حتى تجابوا»(١٤).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم ومالك

<sup>(</sup>٣) خالد محمد خالد ، لقاء مع الرسول ، ص ٦٣ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ٦٤ .

وإذا كان الحب في الله ولله يقتضى التوفر على عبادته سبحانه وتعالى ، فمن الضرورى أن نعى أنه لا يمكن لعبادة أن تكون بغير علم ، فالطهارة والآذان ، والصلاة، وغيرها في حاجة إلى العلم حتى تعرف لدى الناس ، وحتى تنجز حسب الإرادة الإلهية والعبادة إذا افتقرت إلى العلم ، فإنها تكون عرضة إلى النقص وإلى التحول إلى مجرد حركات أو أعمال أو حتى طقوس لا يفهم القائم بها أهدافها ، ولا يكون لها تأثير على سلوكه وعلاقاته بربه وبنفسه وبمجتمعه وبالطبيعة (١).

والتكاليف في الإسلام ، وحتى الشرعية ، تتفاوت من حيث الدرجة بصفة مطلقة ، وحسب الظروف التي يوجد فيها الفرد أو الجماعة ، فبدون علم يبقى أمر هذا التفاوت محجوبا ، فلا ترتب التكاليف ترتيبا تفاضليا مبنيا على الأمر الإلهى أو على مقاصد الشريعة ، فقد يقدم بعضهم الإكثار من الصلاة النافلة على العلم والتفقه في الدين ، لأنه لم يعلم أن الرسول على قد قال : "فضل العالم على العابد كفضلى على أدناكم» ولقد أدرك ابن عباس أن الجهاد يتأخر في بعض الحالات ، من حيث الفضل، على بناء المساجد التي تقوم إلى جانب وظيفتها التعبدية ، بنشر العلم وفهمه وتطبيقه ، وفهم ابن عباس هذه الأفضلية لأنه فهم مقاصد التكاليف الشرعية ، ولانه عاصر أحداثا وسمع أقوالا من الرسول على تغيد أن المسلم مطالب بأن يتعلم ترتيب أعماله حسب مقاييس منطقية يأخذ بعين الاعتبار ما ينتج عنها من تقوى وخشوع وقرب من الله تعالى ومنافع للفرد والمجتمع والبيئة (۱).

عن ابن عباس ، قال : كنت خلف النبى على يوما فقال : "يا غلام ، إنى أعلم كلمات : احفظ الله يحفظك ، احفظ الله تجده تجاهك وإذا سألت فاسأل الله ، وإذا استعنت فاستعن بالله ، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك ، ولو اجتمعوا على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله عليك ، رفعت الأقلام ، وجفت الصحف (٣) .

فها هنا يوصى الرسول ﷺ هذا الغلام بقوله : احفظ الله ، أى احفظ حدوده وحقوقه وأوامره ونواهيه ، وحفظ ذلك هو الوقوف عند أوامره بالامتثال ، وعند نواهيه

<sup>(</sup>١) محسن بن محمد : العلم وأهله في الحديث النبوي الشريف ، ص ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٠٧ .

<sup>(</sup>٣) الالباني : صحيح سنن الترمذي ، ٢ .

بالاجتناب ، فلا يتجاوز ما أمر به وأذن فيه إلى ما نهى عنه · ونتيجة هذا لابد أن تكون من جنس العمل ، أى أن يحفظ الله من يحفظه ، فكيف يتم هذا ؟ يتم هذا بسبيلين (١):

أولهما ، حفظ الله له في مصالحـه الدنيوية ، مثل حـفظ البدن والولد والأهل والمال

ثانيهما ، حفظه له في دينه وإيمانه بأن يحفظه في حياته من الشبهات المضلة ، ومن الشهوات المحرمة ، ويحفظ عليه دينه عند موته فيتوفاه على الإيمان .

وتعد العبادة عملا مكملا لبناء العقيدة ، إذ العبادة تغذى العقيدة بروحها ، كما أنها المنعكس الذى يعكس صورة العقيدة ويجسمها ومن هنا كان القول بأنه لابد ، لكى يظل غرس العقيدة قويا فى النفس من أن يسقى بماء العبادة بمختلف صورها وأشكالها ، فبذلك تنمو العقيدة فى الفؤاد وتترعرع وتثبت أمام عواصف الحياة وزعارعها (٢).

وهذا يعنى أن على المسلم واجب التصديق الكامل بكافة مستلزمات الإيمان ، ومن ثم عليه أن يسجسد ذلك التصديق الإيماني في أداء العبادات المفروضة من صلاة وزكاة وحج ، إذ إنه بدون أداء لهذه الشعائر الدينية يكون الإيمان ادعاء لاحقيقة له ، ذلك أن شهادة التوحيد تشكل بالاقتران مع هذه العبادات البناء الكامل للإسلام ، كما بين ذلك رسول الله بقوله "بني الإسلام على خمس : شهادة أن لا إله إلا الله ، وأن محمدا رسول الله بقوله "بني الإسلام على خمس : شهادة أن لا إله إلا الله ، وأن محمدا رسول الله بها الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، والحج ، وصوم رمضان»(٣) . ولكل ركن من هذه الأركان الخمسة أهدافه العظيمة التي يحققها من أجل بناء الشخصية الإسلامية المتوازنة ، ولهذا نجد أن النبي يؤكد في تعليمه لأصحابه على تحقيق أهداف العبادة(٤).

ومن الأمثلة التي تبين منهجه عَلَيْ في هذا النوع من التعليم ، تعليمه لوف د عبدالقيس ، حيث جاء أن وف عبد القيس لما أتوا النبي عَلَيْ قال : "من القوم ؟ أو من

<sup>(</sup>۱) سليمان العيد : المنهاج النبوى في دعوة الشباب ، ص ٢٠٥ .

<sup>(</sup>٢) محمد نور عبد الحفيظ سويد : منهج التربية النبوية للطفل ، الكويت ، مكتبة المنار الإسلامية . ١٩٨٨ ، ط٢ ، ص ١٢٣

<sup>(</sup>۳) صحیح البخاری ، ج۱ ، ص۱۲ .

<sup>(</sup>٤) سند الحربي ، التعليم في المدينة المنورة في عهد النبي صلى الله عليه وسلم ، ص ٩٨ .

الوفد؟ قالوا: ربيعة ، قال : «مرحبا بالقوم أو بالوفد غير خزايا ، ولا ندامى ، فقالوا: يا رسول الله إنا لا نستطيع أن نأتيك إلا في شهر حرام ، وبيننا وبينك هذا الحي من كفار مضر ، فمرنا بأمر فصل ، نخبر به من وراءنا ، وندخل به الجنة ، وسألوه عن الاشربة ، فأمرهم بأربع ، ونهاهم عن أربع ، أمرهم بالإيمان بالله وحده ، قال : «أتدرون ما الإيمان بالله وحده ؟ قالوا : الله ورسوله أعلم ، قال : «شهادة أن لا إله إلا الله ، وأن محمدا رسول الله ، وإقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، وصيام رمضان ، وأن تعطوا من المغنم الخمس » ونهاهم عن أربع : عن الحنتم ، والدباء ، والنقير ، والمزفت ، وربما قال : «احفظوهن وأخبروا بهن من وراءكم »(۱) .

ولأن العبادة ممارسة وسلوك واعتباد كان من الضرورى أن يبدأ بالتدريب على ممارستها في مرحلة الطفولة بصفة خاصة ، وإذا كانت الطفولة ليست مرحلة تكليف الكن التكليف عندما تسبقه مرحلة تعويد وتدريب ، يصبح التكليف بعد ذلك أيسر والعبادة لله تعالى تفعل في نفس الطفل فعلا عجيبا ، فهي تشعره بالاتصال بالله عز وجل ، وهي تهدئ من ثوراته النفسية ، وهي تلجم انفعالاته الغضبية ، فتجعله سويا مستقيما ، وخاصة أن ثورة النزعات الشهوانية في تلك الفترة تكون بسيطة إلى حد كبير مما يجعله أكثر طواعية للانقياد إلى الصراط المستقيم

وإن رسول الله على ليبشر الأطفال الذين نشأوا على عبادة الله- عز وجل- بشارة عظيمة ، فيما رواه الطبراني عن أبى أمامة ، قال : قال رسول الله على : «ما من ناشئ ينشأ في العبادة حتى يدركه الموت ، إلا أعطاه الله أجر تسعة تسعين صديقا » وروى ابن عبد البر في التمهيد بسنده أن عمر بن الخطاب قال : تكتب للصبى حسناته ولا تكتب عليه سيئاته (٢).

ولأن القرآن الكريم هو دستور الأمة ، ومنهاج التربية الربانية ، كان رسول الله على تعليمه المسلمين ، وخاصة بالنسبة للصبيان الصغار ، ولا شك أن فى ذلك فائدة كبرى ، وهى لأجل أن يوجه الأطفال إلى اعتقاد أن الله- تعالى- هو ربهم وأن هذا كلامه تعالى ، ولأجل أن تسرى روح القرآن فى قلوبهم ونوره فى أفكارهم ومداركهم وحواسهم ، ولأجل أن يتلقن عقائد القرآن منذ الصغر ، وأن ينشأ ويشب

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ، ج۱ ، ص ۲۹ .

<sup>(</sup>٢) محمد نور: منهج التربية النبوية للطفل ، ص ١٢٣.

على محبة القرآن والتعلق به والائتسمار بأوامره والانتهاء عن مناهيه والتخلق بأخلاقه والسير على مناهجه(١).

ولذلك اعتنى المربون في هذه الأمة بتعليم الصبيان القرآن ، وذلك أصل من أصول الإسلام فينشئون على فطرة ويسبق إلى قلوبهم أنوار الحكمة قبل تمكن الأهواء منها ، كما قال القائل :

أتاني هواها قبل أن أَعْرِفُ الهوى فصَادفَ قلبا خاليا فتَمكّنا

وكان على يشترط على وفود الأعراب بعد إسلامهم قراءة القرآن بينهم وتعليمهم أمر الدين وإقامة المؤذين ، ويروى عن الرسول قوله : «من علم ابنه القرآن نظرا غفر له ومن علمه إياه ظاهرا - أى عن قلب - بعثه الله على صورة القمر ليلة البدر» ، ويقال لابنه : اقرأ ، فكلما قرأ آية رقّى الله - عز وجل - الأب بها درجة إلى آخر ما معه من القرآن - رواه الطبراني عن أنس ، قال الهيثمى : وفيه من لم أعرفه وقال : «ما من رجل يعلم ولده القرآن في الدنيا إلا توج أبوه يوم القيامة بتاج في الجنة يعرفه به أهل الجنة بتعليم ولده القرآن في الدنيا » رواه الطبراني ، عن أبي هريرة

وفى رواية عن الإمام أحمد : أنه يكسى والده حلتين لا تقوم لهما الدنيا – أى لا يقدر بهمـا الدنيا – قال : فيقولان : بم كـسينا هذا ؟ فيقال : بأخذ ولدكـما القرآن ، وفى رواية الطبرانى : بتعليم ولدكما (٢).

وإذا كان الناس يتباهون بما عندهم من الذهب والفضة والخيل المسومة والانعام والحرث ، فإن النبى على يبين لهم أن تعلم آيتين من كتاب الله تعالى خير لصاحبهما من ناقتين عظيمتى السنامين ، أو خير له من ناقتين عشراوين ، وبأعدادهن من الإبل ، عن عقبة بن عامر ، قال : خرج رسول الله على ونحن في الصفة فقال : «أيكم يحب أن يغدو في كل يوم إلى بُطحان ، أو إلى العقيق ، فياتي بناقتين كوماوين في غير إثم ولا قطع رحمهما ؟» فقلنا : يا رسول الله ! نحب ذلك ، قال : «أفلا يغدو أحدكم إلى المسجد فيعلم أو يقرأ آيتين من كتاب الله - عز وجل - خير له من ناقتين وثلاث خير له من ثلاث وأربع خير له من أربع ومن أعدادهن من الإبل »(").

<sup>(</sup>۱) محمد بن علوى المالكي الحسيني : أصول التربية النبوية ، القاهرة ، مجمع البحوث الإسلامية، سلسلة البحوث الإسلامية ١٩٩٨ ، ٣١ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٣٢ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ، ج١ ، ص٣٢١ .

ومن أساليبه على لدفع المسلمين لتعلم القرآن ، أنه جعل ما مع أحد الصحابة من سور القرآن الكريم صداقا لامرأة مؤمنة خطبها ذلك الرجل من رسول الله على ، عن سهيل بن سعد قال : «أتت النبي على امرأة وقالت أنها وهبت نفسها لله ولرسوله على نقسال: مالى في النساء من حاجة ، فقال رجل : روجنيها . قال : ما معك من القرآن ؟ (حيث عرف منه أنه فقير لا يملك ثروة صادية ) قال : كذا وكذا ، فقال : قد روجتكما بما معك من القرآن»(۱).

وعلى هذا الطريق ، جعل الرسول تعلم القرآن من المعايير التى يتم اختيار الأثمة فى ضوئها ، سواء فى إمامة المصلين أو إمامة المجاهدين ، ويدل على مراعاته فى إمامة المصلين ما يلى :

عن أبى مسعود الأنصارى قال: «يؤم القوم أقرؤهم لكتاب الله، فإن كانوا فى القرآن سواء فأعلمهم بالسنة» (٢).

وعن عمرو بن سلمة قال : "إن أباه ونفرا من قومه وفدوا إلى رسول الله على حين ظهر أمره وتعلم الناس ، فقضوا حوائجهم ، ثم سألوه : من يصلى لنا أو يصلى بنا ؟ فقال : يصلى لكم أو بكم أكثركم جمعا للقرآن ، فقدموا على قومهم فسألوا في الحي فلم يجدوا أحدا جمع أكثر مما جمعت ، فقدموني بين أيديهم فصليت بهم وأنا غلام . . » (٣) .

ومن المؤكد أن كل هذا الذى سار على طريق التربية الإيمانية في سيسرة الرسول ومن المؤكد أن كل هذا الذى سار على طريق التربية الإيمانية في سيسرة الإخلاص لله في المقاصد والمساعى يحقق الصلة المباشرة الدائمة بالله عز وجل ، ويزكى روح المؤمن ويطهر نفسه ، ويجعله عبدا صالحا في دينه ودنياه لنفسه وأهله وأفراد المجتمع الذى يعيش فيه ، يراعى ربه تعالى ويراقبه في كل حركاته وسكناته ويتوجه إليه بكل خلجات نفسه وذكر لسانه واعتبار فكره ونبض قلبه وعمل يده وسعى قدمه (٤).

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ، ج۱ ، ص ۲۳۱-۲۳۷ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ، ج١ ، ص ٢٧٠ .

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام ابن حنبل ، ج٥ ، ص٧١ .

<sup>(</sup>٤) عبد الحميد الزناتي: أسس التربية الإسلامية في السنة النبوية ، ص ٣٩٦.

وقد أمرنا الله- عز وجل- بالإخلاص له في صلاتنا ونسكنا ومعيانا ومماتنا ، أي في جميع شؤون دنيانا وأخرانا ، قال تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي فَي جميع شؤون دنيانا وأخرانا ، قال تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ( ١٦٣ ﴾ [الانعام] ، وقال لله رَبِّ الْعَالَمِينَ ( ١٦٣ ﴾ [الانعام] ، وقال تعالى : ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا الله مُخْلَصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنْفَاءً ... ( ) ﴾ [البينة].

والإخلاص لله تعالى دليل على كمال الإيمان به ، والاعتقاد فيه ، واليقين التام به ، ولذلك أمرنا رسول الله على بالإخلاص لله عز وجل في مشاعرنا وأحاسيسنا ومواقفنا واتجاهاتنا وأعمالنا ومناشطنا ، عن سهل بن معاذ بن أنس الجهني عن أبيه أن رسول الله على قال : (من أعطى لله ، ومنع لله ، وأحب لله ، وأبغض لله ، وأنكح لله ، فقد استكمل إيمانه (۱) .

## بث دماء قوة في عروق الأمة ،

بطبيعة الحال ، فإن كل ما بثته التربية النبوية كان لابد أن يصب في مصب الأمة قوة ونهضة وتقدما وإذا كانت نقاط سابقة ونقاط لاحقة قد تناولت أو سوف تتناول مظاهر لقوة الأمة ، على مختلف الأصعدة والمستويات ، العقيدية والعبادية ، والمعرفية ، والأخلاقية والأخلاقية والغبادية ، والمعرفية ، والأخلاقية والأخلاقية ، إلا أننا نتجه في الجزء الحالي إلى ذلك المظهر المباشر لقوة الأمة ، ألا وهو القوة المادية ، تلك القوة التي لا تتأتي إلا بعمل شاق وكد متواصل ولا شك أن استقراء الكتابات والأقوال التي حفلت بها المصادر الإسلامية ، منذ القرن الأول للهجرة تؤكد بما لا يدع مجالا للشك أن العمل كان بؤرة اهتمام ومركز حديث ، لكن، ما ينبغي الاعتراف به أن ليس كل ما جاء عن العمل كان مترادف المعنى ، ذلك أن هناك كثيرين كانوا يعنون به السلوك الأخلاقي على وجه العموم ، والسلوك العبادي على وجه الخصوص ، لكننا هنا عندما نتناوله ، فإنما نتناوله باعتباره عملا لكسب الرزق، وسبيلا من سبل التنمية الاقتصادية ، وتوجها للإنتاج وتكثير المال

ذلك أن الإسلام لا يريد أتباعه كسالى متواكلين ، ينظرون إلى العمل نظرتهم إلى الشقاء والنقمة ، ويغفلون عما فيه من خير وسعادة ونعمة ، بل يربيهم على العمل وتقديره على أنه واجب الإنسان في الحياة ، وحق للحياة فيه ، فهو يأخذ من الحياة

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ، ج۹ ، ص٣٢٣.

ومن المجتمع ويرقى ، فعليه أن يعطى لقاء ما أخذ ، ليسهم فى مسيرة التقدم الحياتية سواء على مستوى الفرد أو على مستوى المجتمع ، ومن هنا أمر الله عباده بالسعى فى مناكب الأرض ، ابتغاء فسضله ، قال تعالى : ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاةُ فَانتَشِرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَغُوا مِن فَصْل الله وَاذْكُرُوا الله كَثِيرًا لَعَلَكُمْ تُفْلُحُونَ ① ﴾ [الجمعة].

والإسلام يحض على العمل ، لأنه تدريب على الصبر والمثابرة ، وتحفيز على تطوير المعرفة ، واكتساب للمهارات الفنية ، وتدريب على الأمانة والنظام وإعمال الفكر وتقوية الجسم وتقدم الأفراد والجماعات وبث دماء قوة في عروق الأمة ، ولولا العمل المتقن ، القائم على معرفة وخبر ومكابدة ، لتوقف سير الإنسانية إلى تحقيق طموحاتها وآمالها في الرقى والتقدم

وقبل أن يوجه رسول الله على النصائح والتوجيهات بضرورة العمل ، انخرط هو فيه منذ سنوات عمره الأولى ، فقد كان ، كما هو معروف يرعى الغنم في صغره وفي شبابه ، فقد رعاها في بني سعد مع أخيه في الرضاعة ، ثم رعاها بمكة لأهل مكة على نصيب معين ، وكان يقضى بها زمانا خارج مكة ، لهذا قال : "ما من نبي إلا وقد رعى الغنم »، فقيل له : وأنت يا رسول الله ؟ قال : "وأنا»(١).

ثم مارس التجارة قبل النبوة ، إذ كانت السيدة خديجة كما سبق أن بينا قد اختارته ، بناء على ما ورد لها من الأنباء الطيبة عن حسن خلقه ، فخرج لها في مال إلى الشام تاجرا ، وكان ذلك قبل أن يبعث نبيا

وحينما تألبت قريش ومن انه اليها من قبائل العرب واليهود وساروا إلى المدينة، أمر رسول الله على بحفر الخندق، وعمل فيه بنفسه، وكان يهضرب بالمعول وينقل التراب وقد دارى بياض بطنه، وكان المسلمون يرتجزون وهم يعملون برجل من المسلمين يقال له (جُعيل)، فسماه رسول الله عمرا، فقالوا:

سماه بعد جعيل عمرا وكان للبائس يوما ظهرا

فإذا مروا بعمرو قال رسول الله : عـمرا ، وإذا قالوا : ظهرا ، قال رسول الله : ظهرا · وكان رسول الله يقول(٢) :

<sup>(</sup>۱) سیرة ابن هشام ، ج۱ ، ص ۱۷۲ .

<sup>(</sup>٢) أحمد محمد الحوفي : من أخلاق النبي ، القاهرة ، دار نهضة مصر ، ١٩٧٩ ، ٣٨٧ .

لا هُم لولا أنت ما اهتدينا ولا تصدقنا ولا صلينا فأنزلن سكينسة علينسا وثبت الأقدام إن لاقينا إن الألى قد بغــوا علينـا ﴿ إذا أرادوا فتــنة أبينـــا

وقد نقل عن حكيم بن حزام ، قال : "سالت رسول الله ﷺ فأعطاني ، ثم سألته فأعطاني ، ثم سألته فأعطاني ، ثم قال : يا حكيم ، إن هذا المال خضرة حلوة ، فمن أخله بسخاوة نفس بورك له فيه ، ومن أخله بإشراف نفس لم يبارك له فيه ، كالذي ياكل ولا يشبع اليد العليا خير من اليد السفلي قال حكيم: فقلت: يارسول الله ، والذي بعثك بالحق لا أرزأ أحدا بعـدك شيئا ( أي لا أنقص ماله بالطلب منه ) ، حتى أفارق الدنيا ، فكان أبو بكر - رضى الـله عنه - يدعو حكيما إلى العطاء فيابي أن يقبله منه . ثم إن عسمر - رضى الله عنه - دعاه ليعطيه فأبي أن يقبل منه شيئا، فقال عمر : إنى أشهدكم يا معشر المسلمين على حكيم ، إنى أعرض عليه حقه من هذا الفيء فيأبي أن يأخذه ، فلم يرزأ حكيم أحدًا من الناس بعد رسول الله عليه حتی تو فی (۱<sup>۱) .</sup>

فها هنا صورة من صور التربية النبوية لظاهرة معـروفة وهي طلب المال والإلحاح في السؤال لقـضاء الحاجات المادية ، وبطل المـوقف رجل ينتمي إلى عشيـرة الرسول ، وهو ممن تأخر إسلامهم ، وعد من المؤلفة قلسوبهم ، فبعد أن ظلّ الرسول يعطيه ثلاث مرات خشى أن يتعود على السؤال ، فبدأ يوجهه إلى التخلي عن السؤال وطلب المال ، فاليد التي تسأل ، هي في موضع أدني ، بينما اليد التي تعطى هي في الموقع العالى ، وبالتالي يكون البديل الطبيعي أن يكسب من عرق يده عن أبي سعيد الخدري قال : أن أناسا من الأنصار سألوا رسول الله على فأعطاهم ، ثم سألوه فأعانهم حتى إذا نفد ما عنده قال : «ما يكون عندي من خير فلن أدخـره عنكم ، ومن يستعفف يعفه الله ، ومن يستبغن يغنه الله ، ومن تصبُّر يسصبُّره الله ، وما أعسطي أحد من عطاء أوسع من الصبر ١١ (٢) .

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ، ج٣ ، حديث رقم ١٤٧٢ ، ص ٣٣٥

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ومسلم والترمذي والنسائي

وهكذا حرص الرسول على على أن ينفر أصحابه عن المسألة في مناسبات مختلفة، عن ثوبان مولى رسول الله ، قال : قال رسول الله على : «من تكفل لى ألا يسأل الناس شيئا أتكفل له بالجنة ؟ فقال ثوبان : أنا ، فكان لا يسأل أحدا شيئا»(١) .

وأتبع هذا بحثهم على العمل وإرشادهم إلى أن يطرقوا أبواب العمل ، فقد روى عن أبى هريرة قوله : قال رسول الله على الله على خهره فيبيعها خير له من أن يسأل رجلا يعطيه أو يمنعه (٢) ، فها هنا يؤكد على ظهره فيبيعها خير له من أن يسأل رجلا يعطيه أو يمنعه ، وتجعل صاحبها يؤكد على الرغم من أن عملية الاحتطاب تتضمن مشقة بالغة ، وتجعل صاحبها محط نظرات الناس الممتلئة اودراء ، فضلا عن كسبها القليل للغاية ، لكنها على أية حال أفسضل من أن يمد المسلم يده لغيره يسأله أن يعطيه ، فهذا أمر ينقص من قيمة الشخصية المسلمة ، ويقلل من شأنها ، والمسلم مفروض أن يسير رافع الرأس بما أكرمه الله بنعمة الإسلام ، مما يوجب عليه أن يتسق مع هذا التكريم ، فلا يكون ضعيفا أمام الغير إن شاءوا أعطوه ، وإن شاءوا منعوه

ولا يقف الرسول على عند حد النصح والإرشاد ، وإنما يقوم بما يشبه التدريب ، والتربية العملية ، فعن أنس بن مالك ، أن رجلا من الأنصار أتى النبي على يسأله فقال : «أما في بيتك شيء؟» قال : بلى ، حلس نلبس بعضه ونبسط بعضه ، وقعب نشرب فيه الماء ، قال : «اتنتى بهما »، فأتاه بهما ، فأخذهما رسول الله وقال : «من يشترى هذين ؟» قال رجل : أنا آخذهما بدرهمين ، قاطاهما إياه ، وأخذ الدرهمين ، فأعطاهما ثلاثا، قال رجل : أنا آخذهما بدرهمين ، فأعطاهما إياه ، وأخذ الدرهمين ، فأعطاهما الأنصارى، وقال : «اشتر بأحدهما طعاما إلى أهلك ، واشتر بالآخر قدوما فائتنى به»، فشد فيه رسول الله على عودا بيده ، ثم قال له : «اذهب فاحتطب وبع ، ولا أرينك خمسة عشر يوما »، فذهب الرجل يحتطب ويبيع ، فجاء وقد أصاب عشرة دراهم ، فاشترى ببعضها ثوبا وببعضها طعاما ، فقال رسول الله على : «هذا خير لك من أن فاشترى ببعضها ثوبا وببعضها طعاما ، فقال رسول الله كلى : «هذا خير لك من أن مدقع ، أو لذى غرم مفظع ، أو لذى دم موجع»(٣) .

<sup>(</sup>١) عن : محمد لقمان الأعظمي ، دراسات تربوية في الاحاديث النبوية ، ص ٢٥١ .

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم بشرح النووی ، ج۷ ، ص۱۳۱ .

<sup>(</sup>٣) عن : محمد لقمان الاعظمى ، دراسات تربوية في الاحاديث النبوية ، ص ٢٥٥ .

ثم نجد أنفسنا أمام تكريم للعمل لا يضاهيه تكريم ، بل إننا لو استقرأنا كل أو معظم ما كتب تعظيما وتقديرا للعمل لما وجدنا ما يعدل هذا الذي يشير إليه حديث رسول الله ، يقول : "إذا قامت الساعة وفي يد أحدكم فسيلة فليغرسها" (١)، فالفسيلة هي الواحدة من صغار النخل ، تغرس في الأرض لتنمو وتكبر فتصير فيما بعد ذات أكمام .

والرسول كثيرا ما كان يحدث أصحابه عن يوم القيامة وأهواله ، ذلك اليوم الذي يصفه المولى - عز وجل - بقوله : ﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَة عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ فَاتَ حَمْلٍ حَمْلُهَا وَتَرَى النَّاسَ سُكَارَىٰ وَمَا هُم بِسُكَارَىٰ وَلَكَنْ عَذَابَ الله شَديدٌ آ ﴾ فأدا ينتظر [الحَج]، فإذا كان الناس يمارسون أعمالهم في الحياة وقيامت القيام بغتة ، فماذا ينتظر الرسول أن يقول لهم ؟ نحن نتصور أنه سيقول : كفوا عما تعملون ، وفروا إلى الله مستغفرين نادمين ، فإذا أخلف الله الظنون ، وقال للذين قامت عليهم الساعة : أتموا ما يضفى بأيديكم من عمل ، فذلك أروع ما يقال في هذا المقام حقا ، وذلك أعظم ما يضفى على العمال تلك الهالة الضخمة من علو الشأن (٢)

ولقد روى أن رجلا مر بأبى الدرداء وهو يغرس غرسة فقال : أتغرس هذه وأنت شيخ كبير ، وهذه لا تشمر إلا فى كذا وكذا عاما ؟ فقال أبو الدرداء : وما على أن يكون لى أجرها ، ويأكل منها غيرى ؟

لقد أحب رسول الله على العمل وعشقه وداوم الحث عليه والدفع إليه ، وفي ذلك مظهر واضح لتكامل شخصيته وتكامل دينه ورسالته ، فالرسول الذي الذي دأبه النسك والعبادة ، والذي لم يعرف الدنيا إلا معبرا إلى الآخرة يحفل بالعمل ويحتفى به حفاوة تكاد تجعله ، بل هي تجعله ، نسكا وعبادة وفريضة من فرائض الدين ، فهو يرى أن العمل جهاد في سبيل الله (٣) ، فذات يوم والرسول على جالس بين نفر من أصحابه مر بهم شاب يتفجر بأسا ونشاطا ومقدرة مسرع الخطى مفتول العضلات وبهر منظره بعض الأصحاب فيقال قائلهم متعجبا : يا رسول الله ، لو كان هذا في سبيل الله ؟ فماذا كان موقف النبي على ولده صغارا ، فهو في

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد .

<sup>(</sup>٢) خالد محمد خالد : لقاء مع الرسول ، ص ٢١٢ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢١٣ .

سبيل الله ، وإن كان خرج يسعى على أبوين شيخين كبيرين ، فهو في سبيل الله ، وإن كان خرج يسعى رياء وإن كان يسمعى على نفسه يعفها فهو في سبيل الله ، وإن كان خرج يسعى رياء ومفاخرة، فهو في سبيل الشيطان».

ومن المعروف أن رسول الله على لم يأنف من أن يعمل بيده مع عبد ليعينه على التحرر ، جاء في حديث سلمان الفارسي عن تحرره من رق سيده اليهودي : قال لي رسول الله : «كاتب يا سلمان» ، فكاتبت صاحبي على ثلاثمائة نخلة أحييها له بالحفر والغرس ، وأربعين أوقية ، فقال رسول الله على الأصحاب : «أعينوا أخاكم» ، فقال فأعانوني بالنخل ، حتى اجتمعت لى ثلاثمائة ودية ( فرخة النخلة الصغيرة ) ، فقال لى رسول الله على : «أذهب يا سلمان فاحفر لها »، فإذا فرغت جئته فأخبرته فخرج معى إليها ، فجعلنا نقرب إلى الودى ويضعه بيده حتى فرغنا .

فأديت النخل ، وبقى على المال ، فأتى رسول الله ﷺ بمثل بيضة الدجاجة من الذهب فقال : خذ هذه فأدها مما عليك الذهب فقال : خذ هذه فأدها مما عليك يا سلمان ، فأخذتها فوزنت لهم منها أربعين أوقية ، فأوفيتهم حقهم منها ، وتحررت ، فشهدت مع رسول الله ﷺ الخندق حرا ، ثم لم يفتنى معه مشهد(١).

وإذا كان العمل الشائع في بيئة عصر النبوة كان رعى الغنم والتجارة ، فإن الزراعة أيضا كانت مجال عمل على درجة كبيرة من الأهمية وخاصة في بيئة المدينة المنورة ، ولهذا كانت المواقف المختلفة ، والأحاديث المتعددة التي تدفع وتحث على إعمار الأرض وفلاحتها وإحيائها ،عن عطاء بن جابر قال : قال رسول الله على المن مسلم يغرس غرسا إلا كان ما أكل منه له صدقة ، وما سرق منه له صدقة ، وما أكل السبع منه فهو له صدقة ، وما أكلت الطير لهو له صدقة ، ولا يرزؤه أحد إلا كان له صدقة ،

إِن الله- عز وجل- الذي قال في محكم تنزيله : ﴿ هُوَ الذي أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لَكُم مِنهُ شَرَابٌ وَمِنهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسيمُونَ ۞ يُنبِتُ لَكُم مِنهُ الزَّرْعَ وَالزَّيْتُونَ وَالنَّخِيلَ وَالأَعْنَابَ وَمِن كُلِّ الشَّمَرَاتِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لَقُومٍ يَتَفَكَّرُونَ ۞ [النحل] ، فمهمة الإنسان المؤمن تعمير الأرض بحثا وزراعة واكتشافا وإحياء ، ففي سلوك هذا الطريق ، إذ يسد الإنسان

<sup>(</sup>۱) سیرة ابن هشام ، ج۱، ص ۲۳۶ .

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ، ج ۱ ، ص ۲۳۸ .

به رمقه وينعم بحياته ، هو سبيل أيضا لعبادة الله لأن كل ما تحفل به الأرض من نعم هي من آيات الله

وحتى يشجع الرسول على المسلمين على مزيد من التعمير ، قال ، فسيما ترويه عنه السيدة عائشة - رضى الله عنها - «من أعمر أرضا ليست لأحد فهو أحق بها» (١).

وإذا كان حديث الرسول يؤكد على التنمية التى كان يعبر عنها بالتعمير من أجل بث دماء القوة في اقتصاد المسلمين حتى يكونوا على قدر من القوة ما يدفع عنهم خطر الاعداء ، وحتى يفيء ناتج هذا التعمير على المجتمع ، فإنه يبرز ذلك البعد الاخلاقي في المنظور الاقصادي الإسلامي ، فالمسألة ليست مجرد زيادة في مصادر الثروة الطبيعية ، ولكن لابد أن تكون التنمية فرصة لغرس قيم التسضامن الاجتماعي ، والترابط بين أفراد الأمة ، بل والحرص على أن ينال من الخير الناتج عناصر أخرى في البيئة من حيوان وطير

وينقلنا هذا إلى هذا الجانب بصفة خاصة الذى أصبح قضية ملحة فى عصرنا الحاضر ، ذلك الجانب الخاص بالتربية البيئية التى جار الإنسان مع الأسف الشديد على كثير من عناصرها جشعا وطمعا فى غنم عاجل ، بينما المحصلة بعيدة المدى تضر ولا تفيد ، من هنا فإن الحرص الذى رأيناه فى أحاديث الرسول على على عناصر البيئة الطبيعية هو مما يصب فى مزيد من القوة المادية الإنتاجية ، فعن جابر أن رسول الله على فى أن يبال فى الماء الراكد (٢).

ويتصل بهذا تلك المعاملة التي أمرنا رسول الله على بها تجاه الحيوانات ، لا تلك التي ننتفع بأكلها فقط ، بل بتلك الاخرى ، مثل الكلاب والقطط ، فمن حيث القطط فقد روى عن الرسول قوله : «عذبت امرأة في هرة سجنتها حتى ماتت ، فدخلت فيها النار، لا هي أطعمتها وسقتها ، ولا هي تركتها تأكل من خشاش الأرض»(٣) .

وعن عمران بن حصين قال : «بينما كان رسول الله ﷺ في بعض أسفاره ، وامرأة من الأنصار على ناقة ، فضجرت فلعنتها ، فسمع ذلك رسول الله ﷺ، فقال :

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الحرث والزراعة ، ج ۱ ، ص ٤٣٨

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ، ج٨ ، ص ١٦٢ ·

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٣٥ .

«خذوا ما عليها ودعوها فإنها ملعونة» ، قال عمران : فكأنى أراها الآن تمشى في الناس ما يعرض لها أحد (١).

ولأن العمل في الإسلام هو عمل مفروض أن يبتغي به وجه الله ، وبالتالي فهو ليس لمجرد النفع الفردي ، وإنما هو كذلك من أجل تقدم الأمة ، كان لابد أن يربط بالقدرة على البندل والعطاء والتعود على ذلك ، أيا كانت الصورة ، ما دام الهدف هو ابتغاء وجه الله وخير الأمة ، روى أبوموسى الأسعرى عن النبي ولي أنه قال : «على كل مسلم صدقة» ، قيل : أرأيت إن لم يجد ؟ قال : «يعمل بيده فينفع نفسه ويتصدق» ، قال: قيل: أرأيت إن لم يستطعه ؟ قال : «يعين ذا الحاجة الملهوف . . . »، قال : قيل له: أرأيت إن لم يفعل ؟ قال : «يمسك عن الشر فإنها صدقة » (١).

ف ما دام المسلم لابد أن يكون صاحب يد عليا ، كان من الضرورى أن يكون عطاء، حتى إذا وصل إلى هذه الدرجة السفلى من انعدام القدرة عن العطاء والعمل ، فإنه إن كف عن فعل الشر ، فهو بذلك إنما يعطى الأمة شيئا ذا قيمة ، فسهى سوف تسلم من عوامل الهدم والتخريب

ولما كان العمل الاقتصادى يحتاج إلى قيمة الأمانة والصدق كان هذا الحرص من الرسول على تربية المسلمين على البعد تماما عن الغش ، فهو صورة من صور الكذب المادى البغيض ، الذى يسلب من مسلم حقا ويعطى آخر حقا ليس له ، ولعمرى أن هذا المرض الاجتماعي لهو من أخطر عوامل التخريب في اقتصاديات التنمية ، فعن أبي هريرة أن رسول الله على صُبرة طعام فأدخل يده فنالت أصابعه بللا ، فقال: هما هذا يا صاحب الطعام ؟ قال: أصابته السماء يا رسول الله! ، قال: أفلا جعلته فوق الطعام كي يراه الناس؟ من غش فليس مني» ، وفي رواية : «ليس منا من غش به (٣) .

وكذلك حرص الرسول على أن يغير من النظرة الخاطئة التي كان الناس ينظرون بها إلى بعض المهن والحرف والصناعات ، والتي كان بعض المهن والحرف والصناعات ، والتي كان بعض المهن والحرف القرب من أصحابها، وينظر إلى هؤلاء نظرة ازدراء

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ، ج٢، ص ٦٩٩ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ، ج١ ، ص ٩٩ .

واحتقار ، فجاءت توجيهات الإسلام تشيد بمكانة هذه المهن ، والصناعات ، وتكرم اصحابها ، فكان الرسول على يجالس العاملين فيها ويواكلهم ويشاربهم ويحث على التعامل معهم وحسن هذا التعامل ، ويشجع منتجاتهم من أجل رفع معنوياتهم ، فيقبلون أكثر عليها وينتجون أكثر (۱).

كذلك استطاع الرسول المعلم عن طريق التعليم أن يحرر الاقتصاد في مجتمع المدينة من آفة اقتصادية ألا وهي الربا ، وما يرتبط بها من ظهور فئة المرابين الذين كانوا يأكلون أموال الناس بالباطل ، حيث كان الربا فاشيا في المجتمع الجاهلي وقد تضافرت الآيات القرآنية ، والأحاديث النبوية على تحريمه والتشنيع على متعاطيه ، بل توعد الله سبحانه وتعالى من لم ينته عنه بالحرب (٢)، والرسول لعن آكله وموكله وكاتبه وشاهديه (٢)

بل كان رسول الله على يذهب في التهيئة إلى التأسيس لروح العمل في الأمة إلى حد أن يشجع على مشاركة بعض الأطفال على المشاركة في عمليات البيع والشراء ، على أساس أن أمرا مثل هذا يمكن أن يكون فرصة تثرى حياة الأبناء بالعديد من الخبرات والقيم والاتجاهات ، مع الأخل بعين الاعتبار بطبيعة الحال أن الأطفال في صدر الإسلام، لم يكونوا أمام ما هم أمامه الآن من حيث ضرورة التفرغ التام لطلب العلم ، فلكل جماعة ظروفها الزمانية والمكانية ، ومع ذلك فإن المشاركة يمكن ، بل لابد أن تتم في عصرنا الحاضر ، في العطلات السنوية ونصف السنوية ، روى أبو يعلى والطبراني عن عمرو بن حريث أن رسول الله على م بعد الله بن جعفر وهو يبيع بيع الغلمان أو الصبيان ، قال : «اللهم بارك له في بيعه ، أو قال : في صفقته»(١٤).

ومع هذه الصور والمواقف والأحاديث المتعددة الدالة على أهمية العمل وضرورته، فإن ما يعد تتويجا له حقيقة هو التأكيد على أن العمل كلما كان قائما على علم فإن ذلك يكون هو الأفضل ، وخاصة بالنسبة لتلك الأعمال التي يعد العلم بالنسبة لها مطلبا أساسيا ، قال رسول الله على «من تطبب ولم يكن منه طب قبل ذلك فهو ضامن»(٥)، فممارسة الطب كعمل تتطلب من صاحبها أن يتهيأ لها ، وأن يعد نفسه

<sup>(</sup>١) سند الحربي : التعليم في المدينة المنورة ، ص ٤٢.

<sup>(</sup>٢) البقرة / ٢٧٨، ٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) سند الحربي : التعليم في المدينة المنورة ، ص٤٢١ .

<sup>(</sup>٤) محمد نور سويد : منهج التربية النبوية للطفل ، ١٥٠ .

<sup>(</sup>٥) عن : محسن بن محمد ، العلم وأهله في الحديث النبوي الشريف ، ص ١٠

الإعداد المناسب حتى يستطيع بعد ذلك أن يؤدي هذه الوظيفة دون أن يقع في الأخطاء، وأما إذا مارس هذا العمل دون علم ، فإنه مطالب بأن يتحمل كل خطأ يرتكبه ، ذلك أنه يكون قد خالف قاعدة أصلية تتمثل في أن العلم شرط من شروط العمل ودليله الذي يقوده إلى النجاح(١).

وقد نقل حمديث عن الرسول ﷺ في ذلك واصفا الذي يعمل دون أن يعلم : ﴿وَعُبِدُ رَزَّتُهُ اللَّهُ مَالًا وَلَمْ يَرَزَّتُهُ عَلَمًا فَهُو يَخْبُطُ فَي مَالُهُ بَغَيْرُ عَلَم ، ولا يتقى فيه ربه ، ولا يصل فيه رحمه ، ولا يعلم لله فيـه حقا ، فهذا بأخبث المنازل» (٢)، فهذا الحديث الذي وصفه الترمذي بالحسن الصحبح يبين أن الله تعالى كما خلق الأرزاق ووسائلها ، خلق العلوم وطرق تحسيلها ، وهذه الاخيرة هي التي تجعل أعمال من اكتسب المال بعيدة عن الزلل والخطأ ، أو بها من الاعوجاج الشيء الكثير ·

وإذا كانَ الإســـلام قد حرم اكــتناز المال وتعطيله عن أداء وظيفــته في الحــياة وهو السلوك الذي يتنافى مع متطلبات التنمية فإن هذه القضية لا تعنى التخلق بالخلق المقابل للاكتناز وهو الإسراف والتبذير وإنفاق المال في غـير وجهه الصحيح ، ولا شك أن هذه من القيم التي تحتاج التنمية إلى دعمها وتربية الناس على أن يكونوا بين هذين السلوكين

ومن هنا فقد حرص الرسول ﷺ على أن يـوجه المسلمين إلى الادخار ، فقال : «أمسك عليك بعض مالك فإنه خير لك»(٤)، وينبه إلى أنه يحمى من الفاقة ، بينما الإسراف يمكن أن يؤدي إلى فقر ، فقال ﷺ : «ما عال من اقتصد »(٥) . ونهي أيضًا فيما يبروى أنس<sup>(٦)</sup> عن صور من الإسراف والسفه في الإنفاق ، مثل الأكل والشرب في

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، الصفحة نفسها .

<sup>(</sup>٢) عن المرجع السابق ، الصفحة نفسها .

<sup>(</sup>٣) فوقية محمد ياقوت إسماعيل شهبة : القيم التربوية للتنمية في الحديث الشريف ، رسالة ماجستير ، كلية التربية ، بجامعة المنوفية ، شبين الكوم ، ١٩٩١ ، ص ١٠٥ .

<sup>(</sup>٤) السيوطي ، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر : الجــامع الصغير في أحاديث البشير النذير ، القاهرة ، مصطفى البابي الحلبي ، ١٣٢١هـ ، ج١، ص ٥٧ .

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق ، ج٢ ، ١٢٤ .

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق ، ص ١٦٢ .

إناء من الذهب أو الفضة ، وعن حذيفة قال : «نهانا النبي ﷺ أن نــشرب في آنية من الذهب والفضة وأن نأكل فيها وعن لبس الحرير والديباج وأن نجلس عليه»(١).

وحذر رسول الله على من مد الايدى إلى المال العام ، ففى الحديث : «أما بعد ، فما بال العامل نستعمله فيأتينا فيقول هذا لكم وهذا أهدى إلى ؟ أفلا يقعد فى بيت أبيه وأمه فينظر هل يهدى إليه أم لا ؟ فوالذى نفس محمد بيده لا يغل أحدكم منه شيئا إلا جاء يوم القيامة يحمله على عنقه ، إن كان بعيرا جاء به له رغاء ، وإن كان بقرة جاء بها لها خوار . . . » (٢) ، كما حذر رسول الله على من التصرف فى مال المسلمين بالباطل فقال : «إن رجالا يتخوضون فى مال الله بغيرحق فلهم النار يوم القيامة» (٣) .

لكن مما يثير لبسا وسوء فهم ، عشرات الأحاديث التي ترغب في الفقر وقلة ذات اليد وما جاء في فيضل الفقراء والمساكين والمستضعفين وحبهم ومجالستهم ، وكذلك عشرات الأحاديث التي ترغب في الزهد في الدنيا والاكتفاء منها بالقليل وترهب في حبها والتكاثر عليها والتنافس .

صحيح أن عبادة الدنيا أهلكت الأولين والآخرين ، وأنها من وراء جرائم مذهلة يقترفها الخاصة قبل العامة ، والرؤساء قبل الأتباع والأذكياء قبل الأغبياء ، ومع ذلك فالعلاج الصحيح - فيما يؤكد شيخنا الغزالى - بحق للداء العضال يكون بالتمكن من الدنيا والاستكبار على دناياها ، فلابد أن نملك الكثير من ثروة الدنيا وقوتها وأرضها وبحارها، ونجعل ذلك في أيدينا لندعم به الحق حين يسحتاج الحق إلى دعم ، أما أن نعيش مثل الصعاليك في الدنيا حاسبين أن الصعلكة طريق الجنة ، فهذا قصور في التفكير يؤدي إلى التهلكة (3).

ولعل تأمل الواقعة التالية التي رواها أنس بن مالك يزيدنا إيضاحا

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ، ج۷ ، ص۱۹۶ .

<sup>(</sup>٢) السيوطي ، الجامع الصغير ، ج١ ، ص ٥٥ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٧٨ .

<sup>(</sup>٤) محمد الغزالى : السنة النبوية بـين أهل الفقه وأهل الحديث ، القاهرة ، دار الشروق ، ١٩٨٩. ط٣ ، ص ١١٤ .

فقد اشتكى سلمان الفارسي في مرض منوته ، فعاده سعد بن أبي وقاص ، فرآه يبكى ، فلما سأله عن السبب ، فإذا به يشير إلى أن رسول الله على قد عهد إليهم عهدا وأنه قد تعدى هذا العهد! فما هذا العهد؟ قال : "عهد إلينا أنه يكفي أحدكم مثل زاد الراكب ، ولا أراني إلا قــد تعديت ! وأمــا أنت يا ســعد ، فــاتق الله عند حكمك إذا حكمت ، وعند قسمك إذا قسمت ، وعند همك إذا هممت !» ولما جمع مال سلمان بعد وفاته وجدوا أنه قد بلغ خمسة عشر درهما !!

هي صورة تهز المشاعر هزا عنيفا تقديرا وإعـجابا وخشوعا أن نرى أميرا من أمراء الفتح الإسلامي يلقي ربه بمثل هذا التجرد والتبتل · ·

لكن علينا أيضا أن نعمل التفكير ، فسعد بن أبي وقاص الذي حاور سلمان سمع من رسول الله ﷺ هذا التوجيه : «إنك إن تذر ورثتك أغنياء خير من أن تتركهم عالة يتكففون الناس» مما يعنى أن الميراث الكبير ليس خطأ ، وسعد بن أبي وقاص هو أحد العشرة المبشرين بالجنة ، والعشرة كانوا من أغنياء المسلمين ولم يكونوا من الفقراء(١) !

إن المسألة لسيست في امتسلاك الكثيسر من المال ، ولكن في الوسائل الستي تم بها اكتساب هذا المال ، وفي أوجه إنفاقه ٠٠ قد يكون فرصة لإتاحة مزيد من فرص التنمية وإيجاد فرص عمل ، وقد يكون جزء غير قليل منه موجها إلى الإنفاق منه على العلم ومؤسساته والعلماء

إن هذا النظر الصحيح إلى المال هو الطريق السليم إلى التنمية وقوة الأمة للتمكين لدين الله على هذه الأرض.

## وإنك لعلى خلق عظيم ،

ولو أننا أمعنا النظر في العملية التسربوية فسوف نجد أنها ، إذا كانت تستهدف تزويد المتعلم بكم من المعارف والمعلومات بنوعية تجـعل منها قوة تطوير وتجديد وتغيير ، إلا أنها في هذا كله لابد أن تقوم على أسس تمتد جذورها في أعماق الإنسان ، وتنعكس سلوكا يتبدى في المواقف المختلفة بما من شأنه أن يوثق الروابط بين أفراد الأمة ويشيع بيـنهم التآلف والتناغم والتكافل ، وأمـر مثل هذا إنما هو شــأن أخلاقي ، بدونه يمكن للمعرفة المتحصلة أن تسعى في طريق يبذر الشر ويدفع إلى الهلاك والتدمير ، كما سبق أن أشرنا عند تناولـنا لجوانب سابقة وخاصـة ما يتصل بالعقيـدة والعبادة · بل إن

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١١٥ .

الدين نفسه ، إذا كان يقوم على عقائد وعبادات ، فإن السلوك هو الذى يؤسس للمجالين معا ، ومعروف أن إنسانا يعتقد ويمارس عبادات ، لكنه يكذب ويسرق وينم ويزور ويغتباب ويزنى ، فكأنه فى اعتقاده وفى عبادته يقوم بصورة أخرى من الكذب والتزوير

ومن هنا كان تلله الاعلى في كل فضيلة ، وكان خليقا بثناء الله- سبحانه وتعالى- عليه في كتابه الكريم ، كقوله : ﴿ مَا أَنتَ بِنَعْمَةَ رَبِّكَ بِمَجْنُونَ ﴿ ﴾ [القلم]، وقوله : ﴿ مَا أَنتَ بِنَعْمَةَ رَبِّكَ بِمَجْنُونَ ﴾ [القلم]، وقوله : ﴿ فَبِمَا رَحْمَةَ مِنَ الله لنتَ لَهُم وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُوا مِنْ حَسَوْلِكَ ... ﴿ وَقُولُهُ : ﴿ فَلا أَقْسَمُ بِمَا تُبْصَرُونَ ( ﴿ وَقُولُهُ : ﴿ فَلا أَقْسَمُ بِمَا تُبْصَرُونَ ( آ ) وَقُولُه : ﴿ فَلا أَقْسَمُ بِمَا تُبْصَرُونَ ( آ ) إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولِ الله أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لَمَن كَانَ رَسُولِ الله أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لَمَن كَانَ يَرْجُو اللّهَ وَالْيَوْمَ الآخِرُ وَذَكُمُ اللّهَ كَثِيرًا ﴿ آ ﴾ [الأحزاب].

وحسبه من التشريف الإلهى أن الله- تعالى- أقسم بحياته فى قوله : ﴿ لَعَمْرُكَ اللَّهُمْ لَهُى سَكُرتهم يَعْمَهُون ( [٧] ﴾ [الحجر] ولم يقسم الله بحياة أحد غير محمد ﷺ وحسبنا من وصف أصحابه له قبول على بن أبى طالب : إنه كان أجود الناس كفا ، وأجرأ الناس قلبا ، وأصدق الناس لهجة ، وأوفى الناس ذمة ، وألينهم عريكة ، وأكرمهم عشرة ، من رآه بديهة هابه ، ومن خالطه أحبه (١) .

وقد تبين لنا من استقراء سيرة الرسول على أن حياته كانت مدرسة تربية خلقية سلوكية شاملة ، حتى الأنماط السلوكية التي لا تظهر فيها أول الأمر أسس المفاهيم الخلقية ، كانت في حياة الرسول على موصولة بأسس المفاهيم الخلقية ، ولو من وجه من الوجوه ، فكان لها صفة الظواهر الناتجة عن أخلاق راسخة في النفس متمكنة في أركانها

ومن البديهى بعد هذا أن يكون الكمال التطبيقى النبوى صورة مماثلة للكمال الذى وجه القرآن له ورغب فيه ، وهذا ما جعل السيدة عائشة أم المؤمنين تقول فى وصف خلق الرسول عليه : «كان خلقه القرآن»، أى كان خلقه مطابقاً لما وجه له القرآن من فضائل (۲).

<sup>(</sup>۱) سیرة ابن هشام ، ج۲ ، ص ٤٢

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن حسن حبنكة الميداني : الأخلاق الإسلامية وأسسها، دمشق - بيروت ، دار القلم، ١٩٧٩ / ج١ ، ص ٣٩٦

ولذلك كان صلوات الله عليه مزكيا لمن آمن به واتبعه واقتدى به واهتدى بهديه ، بقوله وعسمله وأخلاقه ، والتزكية ( التطهير ) من أدناس الأعمال والأخلاق السيئة والنيات الفاسدة والعقائد والأفكار الباطلة ، ولعلنا نستعيد ما وصفه به عز وجل فى سورة الجسمعة ، إذ جعل الله من صفاته أنه يزكيهم ، ولا تكون هذه التزكية بالقول المجرد ، بل لابد فيها من أن يكون الرسول مثالا واقعيا حيا لما يدعو إليه مما تكون به تزكيتهم (١).

ولما كان الرسول ﷺ اعلى مثل فى كل صفاته الخلقية والسلوكية ، كان أولى بالمؤمنين مِن أنفُسِهِمْ بالمؤمنين مِن أنفُسِهِمْ وَالنَّبِيُ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِن أَنفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمُّهَاتُهُمْ . . . ۞ [الأحزاب] ·

ومع وصول الرسول للقمة الأخلاقية ، إلا أنه كان يتطلع دائما إلى المزيد ، حتى أنه كان يقبول في دعائه : «اللهم كما حسنت خلقي ( بتسكين اللام ) فحسن خلقي (برفع اللام ) ، اللهم جنبني منكرات الأخلاق ، اللهم اهدني لأحسن الأخلاق لا يهدى لأحسنها إلا أنت»(٢).

وقد ناط مكارم الأخلاق برسالته فقال : «إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق»، وكان لا يفتأ يحض المسلمين على التحلى بالفضائل ، وينفرهم من الرذائل ، وله في هذا أحاديث كثيرة ، نذكر منها على سبيل المثال قوله(٣):

«إن أحبكم إلى وأقربكم منى مـجالس يوم القيامة أحـاسنكم أخلاقا ، الموطأون أكنافا ، اللين يألفون ويؤلفون»

وقوله: «إن الرجل ليدرك بحسن خلقه درجة الصائم بالليل الظامى بالهواجر». وقوله: «من سعادة المرء حسن الخلق».

وقوله : «أكثر ما يُدخل الناس الجنة تقوى الله وحسن الخلق» ·

وقـوله : «إنكم لن تسعـوا الناس بأمـوالكم ، فسـعوهم ببـسط الوجه وحـسن. الخلق»(٤).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٣٩٧ .

<sup>(</sup>٢) عن : أحمد الحوفي : من أخلاق النبي ، ص ٧٠ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، الصفحة نفسها .

<sup>(</sup>٤) أبو حامد الغزالى: إحياء علوم الدين ، القاهرة ، المكتبة التجارية الكبرى ، د ت ، ج ٢ ، ص ٣١٣ .

وسئل : أي الأعمال أفضل ؟ قال : «خلق حسن» ·

وقيل له : أي المؤمنين أفضل إيمانا ؟ قال : «أحسنهم خلقا» ·

والذى يفهم من هذه الأحاديث ، ومن غيرها ، أن النبى على ربط الاخلاق الفاضلة بالتدين وبالتقوى أوثق ربط ، ولهذا جاءه رجل فوقف بين يديه وقال : يا رسول الله ، ما الدين ؟ قال : حسن الخلق ، فأتاه من قبل يمينه فقال : يا رسول الله ، ما الدين ؟ قال : حسن الخلق ، ثم أتاه من قبل شماله فقال : يا رسول الله ، ما الدين؟ قال : حسن الخلق ، ثم أتاه من وراثه فقال : يا رسول الله ، ما الدين؟ قال : حسن الخلق ، ثم أتاه من وراثه فقال : يا رسول الله ، ما الدين؟ فالتفت إليه وقال : أما تفقه ؟ هو ألا تغضب (۱)

وشدد رسول الله على تربية الأبناء على الأخلاق الإسلامية ، وضمن هذا عددا من التوجيهات التي تشير إليها الأحاديث التالية (٢):

- روى ابن ماجه عن ابن عباس رضى الله عنهما عن رسول الله ﷺ، قال : «أكرموا أولادكم وأحسنوا أدبهم»

وأخرج عبد الرازق ، وسعيد بين منصور ، وغيرهما من حديث على رضى الله عنه ،: "علموا أولادكم وأهليكم الخير وأدبوهم"

- وأخرج البيهقي عن ابن عباس رضى الله عنهما عن رسول الله ﷺ أنه قال : «من حق الوالد على الولد أن يحسن أدبه ويحسن اسمه»

- وروى ابن حبان عن أنس رضى الله عنه عن النبى الله عنه عن النبى الله عنه عن النبى الله عنه الله عنه الله عنه الأذى ، فإذا بلغ ست سنين أدب ، وإذا بلغ تسع سنين عـزل عن فراشـه ، فإذا بلغ ثلاث عـشرة سنة ضُرب علـى الصلاة والصوم ، فإذا بلغ ست عشرة زوجه أبوه ».

ولابد أن نربط هذا بما قال به ﷺ في حديث آخر : "من استطاع منكم الباءة فليتنزوج»، أي أن المسألة ليست أمرا بالزواج بدءا من سن السادسة عشر ، وإنما هذا

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ج٣ ، ص ٤٣ .

 <sup>(</sup>۲) عبد الله علوان : تربية الأولاد في الإسلام ، بيروت - حلب ، دار السلام ، ۱۹۸۱ ، ط۳ ،
 ج۱ ، ص۱۷۹.

السن هو بدء إمكان الزواج ، فالأمر في هذا مرتبط بالاستطاعة ، والاستطاعة لها عناصرها على المستوى الفردي وعلى المستوى الاجتماعي العام

وتبلغ قيم الأخلاق في الـتربية النبوية إلى درجة عـلا تجعل منها ثروة حقيقية ، وفقا لمدى امتـلاك قدر منها تحدد درجة الغنى ودرجة الإفلاس ، فـعن أبى هريرة أن رسول الله قال : "أتدرون من المفلس ؟ قالوا : المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع ، فقال : إن المفلس من أمتى يأتى يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة ، ويأتى وقـد شتم هذا ، وقذف هذا ، وأكل مال هذا ، وسفك دم هـذا ، وضرب هذا ، فيعطى هذا من حسناته وهذا من حسناته فإن فنيت حسناته قبل أن يقضى ما عليه أخذ من خطاياهم فطرحت عليه ، ثم طرح في النار»(١) .

فها هنا تصوير للمعنى الدارج لدى الجمهرة الكبرى من الناس عن موازين الغنى والفقر ، فالميزان الأساسى هو كم المال الذى نملكه ، وبالتالى يكون المفلس هو الذى تخلو يداه من هذا المال ، لكن رسول الله عليه يؤكد هنا أن الميزان الأساسى هو تلك الأخلاقيات التى تحكم سلوك الفرد منا ، فإذا كان الفرد منا تكتب له حسنات عن قيامه بالعبادات المختلفة ، لكن إذا لم تترجم هذه العبادات إلى قيم خيرة تجعل لسانه عفيفا فلا يؤذى به الناس ، وتكف يده عن إلحاق الضرر بهم ، فالحساب الختامى نجد أنه يأتى الله وقد أصبح مديونا إلى كل من ألحق بهم الأذى ، وعند تسوية الحساب يجد أن ما أتى به من عبادات لم يكفه ، بل تحول إلى مديون ، مفلس

فإذا ما أردنا التوقف أمام بعض المثل والقيم الأخلاقية التي حث عليها رسول الله عليها من خلال سلوكه وأحاديثه ، فإننا نسوق النماذج التالية :

- الرحمة: فالرحمة إشعاع من عواطف الحب والرأفة والإيثار يصدر من الرحيم ليبث في الآخرين حبا ورأفة وإخلاصا وثقة وطمانينة ؛ ولذلك كان من صلاة الملائكة لله- عز وجل- : ﴿ . . . رَبِّنَا وَسَعْتَ كُلُّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقَهِمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ ٧ ﴾ [غافر].

وعن عمر بن الخطاب : قدم على رسول الله ﷺ بسبى ، فإذا امرأة من السبى تسعى قد تحلب ثديها ، إذا وجدت صبيا في السبى أخذته فألزقته ببطنها فأرضعته ، قال

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم بشرح النووی ، ج۱۱، ۱۳۵ ، ۱۳۲ .

رســول الله ﷺ : «أترون هذه المرأة طارحة ولدهــا في النار ؟ قلنا : لا والله – وهي تقدر على ألا تطرحه – قال : فالله أرحم بعباده من هذه بولدها» (١) .

لقد أراد الله أن يمتن على العالم برجل يمسح آلامه ، ويخفف أحزانه ، ويرثى لخطاياه ، ويستميت في هدايته ، ويأخذ بناصر الضعيف ، ويقاتل دونه قتال الأم عن صغارها ، ويخضد شوكه القوى حتى يرده إنسانا سليم الفطرة لا يستبد ولا يطغى ، فأرسل محمدا عليه الصلاة والسلام ، وسكب في قلبه من العلم والحلم ، وفي خلقه من الإيناس والبر ، وفي طبعه من السهولة والرفق ، وفي يده من السخاوة والندى ، ما جعله أزكي عباد الله رحمة ، وأوسعهم عاطفة ، وأرحبهم صدرا ، ولذلك قال فيه : ﴿ فَهِ مَا رَحْمَةُ مِنَ اللهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظً الْقَلْبِ لانفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ . . . (101) ﴾ [ال عمران] .

وقد لازمت رسول الله على هذه الفضائل الرائعة في أشد المواقف تأزما عندما حاول المشركون في «أحد» اغتياله، والجأوه إلى حفرة ليكب فيها، ونظر إلى زهرة أصحابه فوجدهم مضرجين بدمائهم على الثرى، ونظر إليه بقية أصحابه فإذا خده قد شقى وسنه سقطت في هذه الأزمة قيل: ادع على المشركين، فغلبه رفقه وجعلت نفسه العالية تستميح لأعدائه العلر، فكان دعاؤه: «اللهم اهد قومي فإنهم لا يعلمون»(۲)!

وتجلت فضيلة الرحمة في هذا الفيض الكبير الذي امتلأت به أحاديثه على توصية بالوالدين ، وعلى سبيل المثال ، فقد هاجر رجل إلى السرسول على من اليمن ، وأراد الجهاد، فقال له الرسول على : «هل باليمن أبواك ؟» قال : نعم ، قال : «هل أذنا لك؟» قال الرجل : لا ، فقال الرسول على : «فارجع إلى أبويك فاستأذنهما ، فإن فعلا فجاهد ، وإلا فبرهما ما استطعت ، فإن ذلك خير ما تلقى الله به بعد التوحيد » ·

وجاء آخر إليه ليستشيره في الجهاد ، فقال : «ألك والدة ؟» قال : نعم ، قال : «فالزمها ، فإن الجنة عند رجليها » ·

وقدم عليه رجل يطلب البيعة على الهجرة ، وقال : ما جنتك حتى أبكيتُ والدى ، فقال : «ارجع إليهما ، فأضحكهما كما أبكيتهما» (٣)

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري

<sup>(</sup>٢) محمد الغزالي : خلق المسلم ، القاهرة ، دار الكتب الجديثة ، ١٩٧٤ ، ط۸ ، ص ٢٠٤ .

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام ابن حنبل ، ج ١٠ ، ص ٤٦ .

ومن مظاهر رحمة رسول الله ﷺ بالمؤمنين ، وكراهيته أن يتحملوا ما يعنتهم ويشق عليهم نهيه لهم عن الوصال في الصوم ، وهو أن يواصل الصائم الليل والنهار ، ويتبع بذلك اليوم الثاني ، وفي هذا روى البخارى ومسلم عن عائشة قالت : نهاهم النبي ﷺ عن الوصال رحمة لهم ، فقالوا : إنك تواصل ؟ قال : « إني لست كهيئتكم، إني يطعمني ربي ويسقيني "

ومن مظاهر رحمة الرسول ﷺ ما رواه البخارى عن الحارث بن ربعى قال : قال رسول الله ﷺ : «إنى لأقوم إلى الصلاة وأريد أن أطول فيها ، فأسمع بكاء الصبى ، فأنجوز في صلاتي كراهية أن أشق على أمه»

ومن مظاهر رحمته ، وصيته للأثمة في المصلاة أن يخففوا في صلاتهم ، رحمة بالضعفاء والمرضى والشيوخ وذوى الحاجات الذين يقتدون بهم ، ويصلون معهم ، روى البخارى ومسلم عن أبي هريرة ، قال رسول الله على الله المسلم عن أبي هريرة ، قال رسول الله المسلم عن أبي المحدكم للناس فليخفف ، فإن فيهم الضعيف والسقيم والكبير وذا الحاجة ، وإذا صلى أحدكم لنفسه فليطول ما شاء»(۱).

- الحياء: فعن أبى هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله على الإيمان بضع وسبعون شعبة ، أو بضع وستون شعبة ، فأفضلها قول لا إله إلا الله · وأدناها إماطة الأذى عن الطريق · والحياء شعبة من الإيمان "(٢) .

ولعل أبرر ما يدعو الإنسان إلى الحياء أن نتأمل جيدا قوله سبحانه وتعالى: ﴿ أَلَمْ يَعْلَم بِأَنَّ اللّه يَرَىٰ ١٤ ﴾ [العلق] ، فهذا عتاب هو بالفعل كما يصفه خالد محمد خالد، أشد من وخر الإبر! (٣) ، وكذلك قوله تعالى : ﴿ يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُحْفِي الصَّدُورِ ١٤ ﴾ [النساء]، فما دام الله الصَّدُور ١٤ ﴾ [النساء]، فما دام الله يرى كل صغيرة وكبيرة ولا يخفى عليه شيء ، أفلا يستحيى من يفعل عكس مايأمره به؟ إن هذا هو ما يفسر معنى قوله ﷺ: إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى : إذا لم تستح فاصنع ما شئت ، أى أن الأنبياء - عليهم السلام - قد سفه وا كل من غاب حياؤه وتدنت بهذا مروءته

وإنما جعل الـرسول ﷺ الحياء شعبة من الإيمان ، لأنه كلما قــوى الإيمان بالله وبقدرته على أن يسمع كل شيء ، ويرى ، أورث هذا اليقين الحياء من الله فوقى المسلم

<sup>(</sup>١) عبد الرحمن الميداني : الأخلاق الإسلامية ، ج١ ، ص ٤٠٣

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري ومسلم

<sup>(</sup>٣) خالد محمد خالد : لقاء مع الرسول ، ص ١٠٥

الكثير من الخطايا والآثام · إن إيمان كل منا بأن الله ليس منه ببعيد ، وأنه ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ، ولا خمسة إلا هو سادسهم ، ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم أينما كانوا · · · هذا الإيمان يجعل كلا منا قرير العين بالطاعة ، مرتعد القلب من المعصية ، ويفجر في نفسه الحياء تفجيرا(١) .

إن الإيمان صلة كريمة بين العباد وربهم ، ومن حق هذه الصلة ، بل أثرها ، تزكية النفوس وتقويم الأخلاق ، وتهذيب الأعمال ، ولن يتم ذلك إلا إذا تأسست في النفس عاطفة حية ، تترفع بها أبدا عن الخطايا وتستشعر الغضاضة من سفاسف الأمور، أما الإلمام بالأمور الحقيرة دون تورع ، والوقوع في الصغائر دون اكتراث ، فذلك دلالة فقدان النفس لحيائها ، ثم فقدانها لإيمانها (٢) .

قال ﷺ: «الحياء والإيمان قرناء جميعا ، فإذا رُفع أحدهما رُفع الآخر»(٣)، وعلة ذلك أن المرء حينما يفقد حياءه يتدرج من سيئ إلى أسوأ ، ويهبط من رذيلة إلى أرذل ، ولا يزال يهوى حتى ينحدر إلى الدرك الأسفل ، وقد روى عن رسول الله حديث يكشف عن مراحل هذا السقوط ، الذي يبتدئ بضياع الحياء وينتهى بشر العواقب :

"إن الله عز وجل إذا أراد أن يهلك عبدا نزع منه الحياء ، فإذا نزع منه الحياء لم تلقه إلا تلقه إلا مقيتا ممقتا ( مبغضا ) ، فإذا لم تلقه إلا مقيتا ممقتا نزعت منه الرحمة ، فإذا لم تلقه إلا خائنا مخونا ، نزعت منه الرحمة ، فإذا لم تلقه إلا خائنا مخونا ، نزعت منه ربقة الرحمة لم تلقه إلا رجيما ملعنا ، فإذا لم تلقه إلا رجيما ملعنا ، فإذا لم تلقه الا رجيما ملعنا ، نزعت منه ربقة الإسلام» (١٤).

وهذا ترتيب دقيق في وصفه أمراض النفوس ، وتتبعه لأطوارها ، وكيف تسلم كل مرحلة خبيثة إلى أخرى أشد نكرا ، فإن الرجل إذا مزق الحجاب عن وجهه ، ولم يتهيب على عمله حسابا ، ولم يخش في سلوكه لومة لاثم ، مد يد الأذى للناس ، وطغى على كل من يقع في سلطانه ، ومثل هذا الشخص الشرس لن يجد قلبا يعطف عليه ، بل إنه يغرس الضغائن في القلوب وينميها (٥).

<sup>(</sup>١) خالد محمد خالد ، لقاء مع الرسول ، ص ١١٠ .

<sup>(</sup>٢) محمد الغزالي : خلق المسلم ، ص ١٥٩ .

<sup>(</sup>۳) رواه ابن ماجه .

<sup>(</sup>٤) رواه الحاكم. .

<sup>(</sup>٥) محمد الغزالي: خلق المسلم، ص ١٥٩.

ولا ينبغى الخلط بين الخيجل والحياء ، فنحن نشجع الأطفال على التخلص من الخجل ، ويتسموا بالجرأة ، ذلك أن الخيجل هو انكماش الطفل وانطواؤه وتجافيه عن ملاقاة الأخرين ، أما الحياء فهو التزام الطفل مناهج الفضيلة وآداب الإسلام ، فليس من الخجل في شيء أن نعود الطفل منذ نشأته على الاستحياء من اقتراف المنكر وارتكاب المعصية ، وليس من الخجل في شي حين نعود الطفل على توقير الكبير ، وغض البصر عن المحرمات ، وكف الأذن أن تسترق سرا أو تكتشف خبثا ، وليس من الخجل في شيء حين نعوده على تنزيه اللسان بأن يخوض في باطل ، وعلى فطم البطن عن تناول المحرمات ، وعلى صرف الوقت في طاعة الله ، وابتغاء مرضاته (١).

وهذا المعنى من الحياء هو ما أوصى به رسول الله حين قال: – فيما رواه الترمذى – «استحيوا من الله حق الحياء ، قلنا : إنا نستحى من الله يا رسول الله – والحمد لله – قال : لـيس ذلك · الاستحياء من الله حق الحياء أن تحفظ الرأس وما وعى ، والبطن وما حوى ، وتذكر الموت والبلى ، ومن أراد ذلك استحيا من الله حق الحياء » ·

وقد كان بعض المسلمين يتحينون طعام رسول الله فيدخلون بيوته ، ويجلسون منتظرين إنضاج الطعام ، ومستأنسين لمحادثة بعضهم لبعض ، وكان رسول الله يضيق بطول جلوسهم ، وكشرة أحاديثهم ، ولكن حياءه يمنعه أن يأمرهم بالخروج ، لأن هذا الأمر يشق عليهم ، فتولى الله عن النبى إرشادهم ؛ ولهذا قالت السيدة عائشة : حسبك في الثقلاء أن الله تعالى لم يحتملهم (٢)، قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النّبِي إِلا أَن يُؤذّنَ لَكُمْ إِلَىٰ طَعَام غَيْر نَاظِرِينَ إِنَاهُ وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَادْخُلُوا فَإِذَا طَعَمْتُمْ فَانتَشرُوا وَلا مُسْتَعْسِينَ لِحَديث إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤذِي النّبِي فَيَسْتَحْبِي مِنكُمْ وَاللهُ لا يَسْتَحْبِي مِن الْحَقْ . . . ﴾ [الأحزاب : ٥٣].

- العدل: العدل هو إعطاء كل ذى حق ما يعادل حقه ويساويه دون زيادة ولا نقصان، ومن أجل هذا كان الميزان رمزا لإقامة العدل (٣)، وقد أمر الله الذين آمنوا بالعدل وبالقسط، فمن ذلك قوله سبحانه: ﴿ وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلا تَعْدِلُوا اعْدَلُوا هُو أَقْرَبُ للتَّقْوَىٰ ﴾ [المائدة: ٨]

<sup>(</sup>١) عبد الله علوان: تربية الأولاد في الإسلام، ج١، ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) أحمد الحوفي ، من أخلاق النبي ، ص ٣٣٧ .

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن الميداني: الاخلاق الإسلامية ، ج١ ، ص ٥٦٩ .

ولما كانت الولاية العامة من أعظم المستوليات في الحياة ، وكانت دواعي الإغراء بمجانبة سبيل العدل وخيانة الأمانة فيها من أشد الدواعي وأقواها ، كان ثواب الإمام العادل من أعظم الأجور عند الله ، وكانت فضيلة العدل من أعظم الفضائل ؛ ولذلك جاء ذكر الإمام العادل في أول الأصناف الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله ، روى البخاري ومسلم عن أبي هريرة قال : قال رسول الله عليه ورجل قلبه معلق ظله يوم لا ظل إلا ظله : إمام عادل ، وشاب نشأ في عبادة الله، ورجل قلبه معلق بالمسجد إذا خرج منه حتى يعود إليه ، ورجلان تحابا في الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه ، ورجل ذكر الله خاليا ففاضت عيناه ، ورجل دعته امرأة ذات حسب وجمال فقال : إني أخاف الله ، ورجل تصدق بصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه "(۱)

ولا يخفى أن من ثمرات هذا العدل ترغيب أعداء الإسلام بالدخول فيه والإيمان بأنه هو الدين الحق ، وكم من حادثة عدل حكم فيها قاضى المسلمين لغير المسلم على المسلم اتباعا للحق فكانت السبب في تحبيبه بالإسلام ثم في إسلامه ، ومن تطبيقات المؤمنين لذلك ، ما كان من عبد الله بن رواحة لما بعثه النبي إلى أهل خيبر لأمر خاص بثمارهم وزروعهم ، فأرادوا أن يرشوه ليرفق بهم ، فقال : والله لقد جئتكم من عند أحب الخلق إلى ، ولأنتم أبغض إلى من أعدادكم من القردة والخنازير ، وما يحملني حميى إياه وبغضى لكم على أن لا أعدل فيكم ، فقالوا : بهذا قامت السموات والأرض (٢) .

وقال ﷺ : "إن المقسطين عند الله على منابر من نور عن يمين الرحمن - عز وجل-، وكلتا يديه يمين ، الذين يعدلون في حكمهم وأهليهم وما ولوا»(")

وعن عبادة بن الوليد بن عبادة بن الصامت عن أبيه عن جده قال : «بايعنا رسول الله ﷺ على السمع والطاعة في العسر واليسر والمنشط والمكره ، وأن لا ينازع الأمر

<sup>(</sup>١) عن عبد الرحمن الميداني ، الأخلاق الإسلامية ، ج١ ، ص ٥٨٥ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٥٨١

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ، ج٦ ، ص ٧ .

أهله ، وعلى أن نقول بالحق حيث كنا ، وفي رواية أخرى : · · · وعلى أن نقول بالعدل أين كنا لا نخاف في الله لومة لائم»(١) .

وعن ثوبان قال : قـال رسول الله ﷺ : «لا تزال طائفة مـن أمتى ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم حتى يأتى أمر الله ، وهم كذلك» (٢)

ومن الأحاديث المؤسسة لنظام حكم يقوم على العدل والإنصاف ، ما روى عنه وعنه عنت قال : «ما من عبد يسترعيه الله رعية ، يموت يوم يموت وهو غاش لرعيته إلا حرم الله عليه الجنة»(٣) .

والحديث يوضع مدى مسئولية الوالى ومدى أمانته ، وقد ورد فى ذلك أحاديث أخرى ، وخصص ابن تيمية كتابا فى الموضوع بعنوان ( السياسة الشرعية فى إصلاح الراعى والرعية ) ، وذكر فيه قبول النبى على الله ورسوله والمؤمنين ، رواه الحاكم فى يجد من هو أصلح للمسلمين منه ، فقد خان الله ورسوله والمؤمنين ، رواه الحاكم فى صحيحه ، وروى بعضهم أنه من قول عمر لابن عمر ، وروى ذلك عنه ، وقال عمر بن الخطاب رضى الله عنه : «من ولى من أمر المسلمين شيئا فولى رجلا لمودة ، أو قرابة بينهما ، فيقد خان الله ورسوله والمسلمين » وهذا يعنى وجوب البحث عن المستحقين للولايات من نوابه على الأمصار من الأمراء الذين هم نواب ذى السلطان والقضاة ، ومن أمراء الأجناد ومقدمي العساكر الصغار وولاة الأموال من الوزراء والكتاب . وعلى كل واحد من هؤلاء أن يستنيب وأن يستعمل أصلح من يجده ، وينتهى ذلك إلى أثمة الصلاة والمؤذنين والمقرئين والمعلمين وأمراء الحج . . . الخ (1).

ولعل اتباع العدل بين الأبناء من السبل القويمة التي تؤكد تكافوء الفرص ، وتوثق الروابط بين الإخوة ، وتدخل الطمأنينة في النفس ، قال النعمان بن بشير : «أعطاني أبي عطية، فقالت عُمرة بنت رواحة: لا أرضى حتى تُشهد رسول الله، فأتى رسول الله

<sup>(</sup>١) سنن النسائي ، ج٧ ، ص ١٣٩ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ، ج٦ ، ص ٥٢ ، ٥٣ .

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام ابن حنبل ، ج٥ ، ص ٢٥ .

<sup>(</sup>٤) محمد لقمان الأعظمي : دراسات تربوية في الأحاديث النبوية ، ص ٣١٦ .

فقال: إنى أعطيت ابنى من عمرة بنت رواحة عطية ، فأمرتنى أن أشهدك يا رسول الله، قال رسول الله: أعطيت سائر ولدك مثل هذا ؟ قال النعمان: لا ، قال الرسول فاتقوا الله واعدلوا بين أولادكم ، فرجع أبى فرد عطيته (١)

وللعدل أشره الطبيعي في المساواة ، ومن ذلك : قال للنبي بعض سادات العرب مثل الأقرع بن حابس التميمي ، وعُينة بن حصن الفزارى ، وعباس بن مرداس السلمى ، وغيرهم : اجعل لنا يوما ولهم - للفقراء مثل بلال وسلمان وصهيب وأبي ذر وخباب بن الأرت وعمار بن ياسر وأبي هريرة وأصحاب الصفة من الفقراء يوما يجيئون إليك ولا نجيء ، ونجيء إليك ولا يجيئون ، وذلك لأنهم شكوا إلى النبي يوما يجيئون إليك ولا نجيء ، وغبيء الله إلى طلبهم ، رغبة في تقوية الإسلام بهم ومن هنا نزل قوله - عز وجل - : ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيَ يُريدُونَ وَجْهَهُ وَلا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلا تُطعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذكر نَا وَلَا تُعْمَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا (٢٨) ﴾ [الكهف].

## التذوق الجمالي ،

تحتل القيم الجمالية مكانة كبيرة في حياتنا ، فالحياة بدون إحساس بالجمال تبعث على السأم والشعور بالملل ، ذلك أن للجمال قيمة روحية كبيرة ، ولو اقتصرت نظرتنا للحياة على جانبها النفعي فقط لأصبحت الحياة مادية آلية رتيبة ، ولسادتها النفعية والغرضية وحدها ، ولاستمر هذا السباق المحموم إلى زيادة السلع المادية على حساب الأبعاد الروحية والأخلاقية والجمالية للحياة ، لهذا تعد التربية الجمالية للإنسان أحد خطوط الدفاع الهامة إزاء السعار المادي(٢)، وخاصة إذا ضبطت بالنهج الإسلامي

ومن هنا يمكن القول بأننا في حاجة ملحة إلى تنمية الإحساس بالجمال وتذوقه في وجدان النشء ، مما يسهم في تقدم مجتمعاتنا التي غشيتها مسحة صناعية آلية نتيجة التقدم العلمي الهائل الذي كان من نتائجه في أمتنا بكل أسف ، إهمال تنمية التذوق

<sup>(</sup>١) أحمد الحوفى ، من أخلاق النبي ، ص ١١١ .

<sup>(</sup>٢) نادية يوسف كمال: التربية الجمالية، البعد الغائب في تربية الإنسان المصرى، مجلة دراسات تربوية، القاهرة، عالم الكتب، ج٣٣، ١٩٩١، ص ٢٤٣.

الجمالى ، وإذا كنا فى عصر تلح فيه علينا الدعوة إلى أنسنة الحضارة من أجل تحقيق سعادة الإنسان وتعظيم قدرته على إعسمار الأرض ، فإنه ينسغى علينا الاهتمام بالقيم الجمالية ، وبذر إشعاعاتها فى كل محيط بالفرد ، حتى يتعود على الإحساس بها والسعى فى طلبها ، والنظر إلى التذوق الجمالي على أنه وسيلة رئيسية تعطى للحياة مذاقا حلوا ، ومعنى بهيجا ، ذلك أن الفرد ، إذا كان يحتاج إلى متطلبات الحياة الضرورية ، فإنه يحتاج أيضا إلى الإشباع الوجداني وتعود الإحساس بالجمال وتنمية المشاعر الرقيقة (۱).

والتربية الجمالية هي تنمية الإحساس الجمالي في الإنسان للوصول إلى الابتكار والإبداع والتذوق

وينمو الإحساس بالجمال بوسائل متعددة ، منها الفنون الجميلة كالرسوم والتصوير والموسيقى التى من شأنها أن تقيم جسور اتصال بين مراكز الاستقبال الحسى لدى الإنسان ، ومصادر البث الجمالى المتبدية في مظاهر الكون المختلفة ، فالطبيعة مشحونة بعناصر الجمال المتى أوحت إلى الإنسان بالمثل الجمالية التى يجب أن يترسم خطاها (٢).

هذا ، وتتصل التربية الجمالية بالتربية الخلقية ، فالفرد الذى تبلورت فى ذهنه العاطفة الجمالية وقدرها ، يتطلع إلى مثالية سامية ، مثالية ( الحق والخير والجمال ) ، فيصور الفضيلة فى شكل جذاب يناسب أن يصير خلقا فيه ، كما يصور الرذيلة فى شكل قبيح لا يستسيغ التخلق به .

وللتربية الجمالية صلة أيضا بالتربية الاجتماعية حيث إن الشعر والغناء يعبر عما يمس البيئة والمجتمع بما يساعد الفرد على الاندماج في بيئته الاجتماعية ، كما يعد الطفل الإعداد الخاص الذي من شأنه أن يجعله أكثر تفاعلا مع البيئة والمجتمع

إن الجمال الذي يظن بعض الناس مخاصمة الإسلام إياه، هو - إذا نحن تأملناه- بعض من آيات الله - سبحانه وتعالى - التي أبدعها في هذا الكون وأودعها فيه إنه بعض من صنع الله وإبداعه- سبحانه-، سواه وسخره للإنسان طالبا من الإنسان أن ينظر فيه ويستجلى أسراره، ويستقبل تأثيراته، ويستمتع بمتاعه ويعتبر بعبرته (٣) . وأينما

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٤٤ .

 <sup>(</sup>۲) محمد على المرصفى : التربية الجمالية فى الإسلام ، القاهرة ، مجلة دراسات تربوية ، ج۳۹ ،
 ۱۹۹۲ ، ص ۲۱۱ .

<sup>(</sup>٣) محمد عمارة : الإسلام والفنون الجميلة ، القاهرة ، دار الشروق ، ١٩٩١ ، ص ١٧ .

يمم الإنسان بصـره أو بصيرته أو عقله أو قلبـه ، فإنه واجد آيات الله التي خلقـها زينة للوجود ودعاه إلى النظر فيها :

﴿ إِنَّا زَيِّنًا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِزِينَةِ الْكُواكِبِ ٢ وَحِفْظًا مَن كُلِّ شَيْطًان مَّارِد ٧ ﴾ [الصافات].

﴿ . . . وَزَيُّنَّا السُّمَاءَ الدُّنْيَا بِمُصَابِيحَ وَحَفْظًا ذَلكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ١٦٦ ﴾ [فصلت].

﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَاءَ بُرُوجًا وَزَيْنًاهَا للنَّاظِرِينَ ۚ ۞ وَحَفَظْنَاهَا مِن كُلِّ شَيْطَان رَجِيمٍ ۗ ۚ ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَاهَا مِن كُلِّ شَيْطَان رَجِيمٍ ۗ ﴾ [الحجر].

﴿ أَفَلَمْ يَنظُرُوا إِلَى السَّمَاء فَوْقَهُمْ كُيْفَ بَنيْناهَا وزَيَّنَّاهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجٍ ٢٦ ﴾ [ق].

فهذه الزينة - التي هي من آيات إبداع الله سبحانه وتعالى ، هي زينة - وجمال يدعو الله الإنسان إلى النظر فيها ، بل ويقول لنا إن خلقها ليس للحفظ فقط ، ولا للمنفعة وحدها ، وإنما أيضا للزينة التي أبدعها الله لينظر فيها الإنسان ويستمتع بما فيها من جمال(١).

ومثال ذلك حديث القرآن الكريم عن آيات خلق الله التي أبدعها في صورة الحيوان المسخر للإنسان ، ليست المنفعة المادية وحدها هي الغاية من هذا الخلق والتسخير، وإنما الجمال والزينة أيضا غايات يتغياها الإنسان في هذا الخلق الذي خلقه الله : ﴿ وَالْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فيها دَفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمَنْهَا تَأْكُلُونَ ۞ وَلَكُمْ فيها جَمَالٌ حِينَ لله : ﴿ وَالْأَنْعَامَ خُلُونَ ۞ وَلَكُمْ فيها جَمَالٌ حِينَ لَيْ رَحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ۞ وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَىٰ بَلَد لَمْ تَكُونُوا بَالِفِيه إِلاَ بِشَقِ الأَنفُسِ إِنَّ رَبَّكُمْ لَوَ وَلِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لا تَعْلَمُونَ ۞ لَرَبُكُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۞ وَالْخَمْ وَلَا الله عَلَمُونَ هَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لا تَعْلَمُونَ ۞ النحل] .

والسنة النبوية الـشريفة تبين لنا كـيف تعمل التربيـة الإسلاميـة على إنماء الجانب الجمالى فى الإنسان (٢) فالإسلام يحل الزينة ويزجر من يحرمها ، ويصف الله الجمال، ويحسب الجمال من آيات قدرته وسوابغ نعمتـه ، والزينة والعبادة تتفقان ولا تفترقان ، بل تجب الزينة فى مـحراب العـبادة ، عن أبى حـيان قـال رسول الله على احدكم إن وجد سعة أن يتخذ ثوبين ليـوم الجمعة غير ثوبى مهنته» (٣) ، وقال على الحدكم إن وجد سعة أن يتخذ ثوبين ليـوم الجمعة غير ثوبى مهنته» (٣) ، وقال الم

<sup>(</sup>١) محمد عمارة : الإسلام والفنون الجميلة ، ص ١٨ .

<sup>(</sup>٢) عبد الجواد بكر : فلسفة التربية الإسلامية في الحديث الشريف ، ٢٤٥ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود

يدخل الجنة من كان فى قلبه مشقال ذرة من كبر ، فقال رجل : إن الرجل يحب أن يكون ثوبه حسنا ونعله حسنة ، فقال : إن الله جميل يحب الجمال · الكبر بطر الحق وغمص الناس» (أى احتقارهم )(١).

فالثياب رينة الإنسان ، بينما العرى حياة بدائية أو ردة إليها ، وجمال الثياب في نظافتها وبساطتها وليس في غلائها ولقد قدم الرسول العظيم ريح بذلك مثلا عمليا ، فلقد ذكر البراء : «أن الرسول ريح كان مربوعا – بين الطويل والقصير – ولقد رأيته في حلمة حمراء ، وكان الرسول حلة حمراء ، وكان الرسول أبيض الوجه ممتلئا حيوية ودموية (٢) .

ویذکر أیضا صحابی آخر یقول: «رأیت رسول الله ﷺ وعلیه ثوبان اخضران» (۱)، فتعدد الثیاب وبساطتها مما تقتضیه التربیة الجمالیة الاصیلة فی کیاننا التربوی .

والورد من أجمل مظاهر الحمياة النباتية في مجالها الفني للإنسان ، فيه يتم - بقدرة الله - تناسق اللون والشكل والحميم والرائحة الزكية ، وفيه يتم التلاقي بين مجالات الفنون ، إضافة إلى ذلك ما يسبغه الورد من آثار نفسية وبيئية أيضا ، وفي ذلك نرى الرسول عليه لا يغفل حتى هذه الجوانب الدقيقة فيقول : «من عرض عليه ريحان فلا يرده ، فإنه خفيف المحمل ، طيب الريح»(٥) .

ووضع الرسول على معايير وضوابط للجمال تتفق مع ما جاء في الـقرآن حتى عكن تربية الإنسان المسلم على حب الجمال والإحساس به دونما أن يكون جـمالا زائفا يتمثل في جمال الثياب مثلا والتكبر بها والتعالى على الناس ، وكانت حياته على معيارا لهذه المعايير والضوابط ، فلقد جاء الرسول على محطما لكل قيم الجـمال الزائف في الأوثان ليسهدي إلى جمال الحق الذي يضفى على كل شيء في الكون رونقا وبهاء وتناسقا ويثير في الوجدان والعقل والحواس إيمانا وتقديرا لقدرة الخالق المبدع(١) .

<sup>(</sup>۱) اخرجه أبو داود ومسلم والترمذي .

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري ومسلم .

<sup>(</sup>٣) عبد الحميد الهاشمي : الرسول العربي المربي ، ص ٢٧٠ .

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود والترمذي بإسناد صحيح .

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم ، عن أبي هريرة .

<sup>(</sup>٦) عبد الجواد بكر : فلسفة التربية الإسلامية ، ص ٢٤٤ .

ولقد كان منهج النبوة الذي تجسد في سلوك الرسول على ، في خاصة نفسه ، ومع أهله في تشريعه للناس ، كان هذا المنهج – بصدد التربية الجمالية والسلوك الجمالي – البيان العملي والممارسة التطبيقية للبلاغ القرآني الذي شرع الله فيه منهج الإسلام في هذا الميدان ، فسهذا الرسول الذي جاء رحمة للعالمين ، كان النموذج الأرضى للإنسان الذي يستشعر كل آيات الجمال في خلق الله ، ويلفت النظر بهذا السلوك الجمالي ليغدو سنة متبعة في مذهب الإسلام وحضارة المسلمين (۱).

يروى ابن عباس فيقول: «كان رسول الله ﷺ يتفاءل ولا يتطير ، ويعجبه الاسم الحسن» (۲) .

والذين يتأملون هذا السلوك في ضوء قضيتنا ، يدركون أن التفاؤل إنما هو ثمرة لرؤية إيجابيات الواقع وجماليات المحيط ، وهو ضد التشاؤم الذي لا يرى صاحبه سوى القبح والسلبيات ، وأيضا هو غير السذاجة التي لا يبصر صاحبها لا الإيجابيات ولا السلبيات ، فالتفاؤل موقف إيجابي من جماليات الحياة وإيجابيات المحيط<sup>(۱)</sup>

و لا يتطير ، لأن المتطيـر هو الذى لا يرى من الأشياء إلا جـانب القبح ، على حين أن هذه الأشياء – كل الأشياء – من وجوه الخير الجمالى ، ما يطرد التطير والتشاؤم عن الذين يبصرون هذا الخير وهذا الجمال

ويعجبه الاسم الحسن ، أى أنه ، ﷺ قد بلغ فى استشعار آثار الجمال إلى الحد الذي جعله يلمحها حتى فى الاسماء ، فهو يدرك أثر العنوان فى الدلالة والإيماء على المضمون والموضوع

ولحسن الحيظ فإن النظرة الشاملة ، وأيضا الاستقرائية للأحاديث النبوية التى رويت خاصة بـ ( الصور والـتماثيل ) تؤكد أن التحريم مرهون ومشروط ومعلل بكون هذه الصور والتماثيل مظنة العبادة والإشراك بالله ، كـما أنها تفصح عن أن هذه الأحاديث التى تنهى عن الصور والتماثيل إنما كانت تعالج شئون جماعة بشرية هى قريبة عهد بالشرك والوثنية ، وحديثة عهد بالتوحيد الإسلامى ، وأن توحيدها لله- سبحانه قد خرج بها من هذه الحالة خروج الدواء بالمريض من مرحلة العلة إلى بدايات طريق

<sup>(</sup>١) محمد عمارة ، الإسلام والفنون الجميلة ، ٢٦ .

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام ابن حنبل

<sup>(</sup>٣) محمد عمارة ، الإسلام والفنون الجميلة ، ص ٢٧ .

الشفاء (۱)، فهى قد خرجت من الوثنية وعبادة الصور والتماثيل ، لكنها كانت لا تزال فى دور النقاهة ، الأمر الذى استدعى تركيز الأحاديث النبوية على النبهى عن اتخاذ الصور والتماثيل ، سدا للذرائع ، وتقديما لدفع المضرة على جلب المنفعة - وهى قواعد تشريعية إسلامية - وذلك كيلا تعود هذه الجماعة إلى مرض الوثنية والشرك من جديد (۱).

فإذا جثنا إلى التحربة العملية - وأيضا الذاتية - لرسول الله على مع الصور ، وفى داخل بيته ، ومع أهله ، رأينا الأحاديث التى تحكى هذه التجربة شاهدة على ما نقول ، فعندما تكون الصور مظنة شبهة الإيحاء بتعظيمها ، أو تمثل شاغلا يصرف المصلى عن الحضور المستغرق فى صلاته ومثوله بين يدى مولاه ، أو مظنة شبهة الإيحاء بأن التوجه فى الصلاة إنما هو إليها ، عندما يكون الأمر كذلك ، أو نحوا منه ، أو موهما لشمىء مما يحتويه ، يكون نهى الرسول عنها ودعوته لإزالتها ، فإذا ما تحولت هذه الصور عن أماكنها هذه فزالت عنها تلك المظنة والشبهة ، غدت مقبولة فى بيت النبوة ، بل وأصبحت مما يستخدمه الرسول على الله المناه ا

فعائشة أم المؤمنين ، تروى الحديث فتـقول : «قدم رسول الله ﷺ من سفر ، وقد اشتريت نمطا ( ثوبا من صوف - أو بساطا ) فيـه صورة ، فسترته على سهوة بيتى (الرف أو الطاقة أو الكوة ) ، فلما دخل ﷺ كره ما صنعت ، وقال : تسترين الجدر يا عائشة ؟ فطرحته فقـطعته مرفقين ( وسادتين ) ، فقد رأيته متكئـا على إحداهما، وفيها صورة»(١).

فكراهة الرسول على هنا للصورة ، قد ارتبطت بكونها ترفا يستهدف مجرد ستر الجدر، وبكونها ، بهذا الوضع ، في مثل هذا الموقع مما يستقبله المصلى ، فتشغله أو توهم بمظنة استقبالها في الصلاة ، فلما انتقلت الصورة إلى الوسادة لم يكرهها رسول الله ، ولم ينه عنها ، بل استخدم الوسادة ، وفيها الصورة كما تقول عائشة في الحديث(٥).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١١٨ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١١٩ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٢٣ .

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام ابن حنبل

<sup>(</sup>٥) محمد عمارة ، الإسلام والفنون الجميلة ، ص ١٢٤ .

وينقل الشيخ الغزالى عن ابن حرزم قوله فى عدم حرمة الغناء وآلاته: «وبيع الشطرنج والمزاميسر والعيدان والمعازف والطنابير حلال كله، ومن كسر شيئا من ذلك ضمنه، إلا أن يكون صورة، تمثالا مجسما - فلا ضمان على كاسرها، وتضمين المعتدى على هذه الأشياء واجب لانها مال من مال مالكها»

وقال: «وكذلك بيع المغنيات - من الجوارى - وابتياعهن، وأساس الجواز في كل ما ذكرنا قوله تعالى: ﴿ هُو الذِي خَلَقَ لَكُم مًّا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا... ﴾ [البقرة: ٢٩]، وقوله: ﴿ وَقَدْ فَصُلَ لَكُم مًّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ ﴾ » وقوله: ﴿ وَقَدْ فَصُلَ لَكُم مًّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ ﴾ » [الأنعام]، يعنى أن الأصل في الأشياء الإباحة، وأنه لا تحريم إلا بنص، وقد فصل الله ما حرم في كتابه على لسان نبيه، ولم يأت نص بتحريم شيء مما ذكره في البيوع السابقة، ثم ذكر ابن حزم أن أبا حنيفة يوجب الضمان على من كسر شيئا من آلات اللهو آنفا(۱).

وقال: واجتمع المانعون بآثار لا تصلح، أو يصبح بعضها ولا حجة لهم فيها، منها أن عائشة أم المؤمنين- رضى الله عنها - عن النبى على قال: «إن الله حرم المغنية وبيعها وثمنها وتعليمها والاستماع إليها»، قال ابن حرم، وهو يناقش سند هذا الحديث: «فيه من الرواة (ليث)، وهو ضعيف، وسعيد بن أبى رزين، وهو مجهول لا يدرى من هو؟ عن أخيه! وما أدراك ما أخوه؟ هو ما يعرف، وقد سمى، فكيف أخوه الذي لم يسم»؟

وعن على بن أبى طالب قال ، قال رسول الله على : "إذا عملت أمتى خمس عشرة خصلة حل بها البلاء ٠٠٠ منهن : "واتخذوا القينات والمعازف ، فليتوقعوا عند ذلك ريحا حمراء ، وشحا وخسفا » قال ابن حزم في رواة الحديث هذا : "لاحق بن الحسين وضرار بن على والحمصى مجهولون ، وفرج ابن فضالة متروك»

كذلك فند ابن حزم عددا آخر من المرويات على نفس النسق (٢).

والحق أن الغناء كلام ، حسنه حسن ، وقبيحه قبيح ، هناك أغان آثمة تلقى في ليالي ظالمة مظلمة ، وإن كثـرت فيها الاضواء ، لا تسمع فيـها إلا صراخ الغرائز ، أو

<sup>(</sup>١) محمد الغزالي ، السنة النبوية ، بين أهل الفقه وأهل الحديث ، ص ٦٧ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٦٨ .

فحيح الرغبات الحرام ، وهناك أغان سليمة الأداء شريفة المعنى تكون عاطفية ، وقد تكون دينية ، وقد تكون عسكرية تتجاوب النفوس معها ، وتمضى مع الحانها إلى أهداف عالية (١).

ولو تأملنا لوجدنا حب الغناء والطرب للصوت الحسن يكاد يكون نزعة فطرية ، حتى إننا لنشاهد الطفل الرضيع في مهده يسكته الصوت الطيب عن بكاته ، وتنصرف نفسه عما يبكيه إلى الإصغاء إليه ؛ ولذا تعودت الامهات والمرضعات والمربيات الغناء للأطفال منذ زمن قديم ، بل نقول إن الطيور والبهائم تتأثر بحسن الصوت والنغمات الموزونة ، قال على بن أبي طالب - رضى الله عنه - ، وهو من هو من الرسول على المروحوا القلوب ساعة بعد ساعة ، فإن القلوب إذا أكرهت عميت » ، وقال أيضا : «إن القلوب تمل كما تمل الابدان ، فابتغوا لها طرائف الحكمة »(٢).

ومن مظاهر تربية الرسول ﷺ الجمالية أنه لم يكن عابس الوجه مقطب الجبين ، ومكفهر المظهر، ذلك أن الضحك أيضا نزعة فطرية لها قيمة عظيمة في حياة الفرد وحياة المجموع ، وكان العرب يحبون الضحك ويهشون للضاحكين ، فسموا أبناءهم بالضحاك ، وببسام ، وبطلق وبطليق وبشير ، وبجذلان وبفرحان (٢) .

وكانوا يمدحون الرجل بأنه ضحوك السن ، بسام العشيات ، هش إلى الضيوف، ويذمونه بأنه عبوس وكالح وقطوب(١٠) وإذا كان البشر حميدا ، فهل هناك أحمد من رسول الله الذى نشأ على الأخلاق الكريمة ورباه الله أسمى تربية وعلمه أحسن تعليم و

ذكر على بن أبى طالب أن رسول الله كان دائم البشر ، سهل الخلق ، وكان أكثر الناس ابتساما في وجوه أصحابه ، وتعجب مما تحدثوا به ، ولربما ضحك حتى تبدو نواجله ، وذكر غيره أن النبي علي كان أضحك الناس وأطيبهم نفسا (٥) .

وقد وصفته السيدة عائشة – رضى الله عنهــا – بأنه إذا خلا في بيتــه كان الين الناس ، بساما ، ضاحكا، وهذا حق ، لكن بشــره وضحكه لم يكن في بيته وبين أهله

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٧٠ .

 <sup>(</sup>۲) یوسف القرضاوی: فتاوی معاصرة ، - الکویت - المنصورة ، دار القلم ، دار الوفاء ،
 ۱۹۹۳ ، ص ٤٨٨ .

<sup>(</sup>٣) أحمد الحوفي : من أخلاق النبي ، ص ٣٩٢ .

<sup>(</sup>٤) بسام العشيات : كناية عن ترحيب بضيوف إذا جاءوا إليه وقت العشية · كالح : عابس ، مكشر · قطوب : زاو ما بين عينيه ·

<sup>(</sup>٥) أحمد الحوفي ، من أخلاق النبي ، ص ٣٩٣ .

فحسب ، بل كان أيضنا في غير بيته ، وفي غيـر أهله ؛ ولهذا روى عنه أنه قال : «لا خير فيمن لا يطرب ولا يطرب»

قال حنظلة: كنا عند رسول الله على فوعظنا موعظة رقت لها القلوب ، وذرفت منها العيون، وعرفنا أنفسنا ، فرجعت إلى أهلى فدنت منى المرأة ، وجرى بيننا من حديث الدنيا ، فنسيت ما كنا عليه عند رسول الله على ، ثم تذكرت ما كنا فيه ، فقلت في نفسى، قد نافقت حيث تحول عنى ما كنت فيه من الخوف والرقة ، فخرجت وجعلت أنادى : نافق حنظلة ، فدخلت على رسول الله على وأنا أقول : نافق حنظلة ، فقال رسول الله كنا عندك فوعظننا موعظة وجلت منها القلوب ، وذرفت منها العيون ، وعرفنا أنفسنا ، فرجعت إلى أهلى فأخذنا في حديث الدنيا ، ونسيت ما كنا عندك عليه ، فقال على ذ لو أنكم كنتم أبدا على تلك الحالة ، لصافحتكم الملائكة في الطرق وعلى فراشكم ، ولكن يا حنظلة : ساعة وساعة»(۱).

ومن سعة المنفس ، أن ينهض الرجل بعظائم الأمور ، بل بأعظمها جدا ووقارا وهو إقامة الأديان وإصلاح الأمم وتحويل مجرى التاريخ ، ثم يطبب نفسا للفكاهة ويطيب عطفا على المتفكهين ، ويشركهم فيما يشغلهم من طرائف الفراغ ، فللجد صرامة تستغرق بعض النفوس فلا تتسع لهذا الجانب اللطيف من جوانب الحياة ، ولكن النفوس لا تستغرق هذا الاستغراق إلا دلت على شيء من ضيق الحظيرة ونقص المزايا وإن نهضت بأعظم الأعمال (٢).

وكان نعيمان بن عمرو أشهر الأنصار بالدعابة (٣) سافر أبو بكر إلى بصرى تاجرا ومعه نعيمان ، وسويط بن حرملة عامله على زاده ، فجاءه نعيمان وطلب إليه طعاما فأباه عليه حتى يأتى أبو بكر ، فأقسم نعيمان ليغيظنه وذهب إلى قوم فقال لهم: تشترون منى عبدا لى ۴ قالوا : (انعم، قال إنه عبد له كلام ، وهو قائل لكم : لست بعبده أنا رجل حر الى أشباه ذلك ، فإن كان إذا قال لكم هذا تركتموه ، فلا تشتروه ولا تفسدوا على عبدى عبدى والوا : لا بل نشتريه ولا ننظر في قوله ، فاشتروه منه بعشر قلاليص ، ثم أراهم إياه فوضعوا عمامته في عنقه ولم يحفلوا بقوله ،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٣٩٤ .

<sup>(</sup>٢) عباس محمودالعقاد : عبقرية محمد ، ص ١٩٢ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٩١ .

وجعلوا كلما قال لهم : "أنا حر ! إنه يتهسزا ولست أنا بعبده" سخروا منه وقالوا : بل عرفنا خبسرك فدع عنك اللجاجة · · · فلما جاء أبو بكر سأل عنه فقص عليه نعيمان قصته ، وذهبوا ليلسحقوا بالقوم فيفتدوه ويعيدوه · ثم قدموا على رسول الله على فضحك من فعلة نعيمان ، وجعل يذكرها كلما رآه !

## ومن فكاهاته ﷺ (١):

- جاءت إليه امرأة فقالت : يا رسول الله ، احملنى على بعير ، فقال : بل نحملك على ابن البعير ، فقال : ما من بعير إلا وهو ابن بعير !
- قال لامرأة من الأنصار: الحقى زوجك فى عينه بياض ، فأسرعت المرأة نحو روجها خائفة ، فقال لها : ماذا دهاك ؟ فقالت : قال لى رسول الله ﷺ إن فى عينيك بياضا ، فقال : إن فى عينى بياضا ، لا لسوء .
- اتته عجوز انصاریة فقالت : یا رسول الله ، ادع لی بالمغفرة ، فقال لها : اما علمت ان الجنة لا یدخلها العُجُز ، فصرخت ، فتبسم النبی ﷺ وقال : اما قرآت قوله تعالى : ﴿ إِنَّا اَنشَأْنَاهُنَّ إِنشَاءً ۞ فَجَعَلْنَاهُنَّ اَبْكَارًا ۞ عُرُبًا أَثْرَابًا ۚ ۚ ﴿ ﴾ [الواقعة] ؟!

وكان الفكهون من أصحابه يضحكونه ، حينما يحسن الإضحاك والضحك ، وكان يتقبل فكاهاتهم ، ويأنس إليهم ، لكن سماحة المصطفى ﷺ وتبسطه لم تزد المسلمين إلا تعلقا به ، وظل هو المهيب أعظم ما تكون الهيبة

## المؤمن القوى :

وإذا كان المؤمن القوى خيرا من المؤمن الضعيف ، فما معنى القوة هنا ؟ إن المنهج التكاملي للإسلام يفترض أن القوة هنا تشمل الجانبين : الروحي والجسمي ، ومن ثم فإن لنا أن ننظر بالدهشة إلى كثير من الجهود التي كانت توجه إلى الجانب الروحي مهملة الجانب الجسمي ، بل إن الكثير من أركان الإسلام وشعائره بحاجة إلى الجسم القوى حتى يمكن الوفاء بها ، وإلا فكيف يمكن الجهاد بغير جسم قوى ؟ وهل يمكن الصوم بغير صحة جيدة ؟ وهل يمكن القيام بالحج بغير قدرة جسمية ؟ . وهكذا .

وكفى بجسد الإنسان تشريفا فى التربية الإسلامية أن خلقه الله- سبحانه وتعالى-وسواه بيده ، فكما هو معروف أن الصنعة تأخذ قدرها وقيمتها من صانعها ، ويحكى

<sup>(</sup>١) أحمد الحوفي ، من أخلاق النبي ، ص ٣٩٥ .

القرآن عن تسوية هذا الجـسد في أكثر من آية ليعطى صورة واضحـة له تتناسب ووظيفة الإنسان في الحياة على هذه الأرض التي استخلفه فيها

وهذا الجسد الذي سواه الله بيده في أحسن صورة ، وهو معيار لتفضيل إنسان على إنسان لما يتمتع به الإنسان من قدرات وإمكانيات جسمية معينة تؤهله للقيام ببعض الأعمال بصورة أفضل ، وهو ما نراه في قصة طالوت الذي اصطفاه الله سبحانه وتعالى ملكا على بني إسسرائيل لما كان يتمتع به من بسطة في العلم والجسم (١): ﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَيْهُمْ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلَكًا قَالُوا أَنِّي يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنًا وَنَحْنُ أَحَقُ بِالْمُلْكُ مِنْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْنًا وَنَحْنُ أَحَقُ بِالْمُلْكُ مِنْهُ وَلَا مَنْ سَعَةً مِنَ الْمَالَ قَالَ إِنَّ اللهَ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ وَاللهُ يُؤْتِي مُلْكَةُ مَن يَشَاءُ وَاللهُ وَاسعٌ عَلِيمٌ (٢٤٧) ﴾ [البقرة] .

فقوم طالوت قد تصوروا أن مضمون القوة إنما يتمثل فقط بالمال ، ولكن الله عز وجل نبه إلى أن معيار القوة في الإنسان يتمثل في أمرين هما : قوة العلم ، وقوة الجسم ، فالجسم هو الذي يتحرك ويعمل وينشط ويسعى ، لكنه بحاجة دائمة إلى العقل الواعى المزود بالمعرفة ليرشده ويفعل دوره ، ويسدد خطاه ، ويضبط حركته

ويتفق علماء المسلمين على ما قاله حجة الإسلام الإمام الغرالي من أن مقصود الشرع من الخلق خمسة : وهو أن يحفظ عليهم دينهم ، وعقلهم ، ونسلهم ، ومالهم، ونفسهم ، فكل ما يتضمن حفظ هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة ، وكل ما يفوت هذه الأصول فهو مفسدة ودفعها مصلحة (٢).

وفى هذه الأصول الخمسة نجد أن الجسم داخل فيها ، فكل ما يحفظه هو مصلحة ، وكل ما يضره مفسدة يجب دفعها ، وكل تشريعات الإسلام وأحكامه ، وآدابه تحث على ذلك بتوجيهات وإرشادات واضحة ، فهذا هو عبد الله بن عمرو بن العاص يريد بصومه الخير وهو السمو الروحى وتزكية النفس وتقواها ، ولكنه يبالغ فى ذلك حتى حرم جسده من حاجاته ، يقول له على : «فإن بحسبك أن تصوم من كل شهر ثلاثة أيام ، قلت : يا نبى الله ، إنى أطيق أفضل من ذلك ، قال فإن لزوجك عليك حقا ، ولجسدك عليك حقا ، ولزوارك عليك حقا ، ولجسدك عليك حقا ، ولحسدك عليك حقا ،

<sup>(</sup>۱) محمود أبو سمرة : التربية الجسمية في القرآن والسنة ، في : المنظمة العربية للتربية والشقافة والعلوم ، الفكر التربوي العربي الإسلامي ، تونس ، ۱۹۸۷ ، ص ٥٣٨ .

<sup>(</sup>٢) أبو حامد الغزالي : المستصفى ، القاهرة ، المطبعة الأميرية ، ١٣٢٣ هـ ، ج٢ ، ص ٢٧٨

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه ، ج٨ ، ص ٤١ -

وهذا عقبة بن عامر يقول قلت : يا رسول الله ، إن أختى نذرت أن تمشى إلى البيت حافية غير مختمرة ، فيرد عليه الرسول صلوات الله وسلامه عليه : "إن الله لا يصنع بشقاء أختك شيئا ، لتحج راكبة ولتكفر يمينها" (١).

وفى أحاديث الرسول على ذكر الألوان من الطعام والشراب لقيمتها وأهميتها ، ثم نجد أيضا تخصيص أنواع غذائية بعينها لحالات مرضية ، هذا بالإضافة إلى اعتبار الغذاء المناسب أول بند من بنود العلاج بالنسبة للمرضى ، فالطعام فى ضوء الطب النبوى غذاء ودواء ، وعندما نحاول أن نتحرى ما كان يأكله الرسول سوف نجد نماذج مختلفة تدل على وعى بالعناصر الغذائية ، فمثلا نلاحظ أنه على كان يشرب العسل ممزوجا بالماء على الريق ، ومن وصاياه فى جامع الترمذى : «وإذا سقى لبنا فليقل : اللهم بارك لنا فليه ، وزودنا منه ، فإنه ليس شىء يجزى عن الطعام والشراب إلا اللبن» (٢) .

وكان ﷺ يقبل على اللحم ويقول عنه : «هو سيد طعام أهل الدنيا والآخرة» (٣٠٠.

وثبت في صحيح مسلم أن رسول الله ﷺ كان ينتبذ له أول الليل ويشرب - النبيذ - إذا أصبح يوم ذلك ، والليلة الستى تجيء ، والغد ، والليلة الأخرى ، والغد ، والمعصر، وهذا النبيلذ هو ماء فيه تمر بحلية ، ولم يشربه بعد ثلاث خوفا من تغيره إلى إسكار .

وكان يأتدم الخبز والثريد باللحم ، ويحب الفواكه ، ولا يأكل الطبيخ البائت الذى يسخن ولا المتعفن ، كما روى عنه الشقات أنه لم يكن يلتزم بنوع واحد من الغذاء، بل يستفيد من الأصناف المختلفة التي تقبل عليها نفسه (١٠).

ولسنا في حاجة إلى بيان أثر ( الغذاء الصحيح ) لسلامة الجسم ·

وحذر الرسول ﷺ من الزيادة في الأكل على قدر الحاجة ، وقال في ذلك : «ما ملاً آدمي وعاء شرا من بطنه ، بحسب ابن آدم لقيمات يقمن صلبه ، فإن كان لابد فاعلا ، فثلث لطعامه ، وثلث لشرابه ، وثلث لنفسه (٥٠) .

<sup>(</sup>۱) عن محمود أبو سمرة ، مرجع سابق ، ص ٥٤٠ .

<sup>(</sup>٢) نجيب الكيلانى: في رحاب الطب النبوى ، مجلة المسلم المعاصر ، القاهرة ، العدد ٢٣ ، ١٩٨٠ ، ص ٥٧ .

<sup>(</sup>۳) رواه ابن ماجه .

<sup>(</sup>٤) نجيب الكيلاني ، في رحاب الطب النبوى ، ص ٥٨ .

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي وأبن ماجه ، وقال الترمذي : حديث حسن .

وشرح ابن قيم الجوزية هذا الحديث بأن مراتب الغذاء بناء على هذا تنقسم إلى ثلاثة: أولها: مسرتبة الحاجة، وثانيها، مرتبة الكفاية، وثالثها، مرتبة الفضلة، فاخبر النبى على أنه يكفيه لقيمات يقمن صلبه، فلا تسقط قوته ولا تضعف معها، فإن تجاوزها، فليأكل بحيث يكون حجم ما يأكل مما علا ثلث البطن، ويكون هناك ما عائل هذا الثلث للماء، أما الثلث الاخير فإن قيمته تستبان إذا عرفنا أن البطن إذا امتلا من الطعام، فإنه يضيق عن الشراب، فإذا أورد عليه الشراب، ضاق عن النفس، ودخل في سلسلة متاعب وكسل الجوارح(۱).

وإذا كان من المتداول أن الصحة تاج على الرأس لا يراه إلا المرضى تصويرا لقيمتها العليا بالنسبة للإنسان ، فإن للرسول عليه من الاحاديث ما يؤكد ما عليه صحة الإنسان من قيمة عليا ، فعن ابن عباس قال : قال رسول الله عليه المعمتان مغبون فيهما كثير من الناس : الصحة والفراغ» (٢).

وروى عبد الله بن محصن الانصارى ، قال : قال رسول الله ﷺ : "من أصبح معافى فى جسده ، آمنا فى سربه ، عنده قوت يومه ، فكأنما حيزت له الدنيا<sup>(٣)</sup> » ومن حديث أبى هريرة أيضا عن النبى أنه قال : "أول ما يسال عنه العبد يوم القيامة : من النعيم ، أن يقال له : ألم نُصح لك جسمك ، ونُروك من الماء البارد ؟!"(٤)، ومن هنا ، قال من قال من السلف ، فى قوله تعالى : ﴿ ثُمَّ لتُسْأَلُنُ يَوْمَعُذْ عَنِ النَّعِيم ﴿ ﴾ ﴿ التكاثر]، قال : عن الصحة (٥) .

وبما يرتبط بهذه القضية ما كان الرسول على يحرص عليه من نظافة وعناية بمظهره العام ، فقد كان يغتسل في كل أسبوع ، ويحافظ على غسل يديه قبل الطعام وبعده ، وحث الرسول على غسل اليدين بصفة خاصة عقب الاستيقاظ من النوم مباشرة لأن اليدين هما وسيلتا المرء لتناول طعامه ، وهما من أكثر الاعضاء تعرض للأوساخ ، لان الإنسان يعمل بهما ويستعملهما في مسك مختلف الاشياء وحملها ، عن أبي هريرة أن

<sup>(</sup>١) ابن قيم الجورية : الطب النبوي ، د٠م ، د٠ن ، د٠ت ، ص ٢٢ .

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري

<sup>(</sup>۳) رواه الترمذي .

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي .

<sup>(</sup>٥) ابن قيم الجوزية ، الطب النبوى ، ص ٢٠٢ .

النبى على قال : «إذا استيقظ أحدكم من نومه فلا يغمس يده في الإناء حتى يغسلها ثلاثا فإنه لا يدرى أين باتت يده» (١).

وكان رسول الله يحرص على استعمال السواك في كل أحواله · وفي هذا روى عنه قوله : لولا أن أشق على المؤمنين لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة (٢) · وسئلت عائشة : بأى شيء يبدأ النبي عليه إذا دخل بيته ؟ قالت بالسواك (٣) ·

وكان يحافظ على تعهد أطراف بدنه بالنظافة وإزالة الأوساخ عنها من قص شاربه وأظافره ونتف إبطه وحلق عانته ، وفي حديث جامع ، عن عبد الله بن الزبير عن عائشة قالت قال رسول الله على : «عشر من الفطرة : قص الشارب ، وإعفاء اللحية ، والسواك ، واستنشاق الماء ، وقص الأظافر ، وغسل البراجم ، ونتف الإبط، وحلق العانة ، وانتقاص الماء» ، قال زكريا : قال مصعب : ونسيت العاشرة إلا أن تكون «المضمضة» (١٤).

وكان يأمر بالنظافة ويحث عليها ويحذر من الوساخة بقوله: «إن الله طيب يحب الطيب ، نظيف يحب النظافة ، وكريم يحب الكرم ، جواد يحب الجود»(٥).

وكان أنس – رضى الــله عنه – يقول : كــان رسول الله ﷺ يكثــر دهن رأسه وتسريح لحيته ، ويكثر القناع (١).

وقال ابن عباس – رضى الله عنهما – : إن النبى كانت له مكحلة يكتحل منها كل ليلة ، ثلاثة في هذه وثلاثة في هذه ·

وكان – عليه الصلاة والسلام- يعتنى بتخليل أسنانه بعـد تناول الطعام ويقول : «حـبذا المتـخللون من أمـتى» وقد قـيل له : ومـا المتخللون يا رسول الله ؟ قـال : «المتخللون فى الوضوء ، والمتخللون فى الطعام » أمـا تخليل الوضوء ، فالمضمـضة

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ، ج۱ ، ص ۱۲۰ .

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق ، ص ۱۵۱ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٥٢ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ١٥٣ .

<sup>(</sup>٥) قال الخافجي في شرح الشفاء ، إنه ضعيف ينجبر بطرقه فيصير حسنا ، ومعناه صحيح .

<sup>(</sup>٦) القناع : خرقة توضع على الرأس حين استعمال الدهن لتقي العمامة منه ٠

والاستنشاق وبين الأصابع ، وأما تـخليل الطعام ، فلأنه شيء أشد على الملكين من أن يريا بين أسنان صاحبها طعاماً وهو قائم يصلى(١)

وكان يراعى الأحوال والمناسبات ، فإذا جاء الوفود كان له حال آخر فى مقابلتهم، فيتجمل بشوبه أو بجبته ، أو بما هو حاضر لديه مما يناسب القادم وحاله ، وإذا جاء العيد لبس حلة مخصوصة ، وكذلك الجمعة ، وكان يأمر بذلك ويقول : «أحسنوا لباسكم وأصلحوا رحالكم حتى تكونوا كأنكم شامة فى الناس »

ويقول : «إن الله إذا أنعم على عبد نعمة يحب أن يرى أثر نعمته على عبدة»(٢٠).

وكان يعتنى بنظافة بيــته ويحب أن يكون نظيـفــا ، ويحث الناس على ذلك ، ويقول : «نظفوا أفنيتكم»!

ومن غير شك فإن تلوث البيئة له أثره الضار على صحة الإنسان ، ومن هنا نلاحظ نهى الرسول على عن البزاق ، وخاصة في الأماكن العامة التي يرتادها عدد كبير من الأفراد ، وتطلبت الوقاية الصحية دفن البزاق في التراب في زمن الرسول على أو استعمال مناشف ورقية كما هو الحال في عصرنا الحاضر ، ونحوها (٣).

عن أنس بن مالك قال : قال رسول الله ﷺ «البزاق في المسجد خطيئة وكفارتها دفنها» (١٤)

وشدد رسول الله على النهى عن التخوط في الطرق أو أماكن الظل ، وما اليها من الأماكن العامة التي يؤمها الناس ، حماية لهم من انتقال العدوى ، وتوقيا لانتشار الأمراض بينهم ، عن أبي هريرة أن رسول الله على قال : «اتقوا اللعانين» ، قالوا : وما اللعانان يا رسول الله ؟ قال : «الذي يتخلى في طريق الناس أو في ظلهم» (٥٠).

وأمر رسول الله على بعدم تلويث المياه ببول أو غائط ، أو غيرها من عوامل القذارة والأوساخ المؤذية للصحة والناشرة للأمراض بشرب أو اغتسال، عن جابر عن

<sup>(</sup>١) محمد بن علوى : محمد ﷺ ، الإنسان الكامل ، جدة ، دار الشروق، ١٩٨٢، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢٥ .

<sup>(</sup>٣) عبد الحميد الزناتي: أسس التربية الإسلامية في السنة النبوية ، ص ٢٦٨

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ، ج٢ ، ص ٧٧ .

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق ، ج١ ، ص ١٥٦ .

رسول الله على أنه نهي أن يبال في الماء الراكد(١). وهن أبي هريرة هن البين قال : «لا يبولن أحدثهم في الماء الدائم ثم يفتسل به»(٢) .

وليس من ريب في أن للرياضة البدنية أثرا عظيما في قوة الجسم ومناعته وإقداره على الجههاد والنفسال ، ومن هنا كانت عناية الرسول العظيم على على على مارستها ، ويتضع لنا هذا من خلال المجالات التالية :

ا - الرمى: فلم تخل الإرشادات الواردة فى أقوال الرسول عن لفت الأنظار إلى جملة من أنواع الرياضة البدنية ومنها السرمى، وبه فسر النبى القوة المأمور بإعدادها فى قوله تعالى: ﴿وَأَعدُوا لَهُم مّا استطعتُم مَن قُوةٌ ﴾ [الانفال]، فقال: ﴿الا إن القوة الرمى، الا إن القوة الرمى، وكرر النبى على عبارته للسترغيب فى تعلم الرمى وإعداد آلاته ، وقد قال العلماء فى شسرح الحديث (أ): فيه دليل على مشروصية الاشتغال بتعليم آلات الجهاد والتمرن فيها والعناية بإعدادها ليتمرن بذلك الإنسان على الجهاد ، ويتدرب فيه ، ويروض أعضاءه ، وقد مر النبى على على نفر من أسلمة ينتضلون بالسوق ، فقال : «ارموا بنى إسماعيل ، فإن أباكم كان راميا ، ارموا وأنا مع بنى فلان، فامسك أحد الفريقين بأيديهم، فقال لهم الرسول على : «ما لكم لا ترمون »؟ قالوا : كيف نرمى وأنت معهم ؟ فقال : «ارموا وأنا معكم جميعا » ومعنى ينتضلون : يترامون بالنبال ، ولا يكون الرسول على معهم - وهى معية رضا ومشاركة في النية والقصد - إلا والذي يعملون فيه خير وصلاح ، يقره الدين ويحبب فيه

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٦٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق٣٢٧ .

<sup>(</sup>٤) محمود شلتوت : من توجيهات الإسلام ، القاهرة ، دار الشروق ، د ت ، ص ١٥٧

وحديث الرمى ينوه مما لإصابة الأهداف من أثر حاسم فى كسب المعارك ، والرمى أحم من أن يكون بالسهام أو بالرصاص أو بالقنابل ، وعن فقيم اللخمى ، قال: قلت لعقبة بن عامر : تختلف بين هذين الغرضين - تتردد بينهما - وأنت شيخ كبير يشق عليه ؟ قال عقبة : لولا كلام سمعته من رسول الله على لم أعانه ، قال : وما ذاك ؟ قال سمعته يقول : "من تعلم الرمى ثم تركه فليس منا» (١).

إن هذا يبين لنا كيف يبقى الشيوخ المسنون على دربتهم فى إصابة الهدف ، ومهارة اليد ونشاط الحركة ، إن الإسلام يفترض المقدرة عبلى القتال فيوجبها على الشباب والشيوخ جميعا (٢)،عن أبى نجيح السلمى ، قال : سمعت رسول الله عليه يقول : «من بلغ بسهم فهو له درجة فى الجنة »، فبلغت يومئذ عشرة أسهم ، وسمعته يقول : «من بم بسهم فى سبيل الله فهو عدل (يساوى) رقبة محررة» (٢).

وفى سبيل المزيد من التشجيع والحبث على الاشتغال بالرمى ، قبال رسول الله على الاشتغال بالسهم الواحد ثلاثة نفر عامر : «إن الله عز وجل ليدخل بالسهم الواحد ثلاثة نفر الحنة :

١- صانعه يحتسب له في عمله الخير ·

۲- والرامي به ۰

٣- ومنبله ( الممد به ) ، فارموا واركبوا ، وأن ترموا أحب إلى من أن تركبوا ،
 كل لهو باطل ، ليس من اللهو محمودا به إلا ثلاثة :

١- تأديب الرجل فرسه ·

٢- وملاعبته أهله .

٣ - ورميه بقوسه ، فإنهن من الحق ، ومن ترك السرمي بعد ما علمه رغبة عنه ،
 فإنها نعمة تركها أو كفرها» (٤).

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ، ج۲ ، ص ۵۲ .

<sup>(</sup>٢) محمد الغزالي: فقه السيرة ، ص ٢٢٥ .

<sup>(</sup>٣) حــديث صــحيح اخــرجــه أبو داود ، ج٢ ، ص ١٦٥ ، والنســائي ، ج٢ ، ص ٥٩ ، وابن حنبل، ج٤ ، ص ٣٨٤ .

<sup>(</sup>٤) محمد الغزالي: فقه السيرة ، ص ٢٢٥ .

وهن ابن همر، أن الرسول ﷺ افتقد رجلا ، فقال : «أين فلان ؟» فقال قائل : ذهب يلعب ، فقال رسول الله ﷺ ، فالنار في اللعب، فقال له رجل : يا رسول الله، ذهب يرمى، فقال الرسول ﷺ: «ليس الرمى بلعب، الرمى خير ما لهوتم به» (١).

ولقد ثبت أن صحابة رسول الله على مارسوا الرمى دون انقطاع وشجعوا أبناءهم على ذلك ، عن ثمامة قال : كان أنس يجلس ويطرح له فراش ويجلس عليه ويرمى ولده بين يديه ، فخرج علينا يوما ونحن نرمى ، فقال : يا بنى ، بئس ما ترمون ، ثم أخذ القوس فرمى ، فما أخطأ القرطاس · وأيضا قال إبراهيم التميمى عن أبيه : رأيت حذيفة يعدو بين الهدفين بالمدائن فى قميص ، وقال الأوراعى عن بلال بن سعد : أدركت قوما يشتدون بين الأغراض يضحك بعضهم إلى بعض ، فإذا كان الليل كانوا رهبانا ، وقال مجاهد : رأيت ابن عمر يشتد بين الهدفين ويقول : أنا بها (٢) .

ب - السباحة: وروى أيضا أنه على قال: قحق الولد على الوالد أن يعلمه الكتابة والسباحة والرمى ، فذكر نوعين آخرين مع الرمى : الكتابة والسباحة ، والكتابة مع فائدتها الأصلية وهي تقييد العلوم والمعارف وتدوين ما يحتاج إلى تدوين ومحو الأمية ، فيها رياضة موضعية ، هي ترويض أصابع اليد وتمرينها على الحركة ، وإن ذلك ما يجعلها ذات قوة وتحمل والسباحة ، مع أنها من طرق إنقاذ الغرقي ، واصطياد ما في قاع البحر من معادن ، ومع أنها مران على الجهاد البحري ، هي في الوقت نفسه ترويض لأعضاء الجسم كله ، وهي بإطلاقها تشمل حركة الجسم في الماء والتجديف وسائر ما عرف من أنواعها في هذه الأيام

وعن الزهرى قال : لما بلغ الرسول على ست سنين خرجت به أمه إلى أخسواله عدى بن النجار بالمدينة تزورهم ومعه أم أيمن ، فنزلت به دار النابغة فأقامت به عندهم شهرا ، فكان النبى على يذكر أمورا كانت في مقامه ذلك · ونظر إلى النار فقال : «نزلت بى أمى وأحسنت العوم في بير بني عدى بن النجار »، فأخرج القاسم البغوى ، قال : «دخل رسول الله على وأصحابه غدير ماء فقال : يسبح كل رجل إلى صاحبه ، فسبح على إلى أبى بكر واعتنقه ، وقال : لو كنت متخذا خليلا لاتخذت أبا بكر خليلا ، لكنه صاحبي (۱)

<sup>(</sup>١) عن : محمود أبو سمرة : أهداف التربية الرياضية في الدين الإسلامي ، رسالة ماجستير ، كلية التربية الرياضية ، جامعة حلوان ، القاهرة ، ١٩٧٧ ، ص ١٣٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٣٦ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٣٨ .

ج- العدو ( الجرى ) والمصارعة : وكما ورد الحث على الرمى والسباحة ، هكذا ورد أن النبى كان يرى أصبحابه يتسابقون على الاقدام ويقرهم عليه ، وقد صح عن هائشة أنها قالت : «سابقنى رسول الله على فسبقته ، ثم سابقنى فسبقنى ، فقال : هذه بتلك »

وروى أن النبى على صارع رجلا معروفا بالشدة فصرعه النبى على، فقال : هاودنى فى أخرى، فصرعه الرسول على فى الثانية ، فقال : عاودنى ، فصرعه الرسول على فى الثانية ، فقال الرجل: ماذا أقول لأهلى ؟ شأة أكلها الدئب وشأة نشزت ، فماذا أقول فى الثالثة؟ فقال النبى على على النجمع عليك أن نصرعك ونغرمك ، خذ غنمك وانصرف!

ولقد صارع رسول الله على من صارع ، وتغلب عليهم مرارا دون مباهاة منه أو افتسخار ، وهذا هو التواضع الكريم ، وهذا هو الاطمئنان النبيل عند الفوز والانتصار(٢).

د- المبارزة ( اللعب بالحراب ) : كما وردت في أنواع الرياضة السابقة وردت أيضا المبارزة (اللعب بالحراب أو الشيش) ، فعن أبي هريرة قال : «بينما الحبشة يلعبون هند النبي على بحرابهم دخل عمر فأهوى إلى الحصباء فحصبهم»، فقال رسول الله : «دعهم يا عمر »، وقد قال بعض العلماء : «اللعب بالحراب فيه تدريب الشجعان على مواقع الحروب والاستعداد للعدو »

المرجع السابق ، ص ١٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، الصفحة نفسها

همركوب الحيل: وقد نوه القرآن بالحيل وذكر رباطها في إعداد القوة وللجهاد ، وصح أن النبي على سابق بين الحسيل وأعطى السابق ، وأنه كان يسابق على ناقسته العضباء، وكانت لا تسبق ، وقد سبقت مرة ، فاشتد ذلك على المسلمين ، وقالوا : سبقت العضباء ، فقال رسول الله على الله وقلا على الله ألا يرفع شيئا من الدنيا إلا وضعه»، وهذا من العبر الحلقية التي يكتسبها الإنسان من تأخر القوى عن الضعيف في ميدان السباق(۱).

والرياضة في نفظر الطب النبوى تساعد على تخليص الجسم من فائض أو زائد الأغلية ، لأن الاحتراق الناجم عن الحركة يقضى على المختزن الزائد في الأنسجة من المواد الغذائية ، فالأكل مع التراخي والكسل وقلة الحركة يضر بالجسم ويؤدى إلى السمنة التي يعقبها مخاطر جمة ، وللغذاء مخلفاته وسمومه مثل الدواء تماما ، ولا خلاص من هذه التراكمات الضارة إلا بالرياضة المناسبة أو الصوم ، فالرياضة تكسب الجسم محفة ونشاطا ولياقة ، وتقوى العضلات والأربطة ، وتحمى من الامراض المبدنية والأمراض النفسية ، أو على حد تعبير ابن قيم الجوزية تؤمن جميع الأمراض المادية ، وأكثر الأمراض المزاجية ( النفسية ) إذا استعملت بالقدر المعتدل منه في وقته ، وكان باقى التدبير صوابا (٢).

كما يحدد الطب النبوى وقتا للرياضة في شترط أن تكون بعد انحدار الغذاء ، وكمال الهضم ، وهو ما يتفق مع النظريات العلمية الحديثة ، أن الرياضة بعد الأكل مباشرة لها مضارها إذ إن الدم يتدفق بنسبة أكبر عقب الأكل مباشرة إلى المعدة ، فإذا مورست الرياضة في تلك المفترة زاد العبء على القلب ، وخاصة المسنين ومرضى القلب - والمصابين بقصور الدورة الدموية التاجية وحاق بالقلب أضرار قد تكون بليغة (٣).

ومن عجب حقا أنه على الرغم من هذا الثراء الذي تحويه السنة الشريفة دالا على أهمية الإعداد الجسمي والتربية الصحية ، فإن استقراء الواقع التعليمي للمسلمين في

<sup>(</sup>١) مُخْمُود شَلَتُوت : من توجيهاتِ الإسلام ، ص ١٦٠ .

<sup>(</sup>۲) ابن قيم الجوزية : الطب النبوى ، ص ۲۲۹ .

<sup>(</sup>٣) نجيب الكيلاني ، في رحاب الطب النبوى ، مجلة المسلم المعاصر ، ج٢٤، ١٩٨٠ ، ص٧٤.

كثير من العهود السابقة يبين خلوا منه يكاد يكون بارزا وفي رأينا أن هذا إنما كان بسبب موثرات أخرى تسللت إلى الثقافة الإسلامية تميل إلى إهمال ما يتصل بالبدن والعمل .

إن الإسلام دين جهاد وكفاح ونضال منذ بدء الحياة إلى انتهائها ، وقوام هذا وأصله ، القوة والتمكن ، القوة بكل مظاهرها وبكل مجالاتها . هو الرغبة الدافقة في كل شيء وإتيانه على الوجه الأكمل ، على أن يكون هناك مظهر آخر للقوة هو القدرة على الضبط في غير جموح يطلق سعارها ، وفي غير كبت مغال فيه يميتها

## تعليم النساء،

من العبارات التقليدية التي يسوقها الكتاب والباحثون الذين يطرقون موضوعا كهذا الذي نتناوله الآن ، القول بأن المرأة هي نصف المجتمع ، إنها حقيقة اجتماعية لا شك فيها ، ولكن ، هل هي الأساس القاعدي لنا للمناداة بضرورة تعليمها وتمتعها بما يتمتع به شريكها الرجل من الحقوق والمزايا ، وما يلتزم به من الواجبات والتكاليف ؟ إننا لو اقتصرنا على هذه المقولة ، فإنما نمهد منذ البداية إلى فشل القضية وخسارتها ؛ لاننا بذلك نحصرها في نطاق كمي بحت ، ومن قال إن مجرد العدد يرتب حقوقا وينشئ التزامات ؟ وهل يعز علينا أن نضرب الأمثال بالعديد من الكائنات الحية الاخرى التي ربحا فاقت عددا وكما ، ومع ذلك لا يكسبها هذا الكم حقوقا معينة ؟

والقضية إذن قضية إنسانية بالدرجة الأولى ٠٠٠

والقضية في الحِقيقة اجتماعية في المقام الأول

والقضية في لحمتها وسداها دينية بما لا يدع مجالا للشك(١):

فأما أنها «إنسانية »، فلأنها تتصل بالمرأة ، المخلوق الوحيد الذي يشارك الرجل في إنسانيته ، وهى ، وهو ، بحكم هذه الإنسانية يحتلان مركزا معينا بين سائر مخلوقات الله ، مركزا يجعلهما أصحاب حق في كذا وكذا من الحقوق الإنسانية العامة المعروفة ، بحيث لا يكون من المقبول إنسانيا أن يقتصر أحد نوعي الإنسان بها دون الأخر .

<sup>(</sup>١) زينب حسن حسن : تعليم المرأة في الفكر التربوي العربي الإسلامي ، ص ٩٥٠ .

 <sup>(</sup>۲) مسجمة عزة دروزة : المرأة في القرآن والسنة ، بيسروت، المكتبة العصيرية ، د ت ، ط۲ ،
 عور٦٤ .

وأما أنها اجتماعية ، فلأنها تنصل بتلك الإنسانية التي بدونها يستحيل على الرجل أن يكون «الأسرة»، الستى هي الخلية الأولى للمجتمع ، وفي رحمها يتشرب الناشئة تقاليد وعادات ومهارات ولغة المجتمع ومثله وآماله ، وبدونها يستحيل أن يتم التواصل البيولوجي بين أجيال البشرية بما تفرزه من مواليد جديدة تتحمل هي دون الرجل مشقة الفترة الأولى في تكوينها

وأما أنها دينية ، فهذا هو ما سنحاول بيانه من خلال السنة النبوية ٠٠

وتساق بعض الأحاديث في معرض نقص عقل المرأة وضعف خلقها (٣٥٣) ، منها حديث أخرجه ابن أبي أمامه قال : قال رسول الله ﷺ : " إن النساء سفهاء إلا التي أطاعت روجها »

وحديث رواه الشيخان والترمذى عن أبى هريرة عن النبى على قال : "من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذى جاره ، واستوصوا بالنساء خيرا ، فإنهن خلقن من ضلع أعوج ، وإن أعوج شىء فى الضلع أعلاه ، فإن ذهبت تقيمه كسرته ، وإن تركته لم يزل أعوج ، فاستوصوا بالنساء خيرا "، وفى رواية ، إن المرأة خلقت من ضلع أعوج ، وإن ذهبت تقيمها ، كسرتها ، وكسرها طلاقها .

وحديث رواه البخارى ومسلم والترمذى وأبو داود والنسائى يقول: «ما رأيت ناقصات عقل ودين أذهب للب الرجل العاقل الحازم من إحداكن » قلن: وما نقصان عقلنا وديننا يا رسول الله ؟ قال: «أليس شهادة المرأة كنصف شهادة الرجل ؟» قلن: بلى يا رسول الله قال: «فذلك من نقصان عقلها ، أليس إذا حاضت لم تصل ؟» قلن: بلى يا رسول الله ، قال: «فذلك من نقصان دينها »

وتعليقا على ذلك نقول: إن كتاب الله وسنة رسوله قررا أهلية المرأة لكل تكليف إيمانى واجتماعى وتعبدى ومالى وجهادى وأخلاقى كالرجل بدون أى تمييز ، ورتبا عليها كل ما رتباه على الرجل نتيجة لكل عمل تقوم به من ذلك ثوابا وعقابا وحدا فى الدنيا والآخرة بدون أى تمييز (۱)، وهذه نقطة هامة من حيث إن مسئولية ناقيصى العقل فى الواجبات والجراثم لا يصح أن يكون مثل تام العقل ، وعينا لها نصيبا فى الإرث ، وأمرا بأدائه لها ، وأوجبا أداءه لها ، وقررا لها الحق المطلق فى التصرف فى كل ما يدخل فى يدها من مال مهما كان عظيم المقدار دون أى تدخل أو إشراف أو إذن من

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٤٧

الرجل مهما كانت صلتم بها فتبيع وتشترى وتستملك العدقار والأرقاء والأرضية وتزرع وتحصد وتستدين وتهب وتقبل الهدية وتوصى وتأخذ الوصية وتعدق وتكاتب وتؤاجر وتستأجر ، وجعلا أمرها بيدها إذا لم تكن قاصرة ، فتزوج نفسها بدءا ومراجعة وتفتدى نفسها من روجها وتصالحه وتجادل عن نفسها رسول الله على ومن دونه

كذلك فقد أوجبا عليها كل ما أوجبا على الرجل من التفكير في آلاء الله والتدبر في كتباب الله والتعلم والتعليم ، وقسررا أن المؤمنين والمؤمنات بعضهم أولياء بعض ، وبعضهم من بعض ، ونوه بالمؤمنات الصادقات الصابرات الخاشعات القانتات الصائمات المتصدقات الحافظات لحدود الله والذاكرات الله على قدم المساواة مع الرجال(١) واعترفا بشخصيتها في نطاق الدولة ، وأخذت منها البيعة مستقلة عن الرجل عما فيه الدلالة على ذلك ، وأوجبا عليها الأمر بالمعسروف والنهى عن المنكر والتعاون على البر والتسقوى والتواصى بالحق والصبر والمرحمة الغ ، ولا يصلح كل هذا إلا مع فسرض الأهلية للمرأة ومساواتها عقلا وخلقا وقابلية ومواهب وجبلة

والحديث الذى يذكر أن النساء سفهاء ليس من الأحاديث الصحيحة ، ويتحمل التوقف إزاء ما قسرره الله ورسوله من كل ما تقدم ، وحتى لو صح ، فإنه يستثنى من يطعن أزواجهن ، وهن عادة الأكثرية الساحقة من النساء ، وقد يكون من الحكمة فيه ، إذا صبح ، حث النساء على الطاعة ، وبيان كون نشوزهن هو من قبيل السفه وقصور العقل (٢).

كذلك فإن الله عز وجل ، إذ قال : ﴿ وَلا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قَيْهَا وَارْزُقُوهُمْ فِيهَا وَاكْسُوهُمْ وَقُولُوا لَهُمْ قَولًا مَعْرُوفًا ۞ ﴾ [النساء] ، فقد نسب لابن عباس أن المقصود بالسفهاء هنا هم النساء والصبيان !

لكن القرضاوى يرى أن هذا التفسير مرجوح ضعيف ، وإن نقل عن حبر الأمة ابن عباس ، ولو صحت نسبته إليه ، وإلى غيره من مفسرى السلف والصواب الذى عليه جماهير الأمة أن تفسير الصحابى للقرآن ليس حجة فى نفسه ملزمة لغيره ، وليس له حكم الحديث المرفوع كما زعم بعض المحدثين (٣)، ودعاء النبى على لابن عباس أن يعلمه الله تعالى التأويل ، لا يعنى منحه العصمة فيما يذهب إليه من تأويل ، إنما معناه

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، الصفحة نفسها

<sup>(</sup>٢) المرجم السابق ، ص ٤٨

<sup>(</sup>٣) يوسف القرضاوي : فتاوي معاصرة ، ج٢ ، ص ٢٥٨ .

أن يوفقه إلى الصواب في جل تأويلاته لا في كلها • ولا غرو أن كان لابن عباس آراء واجتهادات في التفسير وفي الفقه لم يوفقه عليها جمهور الصحابة ، ثم جمهور الأثمة من بعدهم (١).

ثم إن السفهاء اسم ذم ؛ لأن مضمونه خفة العقل وسوء التصرف ، وإذا كان الأمر كذلك ، فكيف يذم الإنسان على ما لم يكتسبه ؟ كيف تذم المرأة لأنها المرأة ، وهي لم تخلق نفسها ، بل خلقها بارتها ؟ وقد قال تعالى : ﴿ بَعْضُ كُم مِّن بَعْضٍ ﴾ [آل عمران]، وفي الحديث : إلانما النساء شقائق الرجال» (٢).

وأخيرا ، فكيف يصدق وصف السفه على عموم النساء ، وفيهن مثل خديجة ، وأحيرا ، من أمهات المؤمنين ، وغيرهن من الصالحات الفضليات ١٩

وروايات الحديث الذي يذكر أن المرأة خلقت من ضلع أعوج كلها جاءت في سياق الإعلاء من قيمة المرأة واعتبارها ، حيث أورده مسلم بعد حديث أن خيسر متاع الدنيا المرأة الصالحة ، وليس فوق هذا من اعتبار حيث جعلت ( المرأة ) أعظم ما يكنزه الإنسان في دنياه من كنورها حين تكون المرأة صالحة وفي أحاديث أبي هريرة يرد الأمر بالوصية بها في بداية الحديث ، وفي نهايته · كذلك يرد - في حديث البخاري - بعد الوصية بالجار الذي قال عنه النبي علي الله على نال جبريل يوصيني بالجمار ، حتى ظننت أنه ميورثه (٣) ، فسياقه في عمومه سياق طيب يعطى معنى الحض على زيادة الاهتمام بها والإعلاء من قيمتها وتأكيد الوصية بها (١٤).

ولعل معنى الوصية بها بعد الوصية بالجار - فى حديث البخارى - يرجع إلى ما يراه جمع من المفسرين ( منهم على وابن مسعود وابن عباس ) أن الصاحب بالجنب فى قوله تعالى : ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْهًا وَبِالْوالدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِدِي الْقُرْبَى وَالْبَعَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ فِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنْبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ ﴾ [النساء] إنما هو : المرأة التى تعيش مع الرجل فى المنزل جنبا إلى جنب (٥)، وتصاحبه وتشاركه فى أموره كلها التى تعيش مع الرجل فى المنزل جنبا إلى جنب (٥)،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٥٩ .

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام ابن حنبل ، ج١، ص ٢٥٦ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخارى ، عن عائشة ، كتاب الأدب ، باب الوصية بالجار .

<sup>(</sup>٤) محمد بلتاجي : بحوث مختارة في السنة ، القاهرة ، مكتبة الشباب ، ١٩٩٨ -

<sup>(</sup>٥) محمد بلتاجي ، بحوث مختارة في السنة ، ص ٢١٩ .

فإذا كان هذا الحديث قد صدر على سبيل توصية الرجال بالنساء خيرا ، ورعايتهن والإغضاء عما يقع من هنات ، فإن الأسلوب الذي جاء به متسق مع ما كان في الأذهان من مركز المرأة قبل الإسلام والذي جاء الإسلام بتعديله وليس من شأنه أن يساق على سبيل التعميم لكل النساء ، إنما للقلة منهن فيما يتبادر لنا من روحه ونصه ، وليس فيه على كل حال نقص مما احتوته النصوص من تقرير أهلية المرأة لجميع الواجبات والتكاليف والحقوق المتنوعة أسوة بالرجل سواء بسواء (١)

وبالنسبة للحديث الثالث ، فإن وصف النبى الله لاحوال النساء قد تضمن أن المرأة لا تصلى ولا تصوم أثناء الحيض الذي يتكرر كل شهر ، وهذا جعلها تنقص عن الرجل في أمور الدين وتضمن الحديث أنها في الشهادة لا تتساوى مع الرجل؛ لان الله قد جعل دليل شهادتها على النصف من دليل شهادة الرجل ، والسبب ، كما جاء في القرآن الكريم هو قوله تعالى : ﴿ أَن تَصَلُّ إِحَداهُما فَتُذَكِّر إِحْداهُما الأُخْرى ﴾ في القرآن الكريم هو قوله تعالى : ﴿ أَن تَصَلُّ إِحْداهُما فَتُذَكِّر إِحْداهُما الأُخْرى ﴾ [البقرة: ٢٨٢] ، أي خشية أن تنسى فتذكرها الأخرى التي حضرت موضوع الشهادة (٢) وقد وصف النبي هذا بأنه نوع من نقصان العقل ، وهذا أمر نسبى ، لكن هذا النقص لا يراد به إنقاص مكانة المرأة ووضعها القانوني والاجتماعي ، فقد روى الخمسة أن النبي قال : ﴿ إنما النساء شقائق الرجال » (٢)

فاختلاف ذاكرة الرجل عن المرأة هو السبب في جعل شهادتها على النصف من شهادة الرجل كما جاء في القرآن الكريم ، وهذا ما وصفه النبي على بأنه نوع من نقصان العقل ، وهذا وصف معنوى لا يتساوى فيه النساء جميعا ، بل هو الوصف الغالب لأكثرهن والحكم الشرعى يبنى على الأمر الغالب وهذا النقصان ليس له أثر في الفقه الإسلامي إلا في الشهادة على الأموال ، وذلك حفظا للحقوق ، كما هو الحال في اشتراط أربعة شهود من الرجال لإقامة حد الزنا وشهادة المرأة وحدها في الولادة (٤)

بل إن استقراء السيرة النبوية العطرة التي مرت بنا ، وما لاقاه المسلمون الأوائل من محن تبين مكانة مرموقة ومركزا عاليا للمرأة بالنسبة للرسول عليه إن روجة الرجل

<sup>(</sup>١) محمد عزة دروزة ، المرأة في القرآن والسنة ، ص ٤٨

<sup>(</sup>۲) البهنساوي : السنة المفتري عليها ، ص ۲۳۰

<sup>(</sup>٣) ذكر هذا الحديث في الصفحة السابقة .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ٢٣١

فى حياتها مع روجها تكون عادة من أعرف الناس بدخائل نفسيته الخاصة ، وبسلامة سلوكه ، وإذن فشهادتها تكون من أصدق الشهادات ولا سيما إذا كانت معروفة برزانة العقل وسداد الرأى

والسيدة خديجة بنت خويلد ، أم المؤمنين الكبرى ، كما مر بنا ، وهي التاجرة التي حنكتها الآيام والتجارب ، وعرفت الرجال بأعمالهم ، حين كانت تستأجرهم للسفر بعيدا بتجارتها ، كما أنها هي التي عرفت الرسول على قبل أن يبعث رسولا ، وقبل أن يكون لها زوجا ، حين أرسلته بتجارتها إلى الشام ، فعرفت فيه الصدق والأمانة · هذه السيدة ، كانت القلب الإنساني الأول الذي تفتح بالإيمان بصدق رسالة الرسول المربي الكريم (١).

وكما كانت المرأة أول قلب تفتح بالإيمان برسالة الرسول على ، كذلك كانت المرأة أول شهيدة قدمت دمها وحياتها في سبيل الله شهيدة طاهرة ، إنها السيدة سمية روجة ياسر وأم عمار ، أسرة طيبة ، فقد كانت من السابقين الأولين · وقد لقيت هذه الأسرة الكريمة كل عنت وعذاب في سبيل الله ، حتى مات ياسر في التعذيب ، وهنا أغلظت سمية القول للظالم أبي جهل ، فما كان من جبروته إلا أن طعنها بحربة فماتت ، فكانت أول شهيدة في الإسلام ، رضى الله عنها وعن آل ياسر جميعا (٢).

والمرأة عندما تقتنع بفكرة فإنها تقدم المثل الأعلى في التضحية والفداء والإخلاص لها ، ويتجلى ذلك في وقت الشدائد والأرسات ، وثلك أم عمارة نسيبة بنت كعب المازنية يوم أحد تسقى المجاهدين ، فلما رأت الرسول على وقد أحاط به المسركون ، وانهزم عنه الناس ساعة الفتنة الطارئة ، عند ذلك وضعت أم عمارة سقاءها وأخذت سيفا ، وجعلت تقاتل قتال الرجال في أشده ، وإنها لحاجزة ثوبها في وسطها ، حتى جرحت ثلاثة عشر جرحا، وظل في رقبتها من هذه الجروح جرح أجوف ، وكان رسول الله في ذلك اليوم يقول: قما التفت يمينا ولا شمالا إلا وأنا أراها تدافع دوني (٢٠) .

وقد جاءت الغالبية العظمى من التكاليف والتوجيهات فى القرآن الكريم والحديث الشريف بصيخة الخطاب للمذكر من المؤمنين والمسلمين ، واختلفت الأراء فسيما إذا كان الحكم فيها يكون للذكر فقط أم للذكر والأنثى على حد سسواء ، وفى هذا يقول الإمام

<sup>(</sup>١) عبد الحميد الهاشمي : الرسول العربي المربي ، ص ١٣٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٣٥ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٣٨ .

ابن حزم : «اختلف الناس ، فقالت طائفة إذا مــا ورد الأمر بصورة خطاب الذكور فهو على الذكور دون الإناث إلا أن يقوم دليل على دخول الإناث فيه ، واحتجوا بأن قالوا: إن لكل معنى لفظا يعسر عنه ، فخطاب النسساء افعلن ، وخطاب الرجال السعلوا ، فلا سبيل إلى إيقاع لفظ على غير ما على عليه إلا بدليل ، قال على ( يقصد الإمام نفسه) ، وبهذا ناخذ ، وهو الذي لا يجوز غيـره · والدليل الذي استدلت به الطائفة الأولى هو أعظم الحجة عليهم ، وهو دليلنا على إبطال قولهم ، لأن لكــل معنى لفظا يعبر به كما قالوا ولابد ، ولا خلاف بين أحد من العرب ولا من حاملي لغتمهم أولهم عن آخرهم في أن الرجال والنساء ، وأن اللكبور والإناث إذا اجتمعوا وتجوطبوا أخبر عنهم وأن . الخطاب والخبسر يردان بلفظ الخطاب والخبر عن الذكور إذا انفسردوا ولا فرق ، وأن هذا مطرد أبدا على حيالة واحدة ، قصيع بذليك أنه ليس لخطاب الذكور - خياصة - لفظ مجرد في اللغة العربية غير اللفظ الجامع لسهم وللإناث إلا أن يأتي ببيان زائد بأن المراد الذكور دون الإناث ، فلما صع ، لم يجز حمل الخطاب على بعض ما يقتضيه دون بعض إلا بنص أو إجماع ﴿ فَلَمَا كَانَ لَفَظَةَ افْعَلُوا وَالْجَمَّعُ بِالْوَاوُ وَالْنُونُ وَجَمَّعُ التَّكْسير يقع على الذكور والإناث معا ، وكمان الرسول ﷺ مبعوثًا إلى الرجمال والنساء بعمثًا مستويا ، وكان خطاب الله تعالى وخطاب نبيه على للرجال والنساء خطابا واحدا ، لم يجز أن يخص بشيء من ذلك الرجال دون النساء ، إلا بنص جلى أو إجماع ، لأن ذلك تخصيص الظاهر ، وهذا غير جائز ، وكل منا لزم القائلين بالخصوص فهو لازم · (1)(+) (1)

وبهـذا المعنى نفهم قوله على الله الله العلم فريضة على كل مسلم "، فأن الخطاب هنا موجه للذكور والإناث ، كما أن تنكير كلمة مسلم هنا نفهم منها الاستغراق كما يقول علماء المنطق والبلاغة بمعنى أن يستغرق كل المسلمين والمسلمات (٢).

وعلى ذلك ، فيإن التربية ، إذا كانت هي منا يتلقاه اللكر والأنثى أساسنا من أبويهمنا وبيئتهما من أخلاق وأعسراف وتقاليد وآداب ، فيإن الأصل الشرعى فيها هو وجوب تسناويهما والاهتمنام بهما - بنفس القدر والمستوى - بحيث يتلقى كل منهما حسبما يطيق وينؤهله سنه - هذه الأمور من منطلق إسلامي متمنيز وواضح وهذا

<sup>(</sup>١) ابن حزم: الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق محمد أحمد عبد العزيز، القاهرة، دار الفكر العربي، ١٩٧٨، المجلد الأول ٣/٤١٢٠.

<sup>(</sup>٢) منى على السالوس: الحقبوق التعليمية للمسرأة في الإسلام، رسالة ماجستبير، كلية البنات، بجامعة عين شمس، القاهرة، ١٩٨٩، ص ٦٦٪

واجب الأبوين والأهل ومسئوليتهم الكبرى ، كما قال على : «كلكم راع وكلكم مسئول عن رحيته ، والمرأة راعية على بيت زوجها وولده · · فكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته»(١).

وإهمال تربية البنت أو الابن تفسييع لهما ، وقد قال ﷺ : «كفى بالمرء إثما أن يضيع من يقوت ، أو من يعول »(٢).

وقد جاءت النفسوص في ذلك عامة تتحدث عن الإنسان الذي يشمل المرأة والرجل، أو عن الأولاد الذي يشمل المرأة والرجل، أو عن الأولاد الذي يشمل الانثي والذكر دونما فارق، مثل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهُا اللَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأَذِنكُمُ اللَّذِينَ مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمْ وَاللَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْحُلُمَ مَنكُم قَلاثَ مَرّات ﴾ وقوله: ﴿ وَإِذَا بَلَغَ الْأَطْفَالُ مِنكُمُ الْحُلُمَ فَلْيَسْتَأَذُلُوا كَمَا اسْتَأَذَنَ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ ورات وقوله: ﴿ وَإِذَا بَلَغَ الْأَطْفَالُ مِنكُمُ الْحُلُمَ فَلْيَسْتَأَذُلُوا كَمَا اسْتَأَذَنَ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ [النور] ، وحسديث النبي على المضاجع الله وهم أبناء عشر ، وفرقوا بينهم في المضاجع (٣) .

ولم يكن على الرسول الله إلا أن يؤكد في قوله وفي فعله ما يثبته القرآن من وجوب الإحسان للوالدين بالتسوية ، بل لقد خطا القرآن خطوة ثانية فيرشد إلى ما للوالدة من جهود مضنية في تربية الأبناء ، ليس شيء منها للوالد ، وترى ذلك في مثل قوله عز وجل : ﴿ وَوَصَّيْنَا الإنسَانَ بِوَالدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمّهُ وَهُنّا عَلَىٰ وَهُن وَفَصَالُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾ قوله عز وجل : ﴿ وَوَصَّيْنَا الإنسَانَ بِوَالدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمّهُ وَهُنّا عَلَىٰ وَهُن وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾ [لقمان] وقد تبدى تأكيد السنة للقرآن ، ما جاء في قول الرسول جوابا عن سؤال رجل : «من أحق الناس بحسن صحابتي يا رسول الله ؟ قال : أمك وقال : أمك وقال : أبولك الرجل المن عن ؟ قال : أمك وقال : أمك وقال : أبولك المناه من ؟ قال : أمك وقال : أبولك المناه من ؟ قال : أمك وقال : أمن المناه عنه المناه عنه الله عنه المناه الرجل المناه عنه الله المناه عنه قال : أمك وقال :

والذى نحب أن ننبه إليه من هذا أن القرآن حينما جاء بوصايا احترام الوالدين معا، وبتخصيص الأم بنوع من العناية جاء منظما لما تقتضيه فطرة الحلق والتكوين ، وما تقتضيه عاطفة الحنو والشفقة التي أودعها الله في قلب المرأة لولدها ، وبها احتملت ما احتملت في الحمل والإرضاع والتربية الأولى والسهر على حفظ صحته وسلامته بما يخطو به في مراحل الحياة الشاقة (٤).

<sup>(</sup>١) صحيح البخارى ، كتاب النكاح ، باب المرأة راعية في بيت روجها .

<sup>(</sup>٢) محمد بلتاجي ، بحوث مختارة في السنة ، ص ٢٠٧ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٤) محمود شلتوت : الإسلام عقيدة وشريعة ، ص ٢٢١ .

ولم يكن بناء الإسلام وصاياه بالوالدين على ما تقتضيه الفطرة ، خاصا تشريعه وصاياه في دائرة الوالدين فقط ، بل إذا امتد بنا النظر وتعرفنا مقتضى الطبيعة والفطرة في كل نواحى الحياة ، ثم طابقنا بين مقتضيات الطبيعة وبين تشريع الإسلام في هذه النواحى ، وجدنا أن الشأن العام الذي لم يشد ولم ينحرف هو أن التشريع الإسلامي ، في كل ناحية من نواحى الحياة ، ليس إلا تنظيما لما تقتضيه الفطرة والطبيعة ، فتنظيمه في كل ناحية من نواحى الحياة ، ليس إلا تنظيما لما تقتضيه الفطرة والطبيعة ، والرجل في الأسرة ، وإن الأسرة هي المربية الأولى ، وهي المرضعة ، وهي الساهرة ، والرجل هو المربى الثاني ، وهو العامل الكادح ، وهو المنفق والمهيمن - في عدل - تنظيم لمقتضى الفطرة (١).

وإذا كانت المرأة مسئولة مسئولية خاصة فيما يختص بعبادتها ونفسها ، فهى فى نظر الإسلام أيضا مسئولة مسئولية عامة فيما يختص بالدعوة إلى الخير والأمر بالمعروف والإرشاد إلى الفسضائل والتحذير من الرذائل ، قال تعالى : ﴿ وَالْمُوْمَنُونَ وَالْمُوْمِنُونَ وَالْمُوْمِنُونَ وَالْمُوْمِنُونَ وَالْمُوْمِنُونَ اللّهُ مُ أُولِياء بُعْض يَأْمُرُون بالمعروف ويَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكرِ وَيُقيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاة ويُطِيعُونَ اللّه ورسُولَة أُولَك سيرحمُهُمُ اللّه إنّ الله عزيز حكيم (٣) ﴾ [التوبة]

إن مستولية الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر هى أكبر مستولية فى نظر الإسلام ، وقد سوى الإسلام بصريح الآيات بين الرجل والمرأة ، وإذن فليس من الإسلام أن تكف المرأة عن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، اعتمادا على ظن أو وهم أنه خاص بالرجال دون النساء وليس من الإسلام أن تلقى المرأة حظها من تلك المستولية على الرجل وحده بحجة أنه أقدر منها عليه ، أو أنها ذات طابع لا يسمح لها أن تقوم بهذا الواجب ، فللرجل دائرته وللمرأة دائرتها ، والحياة لا تستقيم إلا بتكاليف النوعين فيما ينهض بأمتهما ، فإن تخاذلا أو تخاذل أحدهما ، انحرفت الحياة الجادة عن سبيلها المستقيم (٢).

وانظر بعد ذلك كيف رفع الله شأن المرأة ، وكيف احترم رأيها ، وجعلها مجادلة ومحاورة للرسول وجمعها وإياه في خطاب واحد ﴿ وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرُكُما ﴾ [المجادلة]، وكيف قرر رأيها وجعله تشريعا عاما خالدا ، لتعلم أن آية الظهار وأحكامه في الشريعة الإسلامية ، وفي القرآن الكريم ، وأن سورة المجادلة لم تكن إلا أثرا من آثار الفكر

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٢٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٢٢٥.

النسائى وصفحة إلهبة خالدة نلمح فيهما على مر الدهور صورة احتسرام الإملام لرأى المرأة، وأن الإسلام لا يرى المرأة مسجرد زهرة ينعم السرجل بشم رائحتهما ، وإنما هى مخلوق عاقل مفكر ، له رأى ، وللرأى قيمته ووزنه (١).

وأوجب الإسلام التعاون بين الزوجين في القوامة بالمراجعة والمشاورة ، فعن عمر ابن الخطاب ، قال : ق · · · والله إنا كنا في الجاهلية ما نعد للنساء أمرا حتى أنزل الله فيهن ما أنزل ، وقسم لهن ما قسم ، قال : فبينا أنا في أمر أتأمره ( أشاور فيه نفسي وأفكر ) إذ قالت امرأتي : لو صنعت كذا وكذا ، قال : فقلت لها : مالك ولما هنا فيما تكلفك ( تعرضك لما لا يعنيك ) في أمر أريده ؟ فقالت : عرجبا لك يا ابن الخطاب، ما تريد أن تراجع أنت ، وإن ابنتك لتراجع رسول الله على ، حتى يظل يومه غضبان ه(٢).

وعن عمر بن الخطاب قال : ١٠٠٠ وكنا معشر قريش نغلب النساء ، فلما قلامنا على الأنصار ، إذا قوم تغلبهم نساؤهم ، فطفق نساؤنا يأخذن من أدب نساء الانصار ، فصخبت على امرأتي فراجعتني ، فأنكرت أن تراجعني ، قالت : ولم تنكر أن أراجعك؟ فوالله إن أزواج النبي على ليراجعنه ، وإن إحداهن لتهجره اليوم حتى الليل، فأفز عني ذلك (٢).

وليس من شك أن تحميلها المسئوليات يجعل لها أو عليها الحق في أن تتعلم ما يمكنها من القيام بهذه المسئولية على الوجه الذى حددت به وطلبت منها عليه ، وهو تحرى الخير والصلاح ، والبعد عن الشر والفساد ، ومن هنا أوجب الإسلام صليها كما أوجب على الرجل - معرفة العقائد والعبادات ، ومعرفة الحلال والحرام في المأكل والمشرب وسائر التصرفات ، ولا نعرف بينها وبين الرجل فارقا دينيا في التكليف وأهليته سوى أن التكليف يلحقها قبل أن يلحق الرجل ، وذلك لوصولها بطيبيعتها إلى مناط التكليف وهو البلوغ قبل أن يصل إليه الرجل(1).

<sup>(</sup>١) محمود شلتوت ؛ الإسلام عقيدة وشريعة ، ص ٢٢٧ .

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ، ج ۱ ، ص ۲۸۳ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ، ج٤ ، ص ١٩٢ .

<sup>(</sup>٤) محمود شلتوت : الإسلام عقيدة وشريعة ، ٢٢٨ .

ولم يفرق الإسلام في حق التعلم والتثقف بين الحرة والأمة ، بل إن رسول الله الله يحث على تعليم الحسرة ، ولم يرغب في تشقيفها بمقدار ما حث على تعليم الأمة ، ورغب في تثقيفها وتأديبها ، وحيث إن الحرة لها من الحقوق ما ليس للأمة ، فالأمة قد لا يلتفت إلى الاهتمام بها وتعليمها ، فكان هذا التوجيه النبوى الكريم «ثلاثة يؤتون أجرهم مرتين ورجل كانت له أمة فأدبها فأحسن تأديبها ، وعلمها ، فأحسن تعليمها ، ثم أعتقها وتزوجها فله أجران (۱)، فكان الآجر الأول لصاحب الأمة على حسن تأديبها وتعليمها ، والأجر الثاني على إعتاقها وتزوجها (۱)

وفى قوله تعالى ﴿ يَا أَيُهَا اللَّهِنَ آمنُوا قُوا أَنفُسكُمْ وأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ والْحجارَةُ ﴾ [التحريم] ، فهو أمر من الله لكل مسلم بأن يبدأ بتعليم أهل بيته حيث ذكر ابن الجورى عن على بن أبسى طالب فى تفسير «قوا أنفسكم وأهليكم»، أنها بمعنى علموهم وأدبوهم (٣).

واهتماما بتعليم النساء كان الرسول على يروج المرأة على تعليمها شيئا من القرآن، فقد جاء رجل إلى رسول الله ليزوجه إحدى النساء ، فسأله عما عنده ، فلم يجد عنده سوى إرقوه الذي يلبسه فسأله على هما تحفظ من القرآن ؟ قال سورة البقرة أو التي تليها ، فقال النبي على قم فعلمها عشرين آية ، وهي امرأتك ، وقال صاحب عون المعبود؛ وفيه دليل على جواز تعليم القرآن صداقا(١٠)

وجاء نسوة إلى الرسول على ، تعلن ، يا رسول الله : ما نقدر عليك فى مجلسك من الرجال ، فواعدنا منك يوما نأتيك فيه ، قال «موعكم بيت فلان» ، وأتاهن في ذلك اليوم ، وذلك الموعد ، قال أبو هريرة : فكان مما قاله لهن : « ما من امرأة تقدم ثلاثا من ولدها ، إلا كان حجابا من النار ، فقالت امرأة : واثنتين ؟ فقال : واثنتين » فقال :

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد ، والبخاري ، ومسلم ، والنسائي ، وابن ماجه

<sup>(</sup>٢) منى السالوس ، الحقوق التعليمية للمرأة في الإسلام ، ص ٦٩

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، الصفحة نفسها

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ٧

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري

ولبيان المعانى التى ينطوى عليها هذا المظهر ، نقول: إن الرجال كانوا يلازمون النبى بنقي ، فيحيطون به لملتعلم ، فلا تستطيع النساء مزاحمتهم عليه ، وكن يجلس فى آخر صفوف المسجد ، فإذا تحدث النبى بالعلم بعد الصلاة ، لا يتمكن من كمال السماع ، وكانت لهن رغبة فى العلم مثل الرجال ، إذ كلهن يعلمن أنهن مكلفات بأحكام الشريعة مثلهم ، فإذا سألن الرسول أن يعين لهن يوما باختياره هو يخصهن به ، فأجابهن إلى ماطلبنه ووعدهن يوما بعينه ، ووفى لهن فلقيهن فى ذلك اليوم ، وجدهن فوعظهن وأمرهن بأشياء مما عليهن من أمر الدين ، وأخبرهن بأن كل واحدة منهن يموت فوعظهن وأمرهن بأشياء مما عليهن من أمر الدين ، وأخبرهن بأن كل واحدة منهن يموت لها ثلاثة من أولادها فى سبيل الله فإن ذلك التقديم يكون لها حجابا ووقاية من النار لعظم الأجر بعظم المصيبة ، فطمعت إحداهن فى فضل الله وخافت أن يكون هذا لعظم الأجر بعظم المصيبة ، فطمعت إحداهن فى فضل الله وخافت أن يكون هذا الفضل محصورا فيمن قدمت ثلاثة ، فسألت عمن قدمن اثنتين ، فأخبرها الرسول باله لمن قدمت اثنتين أيضا (۱).

وفى الحديث لمحة تربوية رائدة ، وهى تكمن فى أن المرأة طلبت إلى الرسول ﷺ أن تذهب إليه وبنات جنسها ، وذلك حين قالت : فساجعل لنا يوما ناتيك فيه ، ولكن رد الرسول عليها يتضمن أن عليهن أن يجتمعن فى يوم معين ، ويذهب إليهن الرسول ﷺ بنفسه ، فعلام يدل هذا ؟ إنه يعطى المرأة حقا ويسبغ عليها كرامة ، ويفيض عليها قداسة ، فالرسول ﷺ يذهب إليها ، وهى لا تجىء إليه .

وفى موقف مشابه إلى حد ما ، عن ابن جريج عن عطاء عن جابر بن عبد الله قال : قام النبى ﷺ يوم الفطر فعصلى فبدأ بالصلاة ، ثم خطب ، فلما كرخ نزل فأتى النساء فلذكرهن وهو يتوكأ على يد بلال ، وبلال باسط ثوبه يلقى فيه النساء الصدقة (وفى رواية (٢) عن ابن عباس فظن أنه لم يُسمع النساء فوعظهن وأمرهن بالصدقة ) وقال ابن جريج لعطاء : أترى حقا على الإمام ذلك يذكرهن ؟ قال : إنه لحق عليهم ، وما لهم لا يفعلونه !(٣)

إن رسول الله ﷺ حين رأى أنه لم يسمع الـنساء - حيث الجمع كبيــر وصفوف النساء خلف صفوف الرجال - أتاهن فوعظهــن أداء لحقهن في التربية والتعليم ، ورحم

<sup>(</sup>١) عبد الحميد بن باديس : من هدى النبوة ، ص ١٣٣ .

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ، ج۱ ، ص ۲۰۳ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ج٣ ، ص ١١٩ .

الله عطاء حيث رأى وجوب تذكير النساء وتعليمهن ، كما استنكر تخلف أئمة عصره عن أداء هذا الواجب (١)

وإذا كان البعيض يذهب إلى أن رعاية المرأة لأسرتها على أنه أمر يدخل بها فى عداد (الخادمات) ، فإن الرسول عليه الصلاة والسلام يقرر قداسة هذه المهمة إلى الدرجة التى جعلها تساوى فى قيمتها عند الله الكثير من الواجبات الأساسية فى الإسلام ، مثل الجهاد فى سبيل الله ، فقد حدثوا أن أسماء بنت يزيد الأنصارية أتت النبى عليه فقالت (٢) :

وبأبى أنت وأمى يا رسول الله ، أنا وافدة النساء إليك ، إن الله عز وجل بعثك إلى الرجال والنساء كافة فآمنا بك وبإلهك إنا معشر النساء محصورات قلواعد بيوتكم، وحاملات أولادكم ، وإنكم معاشر الرجال فضلتم علينا بالجمع والجماعات ، وعيادة المرضى ، وشهود الجنائز ، والحج بعد الحج ، وأفضل من ذلك : الجهاد فى سبيل الله عز وجل ، وإن أحدكم إذا خرج حاجا أو معتمرا أو مجاهدا حفظنا لكم أموالكم وغزلنا لكم أثوابكم ، وربينا لكم أولادكم ، أفنشارككم فى هذا الأجر والخير؟ فالتنفت النبى الله على أصحابه بوجهه كله ، ثم قال : هل سمعتم مسألة امرأة قط أحسن من مسألتها فى دينها من هذا؟ فقالوا يا رسول الله ، ما ظننا أن امرأة تهتدى إلى مثل هذا!

فالتفت النبي على السها وقال : افهمى أيتها المرأة ، وأعلمى من خلفك من النساء، أن حسن تَبعُلُ (أحسنت معاشرة زوجها) المرأة لزوجها ، وطلبها رضاءه ، واتباعها موافقته ، يعدل هذا كله، فانصرفت المرأة وهي تهلل حتى وصلت إلى نساء قومها من العرب وعرضت عليهن ما قاله لها الرسول على ، ففرحن وآمن كلهن .

وقد سمح الرسول على المرأة أن تقوم ببعض الأعمال ، فإذا قسنا على ذلك إباحة قيامها اليوم بأعمال تتطلب العلم ، رأينا أن ذلك عما يحتم عليها التعلم ، من ذلك قوله لامرأة عبد الله بن مسعود التي اضطرت للعمل للإنفاق عليه وعلى أولادها : « لك في ذلك أجر ما أنفقت عليهم » فأنفقى عليهم» (٣) .

<sup>(</sup>۱) عبد الحليم أبـو شقة : تحرير المرأة في عصـر الرسالة ، الكويت ، دار القلم ، ۱۹۹۰ ، ج۱ ، ص ۱۱۸ .

<sup>(</sup>٢) زينب عسمت راشد: المسئولية الاجتماعية للمرأة في الإسلام، في: المركز الدولي للدراسات والبحوث السكانية، مكانة المرأة في الأسرة الإسلامية، جامعة الأزهر، القاهرة، 19۷۷، ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) سعيد إسماعيل على: ديمقراطية التربية الإسلامية ، القاهرة ، عالم الكتب ، ١٩٨٢ ، ص ٥٧.

وعن عائشة قالت : جاءتنى امرأة معها ابنتان تسالنى فلم تجد عندى غير تمرة واحدة فأعطيتها فقسمتها بين ابنتيها ، ثم قامت ، فخرجت ، فدخل النبى الله فحدثته فقال : "من بلى من هذه البنات شيئا فأحسن إليهن كن له سترا من النار»(١).

وقد أورد الحافظ ابن حجر في شرحه لحديث عائشة عدة أحاديث - بأسانيد متفاوتة - في الإحسان إلى البنات من ذلك : « · · فأنفق عليهن وزوجهن وأحسن أدبهن • » • « · · فأحسن صحبتهن واتقى الله فيهن » « يؤدبهن ويسرحمهن ويكفلهن»، ثم قال : وهذه الأوصاف يجمعها لفظ (الإحسان) الذي اقتصر عليه حديث عائشة (۲).

ومن المهم لفت الانتباه هنا إلى أمرين (٣):

أولهما : أن لفظ الإحسان الذي ورد في الحديث يرشدنا إلى أن الإحسان إلى البنت يكون بتوفير أكبر فرصة لها لتنهل من الخلق القيم والعلم النافع ، وإذا كان الخلق القويم له معاييره التي تتسم بأكبر قدر ممكن من الثبات ، فإن العلم النافع يختلف نوعه وقدره من عصر ، ومن مكان إلى مكان ، المهم أن يوفر للبنت القدرة على تحمل مسئوليتها عند الزواج

ثانيهما كم يكون أشرف وأكرم لتلك المرأة المذكورة في حديث عائشة ، وكم يكون إحسانها أكبر إلى ابنتيها من كسبها الحلال الطيب بدلا من سؤال الناس والأكل من الصدقة ، وهي كما قال رسول الله ﷺ « إنما هي أوساخ الناس»(١)

وإذا كان رسول الله ﷺ قد خصص وقتا لتعليم المؤمنات ، فلم يكن هذا بمانع بطبيعة الحال أن يسألن في أوقات أخرى متفرقة الرسول ﷺ في أمور دينهن فيتعلمن من ردوده ما يثقفهن دينيا ، ومن هنا قالت السيدة عائشة : «نعم النساء نساء الأنصار ، لم ينعهن الحياء أن يتفقهن في الدين »

وها هي ذي أم سليم ، وهي بنت ملحان والدة أنس بن مالك ، تأتي رسول الله وها هي ذي أم سلمة حاضرة - فتقول : يا رسول الله ، إن الله لا يستحي من الحق ، فهل

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ، ج۱۱ ، ص ۳۳ .

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ، ج۱۳ ، ص ۳۶ .

<sup>(</sup>٣) عبد الحليم أبو شقة : تحرير المرأة في عصر الرسالة ، ج٢ ، ص ٣٥٢ .

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ، ج٣ ، ص ١١٩ .

على المرأة من غسل إذا احتلمت ؟ فقال النبى ﷺ : "إذا رأت الماء "، فغطت أم سلمة - تعنى وجهها - وقالت : يا رسول الله ، أو تحتلم المرأة ؟ قال : "نعم ، تربت عينك، فبم يشبهها ولدها »؟ (١).

وعن عائشة أن أسماء ( بنت شكل ) سألت النبي على عن غسل المحيض فقال : "تأخذ إحداكن ماءها وسدرتها ( السدر ورق شسجر النبق الذي يفرز مادة رغبوة منظفة مثل الصابون ) فتطهر فتحسن الطهور ، ثم تصب على رأسها فتدلكه دلكا شديدا حتى تبلغ شئون رأسها ( أصول شعر رأسها ) ، ثم تصب عليها الماء ، ثم تأخذ فرصة محسكة ( قطعة من قطن أو صوف أو خرقة تطيب بالمسك ) ، فتطهر بها "، فقالت أسماء : وكيف تطهر بها ؟ فقال : «سبحان الله تطهرين بها "، فقالت عائشة كأنها تخفى ذلك: تتبعين أثر الدم وسألته عن غسل الجنابة ، فقال : «تأخذ ماء فتطهر ف تحسن الطهور أو تبلغ الطهور ، ثم تصب على رأسها ف تدلكه حتى تبلغ شئون رأسها ، ثم تفيض عليها الماء "()" .

وأباح الإسلام للمرأة أن تخرج للسؤال عن دينها ، وأمر زوجها ألا يمنعها إذا أرادت الحروج إلى المسجد ، لا يحق لزوجها منعها من ذلك لقوله على المسجد ، لا يحق لزوجها منعها من ذلك لقوله على الماء الله مساجد الله»، وروى أن الزبير تزوج عاتكة بنت يزيد بن عمرو بن نفيل ، وكانت تخرج إلى المسجد فيقول لها : لو صليت في بيتك ؟ فتقول : لا أزال أخرج أو تمنعنى ، فكره منعها لهذا الخير (٣)

وخروج المرأة إلى المسجد هنا ليس للصلاة فحسب ، لأن صلاة المرأة في المسجد ليست واجبة ، ولذلك كان يمكن للزوج أن يمنعها في هذه الحالة من الخروج إلى المسجد، ولكن المسجد كان للصلاة والعلم ، وعندما فسر الشيخ المليباري النشوز ، استثنى منه عصيان المرأة زوجها في تعلم أمور دينها وسائر فروع العلوم الدينية التي تكلف بها كل مسلمة ، وقال : «يحرم منعها عنه إن لم يكن عالما ، وإلا علمها وجوبا» ووافقه في ذلك الإمام الغزالي بقوله : «فإن لم يكن ذلك رأى إذا لم يستطع زوجها

<sup>(</sup>١) محمد عجاج الخطيب : السنة قبل التدوين ، ٥٤ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم ، ج١ ، ص ١٧٩ .

<sup>(</sup>٣) منى السالوس : الحقوق التعليمية للمرأة ، ص ٧٠ .

تعليمها أمور دينها أو الاستفتاء لها فلها الخروج للسؤال ، بل عليها ذلك ، ويعصى الرجل إذا منعها ١١٥٠.

وعن خروج المرأة للتفقه في الدين ، قال الإمام ابن حزم : «نعم ، هذا واجب عليهن كوجوبه على الرجال ، وفرض على كل امرأة التفقه في كل ما يخصها ، كما فرض ذلك على الرجال ، ففرض على ذات المال منهن معرفة أحكام الزكاة وفرض عليهن كلهن معرفة أحكام الطهارة والصلاة والصوم ، وما يحل وما يحرم من المأكل والمشارب والملابس ، وغير ذلك كالرجال ولا فرق ولو تفقهت المرأة في علوم الديانة للزمنا قبول نذارتها ، وقد كان ذلك ، فهؤلاء أزواج النبي على وصواحبه قد نقل عنهن أحكام الدين ، وقامت الحجة بنقلهن ، ولا خلاف بين أصحابنا وجميع أهل نحلتنا في ذلك ، فمنهن سوى أزواجه على ، أم سليم ، وأم حرام وأم عطية ، وأم كرز ، وأم شريك ، وأم الدرداء (٢).

وسعى بعض الرجال إلى طلب العلم بالسنة من أمسهات المؤمنين ، فعن أنس بن مالك قال : «جاء رهط إلى بيوت أزواج النبى يسألون عن عبادة النبى عليه (٣) وعن ثمامة (يعنى ابن حزن القشيرى ) قال : «لقيت عائشة فسألتها عن النبيذ فدعت عائشة جارية حبشية فقالت : سل هذه ، فإنها كانت تنبذ ( تطرح التمر أو الزبيب في الماء لعمل النبيذ ) لرسول الله عليه (١٠).

وعن أبى موسى رضى الله عنه قال : « · · · فلما جاء النبى على قالت ( أسماء بنت عميس ) : يا نبى الله إن عمر قال : سبقاكم بالهجرة ( حيث كانت مهاجرة إلى الحبشة ) فنحن أحق برسول الله على منكم ، قال : فما قلت له ؟ قالت : قلت له : كلا والله كنتم مع رسول الله يطعم جائعكم ويعظ جاهلكم وكنا في دار أو في أرض البعداء البغضاء بالحبشة ، وذلك في الله وفي رسول الله على · · ونحن كنا نؤذى ونخاف · قال : «ليس بأحق بي منكم ، وله وأصحابه هجرة واحدة ، ولكم أنتم أهل السفينة هجرتان» ، قالت : فلقد رأيت أبا موسى وأصحاب السفينة يأتون أرسالا

<sup>(</sup>١) أبو حامد الغزالي: إحياء علوم الدين ، ج٢، ص ٣١ .

<sup>(</sup>٢) ابن حزم: الإحكام في أصول الأحكام ، م١ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ، ج٤ ، ص ١٢٩ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ج٦ ، ص ٢ ٠١٠

( أفواجا ) يسألونى عن هذا الحديث ما من الدنيا شيء هم به أفسرح ولا أعظم فى أنفسهم مما قال لهم النبى ﷺ ، قال أبو الدرة : قالت أسماء : فلقد رأيت أبا موسى وإنه ليستعيد هذا الحديث منى (١).

تلك جوانب أساسية ، وقضايا رئيسية تناولتها السنة النبوية على طريق تربية الشخصية المسلمة تؤسس للعمل التربوى على وجه العموم ، والإسلامي على وجه الخصوص ، وبقى علينا أن نتوقف لنتساءل عن الأساليب والوسائل والطرق التي انتهجها عليه من أجل تشخيص هذه المبادئ والأسس واقعا سلوكيا بين الناس ؟.

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ، ج۹ ، ص۲۵۲.

## الفصل الرابع طرق التعليم واساليبه

## 

عملية التعليم هي عملية " نقل " و " توصيل " لمضمون معين ، قد يكون معرفة من معلومات وبيانات وحقائق ، أو قيما واتجاهات وميول ، أو مهارات عملية ، إلى من نريد تعليمه إياها وإذا كان من البديهي أن يكون الناقل أو الموصل حاصلا أو مالكا لما يريد نقله وتوصيله ، إلا أن ما لا يقل عن ذلك أهميية " الوسيلة " أو " الاسلوب " الذي تتم به عملية النقل أو التوصيل ، فعملية نقل كمية من الزيت مشلا ، لا ينفع فيها أبدا أن تنقل من خلال وعاء من الورق ، ونقل جهاز دقيق به العديد من المكونات الإلكترونية يحتاج إلى عناية خاصة وشروط ومواصفات تختلف كثيرا عن نقل كمية من ألواح الخشب وهكذا

من هنا فقد اهمتم علماء التربية وعلم النفس اهتماما بالغا " بطرق " نقل وتوصيل المضمون التعليمي المراد تعليمه للآخرين ، إلى الدرجة التي يمكن أن يكون هناك اتفاق عليها من قبل الجمهرة الكبرى هؤلاء العلماء ، على أنه وفقا لمدى الجودة والإتقان في عملية النقل والتوصيل ، يكون النجاح والتوصيل ، أى التعليم ، بحيث لا تكون المسألة فقط هي ما يكون عليه المضمون من قبيمة ، ولكن ، " الوسيلة " و" الطريقة " التي ينتقل بها إلى آخرين

ولما كانت مهمة الرسل على وجه العموم هي " تعليم " الناس مضمونا تعليميا تتطلبه الرسالة الدينية التي يكلفهم بها المولى- عز وجل- ، كان من الطبيعي أن يكون اختيارهم لحمل الرسالة مبنيا - ضمن معايير وخصائص أخبري متعددة - على قدرتهم على النقل والتوصيل ومن هنا فإن ما سبق أن تناولناه من جوانب وقضايا متعددة تبرز وتوضح الأبعاد التربوية والمضامين التعليمية لرسالة محمد على ، لابد أن يتم توصيله للناس من خلال طرق وأساليب ، كان لها دورها الفعال في استيعاب المسلمين لها وامتثالهم لما جاءت تحمله ، وهو الأمر الذي عليه مدار الفصل الحالي

ولابد لنا أن نوكد للقارئ قسبل أن يقف على ما سوف نتناوله من طرق وأسالبيب، أن التداخل بينها أمر وارد لا ينبغى أن يؤخذ على أنه خلل فى العرض، وعلى سبيل المثال ، فإذا كنا قد أفردنا للقصة جزءا خاصا ، فإن هذا لا يمنع أن نجد فى بعض القصص النبوى استخداما لوسيلة من الوسائل التعليمية أو لقاعدة من القواعد التربوية التى سوف نعرض لها ، وإذا كنا نعرض للمثل كطريقة قائمة بذاتها ، فإن من الأمثال ما ينمى التفكير ، ويثير حوارا ، وإن منها ما يمثل " حكمة " ، أو قاعدة من القواعد التربوية وهكذا ، بل إن هناك تداخلا قد يحدث مع قضايا ونقاط عرضنا لها فى الفصل السابق بصفة خاصة أو غيره من فصول ؛ ولهذا فقد نستخدم الحديث النبوى أكثر من مرة ، نظرا لتعدد وتنوع معانيه ودلالاته

ونعرض فيما يلى الطرق والأساليب المستخدمة للتعليم في الهدى النبوى الكريم: أولا : القصيمة ،

منذ فجر الحياة البشرية ، عرف الإنسان بولعه الشديد بسماع القصص ، ولعل اكثر فترة يمكن أن تلاحظ فيها هذا ، فترة الطفولة بصفة خاصة ، حيث تكاد تختفى أية اهتمامات أو دوافع أخرى يمكن أن تكون هامة بالنسبة للطفل أمام فرصة أن يسمع أو يشاهد قصة وبطبيعة الحال لا يقف الأمر عند حد مرحلة الطفولة فحسب ، بل يمتد إلى مختلف مراحل العمر ، فحتى الكبار ، يجدون أنفسهم مشدودين إلى "التمثيليات" و " المشرحيات " و " الأفلام " أكثر من المحاضرات والخطب والأحاديث والمقالات التي تعتمد على التوجيه المباشر

من هنا فقد كــان منطقيا أن يهتم التسربويون بالقصة كأسلوب من أســاليب التربية وطرقها من أجل نقل معلومات معينة أو غرس قيم ، أو تغيير اتجاهات

وليست آثار القيصة في نفوس الأطفال محصورة خيلال سردها أو سماعيها أو قراءتها ، بل إنهم كثيرا ما يقلدون أقوال ما يجرى من القصة وما فيها من أحداث وأخلاق ، وسلوك في حياتهم العيملية الواقعية اليومية ثم إن هذه الآثار للقيصة تصاحب الفرد الإنساني في جميع مراحل النمو النفسي والتربوي والاجتماعي و لذا قطالب الدراسة الابتدائية والإعدادية والثانوية والجامعية ، وكل إنسان ، سواء أكان أميا أم مثقفا ، فإنه يخضع لتأثير القصة ، وإن كنانت تختلف مواضيع القيصة وطبيعتها باختلاف مراحل النمو التكوينية ، وباختلاف المستويات العقلية والاجتماعية والمزاجية ،

<sup>(</sup>۱) عبدًا الجميد الهاشدمي : الرسول العربسي المربي ، دمشق ، دار الثقبافة للجدميع ، ۱۹۸۱ ، ص ٢٤٥ -

وقد أبرر القرآن الكريم أهمية القصص الإيجسابية وتأثيرها النفسى والأخلاقى في التربية وتغيرها النفسى والأخلاقى في التربية وتهديب النفوس ، قال تعالى : ﴿ نَحْنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ بِمَا أُوحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا الْقُرْآنَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَمِنَ الْغَافِلِينَ ٣٠ ﴾ [يوسف] · كما أبرر دور القصة في التدبر والتفكير والاعتبار ، فقال المولى - عز وجل - : ﴿ . . . فَاقْصُصِ الْقُصَص لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ (١٧٦) ﴾ [الاعراف] ·

ووردت في القرآن عدة قصص : كقصة موسى والخيضر عليهما السلام ، وقصة قابيل وهابيل ، وقصة قارون ، وقصة فرعون ، وقصة ذى القرنين ، وقصص عدد من الأنبياء - عليهم السلام - وغيرها وركزت هذه القصص على الجوانب الروحية والخلقية التي تزكى الأرواح وتهذب النفوس ، وترقى الوجدان ، وتطهر الأبدان ، وترسخ الفضائل وحب الخير ، وتدعو إلى الهداية والصلاح في الدارين : الدنيا والآخرة (١) .

وكان رسول الله على أول من سلك نهج القرآن الكريم ، وترسم خطاه فى توظيف القصة من أجل نشر الوعى وتعميق مبادئ الإسلام فى النفوس ، حيث نجده على يتخذ من القصة أسلوبا مهما من أساليب الدعوة والتربية ، يحملها قيم الإسلام ومعانيه ، ويربى عليها الصحابة من رعيل الإسلام الأول ، ويوجههم من خلالها إلى استلهام هذا الدين عقيدة فى الفكر والتصور وطريقة فى السلوك وواقع الحياة، وفوق ذلك ، كان الرسول على يتلقى طلبا من الصحابة وغيرهم بأن يقص عليهم ، فقد كان المشركون ، مشلا ، يطلبون من رسول الله على أن يقص عليهم بعض الأخبار الماضية لتعجيزه أو لبيان صدق نبوته ، كما يوحى لهم بذلك أهل الكتاب، فكان عليه الصلاة والسلام - يقص عليهم من القرآن، كما كان يفصل أحيانا بعض قصص القرآن (٢).

وبهذا فإن استخدام الرسول على القصة في دعوته وتربيته ، كان يستجيب لمناخ بيئي يطلب القصة ويرغب الاستماع إليها ، وهذا الإقبال عنصر حيسوى أعطى القصة

<sup>(</sup>١) عبد الحميد الزناتي: أسس التربية الإسلامية في السنة النبوية ، ليبيا - تونس ، الدار العربية للكتاب ، ١٩٨٤ ، ص ٢١٨

 <sup>(</sup>۲) الطبرى : جامع البيان عن تأويل القرآن ، القاهرة ، البابى الحلبى ، ۱۹۷۳ ، ط۲ ، ص۱۹۱۰
 ۱۹۲ .

أهمية بالغة في نظر الرسول المعلم ، مما جعله يستعمل القصة في حديثه إلى المسلمين من صحابته الكرام على نطاق واسع جدا ، وفي موضوعات شتى (١١) .

ولابد أن ننبه القارئ إلى أننا عندما نتناول القصة في الحديث النبوى ، فإننا لا نقصدها بمفهومها الحديث ، ولا بما ارتبط بهذا المفهوم من دلالة متطورة ، ولكننا نعني بها ما نجده من نصوص قصيرة أو طويلة نوعا ما ، يتحقق فيها المدلول العام في القصة ، بحيث يأتي النص القصصي مصورا لحدث متكامل له بداية ووسط ونهاية (٢).

والواقع أن الرسول المعلم كان حريصا على أن يتعهد أصحابه بالقصة ، روى المدارمي في سننه : " عن عبد الملك بن ميسرة ، قال : سمعت كردوسا ، وكان قاصا يقول : أخبرني رجل من أهل بدر أنه سمع رسول الله على يقول : " لأن أقعد في مثل هذا المجلس ، أحب إلى من أن أعتق أربع رقاب ، قسال : قلت أنا : أي مجلس يعنى ؟ قال : كان حينتذ يقص ... "(٣).

ومما يعزز هذا ما رواه الإمام أحمد في مسنده "حدثنا شعبة عن أسى التياح قال: سمعت أبا الجعد يحدث عن أبى أمامة قال خرج رسول الله على قاص يقص ، فأمسك ، فقال رسول الله على قص ، فلأن أقبعد غدوة إلى أن تشرق الشمس أحب إلى من أن أعتق أربع رقاب ، وبعد العصر حتى تغرب الشمس ، أحب إلى من أن أعتق أربع رقاب "(1)

ومما يؤكد اهتمام الرسول على بالقصة في تربية وتعليم الصحابة أنه كان يكرر القصة الواحدة أكثر من مرة وفي أكثر من مجلس ، وقد يرجع السبب في ذلك إلى تجدد الوافدين من الصحابة على مجلسه عن كانوا يتناوبون في التلقى عنه ، كما كان يفعل عمر بن الخطاب مع صاحبه الأنصاري ، حيث اتفقا على أن يذهب أحدهما إلى

<sup>(</sup>۱) محمد بن حسن الزير: القصص في الحديث النبوى ، الرياض ، د ن ، ١٩٨٥ ، ط٣ ، ص ٦٦

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢١ ·

<sup>(</sup>٣) سنن الدارمي ، القاهرة ، شركة الطباعة الفنية المتحدة ، ١٩٥٩ ، ج٢ ، ص ٢٢٧ -

<sup>(</sup>٤) مسئد ابن حنبل ، تحقیق أحمد محمد شاكر ، القاهرة ، دار المعارف ، ١٩٥٥ ، ج٥ ، صند ابن حنبل ، ١٩٥٥ ، ج٠ ،

رسول الله على يستمع إليه ، ويذهب الآخر إلى عمله ، وعند اللقاء يخبر من استمع صاحبه بما استمع إليه من قصص رسول الله على (١).

وسعى الرسول ﷺ مما قصه من قبصص أن يحقق عدة أهداف يمكن الإشارة إلى أهمها فيما يلي (٢):

- استخدامها كوسيلة تعليمية: فقد كان الصحابة يتحلّقون حول رسول الله على سائلين عن أحكام الدين الجديد التي كانت تتنزل تباعا حسب المواقف، ومن هنا كان صعبا عليهم أن تكون كل الجلسات تعليمية تقوم على التلقين، وتخلو من وسيلة تقوم على التشويق، والرسول على بوصفه معلما مربيا، أتاه الله الكتاب والحكمة، كان أدرى الناس بطبيعة المتعلمين، وفي الوقت نفسه لم يكن من عادته تضييع وقته ووقتهم في اللهو أو في القصص فارغة المضمون، بينما كان يردد دائما: " اللهم إنى أعوذ بك من علم لا ينفع " .

-استخدامها لهدف معرفى: فكثير من القـصص كان الصحابة يسـتنتجون منه بعض المعارف المجهـولة لديهم من أخبار الأمم السابقـة وعاداتها وتقاليدها وتشـريعاتها واختلافاتها المذهبية

- استخدامها كمنهج من مناهج الدعوة: فلم تكن مجالس الرسول على تخلو في الغالب من وفود قادمة من الأمصار البعيدة أو القبائل التي أسلمت حديثا ، أو القادمة للدخول في الإسلام ، وكان هؤلاء القادمون يجلسون ، فربما يطيلون الجلوس ، والصحابة معهم بطبيعة الحال ، وكان جلوسهم بهدف تعلم أصول الدين ، والرسول علي يعلم ما للقصص من قدرة تأثيرية طيبة على القلوب أكثر من المواعظ المباشرة المجردة .

- استخدامها لبيان القرآن وتوضيحه: إذ هناك نوع من القصص النبوى حكاه الرسول رسيحة توضيحا لبعض قصص القرآن ، كقصة موسى وسبب خروجه إلى الخضر حعليه ما السلام - ، ومما رواه من قصص تتعلق بالأنبياء : إبراهيم وأيوب ويعقوب وغيرهم، عليهم السلام

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري ، ۱/ ۳۳ .

<sup>(</sup>٢) مصطفى رجب : الأهداف التربوية لبعض القصص النبوى ، د م ، د · ن ، ١٩٩٢، ص٢٣.

- استخدامها لغرس مكارم الأخلاق: فالإنسان بفطرته يميل إلى تقليد غيره ، وتعليم الأخلاق بالمواعظ وحدها ، أضعف كثيرا من القصص ؛ لأن القصص تدل السامع على إمكانية انتهاج السلوك الخير اقتداء ببعض أبطال القيصة ؛ لأنهم من البشر ذوى القدرات الخاصة ، فهذا الجانب يدل على عبقرية النبى في المجال التربوى ، إذ إن توجيه الأب - مثلا - لابنه بأن يفعل كذا وينتهى عن كذا بالأمر المباشر لا يكون له التأثير نفسه لو ساق له قصة تبين الأثر الطيب للفعل المرغوب فيه ، والنتيجة السيئة للفعل المكروه

هذا بطبيعة الحال ، فضلا عن صدد آخر من الفوائد التي يؤديها أسلوب القصة في التربية ، والتي يمكن الإشارة إليها فيما يلي(١) :

- ١ الاعتماد على التشويق ، وجذب الاهتمام ، وتركيز الذهن ، وإثارة المشاعر ، بما
   يشد السامع إلى مجريات القصة ، حتى يستجلى أحداثها ، ويتعرف على
   نتائجها
- ٢ تحفيز السامع ، أى الاتعاظ والاعتبار بما حدث لأبطال القصة ، والتأثر بالاعمال الخيرة التي توسلوا بها لله وصدقوا في القيام بها خالصة لوجهه الكريم ، رغبة ورهبة ، وكانت سبب نجاتهم من المحنة باستجابة الله- عز وجل- لدعائهم
- ٣ التركيز على عملية الإيحاء التي تعتبر من أهم الوسائل المؤثرة في التوجيه والتربية .
- ٤ والقصة لها دورها في إشباع الخيال ، فهى تنقل السامع إلى الماضى إن كانت كذلك ، أو إلى مكان في شرق الأرض أو غربها إن كانت في الوقت الحاضر ، كما أنها تنقل الإنسان ليعيش مع شخصية أبطال القصة ومواقفهم ، فسامع القصة يعيش مع الأنبياء والمرسلين في أحداثهم ، أو مع رجال الإسلام وأبطاله في معاركهم ، أو مع العلماء والمحققين في مجالسهم ، أو مختبراتهم أو حلقات دروسهم ، ومع الناس في ذات أنفسهم أو داخل بيوتهم ، ومع أهلهم

وقد تنوعت أشكال القصة النبوية وفقا لتنوع الغرض المقصود من حكيها ، ووفقا لمستسوى السامعين ، وللظروف المحيطة ، فيضلا عن أن التنويع من شسأنه أن يعدد من السبل والوسائل مما يمكن أن يستسوعب أكبر عدد ممكن من الذين يستمعسون إليها ، فمن ذلك(٢):

<sup>(</sup>١) عبد الحميد الزناتي: أسس التربية الإسلامية ، ص ٢٢٠

<sup>(</sup>٢) محمد الزير: القصص في الحديث النبوى ، ص ٣٣٣٠

أ- قصص وقعت للرسول على نفسه ، سواء قبل البعثة أو بعدها ، وأحداث هذا النوع تعد تجارب ذاتية وقعت للرسول في فترات مختلفة من حياته ، وفي ظروف مختلفة ، وهي أشبه ما تكون بالمذكرات التي يسجلها الإنسان عن بعض ما يمر به في حياته ، والرسول على في هذا النوع يختار من أهم تجاربه الذاتية ، ويتخير أكثرها إثارة ليجعلها مادة قصصية ، ينسج منها وقائع ما يقصه على أصحابه ، مستهدفا من وراء ذلك ما يحققه عرض هذه التجارب من تعميق إيمان الصحابة بالرسول والرسالة ، حين تجسد هذه التجارب النادرة في حياة الرسول والرسول والرسالة ، حين القصصية .

ومثال هذا النوع ما رواه البخارى عن عائشة أنها قالت لرسول الله ومثال هذا النوع ما رواه البخارى عن عائشة أنها قالت لرسول الله ، ما أتى عليك يوم كان أشد عليك من يوم أحد ؟ قال : " لقد لقيت من قومك، وكان أشد ما لقيت منهم يوم العقبة " ، وقص فى هذه القصة ما وجده من قومه من إعراض وصدود وهو يعرض نفسه عليهم ، فانطلق مهموما ، وإذ به يسمع صوت جبريل يناديه من السماء ، ويقول : إن الله عز وجل قد سمع قول قومك ، وما ردوا عليك ، وقد بعث إليك ملك الجبال لتأمره بما شئت فيهم ، ويعرض ملك الجبال على رسول الله علي أن يطبق عليهم الأخشبين (أى الجبلين) ، إن شاء الرسول ، فما كان منه عليه الصلاة والسلام إلا أن قال : " لا ، ولكن أرجو أن يخرج الله من أصلابهم من يوحد الله ولا يشرك به شيئا "(۱).

فهذه قصة تصور أدق ما يكون التصوير كيف يواجمه الداعية ألوانا من المشقة والعذاب في سبيل توصيل ما كلفه الله بم ، ومع ذلك فهو يقابل كل هذا بصبر وثبات ومثابرة ، ولا تولد معاندته وجهود إيذائه في قلبه غلا أو حقدا ، فقلبه يظل رقيقا ، يحمل من الرحمة بقومه ما يجعله يرجو الله أن يعينهم على البصر بالحق وسواء السبيل

وهناك عدد غير قليل من هذا النوع ، لعل منها قـصته ﷺ مع جبريل عندما نزل إليه أول مرة بمهمة الرسالة الإلهية ، وقصة الإسراء والمعراج وغيرهما

ب - القصة التمثيلية ، فهناك قضايا كلية ، وحقائق عقلية مجردة ، كان الرسول ويَجَالِنُهُ يهدف إلى تجليتها وتوضيحها أمام الصحابة الكرام ، وأمام غيرهم من المسلمين، كما كان يهدف أيضا إلى تأكيدها في نفوس الجميع وتعميقها في إحساساتهم ، وفي

۱٤٠-۱۳۹/٤ : ١٤٠-۱۲۹/١

سبيل ذلك اتخذ الرسول على القيصة أسلوبا من أساليب التوضيح والبيان ، وكانت القصة التمثيلية خير ما يحقق هذا الغرض ويخدم الفكرة الذهنية بتجسيدها في قالب قصصى محسوس يخرجها من إطار التجريد الذي لا يخلو من طابع الغموض وعدم التحديد ، ويضعها في صورة تجعل السامعين والقراء أكثر قدرة على الفهم والاستيعاب، وأكثر قدرة على تمثل الفكرة وهضم أبعادها (1)

ومن نماذج هذا النوع ، تلك القصة الخاصة بفرحة الله بتوبة عبده ، قال على الله أشد فرحا بتوبة عبده المؤمن ، من رجل في أرض دوية مهلكة ، معه راحلته عليها طعامه وشرابه ، فنام ، فاستيقظ وذهبت ، فطلبها حتى أدركه العطش ، ثم قال أرجع إلى مكانى الذى كنت فيه ، فأنام حتى أموت ، فوضع رأسه على ساعده ليموت فاستيقظ وعنده راحلته وعليها زاده وطعامه وشرابه ، فالله أشد فرحا بتوبة العبد المؤمن من هذا براحلته وزاده "(٢)

والمتأمل في هذه القصة يجد أن رسول الله على ، قد استخدم وسائل تعليمية من البيئة التي يعيش فيها المتعلمون ، وهم الرعيل الأول من الصحابة ، حيث كان استخدام الراحلة في السفر مشهورا آنذك ، وقد استخدمه رسول الله على ، لتقريب الحقيقة وتصويرها، كما استطاع أن يصور الحالة النفسية التي انتابت الرجل فاقد الراحلة عندما يئس من راحلته ، وحالته - الرجل - عندما وجدها ، وهي صور تجذب المتلقى فيتأثر بمضمونها ودلالاتها (٣)

وهذا اللون القصصى الذى ضربه رسول الله ﷺ للتمثيل ، وإن كان لا يمثل وقائع أو حوادث وقعت بالفعل من خلال أشخاص معروفين ولهم وجود تاريخى ، فإنه يمثل وقائع وأحداث يمكن أن تقع (1)، ويمكن أن نجد أمثاله فى واقع الحياة ، وذلك من حيث نوع المواقف والأحداث ، وسلوك الأشخاص ، وما يكشف عنه - اللون القصصى من مشاعر وتصرفات هى صورة من واقع الإنسان وسلوكه

<sup>(</sup>١) محمد الزير: القصص في الحديث النبوي ، ص ٣٤٤

۲۲٦-۲۲٥ / ٥ : ۲۲٦-۲۲٥ (۲)

<sup>(</sup>٣) طه طه مصطفى السيد القيم في القصص النبوي ، رسالة دكتوراه ، كلية التربية ، جامعة المنوفية ، شبين الكوم (مصر) ، ١٩٩٦ ، ص ٥٥

<sup>(</sup>٤) محمد قطب : منهج الفن الإسلامي ، بيروت ، دار الشروق ، د ت ، ص ٢٣١

ج - القصة الغيبية (١) ، وقد اقترح " الزير " هذه التسمية على أساس أن هذا النوع تعد أحداثه بتفاصيلها ذات مصدر واحد هو مصدر الوحى ، فهذه القصص من قبيل الغيب الذى كشف الله عنه لنبيه على ، وهى غيب سواء كانت أحداثها وقعت فى الماضى البعيد كالقصص التاريخية أو كانت ستقع فى المستقبل فى نهاية الحياة ، وقبل قيام الساعة ، أو بعد قيامها ، أو كانت تحدث فى الواقع غير المنظور ، ذلك أن تلك القصص وما تتضمنه من أحداث ومواقف مفصلة أو غير مفصلة ، ليست فى متناول الرسول ولم تحدث أمامه ، كما أنه لم ينشئها من عند نفسه ، ولم يأخذها عن غيره من علماء الناس ومؤرخيهم بالنسبة لما حدث فى الماضى ، فلم يكن له من معلم من قومه الذين عرفوا بأميتهم واشتهروا بها ، كما لا يستطيع أحد أن يثبت أنه تلقى علما من قوم غير قومه ، ولو سجل التاريخ شيئا من ذلك لا تخذه الخصوم حجة يدعمون بها ما حاولوا أن ينثروه من شكوك

فكان " الغيبيــة " هنا ترجع إلى " مصدر المعرفة " لا إلى " طبــيعة الموضوع " كما هو المألوف لدى الفلاسفة وعلماء المنطق

والحق أننا نرى أنه قد يكون من الأوفق الالتزام بما هو معروف في مناهج البحث والمنطق ، فلا نسمى القصة بالغيبية إلا إذا كانت تتصل بعالم الغيب ، أو نسميها بالقيصص " النقلية " على غرار ما هو معروف من تصنيف العلوم إلى " عقلية " و"نقلية " على أساس أن الفئة الأولى هي التي توصل إليها الإنسان باجتهاده الخاص ، والثانية هي التي اعتمد فيها على القرآن الكريم والسنة النبوية

ومن أمشلة هذا النوع ، وفقا لما حددناه ، قصة " الملائكة السياحين " اللاين يطوفون في الأرض يبحثون عن أهل الذكر ، فإذا وجدوا قوما يذكرون الله تنادوا : هلموا إلى حاجاتكم ، فيحفونهم بأجنحتهم إلى السماء الدنيا (٢).

وقصة أخرى تبين أن ملكين عضلت بهما كلمة عبد حمد الله بها وهي قوله: "يا رب ، لك الحمد كما ينبغي لجلال وجهك وعظيم سلطانك " فصعدا إلى السماء وقالا: " ربنا ، إن عبدك قد قال مقالة لا ندرى كيف نكتبها ؟ · · فقال الله عز وجل -: اكتباها كما قال عبدى ، حتى يلقاني فأجزيه بها "(") .

<sup>(</sup>١) محمد الزير: القصص في الحديث النبوى ، ص ٣٥٤ ·

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری : ۱۰۸-۱۰۷/۸ ۰

۳) سنن ابن ماجه : ۲/۱۲۶۹، ۱۶۲۳ ، ۱۶۲۶ .

ويتصل بهذا النوع أيضا القصص التي تناولت أمورا خاصة بالبعث واليوم الآخر وقد كانت هذه قضية من أخطر القـضايا ، وخاصة أن القوم في ذلك الوقت كانوا على حال من البداوة والأمية بحيث يصعب عليهم تصور أن يعود الإنسان إلى الحيساة مرة أحرى وتكون هناك دار آخرة يحاسب فيها الإنسان وفقا لما قام به من أعمال في الدنيا ومن هنا كمان إلحاح السرسول عليه في وراية هذا النبوع بصفة خماصة بصمور وأشكال مختلفة، بل وتكرار بعض المشاهد .

إن هذا إنما يشير إلى أهمية الثواب والعقاب في منهج التربية الإسلامية وأن الإيمان بالجزاء في الآخرة هو الذي يضبط سلوك الإنسان في الدنيا ، وفقا لقوله- عز وجل- : ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴿ ۚ وَمَن يَعْمَلُ مَثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا بِيرَهُ ﴿ ﴾ [الزلزلة].

ويدخل في هذا أيضا بعض قصص رواها رسبول الله ﷺ تتعلق بأحداث سوف تقع مستقبلاً ، بذورها وبداياتها آيات في القرآن الكريم ، ثم أخذ النبي ﷺ يفصلها بوحي من الله ، حيث لا قدرة لاحد على أن يستشرف مستقبلا إلا بعون من الله عز وجل ، وعلى سبيل المثال ، يروى القرآن قصة ياجوج وماجوج في قوله : ﴿ قَالُوا يَا ذَا الْقَرْنَيْنَ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسَدُونَ فِي الأَرْضَ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجًا عَلَىٰ أَن تَجْعل بَيْنَنَا وبيَّنَهُمْ سَدًّا ﴿ قَالَ مَا مَكُنِي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٍ أَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدْمًا ۞ آتُونِي زُبَر الْحَدَيِدُ حَتَّىٰ إِذًا سَاوَىٰ بَيْنَ الصَّدَفَيْنِ قَالَ انفُخُوا حَتَّىٰ إِذَا جَفَلُهُ نَارًا قَالَ آتُونِي أَفْر غُ عَلَيْهِ قَطْرًا 📆 فَمَا اسْطَاعُوا أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْبًا 🐨 قَالَ هَذَا رَحْمَةٌ مِّن رُّبِّي فَإِذَا جَاء وَعْدُ رَبِّي جَعَلَهُ دَكَّاءَ وَكَانَ وَعْدُ رَبِّي حَقًّا 🕼 ﴾ [الكهف] ·

فيتحدث الرسول ﷺ عن يأجوج ومأجـوج عند حفر السد ، وأنهم كلما حفروا منه جزءا في يوم ، يفاجأون عند عودتهم إليه بأنه عاد كما كان وربما أشد وهكذا ، إلى أن يأتي يوم يحفرون فيه : " حتى إذا كادوا يرون شعاع الشمس قال الذي عليهم : ارجعوا فستحفرونه غدا ، فيعيده الله أشد مما كان ، حتى إذا بلغت مدتهم ، وأراد الله أن يبعثهم على الناس حفروا ، حتى كادوا يرون شعاع الشمس ، قال الذي عليهم : ارجعوا فستحفرونه غدا إن شاء الله ، واستثنوا ، فيعودون إليه وهو كهيئته حين تركوه، فيحفرونه ويخرجون على الناس منع (١) ، ثم تصور القصة انتشارهم في الأرض ،

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه : ۱۳۲۳/۲–۱۳۲۱

وتحصن المسلمين منهم، وشربهم لكل ماء يقعبون عليه . ثم تصور القصة ما يكون من لجوء المسلمين إلى الله بالدعباء ، فيرسل عليهم طيرا تهلكهم، ثم يخرج المسلمون من حصونهم(۱).

ومن خلال هذه القصة يعرض على الظهور نموذج طيب لحاكم صالح ، يمكنه الله فى الأرض ، وييسر له الأسباب ، فيجتاح الأرض شرقا وغربا ، ولكنه لا يتجبر ولا يتكبر ، ولا يطغى ولا يتبطر ، ولا يستخذ من الفتوح وسيلة للغنم المادى ، واستغلال الأفراد والجماعات والأوطان ، ولا يعامل البلاد المفتوحة معاملة الرقيق ، ولا يسخر أهلها فى أغراضه وأطماعه ، إنما ينشر العدل فى كل مكان يحل به ، ويساعد المتخلفين، ويدرأ عنهم العدوان دون مقابل ، ويستخدم القوة التى يسرها الله له فى التعمير والإصلاح ، ودفع العدوان وإحقاق الحق ، ثم يرجع كل خير يحققه الله على لليه رحمة الله وفضل الله ، ولا ينسى وهو فى إبان سطوته قدرة الله وجبروته ، وأنه يرجع إلى الله (٢) .

د – القصة التاريخية: ومادة هذه القصة مستمدة مما وقع من أحداث فيما مضى من الزمان ، لكن من الملاحظ أن القصة تقوم على انتقاء جوانب معينة من أحداث القصة وتسلط النضوء عليها ، والمعيار في الاختيار هنا هو ما يكون لهذه الأجزاء من قدرة وإمكانية على المساهمة في البناء الديني والخلقي للإنسان ببث قيم مرغوب فيها والتحذير من اتجاهات سلوكية سلبية وبالتالي فليس الغرض من القصة التاريخية هو نفسه الغرض المعروف من البحث التاريخي ، من حيث تسجيل الأحداث وتحقيقها وتحليلها والربط بين عناصرها والخروج بتفسير وأحكام .

ويمكن أن نسوق نموذجا لذلك قصة ( الأقرع والأبرص والأعمى ) التي رواها أبو هريرة عن رسول الله ﷺ ، بيانا لسلوكيات وجدت بين بني إسرائيل في عصور خلت .

قال رسول الله ﷺ (۳): «إن ثلاثة من بنى إسرائيل: أبرص وأقرع، وأعمى، أراد الله أن يبتليهم ، فبعث إليهم مَلكًا فأتى الأبرص فقال: أى شىء أحب إليك ؟ قال: لون حسن، وجلد حسن، ويذهب عنى الذى قذرنى فمسحه فذهب عنه قذره وأعطى

<sup>(</sup>١) محمد الزير : القصص في الحديث النبوي ، ص ٣٦٢ .

<sup>(</sup>۲) سيد قطب : في ظلال القـرآن ، القاهرة – بيروت ، دار الشروق ، ۱۹۸۲ ، ط۱۱ ، ج۱٦ ، ص ۲۲۹۳ .

<sup>(</sup>۳) صحیح البخاری: ۱/۱،۵۰۱

لونا حسنا وجلدا حسنا قال: فأى المال أحب إليك ؟ قال " الإبل ، أو قال: البقر - شك الراوى- فأعطى ناقة عشراء ، فقال: بارك الله لك فيها

ثم أتى الأقرع ، فقال : أى شىء أحب إليك ؟ قبال : شعبر حسن ، ويذهب عنى هذا الذى قذرنى ، فسمسحه فذهب عنه وأعطى شبعرا حسنا ، قبال : فأى المال أحب إليك ؟ قال : البقر ، فأعطى بقرة حاملا ، وقال : بارك الله لك فيها

ثم أتى الأعمى فقال أى شيء أحب إليك ؟ قبال أن يرد الله إلى بصرى ، فأبصر الناس ، فبمسحه ، فرد الله إليه بصره ، قبال فأى المال أحب إليك ؟ قال الغنم ، فأعطى شأة والدا فأنتج هذا وولد ( بتبشديد اللام ) هذا فكان لهبذا واد من الإبل، ولهذا واد من البقر ، ولهذا واد من الغنم

ثم إنه أتى الأبرص فى صورت وهيئته ، فقال رجل مسكين قد انقطعت بى الحبال (أى الأسباب) فى سفرى فلا بلاغ لى اليوم إلا بالله ، ثم بك أسألك بالذى أعطاك اللون الحسن والجلد الحسن والمال بعيرا ، ما أتبلغ به فى سفرى ، فقال الحقوق كثيرة ، فقال كأنى أعرفك ، ألم تكن أبرص يقذرك الناس فقيرا فأعطاك الله ، فقال : إنما ورثت هذا كابرا عن كابر ، فقال : إن كنت كاذبا فى دعواك فصيرك الله إلى ما كنت

وأتى الأقرع في صورته وهيشته ، فقال له مثل ما قال لهـذا ورد عليه مثل ما رد فقال : إن كنت كاذبا فصيرك الله تعالى إلى ما كنت عليه

وأتى الأعمى في صورته وهيئته ، فقال : رجل مسكين ، وابن سبيل انقطعت بي الحبال في سفرى فلا بلاغ لى اليوم إلا بالله ثم بك ، أسألك بالذى رد عليك بصرك شاة أتبلغ بها في سفرى ، فقال : قد كنت أعمى فرد الله إلى بصرى فخذ ما شئت ودع ما شئت ، فوالله لا أجهدك ( لا أشق عليك في شيء تأخذه ) اليوم بشيء أخذته لله عز وجل ، فقال : «أمسك مالك فإنما ابتليتم فقد رضى الله عنك وسخط على صاحبيك»

فمثل هذه القصة إنما تضع أيدينا على نماذج بشرية استحنها الله بالغنى وعلو الشأن ، مثلما امتحنها بالفقر وسوء الحال ، فمنها من لا يشكر الله على ما أعطاه ، فيفيض منه على من ليس معه ، ومنهم من يشكره عز وجل ، ويحرص على أن يعطى من يحتاج ، إيمانا بأن المال مال الله وما نحن إلا مستخلفون فيه ومثل هذه القصة لا تقف الدلالات التربوية عند حدودها المروية ، وإنما تمتد إلى كل ما يمكن يسير مسراها

ولا شك أن من الأسباب التي جعلت رسول الله على يستخدم وسيلة القصة من ضمن وسائله في التعليم ، ما تحققه القصة من ضرصة أوسع أمام المعلم ، إذ تمكنه من بسط الكلام عما يهدف إليه في حديثه من ناحية ، كما أنها من ناحية أخرى تتيح له إمكانية تجسيد القيضايا والمفاهيم التجريدية الذهنية التي يطرحها على سامعيه في صورة حسية من خلال التصوير القصصي للحدث ، كما نجد ، مثلا ، في القصص التمثيلية بصورة واضحة ، وهذا يؤدي وظيفة مهمة جدا ، وهي أنه يعمق تلك المفاهيم ويؤكدها في نفوس السامعين ، كما أن الأسلوب القصصي يجعل السامعين أكثر إقبالا على الدرس وتطلعا إليه ، مما يمكنهم من الاستيعاب الجيد ، والفهم المتعمق (1)

وإذا كانت القصة التاريخية المقدمة في الحديث النبوى تحمل أسماء محددة لها وجودها التاريخي الفعلى ، كحكاياته على عن بعض الأنبياء السابقين ، فرسول الله على يقدم صورة أخرى من القصة التاريخية غير محددة الاسماء ، على أساس أن مضمونها " هو محور الحدث ، ودلالاته الدينية والتربوية هي " البطل " الحقيقي للقصة ، ومن ذلك القصة التالية (٢)

" بينما ثلاثة يمشون أخذهم المطر ، فأووا إلى غار في جبل ، فانحطت على فم غارهم صخرة من الجبل ، فانطبقت عليهم ، فقال بعضهم لبعض انظروا أعمالا عملتموها صالحة لله فادعوا الله بها لعله يفرجها عنكم قال أحدهم : اللهم إنه كان في والدان شيحان كبيران ، ولى صبية صغار كنت أرعى عليهم ، فإذا رحت عليهم حلبت فدأت بوالدى أسقيهما قبل بنى ، وإنى استأخرت ذات يوم فلم آت حتى أمسيت فوجدتهما نائمين ، فحلبت كما كنت أحلب ، فقمت عند رؤوسهما أكره أن أوقظهما، وأكره أن أسقى الصبية ، والصبية يتضاغون ( يتصايحون من الجوع ) عند رجلى حتى طلع الفجر ، فإن كنت تعلم أنى فعلته ابتغاء وجهك فأفرج لنا فرجة نرى منها السماء ، ففرح الله ، فرأوا السماء

وقال الآخر: اللهم إنه كانت لى بنت عم أحببتها كأشد ما يحب الرجال النساء، فطلبت منها، فأبت حتى آتيها بمائة دينار، فبقيت حتى جمعتها، فلما وقعت بين رجليها قالت يا عبد الله، اتق الله ولا تفتح الخاتم إلا بحقه، فقمت، فإن كنت تعلم أنى فعلته ابتغاء وجهك، فأفرج عنا فرجة ففرج

<sup>(</sup>١) محمد الزير: القصص في الحديث النبوي ، ص ٤٤٥

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری: ۳/۱۱۹-۱۲۶

وقال الثالث: اللهم إنى استأجرت أجيرا بفرق ( مكيال بالمدينة يسع ستة عشر رطلا ) أرز ، فلما قضى عمله قال: أعطنى حقى ، فعرضت عليه فرغب عنه ، فلم أزل أزرعه حتى جمعت منه بقرا ورعاتها ، فجاءنى فقال: اتق الله ، فقلت: اذهب إلى تلك البقر ورعاتها فخذ ، فقال: اتق الله ولا تستهزئ بى ، فقلت: إنى لا أستهزئ بك ، فخذ ، فأخذه ، فإن كنت تعلم أنى فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج ما بقى ففرج الله "

فها هنا تحمل القصة العديد من الدلالات التربوية ، مثل البر بالوالدين ، فهما اللذان ربيانا سنوات طويلة تحملا فيها الكثير ، فهلا أقل من رد بعض الدين لهما بمراعاتهما وقد كبرا ، وكذلك مجاهدة النفس للسيطرة على الشهوات والأهواء مما من شأنه أن يقوى الإرادة ، فيصبح الإنسان أكثير قدرة على مواجهة الصعاب والمشكلات والعثرات ، وأيضا الابتعاد عن المعاصى والذنوب خوفا من الله ، وأداء الأمانات إلى أهلها .

## ثانيا ، القسدوة ،

إن نظرية ما مهما تبلغ من صحة المنتهج ودقة الفكر ، وإن تعليما ما ، مهما يكن رائعا ويقع من الناس موقع الإعجاب ، وإن هداية مهما تجمع من صنوف الخير ، كل أولئك لا يغنى غناء ولا يثمر ثمرة ولا يسقى على الدهر ، إلا إذا كان له من مثله يعلمه، ويدعو إليه بأخلاقه وفضائله ، ويعرفه إلى الناس بالقدوة والأسوة ، فيقتدى الناس بدعوته عن طريق العمل ، بعد العلم ، معجبين بسجايا هؤلاء الدعاة ، معظمين لأخلاقهم ، مكرمين طهارة قلوبهم وزكاء نفوسهم ، ونظافة أخلاقهم ، ورجاحة عقولهم ، وحصافة آرائهم ، وسداد أفكارهم

ويقص علينا أحد المفكرين الإسلاميين<sup>(1)</sup> أن الباخرة " كركوديا " التي ركبها في عودته من مصر والحجاز في أوائل شهر رجب من عام ١٣٤٢هـ ( فبراير ١٩٢٤) اجتمع فيها عرضا بالدكتور طاغور ، الشاعر ذائع الصيت ، وكان قافلا من سياحته في أمريكا، فسأله بعض من كانوا برفقته : " ما بال نحلة ( مذهب ) " برهموسماج " أخفقت في مساعيها ولم تنجع ، مع أنها نصفت الأديان ، وجمعت الحسنات ، وسالمت جميع الملل ، ومن مبادئها وأصولها أن الديانات كلها على حق ، وأن جميع

<sup>(</sup>١) السيد سليمان الندوى : الرسالة المحمدية ، دمشق ، مكتبة دار الفتح ، ١٩٦٣ ، ص ٤١

المصلحين من الأنبياء والرسل والهداة هم أخيار الناس وصلحاؤهم ؟ ثم إنها ليس فيها ما يخالف العقل أو يعارض المدنية الحاضرة أو مبادئ الفلسفة الحديثة ، وصاحب هذه النحلة قد راعى فيها الظروف الراهنة والشئون المألوفة الآن ، ومع ذلك كله ، لم تنل من الفوز شيئا ، ولم يتح لها من النجاح قليل ولا كثير ؟!

لقد أحسن الشاعر في جوابه على هذا السؤال غاية ما يكون الإحسان ، إذ قال :
إن النحلة لم يكن لها داعية يدعو الناس إليها بسيرته الكاملة ، وهديه العالى ، ولم يكن لها لسان يدعو مــوّيدا بعمل يصدقه فتهوى إليه أفـــثدة الناس وتطمح إليه أبصارهم ويكون لهم من الدعاة أسوة يأتسون بها وقدوة يقتدون بها "

وكلام طاغور هذا ، يدل على أن الدين لا ينجح ويعلو وينتشر إلا بسيرة النبى الذي بعث به وبما عرفه الناس عنه في ششون حياته وفي أخلاقه وأعماله وبالجملة ، إن المجتمع الإنساني يحتاج أشد الحاجة في بلوغه الكمال وسلوكه سبيل الرشاد ، إلى هداة ودعاة ومربين طهرت حياتهم وزكت نفوسهم وصفت قلوبهم من وصمات الذنوب وشبهات الآثام ، ولعنات الجهل ، وتكون سيرتهم كاملة في كل ناحية من نواحي الحياة الإنسانية ، ولم يجتمع ذلك إلا في أنبياء الله صلوات الله عليهم وسلامه ، وفي مقدمتهم محمد على ، فالذي يستقرئ حياته ، يجد مطابقة تامة بين الرأى والعمل ، بين الفكر والتطبيق ، فكان حقا ما تصفه السيدة عائشة: «كان خلقه القرآن الكريم ، فقل إذن أنه قد وصل إلى ذورة ما يمكن أن يصل إليه إنسان في سمو الخلق !!

والذى يجعل الأنبياء والرسل خير قدوة ، أنهم أصحاب رسالة ، والرسالة فى منطلقها الأساسى الأول هو اصطفاء الله تعالى لإنسان تتوافر فيه سمات الصدق والذكاء والأمانة والمقدرة على التبليغ ، ففى الرسالة عامل هام هو الاصطفاء الإلهى المطلق ، الاجتباء الاختيارى الخالص(١١)، فليست الرسالة مركزا اجتماعيا يسعى الإنسان إليه كمن يريد زعامة أمته أو قيادة شعبية بحتة ، ذلك أن القيادة هى نوع من العلاقة بين الشخص وبيئته ، وتكون لإرادته وبصيرته قوة التأثير على أفراد جماعته ، وقيادتهم فى السعى للموغ هدف مشترك ، وهذا الهدف قد يكون شريفا أو غير ذلك ، وقد يكون خلقيا أو قد لا يكون .

<sup>(</sup>١) عبد الحميد الهاشمي : الرسول العربي المربي ، ص ٥٧

كذلك ، فالرسالة ليست كالعبقرية الصرفة ، ذلك أن العبقرية - نفسيا - تمثل أعلى نسبة من الذكاء الذي يستمتع به الإنسان ، والذي تقدره اختبارات الذكاء المتعارف عليها بدرجة ( ١٤٠) فما فوق ، بينما تعستبر الإنسان المتوسط ذا نسبة ذكاء تتراوح بين ( ١٤٠ - ١١٠) درجة ، كلما أن عدد العباقرة في أي مجتمع ربحا لا يزيد عن ١٪ من مجموع الأفراد ،

والشيء الأساسي في الذكاء ، أنه قدرة عقلية وطاقة فكرية بحتة ، ولا تحمل معنى خلقيا أو فاضلا ، فالعبقري ، كما قد يكون عالما أو تاجرا أو مخترعا ، كذلك قد يكون مجرما مزمنا أو لصا محترفا ، أو رعيم جماعة من الأشرار

لذا فالرسالة الإلهية تجمع بين محاسن القيادة في سماتها الفاضلة الخلقية من روح التفاؤل ، ومحبة الآخرين وخدمتهم ، ورعاية مصالحهم الفاضلة وتجمع مع القيادة محاسن العبقرية ، في توفر الذكاء العملي واليقظة الفكرية ، والفطانة السلوكية ، وفي استخدام كل ذلك في الخير والعلم والفضيلة ، إلى جانب العامل الأساسي والجوهري ألا وهو عامل اصطفاء الله لذلك الإنسان المحدد المخصوص(١)

ورسول الله محمد على عندما لا يأمر الناس بشى، ولا ينهاهم عن شئ إلا وهو يفعل بما يأمر ، وينصرف عما ينهى ، يبين لنا بذلك منهاجا تربويا أساسيا ، وهو أن يتمثل المعلم دائما ما يقول ويعلم ، وإلا ، فلا أثر لذلك إن الذي يقف في حجرة الدراسة عشرات الساعات ، يشرح الديمقراطية ، وأهمية الشورى ، وضرورة الحوار ، دون أن يمارس ذلك بالفعل مع طلابه ومع زملائه ، قليلا ما ينتج ، ونادرا ما يفيد ، إن مثله مثل الذي يشرح مضار التدخين ويدعو إلى الإقلاع عنه ، وفي فمه سيجارة

ولعل أهمية القدوة هنا أن الرسول صلوات الله عليه وسلامه ، يثبت بالبراهين العملية ، والتجارب الفعلية ، أن ما يدعو إليه هو أمر ممكن التنفيذ ، وآية ذلك أنه مشخص في سلوكه ، ومن هنا كان القول " لا تنه عن خلق ، وتأتى مثله "

وإذ يجعل الإسلام قدوته الدائمة في شخصية رسوله ، فهو يجعلها قدوة متجددة على مر الأجيال ، متجددة في واقع الناس إنه لا يعرض عليهم هذه القدوة للإعجاب السالب والتأمل التجريدي في سبحات الخيال إنه يعرضها عليهم ليحققوها في ذوات أنفسهم ، كل بقدر ما يستطيع أن يقبس ، وكل بقدر ما يصبر على الصعود ، ومن ثم

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ٥٨.

تظل حيويتها دافيقة شاخصة ، ولا تتحول إلى خيال مسجرد تهيم في حبه الأرواح دون تأثر واقعي ولا اقتداء (١)

والإسلام إذ يرى أن القدوة أعظم وسائل التربية فسيقيم تربيته الدائمة على هذا الأساس ، فسلابد للطفل من قدوة في أسرته ووالديه لكى يتشرب منذ طفولته المبادئ الإسلامية وينهج على نهجها الرفيع ، ولابد للناس من قدوة في مجتمعهم تطبعهم بطابع الإسلام وتقاليده النظيفة لكى يحملوا الأمانة لمن يربونهم من الأجسيال ، ولابد للمجتمع من قدوة في قائدهم أو زعيمهم أو حاكمهم ، فتتحقق في شخصه المبادئ ، وينسج على منواله المحكومون

والقدوة التى هى معلمة ومربية للجميع ، كما لن نمل من التأكيد على ذلك ، هى شخصية الرسول التى تتمثل فيها كل مبادئ الإسلام وقيمه وتعاليمه ، ومن ثم يقيم الإسلام منهجه التربوى على أساس أنه هو الذى يسير دفة المجتمع ودفة الحياة .

إنه لا يجعل التربية مجهودا فرديا يخفق أو ينجح ، وتذروه الرياح والأعاصير ، وإنما يجعله منهجا شاملا ومتكاملا ، يبدأ بقمة المجتمع المتمثلة في ولى الأمر وينتهى بالطفل الرضيع ، حكم إسلامي ، ومسجتمع إسلامي ، وتربية إسلامية ، وتلك مسألة بدهية ، فكل نظام يضع منهجه على أساس أنه هو الذي يقوم بتنفيذه ، والإسلام أولى النظم بتلك القواعد البدهية؛ لأنه لا يستطيع أن يعمل بأدوات غيره ، ولأبد له أن يستخدم أدواته الخاصة ليتحقق منهجه المتفرد على مدار التاريخ ، وحين يتكون مجتمع إسلامي فإنه يشرب أطفاله مبادئ الإسلام عن طريق القدوة القائمة في هذا المجتمع ، متمثلة في الأسرة والوالدين (٢) .

وقد ركز القرآن الكريم في عدد من آياته الكريمة على ضرورة الاقستداء بالرسول على ضرورة الاقستداء بالرسول على من قال تعالى : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُو اللّهَ وَالْيَوْمَ اللّخر ... وَمَا آتَاكُمُ الرّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ الآخر ... ﴿ ... وَمَا آتَاكُمُ الرّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتهُوا... ﴿ ﴾ [الحشر]، ففي هاتين الآيتين وجوب الاقتداء برسول الله على ، وهو المعلم والمربى ، وفقا للقاعدة الأساسية أن من يكون قدوة ، يكون أول ملتزم بما يتحدث

<sup>(</sup>١) محمد قطب : منهج التربية الإسلامية ، القاهرة ، دار القلم ، د ت ، ط٢ ، ج١ ، ص ٢٢٨

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ٢٢٩ .

به ويدعو إليه ، والتى تعبر عن معناها الآية القرآنية : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِم تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴿ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللَّه أَن تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴿ ﴾ [الصف]، وكذلك يقول : ﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرَ وتنسونَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ تَتْلُونَ الْكتابَ أَفَلا تَعْقَلُونَ ﴿ آ ﴾ [البقرة].

ومن هذا المنطلق تكون طريقة القدوة في التعليم الإسلامي ضرورة لإعداد الفرد المسلم على نهج الأنبياء والرسل عليهم الصلاة والسلام<sup>(۱)</sup> ، ورسول الله هو مثال الكمال البشرى ، وهو القدوة لكل مسلم ، وقد حفظ لنا الحديث الشريف ، وسيرة الرسول - ولأجيال الإسلام القادمة - حياته ، واعماله وأفكاره ، كأنه حي ، فالسنة النبوية تبين الرسول القدوة ، والمربى على في كل لحظة وفي كل يوم ، قدوة وهو في اللبيته ، وقدوة وهو في المسجد ، وقدوة وهو في ميدان القتال ، وقدوة وهو في الطريق، وقدوة وهو يعاون الآخرين ، وقدوة في مظهره الشخصي ، فهو قدوة سلوكية لكل إنسان في كل مكان

إن هناك طبيعتين في الإنسان غير مجهولتين الإعتجاب بالعظمة + العرفان للجميل ، فعندما يرى الفرد منا آلة دقيقة أو جهازا عجيبا أو صورة رائعة أو مقالا بليغا، فإننا لا ننتهى من تبين حسنه حتى تنطوى جوارحنا على الإعجاب بصاحبه ، فإن الذكاء العميق والاقتدار البارز يجعلان الفرد منا ينحنى من تلقاء نفسه احتراما للرجل الذكى القدير !

وكذلك عندما يسدى إلينا معروف أو تمتد إلى الواحد منا يد بنعــمة ، إننا نذكر هذا الصنيع لمن تطوع به ، وعلى قدر ضخامة ما نلنا من خير نجد أن لساننا يلهج بالثناء ويمتلئ فؤادنا بالحمد ، كما قال الشاعر :

أفادتكم النعماء مني ثلاثة يدى ولساني ، والضمير المحجبا !

ولقد جاء رسول الله عليه ليثير هاتين الطبيعتين ، نحو احق شيء بهما ، ونتساءل مع شيخنا الغزالي : الست تعجب بالعظمة وتحتفي بصاحبها ؟ الست تقدر النعمة وتشكر مسديها ؟ إنك ترمق بإجلال مخترع الطائرة ، وكلما رأيتها تشق الفضاء ، زدت إشادة بعبقريته ، فما رأيك فيمن يدفع الألوف المؤلفة من الكواكب تطير في جو السماء من

<sup>(</sup>۱) عبد الغنى عبود : أنبياء الله والحياة المعاصرة ، القاهرة ، دار الفكر العربي ، ١٩٧٨ ، ص ١٤٣ ـ

غير توقف ولا عوج ؟ ما رأيك فيمن خلـق عقل هذا المخترع وأودع في تلافـيف مخه الذكاء الذي وصل به إلى ما راعك واستثار إعجابك ؟(١)

اليس ربى ورب كل شيء أحق بأن نعرف عظمته ونفتح عيوننا على آثار قدرته ؟ فإذا عرفنا أن عظمته من عظمة الوجود الذي يحيط بنا ، خجلنا من التهجم عليه ونسبته بما لا يليق إليه ، وقلنا مع العارفين ﴿ رَبُّنَا مَا خَلَقْتُ هَذَا بَاطَلاً سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّاللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ ا

إنك لو استضافك شخص كريم ، ورأيت البشاشة في وجهه ، والسماحة في قوله وفعله ، حفظت له – ما حييت – هذه المنة ، وسعيت جهدك كي تكافئه عليها ، وحدثت من تعرف بسجايا هذا المضياف الكريم ، فما رأيك فيمن تولى أمرك بنعمائه من المهد إلى اللحد ؟ فأنت لا تطعم إلا من رزقه ، ولا تكسى إلا من ستره ، ولا تأوى إلا إلى كنفه ، ولا تنجو من شدة إلا بإنقاذه

ومحمد ﷺ ، في كل ما فعل وقال ، وصل الناس بربهم على ومضات لطاف من تقدير العظمة ورعاية النعمة ، فهم إذا انبعثوا لطاعته ، كانوا مدفوعين إلى أداء هذه الطاعات بأشواق من نفوسهم ورغبات كامنة بتوقير العظيم وحمد المنعم .

وبالإضافة إلى ما نلمسه فى خبرتنا العملية ، فإن هناك عديدا من الدراسات والبحوث النفسية التى تؤكد بما لا يدع مجالا للشك أن القدوة لها تأثيرها الكبير فى تربية الطفل ، وفى تكوين قيمه وصورته عن ذاته ، فالذات ، وفقا لهذه الدراسات ، تتكون أساسا نتيجة استجابة الطفل لتوقعاته عمن حوله ومن إدراكه لتوقعات غيره ، وهو يكون توقعاته من الغير ، ويدرك توقعات الغير منه ، ومن خبراته الماضية معهم ، وتصرفهم حيال سلوكه فى المواقف المختلفة ، وهو لا يستطيع أن يتصرف بشكل يتوافق مع اتجاهات غيره وقيمهم إلا إذا تبنى تلك الاتجاهات والقيم كخطوة أولى فى تكوين الذات المتكاملة (٢)

ويحدث تكوين الذات وتمايزها عن ذوات الغير تدريجيا بمحاولة الطفل التخلص من العقاب والحصول على الشواب ، وعلى رضاء السلطة الضابطة له ، وتتحدد هذه

<sup>(</sup>١) محمد الغزالي: فقه السيرة ، القاهرة ، دار الكتب الحديثة ، ١٩٦٠ ، ص ٢٠٦ -

 <sup>(</sup>۲) نجيب إسكندر وآخرون : قيمنا الاجتماعية وأثرها في تكوين الشخصية ، القاهرة ، النهضة المصرية ، ١٩٦٢ ، ص ٣٢ .

العملية في بداية الأمر أساسا بمحاولة الطفل أن يكون مثل هذا الشخص أو ذاك وألا يكون مثل هذا أو ذاك من الأشخاص الذين يتعامل معهم أو الموجودين في بيئته ، ولهذا السبب فإن القدوة كثيرا ما تكون أقوى أثرا من أساليب الثواب والعقاب والتوجيه والإرشاد اللفظي

وقد علم الله سبحانه وتعالى - وهو يضع لعباده المنهج السماوى المعجز - أن الرسول المبعوث من قبله بأداء الرسالة السماوية لأمة من الأمم ، ينبغى أن يكون متصفا بأعلى الكمالات النفسية والخلقية والعقلية حتى يأخذ الناس عنه ويقتدوا به ، ويتعلموا منه ويستجيبوا إليه وينهجوا نهجه فى المكارم والفضائل والخلق العظيم ، ومن أجل هذا كانت النبوة تكليفا ، ولم تكن اكتسابية ، لأن الله سبحانه أعلم حيث يجعل رسالته ، وهو أدرى بمن يصطفى من البشر ليكونوا رسلا مبشرين ومنذرين للناس

ويكفيه عليه السلام فخرا وشرفا وخلودا أن يعلن عن نفسه أن الله سبحانه صنعه على عينه ، وأدبه فأحسن تأديبه ليكون دائما نموذج المربين وقدوة المتعلمين ، فقد روى العسكرى وابن السمعاني عن الرسول قوله . " أدبني ربى فأحسن تأديبي "(١)

ولقد عبر الشاعر العربي تعبيرا بليغا عن أهمية القدوة من الناحية التربوية فقال (٢):

يا أيها الرجال المعلم غيره هلا لنفسك كان ذا التعليم تصف الدواء لَذَى السقام وذى الضنى كيما يصح به وأنت سقيم ابدأ بنفسك فانهها عن غيها فإذا انتهت عنه فأنت حكيم فهناك يقبل ما وعظت ويقتدى بالعلم منك وينفع التعليم

وفى ترجمة الصحابى الجليل ( الجُلندى ملك عُـمان ) : ذكر وثيمة فى كتاب " الردة " عن ابن إسحاق أن النبى ﷺ بعث إليه عـمرو بن العاص يدعوه إلى الإسلام فقال : " لقد دلنى على هذا النبى الأمى ، أنه لا يأمر بخير إلا كان أول آخذ به ، ولا ينهى عن شر إلا كان أول تارك له ، وأنه يغلب فـلا يبطر ، ويُغلب فلا يُهجر - أى لا يقول القبيح من الكلام - ، وأنه يفى بالعهد ، ويُنجز الوعد ، وأشهد أنه نبى "(").

<sup>(</sup>١) الحديث في سنده ضعيف ، ولكن معناه صحيح -

<sup>(</sup>٢) عبد الله علوان : تربية الأولاد في الإسلام ، بيروت ، دار السلام ، ج٢ ، ص ٦٣٤ -

<sup>(</sup>٣) عبد الفتاح أبو غدة: الرسول المعلم وأساليب في التعليم ، حلب ، مكتب المطبوعات الإسلامية ، ١٩٩٧ ، ط٢ ، ص ٦٦

ولقد أثبتت تجربة (الإخاء) في مجتمع المدينة التي سبق أن عرضنا لها ، أنها كانت تجربة رائدة في تاريخ العدل الاجتماعي ، ضرب الرسول فيه مثلا على مرونة الإسلام وانفتاحه في الظرف المناسب على أشد " أشكال " العلاقات الاجتماعية مساواة وعدلا ، ورد فيه - وفقا للمنطق الإلهى لا يحابي ولا يداجي - على كل القائلين بأن الإسلام جاء لكي يمثل (إصلاحا) جزئيا للمسألة الاجتماعية لأن " العصر " الذي تصوغه " وسائل الإنتاج " لم يتح له أن يتحرك لصياغة عالم جديد من العلاقات لم تسمح المرحلة الإنتاجية بعد بصياغته ولم تأمر بها (۱).

لقد نجسحت التجربة لأن الأرضية التي أقيسمت عليها ، والقيادة التي خططتها ونفذتها استكملتا كل شروط النجاح ، في مجتمع شاب يحكمه مبدأ العطاء قبل الأخذ، وتشده أواصر العقيدة وحدها ، ويوجهه الإيمان العميق في كل حركاته وأعماله وفاعليته ، ويقوده الرسول " الأسوة " الذي ضرب بتجرده وإيثاره وانسلاخه عن الأخذ وعطائه الدائم مثلا عاليا ومؤثرا يحرك الحجارة الصم لكي تنبجس فيتدفق منها الماء وأني لتجربة كهذه أن تفشل وتتعثر ، والرسول يخوض مع أصحابه تجربة الفقر والجوع في سنى الهجرة الأولى ، ويعاني كما يعانون ، بل أكثر مما يعانون ، دون أن يفكر يوما بأن يمتطى " منصبه العالى " ليسلك طريقا آخر غير الذي يسلكه أتباعه ، فيشرى ويفتقرون ، ويشبع ويجوعون ، ويأخذ ويعطون ، أولم يشك له أصحابه يسوما الجوع ويكشفوا عن بطونهم التي شد كل منهم عليها حجرا لكي يؤكدوا له ما يعانونه ، فإذا به يستسم ، وقبل أن يتكلم يكشف عن بطنه ، فإذا بقطعتين من الحجارة قد شدتا عليه؟(٢).

روى البخارى عن أنس بن مالك قال : «ما أعلم النبي رأى رغيفا مرققا حتى ألحق بالله ، ولا رأى شاة سميطا قط» وعن عائشة قالت : «إنا كنا لننظر إلى الهلال ثلاثة أهلة في شهرين وما أوقدت في بيوت رسول الله نار» ، فقال لها عروة بن الزبير : ما كان يعيشكم ؟ قالت : الأسودان : التمر والماء وكانت عائشة تقول: " كان لنا جيران من الأنصار نعم الجيران ، كانوا يهدوننا بعض الطعام " ، وصلى عليه الصلاة والسلام مرة جالسا من شدة الجوع، ثم قدموا له عصير اللوز ، فقال : أخروه عنى ، هذا شراب المترفين (")!!

<sup>(</sup>١) عماد الدين خليل : دراسة في السيرة ، بيروت ، مؤسسة الرسالة ، ١٩٧٧ ، ص ١٥٤ ·

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٥٦

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٥٧ .

إن هذا الحديث نص مباشر في وجوب رعاية فضائل الحياة وفي التحذير من تحريفها ، وهذا طبيعي من رسول جاء يسمو بالحياة ، كما أنه إدراك سديد لقيمة الحياة ودورها لقد وجدت الحياة قبل إنسان ، فهو ضيف طارئ عليها ، وهي أبقى منه ، فليس من حقه أن يسيء إليها ، بل إن واجبه ألا تظل كيوم وفد عليها ، بل لابد من أن يضيف إليها الكثير من الخير والجمال ، فهذا هو دوره ، ومن أجل ذلك جاء

ومن هنا فليس من حق إنسان ما قعد به ضعفه عن اللحاق ببعض تلك الفضائل أن يهون من شأنها ، وأن يعطى للناس مبررات تركها والتخلى عنها حتى يصبحوا وإياه سواء ، وحتى لا يضحى عجزه عن إدراكها مأخذا عليه ، بل إن واجبه ألا يضيف إلى خطيشة عجزه جمحوده واجبه أن يرفع الصوت عالميا بقيمة كبيرة لهذه الفضائل وحتميتها وتقديسها ، حتى ولو خانه التوفيق في إدراك بعضها (1)

وحديث آخر يصور أبلغ تصوير إيمان الرسول ﷺ بمسئولية كل فرد عن قوانين الحياة وفضائلها : " ليس من نفس تقتل ظلما إلا كان على ابن آدم الأول كفل من دمها لأنه كان أول من سن القتل "

ويقول : \* ما كرهت أن يراه الناس منك ، فلا تفعل إذا خلوت بنفسك "

إن هذا الحديث الكريم يهيئ المدخل القويم والسوى لعلاقات صحيحة فاضلة تصل الإنسان بالمجتمع وبالبيئة لأنه إذا أصبحت نظرة الناس إليه ضمن الموازين التي تحدد سلوكه وتحكم أخلاقياته ، فمعنى ذلك أن علاقته السباطنة بهم تقوم على الرغبة الحقيقية في احترامهم وعلى الرغبة الحقة في الظفر باحترامهم ليس ذلك فحسب ، بل ويعنى ذلك أيضا أن ثمة ولاء مشتركا بين ضمير المجتمع وضميره لتلك القيم والفضائل التي تظلل المجتمع وتسوده والإنسان الذي يحقق لنفسه هذا المستوى الرفيع يكون من أقدر الناس على إعطاء العلاقات الإنسانية حقها من المبادرة والتأييد (٢).

ومن المعروف أن تأثير القدوة ينتقل إلى المقتدى بأحد سبيلين(٣) :

<sup>(</sup>١) خالد محمد خالد : كما تحدث الرسول ، ص ١٢٦ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٣٠٨ .

<sup>(</sup>٣) سليمان بن قاسم العيد: المنهاج النبوى في دعوة الشباب ، الرياض ، دار العاصمة ، ١٤١٥هـ، ص. ٢٥١

أولهما: التأثير العفوى غير المقصود ، وهنا يتوقف تأثير القدوة على مدى اتصافه بصفات تدفع الآخرين إلى تقليده دون قصده ، كتفوق فى العلم أو الرئاسة أو الاخلاق ، وفى هذه الحالة يكون تأثير القدوة عفويا غير مقصود ، وهذا يعنى أن من يرجو أن يكون قدوة أن يراقب سلوكه ، ويعلم أنه مسئول أمام الله فى كل ما يتبعه الناس به ، أو يقلده المعجبون ، وأن يطابق قوله فعله ، وأن يكون متزنا فى أداء واجباته وحقوق غيره عليه ، وكلما ازداد حذرا وإخلاصا ازداد الإعجاب به فتزداد فائدته وأثره الطيب فى النفوس

ثانيهما: النّاثير المقصود، وهو أن ينوى بفعله اقتداء الآخرين به، ولكن هذه النية يجب أن لا تكون هي الباعثة على العمل أصلا، بل تكون في شكل الفعل أو مكانه أو وقته، كما صلى رسول الله على على المنبر ليراه الناس، وقال: "صنعت هذا لتأتموا، ولتعلموا صلاتي" (۱)، والإفطار في السفر ليراه الناس، لما رواه ابن عباس رضى الله عنهما، قال: خرح رسول الله على من المدينة إلى مكة في منام حتى بلغ عسفان، ثم دعا عنهما، فرفعه إلى يده ليراه الناس، فأفطر حتى قدم مكة وذلك في رمضان" (۱).

وتتعدد المواقف النبوية التي كان فيها رسول الله المثل والنموذج والقدوة لنا ، فعن جابر بن عبد الله قال (٣): " أتانا رسول الله على مسجدنا هذا ، وفي هذه عرجون ابن طاب (عود من شجر تمر) ، فرأى في قبلة المسجد نُخامة ( بلغم ) ، فحكها بالعرجون ، ثم أقبل علينا فقال : أيكم يحب أن يُعرض الله عنه ؟ قال : فخشعنا (أطرقنا برؤوسنا وأبصارنا إلى الأرض) ، ثم قال : أيكم يحب أن يعرض الله عنه ؟ قال : فخشعنا ، ثم قبال : أيكم يحب أن يعرض الله عنه ؟ قلنا : لا أينا يا رسول قال : فخشعنا ، ثم قبال : أيكم يحب أن يعرض الله تبارك وتعالى قبل وجهه ، فلا يبصقن الله قبل وجهه ، فلا يبصقن قبل وجهه ، ولا عن يمينه ، وليبصق عن يساره تحت رجله اليسرى ، فإن عجلت به بادرة ، فليقل بشوبه هكذا ، ثم طوى ثوبه بعضه على بعض – وفي رواية أبي داود : ووضع ثوبه على فيه ثم دلكه "

<sup>(</sup>۱) صحيح البخارى: ۱/۲۹۰.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق : ٢/ ٤٤ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم: ١٣٦/١٨.

ومرة أخرى ، فنحن ننظر فى مقصد الحديث وهو النظافة ، ومن هنا فإن المسلم فى عصرنا الحاضر يجد المساجد أرضها غير ترابية ، وقد توافرت أدوات ووسائل التنظيف ، وأشهرها وأكثرها شيوعا " المناديل " ، من الورق أو القماش يبصق فيها

وتواصل رواية الحديث بأن رسول الله قال أروني عنبيرا (أنواع من الطيب تجمع وتخلط بالزعفران)، فقام فستى من الحي يشتد إلى أهله (أى يسعى ويعدو عدوا شديدا)، فجاء بخلوق في راحته، فأخذه رسول الله على أس العرجون، ثم لطخ به على أثر النخامة

والحق أن مجالات القدوة ومظاهرها تمتد بامتداد حياة الرسول، وتتنوع ستعدد مواقفها مما يجعل من العسير علينا بيانها، فكل ما سبق أن دكرناه، وما سوف يأتى أمثلة ونماذج حية، ومن هنا سنكثف الحديث على بعد واحد يشكل محورا أساسيا في العملية التربوية، ألا وهو ( الرفق بالمتعلمين )

لقد كان لنا فى تلك الطريقة التى سلكها عليه الصلاة والسلام فى معاملة من يدعوهم إلى الإسلام وفى التعامل مع المسلمين أثناء تعليمهم مبادئ الإسلام وقواعده مشالا يبين لنا كيف أن الرفق ولين الجانب وسيلة ناجحة تحمل ما تقول إلى العقول والقلوب دون أن تسبقها علامات الغضب والانفعال والضيق فتزعزع أركان التعليم وتهز أسس التربية ، وفى قوله عز وجل ﴿ بالمؤمنين رءوف رحيم (١٧٨) ﴾ [التوبة] إشارة إلى أن رحمته عليه الصلاة والسلام دائمة لا تنقطع عن مؤمى أمته

وكان الرسول أحرص ما يكون على هداية قومه واستنقادهم من غواية الشيطان وتوجيههم إلى الإيمان حتى لقد قال له ربه في سورة الكهف ﴿ فلعلَّك باخع نَفْسك على آثارهم إن لَم يُؤْمنُوا بهذا الْحديث أسفًا ﴾ [الكهف ٦] ، أى كدت تقتل نفسك حسرة على فرارهم من الإيمان والانتفاع بالقرآن ، كما يقول سبحانه وتعالى في سورة يوسف مواسيا في حرصه ﴿ وما أَكْثرُ النَّاسِ ولو حرصت بمُؤْمنين (١٠٠٠) ﴾ [يوسف] ، وقال كذلك في سورة النحل ﴿ ولقد بعثنا في كُلِّ أُمَّة رَسُولاً أن اعْبُدُوا اللَّه واجْتنبُوا الطَّاغُوت فمنهُم مَنْ هدى اللَّه ومنهم مَنْ حقَّت عليه الضَّلالةُ فسيروا في الأرض فانظرُوا كيف كان عاقبة المُكذّبين (٢٠٠٠) إن تحرص على هُداهم فإنَّ الله لا يهدي من يضلُ وما لهم مَن ناصرين (١٠٠٠) ﴾ [النحل]

 هذا فقد رحمهم الله ولم يعذبهم بكفرهم كما فعل بكفار الأمم السابقة ، وهو ما يدل عليه قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالُوا اللَّهُمُ إِن كَانَ هذَا هُو الْحَقُّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مَن السّماء أو اثننا بعذاب أليم (٣٣) ومَا كَانَ اللَّهُ ليُعذّبَهُمْ وَأَنت فيهم ومَا كَانَ اللَّهُ مُعذّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفَرُونَ (٣٣) ﴾ [الأنفال]، فما أعظم فضل الله على رسوله ا

وتتعدد المواقف والأحاديث ٠٠٠

- فعن عائشة رضى الله عنها قالت : " ما ضرب النبى ﷺ امرأة قط ، ولا ضرب خادما قط ، ولا ضرب بيده شيئا قط ، إلا أن يجاهد في سبيل الله عز وجل ، ولم ينل منه فانتقم من صاحبه ، إلا أن تنتهك محارمه فينتقم "
- وعنها أيضا قالت : " ما خُيِّر رسول الله ﷺ في أمرين إلا اختار أيسرهما ، ما لم يكن إثما ، فإن كان إثما كان أبعد الناس منه "
- كذلك قالت : " ما رأيت رسول الله ﷺ منتصرا من ظلامة ظلما قط ، إلا أن ينتهك من محارم الله شيء كان أشدهم في ذلك "
- وعن أنس بن مالك أنه قـال : " خدمت النبى ﷺ عـشر سنين فمـا قال فى شىء فعلت ؟ ولا لشىء لم أفعله لم لم تفعله ؟ " وزاد معمر : " وما سبنى سبة "

وضرب الرسول ﷺ مع صحابته النموذج الأعلى للمعاملة الطيبة التى تتميز بطيب المعشر والصدر الواسع والقلب الممتلئ بالمحبة للناس أجمعين ، والمربى الذى ريستقرئ صورا من هذه المعاملة يستطيع أن يجد فيها أمثلة حية لما يجب أن تتميز به معاملة المربى على وجه العموم ، لمن يربيهم من حيث الرفق والحنان والحب(١)

- ما أسر أحد إلى النبي خبرا ، فنحى النبي رأسه حتى يكون الرجل هو الذي ينحى رأسه
- وما أخذ أحد بيده فأرسلها حتى يرسلها الآخر وإذا استقبل الرجل فصافحه، لا ينزع يده من يده حـتى يكون الرجل هو الـذى ينزع ، وإذا لقى الرجل بكلمـة ، لم يصرف وجهه حتى يكون الرجل هو المنصرف
  - وكان لا يقطع على أحد حديثه ، حتى يتجوز فيقطعه بنهي أو قيام ٠

<sup>(</sup>١) أحمد محمد الحوفي : من أخلاق النبي ، القاهرة ، نهضة مصر ، ١٩٧٩ ، ص ٣٧٣ .

- وكان يبدأ من لقيه بالسلام

- وإذا لقى أحداً من أصحابه بدأ بالمصافحة ، ثم أخذ بيده فشابكه ، ثم شد فقيض عليها .

- وإذا قدم عليه أحد وهو يصلى خفف صلاته ، وأقبل عليه فقال : الك حاجة؟ فإذا فرغ من حاجته عاد إلى صلاته .

وكان يوجمه نصحه لأصحابه في رفق ، ولا يشافه أحمدا بما يكره ، دخل عليه رجل تبدو صفرة الزعفران على جسمه ، فكرهها النبي ، ولكنه لم يقل شيئا ، فلما خرج الرجل قال النبي لبعض جلسائه : لو قلتم له يدع هذه الصفرة .

وبال أعرابى فى المسجد والنبى ﷺ حاضر ، فسارع بعض الصحابة إلى منعه ، فقال النبى ﷺ ' لا تزرموه ( لا تقطعوا بوله ) ، وهريقوا على بوله سجلا من ماء ، فإنما بعثم ميسرين لا معسرين ، ثم قال : إن هذه المساجد لا تصلح لشىء من القذر والبول والخلاء ا (۱).

وكان يكرم من يدخل عليه ، وربما بسط له ثوبه وآثره بالوسادة التي تحته ليجلس عليها ، فإن أبي أن يقبلها عزم عليه حتى يقبل · جاء جرير بن عبد الله البجلي إلى مجلس الرسول عليه وهو مكتظ فلم يجد مكانا ، فقعد على الباب ، فلف رسول الله رداءه فألقاه إليه وقال له : اجلس على هذا ، فأخذه جرير ووضعه على وجهه وهو يقبله ويبكى ، ثم رده إلى النبي عليه وقال : ما كنت لأجلس على ثوبك ، أكرمك الله كما أكرمتني (٢) .

إن مما لا شك فيه أن " تربية " الرسول الكريم قد هيأته بالفعل إلى أن ينهج هذا النهج ، لقد صبر وصابر ، واحتمل أن يلقى عليه روث البهائم ، وأن يُرمى بالأحجار من سفهاء ثقيف حتى تدمى قدماه ، وأن تتبادره السهام فى غزوة أحد حتى ينغرز المغفر فى جبهته وتنكسر رباعيتاه ويسيل دمه ، ثم يسأل بعض أصحابه : ألا تدعو على قريش دعوة تمحقهم وتذهب بهم ؟ فيحيب الرسول الرحيم : " إنما بعثت هاديا ولم أبعث لعانا . . . " ، ويخفق قلبه الكبير بعواطف الحنو والرحمة ممزوجة بالإشفاق والأمل ، وتتحرك شفتاه بهذه الكلمات الخالدة : " اللهم اهد قومى فإنهم لا يعلمون "(٢) .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٣٧٥ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٣٧٤ .

<sup>(</sup>٣) عبد الكريم الخطيب : النبي محمد ، بيروت ، دار المعرفة ، ١٩٧٥ ، ص ٤٢٧ .

وقد تتدافع في صدر الرسول دوافع الغيظ والألم وتتحرك في نفسه الرغبة في الانتقام من المعتدين الظالمين ، في تصرف السماء هذه الرغبة إلى ما هو اليق بالرسول العظيم ، وإلى ما هو انسب لرسالته الرحيمة ، تصرف إلى التسامح والعفو ، فالعفو والتسامح من شمريعة الإسلام ﴿ وَأَن تَعْفُوا أَفْرَبُ لِلتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ٢٣٧] ﴿ وَلَمَن صَبَرُ وَغَفَرَ إِنْ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْم الْأُمُورِ (١٣٠ ﴾ [الشورى] .

فانظر إلى أدب السماء مع رسول رب العالمين إلى العالمين ، إنها ترضى في نفسه جانب البشرية فلا تسد عليه منافذ التنفيس لعواطفه وانفعالاته ، فتأذن له بأن يعاقب ، ولكن بمثل ما عوقب به ، فذلك هو شرع الله مع الاعداء والاولياء : ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقَبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ﴾ لا حرج في هذا ، وهنا يتنبه الرسول على أنه قد بعد شيئا عن هذا الأدب السماوى في تلك العزمة التي عزمها للانتقام من قريش إنه لا يعاقب بمثل ما عوقب به ، بل بأكثر بما عوقب به ، وهذا ما تأباه شريعة العدل الذي يعاقب بمثل ما عوقب به ، بل بأكثر بما عوقب به ، وهذا ما تأباه شريعة العدل الذي يسك "محمد " بميزانه المستقيم ولو انتهت الآية عند هذا الموقف لكان فيها العظة البالغة للنبي على في أن يدع عزمته في الانتقام من قريش حتى بمثل ما كان منهم ، فذلك هو الذي يراه مناسبا لهذا العتاب الخفي الذي شعر به من الآية الكريمة ، والذي لا يشعر به إلا قلب متصل بالملا الاعلى (۱).

لكن الآية لم تقف عند هذا الحد ، بل أظهرت المفهوم الذى فهمه النبى على منها في منها في منها في منها في منها في منها في منبر ثُم لَهُو حَيْرٌ للصَّابِرِينَ ﴾ ، فجاءت الدعوة عامة للنبى وأتباع النبى بالصبر على أذى الأعداء ، وعلى مبالغتهم في هذا الأذى بالتمشيل بالقتلي ولا يقف الأمر عند هذا الحد ، بل يختص النبى بتوجيه خاص ﴿ وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلاَ بِاللّهِ وَلا تَحْزَنُ

<sup>(</sup>١) عبد الكريم الخطيب : النبي محمد ، ص ٤٢٨ .

عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقِ مِّمًا يَمْكُرُونَ (١٣٧) ﴾ [النحل] عزاء جسميل من رب العالمين لنبيه الكريم في هذا الموقف اللهي نقد فيه سبعين شهيدا

ثم يختتم المشهد بهذه الخاتمة التي تدعو إلى التقوى وإلى الإحسان : ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ اللَّهِ مَعَ اللَّهِ مَع اللَّذِينَ اتَّقُوا وَّاللَّذِينَ هُم مُحْسِنُونَ (١٢٨) ﴾ [النحل]، ومن التقوى والإحسان · العفو عن الجاهلين وملاقاة إساءتهم بالإحسان والغفران : ﴿ وَلا تَسْتُوِي الْحَسَنَةُ وَلا السَّيِّمَةُ ادْفَعُ بِالَّتِي هِيَّ أَحْسَنُ فَإِذَا اللَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلَيْ حَمِيمٌ (٢٢) ﴾ [فصلت] ·

وليس معنى ذلك انتهاج سبيل اللين في كل المواقف ، فهناك مواقف تستدعى شدة بل وتستدعى حزما وحسما ، عن أنس بن مالك ، قال رسول الله على : " انصر أخاك ظالما أو مظلوما " ، فلما عبروا عن ده شتهم بتساؤلهم : يا رسول الله ، هذا ننصره مظلوما ، فكيف ننصره ظالما ؟ فقال : " تأخدون فوق يده " ، والذي يلفت الانتباه هنا هو التساؤل عن كيفية نصر الظالم ، فربما ظنه القارئ مجاراة لعدوانه كما كان العرب يقولون :

إذا أنا لم أنصر أخى وهو ظالم على القوم لم أنصر أخى حين يظلم

وكما يصنع أولو العصبية والجهالة المتهالكون في الحزبية ، ينصرون شيعتهم بالحق والباطل ، وليس نصر الظالم كذلك ، بل تمنعه من الظلم ، فإذا أراد استلاب مال منعته من ذلك ، وإن أراد الجعش ببرىء ضربت على يده ، وإنما سمى رسول الله ذلك نصرا وإعانة مع معاكسة وعداوة لأن ظلمه إضرار بنفسه في حياته الحاضرة (١).

ومن هنا فإن التهاون مع الطلاب المقـصرين ليس " رفقــا " بهم ، بل هو في الحقيقة ظلم لهم ، لأن ذلك " يعودهم " على الانحراف والتقصير ·

ومن هنا أيضا فسإن أخذ الطلاب المنحرفين بالشدة رفق بهم ، لأن ذلـك سيردهم إلى الطريق الصحيح ، ويستحقوا رضا الله بدلا من سخطه

## فالثا : ضرب المثل :

المثل ( بفتح الميم ) هو المثل ( بكسر الميم ) ، وهو لغة : جملة من القول مقتطفة من كلام ، أو مرسلة بذاتها ، تنقل ممن وردت فيه إلى مشابهة دون تغيير يذكر ، مثل : " الصيف ضيعت اللبن " و " الرائد لا يكذب أهله " (١) .

<sup>(</sup>١) محمد عبد العزيز الخولي : الأدب النبوي ، بيروت ، دار المعرفة ، ١٩٧٥ ، ص ٥٧

<sup>(</sup>٢) مجمع اللغة العربية : المعجم الوسيط ، ص ٨٨٨

والواقع أن المثل وإن تضمن معنى الشبه ، فإن هذا لا يدعو إلى ربطه بالمثل (بكسر فسكون) كذلك وإذا تجاوزنا معنى الشبه إلى العظة والعبرة والآية، والحجة، والحديث نفسه، وما أشبه ذلك - عدا الصفة - نجد أن كل هذه المعانى مما ذهب إليه مفسرو القرآن الكريم في تفسير المثل لم تتضمنها أكثر المعاجم اللغوية قبل لسان العرب(۱).

وذكرت لضرب المثل معان عدة ، ففى كتب التفسير وحدها ، بل فى قسم منها ما يزيد على عشرة معان نذكر منها : الستبيين ، التمثيل ، الجعل ، الوصف ، الذكر ، الوضع ، الاتخاذ (٢) ، ومن ذلك ما جاء فى القرآن الكريم : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُوا لَهُ . . . (٣٧) ﴾ [الحج] ، وقوله : ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَن يُحْيِي الْعِظَامَ وَهِي رَمِيمٌ (٨٧) ﴾ [يس]

والأمثال في كل أمة مصدر مهم للغاية لفئات عدة من الباحثين ، : الأخلاقي ، والاجتماعي ، والمؤرخ ، والتربوي ، فمن خلالها يستطيع الباحث أن يرى عقل الأمة مكشوف ، وأخلاقه وعاداتها وتقاليدها وطريقة تفكيرها ، وقيمها الأخلاقية ، ومعاييرها الاجتماعية ، وآمالها ، وأساليب تربية الأبناء ، والمفاهيم الحاكمة في العمل التربوي .

وربما فاقت الأمثال غيرها من أساليب التعبير النثرى والشعرى فى الانتشار والشيوع ، وجريانها على ألسن العامة والخاصة ، فى كل زمان ومكان ، وهى ذات سلطة واضحة على النفوس ، وكأنها قانون ، إذا ذكرت أمام السامع لا يملك نقاشا لها ومعارضة ، فهى تجىء مقرونة فى أغلب الأحوال بالحجة والبرهان ، معبرة عن حكمة الشعب عبر الزمان كله ، لا أحد يعرف لها صاحبا

ومن هنا فلا غرابة أن يستعين بها عدد غير قليل من المربين كأسلوب من أساليب التربية ، وأن يكون الرسول على أبرز من اعتمد عليها في هذا الشأن ، مع اختلاف واضح ، وهو أن المثل على وجه العموم إذا كان مجهولا مؤلفه ، إلا أننا هنا أمام أمثال معروف نسبها للرسول ، مما يكسبها مزيدا من قوة ، إذ تقترن كثير مما ذكرنا من ميزات، بميزة قائلها : رسول الله الذي لكل ما يقول ويضعل قوة الإلزام على كل من آمن بالله ربا وبمحمد رسولا .

<sup>(</sup>١) محمد جابر فياض : الأمثال في القرآن الكريم ، هيريندن ، فيرجينيا ، المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، ١٩٩٣ ، ص ٣١ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٦٧ .

والنبى ﷺ أفصح من نطق بالفاد ، جاء فى بعض الأحاديث : " وما يمنعنى أعرابى : يا رسول الله ما رأيت الذى هو أفصح منك ، فقال النبى ﷺ : " وما يمنعنى وقد نزل القرآن بلسان عربى مبين "(١).

ومع ذلك لم يتوان على في أن يتمثل بأمثال غيره من الأنبياء قبله فقال: " إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى: إذا لم تستح فاصنع ما شئت " ، بل إنه تمثل أيضا بأقوال العرب في جاهليتهم ، فقد جاء في الحديث أن أبا سفيان قال له معاتبا: " ما كدت أن تأذن لي حتى كدت أن تأذن لحجارة الجلهمتين " ، فرد عليه الرسول قائلا: " وما أنت وذاك يا أبا سفيان ، أنت كما قال القائل: كل الصيد في جوف الفرا " ، ولم يقتصر تمثله على النثر دون الشعر ، فقد تمثل بقول لبيد: " ألا كل شيء ما خلا الله باطل " (٢) .

ومما يجعل لضرب المثل قوة مربية ، أنه كثيرا ما يربط المعانى المجردة ، أو الجديدة التي لا سابق خبرة للسامع بها ، بأمر آخر مما يقع في خبرته ، وبعملية قياس عقلى بسيطة سريعة ، يمكن أن يصل إلى المعنى المراد بكل سهولة ويسر · وفي الصفحات القليلة التالية يمكن أن نسوق نماذج متعددة من أحاديث نبوية قامت على ضرب المثل ، وقد راعينا في اختيارها استخدام كلمة المثل صراحة أو التشبيه ، علما بأن هناك كثيرين يضعون ضمن المثل ، ما يساق على سبيل الحكمة والموعظة ، وهو الأمر الذي لا نعارضه ، كل ما هنالك أننا رأينا أن نفرد له جزءا خاصا مع أحاديث أخرى تسير كلها في اتجاه ما يمكن تسميته بالوعظ والإرشاد ، وإن كنا نسلم بأن كل قول وعمل لرسول الله هو أيضا وعظ وإرشاد ،

فمما أورده أبو داود (٣)عن أنس رضى الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : "مثل المؤمن الذى يقرأ القرآن مثل الأترجة ( ثمر معروف فى جزيرة العرب له منافع كثيرة ) ، ريحها طيب ، وطعمها طيب ، ومثل المؤمن الذى لا يعقرأ القرآن كمثل التمرة، طعمها طيب ولا ريح لها ، ومثل الفاجر الذى يقرأ القرآن كمثل الريحانة ، ريحها طيب وطعمها مر ، ومثل الفاجر الذى لا يقرأ القرآن كمثل الحنظلة ، طعمها مر ولا ريح لها

<sup>(</sup>١) محمد جابر فياض العلواني: الأمثال في الحديث النبوى ، هيريندن ، فيرجينيا ، المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، ١٩٩٣ ، ص ٧٢ م

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، الصفحة نفسها

<sup>(</sup>٣) صحيح البخارى : ١/ ٥٢٦ .

ومثل الجليس الصالح كمثل صاحب المسك ، إن لم يصبك منه شيء ، أصابك من ريحه · ومثل جليس السوء كصاحب الكير ( لدى الحداد ) ، إن لم يصبك من سواده أصابك من دخانه " ·

وفي هذا التشبيه النبوى الكريم أبلغ ترغيب في الخير ، وأبرز تحذير عن الشر ، بأقرب أسلوب يدركه المخاطبون ، وفيه إرشاد إلى الرغبة في صحبة الصلحاء والعلماء ومجالستهم ، فإنها تنفع في الدنيا والآخرة ، وفيه أيضا تحذير من صحبة الأشرار والفساق(١) . ومن هنا كانت إشارة ابن القسيم بأن رسول الله على حدا في هذا الحديث الناس أربع فئات ، أولها : أهل الإيمان والقرآن ، وهي الفئة التي تمثل أفضل شريحة من الناس ، والثانية ، فتضم أهل الإيمان الذين ، مع إيمانهم ، إلا أنهم لا يقرأون القرآن ، فهم أقل شأنا من الفئة السابقة ، وإن كانوا يعدون من السعداء . لكن هناك فئتان أخريان ، كلتاهما من الأشقياء ، فإحداهما يقرأ أفرادها القرآن ، لكنهم يفتقدون الإيمان ، فهم إذن من المنافقين ، أما الأخرى فأصحابها لم يؤت أحد منها إيمانا ولا إيمانه (١) .

وعن النعمان بن بشير رضى الله عنه ، قال : قال النبى ﷺ : « مثل القائم على حدود الله والواقع فيها كمثل قوم استهموا على سفينة ( اقترعوا على مواضع السفينة )، فأصاب بعضهم أعلاها وبعضهم أسفلها ، فكان الذين في أسفلها إذا استقوا من الماء مروا على من فوقهم، فقالوا : لو أنا خرقنا في نصيبنا خرقا ولم نؤذ من فوقنا، فإن تركوهم وما أرادوا هلكوا جميعا ، وإن أخذوا على أيديهم ، نجوا ، ونجوا جميعا»(٣).

وفى رواية قال : « مثل المدهن ( الذى يرائى وينافق ) فى حدود الله والواقع فيها مثل قوم استهموا على سفينة فصار بعضهم فى أسفلها ، وصار بعضهم فى أعلاها، فكان الذين فى أسفلها يمرون بالماء على اللذين فى أعلاها ، فتأذوا به ، فأخذ فأسا فجعل ينقر أسفل السفينة ، فأتوه فقالوا : مالك ؟ قال : تأذيتم بى ، ولابد لى من الماء ، فإن أخذوا على يديه أنجوه ونجوا أنفسهم ، وإن تركوه أهلكوه ، وأهلكوا أنفسهم » .

<sup>(</sup>١) عبد الفتاح أبو غدة : الرسول المعلم ، ص ١١٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، هامش ص ١١٤ .

 <sup>(</sup>٣) سميح عباس ( تقديم وتحقيق ) : الحكم والامثال النبوية من الاحاديث الصحيحة ، القاهرة ،
 الدار المصرية اللبنانية ، ١٩٩٤ ، ص ٢٣٣ .

والحديث برواياته المتعددة بين أن الناس بالنسبة لنواهي الله عز وجل ، ينقسمون إلى ثلاثة أقسام ، فمنهم من يرعى حقوق الله ، ويغار على شرع الله ، وهذا هو النوع أو القسم الأول ، وقد مثل له ساكن الدور الأعلى والنوع الشانى ، هو الواقع في حدود الله والغارق في المعاصى ، ومثله رسول الله بساكن القاع ، لشدة تدنيه وعدم استعلائه على المعاصى أما النوع الثالث ، فهو المراثى أو المنافق الذي لا تجده مع الحق نصيرا وإن ادعى عكس ذلك(1)

ولعل هؤلاء الذين يريدون أن " يخرموا " قاع السفينة حتى يحصلوا مباشرة على ما يريدو من الماء مثلهم مثل هؤلاء الذين لا تتعدى أبصارهم موضع أقدامهم ، إنهم هؤلاء الذين لا يفكرون إلا في " الخلاص الفردى " ، دون أن يعوا بأن التفكير في هذا النوع من الخلاص المزعوم قد يكون سريع الفائدة ، لكنه كارثة على الجميع ، ومن هنا كان من الضرورى الضرب على يد الذين يسعون إلى سلوك هذا السبيل ، ففي ذلك إنقاذ للأمة بكل من فيها ، بما فيها هذا الصنف من السذج محدودى الأفق ، قصيرى النظر

ولأن الدنيا هي مرزعة الآخرة ، يجد المسلم لزاما عليه أن يجد فيها بما يتفق وأوامر الله ونواهيه ، ومن هنا يسوق الرسل المثل بصورة تجعل المسلم يسلم بأنه مهما أوتي ومهما تعددت به منجالات الاهتمام ، فلابد أن يظل يوم البعث " منبها " و"إنذارا" بألا يأتي إلا ما يرضى الله عز وجل ، فعن أبي بن كعب عن النبي عليه أنه قال قال (٢) . " إني ضربت للدنيا مثلا ولابن آدم عند الموت مثل رجل له ثلاثة أخلاء ، فلما حضره الموت قال لأحدهم إنك كنت لي خلا ، وكنت لي مكرما مؤثرا ، وقد عضرنسي من أمر الله ما ترى ، فماذا عندك ؟ فيقول خليله له : وما عندى وهذا أمر الله قد غلبني عليك ولا أستطيع أن أنفس كربتك ، ولا أفرج غمك ولا أؤخر سعيك ، ولكن ها أنذا بين يديك ، فخذ مني زادا تذهب به معك فإنه ينفعك

ثم دعا الشانى ، فقال : إنك كنت لى خليلا ، وكنت آثر الشلاثة عندى ، وقد نزل بى من أمر الله ما ترى ، فماذا عندك ؟ قال ، يقول : وماذا عندى وهذا أمر الله قد غلبنى ، ولا أستطيع أن أنفس كربتك ، ولا أفرج غمك ، ولا أؤخر سعيك ، ولكن سأقوم عليك فى مرضك ، وإذا مت أتقنت غسلك وجودت كسوتك ، وسترت

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٣٥ .

۲۰۰۰-۱۹۹۹/٤ : ۲۰۰۰-۱۹۹۹/۲)

جسدك وعورتك · قال : ثم دعا الشالث فقال : نزل بي من أصر الله ما ترى وكنت أهون الثلاثة على ، وكنت لك مصغيا ، وفيك راهدا فسماذا عندك ؟ قال : عندى أنى قرينك وحليفك في الدنيا والآخرة ، أدخل معك قبرك حين تدخله ، وأخرج منه حين تخرج منه ، ولا أفارقك أبدا ، فقال النبي عليه : هذا ماله ، وأهله ، وعسمله ، أما الأول الذي قال خذ منى زادا فماله ، والثاني أهله ، والثالث عمله " ·

فالحديث فيه أن أمر المؤمن أو الإنسان عموما بين ثلاثة(١):

أولها المال ، فـهو لا يستغنى عنه فـى الدنيا ويحب ملازمتـه ليل نهار ، إلا أن المال يأتى عند الموت فيتركه ·

والثانى : أهله ، فهـو يرغب فى قربهم ، ويعتز بكثـرتهم ، ويفخر بأصلهم ، ويشتد عوده ويقوى بسلطانهم ، إلا أنهم يحملونه بأيديهم إلى قبره ، ويتركونه لمصيره، فما هم له بناصرين ، ولا بحاجزين عنه العذاب إن كان من المفرطين فى الدنيا

والثالث: هو ذلك الصاحب الذي لا يتركه أبدا حتى عند الممات ، وهو عمل الإنسان من صنعه ، نماه وكبره وحرص عليه ، فإن كان عمله في الدنيا خيرا كان له نعم الصديق في قبره ، يؤنسه ويهون عليه وحشة القبر ، وإن كان عمله شرا كان له في الأخرة بئس الصاحب ، يبكته على ما كان منه في الدنيا ، ويبشره بعذاب أليم

ولأن رسول الله على لا ينطق عن الهوى ، وهو أحرص على المسلمين من أنفسهم ، يكثر من دعوتهم إلى اتباع ما يقول ، سواء بالموعظة والأمر المباشر ، أو بالقصة ، أو بالمثل ، كما نرى فيما يرويه أبو موسى الأشعرى عن النبي على قال (١٠): " إن مثل ما بعثنى الله به من الهدى والعلم ، كمثل الغيث الكثير أصاب أرضا ، فكانت منها طائفة طيبة قبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير ، وكانت منها أجادب ، أمسكت الماء فنفع الله بها الناس فشربوا وسقوا وزرعوا .

وأصاب طائفة أخرى منها إنما هي قيعان لا تمسك ماء ولا تنبت كلأ ﴿

فذلك مثل من فقه في دين الله ونفعه ما بعثني الله به فعلم وعلم ، ومثل من لم يرفع بذلك رأسا ولم يقبل هدى الله الذي أرسلت به "

<sup>(</sup>١) سميح عباس : الحكم والأمثال النبوية ، ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخارى: ١٧٥/١ -

والمتأمل في هذا الحديث القائم على أسلوب المثل يجد أن رسول الله قد ضرب لما جاء به مثلا بالغيث العام الذي يأتي الناس في حال حاجتهم إليه ، وكذا حال الناس قبل مبعثه على ، فكما أن الغيث يحيى البلد الميت ، فكذا علوم الدين تحيى القلب الميت ، ثم شبه السامعين له بالأرض المختلفة التي ينزل بها الغيث :

فمنهم العالم العامل المعلم ، فهو بمنزلة الأرض الطبيبة ، شربت فانتـفعت في نفسها ، وفي الوقت نفسه أنبتت فنفعت غيرها

ومنهم الجامع للعلم المستخرق لزمانه فيه ، غير أنه لم يعمل بنوافله أو لم يتفقه فيما جمع لكنه أداه لسغيره ، فهو بمنزلة الأرض التي يستقر فيسها الماء فينتفع الناس به ، وهو المشار إليه في قوله على الذي أشرنا إليه من قبل : " نَضَرَّ الله امرءا سمع مقالتي فوعاها ، ثم أداها كما سمعها ، فرب حامل فقه غير فقيه ، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه "

ومنهم من يسمع العلم فــلا يحفظه ، ولا يعمل به ، ولا ينقله إلى غيــره ، فهو بمنزلة الأرض الملساء التي لا تقبل الماء

وإنما جمع في المثل بسين الطائفتين الأوليين المحمسودتين لاشتراك هما في الانتسفاع بهما، وأفرد الطائفة الثالثة المذمومة لعدم النفع بها (١)

وفي الاتجاه نفسه ، عن جابر بن عبد الله ، قال : جاءت الملائكة إلى النبي على وهو نائم فقال بعضهم : إنه نائم ، وقال بعضهم : إن العين نائمة والقلب يقظان ، فقالوا : إن لصاحبكم هذا · · مثلا ، قال : فاضربوا له مثلا ، فقال بعضهم : إن العين نائمة والقلب يقظان ، فقالوا : مثله كمثل رجل بني دارا ، وجعل فيها مأدبة ، وبعث داعيا ، فمن أجاب الداعي دخل الدار ، وأكل من المأدبة ، ومن لم يجب الداعي ، لم يدخل الدار ولم يأكل من المأدبة · فقالوا : أولها له يفقهها ، فقال بعضهم : إن العين نائمة والقلب يقظان ، فالدار : الجنة ، والداعي محمد على فمن أطاع محمدا على فقد أطاع الله ، ومن عصى محمدا عصى محمدا عصى الله ، ومحمد فرق بين الناس " (٢).

<sup>(</sup>١) ابن حجر : فتح الباري ، ١/١٧٧.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ، في الاعتصام بالكتاب والسنة -

وفى رواية أخرى: قال: ﴿ إنى رأيت فى المنام كأن جبريل عند رأسى ، وميكائيل عند رجلى يقول أحدهما لصاحبه: اضرب له مثلا ، فقال: اسمع سمعت أذنك ، واعقل عقل قلبك ، إنما مثلك ومثل أمتك كمثل ملك اتخذ دارا ، ثم بنى فيها بيتا ، ثم جعل فيها مائدة ، ثم بعث رسولا يدعو الناس إلى طعامه ، فمنهم من أجاب الرسول ، ومنهم من تركه ، فالله هو الملك ، والدار: الإسلام ، والبيت : الجنة ، وأنت يا محمد الرسول ، فمن أجابك دخل الإسلام ومن دخل الإسلام دخل الجنة ، ومن دخل الجنة أكل ما فيها »

ونظرا لأهمية نشر العلم وإذاعته بين الناس ، كانت عناية رسول الله على بضرب الأمثال ترغيبا في ذلك ، فعن جندب بن عبد الله قال : قال رسول الله : " مثل العالم الذي يعلم الناس الخير ، وينسى نفسه كمثل السراج ، يضىء للناس ويحرق نفسه \* (١) .

ونحن في كثير من الأحيان نستخدم مثل هذا التمثيل ، ولكن في اتجاه عكسى ، فنحن نضربه لهذا اللي يحرص على كثرة أداء الخدمات للناس ونفعهم وبذل الخير لهم، وقلما ينتبه إلى مصلحته الخاصة ، فنقول إنه مثل الشمعة تحرق نفسها لتضيء للآخرين، لكن التمثيل في الحديث المشار إليه يقصد فئة من الناس تتحمس لنصح الآخرين وتوجيههم إلى فعل الخير ، بينما هم لا يفعلون مثل هذا الخير ، فهو هنا أيضا مثل المصباح ، ففي الوقت الذي يستفيد منه الآخرون بما يصدر عنه من ضوء ، لا يفيد نفسه، بل يقع في جب الاحتراق

وقد أشار القرآن الكريم إلى هذه الفئة من الناس التى لا تنتفع عما تعلم ، فسبه الله الفرد فيها بأن مثله مثل الحمار ، يمكن أن يحمل كتبا علمية قيمة ، وينقلها إلى آخرين يستفيدون منها ، لكنه يظل على حاله دون تأثر بما فيها : ﴿ مَثَلُ اللَّهِ يَنْ حُمِلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بنْسَ مَثَلُ الْقَوْمِ اللَّهِ يَنْ كَذَّبُوا بِآياتِ الله ... ① ﴾ [الجمعة]

وإذا كان من شروط الإسلام الإيمان بسائر الرسل الذين أرسلهم الله- عز وجل-فى أوقات ماضية مختلفة ، فلا غرابة أن نجد بعض أحاديث الرسول ﷺ يتمثل فيها تعاليم عدد ممن سبقه من الأنبياء والمرسلين ، فها هو يقول : " إن يحيى بن زكريا

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير ، ١٦٨١ ، ١٦٨٥

السلام أمره الله تعالى أن يأمر قومه بخمس كلمات ، وأن يضرب لهم مثلا ، فقال : «إن الله تعالى أمرنى أن آمركم أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئا ، ومثل ذلك كمثل رجل اشترى عبدا من خالص ماله فذهب العبد فعمل لغيره ، فأيكم يحب أن يؤتى إليه ذلك؟».

وأمرنى أن آمركم بالصلاة ، ومثل ذلك مثل رجل دخل على ملك فهـو يناجيه حواثجه ، وهو يسمع له ويقضى له الحواثج

وأمرنى أن آمركم بالصدقة ، ومثل ذلك مثل رجل قتل قتيلا فهرب من وطنه مخافة أن يؤخذ به فبعث إلى أهله فقال : ما ينفعكم إخراجي من وطني فأنا أؤدى المحكم دية قتيلكم نجوما ، وأرجع إلى وطني ، فرضوا بذلك ، فما زال يؤدي نجومه حتى فك رقبته .

وآمركم بالصيام ، ومثل ذلك كمثل رجل لقى العدو فى جُنة حصينة ، فما وجد فى الجُنة خللا يصل إليه سلاح العدو

وآمركم بذكر الله ، ومثل ذلك رجل أتاه فوج من عدو من ناحية فهو يحاربهم، ثم أتاه فوج آخر من ناحية أخرى ، وأتاه فوج من كل ناحية ، فلما رأى ذلك ترك محاربتهم ، ودخل الحصن ، وأغلق الباب على نفسه وكذلك ذكر الله تعالى "(۱).

وعندما يستخدم رسول الله على رموزا يدور حولها حديث الداعى إلى الالتزام بأوامر الله ونواهيه ، يلحقها بتفسير لما قصده بكل رمز من تلك الرموز ، فهى عملية أشبه بالقياس المنطقى حتى يسهل على السامعين الوصول إلى حكم يفهموه ويقتنعوا به، فمن ذلك قوله على :

« ضرب الله مثلا صراطا مستقيما ، وعلى جنبتى الصراط سور فيه أبواب مفتحة ، وعلى تلك الأبواب ستور مرخاة ، وعلى باب الصراط داع يقول : أيها الناس ، ادخلوا الصراط لا تعوجوا ، ومن فوق الصراط داع ينادى ، فمن أراد أن يفتح شيئا من تلك الأبواب قال : ويحك لا تفتحه ، فإنك إن تفتحه تلجه ، فالصراط : الإسلام ، والستور : حدود الله ، والأبواب المفتحة : محارم الله ، والداعى : القرآن ، والداعى من فوق : واعظ بالله » (۱)

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي : ٥/ ١٤٨ - ١٤٩ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق : ٥/٤٤/ ، ومسند أبن حنبل : ١٨٣/١.

وحتى يكون هناك تواصل بين رسالات الرسل والأنبياء يحسرص رسول الله من وقت إلى آخر أن يؤكد للمسلمين هذا الترابط بين رسالة الإسلام وما سبقها من رسالات، ومن هذا ما رواه جابر بن عبد الله عنه على : " مثلى ومثل الانبياء كمثل رجل بنى دارا فأتمها وأكملها إلا موضع لبنة ، فجعل الناس يدخلونها ، ويتعجبون منها، ويقولون : لولا موضع اللبنة ! قال رسول الله على : فأنا موضع اللبنة جئت فختمت الانبياء " (۱)

ويتصل بهذا ، الحديث الذي رواه أبو موسى الأشعرى عن النبى على الله الليل المسلمين واليهود والنصارى ، كمثل رجل استأجر قوما يعملون له عملا يوما إلى الليل على أجر معلوم ، فعملوا له نصف النهار ، فقالوا : لا حاجة لنا إلى أجرك الذي شرطت لنا وما عملنا باطل ، فقال لهم : لا تفعلوا ، أكملوا بقية عملكم وخذوا أجركم كاملا ، فأبوا وتركوا واستأجر آخرين بعدهم فقال : أكملوا بقية يومكم هذا ولكم الذي شرطت لهم من الأجر ، فعملوا ، حتى إذا كان حين صلاة العصر ، قالوا: لك ما عملنا باطل ، ولك الأجر الذي جعلت لنا فيه ، فقال لهم : أكملوا بقية عملكم فإن ما بقى من النهار شيء يسير ، فأبوا فاستأجر قوما أن يعملوا له بقية يومهم فعملوا بقية يومهم من النهار من عنا الشمس ، واستكملوا أجر الفريقين كليهما ، فذلك مثلهم ومثل ما قبلوا من هذا النور » (٢) .

فها هنا نرى أن دين الله واحد ، وأن الأنبياء دعوتهم واحدة ، فالعمل الذى قام به اليهود من أول النهار حتى نصفه هو المعمل نفسه الذى أداه من بعدهم حتى صلاة العصر ، وهو العمل نفسه الذى أثمه من جاء أخيرا من العمال من بعد العصر إلى الليل، يعنى أمة محمد على أخر الزمان (٢) .

وعلى الرغم من أن كل ما يدعو إليه الإسلام هو من مصلحة الإنسان إلا أن الأفراد كما نعلم ليسوا سواء في تلقيه والإقبال عليه ، ومن هنا نستطيع أن نفهم هذا الحديث الذي يقوم على تصنيف القلوب إلى فشات أربع من حيث تمكن الدصوة الإسلامية منها ، وذلك عن طريق ضرب المثل ، يقول عليه القلوب أربعة : قلب

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم : في الفضائل ، باب ذكر كونه خاتم النبيين ٠

<sup>(</sup>٢) صحيح البخارى ، كتاب الإجارة

<sup>(</sup>٣) سميح عباس : الحكم والأمثال النبوية ، ص ٢٤٧ .

<sup>(</sup>٤) مسئد ابن حنیل : ۱۷/۳ .

أجرد فيه مثل السراج يزهر ، وقلب أغلف مسربوط على غلافه ، وقلب منكوس ، وقلب مضمضح ، فأما القلب الأجرد فيقلب المؤمن سراجه فيه نور ، وأما القلب الأغلف فقلب الكافر ، وأما القلب المنكوس فقلب المنافق عرف ثم أنكر ، وأما القلب المصفح فقلب فيه إيمان ونفاق، ومثل الإيمان فيه كمثل البقلة يمدها الماء الطيب ، ومثل النفاق مثل القرحة يمدح القيح والدم ، فأى المدتين غلبت على الأخرى غلبت عليه »

ويشير رسول الله إلى طرفى القوة فى هذه الدنيا ، ألا وهما : المال ، والعلم ، فى أى اتجاه ينفق كل منهما ؟ وماذا تكون النتيجة عندما يكونا معا ؟ هنا أيضا نجد سنة الاختلاف بين الناس ، والتباين فى الاتجاهات والمسارب ، يقول ﷺ (١) : « مثل هذه الأمة كمثل أربعة نفر ؛ رجل آتاه الله مالا وعلما ، فهو يعمل بعلمه وماله ينفقه فى حقه ، ورجل آتاه الله علما ولم يؤته مالا وهو يقول : لو كان لى مثل هذا عملت فيه مثل الذى يعمل ، فهما فى الأجر سواء ، ورجل آتاه الله علما ولم يؤته علما فهو يتخبط فى ماله ينفقه فى غير حقه ، ورجل لم يؤته الله علما ولا مالا وهو يقول : لو كان لى مثل هذا عملت فيه مثل الذى يعمل ، فهما فى الورر سواء » .

والترغيب والترهيب أسلوب تربوى شهير ، كما سنبين بتفصيل أكثر فيما بعد ، لكن القدرة على الحساب الدقيق لكل من العنصرين هى الفيصل فى مدى القدرة على استخدامه بما يؤدى إلى تنمية مستقيمة للشخصية ، ورسول الله الذى وصفه المولى - عز وجل - هو خير من يبين لنا الاستخدام الصحيح للترغيب والتسرهيب ، فهو يمنى الذين يسعون على الطريق المستقيم برضا الله - عز وجل - وما يترتب على هذا من توفيق فى الدنيا والآخرة ، وعلى العكس من ذلك ، يتوعد الذين يديرون ظهورهم لكل ما جاء يدعوهم إليه بأن حساب الله لهم سوف يكون عسيرا ، وهذا ما يمكن أن نتبينه بصورة واضحة فى هذا الحديث القائم على ضرب المثل (٢٠):

مثلی ومثلکم ومثل الدنیا کمثل قسوم سلکوا مفارة غبراء ، لا یدرون ما قطعوا منها آکشر أم ما بقی منها ، فحسرت ظهورهم ، ونفد زادهم ، وسقطوا بین ظهرانی المفارة فأیقنوا بالهلکة ، فبینما هم کذلك ، إذ خرج علیهم رجل فی حلة یقطر رأسه ، فقالوا : إن هذا لحدیث عهد بالریف فانتهی إلیهم ، فقال : یا هـؤلاء ، ما شأنکم ؟ قالوا : ما تری ! حسرت ظهرونا ، ونفدت أزوادنا ، وسقطنا بین ظهرانی هذه المفازة،

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه : ۱٤١٣/٢ .

<sup>(</sup>۲) مسند ابن حنبل : ۲۲۷/۱ .

لا ندرى ما قطعنا منها أكثر أم ما بقى علينا ؟ فقال : ما تجعلون لى إن أوردتكم ماء رواء ، ورياضا خيضراء ؟ قالوا : حكمك ، قال : تعطونى عهودكم ومواشيقكم ألا تعصونى ، ففعلوا فمال بهم فأوردهم ماء رواء ورياضا خضرا ، فمكث يسيرا ثم قال : هلموا إلى رياض أعشب من رياضكم هذه ، وماء أروى من مائكم هذا ، وقالت طائفة منهم : ألستم قد جعلتم لهذا الرجل عهودكم ومواثيقكم ألا تعصوه ؟ وقد صدقكم فى أول الحديثه فآخر حديثه مثل أوله ؟ فراح وراحوا معه ، فأوردهم رياضا خيضرا وماء رواء ، وأتى الآخرين العدو من ليلتهم فأصبحوا ما بين قتيل وأسير "

ويطول بنا الحديث لو حاولنا استقصاء كافة أحاديث الرسول في ضرب المثل ، ونختم الجزء الحالى بهذا الحديث الذي يحض المسلمين على الترابط والتعاون والتآزر ، فعن النعمان بن البشير قال: قال رسول الله ﷺ: " مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى "(١) .

إنه يشير إلى أن تداعى المسلمين للمسلم ، يعنى مشاركته فى الألم ، فتشبيه المؤمنين بالجسد الواحد تمثيل صحيح ، وفيه تقريب للفهم ، وإظهار للمعانى فى الصور المرئية ، وفيه تعظيم حقوق المسلمين ، والحض على تعاونهم ، وملاطفة بعضهم بعضا وفضلا عن ذلك ، فإن تشبيه الرسول الإيمان بالجسد وأهله بالأعضاء ، لأن الإيمان أصل ، وفروعه التكاليف ، فإذا أخل المرء بشىء من التكاليف فإن هذا الإخلال يشين الأصل ، وكذلك الجسد أصل كالشجرة ، وأعضاؤه كالأغصان ، فإذا اشتكى عضو من الاعضاء اشتكت الأعضاء كلها ، كالشجرة إذا ضرب غصن من أغصانها المتورك والاضطراب (٢).

## الوسائل التعليمية ،

لأن عملية التعليم هي عملية اتصال ، كان من المهم للغاية أن يستعين المعلم بوسائط يضمن من خلالها أن تصل رسالته إلى المتعلمين ، هذه الوسائط لها أسماء متعددة وقد اخترنا هذا الاسم التقليدي لأننا نتناول تربية كانت تتم في صدر الإسلام ، أي منذ أكثر من أربعة عشر قرنا ، بحيث يصبح من المبالغ فيه استخدام مصطلحات معاصرة .

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم : في البر والصلة ، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم ·

<sup>(</sup>٢) سميح عباس : الحكم والأمثال النبوية ، ص ٢٤٤ م

وتعتبر الوسائل والطرق التي عرضنا لها ، وتلك التي لم نعرض لها بعد من الوسائل التعليمية ، لكننا نتناول هنا ما يمكن أن يندرج تحت اسم " الأدوات " بالمعنى الحسى المعروف .

وقد أصبح الرأى مستقرا على أن للوسائل التعليمية دورا على قدر كبير من الأهمية في العملية التعليمية ، يمكن تلخيصه في النقاط التالية :

- تقدم للمتعلم أساسا ماديا للتفكير الإدراكي الحاسى ، ومن ثم فهي تقلل من استخدام المتعلمين لألفاظ لا يفهمون لها معنى
  - تثير اهتمام المتعلمين كثيرا .
  - تجعل ما يتعلمونه باقى الآثر ·
  - تقدم خبرات واقعية تدعو المتعلمين إلى النشاط الذاتي ·
  - تسهم في نمو المعاني ، ومن ثم في نمو الثروة اللفظية للمتعلم ·
- تقدم خبرات لا يسهل الحصول عليها عن طريق أدوات أخرى ، وتسهم فى جعل ما يتعلمه المتعلم أكثر كفاية وعمقا

ومن المعروف أن البيئة التي عاشها المسلمون في صدر الإسلام كانت على درجة من البساطة والبدائية بحيث لا يمكن تصور استخدام وسائل تعليمية متخصصة ، وفضلا عن ذلك فإن رسول الله على كان أميا لا يقرأ ولا يكتب ، ومن هنا كانت استعانته على وسائل تتسق مع ما توافر في هذه البيئة وما لم يتوافر ، فكان اعتماده أكثر على وسائل حسية مما هو في جسم الإنسان نفسه ، أي بالإشارة إلى هذا العضو أو ذلك، وبصفة خاصة اليدين .

وكان النبى ﷺ كثيرا ما يستخدم هذا الأسلوب لتنبيه الغافل وتثبيت المتنبه ، ومن أمثلة ذلك<sup>(۱)</sup> :

قوله فى الحديث الذى رواه مسلم وغيره: " التقوى ها هنا " ، وأشار إلى صدره ثلاث مرات ، فهذه الإشارة إلى الصدر فى بيان حقيقة التقوى ومحلها أبلغ كثيرا من قوله: التقوى محلها القلب ، فهذه الكلمة قد تمر على الكثيرين دون أن يلقوا لها سمعا ، أو يلقون سمعا ولا يحضرون مع السمع قلبا يعى .

<sup>(</sup>۱) يوسف القرضاوى : الرسول والعلم ، القاهرة ، مكتبة وهبة ، ١٩٩٩ ، ط٧ ، ص ١٤٩٠,ر

ومثله حديث جابر عن مسلم: « بعثت أنا والساعـة كهاتين ، وأشار بإصبعيه : السبابة والوسطى وفرق بينهما » ، فهذه الإشارة بإصبعيه فى بيان قرب مبعثه من الساعة لها من الوقع فى النفس غير ما يقوله : بعثت قرب الساعة .

وكذلك حديث البخارى وغيره: « أنا وكافل اليتيم في الجنة هكذا ، وأشار بالسبابة والوسطى وفرج بينهما » ، من حديث سهل بن سعد · فهذه الإشارة توضح المراد من الحديث الشريف بأكثر مما تعطيه عبارة معتادة مثل : كافل اليتيم قريب من الرسول على في الجنة ·

ومن ذلك حديثه لمعاذ بن جبل حين أوصاه بجملة وصايا ثم قال له : « ألا أدلك على مسلاك ذلك كله » ؟ قال : بلس ، قال : « كف عليك هذا » ، وأشار إلى لسانه (٢) . إن هذه الإشارة الحسية إلى اللسان تجعل معاذا وكل من حيضر هذا القول لا ينسى أهمية اللسان ، وآفاته التي تكب الناس في النار على مناخرهم (٢) .

وهكذا يحرص رسول الله ﷺ على أن يجمع فى تعليمه بين البيان بالعبارة ، والإشارة باليدين الكريمتين ، توضيحا للمرام وتنبيها على أهمية ما يذكره للسامعين أو يعلمهم إياه .

ومن ذلك ، ما رواه مسلم من حديث جابر بن عبد الله ، الطويل في حبجة النبي على قوله : « لو أنى استقبلت من أمرى ما استدبرت ، لم أسق الهدى ، وجعلتها عمرة ، فمن كان منكم ليس معه هدى فيحل وليجعلها عمرة » فقام سراقة بن مالك بن جُعشم فقال : يا رسول الله ، ألعامنا هذا أم لأبد ؟ فشبك رسول الله أصابعه واحدة في الأخرى وقال : «دخلت العمرة في الحج ، دخلت العمرة في الحج . لا ، بل ، لابد أبد »(") .

وفى حديث الثلاثة الذين تكلموا فى المهد الذى رواه البخارى ومسلم ، واللفظ للبخارى ، عن أبى هريرة ، فذكر فيه رسول الله ﷺ : عيسى ابن مريم عليه السلام ، وغلام جُريج الراهب ، ثم قال :

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي : في الإيمان ، ٢٦١٩ .

<sup>(</sup>۲) يوسف القرضاوي : الرسول والعلم ، ص ١٥٠ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم : ١٧٨/٨ .

" كانت امرأة ترضع ابنا لها من بنى إسرائيل ، فمر بها رجل راكب ذو شارة (أى هيئة جميلة وملبس حسن ) ، فقالت : اللهم اجعل ابنى مثله ، فترك ثديها فأقبل على الراكب فقال : اللهم لا تجعلنى مثله ، ثم أقبل على ثديها يمصه "

قال أبو هريرة : كأني أنظر إلى النبي ﷺ يمص إصبعه ٠

ثم "مُرّ بأمة ، تُجَر ويُلعب بها ، وتُضرب ، فقالت : اللهم لا تجعل ابنى مثل هذه ، فترك ثديها ، فقال : اللهم اجعلنى مثلها ، فقالت : لم ذاك ؟ فقال : الراكب جبار من الجبابرة ، وهذه الأمة يقولون : سرقت ، زنيت ، ولم تفعل ، وهى تقول : حسبى الله ونعم الوكيل "(۱) .

وروى مسلم عن المقداد بن الأسود قال : سمعت رسول الله على يقول : "تدنى الشمس يوم القيامة من الحلق ، حتى تكون منهم كمقدار ميل ، فيكون الناس على قدر أعمالهم في العرق ، ف منهم من يكون إلى كعبيه ، ومنهم من يكون إلى ركبتيه ، ومنهم من يكون إلى حقويه (أى يبلغ به العرق إلى وسطه) ، ومنهم من يُلجمه العرق إلجاما ، وأشار رسول الله على بيده إلى فيه (فمه) "(٢).

وإذا كنا قد رأينا رسول الله على يستخدم أصابعه الشريفة ، فإنه قد يستخدم أحيانا أصابع المتعلم لتوضيح المعنى المراد ، فقد أخرج الترمذى عن أبى هريرة قال : قال رسول الله على : " من يأخذ عنى هؤلاء الكلمات فيعمل بهن أو يعلّم من يعمل بهن؟ " فقال أبو هريرة : فقلت : أنا يا رسول الله ، فأخذ بيدى ، فعد خمسا وقال: " اتق المحارم تكن أعبد الناس ، وارض بما قسم الله لك تكن أغنى الناس ، وأحسن إلى جارك تكن مؤمنا ، وأحب للناس ما تحب لنفسك تكن مسلما ، ولا تكثر وأحسن إلى جارك تكن مسلما ، ولا تكثر الضحك فإن كثرة الضحك تميت القلب "(")

وكان- صلوات الله عليه- وسلامه يشير بأصابعه أحيانا مثل القبة، فعن جبير بن مطعم قال : "أتى رسول الله أعرابى فقال : يا رسول الله ، جهدت النفس ، وضاعت العيال ، ونهكت الأموال ، وهلكت الأنعام ، فاستسق الله لنا ، فإنا نستشفع بك على الله ، ونستشفع بالله عليك ، قال رسول الله عليه : "ويحك ، أتدرى ما تـقول ؟» وسبح رسول الله عليه ، فما زال يسبح حتى عرف ذلك في وجوه أصحابه ، ثم قال : "ويحك، إنه لا يستشفع بالله على أحـد من خلقه ، شأن الله أعظم من ذلك .

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری : ۲۱،۳۱۸-۳۲۸ ، ۳۷۱/۱ ، مسند ابن حنبل : ۳۰۸/۲ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: ١٩٦/١٧ .

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود : ٤٧٨/٤ .

ویحك، أتدری ما الله ؟ إن عرشه لهكذا ( وقال بأصابعـه مثل القبة علیه ) وإنه لیئط ( یُصوت ) به أطیط الرحل بالرکب ( أی کصوته ) ۱٬۱۰

وجاءت مجموعة من الأحاديث تبين أن رسول الله على كان يستعين بالإشارة عند التبليغ ، فقد جاء في حديث ابن عباس أن النبي على سئل في حجته فقال : فبحت قبل أن أرمى ؟ فأوما بيده ، قال : ولا حرج ، قال : حلقت قبل أن أذبح ؟ فأوما بيده ، ولا حرج (٢).

وروى أبو هريرة عن رسول الله على أنه قال : " يقبض العلم ، ويظهر الجهل والفتن ويكثر الهرج " قيل : يا رسول الله ، وما الهرج ؟ قال : هكذا بيده ، فحولها كأنه يريد القتل (٣) .

لقد صدر الحديث الأول في حجة الوداع ، وقد اجتمع فيها عدد كهير من الصحابة - رضى الله عنهم - يتعدار تبليغهم العلم والجواب على استلتهم عن طريق السمع فقط ، فلما سئل رسول الله على استعان بالإشارة اليدوية ليجيب بطريقة بصرية ، تقوم العين فيها بتبليغ العقل المعلومة ليتولد عن ذلك الفهم والإدراك ، والابتعاد عن الشك ، فلا يظن الحاضر أنه سمع مقطعا من جواب رسول الله دون آخر ، ولا يتباهر إلى ذهن بعضهم أنه تلقى ما لم يتلقه الآخرون ، فالبصر في مثل هذه المناسبات أقدر من السمع على الاستيعاب ، خاصة إذا اتخذ المعلم لنفسه مكانا عيزا يسمح لجسيع الحاضرين برؤية إشاراته وحركاته (٤) .

أما الحديث الثانى ، فقد صدر فى مجلس من مجالسه على ، فالسمع الجيد فيه عكن ، ولكن الإشارة أبلغ ومدلولها أرسخ ، فالشرح اللفظى والتفصيل البيانى لتعريف الهرج والمرج قد لا يؤثران فى النفوس تأثير الإشارة المعبرة التى لن ينساها من شاهدها، ولن تغيب عن الأبصار مهما تباينت المواقف

وإلى جانب الحالتين المتقدمتين ، أى الإشارة للتبليغ فى الحشد الكبير ، والإشارة المقدمة على الشرح والبيان ، نجد رسول الله ﷺ قد استخدم الإشارة فى ظروف يكون

<sup>(</sup>١) المرجع السابق : ٢٤٣/٤ .

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری: ۲٤/۳.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ·

<sup>(</sup>٤) محسن بن محمد بن سعيد عبد الناظر : العلم وأهله في الحمديث النبوى الشريف ، بيروت ، مؤسسة الريان ، ١٩٩٨ ، ص ١٩٩٨ .

المرء فيها مطالبا بالإمداك من الكلام ، أو التنقيص منه ، فقد جاء في قصة القتال الذي كان بين بيني حمرو بن عوف ، وأفاد أن الرسول قدم المسجد والصحابة يصلون بإمامة أبي بكر الصديق ، فأخلوا في التصفيق ، فلما رأى أبو بكر التصفيق لا يمسك عنه التفت فأوما إليه بيده ( الحديث )(١).

وثارة كان بي انتباه المخاطب بأحد يده أو منكبيه ، ليزداد اهتمامه بما يعلمه ، وليلقى البح سمعه وبصره وقلبه ليكون أوعى له وأذكر ، روى البخارى ومسلم (۱) ، واللفظ للبخارى من عبد الله بن سخبرة أبى معمر قال : سمعت ابن مسعود يقول : علمنى رسول الله بي ، وكفى بين كفيه ، التشهد ، كما يعلمنى السورة من القرآن :

«التحيات لله ، والصلوات والطيبات ، السلام عليك أيها النبى ورحمة الله ويركانه ، السلام علينا وعلى عباده الصالحين ، أشهد أن لا إله إلا الله ، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله»

فها هنا عبارة تبصور شدة اهتمام رسول الله على التعليم هذا التشهد ، وفي الحديث من أمور التعليم : أن المعلم ينبغي له أن يبدى الاهتمام البالغ بالأمر الهام يعلمه للمستفيدين ، وأن يشعرهم بذلك ، ليلقوا إليه بسمعهم وبصرهم وقلوبهم ، وليكونوا على كمال التبقظ فيما يتحملونه عنه ، فيضبطوا لفظه وفعله وإشارته وعبارته ، دون ريادة أو نقص أو تغيير أو تبديل أو تهاون (٣) .

ومن هذا الباب أيضا ، ضرب النبى على فخذ بعض اصحابه في بعض الأحيان للتنبيه وجمع الذهب على ما يقوله ، فقد روى مسلم (١) عن التابعي الجليل أبي العالية ، قال : « أخر - الأمير - ابن زياد الصلاة ، فجاءني عبد الله بن الصامت ، فالقيت له كرسيا فجلس عليه ، فذكرت له صنيع ابن زياد ، فعض على شفتيه وضرب فخذى ، وقال : إني سألت أبا ذر كما سألتني ، فضرب على فخذى كما ضربت على فخذى ، وقال : إني سألت رسول الله على كما سألتني ، فضرب على فخدى كما

<sup>(</sup>١) سنن النسائي : ١٥/١ .

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري: ٥٦/١١.

<sup>(</sup>٣) أبو غدة : الرسول المعلم ، هامش ٣ ، ص ١٧٦ .

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم : ٥/٥١ .

ضربت على فخذك ، وقال : صل الصلاة لوقتها ، فإن أدركتك الصلاة معهم فَفُسُلُ ، ﴿ ولا تقل: إنى قد صليت فلا أصلى ، فإنها زيادة خير » .

كماً ورد أن رسول الله على وضع يده على رأس المخاطب للسدلالة على القرب الشديد(١)، إذ كلما أظهر المعلم مودة ومحبة للمستعلم كلما ساعد ذلك على مزيد من الفهم والاقستناع ، بل وثبات مضمون التعلم فترة طويلة ، فيقد أعرج أبو داود عين عسبد الله بسن حوالة الازدى أنه قسال : " بعثنا رسسول الله ﷺ لنغنم على السامنا ، فرجعنا قلم نغنم شيشا ، وعرف الجمهد في وجموهنا ، فقمال : اللهم لا تكالهم إلى فأضعف عنهم ولا تكلهم إلى أنفسهم فيعسجزوا عنها ، ولا تكلهم إلى الناس فيسقائروا عليهم – ثم وضع يده عــلى رأسى ، أو قال غلى هامتي – ثم قــال : يا ابن حوالة إلمَّا رأيت الخملافة قمد نزلت أرض المقدسمة فقمد دنت الزلازل والبلابل والأممور العظام، والساعة يومثذ أقرب من الناس من يدي هذه من رأسك " (٢).

واستخدم رسول الله الحصى ، وهو من الوسائل الدارجة في البيئات الفقيرة ، وكانت تسشتخدم للعد ، حتى اشتق منها اسم " الإحصاء " ، فعن بريدة قال : " قال النبي ﷺ : هل تدرون ما هذه وهذه ؟ ورمي بحصاتين ، قالوا : الله ورسوله أعلم ٠ قال " هذاك الأمل ، وهذاك الأجل "(٣) -

وعن أنس بن مالك أن رسول الله ﷺ أخذ بثلاث حبصيات ، فوضع واحدة ، ثم وضع أخرى بين يديه ، ورمى بـالثالثة ، فـقال : هذا ابن آدم ، وهذا أجله ، وذاك . (t) al al

وعن أبي سعيد الخيدري قال : " دخلت على رسول الله ﷺ في بيت بعض نسائه فقلت : يا رسول الله ، أي المسجدين الذي أسس على التقوى ؟ قال : فأخذ كفا من حصباء فضرب به الأرض ، ثم قال : اهو مسجدكم هذا ( لمسجد المدينة )، ﴿

وعندما أراد النووي شرح منضمون هذا الحديث ، ذكر أن أخذ الرسبول الحصياء

<sup>(</sup>١) حسن بن على البشارى : استخدام الرسول ﷺ الوسائل التعليمية ، الدوحة ، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية ، سلسلة كتاب الأمة ( العدد ٧٧) جمادي الأولى ١٤٢١هـ ، ص ٨٤ .

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود : ٣٥٨/٢ .

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي : ٥/ ١٤ ٪

<sup>(</sup>٤) مسند ابن حنيل : ٣/ ٣٣٥ .

وضربه في الأرض إن هو إلا مظهر المبالغة في الإيضاح لبيان أنه مسجد المدينة ، والحصباء بالمد ، الحصي الصغار(١).

وعن حذيفة قال : حدثنا رسول الله ﷺ حديثين قد رأيت أحدهما ، وأنا أنتظر الآخر. .

حدثنا عن الأمانة نزلت في جذر قلوب الرجال ، ثم نزل القرآن ، فعلموا من القرآن وعلموا من السنة ، ثم حدثنا عن رفع الأمانة ، قال : ينام الرجل النومة فتقبض الأمانة من قلبه فيظل أثرها مثل الوكت ( الأثر اليسير ) ، ثم ينام النومة فتقبض الأمانة من قلبه فيظل أثرها مثل المجل ( قشرة رقيقة يجتمع فيها ماء من أثر العمل ) ، كجمر دحرجته على رجلك فنفط ( ما يتركه العمل بفأس من بثور في يد العامل ، ملأى بالماء) منتبرا ( مرتفعا ) وليس فيه شيء ( ثم أخذ حصى فدحرجه على رجله ) فيصبح الناس يتبايعون لا يكاد أحد يؤدى الأمانة ، حتى يقال : إن في بنى فلان رجلا أمينا ، حتى يقال للرجل : ما أجلده ، ما أظرفه ، ما أعقله ، وما في قلبه مثقال حبة من خردل من إيمان "(٢)"

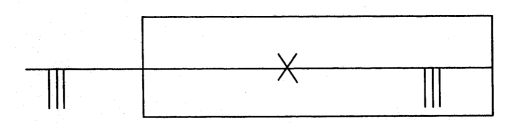
وأشار النووى إلى أن أخــذ رسول الله ﷺ الحــصاة ودحرجــته لهــا ، فإنما يريد بذلك زيادة البيان وإيضاح المذكور

ولعل في استخدام رسول الله على للخطوط يخطها على الأرض لدلالة على مدى وعيه على المده الوسيلة من فعالية في تقريب المعانى إلى هؤلاء البسطاء ، ففى هذه الوسيلة تجتمع حاستان ؛ أولهما السمع ، فمن خلاله يسمعون الشرح ، والثانية ، البصر ، الذى من خلاله يرون الخطوط ، واجتماع أكثر من حاسة في عملية التعلم يزيدها ترسخا وتعمقا ، فمن مثل ذلك ما رواه البخارى عن عبد الله بن مسعود أنه قال: خط النبي على خطا مربعا وخط خطا في الوسط خارجا منه ، وخط خططا صغارا إلى هذا الذى في الوسط من جانبه الذى في الوسط ، وقال : «هذا الإنسان ، وهذا أجله محيط به أو قد أحاط به ، وهذا الذى هو خارج ، أمله ، وهذه الخطط الصغار الأعراض ، فإن أخطأه هذا ، نهشه هذا ، وإن أخطأه هذا نهشه هذا» (٣)

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم بشرح النووی : ۲٤٠/۹ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ٢/٣٢-٢٢٣.

<sup>(</sup>٣)صحيح البخاري: ١٨١ ٤ .



## شكل (١)

فهذا الرسم الذى خطه الرسول ﷺ وسيلة توضيحية كثيرا ما يلجأ إليها المعلمون لتوضيح ما يبشونه من علم وما يسعون إلى بلوغه من أهداف تربوية ، فالقسضايا التى أثارها الرسول تتصل بالإنسان وأجله ، وما يريد تحقيقه فى الحياة الدنيا وما يعترضه من مصاعب(١)

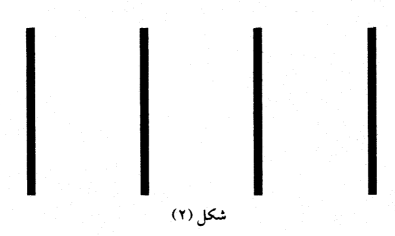
لقد مثل لأجل الإنسان ، أى للفترة الزمنية التى يقضيها فى هذه الحياة الدنيا بالخط المربع وهو من الخطوط المغلقة ، أى التى لها بداية ولها نهاية ، فكل نقطة من نقاطه يمكن أن تكون المنطلق والنهاية فى نفس الوقت · أما الأمل ، أو ما يخطط الإنسان إلى تحقيقه أو يأمل فى الوصول إليه وإنجازه ، فهو شبيه بنصف المستقيم الذى يبدأ ببداية الإنسان ولكنه لا يعرف النهاية ، ذلك أن الإنسان يستطيع أن يضع لنفسه ما شاء من أمل يتحقق بعضه ويبقى البعض الآخر على مستوى الأمل مع انقضاء الأجل · أما الخطوط الصغيرة فهى الآفات التى لا تدخل فى الأمل ، ولكنها تصيبه أو قد تكون الأيام التى يقضيها الإنسان لـتوصله فى النهاية إلى توديع هذا العالم ، فالذى لم يمت بالسبب مات بالأجل .

إن البعد التربوى لهذا الرسم واضح المعالم ، فيفضله تتضح العلاقة القائمة بين الأجل والأمل والأعراض ، وحركة كل منها ، فإذا ما أدرك الإنسان هذه وتلك وفهم ما يدخل تحت إرادته وما يخرج عنها حسمى نفسه من آفات كثيرة وأقبل على الحياة يحبها حبا مشروعا ، فيقى نفسه من الخوف واليأس ، واشتد عنده عود الأمل والسعى إلى استثمار الوقت وصرفه فيما ينفع ويفيد ، وآمن بأن الحياة مطية إلى الآخرة ، فلابد من حسن استثمارها والاستعداد أثناءها إلى حياة دائمة ، أعد الله فيها لعباده المؤمنين العالمين

<sup>(</sup>١) محسن عبد الناظر : العلم وأهله ، ص ٢٠٠ .

العاملين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر بقلب أحد ، ذلك أنهم انطلقوا إلى آخرتهم من دنياهم انطلاقا كانوا في خلفاء في الأرض بالطريقة التي أرادها الله وأمر بها(١).

ومن الرسوم الأخرى ، رسم خاص بأربع شخصيات من النساء المؤمنات ، يمثلن التكامل الإنساني ، متقاربات في درجة السمو ، متوازيات في الفضل ، ولكل منهن شخصيتها الممتازة ، ومن هنا تجيء الخطوط الأربعة متساوية الطول والشكل متوازية (٢)



فعن ابن عباس قال(٣): خط رسول الله ﷺ أربعة خطوط ، ثم قال : «أتدرون ما هذا ؟ » فقالوا : الله ورسوله أعلم ، فقال الرسول ﷺ : «أفضل نساء أهل الجنة خديجة بنت خويلد ، وفاطمة بنت محمد ، وآسية بنت مزاحم ، - امرأة فرعون - ومريم بنت عمران»

وعن ابن مسعود قال (٤): "خط رسول الله على خطا بيده ، ثم قال هذا سبيل الله مستقيما ، قال ثم خط عن يمينه وشماله ، ثم قال : هذه السبل ليس منها سبيل إلا عليه شيطان يدعو إليه ، ثم قرآ : ﴿ وَأَنَّ هذا صراطي مُسْتَقيماً فَاتَّبَعُوهُ وَلا تَتَبِعُوا السُبل فَتَفرُق بكُمْ عن سبيله . . . (١٥٣) ﴾ [الانعام]

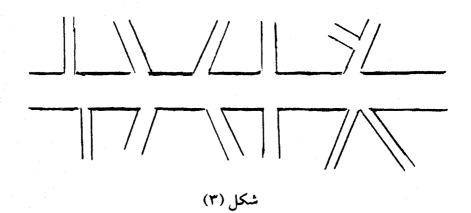
<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ، ص ۱ ۲

<sup>(</sup>٢) عبد الحميد الهاشمي - الرسول العربي المربي ، ص ٢١٩-

<sup>(</sup>٣) مسند ابن حنبل ، مع منتخب كنز العمال ، ج١ ، ص ٢٩٣

<sup>(</sup>٤) مسند ابن حنبل: ١/ ٨٣٥

ويشير القرضاوى (۱) إلى أن النبى وكله يفسر الاصحابه الوصية الاخيرة من الوصايا العشر في سورة الانعام ، ولكنه لم يقتصر على تفسيرها بالكلام المجرد بل استعمل لذلك ما هو ميسور له وهو الرمل ، يخط عليه بيده بدل اللوح ، وهو هنا يرسم صراط الله الملكور في الآية الكريمة في صورة خط مستقيم ؛ ولهذا قال : هذا سبيل الله مستقيما ، ويرسم السبل الاخرى التي حذرت الآية من اتباعها في صورة خطوط متعرجة عن يمين الخط الاوسط المستقيم وشماله ، ثم يشير إليها قائلا : « هذه السبل ليس فيها سبيل إلا عليه شيطان يدعو إليه » ، ثم يختم هذا التوضيع العملي بقراءة الآية الكريمة فيتقع أعظم موقع في نفس السامع المشاهد وعقله ، فهنا اشتراك البصر مع السمع في استيعاب معني الآية ، وفهم مراد الله تعالى منها



فهذا رسم يوضح مضمون الرسالة التي أراد رسول الله ﷺ أن يبلغها لنا(١٠).

ويعتبر التكرار من الوسائل الهامة كذلك في المساعدة على التعليم ، وخاصة المواضيع التي تغمض على المتعلم ولا تتضح له إلا بمزيد من الشرح والتفسير المكرر حتى يستوعب حقائقها ويفهم جوانبها ويعي ما ترمى إليه وهناك مواضيع كثيرة لا غنى في تعلمها عن استعمال وسيلة التكرار حتى ترسخ في أذهان المتعلمين مع مراعاة مستوى

<sup>(</sup>۱) يوسف القرضاوي : الرسول والعلم ، ص ١٤٨ .

<sup>(</sup>٢) عبد الحميد الهاشمي : الرسول العربي المربي ، ص ٢٢١ .

ذكائهم وقدراتهم المعقلية ، ومن ذلك مثلا القواعد والمبادئ الأساسية لمختلف العلوم كالرياضيات واللغة وغيرها ، وغنى عن البيان أنه كما أن لكل أمر حدودا إذا تعداها يمكن أن تحدث نتيجة عكس ما نريد ، فكذلك بالنسبة للتكرار ، له حدوده ، فإذا زاد التكرار عن هذه الحدود بذر مللا ، وربما مقاومة (١)

وروى الإمام أحمد عن عبد الرحمن بن غنم ، عن معاد بن جبل " أن رسول الله على خرج بالناس قبل غزوة تبوك ، فلما أن أصبح صلى بالناس صلاة الصبح ، ثم إن الناس ركبوا ، فلما طلعت الشمس نعس الناس على أثر الدلجة ( السفر من أول الليل ) ، ولزم معاذ رسول الله على يتلو أثره

ثم إن رسول الله على كشف عن قناعه ، فالتفت فإذا ليس من الجيش رجل أدنى إليه من معاذ ، فناداه رسول الله على فقال ، يا معاذ ، قال : لبيك يا نبى الله ، قال : ادن ، دونك ، فدنا منه حتى لصقت راحلتاهما إحداهما بالأخرى ، فقال رسول الله على ما كنت أحسب الناس منا كمكانهم من البعد ، فقال معاذ : يا نبى الله ، نعس الناس فتفرقت بهم ركابهم ترتع وتسير ، فقال رسول الله على : وأنا كنت ناعسا .

<sup>(</sup>١) عبد الحميد الزناتي: أسس التربية الإسلامية ، ص ٤٧٩ .

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری: ۱/۲۲

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٣٥ .

 <sup>(</sup>٤) مسئد ابن حنبل : ٥/٥٥-٢٤٦ .

عن شيء غيرها ( غيره ) ، قال نبي الله عليه : بخ بخ بخ ، لقد سالت عن عظيم ، لقد سألت عن عظيم ، وإنه ليسير على من أراد الله به الخير ، وإنه ليسير على من أراد الله به الخير ، وإنه ليسيسر على من أراد الله به الخير ، فلم يحدثه بشيء إلا قاله ثلاث مرات ، يعني أعاده ثلاث مرات ، حرصا لكيما يتقنه -

فقال نبى الله ﷺ : تؤمن بالله واليوم الآخر ، وتقيم الصلاة ، وتعبد الله وحده لا تشرك به شيئا حتى تموت وأنت على ذلك ، فقال : يا نبي الله ، أعد لي ، فأعادها له ثلاث مرات ٠

ثم قال نبي الله ﷺ : إن شــنت حدثتك يا معاذ برأس هذا الأمــر ، وقوام هذا الأمر ، وذروة السنام ، فقال معاذ : بلي بأبي وأمي أنت يا نبي الله فحدثني ، فما كان من رسول الله على إلا أن قال:

إن رأس هذا الأمر أن تشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأن محمدا عبده ورسوله

وإن قوام هذا الأمر ، إقام الصلاة وإيتاء الزكاة ·

وإن ذروة السنام منه الجهاد في سبيل الله

إنما أمرت أن أقاتل الناس حتى يقيهموا الصلاة ، ويؤتوا الزكاة ، ويشهدوا أن لا إله إلا الله وحمده لا شريك له ، وأن محمدًا عميده ورسوله ، فإذا فعلوا ذلك فيقد اعتصموا ، وعصموا دماءهم وأموالهم إلا بحقها ، وحسابهم على الله عز وجل " ·

وقمد علق محسن عبد الناظر على بعض الاحاديث التي يتضح فسهما التكرار علاحظتين على درجة كبيرة من الأهمية(١):

١- أن هذا النوع من التكرار مسركز على الفسهم ، ذلك أن أول مراحل هذا الأخسير تتمثل في السماع السليم الذي بواسطته تصل المعلومات إلى الفكر ، لذلك نجد القرآن الكريم يبدأ بالسمع قبل البصر كلما قرن بينهما لقد أثبتت التجارب التربوية دور السمع في التعليم ، لذلك صنعت الآلات الـتي تزيد في قدرة هذه الحاسة على استيعاب ما يلقى عليها وأقيمت مخابر اللغات التي يخضع فيها المتعلمون لما سمى " بالحمام الصوتى " الذي يعينهم على السماع الجيد ، وهذا الأخير يسهم في جودة النطق وهكذا تنطلق العملية التعليمية الحديثة واهتمت به الدراسات المخبرية والآلات الدقيقة .

<sup>(</sup>١) محسن عبد الناظر : العلم وأهله ، ص ١٩٦ .

الكلام حتى تخرج الحروف والمقاطع بطريقة يستطيع السامع بفضلها التفاعل مع الكلام حتى تخرج الحروف والمقاطع بطريقة يستطيع السامع بفضلها التفاعل مما يلقى عليه ، فقد روى هشام بن عروة بن الزبير عن أبيه أنه قال : كان أبوهريرة يحدث ويقول : اسمعى يا ربة الحجرة ، اسمعى يا ربة الحجرة ، اومقالته وعائشة تصلى ، فلما قضت صلاتها قالت لعروة : ألا تسمع إلى هذا ومقالته أنفا ، إنما كان النبى على يحدث حديثا لو عده العاد الاحصاه (۱۱) لقد كان أبوهريرة يحدث ويسعى إلى أن تبلغ أحاديثه عائشة الأنه يؤمن أن إقرارها لما يحدث به يزيده قوة ، لكن أم المؤمنين ، وإن لم تنكر عليه شيئا مما حدث به ، لم ترض عن طريقته في التحديث ، فقد الاحظت أنه لم يتأس بالرسول على الحفظ عن الذي يحدث به ، وفي الستريث عند الكلام ، وفي مساعدة المتعلم على الحفظ والاستيسعاب ، فذكرت بطريقة الرسول على التحديث ، وأكدت أنها تمتاز بالابتعاد عن الإكثار من المعلومات وعن التسرع في النطق (۱)

وقد كانت هناك " وسائل " أخرى غير هذا الذى ذكرنا يضيق المقام عن تناولها

## من أجل تعلم جيد ، لابد من تفكير سليم ،

والذى يتابع الطريقة التى اتبعها الرسول الكريم على في دعوته للناس يدهش كثيرا لذلك التشابه الكبير بين طريقته وطريقة التفكير السليم ، فهذه الطريقة تقتضى منا ، إذا أردنا بحثا أن نمحو من أنفسنا كل رأى وكل عقيدة سابقة لها فى هذا البحث ، وأن نبدأ بالملاحظة والتجربة ، ثم بالموازنة والترتيب ، ثم بالاستنباط القائم على هذه المقدمات ، فإذا وصلنا إلى نتيجة من ذلك ، كانت ستيجة علمية خاضعة بطبيعة الحال للبحث فإذا وصلنا إلى نتيجة من ذلك ، كانت ستيجة علمية خاضعة بطبيعة الحال للبحث والتمحيص ، ولكنها نظل علمية ، ما لم يثبت بالبحث العلمي تسرب الخطأ إلى ناحية من نواحيها ، وهذه الطريقة العلمية هي أسمى ما وصلت إليه الإنسانية في سبيل تحرير الفكر

وها هي ذي طريقة محمد صلوات الله عليه وسلامه وأساس دعوته ، فكيف اقتنع الذين اتبعوه بدعوته وآمنوا بها ؟

نزعوا من نفوسهم كل عقيدة سابقة وبدأوا يفكرون فيما أمامهم لقد كان لكل قبيلة من قبائل العرب صنم ، فأى صنم هو الحق ؟ وأى صنم هو الباطل ؟ وكان في

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم: ١٦/٥

<sup>(</sup>٢) محسن عبد الناظر : العلم وأهله ، ص ١٩٧ .

بلاد العرب وفي البلاد التي تجاورها صابئة(١) ومجوس(٢) ، يعبدون النار ، وكسان فيها الذين يعبدون الشمس ، فأي هؤلاء على حق ؟ وأيهم على البساطل ؟ فلنترك هذا كله جانبا ، ولنمع أثمره من نفوسنا ، ولنتجرد من كل رأى ومن كل عبقيدة سابقة ، ولننظر، والنظر والملاحظة بطبيعــة الحال سيان ، مما لا شبهة فيــه أن لكل موجود بسائر الموجودات اتصالاً ، فالإنسان تتبصل قبائله بعيضها ببعض ، وأنمه بعضها ببعض ، والإنسان يتصل بالحيوان والجماد ، وأرضنًا تتصل بالشمس وبالقيمر وبسائر الأفلاك ، وذلك كله يتصل في سنن مطردة لا تحويل لها ولا تبديل ، لا الشمس ينسخي لها أن تدرك القيمر ، ولا الليل سيابق النهيار ، ولو أن إحدى مبوجودات الكون تحبولت أو تبدلت ، لتبدل ما في الكون ، ومنا دام ذلك لم يحدث ، فبلابد لهذا الكل من روح تمسكه ، منه نشأ ، وعنه تطور ، وإليـه يعود ، هذا الروح وحــده هو الذي يجب أن يخضع له الإنسان ، أمــا ساثر ما في الكون ، فهو خاضع لهــذا الروح كإنسان سواء ، والإنسان ، والـكون ، والزمان ، والمكان وحـدة ، وهذه الروح مصدرها وجـوهرها ، إذن فلتكن لهذا الروح وحده ، العبادة ، ولهذا الروح يجب أن تتجه القلوب والأفتدة ، وفي الكون كله ، يجب أن تلتـمس من طريق النظر والتأمل في سـننه الخالدة ، وإذا ، فما يعبد الناس من دون الله أصناما وملـوكا وفراعنة ونارا وشمسا ، إنما هو وهم باطل غير جدير بالكرامة الإنسانية ولا هو يتفق مع عقل الإنسان وما كرم به من القدرة على استنباط سنة الله من طريق النظر في خلقه ٠

إن الرسول ﷺ بطريقته هذه في إقناع الناس وتعليمهم مبادئ الإسلام ، إنما يقدم لنا الطريقة السلامية العلمية سمو بالعقل الإنساني وتحطيم لقيوده (٣)

<sup>(</sup>١) اللفظة آرامية الأصل ، تدل على التطهير والتعميد ، وتطلق على فرقتين :

أ- جماعة المناوئين أتباع يوحنا المعمدان

ب- صابئة حران المذين عاشوا زمنا في كنف الإسلام ولهم عقائدهم وعملاؤهم ، وورد ذكرهم في القرآن ثلاث مرات بجانب اليهود والنصارى مما يؤذن بأنهم من أهل الكتاب ، وفي هذا ما يصدق على المناوئين ، وإن تستروا وراء صابئة حران الوثنيين ( الموسوعة العربية الميسرة ، القاهرة، ط۲، ص ١١١٢ )

<sup>(</sup>٢) كلمة إيرانية الأصل منها ( المجوسية ) ، وردت في القرآن غير مرة ، تطلق على أتباع الديانة الزرادشتية ، عدهم كثير من المسلمين من أهل الكتاب انقرضت المجوسية أو كادت بعد فتح المسلمين لفارس ، وإن تركت آثارا في الحركة الفكرية الإسلامية ( الموسوعة العربية الميسرة ، ص ١٦٥٣)

<sup>(</sup>٣) محمد حسين هيكل : حياة محمد ، القاهرة ، دار المعارف ، ١٩٨٦ ، ص ١٦٥، ١٦٦ .

إن هذا يتسق تمام الاتساق مع فطرة الإنسان التى فطره المولى عز وجل عليها ، ذلك أن هذا الإنسان ليس آلة صماء تتحرك دون أن تحركه الغرائز العمياء ، والهوجاء ، بل إنه إنسان مفكر عاقل ، وانطلاقا من ذلك نجد أن التربية الفكرية للإنسان ليست حشوا للذهن بالمعلومات ، ولا تلقيا ببغائيا لخبرات غيره ، ولكنها صقل للحواس وتدريب لها ، وفضلا عن ذلك ، فهى تستهدف تشجيعها للقدرات العقلية بأن تعمل بنجاح وثقة ملاحظة وتجريبا ، بمعنى أن التربية الناجيحة هى التى تعمل على إيقاد المصباح الذاتى فينا ، أو لإثارة الدوافع النفسية للاطلاع وحل المشكلات والتفكير السليم(۱).

ولقد درب الرسول الكريم أصحابه أن يستخدموا عقولهم في مواجهة المشكلات وأن يجتهدوا في ذلك - فلكل مجتهد نصيب - والا يكونوا إمعة ، ونسوق مثلا لذلك:

لما ازداد عدد المؤمنين ، وتوسعت أطراف المدينة المنورة بمن حل فيها من المهاجرين وغيرهم إلى جانب الأنصار ، قامت مشكلة دينية اجتماعية ، وهي : كيف يمكن دعوة المؤمنين للمسجد إذا حان وقت الصلاة ؟ فلابد من عمل شيء(٢)

اجتمع رسول الله وأصحابه يتذاكرون ، وبدأت الاقتراحات لحل المشكلة تتوالى (٣): قال بعض الصحابة : إذا حان وقت الصلاة فإننا نرفع راية في مكان مرتفع ليراها الناس ، بيد أن هذا الاقتراح لم ينل قبولا ، لا من الرسول ، ولا من الصحابة، لأنه لا يحل المشكلة ، ولا يحقق الغرض المطلوب ، ورفع الراية لا يوقظ النائم ولا ينبه الغافل!

وقال آخرون : نشعل نارا على مرتفع الهضاب ، وهذا اقتراح لم يلق قبولا لسبب جوهرى اجتماعى ، وهو أن ذلك شعار المجوس عبدة النار ، وينبغى للأمة الموحدة أن يكون لها شعارها المميز والخاص .

وأشار قوم باستخدام بوق لدعوة الناس إلى الصلاة ، كذلك لم ينل هذا الاقتراح قبولا ، لأن اليهود كانت تستخدم البوق ، ويجب الحفاظ على شخصية الأمة من الذوبان والضياع .

واقترحت جماعة أخرى دق الناقوس ، ورفض الاقتراح ، لأنه تقليد للنصارى ، والمفروض أن تكون للأمة الإسلامية ذاتيتها المتميزة

<sup>(</sup>١) عبد الحميد الهاشمي : الرسول العربي المربي ، ص ١٩٧ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٩٨ •

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٩٩ -

ثم أخيرا أشار بعض الصحابة بالنداء ، فيقوم بعض الناس إذا حانت الصلاة وينادون بها بشعار إسلامى خاص ، فقبل هذا الرأى بشكل مبدئى لأصالته الفكرية المؤمنة ولتحقيقه العملى للغرض المطلوب في دعوة الناس

أما صيغة النداء ، فقد تواردت فيها اتفاقات ، فهذا عبد الله بن ريد بن ثعلبة الأنصارى ، وهو بين النائم واليقظان ، إذ قال له شخص : آلا أعلمك كلمات تقولها عند النداء بالصلاة ؟ قل : الله أكبر (مرتين) ، ثم قل : أشهد أن لا إله إلا الله ، أشهد أن محمدا رسول الله ، أشهد أن محمدا رسول الله ، ثم قل : حى على الصلاة (مرتين) ، حى على الفلاح (مرتين) ، ثم كبر ربك ثم قل : لا إله إلا الله ثم أتى عبد الله إلى النبي ليخبره بذلك فيقول له الرسول : " لقن بلالا ، فإنه أندى صوتا منك " ويقوم بلال يؤذن ، فلما سمعه الناس هرولوا، وفيهم عمر بن الخطاب يجر رداءه وهو يقول : يا نبي الله ، والذي بعثك بالحق ، لقد رأيت مثل الذي رأى فقال رسول الله عليه : " الحمد لله لقد جاء الوحى بذلك »

ومن مظاهر سعى رسول الله كذلك لتنمية التفكير السليم أن دعوته استهدفت تربية وهداية تقوم على بث الوعى وندرة الاعتماد على المعجزات

وليس أصدق من نبى يعلم الناس الصدق فيعلمهم مرة بعد مرة ، أن الغيب من علم الله ، يكشف عنه ما يشاء نظم الله ، يكشف عنه ما يشاء لمن يشاء نظم الله ، يكشف عنه ما يشاء لمن يشاء نظم الله عن السّاعة أيّان مُرْساها قُلْ إنّما علم عند ربّي لا يُجلّيها لوقتها إلا هُو ... (١٨٠٠) ﴾ [الاعراف]، و ﴿ قُل لا أَمْلكُ لنفسي نفعًا ولا ضراً إلا ما شاء الله ولو كُنت أعْلَمُ الْغيب لاستكثرت من الْخير وما مسني السُوءُ إنْ أَنَا إلا نذير وبشير لقوم يؤمنون (١٨٠٠) ﴾ [الاعراف]، و ﴿ قُل لا أَقُولُ لكم عندي خزائن الله ولا أعْلَمُ الْغيب ولا أقُولُ لكم عندي خزائن الله ولا أعْلَمُ الْغيب ولا أقُولُ لكم عندي والبّصير أَفَلا تتفكرون (١٠٠٠) ﴾ [الانعام]، و ﴿ وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلاَّ هُو ... (١٩٠٥) ﴾ [الانعام]،

وآية الآيات ، مسألة المعجزات ، في التربية المحمدية ، فليست المعجزة عسيرة إذا أرادها خالق الكون كله ، وخالق السنن التي تجريه عليها ، ولكن المعجزة لا تنفع من لا ينفعه عقله ، ولا تنفع المكابر المبطل إذا أصر على التسمادي في باطل(١٠): ﴿ وَلُو فَتَحْنَا

<sup>(</sup>١) عباس محمود العقاد: مطلع النور، في ( الإسلاميات)، القياهرة، دار الشعب، دات ص ٨٢ .

عَلَيْهِمْ بَايَا فَيْنَ السَّمَاءِ فَطَلُّوا فِيهِ يَعْرُجُونَ (17) لَقَالُوا إِنَّمَا سُكَرِّتُ أَبْصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مُسْحُورُونَ (12) ﴾ [الحنجر] ، و ﴿ وَيَقُولُونَ لَوْلا أُنزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَّبِهِ فَقُلْ إِنَّمَا الْغَيْبُ لِلّه فَانتَظرُوا إِنِّي مَعَكُم مِّنَ الْمُنْعَظرِينَ (17) ﴾ [يونس].

وكان الناس ينظرون إلى حوادث الفلك فيحسبونها من الآيات فينهاهم أن يخلطوا بين حوادث الفلك وحوادث الحياة والموت ، وكذلك ما سبق أن عرضنا له عندما كسفت الشسمس حثد صوت ابنه إبراهيم ، فقال الناس إنها كسفت لموته ، فلم يمهلهم أن يستسرسلوا في ظنهم وهو محرون الفؤاد على أحب أبنائه إليه ، بل أنكر عليهم ذلك الحظن ، ورآها فرصة للتعليم ولم يرها فرصة للدعوة ، فقال معقبا : ﴿ إنما الشمس والقصر آياتان من آيات الله ولا تكسفان لموت أحد . . . ، وخلصت النبوة كلها لمهمتها الكبرى ، وهي إعادة بناء الإنسان في تمام وعيه وإدراكه ، فانقطع ما بينها وبين كل صفاعة أو حيلة كان يستعان بها قديما على التأثير في العقول عن طريق الحس المخدوع .

وبدا لقريش أن تدعو محمدا إلى مجلس زعمائها ، كما سبق أن بينا ، لعله يلين عما يدعو إليه ، وعرضوا عليه من جاه الدنيا وما يسيل له اللعاب ، فأبى فكان منهم أن قالوا (١٠):

" يا محمد ، فإن كنت غير قابل منا شيئا مما عرضناه عليك ، فإنك قد علمت أنه ليس أحد أضيق بلدا ولا أقل ماء ولا أشد عيشا منا ، فسل لنا ربك الذي بعثك بما بعثك به ، فليسير عنا هذه الجبال التي قد ضيقت علينا ، وليبسط لنا بلادنا ، وليفجر لنا فيها أنهارا كأنهار الشام والعراق ، وليبعث لنا من مضى من آبائنا ، وليكن فيمن يبعث لنا منهم " قصى بن كلاب " ، فإنه كان شيخ صدق ، فنسألهم عما تقول ، أحق هو أم باطل ، فإن صدقوك وصنعت لنا ما سألناك ، صدقناك وعرفنا به منزلتك من الله وأنه بعثك رسولا كما تقول »

ورد الرسول على مقترحاتهم : « ما بهذا بعثت إليكم ، إنما جنتكم من الله بما بعثنى به وقد بلغتكم ما أرسلت به إليكم ، فإن تقبلوه فهذا حظكم في الدنيا والآخرة، وإن تردوه على ، أصبر لأمر الله حتى يحكم الله بيني وبينكم »

<sup>(</sup>۱) بنت الشاطئ: مع المصطفى في عصر المبعث ، القاهرة ، دار المعارف ، سلسلة إقرأ (٣٢٣) ، م ١٩٦٩ ، ص ٥٤

قالوا: ﴿ فإذ لم تفعل هذا لنا ، فخذ لنفسك ، سل ربك أن يبعث معك ملكاً يصدقك بما تقول ويراجعنا عنك ، وسله فليجعل لك جنانا وقسصورا وكنوزا من ذهب وفضة يغنيك بها عما نراك تبتغى ، فإنك تقوم بالاسواق ، كما نقوم ، وتلتمس المعاش كما نلتمسه ، حتى نعرف فضلك ومنزلتك من ربك إن كنت رسولا كما تزهما

وقال نبى الله كلمته: ﴿ مَا أَنَا بِفَاعِلُ وَمَا أَنَا بِالذِي يُسَالُ رَبِهِ هَذَا ، وَمَا بَعِثْتُ إليكم بهذا ، ولكن الله بعثنى بشيرا ونذيرا ، فإن تقبلوا ما جنتكم به فهو مُقَلَّكُم في الدنيا والآخرة ، وإن تردوه على أصبر لامر الله حتى يحكم الله بينى وبينكم ١٤٤٠ .

وقال رجال في المدينة ، لو أنه كان كما يزعم لنا حقا ، فما مرضت أبنته رقية وصحبه ، ولما فقد بعض أصدقائه ، ولما دهم مدينته الوباء ، ومضوا يتهامسون : إن هو إلا ساحر ، كلما قالت عنه قريش ، وقد بطل هنا سحره · وسمع هو ما قاله المرجفون في المدينة لبعض من اتبعه ليفتنوهم عنه ، وأدرك أن الشك قد بسدا يغزو قلوب بعض الاتباع ، فلمن كان صادقا فيما جاء به ، فلماذا لا يقوى بعد على أن ينتشل أبنته من الحمى ؟ ولماذا لم يستطع أن ينقل حياة بعض أتباعه الذين سقطوا في الوباء ؟

وربما كان الرسول على في عيشه وكفاحه أحوج إلى الاجتهاد وإعمال العقل أكثر من غيره لأن النبى على – وكذا المصلحون في المجتمع – أشد حاجة إلى رجاحة الفكر وحسن التقدير عن طريق المران العقلى ، لأن ما يصادف من مشاكل الحياة وما يعترض طريقه من صحاب ، تتطلب سرعة البت في حل تلك المشكلات وإزالة هذه الصحاب والعقاب، ولا يكفى في سرعة البت هذه ، حسن استعداد المرء وصفاء عقله وسلامة فطرته ، فكم في الفيافي ورؤوس الجبال وبطون الأودية من خصوبة عقل ، وجودة طبع، قضى عليها الكسل العقلى أو قلة الدربة في معالجة الأمور

ولأن الدربة العقلية الزم للرسول ، وكذلك المصلح أكثر من غيره ، لا نجد بين من اختارهم الله لرسالته إلا من صهرهم الزمن وعركتهم الحوادث ، فجمعوا ، مع صفاء الطبع وعلى الأصل وغزارة العقل ، قوة الجلد ، ووفرة النصب ، والصبر على

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٥٥ .

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن الشرقاوي : محمد رسول الحرية ، القاهرة ، دار الهلال ، سلسلة كتاب الهلال.

نوائب الدهر ، ومعانوعة الخطوب (۱) و ونحن نعلم أنه لا يكفى ليكون السرجل قائدا مصلحا في كل ضرب من ضروب الحياة أن يكون حسن السيرة ، تقيا ورعا فحسب ، بل لابد أن يكون قوى الفكر ، سريع السديهة ، قوى الحجة ، صارم العزيمة ، شديد الشكيمة في تنفيذ الحق ، فطنا ، يقطا لا يخدع

وروى الرواة عددا من أحاديث رسول الله تنبئ بحرصه على شن الحملة على الأوهام والخرافات والشعوذات التي كانت سوقها رائجة في العصر الجاهلي ، فمن ذلك قوله عليه الصلاة السلام : " اجتنبوا السبع الموبقات " ، قالوا : وما هن يا رسول الله ؟ قال : " الشرك بالله والسحر · الحديث "(٢) · وقال كذلك : " ومن عقد معدة ثم نفث فيها فقد سحر ، ومن سحر فقد أشرك ، ومن على شيئا وكل إليه "(٢)، أي على نفسه تميمة أو حرزا ، أو نحوه ، مما يزعمون أنه يقى من الجن أو العين أو المرض .

ومما يروى عنه أيضا ﷺ قـوله : " ليس منا من تطيـر أو تُطيـر له أو تكهن أو تُكهن أو تُكهن له أو سحـر أو سُحر له ، ومن أتى كاهنا فـصدقه بما يقول ، كـفر بما أنزل على محمد ﷺ "(١) ، وأيضا :

د من أتى عرافا فسأله عن شيء فصدقه ، لم تقبل له صلاة أربعين يوما (٥٠٠).

وعن ابن مسعود موقوفا : " من أتى عرافا أو ساحرا أو كاهنا يؤمن بما يقول كفر يما أنزل على محمد عليه "(١).

والكاهن هو الذى يخبر عن بعض المضمرات ، فيصيب بعضها ويخطئ أكثرها ، ويزعم أن الجن تخبره بذلك والعراف ، كالكاهن ، وقيل : هو ساحر ، وقال البغوى : العراف هو الذى يدعى معرفة الأمور بمقدمات وأسباب يستدل بسها على

<sup>(</sup>١) عبد الجليل عيسى أبو النصر : جهاد الرسول صلى الله عليه وسلم ، القاهرة ، دار البيان ، ١٩٦٩ ، ص ٣٠

<sup>(</sup>٢) رواه الشيخان من حديث أبي هريرة «اللؤلؤ والمرجان » (٥٦)

<sup>(</sup>٣) سنن النسائي : من رواية الحسن عن أبي هريرة في تحريم الدم (٧٩) .

<sup>(</sup>٤) عن : يوسف القرضاوي ، الرسول والعلم ، ص ٥٩ .

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود (٤ ٣٩)

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم في السلام (٢٢٣٠)

مواقعها ، كالمسروق : من الذى سرقه ؟ ومعرفة مكان الضالة ، ونحو ذلك<sup>(۱)</sup> · ومثل الكاهن والعراف ، المنجم ، وهو الذى يدعى معرفة الغيوب المستقبلة عن طريق النجوم وما من أسرار وتأثيرات فى العالم الأرضى ، وبعضهم يسمى المنجم كاهنا ·

وقد شاعت في بعض الكتابات أحكام تصف المحدثين بأنهم خصوم العقل ، وبأنهم لا يهتمون إلا بالنقل و بطبيعة الحال فمن العسير إنكار أن بعض المنتسبين إلى الحديث قد اتبعوا أساليب ساعدت على انتشار مثل هذا الوصف ، عما دفع بعض الأئمة إلى تأليف كتب تؤكد على أنه لا تعارض بين النقل والعقل ، ولا خصومة بين نعمتين من نعم الله تعالى ولو تفكر أولئك الذين أهملوا وظيفة العقل في نقل النصوص ، بعض الأحاديث النبوية ، ولو استقرأ الذين عمموا حكمهم على الحديث وأهله ، تلك الأحاديث ، لأدركوا أن رسول الله علي كان يتبع أصولا في نقل المعرفة وأنها أصبحت في العصور المتأخرة أساسا في التربية وفي البحث العلمي .

ولعل أبرز ما يمكن الإشارة إليه في هذا المجال أن بعض الأحاديث جاءت متضمنة دعوة تبين أن كل معلومة لا تستند إلى دليل وبرهان لا يمكن اعتمادها ولا يصح أن تكون مصدرا للأحكام وللمعرفة ، فقد روى عن رسول الله أنه قال : " إياكم والظن ، فإن الظن أكذب الحديث ، ولا تجسسوا ولا تحاسدوا ولا تدابروا ، وكونوا عباد الله إخوانا "(٢).

ومن هنا فقد أصبح من المتفق عليه أن من أخطاء التفكير التى يقع فيها كثير من الناس إصدار الأحكام واستنتاج النتائج مع عدم توفر الأدلة الكافية التى تؤيد صحة هذه الأحكام أو الاستنتاجات ، ولذلك كثيرا ما تكون أحكامهم واستنتاجاتهم خاطئة (٣) .

ويتصل بهذا أيضا ما حذر منه رسول الله على حيث نرى البعض يرضى لنفسه أن يعطل عقله ، ويسلم لغيره بأن يفكروا له ، من غير أن يتوقفوا ليفحصوا آراء هذا الغير والتساؤل عن مدى صحتها أو كذبها ، ومن هنا نجده على يقول فيما يرويه حذيفة : "لا تكونوا إمعة تقولون إن أحسن الناس أحسنا ، وإن ظلموا ظلمنا ، ولكن وطنوا أنفسكم إن أحسن الناس أن تحسنوا ، وإن أساءوا فلا تظلموا "(1).

<sup>(</sup>١) يوسف القرضاوى : الرسول والعلم ، ص ٥٩

<sup>(</sup>٢) عن : محسن عبد الناظر : العلم وأهله ، ص ١٦٠

<sup>(</sup>٣) محمد عشمان نجاتى : الحديث النبوى وعلم النفس ، القاهرة ، دار المشروق ، ١٩٨٩ ، ص. ١٥٠ ك

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي وقال : حديث حسن غريب ٠

وقــد نهى الرسول ﷺ الناس عن أن يـتحــدثوا فيــما لا يعــلمون ، قــال عليه الصــلاة والسلام: «وما ينبغى لأحد أن يقول ما لا يعلم »(١).

وحذر الرسول ﷺ من الظن ، وهو القول الذي لا يستند إلى دليل على صحته، والذي يحت مل الصدق والكذب ، قال ﷺ : " إياكم والظن ، فإن الظن أكذب الحديث " (٢).

ففى هذين الحديثين نهى واضح للناس عن القول فيما لا يعلمون ، وعن الظن الذي لا يؤيده دليل ، وفى هذا توجيه للناس بضرورة تحرى الصدق والقول الحق الذي تؤيده الأدلة ، ويصف الرسول الظن بأنه أكذب الحديث ، تنفيسرا لاصحابه منه وترغيبا لهم فى تحرى الصدق فى القول ، وقال الرسول على أيضا : « من أفتى بغير علم كان إثمه على من أفتاه ، . . » الحديث (٣) .

والفتوى هنا في الحديث عامة في أى أهر من أمور السدين أو الدنيا ، وفي هذا الحديث نهي صريح عن السفتوى أو إصدار الآراء والاحكام في أمور الناس وبخاصة ما كان منها ذا أهمية في حياتهم دون أن تكون لديهم الأدلة الكافية التي يستندون إليها فيما يضدرون من فتاوى وأحكام (1).

ولم يعمدر رسول الله على من إصدار الفتاوى والأحكام دون أن تكون هناك الأدلة الكافية على صحبتها فحسب ، وإنما حذر أيضا من قبول أقدوال الغير ونقلها إلى الأخرين دون التأكد من صحتها ، فعن أبى مسعود أنه قيل له : ما سمعت رسول الله يقول في زعموا ؟ قال سمعته يقول : و بئس مطية الرجل »(٥) . وفي هذا الحديث تحذير للناس من قبول ما يسمعون من الآخرين دون التشبت من صحته ، فكثير من الأخرين دون التشبت من صحته ، فكثير من الناس عميلون إلى تصديق كثير مما يسمعون ، ويقومون بنقله إلى الأخرين على اعتبار أنه حقيقة (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في مناقب الانصار

<sup>(</sup>٢) آخرجه مسلم ، والبخاري ، والترمدي ، ومالك ، وأحمد .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود ، وابن ماجه .

<sup>(</sup>٤) محمد عثمان نجاتي : الحديث النبوي وعلم النفس ، ص ١٥١

<sup>(</sup>٥) اخرجه احمد

<sup>(</sup>٦) محمد عثمان لمجاتي : الحديث النبوى وعلم النفس ، ص ١٥٢ .

ويتصل بهذا أوثق الصلة ما نسميه اليوم في أدبيات البحث العلمي بالأمانة العلمية، فالأمانة عامة من لوازم الإيمان ، قال سبحانه وتعالى : ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لَآمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونُ ۚ ﴾ [المؤمنون]، كما أن الخيانة من لوازم النفاق ، فمن آيات المثافق البارزة أنه إذا اؤتمن خان<sup>(۱)</sup>، وعن ابن عباس أن رسول الله على قال : • تناصحوا في العلم فإن خيانة أحدكم في علمه أشد من خيانته في ماله ، وإن الله سائلكم يوم القيامة ه<sup>(۱)</sup>، وما ذلك إلا لأن الخيانة في المال - مهما عظمت - محدودة المضرر ، أما الخيانة في العلم فقد تدمر مجتمعا بأسره .

ومن أمانة العلم أن ينسب القول لمن قاله ، والفكرة لصاحبها ، ولا يستفيد من الغير ثم يسند الفضل إلى نفسه ، فإن هذا لون من السرقة وضرب من الغش والتزوير، وفي هذا قال سلفنا : "من بركة القول أن يسند إلى قائله"، ولهذا نجد كتب السلف المتقدمين موثقة بالأسانيد التي عن طريقها وصلت الآراء والأقوال في مختلف المعلوم ، ولم يكن الإسناد في الحديث وعلوم الدين وحدها ، بل شمل علوما أخرى كالتاريخ واللغة والأدب وغيرها(").

لكن ، هل يستقيم القول بنظرية ( الجبر ) بالنسبة للسلوك الإنساني مطلقا مع التفكير السليم ؟

إن البشر جنس محكوم ومختار في آن واحد ، إنه محكوم بالإمكانات التي في كيانه والملابسات التي من حوله ، ومختار في موقفه من هذه وتلك ، ونريد أن نقول مصارحين وحاسمين مع الشيخ الغزالي (٤) إننا لن نسأل أبدا عما لا إرادة لنا فيه ، ولكننا نسأل يقينا عما نملك فيه حرية الاختيار .

إن لله المثل الأعلى ، وعلمه بكل شيء مستيقن ، وعلمه السابق الذي لا يتخلف ليس سببا في نجاة ولا هلاك ، إنه لا يتخلف لأنه علم الله الذي يستوى عنده الماضي والحاضر والمستقبل ، والظن بأن نجاة من نجا وهلاك من هلك هو أثر إكراه الله لهذا

<sup>(</sup>١) ، وأه البيهقي كما في الترغيب ، ج١ ، حديث ٢١٥ .

<sup>(</sup>٢) متفق عليه من حديث أبي هريرة ، اللؤلؤ والمرجان ، ٣٨ .

<sup>(</sup>٣) يوسف القرضاوي: الرسول والعلم ، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٤) محمد الغزالى : السنة النبوية بين أهل الفقه وأهل الحديث ، القاهرة ، دار الشروق ، ١٩٨٩ ، ص ١٤٧ .

وذاك هو من الظن السوء (١٠) ومن هنا يجب الحيطة والحذر في قراءة ما يروى عن رسول الله ﷺ فيما يفيد الجبر المطلق ، فقد روى الترمذي عن عمر بن الخطاب أنه سئل عن قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ السَّتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهِدْنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ (١٧٢) ﴾ [الاعراف] .

قال عمر بن الخطاب : سمعت رسول الله على يسأل عنها ، فقال رسول الله على الله خلق آدم ثم مسح ظهره بيمينه فاستخرج منه ذرية ، فقال : خلقت هؤلاء للجنة ، وبعمل أهل الجنة يعملون ، ثم مسح على ظهره ، فاستخرج منه ذرية فقال : هؤلاء خلقت للنار ، وبعمل أهل النار يعملون ، فقال رجل : يا رسول الله ، فقيم العمل ؟ قال : فقال رسول الله على إن الله إذا خلق العبد للجنة ، استعمله بعمل أهل الجنة ، حتى يموت على عمل من أعمال أهل الجنة فيدخله الجنة ، وإذا خلق العبد للنار ، استعمله بعمل أهل النار ، حتى يموت على عمل من أعمال أهل النار ،

وهذا السياق يكاد يكون نصا في الجبر ؛ ولهذا يرفضه الشيخ الغزالي ونشاركه نحن كذلك في الرفض (٢) . .

والمبرر في هذا الرفض أن التفسير المنسوب لعمر يسير في اتجاه مضاد للتفسير البحديهي المفهوم من الآيات البينات ، فالآيات تقول للمشركين عن رب العزة : لا وجاهة لكم عندى ، ليس لكم عذر قائم ولا حجة ناهضة ، إنني منحتكم عقلا يفكر وفطرة تبعث على التوحيد والاستقامة ، وأنزلت ما يمنعكم من تقليد الآباء الجهلة ، فلماذا تجاهلتم هذه المعالم كلها ، وهمتم على وجوهكم في طرق الشر والغواية . أفبعد هذا التفصيل والتوضيح تبعدون عنى ولا ترجعون إلى ، وقراءة بقية الآية تبين ذلك .

كذلك فإن القول بمثل هذه الصورة من الجبر يؤدى بالضرورة إلى الاستغناء عن العمل التربوى ، فالتربية غرضها الأول والأساسى : تغيير السلوك المعوج ، والتأسيس للشخصية السوية ، أى الاعتماد على فرضية تؤكد قابلية الشخصية الإنسانية للتغير والمطاوعة والتشكيل

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٤٥ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ١٤٧ .

وهكذا فإن "كل أثر مروى يشغب على حرية الإرادة البشرية في صنع المستقبل الأخروى يجب ألا نلتفت إليه ، فحقائق الدين الثابتة بالعقل والنقل لا يهدرها حديث واهي السند ، أو معلول المتن "(۱)

وتجيء " الحكمة " النبوية لتعزز من تنمية التفكير ، والتعليم الجيد ، ذلك أن الحكمة قبول مختصر ، يحمل في طيباته " مبدءا " ، وفكرة على درجة شديدة من التركيز ، بينها وبين المثل شبه كبير إلى الدرجة التي دفعت البعض أن يجمع بينهما ، لكننا فرقنا على أساس أن المثل فيه تشبيه معنى مجرد بأمر حسى ، لكن الحكمة ، فهي كما نقول " عصير مركز " - إذا صح التشبيه - للخبرة البشرية والتأمل العقلي ، والبصر القلبي ، وهو ما توافر إلى أقبصي حد يمكن تصوره في الحكمة النبوية ، ولعل ما نسوقه منها ، على سبيل المثال لا الحصر ، يؤكد لنا هذا بكل وضوح

فرسول الله ﷺ لا يمل أبدا من تنبيه المسلمين إلى ضروة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، ومن هنا فهو يقول في هذه الحكمة (٢): ﴿ إذا عُملت الخطيئة في الأرض كان من شهدها فكرهها كمن غاب عنها ، ومن غاب عنها فرضيها ، كان كمن شهدها» ولعل هذا ما تؤكده الآية القرآنية القائلة : ﴿ لَعَنَ الَّذِينَ كَفُرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَىٰ لَسَانَ وَلَعَلَ هَذَا مَا تَوْكَده الآية القرآنية القائلة : ﴿ لَعَنَ اللّذِينَ كَفُرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَىٰ لَسَانَ وَلَعَل مَن مُنكر فَعَلُوهُ وَعَيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلكَ بَمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ (٢٧٠ كَانُوا لَا يَتَناهَوْنَ عَن مُنكر فَعَلُوهُ لَهِ اللّهُ مَا كَانُوا يَقْعَلُونَ (٧٠٠ ﴾ [المائدة] .

وفى الاتجاه نفسه يجىء قبول الرسول ﷺ ، فيما رواه أبو رقبية تميم بن أوس الدارى (٣): « الدين النصيحة » ، قلنا لمن ؟ قال : « لله ، ولكتابه ، ولرسوله ، ولأئمة المسلمين ، وعامتهم » · فكأن المطلوب من كل مسلم أن يصبح مربيا لكل مسلم ، فالنصيحة هنا ليست كلاما يتفوه به ، وإنما هى أمر بمعروف ونهى عن منكر ، مصحوب بالضرورة بأسوة حسنة ، وبقدوة من حامل النصيحة نفسه ، كما سبق أن أكدنا مرارا ·

والإنسان بطبيعته يحب الحياة وينشد أن يطول به العمر ، لكن لا ينبغى أن تصبح المسألة مجرد طول في الزمان ، وإنما لابد أن يصحبه عمق في الإيمان ، هذا العمق يجعل صاحبه محسنا لعمله ، متقنا له ، فعن هذا الطريق يعز شأن الإسلام وترتفع

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٥١ .

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود ٤٣٤٧ ، والطبراني في الكبير ١٧/١٣٩/٥٣ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم ، في الإيمان ، باب أنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون .

ألويته ، ويعز شأن الأمة الإسلامية ، ومن هنا يـقول ﷺ فيما يرويه عـبد الله بن بُسر المازني (١)، عندمـا سأله أعـرابى : أى الناس خـير : « طوبى لمن طال عـمره وحـسن عمله»

ولأن الإسلام دين علم وتفكير وتربية ، كان من الطبيعى أن يعتمد نهجا يقوم على التعقل ، بعيدا عن الانفعالات الجامحة ، ومن هنا يؤكد رسول الله على المسلمين أن معيار القوة في السخصية الإنسانية لا ينبغى أبدا أن يعتمد على " العضلات " الجسمية، ولكن على مدى قدرة المرء في ضبط انفعالاته والتحكم في سورة غضبه ؛ ولهذا يجيء قوله على مدى أبويه عنه أبو هريرة (٢) : " ليس الشديد بالصرعة ، وإنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب "

ومن الاتهامات التى تتردد كثيرا عن العرب القول بأنهم " ظاهرة صوتية " ، تعبيرا عن اعتسمادهم أكثر على الثرثرة اللفظية وكثرة الكلام بغير أن يتحول هذا الكلام إلى إجراءات وتحرك عملى ، والغريب أن لو استمع الجسميع جيدا وقرءوا الحديث التالى المعبر عن حكمة غاية في العمق ، لما وقعنا تحت طائلة هذا العبيب الشائع ، ففي هذا الحديث الحكمة يطالبنا رسول الله على بأن يقتصر ما نتحدث به على ما هو خير ، فلا يتضمن طعنا وسبا ، أو شقشقة لفظية ، ذلك أن الكلام الخير ليس هو فقط المنمق العبارات ، ذا الرنين اللفظى العالى وإنما هو المرشد إلى سبل الخير ، قال : " من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرا أو ليصمت " (٣) .

## رابعا ، الحسوار والتساؤل ،

والحوار والمنافسة شكل من أشكال تلاقح العقول ، مما لابد معه أن تنتج أفكار جديدة وتتضح علاقات كانت مجهولة ، وتبرز تفسيرات توضح ما كان مستغلقا على الفهم ، ويقدم معلومات كانت غائبة عن بعض أطراف الحوار ·

ونحن هنا لا نفصل كلية بين الحوار والتساؤل ، حيث سنرى أن عددا غير قليل من الحوارات النبوية كانت عن طريق تساؤل يطرح على مستمعيه

بل إن فصلنا بين القضية الحالية والقضية التي انتهينا من عرضها خاصة بالتفكير ،

<sup>(</sup>١) مسند ابن حنبل : ٢٣٦/٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق : ٢/ ٢٣٦ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري : ٨/ ٢١٣ ، ومسلم ١/ ٤٩ .

لا يعكس فصلا تاما كذلك ، وسوف نرى بعض الحوارات قائمة على ما سبق أن أشرنا إليه في هذا الجزء السابق من تعليم يقوم على استخدام القياس المنطقي

ويمكن القول بأن الإسلام هو دين الحوار ، فقد ورد في قصة خلق آدم عليه السلام أنماط من الحوار : حوار بين الله والملائكة ، وحوار بين الله تعالى وآدم ، وحوار بين الله عز وجل وعدو الإنسان إبليس ، ومن خلال ذلك يتأكد الإنسان أن الحوار من الوسائل الثابتة في كل عملية تعليمية أو جدلية أو اكتشافية (١)

ومن هنا كان فى استخدام الرسول على للحوار ، سبيلا ناجعا للغاية فى تعليمه الصحابة أو فى إخبارهم بما نزل عليه من ربه ، فقد روى ديد بن ثابت ، قال أملى على النبى على : « لا يستوى القاعدون من المؤمنين والمجاهدون في سبيل الله»، فجاءه ابن أم مكتوم وهو يمليها على ، قال: يا رسول الله ، لو أستطيع الجهاد معك لجاهدت ، وكان أعدى ، فأنزل الله على رسوله على وفخذه على فخذى ، فثقلت على حتى خفت أن ترض فخذى ، ثم سرى عنه ، ﴿غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ ﴾ [النساء: ٩٥](١).

فما صدر عن عبد الله بن أم مكتوم كان من الجدل المقبول ، فصاحبه لم يسع إلى معارضة النص المنزل أو التشكيك فيه أو الاحتجاج عليه ، وإنما كان يود أن يعمل عملا يستطيع القيام به مكان الجهاد ويناسب قدراته الجسمية فيؤجر أجر المجاهدين<sup>(۱)</sup> ، ويؤكد هذا المعنى ما جاء في رواية البراء بن عازب من أن عبد الله بن أم مكتوم جاء فشكا ضرارته (١٤) ، وما جاء في رواية البخارى عن قبيصة من أنه قال : إنى أحب الجهاد في سبيل الله ، ولكن بي من الزمامة ما ترى : ذهب بصرى (١٠) .

ولم يجب الرسول على عبد الله بن أم مكتوم ، بل ترقب الوحى الذى نزل ليستثنى أولى الضرر من القاعدين من المؤمنين استثناء فيه عدول عن الاعتماد على القرينة إلى التصريح باللفظ(1)

<sup>(</sup>١) محسن عبد الناظر : العلم وأهله ، ص ١٨٢ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ، تفسير القرآن ، سورة النساء ·

<sup>(</sup>٣) محسن عبد الناظر : العلم وأهله ، ص ١٨٣ .

<sup>(</sup>٤) صحيح البخارى ، تفسير القرآن ، سورة النساء ·

<sup>(</sup>٥) ابن حجر: فتح الباري ، ٢٠٩/٨ .

<sup>(</sup>٦) محسن عبد الناظر : العلم وأهله ، ص ١٨٣ .

واستخدم رسول الله الحوار في التنمية العقلية للمسلمين عامة ، فمن ذلك ما رواه أحمد، واللفظ له ، والطبراني (١)، عن أبي أمامة الباهلي : " أن فتي شابا أتي النبي فقال : يا رسول الله ، اثذن لي بالزني ، فأقبل القوم عليه فزجروه ، وقالوا : مه !"

هنا تجلت عبقرية الرسول التربوية فقال: ادنه فدنا منه قريبا فجلس ، وهنا دار الحوار التالي:

سال رسول الله الفستى الشاب : أتحسب لأمك ؟ قال : لا والله يا رسسول الله جعلتي الله فداك

قال : ولا الناس يحبونه لأمهاتهم · ثم سال : أفتحبه لابنتك ؟ قال : لا والله لا والله والله على الله فداك · فقال الرسول : ولا الناس يحبونه لبناتهم ·

ثم سأل : أفستحبه لاختـك ؟ قال الفتى الشاب : لا والله يا رســول الله جعلنى الله فداك . قال : ولا الناس يحبونه لاخواتهم

قال : أفتحبه لعمـتك ؟ قال : لا والله يا رسول الله جعلني الله فداك · قال : ولا الناس يحبونه لعماتهم ·

قال : أفتحبه لخالتك ؟ قال : لا والله يا رسول الله جعلني الله فداك ، قال : ولا الناس يحبونه لخالاتهم

قال : فوضع رسول الله ﷺ يده عليه ، وقال : اللهم اغفر ذنبه ، وطهر قلبه ، وحصن فرجه ، قال : فلم يكن الفتى بعد ذلك يلتفت إلى شيء .

فها هنا نرى كيف استأصل رسول الله على من نفس الفتى تعلقه بالزنى ، عن طريق الحوار والمحاكمة النفسية والموازنة العقلية ، دون أن يذكر له الآيات الواردة فى تحريم الزنى والوعيد للزانى والزانية ، نظرا منه أن هذا أقلع للباطل – فى ذلك الوقت – من قلب الشاب بحسب تصوره وإدراكه (٢) .

والحوار أو المحاورة ، محاولة كل من طرفى الحديث أو أحدهما أن يقنع الآخر بمنطقه ووجهة نظره ، وإذن فالمحاورة فى أغلب صورها مباراة أو منافسة أداتها اللسان ، وهى فى كل أحوالها تمشل موقف المحاور ورأيه وحمصته ، وفوق ذلك فإنها تمثل

<sup>(</sup>١) مسند ابن حنبل : ٢٥٦/٥ ـ

<sup>(</sup>٢) عبد الفتاح أبو غدة : الرسول المعلم ، ص ١٠١ .

شخصيته ومقدار عقله وتفكيره ، فأما شخصيته فتبدو من خلال طريقته في المحاورة ، ومدى حرصه على بلوغ هدف ، ومدى قدرته على محاصرة منافسه أو خسمه ، وأما عقله وتفكيسره فيبدو من خلال حسجته التي يسوقها ومن خلال ترتيب أفكاره وتسلسل المقدمات والنتائج في حديثه(١) .

فالعقل إذن يمثل جانبا هاما يقوم عليه الحوار والجدل ، وعن طريقه يتمكن الفرد من رؤية الصواب والخطأ ، كما يتمكن من التمييز بين الحسن والقبيح ، والحق والباطل، بالحجة والبرهان والإقناع ، لا بالقسر والإكراه أو التقليد الاعمى وإذا كائت شرائع الإسلام تقوم على الإيمان الصحيح ، والذي يقوم هو الآخر على العلم ، إذ كلما علم الإنسان وآمن بما علم ازداد إيمانه ، فهناك فرق بين الإيمان المجسمل والإيمان المفصل ، فرق كبير بين من يؤمن على وجه الإجمال بأن كل ما أمر الله به فهو خير ، وكل ما نهى عنه فهو شر ، وبين من يعرف بالأدلة العقلية أو بالتجربة الحمية الحير الكامن في أمور معينة نهى الله عنها(٢).

والحوار هو المظلة الكبيرة الستى انضوت تحتها صور وأشكال متسعددة لتنمية الفكر وإثارة العقل ، سواء عن طريق استخدام القياس ، أو السؤال :

ف من حيث القياس ، هذا الحوار الذي أوردناه عن الذي كان يريد الزنا ، وكذلك: روى البخاري<sup>(٣)</sup> عن ابن عباس : ﴿ أَنَّ امرأَةَ مِنْ جَهِينَةَ جَاءَتَ إِلَى النبي عَلَيْهِ فَقَالَتَ : إِنْ أَمَى نَذُرتَ أَنْ تَحْجَ ، فَلَمْ تَحْجَ حَتَى مَاتَتَ ، أَفَا حَجَ عَنَهَا ؟ قَالَ : نَعْمَ ، فَقَالَ : حَجَى عَنْهَا، أَرأَيْتُ لُو كَانَ عَلَى أَمْكُ دَيْنَ أَكْنَتَ قَاضَيْتُهُ ؟ قَالَتَ : نَعْمَ ، فَقَالَ : القَصْوا الله الذي له ، فإن الله أحق بالوفاء »

ومن ذلك أيضا ، ما رواه مسلم<sup>(٤)</sup> عن أبى ذر الغفارى : « أن ناسا من أصحاب النبى ﷺ قـــالوا : يا رســـول الله ، ذهب أهل الدثــور بالأجــور( ذهب أهــل الغنى بالثواب)، يصلون كما نصلى ، ويصومون كمــا نصوم ، ويتصدقون بفضول أموالهم !

<sup>(</sup>١) عـبد الحليم حـفنى : أسلوب المحاورة فى الـقرآن الكريم ، القــاهرة ، الهيــئة المصــرية العامــة للكتاب ، ١٩٨٥ ، ط٢ ، ص١٦ .

<sup>(</sup>٢) رضا سيد هاشم : دراسة تحليلية لتربية السباب في السنة النبوية ، رسالة ماجستيسر ، كلية التربية ( بنها ) ، جامعة الزقارئق ، ١٩٨٩ ، ص ٣١٤

<sup>(</sup>٣) صحيح البخارى : ١٥٥/٥ .

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم : ٩١/٧ .

قال : أو ليس قد جعل الله لكم ما تصدقون ؟ إن بكل تسبيحة صدقة ، وكل تكبيرة صدقة ، وكل تكبيرة صدقة ، وكل تعليلة صدقة ، وأمر بالمعروف صدقة ، ونهى عن المنكر صدقة ، وفي بضع أحدكم صدقة (أي في معاشرة الرجل زوجته) · قالوا : يارسول الله ، أيأتي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجر ؟ قال : أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه فيها ورر ؟ فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر " ·

فها هـنا نجد أنه ﷺ قد استخدم القياس المنطقى بين أمـرين ، حتى اتضح لهم الحكم ، وفهـموا ما لم يكن يدور فى خلدهم ، وهو أن مـثل هذا الاستمتـاع المشروع يكون به للمرء أجر وثواب ، لما يترتب عليه من الآثار الحسنة(١)

وفي هذا دليل على أن المباحات تصير طاعات بالنيات الصادقات ، فالجماع يكون عبادة إذا نوى به قيضاء حق الزوجة ومعاشرتها بالمعروف الذى أمر الله تعالى به ، أو طلب ولد صالح أو إعفاف نفسه أو إعفاف الزوجة ومنعهما جميعا من النظر إلى حرام أو الفكر فيه أو الهم به أو غير ذلك من المقاصد الصالحة ، فالصحابة الكرام تعجبوا من هذا الأمر ، وهو أن الإنسان يأتي أهله ويقضى شهوته ويتمتع ثم يثاب على ذلك ، وكمان يكفى أن يقول لهم على أن الله قضى بذلك وحكم ، وهذا أكبر دليل وأعظم حجة لأن قول الله تعالى وقول الرسول على هو الحجة والدليل ، ولكنه لم يكن ليكتفى بذلك بل ذكرهم نظير هذه المسألة مما هو معلوم لديهم ومسلم عندهم ، وبهذا يترك لهم الفرصة ليفكروا وينظروا ، ويقيسوا الأشباه بالنظائر وينتقلوا من الغائب إلى الحاضر ، فقال لهم أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه وزر ، فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر (٢).

ومن أشكال الحوار النبوى في التربية الخلقية والاجتماعية ، النموذج الذي حكاه أبو هريرة في قصة الرجل الذي ولد له غلام أسود (٢) ، وكان يشك في أبوته لمجرد أن لونه مغاير للون أبيه ، فنجد الرسول المعلم عليه لا يقبل قول الرجل على علاته ، ولم ينكر عليه مقالته إنكارا مباشرا ، بل حاوره بطريق إقناعي ذاتي ، فضرب له المثل الحسى الذي يعرفه في حياته البومية ، ليرشده إلى خطأ فكرته التي ظنها يقينا فيوجه إليه

<sup>(</sup>١) عبد الفتاح أبو غدة : الرسول المعلم ، ص ١١١ .

 <sup>(</sup>۲) محمد بن علوى المالكي الحسيني : أصول التربية النبوية ، القاهرة ، مجمع البحوث الإسلامية ، سلسلة البحوث الإسلامية ، السنة ۲۹ ، الكتاب الثاني ، ۱۹۹۸ ، ص ۲۱ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخارى : ٢٠٣٢/٥ .

السؤال قائلا: " هل لك من إبل " ؟ في جيب الرجل: نعم ، ويقول الرسول على الله الما الوانها ؟ " فيجيب الرجل: إنها حمر ، فيتابع الرسول سؤاله: " هل فيها من أورق؟" ، في جيب الرجل: نعم ، وهنا يأتي السؤال الجوهري الحساس الذي يزلزل الشك في نفس هذا الرجل ، يقول رسول الله على : " فأني ذلك " ؟ ، وهنا يدرك الرجل خطأ اتهامه لزوجته ، ويقول مجيبا: " لعله نزعه عرق " ، يرد النبي المعلم على الفور: " لعل ابنك هذا نوزعه ؟ " ، في بعد التهمة عن الزوجة ، ويحفظ للولد النسب، ويزيل الشك من نفس الزوج ، ويذهب قانعا .

أما السؤال ، فقد كان تعليميا بـدرجة واضحة ، ففى كثير من المواقف ، نجد أن الرسول يعلم أن من يـسالهم لا يعرفون الإجابة ، لكن بدء التعليم بطرح سؤال ، مما يثير انتباه المتعلم ، ويشعره بأن هناك ثغرة في بنية المعرفة يهمه أن يسدها ، فيزداد إصغاء وانتباها ، وبالتالي استيعابا لما تأتى به الإجابة على التساؤل الذي جهله .

ومن أمثلة ذلك ما وجهه رسول الله على من أسئلة إلى المسلمين في حجة الوداع، قال أبو بكرة نُفيع بن الحارث أن النبي على قال في حجة الوداع: "أى شهر هذا؟ "قلنا: الله ورسوله أعلم، فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه، قال: "أليس ذا الحجة؟ " قلنا: بلى ، قال: " فأى بلد هذا؟ " قلنا: الله ورسوله أعلم، فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه ، قال: "أليس البلدة؟ " قلنا: بلى ، قال: " فأى يوم هذا؟ " قلنا: الله ورسوله أعلم ، فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه، فقال: " أليس يوم النحر؟ " قلنا: بلى ، قال: " فإن دماءكم سيسميه بغير اسمه، فقال: " أليس يوم النحر؟ " قلنا: بلى ، قال: " فإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عاليكم حرام كحرمة يومكم هذا، في بلدكم هذا، في شهركم هذا "(۱).

ويسمى محسن عبد الناظر هذا النوع من الأسئلة بأنها " تنشيطية " ، فالجواب عن هذا النوع من الأسئلة ليس صعبا ، بل كثيرا ما يكون واضحا ، ومن شدة وضوحه تشرئب الأعناق إلى صاحبه ظانة أنه سيأتى بأمر جديد لم يتعودوا عليه ولم يتقدم لهم، وإذا بالجواب يتكون من جانبين : أحدهما معلوم لا يختلف عما جال بذهن المستمعين ولما هو متداول عندهم ، والآخر حكم شرعى أو توجيه نبوى هيئت له الظروف حتى يعلق بالأذهان ، فهو يشمل أسسا بنى عليها الدين ، وقامت عليها أركان بناء الفرد والمجتمع ، والتعامل مع الكون بصفة عامة (٢) .

<sup>(</sup>۱) أخرجه الشيخان ( النووي ، ج۱ ، ص ۲۳۷ ، الحديث رقم ۱۱/۲۲۵) .

<sup>(</sup>٢) محسن عبد الناظر : العلم وأهله ، ص ١٨٧ .

وفيما يلى نص نبوى رائع يقدم لنا جانبا هاما من آداب السائل(۱)، وهو الحديث المعروف بحديث جبريل ، رواه أمير المؤمنين عمر بن الخطاب ، قال : بينا نحن جلوس عند رسول الله على ذات يوم ، إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب ، شديد سواد الشعر ، لا يُرى عليه أثر السفر ، ولا يعرفه منا أحد ، حتى جلس إلى النبي على فأسند ركبتيه إلى ركبتيه ، ووضع كفيه على فخذيه ، وقال : يا محمد أخبرنى عن الإسلام ؟ فقال رسول الله على : الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله ، وأن محمدا رسول الله ، وتقيم الصلاة ، وتؤتى الزكاة ، وتصوم رمضان ، وتحج البيت ، إن استطعت إليه سبيلا .

قال : صدقت ، فعجبنا له يسأله ويصدقه ·

قال : فأخسبرني عن الإيمان ؟ قال ﷺ : أن تؤمن بالله ، وملائكته ، وكستبه ، ورسله ، واليوم الآخر ، وتؤمن بالقدر خيره وشره · قال : صدقت ·

قال : فأخبرني عن الإحسان ؟ قال ﷺ : أن تعبد الله كأنك تراه ، فإن لم تكن تراه فإنه يراك . قال : صدقت !

قال: فأخبرنى عن الساعة ؟ قال ﷺ: ما المسئول عنها بأعلم من السائل · قال: فأخبرنى عن أماراتها ؟ قال ﷺ: أن تلد الأمة ربتها ، وأن ترى الحفاة العراة العالمة رعاء الشاء يتطاولون في البنيان ·

ثم انطلق فلبث مليا ، ثم قال رسول الله ﷺ : يا عمر ، أتدرى من السائل ؟ قلت : الله ورسوله أعلم ، قال : فإنه جبريل ، أتاكم يعلمكم دينكم (٢)

إن هذا الحديث ، على إيجازه ، جامع شامل لجسوانب حياتنا : إيمانا وإسسلاما وإحسانا ، عقيدة وعبادة وسلوكا خلقيا واجتماعيا ، ويشير الأسلوب النبوى الرائع هنا إلى أهم الآداب في شخصية السائل(٢٠) :

- حسن اختيار المكان ، فرسول الله في المسجد ، وحوله أصحابه ، والمسجد مكان عبادة وعلم ، فهو مدرسة ·

- حسن اختيار الزمان ، في رابعة النهار ، ويقظة الناس ، والرسول ﷺ مع ثلة من الأصحاب ، وليس في داره أو مع أهله ، أو ساعة نومه وطعامه

<sup>(</sup>١) عبد الحميد الهاشمي: الرسول العربي المربي ، ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم ۰

- السائل في أحسن صورة في ثياب نظيفة بيضاء ، واللون الأبيض سيد الألوان، تظهر عليه أمارات الإهمال ، كما أن صيانته تتطلب يقظة واهتماما
  - السائل يمثل الشباب ، فهو شديد سواد الشعر ·

نعم إن التعلم مجالـه فسيح من المهـد إلى اللحد ، ولـكن تظل مراحل الفـتوة والشباب أشد مراحل

التقبل والتركيز في عمليات الانتباه والحوار ، وهذه من اساسيات التعلم .

- العالم يجب أن ينفق علمه لمن لا يعلم لأنه عنده أمانة لديه ، ولأن العلم يزيد بالإنفاق ، ثم إن كتمان العلم واحتكاره ليس من شيم النفوس المؤمنة .
- اقتراب السائل من المسئول، وذلك لوضوح كلام السائل، وسماع الإجابة بوضوح أيضا، وهذا الاقتراب نوع من الالفة والصداقة، وهذه عوامل هامة في نجاح كل تعلم وتعليم
  - أهمية إصغاء المستول لما يقدمه السائل ، فذاك تقدير للسائل وتشجيع له
  - على السائل ألا يكتفي بإلقاء السؤال ، بل لابد من إصغاء كامل للإجابة .
- للسائل أن يعدد أسئلة يقدمها بشيء من الترتيب ، فذاك دليل نضوج السائل إذا تعددت الأسئلة ، فقد سأل السائل مثلا عن أمور كثيرة : عن الإسلام ، ومظاهره، وعن الإيمان ، ومجالاته ، وعن الإحسان ، وحقيقته ، ثم عن الساعة ، وأماراتها (١) .

ويؤكد رسول الله على كشير من حواراته التربوية على إثارة التنافس بين المتعلمين من أجل ترسيخ أمور العقيدة في نفوسهم وتعليمهم أمور دينهم من خلال التسابق إلى فعل الخيرات والصالحات من الأعمال ، وجاءت السنة النبوية حافلة بمثل هذه الحوارات التي أثارت المنافسة بين المتعلمين ، وهذا الأمر فهمناه من خلال الحديث الذي يرويه عبد الله بن عمر عن النبي على أنه قال : " إن من الشجر شجرة لا يسقط ورقها، وإنها مثل المسلم ، حدثوني ما هي ؟ قال : فوقع الناس في شجر البوادي ، قال عبد الله : فوقع في نفسي ( تصورت ) أنها النخلة ، ثم قالوا : حدثنا ما هي يارسول الله ؟ قال: "هي النخلة " (٢).

<sup>(</sup>١) عبد الحميد الهاشمي : الرسول العربي المربي ، ص ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخارى: كتاب العلم ·

ففي هذا الحوال عن طريق التساؤل ، آثار النبي أذهان الصحابة إلى ضرورة التأمل في هذه الشجرة التي تشبه المسلم ، ثم تسابق الصحابة في محاولة معرفة هذه الشجرة ، وهذا أسلوب يعد عن أنجع الوسائل التسربوية التي تجعل المتعلمين يحركون أذهانهم وأفكارهم للوصول إلى الجواب قبل بعضهم ، وفي هذا الحوار استخدم رسول الله التمثيل من أجل إثارة الدافعية عند المتعلمين للوصول إلى حقيقة هذا المثل ، فبين النبي أن هذه الشجرة وما تحتاز به من الصفات الجميلة عن بقية الشجر تجعلها عمائلة للمسلم الملتزم بتعاليم الإسلام والاحلاق الحميدة والصفات النبيلة ، التي تجعله جميلا ومتميزا عن بقية الناس(۱)

ورأى ابن حجر أن هذا الحديث قد اشتمل على فوائد متعددة عند منها: أدب الحديث في المجالس إذا حصر من هو أعلم منا سنا ، وفيه أدب العالم والمتعلم في محلس العلم ، وهذا نفهمه من موقف ابن عمر عندما أخبر والله بمعرفته الشجرة ، لكن الحياء منعه من التصريح لشعوره بأنه صنغير السن في مجلس كبار ، وفيه أن الأب دائما يسعى لأن يكون فلذات كبده أفضل الناس خلقا وعلما ، وفيه الإشارة إلى حقارة الدنيا في عين ابن الخطاب عندما تمنى لو أن ولده أجاب لكان خيرا له من حمر النعم مع عظم مقدارها وغلاء ثمنها(٢).

لكن هناك وجهة نظر آخرى إذاء موقف ابن عمر رضى الله عنهما(٢) ، ذلك أن ترك الحياء في مثل هذه الحيالة مستحب ، فالعلم في حاجة إلى الشيجاعة وإلى التغلب على الحياء في العلم ، ولذلك عنون البخارى لهذا الحديث في كتاب العلم بقوله : قباب الحياء في العلم »، وقرن هذا العنوان بقول منجاهد لا يتعلم العلم مستحى ولا مستكبر ، وبقول عائشة : نعم النساء نساء الانصار لم يمنعيهن الحياء أن يتفقهن في الدين، ثم عنون له في كتاب الأدب بقوله : ما لا يستحيى من الحق للتفقه في الدين وكأن البخارى بتخريجه الحديث في كتابي العلم والأدب وبالعنوانين المذكورين ، وبذكر ما قاله مجاهد وعائشة قد رسم للمتعلمين السلوك الواجب اتباعه عندما يسألون

<sup>(</sup>۱) فراس محمد سليمان الربابعة الحوار النبوى في العهد المدنى ، رسالة ماجستسير ، إربد ، جامعة اليرموك ، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية ، ١٩٩٩ ، ص ٢٨

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، هامش ص ٢٨

<sup>(</sup>٣) محسن عبد الناظر : العلم وأهله ، ص ١٩١

ومن ثم فالواجب يدعوهم إلى التفكير وإلى استخدام القوى التى وفرها الله للإنسان والتفطن لكل ما يحتويه السؤال من قرائن ، واستخدام كل الوسائل ، ثم بعد ذلك يكون الإقدام على الجواب دون حياء أو تكبر ، فهذا وذاك يحجبان العلم ويمنعان انتشاره ونماءه ، وقد أدرك عمر بن الخطاب ما في الحياء المخل من نقائص ، فتمنى أن لو تركه ابنه ، فقد أجابه لما قاله : ابتاه والله لقد كان وقع في نفسى أنها النخلة ، ما منعك أن تتكلم ؟ ولما سمع منه تعليله المتمثل في أنه كره أن يتكلم في حين سكت أمثال أبي بكر ، لم يظهر موافقته على هذا التعليل ، بل بين له أن الحياء في مثل هذه المواقف ليس مطلوبا ، وأن الشجاعة والجواب أفضل ، قال عمر : لأن تكون قُلْتُها أحب إلى من كذا وكذا

من أجل هذا كان صحابة رسول الله ﷺ دائمي التساؤل عن كل ما يريدون فهمه من أمور الدين بصفة خاصة ، فعن أبي ثعلبة الخُشني قال(١): " أتيت النبي ﷺ فقلت: يا رسول الله ، إنا بأرض قوم أهل كتاب ، أفنأكل في آنيتهم ؟ وبأرض صيد ، أصيد بقوسي ، وبكلبي الذي ليس بمعلم ، وبكلبي المعلم ، فما يصلح لي ؟

قال: أما ما ذكرت من أنك بأرض أهل الكتاب ، فلا تأكلوا في آنيتهم ، إلا أن لا تجدوا بدا ( لا تجدوا سواها ) ، فاغسلوها وكلوا فيها وأما ما ذكرت من أنك بأرض صيد ، فما صدت بقوسك فذكرت الله ، فكل وما صدت بكلبك المعلم فذكرت الله ، فكل ، وما صدت بكلبك الدي ليس بمعلم ، فأدركت ذكاته فكل ( أي صيد الكلب الذي ليس بمعلم ، فأدركت ذكاته فكل ( أي صيد الكلب الذي ليس بمعلم ، لا يحل أكله إلا إذا أدركته قبل أن يموت ، فذكيته أي ذبحته ، فحيناذ يحل لك أكله ) .

ورواية أبى داود هذا لفظها: « يا رسول السله ، إنا نجاور أهل الكتساب ، وهم يطبخون في قدورهم الحلؤير ، ويشربون في آنيتهم الخمر ، فقال رسول الله على : إن وجدتم فحيرها فكلوا فيها واشربوا ، وإن لم تجدوا غيرها ، فارحهوها بالماء ( أي اغسلوها غسلا جيدا ) ، وكلوا واشربوا »(٢).

وأحيانا ما كان رسول الله على يجيب السائل بأكثر مما سأل ، إذا رأى أن به حاجة إلى معرفة الزائد عن سؤاله ، وهذا من مظاهر رأفته ، ومن رائع رعايته بالمتعلمين والمتفقهين، فعن أبى هريرة قال : "سأل رجل – من بنى مُدلج – النبى على فقال :

<sup>(</sup>١) صحيح البخارى: في كتاب الذبائح والصيد .

<sup>(</sup>٢) عبد الفتاح أبو غدة : الرسول المعلم ، ص ١٤٢ .

يارسول الله ، إنا نركب البحر ، ونحمل معنا القليل من الماء ، فإن توضأنا به عطشنا ، أفنتوضأ بماء البحر ؟ فقال رسول الله ﷺ : هو الطهور ماؤه ، الحل ميتته "(١) .

فها هنا نرى أن رسول الله ﷺ قد أجاب ذلك المُدلجى البحَّار عن حكم التوضؤ بماء البحر ، بأن ماءه طهور يصح التوضؤ به ، ثم أشفق ﷺ على ذلك البحار أن يتشبه عليه حكم ميتة البحر ، وهى شيء يقع له أثناء إبحاره ، فبين له أن ميتة البحر حلال أكلها والانتفاع بها ، فقال له زيادة على سؤاله : " الحل ميتته "(٢).

ووعيا بهذه القيمة التربوية للتساؤل ، قال الإمام ابن شهاب الزهرى : العلم خزائن ومفاتيحها السؤال ، يعنى أن الذى يستخرج ما فى صدور العلماء من العلم هو مساءلتهم ، وفى هذا فائدة للعالم نفسه ليظهر المخبوء من علمه ويحيا وينتشر ، وفائدة للمتعلم ليعرف ما يجهل ، ويؤكد ما يعلم ، ويستوثق بما يستريب فيه (٣) ، وهذا شأن الطالب النابه ، لا يقرأ أو يسمع إلا ليعى ويفهم ، وإلا سأل وراجع ، وروى البخارى عن أبى مليكة : إن عائشة كانت لا تسمع شيئا لا تعرفه إلا راجعت فيه حتى تعرفه (١٤).

ومن أسمى ما تشير إليه السنة النبوية دلالة على عظمة رسول الله على التربوية المتمامه بتساؤلات المسلمين على وجه العموم ، بغض النظر عن الوضع الاجتماعى للسائل ، عاليا كان أو منخفضا ، فهو يولى السائل عناية ورعاية خاصة ، وتقديرا واحتراما وإعظاما فيكسبه بذلك ثقة كبيرة وشعورا بالطمأنينة الكاملة بحيث لا تمنعه هيبة النبى العلمية من إلقاء السؤال على أى كيفية ولا تصده رتبته على عن التعبير بما في مكنونات الضمير ملقيا بقياده ، ساعيا في طلب رشاده وأنظار المربى الكامل ،

<sup>(</sup>١) موطأ الإمام مالك : ٢٢/١ .

<sup>(</sup>٢) عبد الفتاح أبو غدة : الرسول المعلم ، ص ١٤٣ .

<sup>(</sup>٣) يوسف القرضاوي : الرسول والعلم ، ص ١١٣ .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في كتاب العلم ·

<sup>(</sup>٥) محمد بن علوى الحسيني : أصول التربية النبوية ، ص ٥٧ .

عن جابر بسن عبد الله قمال : " جاء أعرابي إلى رسول الله على ، فمقال : يا رسول الله شيابنا في الجنة ننسجها بأيدينا ؟ فمضحك القموم ، فقمال رسول الله : مم تضحكون ؟ من جاهل يسأل عالما ؟ لا يا أعرابي ، ولكنها تشق عنها ثمار الجنة الإلا

وقد صور البعض الإسلام بأنه يكره كثرة التساؤل ، ويستندون في ذلك إلى بعض ما ورد في الكتاب والسنة من ذم السؤال ، لكن تأمل هذه النماذج تأملا متعمقا يؤكد لنا أن الأسئلة المذمومة هي الستى تحمل على السؤال عما لا حاجة إليه ، وعلى السؤال عن أمور مغيبة ورد الشرع بالإيمان بها مع ترك كيفيتها ، وعلى الإكثار من الأسئلة غير المهمة ، مع الإعراض عن تعلم ما يحتاج إليه من الشرائع والعمل بمقتضاه، وعلى السؤال للمراء والجدال دون التعلم والتفقه(٢).

وقد سأل كثير من الصحابة ، كما مر بنا ، عن أمور لهم لم يستبن لهم المراد منها حتى أُجيبوا عنها ، كسوالهم عن آية : ﴿ اللّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ... (١٨) ﴾ [الانعام] قاتلين : وأينا لم يظلم نفسه ؟ فأجيبوا : أن المراد بالظلم في الآية : الشرك ، كقوله تعالى على لسان لقامان : ﴿ إِنَّ الشَرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ (١٠) ﴾ [لقمان] ، وأمثال ذلك كثير ، ومن لم يسأل أضاع على نفسه علما كثيرا ، قال الشاعر(١٠) :

إذا كنت لا تدرى ولم تك بالذى يسائل من يدرى ، فكيف إذن تدرى ؟

وهكذا لابد من حمل ما ورد من ذم من سأل عن المشكلات على من سأل تعنتا، كما قال تعالى : ﴿ هُو الَّذِي أَنزِلَ عَلَيْكَ الْكَتَابَ مِنهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُ الْكَتَابِ وَأُخَرُ كما قال تعالى : ﴿ هُو الَّذِي أَنزِلَ عَلَيْكَ الْكَتَابِ مِنهُ ابْتِعَاءَ الْفَتْنَةَ وَابْتِعَاءَ تَأُويله وَمَا يَعْلَمُ مُتَسَابِهَاتٌ فَأَمَّا اللّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنهُ ابْتِعَاءَ الْفَتْنَة وَابْتِعَاءَ تَأُويله وَمَا يَعْلَمُ تَا اللّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا به كُلِّ مَنْ عند رَبِنَا وَمَا يَذَكُ فَهم الذين سمى (آ) ﴾ ، وفي حديث عائشة : ﴿ فَإِذَا رأيتم الذين يسألُونَ عن ذلك فَهم الذين سمى الله فاحذروهم ﴾ ، ومن ثم أنكر عمر رضى الله عنه – على صبيغ بن عسل التميمي لما رآه أكثر من السؤال عن مثل ذلك ، وعاقبه (١)

وقد أورد الإمام الشاطبي في كتبابه ( الموافقات ) عبرضا جيدا متعمقا لأنواع السؤال وأحكامه ، مما يكشف الكثير من جوانبه ، وهو مما يضيق المقام عن بيانه

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في المعجم الصغير ، ص ٤٧ .

<sup>(</sup>٢) عبد الفتاح أبو غدة : الرسول المعلم ، هامش ص ١٣٦

<sup>(</sup>٣) يوسف القرضاوي : الرسول والعلم ، ص ١١٣ .

<sup>(</sup>٤) ابن حجر: فتح الباري ، ١٩٧/١ .

ومن المحدثين ، ناقش عبد الفتاح أبو غدة ، كما أشار في كتابه ( الرسول المعلم) هذه المسألة بإسهاب في رسالته ( منهج السلف في السوال عن العلم وفي تعلم ما يقع وما لم يقيع ) التي طبعت في بيروت عام ١٤١٢هـ ، ولم يتح لنا مع الأسف فرصة الاطلاع عليها

ولعل هذا يفسر ما رواه أبو هريرة عندما قال(١): " خرج علينا رسول الله ﷺ، ونحن نتنازع في القدر ، فغضب حتى احمر وجهه ، حتى كأنما فقئ في وجنتيه الرمان، فقال : أبهذا أمرتم ؟ أم بهذا أرسلت إليكم ؟ إنما هلك من كان قبلكم حين تنازعوا في هذا الأمر ، عزمت عليكم ( أي أقسمت عليكم ) أن لا تنازعوا فيه "

فمثل هذه المسألة من المسائل التي تقع في عالم الغيب ، الذي لا يملك الإنسان من وسائل الإدراك ما مكنه أن يصل فيها إلى الحقيقة ، والسؤال فيها والمناقشة مضيعة للوقت ، وتبديد للجهد ، بلا طائل ، بل إن الخوض فيها كثيرا ما يوقع الإنسان في المحظور

لقد حفل تاريخ الفكر بالبشرى بالعديد من المحاولات التي بذلها عشرات الفلاسفة ، شرقا وغربا ، لمحاولة الوصول إلى الحقيقة في المسائل الغيبية التي سميت "بالميتافيزيقا" ، فما وصلوا إلى شئ ، فإذا ما وصل أحد إلى رأى يراه مصورا للحقيقة حتى يأتي من بعده ليفند ما يقول ويحاول هو أن يصور رأيه بأنه هو الحقيقة ، فيجيء آخر ، وهكذا ، حتى لقد دفع هذا بعض الفلسفات الحديثة والمعاصرة ، في الغرب خاصة ، إلى إنكار عالم الميتافيزيقا كلية ، نتيجة هذا العجز البشرى الواضح ، من غير أن يعنوا النظر في الأمر وهو أن الفشل في الوصول إلى رأى حاسم ليس نتيجة عدم وجود هذا العالم ، وإنما نتيجة قصور وسائل الإدراك الإنساني عن إدراكه ، مما يوجب الالتزام بتوجيه الإسلام بعدم الخوض فيه ، فعالم الإنسان نفسه به من القضايا والمسائل والمشكلات ما هو أكثر إلحاحا وحاجة إلى مواجهته

## خامسا ، المارسة والبيسان العملي ،

أصبح مما هو مسلم به منذ فترة طويلة أن التعلم بالعمل هو الطريقة الأكثر توفيقا من غيرها ، ذلك أننا ها هنا نضيف إلى استخدام حاستى السمع والبصر ، حواس أخرى ، كاللمس ، مثلا ، وربما الشم ، والتذوق ، ووفقا للقاعدة التربوية المعروفة ، كما أثبتت بحوث ودراسات التعلم بصفة خاصة ، وكذلك دراسات وتجارب تكنولوجيا

 <sup>(</sup>۱) سنن الترمذي : ۸/ ۲۹۰ .

التعليم ، تتحصل الطريقة على درجات أعلى في الفعالية بالقدر الذي تجعل المتعلم يستخدم أكثر عدد من الحواس .

ولعل أهم صور الممارسة والبيان العملى التي استخدمها رسول الله على ، هي أركان الإسلام ، ألا وهي ( العبادات ) ، فهي ليست مجرد " حركات " شكلية تؤدى كخاية في حد ذاتها ، وهي ليست مجرد " طقوس " و " شعاقر " تشغل حيزا من مكان وفسترة من زمان ، وإنما هي " وسائط " تقرب الإنسان من الحالق عز وجل ، وتسمو بهذا المخلوق إلى أرفع ما يطمح إليه من المستويات الدنيوية والدينية ، وتوثق بين أفراد الأمة بعضهم ببعض .

ولعل التوقف عند هذه العبادات لمعرفة التوجيه التربوى النبوى لكل منها ما يعيننا على فهم هذا :

1 - الصلاة: فالصلاة هي هذا الاتصال بالله إيمانا به والتماسا للعون منه ، وليس القصد منها حركات الركوع والسجود وتلاوة ما يتلى من القرآن ، أو تلاوة التكبير والتعظيم لله جل شأنه ، دون أن تمتلئ النفس إيمانا به والقلب تقديسا له ، والفؤاد سموا إليه ، وإنما القصد منها ومما فيها من تكبير وتلاوة وركبوع وسجود هو إلى هذا السمو والتقديس والإيمان ، وإلى عبادته عبادة خالصة لوجهه نور السموات والارض ، فالمؤمن الصادق الإيمان هو من يتوجه بقلبه إلى الله ساعة الصلاة ، يشهده على تقواه ، ويستعينه على أداء واجب الحياة ، ويستمد منه هدايته ، ويستلهمه توفيقه لإدراك سر الكون وسننه ونظامه (۱).

ويضع النبى بسلوك وقوله الضوابط لاداء الصلاة ، منعا للمغالاة والتزمت : «أتى رجل النبى ﷺ فقال إنى لاتأخر عن صلاة الغداة من أجل فلان مما يطيل منا ، قال: فما رأيت رسول الله ﷺ قط أشد غضبا في موعظة منه يومشذ ، قال : فقال : أيها الناس ، إن منكم منفرين ، فأيكم ما صلى بالناس فليتجوز ( يخفف ) ، فإن منهم المريض وذا الحاجة »(١).

ولأن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر والبغى ، كان الهدى النبوى يؤكد أن من لم تنهـه صلاته عن فعل السـوء فلا صـلاة له ، ومن هنا كان قـوله ﷺ : « من جاء

<sup>(</sup>١) محمد حسين هيكل : حياة محمد ، ص ٥٢٥ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ، كتاب الأدب .

مسجدى هذا ، لم يأت إلا لخير يتعلمه أو يعلمه (۱) · نعم هذا هو المقصد الشرعى، وبالتالى فمن لم يثبت بقوله وسلوكه هذا خسر صلاته

وإذا كانت الصلاة نفسها ممارسة عملية لها دورها الهام في التربية الإسلامية ، فإن تعليمها من حيث التوقيت والوضوء وأدائها من أبرز العبادات في هذا الشأن أكثر من غيرها ، مما يجعلنا نتوقف عند ذلك بعض الشيء كمثال ، دون أن نتوقف الوقفة نفسها أمام بقية العبادات

فمن حديث سليمان بن بريدة ، عن أبيه ، عن النبي (١) . \* أن رجلا سأله عن وقت الصلاة ، فقال له . \* صل معنا هذين ، يعنى اليومين \* ( أى أنه يريد له أن يرى الممارسة العملية والمشاركة والملاحظة ، على أساس أن هذا أقوم في التعلم )

فلما والت الشمس أمر بلالا فأذن ، ثم أمره فأقدام الظهر ، ثم أمره فأقام العصر والشمس مرتفعة بيضاء نقية ، ثم أمره فأقام المغرب حين غابت الشمس ، ثم أمره فأقام العشاء حين غاب الشفق ، ثم أمره فأقام الفجر حين طلع الفجر

فلما كان اليوم الثانى أمره فأبرد بالظهر ، فأبرد بها فأنعم أن يبرد بها (أى فأطال الإبراد وأخر البصلاة) ، وصلى العبصر والشمس مرتفعة فوق الذى كان ، وصلى المغرب قبل أن يغيب الشفق ، وصلى العشاء بعد ما ذهب ثلث الليل ، وصلى الفجر فأسفر بها ثم قال أين السائل عن وقت الصلاة ؟ فقال الرجل : أنا بها يا رسول الله ، قال وقت صلاتكم بين ما رأيتم "

اما بالنسبة للوضوء ، فمن حديث عسمرو بن شعيب عن أبيه ، عن جده (")
"أن رجلا أتى النبي على فقال : يا رسول الله ، كيف الطهور ؟ فدعا رسول الله على الله على إناء فغسل كفيه ثلاثا ، ثم غسل وجهه ثلاثا ، ثم غسل ذراعيه ثلاثا ، ثم مسح براسه فأدخل إصبعيه السباحتين في أذنيه ، ومسح بإبهاميه على ظاهر أذنيه ، وبالسباحتين باطن أذنيه ، ثم غسل رجليه ثلاثا ثلاثا ، ثم قال : هكذا الوضوء ، فمن واد على هذا أو نقص ، قد أساء وظلم ، أو ظلم وأساء "

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذي الأمثال من الكتاب والسنة ، تحقيق على محمد البجاوي ، دار نهضة مصر ، دت ، ص ۳۸ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: ١١٤/٥ -

۳۳/۱ منز آبی داود : ۲۳/۱ \*

ب - الصوم: والناس جميعا ليسوا سواء في القدرة على ما أمر به الله من التقوى ، فقد يثقل جسمنا روحنا وتطغى ماديتنا على إنسانيتنا إذا لم تدم رياضة الروح، ولم نتسوجه بقلوبنا لله أثناء صلواتنا ، واكتفينا بأوضاع الصلاة من ركوع وسجود وتلاوة، لذلك وجب جهد الطاقة أن نكف عما يجعل الجسم يثقل الروح ويجعل المادية تطغى على الإنسانية ، ولذلك فرض الإسلام الصوم وسيلة لبلوغ مرتبة التقوى(۱)، ومن هنا جاء قوله على في حديث قدسى : " يقول الله عز وجل : الصوم لى وأنا أجزى به، يدع شهوته وأكله وشربه من أجلى ، والصوم جنة ، وللصائم فرحتان : فرحة حين يفطر وفرحة يحن يلقى ربه ، ولخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ربح المسك "(۲).

ج - الزكاة: وإذا بلغ الإنسان من طريق هذه الرياضة الروحية أن اهتدى إلى سنن الكون وأسراره ، وأن عرف مكانه ومكان نبى الإسلام منه ، ازداد لإخوانه بنى الإنسان حبا ، وتحاب بنو الإنسان جميعا فى الله ، وتعاونوا على البر والتقوى ، ورحم قويهم ضعيفهم ، ونزل غنيهم لفقيرهم عن حظ من ماله ، وهذه هى الزكاة والمزيد عليها هو الصدقة (٢)

فهى إذن قد شرعت للتعاطف والتراحم بين الناس ، وهى حق حيث إن المال مال الله فى أصله ، كان مباحا للجميع ، وإذا كانت إرادة المولى عز وجل قد اقتضت أن يدخل جزء كبير منه إلى يد البعض ، فإن هذا لا يعنى أنهم مالكوه الحقيقيين ، وما دام المالك هو الله ، والله رب العالمين ، كان منطقيا أن يوجه جزء منه إلى الأخرين من الفقراء الذين اقتضت ظروفهم ألا يحصلوا على ما يكفيهم والزكاة تطهير للمال ، ولكى تقبل يجب أن تكون من كسب طيب ، وهى لا تنقص المال ، بل تنميه ، نقل عنه عنه عنه قوله : " من تصدق بعدل تمرة من كسب طيب ، ولا يقبل الله إلا الطيب ، فإن الله يتقبلها بيمينه ثم يربيها لصاحبها كما يربى أحدكم فلوه ( الجحش أو المهر)حتى تكون مثل الجبل " (١٤).

<sup>(</sup>۱) محمد حسين هيكل : حياة محمد ، ص ٥٢٦ .

<sup>(</sup>٢) صحیح البخاری : کتاب التوحید ، ج۹ ، ص ۱۷۵ -

<sup>(</sup>٣) محمد حسين هيكل : حياة محمد ، ص ٢٩٥٠

<sup>(</sup>٤) عن : محمد عبد المنعم القيعى نظرات في السنة ، القياهرة ، مكتبة الكياب الأزهرية ، 19۷٢ ، ص ١٣٠٠

د - الحج: والإخاء الذى تشيعه الزكاة يزيد الناس بعسفهم لبعض محبة ، وليس يحور فى الإسلام أن تقف هذه المحبة عند حدود قارة من القارات ، بل يجب ألا تعرف حدودا ألبتة ، لذلك يسجب أن يتعارف الناس من أطراف الأرض جميعا ليزداد بعضهم فى الله محببة ، ولتزيدهم محبتهم هذه بالله إيمانا ، ووسيسلة ذلك أن يجتمعوا من أطراف الأرض فى صعيد واحد ، وخير مكان يجتمعون فيسه هو المكان الذى أنبثق فيه نور هذه المحسبسة ، وهذا المكان هو بيت الله بمكة ، وهذا هو الحج ، والمـومنون إذ يجتمعون فيه ، وإذ يؤدون شعائرهم ، يجب أن تكون حياتهم مثلا أثناءه مثلا ساميا للإيمان بالله ، وإخلاص القصد فى التوجه إليه (۱)

وعن أبى هريرة قــال : سسمعت الــنبى ﷺ يقول : " مــن حج فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه "(٢) .

ومن أبرز ما يمكن أن يؤكد اعتماد الرسول ﷺ على منطق العمل والممارسة والبيان العملى ثبوت إقراره لمبدأ التجربة في الأمور الدنيوية الفنية ، مثل أمور الزراعة والصناعة والطب وما شاكلها ، فما أثبتت التجربة نفعه في هذا فهو مطلوب شرعا وما أثبتت ضرره فهو مرفوض شرعا

وأوضح مثال لهذا المبدأ ، موقفه عليه الصلاة والسلام من قضية تأبير النخل، حيث رأى أصحابه من الأنصار يفعلون ذلك ، ولم يكن له بذلك عهد ، حيث نشأ بمكة وهي واد غير ذي زرع ، فقال لهم كلمة من باب الظن والتخمين ، يشير بها إلى أن هذا العمل لا ضرورة له وفهم الأنصار منها أنها من أمر الوحي والدين الذي لا يجوز مخالفته فتركوا التأبير في ذلك الموسم ، فخرج التمر رديئا ، فلما علم الرسول ذلك ، بين لهم أن كلمته لم تكن من باب الوحي الإلهي ، بل من باب المشورة الدنيوية ، حسب ظنه الناشئ عن خبراته البيئية المحدودة ، ثم قال لهم في النهاية : الدنيوية أعلم بأمر دنياكم » ، فهذه الشئون الدنيوية الفنية المحض مستروكة لعقولهم ومعارفهم ، يدبرونها وفقا لمصلحتهم ، وليس من شأن الوحي أن يتدخل فيها ، فهم بها أدرى وأعلم (٢)

<sup>(</sup>١) محمد حسين هيكل : حياة محمد ، ص ٥٣٢

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ، كتاب الحج ، ج٢ ، ص ١٦٤ .

<sup>(</sup>٣) يوسف القرضاوي : الرسول والعلم ، ص ٥٢ .

والقصة في صحيح مسلم ، ومسند أحمد وغيرهما ، رواها عدد من الصحابة ، منهم طلحة بن عبيد الله ، ورافع بن خديج ، وعائشة ، وأنس رضى الله عنهم

إن تخريج البخارى لهذا الحديث في كتاب الأدب تعبير عبى الجانب السلوكى الذي ركز عليه المسلمون ، وهم يتناولون هذا الحديث بالشرح ، فقد ركزوا على قضايا الحلم والجيزاء والعقباب ، حبيث أشاروا إلى أن الحلم لا يحبصل إلا بعد أن يرتكب صاحبه الأمور ، ويقصدون بذلك أن الشخص السلبي الذي لا يتعبامل مع غيره ، ولا يمر بتجبارب لا يمكن أن يكون حليما ، فالحلم لا يكون إلا من الشخص الذي يرتكب الأمور ويعثر فيها فيعتبر بها ويتعظ ، ويستبين مواضع الخطأ ويتجنبها (1)

كنذلك فإن رسول الله و كان يحث دائما على طلب العلم النافع ، والعلم النافع ، والعلم النافع ، والعلم النافع هو الذي ينعكس على عمل صاحبه وقوله بحيث يكون هناك اتساق بين ما يقول وما يعمل ، ولعمرى فإن هذه مشكلة كبرى في المجتمعات الإسلامية في عصرنا الحالى، ومظهر ، وربما سبب ، لتخلفها ، ذلك أننا كثيرا ما نقرأ وسمع تصريحات

<sup>(</sup>١) محسن عبد الناظر : العلم وأهله ، ص ١٧٢:

<sup>(</sup>٢) سم الترمذي ، البر والصلة

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ، كتاب الأدب

<sup>(</sup>٤) ابن حجر : فتح الباري ، ١٠/ ٤٣٥ ٤٣٦ .

وخطب منعقة مزوقة تمتلئ بالكلام العسذب الجميل ، لكن بيسنها وبين واقع الناس بونا شاسعا حتى فقدت الكلمة تأثيرها ، وأصبحت مجرد ثرثرة لا طائل من ورائها ، وإلى هذا يشير المولى - سبحانه وتعالى - في قوله : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ٢٠ كُبُر مَقْتًا عِندَ اللَّهِ أَن تَقُولُوا مَا لا تَفْعَلُونَ ٣٠ ﴾ [الصف]

ومن قرأ الأحاديث النبوية في هذا الباب ينخلع قلب من هول الوعيد الذي يتهدد هذا الصنف من حملة العلم الذين سماهم الغزالي : " علماء الدنيا "

فعن أسامة بن زيد أنه سمع رسول الله الله يسقول : " يجاء بالرجل يوم القيامة فيلقى في النار فتندلق أقتابه ( أمعاؤه ) فيدور بها كما يدور الحمار برحاه ، فيجتمع أهل النار عليه فيقولون : يا فلان ، ما شأنك ؟ الست كنت تأمر بالمعروف ، وتنهى عن المنكر ؟ فيقول : كنت آمركم بالمعروف ولا أتيه ، وأنهاكم عن الشر وآتيه "(۱)

وعن أنس: وإنى سمعته يقــول - يعنى رسول الله - : « مررت ليلة أسرى بى باقوام تقرض شفاههم بمقاريض ( جمع مقص ) من نار ، قلت : من هؤلاء يا جبريل؟ قال : خطباء أمتك الذين يقولون ما لا يفعلون » (٢)

ولم يكن رسول الله على المدوس المسلمين ، وتعليسمهم قضاياه وحدوده ومزاياه ، على الدروس الجماعية الدورية ، اليومية أو الاسبوعية أو الشهرية ، بل كان يستغل المناسبات التي تقتضي موقفا تعليميا معينا دون النظر إلى عدد المستفيدين فردا أو جماعة ، فيلقى في ذلك الدرس الخاص ، والتوجيه المناسب لهذه الحادثة ، أو هذا الموقف ، أو هذه الحالة ، ليأخذ منه المتعلمون درسا لا ينسى ، وذلك لارتباطه بهذا الواقع المشاهد ، أو صلته بمناسبة لابسها الناس وعايشوها، وهنا يرسخ في الذهن ويشبت في القلب ، ولا يحتاج إلى تطويل أو تكرار ، وهكذا كان رسول الله لا يدع فرصة من هذه الفرص تمر على الناس دون أن يجعل منها درسا بليغا ، أو موعظة مؤثرة ، كثيرا ما تدمع منها العيون وتوجل منها القلوب(٣).

من تلك المناسبات ما ورد عن البراء بن عازب ، المشهور في عذاب القبر ونعيمه، حيث يقول: خرجنا مع النبي ﷺ في جنازة رجل من الأنصار ، فانتهينا إلى

<sup>(</sup>١) متفق عليه ، اللؤلؤ والمرجان ، ١٨٨٢

<sup>(</sup>٢) عن يوسف القرضاوي : الرسول والعلم ، ص ٧٨ .

<sup>(</sup>٣) سليمان بن قاسم العيد : المنهاج النبوي في دعوة الشباب ، ص ٢

القبر ، ولما يلحد ، فجلس رسول الله وجلسنا حوله ، وكان على رؤوسنا الطير ، وفي يده عود ينكت ( يضرب ) في الأرض ، فرفع رأسه فيقال : " استعيدوا بالله من عذاب القبر " مرتين أو ثلاثا ، ثم قال : " إن العبد المؤمن إذا كان في انقطاع من الدنيا وإقبال من الآخرة نزل إليه ملائكة من السيماء بيض الوجوه ، كأن وجوههم الشمس ، معهم كفن من أكفان الجنة ، وحنوط ( كل ما يخلط بالطيب لأكفان الموتى وأجسامهم خاصة ) من حنوط الجنة ، حتى يجلسوا منه مد البصر ، ثم يجيء ملك الموت ، حتى يجلس عند رأسه ، فيقول : أيتها النفس اخرجي إلى مغفرة من الله ورضوان ، قال : يجلس عند رأسه ، فيقول : أيتها النفس اخرجي إلى مغفرة من الله ورضوان ، قال :

فهنا نرى الرسول يستغل مناسبة الجنائز ليعطى أصحابه دروسا فى العقيدة تتعلق بالمناسبة ذاتها من خروج الروح وما يصاحبها ، ومن عذاب القبر ونعيمه ، وما ينتظر الإنسان يوم القيامة من الجزاء ، حتى يستعد كل إنسان لهذا الوقت العصيب

وروی البخاری عن جریر بن عبد الله البجلی ، قال (۲) کنا جلوسا لیلة مع النبی کی ، إذ نظر إلی القمر لیلة البدر ، فقال : إنكم سترون ربكم يوم القيامة ، كما ترون هذا القمر ، لا تضامون فی رؤیته ، فإن استطعتم أن لا تغلبوا علی صلاة قبل طلوع الشمس ، وصلاة قبل غروبها ، فافعلوا ، ثم قرآ ﴿ . . وسبع بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل الْغُروب (۳) ﴾ [ق]

وهكذا نجد رسول الله علي ينتهز فرصة مشاهدة الصحابة للقمر ليلة البدر ، فبين لهم أن رؤية الله تعالى في الأخرة ستكون للمؤمنين في الجنة بهذا الوضوح وتلك السهولة واليسر (٣)

ويفسر ابن حجر عبارة ( لا تضامون في رؤيته » ، أي لا تضامون ( بتشديد الميم) في رؤيته باجتماع في جهة ، فإنكم ترونه سبحانه في جهاتكم كلها ، وهو متعال عن الجههة ، والتشبيه برؤية القمر ، للرؤية ، ودون تشبيه المرثى ، تعالى الله عن ذلك(١).

<sup>(</sup>١) مسند ابن حنبل ٤/ ٢٨٧، ٢٨٨

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري كتاب مواقيت الصلاة

<sup>(</sup>٣) عبد الفتاح أبو غدة . الرسول المعلم ، ص ١٦١

<sup>(</sup>٤) ابن حجر : فتح الباري ، ١٣/ ٣٥٧

ومن شواهد السنة النبوية في التركيز على هذا الأسلوب أيضا ، حث رسول الله المسلمين على الممارسة الفعلية لأعمال الخير وإشرافه بنفسه على قيامهم به لا الاقتصار على التوجيه إليها أو الإشادة بها ، وهو ما أوضحته مواقف كثيرة وأحاديث متعددة سبق لنا ، أن عرضنا لها ، سواء في الفصل الحالى أو في فصول سابقة(١)

وحتى يكون العمل محققا لمقاصد الشريعة ومصلحة الأمة ، حرص رسول الله على التنبيه إلى ضرورة أن يقترن العمل بالنية الطيبة والإخلاص ، وصدق الطوية ، ومن هنا جاء قوله : " إنما الاعمال كالوعاء إذا طاب أسفله طاب أعلاه ، وإذا فسد أسفله فسد أعلاه "(۱) ، فالاسفل هنا هو ما يكون داخل الإنسان العامل ، من دوافع ومقاصد ونوايا ، وما علا ، فهو الجزء الظاهر من العمل الذي يراه الناس

وإذا كان الرسول على قد أكد ، كما عرضنا من قبل مدحا لمن سن حسنة ، وتحذيرا لمن سن سنة سيئة ، فإن مما لا شك فيه أن المقصود بالسنة هنا ، حسنة كانت أو سيئة هو الممارسة الفعلية بحيث تصبح طريقة مستبعة ، ولا تقتصر على مجرد التوجيه اللفظى ، والإرشاد النظرى

وهناك أيضا هذا الموقف الذي برى فيه مسلما لا يحسن أداء الصلاة ، فيطلب منه رسول الله على أن يعيدها مرة ومرتين وأكثر ، إلى أن يطمئن إلى فهمه لخطواتها وحس أدائه لها أداء يتسم باللاقة المطلوبة ، فعن أبى هريرة أن النبى على دخل المسجد فدخل رجل فصلى ، ثم جاء فسلم على النبى فسرد النبى السلام ، فقال « ارجع فصل ، فإنك لم تصل » ، فصلى ، ثم جاء فسلم على النبى ، فقال « ارجع فصل فإنك لم تصل » نصلى ، ثم جاء فسلم على النبى فقال « ارجع فصل ، فإنك لم تصل » ثلاثا ، فقال : والذي بعثك بالحق فما أحسن غيره فعلمنى ، قال « إذا قمت إلى الصلاة فكبر ، ثم اقرأ ما تيسر معك من القرآن ، ثم اركع حتى تطمئن راكعا ، ثم ارفع حتى تطمئن حالسا ، في اسجد حتى تطمئن ساجدا ، ثم ارفع حتى تطمئن حالسا ، ثم اسجد حتى تطمئن ساجدا ، ثم ارفع حتى تطمئن ساجدا ، ثم اسجد حتى تطمئن ساجدا ، ثم ارفع حتى تطمئن ساجدا ، ثم اسجد حتى تطمئن ساجدا ، ثم اسجد حتى تطمئن ساجدا ، ثم اسجد حتى تطمئن ساجدا ، ثم انعل ذلك في صلاتك كلها »(٣)

<sup>(</sup>١) عبد الحميد الزناتي: أسس التربية الإسلامية ، ص ٢١٥ .

<sup>(</sup>٢) عن : محمد بن علوى المالكي : أصول التربية النبوية ، ١٢

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري: ١/ ٢٠٠.

ولعل أبرز وأوضح ما يؤكد القيمة التربوية للممارسة العملية أنها هي الطريق الوحيد لتكوين العادات ، والسلوك الإنساني في جملته هو جملة من العادات ، بحيث لا تصبح الفضيلة الخلقية ، مثلا ، مجرد فعل طارئ ، يحدث مرة وينتهي ، وإمما لابد من تكراره المرة بعد الاخرى حتى يصبح عادة ، فإذا بالإنسان ، وبغير تفكير ، يكرر الفعل الفاضل ، حتى لقد سمى البعض العادات بأنها الطبيعة الثانية للإنسان .

وبطبيعة الحال ، فإن فعل الخير كثيرا ما يتطلب مشقة نفسية ، لكن كلما تحمل الإنسان هذا الفعل مرة ومرتين وثلاثا ، فإنه في كل مرة تالية للأولى سوف يجد أن المشقة تستضاءل شيئا فشيئا ، ولنأخذ على ذلك فضيلة مثل فضيلة الصبر ، فإن من استطاع اكتساب هذه الفضيلة وتنميتها عن طريق التدريب الذي يتعرض له في حياته ، وذلك بأن تمر في حياته أمور متعددة تتطلب منه صبرا وسعة صدر ، فقد يضجر الإنسان في الأول منها ، ولكنه في الثاني يكون ضجره أخف ، ثم تتنازل نسبة الضجر عنده ، وتتصاعد نسبة الصبر ، حتى يغدو من الصابرين ، ومن أصحاب فضيلة خلق الصبر (۱).

ومن هديه في منهج تعليمه ﷺ، أن ينتقل بالحاضر من صورة واقعية محسوسة إلى صورة ذهنية علمية تتعلق بالإيمان والأخلاق أو السلوك ، ومثال ذلك ما وراه مسلم (٢) من أن رسول الله رأى امرأة من السبى وقد اندفعت وراء طفلها ناسية حالتها ، فأخذته ووضعته على ثديها وكأنها ليس بها شيء فقال : أرأيتم رحمة هذه الأم بولدها؟ قالوا : نعم ، قال : فالله أرحم بعبده وأفرح بتوبة عبده من فرح هذه الأم بولدها (٣) .

ومن ذلك أيضا ما جاء عن جابر<sup>(1)</sup> أن رسول الله ﷺ مر فى السوق والناس على جانبيه ، فمر بجدى أسك ( أى صغير الأذن ) ميت فتناوله فأخذ بأذنه ثم قال : أيكم يحب أن يكون له هذا بدرهم ؟ فقالوا : ما نحب أنه لنا بشيء ، وما نصنع به ؟

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن حسن حبنكة الميـداني : الأخلاق الإسلامية ، دمشق / بيروت ، دار القلم ،ج١ ، ص١٩٩.

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم : ۷۰/۱۷ ,

<sup>(</sup>٣) محمد بن علوي : محمد ﷺ، الإنسان الكامل ، جدة ، دار الشروق، ١٩٨٢ ، ض ٧٧٧

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم : ٩٣/١٨.

ثم قال: الحميون أنه لكم - أى بلا شيء - ؟ فقى الوا : والله لو كان حيما كان عيما أنه أسك ، فكيف وهو ميت ؟ فقال عليه : فوالله إن الدنيا أهون من هذا عليكم !

وهكذا جعل الرسول من ذلك الجدى الميت المعيب درسيا عمليا ، وموعظة نبوية في بيان قيمة الدنيا وحقيقتها ، وأنها لا تستحق هذا التكالب والحرص الشديد والتحاسد والتباغض ، فينتقل من قضية ( الجدى ) المحسوسة إلى قضية ذهنية علمية(١)

لقد جاء رسول الله على ، المعلم ، المربى ، فيما جاء به ليصلح عمليا بعض المفاهيم أو المعايير الاجتماعية المجحفة لدى بعض الناس ، أولئك الذين لا يقدرون الفرد حق قدره ، إلا بمظهره ولباسه ، ولا يزنُونَه إلا بمقدار ما لديه من عظم مال وعقار دون أن يخبروا خلقه وسلوكه وعقله ، هذه المعايير الاجتماعية الظالمة ، قد حرص الإسلام منذ يومه الأول أن يظهر خطأها حين جعل الناس سواء ، وجعل مجال التنافس فيما بينهم بالعمل النبيل والسلوك المستقيم (٢)

وفى سبيل تصحيح تلك المعايير الخاطئة ، وإقامة مفاهيم إسلامية سليمة ، نقف عند الموقف النبوى التالي (٣)

مر رجل على رسول الله ﷺ، وهو جالس مع بعض أصحابه ، فإذا رجل يمر وعليه منظاهر العجرفة والتكبر والغيرور بما لديه من متاع ، فقال الرسول الصحابه الحاضرين ما تقولون في هذا ؟

إنه لفت للأنظار إلى مـوطن التوجيـه والدرس النبوى العملـي ، لأنه كان يعلم ذلك المعيار الاجتماعي الخاطئ ، وهو يريد أن يظهر ريفه وخداعه(١)

قال الحاضرون ، وقد أخــذوا بمظهره حرى به إن خطب أن ينكح ، وإن شفع أن يشفع ، وإن قال أن يسمع !

لقد أعطاه الحاضرون كل المحاسن والمزايا لمجرد أنه ذو مظهـر براق ، دون أن يعلموا شيئا عن خلقه وسلوكه وعقله

وهنا يسكت الرسول المربى ، يسكت دون تعليق ، لأن الدرس العملى لـم ينته بعد ، إنه في شقّه الأول ، ثم يكون ، فيمـر رجل من عامة الناس ، فقال ﷺ " ما

<sup>(</sup>١) محمد بن علوى محمد ، الإنسان الكامل ، ص ٢٧٧ .

<sup>(</sup>٢) عبد الحميد الهاشمي الرسول العربي المربي ، ص ١٧٨ -

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری ، کتاب النکاح

<sup>(</sup>٤) عبد الحميد الهاشمي الرسول العربي المربي ، ص ١٧٩ ٠

تقـولون في هذا " ؟ قال الحـاضـرون : " حرى إن خطب الا ينكع ، وإن شـفع الا يشفع، وإن قال الا يسمع " !

حقا ، إنه مسكين ، إنه ضحية ميزان اجتماعي سطحي خاطئ ، ولكن الرسول المربى ، وقد أتم وضع مقدمات الدرس التربوي والتي استقاها من مواقف الحياة لدى الحاضرين أنفسهم ، عصد إلى تقييم تلك الموازين فقال : " هذا - ويشيسر إلى الفرد العادي - خير من مل الأرض مثل هذا . . "!

إنه أصرح رد عملى في موقف من مواقف الحياة يقرر: إن الفرد لا يقدر بظهره، ولا يوزن بماله ، فكم من فقير في ماله ، أو ضعيف في جسمه ، أو حتى ناقص في بعض حواسه ، ويحمل بين جنبيه قلبا ذكيا ، وعقلا منتجا ، ونفسا راضية مرضية ، لقد أراد الرسول الكريم أن يشير بيديه إلى بعض الموازين الاجتماعية والنفسية الخاطئة لدى بعض الناس ، ثم أراد أن يصحح تلك الموازين ، ويضع مكانها معايير السلامة النفسية والخلقية والروحية ، فالفرد الثاني لا يسمو على الأول لمجرد أنه فقير ، والأول غنى ، إذ ليس الغنى عيبا ، كما أن الفقر ليس عيبا ، بيد أن الأول كان مغرورا، بينما كان الثاني غنى النفس ، فالغنى الشاكر لله ، المتواضع لعباد الله ، له فضل ، والقياس السليم فضل ، لأن اليد العليا خير ، والمقير العصامي المكافح له فضل ، والقياس السليم فيهما هو العمل الصالح والخلق النبيل ، والتعاون الوثيق ، وتلك هي حياة المجتمع الأمثل (۱).

حرص رسول الله على أن يقوم دائما بتصويب سلوك المسلمين ، لم يقتصر على ممارسة الشعائر الدينية ، والقيم الاجتماعية المركزية ، بل كان أحيانا ما يتوقف أمام بعض التصرفات الجزئية ، اتساقا مع ما هو معروف من أن معظم النار من مستصغر الشرر ، من ذلك ما قاله كلدة بن الحنبل: " أتيت النبي على فدخلت عليه ولم أسلم ، فقال النبي على : " ارجع فقل : السلام عليكم ، أأدخل " ؟(٢)

ففى هذا الحديث لم يكتف رسول الله بأن قــال لكلدة ما يجب عليه أن يفعله ، وإنما طلب منه القيــام فعلا بالسلوك الذى يريد منه أن يتــعلمه ، فهذا مثــال واضح لمبدأ المشاركة الإيجابية والممارسة العلمية فى عملية التعلم

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ١٨٠.

<sup>(</sup>۲) اخرجه أبو داود ، والترمذي ( النووي ، ج۱ ، ص ۱۷۶ ، الحديث رقم ۸۷۳/۱ ) يا

وقال عبد الله بن مسعود: " كنا تعلمنا من النبى على عشر آيات من القرآن ، لم نتعلم العشر التى بعدها حتى نعلم ما فيه ، فقيل لشريك: من العمل ؟ قال: نعم (۱) ويزيد رسول الله الأمر تأكيدا وتدعيما: " إنما العلم بالتعلم ، والحلم بالتحلم، ومن يتخير الخير يعطه ، ومن يتوق الشريوقه "(۱).

إن هذا يعنى ، بما لا يدع مجالا للشك أن التعلم لا يتم إلا ببذل الجهد والمشاركة الإيجابية الفعالة في عملية التعلم ، كما أن الإنسان لا يتعلم الحلم إلا بالممارسة العملية الفعلية للحلم في كثير من المواقف الواقعية في الحياة حتى يصبح الحلم سجية مستقرة يصدر عن الإنسان دون تكلف وعناء (٣)

وبلغ الأمر برسول الله أن تُعرض عليه المسألة ، ويكون هو بطبيعة الحال الأقدر على الفتوى والحكم ، لكنه يحرص على ما يمكن تشبيهه " بالتربية العملية " حيث يفوض الأمر إلى أحد الصحابة ، ثم يعرض عليه الأمر بعد ذلك فيؤكد ما إذا كان الصحابى قد أخطأ أو أصاب ، فمن ذلك ما رواه عبد الله بن عمر بن العاص قال(1): " جاء رجلان يختصمان إلى رسول الله على الله على الله على العاص: اقض بينهما ، قال : وأنت ها هنا يا رسول الله ؟ قال : نعم ، قال : على ما أقضى ؟ قال : إن اجتهدت فأحطات فلك أجر واحد"

كذلك فقد روى عقبة بن عامر الجُهنى قال<sup>(٥)</sup>: " جاء خصمان إلى رسول الله وختصمان فقال لى : قم يا عمقبة اقض بينهما ، قلت : يا رسول الله ، أنت أولى بذلك منى ، قال : وإن كان ، اقض بينهما ، فإن اجتهدت فأصبت فلك عشرة أجور، وإن اجتهدت فأخطأت فلك أجر واحد "

<sup>(</sup>۱) عن : محمد سعيد رافت : الرسول المعلم ونهجه في التعليم ، الرياض ، دار الهمدى للنشر والتوزيع ، ۱۹۸۲ ، ص ۱۶۳ مـ

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني والدارقطني في العلل من حديث أبي الدرداء بسند ضعيف

<sup>(</sup>٣) محمد عثمان نجاتي : الحديث النبوى وعلم النفس ، ص ١٨٩٠

<sup>(</sup>٤) مسند ابن حنبل : ٢/ ١٨٥.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق ، ٤/٥ ٢ .

وكان رسول الله على ينتهز فرصة تناول الطعام جماعة ، إذا تواجد أطفال كلى يعلمهم ما يجب أن يتعلموه من آداب الأكل ، ففي وقت الطعام يحاول الطفل عادة أن ينطلق على سجيته ، ويضعف أمام شهوة الطعام فيتصرف أفعالا شائنة أحيانا ، ويخل بالأداب أحيانا أخرى ، وإذا لم يجلس الوالدان معه باستمرار أثناء الطعام ويصححا له أخطاءه ، فإن الطفل سيبقى في براثن العادات السيئة المنفرة ، كذلك فإن عدم الجلوس معهم في أثناء طعامهم سيفقد الوالدين وقتا مناسبا لتلقى الطفل وتعلمه(۱).

وقد أكل السنبى على مع الأطفال ، وشاهد ولاحظ جملة من الأخطاء فسقدمها بأسلوب حسوى أثار به عسقل ونفس الطفل إلى التسمسيع ، وهكذا كان · أخرج البخارى ومسلم عن عسمر بن أبى سلمة قال : «كنت غلاما في حجر النبى على ، فكانت يدى تطيش في الصحفة فقال لى رسول الله على : يا غلام ! سم الله تعالى ، وكل بيمينك ، وكل مما يليك ، فما زالت طعمتى بعد» ·

ولا شك أن تعليم رسول الله المسلمين القرآن الكريم يعد من أبرع وأدق ما يمكن التنويه به في مجال التدريب العملي ، فرسول الله ﷺ كان أميا ، والكثرة الغالبة من المسلمين كانوا كذلك ، هنا كان من الضرورى أن يكون هناك أسلوب مميز فريد كي يتعلم المسلمون ويحفظوا القرآن وفق الأصول المفروضة ، فكيف كان يتم ذلك(٢)؟

كان ﷺ يقسرا الآيات على مسمع من الصحابة كما سمعها وتعلمها من جبريل -عليه السلام- ، مجودة الحروف محررة المخارج ، فعن عائشة قالت : " لما نزلت الآيات من آخر سورة البقرة خرج رسول الله ﷺ فاقترأهن على الناس . . . "(٣) .

وعن عمر بن الخطاب قال : قال رسول الله ﷺ : " لقد أنزلت على الليلة سورة لهى أحب إلى مما طلعت عليه الشمس ، ثم قرأ : ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا ① ﴾ [الفتح]" .

وكان ﷺ إذا قرأ الآيات على الصحابة وضح مقاصدها وأحكامها وما قد يشكل على الصحابة من معانيها ، مصداقًا لقوله تعالى : ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذَّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزُلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ النَّحَلِ اللَّهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ النَّحَلِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

<sup>(</sup>١) محمد نور سبويد : منهج التربية النبوية للطفل ، الكويت ، مكتبة المنار الإسلامية ، ١٩٨٨ ، ط٢ ، ص ٢١٤ .

<sup>(</sup>٢) على محمد صالح الزيوت: أساليب تعليم القرآن الكريم في عمهد النبي على والصحابة، رسالة ماجستير، إربد، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة اليرموك، ١٩٩٨، ص٥٥٠

<sup>(</sup>٣)صحيح مسلم : ١/٦٨٦

عن أبي هريرة قال: "كنا جلوسا عند النبي على ، فأنزلت عليه سورة الجمعة: ﴿ وَآخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ٣ ﴾ [الجمعة] ، قال: قلت: من هم يا رسول الله ؟ فلم يراجعه حتى سأل ثلاثاً - وفينا سلمان الفارسي ، فوضع رسول الله على سلمان - ثم قال: لو كان الإيمان عند الثريا لناله رجال - أو رجل من هؤلاء "(١).

وحتى يحفظ المصحابة ما نزل من القرآن الكريم فسى صدورهم ، كان على يكرر تلاوة القرآن الكريم في الصلوات والجمع والعيدين ، ويؤكد هذا نسحو ما روى عن أم هشام بنت حارثة بن النعمان قالت : " · · · وما أخذت ( ق والقرآن المجيد ) ، إلا على لسان رسول الله على أي يقرؤها كل يوم جمعة على المنبر إذا خطب الناس "(٢)

ومما لا شك فيه أن تحفيظ الصحسابة للقرآن كان مقرونا بالفهم والوعى ، ذلك أن هذا شرط أساسى لإمكان التطبيق والتنفيذ ، فالإنسان لا ينفذ ويطبق إلا ما يقتنع به ، وهو لا يقتنع إلا بما يفهمه ويعيه جيدا

## قواعد ومبادئ تربوية عامة ،

وتضمنت السنة النبوية ، فضلا عما سبق ، عددا غير قليل من القواعد والمبادئ التربوية العامة التي تُفعل من العمل التربوي وتعززه ، نذكر منها على سبيل المثال :

۱ - الترغيب والترهيب: فهو وسيلة هامة وأساسية في إثارة دافعية الناس إلى العمل الحسن ، وتنفيسرهم من العمل السيئ ، فهكذا طبيعة الإنسان ، ينجذب إلى العمل بوسائل الإغراء من إثابة ومن مكافأة ، وينفر وينصرف عن العمل إذا كان يرتبط به ما يسبب له الألم والعقاب

وارتكاب الخطأ لا يحتم أن يظل الإنسان موسوما به ، فباب التوبة والغفران مفتوح كصورة من صور ( الترغيب ) ، بل إن الإنسان ، حستى إذا أخطأ فيمكن له أن يعود إلى صواب الطريق إذا استغفر ربه ، وعندما قال رسول الله: " لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين "(") ، قال ابن الاثير في تنفسير هذا الحديث : " لا يحصل العلم حتى يرتكب - أى الإنسان - الاصور ، ويعثر فيها ، فيتعبر بها ، ويستبين مواضع الخطأ

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري : ١٨٨/٦ -١٨٩ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم : ١/ ٣٤٥ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخارى: كتاب الادب

ويجتنبها " ، وكذلك من جرب الأمور علم نفعها وضررها ، فلا يفعل شيئا إلا عن حكمة (١)، كما سبق أن بينا في الجيزء السابق مباشرة عن فضل التسجربة والممارسة العملية ·

وليست هذه دعوة إلى ممارسة الخطأ ، وضرورة المرور بالخطيئة ، ولكنها دعوة إلى التخفيف من مساعر اليأس التى قد تنتاب البعض عندما يرى نفسه وقد تردى فى هوة الخطيئة ، وبالتالى فكأن الإنسان بحاجة إلى الخبرة وإلى الممارسة حتى يتعظ ، ولو لم يكن باب التوبة مفتوحا لشق عليه سلوك مثل هذا الطريق الذى يتعلم منه الكثير ، حتى ولو بالخطأ والانحراف أحيانا !

قال ﷺ: " من قرأ القرآن وعمل به ألبس والداه تاجا يوم القيامة ، ضوؤه أحسن من ضوء الشمس في بيت من بيوت الدنيا لو كانت فيه ، فما ظنكم بالذي عمل به ؟ • (٢)

فهذا ( ترغيب ) في قراءة القرآن والعمل به ·

ومن أساليب التسرهيب ، عن أبي هريرة قال<sup>(٣)</sup> : قال رسسول الله ﷺ : "قال الله تعالى : ثلاثة أنا خصمهم يوم القسيامة ، رجل أعطى بى ثم غدر ، ورجل باع حرا فأكل ثمنه ، ورجل استأجر أجيرا فاستوفى منه فلم يعطه أجره "

ولأن " التوحيد " هو المحور الرئيسي للإيمان ، رغب فيه الرسول ترغيبا شديدا، مبشرا الموحد بثواب الجنة إلى الدرجة التي تجعل منه شهرة باسقة تخفي ما قد يقوم به من سيئات هي من الأمور الفاحشة ، فعن أبي ذر أن النبي على قال : " أتاني جبريل عليه السلام فبشرني أنه من مات من أمتك لا يشرك بالله شيئا دخل الجنة " ، قلت : " وإن زني وإن سرق " ، قلت : " وإن زني وإن سرق " ، قلت : " وإن زني وإن سرق " ، قلت : " على رغم أنف أبي سرق " ؟ قال : " وإن زني وإن سرق " ، ثم قال في الرابعة : " على رغم أنف أبي ذر "(١٤).

<sup>(</sup>١) عبد الجواد بكر: فلسفة التربية في الحديث الشريف ، القاهرة ، دار الفكر العربي ، ١٩٨٣ ، ص ٥٤٥ .

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود

<sup>(</sup>٣) صحيح البخارى ، كتاب الإجارة ·

<sup>(</sup>٤) أخرجه الشيخان ، والترمذي ·

وليس معنى هذا بطبيعة الحال غض النظر عن مثل هذه الفواحش ، فالسنة يفسر بعضها بعضا ، والسنة محكومة بالقرآن ، وهناك من النصوص القاطعة بتحريم الزنى والسرقة ، ولكن المسألة هنا مسألة مقارنة بين ( الشرك ) وبين غيره من الفواحش ، فهو أفدحها بلا جدال ، وهو أكبر الكبائر ، كذلك فإن هذا كان في أول الدعوة الإسلامية ترغيبا للناس في دخول الإسلام ، فضلا عن أن الإيمان بالله وحده لا شريك له ، له مستتبعاته في السلوك والعمل ، فالزاني لا يزني وهو مؤمن ، والسارق لا يسرق وهو مؤمن .

ولعل هذا ما يلقى الضوء على حديث آخر يرغب فيه على في القيام بفروض العبادات والانصراف عن الكبائر ، فعن أبى هريرة أن رسول الله على قال : " ما من عبد يصلى الصلوات الخمس ، ويصوم رمضان ، ويخرج الزكاة ، ويتجنب الكبائر السبع إلا فتحت له أبواب الجنة فقيل له : ادخل بسلام "(١).

وقد جمع أثمة الحديث أحاديث التسرغيب والترهيب من السنة النبوية الشريفة فى كتب مستقلة ، وأوفى تلك الكتب على وجه التقريب ، جمعا لأحاديث هذا الصنف ، وأكثرها فائدة ، وأقربها منالا كتاب ( الترغيب والترهيب من الحديث الشريف ) للإمام الحافظ أبى بكر محمد زكى الدين عبد العظيم المنذرى .

Y - التيسير على المتعلم والرفق به: فالإسلام لا يقبل العسر ، ولا يرضى أن يتحمل الإنسان فوق طاقته ، ولا بأن يشدد على نفسه أو على غيره (٢) وقد سبق أن مرت بنا أحاديث تؤكد في مجملها على أن التربية النبوية تحمى من الغلو وتحث على الاعتدال ، مع الأخذ بعين الاعتبار القدرات الإنسانية في العبادات وفي غيرها ، وبما أن التعلم فيه جانب تعبدى ، ويتطلب استخدام القدرات البشرية ، فإن رسول الله على الا التيسير والابتعاد عن الغلو .

ومن هنا فإن رسول الله ﷺ كان يتبع طريقة تعليمية لا ترهق المتعلمين ، فلا تدعوهم إلى أن يقضوا كامل وقسهم في الطلب ، بل هي تسرك لهم أوقاتا للراحة ولتجديد النشاط، فقد عقد البخاري في كتاب العلم بابين ، عنون للأول بباب ما كان النبي ﷺ يتخولهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا ، وللثاني باب من جعل لأهل العلم

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي ·

<sup>(</sup>٢) محسن عبد الناظر : العلم وأهله ، ص ٢٠٢

أياما معلومة ، وخرج في الأول حديثين ، جاء في أولهما أن ابن مسعود قال : كان النبي على يتخولنا بالموعظة في الأيام كراهة السآمة (١) وجاء في الثاني أن أنس بن مالك روى عن النبي على أنه قال : "يسروا ولا تعسروا ، وبشروا ولا تنفروا (٢) أما الباب الثاني ، فإنه نقل حوارا دار بين عبد الله بن مسعود وبين رجل طلب منه أن يجعل لهم درسا كل يوم فأجابه الصحابي جوابا يستمد أصله بما رواه عن الرسول في الحديث الأول من الباب الأول .

وهكذا يتضح أن رسول الله على كانت له مواقف وهداية تتفق مع ما توصل إليه علماء التربية من أن طاقة الإنسان على التعلم عنصر من العناصر التي يجب أن يخضع للدراسات الكمية ، ذلك أن تحمل هذه الطاقة وقدرتها على الاستيعاب تختلف حسب الأعمار والظروف والمادة العلمية المقدمة ، لذلك وجدنا واضعى المقررات والبرامج ، وتوقيت الدروس يأخلون بجدأ توزيع الدروس على فترات حتى لا يكلف المتعلم بما يفوق طاقته ، وحتى لا يصاب بالسآمة ، فدور المعلم هنا مهم في اختيار أوقات لتعليم، وفي استثمارها ، فقد كان رسول الله يقدم العلم كلما رأى طالبه قادرا على الفهم والإدراك(٣)

ومن التيسير أن يكون المعلم بمن يعلمه رفيقا رحيما ، وأن يتعامل معه كما يتعامل الأب مع أبنائه ، ومن هنا كمان وصف الله سبحانه للمعلم الأول رسول الله بقوله : ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مَنْ أَنفُسكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهُ مَا عَنتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمَنِين رَءُوفٌ رَحِيمٌ . . ﴾ [التوبة: ١٢٨] ، ووصف الرسول عليه نفسه مؤكدا : ﴿ إنما أنا لكم مثل الوالد لولده (٤٠).

وقال فى حديث آخر: «علموا ولا تعنفوا فإن المعلم خير من المعنف» (٥) ، وذلك أن الله يريد بعباده اليسر ولا يريد بهم العسر ، وهو يحب الرفق فى الأمر كله ويجزى على الرفق ما لا يجرى على العنف ، وما دخل الرفق فى شيء إلا زانه ، ولا

<sup>(</sup>۱) صحيح البخارى: ١٦٢/١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ، كتاب العلم

<sup>(</sup>٣) محسن الناظر : العلم وأهله ، ص ٢٠٣ .

<sup>(</sup>٤) رواه النسائي في الطهارة ·

<sup>(</sup>٥) عن : القرضاوي ، الرسول والعلم ، ص ١٢٤ .

فَجْلِ العنف في شيء إلا شانه ، وأحق الاشياء بالرفق التعليم ، فعلى العلماء - كما قال البعض - ألا يعنفوا متعلما ، ولا يحتقروا ناشئا ، ولا يستصغروا مستدنا ، فإن ذلك أدعى إليهم ، وأعطف عليهم ، وأحث على الرغبة فيما لديهم (١)

٣ - مراحاة الفروق الفردية: فمما هو معروف من سنة الله في خلقه هذا التباين والاختلاف في الألوان والالسنة والمشارب والقدرات ، يقول سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَنْ أَيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلافُ أَلْسِنَتِكُمْ وَٱلْوَانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِلْمَالِمِينَ (٢٠) ﴾ [الروم] .

وقد أشار الحديث النسوى إلى شئ من هذا في قوله على: "إن الله تعالى خلق آدم من قبضة قبضها من جسميع الأرض ، فجاء بنو آدم على قدر الأرض ، فجاء منهم الاحمر والابيض والاسود وبين ذلك ، والسهل والحزن ، والحبيث والطيب "(٢)

وقريب من هذا قوله يلي في حديث آخر: "الناس معادن كمعادن الذهب والفضة ، خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام إذا فقهوا " (") ، فكما أن معادن الأرض من فضة وذهب وغيرهما من المعادن الآخرى تختلف في طبيعة تركيبها وقيمتها، فكذلك الناس يختلفون في طبيعة جبلاتهم ، وفي طباعهم وأخلاقهم وخصالهم وقدراتهم ، ومن كان من الناس في مستوى عال وطيب في هذه الصفات في الجاهلية ، فإنه سيظل محتفظا بمستواه العالى والطيب في الإسلام إذا تفقه في الدين (1)

ولا ينبغى أن يتطرق إلى ذهن القارئ أن الاختلاف بين الناس يسير فقط على طريق الحتم الوراثى ، فمهمة الرسل نفسها تؤكد بما لا يدع مجالا للشك أن الظروف البيئية والثقافية لسها دورها الهام ، إذ سعى الأنبياء والمرسلون إلى الأخذ بيد من ضلوا الطريق ليهدوهم إلى الطريق المستقيم ونص الحديث نفسه على " التفقه في الدين " يعزز مهمة التغيير والتربية .

وعن ابن عمر قال (°): كنا إذا بايعنا رسول الله ﷺ على السمع والطاعة يقول لنا: " فيهما استطعتم " ، وهي الكلمة نفسها على وجه التقريب التي جاءت في

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، الصفحة نفسها ..

<sup>(</sup>۲) اخرجه الترمذی بسند صحیح

<sup>(</sup>٣) أخرجه الشيخان وأبو داود

<sup>(</sup>٤) محمد عثمان نجاتي : الحديث النبوي وعلم النفس ، ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الشيخان

حديث رواه أبو هريرة عن الرسول عَلَيْهُ حيث قال : " ما نهيتكم عنه فاجـتنبوه ، وما أمرتكم به فافعلوا منه ما استطعتم . الحديث "(۱).

ومن الواضح أن كلمة " ما استطعتم " تعنى أنه لا يطالب الجميع بنوعية واحدة ومستوى واحد من العمل ، ولكن بالقدر الذي تسمح به إمكانات وقدرات كل واحد

ولقد سبق لنا أن أوردنا بعض الأحاديث ، ونحن بصدد ( المثل ) تبين تأكيد رسول الله على أن الناس في تلقيهم ما يدعوهم إليه يختلف باختلاف ما هم عليه من قدرات ، وذلك مثل حديث : " مثل ما بعثني به الله من الهدى والعمل كمثل الغيث الكثير أصاب أرضا من الحديث "

ولأن الناس هكذا مختلفون متبايسنون ، كان الهدى الإلهى لرسله أن يحادثوا الناس بما يفهمون ، كل على قدر ما يستطيع ، وفي هذا أشار رسول الله ﷺ بقوله(٢): " نحن معاشر الأنبياء أمرنا أن ننزل الناس منازلهم ، ونكلمهم على قدر عقولهم " ·

ويجمل القرضاوى مظاهر متعددة لمراعاة رسول الله للفروق الفردية بين الناس فى المسارات التالية (٢٠):

- اختلاف وصاياه ﷺ باختلاف الاشخاص الذين طلبوا منه الوصية ·
- اختلاف أجوبته وفتاواه عن السؤال الواحد باختلاف أحوال السائلين ·
  - اختلاف مواقفه وسلوكه باختلاف الأشخاص الذين يتعامل معهم ·
- اختلاف أوامره وتكليفاته باختلاف من يكلفهم من الأشخاص واختلاف قدراتهم.
  - قبوله من بعض الافراد موقفا أو سلوكا لا يقبله من غيره لاختلاف الظروف ·

ومن الأمثلة التي يمكن أن نشيسر إليها هنا ما رواه عبد الله بن عسمرو بن العاص قال (٤): "أقبل رجسل إلى نبى الله ﷺ، فقسال : أبايعك على الهجسرة والجهاد أبستغى الأجر من الله ، قال : فهل من والديك أحد حى ؟ قال : نعم ، بل كلاهما ، قال : فتبتغى الأجر من الله ؟ قال : نعم ، قال : فارجع إلى والديك فأحسن صحبتهما "

<sup>(</sup>۱) اخرجه الشيخان والترمذي ·

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود عن عائشة

<sup>(</sup>٣) يوسف القرضاوي : الرسول والعلم ، ص ١٣٨ .

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم : ١٠٤/١٦ .

نقرأ هذا في الوقت الذي نعلم فيه أن الرسول الله كان دائم الحض على الجهاد في سبيل الله والهجرة ، بيد أنه لما أدرك ما عليمه الذي سأله من حال لأبويه ، آثر أن يكون برهما أهم وأفضل ، وأنه أيضا صورة من صور الجهاد .

المداعبة والممازحة: فالحياة ممتلئة بكثير من صور الكد والجدية والمشقة ، مما يجهد الإنسان ، ومن هنا يحتاج من حين لآخر أن يسمع ما يدخل في باب الممارحة والمداعبة بشكل يبعد عن الإسفاف ، فمثل هذا مما يخفف الأعباء النفسية ، وخاصة في مجال تعليم التلاميذ الصغار ، دون أن يعنى هذا الاقتصار عليه ، فالإنسان أيا كان سنه يظل دائما في حاجة إلى مثل هذا .

وكان رسول الله على يستخدم هذه القاعدة التربوية النفسية في التعليم ، من غير أن يدفعه هذا إلى الحروج عن جادة الحق ، فمن ذلك ما رواه أنس بن مالك ، قال(١) "كان رسول الله على يدخل علينا ، ولى أخ صغير يكنى أباعمير ، وكان له نُغر طائر (وهو يشبه العصفور أحمر المنقار ) يلعب به ، فمات ، فدخل عليه النبي على ذات يوم فرآه حزينا فقال : ما شأنه ؟ قالوا مات نغره ، فقال يا أبا عمير ما فعل النغير ؟ "

وقد أشار أبوغدة إلى جملة فوائد يمكن أن نحصلها من هذا الحديث (٢)

- تخصيص الإمام بعض الرعية بالزيارة
  - مخالطة بعض الرعية دون بعض
- جواز حمل العالم علمه إلى من يستفيده
- جواز الممازحة وأن ممازحة الصبي الذي لم يميز ، جائزة
  - جواز تكنية من لم يولد له ولد
- -جواز لعب الصغير بالطير دون تعذيب له ، وجواز تمكين الولى إياه من ذلك
  - جواز إنفاق المال فيما يتلهى به الصغير من المباحات
    - معاشرة الناس على قدر عقولهم ومداركهم
- جواز السؤال عما السائل به عالم من غير أن يكون استهزاء لقوله ( ما فعل النغير) بعد علمه بأنه مات

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: في كتاب الأدب

<sup>(</sup>٢) عبد الفتاح أبو غدة ، هامش ص ١٦٣ .

فهذا الرجل يسأل رسول الله أن يعطيه بعيرا من إبل الصدقة ليحمل عليه متاعه ، فلما قال له الرسول أنه سيعطيه ولد الناقة تصور أنه يقصد صغيرها وهو بطبيعة الحال لن يمكنه من تحقيق غرضه ، فإذا بالرسول يداعبه مبينا أن الجمل ، حتى ولو كان كبيرا يحمل الكثير من الأحمال سوف يظل ابن ناقة !!

ولأن المفاكهة قاعدة من قواعد التربية النبوية ، لابد أن نضع بعين الاعتبار ما السمت به من قسمات وما أشارت إليه من معوازين حتى لا يسىء مرب استخدامها اعتمادا على إجازة السنة لها ، فمن ذلك (٢):

أ- أنها غير كثيرة ، فكثرتها تجعلها تهريجا عابثا ، ذلك أن ف ائدتها بعد حد العمل الرصين ، وليست هي كل العمل ، فالدعابة أشبه ما تكون بالملح للطعام ، ومن غير المتصور طبعا أن يكون الطعام كله ملحا وإنما هو القليل من الملح الذي يجعل للطعام مذاقا جيدا مقبولا ، ف الدعابة كذلك لابد أن تكون بقدر محسوب حسابا جيدا

ب- أن تكون الدعابة طبيعية بنت وقتها ، وبذلك تكون أقبرب إلى النفس ، أما الدعابة المتكلفة المصطنعة ، فإنها ثقيلة الظل ممجوجة ، تعافها الطباع السليمة .

ج- أن يكون الباعث عليها صفاء النية وروح الدعابة ، فـلا يجور بحال أن تكون ستــارا لإشبــاع غل تعانيــه نفوس مريضــة أو أداة تشهــير ، أو انتقــام عن طريق السخرية والإيقاع

د- أن تكون موجهة لمن له علاقة خاصة ، فيحسن تـقبلها ، أو فهـمها أو إدراك غايتها

هـ أن تكون الدعابة ملتزمة بالآداب ملتزمة وحدود الخلق النفسي والاجتماعي ، فهي بذلك لا تسف ولا تنحدر ولا تنحرف

العدل والمساواة بين المتعلمين: فبطبيعة الحال تؤدى التفرقة بين المتعلمين إلى بذر مشاعر كراهية وحسد وحقد لدى الذين يرون تمييزا للآخرين عليهم بغير حق ،

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود : ٤/ ٣٠

<sup>(</sup>٢) عبد الحميد الهاشمي : الرسول العربي المربي ، ص ٢٨٥ .

والشعور بالظلم الذي يمكن أن يتولد لدى المتعلمين ، فضلا عن أن هذا معوق رئيسي لحسن التعلم ·

وفى رواية لمسلم فقال : أفعلت هذا بولدك كلهم ؟ قال لا ، قال : اتقوا الله واعدلوا في أولادكم ، فرجع أبي في تلك الصدقة

ويستدل من هذا أن غياب التسوية في المعاملة بين الأبناء فيه ظلم تحرمه الشريعة .

لكن هذا لا ينفى على وجه الإطلاق إمكان التفرقة في إعطاء الهدايا أو المديح بناء على عمل وإنجاز وتفوق ومن قرأ كتاب المناقب ، أو الفضائل في صحيح البخاري، أو صحيح مسلم ، أو غيرهما من كتب الحديث يجد نصوصا تحمل الثناء على واحد ، أو جماعة من أصحاب النبي على واحد ، أو جماعة من أصحاب النبي على واحد ، وتكريما لمن يستحق التقدير ، وتكريما لمن هو كلمات الثناء اعتباطا أو مجاملة ، بل كانت تقديرا لمن يستحق التقدير ، وتكريما لمن هو أهل للتكريم ، كما أثنى على أبى بكر وعمر وعثمان وعلى وغيرهم من كبار الصحابة في مواقف شتى (٢).

ومن هنا يصبح من الضرورى لكل معلم أن يشيد بالمواقف الحسنة لتلاميذه ، وينوه بكل من له موهبة أو قدرة ، لينمى فيه الطموح بالحق ، والتفوق بالعدل ، ولينبه الأخرين على فضلهم فينافسوهم في الخير إن استطاعوا ، أو يعترفوا لهم بالفضل إن عجزوا ، وإن كلمة تقدير وتكريم من أستاذ له قدر في شأن أحد تـلاميذه ، قد تصنع منه نابغة من نوابغ العلم (٢) .

٦ - التدرج: فنحن نلاحظ أن من سنن الحياة الطبيعية ، في تناول الطعام مثلا ،
 نتناوله جزءا جزءا ، حتى يتسيسر العمل للجهاز الهضمى ، فكذلك في تناول المعرفة ،

<sup>(</sup>١) رواه الشيخان

<sup>(</sup>٢) يوسف القرضاوي : الرسول والعلم ، ص ١٣٤ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٣٥ .

لابد من أخذها بالتدريج ، حتى يستطيع العقل أن يستوعبها ويفهمها فهما جيدا ، وتشتد الحاجة إلى هذا بطبيعة الحال أكثر كلما سرنا قدما على طريق التقدم الحضارى ، حيث تتضخم المعرفة وتتشعب مما يجعل من العسير على أحد استيعاب كل أو معظم أطرافها ، فيجد من الضرورى وضع أولويات ، ويحصل الأهم فالمهم ، فالعادى وهكذا

ولعل فى نزول القرآن الكريم " منجما " ، على سنوات طويلة ، يسر على المسلمين تلقيم وحفظه وفهمه ، وخاصة أن هذا أيضا أتاح لهم الفرصة أن يروا تلك العروة الوثقى بين بعض ما كان يجرى من وقائع وأحداث وبين ما كان ينزل فيسها من الآيات

وعن جندب بن عبد الله قال(١٠): " كنا مع النبى ﷺ ، ونحن فستيان حزاورة (يقاربون البلوغ ) فتسعلمنا الإيمان قبل أن نتسعلم القسرآن ، ثم تعلمنا القرآن فسازددنا به إيمانا "

فها هنا تدرج في عملية التعلم وفقا لسلم أولويات ، فكان من الطبيعي أن يتعلم هؤلاء الإيمان أولا ، وبعده يتعلمون القرآن

كذلك روى ابن عباس (٢): " أن النبى على بعث معاذا إلى اليمن ، فقال : إنك ستأتى قوما من أهل الكتاب ، فادعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله ، فإن هم أطاعوا لذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة ، تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم ، فإن هم أطاعوا لذلك فإياك وكرائم أموالهم ، واتق دعوة المظلوم ، فإنه ليس بينها وبين الله حجاب "

فعملية التدرج في التعليم تخضع لمقتضيات ، فلما كان معاذ مبعوثا ليعلم قوما في منطقة أخرى بعيدة ، وليسوا مثلما كان أهل مكة وثنيين ، فلا بد من القاعدة الأولى أولا ، ثم ينتقل إلى ما بعدها وهكذا ويتوج العملية التعليمية بهذا المبدأ الحاكم : العدل !

وهكذا ينبغى أن تكون الدعوة ويكون التعليم

والتدرج ذو شقين : شق يتعلق بالكم ، وشق يتعلق بالكيف : فالأول يعنى أن يعطى المتعلم من العلم المقدار الملائم له ولا يكثر عليه المعلم ، ويحمله ما لا يطيق فينوء

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه ، ۲۳/۱ .

<sup>(</sup>۲) صحيح البخارى: ٣٥٧/٣ -

به ويضيعه كله ، فهو يريد أن يعطيه الكثيـر دفعة واحدة فيضيع بذلك الكثير والقليل ، والعلم متين كالدين ، فسيجب أن يوغل فيه برفق ، فسإن المنبت لا أرضا قطع ولا ظهرا أبقى

والشانى الذى يتعلق بالكيف والنوع ، فهنا يجب على المعلم أن يبدأ مع طلابه بالواضح قبل المغامض ، وبالبسيط قبل المركب ، والجزئى قبل المكلى ، وبالعملى قبل النظرى (١)

إنها حمقا نماذج مسضيئة من أفسضل وأفعل وأبرع مما عرفنا من طرق وأساليب التعليم، اتبعها المعلم الأول ، والمربى الكامل ، مسحمد صلوات الله عليه وسلامه ، هاديا لنا ، مسرشدا للطريق المستقيم ، الذي يجب أن نلتزم بهمدايته وإرشاده ، حتى يجيب الله دعوانا ونحن ندعوه بقراءة الفاتحة " اهدنا الصراط المستقيم "

<sup>(</sup>۱) يوسف القرضاوي : الرسول والعلم ، ص ١٣٧٤ .

## الفصل الخامس تعليم السنة وتعلمها

## ضرورة دينية وتربوية ،

عندما ظهر رسول الله و المنتقب المنتقب العربية ، قدم نفسه إلى العالم على أنه نبى مرسل من قبل الله عز وجل إلى الناس كافة ليوكد لهم الحقيقة التي بعث بها الأنبياء السابقين وليحملهم المستوليات نفسها التي حملها هؤلاء الانبياء أقوامهم، موضحا أنه آخر نبى مرسل في سلسلة الرسل الذين تعاقبوا مع الزمن ، ثم زاد نفسه تعريفا لهم فأوضح أنه ليس إلا بشرا من الناس ، يسرى عليه جميع سمات البشرية واحكامها ، ولكن الله ائتمنه - بواسطة الوحي - على تبليغ الناس رسالة تعرفهم بهوياتهم الحقيقية وتنبههم إلى موقع هذه الدنيا من خريطة المملكة الإلهية ، زمانا ومكانا، وإلى مصيرهم الذي سيلقونه حتما بعد الموت ، كما تلفت نظرهم إلى ضرورة انسجامهم في سلوكهم الاختياري مع هوياتهم التي لا مفر منها ، أي أن عليهم أن يكونوا عبيدا لله بتبعيتهم رسولهم الاختياري ، كما تحققت فيهم هذه العبودية بالواقع يكونوا عبيدا لله بتبعيتهم رسولهم الاختياري ، كما تحققت فيهم هذه العبودية بالواقع من مضمون هذه الرسالة التي حمله الله مستولية إبلاغها إلى الناس جميعا ، بل أكد البيان الإلهي ذاته هذه الحقيقة قائلا ﴿ ولو تقول علينا بعض الأقاويل (١٤) لأخذنا منه البيمين (١٤) ثم لقطعنا منه الوتين (٢٠) هما منكم من أحد عنه حاجزين (٧٤) إلى الحاقة]

وإذا فإن محمدا ﷺ لم يقدم نفسه إلى العالم زعيما سياسيا ، أو قائدا وطنيا ، أو رجل فكرة ومذهب ، أو مصلحا اجتماعيا ، بل لم يتخذ لنفسه خلال حياته كلها أى سلوك قد يوحى بأنه يسعى سعيا ذاتيا إلى شئ من هذا

وإذا كان الأمر كذلك ، فإن الذى يفرضه المنطق علينا ، عندما نريد أن نتعلم ونعلم حياة رجل هذا شأنه ، أن ندرس حياته العامة من خلال الهوية التى قدم نفسه إلى العالم على أساسها لنستجلى فيها دلائل الصدق أو عدمه على ما يقول ، وهذا يلزمنا بلا ريب أن ندرس جميع النواحى الشخصية والإنسانية في حياته ، ولكن ، على

<sup>(</sup>۱) محمد سعيد رمضان البوطى : السيرة النبوية ، كيف كتبت وكيف تطورت وكيف يجب فهمها اليـوم ، مـجلة الوعى الإسـلامـى ، الكويت ، العـدد (۸) ، مـحـرم ، ١٤هـ/نوفـمـبـر ١٩٧٩، صـ ٢٤هـ/

أن نجعل من ذلك كله قبسا هاديا ، يكشف لنا ببرهان علمى وموضوعى عن حقيقة هذه الهوية التي قدم نفسه إلى العالم على أساسها(١)

وللحياة النبوية ، في تسجيلها التاريخي ، مميزات هامة تجعلها ذات مستوى خاص عند مقارنتها بسجل الحياة لغير رسول الله من الناس الآخرين ، وأهم تلك الخصائص ما يلي (٢) :

ا - أنها أصع سيرة لتاريخ إنسان عموما ، ولتاريخ نبى أو رسول خصوصا ، فلقد استخدم العلماء أصع الطرق العلمية في الثبوت والصدق ، فغير قليل من أحداث السيرة جاءت أساسا في القرآن الكريم الذي تم نقله مرويا حفظا في الصدور وكتابة جيلا بعد جيل ، وكذلك ما تبقى من السيرة جاء جزءا رئيسيا في كتب الحديث الصحيحة التي خضعت لمعاييس الصحة في السند ونقد الرجال والرواة وعدالتهم ، ولاسيما أن الرواة كانوا هم الصحابة الكرام أنفسهم الذين عايشوا رسول الله

أما حياة الرسل الأخرين ، فقد رويت وسجلت بعدهم بأجيال ، فأصابها التحريف والاختلاف والتناقض أحيانا كذلك الزعماء الذين سلجلت حياتهم إما عن طريق صديق مجامل ، أو عدو حاقد ، ولم تخضع لمعايير نقل الأخبار في النقد والصحة والعدالة ، وهذه مفخرة علمية منهجية في توثيق المعلومات التاريخية بالطرق العلمية في مناهج البحث ، يعتز بها علماء السيرة النبوية منذ أكثر من أربعة عشر قرنا

٣- لقد تم تسجيل حياة الرسول تسجيلا يكاد يكون كاملا ، لأن أحاديث السيرة رويت إما عن أمهات المؤمنين في منزله أو عمن تربى في أسرته ، كعلى بن أبي طالب، وأسامة بن زيد ، إلى جانب بقية الصحابة الذين كانوا معه في أكثر ساعات النهار ، ولاسيمنا في مواعيد الصلوات الخمس اليومية ، إلى جانب أسفاره ، فكانت السيرة منجلا كاملا شاملا لجميع مواقف حياته ﷺ زوجا ووالدا وإماما وقاضيا ومسافرا ومقيما ومسالما ومجاهدا .

٣- حياة الرسول ﷺ هي حياة واضحة صريحة في جميع مراحلها ، ولادة وفتوة وشبابا ورشدا ، وفي اعمال المعايشة قبل زواجه وبعده ، وفي حياته العادية قبل البعشة ، وفي رحلاته إلى الشام ، وبعد النبوة ، وقبل الهجرة ، فليس هناك مراحل منسية أو مهملة أو غامضة

<sup>(</sup>١) محمد شعيد رمضان: السيرة النبوية ، كيف كتبت ، ص ٤٧٠

<sup>(</sup>٢) مصطفى السباعي : السيرة النبوية ، دروس وعبر ، دمشق / بيروت ، ١٩٧٧ ، ص١١ .

٤- تمثل حيساة الرسول الله سيرة إنسان كامل في الإنسانية ، وهذه مسيزة فريدة خاصة بسجل حيساة الرسول الكريم ، بينما نجد حياة مسوسي عليه السلام ، أو حسياة عيسى عليه السلام ، قد حرف جسوانب منها ، بعض الكتاب لإسباغ جزء من الألوهية أو ما شابه ذلك عليها

كما أن حياة محمد المسلم للم تكن مجموعة من الخوارق المادية والمعجزات الحسية، فلقد واجه الرسول عناد المسركين بصبر وجلد ، وخاصة الحروب ، فأعد لها وواجهها في ميدانها ، وأصابته جروح في وجهه ، وكسور في رباعيته ، كما جرى في ( أحد)، وتآمر عليه المشركون في مكة فخرج ليلا من داره ، واختبأ بالغار أياما ، واختار الطريق جنوبا ، وهو مهاجس يريد الشمال ، ومال في سيسره نحو الساحل وهو يريد الداخل ، فحياة الرسول حياة عملية ترسم معالم الاسوة الحسنة للعمل الإيجابي البناء

٥- أنها حياة صادقة تشف أتم الشفافية عن صفاء الإنسانية وتكاملها في شخصية الرسول ، إلى جانب وحدتها المتناسقة في جميع مجالات الحياة المنزلية الخاصة والاجتماعية العامة ، ومجال الدعوة والإرشاد والتربية وهذه ميزة فريدة في حياته الطاهرة المباركة عليه الصلاة والسلام ، بينما نجد في حياة الزعماء العالميين المشهورين صفحات من أوائل حياتهم مطموسة ، أو غير مشرقة ، أو أن نجد عظمتهم تنحصر في الحياة الاجتماعية ، بينما حياتهم الخاصة خربة متهافتة ، أو أن عظمتهم من الناحية العلمية أو الفنية أو الصناعية فحسب ، بينما الجوانب الاخرى من حياتهم تكاد تكون المستوى ، أو في نطاق الاعتراض وعدم القبول

ولعل ما يعزز القيمة التربوية العظيمة للسنة النبوية أنها تمثل منهجا متوازنا (١) : يوازن بين الروح والجسد ، بين العقل والقلب ، بين الدنيا والآخرة ، بين المشال والسواقع ، بين الخرية والمستولية ، بين الغيب والشهادة ، بين الحرية والمستولية ، بين الفردية والجسماعية ، بين الاتباع والابتداع ؛ ولهذا كان على الفراط أو التفريط ، ردهم بقوة إلى الوسط، وحذرهم من بعض أصحابه جنوحا إلى الإفراط أو التفريط، ردهم بقوة إلى الوسط، وحذرهم من

<sup>(</sup>۱) يوسف القـرضاوى : كـيف نتـعامل مـع السنة النبويـة ، القاهرة ، دار الشـروق ، ۲۰۰۰ ، ص۲۷ .

مغبة الغلو والتنقصير ، ولهذا أنكر على الثلاثة الذين سالوا عن عبادته على ، فكأنهم رغبوا فيما هو أكثر ، فعزم أحدهم أن يصوم الدهر فلا يفطر ، والآخر بأن يقوم الليل فلا يرقد ، والثالث ، أن يعتزل النساء فيلا يتزوج ، وقال حين بلغه قولهم : " أما أنى أخشاكم لله وأتقاكم له ، ولكنى أصوم وأفطر ، وأقوم وأرقد ، وأتزوج النساء ، فمن رغب عن سنتى فليس منى " (١)، فيإذا كان رسول الله هو من هو من حيث الإيمان والتقوى ، فإن هذا لم يكن مانعا له من أن يمارس حياته بصفته إنسانا ، وكان من دعائه: " اللهم أصلح دينى الذى هو عصمة أمرى وأصلح لى دنياى التى فيها معاشى، وأصلح لى آخرتى التى إليها معادى ، واجعل الحياة زيادة لى من كل خيسر ، واجعل الموت راحة لى من كل خيسر ، واجعل الموت راحة لى من كل شر " (١).

والسنة كذلك تقدم للإنسان منهجا تكامليا (٣) ، يتكامل فيه الوحى مع العقل ، والتشريع مع التربية ، فللتربية دورها في التكوين والستأسيس والتوجيه ، وللتشريع دوره في الصيانة والإلزام والتأديب والعقاب ، فلا تغنى التربية وحدها بلا تشريع ، ولا يغنى التشريع وحده بغير تربية ، وكان رسول الله هو القائم على التربية والتشريع معا

ومن الواضح من خلال ما مر بنا أن السنة قد اتسمت بالواقعية في منهجها (١) ، لا تتعامل مع الناس على أنهم ملائكة أولو أجنحة ، بعيدين عن نبض الحياة البشرية ، وما تعبج به من احتياجات ومشكلات ، بل على أنهم بشر يأكلون الطعام ويمشون في الأسواق ، لهم غرائزهم وشهواتهم ، ولهم ضروراتهم وحاجاتهم ، كما أن لهم أشواقهم الروحية العليا وتطلعاتهم إلى الملأ الأعلى ، فهم خلقوا من طين وحما مسنون ، كما أن فيهم نفحة من روح الله ومن هنا راعت السنة واقع الإنسان وضعفه إذا سقط في المعصية ، فلم تسد في وجهه باب التوبة ، بل فتحته أمامه ليقرعه مستغفرا منيبا إلى ربه كما في الحديث : " إن الله يبسط يديه بالليل ليتوب مسىء الليل ، حتى تطلع الشمس من مغربها " (٥) .

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ومسلم عن أنس

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم عن أبي هريرة

<sup>(</sup>٣) يوسف القرضاوي : كيف نتعامل مع السنة النبوية ؟ ص ٢٨ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ٢٩ .

<sup>(</sup>۵) رواه مسلم وأحمد عن أبى موسى.

ولا يخفى على كل ذى عقل سليم ، ودين مستقيم ، فى ضوء هذا ، وغيره مما سبق أن أوضحنا فى الفصلين الشالث والرابع ، بوجوب تعليم السنة وتعلمها والحض على ذلك ، لأن أصل الشريعة التى تعبدنا بها إنما هى متلقاة من جهة نبينا صلوات الله عليه وسلامه ، ورحم الله سلفنا من الأئمة المرضيين والأعلام السابقين من أهل الحديث وفقهائهم ، قرنا بعد قرن ، فلولا حرصهم واهتمامهم بنقله ، وتوفرهم على سماعه وحمله ، واحتسابهم فى إذاعته ونشره ، وبحشهم عن مشهوره وغريبه ، وتنقيتهم لصحيحه من سقيمه ، لضاعت السنة ، ولاختلط الأمر والنهى ، وعسر على الإنسان أن يقوم بما يجب أن يقوم به من الاستنباط والاعتبار(۱) . وفى هذا قال على : " أيها الناس إنى قد تركت فيكم الثقلين : كتاب الله وسنتى ، فلا تفسدوه ، وإنه لا تعمى البصاركم ، ولن تزل أقدامكم ، ولن تقصر أيديكم ، ما أخذتم بها " . وعن ابن أبي طالب يقول : خرج علينا رسول الله على فقال : اللهم ارحم خلفائى ، قلنا : يا رسول الله ، من هم خلفاؤك ؟ قال : الذين يأتون من بعدى يروون أحاديثى ويعلمونها للناس " (٢) .

كذلك قــال رسول الله ﷺ : " من حفظ عن أمــتى أربعين حديثــا من أمر دينه بعثه الله يوم القيامة في زمرة العلماء والفقهاء "

وعن أحدهم قال : سمعت أبى يقول : ما الناس إلا من قال : حدثنا وأخبرنا ، ولقد التفت "المعتصم" إلى أبى فقال له : كلم ( ابن أبى داود ) ، فأعرض عنه أبى بوجهه وقال : كيف أكلم من لم أره على باب عالم قط ؟ (٣) .

ولما عنول أبو العباس الوليد بن إبسراهيم الهمداني عن قضاء (الرى) ، ورد (بخارى) لتجديد مودة كانت بينه وبين أبى الفضل البلعمي (توفى ٣٢٩هـ) فنزل في جوارنا فحملني معلمي أبو إبراهيم : إسحق بن إبراهيم الخُتلي إليه وقال له : أسألك أن تحدث هذا الصبي بما سمعت من مشايخك .

قال: ما لي سماع ٠

<sup>(</sup>١) القاضى عياض : الإلماع إلى معرفة أصول الرواية وتقييد السماع ، تحقيق السيد أحمد صخر ، القاهرة ، دار التراث ، ١٩٧٠ ، ص٦-٧ ,

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٧ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٨ .

قال : فكيف وأنت فقيه ، فما هذا ؟

قال: لأنى لما بلغت مبلغ الرجال تاقت نفسى إلى معرفة الحديث ، ومعرفة الرجال ، ودراية الأخبار وسماعها ، فقصدت ( محمد بن إسماعيل البخارى ) ببخارى صاحب التاريخ ، والمنظور إليه في معرفة الحديث ، وأعلمته مرادى وسألته الإقبال على في ذلك فقال لى : يا بنى لا تدخل في أمر إلا بعد معرفة حدوده ، والوقوف على مقاديره .

فقلت له : عرفنى - رحمك الله - حدود ما قصدتك له ، ومقادير ما سألتك عنه ، فقال لى : اعلم أن الرجل لا يصير محدثا كاملا فى حديث إلا بعد أن يكتب أربعا ، مع أربع ، كأربع مثل أربع ، فى أربع عند أربع ، عن أربع لأربع (١)!

وكل هذه الرباعيات لا تتم إلا بأربع مع أربع ، فإذا تمت كلها ، هان عليه أربع ، وابتلى بأربع ، فإذا صبر على ذلك أكرمه الله في الدنيا بأربع وأثابه في الآخرة بأربع ·

قلت له : فسير لى ما ذكرت من أحوال هذه الرباعيات من قلب صاف بشرح كاف ، وبيان شاف ، طلبا للأجر الوافى ·

فقال: نعم ، أما الأربعة التى تحتاج إلى كتبتها (كتابتها) فهى : أخبار رسول الله ، وشسرائعه ، والصحابة ومقاديرهم ، والتابعين وأحوالهم ، وسائر العلماء وتواريخهم ، مع أسماء رجالهم وكناهم ، وأمكنتهم وأزمنتهم ، كالتحميد مع الخطب، والدعاء مع الرسل ( التسوسل ) ، والبسم ( البسسملة ) مع السور ، والتكبير مع الصلوات ، مثل المسندات والمرسلات والموقوفات والمقطوعات في صغره وإدراكه ، وفي كهولته وفي شبابه ، عند فراغه وعند شغله ، وعند فقره وعند غناه بالجبال والبحار ، والبلدان والبسرارى ، على الأحجار والأصداف والجلود والأكتاف ، إلى الوقت الذي يكنه نقلها إلى الأوراق ، عمن هو فوقه ، وعمن هو مثله ، وعمن هو دونه ، وعن كتاب أبيه بتيقن أنه بخط أبيه دون غيره ، لوجه الله – تعالى – طالبا لمرضاته والعمل بما وافق الكتاب منها ونشرها بين طالبيها ومجتنبيها والتأليف في إحياء ذكره بعده (٢) .

ثم لا تتم هذه الأشياء إلا بأربع من كسب العبـد ، أعنى : معرفة الكتابة واللغة والصـرف والنحو ، مع أربع هي : من إعطـاء الله ، أعنى القدرة والصـحة والحـرص

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٣١ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٣٢ .

والحفظ · فاذا تمت له هذه الأشياء ، هان عليه أربع : الأهل والولد والمال والوطن ، وابتلى بأربع : شماتة الأعداء وملامة الأصدقاء ، وطعن الجهلاء ، ولذة العلم ، وحياة (حبرة السرور) الأبد · وأثابه في الآخرة بأربع : بالشفاعة لمن أراد من إخوانه ، وبظل العرش يوم لا ظل إلا ظله ، ويسقى من أراد من حوض نبيه ، وبجوار النبيين في أعلى علين في الجنة ·

فقد أعلمتك يا بنى - مجملا - جميع ما كنت سمعته من مشايخي متفرقا في هذا الباب مجمعا ، فأقبل الآن على ما قصدتني له أو دع

قال : فهالني قوله ، فسكت متفكرا واطرقت نادما ، فلما رأى ذلك مني قال : وإلا تطق احتمال هذه المشاق كلها ، عليك بالفقه الذي يمكنك تعلمه وأنت في بيتك قار ساكن ، لا تحتاج إلى بعد الاسفار ، ووطء الديار ، وركوب البحار

قال : فلما سمعت ذلك نقض عزمى فى طلب الحديث وأقبلت على دراسة الفقه وتعلمه إلى أن صرت متفقها ، فلذلك لم يكن عندى ما أمليه على هذا الصبى يا إبراهيم (١).

لكننا في عمليتي ( التعلم ) و ( التعليم ) لابد أن نكون على وعي بقضية هامة مثار جدل بين الفقهاء ، ولا نستطيع أن نزعم أهلية لنا في المشاركة في مثل هذا الجدل والنقاش ، ومن ثم فيإننا نحدد أنفسنا بمجمل رأى للشيخ محمود شلتوت ، وكذلك برأى آخر يقبل بعض ما قاله الشيخ ويصحح بعيضا آخر منه ، ويضيف إليه باجتهاده الخاص ، وهو الدكتور يوسف القرضاوي

يقول الشيخ شلتـوت ، إننا ينبغى أن نلاحظ أن كل ما ورد عن النبى ﷺ ودون في كتب الحديث من أقواله وأفعاله وتقريراته على أقسام (٢):

أحدها: ما سبيله سبيل الحاجة البشرية ، كالأكل والشرب والنوم والمشى والتزاور، والمصالحة بين شخصين بالطرق المعرفية ، والشفاعة ، والمساومة في البيع والشراء

ثانيها: ما سبيله سبيل التجارب والعادة الشخصية أو الاجتماعية ، كالذي ورد في شئون الزراعة والطب وطول اللباس وقصره

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٣٤ ٪

<sup>(</sup>٢) محمود شلتوت : الإسلام عقيدة وشريعة، القاهرة ، دار الشروق، ١٩٧٥ ، ط٨، ص٤٩٩ .

ثالثها: ما سبيله التـدبير الإنساني أخذا من الظروف الخاصة ، كــتوزيع الجيوش على المواقع الحربية ، وتنظيم الصفوف في الموقعة الواحدة ، والكمون ، والكر والفر ، واختيار أماكن النزول ، وما إلى ذلك مما يعتمد على وحي الظروف والدربة الخاصة

وكل ما نقل من هذه الأنواع الثلاثة ليس شرعـا يتعلق به طلب الفعل أو الترك ، وإنما هو من الشئـون البشـرية التي ليس مسلك الرسـول ﷺ فيهـا تشريعا ولا مـصدر تشريع(١)

رابعها: ما كان سبيله التشريع ، ومن أسئلته ما يصدر عن الرسول على وجه التبليغ بصفة أنه رسول ، كأن يبين مجملا في الكتاب ، أو يخصص عاما ، أو يقيد مطلقا ، أو يبين شأنا في العبادات ، أو الحملال والحرام ، أو العقائد والأخلاق ، أو شأنا متصلا بشيء مما ذكر

وهناك من فصل أكثر فى تصنيف أفعال الرسول على الدنيوية ، والتى يقصد بها ما فعله النبى على بقصد تحصيل نفع فى البدن أو المال ، له ولغيره ، أو دفع ضرر كذلك ، أو ما دبره فى شأن نفسه خاصة أو شئون المسلمين عامة ، لغرض التوصل إلى جلب نفع أو دفع ضرر (٢).

وبناء على ذلك يصنف هذه الأفعال إلى الفتات التالية(٣)

الفئة الأولى: الافعال الطبية ، وهى ما يستصل ببدنه شخصيا أو أبدان الآخرين من الناس ، بغرض دفع مرض حاضر أو متوقع وفى هذا الصدد نجد الرسول قد تناول أو أعطى غيره أطعمة وأشربة متنوعة ، بقصد حفظ الصحة ، أو دفع أمراض معينة ، مثل ألبان الإبل وأبوالها(1).

الفئة الشانية : الافعال في المجال الزراعي ، بأن يزرع نساتات بعينها ، أو أن تتم الزراعة بطريقة معينة ، أو يسقى المزروعات كذلك ، أو يفعل بالنبات شيشا بقصد أن يكون إنتاجه أكثر ، أو تحسينه أو ما إلى ذلك

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ، ص 🔞 •

<sup>(</sup>٢) محمد سليمان الأشقر أفعال الرسول في الأمور الدنيوية ، مجلة المسلم المعاصر ، الكويت ، العدد الثالث عشر ، محرم / صفر/ربيع أول ١٣٩٨هـ (١٩٧٨) ، ص ٥٧ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، الصفحة نفسها ٠

<sup>(</sup>٤) صحيح البخارى: ١٧٨/١٠.

الفئة الشالئة : خاصة بالمجال الصناعى ، بأن يصنع بمادة شيئا ما بغرض تغيير شكلها إلى شكل آخر ، سعيا نحو مزيد من النفع ، أو يحلل مادة إلى حالات أبسط ، أو يركب مادة مع أخرى بسغرض الحصول منهما على مادة جديدة تكون أكثر نفعا من الأصل .

الفئة الرابعة : المجال التجارى بأن يعـمل في البيع والشراء ، في أشياء بعينها في ظروف خاصة ، بغرض الحصول على مكسب ينتج من فروق الاسعار .

الفئة الخامسة : أنواع أخرى من المكاسب ، مثل رعى الغنم ، أو العسمل للغير بأجر (١).

الفشة السادسة : التصسرفات التي سلكمها رسول اللمه في أوقات الحرب مسئل استخدام المنجانيق والسيوف والرماح والسمهام ، وتربية الخيل للقتال ، وحفر الخنادق ، وترتيب الجيوش وتدريبها

الفئة السابعة : الانشطة التى قام بها رسول الله ﷺ فى مــجال الإدارة المدنية ، من اخــتيار وتعــيين الولاة والكتــاب والحراس والحــجاب والســفراء ، وكذلــك الاعلام والشعارات، والمرافق من الطرق والحصون وما إليها(٢) .

ونظن أنه بعد هذا البيان نرى من اللارم هنا أن نبرر حـقيقـتين ، نحسب أن لا خلاف عليهما ، أو لا ينبغي الخلاف ، وهما (٣) :

أولا: أن جمسهرة السنة - سسواء كانت اقسوالا أو افعالاً ، أو تسقريرات - هي للتشسريع ومطلوب فيه الاتبساع للنبي ﷺ الذي جعل الله الهداية في اتبساعه ﴿ وَاتَّبِعُوهُ لَمُلَّكُمْ تَهْتُدُونَ (١٨٠٠) ﴾ [الاعراف] .

ثانيا: أن من السنة ما ليس للتشريع ، ولا يجب السطاعة فيه ، وهو ما كان من أمر الدنيا المحض ، وهو الذي ورد في الحديث الصحيح " أنتم أعلم بأمر دنياكم " ، وهو الذي ورد في تأبير النخل

<sup>(</sup>١) محمد الأشقر: أفعال الرسول، ص ٥٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٥٩ .

<sup>(</sup>٣) يوسف القرضاوى : الجانب التشريعي في السنة النسوية ، في ندوة : السنة النبوية ومنهجها في بناء المعرفة والحضارة ، عمان (الاردن ) ، ١٩٨٩ ، ص ٤٧

وإذا كانت هاتان الحقيقتان متفقا عليهما ، فإن الخلاف إنما هو في تطبيق هذا المبدأ على بعض الاحاديث ، أو في بعض المجالات ، مثل الاحاديث المتعلقة بالاكل والشرب والملبس والزينة ، والاكتحال ، والطب ، ووصف أدوية معينة ، ونحو ذلك : هل هو من " أمر دنيانا " الموكول إلينا ، ونحن أعلم به ، لأن الوحى لم يجئ ليلزم الناس فيه بتكليف بأمر أو بنهى ، أم هو من " أمر ديننا " الذي يجب أن نتلقاه من الوحى ونلتزم بطاعته فيه ؟

ويكمل هذا ، ما صدر عن الرسول في من تشريعات ، ولكن ليس لها صفة العموم والدوام ، بل قصد بها علاج أوضاع معينة في ظروف معينة ، وهو ما يترجم عنه بوصف الإمامة والرئاسة أو القضاء ، وأصله كالمتفق عليه ، ولكن الخلاف في التطبيق على الجزئيات المختلفة

ويعقب القرضاوى على رأى الشيخ شلتوت تعقيبا عاما يجب الإشارة إليه (۱) ، إذ ليس كل ما يتعلق بالأكل والشرب والنوم والمشى والجلوس والتزاور ونحوها سبيله سبيل الحاجة البشرية ، بل ينبغى أن نفرق هنا بين ما ثبت ( بفعله ) على المروقة ، وما ثبت (بقوله) ( فالفعل ) لا يدل على أكثر من المشروعية ، ولا يدل على وجوب ولا استحباب فى نفسه ، كما فى قضية الأكل باليد ، وما شابهها ، ولكن من فعل ذلك تشبها بالرسول الكريم وحبا لكل ما صدر عنه ، فهو حسن مأجور بنيته

وأما (القول) في هذا المجال، فقد يدل على الإرشاد، وقد يدل على الاستحباب في الأمر أو الكراهية في النهى، وقد يدل على الإيجاب في الأمر أو التحريم أو النهى، تبعا للقرائن، كالتشدد في الأمر، والوعيد في النهى، كما ورد في قضية الأكل بالشمال، ولبس الحرير، والأكل أو الشرب في آنية الذهب والفضة ونحوها، عما دلت عليه الأدلة على تحريمه (٢)، مثال ذلك: يقال فيما سبيله سبيل التجربة والعادة، كالذي ورد في الطب وطول اللباس وقصيره، فبعض ما ورد في الطب يحمل طابع التجربة، ولهذا لا يؤخذ مأخذ العموم لكل الناس، وكل

<sup>(</sup>١) يوسف القرضاوي : الجانب التشريعي في السنة النبوية ، ص ٤٠٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٤١ ٠

وبعضها يحمل طابع التشريع والتوجيه ، مثل : " يا عباد الله ، تداووا ، فإن الله لم يضع داء إلا وضع له شفاء غير داء واحد · · الهرم " (١) و " تداووا ولا تداووا بحرام " (١).

وإذا كان هناك من يبنون موقفهم من ضرورة الالتزام بما فعله رسول الله حتى فى المجالات الدنيوية كافة ، على أساس أنه على معصوم من خطأ الاعتقاد فى أمور الدنيا، وكل ما اعتقده فى ذلك فهو مطابق للواقع (٣) ، فإننا نميل إلى الرأى الذى يذهب إلى أنه لا يجب أن يكون اعتقاده عليه الصلاة والسلام فى أمور الدنيا مطابقا للواقع ، بل قد يقع الخطأ فى ذلك قليلا أو كثيسرا ، ولا ينال ذلك بأى حال من الأحوال من موقعه العظيم الذى أكسرمه الله به؛ لأن موقع النبوة منصب على العلم بالأمور الدينية ، من الاعتقاد فى الله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ، والأمور الشرعية .

أما إذا اعتقد عليه الصلاة والسلام أن فلانا مظلوم فإذا هو ظالم ، أو أن دواء معينا يشفى من مرض معين فإذا هو لا يشفى منه ، أو أن تدبيرا رراعيا أو تجاريا أو صناعيا يؤدى إلى هدف معين ، فإذا هو لا يؤدى إليه ، أو يؤدى إلى عكسه ، أو أن تدبيرا عسكريا أو إداريا سينتج مصلحة معينة ، أو يدفع ضررا معينا ، فإذا هو لا يفعل، فإن ذلك الاعتقاد لا دخل له بالنبوة ، بل هو يعتقده من حيث هو إنسان ، له تجاربه الشخصية ، وتأثراته بما سبق من الحوادث ، وما سمع أو رأى من غيره بما أدى إلى نتائج معينة ، فكل ذلك يؤدى إلى أن يعتقد كما يعتقد غيره من البشر ، ثم قد ينكشف الغطاء فإذا الأمر على خلاف ما ظن أو اعتقد (1)، وقد أيد هذا الرأى القاضى عياض ، والشيخ محمد أبو رهرة ·

وعلى أية حال ، ففى نطاق الحديث الصحيح الثابت عنه على التبليغ، والتبليغ فى مجال الحديث النبوى إنما هو تربية وتعليم ؛ لأن المسألة ليست مجرد "إخبار" ، بل وعى مصحوب بسلوك ، ومن هنا فقد دعا رسول الله لمن قام بهذا التبليغ بسعادة الدنيا وسعادة الآخرة، فعن أبى بكرة أن رسول الله على قال: " فإن

<sup>(</sup>١) رواه أحمد وأصحاب السنن وابن حبان والحاكم عن أسامة بن شريك

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث رواه أبو داود في الطب عن أبي الدرداء (٣٨٧٤)

<sup>(</sup>٣) محمد الأشقر : أفعال الرسول الدنيوية ، ص ٦٠ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ٦١ .

دماءكم وأموالكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا ، في شهركم هذا · · ألا ليبلغ الشاهد منكم الغائب • (١)

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص ، قال : قال رسول الله ﷺ : " بلغوا عنى ولو آية ، وحدثوا عن بنى إسرائيل ولا حرج ، ومن كذب على متعمدا فليتبوأ مقعده من النار "(۲).

ولم يكتف رسول الله على بحجرد الأمر والدعاء لمن يقوم بواجب تبليغ السنة وتعليمها، بل شجع من يسمع منه السنة ، ويسر السبل لحفظها ، فأباح الكتابة لمن رغب فيها من الصحابة ، بشرط أن يكون عنده من الوعى والحبرة ما يمنعه من خلط السنة بالقرآن ، روى البخارى - بسنده - عن أبى هريرة ، أن خراعة قتلوا رجلا من بني ليث عام فتح مكة بقتيل منهم قتلوه ، فأخبر بذلك النبي الله ، فركب راحلته ، فخطب ، فقال : " إن الله حبس عن مكة القتل أو الفيل - شك أبو عبد الله - وسلط عليهم رسول الله الله والمؤمنين الا وإنها لم تحل لاحد من قبلى ولم تحل لأحد بعدى ، ألا وإنها حلت لى ساعة من نهار الا وإنها ساعتى هذه حرام : لا يختلى (لا يقطع ويجز ) شوكها ، ولا يعضد (يقطع ) شجرها ، ولا تلتقط ساقطتها إلا لنشد ، فمن قتل فهو بخير النظرين ، إما أن يعقل ، وإما أن يقاد أهل القتيل ، فجاء رجل من أهل اليمن فقال : اكتبوا لابى فلان "(٢)

## مبادئ وشروط تعليم السنة ،

حرص علماء الحديث أن يضعوا القواعد والمبادئ والشروط التي يكفل السير عليها لعملية تعليم السنة أعلى قدر ممكن من الكفاية والفعالية ، ويمكن إجمال هذه القواعد والمبادئ والشروط فيما يلى

۱ - هل ينبغي تحديد سن معينة لمعلم السنة ؟ نحن نعلم أن " السن " يحتل مكانا هاما في عادات العرب وقيمهم ، على أساس أنه يدل على مقدار ما توافر للإنسان من الحبرة والحكمة وسداد الرأى ، ومن هنا رأينا البعض يؤكد على ضرورة أن يكون المتصدى لتعليم السنة كبير السن ، فها هو القاضى الفاضل ابن خلاد يقول : " الذى

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري: ۱ / ۲۷ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ٤ / ١٣٦ -

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ١ / ٢٨ .

يصبح عندى من طريق الأثر ، والنظر في الحد الذي إذا بلغه الناقل حسن به أن يحدث، هو أن يستوفى الخمسين لأنها انتهاء الكهبولة ، وفيها مجتمع الأشد " · ثم يذكر أنه لا مانع إذا بدأ ذلك بسن الأربعين : " وليس بمنكر أن يحدث عند استيفاء الأربعين لانها حد الاستواء ومنتهى الكمال · نبئ رسول الله على وهو ابن الأربعين ، وفي الأربعين تتناهى عزيمة الإنسان وقوته ويتوفر عقله ويجود ربه " (۱).

والحق أنه من الصعب قبول هذا الرأى في الوقت الحالى ، صحيح أن التقدم في السن يصقل المعلم ويزيد من حصيلة خبرته ، لكن يجب أن نفرق بين الظروف التي عاشها قائل الرأى السابق وظروف اليوم ، ذلك أن سبل التعلم سابقا كانت نادرة وشاقة ومحصورة بين عدد قليل من الناس ، لعدم ظهر ( الطباعة ) ، ومن هنا كان التعويل على ( الخبرة ) و ( الممارسة ) لقد كان من المعتاد مثلا أن يقطع طالب العلم آلاف الكيلومترات لمجرد أن يحصل على كتاب أو يسمع حديثا ، وهذا يستغرق منه وقمتا طويلا ، أما الآن ف من السهل أن يحصل الإنسان في أيام ، وفي ساعات ، بل وفي دقائق ، ما كان يستغرق أسابيع وشهورا ثم إن وسائل التعليم بلغت من الانتشار والجماهيرية عما يمكن الإنسان من تكثيف التعليم ، وبالتالى فإن صغر السن الآن لا ينبغى أن يكون - كما كان في الماضى - دلالة قصور وآية عدم نضج

ونحن لا تنفرد بهذا الرأى ، فهناك من العلماء الأفاضل من سبقونا وسجلوا اعتراضهم على الرأى السابق ، ومنهم القاضى عياض (٢) ، فقد قال : " واستحسانه هذا لا يقوم له حجة بما قال ، وكم من السلف المتقدمين ، ومن بعدهم من المحدثين من لم ينته إلى هلذا السن ولا استوفى هذا العلم ، ومات قبله ، وقد نشر من الحديث والعلم ما لا يحصى هذا "عسمر بن عبد العزينز " توفى ولم يكمل الأربعين ، و"سعيل من جبير " لم يبلغ الخمسين ، وكذلك إبراهيم النخعى ، وهذا " مالك بن أنس " قد جلس ابن نيف وعشرين ، وقدل ابن سبع عشرة ، وكذلك " محمد بن إدريس الشافعي " ، قد أخذ عنه العلم في سن الحداثة وقد أنشد بعض البغداديين:

إن الحداثة لا تقصر بالفتى المرزوق ذهنا لكن تـــــذكى قلب فيفوق أكــبر منه ذهنا

<sup>(</sup>۱) ابن الصلاح : علوم الحديث ، تحقيق وشرح نور الدين عتر ، دمشق ، دار الفكر ، ١٩٨٤ ، ص٢٣٦ ـ

<sup>(</sup>٢) القاضي عياض : الإلماع إلى معرفة أصول الرواية وتقييد السماع ، ص ٢٠١-٢٠٠ •

أما ابن العسلاح ، فلا يستنكر ما ذكره ابن خلاد ، بشرط أن يحمل على أنه "قال فيمن يتصدى للتحديث ابتداء من نفسه من غير براعة في العلم تعجلت له قبل السن الذى ذكره (۱) ، فهذا إنما ينبغى له ذلك بعد استيفاء السن المذكور ، فإنه مظنة لاحتياج إلى ما عنده ، وأما الذين ذكرهم عياض ممن حدث قبل ذلك ، فالظاهر أن ذلك لبراعة منهم في العلم تقدمت ، ظهر لهم معها الاحتياج إليهم فحدثوا قبل ذلك ، أو لأنهم سئلوا ذلك إما بصريح السؤال وإما بقرينة الحال " (۱).

لكن هناك نصوصا متعددة تشير إلى حرص علماء الحديث على ضرورة مراعاة النضج الجسمى والعقلى ، سئل الأوزاعى عن الغلام يكتب الحديث قبل أن يبلغ الحد اللى تجرى عليه الأحكام ، فقال : "إذا ضبط الإملاء جاز سماعه ، وإن كان دون العشرة " (") ولقد رفض الإمام أحمد تحديد سن معينة تعتبر حدا فاصلا في تلقى العلم ، معتبرا في ذلك بالنضج ، فعن عبد الله بن أحمد بن حنبل ، قال : " سألت أبي : متى يجوز سماع الصبى في الحديث ؟ قال . إذا عقل وضبط قلت : فإنه قد بلغني عن رجل سميته أنه قال : لا يجوز سماعه حتى يكون له خمس عشرة سنة لان النبي وابن عمر ، واستصغرهم يوم بدر فأنكر قوله هذا وقال . بئس القول ، يجوز سماعه إذا عقل ، فكيف يصنع بسفيان ووكيع "(أ)، وهذا يدل على أن العامل الأساسى في تحديد هذه السن هو النضج ومدى توافره حتى يتمكن الطالب من الفهم والاستيعاب

وإذا كان علماء المسلمين قد اهتموا بالسن التي يبدأ عندها تعليم السنة ، فقد اهتموا كذلك بالحد الذي يجب أن يتوقف عنده عن التعليم ، أما ما قيل بهذا الصدد ، فهو السن الذي يخشى عليه فيه من المهرم والخوف ، ويخاف عليه فيه أن يخلط ويروى ما ليس من حديث ، هذا كقاعدة عامة ، والناس في بلوغ هذا السن يتفاوتون بحسب اختلاف أحوالهم وهكذا إذا عمى وخاف أن يدخل عليه ما ليس من حديثه ، فعند ذلك يجب أن يتوقف

<sup>(</sup>١) ابن الصلاح : علوم الحديث ، ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢٣٨.

<sup>(</sup>۳) الرامهــرمزی ( الحسن بن عبــد الرحمٰن ) : المحدث الفــاصل بین الراعی والداعی ، بیروت ، ۱۹۸۶داز الفکر ، ط۳ ، ص ۱۹۲ .

<sup>(</sup>٤) السخاوي ( محمد بن عبد الرحمن ) : فتح المغيث ، بيروت ، دار الإمام الطبري ، ١٩٩٢ ،

ولأن ابن خلاد قد جعل بداية التعليم عند سن الخسسين ، فلابد أن يبعد بالسن الأقصى ، ومن هنا فسقد جعله في الثمانين " لأنه حد الهرم ، فإن كان عشله ثابتا ، ورأيه مجتمعا يعرف حديثه ويقوم به وتحرى أن يحدث احتسابا رجوت له خيرا "(١) .

والمسألة نسبية ، فقد ذكر ابن الصلاح عن عدد من معلمي السنة تجاوزوا هذا السن دون أن يعتزلوا ، منهم أنس بن مالك ، وسهل بن سعد ، وعبد الله بن أوفي ، من الصحابة ، ومالك ، والليث ، وابن عيينة ، وعلى بن الجعد ، في عدد جم من المتقدمين والمتأخرين ، وفيهم غير واحد حدثوا بعد استيفاء مائة سنة ، منهم الحسن بن عرفة ، وأبو القاسم البغوي

Y- ضرورة توافر شرط المظهر الحسن: فالمعلم يجلس أمام عدد من الطلاب ، أنظارهم متعلقة به ، مما يحتم عليه أن يكون على هيئة طيبة تربيح الناظرين وتجعلهم يقبلون على سماع ما سوف يقول ، فالإنسان إنسان مهما كان ، ولنتنبه كيف لو أن أحدا قدم إلينا قطعة من اللحم على ورقة ملقاة في الشارع ، لنفرنا منه ولتقبلنا شيئا أقل قيمة من آخر قدمه لنا على طبق نظيف ، وبطريقة مهذبة وقد روى عن أبي سعيد الحدري أنه قال : قال رسول الله يهلله "إن الله جميل يحب الجسمال ويحب أن يرى نعمته على عبده ، ويبغض البؤس والتباؤس ولذا كانت النصيحة الأساسية لعلماء الإسلام هي " أن يكون العالم أثناء عملية التعليم على أكسل هيئة وأفضل زينة ، ويتعاهد نفسه قبل ذلك بإصلاح أموره التي تجعله عند الحاضرين من الموفقين " (٢) وقد روى عن عبد الله بن الحسن قال كان لرسول الله ثوبان ينسجان في بني النجار ، وكان يختلف إليهسما ، يقول : " عجلوا بهما علنا نتجسمل بهما في الناس " كذلك روى عن عمر بن الخطاب قوله : " إنه ليعجبني أن أرى القارئ النظيف "

ومن آيات المظهر الحسن ، أن يستخدم المعلم السواك قبل عملية التعليم ، فقد روى عن على بن أبى طالب عن الرسول الكريم قوله : " إن أفواهكم طرق للقرآن فطهروها بالسواك "

وكذلك (تقليم الأظافر) ، فقد حكى سليمان بن فروخ أبو الواصل أنه أتى أبا أيوب فضافحه فرأى في أظافره طولا ، فقال : جاء رجل إلى النبي ﷺ فسأله عن خبر

<sup>(</sup>١) ابن الصلاح: علوم الحديث ، ص ٢٣٩

 <sup>(</sup>۲) عبد الكويم السمعانى : كتاب أدب الإملاء والاستملاء ، تحليل وتحقيق شفيق محمد زيعور ،
 بيروت ، دار إقرأ ، ١٩٨٤ ، ص ٨٧

السماء فقال : "يسالني أحدكم عن خبر السماء ، ويدع أظافره كأظفار الطير يجمع فيها الجنابة والتفث "

وتهذيب الشعر عام هنا ، فقد روى ابن عمر أن النبى الله رأى رجلا ثائرا شعر الوجه والرأس فقال النبى : " ما على هذا ؟ " فانطلق الرجل فجاء وقد أخذ من شعر لحيته ورأسه ، فلما رآه النبى ، قال : أليس هذا أحسن ؟ (١).

ثم هناك " استعمال الطيب " ، فعن عائشة رضى الله عنها قالت : كان رسول الله على الله على الربح الرجل إلى الصحابة تفل الربح (٢)، فكان يمسى من الليل طيبا، ثم يخرج إلى أصحابه

والنظر في المرآة ضروري للاطمئنان على المظهر الحسن ، فعن ابن عمر أنه قال إن رسول الله على كان ينظر في المرآة وهو محرم وعن عائشة قالت كان نفر من أصحاب رسول الله على ينتظرونه على الباب ، فسخرج يريدهم ، وفي الدار ركوة فيها ماء ، فجعل ينظر في الماء ويسوى شعره ولحيته ورأسه ، فقلت يا رسول الله ، وأنت تفعل هذا ؟ فقال " إذا خرج أحدكم إلى إخوانه ، فليهيئ من نفسه ، فإن الله يحب الجمال " (1)

٣ - سراعاة أحموال الطلاب: فقد وضع صحابة رسول الله وتابعموهم نصب أعينهم ما عليه الطلاب من أحوال حيث إنهم هم " الأوعية " التي ستتلقى فيض العلم والسنة ، فكانوا لا يعلمونهم إلا ما يتناسب مع قدراتهم ، ويشرحون الأحاديث ويوضحون الظروف التي قيل فيها الحديث لإدراكهم - كما سبق أن بينا - أن هذا يقرب معناه إلى أذهانهم يروى عن ابن مسعود أنه قال: " إن الرجل ليحدث بالحديث فيسمعه من لا يبلغ عقله فهم ذلك الحديث ، فيكون عليه فتنة " ، وفي رواية عنه عما أنت محدث قوما حديثا لا تبلغه عقولهم إلا كان فتنة لبعضهم "

وعن حساد بن زيد قال : قال أيوب : " لا تحدثوا الناس بما لا يعلمون فتضروهم" (1).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٩١

 <sup>(</sup>۲) تقل تفلا ، بكسر الفاء : تغیرت رائحته ، ویقال : تفل فلان ، ترك الطیب فتغیرت رائحته
 المعجم الوسیط ، ج۱ ، ص ۸٦ .

<sup>(</sup>٣) السمعاني: كتاب أدب الإملاء ، ص ٩٥.

<sup>(</sup>٤) محمد عجاج الخطيب : السنة قبل التدوين ، بيروت، دار الفكر ، ١٩٨٠ ، ط٣، ص١٥٤.

وعن أبى طفيل : سمعت عليا رضى الله عنه يقول : " أيها الناس ، التحبون أن يكلب الله ورسوله ؟ حدثوا بما يعرفون ، ودعوا ما ينكرون (١) .

٤ - لا ينبغى أن يقوم المعلم بالتعليم وهناك من هو أجدر منه بذلك: والمثل المعبر عن ذلك قبولهم: " لا يسفتى ومالك فى المدينة " ، وهذا يعنى أن يقبوم بواجب التدريس من هو أحق بذلك من حيث العلم والقدرة ، وفى ذلك يقول ابن الصلاح أن إبراهيم والشبعبى كانا إذا اجتمعا ، لم يتكلم إبراهيم بشى ، وزاد بعشهم: تكره الرواية ببلد فيه من المحدثين من هو أولى منه لسنه أو لغير ذلك ، وروى عن يحيى بن معين قال : " إذا حدثت فى بلد فيه مثل أبى مسهر فيجب للحيتى أن تحلق " ، وهنه أيضا أنه قال : " إذا حدثت فى بلد فيه مثل أبى مسهر فيجب للحيتى أن تحلق " ، وهنه أيضا أنه قال : " إذا الذى يحدث بالبلدة وفيها من هو أولى بالتحديث ، فهو أحمق " .

وينبغى لمعلم الحديث إذا التمس منه ما يعلمه عند غيره فى بلده أو غيره ، بإسناه أعلى من إسناده أو أرجع من وجه آخر ، أن يعلم الطالب به ويسرشد إليه ، فإن الدين النصيحة ، ولا يمتنع من تحديث أحد لكونه غير صحيح النيسة ، فإنه يرجى له حصول النية من بعد (٢).

قال السيوطى فى الاقستراح : ينبغى أن يكون هذا عند الاستواء فيما عدا الصفة المرجحة ، أما مع التفاوت بأن يكون الاعلى إسنادا عاميا ، والانزل عارفا ضابطا ، فقد يتوثق فى الإرشاد إليه لانه قد يكون فى الرواية عنه ما يوجب خللا(٣) .

ثم يقول: الصواب، إطلاق أن التحديث بحضرة الأولى ليس بمكروه، وفي خلاف الأولى، فقد استنبط العلماء هذا الرأى من أحد الأحداديث، وقوله: سألت أهل العلم فأخبرونى أن الصحابة كانوا يفتون في عهد النبي على الواقدى أن منهم أبا عقد محمد بن سعد في الطبقات بابا لذلك، وأخرج بأسانيد فيها الواقدى أن منهم أبا بكر وعشمان وعليا وعبد الرحمن بن عوف وأبى بن كعب ومعاذ بسن جبل وزيد بن ثابت، وروى البيهقى في المدخل بسند صحيح عن ابن عباس أنه قال لسعيد بن جبير: عدث، قال: أحدث وأنت شاهد؟ قال: أو ليس من نعم الله عليك أن تحدث وأنا شاهد، فإن أخطأت علمتك؟

<sup>(</sup>١) السمعاني: كتاب أدب الإملاء، ص ١٣٣٠م

<sup>(</sup>٢) ابن الصلاح: علوم الحديث ، ص ٢٣٩،

 <sup>(</sup>٣) جلال الدين السيوطى: تدريب الراوى فى شرح تقريب النواوى ، تحقيق وتعليق ، عزات على عطية ، وموسى محمد على ، القاهرة ، دار الكتب الإسلامية ، ١٩٨٥ ، ج٢ ، ص ١٩٢٤

والحق أن هذه مسألة بالفعل بحاجة إلى تدقيق الفهم وحسن الإدراك ، فإذا كانت القضية هي : من الذي يتصدى للتعليم ؟ فإن الإجابة بالقطع هي : الأعلم ، لكن عندما يتصدى هذا ( الأعلم ) للتعليم ، فبليس معنى هذا أنه قد احتكر ما يعلم ، فللآخرين أن يناقشوا ويدلوا بآرائهم

پنبغی ألا تعلم السنة إلا لمن هو أهل لها: وليس المقصود بهذا أن تحتكر السنة في عدد من الناس ، وإنما المقصود به أن يكون هناك تناسب بين المادة المتعلمة وقدرات المتعلم ، وفي هذا انسجام تام مع ما يوجبه علماء القدرات العقلية في العصر الحاضر ، وفي هذا يقول الزهرى : " . وهجنت نشره (أي الحديث) عند غير أهله " (۱) وكان الأعسمش يرى أن إضاعة الحديث المتحديث به عند غير أهله ، وكشيرا ما كان يقول: " لا تنثروا اللؤلؤ على أظلاف الخنارير " ، أي لا تحدثوا الحديث لغير أهله .

ورأى الاعمش شعبة بن الحجاج يحدث يوما ، فقال له : ويحك يا شعبة ، اتعلق الدر في أعناق الخنازير ؟ قال ابن سعيد : حدثنى الشعبى بحديث فرويته عنه فأتاه قوم فسألوه عنه فقال : ما حدثت بهذا الحديث قط ، فأتونى فأتيته ، فقلت : أو ما حدثتنى ؟ قال : أحدثك بحديث الحكماء ، وتحدث به السفهاء ؟ وكان يقول : إنما كان يطلب العلم من جمع النسك والعقل ، فإن كان عاقبلا بلا نسك ، قيل : هذا لا يناله ، وإن كان ناسكا بلا عقل ، قيل هذا أمر لا يناله إلا العقلاء (٢).

ومن أجل التأكد من أهلية الطالب ، لجأ بعض العلماء المسلمين إلى اتخاذ عدد من أساليب الحيطة والحذر ، وروى عمرو بن المهلب الأردى قال : " كان ( ابن قدامة ) لا يحدث أحدا حتى يمتحنه ، فإن كان غريبا قال له : من أين أنت ؟ وإن كان من أهل البلد قال : أين مسصلاك ؟ ويسأل كما يسأل القاضى عن البيئة ، فاذا قال له ، سأل عنه ، فإن كان صاحب بدعة ، قال : لا تعودن إلى هذا المجلس ، فإن بلغه عنه خير أوفاه وحدثه فقيل له : يا أبا الصلت ، لم تفعل هذا ؟ قال : أكره أن يكون العلم عندهم يصيروا أثمة يحتاج إليهم فيبذلوا كيف شاءوا " (٢)

٦- الوفاء بالمواعيد المحددة للتدريس: إننا لعمرى هنا بإزاء آفة يتحدث عنها كل
 الناس الذين لهم صلة بالتعليم ، وخاصة الجامعي ، ويشكو منها طلاب كثيرون ،

<sup>(</sup>١) محمد عجاج الخطيب : السنة قبل التدوين ، ص ١٥٣ م

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٥٤ م

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٥٥,

فبعض الأساتذة يفهمون الحرية التي تكفلها الحياة الجامعية بأن من معانيها أن يحضر الاستاذ المحاضرة أو لا يحضرها ، وقد يكون مضطرا إلى ذلك لكثرة المشاغل ، لكننا نجد للعلماء المسلمين حديثا في هذا الشان يجعل الموعد المتفق عليه بين المعلم والطلاب أمرا مقدسا لا ينبغي الإخلال به ، وفي ذلك يروون عن رسول الله على قوله : " اكفلوا لى ستا أكفل لكم الجنة : إذا حدث أحدكم فلا يكذب ، وإذا اؤتمن فلا يخن ، وإذا وعد فلا يخلف ، وغضوا أبصاركم ، وكفوا أيديكم ، واحفظوا فروجكم " (۱).

وروى عن عبد الله بن الحمساء قال : بايعت النبى الله ببيع قبل أن يبعث فبقيت له بقية ، فوعدته أن آتيه بها في مكانه ، قال : فنسيت يومى والغد ، فأتيته في اليوم الثالث وهو في مكانه ، قال : فقال : يا بني ، لقد شققت على ، أنا ها هنا منذ ثلاث أنتظرك !!

كذلك ، عن أنس أنه قال : قال رسول الله : الوعد ، الرق ، فإذا وهد أحدكم أخاه فليلتمس العتق وسأل أحدهم أحمد بن حنبل : كيف تعرف الكذابين ؟ قال : بمواعيدهم ونصح سليمان بن داود ابنه قائلا : يا بنى ، إذا وعدت فهلا تخلف ، فتستبدل بالمودة بغضا ، وفي ذلك قال شاعر عربي (٢) :

إذا اجتمع الآفات ، فالبخل شرها وشر من البخل المواعد والمطلل في فول إذا كان كاذبا ولا خيسر في قول إذا لم يكن فعل

٧ - البعد عما يـوى إلى إملال الطلاب: فقد نـصح المربون المسلمون بالا يطيل المعلم مجلس التعليم ، بل يجعله مـتوسطا ، حذرا من أن يسامه الطلاب ، وأن يؤدى ذلك إلى فتورهم عن التعلم وكسلهم ، فقـال أبو العباس محمـد بن يزيد المبرد : من أطال الحديث وأكثر القـول ، فقد عرض أصحابه للملال وسـو الاستماع ، ولان يدع من حديثه فضلة يعـاد إليها ، أصلح له أن يفضل عنه ما يلزم الطالب استمـاعه من غير رغبة فيه ولا نشاط له (٣) .

ويعد نشاط الطالب وإيجابيت من الأسس التي حرص عليها المحدثون في إعدادهم العلمي للطلاب ، وذلك حتى يظل الطالب متيقظ الذهن ، متفتح المدارك ،

<sup>(</sup>١) السمعاني ، كتاب أدب الإملاء ، ص ١٠٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٠٥

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٤٣ .

يستطيع أن يسمع ويفهم ويحفظ ، وقد حاولوا تحقيق ذلك فى دروسهم باستخدام وسائل مختلفة ، منها عدم إطالة وقت الدرس وذلك حتى لا يشعر الطالب بالملل ، ويصل إلى درجة ركود وكد ذهنى لا يمكنه من مواصلة درسه بفاعلية ونشاط ، ولذلك فيضلوا أن يكون وقت الدرس مناسبا ، وإذا تبقى شىء يعود إليه المعلم فى الدرس التالى (۱).

ولقد عرضنا لبعض المواقف النبوية الكريمة في هذا الشأن من قبل ، ومن هنا نجد ابن عباس يقول لاحد من طلبوا منه النصيحة حتى يحسن تعليم الحديث للناس ، قال : حدث الناس كل جمعة ، فإن أنت أوتيت فمرتين ، فإن أوتيت فشلاث مرات ، ولا تملل الناس ، فتقطع عليهم حديثهم أن تملهم ، ولكن أنصت ، فإذا أمروك فحدثهم وهم يشتهون (٢) .

ومن هنا وجب العمل على تنويع أساليب التعليم ، وكذلك موضوعاته ، ولهذا نصح بإدخال بعض الحكايات والنوادر ، حتى يرفّ المعلم عن الطلاب ، ويجدد نشاطهم، فقال على بن أبي طالب : "روّ حوا القلوب ، وابتغوا لها طرف الحكمة ، فإنها تمل كما تمل الأبدان " وروى عن رسول الله على أنه كان يحدث أصحابه عن أمر الأخرة ، فإذا رآهم قد كسلوا ، يعرف ذلك في وجوههم ، أخذ بهم في أحاديث الدنيا . كذلك عن مكحول أنه قال : كان عمر رضى الله عنه يحدث الناس ، فإذا رآهم قد تثاهبوا وملوا ، أخذ بهم في غراس الشجر (")

وكان الصحابة أحيانا يتناولون في مجالسهم بعض الشعر وأيام الجاهلية ليسروا عن أنفسهم فيبدلوا الموضوع ليستعيدوا نشاطهم ، فعن أبى خالد الدالى قال : كنا نجالس أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم ، فيتناشدون الأشعار ، ويتذاكرون أيامهم في الجاهلية المراكبة وكان الزهري يحدث ثم يقول : " هاتوا من أشعاركم ، هاتوا من

<sup>(</sup>۱) عبيد المعطى محمدود عبد المعطى أبو طور : متعالم تربيبة المحدثين في القرن الشالث ، رسالة ماجستير ، القاهرة ، كلية التربية ، جامعة الأزهر ، ١٩٩٨ ، ص ١٢٢

<sup>(</sup>٢) السمعاني: كتاب أدب الإملاء، ص ١٤٦ ..

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٤٧

<sup>(</sup>٤) ابن عبد البر : جامع بيــان العلم وفضله ، ضبط عبد الرحمن محمــد عثمان ، المدينة المنورة ، المكتبة السلفية ، ١٩٦٨ ، ط٢ ، ج١ ، ص ١٠٥

أحاديثكم ، فإن الأذن مجاجة ، وإن للنفس حمضة " (١) ويروى عن ابن عباس أنه كان يقلول : " إذا فاض من عنده بالحديث بعد القرآن والتفسير ، " احملضوا ، أى خوضوا في الشعر وغيره " (٢).

## آداب تعلم السنة ،

ليست القواصد والمبادئ أساسية بالنسبة لمن يقوم بمهمة ( التعليم ) وهو المعلم فسحسب ، ولكنها لا تقل عن ذلك أهمية بالنسبة لمن يقوم بمهسمة ( التعلم ) وهو الطالب، ومن هنا فقد اهتم العلماء والفقهاء والمربون الإسلاميون بوضع القواعد والمبادئ والأداب التي ينبغي أن يسير عليها كل من يبغى تعلم السنة النبوية ، وذلك حتى يؤتى تعلمه أكله المرجو من ذلك :

1 - بذل الجهد في تحصيلها: فعلى قدر ما عليه هذا المبدأ من بساطة ظاهرية ، ولا أنه من الناحية التربوية على قدر عال من الاهمية ، ذلك أنه يتفسمن عنصر (الإيجابية) ، و ( الفاعلية ) من جانب الطالب ، فذلك أدعى إلى حسن التعلم وجودة التحصيل ، بل إن ذلك هو السبيل إلى أن تمترج المعلومات التى يحصل عليها طالب العلم بقيمه واتجاهاته وميوله ، فتكتسب مزيدا من القدرة على التأثير على سلوكه ، ولهذا ركز العلماء المسلمون على ضرورة بذل الجهد في سبيل تحصيل السنة ، فقال ابن الصلاح : " وإذا أخد فيه ( الحديث ) فليشمر عن ساق جده واجتهاده " ، ونقل السيوطى عن صحيح مسلم من حديث أبى هريرة : " احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجز " (٢).

وقال يحيى بن أبى كشير: لا ينال العلم براحة الجسم وقال الشافعى: لا يطلب العلم من يطلبه بالتململ وغنى النفس فيفلح ، ولكن من طلبه بذلة النفس وضيق العيش وخدمة العلم أفلح ، ويجب ألا يتبادر أن المقصود هنا هو أن طلب العلم يؤدى إلى الانكسار وضعف الشخصية ، وإنما المقصود هو ألا يستنكف طالب العلم من بذل مختلف الجهود للوصول إلى المعرفة .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٠٤ ج

<sup>(</sup>٢) محمد عجاج الخطيب : السنة قبل التدوين ، ١٥٧٠

<sup>(</sup>٣) محمد محمد السماحي: المنهج الحديث في علوم الحديث ، القاهرة ، مطبعة الأزهر ، ١٩٥، ص ٢٦٨ م

ومن المفضل لطالب العلم أن يسعى لاستيعاب ما يقرأ أو يسمع كاملا دون (انتهاء) لاجزاء وترك أخرى ، قال ابن المبارك : " ما انتخبت على عالم قط إلا ندمت"، وروى عن يحيى بن نعيم أنه قال : " سيندم المنتخب فى الحديث حين لا تنفعه الندامة "(۱).

لكن ، إذا ضاقت به الحال عن الاستيعاب واحتاج إلى الانتقاء والانتخاب ، تولى ذلك بنفسه إن كان أهلا مميزا عارفا بما يصلح للانتقاء والاختيار ، وإن كان قاصرا عن ذلك استعان ببعض الحفاظ ليقوم بمهمة الانتقاء له ، وقد كان جماعة من الحفاظ متصدين للانتقاء على الشيوخ والطلبة تسمع وتكتب بانتخابهم ، منهم إبراهيم بن أرمة الاصبهاني ، وأبو عبد الله الحسين بن محمد المعروف بعُسبيد العجل ، وأبو الحسن الدارقطني ، وأبو بكر الجعابي

ويرتبط بذل الجهد ارتباطا وثيقا " بحسن النية " ، هذا الشرط الأساسى فى كل الأعمال التى يشرع المسلم فى سلوكها ، وفقا لقول المصطفى الله " الأعمال بالنيات ، وطلب العلم ربما يكون فى مقدمة الاعمال التى اشترط فيها علماء السنة من طالبها أن يحسن نيته فى طلبها بأن يقصد بذلك وجه الله تعالى ، والعمل بها ، وإحياء الشريعة ، وتنوير قلبه وتحلية باطنه ، والقرب من الله تعالى يوم القيامة ، والتعرض لما أعد لأهله من رضوانه وعظيم فضله (٢)

وقد روى من حديث أبى هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : " من تعلم علما مما يبتغى به وجه الله تعالى لا يتعلمه إلا ليصيب به غرضا من الدنيا ، لن يجد عرف الجنة يوم القيامة " (٣)

وقال ابن الصلاح : ومن أقرب الوجوه في إصلاح النية فيه ، ما روينا عن أبى عمرو بن نجيد أنه سأل أبا جعفر بن حمدان ، وكانا عبدين صالحين ، فقال له : بأى نية أكتب الحديث ؟ فقال : الستم ترون أن عند ذكر الصالحين تنزل الرحمة ؟ قال : نعم ، قال : فرسول الله على رأس الصالحين (١).

<sup>(</sup>١) ابن الصلاح: علوم الحديث ، ص ٢٤٩ -

 <sup>(</sup>۲) ابن جماعة : تذكرة السامع والمتكلم في آداب العالم والمتعلم ، في : أحمد عبد الغفور عطار ،
 آداب المتعلمین ، ورسائل أخرى في التربیة الإسلامیة ، بیروت ، د ن ، ۱۹۲۷ ، ص ۲۰۲ .

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود وابن ماجه والحاكم

<sup>(</sup>٤) السيوطى : تدريب الراوى ، ج٢ ، ص ٢٠٧ .

ومن هنا فقد أبرز " ابن جماعة " هذا الشرط ضمن الآداب التي أوجب أن يتحلى بها طالب العلم ، ونقل عن سفيان الثورى قوله : ما عالجت شيئا أشد على من نيتى ، ولا يقصد به الأغراض الدنيوية من تحصيل الرياسة والجاه والمال ومباهاة الأقران وتعظيم الناس له وتصديره في المجالس ونحو ذلك ، فيستبدل به الأدنى بالذي هو خير .

ونقل أيضا عن أبى يوسف قوله: يا قوم ، أريدوا بعلمكم الله تعالى ، فإنى لم أجلس قط أنوى فيه أن أعلوهم إلا لم أقم حتى أفتضح ، والعلم عبادة من العبادات وقربة من القرب ، فإن خلصت فيه النية قبل وزكا ونمت بركته ، وإن قصد به غير وجه الله تعالى حبط وضاع وخسرت صفقته ، وربما تفوته تلك المقاصد ولا ينالها فيخيب قصده ويضيع سعيه (١).

وتأكيدا لواجب الكد وبذل الجهد في تحصيل العلم كتب ابن الجودى : " تأملت عجبا ، وهو أن كل شيء نفيس خطير يطول طريقه ، ويكثر التعب في تحصيله ، فإن العلم لما كان أشرف الأشياء لم يحصل إلا بالتعب والسهر والتكرار وهجر اللذات والراحة ، ولذلك قال ابن القيم : " وأما سعادته فلا يورثك إياها إلا بذل الوسع وصدق الطلب وصحة النية ، وقد أحسن القائل في ذلك (٢):

فقل لمرجى معالى الأمور بغير اجتهاد رجوت المحالا

ومن مظاهر الجدية في طلب علم الحديث أن يكثر الطالب التردد على معالسه دون فتور ، ولذلك قالوا : " إذا جاء الرجل يطلب الحديث ولم يجئ في المجلس الآخر ونعله معلقة في يده فأيس من خيره "(") ، ومعنى ذلك أن طالب الحديث إن لم يكثر المجيء والذهاب والمواظبة على حضور مجالس الحديث فلا خير فيه ، ومما يصور حال المحدثين من ناحية الجد والاجتهاد في طلب العلم نصيحة السمعاني لطلاب الحديث عن طريق الإملاء البكور " خوفا من فوات المجلس بتأخير الحضور وأن يتعذر

<sup>(</sup>١) ابن جماعة : تذكرة السامع والمتكلم ، ص ٢٠٥٠

 <sup>(</sup>۲) عادل بن عبد الله السعيدان : إيقاظ الهمة لطلب علم الكتاب والسنة ، القاهرة ، مكتب التربية الإسلامية لإحياء التراث الإسلامي ، ۱۹۹۰ ، ط۲ ، ص ۲۲ .

 <sup>(</sup>۳) الخطیب البـغـدادی : الجــامع لأخــلاق الراوی وآداب الـــــامع ، الریاض ، مكتـبـة المعــارف
 ۱۹۸۳ ، ص ۱۵۱

عليه مع ذلك إعادته من قبل شيخ لعل التمنع عادته ، مستعملا في فعلم ما يأثره الراوون عن سفيان بن عيينة ويزيد بن هارون \* (١) .

Y-حسن اختيار المعلم: ولعل من مميزات التسربية الإسلامية حقما من حيث التطبيق ، لا مجرد الفكر والنظرية ، أن المعلم لا يفرض على الطلاب ، وإنما هم الذين يختارونه ، وفي ذلك تحقيق هدفين هامين : الأول ، أن الطالب لن يقبل إلا على من يرتاح له ويستفيد منه ، وبالتالي يتوافر العنصر الاساسي في حسن التعلم وجودة التحصيل ، الثاني : أن في ذلك محكا خطيرا للمعلمين ، فمن سيقبل عليه الطلاب ستثبت أحقيته بالتعليم وجدارته بالتدريس ، ومن ثم فلا يستطيع أن يثبت في الميدان المعلمون الضعفاء علما الأدني خلقا

من أجل هذا نصح العلماء طالب السنة بالسماع من (أسند شيوخ مصره) ، أى اكثر الاساتـذة تخصصا وعلما وفهـما للموضوع الذى يسعى طالب المعرفـة إلى تحصيله والإحاطة به فيما يقول ابن الصلاح (٢) ، محكما فى ذلك المعايير المعروفة فى اختيار المعلمين ، سواء فى ذلك المعايير الاجتماعية أو الخلقية أو التربوية ، فإذا حصل على ما يستطيع من معلم عظيم ، ولم يجد بالبلدة آخر ، فليرحل وراء عظمـاء المعلمين أينما كانوا ، قال السيوطى : " ويبدأ بأفرادهم ، فمن تفرد بشىء أخذه عنه أولا "(٢)

ومن الشروط التى نصبح ابن جماعة طالب العلم أن يراعيها فيمن يختار من المعلمين الذين يأخف السنة عنهم " بمن كملت أهليته ، وتحققت شفقته ، وظهرت مروءته ، وعرفت عفته ، واشتهرت صيانته ، وكان أحسن تعليما وأجود تفهيما "(۱). ثم إنه يحمد الطالب ألا يرغب في زيادة العلم مع نقص في ورع أو دين أو عدم خلق طيب ، فعن بعض السلف : " هذا العلم دين ، فانظروا عمن تأخذون دينكم " . ومن هنا كان من الأسس التي يبني عليها الطالب اختياره لمعلمه : ارتفاع المستوى الاخلاقي للمعلم " العدالة " ، فمعلم الحديث ينبغي أن يمثل النموذج للشخصية

<sup>(</sup>١) السمعاني : كتاب أدب الإملاء ، ص ١٥٩٠

<sup>(</sup>٢) ابن الصلاح : علوم الحديث ، ص ٢٤٦٠

<sup>(</sup>٣) السيوطى : تدريب الراوى ، ج٢ ، ص ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٤) ابن جماعة : تذكرة السامع والمتكلم ، ص ٢١٣ .

الإسلامية في علاقته بربه وعلاقته بمجتمعه ، وبالتالي لابد أن يكون صحيحا " في بيعه وشرائه وأمانته ورد ودائعه ، وإقامة الفرائض وتجنب المآثم "(١).

ولا شك أن اهتزار أى معيار من معايير أخلاقيات المعلم في أى شأن من شئون الحياة يؤدى مباشرة إلى امتناع الطلاب عن الجلوس أمامه (٢).

ومن الوسائل التى استخدمها الطلاب للتأكد من المستوى الأخلاقي للمعلم: الملاحظة المباشرة لأحوال المعلم: "كانوا إذا أرادوا أن يأخذوا عن رجل نظروا إلى صلاته وإلى سمته وهيئته " (") ومنها أيضا السؤال الدقيق عن أحواله: "كنا إذا أردنا أن نكتب عن الرجل سألنا عنه حتى يقال لنا: أتريدون أن تزوجوه ؟ "(١).

كذلك حذر ابن جماعة من التقيد بالمشهورين وحدهم ، فقد عد الغزالى وغيره ذلك من الكبر على العلم وجعله عين الحماقة ، لأن الحكمة ضالة المؤمن يلتقطها حيث وجدها ، ويغتنمها حيث ظفر بها إن المؤمن يخاف الجهل خوفا شديدا ، كما يخاف الإنسان عامة من الأسد ، وإذا كان الخائف من الأسد لا يدفع عنه أى نصيحة أو فكرة لأحد تفيده في الخلاص من الأسد ، كذلك بالنسبة للجهل ، يمسك بكل معلومة يمكن أن يكتسبها من أحد (٥).

٣ - مداومة المذاكرة: فمن المعروف عن الإنسان أنه سريع النسيان ، ومن ثم فإن الاكتفاء بمجرد السماع عن المعلم لا يكفى فى حد ذاته لأن يحتفظ المتعلم بما تعلم ، وإنما لابد من مداومة المذاكرة بعد انتهاء الوقت المخصص للتعليم ، حيث كان المعلمون يخصصون أوقاتا معينة يحددونها للطلاب بعد صلاة الفجر مثلا حتى الضحى ، أو بين الظهر والعصر ، حتى إذا انتهوا من ذلك بدأوا يذاكرون ما تعلموه ، وفى ذلك يقول أنس : " كنا نكون عند النبى عليه فنسمع منه الحديث ، فإذا قسمنا تذاكرناه فيسما بيننا حقظه " (١).

<sup>(</sup>١) الخطيب البغدادي : الكفاية في علم الرواية ، بيروت ، المكتبة العلمية ، د · ت ، ص٩٣ .

<sup>(</sup>٢) عبد المعطى محمود : معالم تربية المحدثين ، ص ١١٦٠

<sup>(</sup>٣) عن : المرجع السابق ، الصفحة نفسها .

<sup>(</sup>٤) الخطيب البغدادي : الكفاية في علم الرواية ، ص ٩٣ .

<sup>(</sup>٥) ابن جماعة : تذكرة السامع والمتكلم ، ص ٢١٣ .

<sup>(</sup>٦) محمد عجاج الخطيب : السنة قبل التدوين ، ص ١٦٠-

وكان التابعون واتباعهم يذاكرون حديث رسول الله على جماعات وافرادا ، عن الى صالح السمان ، قال : حدثنا ابن عباس يوما بحديث فلم نحفظه فتذاكرناه بيننا حتى حفظناه ، وعن عبد الرحمن بن أبي ليلي عن عطاء قال : " كنا نكون عند جابر ابن عبد الله فيحدثنا ، فإذا خرجنا من عنده تذاكرنا حديثه " ، وعن مسلم البطين قال: " رأيت أبا يحيى الأعراج - وكان عالما بحديث ابن عباس - اجتمع هو وسعيد بن جبير في مسجد الكوفة ، فتذاكروا حديث ابن عباس " ، وقال مرة عبد الرحمن بن أبي ليلي : " إحياء الحديث مذاكرته ، فتذاكروه ، فقال عبد الله بن شداد : يرحمك الله ! كم من حديث أحييته من صدرى قد كان مات " (١).

وكان بعضهم يتخذ التحديث بما سمع وسيلة إلى حفظه ، فإذا لم يجد من يحدثه حدث خادمه أو بنيه ، وفي هذا يروى عن الإمام الزهرى أنه كان يبتغى العلم من عروة وغيره ، فيأتي جارية له نائمة فيوقظها فيقول لها : حدثنى فلان بكذا وفلان بكذا ، فتقول : مالى ولهذا ؟ فيقول : قد علمت أنك لا تنتفعين به ولكن سمعت الآن فأردت أن أستذكره ولا يجد إسماعيل بن رجاء من يذاكر الحديث معه فيجمع غلمان المكاتب ويحدثهم كيلا ينسى حديثه (٢).

ومن هنا فقد طلب ابن جماعة من طالب العلم أن يقسم أوقات ليله ونهاره ويغتنم ما بقى من عمره ، فإن بقية العمر لا قيمة له

ورأى ابن جماعة أن أجود الأوقىات للحفظ ، الأسحار ، وللبحث الأبكار ، وللكتابة وسط النهار ، وللمطالعة والمذاكرة الليل ، واستشهد بقول الخطيب : أجود أوقات الحفظ الأسحار ، ثم وسط النهار ، ثم الغداة ، قال : وحفظ الليل أنفع من حفظ النهار ، ووقت الجوع أنفع من وقت الشبع قال : وأجود أماكن الحفظ الغرف، وكل موضع بعيد عن الملهيات (٢)

لكن مما يجب التأكيد عليه ، أن المسألة في كثير من الأحيان تخضع للظروف والملابسات والعادات الخاصة بكل متعلم ، ومن ثم تحكمها النسبية من حيث واقع الحال وإمكان العمل

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٦١ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، الصفحة نفسها .

<sup>(</sup>٣) ابن جماعة : تذكرة السامع والمتكلم ، ص ٢٠٨

وعما يجب ملاحظته هنا ، التزام المعلم بما نسميه اليوم بالعلاقات الإنسانية ، ذلك أنه لشدة حرص الطلاب على حضور حلقات تعليم الحديث ، كانوا يداومون على ذلك، وبالتالى ، كان المعلم يعرف جميع الطلاب باسمائهم ، فإذا ما تغيب احدهم ، لفت ذلك انتباهه ، فيسأل وملاءه عنه ، بل وربما أرسل إلى المتغيب واحدا منهم ليعرف حقيقة الامر ، إذا لم يكن بينهم من يعرفه

التطبيق العملى: الدين المعاملة ، ذلك هو الحق الذى ينبغى أن نضعه نصب أعيننا ، وهذا يعنى أن ما يتعلمه الطلاب من السنة النسوية ، على عظمته وقيسمته التي يشق علينا أن نصل إلى الإحاطة بها جميعا ، ليس هدفا في حد ذاته ، وإنما الغرض من تعلمها ، أن نغير من سلوكنا ، ولن يتم هذا إلا بالتطبيق العملى لما نتعلمه، فقد روى عن العبد الصالح بشر بن الحارث الحافى أنه قال : يا أصحاب الحديث ، أدوا وكاة هذا الحديث ، اعملوا من كل مائتى حديث بخمسة أحاديث (١) وقد استعان السيوطى بأقوال عدد من العلماء تأكيدا لضرورة العمل بما يحمله الحديث النبوى من مضامين ، فمر ذلك (١)

قول إبراهيم بن إسماعيل بن مجمع : كنا نستعين على حفظ الحديث بالعمل به وقال عمرو بن قيس الملائي إذا بلغك شيء من الخير فاعمل به ولو مرة ، تكن من أهله

وقال وكيع : إذا أردت أن تحفظ الحديث فاعمل به ٠

وقال أحمد بن حنبل: ما كتبت حديثا إلا وقد عملت به ، حتى مر بى أن النبى احتجم وأعطى أبا طيبة دينارا ، فاحتجمت وأعطيت الحجام دينارا !

التزام الدقة والحرص فيما يتعلم: ذلك لأن محبة تعلم السنة ، تدفع المتعلم إلى السعى وراء مظانها المختلفة ، وهنا من المحتمل أن يقع الطالب في خطأ غير هين ، وهو أن يتعلم أحاديث لا تتوافر فيها الشروط والمواصفات المتدفق عليها ، ومن هنا قال ابن الصلاح : ولا يحملنه الحرص والشدة على التساهل في السماع والتحمل والإخلال عما يشترط عليه في ذلك ، وقال السبوطي : فإن شهوة السماع لا تنتهى ونهمة الطالب لا تنقضى ، والعلم كالبحار التي يتعذر كيلها ، والمعادن التي لا ينقطع نيلها (٣).

<sup>(</sup>۱) السيوطي : تدريب الراوي ، ج٢، ص ٢١٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، الصفحة نفسها ,

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢١١ ،

ومن مظاهر التزام الدقة ، ذلك الحرص الشديد على تلقى الحديث من الثقات ، فقد روى من طريق عياش بن عباس عن واهب بن عبد الله المعافرى قال : قدم رجل من أصحاب النبى على من الأنصار على مسلمة بن مخلد فألفاه نائما ، فقال : أيقظوه ، قالوا : بل نتركه حتى يستيقظ ، قال : لست فاعلا ، فأيقظوا مسلمة ، فرحب به ، وقال : انزل ، قال : لا ، حتى ترسل إلى عقبة بن عامر لحاجة لى إليه ، فأرسل عقبة فأتاه فقال : : هل سمعت رسول الله على عورة فستره فقال : : هل سمعت رسول الله يقول ذلك (١) .

ومن صور الدقة (التسجيل) و (التدوين) ، فلربما ذهبت الذاكرة بما سمع ، وربما احتاج إلى نصوص في مناقشة أو نقد يتعلق بالموضوع ، ومن هنا تجيء حكمة ما سبق أن أشرنا إليه من النصح بعدم "الانتقاء "فيما يسمع ويدون ويكتب ، لذا نجد النواوي يقول : "وليكتب وليسمع ما يقع له من كتاب أو جزء بكماله ولا ينتخب "، أي لا يقتصر على تسجيل جزء دون آخر ، يقول السيوطي في شرحه "فربما احتاج من ذلك إلى رواية شيء منه لم يكن فيما انتخبه فيندم "، فليست المسألة إذا أن النصيحة تعلقت بأن يجمع الطالب (كل ما هب ودب) ، وإنما التسجيل الكامل لكل هذه المررات

7 - تقدير المعلمين واحترامهم: وتلك نتيجة منطقية للمبدأ السابق الذى بينا فيه أن الطالب هو الذى يختار ( الأستاذ ) ، إذ إن هذا يؤدى بطبيعة الحال إلى أن يحظى المعلم بحب تلاميذه وتقديره واحترامهم ، وذلك مبدأ أساسى فى التعلم والتعليم ، لأن الإنسان عادة لا يتعلم إلا ما يشعر بقيمته ، وإذا فقد المعلم تقدير تلاميذه واحترامهم ، قل شعورهم بأهمية ما يعلمهم إياه ، وفى ذلك يقول ابن الصلاح : " وليعظم شيخه ومن يسسمع منه ، فذلك من إجلال الحديث والعلم ولا يشق عليه ولا يطول بحيث يضجره ، فإنه يخشى على فاعل ذلك أن يحرم الانتفاع " (٢).

وبلغ حرص طلاب السنة على مشاعر الأساتذة والمعلمين واحترامهم أن ابن عباس، وهو ما هو عليه مما نعلمه من القرابة لرسول الله على ، أنه كان يذهب إلى من عنده علم السنة ويظل منتظرا بباب المنزل حتى دون أن يطرق الباب ، إلى أن تتبح الفرص للعالم أن يشعر به فيدعوه للدخول!

<sup>(</sup>۱) السيوطي : تدريب الراوي ( طبعة المدينة المنورة ، المكتبة العلمية ١٩٥٩) ، ج٢ ، ص ١٤٣

<sup>(</sup>٢) ابن الصلاح: علوم الحديث ، ص ٢٤٧ ،

ويدخل في باب الاحترام والتقدير ، ما ينصح به على بن أبي طالب " ألا تكثر عليه بالسؤال ، ولا تعنته في الجواب ، ولا تسلح عليه إذا كسل ، ولا تأخيذ بثوبه إذا نهض ، ولا تفشين له سرا ، ولا تغتابن عنده أحدا ، ولا تطلبن عثرته ، وإن زل قبلت معذرته ، وعليك أن توقره وتعظمه لله ما دام يحفظ أمر الله ، ولا تجلس أمامه ، وإن كانت له حاجة سبقت القوم لحدمته "(۱).

ويلفت نظرنا إلى هذا النص الهام لعلى بن ابى طالب ، أن احترام المعلم وتقديره لا يعنى بأى حال من الاحوال أن يلجأ الطلاب إلى تلك الوسائل والاساليب التى تشيع فيها روح التسملق والنفاق ، فتملق المعلم لا يعنى احترامه ، لكن هذا أيضا لا يعنى أن يتباعد الطلاب عن أساتذتهم فلا يقدمون لهم يد العون فيما قد يكونون بحاجة إليه ولا شك أن بين هذا وذاك شعرة دقيقة ، بين تملق الاستاذ وبين خدمته ، وذلك يرجع إلى حسن تقدير كلا الطرفين

قال البخارى: ما رأيت أحدا أوقر للمحدثين من يحيى بن معين ، وفي الحديث: تواضعوا لمن تتعلمون منه ، رواه البيهقى مرفوعا من حديث لابى هريرة ، وضعفه وقال: المصحيح وقفه على عمر ، وأورد في الباب حديث عبادة بن الصامت مرفوعا: "ليس منا من لم يجل كبيرنا ويرحم صغيرنا ، ويعرف لعالمنا " قال: سمعت السلف يقولون: من لا يعرف لاستاذه لا يفلح ( ويتحرى رضاه ) ويحدر سخطه " ولا يطيل عليه بحيث يضجره " ، بل يقنع بما يحدثه به ، فإن الإضجار يغير الأفهام ويسفسد الاخلاق ، ويحيل الطباع ، وروى عن ابن سيرين أنه سال رجلا عن حديث ، وقد أراد أن يقوم ، فقال: " إنك إن كلفتني ما لم أطق ، ساءك ما سرك مني من خلق " ().

ومن الملاحظ وجود وفرة فسى الكتابة عن وجوب احترام الطلاب لمعلميهم ، مما يعد مؤشرا على أولوية هذه القضية ، فمن ذلك ما روى عن أن ابن عباس ، مع جلالته ومرتبته الستى أشرنا إليها ، كان يأخذ بركاب زيد بن ثابت الانصارى ، ويقول : هكذا أمرنا أن نفعل بعلمائنا . وقال أحمد بن حنبل لخلف الاحمر : لا أقعد إلا بين يديك ،

<sup>(</sup>١) ابن الصلاح : علوم الحديث ( طبعة المدينة المنورة ، المكتبة العلمية ، ١٩٦٦) ، ص ٢٢٣

<sup>(</sup>۲) السيوطي : تدريب الراوي ، طبعة المدينة المنورة ، ص٣٤٨ ، هامش (١) ..

أمرنا أن نتواضع لمن نتعلم منه ، ووصل الأمر بالشافعي أن يروى أنه كان يصفح الورقة بين يدى مالك صفحا رقيقا هيبة له لئلا يسمع وقعها ، وكذلك قال الربيع : والله ما اجترأت أن أشرب الماء والشافعي ينظر إلى هيبة له !(١)

وحضر بعض أولاد الخليفة المهدى عند شريك ، فاستند إلى الحائط وسأله عن حديث ، فلم يلتفت إليه شريك ، ثم عاد ، فعاد شريك بمثل ذلك ، قال : تستخف بأولاد الخلفاء ؟ قال : لا ، ولكن العلم أجل عند الله من أن أضيعه (٢)

٧ - إشاعة ما يتعلمه الطالب: وذلك مبدأ آخر من المبادئ التربوية الهامة ، وإن كنا قد أشرنا إليه من قبل في فصل سابق ، وهذا في حد ذاته يحمل دلالة على أهمية الموضوع ما دام العلماء المسلمون يكررونه ويلحون عليه في مناسبات مختلفة ولعمرى، فهذا ما يمكن أن نطلق عليه بمصطلحات عصرنا الحاضر " جماهيرية العلم " و " شعبيته " ، بمعنى ألا يقتصر على قلة تحتكر العلم وتدعى به الرفعة والسمو بين الناس ، يصيرون به " أرستقراطية " ، ولو أنها ليست في منزلة غيرها من صور الارستقراطية المرذولة ، إلا أنها " مكروهة " على أية حال ، ومن ثم ، فإن طالب السنة مطالب بألا يتكتم ما تعلم ، بل لابد من إذاعته ونشره ، حتى تعم الفائدة قال في ذلك ابن الصلاح : " ومن ظفر من الطلبة بسماع شيخه فكتمه عنهم كان جديرا الحديث ، وذلك من اللؤم الذي يقع فيه جهالة الطلبة الوضعاء ، ومن أول فائدة الحديث ، الإفادة "

وروى أيضا عن مالك أنه قبال : من بركة الحديث إفادة بعضهم بعضا ، وروى كذلك عن إسحق بن إبراهيم بن راهويه أنه قال لبعض من سمع منه في جماعة : انسخ من كتابهم ما قد قرأت ، فقال : إنهم لا يمكنونني ، قال : إذا - والله - لا يفلحون قد رأينا أقواما يمنعون هذا السماع ، فوالله ما أفلحوا ولا أنجحوا (٣) وروى ابن عبد البر ، قال ، عن داود عمربن زهير العنبي ، قال : سمعت فضيل بن عياض يقول : أول العلم ، الإنصاب ، ثم الاستماع ، ثم الحفظ ، ثم العمل ، ثم النشر .

وقال ابن المبارك : من بخل بالعلم ابتلى بثلاث ، إما أن يموت فيذهب علمه ، أو يتسبع السلطان · وروى الخطيب في ذلك بسنده عن ابن عـباس رفـعه :

<sup>(</sup>١) ابن جماعة : تذكرة السامع والمتكلم ، ص ٢١٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢١٥ .

<sup>(</sup>٣) ابن الصلاح ، علوم الحديث ، طبعة المدينة المنورة ، ص ٢٢٤٪

"إخواني ، تناصحوا في العلم ، ولا يكتم بعضكم بعضا ، فإن خيانة الرجل في علمه أشد من خيانته في ماله "(١)

٨ - دراسة أسباب ورود الحديث: وهذا مماثل لما هو معروف في علوم القرآن ، بعلم أسباب النزول ، أى الظروف والملابسات والمواقف التي نزلت فيها الآية أو الآيات القرآنية المجيدة ، على أساس أن الوعى بهذه المتغيرات يوفر فهما أعمق ، فهي أشبه "بالمذكرة التفسيرية " التي تصاحب أحكام القضاء ، فدراسة الأسباب التي قيل فيها الحديث تربطه بالخبرة التي هي أصله ، وتصل بالضرورة إلى حسن العمل به ، وهو هدفه ، وبذلك تتوثق الصلات والروابط بين المعرفة والخبرة والمستقبل ، فما من حديث إلا وقد قيل حلا لمشكلة وإزالة غموض لابس موقفا .

وأسباب النزول والورود - وهى من البيان النبوى - هى كذلك أشبه ما تكون بوسائل إيضاح ، لتنزيل النص على الواقع ، ولـتكون أداة معينة على التنزيل فى كل زمان ومكان ، لكن هذه الوسائل من أسباب النزول والورود ، لا تعتبر قيدا للنص ، تجمده فى نطاق المناسبة ، بمقدار ما تمنح من فقه للتنزيل على الواقع ، لأن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب ، ذلك أن أسباب النزول والورود ، أو البيان النبوى ، هو أشب بالتجربة المخسرية فى العلوم التجريبية ، التى تعتبر الاساس للانطلاق منها ، والتصنيع فى ضوئها ، واعتمادها فى التطبيقات المختلفة والمتعددة ، داخل المجتمع التى تعتمد جميعها تلك التجربة المخبرية ، ولا تخرج عليها (٢).

إن الناظر المتعمق يجد أن من الحديث ما بنى على رعاية ظروف معينة خماصة ليحقق مصلحة معتبرة ، أو يدرأ مفسدة معينة ومسعنى هذا أن الحكم الذي يحمله الحديث ، قد يبدو عاما ودائما ، ولكنه عند التأمل مبنى على علة ، يزول بزوالها كما يبقى ببقائها ، وهذا يحتاج إلى فقه عميق ونظر دقيق ، ودراسة مستوعبة للنصوص ،

<sup>(</sup>۱) قال ابن الجوزى : موضوع ، تفرد به عبد القدوس بن حبيب عن عكرمة ، وتعقبه السيوطى بأن له طرقا أخرى عن ابن عباس ، فأخرجه الطبرانى من طريق سعد عن عكرمة عن ابن عباس ، قال الهيشمى : رجاله موثوقون ، وأبو سعد هو البقال : مسعد بن المرزبان ، صدوق مدلس ، وأخرجه أبو نعيم فى الحلية برجال اختلف فى توثيقهم ، كما ذكره ابن عراق فى تنزيه الشريعة ، انظر السيوطى : تدريب الراوى ، ص ٣٤٩ .

<sup>(</sup>٢) عمر عبيد حسنة : تقديمه لكتاب : محمد رأفت سعيد : أسباب ورود الحديث ، الدوحة ، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية ، سلسلة كتاب الأمة (٣٧) يناير ١٩٩٤ ، ص ١٧ .

وإدراك بصير لمقاصد الشريعة وحقيقة الدين ، مع شجاعة أدبية ، وقوة نفسية للامتثال إلى الحق ، وإن خالف ما الفه الناس وتوارثوه ، وليس هذا بالشيء الهين ، مثال ذلك حديث " أنتم أعلم بأمر دنياكم " الذي يتخف منه البعض تكأة للتهرب من أحكام الشريعة في المجالات الاقتصادية والمعرفية والسياسية ونحوها ، لأنها - كما رعموا من شئون دنيانا ، ونحن أعلم بها ، وقد وكلها الرسول إلينا ، وليس هذا ما يعنيه الحديث الشريف(۱).

ذلك أن بما أرسل به الله به رسله ، أن يسضعوا للناس قواعد العدل ومواذين القسط ، وضوابط الحقوق والواجبات في دنياهم ، حستى لا تضطرب مقاييسهم وتتفرق بهم السبل، كما قال تعالى : ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيْنَاتِ وَأَنْوَلْنَا مَعْهُمُ الْكَتَابِ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْط ... (٢٠) ﴾ [الحديد] ومن هنا جاءت نصوص الكتاب والسنة التي تنظم شتون المعاملات من بيع وشراء وشركة ورهن وإجارة وقسرض وغيرها ، حتى أن أطول آية نزلت في كتاب الله ، نزلت في تنظيم كتابة الديون ﴿ فيا أَيُهَا اللَّهِنَ آمنُوا إِذَا لَهُ اللَّهِنَ أَجُلِ مُسمّى فَاكْتُبُوهُ وَلَيْكُتُ بُينَكُمْ كاتب بالْعدل ﴾ [البقرة]

والحديث أنتم أعلم بأمر دنياكم " يفسره سبب وروده ، وهو قصة تأبير النخل وإشارته عليه الصلاة والسلام عليهم برأى ظنى يتعلق بالتأبير ، وهو ليس من أهل الزراعة ، وقد نشأ بواد غير ذى زرع ، فظنه الأنصار وحيا أو أمرا دينيا ، فتركوا التأبير ، فكان تأثيره سيئا على الثمرة ، فقال : " إنما ظننت ظنا ، فلا تـواخذونى بالظن الى أن قال : أنتم أعلم بأمر دنياكم " فهذه هى قصة الحديث التى تفيد ، وتكثف عن أبعاده

ومن الأمثلة الاحرى ، ذلك الحديث الذي رواه أبو داود في الجهاد (٢) ، والترمذي في السير (٣) : " أنا برىء من كل مسلم يقيم بين أظهر المشركين - لا تتراءى نارهما " والفهم الخياطئ لهذا الحديث ، تحريم الإقامة في بلاد غير المسلمين بصفة عامة ، مع تعدد الحاجة إلى ذلك في عصرنا ، للتعلم ، وللتداوى ، وللعمل ، وللتجارة ، وللهفارة ، ولغير ذلك

<sup>(</sup>۱) يوسف القرضاوى : كيف نتعـامل مع السنة ، ندوة السنة النبوية بعــمان /الأردن ، ١٩٨٩ . ص ٩٧ ك

<sup>(</sup>٢) سَنَلُ أَبِي دَاوِدَ فِي الجَهَادِ ، حَدَيثُ ١٦٤٥.

<sup>(</sup>٣) سان الترمذي في السير ، حديث ١٦٠٤ -

ويصحح القرضاوى هذا بمعرفة سبب ورود الحديث ، والذى جاء فيه : " بعث رسول الله على سرية إلى خثعم ، فاعتصم ناس منهم بالسجود ، فأسرع فيهم القتل ، فبلغ ذلك النبى على منامر لهم بنصف العقل (أى الدية) ، وقال : "أنا برىء من كل مسلم يقيم بين أظهر المشركين والوا : يا رسول الله ، لم ؟ قال : لا تتراءى نهارهما " ، أى لا يتجاوران ولا يتقاربان بحيث ترى نار كل منهما نار الآخر ، وهو كناية عن بعد ما بينهما(١).

فجعل لهم نصف الدية وهم مسلمون ، لأنهم أعانوا على أنفسهم ، وأسقطوا نصف حقهم ، بإقامتهم بين المشركين المحاربين لله ولرسوله ، فكانوا كمن هلك بجناية نفسه ، وجناية غيره ، فسقطت حصة جنايته من الدية ، فقوله عَلَيْ : " أنا برىء من كل مسلم يقيم بين أظهر المشركين " ، أى برىء من دمه إذا قتل ، لأنه عرض نفسه لذلك بإقامته بين هؤلاء المحاربين لدولة الإسلام

ومعنى هذا أنه إذا تغيرت الظروف التى قيل فيها النص ، وانتفت العلة الملحوظة من ورائه من مصلحة تجلب ، أو مفسدة تدفع ، فالمفهوم أن ينتفى الحكم الذى ثبت من قبل بهذا النص ، فالحكم يدور مع علته وجودا وعدما (٢).

وقد تكون المشكلة ، أو الإشكالية التي يعاني منها العقل المسلم بشكل عام ، أو المعادلة الصعبة ، التي لابد من حلها وتصويبها ، حتى يستقيم الحال ، أن الكثير من الذين يفقهون النص ، يجهلون العصر ، وأن معظم الذين يفهمون العصر ، يجهلون فقه النص ، وأنه على الرغم من أن خطاب التكليف في الكتاب والسنة إنما يتنزل من خالق الإنسان ، العالم بأحواله وحاجاته الأصلية ، التي فطر عليها ، فإن فهم العصر ، محل تنزيل الحكم ، هو من فقه الحكم أيضا ، ومن هنا فإن فهم أسباب النزول والورود، يشكل مدخلا أو منهجا للفقيه والباحث ، ولإدراك أهمية فهم العصر ، والظروف والملابسات التي تحيط بالحكم الشرعي ، وليس فقط فهم أبعاد النص (٣)

إن فهم العصر ، لا يتأتى إلا بإدراك السنن والقوانين الاجتماعية ، والتمكن من آليات الفهم الاجتماعى ، والتى لها علومها ومعارفها ، والتى لم يمتد بها المسلمون بالأقدار المطلوبة ، بحيث أصبح خطابهم فى توصيل الإسلام ، وبيان أحكامه إلى الناس ، يقتصر على مطالبتهم بما يجب أن يكون ، دون معرفة ما هو كائن ، وما

<sup>(</sup>۱) يوسف القرضاوي ، كيف نتعامل مع السنة ، ص ١٤٨ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، الصفحة نفسها .

<sup>(</sup>٣) عمر عبيد حسنة ، مقدمته لكتاب : محمد رأفت سعيد ، أسباب ورود الحديث ، ص ٢٤ .

يناسب من الاحكام في هذه المرحلة ، ودون معرفة وسائل وأوعية التحرك بالناس ، حتى نصل بهم إلى ما يجب أن يكون (١)

٩ - حسن الفهم: وفي هذا المبدأ رد واضح على هؤلاء الذين تقولوا على التربية الإسلامية فرعموا أن عنايتها بالحفظ والاستظهار أكثر مما هي موجهة إلى النفهم والإدراك، فقد أكد بعض العلماء ضرورة فنهم الحديث وإدراك مراميه وأهدافه، وفي الإلحاح على ضرورة معرفة أسباب وورود الحديث والظروف التي أحاطت به سبيل هام لحسن فهمه، وكذلك في إلحاحهم عبلي ضرورة العلم بما نعلم تأكيد على أهمية الفهم والوعي لأنه يستحيل أن ننفذ ونطبق ما لم نع ومدرك

وقد بليت السنة من قديم بمن يحفظ منها الكثير ولا يعى إلا اليسير ، وتعجب السيدة صائشة من أبى هريرة حين جلس يروى ليس لأنها تشهمه بكذب ، بل لأن أسلوب تحدثه يهدر الملابسات التى قيلت فيها هذه الأحاديث بعدما طويت طيا فى سرده الموصول وقد روى مسلم فى صحيحه أن صمر ضرب أبا هريرة لما سمعه يحدث عن رسول الله عليه الصلاة والسلام " من قال لا إله إلا الله دخل الجنة " ، ولعل عمر فعل ذلك لأنه وجد أبا هريرة ، يذكر الحديث لمن لا يعى منه إلا أن الإسلام كلمة تقال باللهان ولا عمل وراهها (٢).

ومن حسن فهم الحديث بطبيعة الحال دراسة درجة الحديث ومصادر إسناده ومعانيه وجوانبه اللغوية ، وينقل لنا ابن السملاح في أهمية الفهم والوعى لما نتعلمه من الحديث ، قول الأديب الفاضل فارس بن الحسين(٢):

يا طالب العلم الذي ذهبت بعدته السرواية كن في الرواية ذا العنا ية بالرواية والسدراية وأرو القسليل وراعم فالعلم ليست له نهايسة

إن السنة تعالج كـثيرا من المشكلات الوضعية ، أو الجزئية والأنية ، ومنها من الخصوص والتفصيل ما ليس في القرآن ، فللابد من التفرقة بين ما هو خاص وما هو عام، وما هو مـؤقت وما هو جزئى ، فلكل منها حكمه والنظر إلى السياق والملابسات يساعد على سداد الفهم واستقامته لمن وفقه الله

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٥ •

<sup>(</sup>٢) محمد الغزالي: فقه السيرة ، القاهرة ، دار/الكتب الحديثة ، ١٩٦٠ ، ص ٤١ -

<sup>(</sup>٣) ابن الصلاح: علوم الحديث ، ص ٢٢٤ م

ومن الواجب - لكى تفهم السنة فهما صحيحا ، بعيدا عن التحريف والانتحال وسوء الستأويل - أن تفهم فى ضوء القرآن ، وفى دائرة توجيهاته الربانية ، المقطوع بصدقها إذا أخبرت ، وعدلها إذا حكمت وإذا كان القرآن هو دستور الحياة الإسلامية ، فإن السنة النبوية ، كما أشرنا مرارا ، هى شارحة هذا الدستور ومفصلته ، فهى البيان النظرى ، والتطبيق العملى للقرآن ، ومهمة الرسول أن يبين للناس ما نزل عليهم ، ولا يمكن للفرع أن يعارض الأصل ، ولهذا لا توجد سنة صحيحة ثابتة تعارض ما جاء فى القرآن (۱).

ومن هنا فمن الطبيعى الشك فيما نسب إلى رسول الله من قوله : "شاوروهن وخالفوهن " فى شأن النساء ونعتبره باطلا ، وذلك لتعارضه مع قوله سبحانه وتعالى فى شأن الوالدين مع رضيعهما : ﴿ ... فَإِنْ أَرَادَا فِصَالاً عَن تَرَاضٍ مِّنْهُمَا وَتَشَاوُرُ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا ... (٣٣٣) ﴾ [البقرة] ،

بل إن شبخنا الغزالى أكد أنه لا يجوز أن يشتغل بالسنة من لم يدرس علوم القرآن ويفسرب فيها بسهم وافر ، فالقرآن هو الذى يحدد للمسلم بدقة تامة واجباته وحقوقه ، ويرتب التكاليف المنوطة به ، ويوزع العبادات على حياته ، فلا تطغى عبادة على أخرى، ولا تطغى كلها على عمله للحياة ومكانه فيها (٢)، والمرء الذى يعجز عن تحصيل هذه الحقائق من القرآن لن يعوضه عن فقدانها شيء آخر ، والصورة التي تستقر في نفسه للإسلام - من غير القرآن – تضطرب فيها النسب والألوان ، وربما لحقها اختلاف كبير

كذلك لابد من الوعى بالأساس اللغوى للنص النبوى ، وهذا الأساس عام لكل نص فى كل لغة ، فلا يتوقع فهم لمن لا يعرف لغة " ما " لنص مكتوب بها(٣) . فإذا أضفنا إلى ذلك ما تتميز به اللغة العربية – التى نزل بها القرآن الكريم : ﴿ نَزَلَ بِهِ الرُوحُ الْأَمِينُ (١٩٠٠) عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذرِينَ (١٩٠١) بلسان عَربِي مُبينِ (١٩٠٠) ﴾ [الشعراء] ، وتكلم بها النبي على في بيانه ، وهو أضصح العرب – من أساليب متعددة منها الحقيقة

<sup>(</sup>۱) يوسف القرضاوي : كيف نتعامل مع السنة ، ص ١١٣ .

<sup>(</sup>٢) محمد الغزالي : فقه السيرة ، ص ٣٩ ــ

<sup>(</sup>٣) محمد رأفت سعيد : أسباب ورود الحديث ، ص ٣٤ ٠

ومنها المجاز ، وما طرأ على المفردات اللغوية على سعتها من تغيير فى الدلالات ، وما تتسع له اللغة العربية من الاشتقاق ، وغير ذلك مما تحفل به مراجع اللغة بنحوها وصرفها وفقهها وأساليبها وبلاغتها وآدابها - عرفنا كيف يخطئ فى الفهم ، ويقع فى التناقض ، من يجهل هذه الجوانب اللغوية فى التعامل مع النصوص الواردة بها ، وأهمها وأشرفها بعد كتاب الله تعالى سنة رسوله عليه

ويتطلب حسن الفهم أيضا التمييز بين الوسيلة المتغيرة والهدف الثابت للحديث ، ذلك أن بعض الناس خلطوا بين المقاصد والأهداف الثابتة التى تسعى السنة إلى تحقيقها ، وبين الوسائل الآنية والبيئية التى تعينها أحيانا للوصول إلى الهدف المنشود ، فتراهم يركزون كل التركيز على هذه الوسائل ، كأنها مقصودة لذاتها ، مع أن الذى يتعمق فى فهم السنة وأسرارها ، يتبين له أن المهم هو الهدف ، وهو الثابت والدائم ، والوسائل قد تتغير بتغير البيئة أو العصر أو العرف أو غير ذلك من المؤثرات (۱).

ومن الأمثلة على ذلك تعيين السواك لتطهير الأسنان ، فالهدف هو طهارة الفم ، حتى يرضى الرب ، كما فى الحديث : " السواك مطهرة للفم مرضاة للسرب " ، فيما رواه كثيرون عن عائشة رضى الله عنها ، ولكن : هل السواك مقصود لذاته أو كان هو الوسيلة الملائمة الميسورة فى جزيرة العرب ؟ فوصف لهم النبى عليه ما يؤدى الغرض ولا يعسر عليهم ، ولا بأس أن تتغير الوسيلة فى مجتمعات أخرى ، لا يتيسر لها هذا العود، إلى وسيلة يمكن تصنيعها بوفرة تكفى مشات الملايين من الناس ، مثل "الفرشاة" ، وقد نص بعض الفقهاء على نحو ذلك (٢).

ولعل من الخطوات الأساسية في دقة الفهم والاستيعاب العناية بالصحيحين: البخاري ومسلم، ثم بسنن أبي داود، وسنن النسائي، وكتاب الترمذي، وكذلك كتاب السنن الكبير للبيهقي والذي يقول عنه ابن الصلاح: " ن فإنا لا نعلم مثله في بابه "، ثم بسائر ما تمس حاجة صاحب الحديث إليه من كتب المسانيد، كمسند أحمد، ومن كتب الجوامع المصنفة في الأحكام المشتملة على المسانيد وغيرها، وموطأ مالك هو المقدم منها ومن كتب علل الحديث ومن أجودها كتاب العلل عن أحمد بن حنبل ، وكتاب العلل عن المدثين، ومن كتب معرفة الرجال وتواريخ المحدثين،

<sup>(</sup>١) يوسف القرضاوي : كيف نتعامل مع السنة ، ١٥٩ •

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق ، ص ۱٦٠ •

ومن أفضلها ( تاريخ البخارى الكبيس ) ، و ( كتاب الجرح والتعديل ) لأبى حاتم ، ومن كتب الضبط لمشكل الأسماء ، ومن أكملها " كـتاب الإكمال " لأبى نصر بن ماكو لا(١) .

ومن المفروض أن طالب الحديث ، كلما مر به اسم مشكل ، أو كلمة من حديث مشكلة ، أن يقوم ببحثها في مختلف المظان التي يمكن الانتفاع بها في الموضوع ·

• ١ - التعليم لا يقوم على الحياء أو التكبر: وهذا مبدأ يقوم على حقيقة تربوية هامة ، وهي أن الإنسان يظل ، إلى أن يتوفاه الله ، ساعيا للحصول على المعرفة ، أو بمعنى آخر ، فالإنسان لا تزول عنه صفة " التلمذة " إذا ما انتهى من مراحل التعليم الرسمية · صحيح أنه قد يقف موقف المعلم والاستاذ في كثير من المواقف ، ولكن حياته لا تخلو أبدا من مواقف لابد أن يكون فيها تلميذا ، وعلى ذلك ، فإن هؤلاء الذين يتصورون أنهم قد حصلوا خاتمة العلم ، هم الذين يشعرون بالكبر والضيق إذا ما تعرضوا لموقف تعليمي يفترض أن يعلمهم فيه أحد ، وخاصة إذا كان صغير السن

وقد أكد على هذا علماء الحديث فمن ذلك على سبيل المثال قول ابن الصلاح:
"ولا يكون عمن يمنعه الحياء أو الكبر عن كثير من الطلب" وقد روى عن مجاهد أنه قال: لا يتعلم مستحيى ولا متكبر وأيضا عن عمر بن الخطاب وابنه رضى الله عنهما أنهما قالا: من رق وجهه رق علمه ، وقال " وكيع": لا ينبل الرجل من أصحاب الحديث حتى يكتب عمن هو دونه ، فقيل له عن ذلك: وكيف يكون ؟ فقال: لعل الكلمة التي فيها نجاتي لم تقع لي وروى البيهقي عن الأصمعي أنه قال: من لم يحتمل ذل التعليم ساعة بقي في ذل الجهل أبدا وقد سبق أن مر بنا قول السيدة عائشة مادحة نساء الانصار في حرصهن على طلب العلم بالسنة: " نعم النساء نساء الأنصار، لم يمنعهن الحياء أن يتفقهن في الدين " ونسبت العبارة نفسها التي قال بها وكيع إلى ابن المبارك عندما قيل له أنه يكتب عمن هو دونه ، فقال: لعل الكلمة التي فيها نجاتي لم تقع لي وروى أيضا عن عمر قوله: لا تتعلم لثلاث ولا تتركه لثلاث: لا تتعلم لتمارى به ، ولا تراثي به ، ولا تباهي به ، ولا تتركه حياء من طلبه ، ولا تتعلم لتمارى به ، ولا تراثي به ، ولا تباهي به ، ولا تتركه حياء من طلبه ، ولا رضا بجهالة (۱).

<sup>(</sup>١) ابن الصلاح : علوم السنة ، ص ٢٥١ -

<sup>(</sup>۲) السيوطي ، تدريب الراوى ، طبعة ١٩٨٥ ، ص ٢١٧ •

ولبعض العرب:

وليس العمى طول السؤال وإنما تمام العمى طول السكوت على الجهل وقال الخليل: منزلة الجهل بين الحياء والأنفة (١).

وهناك العديد من النصوص الأخرى المشابهة ، والتي تشير كلها إلى أهمية الجرأة - بأدب – في طلب العلم من أن يحول الحياء المفرط دون ذلك

## طرق تعلم السنة ،

وبذل علماء الحديث الكثير من الجهد لا في طلب العلم بالحديث من سبل مختلفة ، لكنهم حرصوا كذلك على التنظير لهذه السبل والطرق والتقعيد لها حتى تجئ الثمرة سليمة ، ويمكن أن نشير إلى أهم هذه الطرق والسبل في الخطوط العريضة التالية:

١ - السماع من شيخ: وهو ينقسم إلى إملاء ، وتحديث من غير إملاء ، وسواء
 كان من حفظه أو من كتابه .

والإملاء أعلى الصور منزلة ، وتوثيقا للأحاديث ، لأن الشيخ والتلميذ يكونان معا أبعد عن الغفلة ، فالشيخ مشتغل بالتحديث والإملاء من الكتاب ، والطالب مشتغل بالكتابة عنه ، فه ما بذلك أقرب إلى التحقيق وتبيين ألفاظ الحديث التي يمليها الشيخ ويكتبها التلميذ (٢) . وقد جرت العادة في هذه الصور أن تكون هناك مقابلة بين الأصل والكتاب بعد انتهاء السماع لتصحيح خطأ أو تأكيد للصواب .

وكان هناك حرص شديد على التفرقة في استخدام ألفاظ مثل "حدثنا " و"أخبرنا " و " سمعت " و"أنبأنا " ، حيث إن لكل منها معنى معينا محددا ، وعلى سبيل المثال ف "حدثنا وأخبرنا " أرفع من " سمعت " ، ذلك أنه ليس في "سمعت " دلالة على أن الشيخ رواه الحديث أو خاطبه به ، وفي "حدثنا وأخبرنا " دلالة على أنه خاطبه به ورواه له أو هو عمن فعل به ذلك · سأل الخطيب أبو بكر الحافظ شيخه أبا بكر البرقاني الفقيه الحافظ عن السير في كونه يقول فيما رواه لهم عن أبى القاسم عبد الله بن إبراهيم الجرجاني الأبندوني " سمعت " ، ولا يقول "حدثنا ولا أخبرنا " ، فلذكر له أن أبا القاسم كان مع ثقته وصلاحه عسيرا في الرواية فكان

<sup>(</sup>١) ابن جماعة : تذكرة السامع والمتكلم ، ص ٢٣٢ •

<sup>(</sup>۲) رفعت فــوزى عبـــد المطلب : توثــيق السنة فى القــرن الثــانى الهـــجرى ، القــاهرة ، مكتــبــة الحانجي ، ۱۹۸۱ ، ص ۱۸۵٠

البرقاني يجلس بحيث لا يراه أبو القاسم ولا يعلم بحضوره فيسمع منه ما يحدث به الشخص الداخل إليه ، فلذلك يقول : " سمعت " ولا يقول "حدثنا ولا أخبرنا " لأن قصده كان الرواية للداخل إليه وحده أما قوله " قال لنا فلان ، أو ذكر لنا فلان " ، فهو من قبيل قوله : " حدثنا فلان " ، غير أنه لائق بما سمعه منه في المذاكرة وهو به أشبه من " حدثنا " (۱)

أما عن مراسم هذه الطريقة وخطواتها ، فبعد قيام المعلم بالخطوات التمهيدية من الاستعداد العسلمي والنفسي للتدريس ، يذهب إلى مكان حلقته ويستعد للطلاب لتلقى الدرس ، عندئذ يبدأ المعلم فيبسمل ويحمدل ، ويدعو الله أن يحميه من الزلل ، ثم يصلى على رسول الله على أو ويتبع ذلك بالترضى على صحابة رسول الله والترحم على الشيوخ ، ثم ينتقل إلى التحديث ، فيبدأ بالسند قبل كل شيء ، وبعد ذلك يذكر المتن ، وقد يحدث العكس ، وبعد ذلك يعرف الرجال المذكورين في السند من حيث درجتهم من الشقة أو القدح ، ثم ينتقل إلى ما قد يخمض في النص من كلمات فيشرحها ، وفي نهاية الحديث بدراسة فقه الحديث (۱) ، وفي نهاية الحديث أو اللدرس يدعو الله بما يختار من الأدعية .

وتقتضى طريقة السماع من المعلم أن يكون صوته مناسبا بحيث يسمعه جميع الحضور ، مع وضوح المخارج والتمكن من الأداء ، وتكرير الحديث ثلاث مرات حتى يفهم فيه ذكر الأصل الذي يرجع إليه هذا المبدأ في التدريس ، وهو ما رواه أنس بن مالك عن النبي على أشرنا من قبل · كما تتطلب هذه الطريقة من المعلم تقليل الأحاديث المروية ، وقد كان غير واحد من المتقدمين يقتصر على رواية الشيء اليسير ، ولا يتوسع في التحديث ، فهشام بن عبد الملك (٢٢٧هـ) لم يكن يزيد على ثلاثة أحاديث في تحديثه (٣) .

وكانوا يفتشون فى أحاديث كل راو ، فيحصون ما سمعه من الشيوخ الذين يروى عنهم وما لم يسمعه منهم ، يقول شعبة : لم يسمع الحكم بن عتيبة من مقسم إلا ستة أحاديث ، ويقول أيضا : لم يسمع قتادة من أبى العالية إلا ثلاثة أشياء ، وعدها يحيى

<sup>(</sup>١) ابن الصلاح : علوم الحديث ، ص ١٢١ ، ١٢١ •

<sup>(</sup>٢) المكى أقسلاينة : النظم التعليمية عند المحمدثين في القرون الثلاثة الأولى ، الدوحمة ، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية ، سلسلة كتاب الأمة (٣٤) ، فبراير ١٩٩٣ ، ص ٥٨ م

<sup>(</sup>٣) الرامهرزي : المحدث الفاصل ، ص ٥٨٣ -

ابن معين : \* قول على رضى الله عنه : القضاة ثلاثة ، وحديث لا صلاة بعد العصر، وحديث يونس بن متى \* (١).

وحتى يؤتى سماع الحديث ثمرته من وعى الحديث وضبطه يجب على السامع أن يكون يقظا وقت سماعه ، غير متساهل أو خافل أو ناثم ، ولهذا رأى كثير من أثمة الحديث ترك رواية من يتساهل في سماعه ، يقول أحمد بن حنبل : رأيت ابن وهب وكان يبلغنى تسهيله - يعنى في السماع - فلم أكتب عنه شيئا ، ويقول عثمان بن أبي شيبة إنه رأى ابن وهب في مجلس ابن عيينة ، وهو ينام وقت السماع فتركه ، وروى مثل ذلك عن ابن المديني حيث يسقول : " قسال لي ابن وهب هات كتساب عمرو بن الحارث حتى أقرأه عليك ، فتركته على عمد حين كان ردى والأخذ " (٢)

وإذا كان على الطالب أن يسمع ، فيهو في الوقت ذاته مطالب بأن يدون ويكتب ما يسمع ، مما يحتاج الأمر معه إلى ضبط والتزام بقواعد لهذا الضبط ، لعل من أولها البدء بكتابة البسملة ، وأن يكتب اسم المعلم بعد التسمية وكنيت ونسه ، وأن يكتب اسماء من كتب وسمع معه الدرس ، وأن يكتب الصلاة والتسليم على النبي كاملة ولا يختصرها ، وأن يكون الخط واضحا وليس " منمنما " ، وأن يضبط الأسماء بالتشكيل خوف من التصحيف والإبهام ، وأن يجعل بين كل حديثين دائرة تفصل بينهما وتميز أحدهما عن الأخر وإذا وقع الطالب في خطأ أثناء الكتابة أو كرر كلمة يضرب عليها خطا بحيث يمكن قراءتها ولا يمحوها تماما ، وإذا نسى الطالب كلمة في الإسناد أو المتن يكتبها بين السطرين أمام الموضع الذي سقطت منه إذا كان المكان يتسع لذلك ، وإذا لم يتسم كتبها في الحاشية بحذاء السطر الذي سقط منه (٢)

وبعد مراعاة الطالب لكل الجوانب السابقة في كتابة المادة العلمية ، جعل المحدثون من متممات طريقة الإملاء في الستدريس ( العرض والمقابلة ) ، أي مراجعة ما كتبه الطالب مقابلا بالنسخة التي كتب منها ، وذلك بأن يمسك نسخته ويمسك غيره الاصل ، فيقرأ أحدهما ويتابع الأخر ، وذلك للتأكد من مطابقة النسخة القديمة التي تسمى الأصل بالنسخة الجديدة التي تسمى الفرع ، وإصلاح ما يوجد من مفارقات من خطأ أو زيادة أو نقص ، وهذا العمل من المحدثين هو أعلى مراتب الضبط ، ولذلك لم

<sup>(</sup>۱) رفعت فوزی : توثیق السنة ، ۱۸۸.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٩١٠

<sup>(</sup>٣) عبد المعطى محمود عبد المعطى : تربية المحدثين ، ص ١٣٤ م

يعتسرف المحدث بالكتساب إذا لم يعارض ، فعن هشسام بن عروة قسال : • قال لى أبى كتبت ؟ قلت : نعم · قال : عارضت ؟ قلت : لا ، قال : فلم تكتب !! • (١).

فلما تزايد عدد الطلاب في مجلس الإملاء ، أصبح عسيرا على المعلم أن يوصل صوته بوضوح ودقة إلى جميع الحضور ، ومن هنا فقد احتاج إلى من يعاونه في ذلك، وهو الذي أصبح اسمه معروف به " المستملى " وفي السنة سند لهذا ، فضلا عن الضرورة العملية ، فقد نقل عن رافع بن عمرو قال : أقبلت مع والدى نريد حبجة الوداع ، ونبى الله على يخطب الناس بمنى على بغلة شهباء يوم النحر حتى ارتفع الضحا وعلى بن أبى طالب رضى الله عنه يعبر عنه والناس بين قائم وقاعد (٢).

وأكد السمعانى على أهمية أن يقعد المستملى على موضع مرتفع ، مثل دكة أو كرسى ، فإن لم يجد استملى قائما لأن المقصود من الاستملاء أن يبلغ جميع الحاضرين .

كما ينبغي أن يكون المستملي متيقظا محصلا ولا يكون بليدا .

وأن يكون جهورى الصوت (٣) .

وأن يتخير للاستملاء أفيصح الحاضرين لسانا وأوضحهم بيانا وأحسنهم عبارة وأجودهم أداء

٢ - القراءة على الشيخ: وأكثر المحدثين يسمونها (عرضا) من حيث إن القارئ يعرض على الشيخ ما يقرؤه ، كما يعرض القرآن على المقرئ ، وسواء كنت أنت القارئ أو قرأ غيرك وأنت تسمع أو قرأت من كتاب أو من حفظك ، أو كان الشيخ يحفظ ما يقرأ عليه أو لا يحفظه لكن يمسك أصله هو أو ثقة غيره (١) .

وقد كان الشيوخ من المحدثين يتخيرون من القراء من يجيدون القراءة ، حتى تكون قرآءة الأحاديث صحيحة ليس فيها تحريف ، ولهذا عندما ذهب الشافعي إلى مالك ليقرأ عليه الموطأ ولم يكن يعرفه قال له : اطلب من يقرأ لك ، فقال له الشافعي: لا عليك أن تسمع قراءتي ، فإن خفت عليك قرأت لنفسي . قال الشافعي : فلما سمع

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، الصفحة نفسها ..

<sup>(</sup>٢) السمعاني: كتاب أدب الإملاء، ص ١٦٥٠

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، صص ١٦٨ ، ١٧١ ، ١٧١ ، ١٧١ •

<sup>(</sup>٤) ابن الصلاح: علوم الحديث ، ص ١٢٢ ٠

قراءتي قرأت لنفسى . فهذا يدل على أن الإمام مالكا لم يكن يجيز لكل إنسان أن يقرأ عليه إلا إذا كان مجيدا للقراءة (١).

وتتطلب هذه الطريقة من المعلم تركيز الانتباه مع الطالب لكى يصبحح له ما قد يخطئ فيه ، ولذلك يقول يحيى بن سبعيد القطانى : " القراءة أشد على من الإملاء ، لأنى إذا قرئ على جعلت ذهنى كله فيه " وتحافظ هذه الطريقة على نشاط المتعلم وإيجابيته فى العملية التعليمية ، فهو يقرأ ويفهم ويصوب كتابه ، ويضمن لمادته العلمية التي تكون الأساس فى تكوينه العلمى السلامة من الزيف والخطأ ، ولذلك يقول يحيى ابن سعيد " إذا قرأت على المحدث كان أحب إلى لأنه يصحح لى كتابى " (٢) .

وتوفر القراءة على الشيخ للمتعلم الوقت ، فسمن الممكن أن يقوم بسجمع المادة العلمية من كتب ثم يعرضها على المعلم لمراجعتها وتقويمها ، وهذا يشبه إلى حد ما ما نراه في مجال البحث العلمي في الجامعات في العصر الحاضر ، ومن ذلك أن رجلا سأل الحسن فقال : يا أبا سعيد ، منزلي ناء والاختلاف يشق على ، ومعى أحاديث ، فإن لهم تكن ترى بأسا قرأت عليك ؟ قال : منا أبالي قرأت على أو قرأت عليك ، فقال : حدثني الحسن ؟ قال : نعم ، فقل : حدثني الحسن "

وقد ذكر الخطيب بعض الآداب التي يتعين على الطالب الالتزام بها في مجلس القراءة والعرض ، منها اصطحاب الطالب لنسخته لمعارضتها بنسخة شيخه ، أو لمقابلتها بنسخ رملائه ، على أساس أن هذا يعد شرطا في صحة الرواية من الكتاب المسموع · وكذلك من الضروري أن يكون للطالب قلم ، وأن يضبط الاسماء والحروف المشكلة ، وأن يضرب على الكلمة الزائدة ، وأن يزيل التحرف ، ويغير الخطأ والتصحيف ، وأن يغير بالضرب على الكلمة دون حكها ، بل يخط من فوقها خطا جبدا بينا يدل على إبطاله ، ويقرأ من تحته ما خط عليه (3).

وقد اختلفوا : هل القراءة مثل السماع في المرتبة ، أو دونه ، أو فوقه ؟

<sup>(</sup>١) رفعت فوزي : توثيق السنة ، ص ١٩٨ -

<sup>(</sup>٢) عبد المعطى محمود عبد المعطى ، تربية المحدثين ، ص ١٣٦ .

<sup>(</sup>٣) السخاوي: فتح المغيث ، ج٢ ، ص ١٧١ -

<sup>(</sup>٤) الخطيب البغدادي: الجامع لاخلاق الراوي وآداب السامع ، تحقيق محمود الطحان ، الرياض ، مكتبة المعارف ، د ت ، ج١ ، ص ٢٧٥ .

يقول الخطيب إن حجة فضل القراءة على السماع ظاهرة ، لأن الراوى ربما سها وغلط فيما يقرأ بنفسه فلا يرد عليه السامع ، إما لأنه ليس من أهل المعرفة بذلك الشأن ، أو لأن الغلط صادف موضع اختلاف بين أهل العلم فيه ، فيتوهم ذلك الغلط مذهبا له ، فيحمله عنه على وجه الصواب ، أو لهيبة الراوى وجلالته ، فيكون ذلك مانعا من الرد عليه ، وأما إذا قرئ على المحدث وهو فارغ السر ، حاضر الذهن ، فمضى في القراءة الغلط ، فإنه يرده بنفسه ، أو يرده على القارئ بعض الحاضرين من أهل العلم لأنه لا يمنع من ذلك شيء في معنى الخلال التي ذكرتها عند قراءة العالم بنفسه ،)

وإذا كان هؤلاء الذين يفضلون السماع على القراءة قـد احتجوا بأن هذا كان فعل الرسول ﷺ ، في غـالب الأوقات ، والاقتداء به أولى ، فـإن أبا حنيفة قـد رد عليهم بأمرين (٢):

الأول ، أن رسول الله كان مأمونا من السهو الخطأ في تبليغ الوحى وبيان الأحكام ، ولهذا كانت قراءته ﷺ أولى ، أما غيره ، فيجوز عليه السهو والغلط ، فكانت قراءة المحدث وقراءة غيره سواء .

الثانى ، أنه عليه الصلاة والسلام لم يكن كاتبا ، ولا قارئا من المكتوب شيئا ، وإنما يقرأ ما يقرأ عن حفظ ، فكانت قراءته أولى ، فأما إذا كانت الرواية عن كتاب والسماع فى كتاب - كما هى العادة فى عصر أبى حنيفة - فهما سواء فى معنى التحديث بما فى الكتاب .

ويمكن أن نوفق بالقول برجمان العرض فيما إذا كان الطالب ممن يستطيع إدراك الخطأ فيما يقرأ والشيخ حافظ غاية الحفظ ، أما إذا لم يكن الأمر كذلك فالسماع أرجح (٢) . ومما يعزز هذا ، الحافظ ابن عبد البر ، فقد أخرج عن مالك أنه سئل : "أفيعرض عليك الرجل أحب إليك أو تحدثه ؟ " قال : " بل يعرض إذا كان يتثبت في قراءته ، فريما غلط الذي يحدث أو ينسى " (١).

<sup>(</sup>۱) الخطيب البغدادى : الكفاية في علم أصحاب الرواية ( مصور عن طبعة دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد بالهند ) ، ۱۳۵۷هـ ، ص ۲٤٧ .

<sup>(</sup>۲) رفعت فوزی : توثیق السنة ، ص ۲۰۱ .

<sup>(</sup>٣) نور الدين عتــر : منهج النقد في علوم الحــديث ، بيروت ، دار الفكر المعاصــر ، دمشق ، دار الفكر ، ١٩٩٧ ، ص ٢١٤ .

<sup>(</sup>٤) ابن عبد البر : جامع بيان العلم وفضله ، ج٢ ، ص ٢١٧ .

٣ - الرحلسة: كانت الرحلة في طلب الحديث قائمة في عبهده في ، فكان بعض من يسمع بالسرسالة الجديدة يسافر إلى الرسول ليسمع القرآن الكريم ، ويشفهم تعاليم الإسلام ، ثم ينصرف إلى قومه بعد أن يعلن إسلامه ، كسما فعل ضسمام بن ثعلبة ، فالرحلة في عهد الرسول كانت عامة من أجل معرفة تعاليم الدين الجديد (١).

وأما في عهد الصحابة والتابعين وأتباصهم فقد تمت رحلات كثيرة من العلماء في طلب الحديث وضبطه ، أو للالتقاء بصحابي وملازمته للأخذ عنه لأن الصحابة في عهد التابعين توزهوا في البلدان ونقلوا في صدورهم الحديث النبوي ، فكان من الضروري لمن أراد أن يجمع حديث محمد عليه من أن ينتقل من بلد إلى آخر وراء الصحابة اللين سمعوه ورأوه وأخذوا الأحكام عنه ، ثم رحل أتباع التابعين ، ولازموهم وأخذوا عنهم، حتى تم جمع الحديث في مراجعه الكبرى ، ومع هذا لم تنقطع رحلة العلماء في سبيل المذاكرة والعرض على الشيوخ المشهورين

روى ابن الصلاح عن يحيى بن معين قبوله : " أربعة لا تؤنس منهم رشدا : حارس الدرب ، ومنادى القاضى ، وابن المحدث ، ورجل يكتب في بلده ولا يرحل في طلب الحديث (٢).

وروى أيضا عن أحمد بن حنبل أنه قيل له " أيرحل الرجل في طلب العلم"؟ فقال : " بلى والله شديدا ، لقد كان علقمة والأسود يبلغهما الحديث عن عمر رضى الله عنه ، فلا يقنعهما حتى يخرجا إلى عمر فيسمعانه منه " ، وعن إبراهيم بن أدهم أنه قال : " إن الله تعالى يدفع البلاء عن هذه الأمة برحلة أصحاب الحديث " (")

أما بالنسبة لأهداف الرحلة في طلب الحديث ، فقد قبال الخطيب ، أن المقصود من الرحلة أمران :

أحدهما : تحصيل علو الإسناد وقدم السماع -

ثانيهما : لقاء الحفاظ والمذاكرة معهم والاستفادة بهم ·

فإذا كان الأمران موجودين في كل منهما ، فليحصل حديث بلده ثم يرحل ·

قال : وإذا عزم على الرحلة فلا يترك أحدا في بلده من الرواة إلا ويكتب عنه ما تيسر من الأحاديث ، وإن قلت ، فقد قال بعضهم ضيع ورقة ولا تضيعن شيخا (١٠).

<sup>(</sup>١) محمد عجاج الخطيب: السنة قبل التدوين ، ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) ابن الصلاح: علوم الحديث ، ص ٢٤٦ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٤٧ .

<sup>(</sup>٤) السيوطي: تدريب الراوي ، ج٢ ، ص ٢٠٩ -

وإن دل هذا على شيء فإنما يدل على حسوس المربين المسلمين على قيام العسلاقة المباشرة بين المتعلم والمعلم ، ففرق كبسير بين أن تقرأ لإنسان ، وأن تسمع له ، ففي قيام هذه العسلاقة المباشسرة تكون المناقشة والنقد والاستياضاح ، ومن ثم المزيد من المفهم والاستيعاب .

ولعل رحلة أبى أيوب الأنصارى تعد مشالا طيبا للرحلة فى سبيل التثبت من الحديث ، فقد رحل أبو أيوب من المدينة إلى مصر لمقابلة عقبة بن عامر وسؤاله عن حديث سمعه من النبى على ، فلما قدم إلى منزل مسلمة بن مخلد الانصارى أمير مصر خرج إليه وعانقه ثم قال له : ما جاء بك يا أبا أيوب ؟ قال : حديث سمعته من النبى ولم يبق أحد سمعه منه غيرى وغير عقبة ، فابعث من يدلني على منزله ، فبعث معه من يدله على ذلك فخرج إليه عقبة وسأله عن سبب محيثه فقال : حديث سمعته من رسول الله على ذلك فخرج إليه عقبة وسأله عن سبب محيثه فقال : حديث سمعته من رسول الله على أحد سمعه منه غيرى وغيرك في ستر المؤمن قال عقبة : عم، سمعت رسول الله على أحد سمعه منه غيرى وغيرك في الدنيا على خزيه ستره الله يعم، سمعت رسول الله على أو أيوب عدقت ، ثم انصرف أبو أيوب إلى راحلته فركبها الى المدينة (۱)

وعن جابر بن عبد الله قال : بلغنی حدیث عن رجل من أصحاب النبی و الله عبد الله فابتعت بعیرا فشددت علیه رحلی ثم سرت إلیه شهرا حتی قدمت الشام ، فإذا بعبد الله ابن أنیس الانصاری ، فاتیت منزله وأرسلت إلیه جابرا علی الباب فرجع إلی الرسول فقال : جابر بن عبد الله ، فقلت : نعم ، فخرج إلی فاعتنقته واعتنقنی ، قال : فقلت : بلغنی عنك أنك سمعت حدیثا فی المظالم من رسول الله و المحدیث ، فروی له الحدیث .

وإذا كان من أهداف الرحلة طلب العلو في الإسناد ، فسهذا يسعني قلة عدد الوسائط في سند الحديث مع اتصال السند ، ويحصل العلو بأن يسمع المحدث حديثا من راو عن شيخ موجود ، فيذهب المحدث إلى ذلك الشيخ ويسمعه منه ، وهكذا يقل عدد وسائط النقل في السند (٢).

<sup>(</sup>۱) الحسيني هاشم : الرحلة في طلب الحـديث ، مجلة الأزهر ، القاهرة ، ج٩ ، السنة ٥٢ ، ذو الحجة ١٤٠٠هـ/نوفمبر ١٩٨٠ ، ص ١٦٠٧ .

<sup>(</sup>٢) الخطيب البغــدادى : الرحلة فى طلب الحديث ، تحــقيق نور الدين عتــر ، بيروت ، دار الكتب العلمية ، ١٩٧٥ ، ص ٢٠ .

وللعلو فائدة ملحوظة هي أنه يبعد الإسناد من الخلل ، لأن كل رجل من رجاله قد يحتمل أن يقع من جهته خلل في النقل ، فإذا قلت الوسائط تقل جهات الاحتمال للخلل ، فيكون علو السند قوة للحديث ، لذلك عنى المحدثون بالعلو عناية كبيرة ، والفوا فيه المصنفات وتجشموا لتحصيله المشقات حتى رحلوا إلى الأقطار النائية سعيا وراء علو السند ، وما إن يسمع أحدهم بحديث عن محدث في عصره حتى يرحل إليه ليسمعه منه مباشرة (۱).

كذلك تستهدف الرحلة: البحث عن أحوال الرواة ، وذلك لأن معرفة أداء الراوى للحديث كما سمعه هو المقصد الذى عليه مدار هذا العلم ، ومن أجله بذلت كل الجهود ، ووضعت قواعد النقد ، فكان من المهم تقصى أحوال الرواة وأخبارهم حتى يتميز ما يقبل منهم وما يرد ، ومن أمثلة الرحلة لهذا الغرض سعى الإمام يحيى ابن معين إلى أبي نعيم الفضل بن دكين ليختبر حفظه وتيقظه حتى شهد له أن قد بلغ الغاية في ذلك (٢)

وقد وضع المحدثون عددا من القواعد التي يجب على القائم بالرحلة طلبا للعلم، نذكر منها<sup>(٣)</sup>:

1- تكوين قاعدة علمية تمثل تهيؤا ذهنيا وأساسا فكريا ينطلق منه الطالب إلى آفاق أوسع ، وذلك بأن يبدأ بكتب أحاديث بلده ومعرفة أهله منهم ، وتفهمه وضبطه حتى يعلم صحيحها وسقيمها ويعرف أهل التحديث بها وأحوالهم معرفة تامة

ب-أن يختار رفيق الطريق ، وأنيس السفر من زملائه الطلاب على أسس سليمة تضمن حسن المصاحبة وطيب المعاشرة ، والتشجيع المتبادل على تلقى العلم ، فيختار المجد الورع وصاحب الطبع المستقيم والمتفهم ، ويفر من الكسلان والمعطل والسثرثار والمفسد ، ومن هنا قالوا : اختر الرفيق قبل الطريق

ج- أن يحرص الطالب على مشورة علماء بلده من المشايخ الذين يسمع منهم إذا سافر إلى بلد معين ، وذلك لتوافر عنصر الخبرة ومعايير التقويم ، ولم يكن المعلمون يبخلون بالنصح لطلابهم ، أو يحرصون على تكثير حلقاتهم بإثناء الطلاب عن الرحلة ، بل كانوا يحثونهم عليها

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، الصفحة نفسها .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢١ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٤ .

د- أن يجيد الطالب ترتيب الأولويات ، فيبدأ بسماع المبهم عند كل عالم حتى يتمكن من جمع مادة علمية في فترة زمنية قصيرة لا يشعر معها بمرارة الاغتراب ·

ولا شك أن الارتحال طلبا للعلم له من الفوائد - فوق ما أشرنا - الكثير مما يصعب حصره ، لكن مما يمكن الإشارة إليه هو ما تؤدى إليه من توسيع الافق بتوسيع دائرة الثقافة والعلم ، وذلك أن الإنسان يتأثر ببيئته ومحيطه ، وقد تتحكم فيه العادات الجارية ، فإذا رحل إلى بيئة أخرى ، واجه مشكلات جديدة تبحث ، أو آراء جديدة في مسائل سبق له أن درسها ، فيتسع أفقه واجتهاده بدراسة الجديد من المسائل أو الجديد من الأراء ، ولربما أدى به هذا إلى تغيير في رأى له أو في اتجاه كان عليه من قبل (١) .

٤ - الإجسازة: هي إذن المحدث للطالب أن يروى عنه حديثا أو كتابا أو كستبا من غير أن يسمع ذلك منه أو يقرأه عليه ، كأن يقول له : أجزتك أو أجزت لك أم تروى عنى صحيح البخارى ، أو كتاب الإيمان من صحيح مسلم ، فيروى عنه بموجب ذلك من غير أن يسمعه منه أو يقرأه عليه (٢).

وقد ظهرت الإجازة كأسلوب من أساليب التعليم ، أو ما اصطلح عليه بتحمل الرواية عند المحدثين ، وذلك عندما تكاثرت الكتب والنسخ ، إلى حد لم يعد طالب العلم قادرا معه على سماعها أو قراءتها على الشيخ أو العالم وهذا يعنى أن الضرورة دعت إلى تجويزها ، فإن كل محدث لا يجد ما يبلغ إليه ما صح عنده ، ولا يرغب كل طالب في سماع جميع ما صح عند شيخه ، فلو لم يجز مثل هذا لأدى ذلك إلى تعطيل السنن ، واندراسها وانقطاع أسانيدها والشيخ عندما يجيز للتلميذ أن يروى أحاديثه ، وقد أخبره بها جملة هنا فهو كما لو أخبره تفصيلا ، وإخباره بها غير متوقف على الشيخ ، وإنما الغرض حصول الإفهام والفهم ، وذلك يحصل بالإجازة المفهمة (٣)

فالإجازة فيها إخبار على سبيل الإجمال بهذا الكتاب أو الكتب أنه من روايته ، فتنزل منزلة إخباره بكل الكتباب نظرا لوجود النسخ ، فإن جماعة الوراقين قد قامت بنشر الكتب بصورة تقرب مما تقوم به المطابع في عمرنا الحالي ، ولهذا لا يجوز لمن

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٢٦ .

<sup>(</sup>٢) نور الدين عتر : منهج النقد في علوم الحديث ، ص ٢١٥

<sup>(</sup>٣) رفعت فوزى : توثيق السنة ، ص ٢١٧ •

حمل بالإجازة أن يروى بها إلا بعد أن يصحع نسخته على نسخة المؤلف ، أو نحو ذلك مما نسخ وصحح على النسخ المقابلة المصححة (١)

ولم يكن حق إعطاء الإجازة مكفولا لأى عالم أو تعظى لأى متعلم ، بل وضع المحدثون شروطا وضوابط يجب أن تتحقق في العالم والمتعلم حتى يتمكنا من ممارسة الإجازة كطريقة من طرق التدريس ، فاشترطوا في المعلم : أن يكون ثقة في دينه ، وأن يكون من المشهورين في مسجاله العلمي ، واشترطوا في الطالب أن يشتهر بطلب العلم والحرص عليه والبذل له ، وذلك حتى لا يوضع العلم عند غير أهله ، ويدل على ذلك ما روى عن الإمام مالك في شروط صمى الإجازة : "أن يكون المجيز عالما بما يجيز ، فقة في دينه وروايته ، معروفا بالعلم ، وأن يكون المجاز من أهل العلم متسما به حتى لا يوضع العلم إلا عند أهله " (١).

ومن هنا ف الإجازة إذا لم تكن محكومة ببعض الضوابط ، تصبح مكروهة ، ولهذا لم يمانع ابن عبد البر فيها " إذا كان الشيء الذي أجيز معينا أو معلوما محفوظا مضبوطا ، وكان الذي يتناوله عالما بطرق هذا الشأن ، وإن لم يكن ذلك على ما وصفت ، لم يؤمن أن يحدث الذي أجيز له عن الشيخ بما ليس من حديثه أو ينقص من إسناده الرجل والرجلين من أول إسناد الديوان ، فقد رأيت قوما وقعوا في مثل هذا ، وما أظن الذين كرهوا الإجازة كرهوها إلا لهذا "(")

وقد قسم ابن الصلاح الإجازة إلى أنواع ، نذكر منها (١٠):

أولها: أن يجيز لمعين في معين ، مثل أن يقول : " أجزت لك الكتاب الفلاني، أو ما اشتملت عليه فهرستي هذه " ، ورعم بعضهم أنه لا خلاف في جوازها ، وهذا باطل ، فقد تقدم أن هناك من خالف في جواز الرواية بالإجازة من أهل الحديث والفقهاء والاصوليين

ثانیها: آن یجیـز لمعین فی غیر مـعین ، مثل آن یقــول : " أجزت لك أو لكم جمیع مسموعاتی أو جمیع مرویاتی " ، والخلاف علی هذا النوع أقوى وأكثر ·

<sup>(</sup>١) نور الدين عتر : منهج النقد في علوم الحديث ، ص ٢١٦ .

<sup>(</sup>٢) القاضي عياض : الإلماع في أصول الرواية وتقييد السماع ، ص ٩٥ .

<sup>(</sup>٣) ابن عبد البر : جامع بيان العلم وفضله ، ج٢ ، ص ٢٢٠ .

<sup>(</sup>٤) ابن الصلاح : علوم الحديث ، ص ١٤١ .

قالشها : أن يجيز لفير معين بوصف العموم ، مثل أن يقول : " الجزت للمسلمين أو أجزت لكل أحد ، أو أجزت لمن أدرك رماني ، وما أشبه \* ، وهذا النوع ضعف جدا

رابعها: الإجازة للمجهول أو بالمجهول ، ويلحق بها الإجازة المعلقة بالشرط ، وذلك مثل أن يقبول : " أجزت لمحمد بن خيالد الدمشقى " ، ويكون هناك أكبير من واحد يشترك في هذا الاسم ، أو يقول : " أجزت لفلان أن يروى عني كتاب السنن"، وهو يروى جماعــة من كتب السنن المعروفة بــذلك ، لكنه لا يحدد أيها يقصــد ، فهذه إجازة فاسدة لا فائدة لها .

وخامسها : الإجازة للمعدوم ، ولنذكر منه الإجازة لـلطفل الصغير ، ومثاله أن يقول : " أجزت لمن يولد لفلان " ا

ه - المناولسية: وهي في اللغسية : العطيبة ، ومنه النبول ، أي العطاء ، وفي الاصطلاح : إعطاء الشيخ الطالب شيئا من مروياته مع إجازته به صريحاً أو كناية ، أو مع عدم الإجازة (١)، فهنا نجد أن العلاقة بين المعلم والمتبعلم تتلخص في أن كلا منهما حاضر للموقف التعليمي ، ويقتصر نشاط المعلم على إعطاء إذن للرواية للمتعلم (٢).

والأصل فيها ما علقه البخاري في العلم من أن رسول الله ﷺ كتب لأمير السرية وقــال : لا تقرأه حــتى تبلغ مكان كـــذا وكذا ، فلمــا بلغ ذلك المكان قــرأه على الناس وأخبرهم بأمر النبي ﷺ (٣) ، وقال السهيلي أن البخاري احتج به على صحة المناولة ، فكذلك العالم إذا ناول التلميذ كتابا له جاز له أن يروى عنه ما فيه ٠

وكذلك قال البلقيني : وأحسن ما يستدل به عليها ما استدل به الحاكم من حديث ابن عباس " أن رسول الله علي بعث بكتابه إلى كسرى مع عبد الله بن حذافة ، وأمره أن يدفعه إلى عظيم البحرين فدفعه عظيم البحرين إلى كسرى(١).

ويقسم علماء الحديث المناولة إلى ثلاثة أنواع:

<sup>(</sup>۱) السيوطى : تدريب الراوى ، ج٢ ، ص ٧٣

<sup>(</sup>٢) عبد المعطى محمود : معالم تربية المحدثين ، ص ١٣٨

<sup>(</sup>٣) السيوطى: تدريب الراوى ، ج٢ ، ص ٧٣ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ٧٤

أولها: المناولة المقرونة بالإجازة ، مثل أن يدفع الشيخ إلى الطالب أصل سماعه أو فرعه ويقول: " هذا سماعي أو روايتي عن فلان فاروه عني ، أو أجزت لك روايته عني " ، ثم يملكه إياه ، أو يقول: " خذه وانسخه وقابل به ثم رده إلى " ، أو نحو هذا (١).

ثانيها: أن يجيء الطالب إلى الشيخ بكتاب أو جزء من حديثه فيعرضه عليه ، فيتأمله الشيخ وهو عارف متيقظ ، ثم يعيده إليه ويقول له: " وقفت على ما فيه وهو حديثي عن فلان أو روايتي عن شيوخي فيه فاروه عنى ، أو أجزت لك روايته عنى "(<sup>(۲)</sup>)، فهذه الصورة من المناولة مقرونة بالإجازة من غير تمكين من النسخة ، وهذا لا يمتاز في ظاهره عن الإجازة ، لكن المسايخ من أهل الحديث يرون له مزية على الإجازة ، ووجه هذه المزية فيما يرى د عتر أن في المناولة تأكيدا لمعنى الإحبار الذي الشملت عليه الإجازة وتقوية لأمره (<sup>(۱)</sup>).

ثالثها: المناولة المجردة عن الإجازة ، بأن يناوله الكتاب كـما تقدم ذكره أولا ، ويقتصر على قوله: " هذا من حديثي أو من سماعاتي " ، ولا يقول : " اروه عني، أو أجزت لك روايته عني " ، ونحو ذلك ، فهذه مناولة مختلة لا تجوز الرواية بها .

وفى كل هذه الصور الثلاث ، روعى ما يضمن للحديث أن ينتقل من الشيخ إلى التلميذ نقلا صحيحا لا تغيير فيه ولا تبديل ، ففى الصورة الأولى يعطى الشيخ التلميذ نسخة قد وثق منها ، لأنها كتابه الذى يحفظه عنده أو نسخة منه قد وقف عليها وصحح ما قد يقع فيها من أخطاء أثناء عملية النقل

وفى الصورة الثانية ، لا يعتمد على نقل التلميذ ، وإنما يأمره بالمقابلة ، ثم يأخذ ما نقله ليستوثق من صحة النقل والمقابلة

وفى الصورة الثالثة ، يتأكد من صحة ما يقوله التلميـذ من أنها من حديثه ومن روايته ، فيقف عليها ، ويعـرفها ، ويحققها قبل أن يجيزها له ، ففى جـميعها - كما نرى تحقق من الشيخ بما فى الكتاب الذى يناوله ، وهذا ما شرطه الإمام أحمد بن حنبل

<sup>(</sup>١) ابن الصلاح: علوم الحديث، ص ١٦٥ -

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٦٦ .

<sup>(</sup>٣) نور الدين عتر : منهج النقد في علوم الحديث ، ص ٢١٨ ٪

حين سفل هن " المناولة " فقال : ما أدرى ما هذا ، حستى يعرف المحدث حديثه وما يدريه ما في الكتاب(١) .

وقد ذكر حبد الله بن أحمد بن حنبل أن أباه قال : " إذا أعطيتك كتابي وقلت لك اروه عني وهو من حديثي فسما تبالي اسسمعت ام لم تسمعه فأعطانا المسند ولابي طالب مناولة " (٢). وإذا كانت المبادرة في هذا النص قد أتت من المعلم دون طلب من المتعلم فإن هناك نصوصا كثميرة تدل على جمع الطالب للأحاديث عن معلم معين ، ثم يطلب منه إجازة روايتها له ، ويتسعين على المعلم في تلك الحال أن يقرأ تلك الأحاديث ويراجعها ويصححها قبل أن يعطى الإجازة (٣).

ومن الإجبارات التي اتخذت هذه الصورة ( المناولة ) إجبارة محمد بن يحسي اللهلي وصورتها : " أثاني سعيد بن عمرو ، وأبو عشمان البرزعي بهـ لـ الأحاديث المتضمنة هذه الرقعة وسألني أن أجيزها ليوسف بن زيادة ، ومحمد بن مهدى ، ومحمد ابن يحيى بن منده ، ومسحمد بن هسارون ، وأحمد بن على الجارود ، ومسحمد بن عبد الله بن سمك ، وعلى بن الحسن ، وهذه أحاديثي قد سمعتمها من هؤلاء الرهط المسمين في هذه الرقعة قد أجزتها لهم فليرووها عنى إن أحبوا ذلك . . وكتبه محمد ابن يحيى بخطه "(١) .

٦ - المكاتبـــة : وهي أن يكتب الشيخ إلى الطالب وهو غائب شيئا من حديثه وبخطه أو يكتب له ذلك وهو حاضر ، ويلتحق بذلك ما إذا أمر غيره بأن يكتب له ذلك عنه ، وهذا القسم ينقسم أيضا إلى نوعين<sup>(٥)</sup>:

أحدهما: أن تتجرد المكاتبة عن الإجازة .

ثانيهما أن يقترن بالإجارة بأن يكتب إليه ويقول : \* أجزت لك ما كتبته لك ، أو ما كتبت به اليك " .

<sup>(</sup>۱) رفعت فوزی: توثیق السنة ، ص ۲۰۷ .

<sup>(</sup>۲) السخاوي : فتح المغيث ، ج۲ ، ص ۲۹۱ .

<sup>(</sup>٣) عبد المعطى محمود : معالم تربية المحدثين ، ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٤) الخطيب البغدادي : الكفاية في علم الرواية ، ٣٢٨ .

<sup>(</sup>٥) ابن الصلاح: علوم الحديث ، ص ١٥٣.

وفى صحيح البخارى ، فى الإيمان والنذور : وكتب إلى محمد بن بـشار ، وليس فيه بالمكاتبة عن شيوخه غيره

وقد وردت أحاديث كثيرة بالمكاتبة ، في أثناء السند ، منها : ما روى عن رواد قال : كتب معاوية إلى المغيرة أن أكتب إلى ما سمعت من رسول الله ﷺ ، فكتب إليه الحديث في القول عقب الصلاة (١).

وعن ابن عون فال : كتبت إلى نافع ، فكتب إلى أن النبى ﷺ أغار على بنى المصطلق (٢٠)، الحديث ·

وأخرجا عن سالم أبى النضر ، عن كتاب رجل من أسلم من أصحاب النبى عليه كتب إلى عمر بن عبيد الله حين سار إلى الحرورية يخبره بحديث " لا تتمنوا لقاء العدو " (٣) .

وحتى يكون الكتاب مصونا عن التغيير في الطريق إلى من كتب إليه ، ينبغي أن يشده المرسل ، ويختمه بخاتمه ، وقد فعل ذلك غير واحد من السلف وخاصة في القرن الثانسي الهجرى ، ومن هؤلاء ابن جريج الذي كتب إلى ابن أبي سمرة بأحاديث من أحاديثه ، وختم على الكتاب ، وكتب قـ تيبة بن سعيد إلى الإمام أحـمد بن حنبل ، وقال له : كتبت إليك بخطى ، وختمت الكتاب بخاتمى ، ونقشه " الله ولى سعيد "، وهو خاتم أبي ، وفعل ذلك الإمام مالك بن أنس (١٠).

ومن صور المكاتبة في القرن الشالث الهجرى ، كتاب أبي بكر بن عياش إلى يحيى بن يحيى وجاء فيه : " بسم الله الرحمن الرحيم ، من أبي بكر بن عياش إلى يحيى بن يحيى ، سلام عليك ، فإني أحمد إليك الله الذي لا إله إلا هو ، أما بعد ، عصمنا الله وإياك بالتوفيق والسداد الذي يرضى لعباده الصالحين ، وسلمنا وإياك من جميع الأفات ، جاءنا أبو أسامة فذكر أنك أحببت أن أكتب إليك بهذه الأحاديث فقد كتبها ابنى إملاء منى بها إليك ، فهى حديث منى لك عمن سميت لك في كتابي هذا فاروها وحدث بها عنى "(٥).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في الصلاة بهامش فتح الباري ، ج٢ ، ص ٤٧٦ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ج٦ ، ص ٩٦ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ج٦ ، ص ٣٧٤ .

<sup>(</sup>٤) رفعت فوزى : توثيق السنة ، ص ٢١٤ .

<sup>(</sup>٥) الخطيب البغدادي : الكفاية في علم الرواية ، ص ٣٤٠ .

٧ - إعلام الشيخ: أى إعلام الراوى للطالب بأن هذا الحديث أو هذا الكتاب سماعه من فلان ، أو روايته ، مقتصرا على ذلك من غير أن يقول : " اروه عنى أو أذنت لك في روايته " أو نحو ذلك ، وهو جائز عند بعض العلماء ، وحجة من يصحح هذا النوع أن العبرة في ثبوت الكتاب أو الحديث لراويه ، والإعلام يثبت الكتاب لصاحبه ، والحديث لراويه(١).

كذلك يرى بعض آخر ممن يقولون بصحة ( إعلام الشيخ ) أن اعتراف للتلميذ بالكتاب ، وإقراره بأنه سماعه ، كتحديثه له بلفظ ، وقراءته عليه وإن لم يجزه له ويقول الرامهرمزى : إنه بعد أن يعترف الشيخ بأن الكتاب كتابه أو سماعه ، فإن التلميل ليس بحاجة إلى الإذن له بروايته قياسا على أن التلميذ إذا سمع من الشيخ احاديث ، فإنه تجوز له رواية هذه الاحاديث ، أذن له الشيخ أو لم يأذن (١).

ومن المهم التنويه بأن هذا الأسلوب تم فى أضيق الحدود ، وفى الحالة التى يتأكد فيها الشيخ أن التلميذ من العلماء المجيدين

 ۸ - الوصية بالكتب: وهي أن يوصى الراوى بكتاب يرويه عند موته أو سفره لشخص<sup>(۳)</sup>

ولا تشير المصادر إلى من جوزها إلا إلى محمد بن سيرين ، وابى قلابة عبد الله بن زيد الجرمى (٤ ١هـ) حيث أوصى عند موته بأن تدفع كتبه إلى أيوب السختيانى (١٣١هـ) ، وقد استفتى أيوب محمد بن سيرين : أيحدث بهذه الكتب أو لا ؟ وقد أفتاه ابن سيرين أولا بالإيجاب ، ثم توقف وترك المسألة له ثانية وقال : لا آمرك ولا أنهاك(١).

وإذا كان القاضى عياض ، قد قال : لأن فى دفعها له نوعا من الإذن وشبها من العرض والمناولة ، وهو قريب من الإعلام (٥)، إلا أن ابن الصلاح أكد أن مدا

<sup>(</sup>١) همام عبد الرحيمن سعيد : الفكر المنهجي عند المحدثين ، الدوحية ، مطابع الدوحة الحديثة ، ١٤٠٨ ع. ص ٧٩ ه

<sup>(</sup>٢) رفعت فوزى : توثيق السنة ، ٢٢٦ ـ

<sup>(</sup>٣) ابن الصلاح : علوم الحديث ، ص ١٧٧ -

<sup>(</sup>٤) رفعت فورى : توثيق السنة ، ص ٢٢٧ .

<sup>(</sup>٥) القاضى عياض : الإلماع إلى معرفة أصول الرواية ، ص ١١٥ -

بعيد جدا ، وهو إما زلة عالم ، أو متأول على أنه أراد الرواية على سبيل الوجادة "(۱) التى سوف نعرض لها فى النقطة التالية · وإذا كان البعض قد احتج لذلك فشبهه بقسم الإعلام ، وقسم المناولة ، ، إلا أن ابن الصلاح يؤكد " ولا يصح ذلك " ، لان الوصية إنما تفيد تمليك النسخة ، فهى كالبيع ، وذلك أمر آخر غير الإحبار بمضمونها

9 - الوجسادة: وهى مصدر ( وجد يجد ) ، مثال الوجادة: أن يقف على كتاب شخص فيه أحاديث يرويها بخطه ولم يلقه ، أو لقيه ولكن لم يسمع منه ذلك الذى وجده بخطه ولا له منه إجازة ولا نحوها ، فله أن يقول : " وجدت بخط فلان أو قرأت بخط فلان ، أو فى كتاب فلان بخطه : أخبرنا فلان بن فلان " ، ويذكر شيخه ويسوق سائر الأسناد والمتن معا

وإذا أراد أن ينقل من كتاب منسوب إلى مصنف ، فلا يقل : " قال فلان كذا وكذا " إلا إذا وثق بصحة النسخة بأن قابلها هو أو ثقة غيره بأصول متعددة ، وإذا لم يوجد ذلك ونحوه ، فليقل : بلغنى عن فلان أنه ذكر كذا وكذا " أو " وجدت فى نسخة من الكتاب الفلانى " وما أشبه هذا من العبارات (٢).

وهذا النوع موجود منذ عصر الصحابة وعصر التابعين ومن بعدهم ، حيث كثرت الكتب وكثر الرواة الذين لم يكن من السهل عليهم اللقاء بالمحدثين وأخد الأحاديث عنهم سماعا أو قراءة أو مناولة أو كتابة أو إجازة ، ففي عصر الصحابة وجدنا رواية عن ابن عمر أنه وجد في قائم سيف أبيه عمر بن الخطاب صحيفة فيها : " ليس فيما دون خمس من الإبل صدقة نها أيل آخره .

وفى عصر التابعين وجدنا أكثر من رواية عن بعض الصحف التى انتقلت من الصحابة إلى التابعين عن طريق الوجادة ، فعن ابن عائذ قال : وجدنا فى نسخة عن معاذ بن جبل " أن النبى ﷺ نهى أن يدخل على المغيبات "(٣) .

لكن ، فيما بعد ، وجدنا أئمة الأحاديث التي تروى عن طريق الوجادة يعيبونها ويعيبونها ويعيبونها لأنها تكون عرضة للتحريف والزيادة بما ليس منها ، وهم يهدفون أن تنقل سنة رسول الله ﷺ نقلا موثقا لا تبديل فيه (١٠) .

<sup>(</sup>١) ابن الصلاح: علوم الحديث، ص ١٧٧ ه

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٥٩ .

<sup>(</sup>٣) رفعت فوزى : توثيق السنة ، ص ٢٢٩ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ٢٣٢ -

ويلفت " عستر " النظر إلى طرافة يجب التنبه إلىها ، وهسى الفرق بين صحة الرواية وبين وجوب العمل ، فلا تصح الرواية بالوجادة للكتاب أى لا يصح أن يقول : أخبرنى فلان ، أو حدثنى أو غير ذلك ، لعدم وجود طريقة التحمل التى تسمح بذلك، لكن يجب العمل بمضمونه عند حصول الثقة بنسبة الكتاب إلى صاحبه ، لأن ذلك هو الذى يوجب العمل (١).

## دور الصحابة والتابعين هي تعلم السنة وتعليمها ،

كانت رغبة صبحابة رسول الله فى سماع حديث عظيمة ، وهل هناك أحب إلى المرء من أن يسمع حكم مربيه وأحكامه وتشريعاته ؟ وهل من شىء أعز على المسلم من أن يحيى آثار منقله من الضلال ورائده إلى الخير ؟

لقد عرضنا للكثير من جهد رسول الله لتعليم الصحابة ، ونزيد على ما سبق أنه كان يقول : " ألا إن ربى أمرنى أن أعلمكم ما جهلتم ، وما علمنى " (٢٠) فعلمهم القرآن ، كما علمهم الأدعية والأذكار الآخرى ، قال سعد بن أبني وقاص : كان النبى على يعلمنا هذه الكلمات ، كما تعلم الكتابة " اللهم إنى أهوذ بك من البخل ، وأعوذ بك من أن نرد إلى أرذل العمر ، وأعرد بك من فتنة الدنيا وعذاب القبر " (٣)

وحرص رسول الله على على على السحابه ، حتى وهو في الصلاة ، حكان إذا سمع أصورا ينكرها أثناء صلاته ، بادر بعد الصلاة إلى عقد مجلس تعليسي عارض يعلمهم فيه الأحكام المترتبة على تلك الأمور ، ثم يوجههم التوجيه الصحيح (٤٠) من ذلك أنه سمع جلبة رجال ، وهو يسصلى ، فلما انتهى من الصلاة ، تسماء ف : " ما شأنكم " قالوا : استعجلنا إلى الصلاة ، قال على " فلا تفعلوا ، إذا أتيتم الهيلاة ، فعليكم بالسكينة ، فما أدركتم فصلوا ، وما فاتكم فأتموا "(٥)

<sup>(</sup>١) نور الدين عتر : منهج النقد في علوم الحديث ، ص ٢٢٣ هـ

<sup>(</sup>٢)صحيح مسلم : ٤ / ٢١٩٧ م

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن إبراهيم شريف الضامرى : مـجالس النبى صلى الله عليه وسلم التربوية فى العهد المدنى ، رسالة مـاجستـير ، إربد ، كلية الشـريعة والدراسات الإســلامية ، جــامعة اليــرموك ، 1990 ، الفصل الثاني

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص ١١٦ -

<sup>(</sup>۵) صحيح مسلم : ٤ / ٢٠٧٣ .

وكان المتعلمون من أهل " الصفة " هم أكثر الصحابة ملازمة للنبي على ، ومصاحبته بحضور مجالسه ، وكان هؤلاء فريق من الفقراء والغرباء الذين كانوا يأوون إلى مسجد الرسول على ، وكانت لهم في آخره صفة ، وقد كان رسول الله على يتعهدهم بنفسه ، فيزورهم ويتفقد أحوالهم ، ويعود مرضاهم ، كما كان يكثر مجالستهم ، ويرشدهم ويقص عليهم ، فانقطعوا للعلم والعبادة ، فكأن الصفة كانت بمثابة " القسم المداخلي " حيث كانوا ينامون فيها ، وهم كانوا يجمعون بين التعليم الديني والتعليم المدنى ، ذلك أنهم إذا وجدوا عملا ذهبوا يطلبون الرزق ، وبقوا يترددون إلى مدرستهم في النهار لطلب العلم وأداء العبادة (۱).

لقد كان الصحابة مندفعين بإخلاص إلى سماع حوادث رسول الله على وسيرته وحديثه ، فهذا أبو بكر يقف عند عازب والد البراء فيشترى منه رحلا وهو للناقة كالسرج للفرس ، ثم يقول له: "مرالبراء فليحمله إلى منزلى ، فيقول : لا حتى تحدثنا كيف صنعت حين خرج رسول الله على وأنت معه، فقص عليه خبر الهجرة "(٢).

وهذا على ، أميسر المؤمنين يلتقى بكعب الأحبار فيقول له كعب : يا على ، أسمعت رسول الله ﷺ فى المنجيات ؟ قال : لا ، ولكن سمعته يقول فى الموبقات . فقال كعب لعلى : حدثنى بالموبقات حتى أحدثك بالمنجيات ، فقال على : سمعت رسول الله ﷺ يقول " الموبقات : ترك السنة ، ونكث البيعة ، وفراق الجماعة ، فقال كعب لعلى : كف لسانك ، وجلوس فى بيتك ، وبكاؤك على خطيئتك "(٣) .

وعرف عن الصحابة تشددهم فيما يروى لهم من الأحاديث التي لم يسمعوها من رسول الله ، على ، يقول البراء بن عارب مبينا هذا : " ما كل الحديث سمعناه من رسول الله على ، كان يحدثنا أصحابنا ، وكنا مشتغلين في رعاية الإبل ، وأصحاب رسول الله على كانوا يطلبون ما يفوتهم سماعه من رسول الله على ، فيسمعونه من أقرانهم ، ومن هو أحفظ منهم ، وكانوا يشددون على من يسمعون منه "(1).

<sup>(</sup>۱) أكرم ضياء العمرى : المجتمع المدنى في عهد النبوة ، المدينة المنورة ، الجامعة الإسلامية ، الحديثة المسلامية ، ١٤٠٣ – ١٩٨٣ م وأيضا :

<sup>-</sup> عبد الرحمن النحلاوى : أصول التربية الإسلامية وأساليبها ، دمشق ، دار الفكر ، ١٩٨٣ ، ص ١٤٤ .

<sup>(</sup>٢) محمد عجاج الخطيب : السنة قبل التدوين ، ص ١٤٥ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، الصفحة نفسها .

<sup>(</sup>٤) رفعت فوزى : توثيق السنة ، ص ٢٩ .

ومن مظاهر هذا التشدد ، أن بعض الصحابة كان يستحلف راوى الحديث غير مبال بمنزلة هذا الراوى فى الإسلام ، أو منزلت من رسول الله على ، وقد استحلف بعضهم عليا ، وهو أمير للمومنين · وكان هذا مذهب على بن أبي طالب ، يستحلف من يروى له عن رسول الله ، يقول الحاكم : " وأما أمير المؤمنين على ، رضى الله عنه ، فكان إذا فاته عن رسول الله ، على ، حديث ، ثم سمعه من غيره ، يحلف المحدث الذى يحدث به ، والحديث فى ذلك عنه مستفيض مشهور · · وكذلك جماعة من الصحابة والتابعين "(۱).

ولم يكن دافع هذا أنهم يكلبون راوى الحديث ، وإنما خوفا من أية شبهة لا تكون قصدا وإنما تتسرب من خلال الطبيعة البشرية ، وخاصة النسيان الكلى أو الجزئى أو احتسمال تداخل الأحاديث أو المواقف ، فهو أمر من قبيل " كى يطمئن قلبى " ، ذلك لأنه قد يترتب على الحديث تحليل حرام أو تحريم حلال ، فضلا عن أن هذا يؤمن العملية التربوية لتقوم على أسس من الصدق والموضوعية والأمانة ،

وعن أبى سعيد الخدرى قال : كنت جالسا بالمدينة في مسجلس الأنصار ، فأتانا أبو موسى فرعا أو ملحورا ، قلنا : ما شأنك ؟ قال : إن عمر أرسل إلى أن آتيه ، فأتيت بابه ، فسلمت ثلاثا ، فلم يرد على ، فرجعت ، فقال : ما منعك أن تأتينا ؟ فقلت : إنى أتيتك ، فسلمت على بابك ثلاثا ، فلم يردوا على ، فرجعت ، وقد قال رسول الله على : " إذا استأذن أحدكم ثلاثا ، فلم يؤذن له ، فليرجع " ، فقال عمر : أقم عليه البينة ، وإلا أوجعتك ! فقال أبى بن كسعب : لا يقوم معه إلا أصغر القوم ، قال أبو سعيد ، قلت : أنا أصغر القوم ، قال : فاذهب به .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٣٠ •

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری :۱ / ۲۱ •

لقد احتياط عمر في قبول الخبر - من واقع المسئولية - ليحيذر من لا يتيقن من الحفظ والضبط ، وليستعرف على حفظ أبي موسى ، وأنكر أبي بن كسعب من عمر هذا الاحتياط مستبعدا أن يكون الأمر غير ذلك(١)

وقام عدد كبير من الانصار بتعليم المسلمين ، ومنهم عبادة بن الصامت ، قال "علمت ناسا من أهل الصفة الكتابة والقرآن . . " الحديث (٢) ومنهم كعب بن مالك ، فقد روى البيهقى : "وكان كعب بن مالك رضى الله عنه يقوم بتعليم القرآن في المدينة "(٣) ومنهم أسيد بن حضير ، قال : إن النبي عَلَيْتُ أعطاه عبدا من العبيد الذين فروا من ثقيف أثناء الحصار ، وبعثه إلى أسيد بن الحضير وأمره أن يمونه ويعلمه (١).

ولم يقتصر دور الانصار على نشر العلم داخل المدينة ، بل كان رسول الله على يبعثهم خارجها لكى يقوموا بتعليم الناس ، إذ إن المدينة أصبحت مركزا للدعوة والتربية ، فلابد أن يشع نورها حولها ، فقد روى البخارى بسنده عن أنس بن مالك أن رعلا وذكوان وعصية وبنى لحيان استمدوا رسول الله على عدو ، فأمدهم بسبعين من الانصار كنا نسميهم القراء في زمانهم ، كانوا يحتطبون بالنهار ، ويصلون بالليل ، حتى كانوا ببئر معونة قتلوهم وغدروا بهم ، فبلغ النبي على فقنت شهرا يدعو في الصبح على أحياء من العرب على رعل وذكوان وعصية وبنى لحيان "(٥)

وعندما بعث رسول الله معاذ بن جبل إلى اليمن كان معاذ حريصا أشد ما يكون الحرص على أن يدعو الناس ويعلمهم القرآن وشرائع الإسلام ويحكم بينهم بشرع الله تعالى ، لا يفتر عن مهمته تلك ، يستغل كل لحظة من لحظات وجوده في اليمن في تعليم الناس ، وفي القضاء على الأفكار والعادات الجاهلية ، يعلم السرجال والنساء ، وإن كان تعليمه للرجال هو الأمر الواضح والراجح ، أما تعليمه للنساء فدليله ما رواه

<sup>(</sup>۱) الإمام الذهبي : الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب السنة ، تحقيق : عزت على عطية، و موسى محمد الموشى ، القاهرة ، دار الكتب الحديثة ، ١٩٧٢ ، ج١ ، المقدمة ، ص ١٥ .

<sup>(</sup>٢) مسند ابن حنبل، ج٥، ص ٣١٥ ٠

<sup>(</sup>٣) سنن البيهقي ، ج٦ ، ص ١٢٦ ٠

<sup>(</sup>٤) حمودة على حمودة شراب : جوانب تربوية في مواقف الأنصار الدعوية ، رسالة ماجستير ، إربد ، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية ، جامعة اليرموك ، ١٩٩٦ ، ص ١٤٨٠

<sup>(</sup>٥) صحيح البخارى ، برقم ٤٠٩٠ .

شهر بن حوشب الأشعرى عن عائذ بن عبد الله أن معاذا قدم اليمن فلقيته امرأة من خولان معها بنون لها اثنا عشر فتركت أباهم في بيتها ، أصغرهم الذى قد اجتمعت لحيته ، فقامت فسلمت على معاذ ورجلان من بنيها يمسكان بضبعيها ، فقالت : من أرسلك أيها الرجل ؟ قال لها معاذ : أرسلني رسول الله على ، قالت المرأة : أرسلك رسول الله على ، وأنت رسول رسول الله على ، أفلا تخبرني يبا رسول رسول الله ؟ فقال لها معاذ : سليني ما شئت ، قالت : حدثني ما حق المرء على زوجته ؟ قال لها معاذ : تتق الله ما استطاعت وتسمع وتطبع ، قالت : أقسمت بالله عليك لتحدثني : ما حق الرجل على زوجته ؟ فقال لها معاذ : أوما رضيت أن تسمعي وتطبعي وتتفي ما حق الرجل على زوجته ؟ فقال لها معاذ : أوما رضيت أن تسمعي وتطبعي وتتفي الله ؟ قالت : بسلى ، ولكن حدثني ما حق المرء على زوجته ، فسإني تركت أبا هؤلاء شيخا كبيرا في البيت ، فقال لها معاذ : والذى نفس معاذ بيده ، لو أنك ترجعين إليه شيخا كبيرا في البيت ، فقال لها معاذ : والذى نفس معاذ بيده ، لو أنك ترجعين إليه فوجدت الجذام قد خرق لحمه ، وخرق منخريه ، فوجدت منخريه يسيلان قيحا ودما ثم القمتنيهما فاك لكيما تبلغي حقه ما بلغت ذلك أبدا أدا).

وكان عسمر بن الخطاب قد بعث واليا على البصرة ، ومعلما لأهلها كتاب الله وسنة رسوله ، وقد ذكر الحسن البصرى رواية عن أبي موسى قوله : " إن أمير المؤمنين عسمر بعثنى إليكسم أعلمكم كستاب ربكم عسز وجل وسنة نبيبكم وانظف لكم طرقكم " ويروى عن أنس بن مالك قوله : بعثنى الأشعرى إلى عسمر فأتيته ، فسألنى عنه فقلت : تركته يعلم الناس ، قال : أما إنه كيس فلا تسمعها إياه .

<sup>(</sup>١) مسند ابن حنبل ، ٥ / ٢٣٩ -

<sup>(</sup>٢) أحمد أحمد على الآنسى: البعثات التعليمية إلى اليمن ومنها في عمهد النبي على واثرها في مسيرة التعليم الإسلامي، رسالة ماجستير، إربد، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة اليرموك، ١٩٩٥، ص ٧٠ عـ

ولم يكتف الصحابة بدراسة الحديث فيما بينهم ، بل حثوا على طلب وحضوا التابعين على مجالسة أهل العلم والأخذ عنهم ، ولم يتسركوا وسيسلة لذلك إلا أفادوا منها، ومن هذا ما روى عن عسمر رضى الله عنه قال : " تفقه وا قبل أن تسودوا "، وقال أيضا : " تعلموا الفرائض والسنة كما تتعلمون القرآن " وكان أبو ذر مثلا رائعا لنشر الحق وتبليغ سنة رسول الله على يروى عنه أنه قال : " لو وضعتم الصمصامة السيف الصارم - على هذه ، وأشار إلى قفاه ، ثم ظننت أنى أنفذ كلمة سمعتها من النبى على قبل أن تجيزوا على لانفذتها " ، وما كان أبو ذر بدعا في الصحابة ، إنما كان أحد الألوف الذين ساهموا في حفظ السنة (۱)

ووقف عمرو بن العاص على حلقة من قسريش فقال: " ما لكم قد طرحتم هذه الأغيسلمة ( نحيتم جانبا هؤلاء الصغار )؟ لا تضعلوا ، وأوسعوا لهم في المجلس واسمعوهم الحديث ، وأفهموهم إياه ، فإنهم صغار قوم أوشكوا أن يكونوا كبار قوم ، وقد كنتم صغار قوم فأنتم اليوم كبار قوم "

فعمرو بن العاص يشدد على ضرورة الاهتمام بتربية الصغار وتنشئتهم على مبادئ الإسلام وهديه ، وهو ينبه بصريح كلامه ، أن هؤلاء الصغار هم الذين سيستولون أمر الجماعة فيما بعد ، تماما مثلما يتولاه اليوم الكبار الذين كانوا بالأمس صغارا

وكان ابن عباس يحض طلابه على مذاكسرة الحديث ، فيقول : " تذاكروا هذا الحديث لا ينفلت منكم ، فإنه بمنزلة القرآن ، السقرآن مجموع محفوظ وإنكم إن لم تذاكروا هذا الحديث تفلت منكم ، ولا يقل أحدكم حدثت الأمس لا أحدث اليوم ، بل حدث أمس ، وحدث اليوم ، وحدثه غدا . . كما كان يقول : إذا سمعتم منى شيئا فتذاكروه بينكم " (٢).

وكان لنساء الأنصار دور ملحوظ في تعلم السنة من نبعها الأول ألا وهو رسول الله على وذلك عن طريق حضور مسجالسه التعليمية ، وعن طريق توجيه أسئلة تشكل الإجابة عنها طرقا للمعرفة النبوية ، فعن رينب امرأة عبد الله بن مسعود " قالت : كنت في المسجد فرأيت النبي على فقال : تصدقن ولو من حليكن وكانت رينب تنفق على عبد الله وأيتام في حجرها ، قال ، فقالت لعبد الله : سل رسول الله على أيجزى عنى أن أنفق عليك وعلى أيتامى في حجرى من الصدقة ؟ فقال : سلى أنت

<sup>(</sup>١٢ محمد عجاج الخطيب : السنة قبل التدوين ، ص ١٤٧ ه

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٤٨ و

رسول الله ﷺ ، فانطلقت إلى النبى ﷺ ، فوجدت امرأة من الأنصار على الباب حاجتها مثل حاجتى ، فمر علينا بلال فقلنا : سل النبى ﷺ : أيجزى عنى أن أنفق على زوجى وأيتام لى فى حجرى ، وقلنا : لا تخبر بنا ، فدخل فسأله ، فقال : من هما ؟ قال : زينب ، قال : أى الزيانب ؟ قال : امرأة عبد الله ، قال : نعم ، ولها أجران : أجر القرابة وأجر الصدقة "(١).

ولم تقتصر مشاركة الصحابيات الانصاريات على حضور مجالس العلم فحسب، وإنما تحملن رواية الأحاديث النبوية الشريفة الخاصة بالنساء وغيرها كأخبار السيرة والوعظ والترغيب والترهيب، ورواية أحاديث رسول الله على تحمل وإبلاغ أمانة الدين والعلم، وهو واجب مهم قمن به على وجه جيد، مثلما قامت به نساء أخريات من غير الانصار

والحق أن هذا الموقف الحماسى لكل من شهد سنوات الإسلام الأولى لتعليم السنة ونشرها ، لم يفتر بانقضاء هذه السنوات ، كما يحدث لكثير من التعاليم والنظريات ، إذ تشهد فتراتها الأولى نشاطا ضخما ، حتى إذا اختفى صاحبها من مسرح الأحداث بدأ الفتور وتواصلت الأنشطة ، فقد سار التابعون وأتباعهم على نهج الصحابة ، فكانوا يوصون أولادهم وتلاميذهم بحفظ السنة وحضور مجالس العلم ، فقد أوصى عروة بنيه بهذا ، كما أوصى طلابه ، وكان علقمة يشجع طلابه على مذاكرة الحديث ودراسته ، كما كان عبد الرحمن بن أبى ليلى يقول : إحياء الحديث مذاكرته فتذاكروه ، واشتهرت بين العلماء عبارة لها مغزاها : "تذاكروا الحديث ، فإن الحديث يهيج الحديث ، والمنهرت بين العلماء عبارة لها مغزاها : " تذاكروا الحديث ، فإن الحديث يهيج الحديث .

ونقل لنا بعض من بذل الكثير في تعلم الحديث ، أن آباءهم كانوا يحثونهم دائما على ذلك ويعدونهم الجزاء الطيب ، وأنهم يعلمون أن تعلم السنة ، في حد ذاته ، كسب ضخم ، ومع ذلك فلا بأس من أن يزيد الكسب ويعظم الربح ماديا وروحيا ، فها هو النضر بن الحارث يقول : سمعت إبراهيم بن أدهم يقول : قال لي أبي : يا بني، اطلب الحديث ، فكلما سمعت حديثا وحفظته ، فلك درهم ، فطلبت الحديث على هذا

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاری ، ج۳ ، برقم ۱٤٦٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٤٩.

صحيح أن الطفل في هذه الحالة يتعلم الحديث لهدف الحصول على الدرهم ، ولكن لا ضرر هنا على الإطلاق ، ذلك أن تكرار التعلم وتعويد الطفل على طلب الحديث ، لا يلبث فترة أن يصير له عادة ، فيسعى إلى التعلم دون انتظار لدرهم · ثم إن مداركه تكون قد نضجت ، فيبصر ما في السنة من قيم روحية ، وكيف أنها تعينه على الحياة الدنيا ، وتهيئ له الطريق السليم للآخرة ·

وهذا ما حدث بالفعل ، إذ سرعان ما وجدنا باب التنافس يفتح على مصراعيه ، تسابق الكثيرون على ورود منهل الحديث ، حتى يحظى كل فرد باكتساب شرف ذلك ، فالذكسى من حفظ أحداديث في كذا ، والمجد من أسرع إلى صحابى وأخذ عنه قبل وفاته، والمفلح من حظى بحب شيخه وتمكن من الانفراد به ، والكتابة عنه والقراءة عليه، ثم العرض والتصحيح بين يديه (۱)

وقد قيض الله لهذه الأمة أساتذة أوتوا العلم والأدب وأصول التربية ترعرعوا بين يدى رسول الله على التعليم منهم ألله الله على التعليم منهم ألله العصر في تعليم تلاميذهم وجلسائهم ، واعتنوا عناية عظيمة بالنشء الجديد ، فترى إسماعيل بن رجاء - من أقران الأعسم - يجمع الصبيان ويحدثهم ، ومر رجل بالأعمش - سليمان بن مهران - وهو يحدث فقال له : تحدث هؤلاء الصبيان ؟ فقال الأعمش : هؤلاء الصبيان يحفظون عليك دينك .

وكان مطرف بن عبد الله يقول مخاطبا التلاميذ الصغار الذين يستمعون الحديث: لأنتم أحب مجالسة من أهلى وكان سفيان الشورى يقول: لو لم يأتونى ( يقصد طلاب الحديث) لأتيتهم في بيوتهم وكانوا يعلمونهم الحديث والأدب فيه ، واحترامه وإجلاله وكانت لحلقات العلم مكانة جليلة ، وكان طلاب الحديث يوقرون أساتذتهم ويفخرون بخدمتهم والأخذ عنهم ، وكان سلوكهم مع أساتذتهم في غاية الأدب والاحترام ، سواء أكان هذا في التلقى عنهم أم في مناقشتهم ، ويؤثر عن كشير من الصحابة والتابعين نصائح لطلاب العلم في هذا الشأن (٢).

ويمكن تلخيص الحوافز التي هيأها الله للصحابة والتابعين لتدفعهم إلى تحصيلها والقيام بنشرها فيما يلي (٣):

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٥٠ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٥٢ •

<sup>(</sup>٣) محمد السيد ندا : حفظ السنة ، مجلة الأزهر ، القاهرة ، ربيع الآخر ١٤٠٦هـ ، ج٤ ، س ٥٨ ، ص ٥٤٣ .

وكان بالبصرة : أنس بن مالك ، وعمران بن حصين ، وأبو برزة الأسلمي من الصحابة ، والحسن البصري ، ومحمد بن سيرين وغيرهم من التابعين .

وكان بمصـر من الصحابة : عـبد الله بن عــمرو بن العاص ، وعـقبة بن عــامر الجهنى ، ومن التابعين : يزيد بن أبى حبيب ، وأبو الخير بن عبد الله المزنى .

وكان بالشام من الصحابة: معاذ بن جبل ، وعبادة بن الصامت ، وشرحبيل بن حسنة ، ومن التسابعين: أبو إدريس الخـولاني ، ومكحـول أبي مـسلم ، ورجـاء بن حيوة .

وإذا كنا قد أشرنا من قبل إلى تلك الحركة العلمية الرائعة التى قام بها علماء الحديث منذ وفاة الرسول علمه من أجل مقاومة " الوضع " ، فقد أثمرت هذه الجهود التى توالت ونمت وتطورت ، عن بنية كلية من مجموعة من القواعد والمعايير العلمية الدقيقة التى يؤدى الالتزام بها إلى حسن وضع الحديث موضعه الذى يستحقه ، وعرف هذا بالحركة النقدية ، والتى كانت عبارة عن فحص وتمحيص ونخل للحديث ، متنا وسندا ، قبل تقبله ، وألزم العلماء المشتغل بالحديث بهذه الموازين قبل تدوينه(۱).

وعلى الرغم من أن كل من اهتم بتدوين الحديث من علمائنا قد التزموا القواعد النقدية - فيما يقبل ويرفض - نجد أنهم جعلوا من هذه القواعد إطارا عاما لا يخرجون عليه ، ولا يشذون عنه ، ولكنهم في داخل هذا الإطار يتحركون الحركة الاستقلالية ، التي تكفل للعالم حرية الفكر ، وحرية التقدير ، وحرية الرأى ، فتهيئ للنتاج العلمي النمو والثراء والازدهار والتلاؤم ، ومن هنا يلاحظ الدارس المتأمل أنه لا يكاد يوجد اثنان من المحدثين يتشابهان في المنهج التفصيلي ، أو الطريقة الراصدة ، إذ التجديد المستمر هو السمة البارزة الواضحة التي يتسم بها العمل في ميدان التحديث وتدوين الحديث ، ولكنه تجديد وتمايز يدور في داخل الإطار العام المكون من القواعد النقدية العامة مكتوبة كانت أو غير مكتوبة (٢).

<sup>(</sup>۱) إبراهيم عوضين : التسعريف بالسنة وعلومها ، القساهرة ، المجلس الأعلى للشئون الإسسلامية ، مركز السيرة والسنة ، ۱۹۸۹ ، ۱۰۵.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ١٥٥.

## السنة النبوية في تعليم الأمة في العصر الحديث:

فى مختلف الدول العربية والإسلامية يتم تعليم التربية الإسلامية فى مراحل التعليم قبل الجامعى على وجه التقريب ، وبطبيعة الحال فإن الوزن الذى تحتله هذه التربية ليس واحدا ، فهذا بلد يزيد من جرعتها وآخر يقلل منها · ومما يؤسف له أن "الامتحانات " لها تأثير كبير فيما تحتله التربية الإسلامية لدى التلاميذ وأولياء أمورهم ، فإذا كانت درجاتها تدخل فى المجموع الكلى لدرجات التلميذ علا قدرها وكثر الاهتمام بها ، والعكس أيضا صحيح ·

وعلى أية حال فإن تعليم السنة يأتى في معظم البلدان جزءا من المقرر الخاص بالتربية الإسلامية ، والتي تسمى أحيانا بالتربية الدينية ، حيث يتم تدريس كل من الأحاديث والسيرة النبوية .

ويستهدف تدريس السنة في التعليم ما قبل الجامعي إلى ما يلي(١):

- ۱ تعرف الطلاب على السنة النبوية من حيث طبيعتها ، أنواعها ، مصادرها ، تدوينها ، روايتها ، رتبتها ، إلخ ، وتحقيق هذا الجانب على قدر كبير من الأهمية ، ذلك لأننا نجد عددا غير قليل لا يعرفون أساسيات التعامل مع السنة ، وذلك بالوعى بالمعانى الصحيحة لكل من : الحديث الصحيح ، حديث حسن ، حديث غريب ، هذا رواه مسلم ، أو البخارى ، أو متفق عليه ، رواه الشيخان، فضلا عن أن كثيرين أيضا قد لا يعرفون كتب الصحاح وأصحابها ، وإن كان البخارى يحظى بشهرة ومعرفة تفوق غيره .
  - ٢ التعرف على مكانة السنة النبوية ومرتبتها من التشريع ٠
- ٣ الوعى بالفرق بين الحديث النبوى والحديث القدسى ، والفرق بين الحديث القدسى والقرآن الكريم .
- ٤ التعرف على الأحاديث المردودة ، وعلل الرد فيها ، ومعارضتها بصحيح السنة ·
  - ٥ التدريب على استخدام مصادر الحديث المختلفة ، وسهولة التعامل معها .
  - ٦ إتقان قراءة الحديث وضبط حركاته وسكناته ، وإظهار المعنى في قراءته (٢).

<sup>(</sup>١) فتـحى على يونس وآخرون : التـربية الدينيـة الإسلامـية ، القاهرة ، عـالم الكتب ، ١٩٩٩، ص ٣١٠ •

<sup>(</sup>٢) حسن شحاتة : تعليم الدين الإسلامي بين النظرية والتطبيق ، القاهرة ، الدار المصرية للكتاب ، 1998 ، ص ١٦٠ .

ا دراكهم أن الإسلام سبيل سعادتهم ، وشعورهم بالحاجة إلى معرفة السنة ،
 وحرصهم عليها لتصحيح عبادتهم والوقوف على أمور دينهم الذى هو سبب سعادتهم
 فى دنياهم وآخرتهم .

٢ - فرط حبهم لرسول الله على الدرجة أن فاق حبهم له لآبائهم وأولادهم ، بل وأنفسهم تصديقاً لقوله على " لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من أولاده وولده والناس أجمعين " ، فإن هذا الحب كان يدفعهم إلى التردد على مجلسه حال حياته لمطالعة أنواره ، والاستمتاع بعذب حديثه ، وترديد ما يسمع منه والتغنى بذكره ، فمن أحب شيئا أكثر من ذكره .

كما كان هذا الحب يدفعهم إلى تتبع أخباره وتقصى أحواله عند تعذر اللقاء به لسفر ونحوه فى حال حياته أو لتوديعه الدنيا وانتقاله إلى الرفيق الأعلى بعد مماته ، إذ لا سبيل إلى تخفيف لوعة الحب فى هذه الحالة إلا باستنشاق أخباره واستقصاء أحواله ، وتشنيف المسامع بعذب حديثه ، ولله در من قال(١):

حدث وشنف بالحديث مسمعى لحديث من أهوى حلى مسامع، لله ما أحلى مكسرره الذيبي حسلو ويعذب في مذاق السامع بسماعه نلت الهذي أملته وبلغست كل مطالبي ومطامعي

ولعل هذا ما دفع ابن الصلاح إلى أن يوجب على طالب تعلم الحديث أن يكون على دراية كافية بصحابة رسول الله بصفة خاصة ، وبلغ الاهتمام بهذا الأمر أن أصبح "علما " ألف الناس فيه كتبا كثرة ومن أجلها وأكثرها فائدة " كتاب الاستيعاب "لابن عبد البر ، لولا ما يعيبه من إيراده كثيرا مما شجر بين الصحابة وحكاياته عن الإخباريين والتخليط فيما يروونه (٢) .

وهناك كتب أخرى بطبيعة الحال هامة في معرفة الصحابة نذكر منها (٣):

۱ - كتاب " أسد الغابة في معرفة الصحابة " للإمام المحدث الحافظ عز الدين على بن محمد الجزرى المعروف بابن الأثير المتوفى سنة ٦٣٠هـ، فلقد جمع في كتابه هذا بين الكتب التي هي غاية ما انتهى إليه الجمع في الصحابة حتى عهده، فاجتمع له

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٥٤٤ .

<sup>(</sup>٢) ابن الصلاح : علوم الحديث ، ص ٢٩١ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، هامش المحقق ، ص ٢٩٢ •

من الصحابة ٧٥٠٠، وعُنى فى مقدمته بترتيبه على الأحرف ترتيبا أدق من كتاب الاستيعاب ، لكنه لم يسلم من بعض الشغرات ، حيث تبع من قبله ، وخلط من ليس صحابيا بهم ، وأغفل كثيرا من التنبيه على كثير من الأوهام الواقعة فى كتبهم .

٢ - كتاب ( الإصابة في تمييز الصحابة ) للإمام الحافظ أحمد بن على بن حجر العسقلاني المتوفى سنة ٨٥١ هـ ، فقد جمع في كتابه ما كتبه السابقون ، وأعاد النظر في مراجع الصحابة الأولى من كتب السنة وتاريخ الرواة والسير والمغازى ، فاستخرج منها أسماء صحابة فاتت غيره · وقد رتب الكتاب على أحرف المعجم وقسم كل حرف أربعة أقسام ، عنى فيها بتمييز من ثبت لقاؤه للنبي على المحمد عنى فيها بتمييز من ثبت لقاؤه للنبي الله يشبت ، ونبه فيه على ما ذكر في الكتب السابقة على سبيل الوهم والغلط ·

٣ - كتاب (حياة الصحابة) للعلامة الداعية المحدث الشيخ محمد يوسف الكاندهلوى - الهندى ، المتوفى سنة ١٣٨٣هـ، تناول فيه سيرة الصحابة من حيث كونهم مثلا عليا في تطبيق هذا الدين ، ومن حيث كونهم قدوة تحتذى في العلم والعمل والتقى والورع ، فجمع فيه أخبارهم مرتبة على الأبواب لا الأسماء ، مثل : " باب تحمل الشدائد في الله " ، " باب الهجرة " · · وهكذا

ولم يكن النشاط الفعال للصحابة والتابعين في حفظ السنة قاصرا على قطر دون قطر ، أو بلد دون بلد ، بل ، لقد كانوا منتشرين في كل قطر ، وكانت مدارسهم في كل بلد ، ويتحدث الحاكم النيسابوري أبو عبد الله عن مدارس الحديث في بلاد الإسلام، وأشهر رجالها من التابعين ، في استفاضة يستحيل معها أن نلخصها هنا ، وإنما يكفينا أمثلة للتوضيح(١):

فمن مشاهير الرواة ورجال الحديث بمكة ، عبد الله بن السائب المخزومى ، وعشمان بن طلحة ، وابن عباس من الصحابة ، ومن التابعين : مجاهد بن جبر ، وعكرمة مولى ابن عباس .

ومن مشاهير رجال الحديث بالمدينة من الصحابة : أبو هريرة ، وعـبد الله بن عمر ، وأبو سعـيد الحدرى ، وعائشة ومن التابعين : سـعيد بن المسيب ، والزهرى ، وعروة بن الزبير ، وغيرهم من كبار رجال الحديث .

وكان بالكوفة من الصحابة: على ، وأبن مسعود ، وعمار بن ياسر ، وسلمان الفارسي ، والنعمان بن بشير · ومن التابعين : إبراهيم النخعى ، وشريح الكندى ، وعامر الشعبي ، وغيرهم ·

<sup>(</sup>١) الإمام الذهبي: الكاشف، ج١، المقدمة، ص ٢٤ -

٧ - سلامة الفهم لمعانى الحديث ، بالاعتماد على قواعد اللغة العربية ، وعلى
 آى القرآن الكريم ، وعلى الأحاديث النبوية الأخرى التى توضح الصورةالذهنية للحديث المشروح ، وتحدد أبعادها ، وتوسع آفاقها .

٨ - التأكيد على الجانب العقلى ، والتحليل المنطقى ، أثناء شرح الأحاديث ،
 إضافة إلى الاستعانة بالنصوص وواقعية الحل .

أما بالنسبة للسيرة النبوية ، فإننا نؤكد على الأمور التالية(١):

أولا – أن السيرة السنوية معين لا ينضب لكل العناصر التى تسعى الستربية الإسلامية إلى تحقيقها، ومن ثم فهى وافرة العطاء قوية التأثير وإذا نظرنا إلى الجانب النفسى لتلمية التعليم قبل الجامعي بصفة خاصة ، الذي يتلقى هذه السربية ، نجد أن السيرة بما تعرض من نماذج ، فيها إشباع قوى لكثير من حاجات هؤلاء التلاميذ ، ففي مواقف السيرة النبوية ، قد يجد التلميذ نفسه ، وقد يجد فيه علاجا لمشكلة عنده ، كما يجد فيها ما يطمح إلى تحققه في الشخصية الإنسانية ، ومن هنا تأتى أهمية التركيز على الأبعاد الإنسانية بصفة خاصة في تعليم السيرة .

ثانيا - أن السيرة النبوية فيها حديث عن رسول الله ، وذكر لمناقبه ومآثره ، وعظيم أخلاقه ، والحديث عن رسول الله أمر محبب ويملأ النفس تقديرا واحتراما ، وطوف بالقارئ أو بالسامع في عوالم نموذجية ، تمتلئ حبا وإيمانا وشفافية وإخلاصا ، ولذلك يكون التأثر به أقوى وأشد ، وكذلك الحديث عن صحابته أو بعض أثمة الإسلام .

ثالثا - أن النماذج التي تعرض على التلميذ ليست مثاليات نظرية ، وإنما مواقف عملية ، فيها النقاء الخلقي وحسن التصرف ، وجمال السلوك ، مما يجعل تأثر التلميذ بها أمرا قويا ، هذا بالإضافة إلى أن التلميذ في هذا السن ، بما يحدث لديه من تغيرات نفسية وبيولوجية تهز كيانه ، في حاجة ماسة إلى أن يجد أمامه نماذج بشرية قادرة على أسره وتوجيهه نحو المسار الخلقي الصحيح ، وأن تحميه من مسالك الفساد وضروب الانحراف .

<sup>(</sup>۱) محمد صلاح الدين على مجـاور : تدريس التربية الإسلامية ، الكويت ، دار القلم ، ١٩٧٦، ص ٣١٤ .

رابعا - أن مواقف السيرة تمثل مواقف عالية من الإنسانية التي لا ترقى إليها مواقف أخرى ، وعرض هذه المواقف في سموها وعلوها ، تعطى التلميذ انطباعا بمحاولة التشبه والتأثر ، وبخاصة إذا كان السلوك صادرا عن رسول الله على أو عن أحد صحابته وحوارييه (١).

هذا، وقد لا يكون المجال متسعا لبيان كيفية تدريس كل من الأحاديث والسيرة النبوية ، فهناك كتب متخصصة فى ذلك ، لكن اكتمال الصورة يقتضى منا تقديم أفكار موجزة لما يمكن أن يكون عليه تدريس هذين المجالين

فبالنسبة للحديث يمكن أن يسير تدريسه وفق الخطوات التالية (٢):

۱ – التمهيد ، ويتضمن سبب ورود الحديث وهذه الخطوة على درجة كبيرة من الأهمية ، لأنها خطوة مهمة لجذب انتباه التلاميذ واهتمامهم للدرس ، وتشويقهم لمناقشة القضايا التي يتناولها نبص الحديث و ويمكن أن يتم ذلك بأكثر من طريقة ، كأن يناقش مع الطلاب فكرة الحديث وموضوعه ، أو يربط مضمونه بأية مواقف ترتبط هذا.

- ۲ عرض الحديث ٠
- ٣ قراءته قراءة نموذجية وفقا القواعد المتفق عليها ، مثل(٢):
  - التأنى
  - النطق السليم الواضح ·
- تكرار الحديث بكامله إن كانت عامة مفرداته صعبة وغريبة على الطلاب ، وإلا اكتفى بتكرار الكلمات النادرة والغريبة
- حسن الوقف والوصل والاستفهام والتعجب ، مع رفع الصوت تارة ، وخفضه تارة أخرى وتغييره بما يساعد على إثارة انتباه الطالب وجذبه للسماع والتأثر .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٣١٥ .

<sup>(</sup>٢) محمد صالح سمك فن التدريس للتربية الدينية ، القاهرة ، الأنجلو المصرية، ١٩٧٣ ، ص ٩٦

<sup>(</sup>٣) فتحى يونس وآخرون : التربية الدينية الإسلامية ، ص ٣١٢ .

<sup>(</sup>٤) يوسف محمد صديق : النظرية التربوية في طرق تدريس الحديث النبوى ، الدمام ، دار ابن القيم، ١٤١٢هـ ، ص ٨٧ .

- شرح المفردات والتراكسيب الغامضة ، والاستعانة بكل وسيلة ناضعة في تثبيت ذلك في أذهان الدارسين .
- - ٥ مناقشتهم في تفسير الكلمات والعبارات الصعبة وتدوين معانيها على السبورة .
- ٦ دفع التلاميل بطريقة غيير مباشرة ، بالمشاركة في مناقشة وشرح الحديث شرحا
   تفصيليا
  - ٧ استنباط الأداب والاحكام التي يشتمل عليها الحديث وتدوينها على السبورة ٠
- ٨ قراءة الحديث قراءة نموذجية مرة ثانية ، يعقبها قراءة التلاميذ واحدا بعد واحد
   حتى يتقنوا قراءته ويجيدوا حفظه

أما بالنسبة للسيرة النبوية ، فهناك عدة أساليب يمكن للمعلم أن يختار أيا منها ، علما بأن اختياره أسلوبا معينا لا يعنى بالضرورة الالتزام به دائما ، إذ قد يقتضى الموقف أسلوبا معينا أكثر من غيره ، بل قد يقتضى الموقف استخدام أكثر من أسلوب في الدرس الواحد .

فمن هذه الأساليب ، أن يستخدم المعلم الطريقة الزمنية التقليدية ، أى يتناول سيرة رسول الله وفقا لترتيبها الزمنى ، منذ رواج عبد الله من آمنة بنت وهب ، وما تلا ذلك من أحداث بالترتيب لكن من الضرورى فى هذه الحالة الا يغلب طابع السرد ، فمثل هذا يمكن أن يبعث مللا فى نفوس التلاميذ ، فيضلا عن أن الدراسة التاريخية المعلمية تقتضى إبراز السياقات المجتمعية المختلفة للأحداث ، والتفكير فى عللها ، ومناقشة ما ترتب عليها من نتائج ، والربط المستمر بين الأحداث حتى لا تبدو قطعا متناثرة .

ومن هذه الأساليب أيضا أن يتمحور تناول السيرة حول قضايا ومشكلات ، وهو الشكل الذى اتبعناه على وجه التقريب ونحن نعرض للسيرة في كـتابنا الحالي ، بدون

الالتزام بالترتيب الزمنى ، إلا داخل القضية المختارة إذا كانت تقتضى ذلك ، فاختيار - مثلا - بعد الجهاد المسلح يقتضى تناول الغزوات بترتيبها الزمنى ، لكن قضية مثل السيرة كقدوة أخلاقية ، فلا يشترط هنا ترتيبا زمنيا ، وإن كان هذا لا يعنى أيضا التغافل عن السياق الذي وجد فيه الحدث الذي يبرز هذه القيمة أو الفضيلة الأخلاقية أو تلك .

ومن المكن الاعتماد على أسلوب القصة ، وهذا يفضل أكثر في سنوات التعليم الإبتدائي ، وخاصة الأولى ، بكل ما هو معروف عن هذا الأسلوب من حيث مراعاة الشكل الفني للقصة بقدر الإمكان ، مع التركيز على ما تحمله من معان ودلالات

ولا يعنى قولنا أن القصة أنسب لتلاميذ التعليم الابتدائى ، ألا تستخدم إلا فى هذه المرحلة ، فالقصة على وجه العموم من الأشكال التي تأسر مختلف الأعمار

ومن الملاحظ في مناهج بعض البلدان الربط بين السيرة وبين التهذيب ، اتساقا مع قوله ﷺ : • إنما بعثت لاتم مكارم الاخلاق • ، بحيث يكون الهدف الاساسى من تعلم السنة وتعليمها هو التأسى برسول الله ﷺ ، والتخلق بقدر المستطاع بأخلاقه .

على أنه من الضرورى عدم تحويل السيرة إلى مجموعة من النصائح والعظات المباشرة ، وإنما مثل هذه العظات والمبادئ الأخلاقية والعجر ، تترك للتلاميذ أنفسهم كى يعملوا عقولهم في استنباطها من وقائع الحياة النبوية ، مع قدر من التوجيه والإرشاد ، فدروس السيرة بصفة عامة دروس اقتداء فاهتداء ، والسيرة المقصودة هي السيرة النبوية ، وتاريخ الصحابة ، تاريخ إيمانهم ومحنتهم وحسن بلائهم ، وتاريخ جهادهم وفتوحهم وزهدهم واستقامتهم ، فهو تاريخ يملأ القلب إيمانا وحماسة ، ويبعث على التقليد وفهم نتائج التربية الإسلامية ، فهي التي صنعت نفوسهم على التضحية والإيثار والوفاء والعزة والكرامة (۱).

<sup>(</sup>١) حسن شحاتة : تعليم الدين الإسلامي ، ص ٢٠٢.

## استخدام تقنيات المعلومات لخدمة تعليم السنة وتعلمها ،

إننا نعيش اليوم في عصر التطور المذهل للمعرفة الذي بدأ بظهور وسائل الطباعة وأساليب حفظ وتبويب وفهرسة واسترجاع المعلومات ، ثم جاء عصر الكمبيوتر بإمكانات ضخمة واحجام تخزين هائلة وسرعة في الوصول للمعلومات مذهلة ولا شك في أن ظهور هذه الأدوات في العالم الغربي قد أتاحت له قفزات سريعة على سلم الرقى المادي ، ومن المنتظر أن تسرع خطواته أكثر وأكثر حين ينتقل من نظم قواعد البيانات إلى نظم قواعد المعارف ، ومن هنا تبرز لنا أهمية تطويع ( الكمبيوتر ) لخدمة السنة النبوية ، فالأمر ليس رفاهية فكرية وإنما هو في حقيقته ضرورة حضارية (١).

والكمبيوتر يتميز بعدد من المميزات التي يمكن أن تعيننا على حسن الاستفادة بالسنة النبوية بأفضل الطرق وأكثرها كفاءة ، وهذا يتجلى لنا من خلال ما يلي :

- أ قدرة الكمبيوتر على تخزين أحجام هائلة من المعلومات ، إذ لا شك أن حجم
   الحديث النبوى يظهر بوضوح إذا نظرنا إلى
  - مجموعة مصادر الحديث تعد بالمئات بين مطبوع ومخطوط
  - تباين أساليب المصنفين في جمع الأحاديث ( تقسيم فيقهي مسانيد معاجم . . ) .
    - اختلاف أساليب تبويب الأحاديث داخل النوع الواحد من المصنفات
- حاجة كل حديث إلى قدر كبير من المعلومات موزعة بين آلاف الكتب والمراجع بين شرح وتحليل ووصف للسند أو المتن وتراجم الرواية وتعقب لأقوال علماء الجرح والتعديل ، وطرق روايته ، وخرائط إسناده وخصائص كل سند ، والموضوعات التى يتناولها الحديث ، والاستدلالات الفقهية والاستنباطات التشريعية والحضارية
- ب سرعة الكمبيوتر في الوصول للمعلومة ، فسرعة أداء الكمبيوتر تقاس حاليا بما يمكن أن يفعله من عمليات حسابية أو منطقية في جزء من الألف مليون من الثانية وهو ما يعرف بالنانو ، وإن كان د أحمد زويل قد وصل إلى ما هو أكثر تقدما من هذا بكثير !

<sup>(</sup>١) السيد محمود المراكبي : تطويع تقنيات المعلومات لخدمة السنة النبوية ، في ( ندوة السنة النبوية ومنهجها في بناء المعرفة والحضارة ، عمان / الاردن ) ص ٣

ج - قدرة الكمبيوتر على التبويب والفهرسة ، فمن أهم مميزاته هي قدرته على ترتيب الملفات بعدة صور في ثوان محدودة

د - إمكانات قوهدة البيانات ، حيث يتم تخزين المعلومة مرة واحدة ، مع القدرة على التعامل معها من عدة زوايا حسب حاجة كل مستخدم على حدة .

وإن التحليل الموضوعي الفقهي تحليل تقليدي يحقق حاجة الباحثين من منظور فقهي ، ومما لا شك فيه أن السنة النبوية مشتملة على العلوم المتنوعة التي تخدم الجوانب المختلفة للحياة ، فهي إذن كفيلة أن يجد فيها الإنسان المعاصر بغيته ، وذلك لا يتم إلا بتحليل موضوعي حديث يتناسب ومصطلحات العصر الحديث في مختلف العلوم والفنون (١) .

وتحقيق ذلك يتمثل في تكوين لجان تفسم الباحث المتخصص في العلوم المعاصرة والعالم الشرعي ، فالأول يشرح النظرية العلمية بدقائقها ، والعالم الشرعي يأتي بالنصوص التي تشير إلى ذلك ، أو العكس ، حيث يشسرح العالم الشرعي الحديث النبوى الشريف ، ويستلهم منه الباحث المتخصص الدقائق العلمية التي يستدل عليها من الحديث ، وهذه الدورة لن تتوقف ما دامت الحياة تسير .

ويساعدنا الكمبيوتر في تخزين هذه النتائج من خلال تقسيم عصرى ذى مداخل يتبعها تقسيمات عصرية يندرج تحتها مستويات أقل وهكذا ، بالأسلوب نفسه الذى للتقسيم الموضوعي الفقهي .

ومن الجهود المبكرة التسى بذلت على هذا الطريق ، الجهد الذى قامت به لجنة موسسوعة الحديث الشريف في جمعية الدراسات والبحوث الإسلامية منذ أواخر الثمانيثيات من القرن العشرين ، بعمان ، الاردن ، وذلك لإنجاز الدليل التصنيفي لعلوم التربية الإسلامية ، آخذة بعين الاعتبار رسم صورة متكاملة للتربية والحاجات التربوية من المنظور الإسلامي

وقد تبين للجنة ، عند البدء في العمل أن الكتب التي عنيت بالتربية الإسلامية ، لم تتعرض للتصنيف التربوي القائم على حصر الموضوعات الرئيسية وتفريعها وفق منطق " المكانز التصنيفية " ، مما جعل الحاجة ماسة للقيام بهذا المشروع ، وكانت البداية من خلال التحليل التربوي لأحاديث صحيح الإمام البخاري ، حيث قام باحث بقراءة

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٠

أحاديث البخارى المثبتة على ألفين وستمائة بطاقة ، ثم عهد إلى لجنة تربوية متخصصة أن تقوم بتأليف دليل تصنيفى في العلوم التربوية ، وقد قامت هذه اللجنة بتحديد إجراءات العمل على النحو التالي(١٠):

1 - حصر المفاهيم والمصطلحات التربوية من كتب علم النفس والتربية والقواميس والفهارس المتخصصة

ب - حصر مفاهيم التربية الإسلامية كما وردت في كتب المهتمين بالتربية الإسلامية ٠

وعلى سبيل المثال ، فقد قسمت اللجنة مجالات التصنيف ومحاوره إلى خمسة محاور رئيسية هي : ( التصور الإسلامي - الأهداف العامة والقيم والمبادئ - المنهاج - المعلم والمتعلم - موسسات التربية والتعليم ) · وداخل كل محور ، عديد من الموضوعات الفرعية ، ومثال ذلك ما جاء بصدد المحور الأول ( التصور الإسلامي ) ، إذ اشتمل على موضوعات مثل : ( التسصور الإسلامي للألوهية - التسمور الإسلامي للكون - التسمور الإسلامي للخياة الدنيا - التسمور الإسلامي للحياة الدنيا - التسمور الإسلامي للحياة الدنيا - التسمور الإسلامي للحياة الأخرة ) ·

وبالنسبة لمحور مؤسسات التربية والتعليم ، قسم إلى موضوعات فرعية ، مثل : ( الأسرة – المدرسة – مجتمع الاتراب – المجتمع المحلى – وسائل الإعلام – البعوث – الوفود – الدولة ) ·

والحق أن من الصعب على الكاتب أن يوفى هذا الموضوع حقـه كاملا ، فالجهود فيه منذ ذلك الوقت اخذت تتوالى وتتفرع وتثرى

<sup>(</sup>١) همام عبد الرحيم سعيد : بناء المكانز الموضوعية في الحديث وأهمية ذلك للأعمال الموسوعية ، في ( ندوة السنة النبوية ) .

سعيد إسماعيل على.

477,1

س ع سن السنة النبوية: رؤية تسربوية / سسميد إسمساحيل على. - القاهرة: دارالفكر العربي، ٢٠٠٢م.

١٥ ٥ص ؛ ٢٤ سم. ([سلسلة] أصول الفقه التربوي

يشتمل على إرجاعات ببليوجرافية.

تدمك : ٤ - ١٥٢١ - ١ - ١٩٧٧.

١- التربية الإسلامية. ٢- السنة النبوية 1- العنوان.
 ١- السلسلة.

الإسلامي ؛ ٢).

تصميم وإخراج فنى

حسام حسين انيس



| Y - 1 / 1 V £ 7 V | رقم الإيداع                  |
|-------------------|------------------------------|
| 977- 10-1521-4    | I. S. B. N<br>الترقيم الدولي |